

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

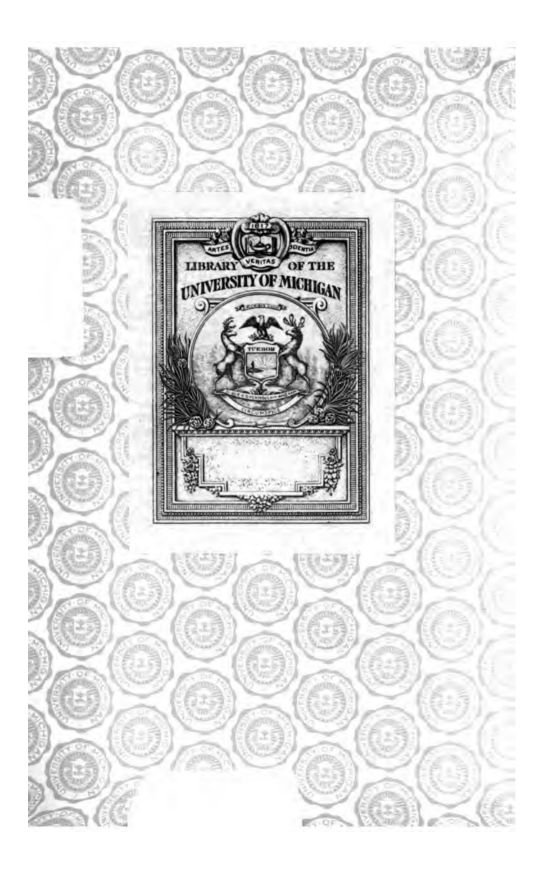
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

. • . .

W65

•

. .

•

. . . . .

# WIENER STUDIEN.

## Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter :

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

### XLVI. Band. - Jahrgang 1928.

Gedruckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht und der Emergency Society for German and Austrian Science and Art.

Erstes und zweites (Wilamowitz-) Heft.

Wien 1929.

OSKAR HÖFELS, I. WALFISCHGASSE 14.

.

•

•

сл w



•

### ULRICH VON WILAMOWITZ-MOELLENDORFF

.

ZUR FEIER DES 80. GEBURTSTAGES

> IN VEREHRUNG GEWIDMET

VON DER SCHRIFTLEITUNG DER > WIENER STUDIEN«.

• •

. .

.

· .

# WIENER STUDIEN.

### Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter :

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

### XLVI. Band. - Jahrgang 1927/28.

Gedruckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht und der Emergency Society for German and Austrian Science and Art.

Erstes Heft.

Wien 1928.

OSKAR HÖFELS, I. WALFISCHGASSE 14.

Belinste ant Inteinischen Philologie bittet man an Professor Dr. Edmund Hanter (Wien, IX., Wahringer Gürtel SS), solche aur griechischen an Professor Dr. Hans v. Aralma (XIX., Hardgasse 19) oder an Professor Dr. Ludwig Radermacher (XVIII., Hermann) Performance 7 au senden.

### Inhaltsverzeichnis

### zu den

### WIENER STUDIEN

(Band XLVI, Heft 1)

#### Abhandlungen:

| Hans v. Arnim, Zu W. Jägers Grundlegung der Entwicklungsgeschichte |        |
|--------------------------------------------------------------------|--------|
| des Aristoteles                                                    | 1      |
| Albin Lesky, Hellos - Hellotis, II                                 | 48     |
| Adelgard Perkmann, Streitszenen in der griech.«röm. Komödie III    | 68     |
| Karl Mras, Randbemerkungen zu Lucilius' Satiren                    | 78     |
| Richard Holland, Beiträge zum Verständnis der Maecenaselegien III. | <br>85 |

#### Miszellen:

| Ludwig Radermacher, Zu Aristophanes' Vögeln                           | 92 |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| F. Hiller v. Gaertringen, Marcus-Mamercus                             | 93 |
| Mauriz Schuster, Der passer Catulls                                   | 95 |
| Artur Biedl, Ein übersehenes Fragment des Messalla Corvinus 1         | 00 |
| C. Weyman, Similia zu Vergils Hirtengedichten VI,                     |    |
| Ekloge VIII (Fortsetzung)                                             | 01 |
| Edmund Hauler, Zu den neuen Bruchstücken der Stadtchronik von Ostia 1 | 02 |
| Vorträge des France Vindohoneusis in der Feit 1927/28                 | 06 |

Die "Wiener Studien" erscheinen wegen der außergewöhnlich erhöhlen Herstellungskosten vorläufig in 2 Halbjahrsheften mit dem auf etwa je 6-7 Druckbogen verringerten Umfang. Der Bezugspreis dieses Bandes ist jür Österreich mit S 12'--, für Deutschland und das Ausland mit Mk. 7·50 bestimmt. Honorare können derzeit nicht gezahlt werden, doch erhält jeder Verfasser 20 Sonderabzüge seines Beitrages kostenlos beigestellt. Bestellungen nimmt jede Buchhandlung oder der Verlag entgegen.

Diesem Heft liegt ein Prospekt über "Die Antike, Zeitschrift für Kunst und Kultur des klass. Altertums" bei, auf den wir unsere Leser besonders aufmerksam machen.

### Zu W. Jaegers Grundlegung der Entwicklungsgeschichte des Aristoteles.

W. Jaeger hat in seinem glänzenden Aristotelesbuche (Weidmannsche Buchh. 1923) der Aristotelesforschung einen neuen Weg zeigen wollen, indem er durch Unterscheidung früher und später Schichten in der "Metaphysik" für eine Geschichte der philosophischen Entwicklung des Aristoteles den Grund zu legen unternahm. Die Bewunderung, die seine Leistung als Ganzes verdient, und die Erkenntlichkeit für die von ihm empfangene Anregung und positive Belehrung enthebt aber die Mitforscher nicht der Pflicht, zu prüfen, ob das von ihm gelegte Fundament fest und zuverlässig ist. Wenn ich in den folgenden Ausführungen einige Bedenken begründe, die mir bezüglich dieser Grundlegung aufgestiegen sind, so glaube ich, damit nicht als Gegner ihm gegenüber, sondern als Mitarbeiter an seine Seite zu treten.

W. Jaeger nimmt an, daß die Urmetaphysik', zu der er ABFE (dies nur teilweise) M cp. 9. 10 N rechnet, von Aristoteles unmittelbar nach Platons Tode während seines Aufenthaltes in Assos verfaßt und vor den dort versammelten akademischen Schulgenossen vorgetragen worden sei. Im besonderen soll dies für das Buch A gelten, in dessen cp. 9, der berühmten Kritik der platonischen Ideenlehre, laeger wegen des darin verwendeten "Wir = Stiles" die "innerakademische" Auseinandersetzung über die Ideenlehre zu erkennen glaubt, durch welche Aristoteles seinen öffentlichen Angriff auf diese im zweiten Buch des Dialogs περί φιλοσοφίας und seinen durch diesen gegebenen endgiltigen Austritt aus der platonischen Schule vorbereitet habe. Die Datierung des Buches A der Metaphysik wird bei Jaeger nur auf dessen cp. 9 begründet. Für dieses Kapitel "kommt nur ein ganz bestimmter, unwiederholbarer Augenblick im Leben des Aristoteles in Frage. Platon selbst lebt nicht mehr: das geht aus dem mehrfach wiederholten Imperfektum, worin von ihm gesprochen wird, eindeutig hervor. Die Art, wie die platonischen Argumente für die Existenz ,abgetrennter' Ideen hier angeführt.

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

werden, - setzt den dauernden Umgang der Hörerschaft mit dieser Frage voraus. - Voraussetzung dieser Ideenkritik ist also ein Kreis platonischer Philosophen. - Einen solchen hat Aristoteles nach Platons Tode außer in Athen, das er bald verließ, nur einmal, in Assos um sich gehabt und dann niemals wieder (S. 177)." "Der charakteristische Wir-Stil im ersten Buch beweist, daß dieses zu einer Zeit geschrieben worden ist, wo Aristoteles selbst noch als Platoniker und bisheriger Anhänger der Ideenlehre auftreten konnte (S. 176)." Die Ideenkritik von A cp. 9 ist also auf ein bestimmtes Jahr, das Jahr 347, datiert. Diese Datierung gilt "zunächst für das ganze erste Buch, dessen Einheitlichkeit unantastbar ist und das deshalb als Ganzes unter die für ienen Teil geltenden chronologischen Schlußfolgerungen fällt (S. 179)." Weiter sucht dann Jaeger zu zeigen, daß auch das Buch B, das Buch der Probleme, weil auch in ihm 997 b 3 und 1002 b 12 der Wir = Stil angewendet werde, aus derselben Zeit wie das Buch A stamme, also zur Urmetaphysik gehöre. Weiter wird dann noch das ganze  $\Gamma$  und E cp. 1, weil sie die vier ersten Probleme des B zur Lösung bringen, zur Urmetaphysik gerechnet, ferner noch M cp. 9 und 10 und das ganze N. Die ganze Konstruktion beruht allein darauf, daß Buch A wegen seines neunten Kapitels als auf das Jahr 347 datiert angesehen wird. Auf Met. A folgte der Dialog περί φιλοσορίας, in dessen zweitem Buch auch eine Kritik der Ideenlehre, aber nicht mehr innerakademisch', sondern vor der breitesten Öffentlichkeit gegeben wurde, und Aristoteles selbst als Gründer eines neuen philosophischen Systems auftrat. Nicht lange nach diesem Dialogwerk denkt sich laeger die Eudemische Ethik, die ihm als die "Urethik" gilt, entstanden und auf diese läßt er, ebenfalls noch in der assischen Periode die "Urpolitik" folgen. Diese Konstruktion hat zur notwendigen Folge, daß mindestens die ersten Bücher der Physik, die Schrift REDI QUOIKON dONOV, weil auf ihre Lehre von den vier Ursachen der ganze Gedankengang von Met. A aufgebaut ist und sie auch ausdrücklich als the Dusika zitiert wird, in die Zeit vor Platons Tod hinaufdatiert werden muß. Ob dies innere Wahrscheinlichkeit hat, will ich vorläufig nicht fragen, sondern nur auf die Tatsache hinweisen, daß das zweite Buch der Physik den Dialog περί φιλοσοφίας und das Buch A der Metaphysik τα 'Horka zitiert, die wenn wir zunächst an der Jaegerschen Auffassung der Eudemischen als der Urethika festhalten, natürlich nur diese sein können. Wie W. laeger sich mit diesen Zitaten abfindet, die der von ihm

statuierten Reihenfolge der Schriften widersprechen, geht aus seinem Buche nicht hervor. Er erwähnt sie überhaupt nicht. Man kann nur vermuten, daß er sie zu den interpolierten Zitaten rechnet, die ja in den aristotelischen Schriften nicht selten sind. Es wäre aber doch wohl rationeller gewesen, dies auszusprechen und zu begründen. In seinem früheren Aristotelesbuch, "Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles" S. 120 schrieb er die Worte: "Wer in der Metaphysik, Ethik, Politik Zitate übersicht oder gar athetiert, sägt den Ast ab, auf dem er sitzt". In seinem zweiten Aristotelesbuch S. 309 warnt er vor dem Versuch, auf die Verweisungen in den physikalischen Schriften eine Hypothese über die Reihenfolge ihrer Abfassung aufzubauen. "Was man so gewinnt, ist bestenfalls die von Aristoteles selbst am Schluß seiner schriftstellerischen Tätigkeit beabsichtigte pädagogische und sachliche Folge, niemals jedoch ein Einblick in seine Entwicklung oder auch nur in die successive Abfassung der einzelnen Schriften." Weiter erwähnt er in diesem Zusammenhang S. 310, daß nicht "aus einer Erwähnung der Ethik in der Metaphysik jedesmal auf die Priorität der angeführten Schrift oder ihres Inhalts geschlossenen werden kann, wenn man nicht die Art der Benutzung und die Form des Zitats genau untersucht und die Möglichkeit in Betracht zieht, daß eine frühere oder spätere Fassung als die uns erhaltene zitiert wird". Ich glaube, daß die beiden Zitate, deren Berücksichtigung ich bei Jaeger vermisse, das der Ethik in Met. A und das des Dialogs περί φιλοσοφίας in Duo. anp. B, beide nicht nur von Aristoteles selbst stammen, sondern auch dem ursprünglichen Text der zitierenden Schrift angehören und keinesfalls als Zusätze bei einer späteren Wiederholung der Vorlesung in den Text hineingekommen sein können.

Das Zitat der 'Ηθικά Met. A cp. 1. 981 b 25: είρηται μέν ούν έν τοις Ήθικοις τίς διαφορά τέχνης και έπιστήμης καί των άλλων των όμογενων ού δ' ένεκα νυν ποιούμεθα τόν λόγον, τουτ' έστιν, ότι την όνομαζομένην σοφίαν περί τα πρώτα αίτια και τάς άργας ύπολαμβάνουσι πάντες, ώστε καθάπερ είρηται πρότερον, ό μέν έμπειρος των όποιανούν έχόντων αισθησιν είναι δοκεί σοφώτερος ό δὲ τεχνίτης τῶν ἐμπείρων, γειροτέγνου δ' άρχιτέκτων, αι δε θεωρητικαι των ποιητικών μαλλον. ότι μεν ούν ή σοφία περί τινας αίτίας και άρχάς έστιν έπιστήμη, δήλον. Der Satz, daß die oopin sich auf die πρώτα nitua und die apyai bezieht, eine έπιστήμη των πρώτων άρχων και αιτίων θεωρητική ist, bildet das Ziel der ganzen Untersuchung über die gomin, mit

3

10

der das Buch A der Metaphysik beginnt, aber der Beweis für diesen Satz ist mit den oben ausgeschriebenen Schlußsätzen des 1. Kapitels noch nicht zum Abschluß gebracht, sondern vollendet sich erst im 2. Kapitel. Das 1. Kapitel schließt mit dem Satze: öτι ή σοφία περί τινάς αίτίας και άρχας έπιστήμη έστίν. Daß diese τινές αίτίαι die πρώται sind, wird im 2. Kapitel bewiesen. Wenn also in den ausgeschriebenen Worten, in unmittelbarem Anschluß an das Ethikzitat, bereits die πρώτα αίτια als von allen Menschen anerkannter Gegenstand der σοφία genannt werden, so ist dies nur eine vorwegnehmende Bezeichnung des Zieles der Argumentation, zu dem diese erst im 2. Kapitel gelangt. Indem Aristoteles, um von seinen Hörern besser verstanden zu werden, ihnen im voraus das Ziel angibt, dem seine folgende Beweisführung in cp. 2 zustrebt, erinnert er sich, schon in der Ethik den begrifflichen Unterschied der σοφία von έπιστήμη, φρόνησις, νοῦς, ὑπόληψης, τέχνη, wenn auch aus anderem Gesichtspunkt, behandelt zu haben. Er will daher den beherrschenden Gesichtspunkt hervorheben, durch den sich seine jetzige Darlegung von der früheren der Ethik unterscheidet. Es ist daher klar, daß der Satz είρηται μέν ούν έν τοις Ήθικοις - τών όμογενών nicht als späterer Zusatz, sei es des Aristoteles selbst. sei es von fremder Hand, ausgesondert werden kann, wenn man nicht auch die folgenden Worte: où  $\delta'$  evera vur ποιούμεθα τον λόγον bis mindestens  $\dot{v}$ πολαμβάνουσι πάντες, richtiger bis τῶν ποιητικών μάλλον mit zu dem späteren Zusatz rechnet. Denn die Glieder des Gegensatzes εἴρηται μέν ἐν τοῖς ΊΙθικοῖς - οῦ δ' ἕνεκα νῦν ποιούμεθα τὸν λόγον sind genetisch von einander nicht zu trennen. Diese Ausdehnung des späteren Zusatzes ist aber unannehmbar, weil dann der ursprüngliche Text des 1. Kapitels und damit des ersten Teils der Beweisführung des eindrucksvollen Abschlusses durch die Rekapitulation entbehrt hätte. Auch wäre schwer einzusehen, was den Verfasser bewogen haben könnte, in der zweiten Auflage von Met. A auf die inzwischen entstandene Ethik in einem solchen Zusatz Bezug zu nehmen, leichtverständlich dagegen ist es, wenn die Ethik nicht lange vor Met. A vorgetragen worden war, daß Aristoteles seine Hörer auf die Verschiedenheit des jetzigen Leitgedankens von dem des Abschnitts der Ethik hinweisen wollte. Das Zitat der Ethik in Met. A 981 b 25 ist also ursprünglich und im Zusammenhang verwurzelt und berechtigt uns zu dem Schluß, daß dem Buche A der Metaphysik die "Urethik" schon vorausgegangen war. War diese, wie Jaeger meint, die Eudemische, so

2

ET

NI.

52

läßt sich die Deutung von Met. A als vorbereitende innerakademische Auseinandersetzung mit der Ideenlehre Platons nicht mehr aufrecht erhalten. Denn als er die Eudemische Vorlesung hielt, hatte Aristo= teles die Ideenlehre schon πολλοίς τρόποις και έν τοις έξωτερικοίς loyou kai in toic kata pilosopiar untersucht und bekämpft, und setzt diese Untersuchungen als seinen Hörern bekannt voraus. Da aber, nach dem von mir geführten Nachweis, die sogenannte Große Ethik aus früherer Zeit als die Eudemische stammt und da auch in ihr die in dem Metaphysikzitat gemeinte Erörterung über die dianoëtischen Tugenden p. 1196 b 34 - 1197 b 10 sich findet, so kann das Zitat auf diese bezogen werden. Namentlich die Stelle über die oogia 1197 a 23 - 30 könnte gemeint sein; žotiv yao n σοφία και περί τὰς ἀρχὰς και τὰ ἐκ τῶν ἀρχῶν ἤδη δεικνύμενα, περί α ή έπιστήμη ή μέν ούν περί τάς άρχάς, του νου αύτή μετέχει, ή δὲ περί τὰ μετά τὰς ἀρχάς μετ' ἀποδείξεως ὄντα, τῆς έπιστήμης μετέγοι ώστε δήλον ότι ή σοφία έστιν έκ τε νού καί ETIGTIMUNG GUYKEILEVN. Die Verschiedenheit dieser mit Nic. Z 1141 a 16 - 20 übereinstimmenden Begriffsbestimmung der σοφία. von der Äußerung über sie in Met. A 981 b 27 ört thy ovonagoμένην σοφίαν περί τα πρώτα αίτια και τας άργας ύπολαμβάνουσι πάντες ist kein Widerspruch, sondern beruht nur darauf, daß von den beiden Elementen, die nach den Ethikstellen die oopia in sich vereinigt, in der Metaphysikstelle dem Zusammenhang gemäß nur die eine hervorgehoben wird, nämlich ihre Beziehung auf die πρώτα. aina und aprai. Eben deswegen zitiert der Philosoph die Ethik= stelle, um zu betonen, daß es ihm hier, im Gegensatz zu jener, nur auf die πρώτα αίτια als spezifischen Gegenstand der σοφία ankommt. Das Zitat ist also verständlich und angemessen, wenn es sich auf die Stelle der Gr. Ethik bezieht, aber natürlich ist die Beziehung auf die entsprechende, für uns verlorene Stelle der Eud. nicht ausgeschlossen, durch die das Buch Met. A in viel spätere Zeit hinabgeschoben würde. Nur die Beziehung auf Nic. Z dürfen wir a priori ausschließen. Aus den historischen Anspielungen in der Gr. Ethik ergibt sich, wie ich in meiner Abhandlung über die drei aristotelischen Ethiken (vgl. auch Rh. Mus. NF 76, S. 140 f.) gezeigt habe, daß diese Vorlesung in der uns erhaltenen Fassung aus den Anfängen der athenischen Lehrtätigkeit des Philosophen, dem Jahre 334, stammt. Aber der scheinbar sich ergebende Schluß, daß dieses Jahr den terminus post quem für Met. A bilde, ist deswegen nicht stichhältig, weil wir mit der Möglichkeit rechnen müssen, daß jene historischen Anspielungen auf Mentor und Dareios bei einer Wiederholung der Vorlesung hinzugefügt wurden, diese selbst aber aus erheblich früherer Zeit stammte. Daß diese Vorlesung mehrfach gehalten wurde, habe ich Rh. Mus. 76 S. 240 daraus geschlossen, daß die 'Hoovij-Abhandlung, wo sie jetzt steht, einen ursprünglichen festgeschlossenen Zusammenhang zerreißt, also für einen bei Wiederholung der Vorlesung eingeschalteten Abschnitt zu halten ist. Es kann also der Grundstock der Gr. Ethik recht wohl früher entstanden sein. Einen terminus post quem für sie bildet aber, wie ich in der Abhandlung "Das Ethische in Aristoteles' Topika" (Wiener Sitzungsber. 205, 4) gezeigt habe, das 2. Buch der Rhetorik, da die in ihm enthaltene Behandlung der vier Affekte véneous, eleos, φθόνος, έπιχαιρεκακία zeigt, daß es zur Zeit ihrer Abfassung dem Aristoteles noch ganz fernlag, so wie er es in allen drei Ethiken tut, diese Affekte in das Schema ύπερβολή, ελλειψις, μεσότης wie in ein Prokrustesbett einzuspannen, da er hier φθόνος und έπιχαιpekakia noch ganz richtig als eng zusammengehörig und Äußerungen eines und desselben Ethos behandelt, nicht als ὑπερβολή und ἕλλειψις.

Soviel scheint mir also aus dem Ethikzitat in Met. A sich zu ergeben, daß dieses Buch und die ganze Urmetaphysik Jaegers nicht in die Zeit unmittelbar nach Platons Tode gesetzt werden kann. Über den Wir-Stil in cp. 9, auf den W. Jaeger die Datierung des Buches ausschließlich begründet, werde ich später handeln und zeigen, daß er für die Datierung, die Jaeger vertritt, keine ausreichende Grundlage bietet.

Ich wende mich nun dem zweiten, von Jaeger nicht erwähnten Zitat zu, dem Zitat des Dialogs  $\pi\epsilon\rho i \rho i\lambda o \sigma o \rho i i c c i m zweiten Buch$  $der Physik B 194 a 35 f: <math>\delta i \chi \bar{\alpha} c \gamma i \rho r \delta$  ob  $\bar{\epsilon} v \epsilon i \rho \eta \tau \alpha r \delta'$  $\bar{\epsilon} v \tau \sigma \bar{\iota} c \pi \epsilon \rho i \rho r \lambda \sigma \sigma \sigma \rho i \alpha c.$  Ich glaube, daß auch dieses Zitat als im Zusammenhang festsitzend und von Aristoteles selbst herrührend anerkannt werden muß. Daß es sich auf den Dialog  $\pi\epsilon\rho i$  $\rho i \lambda \sigma \sigma \sigma \rho i \alpha c.$  Ich glaube, daß auch dieses Zitat als im Zusammenhang festsitzend und von Aristoteles selbst herrührend anerkannt werden muß. Daß es sich auf den Dialog  $\pi\epsilon\rho i$  $\rho i \lambda \sigma \sigma \rho i \alpha c.$  bezieht, ist evident. Denn dieser wird von allen Autoren, die ihn zitieren, in dieser Form zitiert, die also eindeutig gewesen sein muß, sodaß wir sicher sein können, daß es außer dem bekannten, auch von Jaeger eingehend behandelten dreibändigen Dialog  $\pi\epsilon\rho i$  $\rho i \lambda \sigma \sigma \rho i \alpha c.$  keine andere Schrift des Aristoteles gegeben hat, die mit den Worten:  $\dot{e}v$  toīc  $\pi\epsilon\rho i$   $\rho i \lambda \sigma \sigma \rho i \alpha c.$ V. Rose konnte dieses Zitat natürlich nicht als Zitat des Dialogs anerkennen und darum fehlt es in seiner Fragmentsammlung. Auch bei Jaeger in seiner Inhaltsrekonstruktion des Dialogs  $\pi\epsilon\rho i \rho i \lambda \sigma \sigma \rho i \alpha c.$ 

wird es nicht erwähnt, ebensowenig an der Stelle seines Buches, wo er die Schrift περί φυσικών άρχων bei Platons Lebzeiten, also lange vor dem in ihr zitierten Dialog entstanden sein läßt. Daß das Zitat in der Physik nicht interpoliert ist, ergibt sich schon daraus, daß die späteren Peripatetiker nach Andronikos keinesfalls ein Dia= logzitat interpoliert haben würden, da sie nur noch die Lehrschriften studierten und als maßgebend anerkannten; die älteren dagegen wieder, seit Lykon, die Physik nicht studierten. Aber auch Aristoteles selbst kann das Zitat nicht nachträglich, etwa bei einer späteren Wiederholung der Physikvorlesung, hinzugefügt haben. Denn ohne das Zitat ist der Gedanke nicht verständlich. Was mit den zwei Arten des ob eveka gemeint ist, konnten die Hörer wirklich nur verstehen, wenn sie sich an die zitierte frühere Erörterung in περί φιλοσοφίας erinnerten. Wie es in der Physikstelle heißt: διχώς γάρ το ου ένεκα ειρηται δ' έν τοις περί φιλοσοφίας, so heißt es Eth. Eud. 1249b 15 διττόν δε τό ού ενεκα διώρισται δ' έν άλλοις. Also auch in der Eud. Ethik wird für dieselbe Unterscheidung auf eine frühere, in einer andern Schrift (oder in mehreren andern) gegebene Erörterung verwiesen. Auch de an. B 415b 2 heißt es: τὸ δ' οῦ ἔνεκα διττόν, τὸ μὲν οῦ τὸ δ'ῷ und ebenda b 20 διττώς δε το ού ενεκα, τό τε ού και το ώ und dieselbe Unterscheidung scheint gemeint Met. A 1072 b 1 ört 8' eort τὸ οῦ ἕνεκα ἐν τοῖς ἀκινήτοις ἡ διαίρεσις δηλοῖ (ἕστι γὰρ (τινὸς καί) τινί τό οῦ ἕνεκα, ῶν τὸ μὲν ἔστι τὸ δ' οὐκ ἔστι.) κινεί δέ ώς έρώμενον, κινουμένω δε τάλλα κινεί. Diese beiden Stellen enthalten kein Zitat, wie die in Phys. B und Eud. Dafür geben sie selbst eine Andeutung über den Unterschied der beiden Arten des où EVERO. Die eine Art wird durch den Genitiv où (in Met. A twoc), die andere durch den Dativ w (in Met. A twi) gekennzeichnet. Daß in der Metaphysikstelle Tivoc Kai vor Tivi ausgefallen ist, beweist der Plural wv. Diesem wv mußte die Nennung beider Glieder der Sucipeou voraufgegangen sein. Der Dativ bedeutet den subjektiven (vorgestellten) Zweck, der Genitiv den objektiven, der durch die teleologische Naturordnung jedem Dinge gesetzt ist. So erklären sich die Worte: wy to uev Eoti, to & obk EGTL Der erste Beweger in Met. A soll als of EVERA im objektiven Sinne erwiesen werden, als ου ἕνεκα τινός, nämlich του κόσμου; in demselben Sinne ist in der eud. Stelle der voüc und seine evépyeut. für die opovnou das où evena (têloc) ihrer Betätigung; in de anima wird an der ersten Stelle 415 b 1 das Ewige und Göttliche

#### HANS v. ARNIM

als das où ëvera alles Lebenden, quià und  $\zeta \phi \alpha$ , genannt:  $\pi \dot{\alpha} v \tau \alpha$ γάρ έκείνου όρέγεται κάκείνου ένεκα πράττει, όσα πράττει κατά φύσιν; an der zweiten Stelle de anima 415 b 20 ist die Seele das où EVEREV der beseelten Wesen, das objektive Ziel, das die Natur in ihnen erreicht. Immer handelt es sich, in allen drei Stellen um das daseiende τέλος τινός, welches κατά φύσιν von dem betreffenden Wesen erstrebt wird. Entsprechend sind in der Physikstelle 194 a 35, wo sich das διγῶς γὰρ τὸ οῦ ἕνεκα an die Worte: έσμεν γάρ πως και ήμεις τέλος anschließt, wir d. h. der Mensch als objektiver Naturzweck angesehen, sodaß der Mensch berechtigt sei, alle übrigen Naturwesen als Stoff für seine Zwecke zu gebrauchen. So ergibt sich also für uns der Sinn der Physikstelle nur durch die Vergleichung mit den Parallelstellen, für die Schüler des Aristoteles war sie nur verständlich, wenn sie die zitierte Stelle des Dialogs περί φιλοσοφίας kannten. Darin liegt der Beweis für meine Ansicht, daß das Zitat nicht nur von Aristoteles selbst herrührt, sondern auch zum ursprünglichen Textbestande gehört. Ist aber dies der Fall, so läßt sich Jaegers Ansicht nicht aufrecht erhalten, daß die Schrift περί φυσικών άρχων noch bei Platons Lebzeiten verfaßt worden sei, der Dialog περί φιλοσοφίας dagegen nach Platons Tode und nach Met. A. Mit der Datierung des Dialogs durch laeger bin ich einverstanden, nicht aber mit seiner allzufrühen Ansetzung des ersten Hauptteils der Physik. Dieser ist auf Grund des eben besprochenen Zitates nach περί φιλοσοφίας anzusetzen. Wenn man diese für das ganze aristotelische System grundlegende Vorlesung bei Platons Lebzeiten gehalten denkt, so bleibt für eine Weiterentwicklung der aristotelischen Philosophie, zumindest ihrer Grundgedanken, wie sie Jaeger nachweisen will, nicht mehr viel Raum. Die Lehre von den vier Ursachen in Phys. B setzt voraus, daß Aristoteles die Ideenlehre schon völlig aufgegeben hatte, und aus mehreren Stellen der beiden ersten Bücher geht hervor, daß Aristoteles, als er die Vorlesung über die Prinzipien der Natur hielt. bereits die neue Metaphysik, die er an Stelle der Ideenlehre setzen wollte, mindestens in ihren Grundzügen konzipiert hatte. Nachdem Aristoteles Phys. A cp. 9 den Unterschied seiner Lehre von der Materie von der platonischen und ihre Überlegenheit über jene dargelegt hat, schließt er das Kapitel und zugleich das ganze Buch A p. 192 a 35 mit den Worten: περί δε της κατά το είδος άρχης, πότερον μία η πολλαι και τίς η τίνες είσι, δι ακριβείας της πρώτης Ψιλοσοφίας έργον έστι διορίσαι, ώστε είς έκεινον τον καιρόν

άνακείσθω, περί δε των φυσικών και των φθαρτών είδων έν τοις υστερον δεικνυμένοις έρουμεν. Diese Worte verweisen die genaue Untersuchung über die Formursache, die der vorausgegangenen über die UAn entsprechen würde und als ihr Gegenstück von den Hörern erwartet wird, in die für später in Aussicht genommene Behand= lung der πρώτη φιλοσοφία, die als eine von der Physik verschiedene Wissenschaft schon ganz ebenso wie später gegen sie abgegrenzt wird. In der Fortsetzung der Physikvorlesung (sie ist mit den übrepov δεικνύμενα gemeint) sollen nur die φθαρτά είδη behandelt werden, was im Buche B tatsächlich geschieht. Wenn wir die als Gegensatz zu den poapra hinzuzudenkenden apoapra eion mit der Frage im ersten Teil des Satzes: πότερον μία ή πολλαί και τίνες (scil. κατά to eidoc apyai), in Beziehung bringen, so ergibt sich, daß Aristoteles jedesfalls auch an die Gottheit als oberste Ursache dieser Art denkt. Denn die Form der Fragestellung zeigt, daß jedesfalls eine oberste, unvergängliche Form angenommen wird, wenn auch nicht zu ersehen ist, ob neben (unter) ihr andere stehen. Es ist also die neue Metaphysik schon konzipiert, die die platonische transscendente Ideenwelt durch die eine transscendente unkörperliche Wesenheit ersetzt. Es kommt mir sehr unwahrscheinlich vor, daß Aristoteles dies bei Platons Lebzeiten in der Akademie vorgetragen hat. Jedesfalls ist es schwer vereinbar mit Jaegers Deutung des "Wir = Stils" in Met. A cp. 9. Denn wenn Aristoteles noch nach Platons Tode sich so sehr zur Akademie rechnete, daß er von der Ideenlehre sagte: "wir lehren u. s. w.", so müßte man bei Platons Lebzeiten eine noch größere Zurückhaltung gegenüber der Ideenlehre von ihm erwarten. Ich finde also durch den Inhalt bestätigt, was ich vorher aus dem Zitat des Dialogs περί φιλοσοφίας in Phys. B geschlossen habe, daß die Vorlesung über die Prinzipien der Natur später ist als der Dialog περί piλοσοφίας und nicht bei Platons Lebzeiten gehalten sein kann. Dieser Eindruck bestätigt sich auch weiterhin, wenn z. B. in B cp. 2 p. 193b 35 nachdem dargelegt ist, daß der Mathematiker von Punkten, Linien und Ebenen nicht handelt, inso= fern sie πέρατα an Naturkörpern sind, sondern sie von diesen absondert, wodurch die Wahrheit seiner Lehrsätze nicht beeinträchtigt wird, so fortgefahren wird: λανθάνουσι δε τοῦτο ποιοῦντες καί οί τας ίδέας λέγοντες, τα γάρ φυσικά γωρίζουσιν ήττον όντα rapiorà tav pagquatikav. Die arithmetischen und geometrischen Begriffe könne man ohne Bewegung und ohne Materie denken, physische Körper dagegen, wie Fleisch, Knochen, Mensch, nicht.

Dies konnte Aristoteles nur sagen, wenn er sich schon völlig von dem ywpiopióc der Idee losgesagt, und an Stelle der platonischen transscendenten Idee seine Lehre vom evolov eidoc gesetzt hatte. Er konnte es in einer Vorlesung nur aussprechen, wenn auch seinen Hörern dieser sein Standpunkt im allgemeinen bekannt war, und sicherlich nicht in der Akademie vor einem aus treuen Anhängern Platons bestehenden Hörerkreis. Er hätte hier nicht den Wir-Stil anwenden und etwa sagen können: λανθάνομεν δε τουτο ποιούντες και ήμεις οι τως ιδέας λέγοντες τα γάρ φυσικά γωρίζομεν ήττον οντα γωριστά των μαθηματικών. Am Schluß des zweiten Kapitels 194 b 11, wird die Frage μέγρι πόσου τον φυσικον δει ειδέναι το είδος; dahin beantwortet: der Physiker müsse vom είδος nur wissen, τίνος ἕνεκα ἕκαστον (nämlich jedes einzelne Naturwesen) και περί ταυτα ά έστι γωριστά μέν είδει, έν ύλη δέ, άνθρωπος γάρ άνθρωπον γεννα και ήλιος. πως δ' έγει το γωριστον και τί έστι, φιλοσοφίας της πρώτης διορίσαι έργον. Der Satz ανθρωπος ανθρωπον γεννά wird von Aristoteles nicht nur in der Physik. sondern auch in Met. ZOAN immer in einem dem yappioude der Idee feindlichen Sinne gebraucht, um daran zu erinnern, daß nicht das raphotóv, sondern das evulov eldoc die diesem eldoc gleichnamigen vielen Naturwesen ins Dasein ruft, das ycoportov eidoc Platons also ungeeignet ist als Bewegungsursache irgendein Werden in der Natur zu erklären. Unter dem ywpiorov (scil. eidoc), dessen Verhalten und Wesenheit zu bestimmen als Aufgabe der apürn pilosopia bezeichnet wird, kann man nur die reine, ganz immaterielle Form d. h. die Gottheit verstehen. Es ist also schon hier der Gegenstand der πρώτη φιλοσοφία ebenso bestimmt, wie in der von Jaeger rekonstruierten "Urmetaphysik". Wo Aristoteles in Phys. B cp. 7 beweisen will, daß die Physik alle vier Ursachen, auch die Zweckursache, zur Erklärung der Natur zu verwenden hat, sagt er, daß die drei nichtstofflichen Ursachen dabei oft in eine zusammenfallen 198 a 24: ἕρχεται δὲ τừ τρία εἰς τὸ ἐν πολλάκις, τὸ μὲν γάρ τι έστι και το οι ένεκα έν έστι, το δ' öden ή κίνησις πρωτον τα είδει ταύτό τούτοις άνθρωπος γάρ άνθρωπον γεννά. Es folgen die Worte ibid. 27: και όλως όσα κινούμενα κινεί, όσα δε μή, ούκέτι φυσικής ού γάρ έν αύτοις έχοντα κίνησιν ούδ' άρχην κινήσεως κινεϊ, άλλ' άκίνητα όντα διό τρεῖς αί πραγματείαι ή μέν περί τὸ ἀκίνητον, ή δὲ περί κινούμενον μέν ἀφθαρτον δέ ή δε περί τα ρθαρτά, die ich für eine in den Text eingedrungene, den Gedankenzusammenhang störende Randbemerkung halte. Denn

1. lassen sich die Worte: και όλως όσα κινούμενα κινεί syntak= tisch zu dem vorausgehenden Satz nicht in Beziehung bringen, 2. ist die Bemerkung über die drei πραγματείαι ohne Beziehung zu der Absicht, die Aristoteles hier verfolgt, nämlich zu beweisen, daß die Physik auch das ου ένεκα, das διότι βέλτιον ουτως nachzuweisen hat, wenn sie über das διά τί einer Naturtatsache erschöpfend Rechenschaft geben will. Dafür ist die Dreiteilung belang= los. Denn die πραγματεία, die vom κινούμενον μέν, άφθαρτον δέ d. h. vom Himmel und den Himmelskörpern handelt, ist ein Teil der Physik. Die Unterscheidung der plapta von den aplapta, auf der die Dreiteilung mitberuht, ist im Gedankenzusammenhang nicht begründet, 3. daß die Dinge ooa un kivouneva kivei nicht Gegenstand physikalischer Betrachtung sein können, weil sie ohne ein Bewegungsprinzip in sich zu haben die Bewegung verursachen, widerspricht dem Satz 1. 35: διτταί δε αι άρχαι αί κινούσαι φυσικώς, ών ή έτέρα ού φυσική ού γάρ έχει κινήσεως άρχην έν αύτη, τοιούτον δ' έστιν εί τι κινεί μή κινούμενον, ώσπερ τό τε παντελώς άκίνητον και το πάντων πρώτον και τὸ τί ἐστι καὶ ἡ μορφή, τέλος γὰρ καὶ οῦ ἔνεκα ὤστε ἐπεί ή φύσις ἕνεκά του, και ταύτην (scil την ού φυσικήν αίτίαν) είδένα δει και πάντως αποδοτεόν το δια τι. Denn in ihm wird ja gerade bewiesen, daß auch die akivntoc aitia, obgleich sie selbst nicht pυσική ist, dennoch φυσικώς κινεί und deswegen von dem Physiker rewußt werden muß. - Wenn man diese Worte 198 a 27 - 31 als Einschiebsel ausschaltet, so schließt sich an die Bemerkung über das häufige Zusammenfallen der drei immateriellen Ursachen gleich: ώστε το διά τι και είς την ύλην άνάγοντι άποδίδοται και είς το τί έστι και είς το πρώτον κινήσαν und indem dann weiter das πρώτον κινήσαν in zwei Unterarten eingeteilt wird, in das welches κινούμενον κινεί έχον κινήσεως άρχην έν αύτῷ und in das ἀκίνητον, welches als Zweck Bewegung hervorruft, wird auf dem geradesten Wege das Ziel der Argumentation erreicht. Was nach Ausschaltung des Einschiebsels übrig bleibt, dürfen wir als den ursprünglichen Physiktext ansehen und für dessen Datierung benützen. Da zeigt sich nun unbestreitbar, daß το παντελώς ακίνητον και το πάντων πρώτον, welches είδος, ου ένεκα und άρχη της κινήσεως in sich vereinigt, ohne jede Erläuterung eingeführt, also als eine den Hörern bereits bekannte Größe vorausgesetzt wird. Ist es nach Jaegers Urteil wahrscheinlich, daß Aristoteles schon bei Platons Lebzeiten diese Metaphysik als bekannt voraussetzen konnte? Mir scheint darin eine Bestätigung für die spätere Entstehung des ersten Teiles der Physik zu liegen, die wir schon aus dem Zitat des Dialogs περί φιλοσοφίας erschlossen haben. Die Physik ist das grundlegende Werk der aristotelischen Philosophie. Als er es schrieb, war diese im Grundriß fertig. Wer es in die Zeit setzt, wo Aristoteles noch in der Akademie Platons Schüler war, der kann den Wir-Stil in Met. A cp. 9 nicht dadurch erklären, daß Aristoteles jetzt erst, nach Platons Tode, im Begriff war, sich von der bisher auch von ihm festgehaltenen Ideenlehre loszulösen. Die Physik ist später entstanden als der Dialog περί φιλοσοφίας, der auch schon (darin stimme ich Jaeger zu) nach Platons Tode geschrieben sein muß, weil er vor der breitesten Öffentlichkeit die Lostrennung des Aristoteles von Platons Lehre und Schule bekundet. Noch später aber muß Met. A fallen, weil es zugestandenermaßen auf Phys. B fußt, auch die Ethik schon in einer Fassung voraussetzt, die an der zitierten Stelle der ältesten uns erhaltenen Fassung, der Großen Ethik, ganz ähnlich war und, wie ich oben gezeigt habe, später war als das 2. Buch der Rhetorik. Denn wenn, wie das Zitat beweist, schon in dieser Ethik die sogenannten dianoëtischen Tugenden behandelt wurden, die als solche und um ihrer selbst willen gar nicht in die Ethik hineingehören, so geschah dies doch natürlich, ganz wie in den erhaltenen Fassungen, um den Begriff der pponnous durch die Vergleichung mit den übrigen herauszuarbeiten, und dies wieder geschah nur, weil es die apovyou war, die nach Aristoteles Lehre schon damals das néoov apòc huic abzugrenzen berufen war, auf dem alle ethischen Tugenden beruhen sollten. Diese Ethik hatte also schon als ihr grundlegendes Prinzip das der perioting zwischen ύπερβολή und ελλεινμις, welches der früharistotelischen Ethik noch fremd war, wie ich in der Abhandlung über "das Ethische in Aristoteles Topika" bewiesen habe. Später als die Grundlegung dieses ethischen Systems muß Met. A entstanden sein.

Aber ist denn nicht durch Jaeger erwiesen, daß wegen des Wir-Stils in cp. 9 nur ein ganz bestimmter, unwiederholbarer Augenblick im Leben des Aristoteles als Abfassungszeit von Met. A in Frage kommt? Ich glaube durch meine bisherige Erörterung schon bewiesen zu haben, daß gerade dieser Augenblick als Abfassungszeit nicht in Frage kommt. Daraus erwächst mir natürlich die Pflicht zu zeigen, daß der "Wir-Stil" in Met. A cp. 9 auch anders und so erklärt werden kann, daß er uns nicht mehr zu den aus andern Gründen unannehmbaren Folgerungen Jaegers bezüglich der frühen

Abfassung des Buches Met. A nötigt. Aber ehe ich auf diesen Punkt eingehe, muß ich noch auf eine andere Schwierigkeit hinweisen, die mir gegen Jaegers Hypothese zu sprechen scheint.

Der erste Teil des Buches Met. K bis 1065 a 26 ist bekanntlich eine kürzere Parallelfassung zu den Büchern BFE, die mit den Worten: τοῦ τοιούτου δ' ἀτακτα καὶ ἀπειρα τὰ αἴτια den Schluß des E erreicht. Das vierte Kapitel des E ist in den Zeilen 1065 a 21 – 26 besonders kurz wiedergegeben, aber doch so, daß die Entsprechung nicht bezweifelt werden kann:

Κ 1065 a 21 τὸ δ' ὡς ἀληθές ὄν καὶ μή (ὅν ὡς ψεῦδος καὶ) κατὰ συμβεβηκὸς τὸ μέν ἐστιν ἐν συμπλοκῆ τῆς διανοίας καὶ πάδος ἐν ταύτη · διὸ περὶ μὲν τὸ οῦτως ὅν οῦ Ἐητοῦνται αἰ ἀρχαί, περἰ δὲ τὸ ἔξ ϖ ὅν καὶ χωριστόν' τὸ δ' οἰκ ἀναγκαῖον ἀλλ' ἀόριστον, λέγῶ δὲ τὸ κατὰ συμβεβηκός' τοῦ τοιούτου δ' ἀτακτα καὶ ἀπειρα τὰ αῖτια, Ε 1027 b 18 τὸ δὲ ὡς ἀληθὲς ὄν καὶ μὴ ὅν ὡς ψεῦδος, ἐπειδὴ περὶ σύνθεσίν ἐστι καὶ διαίρεσιν – 29 ἐπεὶ δὲ ἡ συμπλοκή ἐστιν καὶ ἡ διαίρεσις ἐν διανοία, ἀλλ' οὐκ ἐν τοῖς πράγμασι, τὸ δ' οῦτως ὄν ἐτερον τοῦ κυρίως – – 33 τὸ μὲν ὡς συμβεβηκὸς καὶ τὸ ὡς ἀληθὲς ὅν ἀφετέον, τὸ γὰρ αῖτιον τοῦ μὲν ἀόριστον, τοῦ δὲ τῆς διανοίας τι πάθος, καὶ ἀμφότερα περὶ τὸ λοιπὸν <sup>1</sup>⟩ γένος τοῦ ὅντος, καὶ οὐκ ἔξω δηλοῦσιν οῦσάν τινα φύσιν τοῦ ὄντος.

Mit den Worten 1065 a 26 τὸ δὲ ἕνεκά του ἐν τοῖς φύσει Yyvouévois beginnen Auszüge aus der Physik, zunächst bis zum Schluß des 8. Kapitels aus Phys. B 196 b 21 - 197 a 35, weiter im 9. Kapitel aus Phys. r 200 b 26 - 202, 21, im 10. Kapitel aus Phys. F 204, 3 - 206, 8, im 11. Kapitel aus Phys. E. Warum ein Herausgeber nach dem Tode des Aristoteles diese Physikexcerpte an diesen Platz gestellt hat, für den sie nicht passen, wird sich wahrscheinlich niemals ermitteln lassen. Sie sind für unsere Untersuchung ohne Bedeutung. Dagegen ist uns von höchstem Interesse die im K enthaltene kürzere Parallelfassung der Bücher BFE, die sicherlich, wie auch Jaeger annimmt, nicht ein nachträglicher Auszug aus diesen, auch nicht ein Vorentwurf zu ihnen ist, sondern aus einer älteren Metaphysikvorlesung stammt. Die Fassung K zeigt nämlich, abgesehen davon, daß sie viel weniger ausführlich ist, inhaltliche Abweichungen gegenüber BFE, die man entwicklungs= geschichtlich verwerten kann. Auch dieser Fassung ging, wie der Fassung BIE das A, eine Einleitung voraus. Das zeigen gleich die Eingangsworte 1059 a 18: "Οτι μέν ή σοφία περί άρχας επιστήμη τίς έστι δήλον έκ των πρώτων, έν οίς διηπόρηται πρός τα ύπό

1) to how vix sana.

τών άλλων εξοημένα περί των άρχων. Diese Einleitung hatte jedesfalls im allgemeinen denselben oder doch mindestens einen sehr ähnlichen Inhalt, wie unser A. Wir besitzen also im K eine ältere Fassung der Metaphysik, die mehr Anrecht auf den Namen "Urmetaphysik' hat als der von Jaeger so benannte Complex ABFEMN. Schon diese ältere Fassung setzt die Physik voraus und zitiert sie wiederholt. Ebenso wie diese müßte sie aber, nach Jaegers Voraussetzungen, bei Platons Lebzeiten verfaßt sein, weil sie früher ist als der Complex BFE, den laeger in die Zeit unmittelbar nach Platons Tode setzt. Denn er denkt sich ja BFEN unmittelbar nach A verfaßt, sodaß der Schluß aus dem Wir-Stil in A cp. 9 auch für diese Bücher Geltung hat. Auch sie gehören, nach laeger, dem unwiederholbaren Augenblick im Leben des Aristoteles' an, wo er noch als Platoniker und bisheriger Anhänger der Ideenlehre auftreten konnte und einen Kreis platonischer Philosophen in Assos als Hörerschaft um sich versammelte. Wenn der Fassung K das Buch A in seiner überlieferten Form als Einleitung vorausging, wie Jaeger S. 222, 2 aus K 1059b 3 schließt, so müßte der chronologische Schluß aus dem Wir - Stil in A cp. 9 auf das K ausgedehnt werden, für BFE dagegen könnte er dann nicht gelten, da diese Bücher um mehrere lahre später verfaßt sein müßten. Enthielten dagegen die πρώτοι λόγοι, auf die im Anfang von K zurückverwiesen wird, die Ideenkritik des Kap. 9 nicht, so müßte die Fassung K vor dem "unwiederholbaren Augenblick", d. h. bei Platons Lebzeiten verfaßt sein, als Aristoteles noch in Athen Mitglied der Akademie war. Das ist aber unmöglich, weil Aristoteles K 1059b 3 ganz derb und ohne Vorbehalt sagt: ru uby our eion ort our eort δήλον 1): όμως δ' άπορίαν έγει, κών είναι τις αύτά θή, διά τί ποτε u. s. w. Das ist m. E. ein Ton, der bei Platons Lebzeiten, in einer in der Akademie selbst vor Platonschülern gehaltenen Vorlesung, unmöglich von Aristoteles angeschlagen werden konnte. Es wäre sonderbar, wenn Aristoteles in der Akademie, als Platon lebte, so rücksichtslos gesprochen, in Assos dagegen durch den Wir-Stil betont hätte, daß er bis vor kurzem selbst Anhänger der Ideenlehre gewesen sei. Jaeger ist der Ansicht, daß Buch A durch B ohne längere Unterbrechung fortgesetzt wurde und beruft sich dafür auf

<sup>&#</sup>x27;) Daß dies in einer Aporie gesagt wird, beweist nicht, daß eine Widerlegung der Ideenlehre vorausgegangen war. Die Aporien enthalten nur plausible Meinungen, die vor der (im Sinne des Aristoteles) wissenschaftlichen Erörterung von den Meisten oder von den Autoritäten gehegt werden.

zwei Stellen des B. in denen auch noch der Wir = Stil angewendet werde. Die erste steht 997 b 3 ώς μέν ούν λέγομεν τά είδη αίτια τε και ούσιας είναι καθ' αύτας είρηται έν τοις πρώτοις λόγοις περι αυτών. Mir scheint, daß hier der Plural λέγομεν sich auf Aristoteles selbst und auf seine eigene Lehre, nicht auf die platonische Form der Ideenlehre bezieht. Aristoteles hat eben die Frage aufgeworfen: πότερον τὰς αίσθητὰς οὐσίας μόνας είναι φατέον ή και παρά ταύτας άλλας και πότερον μοναγώς ή πλείω γένη τετύγηκεν όντα των ούσιων, οίον οι λέγοντες τά τε είδη καί τά μεταξύ, περί α τάς μαθηματικάς είναι φασιν έπιστήμας; Er hat also eben die platonische Lehre mit of λέγοντες und φασι als fremde Lehre in der dritten Person angeführt. Wenn nun in dem folgenden, von laeger benützten Satz statt der dritten die erste Person (Léyouev) eintritt, so kann unmöglich immer noch Platon und seine Schule gemeint sein. Daß die eion airua und oboiau kad αυτάς (also nicht κατά συμβεβηκός) sind, ist in gewissem Sinne auch nach der aristotelischen Lehre richtig, nur behauptet er, daß sie nicht ywpiota sind. Das Mißverständnis, als bezögen sich diese Worte wis nev our Lévoner u. s. w. auf die Lehre Platons, würde vermieden, wenn man, statt wc, noc läse. "In welchem Sinne ich die είδη für Ursachen und Wesenheiten an sich halte, ist im Anfang der Abhandlung über sie (d. h. wahrscheinlich in der Schrift περί είδων) dargelegt." Wegen des περί αυτών kann man die πρώτοι λόγοι nicht auf das A der Metaphysik beziehen. Obgleich περί αυτών grammatisch nicht als Attribut zu λόγοις gehört, ist doch der Sinn derselbe, als wenn ev roic περί αυτών λόγοις dastünde. Erst mit den Worten: πολλαχή δ' έχόντων απορίαν wendet er sich der Kritik der platonischen Lehre zu: ούθενός ήπτον άτοπον τό φάναι μέν είναι τινας φύσεις παρά τάς έν τω ούρανω, ταύτας δε τάς αύτας φάναι τοῖς αἰσθητοῖς, πλήν ὅτι τὰ μεν ἀίδια, τά δε φθαρτά. Jaeger übersetzt: "Unter den mancherlei Schwierigkeiten der Lehre erregt besonderen Anstoß unsre Annahme, es gebe neben den Himmelskörpern noch gewisse Wesenheiten u. s. w." Das ist aber ein Versehen. Die Wesenheiten ev ra obpava sind nicht die Himmelskörper, sondern sämtliche im Kosmos enthaltene Wesen im Gegensatz zu den Ideen Platons, die nirgends im Raume, also auch nicht im Kosmos sind. Vgl. de caelo 278 b 18 έτι δ' άλλως λέγομεν ούρανόν το περιεγόμενον σώμα ύπο της έσγάτης περιφοράς το γάρ όλον και το παν είωθαμεν λέγειν ούρανόν. Es ist also παρά τάς έν τω ούρανω, wie Bonitz

im Index richtig erklärt, gleich παρά τάς αισθητάς. Denn öσον αίσθητόν έστι, περιείληφεν ό καλούμενος ούρανός. Nun erst wird im Folgenden die platonische Lehre von den eiôn, sofern sie von der aristotelischen abweicht, ins Auge gefaßt. Die Worte, die das Wir enthalten, beziehen sich noch auf das, was Platon und Aristoteles gemeinsam ist. Daß die είδη ούσίαι καθ' αύτάς sind, gilt auch dann, wenn sie nicht yuplota sind. Wenn sie nur in Verbindung mit der Materie oùoiau wären, dann wären sie oùoiau karà ounβεβηκός. Sie sind aber nach Aristoteles καθ' αυτάς, ihrem eigenen Wesen nach oùoiai. Sonst könnte ja auch Gott keine oùoia ka? autóv sein. Auch wo er von seiner Formursache spricht, gebraucht Aristoteles öfter den Plural eion. Die zweite Stelle in B. wo Aristoteles im Wir = Stil von den είδη spricht, 1002 b 12, ist ebenso zu erklären. In dem ersten Satz:  $\ddot{0}$ λως δ' απορήσειεν αν τις δια τί και δει ζητειν άλλ' άττα παρά τε τα αίσθητα και τα μεταξύ, olov α τίθεμεν είδη bezieht sich das Wir nur auf die Annahme von είδη überhaupt, die dem Aristoteles mit Platon gemeinsam ist. Die Aporie betrifft die Frage, ob die eidn, die Aristoteles sowohl wie Platon annimmt, mit Plato aufgefaßt werden sollen als neben den sinnlich wahrnehmbaren und den mathematischen, also als rupiora bestehende Wesenheiten oder mit Aristoteles als an den Stoff gebunden mit Ausnahme einer einzigen. An der späteren Stelle b 22 εί μή έστι παρά τα αίσθητα και τα μαθηματικά έτερ' άττα, οία λέγουσι τὰ είδη τινές, ούκ έσται μία ἀριθμῷ καὶ είδει ούσια ούδ' αι άρχαι των όντων άριθμω έσονται ποσαί τινες άλλά είδει steht nicht mehr das , wir', sondern dritte Person: οία λέγουσι τά είδη τινές. Hier bezieht sich das ola auf die spezifisch platonische Annahme des getrennten Daseins der Ideen neben den sinnlich wahrnehmbaren und den mathematischen Wesenheiten. Deswegen hätte Aristoteles hier nicht in der ersten Person Pluralis sprechen können. Dagegen war diese in dem Anfangssatz des Kapitels berechtigt, da zu den tudévtes eion auch er gehört. Dasselbe gilt von den Stellen M cp. 9 1086 b 16 und N cp. 4 1091 a 21, in denen Jaeger ebenfalls die Verwendung des ,wir' aus der Annahme erklärt, daß Aristoteles hier noch als Platoniker rede, und dadurch bestätigt findet, daß M cp. 9, 10 und N in dem bestimmten, unwiederholbaren Augenblick entstanden sein müßten, wo Aristoteles noch der Akademie und doch nicht mehr der Akademie angehörte. Wenn man, heißt es im M, die Ideen nicht als gesonderte Wesenheiten und als Einzeldinge setzt, so hebt man ,die Wesenheit'

(Singular) in dem Sinne, wie wir eine annehmen möchten, auf (άναιρήσει την ούσίαν, ώς βουλόμεθα λέγειν). Auch Aristoteles nimmt eine Wesenheit Kur' ešoviv an, eine, die die oberste Ursache alles Seins ist. Diese bezeichnet an unserer Stelle der Singular the obsider. Mit vollem Recht konnte Aristoteles sich, wie den Plato, zu denen rechnen, die die oboia als ewige, oberste Ursache alles Daseins nicht aufheben wollen. Diese πρώτη ούσία ist είδος, ού ἕνεκα, ἀργή κινήσεως und als ού ἕνεκα, auch τὸ ἄριστον. Sie ist das πρώτον öv, das als πρώτον auch καθόλου ist, ohne dadurch die Eigenschaft eines ywpiotóv zu verlieren. Die Stelle im N 1091 a 21 bezieht sich auf dieselbe ούσία, sofern sie τὸ ἄριστον ist. In seiner Kritik der Lehre des Speusippos fragt Aristoteles, ob denn irgendeines der von diesem Philosophen angenommenen Elemente des Seienden mit dem Guten identisch sei : πότερον έστι τι έκείνων, οίον βουλόμεθα λέγειν αύτό το άγαθόν και τό άριστον, η ού, άλλ' ύστερογενη. "Wir Platoniker", so erläutert laeger diesen Gedanken des Aristoteles, "setzen an die Spitze der Philosophie und den Anfang der Welt das Gute an sich (auto to ayadóv) oder höchste Gut (tò apistov), Speusippos dagegen betrachtet die Welt unter dem Gesichtspunkte einer Evolution des Guten und Vollkommenen, das in allmählichem Werden sich durchringt, bis es schließlich am Ende des Prozesses sich selbst verwirklicht. Aristoteles fühlt sich in dieser grundlegenden Frage der Weltanschauung als den echteren Platoniker, da er zwar nicht wie Platon das Gute an sich, aber das ens perfectissimum als Prinzip an den Anfang setzt und alle Bewegung von diesem ausgehen läßt." Dies ist einleuchtend, aber es beweist m. E. nicht, daß Aristoteles dies nur in Assos geschrieben haben kann, wo er sich noch nicht von der platonischen Schule getrennt hatte. Der Wir = Stil ist hier nur auf das angewandt, was gemeinsame Überzeugung aller echten Platoniker und des Aristoteles selbst, auch nach seiner Trennung von der Akademie, war. Der Unterschied des aristotelischen ens perfectissimum von der platonischen Idee des Guten ist nicht sehr groß. Denn auch jenes ist sowohl είδος als ούσία als το apiorov. A 1075 a 11 kann Aristoteles mit Bezug auf dasselbe fragen: ποτέρως έχει ή του όλου φύσις το άγαθον και το άριστον, πότερον κεγωρισμένον τι και αυτό καθ' αυτό, ή την τάξιν ή άμφοτέρως ώσπερ στράτευμα. Hiervon unterscheidet sich der Ausdruck im N nur dadurch, daß dem avadov das charakteristische platonische auto hinzugefügt ist. Man kann also schwerlich

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

sagen, daß hier wie, nach Jaeger, in A cp. 9 Aristoteles Lehren, die er verwirft, durch das "wir' als die seinigen anerkennt, weil er sie bisher selbst vertreten hatte.

Ich glaube gezeigt zu haben, daß die Stellen mit Wir = Stil in BMN um des Wir - Stils willen nicht notwendig in Assos in dem bestimmten, unwiederholbaren Augenblick geschrieben sein müssen. Das K zeigt nirgends den Wir = Stil, obgleich man ihn da, wenn Jaegers Hypothese richtig wäre, vor allem erwarten müßte. Das K. die eigentliche Urmetaphysik', ist vor Met. BFE verfaßt. Daß auch laeger K vor BFE entstanden denkt, sagt er deutlich S. 216: "Es ist offenbar eine Nachschrift dieses Teils der Metaphysik aus einem früheren Entwicklungsstadium". Das Problembuch B macht ihm wegen seiner "noch ganz platonischen Fragestellung" einen altertümlichen Eindruck, aber K ist noch weit strenger und altertümlicher. Ich verstehe zunächst, daß sich dieses Urteil auf die ursprüngliche Fassung des B bezieht, die noch nicht durch spätere Bearbeitung "dem neuen, auch das materielle Sein mitumfassenden Aufbau der Metaphysik" angepaßt war, auf das Buch B, das sich nach S. 181 ganz "mit Sicherheit auf die ältere Fassung der Metaphysik zurückführen läßt" und "in einem Zuge mit dem ersten geschrieben" ist (wo die ältere Fassung als die ,Urmetaphysik' verstanden wird, zu der auch TE cp. 1 M cp. 9 N gehören sollen). Denn wenn Jaeger meinte, das K sei altertümlicher nur als die für die spätere Fassung überarbeitete Gestalt des B, so würde er sich anders ausgedrückt haben. Daß B ganz in einem Zuge mit A geschrieben sei, schließt Jaeger lediglich aus den beiden Stellen des B, die den Wir-Stil aufweisen. Wenn aber diesem B unter anderem auch N folgen sollte, das ja nach laeger auch durch den "Wir-Stil' als zur älteren Fassung gehörig sich erweist, dann kann in dem diese Fassung einleitenden A die Ideenkritik des cp. 9 nicht enthalten gewesen sein und der Beweis dafür, daß B in einem Zuge mit A geschrieben war, wird hinfällig. K dagegen, das wegen 1059 b 3 auf ein die Ideenkritik enthaltendes Einleitungsbuch gefolgt sein soll, zeigt nirgends den "Wir-Stil". Soll ich dagegen verstehen, daß K nur älter sei als die überarbeitete Fassung des B, die nur trotz der Überarbeitung noch so altertümlich ist (S. 218, 1), so kann man nicht sagen, daß K aus einem früheren Entwicklungsstadium als BFE stammt. Es läge dann näher, alle Altertümlichkeiten des K als in der ursprünglichen Fassung von BFE auch vorhanden gewesen anzunehmen und K dem Lehrgehalte nach, abgesehen von der verkürzten Form,

den ursprünglichen Büchern BFE gleichzusetzen und alle Abweichungen, die sie jetzt dem K gegenüber zeigen, auf ihre Überarbeitung zurückzuführen. Von dieser Auffassung scheint Jaeger auszugehen, wenn er S. 218 schreibt: "Vergleichen wir K 1 – 8 Punkt für Punkt mit der späteren Fassung BFE, so erweist sich die Anpassung der älteren Einleitung an den neuen, auch das materielle Sein mitumfassenden Aufbau der Metaphysik als das durchgehende Motiv aller Änderungen, die Aristoteles in BFE vorgenommen hat." Es ist dann K nur scheinbar selbständig gegenüber der ausführlicheren Fassung und kann recht wohl ein Auszug aus ihr sein, der vor ihrer Überarbeitung gemacht ist.

"Es läßt sich jedoch zeigen," fährt Jaeger S. 222 fort, "daß auch die ältere Fassung der Einleitung (K 1-8) noch nicht die ursprüngliche Form der Metaphysik ist." Weil sich nämlich im K neben der Auffassung der Metaphysik als Wissenschaft vom Unbewegten, Ewigen und Transcendenten auch die Auffassung finde, daß sie vom ov i ov, vom Seienden als solchen, zu handeln habe, also zwei Auffassungen, die einander wiedersprechen und nicht aus demselben geistigen Schöpfungsakt hervorgegangen sein können und deren erstgenannte, die mehr theologisch=platonische, als ursprünglicher gelten müsse, schließt laeger, müsse dem K ein noch früheres Entwicklungsstadium der aristotelischen Metaphysik vorausgegangen sein, in dem die erste der beiden Auffassungen, die theologische, allein herrschte. Diese Entwicklungsstufe vertritt, nach Jaeger, das Buch A, das also, wenn ich ihn recht verstehe, noch früher als K entstanden sein muß und, wenn früher als K, dann natürlich vor dem "unwiederholbaren Augenblick' in Assos, den wir bisher als Geburtsstunde der "Urmetaphysik' anzusehen aufgefordert wurden, also bei Platons Lebzeiten. Physik AB würde dadurch natürlich in noch ältere Zeit hinaufgeschoben, da ja das A diese Bücher voraussetzt, insofern es dem physikalischen Bewegungssystem den ,ersten Beweger' als Spitze aufsetzt und ihm dadurch den Abschluß gibt. Sodann beweist Jaeger, daß das Buch A aus dem Buche N geschöpft habe. Denn es zeige frappante Übereinstimmungen in Gedanken und Wortlaut mit diesem. bei denen N zweifellos das Original, A der entlehnende Teil sei. Also A geht dem K voraus, K den Büchern BFE, diese wieder dem N (denn dieses setzt ja schon die Tilgung der Ideenkritik des A voraus, die K und B noch vorfanden) und N wieder dem A. Es muß hier W. Jaeger ein Versehen unterlaufen sein. Wenn A aus N geschöpft hat, also später als N geschrieben ist, dann kann es un-

möglich ein früheres Entwicklungsstadium der metaphysischen Theorie des Aristoteles repräsentieren als das K. das aus einer früheren Zeit stammt als die dem N sicherlich (auch nach W. laeger) vorausgegangenen Bücher ABFE cp. 1. Es muß also entweder W. Jaegers Ansicht,  $\Lambda$  habe aus N geschöpft, falsch sein oder seine Meinung.  $\Lambda$  repräsentiere ein früheres Entwicklungsstadium der metaphysischen Ansichten des Aristoteles, als das K. Ich entscheide mich aus Gründen, die ich später darlegen werde gegen die Priorität von  $\Lambda$  vor K. Ich gebe nämlich nicht zu, daß im K (und im  $\Gamma$  und E) bezüglich des Gegenstandes der Metaphysik Contamination zweier widersprechender Auffassungen anzuerkennen ist, die aus zwei verschiedenen geistigen Schöpfungsakten stammen müssen. K ist später verfaßt als Physik B, Phys. B, wie das Zitat beweist, nach περί willogowias, dieser Dialog sicher schon nach Platons Tode, und BFE, wegen der von Jaeger nachgewiesenen, philosophisch erheblichen Änderungen, längere Zeit nach K, also gewiß viel später als 347. Diese Erwägungen nötigen uns. noch einmal zu prüfen, ob für den Wir-Stil in Met. A cp. 9. der im Unterschied von den Stellen in BMN nicht auf die Plato und Aristoteles gemeinsamen Überzeugungen, sondern auf die von Aristoteles bekämpfte Lehre Platon's vom ywolouos der Idee angewendet wird, nicht eine andere Erklärung möglich ist als die W. Jaegers, die auch mir, ich gestehe es, ursprünglich einleuchtete.

W. Jäger hat schon in seinem früheren Buche über die ...Entstehungsgeschichte der Metaphysik" überzeugend nachgewiesen, daß das Schlußkapitel des A 933 a 11-27 eine Dublette zu cp. 7 998 a 18-b 19 darstellt. Beide Kapitel fassen das Ergebnis der in den Kapiteln 3-6 enthaltenen Erörterungen der älteren Lehren über die Principien alles Seienden in ganz ähnlicher Weise zusammen, cp. 7 998 a 22: ὕτι τῶν λεγόντων περί ἀρχῆς καὶ αἰτίας ούθεὶς έξω τῶν ἐν τοῖς περί φύσεως ἡμῖν διωρισμένων εἴρηκεν, άλλὰ πάντες άμυδρως μέν, ἐκείνων δέ πως φαίνονται θιγγάνοντες (dies wird dann bis b 19 in einer nach den vier Ursachen gegliederten Darlegung bewiesen); cp. 10 "Ori utv ouv τὰς εἰρημένας ἐν τοῖς φυσικοὶς αἰτίας ζητεῖν ἐοίκασι πάντες καί τούτων έκτος ούδεμίαν έχοιμεν αν είπειν, δήλον και έκ των πρότερον είρημένων. άλλ' άμυδρως ταύτας και τρόπον μέν τινα πάσαι πρότερον εἴρηνται, τρόπον δέ τινα οὐδαμῶς (dies wird dann bis a 24 elonker auf die jugendliche Primitivität der noch unreifen Philosophie zurückgeführt und an der unzureichenden

Verwertung des Logosprincips durch Empedokles exemplificiert). lede Rekapitulation pflegt bei Aristoteles dem Übergang zum nächsten Punkt zu dienen. So auch hier. Kap. 10 schließt mit dem Satze: περί μέν ούν των τοιούτων δεδήλωται και πρότερον . όσα δέ περί των αύτων τούτων άπορήσειεν άν τις, έπανέλθωμεν πάλιν τάγα γαρ αν έξ αυτών ευπορήσαιμέν τι πρός τας ύστερον άπορίας. Dem entsprechen am Ende von cp. 7 die Worte: πῶς δέ τούτων εκαστος είσηκε και πως έγει περί των άργων, τάς ένδεχομένας απορίας μετά τουτο διέλθωμεν περί αυτών. Der Gegenstand, zu dem durch die Rekapitulation übergeleitet wird, soll also beidemal die Erörterung gewisser Aporien sein. Nach cp. 10 sind diese Aporien vorbereitenden Charakters. Sie sollen für die Lösung der späteren Aporien etwas leisten und mit den späteren Aporien können nur die bekannten aus B bezw. K gemeint sein. Auf welchen Gegenstand aber sollen sich diese vorbereitenden Aporien beziehen? In Kap. 10 heißt es: περί μέν ούν των τοιούτων δεδήλωται και πρότερον. όσα δε περί των αύτων το ύτων απορήσειεν αν τις επανέλθωμεν πάλιν. Hier kann sich περί τῶν αὐτῶν τούτων nur auf einen ähnlichen und nah verwandten Gegenstand wie two towoutwov beziehen, welches jedesfalls Neutrum ist, nicht auf die älteren Denker bezügliches Masculinum, Denn diese kommen ja in cp. 10 nur wenig vor und könnten auch nicht im Anschluß an das über Empedokles Bemerkte als of τοιούτοι bezeichnet werden. Sondern den Gegenstand der Aporien bilden rà romôra d. h. Fragen wie kurz vorher über die unklare Rolle des Logosprincips bei Empedokles eine erörtert wurde, allgemeiner ausgedrückt: über die mangelhafte Verwertung der vier Ursachen, die nach Phys. B in der Physik bei jeder Erklärung physischen Seins. Werdens und Vergehens anzuwenden sind durch die älteren Denker, Diese vier Ursachen, nicht die älteren Denker, sind der Hauptbegriff des ganzen cp. 10, auf sie sollte sich die weitere Erörterung beziehen, die in dem Überleitungssatze am Schluß angekündigt wird, auf sie bezieht sich auch περί των αύτων τούτων, das ebenfalls Neutrum ist. Das των τοιούτων bezieht sich auf die unklare und verschwommene Berücksichtigung der vier Ursachen durch die älteren Denker, die in cp. 3-6 bereits dargelegt ist (δεδήλωται και πρότερον), die Worte περί των αύτων τούτων dagegen beziehen sich auf die mit der adaeguaten (nicht mehr un= klaren) Darstellung der Vierursachenlehre verbundenen Aporien. Ihre Erörterung sollte die Vorbereitung bilden für die der metaphysischen Aporien im B oder K. Das µév in περὶ µèv oùv tŵv τοιούτων a 24 ist ja nur eine Wiederaufnahme des µév im ersten Satze des Kapitels a 11, welches auch auf die Worte (ởτψ τούτων ἐκτὸς οὐδεµίαν ἀν ἔχοιµεν εἰπεῖν sich mitbezieht, die schon zeigen, daß es auch in dem mit δέ eingeführten correlaten Gliede a 25 um Aristoteles' eigen e Stellung zur Vierursachenlehre und ihren Schwierigkeiten sich handelt. ~

Auch am Ende des 7. Kapitels, zu dem das 10. Kapitel, wie W. Jaeger richtig gesehen hat, eine Dublette ist, wird zur Erörterung von Aporien übergeleitet durch den Satz  $\pi \tilde{\omega} \subset \delta \tilde{\varepsilon}$  τούτων έκαστος είρηκε και πως έγει περί των άργων, τας ένδεγομένας άπορίας μετά τοῦτο διέλθωμεν περί αὐτῶν. Wer dies schrieb. der verstand  $\pi \varepsilon \rho i \alpha \dot{\upsilon} \tau \bar{\omega} v$  masculinisch = .über die älteren Denker'. Denn περί αύτων läßt sich von τούτων εκαστος nicht trennen. Er meinte also, daß eine weitere Kritik der in cp. 3-6 besprochenen Denker folgen sollte, und eine solche folgt ja auch tatsächlich, in cp. 8 die der eigentlichen φυσιολόγοι und des Empedokles und Anaxagoras und der Pythagoreër, in cp. 9 Plato's. Aporien in dem gewöhnlichen aristotelischen Sinne sind es nicht, die in diesen zwei Kapiteln vorgebracht werden, d. h. keine Alternativfragen, in denen beide Teile der Alternative namhafte Vertreter gefunden haben, für beide Teile sich beachtenswerte Gründe anführen lassen und die Lösung des Widerspruchs erst noch zu finden bleibt, wie es die Aporien in B und K sind, sondern Widerlegungen vom Standpunkt der aristotelischen Lehre aus. Ich halte nicht für wahrscheinlich, daß es der Plan des Aristoteles war, die Widerlegung Plato's den Aporien des B als Vorbereitung voraufzuschicken. Denn letztere entwickeln ja unter anderem auch die Schwierigkeiten, die sowohl mit der Annahme wie mit der Leugnung der Ideen verbunden sind. Sie kämen post festum, wenn der Leser schon als überzeugter Gegner der Ideenlehre an sie heranträte. Erst nach den Aporien konnte die Widerlegung der Ideenlehre und der Aufbau der eigenen Metaphysik des Aristoteles selbst folgen. Der Umstand, daß im M der Hauptteil der Ideenkritik aus Acp. 9 (nur mit Tilgung des Wir-Stils) wiederholt wird, an der Stelle des Lehrganges, wo sie wirklich am rechten Platze ist, bestätigt, was wir a priori postulieren. Auch W. Jaeger urteilt, daß M in der Form, in der wir es lesen, nur auf ein A ohne Ideenkritik folgen konnte. Aber er meint trotzdem, daß die Ideenkritik zum ursprünglichen Bestande des A gehört habe und erst in der späten Fassung der Metaphysik-

vorlesung, der das M angehöre, getilgt gewesen sei. Mir scheint es umgekehrt wahrscheinlicher, daß Aristoteles gerade in der ursprüngliden Fassung derselben, wo er noch selbst mit den Problemen der Ideenlehre rang, die Widerlegung der Metaphysik seines großen Vorgängers (und der Nachfolger desselben in der Akademie) und seine eigene Umgestaltung derselben aus dem gleichen Mutterschoße gewissermaßen, aus dem durch die Aporien umgepflügten geistigen Erdreich sich wollte losringen lassen. Wenn er das wollte, durfte er aber nicht schon in der Einleitung seiner großen Vorlesung über die πρώτη φιλοσοφία die Ideenlehre kurzerhand abtun. Ist nun Met. A, wie ich nicht zweifle, als Einleitung dieser großen Vorlesung gedacht und bestimmt gewesen, durch BFE oder K fortge= setzt zu werden, dann kann es die Ideenkritik, die jetzt sein cp. 9 füllt, ursprünglich nicht enthalten haben. Es ist aber auch der Überleitungssatz am Schluß von cp. 7, der an die Widerlegung der älteren Denker in cp. 8.9 heranführen will, in seiner Fassung so unklar, daß Zweifel an seiner Echtheit kaum abzuweisen sind : πῶς ἕκαστος τούτων είρηκε και πως έχει περί των άργων, das sind die Fragen. über welche angeblich die möglichen Meinungsgegensätze durchgegangen werden sollen. Die erste dieser beiden Fragen, Aus Ekastos τούτων ειρηκε, wurde uns, wenn wirs nicht wüßten, sicherlich nicht erwarten lassen, daß eine Widerlegung aller dieser Ansichten folgen werde. Πώς ειρηκε bedeutet: in welchem Sinne hat er es gesagt? was hat er damit gemeint? wie ist er darauf gekommen, es zu sagen? aber gewiß nicht: hat er richtig oder falsch gesprochen? und ebensowenig: warum ist, was er gesprochen hat, falsch? Man muß auch bedenken, daß cp. 3-6 bereits eine Kritik aller dieser Denker enthalten, aus der zu entnehmen ist, daß keiner derselben über die πρώται airia und apyai richtige Auskunft gegeben hat. Wenn wir also das πῶς εἴρηκε τούτων ἕκαστος; in dem Sinne "wie steht es mit der Richtigkeit jeder dieser Lehren?" verstünden, so fehlte der erforderliche Abstand gegen das Vorausgegangene. Die zweite Frage aber: πῶς ἔχει περί τῶν ἀρχῶν; ist unverständlich und wird, wie man sie auch verstehe, durch die folgenden Widerlegungen nicht beantwortet. Was ist Subjekt zu noo eyei nepi rov apyor? Etwa έκαστος τούτων? Dann wäre der Sinn: wie verhält sich jeder von ihnen bezüglich der Prinzipien? Das paßt weder in den Zusammenhang, noch würde ein Grieche sich so ausgedrückt haben. Ebenso= wenig kann man den Satz als subjektslosen verstehen: wie verhält es sich inbetreff der Prinzipien? Auch so wäre die Ausdrucksweise

#### HANS v. ARNIM

sehr sonderbar: und außerdem wäre das wieder eine Frage, die durch das Folgende nicht beantwortet wird. Auch kann man nicht sagen, daß im Folgenden evdex ouevai anopiai durchgegangen werden. 'Απορία ist nach Top. 145 b 2 eine ισότης έναντίων λογισμών. Wo wird im cp. 8 u. 9 eine solche nachgewiesen? Ich glaube daher, daß der ganze Überleitungssatz nicht von Aristoteles selbst stammt, sondern von einem Herausgeber, der für die fehlenden Aporien, die er am Schluß von cp. 10 versprochen fand, einen Ersatz schaffen zu können glaubte durch eine unter den Papieren des Aristoteles gefundene, aber sicher nicht für diese Stelle der Metaphysikvorlesung bestimmte Widerlegung der metaphysischen Lehren der Vorgänger. Er erkannte natürlich die Dublette und schaltete seinen Zusatz hinter dem ersten der beiden Parallelkapitel ein, übernahm aber in seinen selbstgeformten Überleitungssatz aus dem am Schluß von cp. 10 die Benennung anopiai, obgleich sie für das, was er zusetzte, nicht paßte. Aristoteles hatte sich, wie sein Schriftenverzeichnis zeigt, mit den Lehren mehrerer der älteren Naturphilosophen in besonderen Schriften auseinandergesetzt. Es ist sehr glaublich, daß sich unter seinen Papieren auch eine solche alle der Reihe nach kritisierende Darstellung fand, die der Herausgeber an dieser Stelle in das Buch A einzuschalten für zweckmäßig fand. Was die Ideenkritik des cp. 9 betrifft, so war das ein Gegenstand, den Aristoteles wieder und wieder in dialogischen und nichtdialogischen Schriften behandelt hatte, bevor er seine große Metaphysikvorlesung hielt. Was wir in Met. A cp. 9 und zum Teil gleichlautend im M darüber lesen, ist m. E. ein Excerpt aus mehreren dieser Schriften. Unter diesen befanden sich auch Dialoge, in denen Aristoteles sich selbst mit Genossen des platonischen Kreises über die Ideenlehre disputierend einführte. Da war es angemessen für ihn, von der Ideenlehre als "unserer" Lehre zu sprechen, angemessener als vor Studenten. Höchst wahrscheinlich tat er dies im 2. Band περί φιλοσοφίας, vielleicht auch in anderen Dialogen. Als er nun eine Zusammenstellung (ouvaywyn) des Wesentlichen aus allen diesen "ideenkritischen" Darstellungen, zunächst nur für sich selbst, zu gelegentlichem Gebrauch anfertigte, da übernahm er in sein Excerpt aus den Dialogen den "Wir-Stil", als er aber später dieses Excerpt in das M übernahm, änderte er die erste Person überall in die dritte.

Den "Wir-Stil" daraus zu erklären, daß Aristoteles, vor einem Kreise von Platonikern redend, sich noch selbst als Platoniker fühlte, wäre m. E. nur dann möglich, wenn der "Wir-Stil" in der

ganzen Ideenkritik des cap. 9 folgerichtig durchgeführt wäre und auch in der früheren Besprechung der platonischen Lehre in cap. 6 das noch fortdauernde Zugehörigkeitsgefühl des Aristoteles zur platonischen Schule irgendwie zum Ausdruck käme. Aber in cap. 6 spricht Aristoteles nur in 3. Person von Plato und seiner Lehre. und in cap. 9 wird anfänglich ebenfalls in 3. Person von der Ideenlehre gesprochen: οι δέ τὰς ιδέας αιτίας τιθέμενοι πρώτον μέν ζητούντες τωνδί των όντων λαβείν τὰς αίτίας ἕτερα τούτοις ίσα τον αριθμόν έκόμισαν. - σχεδόν γαρ ίσα ή ούκ έλάττα τά είδη έστι τούτων, περί ών ζητούντες τάς αίτίας έκ τούτων έπ' έκεινα προπλθον. Erst von b 8 an setzt der Wirstil ein. In dem Abschnitt b 8 - 17 steht dreimal die 1. Person Plur. (9 δείκνυμεν. 11 οιόμεθα, 16 φαμεν), dagegen wird in b 17-22 wieder in 3. Person gesprochen, obgleich dieser Abschnitt mit dem vorausrehenden b 8-17 eng zusammengehört: ölwe te avaipouoiv oi περί των είδων λόγοι α μαλλον είναι βούλονται οι λέγοντες είδη του τάς ίδέας είναι. Warum steht hier nicht βουλόμεθα? In dem Abschnitt b 22-991 a 2 steht nur einmal am Anfang die 1. Pers. Plur.: ἕτι δὲ κατά μὲν τὴν ὑπόληψιν, καθ' ἢν είναι φαμεν τάς ίδέας, οὐ μόνον τῶν οὐσιῶν ἔσται εἴδη, ἀλλά πολλῶν και έτέρων - 27 κατά δε το άναγκαῖον και τὰς δόξας τὰς περί αύτων - των ούσιων άναγκαιον ίδέας είναι μόνον. Die Gegenüberstellung der υπόληψης, καθ' ήν είναι φαμεν τας ίδέας und der δόξαι αι περί αύτῶν ist sehr merkwürdig und streng genommen nur verständlich, wenn die δόξαι αί περί αύτῶν, die sich auf die Art des Teilhabens der Sinnendinge an den Ideen beziehen, nicht von denselben "Wir" gehegt werden wie die ὑπόληψις, die zur Setzung der Ideen geführt hat. Wenn das "Wir" Aristoteles selbst und die rechtgläubigen Platoniker, seine Hörer, meinte, so müßte man erwarten, ebensogut diese δόξαι wie jene υπόληψης diesen "Wir" zugeschrieben zu finden. In dem vorausgehenden Abschnitt b 8-17 werden nicht nur die τρόποι καθ' οῦς δείκνυμεν ὅτι έστι τα είδη, die der ύπόληψις, καθ' ήν είναι φαμεν τας ίδεας entsprechen, sondern auch die Beschränkung der Elon auf gewisse Gegenstände, die den δόξαι αί περί αὐτῶν entspricht, mit "wir" eingeführt. Überhaupt aber wiederholt der mit eri de b 22 eingeführte Abschnitt 991 a 2 mit nur wenig veränderter Auffassung und Ausdrucksform denselben Gedanken, der schon 990 b 8-17 ausgesprochen war. Beidemal handelt sichs um die Frage, von welchen Gegenständen Ideen angenommen werden sollen. In dem früheren

#### HANS V. ARNIM

Abschnitt wird gezeigt, daß aus den Beweisen, die ,wir' für das Dasein der Ideen anführen, sich Ideen auch von Gegenständen ergeben, von denen wir' keine annehmen. Nach den Beweisen ek τών έπιστημών (wie sie Alexander im Commentar zu unserer Stelle aus der Schrift περί ίδεῶν anführt) müßte es von allen Dingen, die Gegenstände von Enioripia sind, Ideen geben, nach dem Beweis aus dem Ev Eni πολλών, auch von den αποφάσεις; nach dem κατά τό νοείν τι φθαρέντος auch von den φθαρτά; nach den άκριβέστεροι των λόγων auch von den Relationen (τά πρός τι). Das sind alles Gegenstände, wv our oloues' eion eival. An der späteren Stelle sind es nicht die einzelnen Beweise für das Dasein der Ideen, sondern die ὑπόληψις, der zufolge wir ihr Dasein an= nehmen, ist es, die uns nötigt, auch von Nichtsubstanzen Ideen anzunehmen. Die weitere Ausführung zeigt, daß die ὑπόληthe auch die Begriffe Entoripun und vonue, auf denen jene Beweise beruhten, in sich enthält: και γάρ το νόημα έν ού μόνον περί τάς ούσίας, άλλα και κατά των άλλων έστίν, και έπιστήμαι ού μόνον της ούσίας είσιν, άλλά και έτέρων. Ich halte es für un= denkbar, daß in einem einheitlich concipierten, ursprünglichen Gedankengang Aristoteles diese beiden Abschnitte, die zweimal auf so wenig verschiedene Weise dasselbe besagen, durch einen dritten (b 17-22) getrennt, hätte aufeinander folgen lassen. Ich schließe daraus, daß dieser ideenkritische Abschnitt in Met. Acp. 9 aus verschiedenen älteren, mit ziemlich engem Anschluß an den Wortlaut dieser Vorlagen, zusammengestellt ist. Weil in diesen z. T. der "Wir-Stil" herrschte, namentlich in Gesprächen, in denen sich Aristoteles mit rechtgläubigen Platonikern über die Ideenlehre disputierend und erst im Begriff sich von dieser loszusagen, einführte, darum erscheint auch in Acp. 9 in manchen Abschnitten der "Wir-Stil", in anderen wieder nicht. Ist dem so, so kann man aus ihm nicht schließen, daß das ganze Buch A oder gar die ganze Jaegersche Urmetaphysik in dem einmaligen, unwiederholbaren Augenblick in Assos müsse geschrieben sein,

Auf der ganzen folgenden Spalte der Berliner Ausgabe 991 a findet sich das "Wir" nicht wieder, sondern erst 991 b, in einem Abschnitt, der sich wieder deutlich als dem vorausgehenden aus anderer Vorlage beigefügter Zusatz zu erkennen gibt. Von 991 a 8 an wird ausführlich dargelegt, daß die Annahme getrennt von der Sinnenwelt daseiender Ideen für die Erklärung der Sinnenwelt nichts leistet 1. obte γάρ κινήσεως obte μεταβολής ούδεμιας έστω

αίτια αύτοῖς, 2. οὕτε πρός τὴν ἐπιστήμην οὐδὲν βοηθεῖ τὴν τῶν άλλων ούδε γάρ ούσια έκεινα τούτων έν τούτοις γάρ αν ήν. 3. ούτε είς τό είναι μή ένυπάργοντά γε τοις μετέγουσιν. Denn die Annahme, sie seien den uerevorta beigemischt, läßt sich leicht widerlegen.) 4. άλλά μην ούδ' έκ των είδων έστι τάλλα κατ' ούδένα τρόπον των είωθότων λέγεσθαι. 5. το δέ λέγειν παραδείγματα αὐτὰ είναι και μετέγειν αὐτῶν τάλλα κενολογείν έστι - τί γάρ έστι τὸ έργαζόμενον πρὸς τὰς ίδέας. άποβλέπον. Dieser fünfte Abschnitt, in dem noch gegen die Auffassung der Idee als παράδειγμα geltend gemacht wird; daß irgendetwas einer anderen Sache auch gleichartig sein oder werden könne, ohne ihr nachgebildet zu werden, und daß jedes Ding mehrere παραδείγματα haben würde, nämlich Spezies und Gattung, wobei die Spezies, als Abbild der Gattung, Vorbild und Abbild zugleich wäre - dieser 5. Abschnitt reicht bis 991 b 1. Bis hierhin ist der Gedankengang folgerichtig. Nun aber kommt ein Zusatz, der als solcher daran kenntlich ist, daß er etwas schon früher Gesagtes mit anderen Worten wiederholt, έτι δόξειεν αν άδύνατον είναι χωρίς την ούσίαν και ού ή ούσία ώστε πως αν αι ίδέαι ούσίαι των πραγμάτων ούσαι γωρίς είεν. Dieser Satz kann nicht mehr zu Abschnitt 5 gerechnet werden, da er mit den Ideen als παραδείγματα nichts mehr zu schaffen hat, sondern er greift auf Punkt 2 zurück: ούδε γάρ ούσια έκεινα τούτων έν τούτοις γάρ αν ήν. An diesen Zusatz schließt sich ein weiterer, dadurch von dem ersten verschieden, daß er die getrennt existierende Idee nicht nur als Wesenheit (ούσία), sondern auch als Bewegungsursache der wahrnehmbaren Dinge eli= miniert. Plato sage zwar im Phaidon, aig και του είναι και του rivveodal airia rà eïón eoriv. Aber gegen den zweiten Teil dieser These bestünden zwei Einwände: 1. των είδων όντων όμως ού γίγνεται τά μετέχοντα, άν μή ή το κινήσον. 2. και πολλά γίγνεται έτερα, σίον οίκία και δακτύλιος, ών ου φαμεν είδη είναι. ώστε δήλον ότι ένδέχεται και τάλλα και είναι και γίγνεσθαι διά τοιαύτας αίτίας οΐας και τα όηθέντα νυν. Hier also, in diesem Zusatz, der als solcher daran kenntlich ist, daß er, abgesehen von der Bezugnahme auf die Artefacte, nur Gedanken wiederholt, die in dem vorausgehenden geschlossenen Gedankengang 1-5 (siehe oben) auch schon vorgekommen waren - hier taucht der "Wirstil" wieder auf, der in dem Gedankengang 1-5 nirgends vorkam. Das erklärt sich m. E. am leichtesten daraus, daß Aristoteles aus anderer Vorlage einen ergänzenden Zusatz macht, aus einer

## HANS v. ARNIM

wahrscheinlich dialogischen Vorlage, in welcher der , Wir-Stil' herrschte. Bis hierher hat Aristoteles die Ideenkritik aus A cp. 9 wörtlich (nur mit Tilgung des Wir-Stils) in das Buch M übernommen. Die nunmehr von 991 b 9-992 a 10 zunächst folgende Kritik der Auffassung der Ideen als Zahlen ist im M durch eine neukonzi= pierte, viel ausführlichere und tiefer gehende Darstellung ersetzt. Ob wir in der, nach W. Jaegers scharfsinniger Darlegung, älteren Behandlung dieses Gegenstandes, von der uns nur das Procemium M 1086 a 21 f und das jetzige Buch N erhalten ist, wenn sie uns ganz erhalten wäre, nähere Berührungen mit diesem Teil von A cp. 9 finden würden als in der erhaltenen späteren Behandlung des M. lasse ich dahingestellt. Vom Wir=Stil ist in diesem Teil des A keine Spur vorhanden. Dagegen tritt dieser sogleich wieder in die Erscheinung, wo Aristoteles 922 a 10, zu einem neuen Gegenstand übergehend, Platos Lehre von den aprai und στοιγεία der Ideen = Zahlen zu kritisieren beginnt. Dieser Übergang zu dem neuen Thema ist 992 a 10 so ausgedrückt: Boulouevoi de tas ouoias (= die Ideen oder Idealzahlen) avayew eic rac apyac winkn wer τίθεμεν έκ μακρού και βραγέος, έκ τινος μικρού και μεγάλου. και έπιπεδον έκ πλατέος και στενού, σώμα δ' έκ βαθέος και ταπεινού. Der Teil der platonischen Metaphysik, der sich mit den obersten Prinzipien oder Elementen (άρχαί, στοιχεία) alles Seienden beschäftigt. war in der enarratio der platonischen Metaphysik cp. 6. 987 b 18 so charakterisiert worden : έπει δ' αίτια τα είδη τοισ άλλοις, τάκείνων στοιχεία πάντων ώήθη όντων είναι στοιχεία ώς μέν ούν ύλην το μέγα και το μικρόν είναι άργάς, ώς δ' ουσίαν τὸ ἕν ἐξ ἐκείνων γὰρ κατὰ μέθεξω τοῦ ἐνὸς τὰ εἴδη είναι τοὺς άριθμούς το μέντοιγε έν ούσίαν είναι usw. Zur Kritik dieses Teils der platonischen Lehre geht Aristoteles 992 a 10 über und dieser Teil seiner Kritik reicht bis zum Schluß des Kapitels, wie sich jeder leicht überzeugen kann. Der Wir = Stil aber, dem wir gleich am Anfang dieses Teiles begegneten, herrscht sonst nur noch in den Sätzen 992 a 24 - b 1, die ich hier ausschreiben muß:  $\delta\lambda\omega c$ δέ ζητούσης της σοφίας περί των φανερών το αίτιον, τουτο μέν εί άκαμεν ούθεν γαρ λέγομεν περί της αίτίας όθεν ή άργή τής μεταβολής, την δ' ούσίαν οιόμενοι λέγειν αύτῶν (scil. τών φανερών = αίσθητών) έτέρας μέν ούσίας είναι φαμεν, ύπως δ' έκειναι τούτων ούσίαι, διά κενής λέγομεν το γάρ μετέγειν, ώσπερ και πρότερον είπομεν, ούθέν έστιν ούδε δή όπερ ταϊς έπιστήμαις όρωμεν όν αίτιον, δι' δ και πας νούς και

πάσα φύσις ποιεί, ούδε ταύτης τής αίτίας, ήν φαμεν είναι μίαν τών άργων, ούθεν απτεται τα είδη, άλλα γέγονε τα μαθήματα τοις νῦν ή φιλοσοφία, φασκόντων τῶν ἄλλων χάριν αὐτὰ δεῖν ποαγματεύεσθαι. Es fällt auf, daß sich diese wirkungsvollen, im Wir-Stil gehaltenen und fast ganz hiatlosen Sätze nicht auf den speziellen Gegenstand des vorausgehenden Abschnittes, auf das ev und die δυάς (=μέγα και μικρόν) als Prinzipien der Zahlen beziehen, sondern ein abschließendes Gesamturteil über die platonische Metaphysik abgeben, während doch im Folgenden Aristoteles fortfährt, die platonischen στοιχεία των öντων, und zwar ganz ohne Wir-Stil, zu bekämpfen, bis zum Schluß des Kapitels. Das würde sicherlich nicht der Fall sein, wenn nicht, wie ich aus anderen Stellen schon geschlossen habe, die Ideenkritik des cp. 9 aus verschiedenen älteren ideenkritischen Darstellungen in engem Anschluß an deren Wortlaut zusammengestellt wäre, was in der Parallelstelle des M als συνάγειν bezeichnet wird. In der Quelle, aus der 992 a 23b 1 herübergenommen ist, herrschte der Wir-Stil, wahrscheinlich war sie ein Dialog, wozu auch der lebendige Stil paßt. Die Stelle stand in diesem als Rekapitulation am Schluß der ganzen Ideenkritik, obgleich sie auch dort an deren letzten Teil, den über die στοιγεία των όντων, sich anschloß. Sie konstatiert das Fehlen der Bewegungsursache und der Zweckursache in der platonischen Meta= physik, sowie die unbefriedigende Auskunft, die sie über die Wesenheitsursache gibt. Das unmittelbar vorausgehende bezog sich auf die ύλη der platonischen Metaphysik, das μέγα και μικρόν und seine vier Spezialisierungen: 1.  $\pi o \lambda \dot{v} - \dot{o} \lambda \dot{v} o v$ , 2.  $\mu \alpha \kappa \rho \dot{o} v - \dot{o} \lambda \dot{v} \sigma v$ βραχύ, 3. πλατύ - στενών, 4. βαθύ - ταπεινών, und zu diesem Gegenstand kehrt Aristoteles 992 b 1, gleich nach der oben ausgeschriebenen Stelle zurück.

Ich habe oben gesagt, es müsse noch einmal geprüft werden, ob nicht für den ,Wir-Stil' in Met. A cp. 9 eine andere Erklärung möglich ist als die von W. Jaeger aufgestellte, welche die aus anderen Gründen unannehmbare frühe Abfassung der Bücher ABΓE cp. 1 M cp. 9 N in der assischen Periode als notwendige Folgerung nach sich ziehen würde. Ich habe jetzt gezeigt, daß allerdings eine andere Erklärung für den ,Wir-Stil' in der Ideenkritik des Buches A nicht nur möglich ist, sondern sogar durch genaue Analyse des Gedankenzusammenhanges nahe gelegt wird. Denn 1. spricht alles dafür, daß Aristoteles die Widerlegung der Ideenlehre für eine spätere Stelle des Lehrganges aufsparen wollte, die wir auf Grund der Reihenfolge der Aporien im K und B bestimmen können, und daß er sie tatsächlich in der ursprünglichen Fassung des N (bezw. im M) erst nach den Büchern BFE (bezw. K) vorgetragen hat, 2. deuten die Schlußworte von A cp. 10 auf die Absicht, Aporien über die vier in der Physik anzuwendenden Ursachen unmittelbar auf dieses Kapitel, also auch auf seine Dublette, cp. 7, folgen zu lassen, Aporien, welche die metaphysische Aporienreihe in K und B irgendwie vorbereiten sollten und keinesfalls in den Widerlegungen der älteren Philosophen in cp. 8.9 wiedererkannt werden können, 3. daß der Überleitungssatz zu cp. 8,9, der am Schluß des 7. Kapitels steht, wahrscheinlich unecht ist, wodurch bestätigt wird, daß cp. 8.9 nicht von Aristoteles selbst, sondern erst nachträglich von einem Redactor an dieser Stelle des A untergebracht wurden. 4. daß cp. 9 eine ouvaywyn der früher von Aristoteles in verschiedenen Schriften gegen die Ideenlehre vorgebrachten Argumente ist, die sich, soweit sie frühe Dialoge waren, des "Wir-Stils' bedienten. Dadurch wird W. Jaegers frühe Datierung der "Urmetaphysik" hinfällig. Physik AB sind später als der Dialog περί φιλοσοφίας, der seinerseits, wie ich mit Jaeger annehme, frühestens in Assos, jedesfalls erst nach Plato's Tode geschrieben sein kann, Früher als Met. A ist nicht nur Phys. AB, sondern auch die "Urethik", die in Met. A für einen Lehrpunkt zitiert wird, der schon die Lehre von der poovnous und ihrem Zusammenhang mit den ethischen Tugenden. also wohl auch die Lehre von der ethischen Tugend als μέσον πρός ήμας, ώς αν ό φρόνιμος όρίσειε voraussetzt, die dem Aristoteles noch fremd war, als er das 2. Buch der Rhetorik schrieb, wie ich in der Abhandlung "das Ethische in Aristoteles' Topika" bewiesen habe. Dieses Buch aber, Rhet. B, ist nach Chaironeia geschrieben. Denn es zitiert 1401 b 32 eine sicher nach Chaironeia gehaltene Anklagerede des Demades gegen Demosthenes. Also ist die ,Urethik', d. h. die älteste Fassung dieses, auf dem Meroing-prinzip gegründeten Ethikkurses, nach 338 und Metaphysik A noch später entstanden. So ergibt sich, daß wie Met. A so überhaupt der ganze uns erhaltene Torso der Metaphysik, mit Ausnahme wahrscheinlich des K und des A und vielleicht auch des N, erst den athenischen Meisterjahren des Philosophen angehören dürfte. Das Verhältnis der drei Ethiken zur Metaphysik und zu ihren früheren und späteren Schichten muß genau untersucht werden. Es ist nicht ausgeschlossen, daß sich dabei wertvolle chronologische Ergebnisse werden erzielen lassen. Aber statt diesem Problem hier nachzugehen, möchte ich vor-

läufig die oben bereits gestreifte Frage des Gegenstandes der πρώτη pilogopia nach aristotelischer Auffassung untersuchen. Denn auf dieses Problem bezieht sich der Grundgedanke, auf dem W. Jaegers Entstehungsgeschichte der Metaphysik und weiterhin seine Gesamtauffassung der philosophischen Entwicklung des Aristoteles beruht. Ist Gegenstand der Metaphysik das ,ens perfectissimum', die Gottheit, oder das öv h öv, das nicht, wie jene, eine einzelne Art des Seienden ist, sondern alle Arten desselben, soweit sie eben Seiende sind, umfaßt? Dies ist, für W. Jaegers Auffassung ein Entweder -Oder. Unmöglich könne Aristoteles, meint er, in einem einzigen Schöpfungsakt beide einander widersprechende Auffassungen hervorgebracht und zu einer Einheit verbunden haben, und wenn trotzdem im E sowohl wie im K beide nebeneinander, in einer und derselben anscheinend zusammenhängenden Darlegung auftreten, so glaubt er dies nur dadurch erklären zu können, daß Aristoteles seine frühere theologische und seine spätere ontologische Auffassung des Gegenstandes der Metaphysik erst, ohne ihren Widerspruch zu bemerken, äußerlich in einander geschoben, beziehungsweise miteinander verschmolzen, dann aber nachträglich doch ihren Widerspruch bemerkt und diesen durch einen sichtlich aus dem Zusammenhang heraus= fallenden "nachträglichen" Zusatz zu heben versucht habe, wodurch er nur noch sichtbarer geworden sei. Quandoque bonus dormitat Homerus! Man könnte sich diese Auskunft vielleicht noch gefallen lassen, wenn dieser angebliche "nachträgliche Zusatz" sich nur im K fände und nicht an der entsprechenden Stelle des E (also in der data opera im Sinne der späteren ontologischen Auffassung überarbeiteten Neuauflage, wiederkehrte.

Κ 7 1064 b 6 άπορήσειε δ' άν τις πότερόν ποτε τήν τοῦ όντος ή δν ἐποτήμην καθόλου δεί θείναι ή οῦ. τῶν μὲν γὰρ μαθηματικῶν ἐκάστη περί ἐν τι γένος ἀφωρισμένον ἐστίν, ή δὲ καθόλου κοινή περί πάντων, εἰ μὲν οἑν αἰ φυσικαὶ οἑσίαι πρῶται τῶν ὅντων εἰσί, κῶν ἡ φυσικἡ πρῶτη τῶν ἐπιστημῶν εἰη: εἰ δ' ἐστίν ἐτέρα φέσις καὶ οἑσία χωριστὴ καὶ ἀκίνητος, ἐτέραν ἀνάγκη καὶ τὴν ἐπιστήμην αὐτής είναι καὶ προτέραν τῆς φυσικῆς καὶ καθόλου τῷ προτέραν. Ε 1 1026 a 23 άπορήσειε γάρ άν τις πότερόν ποθ' ή πρώτη φιλοσοφί καθόλου έστίν ή περί τι γένος ή φύσιν τινά μίαν. ού γάρ ό αύτος τρόπος ούδ' έν ταϊς μαθηματικαϊς, άλλ' ή μέν γεωμετρία και άστρολογία περί τινα φύσιν είσιν, ή δέ καθόλου πασών κοινή, εί μέν ούν μή έστί τις έτέρα ούσία παρά τάς φύσει συνεστηκυίας, ή φυσική άν εξη πρώτη έπιστήμη' εί δ' έστί τις ούσία άκίνητος, αδτη προτέρα καί φιλοσοφία πρώτη, καί καθόλου οδτως, ότι πρώτη καί περί τοῦ ὄντος ή ὄν ταύτης ῶν εξη θεωσήραι καί τί έστι καί τά ύπάρχοντα ή ὄν.

## HANS v. ARNIM

Nach W. Jaegers eigener Theorie kann man nur annehmen, Aristoteles habe diesen übelberatenen nachträglichen Zusatz gemacht, als er das K niederschrieb, beziehungsweise vortrug, da ja dies in einem früheren Entwicklungsstadium geschah. Wäre es nun nicht sonderbar, wenn der Philosoph, als er in einem späteren Entwicklungsstadium die Vorlesung wiederholte, auch diesen aus dem Zusammen= hang herausfallenden Zusatz, der nur eine aus dem Augenblick geborene Verlegenheitsauskunft gewesen war, konserviert und überdies noch am Schluß hinzugefügt hätte, daß die Beologia die Aufgabe hat περί τοῦ ὄντος ή öν θεωρήσαι και τά ὑπάρχοντα ή öν. Aber die Voraussetzung ist eben falsch, daß in dieser Darlegung widersprechende Fassungen, eine frühere und eine spätere, contaminiert seien. Wir finden weder eine frühere noch eine spätere bei Aristoteles, zwischen welchen die contaminierte als Übergangs= stadium in der Mitte stehen könnte, sondern immer nur diese, die wir als wohlerwogene Überzeugung des Philosophen anerkennen müssen. Wenn die πρώτη φιλοσοφία als die Wissenschaft vom άίδιον χωριστόν ακίνητον gekennzeichnet wird, so ist das eine Bezeichnung a parte potiori, die durchaus nicht ausschließt, daß auch andere, sekundäre Seinsarten, insofern sie zu diesem primären Seienden in Beziehung stehen, nach dem sie als övra benannt werden. in dieser Wissenschaft besprochen werden. Nur das primär Seiende, die Gottheit, vereinigt in sich die eleatischen Merkmale des wahrhaft Seienden, selbständiges Fürsichsein (ywpioróv), Ewigkeit und Unbewegtheit. Die mathematischen Gegenstände teilen mit ihm die Ewigkeit und Unbewegtheit, aber das selbständige Fürsichsein fehlt ihnen. Die Naturwesen, die Gegenstand der Physik sind, teilen mit dem primär Seienden das selbständige Fürsichsein, aber sie sind vergänglich (φθαρτά) und veränderlich. Aber auf Grund der Eigenschaften, die sie mit dem primär Seienden gemeinsam besitzen, werden die mathematischen sowohl wie die physischen Gegenstände Seiende genannt und darum kann, was sie sind (ti Eotiv) und welche Eigenschaften sie mit dem primär Seienden teilen (rå συμβεβηκότα αύτοις καθ' όσον έστιν όντα) nur in der von jenem handelnden Wissenschaft dargelegt werden. So ist es, nach K 1061 b 18, Sache der πρώτη φιλοσοφία, die Prinzipien der Mathematik zu untersuchen, z. B. Axiome, wie: "wenn a-b=c und a-d==c, so ist b = d". Denn sie gelten nicht nur für mathematische Gegenstände, sondern für alles Seiende. Auch die obersten Prinzipien der Logik, die das Sein im Sinne des Wahrseins und das

Nichtsein im Sinne des Falschseins betreffen, gehören in das Gebiet der allgemeinen Seinslehre. Ferner lassen sich alle Gegensatzpaare, die in den speziellen Seinsklassen begegnen, auf die obersten Gegensatzpaare zurückführen, die für alles Seiende als Seiendes gelten, wie Einheit und Mehrheit, Selbigkeit und Verschiedenheit, Gleichartigkeit und Ungleichartigkeit, Gleichheit und Ungleichheit, Auch über das Wesen des Seienden im Sinne des Zufälligen (συμβεβηκός) kann keine der Spezialwissenschaften, sondern nur die allgemeine Seinslehre Auskunft geben. Endlich kann and nur sie das Wesen der in den 10 Kategorien bezeichneten Seinsarten darlegen, indem sie zeigt, wie die oboiau mit den obersten Seinsprinzipien, Stoff und Form, δύναμις und ένέργεια, in Beziehung stehen und wie sich die den ouoiau anhaftenden Seinsbestimmungen, wie Qualität und Quantität, Wo und Wann, Relation, Wirken und Leiden aus diesen ableiten lassen. Es ist die Überzeugung des Aristoteles, daß alle diese Probleme nur gelöst werden können im Zusammenhang mit der Frage nach dem πρώτως öv, welches er als άιδιον χωριστόν akivnov bestimmt und als reine stofflose Form, als evépyeia, als Geist und Gottheit. Für ihn gibt es also nur eine Wissenschaft von den obersten Ursachen und Prinzipien, die ohne Widerspruch bald a parte potiori deolovía, bald Lehre vom ov h ov genannt werden kann, weil diese beiden Gegenstände für seinen Standpunkt nicht von einander trennbar sind. Das Buch A ist kein Dokument einer früheren, reintheologischen Entwicklungsstufe der aristotelischen Metaphysik. W. Jaegers Versuch ihn als solchen zu erweisen, mußte ihn in den oben aufgezeigten Widerspruch verwickeln, daß  $\Lambda$ , dessen Abhängigkeit von N er richtig erkannte, andererseits früher sein mußte als das seiner ganzen "Urmetaphysik' zeitlich vorausliegende K. Das Buch A ist, wie W. Jaeger es richtig gekennzeichnet hat, ein auf kürzesten Raum zusammengedrängter, in sich abgeschlossener Auszug aus der ganzen metaphysischen Doctrin des Aristoteles. Eine ausführliche Untersuchung aller ontologischen Probleme mußte vorausgegangen sein, damit Aristoteles diese lakonische Epitome verfassen konnte. Die Metaphysik mußte bereits in der Form vorliegen, wie wir sie durch die Bücher K und N in Bruchstücken kennen lernen. Diese lag auch schon vor, als Aristoteles seine Gr. Ethik durch die Eudemische Fassung ersetzte. Dies zeigt sich darin, daß Aristoteles Eud, H 1236 a 16 in seiner Freundschafts= abhandlung über das logische Verhältnis der drei Freundschaftsarten zu einander sich folgendermaßen äußert: άνάγκη άρα τρία φιλίας είδη

"Wlener Studien", XLVI. Bd.

#### HANS v. ARNIM

είναι και μήτε καθ' έν απάσας μήθ' ώς είδη ένος γένους μήτε πάμπαν λέγεσθαι όμωνύμως, πρός μίαν γάρ τινα λέγονται καί πρώτην, ώσπερ το ίατρικόν, και (γάρ) ψυγήν ίατρικήν και σώμα λέγομεν και δργανον και έργον, άλλα κυρίως το πρώτον, πρώτον δ' ού λόγος έν πασιν ύπάρχει. οίον δργανον ιατρικόν, φ αν ό ίατρος χρήσαιτο. έν δὲ τῷ τοῦ ίατροῦ λόγω οὐκ ἔστιν ὁ τοῦ όργάνου. ζητείται μέν ούν πανταχού το πρώτον. δια δέ το (τό) καθόλου είναι πρώτον λαμβάνουσι και (τό) πρώτον καθόλου. τούτο δ' έστι ψεύδος, ώστε και περί της φιλίας ού δύνανται πάντ' άποδιδόναι τὰ φαινόμενα οὐ γὰρ ἐφαρμόττοντος ἐνὸς λόγου οὐκ οιονται τὰς ἄλλας φιλίας είναι αί δ' είσι μέν, ἀλλ' ούγ ὑμοίως είσιν οι δ' όταν ή πρώτη μη έφαρμόττη, ώς ούσαν καθόλου αν, είπερ ήν πρώτη, ούδ' είναι φιλίας τας άλλας φασίν. Cf. 1236 b 20 - 26. Wer hiermit F 1 1003 a 33 - b 4 und K 3 1060 b 31 -1061 a 10 vergleicht, der kann nicht verkennen, daß Aristoteles die zunächst für die öντα in ihrem Verhältnis zum πρώτως öv aus= gebildete Theorie, daß sie weder είδη (καθ' εν λεγόμενα) noch bloße ouwvupa desselben seien, sondern πρός αυτό λέγονται, nachträglich auf das Verhältnis der zwei geringeren Freundschaftsarten zu der πρώτη φιλία übertragen hat. In der Gr. Ethik wird p. 1209a 16-37 derselbe Gedanke in einer Form entwickelt, die noch nicht den Einfluß der Metaphysikstelle verrät. Hier fehlt erstens der Begriff der πρώτη φιλία, der in Eud. logisch scharf definiert wird, zweitens fehlt die Angabe, daß die sekundären Begriffe gleicher Benennung weder eißn des primären Begriffes noch ihm bloß homonym seien. Es heißt hier a 19 eisi de ai gilia aura - oux al αύται μέν, ού παντελώς δε ούδε άλλότριαι άλλήλων, άλλ' άπό ταύτου πως ήρτημέναι είσιν und a 29 ούτε δή όμωνύμως λέγονται, άλλ' ούκ είσι μέν αι αύται, περί ταύτά δέ πως και έκ τῶν αύτῶν είσίν. Drittens ist das Verhältnis der sekundären Begriffe zu dem primären hier durch die ablativischen Praepositionen en und àno, nicht, wie in Met. und Eud., durch das eine Relation ausdrückende nooc bezeichnet. Alle diese Unterschiede zeigen, daß Aristoteles, als er die Gr. Ethik verfaßte, die Natur des hier gemeinten Begriffsverhältnisses gleich= namiger Dinge noch nicht mit der Genauigkeit und Schärfe durchdrungen hatte, die aufzubieten ihn erst die ontologische Darlegung in Met. K wegen ihrer großen Bedeutung für seine Metaphysik veranlaßte. Als er die Eud. verfaßte, war ihm diese Bestimmung des Begriffsverhältnisses noch als πρόσφατον εύρημα mit energe-

ALL DY ALL CAMPAGE AND AND A

tischer Lust verbunden. Darum verweilt er so unverhältnismäßig lange bei ihr. In Nik. ist sie vergessen und übergangen. Das zeigt, daß Eud. H nicht lange nach Met. K geschrieben ist. Da nun die Gr. Ethik, nach den historischen Anspielungen zu schließen, bis zum Jahre 335/4 noch wiederholt worden ist und noch nicht durch die Eudemische Fassung ersetzt war, so ergibt sich, daß nicht nur letztere, sondern wahrscheinlich auch Met. K in die Anfänge der athenischen Meisterjahre des Philosophen gehört und die spätere Fassung (BFE) um einige Jahre später ist.

Im Buche Z der Metaphysik dagegen, 1029 b 4, wird unverkennbar die Stelle der Eud. Ethik 1236 b 33 - 1237 a 3 zitiert. Ich setze zuerst die Fud. Stelle her, die nicht lange nach der eben benützten Stelle steht: έτι δὲ διοριστέον περί τούτου μαλλον. έχει γάρ έπίστασιν, πότερον τὸ αὐτῷ ἀγαθὸν ἡ τὸ ἀπλῶς ἀγαθὸν φίλον και πότερον το κατ' ένέργειαν φιλείν μεθ' ήδονής, ώστε και το φιλητόν ήδύ ή ου, άμφω γάρ είς ταυτό συνακτέον' τά τε γάρ μή άπλως άγαθά, άλλά κακά άπλως, (άν ούτως) τύχη, φευκτά και τὸ μή αὐτῷ ἀγαθὸν οὐθὲν πρὸς αὐτόν ἀλλὰ τοῦτ' έστιν ο ζητείται, τὰ άπλως άγαθὰ αύτω είναι άγαθά. ἕστι γὰρ αίρετον μέν το άπλως άγαθόν, αύτω δε το αύτω άγαθόν. ά δεί συμφωνήσαι, και τοῦτο ή ἀρετή ποιεί και ή πολιτική ἐπὶ τούτω, όπως οίς μήπω έστι, γένηται. Diese Stelle hat den Zweck, zu beweisen, daß in der πρώτη φιλία, die zwischen zwei Tugendhaften besteht, jeder von beiden nicht nur anhac avadoc (und deshalb auch anthas house, sondern auch für seinen Freund avados und hous ist. In der Nik. Ethik spielt diese Lehre, obgleich ein paarmal beiläufig auf sie Bezug genommen wird, nicht mehr die wichtige Rolle, wie in der Eudemischen. Am nächsten kommt der obigen Stelle 1129 b 1 έπει δε και πλεονέκτης ό άδικος, περί τάγαθά έσται, ού πάντα, άλλα περί όσα εύτυγία και άτυγία, α έστιν μέν απλώς από άγαθά, τινί δ' ούκ άτι, οι δ' άνθρωποι ταύτα εύγονται και διώκουσιν. δει δ' ου, άλλ' ευχεσθαι μέν τα άπλως άγαθά και αύτοις άγαθά είναι, αίρεισθαι δε τά αύτοις avadá. Die Stelle Met. Z 1029 b 4 ff. lautet : ή γάρ μάθησις ούτω γίνεται πάσι, διά των ήττον γνωρίμων φύσει είς τα γνώριμα μαλλον και τουτο έργον έστιν, ώσπερ έν ταις πράξεσι το ποιήσαι έκ των έκάστω άγαθών τα όλως άγαθά έκάστω άγαθά, ούτως έκ των αύτω γνωριμωτέρων τα τη φύσει γνώριμα auto yvoona. Es ist offensichtlich, daß sie in Erinnerung an die Eudemische, nicht an die Nikomachische Stelle geschrieben ist. Denn

#### HANS v. ARNIM

nur in jener findet sich das touto ή ἀρετὴ ποιεϊ, dem τὸ ποιῆσαι in Met. Z entspricht. Der Philosoph will zeigen, daß zwischen dem Ziel des praktischen und dem des theoretischen Strebens eine genaue Entsprechung besteht. Er hätte sicherlich nicht das theoretische Streben durch die Analogie des praktischen seinen Hörern zu veranschaulichen gesucht, wenn nicht die Fassung der Ethik, in der Zusammenfallen des ἀπλῶς ἀγαθόν mit dem αὐτῷ ἀγαθόν als Zweck der ganzen Ethik aufgestellt wurde (ἐπὶ τούτῷ ἡ πολιτική), die Eudemische Fassung, ihm und seinen Hörern damals frisch in der Erinnerung gewesen wäre. Hieraus folgt, daß, wie der ältere Metaphysikkurs, zu dem KN gehört, zwischen die Große und die Eudemische Ethik, so der jüngere, zu dem das Z gehört, zwischen die Eudemische und die Nikomachische Vorlesung fällt. Niemand, denke ich, wird verkennen, daß die Anspielung in Met. Z im Zusammenhang festsitzt und nicht ein späterer Zusatz sein kann.

Ich bin also darin mit W. Jaeger einverstanden, daß er ZH für einen der späteren Fassung der Metaphysikvorlesung zugehörigen Bestandteil hält. Ich verstehe aber unter der späteren Fassung die Bücher (A?) BFEM, von denen aber M wohl erst hinter ZH und mehreren weiteren geplanten Büchern folgen sollte. Ich gebe auch zu, daß die Bücher ZH, insofern sie nicht mehr dem Leitfaden der Probleme folgen und überhaupt nicht BFE zitieren, diesen gegenüber eine relativ selbständige Stellung einnehmen, als eine selb= ständige Abhandlung περί ούσίας. Daß sie aber gegenüber BIE einen veränderten Standpunkt, eine neue Auffassung von Gegenstand und Aufgabe der Metaphysik bekunden, möchte ich nicht zugeben. Aus dem, was ich im vorigen Abschnitt dieses Aufsatzes über die beiden Auffassungen vom Gegenstand der Metaphysik dargelegt habe, über die als Wissenschaft vom primären trans= cendenten Sein und die als allgemeine Seinslehre, hat sich, glaub' ich, herausgestellt, daß sie einander nicht widersprechen. Abgesehen hievon wäre eine veränderliche Meinung über die Gebietsabgrenzung der Metaphysik gegen die Physik, d. h. über die Frage, ob und inwieweit gewisse Untersuchungen über die kar' evépyeiav aiounti oboia in die Metaphysik oder in die Physik hineingehören, noch nicht gleichbedeutend mit einer materiellen Umbildung oder Weiterbildung des metaphysischen Standpunktes des Aristoteles, wie sie Jaeger annehmen möchte. Ich habe im Gegensatz zu Jaeger den Eindruck, daß die Bücher ZH den in BIE angefangenen Gedankengang, unter Festhalten an dessen Ziel, ein transcendentes Seiendes

nachzuweisen, weiterführen. Wenn der Philosoph dabei ausführlicher als man erwartet mit der  $\alpha i\sigma \delta \eta r \eta$  obsis sich beschäftigt, so tut er das m. E. nicht, weil er diese jetzt als solche, insofern sie materiell und bewegt ist, zum Gegenstand der Metaphysik rechnet, sondern weil er nur so die Voraussetzungen für seine Lehre von dem en s primum et perfectissimum schaffen zu können glaubt, was für die Behandlung von δύναμις und ἐνέργεια im Θ und vielleicht auch für die des Einen und Vielen im I ebenfalls gilt.

Was den Anschluß des mit Z beginnenden Teiles an die Ein= leitung BFE cp. 1 betrifft, so wird dieser durch E cp. 2-4 vermittelt, eine Partie, der in der älteren Fassung K cp. 8 p 1064b 15 - 1065 a 26 entspricht. W. Jaeger bemüht sich in den Abweichungen, die E in dieser Partie gegenüber K aufweist, Folgeerscheinungen des nunmehr beabsichtigten Einschubes der Substanz= bücher nachzuweisen. Die Kapitel E 2-4 waren bestimmt an das Buch Z heranzuführen, K cp. 8 - 1065 a 26 dagegen nicht. Aber es ist schwer sich davon zu überzeugen. Denn was würde man denn als Fortsetzung hinter K 1065 a 26 erwarten, wenn hier nicht der Faden abrisse und die Excerpte aus der Physik folgten. Zwei Arten des Seienden, das öv ώς συμβεβηκός und das öv ώς άληθές, sind bis zu dem Grenzpunkt a 26 auch schon besprochen und zwar in demselben Sinne wie im E. Mußten nun nicht auch hier die sogenannten Kategorien und die wichtigste unter ihnen die oùoia und weiterhin vielleicht das öv als δύναμις und ένέργεια folgen? Am Anfang von K cp. 8 gibt Aristoteles zwar nicht, wie am Anfang von E cp. 2, eine "Aufzählung der in den Büchern ZHO zu untersuchenden Bedeutungen des Seienden, die den Plan dieser Bücher enthält", aber er geht ganz so vor, als ob er auch hier der Reihe nach die verschiedenen yévn rob övrog behandeln wollte: σκεπτέον πρώτον περί του ούτως όντος (scil. του κατά συμ-BeBnkóc). Daß auch hier das Verhältnis der oboia zu den übrigen Kategorien besprochen werden sollte, ist nicht nur a priori wahr= scheinlich, sondern wird auch dadurch zur Gewißheit, daß die Worte cp. 8 in. έπει δε το άπλως ον κατά πλείους λέγεται τρόπους als Rückverweisung auf cp. 3 in. 1060 b 32 τὸ δ' ὄν πολλαχῶς καὶ ού καθ' ένα λέγεται τρόπον aufgefaßt werden müssen, dort aber, ebenso wie in I cp. 1, ausdrücklich bewiesen war, daß von allen diesen Bedeutungen Rechenschaft zu geben Sache einer und derselben Wissenschaft sei, der Wissenschaft vom öv h öv, und daß (1061 a 8) τω του όντος ή öν πάθος ή έξις ή διάθεσις ή κίνησις ή των äλλων τι τῶν τοιούτων είναι λέγεται ἕκαστον αὐτῶν ὄν. Ich kann daher Jaeger nicht zugeben, aus K gehe hervor, daß es aus einer Periode stamme, "wo noch unmittelbar auf die Einleitung die Lehre vom Übersinnlichen folgte".

Die zweite "sichere Spur" der Tendenz, welche die Umarbeitung des K in das E leitete, findet Jaeger darin, daß K 1065a 24 die in der Parallelstelle E 4. 1027 b 28 enthaltene Vorausweisung auf O 10 (den metaphysischen Wahrheitsbegriff) fehle, "weil in der Urmetaphysik ein Buch @ überhaupt noch nicht existierte". Wenn man beachtet, daß an dieser Stelle der zur älteren Meta= physikvorlesung gehörige Teil des K aufhört und schon mit den Worten a 26 to de Everá tou die Auszüge aus der Physik beginnen, so wird man diesem Schluß ex silentio keine Bedeutung zugestehen können. Der letzte Satz, der noch zum alten K zu gehören scheint, beginnend a 21 rò 8' ŵc alnoec öv kai [un] kara συμβεβηκός το μέν έστιν έν συμπλοκή της διανοίας - το δ' ούκ άναγκαΐον, άλλ' άόριστον · λέγω δε το κατά συμβεβηκός mutet mich sonderbar an, weil vom öv ώς συμβεβηκός schon vorher lange die Rede war und es nun, verkoppelt mit dem öv wie ange und sogar ihm nachgestellt, wie etwas Neues eingeführt wird. Dieser Satz konnte sich schwerlich so im ursprünglichen Text des K an das Vorausgehende anschließen. Es kann also aus der Vergleichung dieser Stelle mit der entsprechenden im E nicht geschlossen werden, daß Aristoteles inzwischen den Plan geändert und sich zum Einschub der Lehre von Substanz und Akt entschlossen hatte.

Ebensowenig kann ich W. Jaeger zugeben, daß die Probleme des Buches B "den Exkurs der Bücher Z –  $\Theta$  in die allgemeine Lehre von Substanz und Akt" nicht vorsehen und diese selbst auf Schritt und Tritt verraten, daß sie ursprünglich nicht für den methodischen Zweck geschrieben sein können, auf den sie in dem vorliegenden Entwurf bezogen sind" (S. 205), nämlich "die allgemeine Substanzlehre als Eingangspforte zur Lehre von der immateriellen Substanz des ersten Bewegers" zu benützen. Wenn in Z cp. 2 1028 b 13 als Thema der folgenden Abhandlung die Frage aufgeworfen wird: πότερον δὲ αὐται μόναι οὐσίαι (seil. τὰ σώματα) είσιν ἢ καὶ ἄλλαι, ἢ τούτων μὲν οὐθέν, ἕτεραι δἑ τινες, σκεπτέον und, nach Aufzählung der verschiedenen Lehren über immaterielle Wesenheiten b 27: περὶ δὴ τούτων τἱ λέγεται καλῶς ἡ μὴ καλῶς καὶ τίνες εἰσιν οὐσίαι καὶ πότερον εἰσί τινες παρὰ τὰς αἰσθητὰς ἡ οὐκ εἰσί, καὶ αὖται πῶς εἰσι καὶ πότερον ἕστι τις χωριστὴ

ούσία και διά τί και πώς, ή ούδεμία παρά τὰς αίσθητάς, σκεπτέον υποτυπωσαάένοις την ούσίαν πρώτον τι έστιν, so ist diese Frage= stellung in den Aporien des K sowohl wie des B vorbereitet: K 1059 a 38. Β 997 a 34 έτι δε πότερον τάς αίσθητάς οὐσίας μόνας είναι φατέον ή και παρά ταύτας άλλας και πότερον μοναγώς ή πλείω γένη τετύχηκεν όντα των ούσιων. Das Thema der Substanzbücher, wie es in Z cp. 2 formuliert wird, ist genau das, dessen Behandlung man an dieser Stelle erwarten mußte, wenn Aristoteles dem Leitfaden der Probleme folgte. Wenn man mit W. Jaeger annehmen wollte die Bücher  $Z - \Theta$  seien ursprünglich nicht für den Zweck geschrieben, auf den sie in deren vorliegender Form bezogen sind, so müßte man das ganze 2. Kapitel als nachträg= lichen Zusatz ansehen. Das wird wohl auch W. laeger schwerlich befürworten, wenn er auch die späteren Stellen im Z, die auf den methodischen Zweck der Untersuchung hinweisen, als nachträgliche Zusätze auszuschalten versucht, weil er überzeugt ist, daß im Z von der alognan ovoia um ihrer selbst willen gehandelt werde und nicht um der πρώτη ούσία willen.

So will er 1029 a 33 ouoloyouvren - πρώτον in Verbindung mit b 3 πρό έργου -12 διά τούτων αύτῶν als einen ursprünglich an den Rand des Manuskriptes geschriebenen Zusatz ausscheiden. "Diese Erklärung über die Gründe, sagt er, die Aristoteles veranlassen, die allgemeine Untersuchung über die ovoia der Lehre vom Übersinnlichen voranzuschicken, steht in allen Handschriften an der falschen Stelle." "Die Worte 1239 b 3 - 12 sind in den Anfang der Untersuchung über das ti in einen hineingeraten, wo sie ganz sinnlos sind. Sie setzen die Worte 1029 a 33 fort: ouoloyouvrau δ' ούσίαι είναι των αίσθητων τινές, ώστ' έν ταύταις ζητητέον πρώτον, die auch zu dem Nachtrage gehören. Die ersten Worte des Einschubes waren offenbar noch zwischen die Zeilen des alten Manuskriptes geschrieben worden, sie stehen deshalb in den Handschriften an der richtigen Stelle. Der Rest wurde dann, da für ihn kein Raum blieb, auf ein besonderes Blatt geschrieben" und der Inhalt dieses Zettels ist dann von dem "ersten Herausgeber" an falscher Stelle in den Text gesetzt worden. An dieser Darlegung ist sicher richtig, daß sich die Worte b3-12 an die Worte a 33 ομολογούνται - πρώτον anschließen sollten, aber fraglich ist es, ob der aus diesen beiden Bestandteilen zusammengesetzte Abschnitt dahin gehört, wo jetzt der erste, oder dahin, wo jetzt der zweite Bestandteil steht, Erstere Auffassung hält W. Jaeger, letztere ich

#### HANS v. ARNIM

für die richtige. Kurz vorher hat Aristoteles gesagt, daß er von den drei Arten der ouoia, die er am Anfang des 3. Kapitels unterschieden hatte, Uhn, μορφή, το έκ τούτων, jetzt weder την έξ aupoir obolar untersuchen wolle, noch die Uhn, sondern die uopon (das είδος): περί δέ της τρίτης σκεπτέον αυτη γάρ απορωτάτη. Da aber die Untersuchung in cp. 4 nicht direkt an den Begriff des είδος, sondern an den des τί ny είναι ansetzt, der mit dem des είδος nicht ohne weiteres identisch ist, so gehört es sich, daß die Rechtfertigung des Ausgehens von den aigonrai oboiat auf die Untersuchung über das ti ny elva bezogen wird, also erst hinter der Aufstellung des neuen Themas, hinter b 3 θεωρητέον περί autou ihren Platz findet. Das ti ny siva zuerst an ouoloyounevai TIVEC TWV alogntwv oudau zu untersuchen, das ist das Verfahren, das als Ausgehen von den auto yvwpunitera gekennzeichnet wird. durch das im weiteren Verfolg auch die guorei yvippung zu gura yvwound werden sollen. Ist dies richtig, so steht nur das Sätzchen α 33 όμολογούνται δ' ούσίαι είναι των αίσθητων τινές, ώστε έν ταύταις ζητητέον πρώτον an falscher Stelle. Es war da wo es hin= gehört, nämlich hinter dewontéov περί αυτού, verschentlich aus= gelassen, dann vom Korrektor am Rande nachgetragen worden und ist von da aus von dem nächsten Abschreiber an falscher Stelle in den Text gesetzt worden. Es ist also kein Grund vorhanden, diese für das Gesamtverständnis des Z wichtige Stelle als nachträglichen Zusatz auszuscheiden. Wir dürfen sie, neben cp. 2, als weiteren Beleg dafür buchen, daß Aristoteles im Z von alodyrai ovoiai nur als von övra ň övra handelt, um von ihnen aus den Übergang zu der übersinnlichen ovoia zu suchen.

Dasselbe beweist auch die Bemerkung in Z 11. 1037 a 10-17: πότερον δ' ἔστι παρὰ τὴν ὕλην τῶν τοιούτων οὐσιῶν τις ἄλλη καὶ δεῖ ζητεῖν οὐσίαν αὐτῶν ἐτέραν τινά, οἰον ἀριθμοὺς ἥ τι τοιοῦτον, σκεπτεόν ὕστερον. το ὑτου γὰρ χάριν καὶ περὶ τῶν αἰσθητῶν οὐσιῶν πειρώμεθα διορίζειν, ἐπεὶ τρόπον τινὰ τῆς φυσικῆς καὶ δευτέρας φιλοσοφίας ἕργον ἡ περὶ τὰς αἰσθητὰς οὐσίας θεωρία<sup>\*</sup> οὐ γὰρ μόνον περὶ τῆς ὕλης δεῖ γνωρίζειν τὸν φυσικόν ἀλλὰ καὶ τῆς κατὰ τὸν λόγον (οὐσίας add. Jaeger) καὶ μᾶλλον. Daß dieser Hinweis auf den bloß vorbereitenden Charakter der Untersuchung über die sinnliche Realität, weil er locker im Zusammenhang der umgebenden Worte sitze, nachträglich von Aristoteles hinzugefügt zu sein scheine (S. 206), ist eine unbegründete Annahme W. Jaegers. "Der Zusammenhang

der umgebenden Worte" kann nur bezüglich des Vorausgehenden untersucht werden. Denn wir stehen am Ende eines Hauptteiles der Substanzabhandlung, dem, wenn a 17-20 ein späterer Zusatz ist (wie laeger schon Entstehungsgesch, S. 57 bewiesen hat), gleich die Rekapitulation folgt. Mit dem Vorausgehenden aber ist der Zusammenhang nicht zu locker. Denn nachdem vorher betont war. daß παντός ύλη τίς έστιν, ό μή έστι τί ήν είναι και είδος αυτό καθ' αύτό, άλλά τόδε τι, also z. B. auch der Kreis als καθ' έκαστον und τόδε τι eine υλη hat, und dann weiter die Seele als ούσία ή πρώτη genannt war, die mit dem Leibe als ihrem Stoff verbunden den Menschen oder das Lebewesen konstituiert, den Menschen generell und den Einzelmenschen, wie Sokrates oder Koriskos, drängt sich die Frage auf, ob die Seele als Einzelwesen (huxn not) außer ihrem Leibe noch einen Stoff haben muß, wie der einzelne Kreis: Σωκράτης δε και Κορίσκος, εί μεν και ή ψυγή διττόν, ώσπερ το καθόλου [τε], και το καθ' εκαστον : ο μέν γάρ ώς ψυχή[ν], δ δ' ώς το σύνολον · εί δ' άπλως ή ψυγή ήδε καί σώμα τόδε, πότερον[δ] έστι παρά την ύλην των τοιούτων ούσιων τις άλλη και δεί ζητείν ούσίαν αύτων έτέραν τινά οίον άριθμούς ή τι τοιούτον, σκεπτέον ύστερον. So sind m. E. die nach der Überlieferung unverständlichen Worte herzustellen, wodurch der Zusammenhang des von W. Jaeger als Zusatz ausgeschalteten Gedankens mit dem Vorausgehenden verständlich wird. Ich habe die Worte ώσπερ το καθόλου τε και το καθ' έκαστον, die nach Surrov wegen des Homoioteleuton ausgefallen, am Rande nachgetragen und dann an falscher Stelle, hinter και σώμα τόδε, in den Text geraten waren, wieder an ihre richtige Stelle gesetzt. In Folge der Versetzung dieser Worte, waren weitere Corruptelen entstanden, die Interpolation des te hinter καθόλου und des δè hinter πότερον. Außerdem mußte das beziehungslose of  $\mu \dot{\epsilon} v - o$   $\delta \dot{\epsilon}$  in  $\delta \mu \dot{\epsilon} v - \delta$ de geändert und statt des in der Luft schwebenden Accusativs yuxiv der Nominativ yuxi hergestellt werden. Die Worte: 61 h yurn durrov finden ihre Erklärung aus Stellen wie Met. E 1026 a 5 de an. 403 a 28 part. an. 641 a 21 - b 9, an denen die immaterielle Vernunftseele von der an den organischen Leib als ihre Materie gebundenen unterschieden wird. Die Kenntnis dieser Lehre wird als den Hörern bekannt vorausgesetzt. In dem einzelnen Menschen, Sokrates oder Koriskos, der ein Kad' Ekagrov ist, verhält es sich mit seiner Seele, wenn man die Richtigkeit der Lehre von der doppelten Seele voraussetzt, ebenso wie es vorher Kadóhou, für

#### HANS V. ARNIM

42

den Menschen als Gattungswesen festgestellt war: i uev wurn ούσία ή πρώτη, τὸ δὲ σώμα ύλη, ὁ δ' ἀνθρωπος ή τὸ ζῷον τὸ ἐξ άμφοιν ώς καθόλου. Auch in den einzelnen Menschen ist dann der bessere Teil der Seele mit der πρώτη ούσία identisch und von Materie frei, der geringere dagegen, wurn not, der nicht eldoc auto καθ' αύτό, sondern τόδε τι ist, kann von dem Leibe als seiner Materie nicht getrennt werden und bildet mit ihr das obvolov. Ist dagegen die Seele nicht διττόν, sondern άπλῶς ἥδε, wie das σῶμα ein tóde ti, so kann die Frage entstehen, deren Erörterung Aristoteles auf später verschiebt, ob diese Seele als τόδε τι nur den Leib zum Stoffe hat, oder noch einen andern Stoff, sodaß sie selbst, auch ohne den Leib, ein σύνολον aus ihrer ούσία und ihrem (intelligiblen) Stoffe wäre. Diese mehr platonisch - akademische Auffassung verwirft natürlich Aristoteles. Wenn es mir gelungen ist, den Text in Ordnung zu bringen und meine Erklärung richtig ist, dann kann man nicht mehr sagen, daß der Hinweis auf den bloß vorbereitenden Charakter der Untersuchung des Z über die sinnliche Realität wegen seines lockeren Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden als nachträglich hinzugefügt erscheine. Habe ich dagegen in der Textkonstitution und Erklärung noch nicht das endgültig Richtige gefunden, so wird doch ieder, der sich um diese weiter bemüht, zugeben müssen, daß dieser Hinweis irgendwie durch die vorausgehende Erörterung über die vonth ühn dem Aristoteles nahe gelegt war.

Es hat sich also ergeben, daß die Untersuchung des Z über die aigonth ousia von vornherein den Zweck verfolgt die spätere Behandlung der übersinnlichen Substanz, der πρώτη ούσία vorzubereiten. Sowohl das 2. Kapitel des Z, über das sich W. Jaeger leider nicht äußert, beweist dies, wie die beiden späteren Hinweise, die er mit Unrecht als spätere Zusätze zu beseitigen sucht. Ist aber dies richtig, so bilden die Bücher  $Z - \Theta$  eine normale Fortsetzung der Bücher BFE, die sowohl der Auffassung der Metaphysik als Wissenschaft von der übersinnlichen Wesenheit wie der als Wissenschaft vom öv ή öv και τα τούτω ύπάρχοντα entspricht. Daß diese beiden Auffassungen vom Gegenstand der Metaphysik einander nicht ausschließen, sondern von Aristoteles selbst gleichzeitig gehegt und zu einer einheitlichen Auffassung verbunden wurden, ist, wie wir oben gezeigt haben, durch E cp. 1 und K cp. 7 klar bezeugt. In welchem Sinne die Lehre von der πρώτη ούσία der von den übrigen yévn rŵv övrwv die Einheit geben sollte, die die πρώτη pilosopía zu einer durch ihren Gegenstand einheitlichen Wissen-

schaft machte, würden wir deutlicher erkennen, wenn die Untersuchung über die oboia zu Ende geführt und nicht ein Torso geblieben wäre.

"Der Teil E 2-4", sagt Jaeger (S. 211), "stellt in der jetzigen Fassung der Metaphysik das Verbindungsstück zwischen der älteren Einleitung (A-E1) und dem neuen Hauptteil (Z- $\Theta$ IM) dar. Es ist füglich das zuletzt hinzugefügte Stück, in dem Aristoteles zum Hauptteil überleitend den Aufbau des Folgenden skizziert." "Wir müssen jedoch verstehen lernen, daß diese Komposition das späte Endstadium des Entwicklungsprozesses ist." Wie ist es mit der Annahme, dieses Stück sei das zuletzt hinzugefügte, vereinbar, daß es im K, das nach Jaeger aus einem früheren Entwicklungsstadium stammt, in cp. 8 seine Entsprechung hat?

Auf eine relative Selbständigkeit der Substanzbücher schließt Jaeger daraus, daß das Z 1029 b 1 seinen eigenen Anfang, nicht den des ganzen Metaphysikkurses, mit den Worten èv dpytj diethöpeda zitiert, und auch das Buch  $\Theta$ , das als Fortsetzung der Abhandlung ZH gedacht ist, 1045 b 31 den Anfang des Z, nicht des  $\Theta$  selbst oder des A, mit den Worten: èv toig πρώτοις λόγοις zitiert, desgleichen das  $\Theta$  sowohl wie das I auf ZH als oi περί trijg ούσίας λόγοι zurückverweist. Dies ist ganz richtig. Aber, nach der von W. Jaeger selbst in seiner "Entstehungsgeschichte der Metaphysik' begründeten Ansicht, schließen relative Selbständigkeit einer Methodos und Beziehung derselben zu einer Gruppe oder Reihe sich fortsetzender Methodoi einander nicht aus. Auch für das  $\Gamma$  und für das E suchte er damals relative Selbständigkeit nachzuweisen.

Wenn Jaeger jetzt, in seinem zweiten Aristotelesbuche, von einem Einschub der Bücher ZH $\Theta$  in die Metaphysikvorlesung spricht, der zu dem Zwecke vorgenommen worden sei, "den Aufbau in bestimmter Weise zu ändern", so scheint er mir seine frühere Ansicht von der Selbständigkeit der Methodoi preiszugeben und zu dem damals von ihm verworfenen Bestreben zurückzukehren, eine nach einheitlichem Plan von Aristoteles verfaßte metaphysische "Pragmatie" zu rekonstruieren, die "Urmetaphysik". Diese wird durch den Einschub der Bücher Z –  $\Theta$  umgebaut und der Umbau betrifft nicht nur die schriftstellerische Darstellung der Lehre, sondern auch deren Inhalt. An Stelle der theologischen, ausschließlich dem Übersinnlichen zugewendeten älteren Metaphysik tritt "eine Lehre von den mannigfaltigen Bedeutungen des Seienden, eine Art ontologischer Phaenomenologie, in der die ältere platonisierende Lehre von der transcendenten, stofflosen Form zwar noch als Spitze fortexistiert, ohne jedoch den Hauptraum des Interesses noch für sich in Anspruch zu nehmen". Diese Theorie Jaegers setzt offenbar eine ältere metaphysische Pragmatie voraus, die ursprünglich einheitlich ist, in der Lehre von der transcendenten, stofflosen Form ihre Spitze hat und dieser "den Hauptraum des Interesses" einräumt, dann aber später durch den Einschub der Bücher  $Z - \Theta$  so in ihrem Aufbau geändert wird, daß das Hauptinteresse sich den "mannigfaltigen Bedeutungen des Seienden' zuwendet und zwar allen andern Bedeutungen mehr als der primären, aus der sie abgeleitet werden. Daß eine ältere Pragmatie, wie sie hier angenommen wird, fertig vorlag, ist nicht erwiesen. Daß Z –  $\Theta$  hinter die Bücher ABFE gesetzt wurden, ist kein Einschub, der den ganzen Aufbau und die Richtung des Interesses ändern konnte, wenn sie nicht auch vor etwas gesetzt wurden, dem dadurch das Interesse entzogen wurde. Was konnte dies sein? War es die ältere oder die jüngere Form der Bekämpfung der Ideen= und Zahlenlehre, das N oder das M? Stand in der Pragmatie, in die  $Z - \Theta$  eingeschoben wurden, das N, dann wäre das M später als der Einschub. Da aber dies, nach Jaegers Theorie, gerade infolge der Aufnahme der Bücher  $Z - \Theta$  an die Stelle des N gesetzt wurde, so wäre es nicht mehr berechtigt, von einem Einschub zu reden, sondern nur von einer Fortsetzung der Gruppe ABFE erst durch ZHO(I) und weiterhin durch M. Diese Fortsetzung war aber, nach W. Jaeger, keine folgerichtige. Sie lenkte das Interesse von dem in den Einleitungsbüchern verfolgten Ziel, der Nachweisung eines übersinnlichen Seienden ab und übertrug das Interesse auf die ontologische Phaenomenologie. Diese Behauptung Jaegers scheint mir die früher von ihm betonte Selbständigkeit der einzelnen Methodos ganz zu verleugnen. In einer einheitlichen Pragmatie ist man berechtigt, zu erwarten, daß ihr Hauptgegenstand den "Hauptraum des Interesses" für sich beanspruche und jeder der übrigen Gegenstände einen seiner Bedeutung proportionalen, dagegen ist diese Forderung nicht berechtigt, wo, wie hier, eine Anzahl ursprünglich selbständiger Methodoi erst nachträglich aneinandergereiht worden sind. Was W. Jaeger Entstehungsgesch. d. Met. S. 172 aus Anlaß des I der Metaphysik über die Methodos als die innere Form der aristotelischen Produktionsart sagt : "Sie ermöglicht eine ganz andere, allseitige Beleuchtung des Gegenstandes als die Form des ,Kapitels' oder ,Abschnitts' in einem größeren "Werk", das niemals den Spezialgesichtspunkt des Ganzen

zugunsten universellerer Behandlung des Einzelnen aus dem Auge lassen darf", das paßt auch auf die Methodos ZH, wenn sie das Thema i oùoia allseitiger beleuchtet als es der Spezialgesichtspunkt des Ganzen (der metaphysischen Vorlesungsreihe), nämlich die übersinnliche πρώτη ούσία nachzuweisen, erforderte. Sie konnte trotzdem von Aristoteles selbst, wenn schon er eine Reihung vornahm, oder von seinen ersten Nachfolgern, wenn erst sie dies taten, mit gutem Recht an die Reihe ABFE als Fortsetzung angeschlossen werden. Sie handelte ja von der oùoia als dem πρώτως ov. Dabei ist der Singular i oudic nicht als Bezeichnung des vévos aufzufassen, das alle Arten von ouoiau umfast, sondern als das höchste Einzelwesen, das allen anderen ouoicu den Namen gibt, wie das Urbild seinen Abbildern. ZH enthalten nur den ersten Anlauf zu diesem Gipfel. Sie erreichen ihn nicht, weil der Philosoph die Untersuchung nicht zu Ende geführt hat. Aber ausgehen konnte er bei diesem Aufstieg nur von der aiounth ousia, die hier ganz anders behandelt werden mußte als in der Physik, nämlich so, daß die Praemissen allmählich zubereitet wurden, aus denen sich das Dasein und die Wesenheit des ens perfectissimum als Konklusionen ergeben sollten. Ich glaube daher, daß man weder von einem Einschub dieser Bücher noch von einer durch ihn bewirkten Abwendung der aristotelischen Metaphysik von ihrem höchsten Ziel sprechen kann. O und I sind auch Anläufe zu demselben Ziel von andern Ausgangspunkten aus, die auch nicht zu Ende geführt sind. Zu Ende geführt würden sie alle bei demselben Gipfel convergierend zusammengetroffen sein, dem höchsten Wesen, welches jedem der übrigen Dasein, Energie und Einheit gibt,

## Anhang. Zur Entstehungsgeschichte der Politik.

Meine Ansicht, daß der Idealstaat der Bücher H $\Theta$  der "Politik" dem s pätesten Stadium der politischen Theorie des Aristoteles angehört und daß dieser früher das vollkommene Königtum und die vollkommene Aristokratie als zwei mögliche Spielarten der dpiorn πολωτεία anerkannt hatte, halte ich trotz des Widerspruchs des Mr. J. L. Stocks D. Litt. Ztg. 1927, S. 1853 und Class. Quarterly XXI p. 177 aufrecht. Auf seine Resension in der D. L. Z. habe ich im Anzeiger der Wiener Akad. d. Wissenschaft 1927 geantwortet. Auch der Aufsatz in Class. Quart. XXI, in dem Mr. Stocks p. 187 als über jeden Zweifel erhabene Tatsache hinstellt, daß H $\Theta$  dem früheren,  $\Delta EZ$  dem späteren Entwurf angehöre, enthält keinen Beweis für diese Behauptung. Mr. Stocks referiert über meine Theorie, ohne die von mir vorgebrachten Beweise vollständig anzuführen, geschweige denn sie zu widerlegen. Er wirft mir seinerseits vor, ich w oll e nicht seine d. h. W. Jaegers Beweisführung als Ganzes würdigen (He will not face the argument as a whole). Meinen auf den Gedankengang des Schlußkapitels von I gestützten Nachweis, daß der zum H überleitende Schlußsatz desselben, weil dem Inhalt des Kapitels selbst widersprechend, nicht von Aristoteles selbst stammen könne, also auch nicht beweise, daß Aristoteles jemals HO an I in seiner uns erhaltenen Form sich habe anschließen lassen, läßt er nicht gelten. Er nimmt vielmehr diesen überleitenden Schlußsatz des I ohne Berücksichtigung meiner Gegengründe als echt-aristotelisch an, obgleich er doch p. 177 selbst zugegeben hatte, daß gegenüber derartigen Übergangssätzen am Ende eines Buches Mißtrauen berechtigt sei und sie immer mit Vorbehalt aufgenommen werden müssen. Er bestreitet auch meinen sowohl auf die Rückverweise im A wie auf den Gedankengang des T selbst begründeten Nachweis, daß das T uns in verstümmelter und überarbeiteter Gestalt erhalten ist, in seiner ursprünglichen und unverkürzten Gestalt aber als apiorn πολιτεία jene Beherrschung des Staates durch die oder den Besten (mit Tugend im philosophischen Sinn Ausgestatteten) aufstellte, die, wenn es einen einzelnen solchen die Gesamtheit aller übrigen Bürger an apern überragenden Mann gibt, zur naußaguheta führt, wenn eine für die Übernahme der Regierungsgeschäfte ausreichende Menge solcher aptorot (eine Klasse, einen Stand von apioroi), zur Aristokratie. Er versucht hier eine Tatsache zu leugnen, die sich nun einmal nicht aus der Welt schaffen läßt. Denn △ 1290 a 24 wird, unter Verwerfung der Ableitung aller Verfassungsformen aus Oligarchie und Demokratie, gesagt: αληθέστερον δε και βέλτιον, ώς ήμεις διείλομεν, δυοίν ή μιας ούσης τής καλώς συνεστηκυίας τάς άλλας είναι παρεκβάσεις, τάς μέν τῆς εὄ κεκραμένης άρμονίας, τὰς δὲ τῆς ἀρίστης πολιτείας, όλιγαρχικάς μέν τάς συντονωτέρας και δεσποτικωτέρας, τάς δ' άνειμένας και μαλακάς δημοτικάς. Hieraus ergibt sich, daß in dem vorausgehenden Buche, das auch nach Mr. Stocks das I war, zwei Formen der "besten Verfassung" angenommen wurden, die man unter irgendeinem Gesichtspunkt als eine und dieselbe Form auffassen konnte. Dies stimmt vortrefflich auf Königtum und Aristokratie, die, insofern beide kar' aperin kexopnyrjukvny ouveoraow, nur eine Form darstellen, dennoch aber so verschieden voneinander sind, daß sie nach der ursprünglichen Einteilung der Verfassungen im I cp. 7 als zwei verschiedene opdat nohireias eingeführt wurden und Aristoteles über den Unterschied beider gehandelt hatte (1289 a 33 έτι δέ τί διαφέρουσιν αριστοκρατία και βασιλεία - διώρισται πρότερον). Anzunehmen, das διώρισται an der zuletzt angeführten Stelle (und das δuellouev in der anderen 1290 a 24) sei von Aristoteles mit Bezug auf eine geplante, aber noch garnicht geschriebene und vorgetragene Erörterung gebraucht worden, ist unmöglich. Es war also im I, laut Zeugnis des A, eine Darlegung über die zwei Spielarten der besten Verfassung, Königtum und Aristokratie, und über ihre Unterschiede vorhanden gewesen, die jetzt nicht mehr darin steht. Der seltsame Einfall von Mr. Stocks, eine separate Diskussion der Aristokratie sei unnötig gewesen wegen ihrer Identität mit dem Königtum, wird widerlegt durch Aristoteles eigenes Zitat 1290 a 1 eignrai èv rois nepi apioroxparias und durch die Worte 1289 a 33: τί διαφέρουσιν αριστοκρατία και βασιλεία - διώρισται πρότερον. Was sich so durch Rückschluß aus dem A über die Behandlung der Aristokratie im  $\Gamma$  ergibt, das findet willkommene Bestätigung durch die im  $\Gamma$ selbst erhalten gebliebenen Spuren der getilgten Erörterung. Denn wenn wir 1288 a 32 lesen: έπει δέ τρείς φαμεν είναι τάς όρθάς πολιτείας, τούτων δ' άναγ-

raiov delatav eiva the ind two aplotwe oikovopoupévay, totatta d'éativ, ev ή συμβέβηκεν ή ένα τινά συμπάντων ή γένος όλον ή πληθος ύπερέχον είναι και' άρετήν, των μέν άρχεσθαι δυναμένων, των δ' άρχειν πρός την αίρετωτάτην Lony, so finden wir dieselben zwei Spielarten der "besten Verfassung" wie im A wieder. Denn daß ein einzelner Mann oder ein Geschlecht alle übrigen Bürger zusammengenommen (nicht etwa nur jeden einzelnen) an dperf überwiegt, das führt zum wahren Königtum, daß dagegen ein Ahjdog von apioroi dieses übergewicht über die obunavres besitzt, das führt zur wahren Aristokratie. Bei dieser Stelle tappt Mr. Stocks in Class. Quarterly 187 noch ebenso im Finstern, wie in seiner famosen Recension in der D. L. Z., wenn er von mir sagt: He notes with surprise that  $\Gamma$  in its concluding paragraph admits the possibility that a  $\pi\lambda_1 \partial \phi_2$ may rule by the title of apern. He would eject this, or understand this as a rather large number, because he will not face the argument as a whole. Wie konnte nur Mr. Stocks mich so sehr mißverstehen, daß er meinte, mich hätte diese Nennung des #2530c überrascht oder ich möchte sie am liebsten hinauswerfen? Wer, wie ich tat, von der Analyse des ganzen I herkam, den konnte es nicht überraschen, hier dieselben beiden Formen der besten Verfassung genannt zu finden, die schon 1284 a 3 - 8 dem Philosophen vorschweben: el Sè ric eoriv elc τοσούτον διαφέρων και άρετῆς ύπερβολήν, ή πλείους μέν ένός, μή μέντοι δενατοί πλήρωμα παρασχέσθαι πόλεως, ώστε μή συμβλητήν είναι τήν των άλλων άρετην πάντων μηδέ την δύναμιν αύτων την πολιτικήν πρός την έκείνων, εί πλείους, εί δ' είς, την έκείνου μόνον usw. Wenn man mit dieser Stelle die spätere 1284 b 25 vergleicht: and ' eniring apiorns nohirelas exer πολλήν άπορίαν, ού κατά των άλλων άγαθων την ύπεροχήν - άλλ' άν τις γένηται διαφέρων κατ' άρετήν, τί χρή ποιείν; ού γάρ δή φαϊεν αν δείν έκβάλλειν και μεθιστάναι τον τοιούτον. άλλά μήν ούδ' άρχειν γε του τοιούτου. - λείπεται τοίνον, όπερ έοικε πεφυκέναι, πείδεσδαι τώ τοιούτω πάντας άσμένως, ώστε βασι-Leas eivai rous rouobrous aiblous, so erkennt man, daß die hier ausgesprochene Verwerfung der Ostrakisierung des an Tugend überragenden Mannes und Forderung, sich seinem Regiment bedingungslos zu unterwerfen, obgleich sie zunächst nur das Königtum angeht, dennoch in logischer Konsequenz zur Anerkennung auch der Aristokratie führen mußte. Denn auch, wo eine Klasse von apioroi vorhanden ist, deren Tugendsumme die aller übrigen Bürger überwiegt, darf man dieser Forderung zufolge diese Klasse weder ostrakisieren, noch mit gleichen Rechten wie die übrigen abfinden, sondern muß ihnen gehorchen. Es lag mir also ranz fern, durch die Nennung des πλήθος υπερέχον κατ' άρετήν mich überrascht zu fühlen oder sie athetieren zu wollen. Dieses πλήθος (gleich den πλείους 1284 a 47) ist nur alijog im Verhältnis zu dem Einen, im Verhältnis zu der Gesamtheit der übrigen Bürger ist es eine Minorität. Hoffentlich wird Mr. Stocks inzwischen selbst schon eingesehen haben, daß sein Versuch, es als to  $\pi\lambda_{\rm fi}\partial\sigma_{\rm c} =$ "die Majorität" zu deuten und dadurch den Widerspruch zwischen dieser aplorn solureia und der des HO auszumerzen, mißlungen ist. In der des HO gibt es keine solche unepoxy wie in der des T. In jener ist jeder am apyeuv und am depression beteiligt, in dieser sind apportes und appointeron dauernd getrennte Klassen. Die Worte: "he will not face the argument as a whole" treffen also cher auf Mr. Stocks als auf mich zu. Wenn Aristoteles den Begriff apiorosparla - "Herrschaft der Besten" im H in der Richtung hätte strecken wollen, daß er eine Verfassung mitumfaßte, in der alle Bürger gleichmäßig am Regiment beteiligt

#### HANS v. ARNIM

sind, warum schrieb er dann 1279 a 39 Eva μέν γάρ διαφέρειν κατ' άρετην ή όλίγους ένδέχεται, πλείους δ' ήδη χαλεπόν ήκριβωσθαι πρός πάσαν άρετήν, άλλά μάλιστα την πολεμικήν? Warum ließ er nur Königtum und Aristokratie als Spielarten der aplorn nohmeia zu, nicht aber auch und ganz besonders die dritte seiner opoai noluteiau, die Politeia kar' išoxiv? Warum erklärte er statt dessen Nic. Eth. 1160 a 35 τούτων δέ (scil. των ορθών πολιτειών) βελτίστη μέν ή Basileia, report dè à reportation (=  $\pi$ oliteia) und bewies Pol.  $\Delta$  1289 a 38 ff. daß die Tyrannis die schlimmste unter den Rapensadoens sei, mit den Worten: άνάγκη γάρ την μέν της πρώτης και θειοτάτης παρέκβασιν είναι χειρίστην. Wenn HO den Idealstaat der früheren Periode enthält, dann muß man schließen, daß der der späteren Periode Königtum oder Aristokratie war. Denn da sich nach den eben angeführten Stellen nicht bezweifeln läßt, daß Aristoteles irgendwann das Königtum als "beste Verfassung" gepriesen hat, und da er dies nicht in derselben Periode getan haben kann, in der er die dem Königtum diametral entgegengesetzte "beste Verfassung" der Bücher HO entwarf, so ergibt sich, daß das Königtum diejenige "beste Verfassung" war, die er, bei Durchführung des am Schluß von Nic. K entworfenen Planes, auf Grund der Durchforschung aller tatsächlich bestandenen griechischen Verfassungen und der auf ihr fußenden Untersuchungen der Bücher AEZ als die beste erkannt hatte. Dies ist das Schlußergebnis der von Mr. Stocks aus Manchester verteidigten Theorie, facing the argument as a whole. Ich glaube nicht, daß es sich durchsetzen wird. Denn in AEZ ist nichts enthalten, was die Ersetzung des Wunschstaates aus HO durch einen aristokratisch-königtümlichen begreiflich machen könnte, wohl aber enthalten DEZ eine hohe Wertung der Politie als der Verfassung der richtigen Mitte und diese, in die ideale Sphäre transponiert, ergibt den Wunschstaat der Bücher HO.

Wien.

HANS v. ARNIM.

# Hellos - Hellotis.

E. Kalinka hat in einem überaus anregenden Aufsatze<sup>1</sup>) darauf hingewiesen, daß aller Wahrscheinlichkeit nach Dodona als Kultstätte in die vorgriechische Zeit zurückreicht und nach Ephoros-Strabo<sup>2</sup>) ist Dodona ein pelasgischer Ort, was zu der bekannten Anrufung des pelasgischen Zeus von Dodona durch Achill II. XVI 233 stimmt. Der Pelasgername aber stellt einen Sammelnamen für alles das dar, was aus einer nicht mehr verstandenen Vergangenheit in die griechische Kultur hineinreichte. Daß Dodona in der Tat eine der altehrwürdigsten Kultstätten auf dem Boden der Balkanhalbinsel ist, geht aus den Zeugnissen deutlich hervor. Inwieweit wir nun auf diesem Boden zu ältesten Kultelementen vordringen und was wir

1) Die Herkunft der griechischen Götter, N. Jahrb. XLV (1920), 401.

Strabo VII 7, 10.

## DR. ALBIN LESKY, HELLOS - HELLOTIS

dann über ihr Wesen und ihre Herkunft aussagen können, das muß sich aus einer Untersuchung der Kultverhältnisse historischer Zeiten ergeben, die uns ja allein zugänglich sind. An Vorarbeiten fehlt es hier nicht.

Am raschesten unterrichtet uns heute die schon einmal herangezogene Arbeit von L. Weniger über altgriechischen Baumkultus. Aus ihr geht die überraschende Gleichartigkeit der ursprünglichen Kultverhältnisse an den berühmtesten Kultstätten Griechenlands schön hervor. In Delphi war es nie aus dem Bewußtsein der Gläubigen entschwunden, daß die älteste Inhaberin des Orakels Gaia, die Erdgöttin, gewesen war, das sagt uns klarer noch als alle Argumente aus Sage und Kult der Prolog der Aischyleischen Eumeniden. Für Olympia verrät uns schon das Gaeon mit dem daran haftenden Kulte Ursprünglichkeit des Kultes der Erdmutter<sup>3</sup>) und für Dodona, die heilige Stätte, die uns hier beschäftigt, fehlt es nicht an Beweisen, daß die Sache auch dort ehemals nicht anders lag.

Dodona war in historischer Zeit vor allem die Stätte ehrwürdigen Zeuskultes. Daß dieser Gott aber hier eine Vorgängerin hatte, das läßt sich aus mancherlei Momenten unschwer erkennen. Neben den bekannten Nachrichten über das dodonäische Priesterkollegium der Helloi fehlt es nicht an ebenso guten und zahlreichen Zeugnissen für Priesterinnen in Dodona<sup>4</sup>). Die Frage nach der Priorität einer der beiden Gruppen hatte bereits die Alten beschäftigt und wir haben darüber verschiedene Ansichten erhalten. Strabo VII 7, 12 meint nach Apollodor, das Ursprüngliche seien die Priester gewesen und Priesterinnen seien erst dann hinzugetreten, als dem Zeus Dione als Kultgenossin beigesellt wurde. Paus. X 12, 10 hingegen bezeichnet die Priesterinnen in Dodona als die ältesten Prophetinnen, die an Alter sogar noch Phemonoe aus Delphi übertreffen sollen. Die Ansicht Apollodor - Strabos verschlägt natürlich nicht das mindeste für eine Beurteilung des tatsächlichen Sachverhaltes, da sie klarerweise aus der Homerstelle herausgesponnen ist, die nur die Helloi nennt, und andererseits auf der postulatio beruht, Zeus sei im dodonaeischen Kulte ursprünglich ohne weibliche Kultgenossin gewesen. E. Meyer<sup>5</sup>) ist in seinen überaus besonnenen

») L. Weniger Klio VII (1907), 145 ff.

9 Herod. II 57, Schol. Soph. Trach. 171, Paus. X 12, 10, Strabo VII 7 12, Eur. fr. 1021, Pindar Paean auf den dod. Zeus fr. 58 Schröder.

<sup>\*)</sup> Forschungen zur alten Geschichte I, Halle 1892, 44.

Wiener Stadien", XLVI. Bd.

## DR. ALBIN LESKY

und fördernden Ausführungen über Dodona zu dem Schlusse gekommen, daß die größere Wahrscheinlichkeit für das höhere Alter der Priesterinnen spreche, mit denen dann natürlich zwangsläufig der ältere Kult einer Gönin verbunden ist. Daß wir es in Dodona tatsächlich mit ursprünglichem Kulte einer weiblichen Gottheit zu tun haben, die wie in Olympia und Delphi eine Göntin der mütterlichen Erde gewesen ist, dafür lassen sich aus dem Lied, das jene Priesterinnen sangen, sowie aus ihrem Namen weitere Argumente schöpfen. Paus. X 12, 10 hat uns das ausdrücklich als alt bezeichnete Kultlied der dodonaeischen Priesterinnen erhalten, das lautete:

> Ζεύς ήν, Ζεύς έστι, Ζεύς έσσεται· ώ μεγάλε Ζεύ· Γά καρπούς άνίει, διό κλήζετε ματέρα γαίαν.

Ganz unvermittelt und unverbunden steht hier eine Anrufung des Zeus vor einem Gebetsvers an die Mutter Erde, der die Priesterinnen ihrem Geschlecht nach ursprünglich dienten. Schon die Tatsache, daß sich der Kult der Erdmutter in historischen Zeiten nur in kleinen Resten solcher Art, hier aber mit größter Zähigkeit erhalten konnte, während er sonst auf breitester Linie der Verehrung des Zeus weichen mußte, zeugt für sein höheres Alter. Die Parallelerscheinungen an anderen griechischen Kultstätten wie Olympia und Delphi, wo uns ebenfalls Verdrängung weiblicher Gottheiten durch männliche greifbar ist, stützen dies aufs beste. Von nicht geringer Bedeutung ist auch der Name, den die dodonaeischen Priesterinnen führten. Sie hießen Pelejades und führen uns damit auf die große Rolle, die die Tauben in der dodonaeischen Legende und im dodonaeischen Kulte spielten 8). Diese tritt besonders deutlich in der Gründungssage des dodonaeischen Orakels hervor, wie wir sie bei Herod. II 55 lesen. Danach kam eine Taube nach Dodona geflogen, setzte sich dort auf die Eiche, an der der Kult haftet, und forderte mit menschlicher Stimme die Errichtung eines Orakels, das natürlich dann später als Orakel des Zeus galt. Auch Dion. Hal. und Philostrat wissen an den angeführten Stellen von einer Beziehung der Taube zum heiligen Baume zu erzählen, derart, daß diese auf der Eiche sitzt und von dort Orakel erteilt. Nach dem Scholion zu II. XVI 234 hat eine Taube den sagenhaften Gründer

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Tauben in Dodona und Bezeichnung der Priesterinnen als solche: Herod, II 55, Dion. Hal. I 14, Paus. X 12, 10, Philostr. Imag. II 33, Soph. Trach. 172, Schol. II. XVI 234, Od. XIV 327, Serv. Ecl. IX 13, Aen. III 466. Lact. Plac. zu Stat. Theb. III 106.

#### HELLOS - HELLOTIS

des Heiligtumes an den Ort der Orakelstätte geführt und nach dem Schol. zu Od. XIV 327 verhindert die Taube im Baume dessen Fällung, Wo wir im griechischen Kulturgebiete Tauben im Kulte antreffen, gehören sie ursprünglich zu einer Göttin, diese allgemeine Tatsache wird in unserem besonderen Falle aufs erwünschteste durch die in Dodona aufgefundene Statue einer weiblichen Gottheit bestätigt, die in ihrer Linken eine Taube hält 7). Von systematischen Ausgrabungen auf dem Boden Dodonas ist hier übrigens noch manche Bereicherung unseres Wissens zu erhoffen. Wer bei der großen Bedeutung der Taube im Kult von Dodona an Aphrodite dächte, wie dies H. Lechat in der Publikation der erwähnten Statue tut, der legt sich mit unberechtigter Einseitigkeit auf einen bestimmten Namen fest, aber er hat doch immerhin schon die rechte Richtung eingeschlagen. Wir haben, ohne daß wir nun schon über den Namen auch nur eine Vermutung anstellen könnten, in der Taubengöttin von Dodona eine der vielen Ausstrahlungen jener Taubengöttin vor uns, die auch in der kretisch = mykenischen Kultur eine große Rolle spielte und die Greßmann<sup>8</sup>) letzten Endes auf vorderasiatische Vorstellungen zurückgeführt hat. Die Grundlage für die Rezeption der Taubengottin war wie in Kreta (vgl. H. Greßmann) auch in Dodona das Vorhandensein eines uralten Mutterkultes, an den sich die aus dem Orient stammende Verehrung einer Taubengöttin wegen der Gleichartigkeit der zugrunde liegenden Vorstellungen von einer mütterlichen Gottheit leicht anschließen konnte. So kam es, daß die Gaia Mater, die uns aus dem Kultlied entgegentritt, mit den heiligen Tauben zusammengebracht wurde. Diese fehlen auch nicht unter den Weihgeschenken<sup>9</sup>), die man in Dodona fand, unter denen übrigens auch die Schlange vertreten ist, die in den chthonischen Kult gehört.

Schließlich gewinnt es mir in diesem Zusammenhang an Wahrscheinlichkeit, daß der große Welcker<sup>10</sup>> wieder einmal recht hatte, wenn er den Erdschlaf der Helloi, von dem Homer berichtet, auf

<sup>3</sup> B. C. H. 461, Pl. IX, X, natürlich wird die Taube auch gelegentlich Zeus gegeben, wie sie ja sein Orakel begründet haben soll. Über eine Zeusbronze mit Taube v. Warsberg, Eine Wallfahrt nach Dodona, Graz, 1893, 100.

\* A. R. W. XX 1ff. und D. L. Z. 1919, 116.

?) C. Carapanos, Dodone et ses ruines, Paris 1878, Pl. XXI 4-10. Ich halte übrigens auch XXI 3 für eine Taube, hier hält sie eine Schlange in einer Klaue.

19 KI. Schr. III 91, A. Dieterich, Mutter Erde<sup>1</sup> 60. Gegen Welcker Schoemann, Gr. A. II 313, Kern, Dodona, P. - W. Realenz, V 1260.

51

## DR. ALBIN LESKY

Inkubation zurückführt, woraus sich ebenfalls eine Erdgottheit als ursprüngliche Inhaberin des Orakels ergäbe, wie dies A. Dieterich formuliert hat: Für Dodona sichern späte Zeugnisse alten Erdkult und es ist eine sehr natürliche Annahme, daß die Seller, die ihre Füße nicht waschen und auf dem Erdboden lagern, damit der Erde dienen, die auch hier, wie in Olympia, Delphi, Aigai die Orakel selbst gegeben haben wird.

Ohne jedoch auf diesen letzten Punkt größeres Gewicht zu legen, konnten wir mit Weniger feststellen, daß der älteste Kult in Dodona jener Gottheit gehört hatte, die in der ältesten uns auf griechisch-kleinasiatischem Boden greifbaren Religion eine so dominierende Stellung eingenommen hatte, der Gottheit der mütterlichen Erde. Wesentlich ist es für uns hier festzuhalten, daß dieser Mutterkult in Dodona in inniger Beziehung zum Baumkulte stand, denn die große Rolle der Eichenverehrung sichert dieser höchstes Alter und die Zeugnisse, die die Eiche von einer Taube gefunden sein oder diese auf jener sitzen lassen, bestätigen uns, daß dieser Baum ursprünglich der Göttin eigen gewesen war. Daß auch in Olympia und Delphi zusammen mit der Erinnerung an ehemaligen Gaiakult die ebenso uralte Verehrung von Bäumen aufscheint, stützt dieses Ergebnis von einer anderen Seite her.

Der Kult der Erdgöttin tritt in der Regel zusammen mit der Verehrung eines männlichen Gottes auf, der als der Herr der Gewitterkräfte gedacht wird. Das ist in historischer Zeit Zeus, dessen Kult überhaupt zum dominierenden Element in Dodona wurde. Daß Zeus erst mit den griechischen Einwanderern nach Epirus gelangte, versteht sich von selbst und es ist wohl die Frage nicht müßig, ob wir über seine Verehrung und seinen Namen hinaus zu einer älteren Erscheinungsform des männlichen Genossen der Erdgöttin vordringen können. So dürftig das ist, was der Boden von Dodona bis jetzt für die Erkenntnis der Kultverhältnisse hergegeben hat, so gewinnen wir doch andererseits daraus eine wichtige Erkenntnis, Unter den Votivgeschenken, die sich in Dodona fanden, sehen wir auch Doppeläxte 11), die in der Zeit ihrer Weihung natürlich Zeus galten, G. Karo<sup>12</sup>) hat mit vollem Rechte auf die merkwürdige Parallele zwischen kretischen und dodonaeischen Kultverhältnissen aufmerksam gemacht, die darin besteht, daß an beiden Orten die weibliche Gottheit häufig mit der Taube verbunden

13) Carapanos, Dodone et ses ruines, 100f. Pl. LIV.

<sup>19</sup> A. R. W. VII, 134.

## HELLOS - HELLOTIS

erscheint, während neben ihr ein männlicher Gott steht, der unter dem Symbol der Doppelaxt verehrt wird. In der Tat würden uns schon die Votivdoppeläxte von Dodona dazu berechtigen, einiges über ein ältestes höchstes Götterpaar auszusagen, dem wir in Dodona ebensogut begegnen wie in Kreta, allein es gilt zunächst das zur Verfügung stehende Material auszuschöpfen. Wir sind keineswegs gezwungen, unsere Anschauungen lediglich auf dem Fund von Votiväxten aufzubauen, diese dienen nur dazu, in erwünschter Weise das zu erhärten, was wir aus den Trümmern der literarischen Überlieferung gewinnen können.

Die bekannteste Stelle, die sich in der antiken Literatur über den Kult von Dodona findet, ist ohne Zweifel die Anrufung des Achilles an Zeus II. XVI 233 ff.:

> Ζεῦ ἀνα Δωδωναϊε Πελασγικὲ τηλόδι ναίων Δωδώνης μεδέων δυσχειμέρου· ἀμφί δὲ σ' Έλλοι σοι ναίουσ' ὑποφήται ἀνιπτόποδες χαμαιεῦναι.

Darin wird uns eine Kultgenossenschaft genannt, nach dem Dichter versieht sie das Prophetenamt, deren eigentlicher Name schon im Altertum strittig war. Der Grund zu dem Schwanken zwischen den beiden Lesungen Selloi und o' Elloi war die verschiedene Auffassung der Buchstabengruppe DEAAOI für einen dem Empfinden der Leser wie der Ausleger nicht mehr lebendigen Namen. Aristarch hat sich für die Lesung Selloi entschieden und diese ist in unseren üblichen Homertext gedrungen. Pindar hingegen las nach einem gleich anzuführenden Scholion 'EAAoi und von der einschlägigen Polemik der Grammatiker ist uns manches Bruchstück erhalten, das hier vorzulegen zu weit führen würde. Dies umso mehr, als die ganze Angelegenheit längst für entschieden gelten kann, E. Meyer<sup>13</sup>) hat gezeigt, daß es sich bei den beiden überlieferten Namensformen keineswegs etwa um eine ältere und eine jüngere Form handle, sondern daß nur eine der beiden in Betracht kommen kann. In diesem Falle ist aber nicht Aristarch zu folgen, der von einer falschen Anlehnung des Namens an den Fluß Selleeis bei Epyra in die Irre geleitet wurde, sondern es ist dem zu fordernden Sinne gemäß zu lesen aupi de o' Elloi: um dich herum wohnen die Helloi, deine Propheten, Diese Argumentation, die aus dem folgenden eine weitere Stütze gewinnen soll, mußte hier wiederholt werden,

<sup>13</sup>) Forschungen zur alten Geschichte I Halle 1892, 41 f. Ihm haben sich mit Recht Bölte P. – W. Realenz. VIII 195 und Aug. Fick K. Z. XLVI 1914, 113 angeschlossen. da sich die falsche Lesung voraussichtlich noch eine Zeit lang in unseren Homertexten behaupten wird und sogar H. Diels in seinem schönen Vortrag<sup>14</sup> über Zeus nur noch von den  $\Sigma \epsilon \lambda \lambda oi$  spricht.

Nun leitete sich diese Kultgenossenschaft der Helloi von einem mythischen Stammvater namens Hellos ab und dieser Ableitung kann zweierlei zu Grunde liegen: entweder haben wir es in Hellos mit einem Eponym zu tun, der sekundär aus dem Namen der Kultvereinigung Helloi herauskonstruiert wurde, oder aber wir müssen in ihm eine Gestalt des lebendigen Kultes erblicken, die ihren Namen an ihre Priester abgegeben hat und, selbst längst vergessen, schließlich nur mehr in diesen weiterlebte. Um in diesem ganz wesentlichen Punkte zu einer Entscheidung zu gelangen, müssen wir die Überlieferung zu Rate ziehen.

Schol. II. XVI 234 (A, D) Πίνδαρος Έλλοι χωρίς τοῦ σ, ἀπὸ Ἑλλοῦ τοῦ δρυτόμου, ῷ φασί τὴν περιστερὰν πρώτην καταδείξαι τὸ μαντεῖον und Philostr. Im. II 33, 1 'Η μὲν χρυσῆ πέλεια ἕτ' ἐπὶ δρυὸς ἐν λογίοις ἡ σοφὴ καὶ χρησμοὶ, οῦς ἐκ Διὸς ἀναφθέγγεται, κεῖται δ' οῦτος ὁ πέλεκυς, ὅν μεθῆκεν Ἐλλὸς ὁ δρυτόμος, ἀφ οῦ κατὰ Δωδώνην οἱ Ἐλλοί.

Da tritt uns aus alter Kultlegende fürs erste ganz befremdlich und rätselhaft ein Holzfäller Hellos entgegen, der als mythischer Gründer des Orakels gilt. Verständlicher wird uns die Sache sofort. wenn wir überlegen, daß das zum Baumfällen gebräuchliche Werkzeug die Doppelaxt gewesen ist, wie uns ein Blick in Blümners Technologie und Terminologie belehrt 15). Nun klingt aber die Gestalt des mythischen Holzfällers Hellos noch in ganz überraschend deut= licher Weise in einem epirotischen Märchen nach, das in Jannina, also an der Stelle des alten Dodona, erzählt wurde<sup>16</sup>). Uralte Züge gerade in epirotischen Märchen zu finden, darf uns nicht wundernehmen, unlängst erst hat Malten<sup>17</sup>) in seinem schon genannten Bellerophontesaufsatze gezeigt, mit welch verblüffender Treue einzelne Züge des Pegasosmythos in einem neuepirotischen Märchen wiederkehren, das übrigens, wie mich Prof. Radermacher belehrt, in einer größeren Gruppe von Märchenerzählungen (vor allem von ungarischen und slavischen) steht, die von einem Flügelpferde berichten. Und aus einem anderen Gebiete hat Radermacher 18) ein

which the state of the second state of the second state of the

15) W. St. XXXVI 320f.

<sup>14)</sup> Abgedruckt A. R. W. XXII 1ff. das Zitat S. 4.

<sup>15)</sup> II 203, vgl. auch P. W. Realenz. XXIII. Hbb. 291.

<sup>19)</sup> I. G. v. Hahn, Griechische und albanesische Märchen II, Nr. 75.

<sup>17)</sup> A. a. O. 142.

schönes Beispiel für die Treue in der Bewahrung alter Volksüber= lieferung im Märchen beigebracht.

Das bei Hahn abgedruckte Märchen aus Jannina wurde bereits von A. B. Cook und B. Schweitzer<sup>19</sup>> zur Rekonstruktion der Gestalt des Hellos verwendet und zwar mit Recht, wie eine kurze Analyse der für uns wichtigen Motive zeigen soll. Hierfür ist es nötig, den Eingang des Märchens hierherzusetzen:

"Es war einmal ein Priester, der ging mit seiner Frau in den Wald, um Holz zu schlagen. Dort fanden sie einen Holzhauer und mit diesem ging die Frau tiefer in den Wald. Der Priester aber machte sich daran, mit seinem Beile einen Holzbirnbaum zu fällen. Er hieb so lange, bis nur eine Spanne breit übrig war und wartete nun, daß seine Frau käme, um diesen Rest zu hauen. Der Baum war aber so dick, daß er nicht mehr hielt und von selber umfiel. Und wie das geschehen war, so kam eine Barin daraus hervor und sagte zu dem Priester: "Du sollst bei mir schlafen". "Schweige," versetzte der Priester, "ich bin ein heiliger Mann und darf so was nicht tun!" "Das ist mir einerlei, tue, was ich dir sage", sprach die Bärin und sah dazu so grimmig drein, daß der Priester sich fürchtete und ihr, wohl oder übel, den Willen tat. Und als er wegging, eilte er so sehr, daß er sein Beil vergaß. Darauf gebar die Bärin ein Kind, das kräftig heranwuchs, weil es aber den anderen Bärenkindern nicht glich, so schalten es diese Bastard. Da fragte eines Tages der Junge seine Mutter, ob dem so sei, wie seine Brüder sagten, Und diese antwortete: "Du hast das Beil zum Vater". Der lunge zicht nun aus, um mit Hilfe des Beiles seinen Vater zu suchen, er findet ihn und bleibt zunächst bei diesem. Sein unersättlicher Hunger aber veranlaßt den Vater, ihn zu einem Bäcker zu geben, von wo er schließlich zum König gelangt. Hier zeigt er seine Kraft, indem er 60 Maultiere mit selbsteefälltem Holz beladet und als der König, um sich des gefährlichen Gesellen zu entledigen, ihn gegen hundsköpfige Dämonen aussendet, überwindet er diese uns kehrt mit ihren Schätzen zurück.

Wir haben hier eine Erzählung vor uns, die jener weitverbreiteten Gruppe von Geschichten angehört, die man als Märchen vom starken Hans bezeichnet. Über diesen Typus vergleiche man E. Cosquin<sup>20</sup>) und vor allem E. Panzer<sup>21</sup>) in seiner überaus instruktiven Analyse. Die umfassendste Materialübersicht bieten natürlich Bolte und Polivka in ihren Anmerkungen zu Grimm Nr. 90. Stets handelt es sich um ein Menschenkind von ungewöhnlicher Stärke, die sich in allerlei Gewaltleistungen äußert. Alle Versuche, den Gefährlichen zu beseitigen, scheitern an seiner Kraft, die ihn schließlich zu Ehre und Reichtum führt. Die übernatürlichen Kräfte des Helden werden nun sehr oft mit tierischer Abstammung begründet

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) A. B. Cook in einem mir leider nicht unmittelbar zugänglichen Vortrage in Transact. III. Intern. Congr. Hist. Rel. II 189, Schweitzer, Herakles, 49.

<sup>2&</sup>quot;) Contes populaires de Lorraine zu Nr. 14, 46, 69.

<sup>21)</sup> Stud. z. german. Sagengesch. I, Beowulf, München 1910, 44-66.

#### DR. ALBIN LESKY

und da haben wir es mit einem einleitenden Motiv zu tun, das eigentlich in einem anderen Märchentypus heimisch ist, der aber, wie dies Panzer in seinem Beowulf schön zeigt, mit dem Märchen vom starken Hans mannigfachen Motivaustausch eingegangen ist. Es handelt sich um das Märchen vom Bärensohn, das von einem ungewöhnlich starken Burschen erzählt, der mit einigen wunderlichen Gesellen zusammen eine Unterweltfahrt unternimmt, gefangene Prinzessinnen befreit und alle Gefahren, nicht zum letzten den Verrat seiner Genossen, siegreich überwindet. Auch hier wieder bieten Cosquin, Panzer und Bolte - Polivka<sup>22</sup> Ausgezeichnetes.

Im Rahmen dieser Arbeit interessiert uns nur die in beiden Märchengruppen häufige Einleitungsformel, die den Helden tierischer Abstammung sein läßt, und auch von ihr natürlich nur das, was in der Erzählung aus Jannina von der gewöhnlichen Formulierung abweicht und auf besondere Überlieferung schließen läßt. Da ist nun an Hand der zitierten Materialsammlungen leicht festzustellen, daß in all den vielen Erzählungen, in denen der Held ein Bärenkind ist, die Sache so liegt, daß eine arme Frau - meist will sie ihrem im Walde arbeitenden Manne Essen bringen - unterwegs von einem Bären überfallen und zur Mutter gemacht wird. Gewöhnlich entführt der Bär die Frau in seine Höhle, aus der sie erst durch die Kraft ihres heranwachsenden Kindes befreit wird, um so mit dem Burschen wieder zu ihrem Gatten zu kommen. Ganz auffallend ist nun die Umkehrung dieses Motives in dem Märchen aus Jannina, das den Mann zum Vergewaltigten und eine Bärin zur Mutter macht. In der oben ausgeschriebenen Fassung ist es deutlich zu sehen, wie diese abweichende Formulierung des Einganges mit der gewöhnlichen Erzählung von der Schwängerung der Frau durch einen Bären einen merkwürdigen Ausgleich eingegangen ist. Die Frau, die für unser Märchen völlig gleichgültig ist, wird doch erwähnt und muß, um das Folgende zu ermöglichen, erst dadurch beiseite geschafft werden, daß sie mit einem Holzhauer, der zufällig unterwegs angetroffen wird, tiefer in den Wald hineingeht. Diese für die Technik des Märchens völlig unerhörte Art, in der Einleitung Personen einzuführen, die weder später noch einmal auftreten noch sonst irgend eine Bedeutung für die Handlung haben, findet hier ihre einleuchtende Erklärung in der Nachwirkung der allgemeinen Fassung von der von einem Bären geschwängerten

<sup>28</sup>) Cont. pop. zu Nr. 1, Beowulf S. 1-246, Anm. zu Grimm Nr. 91, vgl. auch R. Köhler, Kl. Schriften I 543. Frau, die hier durch eine ganz besondere Formulierung der Geburtsgeschichte verdrängt wurde<sup>23</sup>>.

Das griechische Märchen ist aber in seinem ersten Teile auch sonst noch reich an Zügen, die ihm innerhalb unserer Gruppe eine Sonderstellung anweisen. Während es sich sonst meist um arme Holzhauerleute handelt - ein Holzhauer wird neben der Frau des Priesters auch hier im Anfange erwähnt - erscheint im Märchen von Jannina ein Priester als Vater des Knaben. Wie schlecht er in die geläufige Fassung der Geschichte paßt, zeigt seine Weigerung, den Beischlaf auszuüben, für die er sich auf seine Würde als heiliger Mann beruft. Von ganz besonderer Bedeutung aber ist für uns, wie im folgenden bald klar werden soll, die für unser Märchen singuläre Bedeutung, die der Baum für die Zeugung des Knaben hat. Die Bärin wohnt in dem Baume - sie ist sein numen erst durch den Axtschlag des Priesters wird sie veranlaßt, aus diesem herauszukommen, und wenn sie später dem Jungen erklärt, das Beil sei sein Vater, so spricht daraus ganz deutlich die Vor= stellung, daß der Schlag der Axt in den Baum als der eigentliche Zeugungsakt empfunden wird.

Schließlich darf noch auf den merkwürdigen Umstand aufmerksam gemacht werden, daß die eigentlichen Taten des Helden in kürzester Form abgetan werden, während die seltsame Geschichte

1) Im Gegensatze zu der reichen Fülle von Märchen, die menschliche Mutter und Bärenvater zeigen, findet sich ein Mann mit einer Bärin gepaart ganz selten, außer in unserem noch in einem Märchen aus Bosnien, das Anthropophyteia III 284 abgedruckt ist und Schweitzer entgangen zu sein scheint. Hierzu tritt allerdings noch eine Erzählung der englischen Gesta Romanorum von einem Kaiser, der einer Barin im Walde begegnet und mit ihr zwei Söhne und eine Tochter hat. Die Erzählung ist in deutscher Übersetzung bei Wesselski, Märchen des Mittelalters (Berlin 1925) S. 156 f. Nr. 57 abgedruckt. Die älteste Spur dieser Geschichte, deren Besonderheit auch Wesselski betont (s. dessen Anm.), scheint bei Aristoteles Frg. 504 Rose vorzuliegen. Danach erzählte man auf Ithaka, also in einer Gegend, die von Dodona nicht weit abliegt, daß der kinderlose Kephalos vom Orakel (doch wohl von dem dodonaeischen) die Weisung erhalten habe, sich mit dem ersten weiblichen Wesen, das ihm begegne, zu vereinigen. Dies war nun eine Bärin, die den Arkeisios gebar. Auffallend auch hier die Bärin als Mutter, daß die Ceschichte aus dem Namen des Arkeisios einfach herausgesponnen wurde, ist wenig wahrscheinlich, weil sie zweifellos auf europäischem Boden irgendwie urlebendig war. In allen drei Fällen fehlen die für Jannina charakteristischen Züge wie Priester, Baum und Axtschlag, im bosnischen Märchen handelt es sich um einen Handwerker, der im Hochgebirge von einer Bärin überrascht wird. Man wird aber nicht fehl gehen, wenn man für die Umkehrung des Bärenmotives Möglichkeit eines Zusammenhangs mit dem epirotischen Märchen annimmt.

## DR. ALBIN LESKY

von seiner Zeugung hier, anders als in den übrigen Märchen dieser Gruppe, dem Erzähler die Hauptsache ist. Die von den übrigen Fassungen völlig abweichenden Züge des ersten Teiles unserer Geschichte, die gerade am Orte des alten Dodona erzählt wird, zeigen uns, daß sich hier mit größter Zähigkeit eine Erinnerung an jenen "Holzfäller" Hellos erhalten hat, der uns aus der alten Überlieferung eben noch faßbar ist. Schweitzer hat bereits den Schluß gezogen, daß wir es mit späten und spätesten Nachklängen des Kultes eines Doppelaxtgottes zu tun haben und der archäologische Befund, der uns die Votivdoppeläxte in Dodona zeigt, liefert hierfür die erwünschteste Bestätigung.

Nun kann auch Antwort auf die Frage gegeben werden, ob der Hellos, der hinter den Helloi steht, lediglich ein aus ihrem Namen konstruierter Eponym oder ob er eine alte Gottheit mit ehemals lebendigem Kult ist, deren Namen seine Diener führten. Zweifellos ist das Letztere der Fall. So spärlich auch die Überlieferung für einen Kultort fließt, von dem schon das spätere Altertum nur wenig wußte, so genügt sie doch andererseits, um uns von drei Seiten her die Verehrung einer Doppelaxtgottheit deutlich zu machen: die Funde, die Nachrichten der Alten von einem δρυτόμος und der Nachklang im epirotischen Märchen legen dafür Zeugnis ab, daß hinter unserem Hellos ein Herr der Doppelaxt steht, der dann natürlich Zeus weichen mußte.

Auch für Dodona hat sich somit aus den Trümmern der Überlieferung ein altes Götterpaar gewinnen lassen: die Erdmutter, der der heilige Baum eigen ist, und neben ihr ein männlicher Gott, an Bedeutung hinter ihr zurücktretend, der unter dem Symbol der Doppelaxt verehrt wurde. Hellos, diesen Namen konnten wir für den Doppelaxtträger gewinnen, lebt nicht nur in der Erinnerung des epirotischen Märchens als Baumschläger fort, er führt auch in der antiken Überlieferung ausdrücklich den Namen δρυτόριος. Das bringt uns darauf, daß er nach heiliger Legende seine Axt in den Baum schlug, eine Vorstellung, die keineswegs etwa durch diesen einzelnen Fall als belegt gelten will, sondern die uns im alten griechisch = kleinasiatischen Kulturkreis in mannigfachen Brechungen vor Augen tritt. Zu Grunde liegt ihr der Gedanke, daß der Blitz, der ja durch die Labrys versinnbildlicht wird, gleichzeitig auch die zeugende Kraft des Himmelsgottes darstelle<sup>24</sup>), wie ja auch der

<sup>24</sup>) Dieterich, Mutter Erde<sup>2</sup> 92 f. Ahnliche Vorstellungen Mannhardt, Baumkult 486.

#### HELLOS - HELLOTIS

Regen mitunter als Samen gilt; die in den Baum der Göttin geschlagene Blitzaxt versinnbildlicht die Vereinigung der beiden göttlichen Gewalten, den ispòc yauoc. Später wurde der Schlag mit der Axt mißverstanden und unter dem Eindrucke der geltenden Sakralgesetze als Frevel mißdeutet, wie dies B. Schweitzer<sup>25</sup>) schön an zwei griechischen Sagen gezeigt hat: an dem Thessalerkönig Erysichthon, der seine Axt in die heilige Schwarzpappel oder Eiche der Demeter schlägt und dafür mit unerträglichem Heißhunger bestraft wird, und an Halirrhothios, der sich bei dem Versuche, die heiligen Ölbäume der Akropolis mit dem πέλεκυς zu fällen, selbst damit erschlägt. An und für sich könnte man dabei ja lediglich an Sagen von bestraftem Baumfrevel denken, aber daß hier wirklich alte Kultvorstellungen der besprochenen Art zu Grunde liegen, das zeigt uns eine Münze aus Myra in Lykien<sup>26</sup>), die für unsere Untersuchung schon einmal einen wichtigen Beleg lieferte. Wir sehen auf ihr den heiligen Baum der Göttin, gekennzeichnet dadurch, daß deren Standbild in der Krone des Baumes steht. Zu dessen beiden Seiten sehen wir Männer, die mit erhobener Doppelaxt auf den Baum einhauen. Aus dem Fuße des Baumes fahren zwei Schlangen gegen die Männer los. Eine zweite Münze<sup>27</sup>) aus Aphrodisias in Karien, also aus einem Gebiete, in dem der Kult eines Doppelaxtgottes in historischer Zeit noch völlig lebendig war, zeigt eine ganz parallele Darstellung: der heilige Baum ist hier durch eine Einfriedung als solcher gekennzeichnet (oder haben wir es mit einem davorstehenden Altar zu tun?), links von ihm steht ein Mann mit erhobener Doppelaxt, die Darstellung rechts ist verrieben. Die Schlangen auf den Münzen von Myra zeigen uns, daß wohl auch hier das Einschlagen der Doppelaxt in den heiligen Baum als bestrafter Frevel empfunden wurde, wenn wir aber an die eigentliche Bedeutung der Doppelaxt denken, die speziell in karischen Kulten eine so große Rolle spielte, dann werden wir wohl diese Auffassung als spätere Umdeutung bezeichnen und mit A. B. Cook<sup>28</sup>) an die Blitzaxt denken dürfen, die als Sinnbild der Befruchtung in den heiligen Baum der Erdgöttin fährt. Die spätere

10) Herakles 52 f., dort auch die Belege.

26) Imhoof - Blumer, Tier- und Pflanzenbilder X 42.

37) ebda. X 43.

<sup>39</sup>) vgl. Anm. <sup>19</sup>), verlockend ist es, diese Vorstellung in kretischen Säulen wiederzufinden, in denen Doppeläxte stecken (Evans BSA X 42), doch soll dies bei der Problematik des Pfeilerkultes lieber aus dem Spiele bleiben.

#### DR. ALBIN LESKY

Auffassung des Vorganges als Frevel steht in genauer Parallele zu der Überlieferung von dem Frevel des Königs Salmoneus, der den Donner nachahmte, wo man längst uralten Wetterzauber als Grundlage erkannte.

Es ist nun sehr bemerkenswert und, soweit ich sehe, bis jetzt den Bearbeitern unseres Gegenstandes entgangen, daß uns auch für Dodona eine ganz ähnliche Sage überliefert ist, in der die versuchte Fällung des Baumes als Frevel gefaßt wird, gleichzeitig aber ganz deutlich mit Kultlichem verbunden ist. Ich setze die Überlieferung hierher, die wir bis zu den Epirotika des Proxenos zurückverfolgen können und die im Schol. Od. XIV 327 erhalten ist:

ποιμήν νέμων πρόβατα έν τοις τῆς Δωδώνης έλεσι τοῦ πέλας ὑφείλετο ποίμνην καλλίστην καὶ εἰρξας εἰς τὴν σφετέραν αὐλὴν ἐφύλασσεν. ὅδεν τὸν δεσπότην, φασί, ζητεῖν παρὰ τοις ποιμέσι τὰ κεκλεμμένα πρόβατα, μὴ εὐρόντα δὲ ἐρωτῶν τὸν δεὸν τἰς ἐστιν ὁ κλέψας, τότε πρῶτον, φασί, τὴν δρῦν φωνὴν ἀφεῖναι, ὅτι τῶν ἀκολουδούντων ὁ νεώτατος. ἐξετάσαντα δὲ τὸ λόγιον κυρεῖν παρὰ τῷ ποιμένι νεωστὶ βοσκήσαντι τῷ χωρίφ. ἀκόλουδοι δὲ λέγονται οἱ ποιμένες. ἡν δὲ τὸ ὄνομα Μαρδύλας ὁ κλέψας, τοῦτον λέγεται προσοργισδέντα τῆ δρυὶ δελῆσαι αὐτὴν ἐκκόψαι νύκτωρ. πελειάδα δὲ ἐκ τοῦ στελέχους ἀνακύψασαν ἐπιτάξαι μὴ τοῦτο δρῶν. τὸν δὲ δειματωδέντα μηκέτι τοῦτο τολμῆσαι, μὴ διγεῖν τοῦ ἰεροῦ τούτου δένδρου, οὑ μὴν ἀλλὰ καὶ διὰ τὸ τόλμημα μηνῖσαι αὐτῷ τοὺς Ἡπειρώτας. ὅδεν καὶ λαβόντας δίκην ταὐτην εἰσπράξασδαι τῆς ἀπ΄ αὐτοῦ ὑπομονῆς τὸν μἀντιν προάγει.

Der Bericht enthält mancherlei des Interessanten. Die Taube ist auch hier zur Eiche in nahe Beziehung gebracht, aber sie sitzt hier nicht auf dem Baume, sondern sie taucht aus dessen oréhevoc, also aus dem unteren Stammteile über der Wurzel auf, was ganz auffallend an Hesiod fr. 134 (Rz.) V. 8 erinnert, wo es heißt vaïov δ' ev πυθμένι φηγού, eine Stelle zu der später einiges zu bemerken sein wird. An dieser Stelle wird besonders deutlich, was schon von anderer Seite her erkennbar geworden war: der heilige Baum hat seinen Besitzer gewechselt, dort wo eine sicher uralte Überlieferung die heilige Taube der Göttin wohnen läßt, dort hat später Zeus seinen Sitz, der als Phegonaios im Baume haust. Ganz seltsam ist auch der Name des Frevlers, der seine Axt in den Baum hauen will, Mardylas oder wie Q schreibt Mandylas, ein Name, mit dem wir weiter nichts anfangen können, der aber sein ungriechisches Gepräge deutlich zur Schau trägt und lebhaft an kleinasiatische Namen erinnert. Von großer Bedeutung ist das Ende des Berichtes, allerdings läßt uns hier der von Dindorf gebotene Text leider arg im Stiche. Das Fehlen eines Subjektes für προάγει macht den Satz

#### HELLOS - HELLOTIS

in dieser Fassung unverständlich, weshalb wohl auch die in Roschers Lexikon gebrachte Übersetzung unserer Stelle vor der crux vorsichtig abbricht. Allein das, was wir bei Dindorf lesen, genügt doch. uns zu einer Rekonstruktion des Sinnes, vielleicht auch zu einer solchen der Form, gelangen zu lassen. Die Epiroten waren schon über das Unternehmen an sich, wenn es auch vereitelt wurde, in Zorn geraten. Daher verhängen sie - dies wird aus dem ersten Teile des fraglichen Satzes vollkommen klar - über Mardylas eine Strafe. Im zweiten Teile wird ein pavrus genannt und da es ja das pavreiov vor der ganzen Geschichte noch gar nicht gegeben hatte, denn nach ausdrücklichem Bericht ließ damals die Eiche zum erstenmal ihre Stimme ertönen, kann es sich nur um die Einsetzung des Priestertums handeln. Diese muß aber gleichzeitig in einem Zusammenhange zu der über Mardylas verhängten Strafe stehen, da wir nach dem ersten Teile des Satzes nähere Ausführungen darüber unbedingt erwarten dürfen. So ergibt sich folgender Sinn: Mardylas wird zur Strafe für den an dem heiligen Baume versuchten Frevel dazu verurteilt, für ein Priestertum zu sorgen, das so als Sühneinstitution gedacht wurde. Von diesen Überlegungen aus gelange ich zu folgender Lesung, die mit geringfügigsten Änderungen der Überlieferung eine Fassung ergibt, die dem geforderten Sinne entspricht und sich mit dem Scholiastengriechisch gut verträgt: öbev kai laßovτας δίκην ταύτην είσπράξασθαι τῆς ἀπ' αὐτοῦ ἀπογονῆς τὸν μάντιν προάγειν, τής ... προάγειν wäre also als epexegetischer Infinitiv zu δίκην zu verstehen. Wer der Deutlichkeit halber nach λαβόντας ein Objekt verlangt, der möge sich autov ergänzen. Befremden könnte es vielleicht erregen, daß der Frevler Mardylas so selbst zum Ahnherren des Priestergeschlechtes wird, doch fällt dies Bedenken, wenn wir die Schaffung dieses Priesteramtes eben als Sühne für den versuchten Frevel auffassen und die ganze Geschichte bekommt so erst als Aition für die Schaffung des dodonaeischen Priestertums ihren rechten Sinn. Andererseits geht aber die vorgetragene Auffassung unserer Stelle ganz ausgezeichnet mit jener Überlieferung zusammen, die an die Spitze des dodonaeischen Priestergeschlechtes den Holzfäller Hellos stellt und uns noch im neuepirotischen Märchen den Axtschlag in den Baum zeigt. Jedenfalls gehört die Erzählung vom Hirten Mardylas zusammen mit den Sagen von Erysichthon und Halirrhothios, zusammen mit den kleinasiatischen Münzen und liefert uns so einen neuen Beweis für das Fortleben der alten Vorstellung von der in den heiligen Baum geschlagenen Doppelaxt, die nach

#### DR. ALBIN LESKY

Philostr. Im. 33, 1 in Dodona aufbewahrt wurde, einen neuen Beweis gleichzeitig auch dafür, daß der Kult des Gottes, dem die dodonaeischen Priester dienten, der Kult eines Gottes der Labrys war.

Die Doppelaxt war uns auf Kreta im Zusammenhang mit der Verehrung eines in Stiergestalt gedachten Himmelsgottes vor Augen getreten. Lassen sich auch in Dodona Spuren der Verehrung eines solchen stiergestaltigen Gottes nachweisen? Sie fehlen nicht und sind immerhin so reichlich, wie wir es nur angesichts dessen erwarten können, was wir bei dem heutigen Stande der Forschung für die Erhellung der dodonaeischen Kultverhältnisse zur Verfügung haben. Das auffallendste, gleichzeitig aber auch am schwierigsten zu bewertende Zeugnis sind vier von den 23 in den Ruinen von Dodona gefundenen Votiväxten. Von ihnen sagt Carapanos S. 101: »Elle a la forme d'une tête de taureau avec des cornes«. In der Tat tragen sie nicht die Form der Doppelaxt, sondern gleichen nach der Abbildung bei Carapanos einem stilisierten Rinderkopf mit deutlich geschwungenen Hörnern. Ich nannte dies Zeugnis schwierig zu bewerten, da alles, was uns zur Verfügung steht, eine scheinbar recht schematische Zeichnung bei Carapanos mit den paar Worten in seinem Text ist. Wer mit den Hilfsmitteln moderner Reproduktionstechnik arbeiten kann, wird da vorsichtig. Allein, was wir sonst noch an Zeugnissen für die Rolle des Stieres in Dodona haben, stützt die Deutung der angeführten Äxte durch Carapanos, die sich ja tatsächlich sofort beim Beschauen seiner Abbildung aufdrängt, aufs beste, so daß wir in der Tat die merkwürdigen stier= kopfförmigen Votiväxte von Dodona als interessante Parallele zu der ganz anders hergestellten, aber doch wesensgleichen Vereinigung von Stierkopf und Doppelaxt betrachten dürfen, die uns bei der Besprechung kretischer Kultverhältnisse begegnete. Was wir aus Dodona an Votivtieren erhalten haben, ist wirklich nicht mehr als eine kleine Handvoll. Unter ihnen mußten wir früheren Ortes Taube und Schlange als besonders bedeutungsvoll für den Kult der Erdgöttin bezeichnen. Für das, was gegenwärtig zur Frage steht, ist es sehr wesentlich, daß unter den Votivtieren auch der Stier nicht fehlt 29). Schließlich haben für uns, die wir von kretischen Münzen unseren Ausgang nahmen, besonderes Interesse jene Münzen der Republik Epirus, die sichtlich dodonaeische Kultvorstellungen als Inhalt der Münzbilder zeigen 80). Die Mehrzahl

<sup>22</sup>) Carapanos Pl. XX 4, 6. <sup>30</sup>) Head, H. N<sup>2</sup> 324.

#### HELLOS - HELLOTIS

dieser Münzen trägt auf der Vorderseite den Zeuskopf entweder allein oder in Vereinigung mit einem weiblichen Kopfe. In letzterem Falle haben wir es natürlich mit dem dodonaeischen Zeus und Dione zu tun, im ersteren mit dem Gotte allein. Auf der Rückseite der Münzen begegnen wir drei verschiedenen Darstellungen, die mit einander abwechseln und nach dem bisherigen Verlauf der Untersuchung als mythologische Synonyma bezeichnet werden dürfen, was auch dadurch zum Ausdrucke kommt, daß alle drei Darstellungen von einem Kranze Eichenlaubes, also des Laubes vom heiligen Baume in Dodona, umrahmt sind. Das einemal finden wir das Blitzbündel, das anderemal einen anstürmenden Stier mit umrewendetem Haupte und zum dritten wieder den Adler. Es ist wohl überflüssig, bei dem Wechsel zwischen Stier und Adler an unsere kretischen Münzen zu erinnern, die uns ein ganz ähnliches Nebeneinander der zwei verschiedenen Hypostasen eines im Wesen konstanten Gottes zeigten. Es wäre hier der Einwand möglich, daß wir es bei dem dodonaeischen Stier mit dem gemeinindogermanischen Wasserdämon in Stiergestalt zu tun hätten, den uns L. Radermacher gezeigt hat, eine Vorstellung, für die sich gewiß gerade in Nordgriechenland Belege finden lassen. Daß aber der Stier, der uns in Dodona in Votivgeschenken und auf epirotischen Münzen entgegentritt, anderer Art, daß er wesensgleich ist mit dem kretischen Himmmelsstier, das beweist uns neben der seltsamen Vereinigung von Axt und Stierkopf, die bei einem Wasserdämon sinnlos ware, eine ebenfalls bei Head a. a. O. genannte Münze<sup>\$1</sup>), die auf ihrer Vorderseite den Stier zeigt, während ihre Rückseite das Blitzbündel trägt. Der Wechsel, in dem auf den epirotischen Münzen Blitz, Adler und Stier auftreten, ist außerordentlich reizvoll zu beobachten, diese Elemente kreisen gleichsam um die Gestalt des dodonaeischen Zeus, der auf allen Münzen außer der letztgenann= ten wiederkehrt, desselben Zeus, dem man noch in historischer Zeit die Votivaxt darbrachte.

Auf Grund zweier Kultelemente, der Taube und der Doppelaxt, die sich in Dodona wie in Kreta vorfinden, hat schon G. Karo<sup>32</sup>) auf die nahe Verwandtschaft der Kultverhältnisse an beiden Orten aufmerksam gemacht. Gestützt auf die Ergebnisse der vorhergegangenen Umschau können wir hier diese Behauptung auf ganz wesentlich erweiterter Basis wiederholen, wobei besonders auf die

<sup>1)</sup> Abgebildet bei Carapanos Pl. LXII 7.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) A. R. W. VII 134.

#### DR. ALBIN LESKY

Übereinstimmung hingewiesen werden soll, die zwischen den Vorstellungen besteht, die wir von den Münzen aus Gortyn ablesen konnten, und jenen, die wir in Dodona fanden: Zentrum des Kultes ist da und dort in alter Zeit die Erdmutter gewesen. Da und dort war ihre Verehrung mit dem Kulte des heiligen Baumes verbunden. An beiden Orten sehen wir der mütterlichen Göttin zur Seite einen Gott, der in Gortyn ganz ausdrücklich als Stier dargestellt wird, während sich in Dodona diese Vorstellung an einzelnen Zügen in Votivgaben und auf Münzen verriet. Der Stiergott gebietet als Himmelsgott vor allem über den Blitz, der in Kreta als Doppelaxt gedacht wird. Diese Doppelaxt kehrt in Weihgeschenken aus Dodona wieder und wahrscheinlich dürfen wir in einigen dieser Votiväxte mit Carapanos eine Vereinigung von Stierkopf und Axt erblicken, die lebhaft an Zusammenstellungen ähnlichen Sinnes in kretischen Altertümern gemahnt. Und nun soll auf Grund der gewonnenen Erkenntnisse über eine Kombination geurteilt werden, die einzelne Gelehrte ganz gelegentlich mit zwei, drei Worten schon gemacht, andere wieder in ebenso kurzer Weise ohne Angabe der Gründe von der Hand gewiesen hatten. E. Maaß hatte in seinen » Griechen und Semiten auf dem Isthmos von Korinth« 83) Hellotis mit dem Namen der dodonaeischen Selloi oder Helloi zusammengebracht, eine Vermutung, die bald darauf den Beifall R. Dussauds<sup>34</sup>) fand und die Escher in seinem Europaartikel in der Realenzyklopädie einige Jahre später ohne Nennung seiner Vorgänger wiederholte, Ablehnend verhielten sich dieser Zusammenstellung gegenüber Weicker in seinem Artikel Hellotis in der Realenzyklopädie und Gruppe in seiner Mythologie 1206, 3. Bei all den angeführten Äußerungen handelt es sich um Behauptungen, die auf eine Stütze durch sachliche Argumente so gut wie völlig verzichteten. Eine gründliche Betrachtung der beiderseits mit dem Namen Helloi und Hellotis verknüpften Kultvorstellungen soll uns die Möglichkeit geben, auf Grund sachlicher Erwägungen über die Zusammengehörigkeit der beiden Namen zu urteilen.

Wie uns eben noch ein kurzer Rückblick lehrte, ist die Übereinstimmung zwischen den ältesten Kultverhältnissen Gortyns, wie sie vor uns an Hand der Münzen erstanden, und denen Dodonas eine auffallende und bis in Einzelheiten gehende. Versprengte Notizen bei antiken Schriftstellern genügten eben, um uns einen alten

<sup>33</sup>) Berlin 1903, 7.

<sup>39</sup> Revue arch. IV Serie, Tome IV, 1904, 232.

#### HELLOS - HELLOTIS

Namen der später als Europa verehrten Erdgöttin sowie der Stadt Gortyn erkennen zu lassen: Hellotis, Andererseits reichten unsere Zeugnisse für Dodona doch so weit, um uns hinter der Kultgemeinschaft der Helloi einen Hellos zu zeigen, einen Gott der Doppelaxt, der neben der Erdgöttin mit ihrem heiligen Baume stand und später durch Zeus verdrängt wurde. Sprachlich ist gegen die Zusammenstellung der beiden Namen nichts einzuwenden, sachlich aber spricht die auffallende Gleichheit der Kultverhältnisse an beiden Orten so stark für sie, daß sie nach Ansicht des Verfassers jedem Zweifel entrückt ist. Von einem uralten Götterpaare, das jedenfalls in den zu Grunde liegenden Vorstellungen in vorgriechische Zeit zurückreicht, ist uns in Gortyn der Name der Göttin erhalten reblieben, während wir in Dodona noch den Namen einer männ= lichen, derselben Kultgruppe angehörigen Gottheit erkennen konnten. So gehören denn auch tatsächlich Hellotis und Helloi zusammen, freilich nicht so unmittelbar, wie Maaß glaubte, sondern auf dem Umwege über ein Götterpaar Hellos = Hellotis.

Die vorstehenden Ausführungen wollen aber nicht etwa dahin mißverstanden werden, daß sie nun mit dem Gesagten einen Hellos auch in Gortyn für erwiesen hielten. Natürlich ist nach allem, was wir gesehen haben, der Himmelsgott, den wir auf Gortyn neben der Erdmutter fanden, wesensgleich mit dem alten, in Dodona hinter Zeus sichtbar gewordenen Gotte. Daß er aber deshalb auf Kreta auch den Namen Hellos geführt habe, soll keineswegs behauptet werden. Besser als daß wir ganz allgemein von einem Götterpaare sprechen, formulieren wir das bisherige Ergebnis vielleicht überhaupt folgendermaßen : Erkennbar wurde uns eine uralte Göttin der mütterlichen Erde, die in innigem Zusammenhange mit Baumkult in Dodona ebenso verehrt wurde wie in Gortyn und die dort Hellotis hieß. Ihr war ein Himmelsgott gesellt, der in Dodona den Namen Hellos führt, was uns nun berechtigt für diesen Ort – aber auch nur für diesen – das Namenspaar Hellos =Hellotis zu erschließen.

Der Sinn dieses Vorbehaltes wird sofort klar, wenn wir die beiden Namensformen Hellos und Hellotis gegeneinander abwägen: Hellos ist sichtlich eine griechische Bildung, die zu einem Namen Hellotis gehört, den wir früher aller Wahrscheinlichkeit nach vorgriechischer Schicht zuweisen durften. Der Weg, auf dem diese Ableitung entstand, entzieht sich heute sicherem Urteile, doch ist der Vorschlag Eschers a. a. O. sehr erwägenswert, an eine Kurzform aus Hellotos zu denken, ein Vorschlag, der auch durch das Vor=

"Wiener Studien", XLVI, Bd.

6

#### DR. ALBIN LESKY

kommen eines korinthischen Personennamens Hellotios empfohlen wird. Von der Rolle, die Hellotis in Korinth spielt, wird später die Rede sein.

Der Umstand nun, daß Hellos Hellotis gegenüber sekundäre Ableitung zu sein scheint, geht aufs beste mit der gegenseitigen Stellung der Muttergottheit und ihres männlichen Partners in ältestem Kulte zusammen. Während die Muttergottheit menschlich gedacht wird, bleibt der Himmelsgott Beilfetisch oder Tier, tritt an Bedeutung hinter der Göttin zurück. An seinem Namen haftet nicht dieselbe religio wie an dem der großen Mutter, er wird wohl überhaupt nur als Tier oder als Ding benannt worden sein. Die ersten griechischen Siedler aber, die später den patriarchalischen Kult des Zeus zum Siege führten, benannten ihn mit einem Namen, der ihn als den gleichberechtigt neben der Muttergöttin stehenden Gatten bezeichnen sollte. So wurde denn zu Hellotis ein Hellotos gebildet, woraus dann die Kurzform Hellos entstand.

Die vorgetragene Vermutung über die sprachlichen Grundlagen der Zusammengehörigkeit der beiden Namen bleibt natürlich eine Hypothese, ein Versuch zu erklären, wie der Name Hellos neben Hellotis trat, zu dem er nach den vorgetragenen sachlichen Erwägungen zweifelsohne gehört. Es mag aber dem angeführten Erklärungsversuche zur nicht geringen Stütze dienen, daß sich der angenommene Vorgang geradezu vor unseren Augen, nun freilich in einer ganz anderen Schicht wiederholt. Die griechische Religion fußt auf dem Patriarchat, sie stellt an die Spitze ihres Kultes Zeus, den Vater der Götter und der Menschen. Es wirkte aber in Dodona die alte Kultgemeinschaft des Himmelsgottes und der Erd= göttin, die nun freilich an zweite Stelle getreten war, noch immer stark genug nach, um das Bedürfnis nach einem weiblichen Gegenstück zu Zeus wachzurufen, als das man nun eine Dione bildete, die nach Kretschmer<sup>35</sup>) nichts weiter ist als eine »Frau Zeus« eine Ableitung aus dem Namen des indogermanischen Himmelsgottes. Hinter Dione steht letzten Endes die uralte große Göttin von Dodona<sup>86</sup>), der Name aber wurde von den Griechen aus dem der dominierenden männlichen Gottheit gebildet, ganz wie ehedem Hellos doch wohl als Ableitung aus dem Namen der Muttergöttin entstanden zu denken ist, als noch sie die erste Stelle einnahm.

36) Einleit. in die Gesch. der griech. Sprache, 90.

Die Alten empfanden Dione mit vollem Rechte als Erdgöttin, E. Μ. Διώνη ή αυτή γάρ έστι τῆ γῆ.

## HELLOS - HELLOTIS

Daß die in Dodona verehrte Göttin ebenso wie jene in Gortyn, die so ähnliche Erscheinungsformen zeigte, eine Hellotis war, wurde aus der Rolle des Hellos daselbst erschlossen. Und doch braucht die dodonaeische Hellotis nicht völlig auf hypothetischem Wege gewonnen zu werden, wenn es auch an einem direkten Zeugnisse für sie fehlt, was bei der äußersten Dürftigkeit unseres Materiales niemanden weiter wundernehmen wird. In Gortyn ging die Hellotis nach dem ausdrücklichen Zeugnisse der Alten in Europa über, was sich am deutlichsten darin ausspricht, daß ein Fest unter dem Namen Hellotia nunmehr für Europa gefeiert wurde. Treffen wir nun in Dodona, wo wir eine Hellotis erschlossen haben, ebenfalls eine Europa, treffen wir sie noch dazu in ehelicher Verbindung mit Zeus, so erhalten wir dadurch von anderer Seite her eine starke Stütze für die Annahme einer Hellotis, die in Dodona ebenso durch Europa abgelöst wurde wie in Gortyn. Hier behauptete sich der Kult Europas in historischer Zeit, während er in Dodona wieder anderen Gottheiten Platz machen mußte. Daß nun in der Tat die Rolle, die Europa einmal in Dodona spielte, keineswegs eine geringe war, das geht hervor aus dem Zeugnisse des Akestodoros bei Steph, Byz. s. v. Awdówyn und dem Scholion II. XVI 233 (V). nach denen Dodona seinen Namen von Dodon einem Sohne des Zeus und der Europa hat. Europa galt also als Mutter des Eponymen Dodonas. Erwähnen will ich an dieser Stelle, freilich mit aller nötigen Vorsicht, Eschers Vermutung, daß die Bezeichnung des Landes Europa als Land des Odysseus bei Et. Gud. Zonar. Hes. (letzterer mit selbstverständlicher Änderung) nur auf Epiros gehen könne. In der Tat fehlt es ja an Beziehungen des Odysseus zu diesem Lande keineswegs. So wenig ich im übrigen natürlich den weiteren Konstruktionen Eschers, die auf ein Götterpaar Euryopa - Europa abzielen, folgen will, so wertvoll ist doch andererseits die für Dodona gesicherte Rolle der Europa, die ihrerseits die von ganz anderer Seite her erschlossene Hellotis auf das willkommenste bestätigt.

the stimute Konstein, du aids, out marker Mirste, and set have and be

Graz. DR. ALBIN LESKY. Same of South in the Column states History and the south of the

5.

# in der griechisch=römischen Komödie.

#### III.

Und nun zu den Römern! Die dritte Art der Streitszene, der kein Problem, sondern rein persönliche Meinungsdifferenzen des Alltags zugrunde liegen, hat am stärksten in der römischen Komödie, die ja ein speculum vitae bringen will, fortgelebt. Teilweise finden wir die altbekannten Personen wieder, z. B. den sein Geld einfordernden Gläubiger, gewöhnlich in römischen Farben und römischen Verhältnissen angepaßt, so z. B. die éžastaráspevot, weitaus am häufigsten aber ganz neue, wohl von der heimischen Possenliteratur ausgebildete Typen.

1. Der Gläubiger fordert sein Geld zurück.

Plaut. Most. 518 ff. Der Gläubiger danista Misargyrides tritt auf und verlangt vom Sklaven Tranio, der gerade in einem Gespräch mit seinem von der Reise heimgekehrten Herrn begriffen ist, den er vom Eintritt in sein Haus, wo der junge Sohn eben zecht, auf jede Weise abzuhalten sucht, das Geld zurück, das er dem jungen Herrn auf Zinsen geborgt hat. So ist der Sklave von zwei Seiten in die Enge getrieben: vom Herrn, der Rechenschaft fordert über die in seiner Abwesenheit geschehenen Dinge, und vom Gläubiger, der nicht länger auf sein Geld warten will. Da er diesen durch *a parte* gegebene Versicherungen nicht befriedigen kann, verlegt er sich, um die Situation zu retten, einfach aufs Leugnen: er kenne ihn gar nicht und schulde ihm überhaupt nichts. Die Folge ist natürlich ein immer lauter werdender gröblicher Streit, bis der Herr, endlich aufmerksam geworden, auf die Lügenerzählungen seines Sklaven hineinfällt – und zahlt<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein einzig dastehender Fall in der Geschichte dieses Motivs, der ihm, genau betrachtet, den eigentlichen Reiz nimmt: ein Gläubiger, der, statt fortgejagt zu werden, sein Geld wirklich erhält, hat für die Volksposse zu leben aufgehört! Der Grund, warum Plautus von der Tradition so abweicht, liegt nicht etwa in einem gewissen Gerechtigkeitsempfinden (dieses Motiv läge bei Terenz nahe), sondern vielmehr darin, daß nicht der Gläubiger, sondern der Sklave, der intriguenreiche, freche, unverfrorne servus, dem alles gelingen muß, Held der Szene ist. Somit ist der Gläubiger in den Hintergrund gerückt, seine Interessen stehen denen des Sklaven nach, er ist nur mehr Folie für die Heldentaten der prima persona. Den eigenen Herrn zur Begleichung eines Luftgeschäfts zu veranlassen ist ein viel größeres Kunststück als jemanden davonzujagen. So muß die römische Komödie, die nicht mit simplen Mitteln, sondern Kniffen und Intriguen arbeitet, hier mit der traditionellen Form brechen.

Die Plautinische Gläubigerszene hat nicht mehr den festen, deutlich in 3 Abschnitte zerlegbaren Aufbau ihrer griechischen Vorfahren: frei und unabhängig von der traditionellen Form bringt der römische Dichter das Leben von der Gasse unfrisiert auf die Bühne, voll Witz und Humor und nur bestrebt, die Lacher auf seine Seite zu bringen.

2. Sehr häufig ist ein den Gläubigerszenen verwandtes Motiv in der römischen Komödie vertreten: der um Mahlzeit, Freundin oder beim Einkauf Geprellte fährt auf den wirklichen oder vermeintlichen Betrüger mehr oder minder heftig los.

1. Plaut. Men. 466 ff. Der Parasit Peniculus<sup>2</sup>), der sich von seinem Patron Menaechmus I. um die versprochene Mahlzeit gefoppt glaubt, geht auf offener Straße, gröblich schimpfend, auf den vom Zechgelage heimkehrenden Zwillingsbruder seines Herrn, Menaechmus II., den er für den andern hält, los, um sich für das nach seiner Meinung ihm zugefügte Unrecht zu rächen. Der ist erst höchlich erstaunt, von einem ihm gänzlich unbekannten Menschen öffentlich insultiert zu werden, beginnt aber alsbald nicht faul die Schmähungen zu erwidern und der Spektakel wird immer ärger. Schließlich muß der Parasit der Gewalt weichen und zieht sich unter der Ankündigung, seines Herrn Aufwand und liederlichen Lebens= wandel dessen Gattin zu hinterbringen, zurück.

2. Plaut. Curc. 533 ff. Der Bramarbas Therapontigonus fährt auf seinen trapezita, von dem er sich um sein Geld betrogen meint, non mediocri iratus iracundia los und kündigt ihm Fürchterliches an, wenn er ihm nicht sofort sein erlegtes Geld zurückzahle. Dieser aber ist sich keiner Schuld bewußt und weiß im übrigen die Drohungen seines Klienten richtig einzuschätzen. Gleichmütig geht er fort und überläßt den Soldaten seiner komischen Verzweiflung. Es folgt die Parallelszene<sup>8</sup>):

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Die Figur des Parasiten, die zuerst Epidharm (vgl. K. frgm. 35 mit der eingehenden Charakteristik) auf die Bühne gebracht hat, ist der Aristophanischen Komödie fremd, war aber ein bekanntes und beliebtes Motiv auf griechischen Vasenbildern (vgl. Benndorf, Griechische und sizilische Vasenbilder, T. 44, siehe auch Radermacher, Trachin. Einleit. S. 3 den Streit zwischen Herakles und Eurytos). Doch kommen die Aristophanischen Szenen mit den typischen Bettelgestalten: Wahrsager, Seher, Poet u. a. m., die den Helden um eine Fleischportion anbetteln und gewöhnlich unsanft abgewiesen werden, sehr nahe an den Parasiten heran. Sind diese Gestalten nicht richtige δείπνον ἐξαπατώμενοι, denen nur die legale Bezeichnung fehlt ?

<sup>&</sup>gt; Vgl. die Aristophan. Technik bes. in Ach. u. Nub. (s. o.).

#### DR. ADELGARD PERKMANN

3. Plaut. Curc. 557 ff. Unmittelbar darauf verlangt der Soldat in höchster Erregung vom *leno* die Ausfolgung seines *mercimonium*, doch wieder umsonst: wieder hat ein anderer des Soldaten Siegelring vorgewiesen und somit anstandslos das Mädchen mitbekommen. Es folgt ein Höllenspektakel, gespickt mit großartigen Drohungen, bis der *leno*, kühl bis ans Herz hinan, davongeht und den zornund racheerfüllten Betrogenen sich selbst überläßt.

4. Plaut. Curc. 610 ff. Endlich ist es dem Soldaten geglückt, des lange gesuchten Betrügers habhaft zu werden, unter den üblichen Drohungen verlangt er vom Parasiten sein Geld und das – anwesende – Mädchen zurück. Doch deren Verlobter erklärt sie als freie Bürgerin<sup>4</sup>), so daß der unvorsichtige Käufer nicht nur um die Kaufsumme betrogen, sondern obendrein der Strafe des Gesetzes verfallen ist. Während der nun folgenden Auseinandersetzung erkennt das Mädchen in ihrem Verlobten ihren eigenen Bruder wieder. Sie wird also dem Soldaten versprochen und eine allgemeine Aussöhnung beschließt die Szene<sup>5</sup>).

5. Plaut. Epid. 475 ff. Durch die Ankunft des Soldaten, der seine Liebste abholen will, kommt der alte Periphanes erst darauf, daß ihn sein Sklave Epidicus schmählich betrogen und eine ganz andere, nämlich die Freundin des *erifis filius*, für die des Soldaten eingekauft hat. In Abwesenheit des Schuldigen läßt er seinen Zorn am Mädchen selbst aus und wirft sie hinaus. Da er jedoch ihre Zither zurückbehält, gerät auch sie in Wut und eilt fort, um ihn bei Gericht zu verklagen.

6. Plaut. Epid. 570 ff. (Parallelszene, aber nicht unmittelbar folgend). Froh, seine Tochter mit Hilfe des geschickten Sklaven Epidicus wiedergewonnen zu haben, muß Periphanes erst durch die Ankunft seiner-Gattin zu seinem Entsetzen erfahren, daß er abermals das Opfer eines Betrugs geworden ist. Auch diesmal überhäuft er in Abwesenheit des treuen Dieners das Mädchen selbst mit Vorwürfen und tröstet darauf die weinende Gattin mit der Versicherung, die wirkliche Tochter bald ausfindig machen zu wollen.

7. Plaut. Rud. 1264 ff. Unter großem Geschrei fordert der Sklave Gripus vom leno das für die Auffindung des Koffers ver-

\*> Ein bekannter ronog in derartigen Situationen.

<sup>5</sup>) Das Bramarbas - Motiv erscheint hier verquickt mit einer jener vielen άναγνωρισμοί, die dazu da sind, lästige Schwierigkeiten jederzeit mühelos beseitigen zu können. sprochene Talent, aber natürlich umsonst ). Spott und Hohn sind die Antwort auf seine Drohungen.

8. Plaut. Capt. 533 ff. Zu spät erfährt der alte Hegio, der von seinen beiden Gefangenen den vermeintlichen Sklaven ausgeschickt hat, damit dieser, in seine Heimat gekommen, des Alten eigenen Sohn aus der Gefangenschaft befreie, daß er einer Täuschung zum Opfer gefallen ist: Herr und Sklave hatten heimlich ihre Kleider getauscht und so hat er ahnungslos den Herrn selbst freigelassen. Des wertvollen Pfandes verlustig, wendet er sich, schwer erzürnt, an den Sklaven, der sich vergeblich bemüht, den Jüngling Aristophontes, der unfreiwillig den Betrug aufgedeckt hatte, als vom Wahnsinn befallen hinzustellen <sup>7</sup>). Nun ist alles offenbar geworden, der alte Hegio ruft seine *Iorarii* und läßt in der darauffolgenden Szene den Sklaven

Es sind also durchwegs Typen<sup>8</sup>), die in diesen Betrugsszenen die Hauptrolle spielen: der Parasit als δείπνον έξαπατώμενος. Die Schilderung seines fürchterlichen Zornes ist eine glänzende Charakterisierung seines Wesens, gerade in diesem Punkt darf er natürlich keinen Spaß verstehen. Das Motiv tritt hier mit dem Verwechslungsmotiv verknüpft auf, wodurch die Komik noch erhöht wird. Der ruhmredige Soldat (Bramarbas), den auch Aristophanes auf die Bühne brachte<sup>8</sup>), und der unter dem Einfluß des Söldnerwesens vielleicht schon von der sizilischen Lustspieldichtung (Epicharm) vorgebildet sein dürfte<sup>10</sup>). Der *senex credulus* und der *servus impudens* (vom noch unverschämtern Kuppler in der Kunst des Betrügens übertrumpft)<sup>11</sup>), fortwährend wiederkehrende, bei den Römern beliebte Lustspielgestalten.

<sup>5</sup>) Leno und lena gelten bei Plautus von vornherein als verlogen und eidbrüchig. Besondere diesbezügliche Versicherungen, gewöhnlich vom leno selbst gegeben, stehen: Plaut. Pseud. 197, 289, 974ff., Rud. 346, 651 ff., Curc. 499ff. und an vielen anderen Stellen. Vgl. meine Arbeit "Tómoi in der griechisch-römischen Komödie" in "Mitteil. d. Ver. klass. Philologen" in Wien, 2, Jg. (1925).

Dieses Motiv gehörte wohl auch zum Requisit des römischen Komödiendichters, vgl. Men. 701 ff., s. u.

<sup>5</sup>) Eine Ausnahme macht nur die Capt. Szene – wie das ganze Stück (Wilamowitz nennt es une comédie larmoyante) – ernst und rührselig gehalten. Hier bringt der Dichter nicht die geläufigen Typen, er sucht neue, individuelle Gestalten zu schaffen, um so eher Mitleid zu erwecken.

"> Im Lamachus seiner Acharner, vgl. dazu Ribbeck, 'Aλαζών.

10) So Hans Wysk: Der Soldat in der griechisch = römischen Komödie, zitiert von Körte, a. a. O. S. 13.

11) Vgl. das Motiv vom Uπεραναιδεύεσθαι in Ar. Equ. 1206.

#### DR. ADELGARD PERKMANN

Die bisher angeführten Szenen wiesen alle eine Form auf: der Betrogene greift den Betrüger, bezw. dessen Stellvertreter an, er ist sozusagen *activ*. Daneben gibt es eine zweite Form dieser Szenen: der Betrogene wird überdies wegen bedenklichen Ankaufs vor Gericht zitiert, er ist *passiv*.

9. Plaut. Pers. 733 ff. Der *leno* Ballio wird vom Parasiten Saturio, dessen Tochter – eine freie Bürgerin – er als Ausländerin<sup>12</sup>) zu kaufen sich hatte bereden lassen, vor Gericht geladen. Nicht nur den Verlust der Kaufsumme von 60 Minen muß der Unglückliche nun beklagen, er ist obendrein der Strafe der Gesetzes verfallen.

10. Plaut. Poen. 1195 ff. Der junge Agorastocles fordert, sogar ohne Lärm und Geschrei, den Kuppler Lycus, der in seiner Leichtgläubigkeit und Gewinnsucht sich zum Kauf zweier freier Bürgerinnen hatte hinreißen lassen, auf, ihm vor Gericht zu folgen. Dieser ergibt sich resigniert in sein Mißgeschick. Er hat nur den einen Wunsch, nichts mit dem Richter zu tun zu bekommen und zahlt gern seine 300 Philippi Strafe. So wird dieser Konflikt ohne Richter beigelegt, da der Kuppler seinem Kläger und dessen Komplicen gern jedwede Genugtuung zu leisten bereit ist.

11. Plaut. Mil. glor. 1399 ff. Der miles gloriosus hat sich in seiner Eitelkeit und Leichtgläubigkeit einreden lassen, eine schöne junge Witwe vergehe in Sehnsucht nach ihm. Kaum hat er aber ihr Haus betreten, fällt der alte Periplectomenes, der sich als ihr Gatte vorstellt (es aber nicht ist), über den Ahnungslosen her und bläut ihn mit Hilfe. einiger Sklaven tüchtig durch. Bevor er ihn noch ärger straft, läßt er sich im Gnadenweg herbei, die Verteidigung des Angeklagten anzuhören. Er verpflichtet ihn durch Eidschwur, niemandem der an der Prügelei Beteiligten je dies nachtragen zu wollen, und läßt ihn dann edelmütig frei. Der Soldat bedankt sich noch für die Nachsicht und macht sich aus dem Staube, froh, mit einem blauen Auge davongekommen zu sein.

Wieder sind Typen die Rollenträger: der *leno* als betrogener Betrüger, der düpierte *miles gloriosus* und die bereits bekannten übrigen.

3. Die Vorwurfsszene. Einer legt einem anderen etwas zur Last oder zwei Personen beschuldigen sich gegenseitig, an einem Vorfall schuld zu sein.

<sup>13</sup>) Diese galt gleichsam als vogelfrei. Jedenfalls war – da Ausländerinnen oft von weither hereingeschleppt wurden – eine Entdeckung ihrer wirklichen Herkunft nicht so sehr zu befürchten.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH RÖMISCHEN KOMÖDIE

1. Plaut. Amph. 551 ff. Der Feldherr Amphitruo macht seinem Sklaven Sosia, der, ohne Alcumena die Heimkehr ihres Gatten gemeldet zu haben, zurückgekommen ist, heftige Vorwürfe wegen dieses Ungehorsams. Die Verteidigung Sosias, er habe, beim Haus angelangt, sich selbst schon als Wächter dort stehen gefunden, und sein anderes Ich hätte das hinzugekommene nicht hineinlassen wollen, findet bei Amphitruo keinen Glauben. Der Herr wähnt sich von seinem Sklaven zum Narren gehalten *dictis defirantibus*. Als er bereits selbst zu zweifeln beginnt, ob er den Sklaven verurteilen oder ihm die wunderbare Erzählung glauben soll, erreichen beide das Haus.

2. Mil. glor. 481 ff. Der alte Periplectomenes schilt den Sklaven Sceledrus gehörig aus, weil er die Bürgerin Philocomasium, seine Pensionärin, auf offener Straße hat festnehmen wollen, in der (im übrigen richtigen) Meinung, seines Herrn *amica*, der er als Aufseher beigegeben worden war, vor sich zu haben. Durch die Bitten des erschreckten Sklaven, der diesen Mißgriff mit der großen Ähnlichkeit zwischen den beiden Frauen, der Angehaltenen und seinem Schützling, zu entschuldigen sucht, erweicht, verzeiht ihm der Greis schließlich und verspricht ihm auch, die Sache seinem Herrn nicht anzuzeigen.

3. Bacch. 530 ff. Der junge Mnesilochus klagt Pistoclerus, den er irrtümlich für seinen Rivalen in der Liebe hält, mit bitterironischen Worten an, das gegebene Versprechen gebrochen zu haben. Denn der Treulose habe das Mädchen, das er für den Freund hätte beschützen sollen, sich selbst angeeignet. Doch dieser führt Mnesilochus zum Hause des Mädchens und zeigt ihm dort ihre Schwester als seine Liebste.

4. Cas. 591 ff. Der alte Alcesimus und sein Nachbar Lysidamus geraten in heftigen Streit: während der eine dem andern vorwirft, seine Frau nicht, wie zwischen ihnen verabredet worden war, in sein Haus zu Besuch geschickt zu haben, beklagt sich der andere, daß sie wohl hinübergekommen, von seinem sauberen Nachbar aber nicht eingelassen worden sei. Diesem Geplänkel folgt aber bald die Versöhnung.

5. Rud. 390 ff. Ein alter Kuppler macht seinem Kompagnon die heftigsten Vorwürfe, daß er ihm geraten, das Schiff zu besteigen, um einen großzügigen Mädchenhandel anzufangen. Nun stünden sie da: denn das Schiff treibt als Wrack auf den Wellen herum, Geld und Gut liegen am Meeresgrunde. Mit genauer Not sind sie selber dem Ertrinkungstode entronnen. Zu Bettlern geworden geben sie sich gegenseitig Schuld an ihrem Unglück und verwünschen in komischen Worten den Tag, an dem sie einander kennen gelernt haben.

6. Poen. 373 ff. Der junge Agorastocles schilt die ihm folgenden *advocati* aus, weil sie sich seiner Meinung nach viel zu langsam vorwärts bewegten, bekommt jedoch Grobheiten zur Antwort. Nach kurzem komischen Wortgefecht versöhnen sie sich wieder.

7. Bacch. 109 ff. Der Pädagog Lydus muß zu seiner Entrüstung aus dem Mund des jungen Pistoclerus, seines Zöglings, vernehmen, daß dieser zu Hetären gehe, und versucht, ihn gewaltsam davon abzuhalten, aber umsonst: längst ist der Junge der Rute des Lehrmeisters entwachsen, tut, was er will, und schert sich keinen blauen Teufel um die Worte eines – Sklaven.

8. Bacch. 405 ff. (Parallelszene, doch erst viel später folgend). Der Pädagog meldet in der Meinung, beim Vater seines Zöglings einen dankbarern Zuhörer seiner Klagen zu finden, diesem in hellem Zorn den liederlichen Lebenswandel seines Sohnes. Doch auch hier predigt er tauben Ohren. Denn in Erinnerung an seine eigene Vergangenheit und Jugend findet der Alte nichts Anstößiges am Treiben seines Sohnes. Erst der junge Mnesilochus entsetzt sich über den Bericht des alten Sklaven, denn er entnimmt ihm, daß sein eigener Freund sein Rivale in der Liebe geworden ist.

9. Pers. 328 ff. Die Tochter des Parasiten hält auf dem Weg zum Kuppler ihrem Vater eine hochmoralische Standpredigt, weil er sie, seinem Magen zuliebe, diesem (zwar nur zum Schein, aber immerhin) ausliefern wolle. Nachdem die beiden ein Weilchen über die ethische Stichhältigkeit dieses Beginnens miteinander gestritten, besinnt sich die Tochter plötzlich auf die Pflicht des Gehorsams und verspricht, den Wünschen ihres Vaters voll nachzukommen.

Es lassen sich immer wiederkehrende Typen herausheben: I. Der Herr zankt seinen Sklaven wegen Ungehorsams <sup>18</sup> oder ungebührlichen Betragens aus. – II. Der adulescens amans beschuldigt seinen vermeintlichen Rivalen, er habe das gegebene Versprechen gebrochen. – III. Einer wirft dem andern vor, er hätte ihn durch seine Ratschläge ins Unglück gebracht, oder ein Versprechen nicht eingelöst. – IV. Der "Sittenrichter" (Pädagog oder die ehrbare Jungfer) hält sich über den moralischen Niedergang eines Mitmenschen auf.

19) Dasselbe Motiv: Menand, Sam, 325 ff.

Und nun zu Terenz! Gläubiger= (1) und Geprelltenszenen (2) findet man bei ihm nicht, dagegen ist die Gruppe der Vorwurfsszenen sehr zahlreich vertreten. Denn mit besonderer Vorliebe behandelt Terenz ethische Fragen, wie in seinen Stücken überhaupt, so auch in den Streitszenen.

10. Terenz And. 607 ff. Der junge Pamphilus, der sich durch die Ratschläge seines Sklaven in eine ihm verhaßte Heirat hineingetrieben sieht, macht dem Unheilstifter, der ihm gerade in die Quere kommt, jammernd Vorwürfe wegen seiner Ungeschicklichkeit. Dieser bekennt, die Sache dumm eingefädelt zu haben, verspricht aber, alles wieder ins Geleise zu bringen<sup>14</sup>).

11. Eun. 817 ff. Die Hetäre Thais macht ihrer Sklavin Pythias schwere Vorwürfe, weil sie das ihr anvertraute Mädchen nicht entsprechend behütet habe. Weinend und ihre Schuldlosigkeit beteuernd erzählt die Sklavin den Hergang der Sache.

12. And. 625 ff. Der junge Charinus beschwert sich bei seinem Kollegen Pamphilus in bittern und ironischen Worten, daß er sein Versprechen nicht gehalten habe und nun doch das Mädchen zu seiner Gattin mache, das er kurz vorher ihm überlassen wollte. Doch dieser wälzt jede Verantwortung von sich ab: sein dummer Sklave trage allein die Schuld, daß er sich zu einer ihm selbst höchst zuwidern Heirat gezwungen sähe. Der ebenfalls anwesende Delinquent, verspricht, seinen Mißgriff wieder gut zu machen.

13. And. 872 ff. Der alte Simo gibt vor seinem Sohn seiner lebhaften Mißbilligung darüber Ausdruck, daß dieser praeter civium morem atque legem et sui voluntatem patris Gattin und Heim selbständig sich erworben, unter diesen Umständen natürlich cum summo probro. Der Sohn will sich zuerst vor dem Vater rechtfertigen, erklärt sich aber, da dieser ihn nicht anhören will, sondern auf seinem Standpunkt verharrt, schließlich bereit, Frau und Kind wieder zu verlassen. Als jedoch der Nachbar für den Sohn Fürsprache einlegt, willigt der Vater ein, seine Verteidigung anzuhören.

14. Haut. 562 ff. Der alte Chremes tadelt seinen Sohn mit heftigen Worten, weil er sich beim Gelage der *amica* seines Freundes gegenüber zudringlich benommen habe. Daß es in Wirklichkeit seines eigenen Sohnes Liebste war, ist dem Alten bisher zu hören noch erspart geblieben. Da der Sohn auch gar nichts zu seiner Ent=

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Die Terenzischen Gestalten sind von denen des Plautus sehr verschieden: Nie fahren sie einander derb an, sondern sind auch im Streit äußerst maßvoll und gesittet.

schuldigung vorbringen kann, wird er vom Vater unter dem Beifall des Sklaven (Pädagogen) zur innern Einkehr aufs Land beordert. Weinend schickt der Jüngling sich an, dem Befehl, der ihn ja von seiner *amica* trennt, nachzukommen.

15. Hec. 198 ff. Der alte Laches ist überzeugt, daß die junge Schwiegertochter nur darum von ihnen fort und wiederum zur eigenen Mutter gezogen ist, weil sie es neben seiner Frau nicht habe aushalten können. Er macht dieser daher schwere Vorwürfe und versichert, wenn jemand das Haus räumen müßte, so sei sie es und nicht ihre Schwiegertochter. Die wirklich schuldlose Gattin verteidigt sich sanft und schüchtern, ohne auch nur im geringsten der Schwiegertochter die Schuld an der Sache beizumessen.

16. Hec. 516 ff. Der alte Phidippus macht seiner Gattin Myrrhina heftige Vorwürfe, weil sie die Niederkunft der Tochter so ängstlich vor ihm geheimgehalten habe, natürlich aus keinem andern Grund, wie er glaubt, als um das Kind des ihr unliebsamen Schwiegersohnes ungestört beseitigen zu können. Die auch hier völlig unschuldige Gattin findet es immer noch besser, ihren Mann bei diesem Glauben zu belassen, als ihm den wahren Grund der Verheimlichung des Vorfalls – daß die Tochter vor der Ehe dem Gewaltstreich eines Unbekannten zum Opfer gefallen war – zu enthüllen.

17. Haut. 1003 ff. Die alte Sostrata sucht ihren Gatten auf, um ihm wegen seines in ihren Augen herzlosen Entschlusses, den sehr liederlichen Sohn zu verstoßen, lebhafte Vorstellungen und Vorwürfe zu machen: schon glaube der Arme, er sei gar nicht das wirkliche Kind seiner Eltern, sondern ein angenommener Findling. Doch der Mann verspottet seine bessere Ehehälfte und gibt ihr die Versicherung, Mutter und Sohn sähen einander in allen ihren – natürlich schlechten – Eigenschaften so ähnlich, daß wohl bei niemandem Zweifel über ihre unmittelbare Verwandtschaft erwachen könnten.

18. Ad. 81 ff. Der alte Demea, der gerade von seinem Landgut auf Besuch in die Stadt kommt, macht seinem hier ansässigen Bruder Micio eine erregte Szene, weil er den älteren Sohn, den er ihm zur Erziehung überlassen, so verziehe: der Junge beginge unter der Vormundschaft seines Oheims einen Streich nach dem andern. Und er erzählt von der jüngsten Missetat, die ihm die Leute auf der Straße zugetragen hätten. Der Bruder verteidigt seinen Neffen und Adoptivsohn. Im übrigen macht er den Vor-

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

schlag, von nun an solle sich jeder um seinen eigenen Zögling bekümmern, sein Bruder also nur den jüngeren, im Vaterhaus verbliebenen Sohn beaufsichtigen und sich nicht in die Erziehung des andern einmischen. Der Alte willigt ein und geht aufs Land zurück, voll Grauen über das verdorbene Stadtvolk.

19. Ad. 719 ff. Wiederum kommt Demea vom Land in die Stadt, um wutentbrannt den Bruder aufzusuchen. Ein junges Mädden, eine attische Bürgerin, hat der nichtsnutzige, dem Stadtbruder anvertraute Sohn verführt und ein Knabe sei auch schon geboren. Als ihm Micio ruhig zur Antwort gibt, er habe davon Kenntnis und sei auch schon im Begriffe, die Angelegenheit in Ordnung zu bringen, und sich nicht weiter darüber alteriert, stürzt der Bauer, über soviel Nachsicht und Wahnwitz außer sich, hinaus.

20. Ad. 854ff. Zum dritten und letzten Mal tritt der alte Demea seinem Bruder entgegen, der ihm jetzt für den Verderber beider Kinder gilt: denn auch dem jüngeren Sohn, der bei seinem Vater auf dem Lande streng und genügsam aufgezogen worden war, habe Micio sein Haus zu nichtsnutzigem Tun geöffnet, ohne seinen eigenen Vorschlag, es möge sich jeder nur um seinen eigenen Zögling bekümmern, zu befolgen. Doch diesmal gelingt es Micio, den Zorn des Bruders zu beschwichtigen, ja, er erreicht es sogar, daß sich dieser bereit erklärt, der Hochzeit des älteren Sohnes mit jener unbemittelten *civis Attica* beizuwohnen.

Die Terenzischen Vorwurfsszenen unterscheiden sich von den Plautinischen nur dadurch, daß keine der bekannten Typengestalten, wie Parasit, Leno, Miles gloriosus, in ihnen auftreten, wie ja Terenz auch sonst in der Regel Typisierung zu vermeiden sucht und Individualisierung anstrebt. Inhaltlich lassen sich folgende Motive herausholen.

I. Der Herr schilt den Sklaven wegen Ungehorsams oder Dummheit,

II. Der adulescens amans beschuldigt den vermeintlichen Rivalen des Wortbruchs,

III. Die Moralpredigt:

- Der Vater tadelt seinen Sohn wegen ungehörigen Betragens (z. B. wegen eigenmächtiger Heirat),
- 2. Der Mann zankt seine Frau wegen Unverträglichkeit, Intrigue, Affenliebe zum mißratenen Kinde aus,
- 3. Zwei Brüder geraten wegen ihrer verschiedenen Erziehungs= methoden in Konflikt.

#### DR. ADELGARD PERKMANN

Höher stehen wohl die Vorwurfsszenen bei Terenz, der die lächerlichen Eigenschaften seiner aus dem Leben gegriffenen Gestalten nicht dem Applaus der Menge preisgibt, sondern bestrebt ist, auch verbessernd, erzieherisch zu wirken. Er bringt teilweise dieselben Themen wie Plautus, mit Neigung zum Moralisieren, teilweise greift er neue heraus: Fragen pädagogischer Natur, die auch schon in jener Zeit die Gemüter bewegt haben müssen, wie in den Adelphoe, es ist kein leeres Theoretisieren, Terenz zeigt vielmehr an praktischen, naturwahr geschilderten Beispielen, wohin Intoleranz auf der einen, übertriebene Nachsicht auf der andern Seite notwendig führen müssen.

In den ehelichen Vorwurfsszenen ist bei Terenz die Frau immer der unschuldig = angegriffene, leidende Teil, bei Plautus dagegen hat sie das Übergewicht und das scheint die volkstümliche Ansicht und Form gewesen zu sein: das böse keifende Weib (uxor maritum male habet, male accipit). Diese auf volkstümlicher Anschauung beruhende Darstellung ist natürlich von weit besserer szenischer Wirkung.

Wien.

## DR. ADELGARD PERKMANN.

(Schluß folgt.)

## Randbemerkungen zu Lucilius' Satiren.

## I. Oskisches bei Lucilius.

Im Iter Siculum (III. Buch), dem das Iter Brundisinum des Horaz (Serm. I 5) bekanntlich nachgebildet ist, liest man 117 f. (Marx):

> broncus<sup>1</sup>) novit lanus dente adverso eminulo hic est rinoceros velut Aethiopus<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) So Nonius 25, 22 (Merc.), dem wir dieses Bruchstück verdanken. Das Wort lautet auch brondus und brocc(h)us, s. Marx z. St.

<sup>8</sup>) Die Fortsetzung velut Aethiopus, die bei Priscian G. L. II 217, 8 steht, hat Marx (gegen Lachmann) mit Unrecht weggelassen. Daß sie hieher gehört, ergibt sich unzweideutig aus der Nachahmung des Horaz a. O. 56f. equi te esse feri similem dico; denn daß mit den equus ferus das Nashorn gemeint ist, erhellt aus dem folgenden (58 f.): o tua cornu ni foret exsecto frons.

#### KARL MRAS, RANDBEMERKUNGEN ZU LUCILIUS' SATIREN

Die Stelle stammt aus der Darstellung eines Gladiatorenkampfes, dem Lucilius auf seiner Reise in Kampanien zusah (bei Horaz dafür das Schimpfduett der beiden kampanischen Spaßmacher). Außer diesen Versen gehören hieher noch drei Bruchstücke (119-122 Marx) von denen das erste eine derbe Beschimpfung des Gegners enthält<sup>8</sup>), während das dritte uns den Sieger vor Augen führt, wie er stolz zurückkommt, den Helm nach kampanischer Sitte nicht nur mit seinen eigenen, sondern auch mit den Federn seines unterlegenen Gegners geschmückt. Daß aber ein kampanischer Gladiator gemeint sein muß, ist klar und daß in dem verdorbenen novit lanus ein Ethnikon steckt, haben außer I. Dousa (der obit fanius vermutete) die Kritiker erkannt. Doch ist Novi Aeclanus (Marx : ein Aeclaner in Diensten eines Novius) sehr wenig wahrscheinlich, am allerwenigsten die Konjektur von Turnebus Bovillanus, die man gewöhnlich in den Text setzt, denn Bovillae liegt nicht in Kampanien, ist auch, wie Marx bemerkt (II S. 55), zu nahe bei Rom, als daß der Dichter schon dort seine Reise hätte unterbrechen wollen. Wenn wir uns nach Städten in Kampanien, die mit N beginnen, umsehen, paßt hier nur Nola, und ich bin überzeugt, daß der Dichter geschrieben hat: broncu(s) Novlitanus usw. Die Stadt heißt nämlich oskisch Novía". Daß Lucilius eine oskische Wortform zu satirischen Zwecken (um den schimpfenden oskischen Gladiator in seiner Sprache zu karikieren) verwendet hat, ist nicht verwunderlich, hat er doch auch sonst oskische Wörter (s. 1249, von Paulus aus Festus eingeführt mit Pipatio clamor plorantis lingua Oscorum), ja einmal sogar, was noch viel auffallender ist, eine oskische Deklinationsform (1318 vasa quoque omnino redimit non sollo dupundi ,kein ganzes Geschirr für zwei Groschen'), nämlich sollo (Festus, der uns p. 298 7 M. das Bruchstück erhalten hat, sagt non sollo dupundi, i. e.' non tota). Sollo ist ja Acc. Pl. des Neutr., in welchem (wie im Nomin.) das Oskische die Endung -a genau so wie die des Femin. im Singular zu -o abgedumpft zeigt (Planta II, S. 83 u. 118, Buck

<sup>&</sup>quot;) 119: ihn (dich) hat seine (deine) Mutter nicht geboren, sondern mit dem Hintern zur Welt gebracht.

<sup>9</sup> Das folgt aus dem im Cippus Abellanus in mehreren Deklinationsformen überlieferten Ethnikon Novlan – (Zvetaieff, Sylloge inscr. Osc. Nr. 56, Z. 5, 7, 23, 25, 38, 40, 47, 55, Planta, Grammat. d. osk.=umbr. Dialekte II S. 513 Nr. 127, Buck, Elementarbuch d. osk.=umbr. Dialekte S. 127, Nr. 1). Die Schreibung V, jetzt im Druck durch *ú* wiedergegeben (Núvlan - ), bezeichnet einen o=Laut (Planta I S. 44f., Buck S. 22).

#### KARL MRAS

S. 24) 5). Novla hat natürlich kurzes o (das erhellt auch aus den Inschriften), Nola (Nala) beruht auf Ersatzdehnung. Für die Messung No-vlitanus boten sich dem Dichter bequeme Analogien in locu-ples. re-fluo u. del., und was das mit dem Suffix -itanus gebildete Ethnikon betrifft, so ist es eine spaßhafte spontane Neubildung des Dichters, der die Tatsache zugrunde liegt, daß diese Verbindung des griechischen Ethnikonsuffixes mit dem einheimisch italischen gerade für die dortige Gegend charakteristisch ist, gewissermaßen ein Symbol der innigen Durchdringung griechischen und italischen Wesens, die gerade in Kampanien zuhause ist: nicht bloß Neapolitanus, sondern auch Salernitanus und noch im Beginn des Mittelalters Amalfitanus<sup>6</sup>). Schließlich möchte ich nicht mit Marx von dente an eine Rede beginnen lassen, denn broncus (großlefzet) und dente adverso eminulo (mit einem vorstehenden Hauzahn) gehören zusammen, wie aus Nonius a. O. hervorgeht: bronci sunt producto ore et dentibus prominentibus; ist eine Lippe vorge= zogen, so bedeckt sie die Zähne nicht.

Ein noch auffallenderes Beispiel für die Verwendung oskischer Spracheigentümlichkeiten soll im folgenden besprochen werden:

Ein erst vor wenigen Jahrzehnten aus einem <sup>\*</sup>Vaticanus (1469, X. Jahrh.), der überaus wertvolle Glossen enthält, bekannt gewordener Vers des Lucilius lautet (Goetz, Rh. Mus. XL 324 f., CGL IV, S. XVIII und VI, S. 11, Lucil. 581):

## primum Pacifius tesorophylax pater abzet.

Eingeführt wird die Glosse mit: Abzet exstincta est vel mortua. Lucilius in XXII primum u. s. w. Der Name Pacilius, in den Inschriften ziemlich häufig (Belege bei Goetz, Rh. Mus. a. O.), ist das gentilicium zu oskisch Paakul<sup>7</sup> (lat. Paculus). Was bedeutet nun das seltsame abzet, das Goetz ein rätselhaftes Wort nennt, in dem Loewe (bei Goetz)  $\xi \sigma \beta \eta$ , Marx II, S. 217 absens erkennen wollte? Man braucht nur von der Paraphrase der Glosse exstincta est vel mortua auszugehen und einen andern Vers des Lucilius,

<sup>5</sup>) Aus Unkenntnis dieser Tatsache änderte Lachmann, Lucil. 1109 sollo in solla. Sollos ,omnes' erscheint in mehreren Formen auf einer wohl aus Cumae stammenden Bleiplatte: Planta II, S. 510, Nr. 119, Buck S. 147, Nr. 40.

<sup>9</sup> Lucilius nennt den Gladiator bloß mit seinem Ethnikon, wie 149 (aus dem IV. Buch) einen andern einfach Aeserninus (der Aeserniner, aus Aesernia in Samnium).

<sup>9</sup> Planta II, S. 512, Nr. 125 (aus Nola), Buck S. 148, Nr. 43.

#### RANDBEMERKUNGEN ZU LUCILIUS' SATIREN

insperato abiit quem una angina<sup>8</sup>) sustulit hora (1093), heranzuziehen, um zu begreifen, daß abzet mit abiit iden tisch ist?). Doch ist abzet schwerlich eine rein oskische Form<sup>10</sup>), vielmehr will der Dichter die dialektisch = oskische Aussprache des Lateins im Munde des Pacifius karikieren. Die Assibilation des j'ist wenigstens für einige oskische Dialekte charakteristisch, Bansae Lokativ aus Bantiae (Tab. Bant. Planta II, Nr. 17, Z. 19, 23, 27, 31, Zvetaieff Nr. 142, Buck Nr. 2) und zicolom dieculum (diem) im Dialekt von Bantia (ebendort Z. 1411)), Martses in dem dem Oskischen näher als dem Umbrischen stehenden Marsischen (pro Ileciolnibus Martses, Zvet. Inscr. Ital. med. Nr. 43, 8, Planta II. Nr. 307). Das z in abzet ist also stimmhaftes s wie in zicolom<sup>12</sup>) und es gewinnt nun die Annahme von Thurnevsen doch an Wahrscheinlichkeit, daß in der oben zitierten Inschrift aus Corfinium afded abiit bedeutet. Auch das "e" statt des lat. "i" in der dritten Person des Perfekts ist oskisch (z. B. deded = dedit<sup>13</sup>)). Das XXII. Buch der Satiren des Lucilius enthielt Grabinschriften auf verstorbene Bedienstete des Dichters, außer der eben besprochenen ist noch eine erhalten, 579f. Den Pacilius wollte er, wie bereits bemerkt, wegen seiner Aussprache karikieren, der wird abiit wie abzet (abiit - abjet - abzet) ausgesprochen haben.

) Lehnwort aus dyxovn, daher die Quantität des i.

<sup>9</sup> Zu dieser Bedeutung von abire vgl. CIL VI 28044 Grabinschrift L. Valerio infanti: . . . natus noctis h. VI vixit diebus LXXI abit noctis h. VI, Phaedr. IV 20, 16 abiturus illuc quo priores abierum, Petron. 42, 5 abiit ad plures, Lucan VII 687 iam pondere fati deposito securus abis und das griechische olxeodai Soph. El. 146 τῶν οἰκτρῶς οἰχομένων γονέων; Aias 999 βάξις... ὡς οἰχει davών; Phil. 414 ἡ γὰρ χοῦτος οἰχεται davών; aber auch in Prosa: Xenoph. Kyrup. III 1, 13 ... ἀναβοήσασαι ἐδρύπτοντο ὡς οἰχομένου τοῦ πατρὸς καὶ ἀπολωλότων σφῶν ἦδη.

<sup>10</sup>) In einer pälignischen Inschrift (das Pälignische stand dem Oskischen nahe, s. Planta I, S. 19), gefunden in Corfinium (Zvetaieff, Inscript. Ital. med. dial. Nr. 11, Planta II, S. 546, Nr. 254, Buecheler, Anthol. Lat. II 1, Nr. 17) heißt es Z. 5f. praicime perseponas afded (d ist ein tönender Spirant: Planta I, S. 406), doch ist die Bedeutung in regnum Proserpinae abiit (Thurneysen, s. Pl. II, S. 660) nicht ganz sicher, denn Buecheler übersetzt in sedem Proserpinae abdidit (endgültig aufgegeben scheint die Annahme, afded entspreche dem lat. apte: Zvet. a. O. S. 70 f.).

11) Zico. Z. 15, Lokat. sing. zicel [ei Z. 7.

13) Buck, S. 22, § 22.

<sup>10</sup>) Zvet., Inscr. Osc. Nr. 19 (Planta II, Nr. 192, Buck Nr. 48) deded inim pristatted = dedit et probavit, 63, Z. 3 u. 7 (Planta II, Nr. 29, Buck Nr. 4 aus Pompei) und öfter.

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

8

#### KARL MRAS

Das Ethos dieses Epigrammes ist etwa so zu werten, wie wenn im alten Österreich ein deutscher Grundbesitzer seinem tschechischen Verwalter folgenden Nachruf gewidmet hätte: "Pane Cerny pritsch". Aus allen diesen Belegen ergibt sich, daß Lucilius über eine gewisse Kenntnis des Oskischen verfügte, selbstverständlich, denn das Oskische war damals noch eine weit verbreitete Sprache und Suessa Aurunca, Lucilius' Heimat, lag selber in oskischer Gegend (siehe Marx I, S. XVIII).

## II. Vers 174 - 176 Marx (aus dem IV. Buch):

Quod si nulla potest mulier tam corpore duro | esse, tamen tenero maneat qui sucus lacerto, | et manus uberibus lactanti in sumine sidat, d. h. freilich kann keine Frau einen so festen, strammen Körper haben, aber dafür behält ihr Arm seine saftige Üppigkeit und kann sich die Hand (des liebkosenden Mannes) an ihrem Busen festsetzen (anhalten).

Daß hier ein Vergleich zwischen Knaben und Frauen vorgenommen wird und hieher das ebenfalls aus dem IV. Buch zitierte Frg. 173 gehört cumque hic tam formosus homo ac te dignus puellus, hat Marx richtig erkannt. Wir können aber noch einen Schritt weiter gehen. Es wurden offenbar in Form eines άγών von zwei "verschieden orientierten" Liebhabern die Vorzüge der Knaben-, beziehungsweise der Frauenliebe erörtert wie in Lukians Amores, in welcher Schrift K. 26 σκληροί γάρ of τών μελών άπανδρωθέντες ὄγκοι zu corpore duro stimmt und K. 25 (gegen Ende) γυνή μέν οὖν ἀπὸ παρθένου μέχρι ἡλικίας μέσης ... εὐάγκαλον ἀνδράσιν ὁμίλημα mit tamen tenero maneat – sidat eine unverkennbare Ähnlichkeit aufweist.

## III. Vers 279 - 281 u. 282 f. Marx (aus dem VII. Buch):

Hanc ubi vult male habere, ulcisci pro scelere eius, | testam sumit homo Samiam sibi, 'anu noceo', inquit, | praecidit caulem testisque una amputat ambo und Dixi. Ad principium venio. Vetulam atque virosam | uxorem caedam potius quam castrem egomet me.

Male habere = castigare (Marx) und zu testam Samiam verweist derselbe auf Plin. N. H. XXXV 165 Samia testa Matris deum sacerdotes qui Galli vocantur, virilitatem amputare und

82

#### RANDBEMERKUNGEN ZU LUCILIUS' SATIREN

Martial III 81, 3 abscisa est quare Samia tibi mentula testa. übrigens hat der Dichter m. E. mit testam – testisque wohl ein Wortspiel beabsichtigt. Es hält jemand eine Rede gegen die Frauen, in der er ein Vorkommnis erwähnt, das sich einmal zugetragen hat, nämlich daß ein Mann, um seine Frau zu strafen, sich selber kastrierte, was dem Sprecher töricht vorkommt, weshalb er seine Rede mit den Worten beendet: "Damit schließe ich<sup>14</sup>». Ich kehre zum Ausgangspunkt meiner Rede zurück (ich behaupte dasselbe am Schluß wie zu Anfang): Ich würde eine Frau ,im gefährlichen Alter' lieber umbringen als mich selber kastrieren". Daß diese mehr als seltsame Art der Rache aus dem Leben genommen ist, lehrt ein analoger Fall, der sich 1925 in Wien zugetragen hat, wo ein Gewerbetreibender, "um sich an seiner Frau zu rächen", dieselbe Amputation an sich vollzogen hat.

# IV. Vers 303 f. Marx (aus dem VIII. Buth):

cum poclo bibo eodem, amplector, labra labellis | fictricis conpono u. s. w.

Nonius zitiert diese Verse zweimal, 257, 37 Conponere coniungere. Vergifius lib. VIII (486) conponens – ora. Lucilius Satyrarum lib. VIII cum poclo e. q. s. und 308, 17 Fingere est lingere. Vergifius lib. VIII cum poclo u. s. w., wo, wie Stowasser richtig gesehen hat, zwischen VIII und cum ausgefallen ist illam tereti cervice reflexam mulcere alternos et corpora fingere lingua (633 f.); Lucifius Satyrarum lib. VIII. Wenn Nonius diese Verse des Lucilius als Beleg für die Bedeutung fingere = lingere anführt, so kann fictrix nicht heißen, wie Marx meint, quae ficto suspirat amore (Lucrez IV 1192), sondern Spenderin von Zungenkūssen (καταγλωττίσματα): labra labellis conpono fictricis. Es ist eine Gastmahlszene mit Hetären.

tolgt untere Stellajs, affelt dami Ver o taber, stellet die

In dem interessanten Abschnitt über Orthographie (IX. Buch) ist 352 ff. (M.) überliefert: A primum longa brevis syllaba. Nos tamen unum | hoc faciemus et uno eodemque ut dicimus pacto | scribemus: pacem placide, Ianum aridum acetum, | 'Ape5 "Ape5 Graeci ut faciunt.

") Über dixi = sipyka am Schluß von Reden s. Marx z. St.

8.

#### KARL MRAS

Zum ersten Vers sind verschiedene Konjekturen gemacht worden, von denen evident richtig bloß die von Ribbeck Rh. Mus. XXIX 130 f. vorgenommene Einschiebung eines A nach longa ist (unrichtig das von Goetz = Schoell vorgeschlagene, von E. Diehl Poët. Roman. vet. rel., Lucil. frg. 165 angenommene ab). Der Anfang des Verses ist heil, das primum ist nicht, wie Ribbeck meint, aus dem vorhergehenden Frg. (351 M.: A primum est, binc incipiam et quae nomina ab boc sunt) irrtümlich wiederholt (weshalb er es durch geminum ersetzen will), auch darf man nicht mit Ribbeck und Marx Aa schreiben, denn das wäre gerade das Gegenteil von dem, was der Dichter meint, dessen gegen Acquis gerichtete Außerungen<sup>15</sup>) besagen: A fürs erste ist eine lange, A ist aber auch eine kurze Silbe, ich will da einheitlich vorgehen, nicht wie Accius die Länge durch aa ausdrücken, sondern wie die Griechen ohne Unterschied in der Schrift Wörter mit langem und mit kurzem a darstellen. Daran, daß der Dichter A im Vers auch für das kurze a als Länge gebraucht, darf man keinen Anstoß nehmen, verwendet er doch im folgenden umgekehrt kurzes i sowohl für das kurze als auch für das lange "dünne" i: 359f. tenues i: pilam in qua lusimus, pilum quo piso, tenues.

## VI

Den Schluß bilde eine Stelle aus dem berühmten Concilium deorum (I. Buch), dessen Inhalt Marx mit bewundernswertem Scharfsinn im wesentlichen ermittelt hat. Er hat auch gesehen, daß die Verse (24f.): ut contendere possem | Thestiados Ledae atque Ixionies alochoeo (= II. = 317 'Isioving aloxoio) Apollo spricht, der erklärt, den Beinamen Pulcher abzulehnen, weil er sich mit der Schönheit einer Leda oder Dia nicht messen könne. Richtig ist wohl auch seine Ergänzung von faciem facie 16) vor ut contendere (Non. 258, 35 Contendere significat conparare ... Lucilius les folgt unsere Stelle]), allein dann liegt es näher, meam faciem facie, wie ich vorschlagen möchte, als nec studui f. f. (Marx) zu schreiben.

## Graz. KARL MRAS.

16) S. Marx zu 348. Accius' Eitelkeit verspottet er 794 (s. Marx zu diesem Verse).

19) An faciem hat schon Lachmann gedacht (28).

## Beiträge zum Verständnis der Maecenaselegien.

## III.

Eine Weiterbildung des knappen Epigrammstils zur Trauerelegie wird wohl erst in der hellenistischen Zeit stattgefunden haben, obwohl eigentliche Beispiele für solche Leidesergüsse; sei es des Toten oder anderer ihm Nahestehender in elegischer Form hier ebensowenig zur Verfügung stehen wie für die sogenannte subjektive erotische Elegie. Immerhin scheinen einige Spuren in diese Richtung zu weisen. Auf einen etwas wortreicher ausgeführten letzten Wunsch läßt schließen das Fragment des Philitas (Lillge, De eleg. in Maec. S. 46f.)

> έκ θυμού κλαύσαι με τὰ μέτρια και τι προσηνές. είπειν μεμνήσθαι τ' ούκ ετ' έόντος όμως,

dem Sinne nach die Mitte haltend zwischen Solons (fr. 21) Verlangen und des Ennius Abweisung (Cic. Cat. M. 73). Es enthält redrängt die drei Gedanken von Maec. II: 1. Eine Träne für den Freund v. 13, aber 2. mit Maßen v. 16, 3. dauerndes Andenken v. 17 fl. Klarer würden win die Entwicklung überschauen, wenn uns des Parthenios 'Eπικήδεια erhalten wären (Crusius P.-W., VI 113). Das von Suidas erwähnte und inschriftlich (Kaibel, Epigr. Gr. ex lap. coll. 1089) bezeugte 'Αρήτης επικήδειον της γαμετής muß eben wegen dieser testimonia über den Umfang eines Epigramms hinausgegangen sein, wenn es auch die Form der Anrede an den Wanderer, die so häufig angewandt wurde, beibehielt (avvene = avayvwy fr. 1 Mart.), s. Reitzenstein P.-W. VI 99 f. Ebenso mag das Έπικήδειον είς Άργελαΐδα, noch epigrammatisch konzipiert gewesen sein, elegisch mit einem Iambus auuoxoov ouvou' eoser' Apyelaidog (fr. 2 M.)), um den Namen anzubringen. Diese Form ist auch inschriftlich anzutreffen (Kaibel 641, 751, 886), gleichwie die Betonung des guten Namens, den der Verstorbene hinterläßt, s. z. B. Büchel. 1085 (fama), Engström 238, 341, 5, 360, 5ff., Kaibel 563, 2, 560, 11f. (σωφροσύνης κύδος). Offensichtlich um eine Bestattung hat es sich gehandelt bei dem elegischen Gedichte des Parthenios auf Bias. Der erste der beiden daraus erhaltenen Pentameter fr. 4 M. ίλαος ταύτην δέχνυσο πυρκαϊήν kann nur einem Gebete an einen Gott entstammen, der um gnädige Annahme eines Brandopfers angerufen wird, nach dem allgemeinen Sprachgebrauche.

#### RICHARD HOLLAND

doch wohl einer Leichenverbrennung 1); Den zweiten Pentameter fr. 5 M. δστις έπ' άνθρώπους έξυσεν αίγανέας hat Meineke auf eine Verwünschung der Waffen gedeutet und auf Bestattung eines gefallenen Kriegers geschlossen, bei der hohen Wertung des Schlachtentodes im Altertum mir nicht sehr wahrscheinlich. Eine allerdings anzunehmende Verdammung der Waffengewalt würde besser passen auf einen Mann des Friedens und Vertreter pazifistischer Ideen, und von hier aus würde ich auf den als Schiedsrichter gefeierten Bias von Priene (s. Crusius P.-W. III 386 ff.) raten. Dem Aisymneten stiftete man nach Diog. L. I 5, 6 einen Heroenkult, und seine Leichenfeier mag ihn als Friedensapostel unter Verurteilung, vielleicht auch Verbrennung der Waffen in anderem als sonst üblichem Sinne, verherrlicht haben. Das war kaum in der allzu knappen Form eines Epigramms zu leisten. Über das Parthenianische 'Eniκήδειον είς Αυξίθεμιν läßt sich nichts ausmachen. Mallet Ougest. Prop. 63 hat die beachtenswerte Vermutung geäußert, auch der Eίδωλοφανής fr. 14 M. möge zu den επικήδεια des Parthenios gehört haben und etwa als Traumerscheinung zu deuten sein, die, wie seit des Patroklos Beispiel vielfach belegbar, nachts den Angehörigen sich gezeigt habe. Der Gedanke scheint mir brauchbar, nur könnte man nicht an einen bestimmten Eigennamen denken, sondern müßte einen namenlosen Toten voraussetzen, etwa einen Schiffbrüchigen, wie in der Schattenvision der Archytasode Hor. C. I 28, der Bestattung heischte. Darauf bringt mich überdies das einzige Fragment ύμέες Αιόλιον περιχεύετε. Ich beziehe das Verbum auf eine Bestattung, aber besonderer Art, und stelle in Vergleich das Paetusgedicht des Properz III 7, 25f.

### Reddite corpus humo, positumque in gurgitis ora Paetum sponte tua, vilis harena, tegas.

Hier werden Winde (vgl. v. 57) und Sand angeredet, die Bergung und Beerdigung des im Meere Verunglückten vollziehen sollen. Ich würde das mancherlei Schwierigkeiten bietende Gedicht<sup>2</sup>) verstehen, wenn man voraussetzte, daß Paetus dem Dichter im

<sup>1</sup>) Rohde, Psych. 1<sup>a</sup> 30 weist allerdings den Gedanken Jakob Grimms Kl. Echr. II 220f.), den Brand der Leiche als ein Opfer aufzufassen, ab, aber nicht nur die offenbar als Opfer gedachten Beigaben bei Verbrennungen, z. B. bei Patroklos II. XXIII 166ff., Misenus Verg. Aen. VI 224f. u. a. legen diesen Gedanken nahe, auch der Ausdruck *ara sepulchri* Aen. VI 177 führt in diesen Gedankenkreis, s. Norden <sup>3</sup> z. St. S. 186 f.

<sup>5</sup> O. Ribbede erklärte es in seinen philologischen übungen für zusammengerückte Bruchstücke von Gedichten.

### BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DER MAECENASELEGIEN

Traume erschienen sei und ihn über sein Schicksal unterrichtet hätte. wie Cevx, dessen Gestalt Morpheus angenommen hat, die Alcyone Ov. Met. XI 650 ff. (vgl. Prop. v. 17 f. quid cara natanti Mater in ore tibi est? - Ov. 562f. plurima nantis in ore Alcyone coniunx). Winde sollen den Sand über den Toten wehen und ihn umhüllen. Sein Name Alóλιος erweckt freilich wenig Vertrauen. Scheute ich nicht eine Namensänderung in einem Bruchstück, würde ich vorschlagen Alóhioi und mir darunter die Söhne des Alohos, d. i. eben die Winde vorstellen. Vorher wäre dann der Gedanke zu ergänzen: (Ich kann den Freund am fernen Gestade nicht bergen), ibr - übet diese Pflicht. Auch fr. 44 Spoirn = oopoc mag seinen Platz in einem Trauergedichte gehabt haben. Jacoby, Rh. M. LX 47 hat nach dem Vorgange anderer als Reihe verwandter Dichtungen aufgestellt Λύδη - Βιττίς - Λέοντιον - Άρήτη und, da die Audn des Antimachos und die 'Aphin des Parthenios als Erikhoeia bezeugt sind, auf die gleiche Bestimmung der Mittelelieder, der Bittic des Philitas und der Acoution des Hermesianax, reschlossen. Für AEÓVTIOV ist das unwahrscheinlich, eher für Bittic denkbar, wenn bei Hermes. 77 f. Βιττίδα μολπάζοντα θοήν περί πάντα Φιλητάν δήματα και πάσαν δυόμενον λαλιήν G. Hermanns Konjektur τρυόμενον, die von Wilamowitz, Sappho und Simon. 289, 4 gebilligt wird, das Richtige trifft. Jedes Wort würde dann dem Dichter den nagenden Kummer erneuert haben. Vielleicht soll auch das Epitheton Jon bei Birris den schwarzen Tod andeuten, vgl. das von Wilamowitz a. a. O. 289, 3 herangezogene 'Aidoc Joov douov, wenn man nicht das rasche Hingerafftwerden darin finden will. Übrigens würde m. E. des Philitas fr. 4 Schneide= win 'Ατραπόν είς 'Αίδεω ήνυσα, την ούπω τις έναντίον ήλθεν isitne, angeblich aus dem 'Epung und von Schneidewin dem Odysseus in den Mund gelegt, besser einem Verstorbenen zurewiesen werden, denn Odysseus konnte das gar nicht mit Recht behaupten, weil schon vor ihm manche καταβάσεις und άναβάσεις stattgefunden hatten. Antimachos hat schwerlich das Muster für die Enuchosia der Augusteischen Zeit abgegeben, wohl aber für die AEÓVTION des Hermesianax mit ihrer Fülle von Beispielen aus Mythologie und Literaturgeschichte (Wilamowitz 287), eher könnte Philitas auf jene Poesie eingewirkt haben, wenn man seine Verehrung durch Properz in Betracht zieht. Parthenios, der den Philitas gewiß gekannt hat (s. Fab. 2), mag dessen Anregungen durch seine 'Aphrn, mit welchem Titel wohl am besten die von Suidas

#### RICHARD HOLLAND

zitierten 'Αρήτης ἐπικήδειον und 'Αρήτης ἐγκώμιον zu einem Werke zusammengeschlossen werden, einem ἐπικήδειον, das in nuce wie oft ein ἐγκώμιον enthielt (Jacoby a. a. O. 47, 3, anders Martini p. 11), an die Römer vermittelt haben, vor allen an *C. Licinius Calvus*, von dem ein Gedicht auf den Tod seiner Gattin *Quintilia* Ansehen genoß (s. Marx b. Martini a. a. O.), kaum als einfaches Epigramm vorstellbar. Des Calvus fr. 15 B. cum iam fulva cinis fuero und 16 forsitan hoc etiam gaudeat ipsa cinis würden, wenn der Elegie auf Quintilia entnommen, eine passende Stelle in deren verba novissima oder mandata eingenommen haben, vgl. Büchel. 965 f. in verwandter Situation.

Als selbständige Elegie scheint die letzte Szene auf dem Sterbebette mit den verba novissima außer in unserem Gedichte nicht nachweisbar zu sein. Wohl lassen sich die einzelnen Elemente. aus denen sie entstanden ist, und deren Ursprung aufzeigen, aber das fertige Produkt scheint römischer Rhetorenschultechnik zu entstammen. Die einzelnen τόποι der Epikedien sind herausgehoben und durch Beispiele erläutert worden von Lillge, De elegiis in Maecenatem quaestiones, Breslau 1901, p. 47 ff., der die Abhän= gigkeit der Maecenaselegien besonders von Augusteischen Dichtern umsichtig nachweist, und Br. Lier, Topica carm. sepulcral. Latin. in Philol. LXII (1903) 445 ff. 563 ff. Einzelnes kann noch nachgetragen werden aus den Carm. epigr. Lat. cont. Einar Engström, Gotenburg und Leipzig 1912. Den alexandrinischen Dichtern werden auch in dieser Hinsicht ihre späten Nachbildner Stoff und Formgebung verdanken, wie z. B. aus den Totenklagen in den griechischen Romanen und bei Nonnos zu erkennen ist. Bei Heliodor. Aeth, II 4 ruft Theagenes an der vermeintlichen Leiche der Charikleia aus: ώ γλυκεία, πρόσφθεγζαι τά τελευταία και είωθότα. έπίσκηψον, εί τι και κατά μικρόν έμπνεις. Vgl. die letzten Worte der Antheia, die sich vergiftet, b. Xenoph. Ephes. III 6, die Totenklage der Kallirrhoe b. Charit. III 10, IV 1, die letzte Bitte des Chaireas b. Charit. V 10 αιτούμαι σε, Καλλιρρόη, γάριν τελευταίαν - Theocr. 23, 35 ff. πανύστατον άδύ τι ρέξον - το δ' αυ πύματόν με φίλασον - καν απίης, τόδε μοι τρις έπάπυσον φίλε, KETOCH usw. Verwandte Klagen und Monologe aus byzantinischer Zeit verzeichnet Rhode, Gr. Rom.<sup>2</sup> 564, 3 b. Theodorus Prodr. 566, 1 b. Nicetas Eugenian. Hier klagt Charikles VI 75 f. wg si πρό σου φευ! ἐκ βροτῶν βὰς ὡχόμην, τάχ' ἂν θανὼν ἕζησα, κἂν ζήν ούκ έδει. 83 ff. ψυγαίν δυοίν ένωσις και συμφωνία, έν πνεύμα,

#### BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DER MAECENASELEGIEN

νοῦς εἰς, εἰς λόγος καὶ φρὴν μία ἐν πανταγοῦ νόημα δυσί καρ-Sicuc. IX 48 f. bedauert es Drosilla, daß Kleandros dem Vater kein letztes Abschiedswort habe weihen können. Totenklagen bei Nonnos XI 224 ff. 317 ύστάτιον και μούνον όπως ένα μύθον eviam. XV 391 ff. (- Theorr. I 115 ff.), XXIV 196 ff., XLVII 193 ff.). Bezüglich der Maecenaselegien möchte ich, meine Vorgänger ergänzend, hinweisen auf die fast solenne Verwendung irrealer Bedingungs- und Wunschsätze, die den frühzeitigen Tod zum Ausgangspunkte nehmen, vgl. Lier 453 ff. So wünscht Maecen II 3ff. vor Drusus und seiner Ehetrennung dahingegangen zu sein. Den auffallenden Anfang, die Klage um Drusus, kann man allenfalls so erklären, daß Maecen, selbst kinderlos, den geliebten Stiefsohn seines Freundes, maanum maani Caesaris istud opus (vel. Consolat. Liv. 39) »), gewissermaßen als eigenes Kind betrachtet, dem er, dem natürlichen Laufe zuwider, im Tode nicht vorausging, sondern folgte. Nichts ist auf Grabsteinen häufiger als die Betonung dieser verkehrten Ordnung der Natur s. Carm. epigr. Lat. Buechel, 521, 548, 555, 556, 818 ff., 1212, 1225, 1404; Engström 33 ff., 308, 311, 353, 376 ft., 406, 425, 446; Epigr. Gr. ex lap. coll. Kaib, 115, 334, 373, 664 u. a. (mancherlei bei Lier a. a. O. 456 ff., Lillge 52). Das Verlangen, in den Armen der Lieben zu sterben, spricht sich auch aus in dem Vermissen der Gattin. Die Eheirrung wird von Maecenas nur angedeutet, nicht offen erklärt, mit dem alexandrinischen Kunstgriff der stockenden Rede wie Theocr. I 105. Callim, fragm, nup, rep, ed. Pfeiffer 9, 4, p. 32. Der Gegensatz zwischen pudor und amor v. 8 ist wohl rhetorischer τόπος vgl. Ov. Her. IV 9f. Met. I 618 f. Aegrit. Perdicae 198 ff. So starb die Demeterpriesterin von ihren beiden Söhnen umfangen Callim. epigr. 40, so sollten der Livia Drusus und Tiberius die Augen zudrücken Consol. ad Liv. 159 f., so verschied der Christ Achillis Carm. epigr. Buech. 707, von Söhnen und Enkeln betreut, vgl. ebda 1133, 1138. Mit satis est v. 11 vel. Kaibel 667. 6. v. 13. Der Tribut der Trauer gebührt dem Toten, wie schon Solon fr. 21 ihn heischt, sie ist nach Anth. Pal. VII 555b avragiov der σωφρούνη (vgl. Kaibel 563, 5 κηδεύσας άρετης άντάξιον ήμετέpyow), facrimas elicui deo rühmt sich Drusus Consol, ad Liv.

<sup>9</sup> So sagt Paulus Corinth. I 9, 1 von den Korinthern οὐ τὸ ἔργον μου ὑμεῖς ἐστε ἐν κυρίψ; vgl. auch ebda. 3, 9 δεοῦ γεώργιον, δεοῦ οἰκοδομή ἐστε. Schon bei Aesch. Agam. 1404 ff. Klytaimestra ᾿Αγαμέμνων – τῆσδε δεξιάς χερὸς ἔργον. 466, aber das Übermaß wird abgelehnt und verbeten v. 16 (Belege b. Lillge 52 ff., b. Engström 371, 5 den aus solchem Zusammenhange entlehnten und zwischen iambische Senare eingeschobenen Hexameter). Dieselbe Gegenüberstellung von Tränensold und Trauermäßigung mit bemerkenswerter Ähnlichkeit im Ausdruck b. Buch. 965 v. 5 (et quicumque tuis umor labetur ocellis, protinus inde meos defluat in cineres) - v.7 (quid lacrumis opus est?). 1212, 9 - v. 15f. (sum defleta satis, finem decet esse dolori). - V. 17 ff. Dauerndes Gedächtnis zieht Maecen vor wie andere Tote (hierüber leicht zu vermehrendes Material b. Lillge 54ff.), z. B. Büch. 179, 385, 6, 596f., 1216, 1290, Kaibel 559, 525, 681, 687, seinen Namen wünscht er gelegentlich genannt und verspricht seinerseits im Jenseits treues Gedenken. Freunde, die für einander lebten, kann auch der Tod nicht scheiden. Mit dem certe vivam tibi semper amore v. 19 ist zu vergleichen etwa Carm. epigr. 1223, 11 ad superlos iterum vibam te sospite sempler (Sohn an den Vater). So wird das Fortleben im Herzen besonders betont bei Gatten z. B. Büch. 545, 739, 3 ff. discrevit nos vita quidem, se[d] vivet amoris indivisa fides, erit hic auoque copula nobis, coniugio nostro nec mors [d]ivortia ponet, 1043, 1 f. Kaibel 189, die Bruderliebe Büch. 1370, 1 (post mortem si vivit amor), die Freundestreue Büch. 999, 1000, Kaibel 207, 361, 387 (τό ζήν ό ζήσας και θανών ζη [ζω]ν φίλοις), 593, 724, Dankbarkeit einer Freigelassenen Büch. 1009 (hic aliis obiit, vivit libertae suavis patronus). Liebe über das Grab hinaus mit wörtlichem Anklang an v. 21 b. Prop. I 19, 11 f. Illic guicquid ero, semper tua dicar imago: Traicit et fati litora magnus amor. Die Ungewißheit über die Fortdauer des Bewußtseins nach dem Tode, die sich in v. 21 kundgibt, ist ein Gemeinplatz der Grabschriften, s. z. B. Büch. 428, 14, 542, 545, 576, 1027 f., 1057, 15, 1102, 5, 1147, 1190, 3, 1251, 1323 f., 1328 f., 1339, 7, 1552, 39, Engström 383, 411, Consol. ad Liv. 469, Kaibel 700, s. Lillge 71. Fast regelmäßig ist der Zweifel in einen Bedingungssatz gefaßt (so auch Prop. II 34, 53, s. Rohde, Psych. I2 59, 1), nicht die Tatsache mit Sicherheit ausgesprochen wie b. Prop. IV 7, 1, II 13, 42. - V. 27. Vive diu\*), auch zu lesen b. Tib. I 6, 63, Ovid Her. V 27 und Stat. Silv. II 3, 43 (Lillge p. 37), hat viele Analogien in der Gräberpoesie der Römer und sonst vgl. Büch.

\*) Ich halte diese Formel für die Grundlage des wohlgestalteten, offenbar heidnischen Epigramms bei Engström 310:

#### BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DER MAECENASELEGIEN

83, 194, 447, 6, 502, 10 f., 802 (moriens cum dixerit ipse: vivite felices animae). 803 ff., 973, 10, 1004, 3, 1011, 5 (langes Leben). 1036, 7, 1041, 7, 1081 ff., 1091, 1095, 9, Kaibel 128, 5, 560, 8, 452 (hohes Alter).

V. 29 f. Würdige Nachkommenschaft und Fortblühen des Geschlechts ist ein gern ausgesprochener Wunsch, z. B. für das Haus des Augustus Ov. Trist. II 161 ff. Ex Pont. II 8, 41 ff. -V. 31. In der Sphäre des Trauerfalles ist ein öfters anzutreffender Ausdruck securus, naturgemäß zunächst in Bezug auf den Toten selber gebraucht (vgl. Lier a. a. O. 594) Büch. 662, 1, 4, 488, 4, 514, 3, 1032, 3, 499, 1, 529, 1088, 619, 1106, 6, 1183, 3, 1165, 1, Engström 221, 301, aber auch von den Hinterbliebenen 1429: militiae studiis secura mente vacavi creveruntaue mei te mode= rante Lares. 1115. Mit Segenswünschen verschiedener Art grüßt wie der Sterbende, so der Tote aus dem Grabe die Lebenden. vgl. Kaib. 560, 8 ζήθι κάλων τείνας ούριον εύφροσυναν. 128, 5, 168, 5 (glückliche Seefahrt). 190 (Erfüllung der Wünsche). 218, 17 (τέρψιν τινά). 237, 8 (, segne die Pfade dir Gott"). 248, 13 f. έρχοιντ' όλβίστη[ν] πολη τριχί και σόν όδ[εί]τα ούριο]ν εύθύνοι πάντα Τύχη βίοτον (nach Antip, Sid. Anth. Pal. VII 164 vgl. Stadtmüller). 369, 4 f., 452, 12 δν βαθύ γήρας έλοι τέκνα τε γηθόμενον, cf. v. 18, 536 ζώ]ε πάτερ και χαιρε [θ]υγατράσιν ας φθονερός τοι δαίμων αντ' έμέθεν ώπασε γηροκόμους. Büchel. 995, 23 ff. (et faveant votis numina cuncta tuis), 1256 (vitam amicis), 1257 (parcant fratri sc. dei), 1271 (similes cives), Engström 26, 88, 89.

Die nähere Untersuchung der zweiten Maecenaselegie und ihrer einzelnen Züge und Motive hat immerhin das Bild einer Spielart der römischen und gewiß auch griechischen Poesie ergeben, von der uns ausgeführte Beispiele sonst nicht erhalten sind, wenn auch anzunehmen ist, daß sie weitreichenden Einfluß auf die Gräberpoesie der verschiedensten Zeiten geübt haben.

Leipzig.

## RICHARD HOLLAND.

#### Vive deo, dum fata sinunt, nam curva senectus Te rapit et Ditis ianua nigra vocat. – Ostia Ditis

vielleicht auf einem Soldatengrab Büchel. 806, die ihre Aufschriften gern mit Hilfe von Verg. Aen. III 493 zurechtstutzen s. Büchel. zu 374, 802 ff., 485 f. Die Verbindung vivere, dum Büchel. 806, 973, 10, 1082. Ein frommer Christ mag, nicht ungeschickt, das diu durch deo ersetzt haben.

91

# MISZELLEN.

MISZELLEN

## Zu Aristophanes' Vögeln.

Pisthetairos macht dem Wiedehopf den Vorschlag der Gründung eines Vogelstaates (172 ff.), der muß in den Wolken am Himmel errichtet werden (178), denn dies ist der  $\pi \acute{o}\lambda o\varsigma$  der Vögel (179). Wieso  $\pi \acute{o}\lambda o\varsigma$ , fragt der Wiedehopf, darauf Pisthetairos nach der Überlieferung:

> ώσπερ είποι τις τόπος ότι δὲ πολείται τοῦτο καὶ διέρχεται ἀπαντα διὰ τούτου, καλεῖται νῦν πόλος ἡν δ' οἰκίσητε τοῦτο καὶ φράξηθ' ἀπαξ, ἐκ τοῦ πόλου τούτου κεκλήσεται πόλις.

Die Worte ώσπερ είποι τις τόπος sind sprachlich unmöglich. Bei Schroeder steht jetzt im Text eine recht gewaltsame Anderung Cobets: ພຶσπερ ει λέγοις τόπος. Coulon hat in seiner soeben erschienenen Ausgabe den Vorschlag Dobrees angenommen, der äv nach ώσπερ einschiebt. Die bisher vorgeschlagenen Besserungen berücksichtigen nur den sprachlichen Anstoß, während doch auch der Gedanke klarer entwickelt sein könnte. Denn ein Pol ist nicht schlechthin ein τόπος, er ist das in der Himmelsregion, dort ist er allerdings das, was man auf der Erde ronos nennt: das ist der Gedanke, den ich vermisse, denn soviel scheint doch einleuchtend zu sein, daß hier himmlische Verhältnisse an den näher liegenden irdischen klargemacht werden sollen. Geht man von diesem Gesichtspunkt aus auf die Suche nach einer Besserung des Textes, so wird es auch möglich, der Überlieferung in engstem Anschluß zu folgen. Denn ric könnte sehr wohl durch lotacismus entstelltes yns sein. Wir brauchen dann weiter noch die Präposition, von der yijs abhängt, und erhalten sie, indem wir an dem Gedanken festhalten, daß der Fehler durch Iotacismus hervorgerufen wurde. Denn da nicht nur n, sondern auch on wie i klang, dürfen wir in ώσπερ είποι ein ώσπερει 'πι suchen (auch in Vs. 748 wurde ώσπερεί verkannt). Der Vers hätte demnach zu lauten: ΕΠ πόλος; τίνα τρόπον; ΠΙ ώσπερει 'πι γης τόπος.

Ich füge hier noch eine Bemerkung an, die sich auf Vers 636f. bezieht. Der Chor sieht den Krieg mit den Göttern sozusagen als gewonnen an, wenn die Vögel und ihre athenischen Berater zusammenhalten. Der Koryphaios bemerkt zusammenfassend:

άλλ' όσα μèν δει ρώμη πράττειν, ἐπὶ ταῦτα τεταξόμεθ' ήμεις, όσα δὲ γνώμη δει βουλεύειν, ἐπὶ σοὶ τάδε πάντ' ἀνάκειται.

Man wird bemerken, daß ρώμη und γνώμη im Reim stehen, aber auch πράττειν - βουλεύειν begegnen sich am Ende je eines

#### MISZELLEN

Kolons und vor der Zäsur des Tetrameters, also an der stärkst betonten Versstelle mit Gleichklang des Wortausganges. Ist es Zufall? Man könnte es nur denken, wenn der Dichter nicht zweimal von dem Kunstmittel des Gleichklangs Gebrauch machte. Wir besitzen aber noch ein umfangreiches Bruchstück aus einer Prunkrede, aus dem Epitaphios, den Gorgias zu Ehren der kriegsgefallenen Athener gesprochen hat (erkupiagei de τούς έν πολέμοις άριστεύσαντας 'Αθηναίων Dionys. De Demosthene S. 127, 7 Us.-Rad.), dort im Epilog der Rede (wie Diels bemerkt hat) heißt es mit einer sicheren Herstellung von Foss: και δισσά άσκήσαντες μάλιστα ών δεί, γνώμην και ρώμην, την μέν βουλεύοντες, την δ' άποτελουντες (Dionys. De Demosthene S. 127, 18 Us.=Rad. Diels, Vorsokratiker <sup>8</sup> II 248, 14). Folglich kommt der Reim yvwun - pwun wieder, außerdem Bouleverv und die Fassung des Ganzen unter den Begriff der unbedingten Notwendigkeit (SEI). Ich wage die Vermutung, daß Aristophanes den Gorgias nachahmend schon in den Vögeln zitiert und nicht erst in den Fröschen (1021). Dann gewinnen wir auch hier einen Grund, der verbietet, an das Zitat der Frösche allzu viel Schlußfolgerungen anzuhängen. Für die Wahrscheinlichkeit eines Zitats in den Vögeln spricht noch der Umstand, daß eine Rede auf kriegsgefallene Athener in Athen allgemein bekannt sein mußte, übereinstimmend ist in beiden Fällen ja auch die Anwendung des Gedankens auf einen Krieg.1) So darf denn wohl sogar ein Wort des zweifellos attizistisch gebildeten Onasander als Erinnerung an Gorgias gelten und als Zeugnis für Wirkung und Nachleben seines Ausspruchs, Strateg. 33, 1 στρατηγού γάρ γνώμη πλέον ίσχύει τῆς ρώμης, σώματος μέν γὰρ ἀνδρία δρασαί τι μέγα καί στρατιώτης δύναται, γνώμης δε προμηθεία βουλεύσαί τι κρείττον ούκ άλλος.

## Wien. L. RADERMACHER.

## Marcus - Mamercus.

Bekanntlich ist Mamers die oskische Bezeichnung des Kriegsgottes Mars und Mamercus das Korrelat zu Martius: Mamercus praenomen Oscum est ab eo, quod hi Martem Mamertini vocant (Fest. 98, 1), Mamers Mamertis facit, id est lingua Osca Mars

1) Ich will beiläufig bemerken, daß ein derartiges Zitat aus Pindar bei Thueydides VI 13, 1 vorliegt, wie Dr. Joh. Th. Kakridis in unserem Seminar bei der loterpretation der Stelle richtig feststellte, es ist nicht nur Ahnlichkeit des Gedankens. Man vergleiche und urteile selber:

Thucyd, VI 13, 1 μηδ', όπερ αν αυτοί πάθοιεν, άλλά τοι ήρατο κών άπεδν-

Pindar Pyth. III 19f.

δυσέρωτας είναι των άπόντων. των' οία και πολλοί πάθον.

#### MISZELLEN

Martis, unde et Mamertini in Sicilia dicti, qui Messenae habitant (Paul. ex Festo 99, 24 Th.). Dazu W. Schulze, Zur Geschichte lat. Eigennamen 464/5. Nun gab es in Katana einen Tyrannen, der den ausgesandten Truppen des Timoleon eine Niederlage beizubringen wußte, außerdem aber auch Tragödien dichtete und diese Kunst sogar zu einem höhnenden Siegesepigramm benutzte. Plut. Timol. 30, 31, Preger Epigr. 115, v. Hiller Hist. gr. Epigr. 72. Von ihm heißt es bei Diodor XVI 69 (344 v. Chr.): πρώτον μέν γάρ Μάρκος ό των Καταναίων τύραννος δύναμιν άξιόλογον έχων προσέθετο τω Τιμολέοντι. Dazu bemerkt Fischer: Μάρκος libri omnes; Máuspkog Casaubonus cum aliis (cf. Nepos Timol. 2, Plut. Timol. 13). Und Ziegler RE 2 X 2474 50 ff. bemerkt dazu: .wo der Name in Maokoc verderbt ist". Es wird uns schwer, diese Auffassung zu teilen, wenn man ein epigraphisches Zeugnis heranzieht, das freilich, wenn ich nichts übersehen habe, noch nicht verwertet ist, die Liste der Thearodoken des Asklepios von Epidauros, die Kabbadias Fouilles d' Épidaure I 243 schon 1891 herausgegeben, Baunack, Haunssoullier und B. Keil behandelt haben, dann Fraenkel IG IV 1504 neu gelesen und kommentiert hat (wo die frühere Literatur), Nach ihm haben sich Boesch OEwpos 1908, 36. G. de Sanctis R. C. Acad. di Torino 1912, 1, 2, Swoboda, Staatsaltertümer 2978, A. J. Reinach Rev. epigr. I 82; Ziebarth, 25 Jahre griechische Inschriftenforschung 115 und vermutlich noch manche andere dazu geäußert. Es ist, kurz gesagt, eine geo-graphische Liste von θεαροδόκοι des epidaurischen Gottes. Z. 1-38 der ersten Hauptkolumne enthält Bürger des westlichen Mittelund Nordgriechenlands, die diese Ehre empfingen, alle ohne Pa= tronymikon, dann kommen aus Syrakus Dion und Herakleides, wie De Sanctis gegen Keil gezeigt hat, aus der kurzen Zeit nach ihrer Rückkehr 356 v. Chr., bevor Dion den Genossen töten ließ und selbst ermordet wurde (354/3), diese mit Vatersnamen, den nunmehr die meisten später aufgeschriebenen führen. Die zweite Nebenkolumne enthält Nachträge aus Sizilien und Italien, aber auch in die erste Kolumne sind solche als Ersatz für die ursprünglichen Namen eingedrungen. Eine von Kabbadias hinzugefundene Stele, in zwei Bruchstücken, läßt diese Erscheinung noch deutlicher hervortreten, doch genügt hier ein Hinweis auf diesen sehr wertvollen Zuwachs. In jenen Zusätzen ist längst bemerkt, Acovtivous. 'Ικέτας Νικάνορος, als der Tyrann von Leontinoi, der nach Dions Tode sich aufschwang und um 339 unterging. Bald auf ihn folgt nun Κατάναι· "Α[λ]κιπος (so!) Μάρκου. Bedenken wir, daß in dieser Zeit der Name Marcus bei den Griechen gewiß nicht alltäglich war, so kommen wir zu dem Schlusse, daß wir hier einen Sohn des bekannten Tyrannen haben, der 337 v. Chr. durch Timoleon hingerichtet wurde (Beloch, Griech. Geschichte III2 1, 589). Natürlich erhielt er die Ehre vor dem Untergange seines Vaters. Die oben erwähnte neue Inschrift führt sogar in die Jahre von 316 ab, Doch hier ist es genug. Wir werden es nunmehr billigen, daß

#### MISZELLEN

die Lesung Máokoc1) im Texte des Diodor unangefochten bleibt. Die Folgerungen für die Quellen - das Leben des Timoleon beruht für uns im Wesentlichen auf der Darstellung des Timaios (vel. Beloch a. a. O.) - überlassen wir anderen zu ziehen.

The state of the

## Westend, F. HILLER v. GAERTRINGEN.

# Der passer Catulls. (Zu Catull C. 2 und 3.)

Die neueren Catullerklärer sprechen entweder zögernd oder bedenkenlos die überkommene Ansicht aus, daß unter dem passer der zwei an Lesbia gerichteten Gedichte (C. 2 und 3) ein Sper-ling zu verstehen sei. Zögernd äußert sich W. Kroll in seinem Kommentar S. 3: "Der Sperling, wenn wirklich ein solcher gemeint ist, erfreute sich bei den Alten einer größeren Beliebtheit als bei uns", während G. Friedrich, Kommentar S. 88, mit Bezug auf Lesbias passer sagt: "Jeder andere Spatz (nämlich ausgenommen der Lesbias) würde ihn kalt lassen, ihn bald langweilen".

Ich möchte es den nachstehenden Ausführungen voranstellen: Es ist gänzlich ausgeschlossen, daß es sich in diesen Liedern Catulls um einen Sperling handle. Mit Recht hat K. Dissel in den Neuen Jahrbüchern XXIII 65 f. die alte Anschauung in Zweifel gezogen: er versteht unter dem passer Catulls eine Blaudrossel (auch Blauamsel oder Blaumerle genannt, Monticola cyanus L., auch Turdus cyanus) und O. Keller hat sich ihm in seinem Buche "Die antike Tierwelt" (II 80) angeschlossen. Da Dissels Aufstellung auch heute nicht durchgedrungen ist, möchte ich zur Stützung und weiteren Begründung dieser Annahme Folgendes vorbringen.

Zunächst erscheint es als besonders wesentlich, darauf hinzuweisen, daß die Gattung des Passer domesticus (Haussperling) wenig leicht zu zähmen ist und sich auch nie dauernd oder in zutraulicher Weise an den Menschen gewöhnt. Bei O. und M. Heinroth ("Die Vögel Mitteleuropas" I. Bd., Berlin - Lichterfelde 1926) wird mehrfach darauf hingewiesen. Hier ist von der Auffütterung junger Sperlinge und von Erfahrungen mit Jungaufgezogenen sowie vom Verhalten des Sperlings dem Menschen regenüber die Rede, es heißt daselbst, wie folgt (I 173): "Wir treffen selbst bei recht kleinen Spatzenkindern schon auf große Angstlichkeit vor allem Unbekannten, d. h. sie halten nicht so ohne weiters die menschlichen Eltern sozusagen für ihr eigen Fleisch und Blut, wie dies offenbar sehr viele minderbegabte Vogelarten tun", ferner (I 174): "Läßt er

1) Der Epigraphiker, dem die ältere Schreibung der Inschriften Maapkog geläufig ist, wird lieber Mapkos betonen.

(der Pfleger) die Jungvögel (der Sperlinge) beieinander, so schließen sie sich, ihrem Geselligkeitstriebe folgend, aneinander, nicht aber an den Menschen an, man muß sie also einzeln käfigen, und zwar so, daß sie sich durchaus nicht sehen und wenn möglich auch nicht hören können, denn sonst rufen sie sich dauernd, und ihr ganzes Sinnen geht nur darauf hinaus, zueinander zu kommen, ganz im Gegensatz zu den bereits besprochenen Drosseln, Nachtigallen und ähnlichen". Ferner machte ich selbst die Beobachtung, daß jung gefangene Sperlinge in der Gefangen-schaft zum größten Teile bald eingehen, wenn sie sich aber zur Nahrungsaufnahme herbeilassen, dann macht sich bei ihnen nach kurzer Zeit ein nicht zu bändigender Freiheitsdrang in elementarer Weise geltend. Auf feine Beobachtung deutet m. E. auch Heinroths Bemerkung (1 173): "Auch werden Sperlinge im Freien sehr selten so zutunlich wie z. B. Buchfinken und Meisen. Sie wissen trotz aller Gewöhnung an den menschlichen Verkehr stets den rechten Abstand von den sogenannten Herren der Schöpfung zu wahren". - War demnach der Sperling zur Zähmung nicht in sonderlichem Grade geeignet, so lud auch dieser Vogel kaum hiezu ein, dessen wenig freundliches, ja - wenn wir, ohne zu sittenpredigen, vermenschlichend sprechen dürfen - zänkisches Wesen (man denke z. B. an das Verhalten der Haussperlinge untereinander und an ihr keckes und wildes Treiben gegenüber anderen Vogelarten beim Erhaschen der Nahrung und bei anderen Gelegenheiten) vor allem ein ebenso auffallendes wie typisches Merkmal darstellt. Ferner ist es in der Geschichte der Vogelzucht eine unverändert gebliebene Tatsache, daß die Menschen stets die gleichen Vögel zu zähmen pflegen, und zwar sind dies, worauf schon Dissel (S. 65) mit Recht hinweist, Vögel, die durch die Schönheit ihres Gefieders oder ihres Gesanges zu ihrer Domestikation verlockten. Und diesen Anreiz bot der Sperling einst so wenig wie heute. Ja, man darf ruhig sagen, daß heutzutage ein gezähmter Sperling geradezu eine sehenswürdige Seltenheit wäre, und darf hieraus einen Schluß auf die Vergangenheit ziehen. Aber man könnte vielleicht auch annehmen, daß etwa ärmere Volkskreise diesen so allgegenwärtigen Vogel oft gezähmt hätten, wenn dies ohne bedeutende Mühe zu bewerkstelligen wäre.1)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An eine andere enger verwandte Gattung des Passer, etwa an die in Europa und Asien verbreitete schönere Art des kleineren Feld- oder Bergsperlings (Passer montanus) oder an den weit selteneren Steinsperling (Passer petronia), hat hier niemand gedacht. In der Tat kommen diese Gattungen noch weniger in Betracht, sie weisen jene Eigenschaften, die gegen die Richtigkeit der Annahme entscheiden, daß es sich bei Catull um einen Haussperling handle, zum Teil in noch höherem Maße auf als der Passer domesticus. Von Interesse ist übrigens die Angabe bei Heinroth (I 169): "Der mitteleuropäische Haussperling bewohnt fast ganz Europa, selbst bis etwas über den Polarkreis hinaus, g eh t aber nicht nach Italien". Daß die Römer den Passer domesticus sehr wohl kannten, zeigen mehrere Stellen bei Cicero und dem älteren Plinius, ferner

Nun gibt es aber eine über ganz Südeuropa, Nordafrika und Mittelasien sehr verbreitete Vogelspezies (die der Schreiber dieser Zeilen im Süden der ehemaligen österreichisch = ungarischen Monarchie, besonders in Südtirol, Istrien und Dalmatien, sowohl im Freien als auch in der Gefangenschaft wiederholt beobachten konnte), einen Vogel, der gleichfalls den Namen passer führt, dessen freundliches, zutrauliches Wesen ihn dort zu einem sehr beliebten Stubenvogel gemacht hat: es ist dies der passer solitarius (der ,einsame Spatz': er liebt nämlich verlassene Stätten): dieser Name ist nur eine andere Bezeichnung für die oben erwähnte Blaumerle (Blaudrossel), die durch ein schieferblaues Gefieder mit mattschwarzen Schwingen gekennzeichnet ist.

Wir haben bisher bloß den Beweis zu erbringen versucht, daß es sich bei dem passer der Catullischen Gedichte um keine Sperlingsart handeln könne. Es erübrigt noch, außer den von O. Keller a. a. O. vorgebrachten Gründen weitere stichhaltige Argumente für die Hypothese anzuführen, daß es sich hier um einen passer solitarius handle. Zum ersten stimmt die munterneckische Art dieses der Zähmung überaus zugänglichen Sing-vogels mit der Schilderung, die Catull vom passer der Lesbia gibt - man beachte besonders C. 2 von 2 bis 4 und C. 3 von 6 bis 10 -, völlig überein. Dazu kommt, daß man die Stimme eines Sperlings niemals zutreffend durch pipiare kennzeichnen kann, und in der Tat wurde sie auch nicht durch dieses onomatopoetische Verb, sondern durch das härtere titiare (Anth. 762 ed. Riese) nachgebildet. Hingegen ist pipiare für den zutraulichen und weitaus zarteren Ruf der Blaumerle eine treffende Lautmalerei: das Wort pipiare wird übrigens bezeichnenderweise sonst auch für die zarten Kinderstimmen gebraucht : vgl. Tertull. Monog. 16 und Birt, Philol. LXIII 431. Auch ein junges sanftes Vöglein (etwa ein Taubchen) heißt bei Lampridius (Al. Sev. 41): pipio. Daß es sich beim passer der Lesbia um einen Vogel handeln muß, der sich im gezähmten Zustande wohl und heimisch fühlt, geht auch noch aus anderem hervor. Mit Recht zieht Friedrich (S. 89) einen Kanarienvogel zum Vergleich heran und ich möchte bloß noch bemerken, daß die domestizierte Blaumerle genau so wie der Kanarienvogel auf den diesen Vögeln (zur Neckerei oder in der Absicht, sie in Harnisch zu bringen) hingestreckten Finger mit erregtem Picken losstürmen, wobei sie hohe, zippende Töne vernehmen lassen und mit den Flügeln gleichsam in wilder Kampflust zu schlagen pflegen: vgl. Cat. 2, 3 f. Sperlinge werden in der Gefangenschaft niemals so

Priap. \* 26, 5 Büch.-Her., s. auch O. Keller a. a. O. II 88ff. – Aus einem psychologischen Grunde möchte ich hier noch auf zwei Privatgespräche kurz Bezug nehmen. Auf die Frage an zwei junge Damen, ob sie einen gezähmten Sperling als Zimmervogel haben möchten, erhielt der Schreiber dieser Zeilen nachstehende Antwort: "Ach nein! Ein Sperling ist doch kein liebes Tier". Und von der zweiten Seite: "Ob ich ihn anderen Vögeln vorziehen möchte? Nein, denn ein Sperling ist ja kein Vogel, der sich ein schmeicheln würde oder schön ist od er sonst wie".

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

2

vertraulich und fliehen vor einem hingestreckten Finger geradezu zurück. Wenn Friedrich a. a. O. von einem Kanarienvogel sagt ,er wehrte sich mit dem Schnabel', so ist dies etwas mißverständlich ausgedrückt. Der Vogel mimt da bloß ein Kampfspiel, wie ja auch andere Vogelarten (z. B. gezähmte Tauber), ferner Katzen und Hunde mit dem Menschen allerlei Kampfscherze treiben. - Noch andere Gründe widerraten es, den passer Catulls für eine Sperlingsart zu halten. Er wird deliciae genannt, es heißt von ihm: mellitus erat (C. 3, 6). Die Zartheit und sanfte Schmiegsamkeit, die dem passer nachgerühmt werden, so daß er gelegentlich mit einer Taube vergleichsweise zusammengestellt wird, eignen wohl durchaus der Blaumerle (deren Geheder auch an das mancher Tauben erinnert), stehen aber im Gegensatz zu dem spröden Federkleide des Sperlings. Hierher gehören Stellen wie Plaut. Asin. 666 f.: Dic igitur me passerculum, gallinam, coturnicem, agnellum, haedillum; ibid. 692 f.: Dic igitur med aniticulam, columbulam, catellum, hirundinem, monerulam, passerculum putillum, wo diese Wörter vergleichsweise als Liebkosungs= ausdrücke in tändelnder Rede gebraucht werden (ähnl. auch Plaut. Cas. 138 meus pullus passer, mea columba, vg. Kroll a. a. O. S. 3 und die Zusammenstellung bei Mart. I 109, wo es von Publius' kleinem Lieblingshündchen heißt, es sei reiner als ein Taubenkuß, schelmischer als Catulls passer): das Wesentliche an diesen Stellen ist, daß sie den passer durchaus mit solchen Tieren auf eine Linie stellen, die eine gewisse Weichheit und schmiegsame Sanftheit auszeichnet. Und gerade hieraus wird es verständlich, daß passer gerne als Kosewort gebraucht wird, was sich bei einem "kecken 2) Spatzen" (wie wir heute geradezu sprichwörtlich sagen), den, wie erwähnt, keinerlei Weichheit des Geheders charakterisiert, einfach nicht verstehen ließ und Kroll zu der Meinung führte, der Sperling müßte sich im Altertum größerer Beliebtheit erfreut haben als heute. Nein, so war es keineswegs: denn hier handelt es sich um Wesenseigenschaften, die im Grunde zu allen Zeiten die gleichen bleiben und bei Menschen (zumal gleicher Länder und nahverwandter Rasse) die nämlichen Empfindungen wecken. In diesem Sinne ist auch heute im Deutschen, im Russischen, im Magyarischen und in anderen Sprachen das "Täubchen" als Kosewort gebräuchlich. Und wenn im Griechischen Struthion als Hetärenname üblich war (vgl. Kroll, Catullkommentar S. 3), so ist dabei wieder nicht an einen Sperling zu denken. Στρουθός (στρούθος) bedeutet (ebenso wie στρουθίον) in der älteren Zeit und noch lange späterhin nichts weiter als einen kleineren Vogel, z. B. Sperling, Fink, Meise, Baumläufer u. a. Es wäre z. B. ganz verfehlt bei Hom. II. II 311 an einen Sperling zu denken, schon deshalb, weil es keinen Sperling gibt, dessen Gelege

\*) Womit ich natürlich nichts Moralisierendes sagen will, derartige unpassende Vermenschlichungen der Tiere (man denke an die "falsche" Katze usw.) wären unbedingt abzulehnen.

aus acht Eiern (vgl. v. 313) besteht 3), im übrigen hat man selbst noch im Spätgriechischen ein Wort wie στρουθιοπιάστης ("Spatzendroßler") gebildet und dieses, was hier von ausschlaggebender Wichtigkeit ist, völlig im Sinne von öpvidodipaç gebraucht: es besteht sohin gar keine Nötigung, bei dem Hetärennamen Struthion an einen Sperling zu denken\*); ja es wäre dies, wie die voranstehenden Ausführungen ergeben, unseres Erachtens sogar verfehlt. - Mit Recht weist Dissel darauf hin, daß die Bezeichnung der Blaumerle als passer einer frühen Zeit angehören wird (S. 66) und bringt hiefür mehrere Belege vor. Es ließe sich hiezu noch bemerken, daß die Passergedichte Catulls allerlei mundartliche Elemente enthalten (z. B. Deminutiva wie ocellus, solaciolum, turgidulus, misellus, Wörter wie bellus, Ausdrücke wie vobis male sit oder bella devorare usw.) und es darum sehr wahr= scheinlich ist, daß auch das Wort passer in seiner weiteren Bedeutung und Anwendung auch auf den passer solitarius volkstümlich, mithin auch alter Herkunft ist: darum auch der Gebrauch des Wortes bei Plautus. Der ältere Plinius meint an den zwei Stellen, wo er von passer spricht, den Sperling, anders Apuleius, wo (Met. VIII 1, p. 179 Bip.) aus dem Zusammenhange unverkennbar hervorgeht, daß es sich nur um einen Singvogel handeln kann, von dessen schönem Gesange ein Knabe angelockt wird, ihm nachzustellen.

Die Bezeichnung passer solitarius begegnet zuerst Psalm. 101 (102), 8 vigilavi er factus sum sicut passer solitarius in tecto (so einsam und verlassen: es ist dies charakteristisch für die Ungeselligkeit dieses Vogels, worin er sich vom Haus- und vom Bergsperlinge unterscheidet) und Dissel macht es (S. 66) sehr glaubhafi, daß diese Benennung auf sehr frühe Zeit zurückgehen muß. Der Dichter konnte den Zusatz solitarius meines Erachtens umso leichter fortlassen, da eben kein Mensch einen gezähmten Haussperling als Stubenvogel hielt. Conrad Gesner gebraucht in seiner großen Historia animalium (1551 ff.) die Bezeichnung Passer solitarius regelmäßig und der nämliche Name erscheint in den Schriften der von ihm angeführten Gewährsmänner.

Abschließend noch zwei Details. Keller verweist a. a. O. S. 80 darauf, daß die Blaudrossel bei den Deutschen Südtirols die Bezeichnung "Pascher" führe, und hält das für eine volksetymologische Bildung ("paschen"). Er ist hier zweifellos im Irrtum. Es handelt sich bei diesem Ausdruck um nichts weiter als um eine mundartlich e Lautung: die italienischen Südtiroler sprechen nämlich das s in sehr vielen Fällen wie sch aus, z. B. posta (sprich poschta), inteso (intescho), Caruso (Caruscho) usw. – Von Interesse dürfte es schließlich sein, daß ein deutscher Künstler, Anselm Feuerbach, (was meines Wissens in Philologenkreisen

2-

<sup>\*)</sup> Sondern aus vier bis sechs Eiern.

<sup>&</sup>quot;) Vgl. Kroll a. a. O.

unbekannt blieb) durch die Passerlieder, die er in Theodor Heyses Catullnachbildung kennen lernte, zu drei Schöpfungen angeregt wurde: "Lesbia mit dem Vogel' 5» (Gemälde im Besitz der Frau Dr. Lobstein, Heidelberg), "Lesbia mit dem Vogel' (Aquarellentwurf), und "Mädchen über einen toten Vogel trauernd" (Ge= mälde), über die zwei ersten Arbeiten vgl. A. Feuerbach von Jul. Allgeyer (2. Aufl. von C. Neumann, 1914) II S. 535 f., über die dritte: A. Feuerbach von Ed. Heyck, S. 15. In allen drei Werken hat Feuerbach keinen Sperling, sondern größere Vogelarten dargestellt.

Wien.

### MAURIZ SCHUSTER.

### Ein übersehenes Fragment des Messalla Corvinus.

Prob. De nom. GL IV 211, 27: Pater familias an pater familiae? pater familias ab antiquis dicebatur ... secutus est et Messala. Sed Sisenna, scriptor historiarum, primus mutasse dicitur pater familiae dicendo. Melius enim genetivo nomen compositum respondet: pater familiae, quam accusativo: pater familias. ad 1. 2: 'lacuna octodecim fere litterarum membranae ora

avulsa sic posset expleri, non pater familiae quos' editor Vindob.

Das Messalla = Zitat, das in der Parallelüberlieferung bei Charis. p. 137 B (107 K) und p. 153 B (120 K) nicht vorkommt, scheint aus der Schrift Des littera zu stammen, über die wir durch Quintilian (I 7, 23 und 35) Kunde haben, vgl. Funaioli, GraNm. Rom. fr. I p. 505, der aber unsere Stelle übersehen hat. Denn für pater familias, eine so beliebte Wortverbindung, wäre kaum gerade Messalla zitiert worden, wenn dieser es nicht ausdrücklich in seiner Schrift behandelt hätte. Vermittler war vielleicht Plin. De dubio sermone, ein Werk, das an der einen Parallelstelle Char. p. 153 B (120 K) zitiert wird und auch sonst vielfach den Probi De nom. exc. zugrunde liegt. Näheres hierüber O. Froehde, Jb. f. cl. Phil. XIX. Suppl. (1893), 168 - 197.

Viel weniger sicher ist die Zuweisung des Messalla = Zitates bei Mar. Victorin. GL VI 9, 5: Messalla, Brutus, Agrippa pro sumus simus scripserunt<sup>1</sup>). Dies konnte auch für seine Reden oder übrigen Schriften gelten. Doch ist es nicht unmöglich, daß auch

<sup>&</sup>gt; Lesbia (ein lebensgroßes Kniestück) ist hier als leichtlebiges Mädchen

dargestellt, das sich in rückhaltsloser, übermütiger Munterkeit zu müßigem Zeit-vertreib dem harmlosen Spiele mit dem Vogel hingibt. <sup>1</sup>) Funaioli p. 427 bezieht die Stelle auf Messalla Rufus, wohl kaum mit Recht, Goetz Gött. Gel. Anz. 1908, 826 will sie Verrius Flaccus De orthographia zuweisen.

hierüber etwas im Liber de littera s stand, hat sich Messalla doch dort nicht auf den einen Buchstaben beschränkt, sondern z. B. des alten Cato Sprachgebrauch dice und facie (für dicam und faciam) erwähnt (Quint. I 7, 23 = Funaioli fr. 1).

### Prag.

# ARTUR BIEDL.

# Similia zu Vergils Hirtengedichten VI.

## Ekloge VIII (Fortsetzung).

58 ff. Omnia vel medium fiat mare. Vivite, silvae! Praeceps aerii specula de montis in undas Deferar, extremum hoc munus morientis habeto, 58. Vgl. Claud. XV (Bell. Gild. I) 523 efficitur portus medium mare. - 59. Vgl. Sil. IV 740 protinus aerii praeceps rapit aggere montis; Aen. VIII 221 - aerii cursu petit ardua montis (VI 234 monte sub aerio); Stat. Achill. II 139 nunc caput aerii scandentem prendere montis; Rutil. Nam. II 16 qua fremit aerio monte repulsa Thetis. - Amm. Marc. XXII 16, 9 montium nullas speculas . . . cernentes (H. Hagendahl, Studia Ammianea, Uppsala 1921 p. 9). - Apoll. Rhod. I 1226 σκοπιάς opéwy; Gregor, Naz. Carm. lib. II sect. I 32, 8 (1301) reping σκοπιής. - 60. Vgl. Val. Flacc. IV 253 nescius extremum hoc armis innectere palmas (dat famulis); Aen. VI 466 extremum fato quod te adloquor hoc est. - Lucan. VI 724 ah miser extremum cui mortis munus inique (eripitur); Iuvenc. IV 718 corpus ad extremum munus deposcere Christi (audet). - Aen. V 535 ipsius Anchisae longaevi hoc munus habebis; Lucan. VIII 636 ius hoc animi morientis habebat.

62 f. Vos quae responderit Alphesiboeus, dicite, Pierides. Vgl. Hom. II. B 484 ff. ἕσπετε νῦν μοι μοῦσαι – οἴτινες ἡγεμόνες ... ἦσαν; II 112 f., B 761 τίς τ' ἄρ τῶν ὅχ' ἄριστος ἕην, σύ μοι ἕννεπε μοῦσα. – 63. Dicite, Pierides als erstes Hemistich auch (Tibull.) III 1, 5, Ovid. Fast. II 269, VI 799 (mit nachfolgendem indirektem Fragesatz, die kurze Aufforderung zu zwei Versen erweitert Fast. IV 7 f.). Vgl. Aen. VII 195 dicite, Dardanidae. – εἴπατε Μοῦσαι als Versschluß Kallimach. Hymn. IV 82, Nonn. Dionys. XIII 46, XXI 73, XXV 18, XXXII 184.

65 Verbenasque adole pinguis et mascula tura. Vgl. Pacian. Paraenes. 5 (p. 108 f. Peyrot) qui tura mensis adolevere profanis; Prud. C. Symm. I 222 geminis adolentur tura deabus. — mascula tura auch Ovid. Med. fac. 94. Vgl. Augustinus, Quaest. in hept. II 42 (p. 113, 29 ff. Zycha) potuit enim Latine dici 'masculum pecus', quomodo dicuntur mascula tura, genere neutro.

70 Carminibus Circe socios mutavit Ulixi. Vgl. Ovid. Met. XIV 71 (von der Skylla) in Circes odium sociis spoliavit Ulixen.

74f. terque haec altaria circum Effigiem duco; numero deus impare gaudet. 74. altaria circum als Versschluß auch Aen. IV 145 (ἀμφὶ δὲ βωμοῖς Anthol. Pal. VI 235, 3). Ebenso tempora circum Eclog. VIII 12, flumina circum Eclog. IX 40, Aen. IX 679 (ἀμφὶ pἑεδρον Euphorion fragm. 91 p. 62 Scheidw.), ovilia circum Georg. III 537, limina circum Georg. IV 188, Pergama circum Aen. I 466, pocula circum Lucr. I 937, litora circum VI 926 u. s. w. – 75. Zur Struktur des zweiten Halbverses vgl. Ilias Lat. 264 duro Mars milite gaudet.

78 Neete, Amarylli, modo et 'Veneris' dic 'vineula necto'. Vgl. zum Versschluß Aleim. Avit. III 125 vincula nectent; III 104, Venant. Fort. Vit. Mart. I 54 vincula nectens. Im Iambus Hor. Epod. 17, 72 frustraque vincla gutturi nectes tuo. In der Prosa Ambros. De Abrah. I 8, 75 (I p. 551, 9f. Sch.) nectit filio manibus suis vincula pater.

80 f. Limus ut hic durescit et haec ut cera liguescit Uno eodemque igni, sic nostro Daphnis amore. Vgl. Ovid. Met. III 487 ff. ut intabescere flavae igne levi cerae ... solent, sic adtenuatus amore liquitur (Narcissus); Anthol. Pal. XVI 80, 5f. Ioa. γάρ αύτῷ κηρῷ τηκομένψ τήκεται ή κραδίη (nach Ps. 21, 15?). - Lucr. VI 515f. quasi igni cera super calido tabescens multa liquescit; Ovid. Ars am. II 85 cera deo propiore liquescit (beim Flug des Icarus, dafür Met. VIII 227 tabuerant cerae). - Ähn= licher Reim schon Lucr. V 833 f. namque aliud putrescit et aevo debile languet, porro aliud clarescit et e contemptibus exit und in Prosa z. B. bei Colum. III 2 p. 106 Bip. deflorescit - mitescit; putrescit – abolescit; p. 108 deflorescit – putrescit; IV 33 p. 195 inarescit – putrescit. Über "leoninische" Reime bei antik = römischen Dichtern s. z. B. Langen zu Val. Flacc. I 39 p. 24, über den Reim in der Prosa s. jetzt das grundlegende Werk von K. Polheim, Die lateinische Reimprosa, Berlin 1925. - 81. uno eodemque im Hexameteranfang auch Aen. XII 847, una eademque X 487 (doch folgt an beiden Stellen ein Wort mit konsonantischem Anlaut).

### München.

### C. WEYMAN.

### Zu den neuen Bruchstücken der Stadtchronik von Ostia.

Direktor E. Vetter hat in einem gelungenen Aufsatz des IV. Jahrgangs der "Mitteilungen des Vereines klassischer Philologen in Wien" (1927), S. 47 ff. die von Calza in den Notizie d. Scavi 1923, S. 402 ff. herausgegebenen und 1926 von Edw. Flinck (Eranos Suecanus XXIV 81 ff.) mitbesprochenen Bruchstücke der Ostienser Chronik eindringend behandelt und sie sowohl zu ergänzen gesucht als auch ohne Zweifel richtig ersehen, daß das größere der zwei Fragmente nicht auf ein uns sonst un-

bekanntes Lokalereignis, sondern auf einen das kaiserliche Haus betreffenden wichtigen Trauerfall sich bezieht. Auf Grund einer von ihm veranlaßten genauen Durchreibung hat er einen gesicherten Text des Bruchstückes, den die Majuskeln wiedergeben, geboten und es unter gewissen Vorbehalten so ergänzt:

2 10 - 11 - 11 -

 TECTAEST · HOMINum plus quinquag INTA · MILLIACAN delis ardentibus OBVIAMPROCESSE runt · magistratus ÓSTIENSIVM · PVLLAti · infer. egerunt
 OPPIDVM · FVIT · ÓRN atum (Freier Raum). EODEM · ANNOFL amen · Augustal. primum creatus est.

Vetter hat darin (Z. 3 und 5) mit Recht Calzas Ergänzungen processe(runt) und orn(atum) angenommen, dagegen (Z. 4) für dessen unwahrscheinliche Vermutung pulla(rii) zutreffend pulla(ti) vorgeschlagen. Aus diesem einleuchtenden Ansatz erschloß er, daß es sich um die Einholung einer Leiche handle, die wegen ihrer Erwähnung in der Chronik und der großen Zahl des Trauergefolges der kaiserlichen Familie angehört haben müsse. Da aber mit unserem Bruchstück zusammen noch ein kleineres wohl derselben Spalte angehöriges Fragment gefunden wurde, das den consul suffectus des Jahres 6 n. Chr. (L. No) nius Asprenas erwähnt, wird man auf ein Ereignis geführt, das kurze Zeit vor oder nach 6 n. Chr. stattgefunden haben muß. Dies ist wahrscheinlich der Tod der beiden Enkel des Augustus, von denen L. Caesar bekanntlich im Jahre 2 n. Chr. in Massilia, C. Caesar im Jahre 4 n. Chr. in Limyra in Lycien gestorben ist. Vetter hat nun die Stelle auf L. Caesar bezogen, weil er meint, daß die Leiche des Prinzen auf dem kürzeren Seewege von Massilia nach Ostia gebracht worden sei, dieser Umstand habe die Bürgerschaft Ostias näher berührt. Er betitelt daher auch seine Abhandlung so: "Das Begräbnis des L. Caesar in der Stadtchronik von Ostia".

Trotz der gründlichen Untersuchung muß ich gestehen, daß sie mich nur im allgemeinen überzeugt hat. Mir will scheinen, daß die Beziehung des Fragments auf das Leichenbegängnis des anderen Prinzen C. Caesar deshalb vorzuziehen ist, weil dessen Hinscheiden um zwei volle Jahre dem Konsulate des Nonius Asprenas näher liegt. Auch braucht man dann den knappen, aber klaren Bericht Dios LV 12, 1 (Xiphil. 102 f.): τοῦ δὲ Λουκίου τοῦ τε Γαίου τὰ σώμαται διά τε τῶν χιλιάρχων καὶ διὰ τῶν ἐφ' ἐκάστης πόλεως πρώτων εἰς τὴν Ῥώμην ἐκομίσθη, der für beide Prinzen den gleich ehrenvollen Kondukt durch die verschiedenen Städte, also auf dem

Landwege, bezeugt, nicht mit Vetter als ungenau zusammengefaßt anzusehen. Bei Ankunft der Leiche zu Schiff würde wohl auch der Empfang durch die Obrigkeiten oder die ersten der Bürgerschaft und durch die Menge gleich bei der Ausschiffung erfolgt sein, wie dies nach Tac. Ann. III 1 bei der Ankunft Agrippinas in Brundisium mit der Totenurne des Germanicus geschah. Das obviam procedere geht doch eher auf ein Entgegenziehen gegen den auf der Straße herankommenden Kondukt. Da die offizielle große Totenfeier in Rom stattfinden sollte, war hier unmittelbar an der Stadtgrenze wohl keine eigene Trauerfeier (Z. 4) oder größere Zeremonie vorgesehen, wie sie z. B. bei der Überführung der Reste des Germanicus von Brundisium über die Appische Straße in den daran gelegenen Kolonien stattfand (Tac. Ann. III 2). Der Umstand, daß nach Z. 5 Ostia Trauerschmuck angelegt hatte, spricht m. E. noch nicht dafür, daß der Zug vom Schiffe durch die Stadt geführt wurde, sondern nur für die Teilnahme des Rom so nahen und von ihm verwalteten Hafen- und Vorortes. Denn an der allgemeinen Trauer werden sich so wie bei dem Leichenzuge des Germanicus auch von der Heeresstraße abgelegene Städte beteiligt haben (Tac. a. O.: Etiam quorum diversa oppida, tamen obvii ..... lacrimis et conclamationibus dolorem testabantur), wie dies auch heute nicht nur in Italien üblich ist. Bei der Wahl des Landweges hätte der Leichentransport des L. Caesar Ostia überhaupt gar nicht berührt, aber auch bei dem des C. Caesar wird die zahlreiche Bevölkerung dieser Stadt auf der via Ostiensis dem wohl auf der via Appia herankommenden Kondukt trauernd entgegengezogen sein.

Diese Momente scheinen mir für meine Auffassung zu sprechen. Vielleicht kann auch hinsichtlich der Ergänzungen trotz der starken Verstümmlung der Zeilen ein kleiner Fortschritt erzielt werden. Die Ausfüllung der Lücken durch Vetter erwecken mir Bedenken, da er die Zeilen zu 27 bis 29 Buchstaben auffüllt, während in den anderen gut erhaltenen Bruchstücken der gleichen Chronik die Zahl der Zeichen zwischen 18 und 22 schwankt. Vetter muß sich bei seiner Annahme auf Zeilen mit Konsulnamen berufen, die, wie er selbst zugibt, keinen sicheren Rückschluß auf die einfachen Textzeilen gestatten. Gelingt es, mit der sonst üblichen Zeilenlänge einen passenden Sinn zu erzielen, so dürften wir uns der ursprünglichen Fassung nähern.

Zuerst wird nach dem Muster der Eintragung zum Jahre 37 n. Chr.: XVII. K. Apr. Ti. Caesar Misen(i) | excessit · IIII · K. Apr. corpus | in urbe (sic!) perlatum per mili(tes). | III · Non. Apr. f(unere) p(ublico) e(latum) e(st) das Datum und der Ort des Todes wohl des C. Caesar gestanden haben, also etwa in zwei Zeilen IX. K. Mart. C. Caesar Limyris (Vell. II 102, 3, -ae Plin., Mela) excessit oder (morbo) obiit unter Hinzufügung der Konsulnamen.

Dann dürfte mit neuem Datum gefolgt sein

### 1.ª . . . . (Ubi funus prope urbis) 1. TECTA EST · HOMIN (um sexag) INTA MILLIA CAN(tu lugubri) OBVIAM PROCESSE(runt. Primi) **OSTIENSIVM PVLLA(ti ferunt,)** 5. OPPIDVM FVIT ORN (atum).

Die Ergänzung von Z. 1ª ist natürlich nur problematisch. Mit urbis denke ich im Gegensatz zu oppidum an Rom. Einen gewissen Anhaltspunkt für die Ansetzung des übrigens sachlich naheliegenden funus glaube ich mit Prof. Dr. Kubitschek darin zu erblicken, daß von dieser verlorenen Zeile an der ansteigenden Bruchlinie über dem O (von hominum) noch kleine Spuren von Zeichen, bzw. Spatien zwischen zwei Buchstaben, die am ehesten FV gewesen sind, erspäht werden können. Bei der Kürze des Chronisten wird man die obige knappste Wendung breiteren Fassungen wie pompa funeris vorziehen. Statt des Vetterschen Vorschlages Z. 1 f. plus quinquag inta millia habe ich die damals in der Umgangssprache noch übliche hexadische runde Zahl sexaginta m. der pentadischen Form vorgezogen (vgl. Wölfflin Arch. IX 184 ff.). Für can (tu lugubri) im Sinne von nenias cantantes ist es kaum nötig, auf Cic. Leg. II 62, Hor. Carm. I 24, 3, Lucan. VIII 734 und Porphyr. zu Hor. Carm. II 20, 21 zu verweisen. In Übereinstimmung mit der Diostelle habe ich (Primi) und ferunt (ev. tulerunt) vermutet. Nimmt man daran Anstoß, daß Z. 3f. dadurch 23 bis 25 Buchstaben enthalten, so liegt es nahe, an eine Kontignation von NT oder VNT in dem am Satzende stehenden ferunt oder von MI in primi zu denken oder an processere, wodurch auch die genauere Angabe X primi ermöglicht würde. Natürlich gibt es manche andere denkbare Lösungsversuche, so (Plebs) | Ostiensium pulla (ta totumq.) | oppidum f. o. usw., wozu an Tac. Ann. II 2 atrata plebes (vgl. auch Vetter S. 51) erinnert werden kann. Doch scheint es mir zweifelhaft, ob der Gemeindeschreiber von der ganzen Bevölkerung den bei Tac. auch im Gegensatz zu trabeati equites erklärlichen Ausdruck gewagt haben würde, eher könnte er in bekannter lokalpatriotischer Steigerung vom Pop (ulus) Ost. gesprochen haben. Hält man das bloße ferunt (nämlich funus, event. corpus oder urnam) für zu hart und will man sich mit der bloßen Anwesenheit der Stadtersten in Trauergewändern am Leichenzuge begnügen, so kann, wie gesagt, als verstärkendes Attribut totumq. vor oppidum treten.

Die obigen Bemerkungen mögen als Versuch betrachtet werden, auf dem von Direktor Vetter m. E. glücklich beschrittenen Wege zur Würdigung und Erklärung des interessanten Bruchstückes etwas weiter fortzuschreiten. Rätsel gibt es noch immer auf!

Wien - Mailand, DR. EDMUND HAULER.

## Vorträge des Eranos Vindobonensis in der Zeit 1927/28.

13. Jänner 1927 Prof. Dr. R. Egger, Ausgrabungen und Funde in Kärnten (mit Lichtbildern). - 28. Jänner 1927 Geh.-Rat Prof. Dr. H. v. Arnim, Das Ethische in Aristoteles' Topik. - 10, Februar 1927 Prof. Dr. J. Keil, Die neuen Ausgrabungen in Ephesus. - 24. Februar 1927 Prof. Dr. E. Scripture, Ein Versuch, die Experimentalphonetik auf die griechische Metrik anzuwenden. -5. Mai 1927 Prof. Dr. A. Wilhelm, Zur Kritik und Erklärung griechischer Texte. - 19. Mai 1927 Prof. Dr. G. Herzog = Hauser, Die religiösen Bestrebungen der syrischen Kaiserinnen. - 2. Juni 1927 Prof. Dr. H. Junker, über die neuen Grabungen in Agypten. - 22. Juni 1927 (zusammen mit der sprachwissenschaftlichen Gesellschaft) Prof. Dr. L. Wenger, Aufgaben der juristischen Papyrologie. - 30. Juni 1927 (zusammen mit der sprachwissenschaftlichen Gesellschaft) Professor Dr. P. Kretschmer, Neue Sprachdenkmäler des Altpersischen, Altlateinischen und Germanischen. - 3. November 1927 Prof. Dr. R. Meister und Prof. Dr. E. Gaar, Bericht über die Versammlung Deutscher Philologen und Schulmänner in Göttingen. - 17. November 1927 Kustos Dr. A. Barb, Neue Forschungen im Burgenlande (mit Lichtbildern). - 1. Dezember 1927 Prof. Dr. B. Saria (Laibach), Das Theater von Stobi (Südserbien, mit Lichtbildern). - 15. Dezember 1927 Professor Dr. A. Schober, Neues zur Berliner Manade (mit Lichtbildern).

12. Jänner 1928 Prof. Dr. R. Egger, Ein altchristliches Kampfsymbol (mit Lichtbildern). - 26. Jänner 1928 Kustos Dr. H. Gerstinger, Literarische Inedita der Papyrussammlung Erzherzog Rainer. - 9. Februar 1928 Prof. Dr. E. Reisch, Aufgaben und Ergebnisse der neuen Ausgrabungen in Ephesus (mit Lichtbildern). - 23. Februar 1928 Sektions-Chef Dr. R. Kauer, Zur lateinischen Sprache und Metrik. - 8. März 1928 Sekretär Dr. F. Miltner, Die Siebenschläfergrotte und andere Ergebnisse der ephesischen Ausgrabungen (mit Lichtbildern).



# WIENER STUDIEN.

# Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter:

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

## XLVI. Band. - Jahrgang 1928.

Gedrückt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht und der Emergency Society for German and Austrian Science and Art.

Erstes und zweites (Wilamowitz-) Heft.

Wien 1929.

**OSKAR HÖFELS, I. WALFISCHGASSE 14.** 

 Beitrage zur isteinischen Philologie billet man an Proissor Dr. Edmund Mauler (Wiss, IX., Porrillanguage 16), solche sur griechinchen an Proissor Dr. Hans v. Arnive XX. Bentrens 19), aufer is Proissor Dr. Indexes Dr. Batterner, Dr. Hans v.

# Inhaltsverzeichnis

### zu den

# WIENER STUDIEN

(Band XLVI, Heft 2).

### Abhandlungen:

| Albin Lesky, Hellos - Hellotis, III, IV                                      | 7 |
|------------------------------------------------------------------------------|---|
| Ludwig Radermacher, Bemerkungen zur Sprache des Sophokles 13                 |   |
| Adelgard Perkmann, Streitszenen in der griechisch-römischen Komödie, IV - 13 | 9 |
| Else Hofmann, Die literarische Persönlichkeit des P. Terentius Varro         |   |
| Atacinus                                                                     | 9 |
| Karl Prinz, Kritisches zu Senecas Phaedra                                    | 6 |
| Konrad Glaser, Klangfiguren in Augustins Briefen                             | 3 |
| Karl Myas, Nachwort zu den beiden letzten Ausgaben der Chronik des           |   |
| Hieronymus                                                                   | 0 |
| Alfred Kappelmacher, Der schriftstellerische Plan des Boethius 21            | 5 |

### Miszellen:

| Emil Sofer, Zu Sophokles König Ödipus Vers 1128f.                |    | 225 |
|------------------------------------------------------------------|----|-----|
| Adolf Wilhelm, Lateinische Wörter in griechischen Inschriften    |    | 227 |
| Carl Weyman, Similia zu Vergils Hirtengedichten VI, Ekloge VIII. | ÷  | 232 |
| Josef Mesk, Eur Rhetorik bei Tacitus                             | έ. | 233 |
| Mauriz Schuster, Tacitus und der jüngere Plinius                 | -  | 234 |
| Alexander Gaheis, Nonae.                                         |    |     |
| Edmund Hauler, Zu Fronto De-orationibus und Ad amicos +          |    |     |

Die "Wiener Studien" erscheinen wegen der außergewöhnlich erhöhten Herstellungskosten vorläufig in 2 Halbjahrshejten mit dem auf etwa je 6-7 Druckbogen verringerten Umfang. Der Bezugspreis dieses Bandes Ist für Österreich mit S 12—, für Deutschland und das Ausland mit Mk. 7:50 bestimmt. Honorare können derzeit nicht gezahlt werden, doch erhält jeder Verjasser 20 Sonderabzlige seines Beitrages kostentos beigestellt. Bestellungen nimmt jede Buchhandlung oder der Verlag entgegen.

# Hellos - Hellotis.

### III.

Trotz allem mag es vielleicht doch auf den ersten Blick gewagt erscheinen, eine Gestalt wie Hellotis, die uns bislang nur auf Kreta begegnete, nunmehr für eine Kultstätte des griechischen Festlandes zu postulieren. Dieses Bedenken schwindet jedoch sogleich, wenn wir sehen, daß der Kult der Hellotis Griechenland selbst keineswegs fremd gewesen ist und daß er sich gerade an solchen Orten findet, die den Charakter des "Pelasgischen" deutlich genug erkennen lassen.

Es sollen hier zunächst die Belege für festländisch=griechischen Kult der Hellotis ihren Platz finden:

Et. Magn. 332, 43 'Ellaric. 'Adnya obra kalounévn érmaro év Kopívda' kat ίορτή έλλωτία. είρηται δε Έλλωτίς ή δεός, ότι Βελλεροφόντης τον Πήγασον ίπον έλών καθ' ύποθήκην και συμμαχίαν τῆς 'Αθηνάς ἐχαλίνωσε' και ἀπό τοῦ Πείν τον Ιππον Έλλωτίαν προσηγόρευσεν αυτήν. και ίερον αυτή ίδρύσατο. καί τά Έλλωτια έορτή, ή άπὸ τοῦ πρὸς Μαραθώνα έλους, ἐν ϣ ίδρυται. Πίνδαρος invisio Zevoquivros. Dieselbe Nachricht ohne die Notizen über Marathon und Pindar Eud. Viol. 341. - Schol, Pind. Ol. XIII 56: a) 'EALWrut &' Erraus: riv τροσηγορίαν φασί ταύτην έσχηκέναι την Άθηναν άπό του έν Μαραθώνι έλους ίνθα ιδρυται. - b) άλλως. Τιμάνδρου θυγατέρες τέσσαρες Κορίνθιαι. Έλλωτίς, Εθρυτιώνη, Χρυσή, Κοτυτώ. άλούσης τῆς πόλεως τὴν νέαν τῆν Χρυσῆν ἡ Ἐλλωτίς άρπάσασα είσηλθεν είς τον ναόν της 'Αθηνάς, ένθα περικατάληπτος γενομένη ιροημεν έαυτην είς το πύρ. καθάρσια ούν άγεται τη θεφ, άτινα οι μετά ταύτα 'Αλισου 'Ελλώτια καλούσιν. - c) έορτη της 'Αθηνάς έν Κορίνθω, έν ή και ό άγών τελείται ό καλούμενος λαμπαδοδρομικός, έν φ έτρεχον νεανίαι λαμπάδας κρατούντες. αύτη δε ή πανήγυρις εύρεθη κατά μέν τινας έπειδή τον Ιππον τού Βελλεροφόντου ύπέταξεν ή δεός τον Πήγασον και περιέδηκεν αυτώ τα χαλινά και ούτως είλεν αύτόν. ή διά τουτο Δωριείς σύν τοις Ηρακλείδαις έπιθέμενοι Πελοποννησίοις Κόρινθον χειρωσάμενοι ταύτην τη φλογί συνέφλεγον, των τοίνον γυναικών έν τη πορθήσει φευγουσών τινές έξαυτών άμα Ευρυτιώνη καί Έλλωτίδι είς τον τῆς 'Αθηνάς είσελθούσαι νεών ούτω διαφεύξασθαι τον κίνδυναν προσεδόκησαν. ως δε ήσθοντο Δωριείς, κατά τούτων πύρ επεμψαν. αί μίν ούν άλλαι έφυγον, ή δὲ Εύρυτιώνη και ή Έλλωτις άδελφαί τυγχάνουσαι μετά παιδίου κατεφλέχθησαν. λοιμού δε συμπεσόντος ού πρότερον το νόσημα.

"Wiener Studien", XLVJ. Bd.

### ALBIN LESKY

παύσασθαι έφη ή θεός πριν έξιλεώσασθαι τών παρθένων τὰς ψυχάς και Έλλωτίδος 'Αθηνάς ίερον ίδρύσασθαι καί πανήγυριν Έλλώτια καλουμένην. καθ ήν φησιν έπτάκις νενικηκέναι τὸν Ξενοφῶντα. – d) άλλως' ἐν Κορίνθω τὰ Έλλώτια άγεται τῷ Έλλωτία 'Αθηνῷ. τυχεῖν δὲ αὐτὴν ταότης τῆς προσηγορίας Κορίνθιοι μὲν λέγουσιν έλοῦσαν καὶ χαλινώσασαν παρ' αὐτοῖς τὸν Πήγασον οἱ δὲ ἀπὸ τοῦ έλους τοῦ περὶ τὸν Μαραθῶνα, ἐν ῷ ίδρυται· οἱ δὲ ἀπὸ Έλλωτίδος παρθενου.

Von ganz besonderer Bedeutung ist neben diesen Nachrichten der inschriftlich erhaltene Festkalender der attischen Tetrapolis<sup>1</sup>». Da heißt es in der Aufzählung der Opfer:  $\mathbb{Z}$  25 fip $\psi$  παρὰ τὸ 'Ελλώτιον οἰς ΔΙ-Ι-.

Ζ 34ff.: τάδε τὸ ἕτερον ἔτος προτέρα δραμοσύνη 'Εκατ ομβαιώνος 'Αθηναία 'Ελλωτίδι βός [ΔΔΔΔ ] οἶες τρείς ΔΔΔ-]-- χοῖρος ---- ἰερώσυνα Π-[...

Z 39ff.: τάδε τὸ ἕτερον ἔτος θύεται μετὰ Εδβουλον ἄρχ[ο]ντα Τετραπολεύσι ύστέρα δραμοσύνη | Έκατομβαιώνος 'Αθηναία Έλλωτίδι οἰς Δ[]-

Z 55: 'Adyvala 'Elleridi xolpos-----

Die vorgebrachten Belege sind deshalb von großem Werte, weil sie uns Hellotis nicht lediglich als Gestalt der Sagen sondern als Empfängerin eines durchaus lebendig gebliebenen Kultes vorführen.

Die ausgeschriebenen Stellen zeigen uns gleichzeitig, wie man in verschiedener Weise die längst nicht mehr verstandene Gestalt der Göttin an Bekanntes anzuknüpfen suchte. Da ist neben der Ableitung von einem Sumpfe bei Marathon jene andere nicht minder törichte, die unsere Göttin mit dem Anteil Athenas an der Zähmung des Pegasos zusammenbringt. Besonderes Interesse beanspruchen die in den Pindarscholien mitgeteilten Geschichten, nach deren einer Hellotis bei der Einnahme Korinths durch die Dorer in den Flammen des Athenatempels zugrunde ging, während sie sich nach der anderen Version selbst in das Feuer stürzte. M. P. Nilsson<sup>2</sup>) hat ganz richtig geurteilt, daß wir es bei diesen sonderbaren Berichten mit einem Aition zu tun haben, hinter dem der Brauch stand, an dem Feste der Hellotis Puppen im Feuer zu verbrennen. Dies wurde hier aus dem Grunde angeführt, weil sich daraus eine merkwürdige, ebenfalls schon von Nilsson<sup>8</sup>) vermerkte Übereinstimmung mit Bräuchen an den Laphrien ergibt. Die Laphrien aber gelten einer Laphria, die an Artemis angeglichen ist, die sich aber auch mit anderen Göttinnen wie Britomartis und

3) Griechische Feste, Lpz. 1906, 95.

<sup>3)</sup> Prott, Fasti Graecorum Sacri Nr. 26, Am. Journ. of Arch. X 1895, 210.

<sup>?)</sup> A. a. O. 94, über die entsprechenden Bräuche bei den Laphrien 223.

Athena verbindet, geradeso wie es einen Zeus, Apollon und Hermes Laphrios gab. Diese Kultbeinamen hat W. Vollgraff<sup>4</sup>) in ansprechender Weise mit der Labrys zusammengebracht und ein vorgriechisches Götterpaar angenommen, dem die Doppelaxt heilig war und das aus Laphrios und Laphria "einer vorgriechischen Dione" bestand. Diese Laphria wäre also, vorausgesetzt, daß Vollgraffs Aufstellungen zu Recht bestehen, ein Seitenstück zu unserer Hellotis und die Übereinstimmungen in den Begehungen der Hellotien und der Laphrien würden aus dieser Überlegung heraus verständlich. Ob zu den Festen, die als Hellotien bezeichnet werden, auch ein Agon zu Tegea gehört, den man 'Aλώτια nannte und den Paus. VIII 47, 4 erwähnt, so daß 'Aλώτια die arkadische Form zu 'Eλλώτια wäre<sup>5</sup>}, will ich dahingestellt lassen.

Bereits oben wurde auf die besondere Altertümlichkeit der beiden Orte aufmerksam gemacht, an denen wir auf griechischem Boden Hellotis begegnen. Korinth trägt einen Namen, der durch sein Suffix als zugehörig gekennzeichnet ist zu jener vorgriechischen Schicht, die sich über den Westen Kleinasiens und über Griechen= land in gleicher Weise erstreckt. Marathon hinwiederum gehört zu jener attischen Tetrapolis, für die uns der alte Name Yrtnvia. erhalten ist. Diesen Namen hat Ostir durch seine einleuchtende Zusammenstellung mit etr.  $h u \vartheta = vier als vorgriechisch erwiesen,$ eine Etymologie, deren weitere Auswertung wir P. Kretschmer verdanken?). Marathon als Kultstätte der Hellotis ist aber auch sonst noch für uns von Wichtigkeit, wie dies an einer früheren Stelle dieser Untersuchung bereits angedeutet worden war. In Marathon wurde jener Stier lokalisiert, der in der Herakles- und besonders in der Theseussage eine Rolle spielt. Er ist, wie dies Robert 7) richtig ausspricht, ursprünglich in Attika heimisch gewesen und erst eine spätere Zeit identifizierte ihn mit dem von Herakles eingefangenen und dann wieder losgekommenen Stiere von Kreta. Wir werden nach allem, was wir bisher sahen, nicht irre gehen. wenn wir die marathonische Hellotis sowohl wie den dort lokali= sierten Stier derselben vorgriechischen Schicht zuweisen, aus der noch der Name 'Yrrnvia auf uns gekommen ist, und wenn wir

\*) Labrys, Rh. Mus. N. F. LXI (1906) 152.

>) So bei Schömann-Lipsius II 495.

"> Pelasger und Etrusker, Glotta XI 1921, 276.

<sup>3</sup> Griech. Heldensage, II 678, vgl. auch L. Weber, Androgeos ARW XXIII, 1925, 34.

#### ALBIN LESKY

sagen, daß die enge Verbindung, in der wir auf Kreta Hellotis-Europa mit dem Stier antrafen, sich in dem attischen Kulte in einem örtlichen Nebeneinander wiederspiegelt.

Das Heiligtum der Hellotis führte in der Tetrapolis nach dem Ausweise des Steines den Namen Hellotion, woraus sich mit ziemlicher Sicherheit schließen läßt, daß auch das nach den Pindarscholien in Korinth errichtete Heiligtum denselben Namen gehabt haben wird. Nach dem Festkalender der Tetrapolis galt ein Opfer  $\ddot{\eta}\rho\phi$   $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$  rò 'E $\lambda\lambda\dot{\omega}\tau_{10}v$ . Es wurde also bei dem Heiligtume der Hellotis auch ein Heros verehrt, der mit ihr in irgend einer Beziehung gestanden haben muß. Nur allzu gerne wüßten wir über diesen Heros Genaueres, da die Vermutung sehr nahe liegt, daß wir es in ihm mit einer Erscheinungsform des männlichen Partners unserer Hellotis zu tun haben, so daß der alte Kultverein der beiden Gottheiten auch hier erhalten wäre, allein in diesem Punkte läßt uns das zur Verfügung stehende Material leider völlig im Stiche.

Und nun noch einige Worte über die Zusammenstellung der Hellotis mit Athena, die zu einer Athena-Hellotis führte, während wir auf Kreta dieselbe Göttin mit Europa ausgeglichen finden, dies ist nun eine Zusammenstellung, die auf den ersten Blick deshalb sonderbar erscheinen könnte, weil Athena doch die jungfräuliche Göttin ist, während Hellotis als mütterliche Gottheit erklärt wurde. Nun steht es aber mit der Jungfräulichkeit Athenas ebenso wie mit der der Artemis: An beiden Göttinen finden wir Züge, die uns verraten, daß sie ehemals mütterliches Wesen besaßen. Für Athena hat O. Jahn schon vor langem<sup>8</sup>) guten Grund durch zahlreiche Belege geschaffen, die so off wiederholt<sup>9</sup>) wurden, daß sie hier wohl nicht alle neuerdings vorgebracht werden müssen. Von besonderer Beweiskraft ist wohl die 'Aðŋvä µŕµnp in Elis, die von den Frauen um Kindersegen angefleht

\*) Archaologische Aufsätze, Greifswald 1845, 73 ff.

<sup>9</sup>) In dieser Note sind auch Autoren angeführt, die Jahns Belege vermehrten: E. Gerhard, Akad. Abh. II, Berl. 1868, 107 f., F. Pfister, Reliquienkult, RVV V 10 f., E. Fehrle, Kultische Keuschheit RVV VI 183 f. B. Σταη<sub>5</sub>, 'Eφ. άρχ. 1886, 179, IX, Sam Wide A. M. XXVI, 1901, 251, v. Prott A. M. XXIX, 1904, 19, Arch. Rel.-Wiss. IX, 1906, 91, Dümmler, P. W. Realenzykl. II 2004ff., E. Kalinka, N. Jahrb. XLV, 1920, 412 und nun Epitymbion H. Swoboda dargebracht 114 ff., das Problem durch Heranziehung vorgriechischer Vorstellungen außerordentlich fördernd. Interessant ist die Angleichung der arabischen Muttergöttin an Athena auf einem Altar von Corduba Arch. Rel.-Wiss. XXII 127.

wurde (Paus. V 3, 2), aber auch die Sage von der Geburt des Erichthonios, wie jene andere von Apollon Patroios als Sohn der Athena und des Hephaistos redet eine deutliche Sprache. Neuer= dings wollte allerdings v. Wilamowitz 10) das alles kurzerhand beiseite schieben und es als Phantasie bezeichnen, in Athena Züge einer mütterlichen Gottheit finden zu wollen. Es ist nun in der Tat nicht zu leugnen, daß uns sowohl v. Wilamowitz wie vor ihm Nilsson wahrscheinlich gemacht haben, daß Athena, die kriegerische Göttin, bereits in dieser Fassung ihres Wesens auf vorgriechischen Glauben zurückgehe. Von dieser Überlegung ausgehend wird man nun wohl in der Tat in Hinkunft die Sache nicht mehr so einfach darstellen dürfen, wie dies bisher meist geschah, daß man nämlich von einer ursprünglich mütterlichen Athena ausgehend, diese erst sekundär in die jungfräuliche Göttin übergehen läßt. Andererseits sind aber jene Züge, die für älteren mütterlichen Charakter der Göttin sprechen, doch so zahlreich und so beweisend, daß es nicht angeht, sie mit v. Wilamowitz einfach beiseite zu lassen. Der Widerspruch, der hier auf den ersten Blick vorzuliegen scheint, besteht jedoch in Wahrheit gar nicht, da wir ja nicht vergessen dürfen, daß eine Erklärung der großen olympischen Göttergestalten, die auf eine ganz bestimmte, andere Vorstellungen ausschließende Wurzel zurückführt, von allem Anfange an verfehlt ist. Gewiß sind wenigstens die meisten dieser Gottheiten Träger einer bestimmten Vorstellung, aber durchaus nicht einer einzigen. Man denke doch nur etwa an Poseidon, der keineswegs allein der Herr des Meeres ist, um einzuschen, daß wir es hier mit sehr komplexen Erscheinungen zu tun haben, die nur historisch aus dem Synkretismus verschiedenster Gestalten und Vorstellungen zu verstehen sind. Mit Recht erinnert L. Radermacher 11) daran, eine wie große Rolle Gegensätzlichkeit im Wesen griechischer Götter spielt, und nach ihm ist es nicht auszuschließen, daß die Eigenschaften der Mütterlichkeit und Jungfräulichkeit von allem Anfang an nebeneinander standen. So hat denn in dem Prozeß, der die · olympischen Götter über so manche Nebenbuhler siegen und sie so zu den Hauptgöttern griechischen Glaubens werden ließ, Athena auch manche Gottheit in sich aufgenommen, die an dem Orte, wo sie verehrt wurde, als mütterliche Göttin galt. Auf diesem Wege entstand eine Athena, die sich um Kindersegen

10) Athena, Berl. Sitz.=Ber. 1921, 950.

1) Hippolytos u. Thekla, Wiener Sitz.=Ber. 1916, S. 33, Anm. 1.

### ALBIN LESKY

kümmerte und in ehelichen Verbindungen gedacht wurde, wie irgend eine andere Göttin, auf diesem Wege kam es auch zur Angleichung der Hellotis, die wir als uralte Muttergottheit erkannten, an die attische und korinthische Athena. Gewiß mag – besonders in Attika – auch das rein lokale Aufeinandertreffen der Kulte zu dieser Vereinigung beigetragen haben, möglich war sie aber letzten Endes doch nur deshalb, weil sich an Athena Züge fanden, die es erlaubten, an sie eine mütterliche, Leben spendende Gottheit anzugleichen.

Haben uns die erwähnten Züge verstehen lassen, wie es zu einer Athena = Hellotis kommen konnte, so werden sie uns auch die oben bereits erwähnte Tatsache erklären helfen, daß Athena mitunter in einer Verbindung zu männlichen Gottheiten gedacht wird, die zu ihrer jungfräulichen Natur in starkem Widerspruch steht. Besonders wird es uns hier natürlich interessieren, Athena, die ihrerseits eine Hellotis in sich aufnahm, mit Göttern verbunden zu sehen, die die Doppelaxt führen, die sich also alte Doppelaxt= gottheiten assimiliert haben.

An dieser Stelle darf wohl die Bemerkung Platz finden, daß sich unter den Weihgeschenken, die der Athena von den Idaliern auf Kypros dargebracht wurden, eine Doppelaxt fand, woraus Schweitzer<sup>12</sup>) den Schluß zog, hier habe Athena ebenfalls eine ältere einheimische Muttergottheit abgelöst.

Von größerer Wichtigkeit sind für uns jedoch in diesem Zusammenhange Kultverhältnisse, die uns in dasselbe Gebiet führen, aus dem uns Athena = Hellotis belegt ist. Im Kerameikos stand der Tempel des Hephaistos und der Athena-Hephaistia und das gleiche Götterpaar tritt uns auch in den Kulten der Akropolis entgegen. Außerhalb Attikas darf man dieselbe Kultverbindung für Hephaistia auf Lemnos voraussetzen <sup>13</sup>). Bereits früher wurde nun daran erinnert, daß wir in der Legende Züge finden, die zeigen, daß die Vereinigung der beiden Gottheiten im Kulte darauf beruhte, daß man sie ehedem in ehelicher Gemeinschaft dachte. Die Herleitung des Apollon = Patroios würde allein hierfür kaum genügen, da die Sage verhältnismäßig spät belegt ist, allein der Bericht von der Geburt des Erichthonios läßt hinter den sekundären Zügen, die zwischen Athenas Mutterschaft und ihrer Jungfräulichkeit vermitteln sollen, deutlich erkennen, daß Hephaistos ursprüng=

12) Herakles 38.

15) Gruppe, Mythologie 1206, 1.

lich als der Gatte Athenas gedacht wurde. Hephaistos seinerseits führt nun nicht allzu selten die Doppelaxt. Er tut dies vor allem auf Darstellungen der Geburt Athenas aus dem Haupte des Zeus und man könnte da wohl sagen, daß wir es ganz einfach mit dem Werkzeuge zu tun haben, mit dem die Spaltung des Hauptes des Göttervaters bewerkstelligt wurde. Allein Schweitzer<sup>14</sup>) hat darauf aufmerksam gemacht, daß wir auf einer schwarzfigurigen Amphora mit ruhig stehenden Göttern die Doppelaxt Hephaistos als förmliches Attribut beigegeben finden, so daß wir anzunehmen haben, Hephaistos habe auch den Kult einer Doppelaxtgottheit in sich aufgenommen, was uns bei seiner kleinasiatischen Herkunft nicht wunder nehmen wird.

So sind es allerletzte, schwächste Brechungen, in denen uns hinter den beiden Kultgenossen Hephaistos und Athena jener uralte und einstens so wichtige Kultverein sichtbar wird, der die große mütterliche Göttin, die Herrin des Lebens, mit dem sie befruchtenden Gotte der Doppelaxt vereinigte.

Derselbe Gedanke hat möglicherweise noch in einer anderen Kultverbindung Athenas sein in historischer Zeit natürlich längst nicht mehr verstandenes Nachleben. Die Verehrung Athenas in ihrer Vereinigung mit der Poseidons ist weitverbreitet und keineswegs etwa nur auf Athen beschränkt<sup>15</sup>>. Poseidon aber, diese besonders komplexe Gestalt der antiken Mythologie, ist ehemals ein Herr des Blitzes gewesen, denn daran, daß sein Dreizack ursprünglich Blitzsymbol gewesen sei, kann heute kein Zweifel mehr bestehen<sup>16</sup>>. Gatte der Erdmutter ist er ja auch in seiner Verbindung mit Demeter, die von hier erst klar wird, ebenso wie durch seinen Namen nach Kretschmers Deutung<sup>17</sup>> und so schimmert ein Rest dieser Vorstellung wohl auch noch aus seiner Verbindung mit Athena hervor.

Der Glaube an die Erdmutter und den sie befruchtenden Himmelsgott ist uralt und war dereinst überaus mächtig. Das wollte diese Arbeit nicht erweisen, denn es ist ja längst bekannt, dazu wollte sie nur in der Deutung der Hellotis und ihres dodonaeischen Gegenstückes Hellos einen Beitrag liefern. Reizvoll

<sup>10</sup>) Nach Usener u. Blinkenberg Thunder-weapon neuerlich O. Gruppe N. Jahrb. XLI, 1918, 297 und besonders L. Malten A. J. XI, 1925, 154.

17) Glotta I 27 f.

<sup>14)</sup> Herakles 33.

<sup>19)</sup> Die Belege bei Gruppe, Mythologie 1142, 1.

ist es zu sehen, wie diese uralte Vorstellung aus den Kulten der historischen Zeit mit ihren vielfach so völlig geänderten Verhältnissen in kleinen und kleinsten Fragmenten sichtbar wird. Freilich würde es zu weit und allzu leicht auf Irrwege führen, hier jeder Vermutung nachzugehen, um mehr als eine solche kann es sich ja auch bei dem zuletzt über die Kultverbindungen Athenas Gesagten nicht handeln.

# IV.

Die große Rolle, die das Götterpaar Erdmutter und Himmelsgott in den ältesten griechischen und, nach allem, was wir sehen, besonders in den vorgriechischen Kulten spielte, war, wie wir eben sagten, bereits lange erschlossen. So könnte es denn scheinen, als sei die Einreihung der beiden Gestalten Hellotis und Hellos in diesen Zusammenhang kein so weittragendes Ergebnis, daß es die dafür aufgewandte Mühe voll lohnte. Das wäre vielleicht der Fall, wenngleich sich doch mancherlei für kretische und besonders für dodonaeische Kultverhältnisse ergeben hat, wenn nicht an den beiden Namen, die bis jetzt den Gegenstand der Untersuchung bildeten, noch so mancher andere hinge, der nun freilich die daran gewandte Mühe vollauf rechtfertigt.

Wir haben zunächst von der von niemandem angezweifelten Tatsache auszugehen, daß der für Dodona bezeugte Hellos und die Priestergemeinschaft der Helloi zusammengehören. Und zwar hat uns der Verlauf unserer Untersuchung gezeigt, daß wir es bei Hellos nicht etwa mit einem sekundär zu den Helloi konstruierten Eponymen, sondern mit einer Gestalt zu tun haben, die einst lebendigem Kulte angehörte. Befremden könnte es allenfalls, daß wir da den Namen des Gottes geradewegs auf seine Verehrer übertragen sehen, und die Kultgenossenschaften der Bakchoi sind eine nicht ganz zutreffende Parallele, da wir es ja hier mit den Verhältnissen orgiastischer Kulte und ihren anderen Bedingungen zu tun haben. Auch an Priester und Priesterinnen, die nach ihrem Gotte Bärinnen, Stiere, Pferde und Bienen heißen, sei nur von ferne erinnert, da es sich hier um Theriomorphismus handelt. Der Name der Helloi in seinem Verhältnis zu Hellos ist in anderer Weise aber unschwer zu erklären. Der Hellos, der sich uns als Herr der Doppelaxt erwiesen hat, nahm, dem Charakter des alten Mutterkultes entsprechend, neben der weiblichen Gottheit eine untergeordnete Stelle ein. Bald wurde er aber auch aus dieser

durch den griechischen Zeus verdrängt, der, ihm wesensverwandt, seine ungleich größere Geltung anderen Anschauungen von der gegenseitigen Stellung des männlichen und weiblichen Elementes in unserem Kultverbande verdankte. So mußte Hellos zurücktreten und wurde, ehemals selbst ein Gott, in die Rolle eines mythischen Verehrers des neuen Herrn im dodonaeischen Heiligtum gedrängt, ein Vorgang, der uns aus der antiken Religionsgeschichte zur Genüge vertraut ist, man denke nur an Iphigenia-Artemis. Einst Herr der Doppelaxt wurde er nun zu deren Bewahrer, das ist aus den Zeugnissen deutlich zu ersehen. Als solcher ließ er sie, wie wir bei Philostrat lesen, den folgenden Priestergeschlechtern, die sich nun als Zeusverehrer ganz einfach mit seinem Namen nannten, da er ja, wie uns noch die Überlieferung zeigt, der erste ihresgleichen gewesen war.

Sind wir uns so über den Namen der Helloi und seine Abhängigkeit von Hellos (mittelbar also auch von Hellotis) klar geworden, so fügt sich an den Namen dieser Priestergemeinschaft eine Reihe anderer Namen, die keineswegs hier zuerst mit dem Namen der Helloi in Zusammenhang gebracht werden. Wilamowitz hat Herm. 21, 114 sowie auf der ersten Seite seines Herakles die Selloi von Dodona, wie er sie noch schrieb, mit den "Erlynes und "Erlones - so mit jonischer Psilose - zu= sammengestellt. Er verwendete an der zweiten Stelle dafür eine etymologische Reihe ψελλίζω - σελλίζω - έλλος - έλλοψ, freilich nicht ohne es gleichzeitig verwunderlich zu finden, daß die Hellenen sich selbst mit einem Worte bezeichnet haben sollen, das sich in dem Sinne mit βάρβαρος deckt. Wichtiger als die Etymologie, die sich sachlich so wenig empfiehlt 18) und wohl von dem Meister selbst heute kaum mehr gehalten werden dürfte, ist die Feststellung der Zusammengehörigkeit der Helloi mit dem Hellenennamen. Auch E. Meyer 19) hält die in Frage kommenden Namen für untrennbar verbunden, wie auch noch in allerjüngster Zeit H. Diels 20) die "Ellanvec sowohl als die "Ellones zu den Selloi, wie er noch nach der Homervulgata schreibt, in Beziehung gebracht hat und H. Güntert 21> sagt: "Der Volksname

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Von den Erklärungen aus αλλομαι und έλος braucht man wohl keine überflüssigen Worte zu machen.

<sup>17)</sup> Griech. Gesch. II 66, Forsch. zur alt. Gesch. I, Halle 1892.

<sup>59)</sup> Zeus Arch. Rel.-Wiss. XXII, 1923/24, 4.

<sup>1)</sup> Über die Namen Achaier und Hellenen, Wörter und Sachen IX 130.

### ALBIN LESKY

der Hellenes hängt aber ursprünglich zweifellos zusammen mit dem Namen des hochberühmten uralten Priestergeschlechtes der Helloi". Diese Zusammenstellung, die sich sprachlich so ganz unmittelbar aufdrängt, findet nun in den landschaftlichen Verhältnissen der ältesten Zeit, wie sie uns die Historie erschließt, die beste Stütze. Da haben wir zunächst den Namen der Helloper und des Gebietes, das sie bewohnten, der Hellopia. Dafür, daß dieses mit der Gegend von Dodona identisch sei, haben wir einen so unverächtlichen Zeugen wie Hesiod Fr. 134 Rz. Schol. Soph. Trach 1167: kai 'Enlordar the Ausdurge vonligevene einen schoft zuser 'Helodog övopuägei en 'Holaus legan obrus:

.....ναίον δ'έν πυθμένι φηγού.

Bei Strabon VII 328 lesen wir: Φιλόχορος δέ φησι και τον περί Δωδώνην τόπον, ώσπερ την Εδβοιαν Έλλοπίαν κληδήναι. Es folgt Berufung auf unsere Hesiodstelle, von der V. 1 und 5 angeführt werden. Auch auf Steph. Byz. s. v. Έλλοπία ist zu verweisen: έλέγετο και ή περί Δωδώνην χώρα Έλλοπία, ής οι οικήτορες Έλλοί και Σελλοί.

Die  $E\lambda\lambda \alpha \epsilon \varsigma$  wird man nun aber von den  $E\lambda\lambda \eta v \epsilon \varsigma$  ebensowenig trennen dürfen wie  $E\lambda\lambda \alpha i \alpha$  von  $E\lambda\lambda \alpha \varsigma$ . Von höchster Bedeutung ist da für uns eine Notiz des Aristoteles, die besagt, daß die älteste Landschaft mit dem Namen  $E\lambda\lambda \alpha \varsigma$  um Dodona gelegen habe. Met. I, p. 352 a

αύτη (ύπερβολή ὄμβρων) δ' ούκ άει κατά τους αύτους τόπους, άλλ' ώσπερ ό καλούμενος έπι Δευκαλίωνος κατακλυσμός και γάρ ούτος περί τον Έλληνικόν έγένετο μάλιστα τόπον, και τούτου περί την Έλλάδα την άρχαίαν. αύτη δ'

<sup>29</sup>) Die Heilung dieser Stelle ist außerordentlich schwierig. Gewiß wird K. Schenkls Konjektur ναίει δ', die ich auch in diesem Falle Valdenaers ναίενδ' vorziehen möchte, dadurch sehr anziehend, daß Zeus selbst Phegonaios genannt wird, obwohl mir bei dieser Auffassung der Stelle immer rätselhaft blieb, warum ihn der Dichter gerade im πυθμήν des Baumes wohnen läßt. Andererseits wird Rzachs Annahme einer Lücke und Beziehung des ναίον auf die dodonaeischen Tauben, die im ausgefallenen Vers erwähnt gewesen sein müßten, doppelt empfohlen. Einmal durch die allgemeine Erwägung, daß die sonst so off im Zusammenhange mit dem Baume genannten Tauben hier bestens Platz finden, dann aber durch die sicher alte Legende im Schol. Od. XIV 327, wo es ausdrücklich heißt: πελειάδα δέ έκ τοῦ στελέχους ἀνακύψασαν ἐπιτάξαι μὴ τοῦτο δράν. Ich wage es nicht, hierin eine Entscheidung zu fällen.

ίστιν ή περί Δωδάνην και τόν 'Αχελφον' ούτος γάρ πολλαχού τό φεύμα μεταβήληκεν, άκουν γάρ οι Σελλοί ένταθθα και οι καλούμενοι τότε μεν Γραϊκοί τόν δ' Έλληνες. Dieselbe Nadricht, die sich als identisch mit der bei Aristoteles erweist, lesen wir Schol. II. Φ 194 (V) ή άρχαιοτάτη Έλλας περί Δωδώνην και Σελλούς έκειτο, όθεν ο 'Αχελφος έκρέων δι Αιτωλίας είς τον 'Αμβρακικόν Εξηει κόλπον.

Nun legte man allerdings den angeführten Zeugnissen wenig Wert bei und schrieb Aristoteles, woferne er der Urheber dieser Notiz ist, einen Irrtum zu, B. Niese 28) meinte, Aristoteles habe die Selloi und die "Elliptes zusammengebracht und lediglich auf Grund dieser Gleichung auch die ältesten Hellenen um Dodona lokalisiert. Diese Annahme einer bloßen Spekulation bei Aristoteles ist seitdem communis opinio geworden<sup>24</sup>), freilich nicht ohne daß sich einzelne Stimmen von Gewicht gefunden hätten, die die Gegend von Dodona als tatsächlichen Wohnsitz der ältesten Hellenen verteidigten. Ich zitiere zunächst Wilamowitz<sup>25</sup>): "Die Hellenen kennt das alte Epos in Phthia, später sind sie ausgestorben. Daß sie um Dodona zuhause sind, hat aber das Epos gewußt, nur nicht gerade die Ilias, aber die Nosten, denn Neoptolemus zieht nach Epirus". Auch Fick 20) ist der Ansicht, das älteste Hellas sei mit der Umgebung von Dodona identisch. Nach ihm geht Phoinix auf seiner in der Presbeia erzählten Flucht von seiner Vaterstadt Phoinike im Nordwesten von Epirus aus, um nach Phthia zu gelangen. Da er nun auf diesem Wege durch die Gegend von Dodona habe kommen müssen und nach seiner eigenen Erzählung δί Έλλάδος εύρυχόροιο geflohen sel, so sei dieses mit dem um Dodona gelegenen 'Ealonía identisch. Gewiß setzen die geläufigen übrigen Zeugnisse für das älteste Hellas dieses nach Thessalien, allein es fehlt, wie wir sehen, nicht an Argumenten dafür, daß Aristoteles in der angeführten Notiz doch mehr als eine haltlose Spekulation vorgetragen hat. Doch wie dem auch immer sei, die Entscheidung der Frage, die uns hier beschäftigt, ob der Hellenenname mit der für Dodona bezeugten Namengruppe 'Ελλοί, "Ελλοπες, 'Ελλοπία zusammengehöre, hängt keineswegs davon ab, ob nun der Name Hellas wirklich ursprünglich in Dodona heimisch gewesen war oder nicht. Wesentlich und allerdings entscheidend ist hier, daß Aristoteles in dem

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Hermes XII 413f.

<sup>24)</sup> E. Meyer, Gesch. d. Altertums II 66, Beloch, Griech. Gesch.<sup>2</sup> I, 1, 332, 1.

<sup>23)</sup> Hermes XXI 114, 1. minut meanshaft sit reserved up and anything

<sup>\*</sup> Alteste griech. Stammesverbände, K. Z. XLVI 114.

einen Sinne auf jeden Fall recht hat, daß nämlich die Namen 'Ελλάς und "Ελληνες letzten Endes auf die Gegend von Dodona zurückführen, mögen sie nun in dieser Form dort schon gebraucht worden sein oder nicht. Dafür spricht der mit Dodona fest verbundene Name 'Ealonia, dafür spricht aber auch die Glosse bei Hesych Έλλά<sup>27</sup>) ... και Διός ιερόν έν Δωδώνη. Ob Hella ebenso wie wohl Hellos Kurzform eines verloren gegangenen Namens ist oder ob es direkt zu Hellos gebildet wurde, wage ich nicht zu entscheiden, sicher aber ist jedenfalls, daß es mit 'Elloi, 'Ελλός und daher auch mit 'Ελλωτίς zusammengehört. Nun fordert aber A. Fick a. a. O. für den Namen 'Ellade eine Vorform Έλλα, zu der Έλλάς als weibliches Adjektivum ebenso gehöre wie Ξυνιάς zu Ξυνία oder Θεσπιάς zu Θεσπιαί. Diese Form steht in der Hesychglosse deutlich vor uns und ist hier ebenso deutlich mit dem Zeusheiligtum in Dodona verbunden<sup>28</sup>). Bringen uns hier die Namen selbst darauf, daß die thessalische Landschaft Hellas zurückführt auf Dodona, so tuen dies nicht minder Erwägungen allgemeiner Art. Schon längst ist es aufgefallen, daß sich Achill in seinem berühmten Gebete II. XVI 233 ff. nicht an den Zeus wendet, der auf dem Olymp waltet und den doch sonst die griechischen Helden alle rufen, sondern daß er zu dem Zeus fleht, der Herrscher in Dodona ist, zu dem pelas= gischen, dem die altehrwürdige Kultstätte in Epiros gehört. Dieser merkwürdige Sachverhalt hat ja auch das Altertum dazu verführt, neben dem epirotischen Dodona eines in Thessalien anzusetzen,

<sup>27</sup>) Dem Worte 'Eλλά steht bei Hesych übergeschrieben 'Eλa. Die Betonung, die wir bei Grammatikern und Scholiasten für 'Eλλοi lesen, ist das Ergebnis von alexandrinischen Betonungsgesetzen, die auf Grund ungenügenden Materiales gewonnen wurden. Vgl. Schol. II. XVI 234. Im Falle 'Eλλoi geht das Gesetz nicht auf Herodian sondern auf Aristarch zurück, der ja auch im Falle Σελλοi: 'Eλλoi entschieden hatte, das werde ich bei anderer Gelegenheit zeigen, da ich über diese Dinge ausführlicher nicht reden will, bevor B. Laums Buch über die alexandrinischen Betonungsgesetze erschienen ist. Jedenfalls wissen wir in Wahrheit ebensowenig etwas Sicheres über die ursprüngliche Betonung von 'Eλλα wie die von 'Eλλou.

<sup>26</sup>) Nicht verwenden darf man freilich, wie A. Fick a. a. O. dies tut, die Hesychglosse Έλλοι Έλληνες οι έν Δωδώνη και οι ιερείς und έλλος... και Δωδωναΐος. Da liegen Reflexe des Streites vor, den schon das Altertum kannte, ob die Έλλοι bei Homer ein Volk oder ein Priesterkollegium seien. Für uns steht das letztere fest, keineswegs darf man aber die erste Glosse dazu gebrauchen, um zu beweisen, die Dodonaeer hätten Έλλοι und Έλληνες geheißen, mag auch anderes dafür sprechen.

das nun natürlich von dem Thessalier Achilles gemeint sein sollte 29). Die Hypothese dieser antiken Autoren ist in neuerer Zeit nie ernstlich in Frage gekommen, uns wird der Sachverhalt sofort verständlich, wenn wir überlegen, daß ebenso wie der Name der Hellenen auch der Kult des dodonaeischen Zeus aus Epiros nach Osten, nach Thessalien gewandert war. Um die Bedeutung dieses Zusammenhanges für das Verständnis des Gebetes Achills recht zu würdigen, muß daran erinnert werden, daß das thessalische Hellas bei Homer durchaus als Teil des Reiches des Peleus gilt. Stellen der Presbeia weichen von dieser Auffassung ab, davon war oben die Rede, aber B 684 redinet die "ENAnvec unter die Mannen des Achill, II 594 ff. heißt Bathykles Bewohner von Hellas, der an Glücksgütern hervorragt unter den Myrmidonen und  $\lambda$  495 f. wird das Reich der Myrmidonen durch Hellas und Phthia umschrieben. Das führte schließlich so weit, daß Strabo VIII, 383 Hellas und Phthiotis zusammenfallen läßt, was an sich wohl unrichtig, aber doch in den engen Beziehungen der beiden Landschaften begründet ist. Die Bewohner der Hellas aber hatten nicht vergessen, daß der älteste mit ihrem Namen im Zusammenhang stehende Kult der des Zeus von Hella - Dodona war. So wird uns die Anrufung des dodonaeischen Zeus durch Achill völlig verständlich, ihrerseits aber ein starkes Zeugnis für die Wanderung des Hellenennamens von Epiros nach Thessalien, Es war aber sicherlich nicht der Name allein, der aus Epiros kam, sondern er wanderte mit Menschen zusammen, die seine Träger waren. Solmsen<sup>80</sup>) hat gelegentlich daran erinnert, daß wir vor allem durch die Fortschritte der deutschen Dialektkunde gelernt haben, daß Sprachgeschichte mit Stammes- und Siedlungsgeschichte in innigstem Zusammenhange steht, er hat dies in demselben Aufsatze getan, dessen Ergebnis A. Debrunner<sup>31</sup>) in folgende Worte faßt: "In Thessalien geht nämlich gleichsam eine Welle nordwestgriechischer Spracheinflüsse von Westen nach dem Osten". Solmsen spricht 32 von "der Flut der neuen Scharen, die sich aus den Bergen über die Fruchtgefilde wälzten" vielleicht ein zu

<sup>29</sup>) Steph. Byz. s. v. Δωδώνη. Hier auch der Versuch, einen Ausweg mit Hilfe einer supponierten thessalischen Stadt Βάδων zu gewinnen.

\*1) Die Besiedlung des alten Griechenland im Lichte der Sprachwissenschaft, N. Jahrb. XLI 440.

12) A. a. O. 623.

119

<sup>10)</sup> Thessaliotis und Pelasgiotis, Rhein. Mus. N. F. LVIII 605 f.

starkes Bild für eine Bewegung, die keineswegs ein einmaliger historischer Vorgang, sondern ein Prozeß von längster Dauer war, aber das Bild deutet uns gut die Kraftlinien an, auf denen auch der Hellenenname aus seiner ältesten, für uns erschließbaren Heimat in Nordwestgriechenland nach Thessalien gebracht wurde, um von hier seinen Siegeszug über alle griechischen Stämme anzutreten. Es ist dieselbe Linie der Wanderung, auf der schon Herodot VII 176 die Thessalier in ihre Wohnsitze gelangt sein läßt, und mit Recht sagt H. Güntert a. a. O. 132: "Infolge der Wanderungen der griechischen Frühzeit ist also der Ländername auf die neue Heimat übertragen worden".

An dieser Stelle ist es Zeit, daran zu erinnern, daß die Kette "Ella, 'Elloi, "Ellonec, 'Ellác und "Ellnv, die in unserer Darlegung eine so große Rolle spielt, auch A. Fick a. a. O. für eine unzerreißbare hält, daß er aber einen wesentlich anderen Ausgangspunkt für diese Namensreihe annimmt als die vorausgegangene Untersuchung, A. Fick legt all den angeführten Namen, wobei er teilweise in G. Curtius<sup>83</sup>) einen Vorgänger hat, die Hesycholosse Έλλά καθέδρα Λάκωνες. και Διός ιερόν έν Δωδώνη zu Grunde<sup>34</sup>). Έλλα aus εδλα entspricht natürlich lateinisch sella aus \* sedla und mag sich als Bezeichnung für Sitz gewiß bei den Lakoniern erhalten haben. An diese Glosse aber nun die ganze angeführte Namenreihe anhängen zu wollen, ist unstatthaft, denn sachlich entspricht die angeführte Etymologie von Hella als Name Dodonas in keiner Weise. Fick meint, Dodona sei Hella benannt worden als Sitz des Zeus und will dies mit der Rolle sitzender, thronender Göttergestalten in der griechischen Mythologie begründen. Da müssen ferner die sella curulis, der Stuhl Petri und der Meister vom Stuhl heran und schließlich wird auch eine semitische Gottesvorstellung verwendet: Der Himmel ist sein Stuhl und die Erde seiner Füße Schemel. Wir werden da lebhaft an die viel zu weitgehenden Aufstellungen W. Reichels in seinen Vorhellenischen Götterkulten über Thronkult erinnert. Dem allen ist die Tatsache entgegenzuhalten, daß in Dodona nicht das mindeste auf derartigen Kult deutet, ja wenn man auf diese Argumentation eingehen wollte, so könnte man sagen, daß sich unter den Weihgeschenken nicht der geringste Anhaltspunkt für

<sup>30</sup>) Grundz. 226. Die Σελλοί aber leitet Curtius Gr. Et., <sup>5</sup> 548 von άλ (Salier) ab.

34) Außer in der angeführten Arbeit auch K. Z. XLIV 341 f.

eine derartige Annahme findet, wohl aber der blitzschleudernde Zeus stehend dargestellt wird. Wir wissen auch, wie Zeus in Dodona verehrt wurde, er war dort Phegonaios, der im Eichbaum Wohnende, auf eine sella Iovis deutet nichts. Merkwürdig wäre es auch, daß diese so ganz allgemeine Bezeichnung einer Kultstätte nun aus sich heraus einen Namen für ein Priesterkollegium, für eine Landschaft, ja schließlich für ein ganzes Volk erzeugt haben sollte, wie denn auch H. Güntert<sup>35</sup>) vor allem an der Deutung der 'Elloi als "Sitzler" berechtigten Anstoß nimmt. Güntert stellt a. a. O. den vorausgegangenen Deutungen des Hellenennamens cine neue gegenüber, indem er die Helloi, von denen er mit Recht ausgeht, aus Selio- ableitet, das er mit Hilfe der got. saljan, ga-salian "opfern" zugrunde liegenden Wurzel erklärt. Die Helloi und schließlich auch die Hellenes wären also "die Opferer" und der Name hätte ursprünglich das Priestergeschlecht nach seiner Tätigkeit bezeichnet. Der Zusammenhang, den Güntert hier statuiert, stellt lautlich gewiß eine Möglichkeit dar. Befremden könnte es, daß uns für eine idg. Wurzel in der Bedeutung opfern, aus der das Volk seinen Namen gebildet haben soll, jedwede Entsprechung innerhalb der griechischen Dialekte selbst fehlt, doch kann das gewiß nicht gegen Güntert entscheiden. Die Parallelen aber, die Güntert vorführt, wie gall. Lugu = selva "Lugus= heiligtum", air. selb, neuir. sealbh, cymr. helw "Besitz" zeigen nirgends die Entwicklung zu dem Namen einer Kultgemeinschaft, die für Helloi anzusetzen wäre. Günterts Erklärung bleibt eine geistvolle Hypothese, die den Hellenennamen unter allen Umstän= den dem indogermanischen Sprachschatze bewahren will. Güntert wehrt sich gegen die Heranziehung von Vorgriechischem für die Deutung von Helloi, denn "wenn auch die geheimnisvolle Kultstätte Dodonas schon ein vorgriechisches Heiligtum gewesen sein mag, so war der Name der Priesterschaft der Helloi jedoch echt griechisch, weil die idg. Eindringlinge den Kult des Eichengottes, der ihnen wohl vertraut war, ohne weiteres übernahmen". Hier muß nun freilich gesagt werden, daß Güntert die Kultverhältnisse Dodonas zu schematisch behandelt und mit Unrecht die ehemals große Rolle einer mütterlichen Gottheit an diesem Orte außer Acht läßt. In Dodona handelt es sich keineswegs um die bloße Übernahme eines "Eichengottes" sondern um die Ablösung einer

50) A. a. O. 133.

### ALBIN LESKY

vorhellenischen Muttergöttin durch Vorstellungen anderer Art. Mit Unrecht schaltet ferner Güntert ebenso wie seinerzeit Fick eine Gestalt völlig aus der Argumentation aus, deren Bedeutung im Verlaufe dieser Untersuchung klar wurde, die des Hellos, des mythischen δρυτόμος von Dodona. Diese Ausschaltung wäre angängig, wenn wir es in Hellos, wie dies bei Hellen der Fall ist, mit einem abgeleiteten Eponymen zu tun hätten, sie ist es hingegen nicht, wenn er, wie sich ergeben hat, eine alte Gottheit darstellt, deren Kult in diesen letzten Brechungen fortlebt. Dazu tritt nun all das, was unsere Untersuchung dazu beigetragen hat, den Zusammenhang zwischen Hellos und Hellotis zu erweisen und zu sichern. Eben bei jenem Namen, den Fick gänzlich aus seiner Betrachtung ausschaltete, nimmt unsere Auffassung der Zusammenhänge ihren Ausgang. Im Rahmen des uralten Kultes der Erdmutter, den wir in Dodona heimisch fanden, hatte sich. lange bevor die Zeusreligion durchdrang, für den männlichen Partner, der in untergeordneter Stellung neben der großen Göttin stand, der Name Hellos gebildet, er war der Herr der Doppelaxt, dessen Name nicht nur auf jenes Priesterkollegium überging, das sein Andenken und seinen Namen auch noch zur Zeit des entwickelten Zeuskultes bewahrte, sondern nach dem auch der Kultort selbst Hella, die Landschaft aber, in der er lag, Hellopia, vielleicht sogar schon Hellas benannt wurde. Eine parallele Bildung zu Hellopes mit einem anderen Suffix sind die Hellenes und zu Hellopia steht Hellas in unmittelbarer Parallele. Nicht entscheiden konnten wir, ob diese Namen neben Hellopes und Hellopia auch schon in Epiros selbst gebraucht worden waren, wie einige Zeugnisse besagen, oder ob sie sich erst in Thessalien gebildet hatten, wesentlich aber ist, daß alle die angeführten Bezeichnungen für Landschaften und Stämme zusammengehören und daß sie letzten Endes in der Verehrung eines alten, in historischer Zeit fast völlig vergessenen Götterpaares zu Dodona, der Erdmutter Hellotis und ihres Partners, des Herren der Doppelaxt Hellos wurzeln. Wir haben es also mit theophoren Namen zu tun, wie uns gerade Nordgriechenland einen trefflichen Beleg für solche in der von den Hestiaiern bewohnten Tetrade Hestiaiotis liefert. Interessant ist in diesem Zusammenhange die Vermutung Fick's 36) die Hestiaier seien aus Epiros eingewandert, so daß sie uns eine doppelte

5%) K. Z. XLVI 81.

Parallele liefern würden, sowohl in der Richtung ihrer Wanderung, als auch in der theophoren Natur ihres Namens.

Bei der vorgetragenen Erklärung des Hellenennamens läßt sich auch ein Problem lösen, das kein geringerer als Thukydides das erstemal gestellt hatte. Im 3. Kapitel seines I. Buches sucht er die Frage zu beantworten, wie denn der Hellenenname Gesamtname der Nation geworden sei. Wenn wir ehrlich sind, müssen vir sagen, daß wir bislang nicht wesentlich über die Antwort hinausgekommen sind, die Thukydides gibt. Die Feststellung, daß der Hellenenname als Gesamtname Homer noch unbekannt und daß er zuerst mit Sicherheit in der Phthiotis zu lokalisieren ist. das ist wohl das Wichtigste, aber auch schon ziemlich alles, was sich sagen ließ. Welchem Umstand gerade der Hellenenname jene Durchschlagskraft verdankte, die ihn zum Namen der gesamten Nation werden ließ, das schien ein schwer zu lösendes Problem. Das, was in der letzten Äußerung zu dieser Frage Diels in seinem Zeusvortrag bemerkte: Tüchtigkeit der ältesten Träger des Namens, gleicht aufs Haar der Auskunft bei Thukydides. Es scheint, daß sich auf Grund des bisher Gesagten hier wesentlich weiter kommen läßt.

Kaum bei einer anderen Gestalt der griechischen Mythologie wird uns das bekannte Wort so deutlich, daß Homer und Hesiod den Griechen ihre Götter geschaffen haben, als bei Zeus. In dem Götterhimmel, den die großen Epen den Griechen schenkten, wurde er Vater aller Götter und Menschen. Und wie die homerische Göttergemeinschaft auf dem Olymp wohnend gedacht wurde, so ward auch Zeus der Olympier. Dem gewaltigen Einfluß des Epos ist es zu danken, daß fast alle lokalen Zeuskulte der Verehrung des olympischen Zeus weichen mußten, dessen gewaltige Gestalt die Dichter geformt hatten. So allgemein und so tiefgehend wurde diese Verehrung des olympischen Zeus, daß es uns heute äußerst schwer wird, hinter diese homerische Schicht der Zeusvorstellung zu dringen und die von H. Diels a. a. O. mit großem Rechte gestellte Frage nach den Etappen, auf denen der Zeuskult in frühesten Zeiten in Griechenland vordrang, zu beantworten. Diels geht bei seiner Lösung der Frage doch auch wieder von Homer aus und für ihn ist der Olymp jener Ort, von dem aus nicht nur die vom Dichter geformte Gestalt, sondern von Nord nach Süden wandernd, auch der tatsächliche Zeuskult in die griechische Welt ging. Befremdlich scheint es mir aber da, daß allerdings der

Wiener Studien", XLVI. Bd.

0

alte Monatsname Dios sowie ein Stamm der Dioi und eine Stadt Dion Zeuskult in dieser Gegend sicher stellen, daß jedoch ein Kultzentrum dieses Gottes hier völlig fehlt, von dem aus allein wir uns eine so starke Wirkung ausgehend denken können, wie sie Diels annimmt, wenn er die Zeusverehrung der Griechen vom Olymp herkommen lassen will. Es möchte scheinen, daß den verehrungswürdigen Gelehrten die starke Zeichnung des olympischen Zeus bei Homer irreführte, so daß er einen Augenblick vergessen konnte, wie sehr wir zwischen den tatsächlichen Kultverhältnissen ältester Zeit und dem Bilde der Dichter trennen müssen. Mit Unrecht hat Diels die älteste Kultstätte des Zeus beiseite geschoben, die so mächtig war, daß ihr Kult auch in den Zeiten der Blüte Athens und Spartas nie an Ansehen einbüßte und die noch in hellenistischer Zeit eine neue Hochblüte erlangte: Dodona. Nach Diels käme freilich gerade Dodona als Ausgangspunkt des Zeuskultes nicht in Betracht, denn der dodonaeische Zeus sei kein Wetter-, sondern ein Quellgott gewesen. Allein diese Behauptung kann weder durch den Beinamen Naios erwiesen werden, noch durch die Bindung des Zeus an die Eiche. Was Naios anlangt, so ist es zunächst durchaus nicht sicher, daß es zu vaua gehört, L. Weniger 87) faßt den in Frage'stehenden Kultbeinamen als Abkürzung von Phegonaios auf und E. Kalinka<sup>38</sup>) hat sich energisch gegen die Deutung des Zeus Naios als Quellgott ausgesprochen, da hierfür in Dodona jeder Anhaltspunkt fehlt. Nach ihm haben wir es in Na- mit einem beliebten Lallwort zu tun. Doch wenn wir auch einer im Altertum aufgekommenen Deutung 39) folgend, Naios mit váw und váµa zusammenbringen, so spricht dies nicht im mindesten gegen den Himmelsgott Zeus. Denn auch der Regen, den Zeus vom Himmel strömen läßt, ist ein väna, wie Plato Legg. VIII 144b geradezu von rà έκ Διός ίόντα νάματα spricht, wenn er Regen sagen will, und auf diesem Wege ist Zeus Hyetios nun auch freilich der, der die Quellen fließen läßt. Die Zusammenhänge zwischen Quelle und Himmelsgott sind aber keineswegs hiermit erschöpft. Das wichtigste Amt des Himmelsgottes ist die Herrschaft über das Wetter. Welche Rolle aber gerade Quellen im Wetterzauber spielen, das braucht hier nicht weiter ausgeführt zu werden, um zu zeigen, wie wenig eine

87) Baumkultus 13.

N. Jahrb. XLV 408. setal barres and there bereatment model

» Schol. II. XVI 233: ύδρηλά γάρ τα έκει χωρία.

Deutung des Zeus Naios als Besitzer einer heiligen Quelle seiner sonstigen Auffassung als Himmelsherren widersprechen würde. Übrigens darf man sich auf die Quelle, die am Fuße der Eiche sprudeln soll, nur mit Vorsicht berufen. Sie ist erst und nur bei Plin. N. h. II 228 und Serv. Aen. III 466 belegt. Daß sie eine aus der antiken Deutung des Kultbeinamens herausgesponnene, wirkungslos gebliebene Konstruktion ist, scheint ihr Fehlen bei Philostrat zu zeigen, der sich derartiges nie entgehen läßt und gerade für Dodona alles auskramt, was seine Zeit wußte und wissen wollte. Was aber nun den Baumkult anlangt, so wissen wir, daß er Zeus ursprünglich gar nicht eignete, sondern daß ihn der griechische Gott, als er sich Dodona eroberte, von dem Kult der Erdmutter ebenso übernahm wie deren Orakel.

Es geht also keineswegs an, den dodonaeischen Zeus irgendwie von dem indogermanischen Himmelsgotte zu trennen, mag er auch durch die uralten lokalen Kulte, die er ablöste, und von denen zur Genüge gesprochen wurde, manchen eigenartigen Zug angenommen haben.

Durch die dichte und festgefügte Schicht der Vorstellungen, die die homerischen Dichter zu den allgemeinen der Griechen machten, wird nur ganz selten, dann aber in überraschend heller Beleuchtung älterer Glaube sichtbar. Niemand hat dies so unvergefilich schön gezeigt wie Rohde. Ein solches Blitzlicht, das uns ganz unvermittelt weite Stredken erhellt, ist nun auch die bekannte Anrufung des dodonaeischen Zeus durch Achill in der Patroklie. Für einen Augenblick weicht der Olympier aus seiner beherrschenden Stellung und jener Zeus aus Epiros wird uns sichtbar, der von dem altehrwürdigen Dodona aus seine Geltung über weite Teile des übrigen Griechenland - Nordgriechenlands natür= lich vor allem - verbreitet hatte, bis er der herrlichen Gestalt des Dichters weichen mußte. Früher bereits war davon die Rede, daß er der eigentliche Gott der "Ehlnveg im ältesten, engsten Sinne war, und wie der Name dieses Stammes so geht auch er von Dodona aus. Eben daß Zeus hier das Ansehen eines uralten Kultes an sich riß, gab seiner Verehrung jene hohe Weihe, die wir aus dem Gebete Achills noch so deutlich herausfühlen, gab ihr aber auch die Kraft, siegreich auf griechischem Boden weiterzudringen. Unwillkürlich drängt sich das Bild zweier Ströme auf: der eine kommt aus Dodona, der andere hat im Gebiete der homerischen Dichtung seinen Ursprung, älter war der erste, stärker aber der zweite, der den ersten in sich aufnahm und seinen Namen durchsetzte.

So war denn der älteste Ausgangspunkt des Zeuskultes, der freilich hinter dem Olymp der homerischen Dichtung an Bedeutung zurücktreten mußte, Dodona, eben jener Ort, auf den wir den Hellenennamen in seinen letzten Ursprüngen zurückführen konnten. Zeuskult und Hellenenname stehen aber durchaus nicht etwa rein äußerlich nebeneinander, als hätten sie in ihren ältesten Stadien nur zufällig die gleiche Wanderstraße aus Nordwestgriechenland nach Thessalien benützt: beide wanderten zusammen, die "Ellanvec waren die ältesten uns greifbaren Zeusverehrer auf griechischem Boden und ihr Zeus war der, den sie aus Nordwestgriechenland mitgebracht haben. Diese enge Verbindung von Zeuskult und Hellenenname erklärt uns das sonderbare Gebet des Thessalers Achill, dieselbe Verbindung zeigt sich aber ganz besonders in einem für uns hier außerordentlich beachtenswerten Kulte. Es ist dies der Kult des Zeus Hellanios von Aegina 40). Die Sage über seinen Ursprung redet eine deutliche Sprache von seiner Herkunft. Aiakos, der auf Aegina als Sohn der Landeserde und des Zeus gilt, flehte einst zu Zeiten der Dürre zu seinem göttlichen Vater um Regen. Zeus erhörte ihn und sandte Regen, Aiakos aber wurde so zum Urheber des Kultes des Zeus Hellanios auf Aegina. Nun aber ist Aiakos, wie dies auch für Diels vollkommen feststeht, von dem Stammvater der Aiakiden Peleus und Achilleus nicht zu trennen und es unterliegt keinem Zweifel, daß dieser Kult des Zeus Hellanios von Norden, aus Thessalien stammt, wie dies auch Robert 41) annimmt. Auch hier wieder treffen wir den Namen des Himmels- und Wettergottes Zeus in engstem Zusammenhange mit dem Hellenennamen und mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit können wir feststellen, wie beide Namen hier zusammen nach Süden wanderten. Mit Zeus Hellanios erging es ebenso wie mit dem Hellenennamen. Als dieser Bezeichnung für die gesamte Nation geworden war, da ward auch aus dem Zeus von Aegina der einst als Hellanios aus Thessalien gekommen war, ein Panhellenios, als welcher er uns in den beiden genannten Stellen des Pausanias entgegentritt, während wir bei Pindar den ursprünglichen Namen lesen.

\*\*> vgl. Pind. Nem. V 10. über die Gründungssage Paus. I 44, 9 und
 I 29, 8. Letzterer schreibt das spätere Πανελλήνιος.
 \*'> Preller - Robert I \* 126.

Von Dodona bis Aegina fanden wir den Namen, der bestimmt war, einst die Nation zu bezeichnen, die der Welt ein helles Licht wurde, in engem Vereine mit dem Kult des Zeus. Diese Vereinigung hat ihren Ursprung in Dodona. Sie ist es gewesen, die dem Hellenennamen seine Geltung verschaffte. Die Träger dieses Namens waren die ältesten Verehrer des großen Gottes, die ihn aus Nordwesteriechenland in die fruchtbare Ebene brachten, auf diesen Kult gründete sich das Ansehen des Namens, der die griechische Welt eroberte. Im Verlaufe dieser Entwicklung wurden aus den Hellenen Panhellenen, ein Vorgang, dem der Hellenenname seine eigenartige Akzentuierung verdankt, wie P. Kretschmer und W. Schulze gezeigt haben 42). Wenn wir den Vorgang auf eine knappe Formel bringen wollen, wobei wir uns freilich bewußt sind, einen in Wirklichkeit viel komplizierteren Vorgang zu schematisieren, so müßten wir sagen: Zuerst wanderte Zeus mit den Hellenen, dann aber breitete sich der Hellenenname mit der immer mehr wachsenden Geltung des Zeuskultes aus.

Und nun soll zum Schlusse noch kurz von einer Gestalt die Rede sein, von der wir allerdings so wenig ältere Zeugnisse besitzen, daß ein Urteil schwierig wird. Es ist dies Helle, die uns erst in der attischen Tragödie entgegentritt<sup>48</sup>). Nach Wilamowitz<sup>44</sup> könnte auch sie mit den Helloi zusammenhängen und wäre also in den Zusammenhang zu stellen, der hier entwickelt wurde. Doch läßt, wie gesagt, die durchaus späte Überlieferung eine Beurteilung dieser Gestalt äußerst schwierig erscheinen.

Die reiche Durchsetzung dieser Sage mit Märchenmotiven verschiedenster Art, wie dem von der bösen Stiefmutter, dem klugen Schwesterlein, dem hilfreichen redenden Tiere läßt es außerordentlich schwer zu, ursprüngliches Gut der Überlieferung abzugewinnen. Auf den ersten Blick könnte es verlockend erscheinen, dem Kulte, innerhalb dessen die Kinder Phrixos und Helle geopfert werden sollen, einige Bedeutung beizumessen. Athamas war nach Herodot VII 197 König von Halos am paga-

<sup>45</sup>) P. Kretschmer, Gercke – Norden <sup>1</sup> I 144, Glotta IV 1913, 344 und W. Schulze, Berl. Sitz.-Ber. 1910, 806.

<sup>43</sup>) Welche Rolle Helle in den verschiedenen Dramen wie Athamas, Phrixos und Ino eines Aisch., Soph., Eur. und Achaios spielte, läßt sich im Einzelnen nicht mehr feststellen, doch hängen die Berichte der Mythographen über Helles Flucht deutlich vom Drama ab.

"> Hermes XXI 114 1.

saeischen Meerbusen, nach Pausanias IX 34, 5 Herrscher von Orchomenos. Bei beiden Autoren erscheint nun an den genannten Stellen die Opferung aufs engste verbunden mit einem Heiligtum des Zeus Laphystios, das in den erwähnten Landschaften bestand. Laphystios aber gehört zu jenen Namen, die W. Vollgraff 45) mit der Labrys zusammengebracht hat, der Zeus Laphystios ginge also nach ihm auf eine alte Doppelaxtgottheit zurück. So könnte es denn den Anschein haben, daß wir hier wieder in einen wohlvertrauten Kultkreis geraten, allein dem ist entgegenzuhalten, daß der Zusammenhang, der hier besteht, doch ein viel zu lockerer ist, als daß sich auf ihm Schlüsse bauen ließen und daß überdies Helle, um die es sich hier doch handelt, bei der Opferung eine durchaus sekundäre Rolle spielt 46). In erster Linie wird von der Opferung des Phrixos gesprochen, Helle ist bei Herodot nicht einmal genannt. Auf diesem Wege ist nicht weiter zu kommen.

Mehr scheint mir ein anderer Umstand auszumachen : gewiß zeigt die Mehrzahl der Darstellungen, wie sie die Handbücher bequem zusammenstellen, Phrixos und Helle auf dem Widder reitend. Es fehlt aber nicht an Denkmälern, die Helle allein auf dem Rücken des Tieres darstellen. Wohl ist die Deutung in manchen Fällen zweifelhaft, da ja auch Aphrodite Epitragia in Betracht gezogen werden muß. Aber sowohl bei Münzen aus Halos 47), als auch bei melischen Reliefs 18) kann kein Zweifel an der Auffassung der auf einem Widder reitenden Frau als Helle aufkommen, da ja in derselben Denkmälergruppe jedesmal da= neben ein Phrixos dargestellt zu finden ist. Auch auf den Münzen von Lampsacus 49) ist ohne Zweifel Helle auf dem Widder zu erkennen. Hält man sich nun vor Augen, daß die Sage von der beabsichtigten Opferung und Entführung der Kinder sich in ihrer jetzigen Gestalt durch die Anhäufung von Wandermotiven als unzweifelhaft jung erweist - eigentliche Grundlage dürfte ein Menschenopfer bei Dürre sein - dann werden wir weder die angeführten Münzen noch die Benennung des Hellespontes auf diese Sage zurückführen dürfen. Nun ist aber sicher der Helles-

45) Rhein, Mus. LXI 154.

19) P. Friedländer hat im Artikel Helle der Realenz. gezeigt, wie Helle in der Opferungssage Phrixos an die Seite trat.

1) Head H. N. 2 296.

<sup>45</sup>) Die Nachweise bei Friedländer a. a. O. REI DEX manual and

19) Head H. N. 2 530,

pont der "E $\lambda\lambda\eta\varsigma$  πορθμός wie ihn Aischylos und Pindar nennen, nach einer Helle benannt<sup>50</sup>), nur daß dies nicht die Helle der späteren Sage sein kann, die in dem Athamas-Phrixosmythos eine so untergeordnete Rolle spielt. So gewinnt denn die Vermutung Gruppes<sup>51</sup>) in der Tat an Wahrscheinlichkeit, daß wir es mit einer Göttin zu tun haben, die ursprünglich in demselben Zusammenhang auf einem männlichen Tiere reitend gedacht wurde, wie Europa, die ja auch auf dem Rücken des Stieres über das Meer hinfährt. Daß aber diese Zusammenstellung mit Europa ihrerseits die Einreihung Helles in die Gruppe Hellos – Hellotis außerordentlich empfichlt, versteht sich nach allem Vorhergehenden von selbst.

Nicht unerwähnt soll es schließlich bleiben, daß eine Inschrift aus Cyzicus eine Göttin Hellenia bietet (CIG. 3670). Wir kennen von ihr nicht mehr als ihren Namen auf einem Inschriftenrest, aber ihr Auftreten in einer Stadt, die weder vom Hellespont noch von Lampsacus mit seinen Münzen, die uns Helle zeigen, weit entfernt ist, gibt in unserem Zusammenhange zu denken.

Überblicken wir das über Helle Gesagte, so müssen wir feststellen, daß ihre Zusammenstellung mit Hellos – Hellotis so mancher Stütze nicht entbehrt, daß aber alles, was wir dafür anführen konnten, doch nicht ausreicht, uns hier über einen gewissen Grad von Wahrscheinlichkeit hinauszuführen. Nicht mit Bestimmtheit läßt es sich sagen, wohl aber vermuten, daß auch Helle in jenen Zusammenhang gehört, dessen Entwicklung uns im Verlaufe dieser Arbeit von den spärlichen Überresten eines einst mächtigen Kultes zu dem Namen des Volkes geführt hat, das zum Bildner des Abendlandes berufen war.

Graz.

ALBIN LESKY.

<sup>50</sup>) Unglücklich war H. D. Müllers Gedanke, Mythol. d. griech. Stämme II 165, daß Helle aus dem Hellespont herausgesponnen sei, eine Erklärung, die sich leider auch im Roscher festgesetzt hat.

<sup>31</sup>) Griech. Mythol. 1146.

# Bemerkungen zur Sprache des Sophokles.

Man ist sich heute wohl darüber einig, daß A. Nauck in der Kritik der Sophoklesüberlieferung weit über das Ziel hinausgegangen ist. Dennoch ist nicht zu bestreiten, daß, wo er den Finger auflegte, immer ein Grund vorhanden war, wenn auch vielfach eben nur ein Grund, sich besser umzusehen, anregend bleibt Naucks Kritik auch da, wo die Nachfahren nichts zu tun haben, als seine Behauptung zu widerlegen. Ich will hier einen Fall dieser Art besprechen, weil ich meine, Neues dazu beibringen zu können. Es handelt sich um zwei Verse aus der großen Rede, mit der Aias Abschied vom Leben nimmt, Verse, an denen Nauck deshalb Anstoß nahm, weil in ihnen die Partikel άλλά zweimal unmittelbar hintereinander folgt, was der Kritiker offenbar als unkünstlerisch und der Schönheit der Sprache abträglich empfand. In meinem Kommentar habe ich dann ein paar Stellen einfach verzeichnet, an denen sich alla wiederholt findet. Aber Kürze des Ausdrucks ist nicht unbedingt ein Vorzug, allerdings waren es auch zu wenig Stellen, um einen Schluß auf das zu ziehen, worauf es eigentlich anzukommen scheint. Auch heute kann ich das Material nur um wenige aufgelesene Stellen vermehren, doch genügt es, wie ich hoffe, zur Aufklärung des Sachverhalts. Ich führe zunächst an, was ich zur Verfügung habe:

Aias 852 άλλ' οὐδὲν ἔργον ταῦτα θρηνεῖσθαι μάτην, άλλ' ἀρκτέον τὸ πρᾶγμα —

Elektra 881 άλλ' ούχ ΰβρει

λέγω τάδ', άλλ' ἐκεῖνον ὡς παρόντα νῷν.

Trach. 1151 άλλ' ουτε μήτηρ ένθάδ', άλλ' έπακτία

Τίρυνδι συμβέβηκεν (οὕτε nachher durch δέ fortgesetzt). Philokt. 410 άλλ' οὕτι τοῦτο δαῦμ' ἕμοιγ', ἀλλ' εἰ παρών II. Α 378 ἀλλ' οὐκ 'Ατρείδη 'Αγαμέμνονι ἤνδανε δυμῷ, ἀλλὰ κακῶς ἀφίει (vgl. Β 859).

Od. ξ 151 άλλ' έγὼ ούκ αῦτως μυθήσομαι, άλλὰ σὺν ὅρκω (vgl. 1 500, ψ 62).

Hippocrates Διαιτητικός τρίτος S. 732 Kühn: άλλά τρῖψις μὴ πολλὴ προσαγέσθω, άλλ' όλίγη.

#### BEMERKUNGEN ZUR SPRACHE DES SOPHOKLES

- Ebda S. 735 άλλ' ου χρή προίεσθαι ές τουτο, άλλ' έκθεραπεύεσθαι πρότερον ώδε.
- Plato Epist. 2 S. 312 Α τὸ δ' αἴτιον οὐ λέγω ὅπερ ἂν πολλοὶ εἴποιεν ἀλλ' ὅτι ἐφαίνου οὐ πάνυ ἐμοὶ πιστεύειν σύ, ἀλλ' ἐμὲ μέν πως ἀποπέμψασθαι ἑθέλειν.

Demosthenes gegen Midias 90 άλλὰ μή πω τοῦτο, άλλὰ τὴν μὴ οὖσαν ἀντιλαχεῖν ἐξῆν, und dann gleich weiter ἀλλὰ οὐκ ἐβούλετο, ἀλλ' ἵνα κτλ. Oracula Sibyllina III 67 ἀλλ' οὐ χὶ τελεσφόρα ἔσσετ' ἐν αὐτῶ, ἀλλὰ πλάνα.

Diese Stellen dürften ausreichen, nicht nur, um Nauck zu widerlegen, sondern auch, um zu zeigen, daß es sich hier um eine bestimmte Redeweise handelt. Im ersten Glied des Gedankens folgt auf άλλά regelmäßig eine Verneinung, das hat zur Folge, daß wir das zweite άλλά mit 'sondern' oder 'vielmehr' übersetzen müssen, die Wiederholung der Partikel scheint für uns durch eine Veränderung in ihrem Sinne entschuldigt, Freilich hat an der angeführten Platonstelle auch das erste alla bereits den Sinn 'sondern', weil das ihm vorangehende Satzglied gleichfalls verneint ist, doch kann man gerade aus solch einem Beispiel vielleicht noch am ersten schließen, daß all' our - alla für den Griechen eine Art von formelhafter Verbindung war. Verkehrt wäre freilich zu glauben, daß es außer dem beschriebenen Falle nicht auch sonst gelegentlich einmal eine Folge αλλά - αλλά gegeben habe. Ein in sprachlichen Dingen so empfindlicher und fein abwägender Dichter wie Theokrit hat dennoch in seinem schönsten Gedicht, dem siebenten, die Verse (94 f.) alla to y' ek navrwy μέγ' ύπείροχον, ψ τυ γεραίρειν αρξεύμ' άλλ' υπάκουσον.

Man wird unschwer bemerken, daß ein Wechsel in der Bedeutung der Partikel hier auf eine andere Weise erreicht worden ist, vorhanden ist er jedenfalls. Durch die Variation ist dem Stilgefühl der Griechen genug getan. Man darf vielleicht aus den entwickelten Tatsachen den Schluß ableiten, daß ein griechischer Schriftsteller, der sorgfältig stilisiert, regelmäßig unter einem künstlerischen Gesichtspunkte handelt, wenn er  $d\lambda\lambda \dot{a} - d\lambda\lambda \dot{a}$  in kurzem Zwischenraum aufeinander folgen läßt. Ich sage dies mit Rücksicht auf eine Stelle im Gedichte des Marcellus Sidetes auf das Triopeum des Herodes Atticus, dessen sorgfältige, ja studierte

#### L. RADERMACHER

Form bereits Kaibel, jetzt Wilamowitz<sup>1</sup>) gewürdigt hat (Epigr. Graeca 1046b, Vers 91 f.):

εί δέ τω ἄκλυτα ταῦτα καὶ οὐκ ἐπιπείσεται αὐτοί[ς, ἀλλ' ἀποτιμήσει· μή οἱ νήτιτα γένηται, ἀλλά μιν ἀπρόφατος Νέμεσις καὶ ῥόμβος ἀλάστωρ τίσονται, στυγερὴν δὲ κυλινδήσει κακότητα.

Hier haben die beiden  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$  ja vollkommen gleichen Sinn, aber der Parallelismus in der Entsprechung von zwei Gliedern des Vordersatzes und Nachsatzes wird durch die Anaphora von  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$ im Versanfang kräftig betont und die wechselseitigen Beziehungen im Aufbau des Gedankens treten mit plastischer Klarheit hervor.

# and survival this as the series In the stars of

Die Worte im Oedipus Coloneus 113 f. και σύ μ' έξ όδου πόδα κρύψον κατ' άλσος enthalten in eigenartiger Zusammen= fassung den Sinn »führe mich fort vom Wege« - daher verträgt us auch die genauere Bestimmung durch  $\pi \delta \alpha$  - »und verbirg mich im Hain«, Statt zweier Prädikate (dyaywy Koutov) steht nur eines (xouvor), doch ist dies derart durch einen erläuternden Zusatz bestimmt (es obov), daß aus dem Zusatz der fehlende Begriff der Fortbewegung erschlossen werden kann. In solcher Art eindrucksvoll zusammengefaßte Rede findet sich bei Sophokles auch sonst, einzelne Stellen im Oed, Col. (V. 195f., 303, 487) habe ich in meinem Kommentar erläutert, anderes zu Trach. 267 f. und Ai. 491. Die Ausdrucksweise ist aber nicht nur sophokleisch, zu der Stelle, von der wir ausgingen, paßt sehr schön Bakchylides V 140 καϊέ τε δαιδαλέας έκ λάρνακος ωκύμορον φιτρόν έγκλαύσασα<sup>2</sup>), wo έκ λάρνακος wie für έκ λάρνακος λαβούσα verkürzt dasteht, auch Alciphron III 19, 8 hat etwas Ähnliches: την ψάλτριαν ώς αύτον ένηγκαλίζετο, insofern als ώς αυτόν eigentlich ein EAKWY, das fehlt, voraussetzt. Ich möchte noch zwei Stellen nebeneinander anführen, weil sie beide von der philo-

') Sitzungsberichte der preußischen Akademie der Wissenschaften 1928 II (Marcellus von Side).

entwichelten Lamachan den Schlaft ableitung das sin-missis

) Von E. Schwartz in έγλαβούσα (= έκλ.) verändert, von Wackernagel in έξαύσασα (Hesych έξαύσαι = έξελεῖν). Ich hoffe, vor allem das έξ όδοῦ – κρύψον des Sophokles lehrt, daß solche Änderungen nicht nötig sind. Daß der Schmerz der Mutter durch έγκλαύσασα ausgedrückt wird, ist nicht überflüssig.

ogischen Kritik beanstandet und doch zweifellos heil sind und dabei sich gegenseitig stützen. Die erste, einfachere ist Aristophanes Eir. 361:

### φέρε δή κατίδω ποι τούς λίθους άφέλξομεν.

Das ist mehr als  $\pi\eta$  τοὺς λίθους ἀφέλξομεν, wie einzelne Aristophanesausgaben schreiben, obwohl die handschriftliche Überlieferung in ποι feststeht. Es besagt nämlich in aller Kürze soviel wie ποι τ. λ. ἀφέλκοντες θήσομεν. Wir haben in Worten der Ismene (Oed. Col. 383 f.) die unmittelbarste Entsprechung, wenn auch die Rede, der Art des Tragikers gemäß, noch um ein gewisses Maß kühner gebildet ist:

> άλλ' ἕργα δεινά, τοὺς δὲ σοὺς ὅποι θεοὶ πόνους κατοικτιοῦσιν, οὐκ ἔχω φράσαι

d. h. »wie weit die Götter mit der Teilnahme an deiner Mühsal gehen werden«, ὅποι – κατοικτίζοντες προβήσονται. Die Gedrungenheit solcher Redeform ist ganz und gar antik, für uns unnachahmlich. Denn auch *corripere se intro* bei Terenz Hec. 365 bedeutet doch wohl nichts anderes als *correpto pallio intro se conicere*.

Ich bin mir natürlich bewußt, daß das bisher Gesagte, soweit es überhaupt die Sache erklärt, doch nur eine rein mechanistische Erklärung der behandelten Erscheinung gibt. Niemand wird glauben, daß an den angeführten Stellen etwas ausgelassen ist, mit anderen Worten, daß es sich um eine Ellipse handelt. Anderseits kann z. B. Eir. 361 nur die Ausdrucksform logisch sein, die von den Kritikern hergestellt wird: φέρε δη κατίδω, πη τούς λίθους άφέλξομεν. Aber es ist anderseits klar, daß im Unterbewußtsein des Redenden schon der Gedanke lebendig war: wohin mit den fortzuschaffenden Steinen? Dieser verborgene Gedanke hat auf die Rede eingewirkt und die Veränderung des noc in zoi hervorgerufen. Oder wenn O. C. 195 Oedipus geheißen wird, sich niederzusetzen έπ' άκρου λαού βραχύς όκλάσας, so tritt die Verkürzung der Gestalt natürlich erst ein, nachdem das Niedersetzen erfolgt ist, aber der Sprecher nimmt die Wirkung schon vorweg und spricht sie demgemäß unbefangen aus. Es ist die Rede schnell und anschaulich denkender Menschen, denen die Logik erst in zweiter Reihe steht.

#### L. RADERMACHER

dated and grantening attracts for some or Arterio-

# Oedipus Col. 228 ούδενὶ μοιριδία τίσις ἔρχεται, ῶν προπάθη, τὸ τίνειν.

Die Worte sind, wie sie dastehen, gewiß unverständlich, und auch wenn man Epyerai in Elegerai wandelt, wie es vielfach geschieht, ist das Ergebnis noch lange nicht befriedigend. Denn wenn man alsdann umschreibt ούδενί μοιριδία τίσις είργεται τούτων α (αν) προπάθη, und anders lassen sich die Zusammenhänge scheinbar nicht deuten, so ist to tiven vollkommen überflüssig und klappt in unerträglicher Weise nach. Besser läge jedoch die Sache, wenn man dv als Ausdruck einer Krasis für ô dv 3) fassen dürfte. Dann ließe sich oùdevi μοιριδία τίσις ειργεται als allgemeine Voraussetzung verstehen, die hierauf genauer erläutert wird durch den Zusatz ο αν προπάθη (τις), τοῦτο τίνειν. Der Artikel το vor tivew nämlich wäre ohne weiters deiktisch zu fassen. Für deiktischen Gebrauch des Artikels hat der Oedipus Col. noch besonders auffallende Beispiele. Die Sache ist bekannt genug und von Ellendt im Lexikon Sophocleum ausreichend behandelt. Es wäre also auf die Frage der Möglichkeit einer Krasis genauer einzugehen. Der übliche Ausdruck der Zusammenziehung von o und a ist im Attischen a, so wird avho aus o avho. Allein dieser Gebrauch ist vielleicht nicht ohne Ausnahmen, wie unsere handschriftliche Überlieferung zeigt, zum mindesten lehrt sie. daß man zu irgend einer Zeit als unanstößig empfand, wenn ein Athener o + a durch  $\omega$  ausdrückte, und das würde genügen, um ein wv (denn so muß der Akzent sein) gleich ö äv in der Sophoklesüberlieferung zu erklären. In den Fröschen des Aristophanes Vs. 1079 ist die überwiegende Überlieferung προαγωγούς, aber der Codex Ravennas, hinter dem gelehrte Tradition steht, hat nowywyovc, und dies scheint zulässig mit Rücksicht auf πρωυδάν = προαυδάν in den Vögeln 556. An sich ist in solch einem Fall nicht ausgeschlossen, daß sich in den Handschriften sogar recht alte Überlieferung behauptete. In den Trachinierinnen Vs. 272 pflegt man Barepa zu drucken, aber der Laurentianus, in dem sich gleichfalls allerlei alte Tradition hielt, wie der Parisinus bieten Bhrepg, und damit mag man Bhkarn =

> Wunder hat wv in av verändern wollen, ich merke es an, da es für das Folgende nicht unwichtig ist.

#### BEMERKUNGEN ZUR SPRACHE DES SOPHORLES

τη Έκάτη auf der Weihinschrift des VI. Jahrh. I. A. IVb 422 n. 3 vergleichen. Es ist möglich, daß der Ausdruck der Krasis in der alten Atthis noch stärker geschwankt hat, möglich auch, daß wenigstens die antiken Grammatiker und Herausgeber solches annahmen. Ein Beweis der Unsicherheit in der Bezeichnung ist vielleicht noch ravap für rouvap bei Herondas VIII 66. Jedenfalls ist die Deutung ŵv = ô åv im Prinzip nicht ausgeschlossen. Eine andere Frage freilich ist, ob Krasis in dem lyrischen Stück überhaupt zulässig war. Daß Lyrik in der Anwendung von Krasis zurückhält, ist außer Zweifel, doch hat Sophokles sichere Fälle auch im Lied, wie έγώ ούδ' Electr. Vs. 1281. Neuerdings ist ein sehr auffallendes Beispiel aus Bakchylides bekannt geworden: III 22 ayrailed gleich ayrailerw o zu deuten. Der Fall ist merk= würdig wegen der Durchführung der Krasis auch in der Schreibung. Mit Rücksicht auf die Stelle, von der unsere Betrachtung ausging, verweise ich endlich noch auf Pseudo = Aristoteles Oecon. 1349 a 35, wo die sonst feststehende Überlieferung o äv Eilero der besseren Handschriftenklasse als ouv Eilero aufscheint, und ich wage dies ouv als Verballhornung einer Krasis zu verstehen. So schlage ich denn vor, die Verse Oed. Col. 228 in folgender Fassung zu geben:

> ούδενὶ μοιριδία τίσις εἴργεται, δ ἂν προπάϑη, τὸ τίνειν

und to vor tiveuv als Demonstrativ zu nehmen, mit dem auf  $\delta dv$ zurückgewiesen wird. Es fällt mir nicht ein, zu behaupten, daß eine Krasis  $\delta v$  für  $\delta dv$  in Sophokleischer Zeit legitim war, für sicher halte ich nur, daß man irgendeinmal in der Antike des Glaubens gewesen ist, die Zusammenziehung von o und  $\alpha$  dürfe auch für das Altattische durch  $\omega$  ausgedrückt werden.

# IV.

### Eurytos macht Herakles zwei Vorwürfe (Trach. 265 ff.)

λέγων, χεροϊν μὲν ὡς ἄφυκτ' ἔχων βέλη τῶν ῶν τέκνων λείποιτο πρὸς τόξου κρίσιν, φωνη δὲ δοῦλος ἀνδρὸς ὡς ἐλευθέρου ῥαίοιτο.

φωνη habe ich für überliefertes φώνει eingesetzt, und so druckt jetzt auch Pearson. Er behält dann ἀνδρός ὡς ἑλευθέρου, wofür

#### L. RADERMACHER

ich nach dem Vorgang anderer ἀνδρός ἐξ ἐλευθέρου geschrieben hatte. Er versteht also ὡς, das zwischen ἀνδρός und ἑλευθέρου steht, als Wiederaufnahme der Konjunktion, mit der im Vers 265 die abhängige Rede eingeleitet wird. Diese Auffassung ist sicher sehr künstlich und mutet dem Dichter etwas zu, was doch verzweifelt nach einem Flickwort aussieht, dabei erscheint dies ὡς an einer Stelle, wo es zum Mißverständnis geradezu herausfordert: Anderseits ist zuzugeben, daß die Änderung von ὡς in ėš oder ἀντ', wie andere wollten, gewaltsam ist. So mag denn zur Erörterung gestellt werden, wie ich die Fassung der Worte ursprünglich mir gedacht hatte, ausgehend von der Meinung, daß ῥαιοιτο als Medium mit aktivem Sinn verstanden werden könnte

λέγων, χεροῖν μὲν ὡς ἄφυκτ' ἔχων βέλη τῶν ὧν τέκνων λείποιτο πρὸς τόξου κρίσιν, φωνη δὲ δοῦλος ἀνδρὸς ο ὖς ἐλευθέρου ῥαίοιτο.

Man wird nicht verkennen, daß auf diese Weise auch  $\varphi \omega v \eta$  erst seinen rechten Sinn gewinnt. Der δούλος und der ἀνήρ ἐλεύθερος rücken in schärfsten Gegensatz. Das feine Ohr des Herrn kann die Stimme des Sklaven nicht ertragen. Aber dürfen wir ein Medium ραίεσθαι ansetzen? Es müßte intensiv zu verstehen sein. Genügend bekannt ist, daß Sophokles im Gebrauch des Mediums mancherlei Besonderes hat. Er wendet es häufig an und hat Singuläres wie αὐδῶμαι Aias 772, Philoktet 130 und 852, ποθοῦμαι Trach. 103.

# mehniki ole shundi mi se jever

# Bestritten hat Nauck die Worte Philoktet 126 f.

καὶ δεῦρ', ἐάν μοι τοῦ χρόνου δοκῆτέ τι κατασχολάζειν, αὖθις ἐκπέμψω πάλιν.

Vielleicht ist auch eine Ausdrucksweise, wie κατασχολάζεων του χρόνου "müßig sein zum Schaden der Zeit" in der älteren Literatur nicht gerade häufig anzutreffen. Aber gewöhnlich wird sie in der Koine. Bei Machon, einem Dichter der jüngeren Komödie, steht unmittelbar Entsprechendes: κατεσχόλαζε τής Γναθαινίου λέγων (Athen. 581<sup>d</sup>). Hierzu noch einige weitere Proben:

καταστρηνιών τινος = στρηνιών κατά τινος Ι Timoth. 5, 11.

κατασπαθάν τινος = σπαθάν κατά τινος Alciphron III 14 (III 50) 1.

καταστοχήσαμεν αύτου Tebt. Pap. I 58, 35.

- καταβοάν τινος = βοάν κατά τινος Epist. Eccl. Vienn. et Lugd. I 10.
- ούκέτι γάρ ούτοι κατεχάρησαν τῆς ἐκκλησίας "sie freuten sich zum Schaden der Kirche" Psalmenkommentar ed. Jagić zu Ps. XXIX 2 p. 51.

θεού γάρ κατατολμάν ἀνέφικτόν ἐστιν ebd. Ps. LXIII, 8 p. 119 unten.

Es ist eine sehr darakteristische Form der Rede, sie ist nicht unattisch, wie καταιψεύδεσθαί τινός τι bei Demosthenes in Mid. 136 zeigen mag. Doch fürchte ich, daß auch Demosthenes seine Wendung nicht aus den oberen Schichten der Sprache entlehnt hat. Schon die Alten haben bemerkt, daß er nicht unbedingt wählerisch war. Was Sophokles angeht, so drückt er sich bei Gelegenheit in einer Weise aus, die wir nur aus der Komödie kommentieren können. Dafür stehen Beispiele in meinem Kommentar zum Philoktet. Daß sich hohe Poesie mit der Volkssprache hin und wieder berührt, sollte man nicht zu Ungunsten dieser Poesie auslegen, es ist doch eher ein Beweis ihrer Naturhaftigkeit und Frische, manchmal ist es ja auch ein Beweis der in ihr noch wohnenden Kraft zu bildlicher Gestaltung. Wieder ist es Nauck gewesen, der Philoktet 577 beanstandet hat:

## έκπλει σεαυτόν ξυλλαβών έκ τησδε γής.

Der Ausdruck ist anschaulich, aber nicht frei von Derbheit, Nauck hat das ganz richtig empfunden. Unmittelbar belegen kann ich ihn jetzt aus dem Martyrium Cypriani et Justinae, für dessen Verfasser Sophokles sicher nicht die Quelle war (Kap. VIII). Verwandtes findet sich im Bereich der Volkssprache, σαυτόν πυκνώσας bei Aristophanes, ἀσφαλίζουσα σαυτήν bei Herondas, es ist aber zahmer und eigentlich nur von einem allgemein sprachgeschichtlichen Gesichtspunkt aus heranzuziehen, insofern als ein Ersatz von Funktionen vorliegt, die von Haus aus dem Medium gehören. Von diesem Gesichtspunkt aus steht dann auch ἄναγε σεαυτόν bei Aristophanes (Ranae 853) und βάλε σεαυτόν κάτω bei Matthaeus (4, 6) in einer Linie. Weniges derart ist allgemein im Kurs wie έαυτόν ἀναλαμβάνειν, das man nun bei Menander (Samia 243) hergestellt hat.

#### L. RADERMACHER

Volkstümliche Rede steckt gewiß auch in der Paarung von στήναι und βήναι, und hier spielen Gesichtspunkte herein, von denen soeben E. Norden in seiner Rektoratsrede 'Logos und Rhythmus' gesprochen hat, die Freude an Bindung in parallelen Gliedern bei gesuchtem Gleichklang. So Philoktet 832

# ώ τέκνον, ὄρα, ποῦ στάση ποῖ δὲ βάση.

Gewöhnlich geht βήναι voran: Aias 1237 ποῦ βάντος ἢ ποῦ στάντος, Eurip. Alc. 863 ποῖ βῶ; πῷ στῶ; Hec. 1056 πῷ βῶ; πῷ στῶ. Ich weise auf diesen Fall hin, weil ich meine, daß die Beobachtung der feststehenden Wortverbindung dazu helfen kann, eine Stelle des Aeneas Tacticus zu berichtigen, nämlich die Vorschrift (Kap. 22, 7 S. 50 Schoene): τῶν φυλάκων μηδένα προγιγνώσκειν, μήτε ὅπου στῆναι (δεήσει τὰς φυλακὰς μήϑ' ὅποι βῆναι) μήτε ὅπου (αὐτὸς) φυλάξει τῆς πόλεως.

# VI.

## Philoktet sagt Vs. 494:

πολλά γάρ τοῖς ἰγμένοις ἔστελλον αὐτὸν ἰκεσίους πέμπων λόγους, αὐτόστολον πέμψαντά μ' ἐκσῶσαι δόμους.

An dieser Rede ist nicht die Wiederholung des gleichen Verbs anstößig, sondern, daß das gleiche Verb in anderem Sinne gebraucht wird, dies hat mich veranlaßt, αὐτόστολον in ναυτῶν στόλον zu verändern. Was die Wiederholung von Verben oder Nomina anbetrifft, so ist wohl das schlagendste Gegenbeispiel Trach. 1114:

> έπει παρέσχες άντιφωνήσαι, πάτερ, σιγήν παρασχών κλῦθί μου νοσῶν ὅμως.

Natürlich hat man auch diese Stelle beanstandet, aber mehr aus modernem als aus antikem Empfinden heraus. Von mehreren Beispielen, '> die mir zur Verfügung stehen, wähle ich zwei aus, um sie noch anzuführen, für Wiederholung von πέμπειν (Hippocrates) epist. 7: fjv ἕπεμψας ἐπιστολήν λέγων πέμψαι 'Ιπποκράτει ίητρφ Κωίων ἀπὸ 'Ασκληπιαδών γεγονότι, ἕπεμψα καὶ παρ'

\*) Man findet anderes bei Coulon, Revue des études gr. 38 (1925) 89 und Fr. Müller, Stil. Untersuchung der Epinomis S. 56 ff.

#### BEMERKUNGEN ZUR SPRACHE DES SOPHOKLES

αύτου δε έκομισάμην απόκρισιν, ήν γράψας έδωκε καί εκέλευσεν είς σὸν οίκον πέμπειν. Für παρέγειν Xenophon Occon. IV 10: ήν δέ παρέχοντος του φρουράρχου εἰρήνην τοις έργοις ό άργων όλιγάνθρωπόν τε παρέγηται και άργον την χώραν, τούτου αὐ κατηγορεί ὁ φρούραργος. Im Falle des Hippocratesbriefs trägt die Wiederholung bereits einen spielerischen Charakter, aber auch dies beginnt früh und ist nie ganz außer Betracht zu lassen. Der alte Autor De re publ. Athen. hebt bekanntlich folgendermaßen an: περί δε της 'Aθηναίων πολιτείας, ότι μέν είλοντο τούτον τόν τρόπον της πολιτείας, ούκ έπαινῶ διὰ τόδε, ὅτι ταῦθ' έλόμενοι εἴλοντο τούς πονηφούς άμεινον πράττειν ή τούς χρηστούς. Erst viel Spätere werden in bewußter Nachbildung solcher scheinbaren Unbeholfenheit ausgesprochen geschmacklos. Dann dient es auch leerem Klingklang: Τὰ δὲ τῶν οἴκων κάλλη, άπερ ὡς βασιλείων βασίλεια έν αύτοις τοις βασιλείοις ό βασιλεύς Βασίλειος άνεδείματο, λαμπροτέρων έδειτο κηρύκων λόγων Theophanes Continuatus V 89 P 204b (vgl. mit dieser Abscheulichkeit Alciphron I 19 Schepers und Berl. Phil. Wochenschrift 1915 S. 1042).

# Wien. L. RADERMACHER.

# Streitszenen in der griechisch=römischen Komödie.

# IV.

Zankszenen: 4. Bittersüße Liebesgeschichten. Neben den bisher angeführten Motiven der Streitszene ist ein ganz andersartiges besonders häufig vertreten: das Liebesmotiv. Schon bei Aristophanes in den Ecclesiazusen und im Plutos angeschlagen, hat dieses Thema in der neuen Komödie die Herrschaft über alle andern gewonnen.

A. Von ehelichem Streit. 1. Plaut. Amph. 632 sqg. Amphitruo, der siegreich heimkehrend seiner Gattin Alcumena den ersten Besuch abstattet, ist aufs äußerste betroffen und gereizt, als diese ihn nicht als einen eben erst Angekommenen begrüßt, sondern behauptet, er sei ja schon am Tag vorher bei ihr gewesen (Juppiter hatte sie in Gestalt Amphitruos besucht), und habe da den üblichen Willkomm empfangen. Es dauert nicht lange und die

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

#### ADELGARD PERKMANN

beiden befinden sich im heftigsten Streit. Vergeblich erzählt Alcumena ihrem Gatten – zum Beweis ihrer Behauptung – Einzelheiten aus dem Feldzug, die nur er und sonst niemand wissen kann, vergeblich zeigt sie ihm das Geschenk, das er ihr tags vorher gebracht und nun in seinem Reisegepäck auch wirklich vermißt: er beschuldigt sie, von seinem Sklaven Sosias, der hier ganz die Rolle der Aristophanischen *tertia persona*, des  $\beta \omega \mu \omega \lambda \delta \chi o \xi$  – deutlich sieht man die griechische Vorlage! – spielt, in derbkomischer Weise unterstützt, des Ehebruchs mit einem Fremden, denn daß er selbst gerade erst gekommen und nicht schon früher dagewesen, stehe fest. Im Zorn scheiden die Gatten: er, um zum Hafen zu gehen und seinen Schwager als Schiedsrichter herbeizuholen, sie, um ihre Habseligkeiten zu packen und den Mann zu verlassen, der sie in ihrer weiblichen Ehre so schwer verletzt hat.<sup>1</sup>

2. Asin. 909 sqq. Die Gattin Artemona hat von einem boshaften Parasiten die neuesten Seitensprünge ihres Mannes erfahren und eilt nun, vom Denunzianten geführt, wutentbrannt in das Vergnügungslokal, um den Gatten heimzuholen. "Surge amator, i domum", schleudert sie dem Entsetzten entgegen. Nun hilft ihm nichts mehr: Sohn und Liebchen, die notgedrungen ihn hatten in Kauf nehmen müssen und froh sind, ihn auf diese Weise los zu werden, brechen keine Lanze für den Delinquenten. Er muß sich von seiner Frau fortschleppen lassen und kann den Zuschauern nur noch kurz andeuten, was alles zuhause seiner harre.

3. Cas. 216 sqq. Die alte Cleostrata empfängt ihren Gatten, der betrunken und nach Salben duftend vom Gelage heimkehrt, mit heftigen Vorwürfen: ob er sich denn gar nicht schäme, als alter Mann einem solchen Lebenswandel zu frönen? Dieser verstrickt sich durch ungeschickte Verteidigung nur noch tiefer in seine Schuld.

4. Men. 571 sqq. Die Gattin Menaechmus' I. hat durch einen rachedurstigen Parasiten <sup>2</sup>) vom freien Leben ihres Gemahls außer Hause und dem Diebstahl ihres Mantels <sup>3</sup>) erfahren. Daher emp-

') Amph. 1035 sqq. kommt der Schwager auch wirklich als Anwalt Amphitruos auf die Bühne. Doch sind von dieser Szene nur wenige Verse erhalten.

<sup>8</sup>) Die Denunzierung des ungetreuen Ehemannes durch den Parasiten (hier der Racheakt eines δείπνον έξαπατώμενος) ist ein beliebtes Motiv. Eine ausdrückliche Zurückweisung dieser Erwerbsform für seine Person finden wir beim Parasiten Saturio, Plaut, Pers. v. 63.

<sup>3</sup>) Auch das ein öfters angewandtes Motiv, vgl. Asin. 909 sqq., wo der Gatte dem Liebchen seines Sohnes den Mantel seiner Frau verspricht. Men. 701 sqq. hat die amica ihn schon erhalten. fängt sie – vom Denunzianten unterstützt – den Heimkehrenden mit einem ausgiebigen Skandal. Da dieser mit seinem Versuch, sich einfach unwissend zu stellen, nichts ausrichtet, verspricht er schließlich, den Mantel, den er der *amica* nur leihweise überlassen habe, wieder zurückzubringen. Die Gattin nimmt dies zur Kenntnis, sperrt ihn aber bis dahin vom Hause aus.

5. Men. 701 sqq. Die Gattin Menaechmus' I. beschuldigt Menaechmus II., ihren Schwager, den sie wegen der großen Ähnlichkeit zwischen den Brüdern für ihren Gatten hält, des Diebstahls und der ehelichen Untreue und macht ihm auf offener Straße einen fürchterlichen Skandal.<sup>4</sup>) Menaechmus II. ist zuerst ganz verblüfft, von einer ihm gänzlich unbekannten Frau öffentlich dermaßen angegriffen zu werden, schimpft aber bald, nicht faul, zurück. Schließlich läßt die Frau – über den verstockten Sünder aufs äußerste gereizt und erbittert – ihren Vater als Schiedsrichter herbeiholen.<sup>5</sup>)

6. Men. 753 sqq. Mit humpelnden Schritten, auf seinen Stock gestützt, tritt der Greis auf und beklagt sein Alter, das ihm keine schnellere Gangart erlaube. <sup>6</sup>) Aber auch ihm gegenüber leugnet Menaechmus II. das ihm zur Last gelegte Vergehen, ja, er bestreitet, ihn jemals auch nur gesehen zu haben. Nun bleibt der Frau nichts anderes übrig, als ihren vermeintlichen Gatten für verrückt zu erklären, <sup>7</sup>) und Menaechmus II. greift zu diesem Ausweg: er stellt sich plötzlich wirklich tobsüchtig, um Frau und Alten auf diese Weise los zu werden, was ihm auch gelingt.

7. Merc. 700 sqq. Die alte Dorippa findet – vom Landgut unvermittelt zurückgekommen – eine fremde Frauensperson im Haus und begrüßt daher ihren – ausnahmsweise schuldlosen – Gatten in der bei solchen Situationen gebräuchlichen Weise. Vom unverhofften Eintreffen seiner Gattin noch ganz betäubt und durch die Anrede eines im ungeeignetsten Moment hereinschneienden Kochs schwer belastet, findet der Angegriffene keine Worte zur Verteidigung. Da schickt die erzürnte Frau um ihren Vater, damit er sie von einem so schlechten Mann weg – und wieder zu sich nehme.

") Vgl. die Szene Men. 466 sqq., s. oben S. 69.

\*) Ebenso Merc. 787, vgl Amph. 849.

<sup>5</sup>) Die Klage über das Alter und seine Beschwerden ist ein τόπος in der antiken Komödie, den wir schon bei Aristoph. (Ach. 210 sqq., Vesp. 441 sqq., Lys. 254 sqq.) finden Vgl. meinen Aufsatz ,Τόποι in d. griech. - röm. Komödie' in den ,Mitteil. d. Ver. klass Philolog.', Jahrg 1925.

7) Vgl. Plaut. Capt. 533 sqq., s. o., S. 71.

#### ADELGARD PERKMANN

Wieder finden wir typische Personen in typischen Szenen, und zwar hier ein sicher sehr altes volkstümliches Motiv: Die Frau empfängt den weinselig und salbenduftend vom Gelage heimkehrenden Gatten *,quibus dictis meret*' oder holt ihn unter der Führung des Parasiten aus dem *fustrum* ab. Erhöht wird die Komik durch Contamination dieses Themas mit dem Verwechslungsmotiv (Men. 701 sqq.). Von sieben angeführten Szenen weisen sechs diesen Typus auf, er scheint also feste Tradition gewesen zu sein. Abweichend gehalten ist nur die Amphitruo-Szene und es ist leicht erklärlich, warum: an einen bestimmten Stoff, den Mythos, gebunden, konnte der Dichter nicht so frei schalten und walten wie sonst, wo er nach Belieben alten bewährten Unterhaltungsstoff in die Handlung einstreut.

Terenz, der vornehme Dichter und Weltverbesserer, hat dieses Motiv nicht übernommen. Auch bei ihm gibt es eheliche Differenzen, aber immer liegt ein bestimmtes Thema, wie die Erziehung des Sohnes u. dgl. m., dem Streit zugrunde, nie bildet Untreue des einen Teils die Veranlassung. <sup>5</sup>

B. Der eifersüchtige Bramarbas. Auch hier handelt es sich um Liebesgeschichten, und zwar in stärkerem Grade als im frühern Abschnitt: der ruhmredige Soldat fühlt sich begreiflicherweise in seiner Ehre tief verletzt, wenn er seine *amica* mit einem andern scharmutzieren sieht und macht ihr einen entsprechenden Skandal. Dieser Zug paßt vortrefflich zu seinem – in gefahrlosen Augenblicken – als besonders tapfer gekennzeichneten Wesen.

1. Plaut. Poen. 1138 sqq. Der Soldat Antamoenides sieht, als er aus dem Haus des Kupplers ungeduldig heraustritt, um nachzusehen, wo denn seine amica stecke, wie diese einen ihm unbekannten Mann auf offener Straße voll Freude umarmt. Zornig über den Verrat findet er es angemessen, sie selbst erst tüchtig herunterzuputzen, ehe er dem Rivalen die gebührende Strafe erteilt. Doch siehe da: der Fremde entpuppt sich als der Vater des Mädchens. Sie versöhnen sich also und schließen ein Bündnis zu gemeinsamer Rache gegen den *leno*.

\*) Siehe o. S. 76 N. 15-17. Die einzige Ausnahme: Ter. Phorm. 990 sqq. und auch da hat Terenz, im Gefühl für Moral und O.dnung, die heimliche (zweite) Gattin des Dem. schon vor dem Stück sterben lassen, so daß Nausistratas Zorn nur mehr für die Vergangenheit Geltung haben kann. In der Tat beruhigt sich die Gattin auch noch im Lauf der Szene und verzeiht. (Bei Terenz nicht anders zu erwarten.)

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH - RÖMISCHEN KOMÖDIE

2. Truc. 603 sqq. Der Soldat Stratophanes, der vor dem Haus seiner Liebsten vom Sklaven eines Nebenbuhlers schon eine geraume Zeit bespöttelt wird, findet es schließlich an der Zeit, dem aufsteigenden Grimm in seinem Innern freien Lauf zu lassen. Zuerst schnaubt er natürlich das Mädchen an, weil sie pertilli (tantilli) doni causa einem anderen ihre Liebe schenke, dann schickt er sich wortreich an, den elenden Sklaven selbst stückweis zu zerhauen (offatim offigere). Der läuft – dum ventre salvo licet – geschwind davon, sich einen längern Spieß zu holen, um nicht beim kommenden Gefecht im Nachteil zu sein.<sup>9</sup>>

3. Truc. 893 sqq. Der Bramarbas wendet sich mit heftigen Vorwürfen an seine *amica* die, obwohl sie eben erst eine Goldmine von ihm zum Geschenk erhalten, einen andern gerade daherkommenden Liebhaber – noch dazu in des Soldaten Gegenwart – freundlich zu sich lädt. Es entspinnt sich zwischen den beiden Konkurrenten ein edler Wettstreit im Versprechen von Geschenken, bis das Mädchen, dem die Gaben beider ins Auge stechen, sich für – beide entscheidet.

4. Bacchid. 842 sqq. Der Bramarbas Cleomachus hat sich vom Sklaven um Geld dingen lassen, ihm bei einer Intrigue behilflich zu sein, und so stößt er gegen den jungen Mnesilochus, der mit seiner Liebsten beim Mahle sitzt, fürchterliche Todesdrohungen aus, indem er sich für den rechtmäßigen Gatten jener Dame ausgibt. In solchen Fällen darf man nicht spaßen und so zahlt der anwesende Vater des jungen Mannes, für den der ganze Hokuspokus berechnet ist (die beiden Hauptpersonen befinden sich im Innern des Hauses, merken also nichts von den Geschehnissen auf der Bühne) gern und willig dem Soldaten die verlangte Entschädigungssumme, die der Sklave natürlich zur Ausführung eines seiner gewöhnlichen Streiche benötigt.

Die Gestalt des Bramarbas, die schon Aristophanes – wohl von Epicharm übernommen<sup>10</sup>) – auf die Bühne gebracht hat, ist eine in der Plautinischen Komödie immer wiederkehrende Figur, die auch in der volkstümlichen Literatur anderer Völker weitergelebt hat, man denke an den *Capitano spavento*, den *Horribilicriblifax* und *Daradiridatumtarides* des Gryphius u. ä., ja auch

n Auch die Köche werden als großmäulig und feig geschildert, vgl. u. S. 153.

<sup>10</sup>) S. Hans Wysk, Der Soldat in der griech. - röm. Komödie, zitiert bei Körte, Griechische Komödie, 13.

die Puppenspiele der Gegenwart weisen ihn in ihrem Repertoire unter den Hauptaktoren auf.

5. Die exoratio mit Streitcharakter. Wieder ist der Besitz einer Frau Gegenstand der Auseinandersetzung: der junge Liebhaber fordert von der Kupplerin die Fortsetzung des Verkehrs mit seiner Auserwählten, der Freund vom Schwager *in spe* die Heirat mit dessen Schwester.

a) Plaut. Trin. 627 sqq. Der junge und wohlhabende Lysiteles hält bei seinem Freund Lesbonicus um die Hand von dessen Schwester an, um auf diese Weise seinem Freund, der durch Leichtsinn und Willensschwäche um all sein Hab und Gut gekommen ist, aus der Not zu helfen. Doch der andere hat seinen Standesstolz noch bewahrt, ohne Mitgift will er die Schwester dem Freund nicht geben. Hat sie durch ihn alles verloren, so will er ihr sein letztes Besitztum, einen Acker, zum Opfer bringen. Es entsteht nun ein edelmütiger Wettstreit zwischen den beiden Freunden, bis der Sklave des verarmten Jünglings, der den Streit belauscht hatte, plötzlich hereinkommt, dem Lysiteles Beifall klatscht, seinen Herrn aber einen Narren heißt. <sup>11</sup>) Bald darauf steht er jedoch allein auf der Bühne: die Freunde haben sich, um ungestört zu sein, ins Haus zurückgezogen. <sup>12</sup>)

b) Asin. 153 sqq. Der junge Argyrippus, der eben aus dem Hause der Kupplerin, wo er seine Liebste besuchen wollte, ausgesperrt wurde, lamentiert erst eine Weile davor, um schließlich die *lena* selbst, als sie ihm zu Gesicht kommt, mit Vorwürfen zu überhäufen. Die aber gibt mehr auf bare Münze als auf schöne Worte und Wehklagen. Bringt er die Kaufsumme, bekommt er auch seine Liebste, bringt er nichts, erhält sie ein anderer, der 20 Minen für sie versprochen hat. Schließlich setzt es der Jüngling wenigstens durch, daß ihm das Mädchen reserviert bleibt.

c) Cist. 465 sqq. Dem jungen Alcesimarchus, der demnächst auf väterlichen Befehl heiraten soll, wurde von der *lena*-Mutter, die sich nun natürlich nicht mehr viel Erwerb von ihm verspricht, der Verkehr mit seiner *amica* entzogen. Da er aber bis über die Ohren

<sup>11</sup>) Das plötzliche Auftauchen des Sklaven, der genau den βωρωλόχος der Aristophanischen Streitszene spielt, auch griechische Brocken im Munde führt, läßt wieder mit seltener Klarheit das griechische Original hervortreten. Vgl. auch Ar. Eccl. 564, Lys. 439 sqq. (s. oben).

<sup>15</sup>) Vgl. das ähnliche Verfahren zur Erzielung von Ruhe Nub. 1259 sqq. (Ende), Vesp. 1417 sqq. (Ende), Av. 1035 sqq. (Ende).

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIR

in sie verliebt ist, kommt er vor das Haus der *lena*, um die Liebste mit Vorwürfen und lautem Gejammer wieder einzufordern. Als er auch damit nichts erreicht, stürzt er unter großartigen Selbstmorddrohungen fort. Die Kupplerin geht ihm aber nach und so ist zu hoffen, daß sich ein *modus vivendi* finden lassen wird.

Der Liebhaber fordert also die Liebste oder Gattin von der zuständigen Stelle und erhält sie – wenn auch gewöhnlich noch nicht in der Szene selbst – nach längerem Widerstand und Streit. – Die Trin.-Szene weicht von der Schablone dieser Szenen ab, denn wieder <sup>18</sup>) ist hier der Dichter durch das Thema seiner Vorlage fester gebunden. Zu dieser Gruppe könnte auch noch die Szene Asin. 504 sqq. gestellt werden, will man sie nicht unter die Vorwurfsszenen einreihen. Die *Iena* = Mutter Cleaereta macht ihrer meretrix = Tochter heftige Vorwürfe, daß sie am unbemittelten Argyrippus so zäh festhalte, dagegen andere zahlungskräftige Liebhaber, vor den Kopf stoße. Die Tochter aber beteuert unter vielen Tränen, nur den einen lieben und ihm gehören zu können, ist aber bereit, auf jede andere ihr mögliche Weise die Mutter zu unterstützen.<sup>14</sup>>

6. Von Vorsicht in Geldsachen. Dieses eher dem unmittelbaren Leben entnommene als traditionelle, typisch gewordene Motiv ist nur in zwei einander sehr ähnlichen Szenen vertreten, wo es mit viel Witz und Humor behandelt wird.

a) Plaut. Asin. 407 sqq. Der Sklave Leonidas gibt sich vor dem Abgesandten eines Kaufmannes, der dem Hausherrn eine Zahlung überbringen soll, für den Hausverwalter Saurea aus, um das Geld selber in Empfang nehmen zu können. Doch der Abgesandte verweigert ihm – ruhig, aber bestimmt – die Auszahlung. Als der Sklave sieht, daß er weder durch Zureden noch Drohungen sein Ziel erreichen kann, wird er grob und überhäuft seinen Gegner mit Schmähungen, bis der ihm schließlich mit dem Richter droht. Dann versöhnen sich die beiden.

b) Pseud. 594 sqq. Der Sklave Pseudolus gerät mit Harpax, dem Boten des Soldaten, den er schon an der Tür mit den gebräuchlichen Grobheiten empfangen hat, <sup>16</sup> in heftigen Streit, da

16) Vgl. die Zusammenstellung all dieser Szenen u. S. 149ff. (Türhüterzank).

<sup>1)</sup> Vgl. die Szenen Capt. 533 sqq., Amph. 633 sqq. (s. o.)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Diese virgo pudica erinnert etwas an die Parasitentochter Pers. 328 sqq. und ihre Moralpredigt dem gewinnsüchtigen Vater gegenüber (s. o. S. 74, Nr. 9). Allerdings ist deren Lob auf die vita honesta sentenziös und ein τόπος.

#### ADELGARD PERKMANN

dieser ihm eine Rolle Geldes, die er dem Herrn selbst einhändigen soll, nicht anvertrauen will, sondern auf persönlicher Übergabe an den Adressaten besteht. In diesem Falle ist es sogar der Sklave, der in seiner Unverschämtheit mit dem Richter droht, um vielleicht dadurch dem andern zu imponieren. Doch hilft ihm auch das nichts. Wie oben behält der Abgesandte sein Geld und wieder gehen am Schluß der Zankposse die Gegner versöhnt auseinander.

Diese beiden Szenen haben nicht nur den gleichen Inhalt, sondern auch beinahe die gleiche Form: dem Sklaven, der gerade dringend Geld für einen Streich braucht, eröffnet sich hier plötzlich eine Aussicht, er versucht's mit List und Gewalt, wird grob, lenkt aber zum Schluß wieder ein. Das zeigt deutlich den Possencharakter der ganzen Szene. Beide Male versichert der Abgesandte, nur aus prinzipiellen Gründen dem Wunsch des Sklaven nicht nachkommen zu können, persönlich setze er nicht das geringste Mißtrauen in ihn. (Der Sklave sucht nämlich immer die Sache so zu drehen, um eine Handhabe gegen den andern zu gewinnen.) Beide Male wird mit dem Richter gedroht, zur Abwechslung jedesmal von einer anderen Seite, was im zweiten Fall besonders komisch wirkt.

7. Sklavenzank. Der Sklavenzank ist eine der am häufigsten vorkommenden Streitformen. Die Themata variieren: vom eigentlich inhaltslosen Geplänkel, auf ein bloßes *respicis* hin, das den Angesprochenen schon in Wut versetzt, bis zu den – allerdings schon sehr verblaßten – Ausläufern des Problem=(Rechts-)streits.

a) Plaut. Pers. 272 sqq. Der kleine Paegnium wird am Weg vom Sklaven Sagaristio angerufen *(etiam respicis?)* und gefragt, wo denn sein Herr sei. Statt aber die gewünschte Auskunft zu geben, wird er maßlos grob und läuft weiter. Nachdem die beiden Sklaven zum Vergnügen des Publikums einander immer ärgere Schmähungen an den Kopf geworfen haben und besonders der Kleine den Großen durch aufreizende Stichelreden bereits in die höchste Wut versetzt hat, eilt er davon und läßt den Kameraden in ohnmächtigem Grimm zurück.<sup>16</sup>)

b) Most. 888 sqq. Zwei Sklaven, die ihren Herrn vom nächtlichen Gelage abholen gehen, geraten – wieder auf ein bloßes etiam respicis? hin, das der eine dem andern zuwirft – einander in die Haare. Nachdem sie sich einige Augenblicke lang beschimpft haben, kommt eine dritte Person daher und unterbricht den Zank.

<sup>10</sup>) Ahnlich *leno* und *trapezita* den betrogenen *mil. glor.* im Curc. s. o. S. 69, Nr. 2 u. 3.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH - RÖMISCHEN KOMÖDIE

c) Most. 1 sqq. Der gute Landsklave Grumio will den liederlichen Stadtsklaven Tranio, der die Abwesenheit des alten Herrn dazu benützt hat, den jungen Haussohn zu einem liederlichen Lebenswandel zu verleiten, aus der Küche der Stadtwohnung hinauswerfen und davonjagen. Dieser aber macht sich über Entrüstung und Eifer des andern nur lustig und überhäuft ihn mit Schimpf und Hohn: aufs Land solle er gehen, die Ochsen hüten und sich nicht in den Stadthaushalt mischen! Nachdem er noch eine Weile auf ihn losgehackt und der Gute nur in klagenden Tönen seiner Mißbilligung Ausdruck verliehen, geht der Schlechte weg und läßt den andern, der auf eine baldige Rückkehr des alten Herrn seine letzte Hoffnung setzt, allein auf der Bühne.<sup>17</sup>)

d) Truc. 256 sqq. Der Landsklave Truculentus empfängt die Stadtzofe Astaphium mit einer Flut der gröblichsten Schimpfwörter, <sup>18</sup>) er wisse wohl, warum sie gekommen sei, nämlich um den jungen Herrn zu ihrer Herrin, einer *meretrix*, einzuladen. Er aber werde es als treuer Diener nie zulassen, daß der Junge sich und das väterliche Vermögen zugrunde richte, sondern die ganze Sache dem Alten hinterbringen, dann könnten sie sich freuen! Nachdem er sie noch eine Weile in dieser Art traktiert hat, wobei wiederum der Gegensatz von Stadt und Land deutlich zum Ausdruck kommt (sie nennt ihn einen Bauernlümmel, er sie eine Stadtdirne), schlägt er ihr schließlich wutschnaubend die Türe vor der Nase zu und geht zum *senex*. Die Magd versichert vor ihrem Abgehen dem Publikum, daß sie auch diesen Rüpel artibus suis *meretriciis* noch klein kriegen werde.

e) Cas. 89 sqq. Der *vilicus* Olympio und der Sklave Chalinus, die beide ein und dasselbe Mädchen, ihre *conserva* Casina, lieben, zanken heftig miteinander um deren Besitz. Nachdem Schmähungen und Schimpfworte eine Zeitlang hüben und drüben gefallen sind, malt Olympio, der seines Sieges gewiß ist, dem Nebenbuhler die Qualen aus, die er – wenn einmal Casina seine Frau geworden – ihm bereiten wolle.

<sup>1</sup>? Durch diesen Sklavenstreit, der die Eingangsszene bildet, wird gleichzeitig die Exposition des ganzen Stückes in vortrefflicher Art gegeben. Vgl. Cas. 89 sqq. (s. u.). Im Epid. hingegen durch einen friedlichen Sklavendialog. Sklavendialoge als Exposition sind ein Erbstück aus der Aristophanes-Komödie, vgl. Ar. Equ. Vesp. Pac. Siehe darüber W. Suess, Rhein. Mus. LXV, 441 ff.

19) Zu den Grobheiten beim Türaufmachen selbst s. unten S. 149ff.

#### ADELGARD PERKMANN

f) Cas. 353 sqq. In dieser Szene losen die beiden Sklaven unter Assistenz von Herr und Frau um den Besitz der Sklavin Casina. Der senex vertritt dabei eifrig die Sache Olympios, da er selbst Casina heiß liebt und durch diesen Sklaven, dem er die Freiheit versprochen, wenn er das Mädchen mit ihm teilen wolle, in ihren Besitz zu gelangen hofft. Den andern aber unterstützt die Frau, die ihren Gatten längst durchschaut hat, <sup>19</sup>) während der Vorbereitungen zur Auslosung setzt es begreiflicherweise Zank und Prügel. Die Ziehung, die die Frau besorgt, entscheidet zum Jubel des Alten zugunsten Olympios.

g) Rud. 841 sqq., wo zwei Sklaven um den Besitz des von dem einen gefundenen Koffers zanken, wurde – gemäß ihrem Inhalt (Rechtsstreit) – unter die problematischen Streitszenen eingereiht (s. o. Bd. XLV, S. 205).

Folgende Arten von Streitszenen zwischen zwei Sklaven lassen sich also herausheben:

A. Die Zankposse: ohne irgend einen Grund, auf ein bloßes respicis? des einen hin, geraten zwei Sklaven in Zank und Streit, offensichtlich zur bloßen Belustigung der Zuschauer (Pers. 270 sqq., Most. 888 sqq.).

## B. Der Streit hat einen Grund:

1. erilis filius corrumpitur. Dem guten, treuen, um das Wohl der "Herrschaft' besorgten Landsklaven steht der schlechte, verlumpte Stadtsklave, pernicies erilis filii, gegenüber. – Diese dichterische Gegenüberstellung und Topisierung von Stadt und Land<sup>20</sup>) ist ein typisches altes volkstümliches Motiv. Schon Aristophanes läßt Nub. 43 sqq. den alten Strepsiades, den die Sorgen nicht schlafen lassen, als er dem Grund des Unheils, in das er geraten, nachgrübelt, klagen:

> 'Εμοί γάρ ήν ἄγροικος ήδιστος βίος εύρωτιών, ἀκόρητος, είκῆ κείμενος, βρύων μελίτταις καὶ προβάτοις καὶ στεμφύλοις. ἔπειτ' ἔγημα Μεγακλέους τοῦ Μεγακλέους ἀδελφιδῆν ἀγροικος ŵν ἐξ ἀστεως, σεμνήν, τρυφώσαν, ἐγκεκοισυρωμένην. ταύτην ὅτ' ἐγάμουν sqq.

<sup>19</sup>) Der senex decrepitus als Liebhaber ist eine typische Figur der antiken Komödie. Vgl. Ar. Vesp. (Philokleon) u. Plut. (die verliebte Alte).

<sup>30</sup>) Vgl. oben S. 76/77, Nr. 18 – 20. Die Anschauung vom Land als Bewahrer von Kraft und Reinheit, dagegen der Stadt als Hort ungesunder Elemente ist ja auch heute noch eine allgemein geltende.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

Was ist also Schuld? Daß er, ein Bauer, eine vornehme Städterin zur Frau genommen. Ehelicher Zwist und die schlechte Erziehung des Sohnes, der, statt zu arbeiten, städtischen Vergnügungen nachging und den Vater schließlich wirtschaftlich ruinierte, sind die natürlichen Folgen dieser Mesalliance. – Und wie in den eingangs angeführten Plaut.-Szenen [Most. 1 sqq., Truc. 256 sqq.], so finden wir dieses Motiv auch bei Terenz, der in seinen Adelphoe dem feinen, zivilisierten, abgeklärten Stadtbruder den groben, aber rechtschaffenen und unverdorbenen Bauerntölpel gegenüberstellt.

2. Zank um die *contubernalis* [Cas. 89 sqq., von wirklicher Handlung (Verlosung) begleitet: Cas. 353 sqq. auch hier Gegenüberstellung von Stadt und Land].

überstellung von Stadt und Land]. 3. Der Rechtsstreit, vgl. o. Bd. XLV, S. 204 ff., in der Menanderszene argumentis, bei Plautus conviciis geführt.

8. Türhüterzank. Dieses Motiv möchte ich das beliebteste und vor allem das volkstümlichste der ganzen antiken Komödie nennen:<sup>21</sup>) Denn wo immer in den Stücken des Aristophanes oder Plautus – Menander und gar Terenz stehen solchen lärmenden und nur zur Belustigung des Publikums dienenden Auffritten ferne – eine Tür geöffnet werden soll, nie geschieht es mit Ruhe und Gelassenheit: in festen, beinahe traditionell zu nennenden Formen ergießt sich das Mißvergnügen des Pförtners auf den bestürzten Ankömmling. – Bei Aristophanes verhinderte der feste Aufbau der altattischen Komödie, in der bestimmte, durch die Tradition festgesetzte Teile in gesetzmäßiger Reihenfolge aufeinander folgten <sup>22</sup>), die Ausgestaltung des Motivs zur ganzen Szene: mit

<sup>31</sup>) Es war aber auch dem Satyrspiel sowie dem Mimus nicht fremd: man denke an die Szene Soph. Ichn. 215 sqq., wo die Göttin Cyllene erzürnt aus ihrem Hügel heraustritt, um die Spürhunde, die dort herumtollen und lärmen, tüchtig auszuschelten und zu verscheuchen. Freilich spielt hier etwas Anderes mit: die Goutheit hat ja rechtmäßigen Anspruch darauf, daß man ihre Wohnung achte und nur mit frommem Schauder sie betrete. Ihre Entrüstung ist darum ganz natürlich. Wacht sie aber nicht auch so in ihrem Berg wie der Pförtner hinter dem Tor des Hauses? Auch Herondas bringt im 1. Mimus die Gestalt des groben Pförtners, sie gehört also zum Requisit der aus dem Leben schöpfenden volkstümlichen Dramatik. Eine Parallele für die Moderne bietet der Wiener Hausbesorger, der Kutscher und die Naschmarktfrau mit ihren in Literatur (Volksstück) und Wirklichkeit bekannten Umgangsformen.

<sup>35</sup>) Auch im 2. Teil nach der Parabase, wo verschiedene, nur durch die Gestalt des Protagonisten miteinander verkettete Szenen folgten, war der Dichter bestimmten Gesetzen untertan: die komischen Auswirkungen einer im 1. Teil des Stückes getroffenen Entscheidung zu veranschaulichen.

#### ADELGARD PEREMANN

knappem oder etwas wortreicherem Erguß – je nach Stimmung und Temperament des Öffnenden – war der Empfang in durchaus realistischer Weise ein für allemal abgetan. Plautus hingegen liebt breites Ausspinnen der Motive, Szenenfüllung, kein Wunder, wenn er dieses immer neuen Unterhaltungsstoff bietende Thema in verschiedener Variation als ganze Szene auf die Bühne brachte, sowohl als das bloße *advenam obiurgare* wie auch *ab aedibus abigere*.

a) Ar. Ach. 864 sqq. Dikaiopolis, die Tür öffnend, zum böot. Kaufmann, den er für einen Sykophanten hält: 'Παῦ' ἐς κόρακας· οί σφῆκες οὐκ ἀπὸ τῶν ϑυρῶν';

b) Nub. 132 sqq. Der alte Strepsiades vor dem Haus des Sokrates:

Der Schüler im Innern:

'βάλλ' ἐς κόρακας· τίς ἐσθ' ὁ κόψας τὴν θύραν; άμαθής γε νὴ Δί', ὅστις ούτωσί σφόδρα ἀπεριμερίμνως τὴν θύραν λελάκτικας καὶ φροντίδ' ἐξήμβλωκας ἑξευρημένην'.

c) Pac. 179 sqq. Der alte Trygaios ist auf seinem Mistkäfer in den Himmel geflogen, um sich bei Zeus über die schlechte Wirtschaftsführung auf der Erde zu beschweren. Auf sein Pochen erscheint Hermes, Torwart des Himmels:

Trygalos: Hermes: 'τίς ἐν Διὸς δύραισιν; οὐκ ἀνοίξετε'; 'πόδεν βροτοῦ με προσέβαλ'; ὧναζ 'Ηράκλεις τουτί τί ἐστι τὸ κακόν; ὡ βδελυρὲ καὶ τολμηρὲ κάναίσχυντε σύ καὶ μιαρὲ καὶ παμμίαρε καὶ μιαρώτατε<sup>28</sup>) sqq.

d) Av. 58 sqq. öffnet der Wiedehopf - Diener zwar ruhig das Tor, schleudert aber gleich darauf den Ankömmlingen v. 60 ein 'ἀπολεῖσθον' entgegen.

e> Ran. 37 sqq. Dionysos, als Herakles verkleidet, an 'der Tür des wirklichen Herakles, von dem er sich Auskünfte für seine Unterweltsreise holen will:

'παιδίον, παϊ, ήμι, παϊ.' Herakles: 'τίς την θόραν έπάταξεν; ώς κενταυρικώς ένήλαθ' όστις; είπε μοι, τουτί τί ήν;

<sup>28</sup>) Vgl. Ar. Pac. 182 sqq. mit Ar. Ran. 465 sqq. Auf die wörtliche Wiederkehr dieser Verse in den beiden Komödien macht Radermacher, Aristophanes' Frösche, S. 212, aufmerksam. Vgl. dort S. 209 ff. f. d. Abschnitt ,Türhüterzank' überhaupt.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

f) Ran. 465 sqq. Aeacus, Pförtner der Hölle, öffnet dem Dionysos, den er nach seinem Aufzug für Herakles, den Kerberos = Dieb, hält, das Tor und empfängt ihn mit einem Hagel von Drohungen:

ώ βδελυρέ καναίσχυντε και τολμηρέ σύ και μιαρέ και παμμίαρε και μιαρώτατε<sup>(23)</sup> sqq. Hiezu siehe nebenstehende (S. 150) Fußnote.

Nur ein einziges Mal, Ar. Ach. 395/96 öffnet der Sklave des Euripides, wohl von der Erhabenheit seines Meisters beeinflußt, als dessen würdiger Diener er sich erweisen will, dem Dikaiopolis auf sein Klopfen ruhig die Türe:

| Dikaiopolis: | 'Παϊ, παϊ'.                             |
|--------------|-----------------------------------------|
| Sklave:      | 'ris ouros';                            |
| Dikaiopolis: | 'ένδον έστ' Εύριπίδης';                 |
| Sklave:      | ούκ ένδον ένδον έστίν, εί γνώμην έχεις. |

So wie die griechischen Torwächter empfingen auch die römischen den Gast mit Grobheiten, die entweder kurz und vorübergehend waren oder, der Freude am Zank (vgl. die Sklavenszenen) entsprechend, bis zur ganzen Szene anschwollen.

g) Plaut. Asin. 381 sqq. Der kleine Sklave des Kaufmanns hat das Tor noch kaum berührt, um den Hausverwalter herauszurufen, da brüllt schon der Sklave Libanus, der ihn kommen gesehen, *quis nostras sic frangit foris?* – hier tritt aber gleich darauf eine Versöhnung ein.

b) Bacch. 1120 sqq. Die Schwestern Bacchis öffnen den beiden Alten Nicobolus und Philoxenus die Haustür: quis sonitu ac tumultu tanto nominat me atque pultat aedis?

i) Pseud. 594 sqq. Der Sklave Pseudolus empfängt den geldbringenden Boten des Soldaten gleich bei der Tür mit Grobheiten. 604 sqq. quisquis es, conpendium ego te facere pultandi volo,

nam ego precator et patronus foribus processi foras.

k) Truc. 256 sqq. Der Sklave Stratilax, bevor er noch die Magd Astaphium, auf die er es besonders scharf abgesehen/ erkannt hat:

quis illic est, qui tam proterve nostras aedis arietat?<sup>24</sup>)

1) Bacch. 573 sqq. Der junge Pistoclerus empfängt erst den Boten des Parasiten mit Schimpf und Schmähungen, dann den Parasiten selber und wirft ihn, nachdem er ihn eine Weile

24) Vgl. dazu Ar. Ran. v. 39 (s. o.).

verspottet und zum Narren gehalten hat, zur Tür hinaus suis dictis malis.

m) Amph. 1021 sqq. Dem siegreich vom Feldzug heimkehrenden Feldherrn Amphitruo bereitet der Torhüter Mercurius-Sosia, der über das ungestörte Beisammensein seines Vaters Juppiter mit Alcumena zu wachen hat, einen Empfang von auserlesener Grobheit. Statt ihn ins Haus zu lassen, verhöhnt und verspottet er ihn vom Dach aus und schickt sich sogar an, ihn durch Ziegel zu verscheuchen. Die Szene ist fragmentarisch. – Zu dieser Gruppe kann als längste Szene auch:

n) Amph. 341 sqq. gerechnet werden. Mercurius - Sosias scheucht den wirklichen Sosia, der das Haus seines Herrn betreten will, um dessen glückliche Heimkunft der Herrin Alcumena zu melden, nachdem er ihn lange mit Späßen, Drohungen und Beschimpfungen abzuhalten gesucht, schließlich ganz von der Tür weg. Denn es ist ihm endlich gelungen, den Sklaven zu überzeugen, daß er gar nicht jener sei, für den er sich ausgebe, sondern er selbst derjenige sei und auch schon viel früher vor dem Haus gestanden.<sup>25</sup>) – Ähnlich ist noch die Szene:

o) Trin. 896 sqq., wo der alte Charmides den Sykophanten, den einzigen in der römischen Komödie (vgl. oben Bd. XLV, S. 214, Anm. 1), nach ausgiebiger Verspottung vom Hause, in das dieser hineinwill, wegiagt und ihn – wie in der Amphitruo-Szene – dadurch verhindert, seinem Auftrag nachzukommen.

Das Zurückschimpfen. An dieser Stelle möchte ich auch noch der Zurückschimpfszenen gedenken, die den eben angeführten verwandt sind: war oben der Empfang von gröblichen Worten – mitunter auch von Prügeln – begleitet gewesen, so fühlt sich hier der Weggehende verpflichtet, an Dienerschaft, Freundin, Tochter oder Gattin noch einige Bissigkeiten zu verteilen. Der Kürze halber sei es gestattet, die Szenen bloß anzuführen:

I. Der aus dem Haus tretende Mann schimpft auf seine im Haus befindliche Frau zurück, weil sie ihm überall nachspioniere 26,

<sup>28</sup>) Vgl. die Szene zwischen dem vom Hause wieder weggegangenen Sklaven und seinem Herrn Amphitruo, s o. S. 73 (1).

<sup>10</sup>) Hier finden wir wie auch andernorts die Ansicht geäußert, daß die Gattin, wenn sie von ihrem Mann ausreichend versorgt würde, damit zufrieden sein müsse und sich um sein Privatleben nicht weiter zu bekümmern habe. Bald legt der Dichter dem Gatten (Men. 110 sqq.), bald dem Vater der Frau (Men. 753 sqq.) diese Worte in den Mund. Der Form nach scheint dies ein rönos zu sein.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

Plaut. Men. 110 sqq., weil sie sich seinem Vorhaben, die unglücklich verheiratete Tochter wieder heimzuholen<sup>27</sup>), widersetzt, Men. Ep. 628 sqq. – II. Der Vater auf die unfolgsame Tochter, Ter. Hec. 623 sqq. – III. Der Liebhaber auf seine *amica*, die in die richtige Ausführung ihres Auftrags kein rechtes Vertrauen setzt, Plaut. Men. 466 sqq. – IV. Der Herr schmäht im Abgehen die faulen Sklaven, Plaut. Pseud. 130 sqq., Mil. glor. 156 sqq., Stich. 58 sqq.

Vgl. auch noch Men. Perikeir. 176 sqq., wo der Sklave Sosias, als er die geflüchtete amica seines Herrn nicht ausfindig machen kann, deren Magd und die Wirtsfrau mit Schmähungen überhäuft und bedroht.

9. Die eiectio. Neben den bisher genannten Szenen finden sich auch solche, in denen neben dem bloßen Wortstreit (mit gelegentlichem Prügelzusatz) eine Handlung einhergeht, wodurch das Spiel natürlich an Lebhaftigkeit und Zugkraft gewinnt, Aktionsszenen' könnte man sie nennen. An erster Stelle möchte ich die Szene setzen, wo eine Person die andere – aus mangelndem Vertrauen auf ihre Ehrlichkeit – aus dem Haus jagt oder überhaupt nicht einläßt.

a) Plaut. Aulul. 40 sqq. Der alte Geizhals Euclio will seinen versteckten Goldtopf wieder einmal – wie so oft im Tag – inspizieren. Da er aber ganz besonders mißtrauisch ist und in jedermann einen künftigen Dieb wittert, jagt er, um ungestört das Geld nachzählen zu können, die alte Dienerin Staphyla unter großem Geschrei und Beschuldigung der Spionage zur Tür hinaus. Das alte Weiblein, das keine Ahnung hat, warum es so hart angelassen und hinausgeworfen wird, erklärt, einem so jähzornigen Herrn nicht weiter dienen zu wollen.

b) Aulul. 415 sqq. Hier wirft Euclio den von seinem zukünftigen Schwager gemieteten Koch samt seinen *discipuli* als Dieb und Spion unter fürchterlichem Gezeter und unter Stockstreichen zum Haus hinaus, weil der sich unterstanden habe, in seiner Abwesenheit das Hochzeitsmahl vorzubereiten. Der zerbläute Koch <sup>28</sup>) gibt dem Alten die Schmähungen in ausgiebiger Weise zurück und kündigt ihm obendrein wegen Körperbeschädigung und böswilliger

17) Das Motiv des Heimholens selbst: Plaut. Men. 701 sqg., Merc. 700 sqg.

Ahnlich wie der Bramarbas ist auch der Koch ein Großmaul und Feigling, vgl. o. S. 143, Anm. 9.

#### ADELGARD PERKMANN

Aneignung fremden Eigentums<sup>29</sup>) die Klage bei Gericht an. Und er geht auch tatsächlich zornentbrannt ab, obwohl ihn der Greis, der, als er den Goldtopf noch intakt gefunden hat, wieder ruhiger geworden ist, zurückbehalten will.

c) Aulul. 628 sqq. Der alte Euclio ist – durch verschiedene böse omina gewarnt – in den Tempel der Fides, wo er eben seinen Goldtopf versteckt und dem Schutz der Göttin anvertraut hat, aufgeregt zurückgekehrt und zerrt nun unter mächtigem Spektakel den Sklaven Strobilus, der sich im Tempel versteckt gehalten hat, hervor und schleppt den Dieb ins Freie. Hier sucht er durch Prügel und gute Worte aus ihm herauszubekommen, wo er den gestohlenen Schatz habe. Doch der Sklave, der den Diebstahl noch nicht hatte ausführen können, gibt ihm, durch seine Unschuld noch ermutigt, nur kecke Antworten und hält ihn zum Narren. Schließlich läßt ihn der Alte nach erfolgter Leibesvisitation auch laufen, um seine Komplizen, die er im Tempel verborgen wähnt, festzunehmen.

d) Men. 675 sqq. Erotion weist ihren Liebhaber Menaedmus I., der die seiner Gattin entwendete und ihr selbst zum Geschenk gebrachte *palla* wieder zurückhaben will<sup>30</sup>>, empört hinaus. Denn sie hat, – durch die große Ähnlichkeit zwischen den beiden Brüdern getäuscht<sup>81</sup>>, – Menaechmus II. die *palla* (allerdings zum Modernisieren> schon gegeben und fühlt sich daher durch die ihr unverständliche Reklamation äußerst beleidigt. Vergeblich sucht der den wahren Sachverhalt nicht ahnende Menaechmus I. die erzürnte *amica* zu besänftigen, sie sperrt ihn aus. Obdachlos geworden – denn auch die Gattin hat ihm den Einlaß in die Wohnung verweigert, wenn er ihr das gestohlene Kleidungsstück nicht zurückbringe – setzt er sich auf die Bank vor seinem Haus und harrt der kommenden Dinge.

Vgl. dazu Men. Sam. 154 sqq., wo ein junger Mann seine amica, die er der Untreue verdächtigt, aus dem Haus sperrt.

Der Unterschied zwischen der Plautinischen eiectio und der - motivisch verwandten - "Hinauspritschszene" bei Aristophanes

<sup>29</sup>) Sogar das vom Koch selbst mitgebrachte Geschirr weigert sich der Alte dem Geprügelten herauszugeben, der es vor dem Weggehen zurückhaben will. Genau so verfährt Epid. 475 sqq. Periphanes gegenüber der Zitherspielerin, deren Instrument er zurückbehält, als er sie hinausjagt (s. o. S. 70, Nr. 5). Beide Male eilt der Geschädigte zum Richter.

<sup>30</sup>) Vgl. o S. 140, Nr. 4 u. Anm. 3.

<sup>31</sup>) Dieses Motiv ist Grundlage und Hauptreiz des ganzen Stückes, vgl. die Szenen S. 69, Nr. 1 u. S. 141, Nr. 5 u. 6.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

ist letzten Endes eben der Unterschied zwischen dpxaia und véa überhaupt: hatte dort die Szene einen festen Aufbau und war das Hinausgejagtwerden ganz bestimmten Typen, nämlich: Gläubiger, Sykophant und den *homines molesti* vorbehalten, so ist es in der neuen Komödie ganz anders: die Szene wird nicht mehr – zur Belustigung des Publikums – eingefügt, sondern ergibt sich im Verlauf der Handlung von selbst, sie hat keinen fixen starren Aufbau, sondern der Dichter bringt das Leben von der Gasse, wie es sich tatsächlich abspielt, auf die Bühne, endlich ist das Hinausgejagtwerden nicht mehr auf traditionelle Typen beschränkt, es kann jedermann treffen, ganz wie es die Handlung, die nunmehrige Alleinherrscherin, erfordert.

10. Noch lebendiger als die *eiectiones* sind die Fesselungen, reine Aktionsszenen, in denen die Handlung im Vordergrund und der Wortstreit an zweiter Stelle steht.

a) Plaut. Bacch. 799 sqq. Der alte Nicobolus ruft seine Knechte *(lorarii)* herbei, damit sie den Sklaven Chrysalus, der den jungen Haussohn zu einer Unterschlagung gegenüber dem Vater verleitet hat, fesseln und der verdienten Strafe zuführen. Der Delinquent leistet aber Widerstand und weiß geschickt – nicht umsonst ist er ein römischer Sklave – den Alten durch neue Lügen hinters Licht zu führen und sich für den Augenblick aus der Schlinge zu ziehen.

b) Capt. 659 sqq. Der gefangene Sklave Tyndarus hat mit seinem Herrn das Gewand getauscht und ihm dadurch zur Flucht verholfen. Voll Empörung über diesen Betrug befiehlt der alte Hegio seinen Knechten, den Betrüger in die Steinbrüche abzuführen. Die Treue, die er seinem Herrn erwiesen, möge dieser selbst dereinst belohnen, ihm, dem Geschädigten, stehe das Recht einer ausgiebigen Strafe für die Täuschung zu. Umsonst sucht der Sklave durch Flehen die Strafe von sich abzuwenden, während er noch die Treue gegen den Herrn als höchstes Gut preist, führen ihn die *lorarii* in die gefürchteten Steinbrüche ab.

c) Men. 990 sqq. Menaechmus dem I., der, des Wahnsinns verdächtigt, auf Veranlassung der Gattin Menaechmus' II., die ihn für ihren Mann hält, bereits in das ärztliche Ordinationszimmer geschleppt werden soll, eilt der Sklave Menaechmus' II. zu Hilfe, da er, ebenfalls durch die große Ähnlichkeit getäuscht, den Bedrängten für seinen eigenen Herrn ansieht. Zornentbrannt darüber, daß ein freier Bürger am hellichten Tage auf offener Straße solchen

"Wiener Studien" XLVI. Bd.

#### ADELGARD PERKMANN

Vergewaltigungen ausgesetzt sei, spricht er zuerst seinem vermeintlichen Herrn Mut zu, sich tüchtig zur Wehr zu setzen, und greift dann sofort kräftig ein; in kurzem gelingt es ihm, durch eine reichliche Tracht von Faustschlägen und Fußtritten die *lorarii* – arg zerbläut – zu verjagen und Menaechmus I. zu befreien.

d) Rud. 611 sqq. Der Kuppler Labrax will seine beiden Sklavinnen vom Altar der Venus, wohin sie sich nach dem Schiffbruch Schutz flehend geflüchtet, wegholen, froh, sie nach langem Suchen endlich gefunden zu haben, wird aber vom alten Daemones daran gehindert, der seine Knechte herbeiruft, damit sie den Kuppler fesseln. Dieser wehrt sich jedoch und verlangt unter Schmähungen und Drohungen sein "bloßes Recht". Trotz seines Sträubens wird er aber an eine Säule gebunden und die ihn bewachenden Knechte verspotten den Rasenden. Zu guter Letzt eilt noch der Liebhaber des einen der beiden Mädchen herbei und fordert den *leno*, der ihn um sein Angeld betrogen hat, vor Gericht.

Das Thema ist also überall das gleiche: <sup>82</sup>) ein Delinquent – oder unschuldig Angegriffener – soll durch eigens zu diesem Zweck herbeigeholte Prügelknechte gebunden und abgeführt werden, wehrt sich aber mehr oder weniger erfolglos, woraus mitunter eine wirkliche Prügelszene (Men. 990 ff.) entstehen kann. Das Motiv ist, wie schon oben gesagt wurde, nicht Erfindung der neuen Komödie, sondern sehr alt, es findet sich bereits bei Aristophanes Ran. 605 sqq. (s. o. Bd. XLV, S. 37, Anm. 2 und S. 46). Nach der unheilverkündenden Empfangsrede, die Aeacus, 465 sqq. dem als Herakles verkleideten Dionysos beim Tor der Unterwelt gehalten hat, stürzt er fort, die Prügelknechte zur Fesselung des vermeintlichen Kerberosdiebs zu holen. V. 605 treten die üblichen drei auch richtig auf und die Handlung beginnt.

Ein an die bisher genannten Szenen anklingendes Motiv: eine gewaltsame Entführung eines Mädchens aus dem Haus des *leno* bieten:

Ter. Ad. 155 sqq. Der Kuppler Sannio macht dem jungen Aeschinus, der, von seinem Sklaven Parmeno unterstützt, eine seiner Sklavinnen ihm gewalttätig entführt hat und mit ihr nun auf sein Haus zusteuert, hinter der Gruppe herlaufend, eindring-

<sup>82</sup>) Gemeinsam allen diesen Szenen sind immer wiederkehrende typische Ausdrucksweisen, vgl. Bacch. 822 sqq., Capt. 667, 721, 729, 733, Men. 992, 995, Rud. 611 sqq. Und es werden auch immer die typischen *lorarii* (gewöhnlich sind es mehrere, vgl. o. Bd. XLV, S. 37) zur Exekution herbeigerufen.

Winds West - Station of the second state

# STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE 157

liche Vorstellungen und ruft die Nachbarn zur Hilfe herbei. Doch nützt ihm dies alles nichts, er bekommt sogar Prügel, als er sich zu nahe an die Gruppe heranwagt, um das Mädchen mit Gewalt an sich zu reißen. Vor seinem Haus angekommen, fragt der Jüngling den Kuppler, ob er 20 Minen als Entschädigung anzunehmen geneigt sei, oder, falls er sich weigere, leer auszugehen vorziehe und geht hinein, das Geld zu holen. <sup>35</sup>>

Neben den Fesselungen ist als echte Aktionsszene die Hausbelagerung auf offener Bühne zu nennen, auch dieses Motiv von Aristophanes übernommen, der in den Vesp. 453 sqq. den Chor, als er durch Worte die Befreiung Philokleons nicht durchzusetzen vermag, zum offenen Angriff auf Bdelykleons Haus übergehen läßt. Vgl. dazu auch Ar. Lys. 387 sqq., wo der Senator sein Skythenheer gegen die von den Frauen besetzte Burg anrücken läßt. Die kümmerlichen Überreste der antiken Komödie haben uns keine weiteren derartigen Szenen aus der véα bewahrt, als

Ter. Eun. 771 sqq. Der Soldat Thraso rückt mit einer Schar von Sklaven vor das Haus seiner amica Thais, von der er, erzürnt über ihre vermeintliche Untreue, das junge Mädchen, das er ihr erst kürzlich zum Geschenk gemacht, vergeblich zurückverlangt hat, um sich nun sein Eigentum mit Gewalt zu verschaffen. Ihm stellt sich der Bürger Chremes mit Thais entgegen und erklärt das Mädchen für seine leibliche Schwester. Nach einem hitzig «komischen Zankintermezzo zwischen Chremes und dem aufgeblasenen Parasiten des miles entläßt der Soldat mit Verzicht auf weitere kriegerische Aktionen sein "ruhmreiches Heer".

Vergleichen wir die Streitszenen der alten und neuen Komödie, so gelangen wir zu folgendem Ergebnis: Von den drei Arten, in die sich die Streitszenen der άρχαία einordnen ließen, findet sich in der véa der Streit zwischen Chor und Schauspieler naturgemäß gar nicht, <sup>34</sup>) der zwischen zwei Schauspielern um ein Problem nur in sehr beschränktem Maße vor, freilich in allen drei Unterabteilungen: als Primatstreit, als Rechtsstreit und als polizeiliche Untersuchung.

<sup>13</sup>) Ein solches edelmütiges Verhalten des *adulescens amans* dem *leno* gegenüber wäre bei Plautus ganz ausgeschlossen, der dem *leno* keinen Heller, dagegen eine Tracht Prügel gegeben hätte. Terenz aber ist immer vornehm und gerecht: *suum cuique*, sogar einem *leno*.

<sup>34)</sup> Vgl. o. Bd. XLV, S. 37.

Wirklich weitergelebt und neue Blüten getrieben hat allein die dritte Gruppe: der Zank um Dinge des Alltags. Die Zahl der übernommenen Motive ist hier gering. Zumeist gestaltet der römische Dichter neue Stoffe, die er teils der heimischen Posse entnommen, teils dem Leben seiner Zeit abgelauscht haben mag. <sup>35</sup>

Ist daher motivisch immerhin eine gewisse Beeinflussung der neuen Komödie durch die alte zu konstatieren, so weisen sie in formaler Hinsicht gar keine Verwandtschaft auf. Denn wie die altattische Komödie, die mit dem Tod ihres großen Dichters und dem Untergang der Macht Athens abbricht, ein Kind ihrer Zeit, ihres Milieus war, so ist es auch die neue. Diese Zeit aber träumt nicht mehr von Heldenruhm und betrachtet die Dichtung nicht als Kunstwerk – sie findet ihr Genügen in der wahrheitsgetreuen Schilderung des täglichen Lebens.

Der feststehende Schematismus, dem bei Aristophanes sogar die Zankszene unterworfen war, fehlt der römischen Streitszene ganz. Es fehlt aber auch der traditionelle fixe Aufbau des ganzen Stückes, in dem jede Szene ihren bestimmten Platz, ihre bestimmte Rolle zu erfüllen hatte. Frei und unbehindert läuft die Handlung dahin, das Thema allein beherrscht den Aufbau.

Aber nicht nur àpyaia und véa weichen voneinander ab, auch innerhalb der römischen Komödie selbst lassen sich gewisse Verschiedenheiten aufzeigen: Plautus ist der Dichter der plebs Romana. Er begnügt sich nicht damit, das griechische Original zu übersetzen, sondern er ändert seine Vorlage, um sie römischem Geschmack und römischen Verhältnissen anzupassen, nicht selten fügt er neue Partien hinzu. Seine Figuren – alte traditionelle Typen, aber auch neu hinzugekommene, vor allem der schlaue, findige, jeder Situation gewachsene Sklave – sind durchaus lebenswahre Gestalten von großer dramatischer Wirkung. Die witzige und humorvolle Handlung soll einzig und allein der Unterhaltung der Zuschauer dienen. Diesen Zweck haben auch die typischen, immer wiederkehrenden Streitszenen, die sicherlich große

<sup>35</sup>) Was der Dichter der visu an Motiven aus der doxala übernimmt, sind durch aus alte, volkstümliche Stoffe, älter als Aristophanes, der sie selbst aus dem Schatz volkstümlicher Poesie seiner Zeit – der sizil. Fabeldichtung (Epicharm), der dorischen Posse (vgl. das archäolog. Material bei Körte, Griech. Kom.) und nicht zuletzt einheimisch-attischer Dichtung selbst – geholt hat. Diese leben fort und werden auch später immer wieder aufgegriffen, mögen auch Inhalt und Form des Dramas – dem veränderten Geschmack entsprechend – erheblichen Schwankungen ausgesetzt sein.

#### STREITSZENEN IN DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN KOMÖDIE

Zugkraft besessen haben und auch auf uns ihre Wirkung nicht verfehlen, trotz der 2000 Jahre, die dazwischen liegen.

Terenz hingegen, der feine, vornehme Dichter der nobilitas, übersetzt das griechische Original treu und gewissenhaft, ohne es umzudichten. Ändert er wirklich einmal, so geschieht dies nur, um die Charaktere der handelnden Personen zu verbessern, auf ein höheres Niveau zu heben. Denn ihm ist nicht Belustigung und Unterhaltung des Publikums - freilich war sein Kreis ein ganz anderer - der Hauptzweck, sondern er will erziehen. Vor Lärm und Gewalttat schreckt er zurück. Jene alten beliebten Spektakel= szenen, die Plautus immer wieder bringt, fehlen gänzlich. Findet sich aber doch einmal ein derartiges Motiv, dann ist es ganz verblaßt, 36) Sehr reich ist nur die Vorwurfsszene vertreten : der Herr schilt den Diener, der adulescens amans den vermeintlichen Nebenbuhler, der "Sittenrichter" seines Nächsten nicht einwandfreien Lebenswandel u. dgl. m. Denn hier ist Terenz in seinem Element, ethische Fragen und Probleme rollt er am liebsten auf und dazu bieten ihm besonders die Streitszenen Gelegenheit.

Steht so Terenz durch Wahl und Behandlung des Stoffes auf einer höheren Stufe, – die dramatische Kraft eines Plautus hat er nirgends erreicht.

Wien.

# ADELGARD PERKMANN.

159

# Die literarische Persönlichkeit des P. Terentius Varro Atacinus.

Anläßlich der Neuausgabe der Bachrens'schen Fragmenta Poetarum Romanorum, Leipzig 1886, durch Willy Morel, Fragmenta Poetarum Latinorum, Leipzig (Teubner) 1927, sei es gestattet, einen wenig beachteten Dichter zu behandeln, der bei Morel nach strenger Sichtung doch mit der stattlichen Anzahl von 23 Fragmenten mit zirka 46 Versen vertreten ist – P. Terentius Varro aus Atax in Gallien. Sein literarisches Profil wurde in den älteren Arbeiten kurz skizziert<sup>1</sup>),

"> Vgl. die Szenen Phorm. 330 sqq., Eun. 771 sqq.

<sup>3</sup>) F. Wüllner, Comment. de P. Terenti Varronis Atacini vita et scriptis, Münster 1829. – R. Unger, Epistola de Varrone Atacino, Progr. Friedland 1861. durch die bekannten Hinweise in den Handbüchern gestreift?), "P. Terentius Varro, der überhaupt eine Zwischenstellung zwischen der alten und der neuen Richtung einnahm" - sagt E. Norden in großem Überblick a. a. O. von ihm. Diese Zwischenstellung oder vielmehr diese Entwicklung und ihr Werden im einzelnen zu beleuchten, soll eine möglichst genaue Stilkritik der vorhandenen Verse versuchen. Wir legen im Ganzen Morels Text zu Grunde 3) und haben zu zeigen, inwiefern - inhaltlich und technisch - die Kunst des Varro von Atax der archaischen nahestand, die in der Mitte des ersten Jahrhunderts v. Chr. eben noch in bedeutenden Werken ihre Lebenskraft bewies (Ciceros Aratea, Lucretius Carus ... De rerum natura" u. s. w.), welche Symptome aber den Einfluß der Neoteriker an ihm zeigen, die gerade damals als eine Gruppe revolutionärer, junger Talente, geschart um ihren Führer "Cato grammaticus, Latina Siren" in den Vordergrund des literarischen Lebens getreten waren.

\*) Vgl. E. Norden, Komment. zu Vergils Aeneis Buch 6, p. 127, Schanz-Hosius, Röm. Literaturgeschichte 11 \*, p. 312, Teuffel, Röm. Literatur 1\*, p. 510-\*) Vgl. die textkritische Anmerkung.

#### Textkritische Anmerkung. \*>

4) An zwei Stellen müssen wir textkritisch von Morel abweichen und erhoffen uns gerade dadurch auch methodische Einblicke in das Schaffen des Varro von Atax: Fragment 3. Baehrens brachte den Text des Servius mit der Anderung des Salmasius: Statt scindere dicta . . . edidit in Dicta. Morel nimmt den Text des Servius wieder auf und schreibt scindere dicta. Die Unverständlichkeit der Worte scindere dicta hat seit alters die Philologen beunruhigt und alle schlossen sich der Konjektur des Salmasius an bis auf Thilo, der den Text mit den Worten halten zu können glaubt "haud scio an defendi possit ut vehementissima manuum convulsio partus dolore effecta intelligatur". Diese Erklärung aber erscheint so unbefriedigend, daß ich nicht glauben kann, Morel baue darauf auf. Ich möchte den Text von Baehrens halten, und zwar mit folgender Begründung: Schon die verschiedenartige Schreibung des Wortes Oaxida (Baehrens), Oeaxida (Morel), die zurückgeht auf zwei verschiedenartige Scholiastenschreibungen zu Apoll. Rhod. ad I 1131, wobei ausdrücklich bemerkt wird eder de eineiv 'Oasidos' npoveredn de ro i (von Apollonius) und zu Apoll. Rhod. 1126 Oiašibos zeigt uns, daß Apoll. Rhod, hier von verschiedenen Scholiasten kommentiert wird und daß Varro von Atax, der laut Servius Oaxida schreibt, sich an den Scholiasten zu v. 1131 hält. Auch die Vorstellung von der Geburt, um die es sich hier handelt, ist bei beiden Scholiasten verschieden. Schol. zu v. 1126 sagt on de

# DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 161

νύμφη τις Οίαξίδος γής δραξαμένη τούς καλουμένους Ίδαίους "Δακτύλους έποίησεν παρά Στησιμβρότου είληφε και ότι διά των χειρών διερρύησαν. Jakróhous khydijvat und gibt damit die Vorstellung des Stesimbrotos, der auch Apollonius sich anschließt, die Nymphe habe Erde von Oiaxis ergriffen und daraus mit den Händen die Daktylen gebildet. - Zu dieser Vorstellung past nun aber die Wendung "magno partus adducta dolore" bei Varro von Atax gar nicht, da sie doch offenbar ein Gebären aus dem Leibe der Mutter unter Wehen der Geburt andeutet. Hingegen entspricht diese Wendung ganz der Bemerkung des Schol. zu v. 1131 s. v. δραξαμένη: έθος έστι ταις κυούσαις τών παρακειμένων λαμβάνεσθαι και άποκουφίζειν έαυτάς των άλγηδόνων, ώς και Αητώ ελάβετο του φοίνικος "die Gebärenden erleichtern sich die Geburtswehen dadurch, daß sie nach etwas greifen wie Leto nach der Palme", womit "capiens tellurem" und "magno partus adducta dolore" ausgezeichnet zusammengehen. Aus all dem sehen wir deutlich, daß Varro von Atax sich hier nicht an Apollonius, sondern an den Scholiasten zu V. 1131 hält, der seinerseits das Wort des Apoll. δραξαμένη mißverstanden hat und an Geburtswehen denkt. Genau diese Vorstellung übernimmt Varro. Darum gehört hierher das edidit in Dicta, welches die wirkliche Geburt andeutet und zu den Worten des Scholiasten ad v. 1131 paßt. Ebenso ist auch hier "Oaxida" mit Baehrens zu halten. - Aus dieser offenbaren Anlehnung an die Scholien zu Apollonius Rhod. lernen wir auch, daß die Scholien zu Apollonius jedenfalls älter sind als die Argonauten des Varro von Atax. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorf hat daraus, daß Valerius Flaccus in seiner Bearbeitung der Argonautica des Apollonius jene mythographische Scholienweisheit benützt, die uns noch heute vorliegt, als Terminus ante quem für eine kommentierte Apolloniusausgabe die flavische Zeit angesetzt (v. Wilamowitz, Einleitung in die griechische Tragödie, p. 167, vgl. auch E. Schwartz, De Dionysio Scytobrachione 34). Wir können nun die Datierung der Scholien bis auf die Mitte des ersten Jahrhunderts v. Chr. zurückschieben, jedenfalls vor die Argonauten des Varro Atacinus. - Durch das Vorhandensein des damals offenbar neuen Kommentars zu Apollonius wird es auch begreiflich, daß Varro sich mit seinem zunächst mühseligen Griechisch an diesen schweren Autor heranwagen konnte. (Mündliche Bemerkung A. Kappelmachers.) - Fragment 7 (bei Baehrens 24) lautet bei Morel: "Huic similis curis expe(r)dita lamentatur" (mit coniciertem r), bei Baehrens: "Huic similis curis expedita lamentatur" nach dem Text des Servius. Baehrens rechnete das Fragment etwas willkürlich unter die "Elegiae" des Varro. Aber schon Buecheler hatte Jahrbücher für Philologie 93, 1866, 610 (Kleine Schriften I 624). den Vers in das dritte Buch der Argonauten eingereiht. Im Hermes 61, 1926, 234 identifiziert Morel den Vers mit Ap. Rhod. Arg. III 664 rij ikkln Mijdeua evopero und wählt als seine endgiltige Form expe(r) dita. Die Identifizierung mit Ap. Rhod. Arg. III 664 hatte auch ich in meiner Doktorarbeit, die der Grazer Universität 1919 vorgelegt wurde, durchgeführt, aber das Wort expergita eingesetzt. Zwar hat Morel gezeigt, daß das Wort experdere in der Latinität vorkommt, während Buecheler noch daran gezweifelt hatte. Doch wenn wir den ganzen Zusammenhang der Stelle betrachten, etwa angefangen von Arg. lib. III v. 616ff., so lesen wir die Schilderung, wie Medea gepeinigt von Leidenschaft für Jason des Nachts mit einem Schrei erwacht (v. 632) sog. ... την δ' όπνος άμα κλαγγή μεθέηκεν. παλλομένη δ' άνόρουσε φόβφ .... wie sie hin- und hergeworfen wird zwischen Sehnsucht und Scham und ihr Los beklagt v. 656 ώς δ' ότε τις νύμφη θαλερόν πόσιν έν θαλάμοισιν μύρεται φ μιν δπασσαν άδελφεοι ήδε τοκήες und v. 664 τή ικέλη Μήδεια κινύρετο, das beinahe wörtlich übersetzt wird durch unser "huic similis lamentatur", während die zwei Worte "curis expergita" deutlichst auf das Erwachen aus sorgenvollem Traum von v. 632 zurückgreifen. Wir schreiben also nicht, wie Morel will, expe(r) dita, sondern expergita. Vgl. dazu Lucretius III 926 und Apul. Apol., p. 302.

# Stilkritische Untersuchung der Fragmente.

A. Varro und die archaische Tradition.

- α) Abhängigkeit von Ennius.
  - 1. in Versen, 2. in Worten.
- β) Abhängigkeit von der archaischen Technik im allgemeinen.
  - 1. Bau des Verses.
    - x) semiseptenaria, y) spondeus primi pedis.
  - 2. Verhältnis von Wort und Vers.
    - x) Periode und Vers, y) indifferente Worte am Versende, z) schließendes Monosyllabon.
  - 3. Gegenseitiges Verhältnis der Worte im Verse.
    - x) similiter incipiens, y) similiter cadens.

4. Einzelnes: x) archaische Umstellung der Praeposition, y) satus Clytio, z) Endung Nauplion.

a) Varros Abhängigkeit von Ennius.

# 1. in Versen.

Daß Varro sich selbst mit Deutlichkeit zur Nachfolge des Ennius bekennt, ersehen wir aus der Übernahme des Ennianischen Verses Frg. 11<sup>5</sup>), dessen spezifisch archaischer Charakter durch die Synizese bei *semianimes*<sup>6</sup>) und durch den Gebrauch von *micant*<sup>7</sup>) betont wird.

>) Vgl. Serv. zu Aen. X 396.

9 Vgl. Hephaist. Endi. 2 τρόπος τῆς συνεκφωνήσεως: vgl. Ladmann zu Lukrez I 1106, II 716, H. Mirgel, De synaloephis et caesuris in versu hexam. Lat., Gött. Diss. 1910, E. Norden a. a. O., p. 130/31.

<sup>3</sup> Usener, Rh. M. 49, p. 465 ff., 53, p. 347, Norden a. a. O., p. 115.

DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 163

# 2. in Worten.

Wir finden in Frg. 8 die Wortform *composta*, deren Synkope Ennianisch<sup>8</sup>) ist und von der Technik der Neoteriker abgelehnt wird.

In die Alliteration stellt er magnus (Frg. 20) wie Ennius es gerne tat.<sup>9</sup>) Vielleicht ist auch das studio certare lavandi aus Frg. 22 mit Ennius Ann. 445 extollere certare in Verbindung zu bringen.

# B) Abhängigkeit von der archaischen Technik im allgemeinen.

Andere spezifisch archaische Merkmale der Technik des Varro gehen letzten Endes zum großen Teil auch auf Ennius zurück, doch liegt dies hier nicht so deutlich zu Tage wie in Abt.  $\alpha$ .

# 1. Bau des Verses.

x) Semiseptenaria.

Der Hexameter des Varro Atacinus ist normal gebaut, vorwiegend männliche Zäsur, weibliche in Frg. 22 v. 7, man hat fast den Eindruck, als sollte hier tonmalerisch langsamerer Rhythmus, schleppendes Tragen angedeutet werden.

Auffallend ist in Frg. 8 die sowohl durch Rhythmus als durch Sinn hier geforderte semiseptenaria *canes urbesque*, die die Neoteriker in ihrem Hexameter grundsätzlich mieden und die überhaupt die quantitativ seltenste Zäsur des lateinischen Hexameters ist.<sup>10</sup>>

### y) Spondeus primi pedis.

Auch finden wir den Spondeus im ersten Fuße mit folgender Diärese, den Ennius des öfteren anwendet, die ent-

<sup>\*)</sup> Daß repostos aus Ennius stammt, bezeugt Servius zu Aen. I 26. Hauptvertreter für diese Formen ist Lukrez, vgl. darüber Norden a. a. O., p. 127, der dann weiter ausführt: "Im Gegensatz zu Lukrez verpönen die Neoteriker diese Formen (Catull hat sie sogar nicht in den kleinen Gedichten, wo er sonst Synkope nicht meidet), nur Varro der Ataciner hat sie . . ." Über die synkopierten Formen der Composita von ponere bei Vergil vgl. K. Wotke, Wiener Stud. VIII 1886, 146. S. auch Horaz Ep. 9, 1: repostum, archaisierend, sermo familiaris.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Norden a. a. O., p. 264 führt Beispiele an: Ann. 301, 445, 569, Tr. 50, 288.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Vgl. W. Meyer, Sitzungsber. d. Münchner Akademie d. Wiss. 1884, p. 1049 und E. Norden a. a. O., p. 151.

wickeltere Technik der Neoteriker hingegen als stark retardierendes Moment ablehnt, in den verhältnismäßig wenigen Versen des Varro mehrere Male: 11>

Frg. 5 te nunc Frg. 10 tum te Frg. 22 et bos und im Eigennamen (wodurch die Sache etwas an Auffälligkeit verliert): Frg. 1 Lernum.

# 2. Verhältnis von Wort und Vers.

x) Periode und Vers.

Ennius und Lukrez banden in ihrer Praxis die Interpunktionen nicht ans Versende, sondern ließen sie auch im Versinnern zu. Die Neoteriker hoben diese Freiheit auf und waren peinlich bemüht, den einzelnen Vers inhaltlich selbständig zu machen.<sup>12</sup>)

Bei Varro Atacinus finden wir Interpunktionen im Versinnern wahrscheinlich Frg. 3 edidit in Dicta

und Frg. 12 feta feris Libye, sicher Frg. 15 iacet tellus.

### y) Indifferente Worte am Versende.

Der archaischen Verknüpfung mehrerer Hexameter zu einer Periode entsprach es auch, daß das im lateinischen Vers seit je übliche Bemühen, dem gegen Schluß des Verses zu fallenden Rhythmus durch prägnante Worte ein Gegengewicht zu geben, also Pronomina, Partikeln, Konjunktionen u. ähnl. an dieser Stelle zu vermeiden, lange nicht so ausgeprägt war wie bei den Neoterikern, die indifferente Worte am Schluß ihrer selbständig gebauten Verse gänzlich ablehnen.<sup>15</sup>>

Varro bringt Frg. 1, Vers 2 . . . ex se am Versende.

# z) Schließendes Monosyllabon.

Wichtig ist uns dieses Versende ex se auch mit Rücksicht auf die zwei Monosyllaba, die es bilden. Monosyllabon post Monosyll. findet sich bei

| Ennius und Lukrez | 1 : 100   |      |
|-------------------|-----------|------|
| Cicero            | 0,3 : 100 |      |
| Catull im Epyll.  | 0 : 100   | 14). |

<sup>13</sup>) Vgl. E. Norden a. a. O., p. 435, Phil. Wagner, Quaest. Vergil. XIII, und Rothstein, Festschrift für Vahlen, Berlin 1900, p. 521 f. über die Metrik de: Ennius vgl. auch A. Kappelmacher, Literatur d. Römer, p. 84.

<sup>19</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 387, Drachmann, Hermes 43 (1908), p. 413 ff., Kvičala, Neue Beiträge zur Erklärung der Aeneis, Prag 1884.

15) Vgl. Norden a. a. O., p. 400.

19 Vgl. Norden a. a. O., p. 448.

DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 165

# Gegenseitiges Verhältnis der Worte im Verse. x) similiter incipiens (παρήχησις).

Die Alliteration, das beliebte Kunstmittel des altlateinischen Verses, das Ennius und Plautus so gerne anwenden, wurde eben deshalb von der neoterischen Schule im großen Ganzen abgelehnt, <sup>15</sup> obwohl es sich auch im Griechischen findet. <sup>16</sup>

burger and

SHIT \_ TRINCIPUL

and the stand of the second

Varro hat es in ausgiebigem Maße benützt:

| Frg. | 3  | v. 1<br>v. 3 | adducta dolore<br>edidit in Dicta |
|------|----|--------------|-----------------------------------|
| Frg. | 10 |              | tum te flagranti flumine Phaethon |
| Frg. | 12 |              | feta feris                        |
| Frg. | 13 |              | Pars Parthorum (?)                |
| Frg. |    |              | solis stationem - sidera septem   |
| Frg. | 20 | v. 1         | magna minor                       |
| -    |    |              | arbore - harundo                  |
| Frg. | 22 | v. 1         | tum pelagi - tardaeque paludis    |
| 350  |    | v. 2         | cernere - certare                 |
| Frg. | 23 | Lasteni      | deinde – dulcis.                  |

### y) similiter cadens (όμοιόπτωτον).

Das similiter cadens, das in antiker Theorie bald als vitium, <sup>17</sup>) bald als virtus <sup>18</sup>) angesehen wird, haben Ennius und Lukrez nicht vermieden, auch Cicero hat es in den Aratea angewandt, archaischer Praxis entsprechend. <sup>19</sup>) Die Neoteriker hatten sich davon ferne <sup>20</sup>). Bei Varro finden wir es verhältnismäßig häufig angewendet.

| Frg. | 7       | similis curis           |
|------|---------|-------------------------|
| Frg. | 16 v. 1 | aethereis zonis - orbis |
|      | v. 2    | imas hiemes - calores   |
| Frg. | 19      | Oceano, Libyco - Nilo   |
| Frg. | 23      | dulcis levis - saporis. |

<sup>15</sup>) Trotz besonderer Fälle von Anwendung wie in Catulls Attisgedicht und in zahlreichen der *nugae* wird man diesen Ausspuch berechtigt finden, wenn man die Häufigkeit der älteren Anwendung dazu ins Verhältnis setzt.

<sup>19</sup>) Vgl. Wilamowitz, Adonis 13, 1, vgl. auch Norden, Antike Kunstprosa I 59, 1.

17) Auctor ad Herenn. IV 12, 18.

<sup>19</sup>) Auctor ad Herenn. IV 20, 28, vgl. auch Ph. Wagner in Heynes Vergil IV<sup>4</sup>, p. 549.

19) Z. B. Ar. 310 implexus tribus orbibus unus u. a.

<sup>20</sup>) Vgl. überhaupt Norden a. a. O., p. 405/07.

### KLSE HOFMANN

## 4. Einzelheiten.

x) Archaische Umstellung zweisilbiger Präpositionen. Die Inversion zweisilbiger Präpositionen ist in Ciceros Aratea nachweisbar:

has inter – hanc propter, u. a. dann besonders bei Lukrez. Daß sie, was auch wegen der Übereinstimmung von Cicero, Lukrez und Vergil wahrscheinlich ist, schon bei Ennius vorkam, zeigen Plautinische und Terenzische Beispiele.<sup>21</sup>>

Es wird kein Zufall sein, daß die Inversion Frg. 16 v. 3 sic terrae extremas inter mediamque coluntur mit der genannten, aus Ciceros Aratea starke Ahnlichkeit zeigt. Zwar hat Varro, wie später zu zeigen sein wird, seine Aratübersetzung nach der Chorographie geschrieben, doch hat er die Aratea Ciceros, die ja längst bekannt waren, wohl auch schon früher gelesen.

y) satus Clytio. Frg. 1 v 2.

Diese Wendung wurde als archaisch empfunden. Vgl. Vergil Aen. VIII 36: O sate gente deum.

z) Griechischer Akkusativ - on bei Eigennamen.

Frg. 1 zeigt neben der lateinischen Endung des Akkusativs Lernum – die griechische Nauplion.

Sniehotta 22) hat gezeigt, daß diese Namensform bei Früheren und Späteren oft, nie jedoch bei Neoterikern auftritt.

## B. Varro und die neoterische Technik.

α) Bau des Verses.

x> spondeiazontes, y> Adonius.

β) Verhältnis von Wort und Vers.

x) Umrahmung durch Substantiv und Adjektiv (resp. zwei Verb.), Prinzip der Wortsymmetrie,

y) Verteilung von zwei Substantiven und Attributen über den Vers (Prinzip der Konzinnität).

 $\gamma$  Einzelheiten.: x) Apostrophe (προσφώνησις),

y Traiectio der particula copulativa, z) geminis. Der starken Abhängigkeit Varros von archaischer Technik, wie sie sich aus dem vorstehenden Überblick ergibt, können wir

<sup>21</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 226/27 und E. Hauler zu Tec. Phorm. v. 427, 524.

<sup>25</sup>) Sniehotta, De vocum Graecarum apud poetas Latinos dactyl. ab Enni usque ad Ovidi temp. usu. Diss. Breslau 1903, p. 24.

## DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 167

jedoch eine nicht unbedeutende Beeinflussung durch neoterisches Gut entgegenstellen, die sich im einzelnen durch das folgende charakterisiert:

a) Bau des Verses.

# x) Spondeiazontes.

Als eines der wichtigsten Kriterien für die prinzipielle Einstellung eines Dichters jener Epoche müssen wir seine Haltung gegenüber dem Versus spondiacus ansehen. Wenn Ennius und der jüngere Lukrez (Buch I – V) den Spondeus des 5. Fußes weder suchen noch meiden, brachte die neoterische Schule ihm eine Sympathie entgegen, die so auffällig betont war, <sup>28</sup>) daß, wer auf nichtneoterischer Seite stand, von da ab sich befliß, den Versus spondiacus auszuschalten. Wir sehen, daß der ältere Lukrez (im VI. Buch) überhaupt keinen spondeus quinti pedis mehr hat, <sup>24</sup>) daß Cicero in seiner Abneigung gegen die Neoteriker in der Ubersetzung des Arat, der selbst zahlreiche Spondeiazonten hat, nur ein einziges Mal Ar. 3 Orionis bei einem Eigennamen dem Spondiacus nicht ausweichen kann.

Varro Atacinus zeigt dagegen in Frg. 5

hortantes "o Phoebe" et "ieie" conclamarunt und in Frg. 7

huic similis curis expergita lamentatur Spondeiazontes.

Und nicht nur in der Tatsache, sondern auch in der Art der Anwendung hat er von den Neoterikern gelernt.

Als die Alexandriner die Anwendung des versus spondiacus gegenüber Homer so auffällig steigerten,<sup>25</sup>) taten sie es vor allem aus Vorliebe für den weichen Tonfall, erst in zweiter Linie trat das Moment der Stimmungsmalerei hinzu.<sup>26</sup>)

Diesen Faktor nun hoben die Neoteriker stärker hervor. So malt der Spondiacus bei Catull 64, 15 Bewunderung,

68, 44 Pracht, 68, 15 und 76, 15 Schmerz 27).

<sup>25</sup>) Vgl. Cic. ad Att. VII 2, vgl. Haupt, Belger p. 204 f. und überh. Norden a. a. O. p. 441.

24) Vgl. Paulson, Lukrezstudien, Goeteborg 1897.

") Genaue Angaben über das Verhältnis der Spondeiazontes zu der Gesamtzahl der Verse vgl. bei A. Ludwich, De hexametr. poet. Graecor. spond. Halle 1866.

<sup>16</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 442.

37) Vgl. Norden, p. 444/45.

## 168 ELSE HOFMANN

Ebenso ist er bei Varro Frg. 5 als Malerei der Bewunderung, Frg. 7 als Charakteristik des Schmerzes zu verstehen.

## y) Adonius.

Es sei darauf hingewiesen, daß Varro Frg. 10 - wieder in malender Absicht - den Adonius: fulmine, Phaethon wie Vergil VI 31 Icare haberes an den Ausgang des Klageverses setzt, wie die Neoteriker dies liebten. 28)

## B) Verhältnis von Wort und Vers.

x) Umrahmung des Verses durch Substantiv und Attribut, bzw. zwei prädikative Verba (Prinzip der Wortsymmetrie).

Die Erscheinung, daß der Vers von Substantiv und Attribut, beziehungsweise auch von Verb zu Verb förmlich umrahmt ist 29), die wir häufig in der neoterischen Dichtung treffen, 80) erweist sich als bewußt gewählte artistische Figur durch einen Vergleich mit der Praxis des Ennius und Lukrez, wo derlei sich selten findet, Varro hingegen zeigt:

## Attribut und Substantiv

Frg. 20 Indica non magna minor arbore crescit harundo, dulcia cui nequeant suco contendere mella

## Verben (Homoioptota)

Frg. 8 Desierant latrare canes urbesque silebant.

y) Verteilung von zwei Substantiven und Attributen über den Vers (Prinzip der Konzinnität).

Wir sehen ferner in neoterischer Dichtung mit offenkundiger Absicht die Regel durchgeführt: 31) "hat von zwei im Vers auftretenden Substantiven eines ein Attribut, so bekommt das andere auch eines", 32)

Bei Ennius ist von solchem Bestreben nichts zu merken, bei Catull hingegen ergeben die 408 Verse des Epyllions 58 Beispiele.

- 18) Vgl. Norden, p. 122.
- 29) Vgl. Norden a. a. O., p. 391.
- 10) Vgl. Kvičala a. a. O., p. 275 ff.
- <sup>31</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 394 ff.

39) Vgl. Fr. Caspari, De ratione quae inter Vergilium et Lucanum intercedat. Diss. Leipzig 1908 (besonders auch über die hellenistischen Vorbilder dieser Erscheinung).

DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 169

Die Art der Verteilung im Verse ist meist ab AB oder ab BA (chiastisch).

Wir finden nun bei Varro von Atax magno Anchiale - adducta dolore Frg. 3 B b A 2 geminis tellurem Oaxida palmis a B b A te Coryciae tendentem Nymphae Frg. 5 A b a B torta caput angue revinctum Frg. 9 A b B a te flagranti deiectum fulmine A b a B Frg. 10 Frg. 22 naribus aerium patulis odorem A Ъ a B

Wir sehen also, Varro spart nicht mit Anwendung der Ornamente und läßt die Stellung der einzelnen Glieder stark variieren.

# y) Einzelheiten.

x) Apostrophe (προσφώνησις).

Die Apostrophe, die als dichterische Figur in altgriechischer Poesie durch den Zusammenhang motiviert zu sein pflegt, dient in der rhetorischen Poesie der Späteren meist nur dem Ausdruck subjektiver Anteilnahme und kam so zu den Römern, die seit der neoterischen Dichtung stark davon Gebrauch gemacht haben.<sup>35</sup>

Varro Atacinus teilt diese Neigung mit Catull, Calvus u. a. Er trägt in Frg. 10 den Vokativ ja erst hinein in die Verse, deren Vorbild bei Apoll. Rhod. IV 597/98 lautet:

> ένθα ποτ' αίθαλόεντι τυπείς πρός στέρνα κεραυνώ ήμιδαής Φαέθων πέσεν άρματος 'Ηελίοιο.

Varros Vers: tum te flagranti deiectum fulmine, Phaethon.

Und nicht ganz so auffällig, im Grund aber gleich ist die Umbiegung ins Apostrophierende im Frg. 5: Te nunc Coryciae tendentem spicula nymphae aus Apoll. Rhod. II 711.

> πολλά δέ Κωρύκιαι νύμφαι Πλείστοιο θύγατρες θαρσύνεσκον ἕπεσσιν Ίήιε κεκληγυΐαι.

<sup>55</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 122, Wilamowitz, Aristoteles und Athen II, p. 326, 5.

### ELSE HOFMANN

## y) Traiectio der particula copulativa.

Wir sehen aus Frg. 6, daß Varro von Atax sich der Umstellung der particula copulativa hinter ihr Bestimmungswort, wie sie aus Hellenistischem von den Neoterikern übernommen wurde und sich rasch verbreitete, bedient hat.<sup>34</sup>)

## z) Geminis.

Die Verbindung "geminis palmis", die wir im Frg. 3 v. 2 fanden, ist erst möglich, nachdem die Neoteriker diesen "affektierten" Gebrauch von geminis, wie Norden ihn nennt,<sup>36</sup>) eingeführt hatten.

## Lebensgang und künstlerische Entwicklung, Chronologie der Werke des Varro von Atax.

Versuchen wir nun, die literarische und persönliche Entwicklung des Dichters aus der stilkritischen Untersuchung abzuleiten:

P. Terentius Varro wurde geboren im Flecken Atax, der am gleichnamigen Fluß<sup>36</sup> in der provincia Narbonensis gelegen war, fünf Jahre nach Catull, im Jahre 82 a. Ch. n., wie Hieronymus bezeugt,<sup>87</sup> an der gleichen Stelle haben wir auch eine zweite zeitlich fixierte Nachricht aus seinem Leben, daß er nämlich im Alter von 35 Jahren Griechisch zu lernen begann und dies mit höchstem Eifer betrieb.<sup>38</sup>

Ein anderes Datum aus dem Leben des Atacinus können wir erschließen:

Die Satire des Horaz I 10, deren Vers 46/47 lautet:

hoc (satura) erat experto frustra Varrone Atacino

. . . melius quod scribere possem,

dürfte wohl nach dem Tode Varros geschrieben sein, den wir somit vor das Jahr 36 v. Ch. Geb. zu setzen haben. 89>

In diese drei festen Punkte wollen wir die Gesamtheit seiner menschlichen und künstlerischen Entwicklung einzugliedern ver-

<sup>34</sup>) Vgl. Index Catullianus v. Schwabe und Haupt, Observationes criticae I, p. 71 ff.

<sup>35</sup>) Vgl. Norden a. a. O., p. 323, Naeke "Val. Cato", p. 290, Haupt Op. I 106.

36) Jetzt Ande in der Provence.

<sup>37</sup>) Vgl. Hieron. in Euseb. Chron. ad a. Abr. 1935 = 82 a. Chr., vgl. Porphyrio ad Horat. Sat. I 10, 46.

<sup>38</sup>) Hieronym. a. a. O.

39) Vgl. Teuffel Rh. M. 4, p. 111.

## DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 171

suchen, 40> wir werden dabei Leben und Werk des Künstlers wechselseitig, eines aus dem anderen erschließen müssen.

Eine Reihe von Werken ist uns bekannt, teils aus Fragmenten, teils – Satiren und Elegien – nur aus Hinweisen der Späteren. <sup>\$1</sup>>

Auf welchen Grundlagen, unter welchen Umständen sind sie erwachsen, wie baut sich aus ihnen zeitlich und künstlerisch die Kurve der Entwicklung auf?

An den Anfang dürfen wir wohl das Bellum Sequanicum und die Saturae setzen.

Zwar haben wir dafür kein direktes Zeugnis und Teuffel z. B. verwahrt sich entschieden dagegen, diese Werke in eine frühere "nationale" Periode des Varro zu stellen.<sup>42</sup>) Aber ich glaube, mit Unrecht.

Varro hat ein Alter von nicht mehr, möglicherweise weniger als 46 Jahren erreicht, erst im Alter von 35 Jahren hat er die griechische Sprache gelernt, so daß wir die gewichtigen Übersetzungswerke Chorographie, Ephemeris, Argonauten alle nach dem Jahr 47 v. Ch. Geb. ansetzen müssen. Daß die Elegien nach den Argonauten entstanden sind, bezeugt Properz.<sup>43</sup>) Sollen wir also in den kargen Zeitraum von höchstens 11 Jahren noch mehr Werke pressen? Und sollen wir die Zeit vor dem 35. Jahre dichterisch als ein völliges Vacuum ansehen? Sollen wir ferner glauben, daß Varro, als er einmal fünfunddreißigjährig sich dem Studium des Griechischen zugewandt hatte cum summo studio<sup>44</sup>) als einer, der keine Zeit zu verlieren hat, daß er dann noch Interessen und Neigung für ein Bellum Sequanicum aufgebracht hätte?

<sup>40</sup>) Bachrens hat sein Frg. 15 Europam Libyamque rapax ubi dividit unda dem Varro von Atax gegeben, Morel läßt das Frg. fallen. Ich möchte an der Zuschreibung Bachrens' deswegen festhalten, weil der Vers sich an Frg. 12 (Morel) und Frg. 19 (Morel) anschließen würde und als ein Zitat Ciceros (Cic. Tusc. disp. 1 20, 45 und De nat. deor. III 10, 24) aus Varro von Atax Wahrscheinlichkeit für sich hat. Wir könnten dann daraus schließen, daß die Chorographie des Varro, der der Vers angehören würde, vor dem Jahre 45 v. Chr. entstanden sei, so daß Cicero sie in seinen nachher erschienenen Werken zitieren konnte. Wir hätten dann einen vierten Punkt für die Chronologie des Varro gewonnen.

1) Horaz, Properz a. a. O., Ovid Trist. II 439.

42) A. a. O., p. 511.

13 Propert. a. a. O.: hoc quoque perfecto ludebat Iasone Varro -.

") Vgl. Hieron. a. a. O.

"Wiener Studien", XLVI. Bd.

### ELSE HOFMANN

Mir will es scheinen, Teuffels Ausspruch "Die Satiren und das Bellum Sequanicum in eine frühere, nationale Periode des Varro zu setzen, berechtigt nichts"<sup>45</sup>) widerlege sich durch diese Erwägungen und es ergäbe sich ein Entwicklungsbild Varros, das ungefähr die folgenden Züge trüge:

Die Zeit bis gegen sein fünfunddreißigstes Jahr verlebt er daheim in der Provinz, als höchstes Bild lateinischer Dichtung sieht er senis Enni imaginis formam<sup>46</sup> vor sich. Wie Ennius einst die Taten des M. Fulvius Nobilior in Aetolien durch seine Dichtung verherrlichte,<sup>47</sup> so besingt P. Terentius Varro den sequanischen Feldzug Caesars, dessen Augenzeuge er von seinem Heimatsort aus ist, bald nach seinem Verlaufe. Wir können also das Bellum Sequanicum um 55 a. Ch. n. in die fünfziger Jahre stellen, als Werk des Fünfundzwanzig= bis Dreißigjährigen.

Beeinflußt wieder durch das Vorbild des Ennius<sup>48</sup>), wohl auch des Lucilius, schreibt er sodann Saturae und nun, vielleicht ermutigt durch Erfolge in der Heimat, wendet er sich zu weiterer Ausbildung nach Rom zwischen 50 - 47 a. Ch. n.

Dort schart sich, was jung und begabt ist, um die neuen Sterne des Neoterismus. Griechische Kunst ist die Losung. Auch Varro beginnt den Wert des Griechischen zu schätzen; mit ernstem Eifer vertieft er sich in die großen Vorbilder 47 v. Ch. Geb.

Der Modedichtung wendet er sich indes noch nicht zu, sondern – alten Idealen noch immer treu – unternimmt er in Ennianischem Stil und Ennianischer Technik eine Reihe langatmiger Übersetzungen griechischer Lehrgedichte und Heldenepen (nach 47 v. Ch. Geb.). Hier müssen wir nun innehalten mit der Frage: Was entstand von diesen drei uns bekannten Übersetzungen früher, was später? Hier kann nicht Vorbild noch Inhalt entscheiden – Chorographie, Ephemeris, Argonautae sind in gleicher Weise von Alexandrinern abhängig – nur die Betrachtung der Technik kann uns weiter führen.

Von den Merkmalen neoterischer Stilkunst, die wir in Varros Technik auftauchen sahen, fanden wir:

<sup>45)</sup> A. a. O., p. 511.

<sup>&</sup>quot;> Cic. Tusc. 1 34.

<sup>17</sup> Cic. Arch. 27, Tusc. I 3, Aurel. Victor Viri ill. 52, 3.

<sup>\*&</sup>quot;) Porphyr. ad Horat. Sat. I 10, 47.

DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 173

| Versus spondiacus            | Frg. 5  | Argon, II  |
|------------------------------|---------|------------|
|                              | Frg. 7  | Argon, III |
| Adonius                      | Frg. 10 | Argon. IV  |
| Wortsymmetrie                | Frg. 8  | Argon. III |
|                              | Frg. 20 | Chor.      |
| Wortkonzinnität              | Frg. 3  | Argon. I   |
|                              | Frg. 5  | Argon. II  |
|                              | Frg. 9  | Argon. III |
|                              | Frg. 12 | Argon. IV  |
|                              | Frg. 14 | Chor.      |
|                              | Frg. 22 | Ephem.     |
| Apostrophe                   | Frg. 5  | Argon. II  |
|                              | Frg. 10 | Argon. IV  |
| Traiectio der Kopulativpart. | Frg. 2  | Argon. I   |
|                              | Frg. 6  | Argon. II  |
| Geminis                      | Frg. 3  | Argon. I.  |

Trotz der verhältnismäßig wenigen erhaltenen Bruchstücke ergibt sich, daß es die Argonauten<sup>49</sup>) sind, in denen Varro Atacinus bewußt und in weiterem Umfange die Technik der Neoteriker benützt und in der freien Verwendung des versus spondiacus förmlich ein Bekenntnis seiner Sympathie für die "Neuen" ausspricht. Von hier führt der Weg zu den Elegien, zu dem Gebrauch des Decknamens *Leucadia*, zu den Bekenntnissen der "furta Veneris".<sup>50</sup>)

So stellt sich uns die Chronologie der Werke und damit der künstlerischen Entwicklung in den folgenden Daten dar:

| Bellum Sequanic., Saturae      | vor 47 a. Ch. n.     |
|--------------------------------|----------------------|
| Chorographie                   | vor 45 a. Ch. n. 51) |
| Ephemeris, Argonautae, Elegiae | vor 36 a. Ch. n.     |

Es könnte uns die Frage gestellt werden, ob der Übergang von den Argonauten zu den Elegien denn wirklich so ein glatter sei. Ob es nicht immer noch ein ganz gewaltiger Sprung war, der den Übersetzer von Apollonius Rhodius' μέγα κακόν zum Schulgefährten der Kallimacheer machte? Ob nicht unsere Übersicht auch in den Argonauten des Archaischen immer noch genug festgestellt habe, daß die unmittelbare Nachfolge hellenistisch neoterischer Elegiendichtung verblüffen müsse?

"> Man sage nicht, die große Anzahl der Beispiele in den "Argonauten" ist selbstverständlich, weil mehr Fragmente davon erhalten sind. Von den Argon. haben wir 16 Verse, von andern Werken zirka 30 Verse.

50) Vgl. Ovid Trist. II 439.

<sup>31</sup>) Wenn wir uns auf Cicero stützen dürfen.

#### ELSE HOFMANN

Da wollen wir entgegnen, daß z. B. Catull in seinem Gedicht von der Hochzeit der Thetis zu dem reizenden Einfall, Peleus das Meermächen Thetis zum ersten Mal in ihrer ganzen Schönheit erblicken zu lassen im Kreise der Nymphen, die das Schiff Argo staunend umtanzen, höchst wahrscheinlich durch nichts anderes angeregt worden ist als durch die Verse des Apoll. Rhod. Arg. I 549 ff.:

> .... ἐπ' ἀκροτάτησι δὲ νύμφαι Πηλιάδες κορυφήσιν ἐδάμβεον εἰσορόωσαι ἔργον 'Αθηναίης Τριτωνίδος ἡδὲ καὶ αὐτοὺς ἤρωας γείρεσσιν ἐπικραδάοντας ἐρετμά

und dann

Πηλείδην 'Αχιλήα φίλω δειδίσκετο πατρί,

welches Motiv Catull hellenistisch erotisch variiert. 52)

Ja, man darf nicht vergessen, daß Catull überhaupt, wie wohl alle Neoteriker, trotz des oft betonten Gegensatzes<sup>53</sup>) doch in ziemlich bedeutendem Maße von der Phraseologie des Ennius beeinflußt ist<sup>54</sup>) und daß eine haargenaue Scheidung zwischen Archaismus und Neoterismus dem Feinfühlendsten<sup>55</sup>) selbst nicht möglich erscheint.

Blicken wir nun zurück auf das Bild der Künstlerentwicklung, das sich uns langsam entrollt hat!

Kein schöpferisches, kein im höchsten Sinne eigenes Ingenium steht vor uns. Jene Impressibilität gegenüber den Wirklichkeiten des Lebens, die Fr. Wickhoff in seinen herrlichen Ausführungen zur "Wiener Genesis" als das künstlerisch Eigenste des italischen Geistes erkannt hat, <sup>50</sup> die Leo an Plautus, Afranius, Titinius hervorhebt <sup>57</sup>) gegenüber attisch = stilisierter Distanz eines Menander und *dimidiatus* Menander<sup>58</sup>), die wir bei Catullus und Petronius finden und

52) Mündliche Bemerkung von Wilamowitz.

<sup>58</sup>) Cic. Tusc. III 45.

<sup>54</sup>) Vgl. Froebel, Ennio quid debuerit Catullus. Diss. Jena 1910, vgl. E. Norden a. a. O., p. 371.

55) Mündliche Bemerkungen von Wilamowitz.

<sup>56</sup>) "Die Wiener Genesis", Hartel - Wickhoff, 1898, M. Dvořák "Die römische Kunst", 1912.

<sup>5</sup>) Fr. Leo, Röm. Literaturgesch., p. 382, Berlin 1912.

<sup>38</sup>) In diesem Worte Caesars zeigt sich, was ein spezifisch - italisches Genie hier entbehrte.

## DIE LITERAR. PERSÖNLICHKEIT DES P. TERENTIUS VARRO ATACINUS 175

empfinden – kein Zeugnis, kein Wort spricht dafür, daß Publius Terentius Varro sie besaß. Zu ihm sprach, auf ihn wirkte das Geformte, Gestaltete, durch eines Künstlers Mittlertum Angenäherte und dieses wirkte so stark, daß sein Dichterweg ein Gehen von Vorbild zu Vorbild ist. Es könnte manches dazu veranlassen, einen Vergleich mit Vergils künstlerischer Erscheinung zu versuchen.

Fernsein von jenem stark zugreifenden Italertum, Stellung zwischen den Extremen von Archaismus und Neoterik, Beschäftigung mit Arat und Apollonius, mit Lehrgedicht und nationalem Epos, mit neoterischen "*nugae"* – manches scheint die beiden zu verbinden, wie Vergil es ja auch empfunden hat.

Dennoch, wie vieles scheidet sie! Vergil hat, vom Schicksal in die Zeit höchsten Staatsbewußtseins gestellt, den Weg von jenem Artistentum der Neoteriker, das freilich dann, aber auch nur dann Bedeutung hat, wenn es persönlichstem und tiefstem Kunst-Erleben entspringt, fortgefunden und indem er jenes Gefühl und jenen Stoff verarbeitete, in welchem er selbst und sein Volk ihr Wesen am stärksten geoffenbart sahen, Tiefes und Unvergängliches geschaffen.<sup>59</sup>

In seiner Frühzeit hat er seiner Dichtung das Raffinement hellenistischer Technik erworben, in seiner Reife hat er sie in eine Form gebracht, die jenem starken und großen Gefühl entsprach, und ist so zu der "Durchdringung der maniera grande der archaischen Dichter mit der entwickelten Technik hellenistischer Kleinkunst" gekommen, in der E. Norden das Wesen des Augusteischen Klassizismus sieht.<sup>60</sup>

Gewiß verhalten sich seine Werke zu der Frische und Kraft urgewachsener Kunst wie etwa die Reliefe der Ara pacis zum Friese des Parthenon. Doch werden wir auch der römischen Schöpfung Schönheit und Vornehmheit, Haltung und Gefühl nicht absprechen, die Bewunderung der Jahrhunderte nicht unbegreiflich finden können.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Vgl. dazu die Ausführungen von R. Meister in der "Methodik des Unterrichts in der lateinischen Sprache", Wien 1913, p. 241 11, "Die lateinische Dichterlektüre" und "Vergil", p. 265 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Norden, Die römische Literatur (in der "Einleitung in die Altertumswissenschaft", herausg. v. Gercke - Norden), p. 498.

### KARL PRINZ

Die Werke des Varro Atacinus sind verloren: ihn hat sein Weg nicht auf jene Höhen geführt, die die Zeit überragen.

Er begann mit dem nationalen Gedicht, doch war der Stoff nicht groß, nicht allgemein, das Bewußtsein von Staat und Volk noch nicht erwacht genug, daß der Widerhall hätte ein gewaltiger sein können. Dem Übersetzer, der sich in fremde Werke vertieft, wandelt sich die Form nach den Einflüssen, die ihn rings umdrängen, auch er verbindet Archaisches mit Neoterischem, aber er durchdringt es nicht. Er vermengt beides, aber nicht als einer, der beides besessen, beides überwunden hat wie Vergil, sondern als einer, der das eine noch nicht abgestreift, das andre schon angenommen hat. Und wie er nun als langsam Reifender sich endlich für einen, für den neuen Stil entscheidet - da entschwindet er unserem Blick. Nur eines wissen wir noch: nie hat er als Schöpfer eigener Werke so viel Beifall gefunden wie als interpres operis alieni, wie Quintilian ihn nennt. 61) Doch mag er seine Elegien nicht ohne Geschick geschrieben haben, sonst hätten empfindliche Kunstrichter wie Properz und Ovid seiner nicht gedacht. Daß sie es sogar mit Respekt taten, spricht für seine künstlerische Qualität.

Vielleicht wäre er noch zu sich selbst, zu eigenem Wesen in der Dichtung vorgedrungen, wäre dem langsamen Provinzialen, dem die literarische "Jugenderziehung" fehlte, mehr Zeit zur Entwicklung geblieben.

Doch als noch Werdender, wie es scheint, wurde er abberufen.

Wien.

ELSE HOFMANN.

# Kritisches zu Senecas Phaedra.

In der letzten Zeit hat sich erfreulicherweise das Interesse der philologischen Welt wieder lebhaft Senecas Tragödien zugewandt. Insbesonders denke ich da an die Anregungen, die K. Kunsts Ausgabe der Phaedra, zu deren Kommentar ich selbst einiges beisteuerte, und die vortreffliche Abhandlung Gunnar Carlssons "Die

\*1) Quint. X 1, 87, vgl. auch das Zitat des Probus zu Verg. Georg. I 14.

Überlieferung der Seneca - Tragödien. Eine textkritische Untersuchung" (Lund 1926) boten. Es gilt jetzt nachzuprüfen, ob vor allem der wichtige Satz, die A - Überlieferung verdiene eine ganz andere Berücksichtigung, als ihr im vorigen Jahrhundert zu Teil geworden ist, zu Recht besteht oder nicht.

Die nachstehenden Ausführungen beschränken sich auf die Phaedra und hoffen, zum Teile wenigstens, auch einen kleinen Beitrag zur Lösung des eben angedeuteten Problems zu geben.

V. 35 ff. sagt Hippolyt von den Spartanerhunden, diese Rasse sei kühn und begierig nach Wild, man solle sie kürzer angebunden führen:

veniet tempus, cum latratu cava saxa sonent, nunc demissi (so A, dimissi E c) nare sagaci captent auras lustraque presso quaerant rostro, dum lux dubia est, dum signa pedum roscida tellus impressa tenet.

Obgleich selbst Leo hier die A - Überlieferung in den Text gesetzt hatte, kehrte Richter doch wieder zu der Lesung des E (Etruscus) dimissi zurück. Mit guten Gründen trat zuletzt wieder Kunst in den "Erläuterungen zur Textgestaltung" S. 69 seiner Ausgabe für demissi ein. Das entscheidende Moment ist: die vorausgehende Aufforderung: Spartanos . . . nodo cautus propiore liga wider= spricht einem dimissi, es kann nicht verlangt werden, daß die Hunde gleichzeitig kurz am Riemen geführt werden und losgelassen Wildfährten suchen sollen. Losgelassen sollen sie erst später werden, wenn man das Wild gefunden hat, jetzt muß der Hund am Riemen des Jägers die Fährte des Wildes suchen und verfolgen. Daß demissi zu schreiben sei, läßt sich aber noch durch den Hinweis auf eine Stelle stützen, die Seneca vermutlich bei der Niederschrift seiner Verse vorschwebte. In dem Gedichte Halieutica, das vielleicht mit Recht unter Ovids Namen geht, findet sich überraschenderweise ein Abschnitt, der eine laus canum enthält: V. 75 - 81. Dort ist die Rede von ihrer audacia praeceps, ihrer venandi sagax virtus und ihren vires sequendi. Dann heißt es von ihnen:

> quae nunc elatis rimantur naribus auras, et nunc demisso quaerunt vestigia rostro.

### KARL PRINZ

Deutlich werden hier die zwei Arten der "Suche" des lagdhundes bezeichnet, die "mit hoher Nase", d. h. im Winde, wie sie z. B. bei der Jagd auf Hühner erforderlich ist, (Luftwitterung), und die "mit tiefer Nase" auf der Fährte des Wildes, (Bodenwitterung). 1) Für Seneca kommt in den Versen 35 - 43 nur die zweitgenannte Art der Suche des am Riemen gehenden Hundes in Betracht. Er drückt dies aus: nare sagaci captent auras sustrague presso quaerant rostro. Unsere heutigen Jäger pflegen zum Witterungsnehmen den Kopf des Hundes leicht auf die Spur hinunterzudrücken?), bei den Alten wird es nicht viel anders gewesen sein. Jedenfalls entspricht presso rostro vollkommen der Sache, ob man nun an den läger denkt, der zuerst die Schnauze des Tieres hinabgedrückt hat, oder an das Tier, das sie von selbst zu Boden senkt (vgl. hiefür z. B. Sen. Herc. F. 157, wo es vom Angler, der mit gesenkter Hand auf seine Beute lauert, heißt: suspensus spectat pressa praemia dextra). Seneca wählt diesen Ausdruck, den er aus dem Werke seines Neffen Lucan kannte (B. Civ. IV 442 qui [nämlich canis] presso vestigia rostro colligit) hier ebenso wie im Thy. 497 longo sagax loro tenetur Umber ac presso vias scrutatur ore, einer Stelle, die gleichfalls den Hund am Riemen gehend und mit tiefer Nase suchend zeigt. Ovid hatte dafür demisso rostro gesagt. Seneca variiert, verzichtet aber nicht völlig auf das Partizip demissus, sondern verwendet es im Vorausgehenden von der ganzen Haltung des Spursuchers. Man vergleiche auch die Beschreibung der auf der Spur des Wildes einhergehenden Hunde bei Ps.-Xen. Kyn. 4, 3 τιθείσαι τὰς κεφαλὰς ἐπὶ γῆν λεχρίας, ἐμμειδιῶσαι πρός τὰ ἴχνη. Die teilweise Übereinstimmung mit Ovid in dem Ausdrucke für Wittern: nare sagaci captent auras - elatis rimantur naribus auras geht in Wahrheit auf dieselbe Quelle zurück: Verg. Georg. I 376 bucula . . . captavit naribus auras; ähnlich variiert Grattius den Ausdruck für das Wittern im Winde V. 239 celsis ... adprensat naribus auras (nämlich canis). Durch diese Ausführungen scheint mir die Lesung von A gegenüber der unrichtigen in E ausreichend gesichert zu sein.

<sup>1</sup>) Vgl. z. B. E. Wörz, Der Vorsteh- und Gebrauchshund, Neudamm 1909, S. 211f., E. Hauck, Erziehung und Abrichtung des Hundes, Graz 1923, S. 58f.

> Vgl. E. Haude a. a. O., S. 58 u. 59.

V. 85f. redet Phaedra ihr Heimatland Kreta mit folgenden Worten an:

> O magna vasti Creta dominatrix freti, cuius per omne litus innumerae rates tenuere pontum guicguid Assyria tenus tellure Nereus pervius (E, -ium A) rostris secat, cur me ... degere aetatem in malis lacrimisque cogis?

Hier wollte Gronov die Überlieferung Nereus pervius . . secat durch folgende Erklärung aufrecht erhalten: Ouidauid spatii ab Syria usque ad contrarias partes dividit vel interluit Nereus pervius navibus. Daß Nereus für mare bei Dichtern gesagt wird, ist bekannt, es genügt, beispielsweise auf Paneg. in Messal. 58 vexit (Ulixes) et Aeolios placidum per Nerea ventos oder Stat. Theb. VIII 230 ingenti sulcatum Nerea tauro oder Silv. II 2, 74 transque iacentem Nerea diversis servit sua terra fenestris hinzuweisen. Bei dieser Erklärung: "allen Raum, den das für Schiffe fahrbare Meer abtrennt" müßte der Satz: quicquid Nereus secat eine nähere Erklärung, eine Apposition zu omne litus sein. In letzter Zeit hat diese Auffassung wieder Beifall gefunden bei Kunst, der die im Texte gebotenen Worte quidquid ... Nereus pervius rostris secat im Kommentar so verteidigt: "Mit quidquid etc. schließt, wenn anders der überlieferte Wortlaut richtig ist. Seneca noch lockerer an das verallgemeinernde per omne litus an als nachher Vs. 1160 f. an das pluralische monstra: beide Male erschweren dazwischentretende Substantive das Auffinden der Konstruktion, wogegen Vs. 86 f. der Einschub zwischen litus und quidquid wenigstens durch die Zäsuren der beiden Zeilen . . . ziemlich deutlich als solcher herausfällt". Aber der Hinweis auf V. 1160 f. in me monstra caerulei maris emitte, quidquid intimo Tethys sinu gestat, quidquid Oceanus . . . fluctu tegit bietet wohl kein geeignetes Analogon, weil hier monstra caerulei maris eng zusammen gehört, so daß es keinem Leser in den Sinn kommen konnte, die verallgemeinernden Relativsätze quidquid . . . gestat, quidquid ... tegit anderswohin als auf monstra zu beziehen. An unserer Stelle aber ist die Beziehung des Satzes quidquid . . . Nereus ... secat auf omne litus durch die Zwischenstellung von innumerae rates tenuere pontum in unerträglicher Weise erschwert, der unbefangene Leser muß ihn auf pontum beziehen und dann kann der Relativsatz nicht das bedeuten, was Gronov und Kunst in ihn hineinlegen. Es bleibt also der gegen eine solche Beziehung von Leo in der Mantissa Vindiciarum seiner Ausgabe S. 380 erhobene Einspruch zu Recht bestehen, zumal man auch schwerlich über sein zweites Argument: "apparet autem tellurem potius vi maris in insulas dissectam indicari; atque agitur de Minois thalassocratia id est de regno in insulas" wird hinwegkommen können. Es scheint mir aber noch ein Bedenken gegen Gronovs Erklärung zu sprechen. Wie schon bemerkt, ist die Möglichkeit einer Verbindung Nereus pervius rostris im Sinne von mare navibus pervium bei einem Dichter wie Seneca unbedenklich zuzugeben, man vergleiche bloß beispielsweise Val. Fl. I 719 celsis ... si freta puppibus essent pervia (freta pervia non sunt schon bei Ov. Epist. XIX 209). Aber die Schwierigkeit liegt in dem angeschlossenen Verbum secat, das im Sinne von dividit, separat gebraucht sein soll, eine Parallele bietet Lucan. I 191, wo von der Landenge von Korinth gesagt wird (und zwar mit beabsichtigtem Gegensatz zu den bei Dichtern gebräuchlichen Wendungen flumen secat arva oder urbem oder populos u. ä.): qualiter undas qui secat et geminum gracifis mare separat Isthmos (wo aber das verdeutlichende separat dabei steht), eine andere scheinbar noch genauer entsprechende Avien, Orb. terr. 829 secat unus denique pontus Europam et Libyam, womit der Dichter aber des Dionysios Worte (Perieg, 628 f.) ev yap exeiving ήπείροις είς πόντος έσω ρόον ήγεμονεύει wiedergibt. 3) Aber ich will die Möglichkeit der Ausdrucksweise Nereus secat (= separat, disterminat) terras gar nicht bezweifeln, wohl aber bezweifle ich, ob ein römischer Leser Senecas Worte so verstanden hätte, wenn er las: pontum quidquid ... Nereus pervius rostris secat. Dem Lateiner sind Wendungen wie navis secat mare rostro, rostrum secat pelagus u. ä. so geläufig, daß er sicherlich zuerst quidquid auf pontum bezogen und dann rostris mit secat verbunden hätte, vgl. z. B. Lucan. VIII 198 secante iam pelagus rostro, Sil. VII 411 classis . . . litora sulcabat rostris, XIV 355 classis . . . scindebat caerula rostris, Catull LXIV 12 (carina) rostro ventosum proscidit aequor, Poet. inc. bei

<sup>8</sup>) Es ist jedoch zu beachten, daß auch Priscian (*Perieg.* 621 = *P. L. M.* Baehrens V p. 296) in seiner Umschreibung der gleichen Worte das Verbum disterminat gebraucht: *Scilicet ambabus penetrabilis unus in illis funditur* oceani sinus et disterminat ambas.

### KRITISCHES ZU SENECAS PHAEDRA

Baehrens, P. L. M. III 24, 24 (= S. 166) sulcante viam rostro submurmurat unda. Seneca selbst hat in seinen Tragödien öfters in diesem Sinne secare pontum oder fretum u. ä. W. gebraucht; vgl. Tro. 71, 919, 1027, 1166. Thy. 590, Phaedr. 530, Seneca also einen solchen Text zutrauen heißt ihm geradezu die Absicht zumuten, seine Leser zu vexieren, sie zunächst zu einer falschen Auffassung zu verleiten und erst durch hinzutretende Überlegung erkennen zu lassen, daß sie unmöglich sei. Solche übelangebrachte Scherze mit dem Leser hat sich Seneca sonst in seinen Tragödien nirgends erlaubt. Da auch das pervium der A = Überlieferung bei Festhalten an dem überlieferten Wortlaut nicht fördert, so glaube ich mit den meisten Herausgebern Senecas, daß die Überlieferung irgendwo verdorben ist, und selbst Kunst gibt durch den Zusatz "wenn anders der überlieferte Wortlaut richtig ist" zu erkennen, daß ihm bei seiner eigenen Erklärung nicht recht wohl zu mute sei. Aber daß die Verderbnis in dem Worte pontum stecke, wie Leo und, ihm folgend, Richter glaubt, ist mir ganz unwahrscheinlich, denn die Verbindung tenuere pontum ist an sich untadelig und paßt trefflich in den Zusammenhang, vgl. Cic. Pomp. 54 quaedam (civitas) satis late quondam mare tenuisse dicitur. Damit erledigt sich Leos Konjektur tenuere portus und erst recht die Richters: tuentur omne. Mir scheint der Sitz des Verderbnisses eher das Schlußwort secat zu sein. Daß gerade Schlußworte von Versen leicht verloren gingen oder verstümmelt oder sonstwie unleserlich wurden, ist bekannt. Konnte der Abschreiber nur mehr das Anfangs=s und das Schluß=t klar lesen, so lag es für ihn wegen des vorausgehenden rostris ungemein nahe, das Wort zu secat zu ergänzen, das ihm aus Senecas Tragödien und aus anderen Schriftwerken geläufig war. Ich vermute nun, daß uns die A = Überlieferung, wie oft, so auch hier mit pervium noch etwas Ursprüngliches erhalten hat und daß Seneca vielleicht geschrieben hatte: quidquid Assyria tenus tellure Nereus pervium rostris sinit, d. h. "alles (Gewässer) bis zum Syrerland, das Nereus für Schiffsschnäbel fahrbar läßt". Damit würde gesagt sein, daß die Kreterflotte alles schiffbare Gewässer bis nach Syrien hin beherrschte. Zur Ausdrucksweise vergleiche ich aus der Vorlage unseres Dichters, dem Hippolytos des Euripides, V. 742 "v' ó ποντομέδων πορφυρέας λίμνας ναύταις οὐκέτ' όδὸν νέμει, dann Seneca selbst: Herc. Oe. 4 quacumque Nereus porrigi terras vetat und die Verse eines Gedichtes der Anthol. Lat. 426 R.

### KARL PRINZ

Semota et vasto disiuncta Britannia ponto cinctaque inaccessis horrida litoribus, quam pater invictis Nereus velaverat (celaverat Baehrens) undis. Zum Verschluß pervium rostris sinit kann man den Verschluß von Sen. Med. 182 quemve securum sinet? vergleichen.

V. 299 ff. heißt es von Juppiter, den Amors Macht auf die Erde zu sterblichen Frauen zwang:

> induit formas quotiens minores ipse, qui caelum nebulasque fecit / (so E, ducit A) candidas ales modo movit alas dulcior vocem moriente cygno usw.

Das Verbum in dem Relativsatz qui caelum nebulasque schien vielen Herausgebern verderbt überliefert zu sein, da sie weder fecit noch ducit befriedigte. Nur Kunst hat sich wieder für die Lesung des Etruscus eingesetzt, wie ich glaube, wenig glücklich. Er meint, mit caelum nebulasque sei die Gesamtheit des Himmelsraumes bezeichnet, seine obere reine Region des aether sowie die untere wolkige des aer, und dazu trete fecit ("schuf"). Aber wenn hier die Schöpferkraft Juppiters hervorgehoben werden sollte, warum beschränkt der stoische Dichter sie auf den Himmel? Wird nicht Zeus in dem Hymnus des Kleanthes als φύσεως άρχηγός gepriesen? Hieß er nicht schon bei Terpander (Frg. 1) πάντων apxá? So will denn fecit hier auch bei der Ausdeutung von caelum nebulasque, wie sie Kunst gibt, wenig passen. Anders urteile ich über ducit. Kunst selbst hat auf Wendungen wie πάντων άγήτωρ bei Terpander a. a. O., σοι δε πας όδε κόσμος ... πείθεται, ή κέν άγης bei Kleanthes a. a. O. hingewiesen (Ausgabe II, S. 73), meint aber, nach solchen Stellen sei das ducit in A als "gelehrte Konjektur" in den Text gesetzt worden. Dabei ist ihm offenbar entgangen, daß schon A. Siegmund in seiner Abhandlung: "Zur Kritik der Tragödie Octavia. II" (Jahresbericht des Staatsgymnasiums in Böhm.=Leipa, 1911), S. 5 auf eine Stelle in einem Prosawerke Senecas hingewiesen hatte, die in ähnlichem Gedankenzusammenhange das dem griechischen äyew entsprechende Verbum ducere neben agere hat. Sie lautet (Epist, 71, 12): quid enim mutationis periculo exceptum? non terra, non caelum, non totus hic rerum omnium contextus, quamvis des agente du catur? Juppiter führt den Himmel und die Wolken, d. h. er läßt bald rein den Himmel strahlen, bald führt er die Wolken vor, umdüstert ihn. Es liegt also kaum ein Zeugma vor, da man von Zeus, ebensogut *ducit nebulas* sagen konnte wie *ducit caelum*. Der Hinweis auf diese verändernde Führung Juppiters scheint mir aber nicht schlecht zu den Worten des Chors zu passen, daß er selbst sich so oft veränderte, wenn er zu schönen Sterblichen hinabstieg. Wegen der Verbindung *caelum nebulasque ducit* sei auf Vergil *Aen*. I 255 verwiesen, wo es ebenso leicht zeugmatisch heißt voltu, quo caelum tempestatesque serenat (nämlich *Iuppiter*). Es scheint mir also auch hier die Aüberlieferung zu Recht zu bestehen, sie als "gelehrte Konjektur" zu betrachten, sehe ich keinen zwingenden Grund. Auch Carlsson hat sich a. a. O., S. 34, 1 jetzt in gleichem Sinne entschieden.

Die Verse 299 - 308 setzt wieder Kunst in seiner Ausgabe mit Peiper vor 296 und begründet dies II, S. 73 so: "Die (nach V. 295) folgende Exemplifikation ist in der Überlieferung in Unordnung geraten. Nur an Zeus wird die Verwandlung, die durch vultibus falsis vorausgesetzt ist, ausdrücklich hervorgehoben : also ist 299 mit Peiper unmittelbar an 295 zu reihen, das Beispiel Apollons hat dafür nach 308 vor dem seiner Schwester den gebührenden Platz und auch die Rangordnung: Zeus, Sonnenund Mondgottheit, Herakles (als oberster der Heroen) ist so in Ordnung gebracht", Diese Umstellung erscheint mir weder nötig noch Senecas Gepflogenheit entsprechend. Zunächst muß der Behauptung widersprochen werden, nur an Zeus werde die Verwandlung ausdrücklich hervorgehoben, die durch vultibus falsis vorausgesetzt sei. Es heißt doch auch von Phoebus ausdrücklich. daß er als Thessali pecoris magister die Herde getrieben und die Stiere mit der Schalmei gerufen habe. Ist das keine Verwandlung des Gottes? Sind das nicht auch vultus falsi? Gegen den Anschluß von 296 an 295 liegt also gar kein triftiger Grund vor. Es trifft auch nicht zu, daß Apollo der Platz unmittelbar vor seiner Schwester gebühre und die Reihenfolge nur so: Zeus, Sonnengott, Mondesgöttin, Herakles in Ordnung sei. Das mit ipse qui eingeleitete Beispiel bringt eine Steigerung in die Reihe der Beispiele, die es begreiflich macht, daß damit in der Regel nicht begonnen wird, in der Tat entspricht dies Senecas Gepflogenheit, wie die Beispielreihen Herc. f. 390 ff., Phaedr. 119 ff., 715 ff., Ag. 670 ff., Thy. 815 ff., Herc. Oe. 1377 ff. lehren können. Folgen wir der überlieferten Anordnung, so führt der Chor als erstes Beispiel

#### KARL PRINZ

Apollos Liebe zu einem sterblichen Manne an, er steigert mi ipse qui: Liebe des höchsten Gottes zu sterblichen Frauen, er wechselt: Liebe einer jungfräulichen Göttin, der Schwester Apollos zu einem Sterblichen, schließlich (Abstieg): Liebe des Halbgottes Herakles zu Omphale, des stärksten Mannes, der durch sie zum Sklaven des Weibes wurde.

Ich denke, der Dichter hat ebensogut für Abwechslung wie für Aufstieg und Abstieg in der Reihe der vorgeführten Exempla gesorgt.

V. 325 f. darf Carlssons Versuch (a. a. O., S. 53), die Überlieferung

vidit Persis ditique ferax Lydia regno

als richtig zu erweisen, nicht unwidersprochen bleiben. Er meint man brauche bloß in ditique regno eine attributive Bestimmung zu Lydia zu sehen und alles sei in Ordnung. Ganz ähnliche doppelte, einander involvierende Bestimmungen fänden sich ja, z. B. Phaedr. 762 exigui donum breve temporis, ibid. 840 ambiguus sortis ignotae labor, Phoen. 46 poenas languidas longae morae (oder poenae languidas longae moras). Diese Fälle sind aber durchaus klar: das donum breve wird noch einmal genauer ausgedrückt als ein donum exiqui temporis, der labor ambiquus wird durch sortis ignotae erklärt, und nicht anders verhält sich der Genetiv longae morae zu poenas languidas, wenn man diese Überlieferung hält. Diese Erklärung trifft aber auf diti ferax Lydia regno nicht zu. Von Lydien würde zweierlei ausgesagt; einmal: es ist fruchtbar, dann: es hat eine über reiche Mittel verfügende Königsmacht. Dann würde sich diti regno der Bedeutung von ditibus regibus nähern, vgl. Stat. Theb. XII 380 regna vetant = rex vetat. In der Bedeutung "Königreich" kann nämlich regnum hier nicht gebraucht sein, man kann wohl sagen Lydia dives regnum (wie man bei Liv. XXXVI 17, 1 Asiam Syriamque et omnia usque ad ortum solis ditissima regna liest), aber man kann nicht den Begriff "Königreich" an das Substantiv Lydia als Qualitätsablativ anfügen. Die zugestandene Erklärungsmöglichkeit "Lydien, das reiche Könige hat" (womit man etwa den Qualitätsablativ bei Cic. Tusc. I 85 Metellus ille honoratis quattuor filiis vergleiche) zeigt aber deutlich, daß dann der Ausdruck Lydia ferax nicht durch den Ablativ diti regno näher erklärt würde.

wie man nach den von Carlsson angeführten Analoga erwarten müßte. Dem Leser bliebe demnach nichts übrig als entweder zu verstehen: "Lydien, das an reichem Königreiche (an reicher Königsmacht) fruchtbar ist" oder "Lydien, das infolge des Reichtums der Königsmacht (des Königsreiches) fruchtbar ist", was in allen Fällen einen Unsinn ergäbe. Das Resultat dieser Erwägungen ist also m. E.: Carlssons Erklärung ist unhaltbar. Da ich nicht wüßte, wie man sonst versuchen sollte, die Überlieferung zu verteidigen, so erscheint sie mir wie den meisten neueren Herausgebern fehlerhaft. Wie geholfen werden soll, bleibt zweifelhaft. Die von Kunst in den Text gesetzte Konjektur von Grotius *ditis* (so die Mehrzahl der A=Hss.) arenae ist dem Sinne nach sehr ansprechend und auch paläographisch gar nicht unwahrscheinlich.

V. 341 ff. si coniugio timuere suo, poscunt timidi proelia cervi et mugitu dant concepti signa furoris. 343

Seit Leo hierüber (De Sen. trag. obs. crit. 107) die Worte geschrieben: quod sequitur: et mugitu dant concepti signa furoris, duas ob rationes offendit. primum conceptus furor est libido veneris, non in periculis coniugio imminentibus ira, qualem e. g. Martialis describit IV 74, 1

> aspicis imbelles temptent quam fortia damae proelia? tam timidis quanta sit ira feris?

deinde cervos mugire nunquam audivi nec quemquam credo aut audisse aut dixisse ist es geradezu zu einem Axiom geworden, der Vers et mugitu dant concepti signa furoris könne sich unmöglich auf die unmittelbar vorher erwähnten Hirsche beziehen. Die Folge sind verschiedene Umstellungsversuche der am überlieferten Platze nicht geduldeten Worte. Auch Kunst ist überzeugt, daß "et mugitu ... furoris wohl hinter die Erwähnung des Rindes (vgl. Phaedr. 1171, Herc. Oet. 800), nicht aber hinter die timidi cervi paßt (wenig besser freilich hinter die Poeni leones, wie Leos von Peiper = Richter mit einer geringfügigen Modifikation übernommene Umstellung von 343 hinter 348 bezweckte, da es von den Löwen gern rugire, ganz vereinzelt mugire heißt)" (Erl. z. Textgest. S. 74). Er hat dem Gebrauche von mugire und rugire auf Grund des ihm von Mauriz Schuster

### KARL PRINZ

ausgehobenen Thesaurus = Materiales sogar einen Aufsatz in der Glotta XIV (1925) 109 ff. gewidmet, der im wesentlichen bezweckt, Leos Beziehung von 343 auf die Poeni leones als wenig wahrscheinlich zu erweisen. Die Sache steht aber so: wäre 343 hinter 348 überliefert, so müßten wir uns wohl mit dem mugitus der Löwen abfinden, wenn nicht andere Gründe als bloß der Gebrauch dieses Wortes gegen die überlieferte Anordnung der Verse spräche; denn Catulls fac cuncta mugienti fremitu loca retonent, Worte, die er der ihren Löwen aufreizenden Cybele in den Mund legt (LXIII 82), und Theokrits μύκημα λεαίνας (XXVI 21) - Stellen, die Kunst selbst anführt - müßten als ausreichende Stützen des mugitus leonum betrachtet werden. Hier aber gilt es zuvörderst zu überlegen, ob denn Leos früher angeführte Behauptung zu Recht besteht, die Umstellungsversuche sind erst curae posteriores. Und es ist merkwürdig, daß dies gar niemand getan zu haben scheint, oder wenn doch, so treten solche Überlegungen in der Erörterung der Stelle nur in der Zustimmung zu Leos Ansicht von der Notwendigkeit einer Umstellung in Erscheinung, z. B. in Birts Aufsatz "Zu Senecas Tragödien" (Rh. M. N. F. XXXIV 1879, 546), wo es einfach heißt: ...eine Umstellung ist nötig, denn der mugitus im V. 343 kann nur vom Löwen oder einem ähnlichen wilden Tiere gesagt sein".

Es ist richtig, daß mugire oder mugitus, von Hirschen gesagt, in der Literatur sonst nicht belegt erscheint, wenigstens muß dies aus Kunsts Ausführungen in der Glotta herausgelesen werden, wenn es auch ausdrücklich nicht gesagt wird. Leos Behauptung also besteht zu Recht, soweit sie sich auf das Fehlen eines zweiten Beleges für mugitus vom Brunftschrei des Hirsches bezieht. Die Frage aber, ob es denn wirklich so undenkbar sei, daß ein Dichter diesen mit mugitus bezeichne, wurde gar nicht aufgeworfen, geschweige denn beantwortet. Es ist bekannt, daß der Brunftschrei bei den verschiedenen Arten des Hirsches verschieden ist, bekannt auch, daß der unseres Edelhirsches nicht ganz leicht zu beschreiben ist. Dietrich aus dem Winckell in Brehms Tierleben XIII \* S. 133 glaubt ihn am besten als ein kurz abgesetztes, rauhes "Rülpsen" bezeichnen zu können, aber andere Naturforscher oder Jagdliebhaber sprechen doch ausdrücklich von einem "Brüllen" des brünftigen Hirsches. Wilhelm Bölsche z. B. spricht in seinem Buche: "Der Liebesroman des Hirsches", (Dresden 1923) S. 2 von dem "dumpfen und doch ebenso lauten

Brüllen" der Hirsche Asiens, von dem "kolossalen Laut der Brüllstärke eines Löwen", der dem Brunftschrei unseres Edelhirsches eigne. Der Verfasser des Artikels "Hirsch" in Meyers Konversationslexikon IX<sup>6</sup> S. 365 schreibt über den Edelhirsch: "Von Mitte September ab, besonders bei kalten Nächten, schreien (orgeln) die Hirsche ... Das weithin hörbare Schreien hat Ähnlichkeit mit dem Brüllen eines Stieres, es dient gleichsam als Herausforderung für Nebenbuhler und die Hirsche schreien daher anhaltend meist nur, wenn sich solche in der Nähe befinden und sich gegenseitig antworten". Ein mir bekannter Jagdliebhaber 1) antwortete mir auf meine Frage, ob er schon einmal den Brunftschrei eines Hirsches gehört habe: "Freilich. Wiederholt!" Ich bat ihn, mir ihn zu beschreiben, und er sagte: "Ja, das ist schwer. Es ist ein lautes Brüllen". Und als ich weiter bat, mir dieses Brüllen näher zu beschreiben, antwortete er wortwörtlich: "Es ist wie das Brüllen eines jungen Stieres". Ich bemerke ausdrücklich, daß der von mir Befragte keine Ahnung von dem Grunde hatte, warum ich ihm diese Frage stellte.

Ist es da wirklich so befremdend, wenn auch Seneca zur Bezeichnung des eigenartigen Brunftschreies der Hirsche kein bezeichnenderes Wort einfiel wie meinem Gewährsmanne? Mugit iuvencus, mugitus ciet taurus; also sagte er von den orgelnden Hirschen mugitu dant concepti signa furoris. Man sollte doch auch nicht vergessen, daß man im Lateinischen oft dasselbe Verbum zur Bezeichnung von recht verschiedenartigem Schreien von Tieren verwendete. Rudere sagte man vom Schreien des Esels (Varro bei Non. 450, Ovid. Fast. I 433, VI 342, Ars III 290, Pers. III 9, Plin. Nat. X 204, Frontin. Strat. I 5, 25, Suet. Rell. 161 Reiff., Apul. Met. VII 13, Auson. Epigr. 72, 3, Festus 265), Vergil aber gebraucht das gleiche Verbum vom Brüllen des Löwen (Aen. VII 16), vom Schreien des getroffenen Hirsches (Georg, III 374), Claudianus vom Brummen des Bären (XVII 298). Für rugire hat Kunst selbst (Glotta, S. 112) die Belege dafür gegeben, daß man es vom Schrei des Esels, Löwen, Hirsches, Bären, Dromedars, ja sogar der Schlange (dies freilich nur bei Gregor von Tours) gebrauchte 5). Dies hätte ihn doch in der Beurteilung von mugire (und mugitus) etwas vorsichtiger machen können. Da diese Worte

") Herr Dr. O. B. in Graz.

<sup>5</sup>) Das Substantiv rugitus auch vom Brüllen einer Tigerin gebraucht bei Aug. Serm. ed. Mai 188, 3.

"Wiener Studien", XLVI, Bd.

8

nicht bloß vom Brüllen des Rindes, sondern auch dem des Löwen gebraucht wurden, sehe ich keinen Grund, warum sie Seneca nicht auch zur Bezeichnung des dem Brüllen eines jungen Stieres ähnlichen Brunftschreies des Hirschen verwenden durfte.

Es bleibt noch Leos erster Einwand zu besprechen. Selbstverständlich hat er darin Recht, daß der furor hier nicht ira, sondern veneris libido ist. Aber daß das Wort auch in dieser Bedeutung durchaus zu den vorausgehenden Versen paßt, ergibt sich nicht bloß aus den früher angeführten Worten, denen zufolge der Brunftschrei des Hirsches "gleichsam als Herausforderung für Nebenbuhler dient", sondern auch aus der Bemerkung Dietrichs aus dem Windkell (a. a. O., S. 78): "Bekannt ist der tiefe Brunftschrei unseres Edelhirsches, das Röhren oder Orgeln, womit er seine Nebenbuhler zum Kampf auffordert". Ich kann also in der Abfolge der Gedanken von V. 341 - 343 durchaus keinen Anstoß finden. Es fragt sich nur noch, ob etwa die folgenden Verse in der überlieferten Anordnung gegen die Beibehaltung von V. 343 an seinem Platze sprechen. Ich denke aber, V. 344 - 345 tunc virgatas India tigres decolor horret läßt einen Anschluß zu, wenn man, tunc auf das unmittelbar Vorhergehende bezieht und deutet: cum concepti furoris signa dant oder vielleicht bloß: cum furorem conceperunt. Tunc will also nichts anderes besagen als: zur Brunftzeit, eine genauere Beziehung auch auf coniugio suo timere und mugire wird dadurch nicht gefordert. Alles in allem scheint mir demnach die überlieferte Reihenfolge hier in Ordnung zu sein.

V. 465 ff. scheint mir Kunst (Erl. z. Textgest., S. 75 f.) gegen die modernen Umstellungsversuche begründete Einwendungen erhoben zu haben und ich stimme ihm zu bis auf die Behandlung der Verse 469 – 474. Auszugehen ist von der Feststellung, daß sie in der überlieferten Fassung:

- 469 excedat agedum rebus humanis Venus,
- 470 quae supplet ac restituit exhaustum genus:
- 471 orbis iacebit squalido turpis situ,
- 472 vacuum sine ullis classibus stabit mare
- 473 alesque caelo derit et silvis fera
- 474 solis et aer pervius ventis erit

unmöglich von Seneca stammen können. Bezieht man rebus humanis nur auf die Menschenwelt (wozu dann V. 475 fett

### KRITISCHES ZU SENECAS PHAEDRA

genera mortalem trahunt besonders gut passen würde), so widerstreitet sichtlich 473, der sich auf die Tierwelt bezieht. Schon Ussani hatte (Atti della R. Accademia , , , di Napoli N. S. 1916, IV/II 18 f.) ihn für eine Interpolation erklärt und Kunst pflichtet ihm bei. Aber ich bezweifle, ob damit allein, wie Kunst glaubt, alles in Ordnung gebracht sei. Nach ihm wird die Vereinsamung der Welt durch V. 471 vom Festland. 472 vom Meer. 474 vom Luftraum ausgesagt, Was soll das heißen? Meint Kunst: es wird keine Menschen mehr auf dem Festland, auf dem Meer, in der Luft geben? Aber fliegen denn die Menschen zu Senecas Zeiten durch die Luft? Und verträgt V. 472 überhaupt eine solche Ausdeutung? Müßte man ihn nicht vielmehr auf die Tätigkeit der Menschen auf dem Meere beziehen? Und wenn wir ihn so verstehen : "stirbt das Menschengeschlecht aus, gibts auch keine Schiffe mehr auf dem Meere", wie paßt dann dazu der folgende: "und gangbar wird die Luft nur mehr den Winden sein"? Kurz und gut: die Tilgung von V. 473 und Kunsts Interpretation der übrigen genügen nicht, um den Text voll verständlich zu machen.

Versuchen wir es aber mit einer Erklärung, die res humanae in V. 469 etwas weiter faßt als bloß das "Menschendasein", etwa: "die Dinge dieser Welt", "die Dinge hier auf Erden", "diese irdische Welt" (im Gegensatz zu den res divinae), so könnte die Erwähnung der Tierwelt in V. 473 an und für sich keinen Anstoß erregen, wohl aber – worauf bereits von Ussani und Kunst hingewiesen wurde – im Zusammenhange mit dem folgenden Verse, der dann, von der Luft, in der es keine Vögel mehr gibt, verstanden, nach dem vorausgehenden ales caelo derit als überflüssig erscheinen müßte. Auch paßt dann nicht V. 472 die Betonung des Fehlens von Schiffen im Meer, das führte zu dem Vorschlag Bentleys, piscibus statt classibus in den Text zu setzen, der dann (seit Leo) in die modernen Ausgaben aufgenommen wurde. Aber die Änderung empfiehlt sich vom paläographischen Standpunkte wenig.

Diese Schwierigkeiten scheinen mir nur zu beheben, wenn man nicht bloß V. 473, sondern auch den vorausgehenden als Interpolationen ausscheidet. Ich glaube also, Seneca habe bloß geschrieben:

> orbis iacebit squalido turpis situ solis et aer pervius ventis erit

und habe bei dem zweiten Verse gemeint: kein irdisch Wesen wird sich mehr in der Luft bewegen. Wenn man diesen aber nur auf die Vogelwelt bezog, als deren eigentliches Element ja der Luftraum betrachtet wird, so stellte sich das Bedürfnis der Erklärung und Erweiterung ein, und als einen Versuch der Befriedigung dieses Bedürfnisses betrachte ich die Formulierung alesque caelo derit et silvis fera. Sobald man nun orbis, das Festland, und caelum und aer, den Luftraum, erwähnt sah, vermißte man das Meer und suchte dem durch Einfügung des besonders unglücklichen Verses vacuum sine uffis classibus stabit mare abzuhelfen. So betrachte ich also 473 als eine frühere, 472 als eine spätere Interpolation, von denen 473 als Ersatz für 474, dagegen 472 als Ergänzung gedacht war. Eine spätere Redaktion hat alles nebeneinander gestellt und weiter überliefert.

V. 604 f. haben die Handschriften nach Phaedras Anrufung der Himmlischen einen vollen Satz:

> 604 vos testor omnis, caelites, hoc quod volo 605 me nolle.

Aber die Worte me nolle sind überschüssig, weil darauf sofort Hippolyts Frage folgt:

606 Animusne cupiens aliquid effari nequit?

Das hatte Gronov zu der Ansicht bestimmt: "Potest videri voluisse Seneca, ut acciperemus interfari Hippolytum Phaedrae, antequam illa totum sensum explicuisset. Quem cum ad marginem supplevisset aliquis istis 'Me nolle', librarios ea in contextum rettulisse". Sie hat bei den neueren Herausgebern bis auf Miller und Kunst Beifall gefunden, die die Worte im Text belassen. Der letztere beruft sich (Erl. z. Textg. S. 77) auf Bothe, der das Versstückchen erfolgreich gegen Gronovs Annahme einer Glosse verteidigt habe, und will die Verse 604 – 605 als einen nicht zur vollen Ausführung gelangten Entwurf des Dichters zu dieser Szene auffassen, "umso eher als sich V. 606 am natürlichsten unmittelbar an 603 Sed ora coeptis transitum verbis negant anschließt und die Annahme, Phaedra habe 604 f. a parte gesprochen, weniger wahrscheinlich ist, da doch gerade auch diese Beschwörung sie vor ihrem Stiefsohn entlasten konnte".

Liest man nun Bothes Note nach, so sieht man, daß er sich auf Lipsius beruft, der sich über das Versstückchen so geäußert

### KRITISCHES ZU SENECAS PHAEDRA

hatte: "Sed versus, inquies, spernit. Iam ante (ad Phoeniss. 318) monui, inseri interdum dimidiatos versiculos, sententia poscente, nec sine graviorum vatum exemplo". Das billigt Bothe und verweist auf seine eigene Anmerkung zu Thyest 101. Gegen Gronov bemerkt er nur: "Quod cum aliis Gronovius quoque ad eam sententiam inclinat, ut interruptum ab Hippolyto censeat Phaedrae sermonem et ab interprete aliquo adiecta verba 'Me nolle': neque erat, quod novercam interpellaret modestus adolescens, et argutum oxymorum modulum glossatoris superat".

Die Verteidigung beruft sich also: 1. auf die Tatsache, daß sich in Senecas Tragödien auch sonst solche versus imperfecti fänden, 2. daß für Hippolyt kein Grund vorliege, seine Stiefmutter zu unterbrechen, 3. daß die Ergänzung wegen des geistreichen Oxymorons (Kunst spricht nur vom "pointierten Kontrast") das Vermögen eines Glossators übersteige.

Prüft man diese Argumente, so läßt sich zunächst nicht leugnen, daß in Senecas Tragödien tatsächlich, wenn auch äußerst selten, unvollendete Verse vorkommen. Aber man wird sie anders beurteilen, wenn sie sich in unvollendeten Tragödien, wie etwa im Oedipus oder den Phoenissen, finden, anders in vollkommen abgeschlossenen, wie beispielsweise der Phaedra. Kunst freilich würde sich auf seine Ansicht berufen, daß auch dieses Stück vielfach Doppelrezensionen aufweise, die auf Seneca selbst zurückzuführen seien. Aber das ist eine Hypothese, die erst an den übrigen Tragödien Senecas nachzuprüfen sein wird und selbst für die Phaedra m. E. nicht gänzlich überzeugend aufgestellt wurde. Es empfiehlt sich daher, in unserer Betrachtung sie vorläufig auszuschalten. Wenn wir aber sehen, daß in einem Stück wie den Troades, das, wenn es auch an vielen Stellen unserer Überlieferung schwere Schäden aufweist, doch zweifellos zu den vom Dichter abgeschlossenen Dramen gehört, am Schlusse der Botenrede (V. 1068 - 1103) ein Halbvers (in media Priami regna) erscheint, der den begonnenen Satz einwandfrei abschließt, so wird man sich schwer dazu entschließen, den Verlust auf Rechnung der Abschreiber zu setzen, sondern vorziehen anzunehmen. Seneca habe selber seinen Botenbericht so abgeschlossen, mit der Absicht, das Manko später irgendwie auszugleichen. Wir hätten also hier ein Zeichen dafür, daß selbst in sonst abgeschlossenen Stücken mit der Möglichkeit eines vom Dichter provisorischen Abschlusses

## KARL PRINZ

einer Rede gerechnet werden müsse. Dies zugegeben, bleibt an unserer Stelle zu prüfen, ob eine solche Annahme innere Wahrscheinlichkeit habe. Ich glaube nicht, daß dies der Fall ist. Die Annahme Kunsts, Seneca habe in seinem ursprünglichen Entwurfe bloß gehabt:

602 Ph. Sed ora coeptis transitum verbis negant. 606 Hipp. Animusne cupiens aliquid effari nequit?

dürfte wenige überzeugen. Der animus cupiens weist doch deutlich genug auf etwas hin, womit dies früher angedeutet worden war, das sind eben die Worte: hoc quod volo. Auch entspricht es der Gepflogenheit Senecas, an einem so entscheidenden Wendepunkte seine Heldin den Mund etwas voller nehmen, nicht bloß sagen zu lassen: ora coeptis transitum negant. Es ist mir daher wahrscheinlich, daß er von vornherein nicht bloß die Begründung von V. 603, sondern auch schon die Anrufung der himmlischen Götter seiner Phaedra in den Mund gelegt hatte. Es fragt sich nur, ob er sie auch den Satz zu Ende sprechen lassen wollte, so wie die Überlieferung ihn bietet: hoc quod volo me nolle, und sich vorbehielt, durch eine kleine Zudichtung das vorläufig noch Fehlende später zu ergänzen. Aber vergeblich fragt man sich, was Phaedra noch hätte zu sagen gehabt, und ob nicht gerade dieses Plus die Wirkung bedeutend abgeschwächt hätte. Sagt sie doch selbst gleich darauf (607): Curae leves loquuntur, ingentes stupent. Eine solche Annahme scheint mir also keine innere Wahrscheinlichkeit zu haben.

Damit komme ich aber auch schon auf das zweite Argument zu sprechen, Hippolyt, der modestus adulescens, habe gar keinen Grund, seine Stiefmutter zu unterbrechen. Ich glaube, hier handelt es sich gar nicht um eine Unterbrechung eines impulsiven Mitunterredners, der seinen Partner den Satz nicht zu Ende führen läßt, wie sie sich in Senecas Tragödien bisweilen findet (vgl. z. B. Tro. 343, Phoe. 662, Med. 171, Herc. Oe. 891), sondern um das Verstummen vor Scham, wie im Thyest V. 1101 um das Verstummen vor Scham, wie im Thyest V. 1101 um das Verstummen vor Schamerz, das die Ursache ist, daß der Satz unvollendet bleibt. Und ich denke, daß dies ein viel wirkungsvolleres – und, wie Thyest 1101 zeigt, dem Dichter nicht unbekanntes – Mittel ist, der Phaedra Satz 'curae ingentes stupent' zu dokumentieren, als jenes, auf das Seneca angeblich erst später gekommen sei: sie den Satz vollenden und noch etwas dazu sagen lassen zu wollen. Auch wird man zugeben müssen, daß gerade das Verstummen der Phaedra nach den Worten *hoc quod volo* Hippolyts Frage: Animusne cupiens aliquid effari nequit? vortrefflich anschließen läßt.

Bleibt noch das Bedenken, ob man denn einem Glossator die Ergänzung me nolle zutrauen dürfe. Ich gestehe, daß es m. E. keiner so großen Geisteskraft bedarf, um diese so naheliegende Ergänzung zu finden. Phaedra hatte ja im Vorausgehenden (V. 177 ff.) ihren Kampf zwischen Vernunft (ratio) und Leidenschaft (furor) so klar geschildert, daß auch ein Abschreiber auf diese Ergänzung verfallen konnte, zumal ihm der pointierte Kontrast aus Seneca selbst bekannt sein konnte, vgl. Thy. 212 guod nofunt vefint und Oed. 332 guod ... volunt iterumque nofunt.

Überlegt man dies alles, so scheint mir die Annahme Gronovs, me nolle sei ein in den Text gedrungenes Glossem, weit wahrscheinlicher als die Kunsts, man habe hierin (und in V. 603, 604) den Überrest von curae posteriores des Dichters selbst zu erblicken, in dem Falle, glaube ich, würde keinesfalls das Wort αι δεύτεραι πως φροντίδες σοφώτεραι, das man in des Euripides Hippolyt liest, auf sie zutreffen.

Graz.

KARL PRINZ.

# Klangfiguren in Augustins Briefen.

Es mag zunächst als ein etwas fragwürdiger Versuch erscheinen, Figuren des Klanges gerade in Briefen finden zu wollen, diesen in höchstem Grade "schriftlichen" und stillen Äußerungen. Auch in der Antike würden wir noch in Ciceros Korrespondenz keine besonders ergiebige Ausbeute finden. Nicht so bei Augustinus. Seine Briefe sind voll von rhetorischen und speziell von klanglichen Kunstmitteln.<sup>1</sup>>

'> Seit dem Erscheinen der Ausgabe von Goldbacher (Corp. script. eccl. Lat. XXXIV, XLIV, LVII, LVIII) handelt darüber nur die Arbeit von W. Parsons: "A Study of the Vocabulary and Rhetoric of the Letters of Saint Augustine" (Cathol. Univers. of America, Washington 1923, Patristic Studies 111.).

## KONRAD GLASER

Sucht man nach einer Erklärung für diese Erscheinung, so findet man sie zunächst in der Art der Abfassung und des Empfanges dieser Briefe. Die Alten pflegten ja jedes beschriebene Blatt auch ohne Zuhörer laut abzulesen, wofür neuerdings reichliche Belege Balogh, Voces paginarum, Philologus 1926, 84 ff. und 202 ff. beibringt.

Für Augustinus war es fast unerklärlich, daß Ambrosius beim Studium still für sich las (Conf. VI 3). Noch eine zweite Stelle (Conf. VIII 29) zeigt, wie selbstverständlich ihm das laute Lesen war: In der Krisis vor seiner Bekehrung liest er eine Bibelstelle *in silentio*, was er als außergewöhnlich ausdrücklich anmerkt.

So war jedes Schriftstück und natürlich umsomehr ein literarisches Kunstwerk (und der Brief galt als solches) zur Vorlesung bestimmt. Für die Briefe des Augustinus wenigstens ist dies fast sicher. Der Zuhörerkreis, mit dem er rechnet, ist oft durch die Anführung des Adressaten gegeben, z. B. durch Hinzufügung von et fratribus, qui tecum sunt u. dgl. Aber auch, wo ein solcher Hinweis fehlt, ist anzunehmen, daß der Empfänger das Schreiben vor Gleichgesinnten vorlas oder vorlesen ließ.

Aber die Briefe Augustins sind meist gar nicht von seiner Hand niedergeschrieben, sondern nach seinem Diktat aufgenommen. Belege hiefür sind Stellen wie Ep. 238, 26: non solum dictata conscribi volui, sed etiam manu mea subscribenda curavi. Dieser hier angekündigte Schlußpassus lautet: Huic scripturae a me dictatae et relectae Augustinus subscripsi. Ganz ähnlich Ep. 239 und Ep. 241. Vgl. noch Hieron. In Philem. p. 759: (epistulam) non solito more (1) dictavi, sed mea manu ipse conscripsi. Aug. Retract. II 93 (67) antequam epistulas et sermones in populum alias dictatas, alios a me dictos retractare coepissem. Ferner Ep. 174, 1; 205, 19.

Diktiert und rezitiert, wurden Augustins Briefe also zweilma gesprochen und zweimal gehört, vom Verfasser erprobt, vom Empfänger in ihrer vollen Wirkung genossen. Aus dieser Art ihrer Abfassung und Aufnahme erklärt sich der etwas offizielle Ton dieser Schriftstücke. Selten spricht Augustinus persönlich herzlich, es sind immer etwas amtliche Schreiben, oft Sendschreiben, manchmal wirkliche Hirtenbriefe, dann wieder ganze Abhandlungen, die schon das Maß einer epistula überschreiten.

### KLANGFIGUREN IN AUGUSTINS BRIEFEN

Überhaupt nähert sich der Brief bei Augustinus in Umfang und Stil stark dem sermo, der gesprochenen Predigt. War schon der sermo im klassischen Sinne ein Zwillingsbruder der epistula gewesen, - Horaz versteht darunter bald seine Satiren (Epist. I 4. 1. II 2, 60), bald die Episteln (Epist. II 1, 250) - so bleibt diese Verwandtschaft auch nach dem Wandel des Begriffes eng und fest. In der epistula spricht Augustin zu einem kleinen Kreise der Gläubigen, im sermo zur ganzen Gemeinde, aber in den Confessiones mit seinem Gott allein. Ist in den beiden ersten der Stil der des sermo, so ist er in dem letzteren der der oratio auch dieses Wort in seinem neuen, kirchlichen Sinne verstanden. als "Gebet" (Aug. Epist. 149, 13 orationes vero, quas Graecus habet προσευχάς, distinguere a precibus vel precationibus omnino difficile est). Diese drei Gruppen Augustinischer Werke zeigen darum auch gewisse Ähnlichkeit bezüglich der Verwendung von Klangfiguren. - Geringer ist die Fülle in einem darstellenden Werke wie De civ. Dei; da zeigen sich auf weite Strecken (z. B. VIII 11, 12, 13) überhaupt keine Klangfiguren, ganz entsprechend dem ruhig-lehrhaften Ton der Stellen. An anderen Stellen wieder sind sie angewendet, wo ein einfacher Tatbestand vorausgesetzt wird (wie I 23 und 24), an den sich leicht verständliche Betrachtungen knüpfen, so daß sich Augustin ein Spiel mit der Sprache erlauben kann. Ganz ähnlich wird z. B. in der Predigt De Martha et Maria (Tract. inediti 29 Morin) nach Darlegung des einfachen Tatbestandes (des Evangeliums) eine amplificatio entfaltet, reich an Antithesen und Parallelismen, wozu das Thema förmlich herausfordert (z. B. laborabat illa - vacabat ista: interpellanti respondit, - susceptam defendit).

Fragen wir nach der Tradition, der Augustin folgte, indem er die Klangfiguren auch in Briefen zuließ, so lassen sich verschiedene Wege aufzeigen.

 Vor allem verleugnet er nie den Zögling der Rhetorschule, in der auch die seit Gorgias zur Techne gehörigen ,Γοργίεια' σχήματα gelehrt und geübt wurden. Parsons (a. O.) und Polheim (Lateinische Reimprosa, Berlin 1924) legen auf diesen Punkt besonderes Gewicht.

2) Seit seiner Bekehrung war Augustin ein eifriger Leser der Bibel. Nun zeigt aber das Alte wie das Neue Testament weitgehende Parallelisierung der Kola, wie Norden kürzlich

195

#### KONRAD GLASER

wieder gezeigt hat.<sup>2</sup>) Augustin, der die Bibel ungemein häufig zitiert und bewußt und unbewußt ihrem Einfluß unterliegt, auch in seinem eigenen Stil, hat sicher auch die Parallelisierung der Kola nach ihrem Vorbilde durchgeführt. Doch wäre eine Übertreibung dieses Gesichtspunktes von Nachteil.

3) Augustin hat selbst gesagt: (In Ps. 138) Melius est, ut reprehendant nos grammatici, quam non intellegant populi. Er spricht und schreibt für das christliche Volk. Damit stoßen wir auf eine dritte Wurzel seiner Vorliebe für Klangfiguren, auf die A. Kappelmacher in einem Vortrag (Über den Reim im Lateinischen) im Eranos Vindobonensis (1926) hingewiesen hat: Es ist die vor aller Literatur und Rhetorik bereits existierende volkstümliche Eigenart der Parallelisierung der Glieder, meist mit Gleichheit des An= und Auslautes verbunden, wie wir sie bereits in den ältesten Gebeten und Zauberformeln der Römer vorfinden. Aus volkstümlicher Tradition schöpfte wohl auch der "Erfinder" der Klangfiguren, der Sikuler Gorgias, in einem Lande, wo im Volke eine rege Pflege der Dichtung und der Sage vorauszusetzen ist, wenn man von dem früh entwickelten Mimus<sup>3</sup>), der Bukolik und von Stesichoros aus seine Rückschlüsse zieht.

Daß diese volkstümliche italische Wurzel<sup>4</sup>) gegenüber dem ersten und zweiten Moment überwiegt, läßt sich daraus bestätigen, daß Augustin gerade in Briefen an eine größere Menge von Adressaten, die also mehr als "Volk" erscheint, vor allem in den Enuntiationen gegen Häretiker sowie an einzelne minder gebildete Adressaten die Klangfiguren reichlicher angewendet hat. So sind die "Regula ad virgines" 211, die Briefe an Donatisten 76, 105, an den Schismatiker Crispinus 66 trotz ihrer Kürze reich an Figuren.

Wenn er selbst gegenüber geistlichen Standesgenossen nicht mit diesem Kunstmittel spart, so bleibt zu bedenken, daß er meist an ratsuchende, ihm an Bildung nachstehende Geistliche schreiben mußte. Ihm waren ja selbst die Vorgesetzten nicht immer ebenbürtig an Bildung. Selbst gegenüber Hieronymus verfällt er in

Dogos und Rhythmus. Rede zum Antritt des Rektorats der Friedr. Wilh. Universität zu Berlin, 15. Oktober 1927.

<sup>\*)</sup> Über die schon vor Gorgias in den Mimen Sophrons häufigen Klangfiguren s. B. Hauler in den Verh. der Wiener Philologenversammlung 1893. Vgl. A. Kappelmacher, Die Literatur der Römer, 1246.

seinen gewohnten Ton: der kurze Brief 67 zeigt am Beginne und am Schlusse reichen Klangfigurenschmuck, der mittlere Teil aber, der Augustins Rechtfertigung enthält, ist ganz ohne Klangfiguren, dem Ernste der Beteuerung entsprechend. Stärker treten sie hervor in dem leidenschaftlichen Briefe 73. Das Gefühlsmoment spielt eben auch herein. Bei aller Hochachtung läßt Augustinus auch Hieronymus die Überlegenheit seiner Dialektik fühlen und da geht es auch nicht ohne rhetorische lumina ab.

Zu einem ihm an Bildung und Gesinnung Gleichen hat Augustin ohne das klangliche Element in den Briefen gesprochen: zu seinem Jugendfreunde Nebridius (Epp. 3, 4, 6, 7, 9, 10, 11, 12, 13, 14).

Diese Briefe, in mancher Hinsicht an die Soliloquia erinnernd, sind wesentlich verschieden von den offiziellen Schreiben der Bischofszeit. Nur sie sind "halbe Dialoge", wie die Alten die Briefe genannt haben. Sie zeigen keine Klangfiguren.

Wenn so Inhalt, Stimmung und Adressaten die Häufigkeit der Klangfiguren beinflussen, so kommen dazu noch Unterschiede in der Dichte der einzelnen Arten von Klangfiguren. Wir wollen die Hauptgruppen kurz streifen:

Die Allitterattion zweier Worte ist ungemein häufig. Freilich sind wir hier nicht in der günstigen Lage, wie bei einem Dichter, wo die Einheit des Verses zwei gleich anlautende Worte meist als bewußt allitterierend erweist. Sehr oft bleibt unentschieden, ob Absicht oder Zufall vorwaltet. Dagegen sind wir sicherer bei drei und mehr allitterierenden Worten und zählen in den Briefen 194 Fälle dieser Art.

Die allitterierenden Verbindungen im Sinne Wölfflins<sup>b</sup>) lassen sich um 152 neue vermehren (wobei auch die mit gleicher Vorsilbe beginnenden gezählt wurden), von denen sich zehn in den Briefen wiederholen: dispersione et divisione, pactorum et placitorum, propria privataque, sauciato atque semivivo, temporalium et terrenarum, tribulationes temptationesque, convictus atque confessus, detestantes atque damnantes, docentur et discuntur und fiunt formanturque, das sicher 202 A 13 belegt ist und auch vielleicht 11, 3, wie ich glaube, herzustellen ist. Die Frage Wölfflins, S. 31, "ob auch die christliche Literatur

Die allitterierenden Verbindungen der lateinischen Sprache, Sitz.-Ber. der bayr. Akad., philos.-phil. Classe, 1881, Bd. II/1. noch neue allitterierende Verbindungen gebildet hat", die er selbst meint bejahen zu dürfen, kann somit für Augustin getrost mit Ja beantwortet werden.

Bescheidener ist die Ausbeute an Assonanzen, Polyptota und Paronomasien.

Sehr reich verwendet ist dagegen die *Isokolie* mit und ohne Gleichklang der Kolaschlüsse. Denn nur dieser Gleichklang, der wirkliche "Endreim", ist nach Quintilian (IX 77) ein Homoioteleuton. Er beseitigte die unklare Übersetzung des Auctor ad Herennium: similiter desinens und erklärte es deutlicher als similem duarum sententiarum (vel plurium) finem. Noch deutlicher, ut clausula (also der Kolonschluß) similiter cadat. Endreim, nicht Binnenreim ist also nach Quintilian das Homoioteleuton.

Wenn man solche Homoioteleuta in Augustins Briefen sucht, fällt die Ausbeute freilich bescheidener aus, als etwa Polheim in seiner ,Reimprosa' meint. Betrachtet man dagegen die reiche Fülle von Isokola ohne Homoioteleuton, so ergibt sich zwingend, daß wir von Reimprosa in den Briefen, Confessiones oder gar in De civ. Dei nicht sprechen dürfen, höchstens von prosa rhythmica, wie es alle antike Kunstprosa war, wie sie schon in ältester lateinischer Rede geherrscht hatte.

Besonders angeführt seien nur je ein Fall von viergliedrigem und fünfgliedrigem Parallelismus mit Homoioteleuton:

71, 1 deerit nec gratia in promerendis, nec diligentia in custodiendis, nec alacritas in perferendis nec fides in reddendis;

105, 10 ad quem a iudicibus episcopis appellaverunt, quem taediosissime de . . interpellaverunt, a quo totiens convicti et confessi redierunt et a pernicie furoris et animositatis suae non recesserunt, eamque nobis posteris suis hereditariam reliquerunt.

Sehr kunstvoll ist der Bau 93, 7 und besonders die lange Kolareihe 167, 17.

Die Isokolie allein findet sich in reichstem Maße an folgenden Stellen verwendet: 33, 5 - 93, 7, 8 - 102, 38 - 118, 31 - 130, 21 - 133, 2 - 140, 4, 20, 53 - 141, 8 - 151, 8 - 153, 17, 19, 20 - 155, 12 - 166, 2 - 169, 10 - 170, 8 -185, 11 - 192, 2 - 194, 2, 32 - 196, 11 - 232, 4.

### KLANGFIGUREN IN AUGUSTINS BRIEFEN

Zwei Proben seien auch hier angeführt:

cum ergo { et pater tradiderit filium suum, et ipse Christus corpus suum et Iudas dominum suum,

cur in hac traditione

deus est pius et homo reus

nisi in re una, quam jecerunt, causa non una est, qua jecerunt?

232, 4 cum Christum cantet

93, 7

et iustus ad aequitatem et periurus ad traudem et rex ad imperium et miles ad pugnam et maritus propter regimen et uxor propter obsequium et pater propter praeceptum et filius propter oboedientiam et dominus propter dominationem et servus propter famulatum et humilis ad pietatem et superbus ad aemulationem et dives, ut porrigat, et pauper, ut sum at, et ebriosus ad phialam et mendicus ad ianuam et bonus ut praestet et malus ut fallat et Christianus venerator et paganus adulator

omnes Christum cantant.

Endlich sei noch eine zusammenhängende Stelle ausgeschrieben, ohne daß durch Klassifikation das natürliche Leben der Sprache zerrissen würde:

137, 10 Quid autem non mirum deus facit in omnibus creaturae motibus, nisi consuetudine cotidiana viluissent? denique quam multa usitata calcantur, quae considerata stupentur! sicut ipsa vis seminum, quos numeros habet, quam vivaces quam efficaces, quam latenter potentes, quam in parvo magna molientes, quis adeat animo, quis promat eloquio? Ille igilur sibi sine semine operatus est hominem, qui in rerum natura sine semine operatur et semina; ille in suo corpore numeros temporum mensurasque servavit aetatum, qui sine ulla

#### KARL MRAS

sui mutabilitate mutando contexit ordinem saeculorum. Hoc en im crevit in tempore, quod coepit in tempore. Verbum autem in principio, per quod facta sunt tempora, tempus elegit, quo susciperet carnem, non tempori cessit, ut verteretur in carnem; homo quippe deo accessit, non deus a se recessit.

Wien.

## KONRAD GLASER.

# Nachwort zu den beiden letzten Ausgaben der Chronik des Hieronymus.

Die beiden letzten Ausgaben dieser Chronik, die von R. Helm (I. Teil 1913, II. 1926) und die von J. K. Fotheringham (1923) werden auf lange Zeit hinaus eine Neubearbeitung derselben als überflüssig erscheinen lassen. Da nun der darin gedruckte Text weiß Gott wie viele Jahrzehnte unverändert bleiben wird, anderseits aber kürzlich E. Caspar in seiner Arbeit "Die älteste römische Bischofsliste" (1926)<sup>1</sup>) wichtige Resultate dieser Ausgaben in Zweifel gezogen hat, lohnt es sich, die Hauptergebnisse beider Ausgaben einer neuen Betrachtung zu unterziehen.

Vor allem sei bemerkt, daß es dabei nicht sosehr auf den Text als auf etwas ganz anderes ankommt. Denn der Text ist im allgemeinen gut und sicher überliefert und bei seiner Konstituierung leistet die Beobachtung der Klauseln wichtige Dienste, Helm kommt deren reiche Verwendung in einem chronologischen Werke merkwürdig vor (II S. XXI), allein wer Hieronymus kennt, kennt ihn auch als eine hervorragend stilistisch, besonders rhythmisch = musikalisch begabte Natur, wie z. B. seine Briefe dartun. Ein paar Beispiele aus der Chronik: nicht bloß etwa Mesomedes . . . poëtä cögnöscitür (H [= Helm] 202, 22 f., F [= Fotheringham] 284, 22) oder erröre cörrexit (H 203, 23, F 285, 23), sondern auch de publico est largitüs inpensās (H 198, 12, F 280, 14) oder Hadrianus misit exercitum (H 200, 23, F 282, 24), Stellen, an denen gewiß die Wortfolge von der Wahl der Klausel abhängt. Das war in der Vorlage des Hiero-

3) Schriften der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, 2. Jahr, geisteswissenschaftl. Klasse, Heft 4.

## NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 201

nymus, der Chronik des Eusebius, sicher ganz anders, wie außer deren griechischen Bruchstücken besonders die großen Werke des Eusebius wie *Praeparatio evangelica* und *Demonstratio evang*. beweisen, in denen sich solche Klauseln, so reichlich er auch da zu deren Verwendung Gelegenheit gehabt hätte, nur ganz spärlich finden.

Aber, wie schon bemerkt, nicht die Herstellung des Textes, sondern etwas anderes ist hier - wie bei keinem andern erhaltenen Werke des Altertums - die Hauptaufgabe, nämlich die richtige Erfassung der technischen Seite des Problems. Wie war die Chronik des Hieronymus angelegt, wie hat sie aus= gesehen? Glücklicherweise stehen uns sehr alte Handschriften zu Gebote, von denen zwei dem 5. Jahrh, angehören (O in Oxford und S in Leyden, Paris und Rom), also der Zeit des Hieronymus sehr nahe stehen, ja vielleicht sogar in diese Zeit hineinreichen.<sup>3</sup>) Hier muß ich zunächst bedauern, daß die photographischen Tafeln mit Handschriftenproben, vor allem von O und S, die Caspar im Anhang seiner Arbeit 3) bringt, weder bei Helm noch bei Fotheringham stehen. Wie wenige Philologen und Historiker werden doch die phototypischen Ausgaben von O4) und S5) oder gar die im Besitz der Berliner Akademie befindliche Schwarzweiß-Photographie von A (Cod. Amandinus in Valenciennes, 7. Jahrh.) iemals zu Gesicht bekommen!

Aus diesen Hss. nun und ihren Abkömmlungen ergibt sich die wichtige Tatsache, daß Hieronymus' eigene Handschrift 26 = z eilige Seiten gehabt hat (noch A. Schöne,Die Weltchronik des Eusebius, 1900, S. 117 – 137 hattedrei antike Ausgaben angenommen, von denen die Seiten derletzten die geringste Zeilenanzahl gehabt haben sollten). DiesesErgebnis, das auch Caspar nicht anzutasten gewagt hat, ist vonbesonderer Bedeutung. Bedenken wir nämlich, daß Hieronymus'

<sup>9</sup>) L. Traube, Codd. Graeci et Lat. photogr. depicti, Suppl. I (Lugd. Bat. 1902).

<sup>\*&</sup>gt; L. Traube, Nomina sacra (Quellen und Untersuchungen zur lat. Philol. d. Mittelalt. II, 1907) S. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Deren Untertitel "Krit. Studien zum Formproblem des Eusebian. Kanons" die Abhängigkeit seiner Forschung von der technischen Seite des Problems zeigt.

<sup>\*&</sup>gt; J. K. Fotheringham, The Bodleian Manuscript of Jerome's Version of the Chronicle of Eusebius, Oxford 1905.

Vorlage, Eusebius' Chronik - worauf gewisse Anzeichen deuten (s. H II S. XXVII) - größere Seiten gehabt hat, und für eine Chronik wegen der Unterbringung des Materiales Seiten größeren Umfanges tatsächlich geeigneter sind als solche mit geringerer Zeilenzahl, so müssen wir m. E. folgern, daß Hieronymus 26-zeilige Codices wie bei diesem so auch bei seinen andern Werken anzulegen gewohnt war (wichtig für die Textkritik, z. B. seiner Briefe). Das entsprach offenbar einem Brauch der damaligen Zeit, aus der wir noch andere Belege haben: Der Parisinus 5730 des Livius (V. Jahrh.) hat 26 = zeilige Seiten und für Lucretius' Archetypus wurde von Lachmann (Lucr. Comm. p. 3), für Ovids Heroiden und Amores von Birt (Kritik und Hermeneutik S. 19) dieselbe Zeilenzahl der Seiten erwiesen. Bei den Griechen war es anders: die Zeilenzahl der Hss. der Kaiserzeit liegt zwischen 30 und 40, so hat der Papyrus von Kairo (Menander) 33 - 38, gewöhnlich 35 Zeilen. ) Helm führt diesen Unterschied mit Recht auf die massigere lateinische Schrift zurück (II S. XXVII).

Für die Ausstattung des Archetypus kommen aber noch andere Gesichtspunkte in Betracht. Hieronymus spricht in seiner eigenen Vorrede (in der des Eusebius steht davon nichts) von der Verwendung verschiedener Farben, unter denen er die rote (minium) speziell hervorhebt (H 5a 13ff; F 3b 23ff.): Unde praemonendum puto ut, prout quaeque scripta sunt, etiam colorum diversitate serventur, ne quis inrationabili aestimet voluptate oculis tantum rem esse quaesitam et, dum scribendi taedium fugit, labyrinthum erroris intexat. Id enim elucubratum est, ut regnorum tramites, qui per vicinitatem nimiam paene mixti erant, distinctione minii separarentur, et eundem coloris locum, quem prior membrana signaverat, etiam posterior scriptura servaret. Auch diese Eigentümlichkeit - die, wie mixti erant (d. h. bei Eusebius) beweist, eine Neuerung des Hieronymus war - haben unsere Hss. bewahrt, in denen die Königsreihen, aber auch wichtige Ereignisse in roter Farbe gebracht werden, in zweien, F (in Leyden) und T (Oxon.

<sup>\*)</sup> Gelegentlich finden wir allerdings auch bei den Griechen den 26-Zeilentyp. So hat die von mir in Paris kollationierte berühmte Hs. des Arethas (Nr. 451), die im Jahre 914 hergestellt wurde, aber auf eine antike Hs. zurückgeht, nicht bloß in den 5 Büchern von Eusebius' Praeparatio evangelica, sondern überall 26-zeilige Seiten.

# NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 203

Merton), beide aus dem 9. Jahrh., finden wir sogar neben der schwarzen und der roten auch die grüne Farbe, eine Mannig= faltigkeit, die schwerlich auf Hieronymus zurückgeht, dessen eben angeführte Worte doch wohl nur den Gegensatz schwarz - rot ins Auge fassen, freilich ist die Vorlage von F schon um 515 von einem gewissen Bonifatius hergestellt worden (A. Schöne, Weltchronik S. 25 u. 276), ist demnach von der Hs. des Hieronymus kaum 150 Jahre getrennt. ) Schade, daß (abgesehen von dem 26 = Zeilentyp, den beide Herausgeber reproduzieren) diese und gleich zu besprechende andere Äußerlichkeiten - trotz des einst von E. Schwartz geäußerten Wunsches (Berl. ph. W. 1906, 749) - weder von Helm noch von Fotheringham wiedergegeben worden sind!<sup>8</sup>) Bei der ungeheuren Bedeutung, die die Chronik des Hieronymus als das Muster der späteren antiken und sämtlicher mittelalterlichen Chroniken erlangt hat, hätte sie m. E. eine ahnliche Ausgabe verdient wie die von A. Bauer und J. Strzy= gowski in einer Dreifarben - Reproduktion veröffentlichte illustrierte Weltchronik des 5. Jahrh. 9)

Andere ebenfalls von Hieronymus erwähnte Unterscheidungszeichen sind die virgulae, über die er sich in einer Weise äußert, aus der hervorgeht, daß er sie aus Eusebius' Chronik übernimmt. Nachdem er nämlich die mit jeder Übersetzung verbundenen Schwierigkeiten erörtert hat, führt er die für ihn geltenden besonderen Schwierigkeiten an (H 4<sup>b</sup> 24 ff., F 3<sup>b</sup> 10 ff.) cum . . . hoc nobis proprium accedat, quod historia multiplex est, habens barbara nomina, res incognitas Latinis, numeros inextricabiles, virgulas rebus pariter ac numeris intertextas, ut paene difficilius sit legendi ordinem discere quam ad lectionis notitiam pervenire. Der Zusammenhang, in dem diese Worte stehen (er spricht ja von Dingen, die er bereits vorgefunden hat, die also in seiner Vorlage standen), beweist, daß er die virgulae von Eusebius übernommen hat. Was Hieronymus mit virgulae bezeichnet, hieß bei den Griechen παράγραφοι, wie

Doch ist in F wie in T die ursprüngliche Einteilung verwischt und weisen beide Hss. auch sonst viele Willkürlichkeiten auf, so daß Helm (im Gegensatz zu Fotheringham) recht getan hat, beide ganz beiseite zu lassen.

Bine alexandr. Weltchronik: Denkschr. Wien. Ak. d.W., phil.- hist. Kl. LI, 1906.

"Wiener Stadien", XLVI. Bd

Potheringham versucht wenigstens die rote Farbe durch besonders schwarze (fette) Lettern anzudeuten.

Caspar S. 25 f. 10) mit Recht gegen Helm bemerkt, der sie Obeloi nennt. 11) Daß die παράγραφοι, wagrechte Linien, von den bei den alexandrinischen Grammatikern zur Bezeichnung von Varianten und Tilgung von Versen üblichen ößehoi verschieden sind, hat schon H. Omont bemerkt, Codd. Graeci et Lat. photogr. depicti I (1897) praef. VIII. Wie in der im Delphinion von Milet aufgefundenen Liste der Jahresbeamten die Dekaden durch παράypapor markiert sind (Helm, Berl. Ak. a. a. O.), so ist dies auch in der Chronik des Hieronymus der Fall. Aber in deren Hss. sind so nicht bloß die Königsreihen gegliedert, sondern entsprechend der Angabe des Hieronymus (rebus ... pariter intertextas!) auch Notizen von einander dadurch getrennt.<sup>12</sup>) Besonders gut sieht man diese virgulae in S und seinen Tochterhss., A und N (eine Berliner Hs. des 9. Jahrh.). Von den beiden Herausgebern gliedert Fotheringham die Königsreihen durch wagrechte Striche, Helm hingegen die Jahre Abrahams, die Reihen aber durch hakenförmige, geschwungene Linien, was Caspar nicht mit Unrecht bekrittelt (S. 291). Die Abgrenzung von Notizen durch παράγραφοι haben trotz des Vorbildes der Hss. leider beide Herausgeber unterlassen (Helm spricht II S. XXII von "Zweckmäßigkeitsgründen"). Das stört natürlich unsere Vorstellung vom Archetypus.

In den oben angeführten Worten des Hieronymus, die eine Mahnung an die Schreiber enthalten, heißt es: "Es sollen die Einzelheiten, je nachdem sie schriftlich dargestellt sind, auch hinsichtlich der Farben gewahrt bleiben". Diese Worte sind m. E. bisher nicht genügend ausgewertet worden. Das etiam beweist, daß Hieronymus nicht bloß die Wahrung der Farben im Auge hat, sondern sicherlich auch noch mindestens die *Typendifferenzierung*. Wir finden sie nämlich in den Hss., auch in den antiken, und von den beiden letzten Herausgebern hat Fotheringham die Absicht des Hieronymus durch die Verwendung von 4 Schrifitypen fast zu stark betont (die Hs. S hat nur 3 Typen), umgekehrt Helm, der im wesentlichen 2 Typen gebraucht, etwas abgeschwächt. Sehr

<sup>19</sup>) Ich zitiere stets die in Klammern stehenden Originalnummern der Seiten dieser Abhandlung.

1) Abh. Preuß. Ak. 1923 phil.-hist. Kl., Nr. 4, S. 6. S. auch W. Kubitschek P.-W. R.-E. XI (1921), S. 998 f.

Bier und zum folgenden verweise ich auf die oben erwähnten Caspars Werk angehängten Tafeln.

# NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 205

lehrreich ist in dieser Hinsicht der Vergleich (auf Tafel I bei Caspar) von S mit den beiden Ausgaben.

In S und seiner Klasse 13) fällt noch eine andere graphische Eigentümlichkeit in die Augen: die Anordnung gewisser Notizen in Dreiecksform 14), nicht bloß (wie es nach Caspar S. 35 scheinen könnte) solder rednerischen Inhaltes, ich brauche nur auf die in N (Tafel I 2 bei Caspar) unter einander stehenden Erzählungen von Amphion, Cadmus und Midas (H 53, 3, 12 f., 25, F 83, 1, 13, 25) hinzuweisen. O hat freilich keine derartigen Figuren, allein diese Hs. weicht auch sonst von der Einrichtung, die wir in der Urhandschrift voraussetzen dürfen, ab, so hat sie 30-zeilige Seiten (beweist aber durch nur aus dem Seitenende erklärbare Verderbnisse, daß ihre Vorlage bloß 26 = zeilige Seiten gehabt hat: Helm II S. X), bringt auch viele Notizen, die in ursprünglicher Anordnung neben einander standen, hinter einander. Der Zweck der Dreiecksfiguren ist einmal der, durch die Ausscheidung gewisser Notizen aus den übrigen (datierten) ihre Beziehung auf ein bestimmtes Jahr zu verhindern, hauptsächlich aber der, die Übersichtlichkeit des Schriftbildes zu erhöhen (Caspar S. 35). Beibehalten hat diese Figuren keiner der beiden Herausgeber. Schade! Ja Helm äußert sich sogar (II S. XII), "daß diese recht sinnlosen Kunststücke weder der Tendenz des ganzen Werkes noch der Eilfertigkeit des opus tumultuarium des Hieronymus entsprechen". Mit Unrecht! Freilich sagt Hieronymus in seiner Vorrede (H 2b 5ff., F 2a 2ff.) quidquid hoc tumultuarii operis est, aber er fügt auch hinzu: praesertim cum et notario ut scitis velocissime dictaverim. Was hat er aber diktiert? Gewiß nicht die Zahlenreihen (die hatte der notarius einfach aus Eusebius' Kanon zu übernehmen und in lateinische Ziffern umzusetzen), sondern nur seine Übersetzung der Notizen des Eusebius und seine eigenen Zusätze. Man vergesse aber nicht, daß das Diktat, wie Hieronymus ausdrücklich bezeugt, stenographisch niedergeschrieben wurde, der Archetypus also erst hinterher durch Übertragung der stenographischen Aufzeichnungen in gewöhnliche Schrift hergestellt werden mußte. Das war keineswegs tumultuarium, sondern erforderte Zeit. Dabei hatte der Schreiber sich vor allem an die Form seiner Vorlage

<sup>13</sup>) S ist selber leider nur in Bruchstücken, außerdem aber in getreuen Abkömmlingen (am getreuesten N) erhalten.

14) Ein schönes Beispiel aus S Tafel I 1 Casp.

### KARL MRAS

(Eusebius' Kanon) anzuschließen, außerdem aber gewiß auch Weisungen des Hieronymus zu befolgen. Nichts hindert uns also, die Dreiecksformen auf Hieronymus zurückzuführen, seine Worte prout quaeque scripta sunt erlauben ja diese Auslegung, das Verhalten von S erhebt die Möglichkeit fast zur Gewißheit. Sie aber schon bei Eusebius vorauszusetzen, wie Caspar (S. 35) annehmen möchte, dafür fehlt jede Beweismöglichkeit.<sup>15</sup>

Eine der wichtigsten Fragen ist die der Seiteneinteilung des Kanons. Unsere Hss. erweisen nämlich Doppelseiten (auf der linken die biblische, auf der rechten die weltliche Geschichte) bis zur Wiederaufrichtung des Tempels in Jerusalem (im 2. Jahr Dareus' I., 520 v. Chr.), von da an geht der Text Seite für Seite weiter. Wie sah der Kanon des Eusebius aus? Gegen Wachsmuth hatte schon A. Schöne (Weltchronik, S. 15f., 44 ff., 81) bewiesen, daß nicht der Armenier, sondern Hieronymus auch in dieser Hinsicht das Original getreu wiedergibt, ein Ergebnis, das auch von E. Schwartz (Berl. ph. W. 1906, 748) und den beiden Herausgebern (H II S. XXXIII, F S. XXVIf.) angenommen worden ist, die alle jenes Ereignis als ganz natürlichen Wendepunkt bezeichnen, weil von da an die jüdische Geschichte ihren sakralen Charakter verliere. Umso überraschender wirkt demnach Caspars Versuch, für Eusebius' Kanon Doppelseiten bis zum Schluß anzunehmen, erst Hieronymus habe jene Neuerung durchgeführt und unter Betonung der römischen Geschichte seine Vorlage zur annalistischen Weltchronik umgestaltet (S. 60 ff.). Ich glaube, seine Annahme leicht widerlegen zu können. Sein Argument, weil das "filum ludaeorum" später wieder aufgenommen werde, falle der graphische Einschnitt mit einer sachlichen Cäsur, dem Aufhören der biblischen Geschichte, gar nicht zusammen, ist nicht stichhältig. Natürlich finden wir später wieder eine Königsreihe der Juden, nämlich in der Makkabäerzeit, aber nicht anders als die Reihen der alexandrinischen Könige und der Herrscher von Syrien und Kleinasien, und zwar tritt sie als Ersatz für die

<sup>15</sup>) Die armenische Übersetzung des Eusebius (deutsch von J. Karst, Die griech, christl. Schriftsteller d. ersten drei Jahrh., 20. Bd., 1911) hilft uns, wie jetzt allgemein anerkannt ist, nichts für die Erkenntnis der Urform seiner Chronik. Denn diese – sie beruht auf zwei erst dem 13./14. Jahrh. angehörigen Hss. – bietet eine aus der Urform ganz augenscheinlich durch das Streben nach Vereinfachung entwickelte Anordnung (H II S. XXVII): die Zahlenreihen in der Mitte zusammengedrängt, die Notizen an den Rändern links und rechts.

206

### NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 207

Spalte der makedonischen Könige ein 16); also ist sie in den Zusammenhang mit weltlicher, nicht mit biblischer Geschichte eingereiht. Hätte anderseits Hieronymus, der ja tatsächlich nach seinem eigenen Zeugnis die römische Geschichte mehr herausgearbeitet hat 17), einen Einschnitt machen wollen, so hätte er ihn anderswo gemacht. Ich verweise die Leser auf die Seite, die auf die letzte Doppelseite unmittelbar folgt. H 106 (F 188). Dort steht Z 13 ff. H (13 ff. F) eine lange (vielleicht erst von Hieronymus hinzugefügte) Notiz über die Kleinheit des römischen Gebietes beim Sturz der Königsherrschaft, über deren Dauer, über die damalige Verfassungsänderung und die Dauer der Republik. Hätte Hieronymus selber einen Einschnitt machen wollen, so hätte er ihn dort gemacht. Es ist aber gerade ein Ereignis aus der griechischen Geschichte, mit dem die neue Anordnung anhebt. Sehen wir uns die letzte Doppelseite (H 104 v u. 105, F 186 f.) an, so zeigt uns ein Blick, daß der Autor hier mit großer Raumvergeudung gearbeitet hat:

S. 104 v H (186 F) hat den Kopf:

Persarum Iudaeorum captivitas Romanorum

LXVIIII XXVI II LXX

XXVII

(Jahre Dareus' I.) (Jahre des Tarquin. Sup.)

L

In der mittleren Spalte steht die Notiz über die Freilassung der Juden und den Beginn des Tempelbaues unter Zorobabel, links unten eine kurze Bemerkung über den Eintritt der 65. Olympiade.

S. 105 H (187 F) hat (links) bloß die Überschrift:

Macedonum

XXXII (Jahre des Amyntas) XXXIII

Die mittlere Spalte wird zum großen Teil von zwei Bemerkungen (des Clemens und des Propheten Zacharias) zur Dauer der Gefangenschaft der Juden eingenommen. Diese Notiz (die einzige

19) H S. 140 (F 222) finden wir als Seitenkopf: Alexandrinorum (sc. reges) Romanorum (sc. consules) Syriae et Asiae Macedonum. Z. 24 (F 17) heißt es: Macedonum regnum defecil, worauf die nächste Seite folgende Überschrift aufweist: Alexandrinorum Consules Syriae et Asiae Iudaeorum.

1) Vorrede, H 6a 26ff. (F 4b 18ff.): nonnulla quae mihi intermissa videbantur adieci, in Romana maxime historia.

### KARL MRAS

auf dieser Seite) wird in den Hss. durch eine aus schlangenförmig gewundenen Haken zusammengesetzte Zierleiste abgeschlossen. Der Autor hätte sie, weil sie zur biblischen Geschichte gehört, eigentlich auf der linken Seite (H 104 v, F 186) eintragen sollen und dazu auch reichlich Platz gehabt. Rechts hätte er die Ereignisse von Seite 106 H (188 F) unterbringen und mit der Erwähnung des in Rom erfolgten Sturzes der Königsherrschaft die Seite passend schließen können. So aber schließt er die doppelseitige Anordnung mit dem erwähnten biblischen Ereignis, die neue ("einseitige") hingegen beginnt er unter Wiederholung des 2. Jahres des Dareus: Persarum

II

mit einem epochalen Geschehnis aus der griechischen (speziell athenischen) Geschichte, mit der Ermordung des Tyrannen Hipparch durch Armodius und Aristogiton, ein Vorfall, der für den Autor offenbar gleichbedeutend mit dem Sturz der Tyrannis in Athen war, ist doch von Hippias' Vertreibung überhaupt nicht die Rede. Diese Umstände weisen mit aller Deutlichkeit auf Eusebius als den Schöpfer dieser Anordnung hin.

Fassen wir also zusammen: Die Doppelseiten (bis zum Jahre 520) und die παράγραφοι (virgulae) hat Hieronymus von Eusebius übernommen, das Format (26 Zeilen), der Gebrauch mindestens der roten neben der schwarzen Farbe, die Typendifferenzierung und vielleicht auch die Dreiecksfiguren sind Neuerungen des Hieronymus.

Ein Wort zur Datierung der Ereignisse! Daß Caspar annimmt, erst Hieronymus habe Eusebius' Kanon zu einer annalistischen Weltchronik umgestaltet, haben wir gesehen. Er fußt hier auf den Anschauungen von E. Schwartz, der in seiner Ausgabe von Eusebius' Kirchengeschichte II 3 S. CCXXXIV ff. u. P.= W. R.=E. VI 1381 ff. ein annalistisches Schema als einen geistlosen Mechanismus einem Mann vom wissenschaftlichen Rang eines Eusebius nicht zutrauen möchte. Aber gegen Eusebius' Überschätzung wendet sich Helm mit vollem Recht (Abh. Preuß. Ak. a. a. O. 35 f.) und daß dieser das Bestreben, genaue Daten zu geben, selbst bei mythischen Ereignissen und Personen, mit der gesamten antiken Chronologie teilt, weist er in seiner Ausgabe II

# NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 209

S. XXXVIIf, nach. Schon J. Freudenthal (Hellenist. Studien I, Breslau 1875), S. 3 ff. hat den Eusebius viel nüchterner als E. Schwartz beurteilt 18) und ich glaube, daß die vielen unschätz= baren Urkunden, die Eusebius in seiner Kirchengeschichte (aus dem Bestande seiner reichen von Pamphilus übernommenen Bibliothek) verwertet, in erster Linie zu seiner Überschätzung beigetragen haben. Wem er aber dort entgegentritt, wo es auf wissenschaftliche Beweisführung ankommt, z. B. in der Praeparatio evangelica, dem muß seine Argumentation weitschweifig und ohne wissenschaftliche Schärfe erscheinen, auch wiederholt er Belegstellen, ohne zu erkennen, daß er dieselbe oder eine ganz ähnliche Beweisführung schon früher gegeben hat. So führt er Praep. evang. XII p. 602 c ff. Vig. Platos Theaetet 173 c - 177 b zum Beweis dafür an, daß wie die Hl. Schrift so auch Plato ein zurückgezogenes, Gott geweihtes Leben preist, XIII p. 672 d f. wird aus Clemens ein Teil derselben Platostelle (173 c - e) zum Beweis, daß darin eine Beziehung auf das christliche Leben enthalten sei, vorgebracht. Noch schlimmer aber ist es, daß er, der schon II p. 75 d - 77 b, um zu zeigen, daß Plato die alten Mythen nicht, wie es nach Timaeus 40 d - 41 a scheinen könnte, anerkennt, sondern scharf ablehnt, dieser Stelle eine aus dem Staat (377 e - 378 d) gegenübergestellt hat, XIII 639 c ff. genau denselben Beweis führt unter Verwendung genau derselben Stellen, nur daß das Zitat aus dem Staat noch weit länger ist (377 c - 383 c). Das Schlimmste jedoch leistet er sich in demselben Buch, indem er später (p. 692 a - d) dieselbe Timaeusstelle im entgegengesetzten Sinn verwendet, nämlich zum Beweis, daß Plato nicht bloß der natio= nalen Religion Konzessionen gemacht hat, sondern sich geradezu selber die Schuld an der Abgötterei des Volkes zuschreiben könnte: Διό και εικότως της άφιλοσόφου πληθύος την αιτίαν της δεισιδαίμονος πλάνης έπιγράψαιτο άν (nämlich Plato)! 19)

Was nun die Chronologie betrifft, so legte er auch den Zahlen gegenüber nicht gerade besonders wissenschaftlichen Sinn

<sup>10</sup>) S. 181, Anm. nennt er ihn "sehr fleißig, sehr verdient, aber wahrlich nicht geistvoll". Vor einer überschätzung des Eusebius warnt auch W. Kubitschek P.-W. R.-E. XI 1010: "Zu dem Idealbild, das Schwartz von Eusebius zu machen uns empfichlt, stimmt freilich auch anderes nicht".

Dagegen sollte 639 c diese Timaeusstelle bedeuten δπως πάσας τὰς πατρίους περί τῶν δεῶν ὑπολήψεις ἡδέτει, nämlich Plato!

an den Tag, Wer solche Schwindelzahlen, wie sie Alexander Polyhistor aus einem gewissen Demetrios bezüglich der Patriarchen und ihrer Sippschaft bringt 20), kritiklos hinnimmt (Praepar. evang. IX p. 422 d - 426 a), wer gläubig berichtet, daß dem Jakob im 8. Jahr und 10. Monat während seines Aufenthaltes in Charran Rubin geboren wurde, daß Lea und Zelpha im 12. Jahre und 3. Monat schwanger geworden seien, daß Rachel im 14. Jahr und 8. Monat den Josef geboren habe u. s. w., der wird, meine ich, gegenüber mythischen Ereignissen der Weltgeschichte gewiß denselben Standpunkt einnehmen, d. h. sie genau zu datieren trachten. Wirklich tritt in dem ersten (von Hieronymus nicht übersetzten, nur armenisch erhaltenen) Buch seiner Chronik, in dem er Auszüge aus der Geschichte der von ihm im Kanon berücksichtigten Völker gibt, seine echt semitische Zahlen- und Rechenfreude auf Schritt und Tritt uns entgegen, wobei er sich Kritik und Widerspruch von vornherein dadurch verbittet, daß er sich geschickt hinter Christi Wort (Acta Apost. 1, 7) verschanzt (S. 1, 25 ff. Karst): "Und angelegentlich lasse ich es hier von vornherein einem jeden anempfohlen sein, sich nicht etwa irgend aufzulehnen und zu widerstreiten, gleich als ob mit irgendwelcher Sicherheit man die Kenntnis der Zeiten ermitteln könne. Dies dürften wir zunächst wohl daraus gewinnen, daß man für wahrhaft jenes Wort, das der Meister zu seinen Genossen. gesprochen, erachte, nämlich: ,Nicht steht es bei euch, zu kennen die Stunden und die Zeiten, die der Vater unter seine Gewalt gestellt hat'. Es scheint mir nun aber, daß er als Gott und Herrscher nicht bloß mit Bezug auf das Weltende, sondern bezüglich aller Zeiten diesen . . . . Spruch getan habe, um diejenigen, die geneigt sind, sich dreist zu solch eitler Forschung zu vermessen, abzuhalten". Und S. 2, 35ff. erklärt er: "Und nun denn, was sollte mich nötigen, der ich über alles die Wahrheit ehre, solcherlei Sachen kleinlich zu untersuchen, da doch sogar bei den Hebräern ..... sich Zweifel finden". 21) Und da spreche man noch von einem hervorragend wissenschaftlichen Sinn des Eusebius!

Seine Chronik hätte sicherlich ein festeres Gerippe bekommen, hätte er bei den Griechen die attischen Archonten, bei

<sup>30</sup>) In der Bibel fehlen sie gänzlich.

<sup>21</sup>) Vgl. auch S. Z, 7 - 19 K.

# NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 211

den Römern die Konsuln mit zur Datierung herangezogen. Warum hat er es nicht getan, wo doch sogar in einem der Unterhaltungsliteratur angehörigen Werk, der sogenannten Vita Herodotea des Homer, die Rechnung nach attischen Archonten als durchaus gewöhnlich vorausgesetzt wird? 22) Über die Auslassung der Archonten äußert sich Eusebius nur kurz, ohne Gründe anzugeben, S. 88, 25 ff. K .: ", ..., Und erster herrschte als jährlicher Fürst Kreon in der 24. Olympiade. Nach welchem jeder einzelne je ein Jahr herrschte; deren Namen keineswegs nötig ist zu verzeichnen". Doch erhält die Stelle Licht durch seine analoge Bemerkung über die Konsuln, S. 141, 26 ff.: "Von denen (den Hypaten = Konsuln) einzelnen je ein Jahr die Obergewalt innehabenden ich für überflüssig erachte hier zu melden, eine maßlose Menge von Namen anhäufend. Und wenn wir erst auch noch dazu die Taten derselben eingehend aufzuzählen beabsichtigten, so würden sich diese Geschichtserzählungen allzu weitschweifig ausspinnen, wie sie denn auch nicht einschlägig sind in den Plan, der uns vorgesetzt ist".

Gewiß wäre es nicht ohne Mühe abgegangen, so viele Namen unterzubringen, da er aber anderseits von *Iulius Caesar* an jedem einzelnen Jahre jedes Kaisers die Konsuln beifügt, <sup>23</sup>) diese also dort angeführt hat, wo ihre Aufzählung eigentlich recht überflüssig war, ist offenbar der wirkliche Grund ein anderer gewesen: die den Zeitverhältnissen entsprechende monarchische Orientierung und der bei Eusebius als Orientalen erst recht begreifliche Mangel an Verständnis für die republikanischen Zeiten. Daher gibt es bei ihm bloß Herrscherreihen als Gerüst und hört das *filum Atheniensium* mit dem letzten König auf, obwohl die Geschichte der Athener eigentlich erst dort beginnt.

Hieronymus, dem die vielen Auslassungen des Eusebius auf dem Gebiet der römischen Geschichte keineswegs entgangen waren

<sup>23)</sup> K. 38 (am Schluß): Von Homers Geburt bis zu Xerxes' Übergang über den Hellespont sind 622 Jahre, ἀπὸ δὲ τοῦτου ῥηιδίως ἔστιν ἀριδμήσαι τῷ ἐδέλοντι ζητείν ἐκ τῶν ἀρχόντων τῶν ᾿Αδήνησι.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) S. 143, 3ff. K.: "Und nun ist's angezeigt, hieran anzuschließen auch diejenigen, welche von Julios Kaisar ab Selbstherrscher der Römer gewesen, und je nach den einzelnen Jahren eines jeden auch die jeweiligen Hypaten, einen nach dem andern, durchzugehen, mit Beisetzung der unterdessen abgelaufenen Olympiaden". Leider bricht hiemit das erste Buch beim Armenier ab (Karst nimmt a. a. O. XXXI Nichtvollendung durch Eusebius an).

### KARL MRAS

(vgl. seine Vorrede H 6a 26ff., F 4b 20ff. 24), scheint seine Verbesserungsabsicht wenigstens angedeutet zu haben. Zwar war ihre Durchführung unmöglich, die Einfügung so vieler Namen hätte ja das Gerüst der Chronik gewaltig erschüttert, aber er ließ wenigstens auf dem Kopf der Seite, auf der die Gründung der römischen Republik erwähnt wird (H 106, F 188) ganz ungewöhnlich über der Textkolumne (die bisher frei von jeder Überschrift gewesen war) die Überschrift anbringen: Initium consulum (so in fast allen Hss., darunter OAN 25) und auf der nächsten Seite: Consules: von da an über der linken Textkolumne: Romanorum, über der rechten: Consules 28), gewissermaßen ein Nachklang der bis Seite 105 H (187 F) reichenden Doppelseitigkeit. So erkläre ich mir diese merkwürdigen Überschriften über den Textkolumnen, die mit der Gründung des Kaisertums verschwinden, um der Überschrift Romanorum über den fila der Kaiser zu weichen.<sup>27</sup>) Bei dem Verhalten des Eusebius gegen die römische Geschichte dürfen wir m. E. eine Überschrift άρχη των ύπάτων ebensowenig wie 'Ρωμαίων ύπατοι bei ihm voraussetzen.

Ist nun auch im allgemeinen Eusebius' Bestreben darauf gerichtet, feste Datierungen zu geben, so bringt er doch auch zahlreiche Notizen ohne solche Absicht. Darauf hat nicht erst Caspar (S. 42 ff.) aufmerksam gemacht, vgl. Helm (Abh. Preuß. Ak. S. 39 und ausführlich Ausgabe II S. XLII f.). Ich will selber ein besonders lehrreiches Beispiel anführen: Eusebius erwähnt zum 15. Jahr des Konstantin (= 321 n. Chr.) die Ordinierung des alexandrinischen Bischofs Alexander (H 230, 20 ff., F 312, 20 ff.),

<sup>34</sup>) An der oben zitierten Stelle fährt er fort: .... quam (Romanam historiam) Eusebius non tam ignorasse ut eruditus, sed ut Graece scribens parum suis necessariam perstrinxisse mihi videtur.

<sup>25</sup>) Aus S sind nur bis zu *Tarquinius Superbus* und dann erst wieder von der 2. Hälfte des 3. Jahrh. n. Chr. an Bruchstücke erhalten, s. Foth. S. XII.

<sup>30</sup>> Bloß O hat nebst dem ihm auch sonst nahestehenden M (9. Jahrh., jetzt in Berlin) und L (787 in Lucca geschrieben und noch jetzt in der dortigen Kapitularbibliothek) *Consules* auf beiden Seiten. Aber O hat auch sonst geneuert, s. oben S. 205.

<sup>27</sup>) Das geschicht von S. 156 H (238 F) an, wo die Textkolumne beginnt mit: Gaius Iulius Caesar primus aput Romanos singulare optinuit imperium. Diese überschrift Romanorum hört vom 5. Jahr des Vespasianus an in den Hss. allmählich auf, nur A behält sie bis zum Schluß, s. die Herausgeber.

# NACHWORT ZU D. LETZTEN AUSGABEN D. CHRONIK D. HIERONYMUS 213

zum 20. Jahr Constantins Vicennalia 325 und deren Wiederholung zu Rom im nächsten Jahr (H 231, 10, F 313, 10 f.). Nun ging den Vicennalia in demselben Jahr 325 das Konzil von Nicaea voran, Eusebius berichtet aber darüber zum 15./16. Jahr des Kaisers. Warum? Weil er den Bericht über das Konzil an die Weihe des erwähnten Bischofs folgendermaßen anschließt: Alexandrinae ecclesiae · XVIIII · ordinatur episcopus Alexander a quo Arrius presbyter de ecclesia eiectus multos suae impietati sociat, ad quorum perfidiam coarguendam synodus CCCXVIII episcoporum in Nicaeam urbem Bithyniae congregata e. q. s. Daraus ist klar, daß Eusebius, der bekanntlich selber in hervorragender Stellung am Konzil teilgenommen hat, gar nicht daran gedacht haben kann, es zu 15/16 festzulegen, vielmehr nur aus stilistischen Gründen, um Zusammengehöriges nicht auseinanderzureißen, den Bericht dort gegeben hat.

Was anderseits die Differenzen zwischen Regierungslisten, insbesondere Bischofslisten, betrifft, die Caspar ausführlich behandelt, um seine Annahme vom Übergang von der unbezifferten Namensliste zur bezifferten Regierungsliste zu beweisen (S. 120 ff.), so hat man m. E. bisher die großen Schwierigkeiten nicht genügend gewürdigt, die im Altertum der genauen Datierung im Wege standen: die Verschiedenheit der Kalender (man denke z. B. an den ägyptischen, der Ende August begann 28) und den verschiedenen Jahresbeginn (Eusebius selber begann sein Jahr um die Herbstwende, s. F. S. XXIV), die in antiken Vorlagen durchaus übliche Vernachlässigung von Monaten und Tagen (s. F. Jacoby, Apollodors Chronik 29), 1902, S. 285 f.) und vor allem die komplizierte Zählung der Kaiserjahre, nämlich nach tatsächlichen Regierungsjahren und nach der tribunicia potestas (von Trajan angefangen gilt tribun. pot. 1. vom Regierungsantritt bis zum 9. Dezember desselben Jahres, II. vom 10. Dezember bis zum 9. Dezember des folgenden Jahres usw. mit Schwankungen im 3. Jahrh. 80). Welche Bedeutung das für die Listen hat, will ich an zwei Beispielen zeigen:

<sup>28</sup>) Über die Mannigfaltigkeit der orientalischen Ären und Datierungen s. E. Schwartz, Euseb. H. E. (Kirchengeschichte) II 3 S. CCXVIII f.

<sup>30</sup>) Philolog. Untersuch., herausgegeben von A. Kiessling und Ulrich v. Wilamowitz, 16. Heft.

<sup>30</sup>) Th. Mommsen, Rom. Staatsrecht II 2<sup>3</sup> S. 799 - 801.

#### KARL MRAS

In der Papstliste (bei Helm, Abh. a. a. O. S. 37, Caspar 159f.) kommt Evaristus (gr. Ebápeoroc) nach dem Kanon (Hieronymus) im zweiten Jahre des Trajan zur Regierung (H 193, 21 f., F 275, 22), nach der H. E. III 34 im dritten. Sein Vorgänger Clemens war nach dem Kanon (H 191, 19 f., F 273, 18) wie nach der H. E. (III 15 und 34) im 12. Jahr des Domitian zur Regierung gelangt und hatte 9 Jahre regiert. War Evaristus im Jahre 99 Papst geworden<sup>31</sup>), so ist das Ergebnis, wenn man vom 27./I. 98, dem Tag des Regierungsantrittes des Trajan an zählt, folgendes:

27./1. 98 - 26./1. 99: I.

27./I. 99 beginnt sein 2. Jahr.

Rechnet man hingegen nach der tribunicia potestas, so ändert sich das Ergebnis: Oktober 97 (Adoption Trajans) – 9./XII. 97: 133).

10./XII. 97 - 9./XII. 98: II.

10./XII. 98 - 9./XII. 99: III.

Analog ist der Fall des Papstes Callistus: Papst geworden nach dem Kanon im zweiten Jahre des Heliogabalus (H 214, 15f., F 296, 15), nach der H. E. (VI 21, 1) im ersten. Sein Vorgänger Zephyrinus war nach beiden Quellen (H 212, 5, F 294, 5, H. E. V 28, 7) im 9. Jahr des Severus Papst geworden und hatte nach der H. E. VI 21, 1 18 Jahre regiert<sup>88</sup>). Bestieg Callistus in der 1. Hälfte des Jahres 219 den Stuhl Petri<sup>84</sup>), so geschah dies im 1. Jahre der Regierung des Heliogabalus:

Mai/Juni 218 - Mai/Juni 219: I.

Zählen wir jedoch nach der tribunicia pot., so ist das Ergebnis:

Mai/Juni 218 - 9./XII. 218: 1.

10./XII. 218 - 9./XII. 219: II.

<sup>31</sup>) Die Angabe über seinen Vorgänger Qui (Clemens) etiam sepultus est . . . VIII kal. decemb. (Liber pontific. I p. 123, 10, herausgegeben von L. Duchesne, Paris 1886) verträgt sich sehr wohl mit Evarists Thronbesteigung zu Ende des Jahres 99, auch was dort folgt, ist damit vereinbar: Et cessavit episcopatus dies XXI (der Todestag lag ja einige Tage zurück).

32) S. Th. Mommsen, ebenda S. 800, Anmerk. 1.

33) Bei Hieronymus ist die Regierungsdauer ausgefallen.

<sup>14</sup>) Zephyrinus wurde nach dem Martyrologium Hieronymianum XIII kal. ian. begraben (dies ist nach L. Duchesne a. a. O. S. 140 das richtige Datum, im Liber pont. steht 139, 8f. VIII kal. septemb.). Danach Sedisvakanz (nach dem Liber pont. 139, 9 von 6 Tagen). A. KAPPELMACHER. DER SCHRIFTSTELLERISCHE PLAN D. BOETHIUS. 215

lenfalls handelt es sich in diesen beiden Fällen, wie die geführten Bestattungsdaten zeigen, um die Wende je zweier rgerlicher Jahre.

Man sieht also, welche Fülle von Gesichtspunkten bei der ertung dieser Chronik berücksichtigt werden müssen.

Graz.

# KARL MRAS.

# er schriftstellerische Plan des Boethius.

Wenn Wilamowitz immer wieder gelehrt hat, daß das bjekt der Philologie die griechisch = römische Kultur in ihrer esamtheit ist, so wird er es gewiß nicht auffallend finden. B in einem vom Wiener Arbeitsplatz gewidmeten Heft auch ethius behandelt wird. In dessen von Dante u. a. bewunderter d verstandener Consolatio ist ja wie M. Manitius 1) im allge= inen und F. Klingner<sup>2</sup>) überzeugend im einzelnen nachgewiesen t, die gesamte antike Bildung wie in einem Brennspiegel auffangen. Das Buch übt wenigstens auf mich noch immer eine reifende Wirkung, denn es hat der Autor in dem Werke n eigenes tragisches Schicksal verarbeitet. So mag M. Schanz merhin es persönlich ablehnen dürfen, er hätte aber nicht reiben sollen, es sei für uns schwache Kost. Schanz wird ch sonst den Problemen, die der Philologie nun einmal aus m Studium des Boethius erwachsen, nicht gerecht, wenn er m Beispiel sich von Boethius das Bild eines bloßen ompilators gemacht hat, und daher die Frage nach der zeitlichen ofolge der Schriften als gleichgiltig beiseite schiebt und dies, obich M. Kinlay 3) bereits gezeigt hat, daß eine rein schematische ofolge der Schriften nicht zu bestehen scheint. Kinlay bedient sich nlich, wie schon früher Rand der sprachstatistischen Methode. elleicht hat er dadurch weder Schanz noch Manitius überzeugt. bin von ganz anderen Voraussetzungen und Beobachtungen sgegangen, habe erst, nachdem meine Untersuchung fertig war, nlavs Arbeit gelesen und zu meiner Überraschung in wesentlichen

<sup>)</sup> M. Manitius, Gesch. d. lat. Lit. d. Mittelalters, 1 32 f.

<sup>\*)</sup> Friedericus Klingner, De Boethii consolatione philosophiae. Phil. ters. 27. Heft.

<sup>\*)</sup> Harvard Studies XVIII (1907) S. 123 ff.

### ALFRED KAPPELMACHER

Belangen Übereinstimmung gefunden. Möglicherweise wird es gelingen, doch endlich ein richtiges Bild von der schriffstellerischen Persönlichkeit des Boethius auch für andere zu zeichnen, und vielleicht wird der Zweifel gebannt, wenn, von ganz verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet, es sich zeigt, daß Boethius in seiner Schriffstellerei nicht einem einmal ausgesprochenen Plan mechanisch gefolgt wäre.

Unter dem Namen des Boethius ist ein reicher literarischer Nachlaß vorhanden.<sup>4</sup>>

In seiner ersten logischen Schrift, den Commenta in Isagogen Porphyrii, b) in denen Boethius in Dialogform - es ist ein Dialog zwischen dem Autor und seinem Freunde Fabius - die von Marius Victorinus übersetzte Isagoge des Porphyrios zu den Kategorien des Aristoteles in 2 Büchern kommentierte, sagt Fabius am Schlusse des 2. Buches zu seinem gelehrten Freunde: Post vero si auid umauam mei eaueris, studiis praesertim tuis, quae nulla umquam honestate caruerunt, libens animo hortatorque ad easdem cupiditates parebo. Hic Fabius: Tu, inquit, paterno haec mihi animo polliceris: verum ego numquam deficiam ab his studiis, te praesertim docente, a quo totam fortasse logicae Aristotelis, si vita suppetet, capiam disciplinam ... Hier erwartet also Fabius von Boethius möglicherweise eine Darlegung der ganzen Logik des Aristoteles, kein Zweifel, als Boethius dies schrieb, dachte er an die Möglichkeit, die ganzen logischen Schriften des Aristoteles zu behandeln. Dies also gleich in der ältesten seiner logischen Schriften, diese Commenta fallen nämlich sicher vor dem zweiten von Boethius zur Isagoge des Porphyrios verfaßten Kommentar, der sich von dem ersten schon dadurch unterscheidet, daß Boethius nun selbst die Isaaoae übersetzte und sie mit einem ausführlichen Kommentar in 5 Büchern versah.<sup>6</sup>) Gleich zu Beginn dieser Schrift weist Boethius mit den Worten Secundus hic arreptae expositionis labor nostrae seriem translationis expediet auf die ersten Commenta zurück, ferner bezieht er

<sup>4</sup>) Am bequemsten zugänglich bei Migne, Patrologia Lat. Bd. 63 u. 64. Eine moderne Gesamtausgabe fehlt, einzelne Werke sind in neueren, aber noch nicht ausreichenden Ausgaben vorhanden bis auf die von Brandt glänzend edlerten Commenta, die im Corp. Scr. Eccl. der Wiener Akademie der Wissenschaften erschienen sind, wo auch die meisten Werke erscheinen werden.

<sup>\*)</sup> Brandt, Corp. Script. Eccl. XLVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Brandt a. a. O.

### DER SCHRIFTSTELLERISCHE PLAN DES BOETHIUS

sich in dem ersten Buch des Kommentares zu den Kategorien des Aristoteles mit den Worten Expeditis his, quae ad praedicamenta Aristotelis Porphyrii institutione digesta sunt auf seine Übersetzung und seinen Porphyrioskommentar, so daß also die Reihenfolge der Schriften feststeht: 1.) der Dialog über die Isagoge des Porphyrios, 2.) die eigene Übersetzung und der Kommentar in 5 Büchern, 3.) der Kategorienkommentar. Die spätere Auseinandersetzung wird zeigen, daß keine der logischen Schriften vor diesen anzusetzen ist. Auffallend ist freilich, daß der Plan in keiner der zwei nach dem Dialog fallenden Schriften erwähnt wird, auch ist noch zu beachten, daß Boethius für seine Darstellung in zweifacher Weise eine Neuerung getroffen hat, einmal legt er nicht mehr fremde Übersetzungen zu Grunde, sondern eigene, ferner benützt er weiterhin nicht die Form des fingierten Dialoges. Wenn Boethius nun von seinem in der ersten Schrift angedeuteten Plan in diesen Werken keine Erwähnung weiter tut, so wäre dies schon auffallend, wenn er nicht doch wieder in einem neuen Buche zum Organon auf den Plan zu sprechen käme. Es ist dies der Fall im 2. Buche des zweiten ausführlicheren Kommentares zur Schrift Περί έρμηνείας, II. Einl. 433 C:

Mihi autem si potentior divinitatis annuerit favor, haec fixa sententia est, ut, quamquam fuerint praeclara ingenia, quorum labor ac studium multa de his quae nunc quoque tractamus Latinae linguae contulerit, non tamen quendam quodam= modo ordinem filumque et dispositione disciplinarum gradus ediderunt. Ego omne Aristotelis opus quodcumque in manus venerit, in Romanum stilum vertens, eorum omnium commenta Latina oratione perscribam, ut si quid ex logicae artis subtilitate et ex moralis gravitate peritiae et ex naturalis acumine veritatis ab Aristotele conscriptum est, id omne ordinatum transferam atque id quodam lumine commentationis illustrem omnesque Platonis dialogos vertendo vel etiam commentando in Latinam redigam formam. His peractis non equidem contempserim Aristotelis Platonisque sententias in unam auodammodo revocare concordiam eosque non ut plerique dissentire in omnibus, sed in plerisque et his in philosophia maximis consentire demonstrem...

### ALFRED KAPPELMACHER

Dieser Plan unterscheidet sich nun wesentlich von dem früher vorgeführten, denn nun erklärt der Schriftsteller, er wolle nicht nur die logischen, sondern auch die ethischen und naturwissenschaftlichen Schriften des Aristoteles, deren er nur habhaft werden könne, übersetzen und interpretieren, dann aber auch den ganzen Platon und dies alles zu dem Zwecke, um in einer eigenen Schrift die Lehren dieser beiden Philosophen zur Konkordanz zu bringen und zu zeigen, daß sie nicht, wie es die meisten tun, einander widersprechen, sondern in den meisten Punkten übereinstimmen. Der Plan ist also eine wesentliche Erweiterung des ersten, er erscheint modernen Gelehrten bewundernswert, So erklärt Manitius: 7) "Hätte Boethius sein oben schon erwähntes philosophisches Programm ausführen können, so hätte schon das frühere Mittelalter eine ausreichende Kenntnis aristotelischer und platonischer Werke erhalten und der Gang der mittelalterlichen Wissenschaft wäre wenigstens seit der karolingischen Zeit in etwas höhere Bahnen gelangt. Aus diesem Grund ist der frühzeitige Tod des Boethius sicher zu beklagen". Ähnlich urteilt Schanz, Röm. Lit. IV, 2, 318 ff.

Es drängen sich sofort zwei Fragen auf: Ist der Plan des Boethius originell und ist Boethius wirklich diesem Plane treu geblieben und nur durch den Tod an der Ausführung verhindert worden? Beide Fragen glaube ich verneinen zu können. Ich erhalte freilich dann ein anderes Bild von dem Fortgange der Schriftstellerei des Boethius und auch von seiner literarischen Persönlichkeit als es sonst gang und gebe ist, und ich berühre mich dabei, wie gesagt, mit M. Kinlay.

Was zunächst den Plan anlangt, die Übereinstimmung zwischen der Lehre Platons und Aristoteles aufzuweisen, so führt er uns zweifellos in den Gedankenkreis des gegen Anfang des 3. Jahrhunderts n. Ch. durch Ammonios, den Sackträger, begründeten Neuplatonismus. Das Charakteristikon dieser philosophischen Schule ist es, "daß sie den Plato aus dem Aristoteles und den Aristoteles aus dem Plato begreift".<sup>3</sup>) Schon Ammonios fand in beiden Systemen nur die verschiedenen Formen eines einzigen universalen und absoluten, dessen Aufstellung er sich zur Aufgabe machte. Dieser Gedanke wurde nun von den Schülern des Ammonios in manigfacher Weise durchgeführt, so hat z. B. gerade Plotin auf die Unterschiede zwischen Platon und Aristoteles besonderes Gewicht

<sup>7)</sup> A. a. O. S. 29.

<sup>9</sup> Kirchner, Die Philosophie des Plotin, Halle 1854, 22.

### DER SCHRIFTSTELLERISCHE PLAN DES BOETHIUS.

gelegt und sie in seinen Schriften immer wieder angemerkt. Da ist es nun auffallend, daß gerade in dem Schriftenverzeichnis desjenigen Neuplatonikers, dem wir schon als gewichtigen Gewährsmann des Boethius begegnet sind, des Porphyrios, bei Suidas folgender Titel erscheint: Περί τοῦ μίαν είναι τὴν Πλάτωνος και 'Αριστοτέλους αιρεσιν in 6 Büchern<sup>9</sup>). Es ist nun klar, das Ziel des Boethius wäre in letzter Linie eine Übersetzung oder Bearbeitung dieser Schrift des Porphyrios geworden. Boethius bewegt sich auch sonst mit seinem Plan in der Bahn des Porphyrios, der ja zwar in erster Linie die Logik des Aristoteles behandelt hat, aber sich doch auch mit Platon beschäftigte. So wissen wir, daß er den *Sophistes* und den *Timaios* interpretierte.

Hat aber Boethius wirklich zeitlebens an diesem Plan festgehalten? Um diese Frage zu beantworten, müssen wir uns um die zeitliche Abfolge der Schriften des Boethius kümmern. Fest steht, daß die Consolatio im Gefängnis, also zwischen 522 und 524, ge= schrieben ist, ferner war Boethius zur Zeit seines Konsulates, d. i. im Jahre 510, mit der Abfassung des Kategorienkommentares beschäftigt, wie er selbst bezeugt in einer übrigens durch Cicero 10) beeinflußten Stelle De Cat. II. Einl. Etsi nos curae officii consularis impediunt, quo minus in his studiis omne otium plenamque operam consu= mimus, pertinere tamen videtur boc ad aliquam rei publicae curam, elucubratae rei doctrina cives instruere. Endlich ist von den Schriften des Quadriviums die Arithmetik die älteste und auch das erste Werk des Boethius überhaupt; er bezeichnet sie selbst als primitiae laboris sui.11) Um nun die große Menge der Schriften nach ihrer Aufeinanderfolge zu ordnen, sind besonders zwei Versuche gemacht worden, einer von M. Kinlay, dessen Ergebnisse mir im wesentlichen richtig scheinen, und einer etwas früher von S. Brandt 12), der mir trotz der erstaunlichen Sachkenntnis und Gelehrsamkeit in wesentlichen Punkten nicht überzeugend scheint und mit dem ich mich daher zu beschäftigen habe. Denn, wie ich schon sagte, betrachte

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ob die bei Cramer im Anecdoton Ox. IV. 432 angeführte Schrift Περί διαστάσεως Πλάτωνος και 'Αριστοτέλους nur ein Teil dieser Schrift oder eine eigene war, sei dahingestellt.

<sup>10)</sup> De div. II 1.

 <sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Hartmann, Pauly-Wissowa, Real.-Enz. s. v., anders urteilt freilich Kinlay.
 <sup>13</sup>) Philologus LXII (1903) 141 ff. und 234 ff.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVI, Bd.

### ALFRED KAPPELMACHER

ich gerade die sich ergebenden Übereinstimmungen mit M. Kinlay für Beweise der Richtigkeit meiner Ergebnisse.

Nachdem schon andere wie der Mathematiker Cantor aus den verschiedenen Bemerkungen des Autors, in denen er auf seine Werke verweist (wir haben solche Rückverweise schon kennen gelernt), die Abfolge der Schriften des Quadriviums festzulegen suchte, hat Brandt, indem er alle irgendwie in Betracht kommenden Stellen sammelt, von diesem Mittel den ausführlichsten Gebrauch gemacht und glaubt, auf diesem Wege die Reihenfolge der Schriften bestimmen zu können. Leider aber muß gesagt werden, daß er dabei über manche Schwierigkeiten doch noch hinweggegangen ist. Ein Beispiel möge dieses mein Bedenken klar machen. Betrachten wir das Verhältnis der 2 Bücher De categoricis syllogismis und der Analytica priora. De cat. syll. II. 812 A lesen wir quam in Analyticis diximus, ebenso 816B15), 816C14) und 822B15). Dagegen sagt der Autor am Schlusse desselben Buches 829 D si qua vero desint, in Analyticis nostris calcatius exprimemus. Während also an 4 Stellen die Analytica bereits vorausgesetzt sind, wird hier auf sie als eine zukünftige Schrift verwiesen. Natürlich kann Brandt über diesen Tatbestand nur durch eine m. A. n. überaus gekünstelte Erklärung hinwegkommen, in der er dem Futurum beinahe Perfektbedeutung gibt.<sup>16</sup>) Auch der Ausweg. daß an der letzten Stelle nicht die von Boethius übersetzten und kommentierten Analytica des Aristoteles, sondern eine davon verschiedene eigene Schrift gemeint sein könnte, ist unmöglich, weil es 822 B heißt in Analyticis nostris iam dicta est. Selbst wenn hier nicht Aristoteles, sondern Boethius verstanden wird, bleibt die von uns besprochene Schwierigkeit bestehen. Will man mit Kroll 17) die Rückverweisungen damit erklären, daß es sich um einen Vorlesungszyklus handelt, so ist zu bedenken, daß wir keinerlei Anhaltspunkt dafür haben, daß Boethius selbst solche Vorlesungen gehalten hat, daß ferner auch, wenn er selbst auf Grund seiner Vorlesungen die Werke geschrieben hätte, solche überaus unklare, weil sich widersprechende wechselseitige Zitate unerklärlich bleiben. Anders sieht

15) In Resolutoriis dicta est.

14) hoc quoque in Resolutoriis diximus.

15) in Analyticis nostris iam dictum est.

<sup>16</sup>) A. a. O. 253 "wenn etwas fehlen sollte, so wird dafür auch schon gesorgt sein".

17) Röm. Lit. III 476.

### DER SCHRIFTSTELLERISCHE PLAN DES BOETHIUS.

die Sache aus, wenn wir annehmen, daß von Späteren die Werke des Boethius in Vorlesungen, bisweilen in einem anderen Zyklus, als in dem ursprünglichen, gehalten wurden und so manchesmal widersprechende Zusätze entstanden sind. Da trifft es sich nun gut, daß wir tatsächlich, soweit jetzt schon die handschriftliche Überlieferung zu überblicken ist, zeigen können, daß der Text von interpretierenden Lesern - sie interpretierten aber bisweilen falsch entstellt ist. Im Kategorienkommentar18) erklärt nach den meisten Hand= schriften Boethius, er werde einen zweiten schwereren Kommentar für Fortgeschrittene schreiben. Wir kennen einen solchen Kommentar nicht. Eine Reihe bisher für die Texteskonstitution fast gar nicht verwerteter Handschriften - ich will sie im Gegensatz zu den Parisini die Schweizerklasse nennen, ferner die Editio princeps und die Venedigerausgabe vom Jahre 1499 - bietet dieses Versprechen nicht; es läßt sich 19) noch zeigen, wie die Interpolation durch eine falsche Kombination entstanden ist. So wird man denn in der Benützung der Rückverweisungen vorsichtiger sein müssen als es Brandt war und nur solche heranziehen, die über jeden Verdacht einer Interpolation erhaben sind, man wird ferner nicht mehr aus ihnen allein das Problem der zeitlichen Abfolge der Schriften lösen wollen. Backlus weiter. dem . In balto das.

Nun gibt es aber noch zwei Bemerkungen, die für diese Frage, soweit ich sehen kann, von Wichtigkeit sind, bisher aber nicht hinreichend verwertet worden sind. In der ersten Interpretation zur *Isagoge* des Porphyrios klärt Boethius den Fabius über die Abfolge auf, in der die Aristotelischen Schriften zu lesen seien.<sup>20</sup>>

18) p. 160 A.

19) Vgl. Schepps, Bl. f. d. bayr. Gymnasialschulwesen XXXIII (1897), S. 252.

84

### ALFRED KAPPELMACHER

Darnach sind nach einer Einführung, wie sie Porphyrios biete, die Kategorien, Περί έρμηνίας, die Analytica priora, die Topik, endlich die Analytica posteriora zu lesen. Hier tritt uns eine bestimmte Schulmeinung entgegen. Es war nämlich strittig, ob die Analytica posteriora vor oder nach der Topik zu lesen seien. Dieselbe Auffassung über die Abfolge Analytica priora, Topica, Analytica posteriora begegnet noch einmal u. z. im Kategorienkommentar 162 C cum primi Resolutorii ante Topica legantur. Diese Schulmeinung geht bekanntlich 21) auf den bedeutendsten Aristoteleskommentator. Alexander von Aphrodisias, der unter Septimius Severus lebte, zurück und wird dem Boethius, wie der ganze Zusammenhang der ersten benützten Stelle zeigt, durch Porphyrios vermittelt sein. Umsoweniger haben wir Grund anzunehmen, daß Boethius diese von ihm zweimal vorgetragene Schulmeinung nicht beachtet haben sollte, wenn er natürlich auch in manchen einzelnen Punkten hie und da von Alexander abgewichen ist (vgl. Fr. Klingner S. 98 und 106). Es ist daher unbewiesen, wenn Brandt, ohne durch irgend einen Grund, auch nicht durch eine Rückverweisung veranlaßt, erklärt: 22) "Wir nehmen als sicher an, daß Boethius weiter dem Inhalte des Organon folgend, jetzt (scil. vor den Topica) die zweiten Analytica des Aristoteles übersetzt und kommentiert hat". Dabei ist noch zu beachten, daß, wäre Brandts Annahme richtig, Boethius von der, wie sich uns schon ergeben hat, durch Porphyrios gebilligten, von der Autorität des Alexander vertretenen Lehrmeinung abgewichen wäre, was an und für sich nicht wahrscheinlich ist, ferner wäre bei der Genauigkeit, die er sonst in solchen Dingen liebt, auffallend, daß er diese Abweichung nicht auch vermerkt hätte.

Was ergibt sich aber, wenn wir gegen Brandt und im Anschluß an zwei direkte Zeugnisse des Boethius annehmen, daß die Analytica posteriora den Topicanicht vorausgegangen, sondern gefolgt sind? Ich meine, jetzt können wir erst beurteilen, ob Boethius an den im 2. Buch des Hermeneia-Kommentares entwickelten Plan festgehalten hat und nur durch den Tod verhindert worden ist, ihn auch auszuführen. Von Boethius gibt es nämlich auch einen Kommentar zu Ciceros Topik, diese

<sup>21</sup>) Prantl, Gesch. d. Log., 1 647. <sup>25</sup>) A. a. O. 260.

### DER SCHRIFTSTELLERISCHE PLAN DES BOETHIUS.

Schrift hat mit der Schrift des Aristoteles nur den Namen gemein, sie dient hauptsächlich rhetorischen Zwecken.

Ich glaube, daß der Zusammenhang zwischen der Bearbeitung der Aristotelischen und Ciceronischen Topik kein enger ist. Indem es sich mir als gewiß ergeben hat, hier stimme ich mit Kinlay überein, daß die Topik nebst den *Elenchi* vor den *Anafytica posteriora* geschrieben ist, ist für mich mit diesem Werke die Bearbeitung des Aristoteles abgeschlossen.

Dem oben angegebenen Plane hätten weitere Aristotelische Schriften folgen sollen, Boethius nimmt aber den Cicero vor. Und es läßt sich auch zeigen, daß wirklich diese Schrift nicht ohneweiters aus der Bearbeitung der Aristotelischen Topik erwachsen ist. Die Bearbeitungen des Organon weisen rein sachliche Einleitungen auf, die Existenz jeder Schrift ist durch die der betreffenden Aristotelischen hinlänglich begründet, jede wächst sozusagen aus ihrer Vorgängerin organisch heraus. Was lesen wir aber als Einleitung in dem Kommentar zu Cicero?23) Exhortatione tua, Patrici, rhetorum peritissime, ... nihil antiquius existimavi, Also dem auch aus der Einleitung zur Arithmetik bekannten, wohl enzyklopädisch gebildeten 24) Mann verdankt Boethius die Anregung und seine Hauptquelle ist diesmal nicht Porphyrios oder Aristoteles, sondern wieder einmal Marius Victorinus, auf den er gleichfalls in der Einleitung verweist. Wir sehen Boethius auf ganz anderen Bahnen wandeln als in der Hauptmasse seiner logischen Schriften, vor allem sehen wir ihn aber nicht im Banne eines schriftstellerischen Programmes. Daß es sich aber nicht etwa um eine gelegentliche Unterbrechung des Planes handelt, zeigt das Werk, das unmittelbar nach diesem verfaßt ist: De differentiis topicis, auch eine Schrift rhetorischen Inhaltes, die wieder nichts mit Aristoteles oder Platon zu tun hat. Und zwar können wir noch sehen, wie der Plan zu dieser Schrift erst aus der Behandlung der Topik des Cicero entsteht, denn schon im Buch I des Kommentares zu Ciceros Topik lesen wir 1048D ... in iis libris dicemus, guos De topicis differentiis formare molimur. 25) So sehen wir, daß

25) 1039 D.

<sup>34</sup>) Brandt a. a. O. 235 A'. Das ist vielleicht ein Beweis, daß Kinlay mit seiner Datierung von Schriften des Quadriviums nicht ganz so Unrecht haben wird.

">> Vgl. noch 1050 B,

### ALFRED KAPPELMACHER

man mit Unrecht annimmt, daß nur der Umstand, daß "Boethius' Tage vor der Zeit zu Ende gingen", ihn an der Ausführung seines Planes verhinderte. Es war eben doch nur ein ephemerer Plan, kein bindendes Programm. Ja wir können noch zeigen, wieso Boethius den Plan gerade beim Schreiben des zweiten Hermeneia-Kommentares entwirft. Er hat sich wirklich eine Zeitlang wenigstens vor dem zweiten Hermeneia-Kommentar mit einer andern als einer logischen Schrift des Aristoteles beschäftigt. Im zweiten Hermeneia-Kommentar S. 190, 12 M. schreibt er nämlich: ... de quibus melius in Physicis tractavimus. Vgl. auch S. 196, 1. Ferner zitiert er gerade in diesem Kommentar II, S. 458, 27 und im zeitlich nahestehenden Kategorienkommentar S. 289 C die Aristotelische Physik.

Die Einsicht, die wir in das Schaffen des Boethius gewonnen haben, läßt sich nun noch vielleicht verwerten, um den theologischen Traktaten ihren Platz in der Schriftstellerei des Boethius zu geben. Brandt erklärt, "die theologischen Traktate sind ... geradezu unnahbar, wenn man auf äußere Anhaltspunkte sein Augenmerk richtet." Dagegen hat Hillebrand<sup>26</sup>) für den Traktat Contra Eutychen et Nestorium aus sachlichen Gründen das Jahr 519, also einen recht späten Zeitpunkt vermutet, Rand und Kinlay haben ferner aus sprachlichen Gründen alle für die letzte Periode von Boethius Schrifttum in Anspruch genommen. Sie in die Jugendzeit zu verlegen, woran besonders wegen der Beziehungen zu Symmachus Usener<sup>27</sup>) denkt, verbietet doch der in den Variae des Cassiodor erhaltene Brief des Theoderich, der bereits vor das Jahr 506 28) fällt, denn dort wird die Gelehrsamkeit des Boethius gepriesen, aber von den theologischen Schriften ist nicht die Rede. 29) Dagegen verstehen wir - und dies ist schon oft vermutet worden -, wieso dem Arianer Theoderich der allmählich zum Anwalt strengen Katholizismus gewordene Boethius unsympathisch geworden ist.

- 24) Boethius und seine Stellung zum Christentum, 1865.
- 27) Anecdoton Holderi, 1877, 54 f.
- 28) Usener, a. a. O. 35, anders Brandt a. a. O. S. 237 ff.

<sup>29</sup>) Var. 145: Translationibus enim tuis Pythagoras musicus, Ptolomaeus astronomus leguntur Itali: Nicomachus arithmeticus, geometricus Euclides audiuntur Ausonii: Plato theologus, Aristotelis logicus Quirinali voce disceptant: mechanicum Archimedem Latialem Siculis reddidisti ...

224

Befreien wir uns von dem Gedanken, daß Boethius bis an den Schluß seiner in Freiheit zugebrachten Tage an einem einmal hingeworfenen Plan festgehalten hat, so verwandelt sich nun, wie auch Kinlays Studien zeigen, das in einer festen vorgezeichneten Bahn gleichsam mechanisch sich abrollende Schriftstellern des Boethius in ein von äußeren Einwirkungen und Stimmungen beeinflußtes, natürliches freies schriftstellerisches Schaffen einer reichbegabten und profund gebildeten Persönlichkeit.

# wien. ALFRED KAPPELMACHER.

# MISZELLEN. the Parality of the Life of the second by the New York Williams

# Zu Sophokles König Ödipus Vers 1128 f.

Ödipus hat den Diener (Hirten), der als einziger Zeuge seines Totschlags auf dem Kreuzwege noch lebt, kommen lassen. Dieser erscheint voll Angst, weiß er doch, daß er seine einstige Angabe, Räuber hätten den Laios erschlagen, zurückziehen und in seinem König den Mörder des Laios offen erkennen muß. Ödipus bat inzwischen unmittelbar vor der Ankunft dieses Dieners vom anwesenden Boten aus Korinth erfahren, daß dieser ihn als tleines Kind von eben diesem Hirten auf dem Kithäron erhalten habe. Er stellt an den Hirten einige Fragen, was er gewesen sei, wo er seine Herden geweidet habe, schließlich Vs. 1128: rov άνδρα τόνδ' ούν οίσθα, τηδέ που μαθών; worauf der andere erwidert: τί χρήμα δρώντα; ποῖον ἀνδρα καὶ λέγεις;

Hiezu bemerkt E. Bruhn in seinem Kommentar<sup>10</sup>: "Dadurch, daß er (der Hirt) auf die Frage des Königs mit der Gegenfrage antwortet ri  $\chi\rho\eta\mu\alpha$   $\delta\rho\omega\nu\tau\alpha$ ; gibt er zu, ihn (den Boten) gesehen zu haben. Das wird ihm plötzlich klar und nun möchte er sich ganz ahnungslos stellen, indem er fragt: Von wem redest du denn eigentlich?" Gegenüber dieser etwas gezwungenen Erklärung scheint Wolff - Bellermann<sup>5</sup> richtiger folgendes zu bemerken: "Der Hirt erkennt den Korinther wirklich nicht. Seine Gegenfrage geht nicht aus seiner inneren Unruhe hervor, sondern ist sachlich durchaus angemessen. "Was soll er denn getan haben? Bei welcher Gelegenheit soll ich ihn denn kennen gelernt haben?' Seine 2. Frage: "Wen meinst du denn überhaupt?' hat nicht etwa den Sinn, daß er eine Begegnung mit.

dem Korinther meiden will, sondern er ist nur überhaupt bei jeder Frage des Ödipus ängstlich und scheu". Den ersten Teil wird man Bellermann zugeben müssen: Der Hirt erkennt den Korinther wirklich nicht, es liegt ein ganzes Menschenleben, das des Ödipus, zwischen der damaligen Bekanntschaft mit dem Korinther und jetzt, wo sie beide alte Leute sind. Deswegen sagt dann der Bote aus Korinth, das sei kein Wunder (1132), und erinnert ihn an alle Einzelheiten, worauf ihm dann allmählich die Erinnerung kommt. Aber die Erklärung der 2. Frage bei B. scheint mißglückt. Denn wenn der Hirt auch "ängstlich und scheu" ist, so kann er darum doch diese Frage nicht stellen.

Die Erklärung der Stelle muß auf die psychische Verfassung des Hirten Rücksicht nehmen, aber anders, als es die Kommertare bisher versucht haben. Der Hirt weiß, daß er gerufen ist, um Ödipus als den Mörder zu agnoszieren - das haben ihm die Diener gesagt, die ihn vom Lande herbrachten - er weiß aber nicht, daß es sich jetzt darum gar nicht mehr handelt, sondern um den Findling Ödipus. Er ist also ängstlich, mag den König far nicht ansehen (vgl. Vs. 1121) und ist in größter Aufregung, vie ihn Ödipus wegen des Mordes verhören wird. Aber die erwartete Frage bleibt lange aus. Ödipus fragt ihn um - nach seiner Ansicht - wohl ganz fernliegende Dinge, ob er Sklave des Laios gewesen sei, was für ein Leben er geführt habe, endlich, wo das gewesen sei. Jetzt kommt die nach seiner Meinung verhängnisvolle Frage, die er fortwährend angstvoll erwartet hat: τὸν ἀνδρο τόνδ' ούν οίσθα τηδέ που μαθών; Kennst du mich? - der Hir faßt tov avooa tovoe als ene (Beispiele für diese Umschreibung der 1. Person in unserem Drama bieten Vs. 534, 815, 829, 1018) Er beachtet dabei nicht das ouv, nicht das mot (der Kreuz= weg liegt ja nicht gerade in der Nähe), sein ganzes Denken ist eben nur auf die Frage gerichtet, die er fürchtet, seit er von seiner Berufung erfahren hat, τον άνδρα τόνδε οίσθα. Den Schluß hat er vielleicht gar nicht gehört, thoé nou padúv, als er mit der Gegenfrage kommt: τί χρήμα δρώντα; Im nächsten Augenblicke aber fällt ihm - vielleicht infolge der Haltung des Ödipus (an Mienenspiel können wir im antiken Drama wegen der Masken nicht denken) - ein: Vielleicht meint der König gar nicht sich selbst; daher fragt er ποιον άνδρα και λέγεις; - an den Boten, diese untergeordnete Person, hatte er zunächst nicht gedacht. Deswegen antwortet Ödipus, der natürlich bei tovde ä. nicht sich gemeint hat, ganz ruhig τόνδ', δς πάρεστιν und der Hirt darauf wahrheitsgetreu, vielleicht auch froh, daß er sich in seiner Vermutung getäuscht habe (der König habe sich selbst gemeint) in dem Sinne, daß er sich nicht gleich erinnern könne.

Wien.

in smirght and a fight

EMIL SOFER.

# Lateinische Wörter in griechischen Inschriften.

Eine nur durch ältere Abschriften bekannte Grabinschrift aus Syrakus IG. XIV 40 lautet nach G. Kaibels Lesung und Erklärung:

Λεο(σ)θένης Λέπιδος και Ἐράσμιος, ἕζησες ἕτι κ΄ μῆν(ας) δ' ἡμέρ(ας) ή'. 'Leosthenes (non opus est Λεωσθένης scribere) ab amicis Lepidus latine, Erasmios graece cognominabatur; fortasse recte Wilamowitz [ό] και Ἐράσμιος.' In den Indices p. 716 und 721 steht unter den Eigennamen denn auch Λέπιδος und Ἐράσμιος. In seiner sorgfältigen Übersicht über die Ausbreitung des supernomen oder signum im römischen Reiche hat M. Lambertz, Glotta IV 79 sich dieser Erklärung angeschlossen und Λέπιδος [ό] και Ἐράσμιος zu anderen durch ὁ και verbundenen Namen gestellt, die Übersetzungen darstellen. Eine andere Erklärung scheint bisher nicht versucht, aber umso näher zu liegen, als ὁ vor και doch nur ergänzt ist. Handelt es sich nicht einfach um Eigenschaftsworte, wie sie auch sonst in Grabinschriften den Namen der Verstorbenen beigegeben werden? Kaibel hat solche in seinen Indices p. 767 unter laudationis et luctus formulae zusammengestellt. Mit dem lateinischen lepidus ist das sinnverwandte griechische Wort ἑράσμιος verbunden, ein liebevoller Nachruf für den im Alter von zwanzig Jahren und einigen Monaten und Tagen verstorbenen Leosthenes.

Man mag sich wundern, diese Erklärung nicht schon längst gefunden zu sehen. Aber weder L. Lafoscade, Influence du latin sur le grec (Etudes de philologie néo=grecque publiées par J. Psichari 1892 p. 83 ff.) — eine wenig beachtete Arbeit, die unter anderen p. 148 von K. Holl, Hermes XLIII 240 ff. übersehene Bemerkungen über die Volkssprachen in Kleinasien geboten hat — noch L. Hahn, Rom und Romanismus im griechisch = römischen Osten (1906), der S. 221 u. s. über die sprachlichen Verhältnisse auf Sizilien handelte, haben die Grabinschrift aus Syrakus berücksichtigt. Th. Pregers Bemerkungen zu spätgriechischen Inschriften aus Sizilien, Byz. Zeitschr. VIII 107 ff. betreffen nur christliche Grabinschriften, und auf diese beschränkt sich auch O. Strazzulla in seinem Museum epigraphicum seu inscriptionum Christianarum quae in Syracusanis catacumbis repertae sunt corpusculum (Documenti per servire alla storia di Sicilia, terza serie, vol. III) 1897, seine Studi di epigrafia siciliana 1896 sind mir nur durch eine Erwähnung in J. Führers Forschungen zur Sicilia sotterranea (Abh. d. bayr. Akad., ph.=ph. KI. XX 809) bekannt.

Wie diese Inschrift aus Syrakus zeigt eine längst bekannte aus Ephesos ein lateinisches Wort mit einem sinnverwandten griechischen verbunden, Inscr. Brit. Mus. 540 (H. Dessau, Inscr. Lat. sel. 8833): 'Αττίδιον Τοῦσκον πραίτορα καὶ πρεσβευτὴν γενέρωσον καὶ εὐγενέστατον Στερτίνιος Μάξιμος Εὐτύχης

ίππικό[ς] 'Ρωμαίων, θύτης των έξήκοντα, σκρείβας λιβράριος κουαιστώριος τον ίδιον πάτρωνα. Auch das Wort γενέρωσος, das übrigens kürzlich auch in einer Ehreninschrift aus Perinthos Jahreshefte XXIII Beibl. S. 171 Nr. 118 zu Tage trat: Τον γενέρωσον συνκλητικόν Π. Αίλ. Σεουηριανο[υ] Μαξίμου του λαμπροτάτου ύπατικοῦ υἰόν κτλ., ist von Lafoscade und Hahn, der S. 229 andere Inschriften aus Ephesos herangezogen hat, nicht berücksichtigt worden, ich vermisse es auch in der verdienstlichen neuen Bearbeitung des G(reek) - E(nglish) L(exicon) von Liddell und Scott durch H. Stuart Jones. In diesem fehlen zahlreiche lateinische Wörter, die in griechischen Schriftstücken begegnen, andere sind aufgenommen. Welche Grundsätze für Aufnahme oder Auslassung maßgebend waren, habe ich nicht ermittelt, das Vorwort gibt keine Auskunft. Ich sollte meinen, daß alle lateinischen Wörter, die im Zusammenhange griechischer Rede überliefert sind, Berücksichtigung verdient hätten, einerlei, ob sie sozusagen in Umschrift oder einer mehr oder weniger glücklich angepaßten oder auch geradezu entstellten Gestalt vorliegen. Stichproben, die ich bezüglich solcher lateinischer Wörter, z. B. apka neben i und o apkog in den Grabinschriften aus Concordia IG XIV 2325 ff., zunächst nur auf Grund meiner Erinnerung und gelegentlicher Anmerkungen vornahm, stellten in dem neuen GEL Lücken fest, die mir auffielen und mich veranlaßten, die einschlägigen Arbeiten anderer Gelehrter zu Rate zu ziehen. Bekanntlich hat K. Wessely schon vor Jahren Wiener Stud. XXIV 99 ff., XXV 40 ff. lateinische Wörter aus den Papyri zusammengetragen, der reiche Zuwachs, den die letzten 25 Jahre gebracht haben, ist nun von B. Meinersmann in der ersten Schrift des ersten Bandes der Veröffentlichungen des Papyrusinstitutes der Universitätsbibliothek in Heidelberg: Die lateinischen Wörter und Namen in den griechischen Papyri (1927) verwertet worden. Die Inschriften hatte D. Magie in seiner umsichtigen und reichhaltigen Dissertation: De Romanorum iuris publici sacrique vocabulis, sollemnibus in Graecum conversis (1905) zur Ergänzung der schriftstellerischen Zeugnisse gebührend herangezogen, eine besondere Untersuchung hat G. Vrind, De Cassii Dionis vocabulis quae ad ius publicum pertinent (Haag 1923) dem Sprachgebrauch dieses einen Schriftstellers gewidmet und eine zweite Untersuchung De sermone Dioneo. Qua ratione Dio vocabula suà elegerit atque qua forma vocabula Latina transscripserit angekündigt. Papyri und Inschriften beutete Chr. Döttling in seiner Basler Dissertation: Die Flexionsformen lateinischer Nomina in den griechischen Papyri und Inschriften (1920) aus, freilich mit dem Geständnis, daß er sich "bei der Heranziehung von inschriftlichen Texten im Interesse von Raum und Zeit etwas beschränken" mußte. Sehr nützlich sind die Sammlungen der Indices der Inscriptiones Graecae ad res Romanas pertinentes; I p. 680 ff. sind von P. Boudreaux Voces Latinae (praeter nomina propria) in sermonem Graecum inductae, III p. 688 ff. von V. Henry Voces

Latinae (praeter nomina propria) sive purae sive iuxta Graecam analogiam parce detortae ausgeschrieben. Latinismen in griechischen Inschriften aus Sinope behandelte Th. Reinach Rev. arch. 1916 I p. 332.

Es sei gestattet, zunächst auf zwei griechische Inschriften hinzuweisen, in denen lateinische Wörter begegnen, die anderweitig, wie es scheint, überhaupt nicht bezeugt und weder in den Thes. ling. Lat. noch in das neue GEL aufgenommen sind, das eine ist bereits, das andere noch nicht gedeutet.

Eine Inschrift aus Istropolis, Arch. = epigr. Mitt. XI 69 Nr. 142, Inscr. Gr. Rom. I 599 lautet: Διονύσιος και Ήρόδωρος οἱ Σατυρίωνος και Άρτεμίδωρος Διονυσίου τὸ ἔργον τοῦ ἀβιτωρίου κατεσκεύασαν ἐκ τῶν ἰδίων τῆ κώμη ὑπὲρ μαγιστράτης. In dem Register zu den Arch.= epigr. Mitt. ist abitorium richtig erklärt: "Abtritt". Für die Verwendung fremdsprachlicher Bezeichnungen für solche Örtlichkeiten verweise ich auf K. Nyrop, Das Leben der Wörter, übersetzt von R. Vogt, S. 43 ff.

Nach einer Abschrift von Iordanis Eustratiadis veröffentlichte A. E. Kondoleon BCH II 609 f., Nr. 29, 2 folgende Grabinschrift aus Kibyra:

'Αρτέ[μ]ων 'Αρτέμωνος 'Απφιανός κατεσκεύασε τόν οίκον πρός τῷ ἀλεκτορίῳ ἐαυτῷ καὶ τοῖς τέκνοις συνεχωρήσατο 5 που τοῖς συνεπιγεγραμμένοις· εἰ δέ τις

Derselbe Gelehrte hat BCH X 519 Nr. 15 nach Mitteilung M. Pappakonstantinus, des Verfassers der Schrift Al Tpälleic, die drei letzten Zeilen offenbar derselben Inschrift, doch unter Steinen von Tralleis, abgedruckt:

> τόν οίκον πρός τωι άλλεκτορίω έαυτφ και τοις τέκνοις συνεχωρήσατο τοις συνεπιγεγραμμένοις, εί δέ τις π-

Der letzte Buchstabe erlaubt die Ergänzung  $\pi[\alpha\rho\alpha \tau\alpha\sigma\tau\alpha;$ so werden in zahllosen Grabinschriften Verbote unbefugter Benützung der Grabstätte eingeleitet. Dagegen sind die drei zu Anfang der letzten Zeile in der vollständigeren Abschrift verzeichneten Buchstaben in dem Satze: και τοῦς τέκνοις συνεχωρήσατο (vgl. H. Stemler, Die griechischen Grabinschriften Kleinasiens, Diss. Straßburg 1909, S. 50 ff.) τοῖς συνεπιγεγραμμένοις störend und sinnlos. Die erste Abschrift gibt in Z. 3 τῷ ἀλεκτορίφ, die zweite τῶι ἀλλεκτορίφ. H. van Herwerden Lex. Gr. suppl. et dial.<sup>2</sup> bemerkte im Anschluß an St. Kumanudis Συναγ. λέξ. ἀδησ. σ. 13: non galli pullus. Erwartet wird die Bezeichnung eines Baues, an den das Grabhaus oder Grabgemach des 'Aρτέμων angebaut ist. Ein lateinisches Wort, dem ἀλλεκτόριον entsprechen könnte, ist nicht bekannt. Die Deutung, die allector

bisher erfahren hat ('in variis collegiis quid munus habuerit nescimus nec magis constat de munere provinciali' Thes. I. L.; 'Zuwähler in einem Kollegium, in der späteren Kaiserzeit Obereinnehmer in den Provinzen' H. Georges), ergibt für die Ableitung άλλεκτόριον in der Grabschrift aus Kibyra keinen passenden Sinn. Aber adlectio: ab adlegere, actio legendi cum altero, Gloss. II 395, 43 παρανάγνωσις adlectio, 564, 22 adlec[ta]tio lectio cum magistro gibt die Möglichkeit adlectorium als Bezeichnung einer für solche lectiones geeigneten Baulichkeit zu verstehen, doch wohl in Gestalt einer exedra; solche sind in der Tat mit Grabbauten verbunden, s. P. Paris, Dict. d. ant. II 1 p. 882 f. und Stemler, a. a. O., S. 25f., der mit Recht auf die Bezeichnung evkukliov für eine solche Anlage in der Inschrift Reisen im sw. Kleinasien II, Nr. 257 verweist. Sollte der Stein nicht άλ - oder άλλεκτορίω bieten, sondern, mit Verdoppelung des anlautenden Konsonanten: λλεκτορίω, so würde das Wort lectorium, bisher in der Bedeutung "Lesepult", avaloyeiov bekannt, ebenfalls eine Baulichkeit dieser Bestimmung bezeichnen. Freilich läßt die griechische Umschrift Rücksicht auf die Längen des e und o vermissen, doch kommen solche Verstöße auch sonst vor, s. W. Schulze, Graeca Latina (Göttingen 1901) p. 11 und Meinersmann a. a. O., S. 109 ff. Jedenfalls darf ich nicht versäumen, auf zwei Grabinschriften hinzuweisen, in denen, bisher nicht beachtet, ovoliov eine ähnliche Anlage zu bezeichnen scheint, aus Thyateira BCH X 414, Nr. 21: Ζών. 'Αρτεμίδωρος 'Απολλωνίου [κ]ατεσκεύασεν το σχολίον και τήν έν (ε)αύτω σορόν 'Αρτεμιδώρα τη θυγατρί κτλ. und Ath. Mitt. XLIX 145 Nr. 30, 2 aus Ephesos, E. Preuner fragt, ob σχολίον "hier als Stätte der Muße, Ruhe, wie κοιμητήριον zu verstehen" sei. Ich werde auf diese letztere Inschrift an anderer Stelle zurückkommen, einstweilen vgl. über ouv behut in der Grabinschrift BCH XI 454, Nr. 16 unten S. 231 und Hug über Schola RE II. R., II 618 f., H. Dessau, Inscr. Lat. sel. n. 2445. 9099.

Für ein lateinisches Wort, das im Thes. ling. Lat. nur durch eine Stelle des Symmachus belegt erscheint, sei sodann ein griechisches Zeugnis beigebracht. Die Grabinschrift IG III 1433 aus Athen lautet: Κληματείου δούλος τίμειος κίτε έν τω τόπω τούτω Ποίμος. Ε(ί) τις τρομήση τω(ν) βαστερναρίων, καταβαλήτε τω ταμείω γρουσού ώκίας τρίς. Η, van Herwerden, Lex, suppl. I p. 268 verweist für basterna lectica clausa auf Sophocles Greek Lexicon s. v. Bastépyiov und diese Inschrift ubi basternarum sive feretrorum portatores intellegendi videntur; sed verba obscura et semibärbara. Doch ist die Inschrift völlig verständlich.  $T\bar{\omega}(v)$ Bastepvapiwv setzt voraus, daß die Grabstätten, in deren einer der τίμιος δούλος des Κλημάτιος bestattet wird, den βαστερνάριοι gehören, vgl. E. Kornemann RE IV 438; E. Ziebarth und F. Poland haben diese Vereinigung in ihren Arbeiten über das griechische Vereinswesen nitt berücksichtigt. Zur Ansetzung der Buße in Gold s. G. Millet BCH XXIX 65 f., R. Egger, For-

schungen in Salona Nr. II, 45. 178, von den in Sprache und Fassung ähnlichen Grabinschriften der ersten Jahrzehnte des 5. Jahrhunderts n. Chr. aus Concordia IG XIV 2324 ff. setzt Nr. 2329 (mit einer Berichtigung der Lesung: Koilng Συρίας Indices p. 744) ebenfalls  $\chi\rho(\upsilon\sigma\sigma\vartheta)$  (ούγκίας) φ' als Buße fest.

Mir Nachträge von lateinischen Wörtern zu den erschienenen Heften des neuen GEL vorbehaltend, wende ich mich zu einem Worte, auf das U. v. Wilamowitz, Aristeides, Sitzungsber. d. preuß. Akad. 1925, S. 347 zu sprechen kam. Ein von Sopatros *Proleg.* 711 mitgeteiltes, seiner Meinung nach nicht auf den berühmten Rhetor, sondern einen anderen späteren Aristeides bezügliches Epigramm (Ed. Cougny, Epigr. Anth. III p. 447, V 31, und p. 460) lautet :

> Χαίρετ' 'Αριστείδου τοῦ ῥήτορος ἐπτὰ μαθηταί, τέσσαρες οἱ τοῖχοι καὶ τρία συψέλια.

Zu dem irgendwie für den griechischen Mund zurecht gemachten Worte ouvélua gleich lateinischem subsellia bemerkt Wilamowitz, ein solcher Latinismus sei vor dem 4. Jahrhundert undenkbar. Indes ehrt eine Inschrift aus Ephesos, die "gegen Ende des 1. Jahrhunderts n. Chr." gesetzt wird, III S. 147 f., Nr. 65: Ήσυχον Ήσύχου τοῦ 'Αθηναίου 'Αλεξανδρέως υίόν, ὑποσχόμενον άντι έλαιοθεσίας λευκάναι τα λευκώματα της τραπεζειτικής στοάς και σκουτλώσαι τους τοίγους σκούτλη ραντή και κανκέλλους και συμψέλια ποιήσαι εις την ύπο Παυλείνου έξέδραν. Nebenbei, nach J. Keil sind unter den λευκώματα "schwerlich wie anderwärts geweisste Holztafeln für amtliche oder private avaypaqaí zu verstehen, sondern wohl jene Bauteile der Halle, welche wie z. B. die Holzdecke weiß zu bleiben, bzw. weiß zu streichen waren". Doch scheinen mir λευκώματα in der von mir BGI S. 246 ff. besprochenen Bedeutung gerade in einer Tpanegituch στοά zur Aufzeichnung der für den geschäftlichen Verkehr geltenden Bestimmungen und für die Allgemeinheit wichtiger ab-geschlossener Geschäfte (vgl. IG V 1, 1432 Z. 24 f. und meine Bemerkungen BGI S. 254 ff. und Jahreshefte XVII 44) sehr am Platze, sie bedurften auch sicherlich von Zeit zu Zeit eines erneuerten Weißens, vgl. Delphinion S. 172, Nr. 32, Z. 3: TOUG τοίχους τούς άλειφομένους. Eine Inschrift aus Lydien BCH XI 454, Nr. 16, von Bedeutung auch deshalb, weil sie eine als Bunds bezeichnete Grabanlage (vgl. Stemler S. 22) in Verbindung mit Sitzbänken nennt, gibt für συνψέλια ein zweites Zeugnis, das sicherlich älter ist als das 4. Jahrhundert: Θεοίς καταχθονίοις καί Κλαυδία Τιβερίου [γυν]αικί, Παύλη [τη θυ]γατρί, Πώλλη τη γλυκυτάτη γυναικί Α. Λικίννιος Λουκίου υίος Αίμιλία Σεκοῦνδος τόν βωμόν και τα τρία συνψέλια εποίησεν. Ein drittes Zeugnis ist der Spitzname, den ein athenischer Ephebe führt: Α[ύρ(ήλιος) Ἐπίκ]τητος ό και Συμψέλις IG III 1199, Sp. 3, Z. 24, nach P. Graindor, Chronologie des archontes athéniens sous l'empire

p. 259 ff. aus dem Jahre 251/2 n. Chr., er wird ihn irgendwie von der Schulbank bekommen haben, nicht von der Gerichtsbank, wie Lambertz, Glotta IV 138 will, der Συμψέλις für den Spitznamen desjenigen hält, "der immer, sei es als Advokat, sei es als Kläger auf dem Subsellium sitzt". Aus späteren Papyri bringt nach Wessely Meinersmann S. 59 Belege für das Wort bei, das, wie zum Schlusse bemerkt sein mag, ein sehr zähes Leben zeigt: in der schwäbischen Schulsprache ist nach H. Fischers Wörterbuch subsellium noch jetzt allgemein üblich.

Wien.

## ADOLF WILHELM.

# Similia zu Vergils Hirtengedichten. VI. Ekloge VIII. (Schluß).

87 f. Propter aquae rivom viridi procumbit in ulva Perdita nec serae meminit decedere nocti. Vgl. zum ersten Hemistich von 87 Tibull. I 1, 28 ad rivos praetereuntis aquae. – Zum zweiten Ovid. Trist. IV 2, 41 viridi male tectus ab ulva. – 88. Vgl. Nemes. II 43 Horreo nec placido memini concedere somno. – Succedere nocti als Versschluß Ovid. Met. XV 187, concedere nocti Sil. VII 544 (νυκτί πιθέσδαι Hom. H 282).

92 f. Pignora cara sui, quae nunc ego limine in ipso, Terra, tibi mando. 92. Limine in ipso als Versschluß Aen. X 355, XI 881, Lucr. VI 1157, Iuvenc. IV 390, Prosper De ingrat. 812 (limine ab ipso Lucr. II 960, Culex 224. limite in ipso Prosper De ingrat. 434, lumine in ipso Lucr. II 117). Dagegen ipso in limine portae Aen. II 242.

99. Atque satas alio vidi traducere messes. Vgl. Querol. p. 29, 4f. (Peiper) messes hac atque illac transferunt (planetae), Mart. Cap. IX 928 p. 493, 17f. (Dick) quid canticis – glandem ferunt messesque transire!

105ff. Aspice: corripuit tremulis altaria flammis Sponte sua, dum ferre moror, cinis ipse. Bonum sit. Nescio quid certe est, et Hylas in limine latrat. Credimus? An qui amant, ipsi sibi somnia fingunt? Parcite, ab urbe venit, iam parcite, carmina, Daphnis. 105. altaria flammis als Versschluß auch Cypr. Genes. 326, Iud. 267. altaria flamma Carm. De provid. div. 684 (dafür bei anderer Konstruktion Georg. IV 379 Panchaeis adoles cunt ignibus arae, vgl. Ovid. Met. VII 427, XII 12, XIII 590). — 106. Über sponte sua im Versanfang s. Wochenschr. 1918, Sp. 213 zu Eklog. IV 45. — cinis ipse an gleicher Versstelle Ovid. Met. XIII 503 cinis ipse sepulti (in genus hoc saevit), Anthol. Lat. 447, 3 cinis ipse iacentis (visitur); Avien. Arat.

1174 cinis en, cinis ipse repente (cum coit). - 107. Vgl. zum ersten Hemistich Pers. V 51 nescio quod (quid cod. Laurent.) certe est, Ovid. Ex Pont. III 5, 42 nescio quid certe, Prud. Apoth. 485 nescio quis certe, Martial. VI 60, 9 nescio quid (plus est). - Eine Reminiscenz an die zweite Hälfte des Verses darf wohl in dem Briefe Wynfrids an Nithard (Nr. 9, S. 5, 18 ff. ed. Tangl, Berlin 1916) dum exactrix invisi Plutonis - in limine latrat erkannt werden. - 108. Ähnlicher Versanfang z. B. Ovid. Am. I 2, 9 Cedimus, an subitum (accendimus ignem)?, I 6, 49 Fallimur an verso (sonuerunt cardine postes)?, III 12, 7 Fallimur, an nostris (innotuit illa libellis)?, Fast. II 853 Fallimur, an veris (praenuntia venit hirundo)? - 109. Vgl. Claudian. XV (Bell. Gild. I) 488 Vellite, proclamant, socii, iam vellite funem. - Aen. XII 693 Parcite iam Rutuli, Prop. II 29, 19 Parcite iam fratres, Pseudo-Cypr. de sing. cleric, 27, p. 203, 26 (H.) parce, iam parce, protervitas.

München.

## CARL WEYMAN.

# Zur Rhetorik bei Tacitus.

Die Erzählung von der mit unglaublicher Verwegenheit fast unter den Augen des Claudius in aller Form vollzogenen Eheschließung zwischen Messalina und Silanus leitet Tacitus Ann. XI 27 mit den Worten ein: haud sum ignarus fabulosum visum iri tantum ullis mortalium securitatis fuisse in civitate omnium gnara et nihil reticente und schließt sie mit der für das ganze Werk geltenden Versicherung: sed nihil compositum miraculi causa, verum audita scriptaque senioribus tradam.

Soviel ich weiß, ist noch nicht hinlänglich betont worden, daß bei dieser Gegenüberstellung von verbürgter Wahrheit und berechnender Erfindung dem Geschichtschreiber allem Anschein nach die vom Gesichtspunkt der Wahrheit bestimmte Einteilung der narratio ( $\delta u(\gamma \eta \sigma u_{5})$  in mehrere Kategorien und die Definition zweier derselben, der fabula ( $\mu \delta \partial \sigma_{5}$ ) und historia ( $i\sigma \tau \sigma \rho i \alpha$ ), vorschweben. Die auf die Gliederung der Erzählung bezüglichen Stellen in der rhetorischen und nicht=rhetorischen Literatur der Griechen und Römer hat kürzlich K. Barwick, Hermes LXIII 1928, 261 ff. zusammengestellt und besprochen. Die Überlieferung ist im einzelnen nicht ganz einheitlich, im großen und ganzen übereinstimmend. Für fabula – historia vgl. auch A. Gudeman, P. Cornelii Taciti Dialogus de orat. (1914), S. 203 (zu Dial. 3, 7), wo weitere Literatur verzeichnet ist. Ich lege die wichtigsten der meist auch im Wortlaut sehr ähnlichen Definitionen von fabula und historia vor. Auct. ad Her. I 13 fabula est,

quae neque veras neque veri similes continet res ..... bistoria est gesta res, sed ab aetatis nostrae memoria remota. – Cic. [De inv.] I 27 fabula est, in gua nec verae nec veri similes res continentur .... historia est gesta res ab aetatis nostrae memoria remota. Quint. II 4, 2 definiert die fabula als non a veritate modo, sed etiam a forma veritatis remota, die historia als Erzählung in qua est gestae rei expositio. Ich füge noch hinzu Schol. in Ter. 167, 33 (Schlee): Fabula est res ficta nec vera nec verisimilis. Historia est res gesta a memoria hominum propter vetustatem dimota. Isid. Orig. I 44, 5 Historia sunt res verae, quae factae sunt . . . Fabulae vero sunt, quae nec factae sunt nec fieri possunt, quia contra naturam sunt. Aus der griechischen Literatur genüge Nicol. 12, 17 Felt (= Schol. zu Aphth. II 578, 19. W.) μυθικά (διηγήματα) μέν ούν έστι τα ούκ αναμφισβητήτου πίστεως ήξιωμένα, άλλ' έχοντα και ψεύδους υπόνοιαν . . . · ίστορικά δέ (τά) των όμολογουμένως γενομένων παλαιών πραγμάτων und Sext. Emp. Adv. gramm. § 263 f. ή μέν ιστορία άληθών τινών έστι και γεγονότων ἕκθεσις ..., μῦθος δὲ πραγμάτων ἀγεννήτων καί ψευδών ἕκθεσις.

Es scheint mir unverkennbar, daß sich die strenge Scheidung von fabula und historia und die Definition dieser Arten der narratio bei Tacitus widerspiegeln; es ist demnach wohl anzunehmen, daß sie der rhetorisch wohlgeschulte Geschichtschreiber (s. E. Walter, De Taciti stud. rhetor., Diss. philol. Hal. I 101 ff.) bei der Abfassung unserer Stelle vor Augen hatte.

Graz.

JOSEF MESK.

# Tacitus und der jüngere Plinius.

Die genetische Entwicklung des Taciteischen Stiles, die zuerst von Wölfflin (Philol. XXV 92 ff., XXVI 121 ff., XXVII 113 ff.) bis in minutiöse Einzelheiten nachgewiesen wurde, läßt bereits in der Biographie Agricolas ein sinnfälliges Abschwenken von der Nachahmung Ciceronischen Stils zugunsten einer eigenen Stilbildung<sup>1</sup>) mit besonderem Hinblick auf Sallust erkennen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Verschiedenheit des Stils im Dialogus und den Geschichtswerken hat bekanntlich diese Frage ins Rollen gebracht und immer wieder neu auftauchen lassen, sie hat gleich den ersten deutschen Herausgeber der Werke des Tacitus, Beatus Rhenanus (Ausg.: Basel, August 1519), an der Echtheit des Dialogs zweifeln lassen, auch in allen späteren Athetesen dieses Werkes (seit lustus Lipsius) kehrt die "unerklärliche" Stildifferenz als Hauptargument wieder. Über die Geschichte der ganzen Frage bis 1880 vgl. bes. Fr. Weinkauffs Untersuchungen über den Dialogus des Tacitus, 2. Aufl. Köln 1880, S. XI-XLIX, dazu Gudeman, Tacit. Dial. 1914, S. 20 ff.

Aber bei aller Gemeinsamkeit, die Tacitus im Prinzip mit der Sallustischen Darstellungstechnik verbindet, wir meinen hier vorzugsweise auch die stilistische Variation, ist gerade die stets mit Nachdruck gerühmte brevitas des Sallust diejenige Stileigentümlichkeit, die einen Wahrheitssucher wie Tacitus – wir meinen hier natürlich die subjektive, nicht jene Form der objektiven Wahrheit, die nach Axiomen strebt – in außerordentlichem Maße gefangen nehmen, also zur bewußten oder unbewußten Nachbildung<sup>2</sup>) führen mußte.

Aber diese Kürze ist lediglich eine stilistische, formelle Kürze. Man hat niemals an eine stoffliche Beschränkung zu denken. Tacitus schildert ganz im Gegenteil bisweilen allerlei oft recht nebensächliche Gerüchte, Volksmeinungen, sogar unbedeutenden Klatsch oder er erzählt nicht ohne Ausführlichkeit manch wunderliche Prodigien, von deren geschichtlicher Bedeutung er selbst mitunter recht wenig überzeugt war.

Nun berichtet der jüngere Plinius (Ep. VII 20, 1) seinem Freunde Tacitus, er habe dessen Buch gelesen und ihm darin Notizen zur Verbesserung gemacht: Librum tuum legi et, quam diligentissime potui, adnotavi, quae commutanda, quae eximenda arbitrarer. Da hier von einem liber die Rede ist, kann nur ein in sich abgeschlossenes Werk gemeint sein: also der Dialogus, die vita Agricolae oder die Germania. Daß nicht ein einzelnes Buch der Historien gemeint ist, ersieht man aus Ep. VII 33, 1, wo Plinius ausdrücklich den Titel dieses Werkes erwähnt: Auguror, nec me fallit augurium, Historias tuas immortales futuras. Was für ein Werk des Tacitus konnte also mit liber gemeint sein? Wir lesen beim jüngeren Plinius wiederholt von der Sitte jener Zeit, Reden und Schriften rhetorischen Inhalts, die zur Veröffentlichung bestimmt waren (vgl. besonders Ep. I 2, III 18, VII 17), Freunden zur Lektüre zuzusenden, um so deren Urteil und Verbesserungsvorschläge zu erhalten. Gedichte hingegen und Abschnitte aus Geschichtswerken, ja selbst Tragödien, liebte man in den bekannten von Asinius Pollio begründeten öffentlichen Vorlesungen einem größeren Auditorium vorzutragen; vgl. Plin. Epist. 13, bes. § 3 recitare Nonianum; V 17, VI 15; VI 16. Als Plinius den Versuch machte, auch rhetorische Werke zum Gegenstande öffentlicher Rezitation zu machen, und Reden, die er zur Publikation bestimmt hatte, einem größeren Hörerkreis vorlas, machte man ihm den Vorwurf, es sei dies ganz gegen den herrschenden Brauch: Plin. Ep. VII 17, 2 fg.: Quo magis miror, quod scribis fuisse quosdam, qui reprenderent, quod orationes omnino recitarem;

235

Im übrigen konnte Norden mit gutem Grunde von einer folgerichtigen Weiterbildung der Sallustischen Diktion durch Tacitus sprechen (vgl. Gercke-Norden, Einleit. in d. Altert.-Wiss. I 4 (1923), S. 81): Die Taciteische Sprache nahm die ihr gemäßen Elemente der Rhetorik auf und entwickelte sie zur Blüte.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVI. Bd.

nisi vero has solas non putant emendandas. A quibus libenter requisierim, cur concedant, si concedunt tamen, historiam debere recitari, quae non ostentationi, sed fidei veritatique componitur, cur tragoediam, quae non auditorium, sed scaenam et actores, cur lyrica, quae non lectorem, sed chorum et lyram poscunt. "At horum recitatio usu iam recepta est." Die öffentlichen Vorlesungen berücksichtigten demnach keine Werke rhetorischen Inhalts. Diese sandte man vielmehr Freunden zur Durchsicht zu; so tat auch, wie bereits erwähnt, der jüngere Plinius und ebenso taten seine Zeitgenossen, sohin auch Tacitus. Das Buch, das Plinius von Tacitus zur Durchsicht erhalten hat, wird darum eine Rede oder ein Werk rhetorischen Inhalts gewesen sein, und zwar eine Schrift, deren Veröffentlichung beabsichtigt war.8) Diesen Argumenten, die auf Tacitus' Dialog über den Verfall der Redekunst<sup>4</sup>) hinzuweisen scheinen, gesellt sich noch ein weiterer auffälliger Umstand bei: es ist merkwürdig, daß Plinius bei seiner Vorliebe für rhetorisch gehobene, breite Darstellung (man denke auch an den Panegyricus auf Trajan) an einem Werke eines Tacitus, dessen stilistische Knappheit bisweilen sogar Dunkelheiten verschul= dete, mancherlei Kürzungen (quae eximenda arbitrarer) für wünschenswert erachtet. Da aber die empfohlenen Verbesserungen wohl nur rein stilistischer Art sein können (vgl. bes. Plin. Ep. I2, 1 ff.), wofür schon Plinius' natürliche Veranlagung, die zu einer Überschätzung der Form hinneigt, sehr zu sprechen scheint, so ist es wahrscheinlich, daß die dem Plinius übersandte Schrift Tacitus' Erstlingswerk, die von Ciceros Stil stark beeinflußte Studie über

<sup>4</sup>) Als Tacitus dieses Werk Plinius zur Durchsicht übersandte, gab er ihm ein Begleitschreiben bei, worin er Plinius mitteilte, er schicke ihm dies Buch wie ein Schüler dem andern (ut discipulo discipulus): Ep. VIII 7. Plinius aber nennt in diesem Briefe Tacitus einen Meister (magister), wie er auch sonst immerWorte höchster Anerkennung für Tacitus' Schaffen bereit hat. Wenn Plinius aber am Schlusse dieses Briefchens sagt, er werde von der ganzen Strenge seines Kritikerrechts Gebrauch machen und darum aus Vorsicht inzwischen nichts von seinen eigenen Arbeiten Tacitus zur Revision zusenden, während er nach der Lektüre und Durchsicht des Taciteischen liber bereits der Rücksendung seines dem Tacitus übersandten Werkchens entgegensieht, so hat das eben bei so launischen Menschen wie Plinius nicht viel zu sagen, übrigens sieht jeder, der den Schluß der kurzen Epistel liest, sofort, daß es Plinius (wie so off zum Schluß seiner Briefe) bloß um eine glitzernde Pointe zu tun ist, wozu ihm hier wie an anderen Stellen ein harmloses Scherzchen dient. Auch ist die Zeit, die Plinius zur Lesung und Durcharbeitung des Taciteischen Buches benötigte, nirgends erwähnt. – H. Wagenvoort nimmt in seiner Studie Obiter tacta Mnemos. XLVII (1919) S. 360 - 363 zu der Frage, ob Plin. Ep. VIII 7 sich auf den Dialogus beziehe, keine Stellung. Urlichs hatte die Stelle auf den Dialog gedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Spurlos verloren gegangen ist keine einzige Schrift des Tacitus. Der Dialogus ist m. E. unter die Gattung *orationes* zu subsummieren. Die Untersuchung des Problems, ob die Beredsamkeit oder die Poesie den Vorzug verdiene, war eine in den Rhetorenschulen (ebenso wie die Vergleichung von Kunst und Natur, von Stadt und Land usw.) behandelte Übungsaufgabe. Auch das eigentliche Thema, die Ursachen des Niederganges der Rhetorik, wird gewiß kein neuer Stoff für eine *oratio* gewesen sein, vgl. Tac. Dial. c. 24.

den Verfall der Redekunst, gewesen sei.<sup>5</sup>) Denn von der vita Agricolae an schafft sich Tacitus bekanntlich seine eigene, hauptsächlich durch Gedrungenheit des Ausdrucks gekennzeichnete Stilart. Im Agricola und in der Germania hätte aber ein Plinius schwerlich Stoff zu stilistischen Kürzungsvorschlägen gefunden.

Daß eximenda sich nicht auf stoffliche Streichungen bezieht, dafür könnte man weiters Plin. VII 33, 3 anführen, wo Plinius seinem Freunde eine sehr ausführliche Schilderung des keineswegs historisch wertvollen Repetundenprozesses gegen Baebius Massa, den Statthalter der Provinz Hispania Baetica, bietet und dabei den Wunsch äußert, er möge ihn durch eine Darstellung dieses Prozesses (Plinius hatte dabei als Sachverwalter fungiert) in seinem ersten großen Geschichtswerke auszeichnen. Wie wenig es Plinius dabei auf präzise Sachlichkeit und Kürze ankam, erhellt aus dem Schlusse dieses Briefes (§ 10), Plinius erklärt nämlich, er wolle Tacitus nicht ausdrücklich darum bitten, die ganze Sache breit zu machen oder etwa (nach Advokatenart) zu lügen - also das hätte er fast noch erlaubt, ohne an Weitschweifigkeit zu denken -, sondern einfach der Wahrheit die Ehre zu geben : Haec, utcumque se habent, notiora, clariora, maiora tu facies; quamquam non exigo, ut excedas actae rei modum. Nam nec historia debet egredi veritatem, et honeste factis veritas sufficit.

Auch wird man schon a priori nicht annehmen dürfen, daß Tacitus seinen Agricola oder die Germania dem Plinius zur Begutachtung zugesandt habe. Denn während im Dialogus sowie in allen rhetorischen Schriften das Moment der Form eine Hauptrolle spielt, lag hier das Schwergewicht auf dem Inhalt. Und da war Tacitus bekanntlich ein viel zu scharfsichtiger Menschenkenner, um Plinius, der doch auf diesen Gebieten nichts weniger als sachkundig war, sein Werk zur Besserung vorzulegen. Ebenso erfahren wir nichts davon, daß Plinius die Historien des Tacitus zur Revision erhalten habe. Er lernte sie offenbar bei Tacitus selbst kennen und pries das Werk wohl weniger infolge seiner literarischen Urteilsfähigkeit als dank seiner großen Begeisterungsfähigkeit für alles Geschriebene.

Schließlich darf man wohl annehmen, daß bei einer Durchsicht der vita Agricolae Plinius' leicht entzündbares Gemüt, bei der Besprechung der Germania sein nationales Bewußtsein oder sein sachliches Interesse in seinem Reskripte einige auf den Inhalt dieser Werke bezügliche Phrasen lebendig gemacht hätte.

Diese Annahmen bekämen eine weitere Stütze, wenn die bekannte Stelle Plin. Epist. IX 10, 2 Itaque poemata quiescunt,

<sup>5</sup>) Schon J. van Veenhuisen hatte in seiner Ausgabe (Leiden 1669) diese Vermutung ausgesprochen (p. 262), ohne sie näher zu stützen, M. Döring bemerkt in seinem Kommentar (Preyberg 1843, 2. Bd., S. 112): "Es ist eine sehr vergebliche Mühe nachzuforschen, von welchem Werke des großen Historikers hier die Rede ist. S. ferner R. C. Kukula, Briefe des jüng. Plin. (1913), II, T., S. 87. Vgl. nun auch H. Wagenvoort in der vorher erwähnten kurzen Studie Obiter tacta Mnemos. XLVII (1919) S. 360.

quae tu inter nemora et lucos commodissime perfici putas eine Beziehung auf Tac. Dial. c. 9 adice, quod poetis, si modo dignum aliquid elaborare et efficere velint, ... in nemora et lucos, id est in solitudinem secedendum est (vgl. auch c. 12) enthielte. Dies hat bereits A. G. Lange vermutet (Dialogus de oratoribus Tacito vindicatus, 1811, in Becks Acta semin. Lips. I p. 77; vgl. auch dessen Vermischte Schriften und Reden, Leipzig. 1832, S. 3) und mehrfach Zustimmung gefunden. Auch W. Kroll hält (Teuffels Gesch. d. röm. Lit.<sup>6</sup> III 1913, S. 20) an dieser Meinung fest: , Und doch bezeugt ... Plinius selbst, und in einem Briefe an Tacitus selbst, den Taciteischen Ursprung (des Dialogus), da Ep. IX 10, 2 - unverkennbar auf Dial. IX 12 hindeutet'. Man hat dieser Ansicht widersprochen. Es läßt sich feststellen, daß der Gedanke an sich auch sonst begegnet (vgl. z. B. Hor. Ep. II 2, 77, Carm. IV 3, 10 f., Prop. III 1, 2, Ov. Trist. I 1, 41 u. a. St.), ferner kann die Verbindung nemora lucique (nemus lucusque u. a.) keinesfalls als originell angesehen werden, vielmehr ist sie sowohl in anderen Werken des Tacitus selbst, so in der Germania (vgl. c. 9 lucos ac nemora; c. 10 nemoribus ac lucis, c. 45 nemora lucosque), wie auch im übrigen lateinischen Schrifttum zu belegen. Vgl. hierüber A. Gudeman (Dialogusausgabe 2 1914, S. 5-8 und besonders S. 248 f.), der an Hand des Thesaurusmaterials eine größere Anzahl von Parallelstellen (a. a. O., S. 248) aufzeigen konnte, ferner R. Berndt, Berl. Phil. Woch. XXXVIII (1918), Sp. 1247 f. Damit meinte man dargetan zu haben, daß der Vergleichung der von A. G. Lange zusammengehaltenen Plinius- und Tacitusstellen für die in Rede stehenden Zwecke keinerlei Beweiskraft innewohne. Dagegen läßt sich jedoch einwenden, daß Tacitus an keiner anderen Stelle diesen Gedanken ausspricht, ferner daß die Verbindung von nemora lucique (u, ä.) niemals sonst, als an der Tacitus= und Pliniusstelle, der Aussprache dieses Gedankens dient, weshalb jeder, der den Taciteischen Dialog kennt, beim Lesen des Pliniusbriefes sogleich an eben diese Tacitusstelle denkt, endlich wird doch auch Plinius' ausdrücklicher Hinweis auf diesen Taciteischen Gedanken, dem bei Plinius die gleiche Ausdrucksform gegeben ist, und der, wie erwähnt, sonst nirgends in diesem sprachlichen Kleid erscheint, sicherlich etwas zu bedeuten haben. Es erscheinen uns demnach die Einwendungen Gudemans und Berndts nichts weniger als zwingend zu sein.

Ob Plinius die vita Agricolae und die Germania gelesen hat, läßt sich nicht feststellen. Jedenfalls weist keine Spur in Plinius' erhaltenen Werken darauf hin.

Bringt man obige Erwägungen mit dem stilistischen Forschungsergebnisse Weinkauffs<sup>®</sup>) und J. A. H. G. Jansens in Verbindung, so

Vgl. bes. dessen Dissertatio de Taciti Dialogo, particula prior (1857), pp. 20-23, pp. 30-35 (vocabula quaedam Dialogi apud alios scriptores obvia) und p. 39-128 (Index comparativus).

haben, wie ich glaube, die auch in neuerer Zeit von Robert Novák<sup>7</sup>), ferner von Steele (Americ. Journ. of Phil. XVII 289 ff.) und Valmaggi (Rivista di, filol. XXVII 229 ff.) unternommenen Versuche einer Athetese des Taciteischen Dialogus keinen Anspruch auf Glaubwürdigkeit. Vgl. dazu W. Bauer, Die Verfasser- und Zeitfrage des Dialogus de oratoribus (Hattingen, 1905), bes. S. 19 ff., R. Helm, Neue Jahrb. f. Phil. 1908, p. 474. Dies ist umso weniger der Fall, als es weder Novák noch Steele oder Valmaggi geglückt ist, die zahlreichen Spuren echt Taciteischen Stiles, die insbesondere Weinkauff<sup>8</sup>) neben dem überwiegenden Einfluß Ciceros im Dialogus nachweist, irgendwie anzuzweifeln. Weinkauffs vergleichende Stiluntersuchungen sind vielmehr eine unerschütterliche Basis für die Echtheit des Taciteischen Rednergespräches<sup>8</sup>).

#### > Der Quinlian für den Verfasser hält.

<sup>5</sup>) Vgl. bes. den lexikologischen Teil der Dissertation Weinkauffs ,Untersuchungen über den Dialogus' (Köln, 2. Aufl. 1880), S. 131-292.

> H. Wagenvoort meint (a. a. O. S. 361), das Präsens der Pliniusstelle (putas) beweise zur Genüge, daß es sich um eine eben erst ausgesprochene An-sicht des Geschichtschreibers handle. Brief IX 10 sei (ebenso wie Brief VII 20) nicht vor 108 n. Chr. geschrieben und so sei denn zu folgern: Tacitus habe im Jahre 108 oder ganz kurze Zeit früher den Rednerdialog geschrieben und ihn dem befreundeten Plinius zur Durchsicht zugesandt, dieser schickte ihn gleichzeitig mit der Epistel VII 20 an Tacitus zurück und nahm in dem bald nachher verfaßten Briefe IX 10 auf eine Stelle des Rednerdialogs Bezug. Diese Hypothesen sind nichts weniger als zwingend: zunächst bezeichnet das Präsens durchaus nicht immer eine Gegenwartshandlung, sondern drückt sehr oft Tatsachen aus, die für jede Zeit Geltung haben. Wenn Plinius von Tacitus sagt: "Es ruht das Verfassen von Gedichten, die nach deiner Meinung (pulus) am besten in Wäldern und Hainen gedeihen', so ist damit für die Zeit, da Tacitus diese Meinung aussprach, nichts weiter ausgesagt. Tacitus ist dieser Meinung: mehr ist aus putas in keinem Falle herauszulesen. Ferner möchte ich gegenüber Wagenvoorts Aufstellungen folgendes zu bedenken geben: Plinius' Mitteilung, er habe seine Epistel-sammlungen ohne Rücksicht auf das zeitliche Moment angelegt (collegi non servato temporis ordine: neque enim historiam componebam), darf nicht kurzerhand beiseite geschoben werden. So erscheint es mir bei der sofort ins Auge springenden inneren Verwandtschaft von Brief IX 10 und 16 mehr als fraglich, ob Brief IX 10, der ebenso wie I6 an Tacitus gerichtet ist, erst im Jahre 108 verfaßt sei, er scheint zu den frühesten Briefen des Plinius zu gehören, wie es denn überhaupt eine bekannte Tatsache ist, daß Schriftsteller zu gewissen Zeiten ihres Schaffens gewissen Lieblingsmeinungen nachhängen und diesen mehrfach (ähnlich geformten) Ausdruck geben. Da Plinius' erstes Epistelbuch wahrscheinlich im Jahre 97 herausgegeben wurde, so konnte er Tacitus' Dialog, der nach ziemlich allgemein geltender Ansicht im Jahre 98 erschien, sehr wohl darin berücksichtigen. Ja, es gewinnt dies sogar hiedurch einen hohen Grad der Wahrscheinlichkeit. Plinius hatte demnach den Rednerdialog im Jahre 96 oder 97 im Manuskript gelesen (und in dem damals geschriebenen Briefe IX 10, einem Parallelstück zu I 6, zitiert) und sein erstes Epistelbuch nicht viel früher (97) veröffentlicht, als Tacitus' Dialogus erschien (98). Wagenvoort steht noch ganz im Banne der dironologischen Aufstellungen Mommsens, diese sind seither schwer erschüttert worden: vgl. W. Otto, Zur Lebensgeschichte des jüngeren Plinius, Sitz.-Ber. der Bayer. Ak. d. Wiss., philos.-philol. Kl., Jahrg. 1919, 10. Abh., München 1919, vgl. auch meinen Jahresber. zum jüng. Plin., Bursian Bd. 221 (1929 II), S. 57 f.

Man fühlt deutlich, daß der Dialogus ein Werk literarischen Anfängertums ist. Damit ist nicht gesagt, daß es ein Jugendwerk sein müsse. Der Anfänger begeistert sich leicht, hat seine Ideale und ist von Vorbildern geführt. So sagt er uns denn auch oft nicht das, was er als sein individuelles Eigentum behauptet, sondern oft sogar vielfach das, was er an anderen bewundert. Daher sind vor allem die Erstlingswerke auch bedeutender Künstler nicht selten die am wenigsten originellen. Richard Wagner hat seinen "Rienzi" in starker Anlehnung an Meyerbeer geschrieben und wer ein Kenner der Musik (zumal der Opernwerke) Carl Maria von Webers ist, müßte, wenn er Wagners Oper ,Der fliegende Holländer' zum ersten Male hörte - ohne den Komponistennamen zu wissen - dieses Werk für eine Schöpfung C. M. v. Webers (oder etwa des Webernachahmers Heinrich Marschner) halten. Dennoch aber zeigen sich in Wagners "Rienzi" und in seinem "Fliegenden Holländer" bereits ausgesprochene Kennzeichen typisch Wagnerischen Musikstiles. Ebenso bei Tacitus, der in seinem Erstlingswerke Ciceronianer, in seinem folgenden Sallustianer ist, ohne daß diesen Werken echt Taciteische Stilkriterien mangeln: es genügt, hier immer wieder auf Weinkauffs Arbeit zu verweisen. Und es besteht keinerlei zwingender Grund, zwischen der Entstehung des Dialogus und des Agricola ein größeres Intervall anzu-nehmen: Richard Wagner hat sein Werk im Meyerbeerstil im gleichen Jahre (1841) wie seine Oper im Weberstil vollendet. Und zwei Jahre später ist er mitten im Schaffen an seinem "Tannhäuser', in dem er sich bereits zu seinem durchaus originalen künstlerischen Ausdruck durchgerungen hat. Man darf mithin sehr wohl annehmen, daß Tacitus - die natürlichen Gesetze für geniale Entwicklungen bleiben ja immer und überall die gleichen - seinen Dialogus, Agricola und die Germania in rascher Abfolge hintereinander verfassen konnte. Und so ist es in keinem Falle nötig, den Dialog von den zwei übrigen kleineren Schriften zeitlich sehr abzurücken.

Wir sind also nicht der Ansicht, daß man den Rednerdialog für ein Taciteisches Jugendwerk ansehen müsse. In der Tat will uns dieses Werk seiner ganzen Darstellungskunst nach, seinem geistigen Gehalte, seiner Erfindung und seinen hohen künstlerischen Eigenheiten zufolge als zu bedeutend erscheinen, um als die Arbeit eines Jünglings gelten zu können. Dennoch aber – und das soll nicht verschwiegen sein – könnte gerade gegen diese letzten Argumente Widerspruch erhoben werden: eine geniale Anlage vermag diese sonst allgemein gültigen Tatsachen umzuwerfen und Beispiele hiefür sind da aus allen Kunstgebieten leicht zur Hand. Ich nenne bloß die Namen: Mozart, Bernini, Velasquez, Schiller, Carducci, Rimbaud. über die Frage der Taciteischen Stilentwicklung zu handeln, wird vielleicht ein andermal Gelegenheit geboten sein.

MAURIZ SCHUSTER.

Wien.

#### Nonae.

Die Ableitung des Wortes Kalendae geht auf Varro De 1. L. VI 27 zurück: Kalendae, guod his diebus calantur eius mensis Nonae a pontificibus, quintanae an septimanae sint futurae. Gegen diese allgemein angenommene Etymologie (s. Walde, Lat. etymol. Wörterbuch) hat A. Döhring im Archiv f. lat. Lexikogr. XV (1908), S. 222 Stellung genommen, da der Neumond hier nach einer sakralen Einrichtung, also nach etwas Sekundärem benannt wäre. Auch würde man die Form \*kalandae erwarten, da die lateinischen Ableitungen von calare stets den a = Stamm zeigen, z. B. calatores, comitia calata. Zu diesen mir berechtigt erscheinenden Einwänden setze ich noch hinzu, daß sich der unbefangene Leser der Varrostelle eigentlich fragen müßte, warum denn nicht die Nonen den Namen Kalenden führen, da doch nach Varros Angabe am Monatsersten gerade der Ansatz der Nonen ausgerufen wird, ob sie im laufenden Monat auf den fünften oder siebenten Tag fallen. Döhring stellt nun Kalendae zur Wurzel cal, die in occulo, clam, celo (vgl. caligo, κελαινός) vorliegt, das Wort bedeute also: den "versteckten Mond, den Neumond 1)".

Für diese Erklärung spricht auch noch etwas anderes. Man muß sich doch fragen: Warum sind die Kalenderbezeichnungen Feminina und Plurale, oder mit anderen Worten: Was haben wir uns z. B. zu Kalendae dazuzudenken in derselben Weise, wie zu patria, regia oder frz. la fontaine (lat. fontana) ein terra, domus, aqua zu ergänzen ist? Kalendae kann also von Haus aus gar nicht einen Tag bezeichnet haben, denn dies ist Masculinum, das Wort bezeichnet bekanntlich den Gott des im Sonnenglanz strahlenden Himmels, vgl. Diespiter. Erscheint es in der Bedeutung "Fälligkeitstag, Termin" weiblich gebraucht, so ist das eine künstliche Erfindung der Geschäftssprache?), geradeso wie der Plural loci mit seiner Sonderbedeutung in der Gelehrtenstube zur Welt gekommen ist. Das zu Kalendae zu ergänzende Substantiv, was kann es anderes sein als lunae? Der Plural deshalb, weil der Mond immer in mehreren Nächten hintereinander in derselben Phase zu sehen ist. Der Mond ist der sinnfälligste Zeitmesser. Darum die Rechnung nach Nächten bei Galliern und Germanen (Caes. B. G. VI 18, Tac. Germ. 11). Darum auch der Hinweis auf den Vollmond in der Antwort der Spartaner auf das athenische Hilfsgesuch vor der Schlacht bei Marathon (Herodot VI 106), sie geben eben nur den Zeitpunkt an, bis zu welchem ihr Nationalfest, die Karneen, beendet sind und sie abkommen können. Also auch bei Griechen und Römern spielte der Mond einst die erste Rolle in der Zeitmessung (µnv, mensis zusammenzustellen mit Part. mensus und mensura) und Caesar und

<sup>1</sup>) Bekanntlich ist -ndus ursprünglich die Endung des passiven Praesensparticipiums, vgl. oriundus, secundus. Neue, Formenlehre III, S. 176.

<sup>)</sup> Dies fem. bei Dichtern kommt selbstverständlich hier gar nicht in Betracht.

Tacitus hatten keinen Grund, sich über die Gallier und Germanen zu verwundern. Und wenn Tacitus a. O. sagt, bevor die Germanen zum Thing zusammenkämen, vergehe ein zweiter und dritter Tag, so ist daran nicht so sehr ihre Saumseligkeit (*cunctatio*) schuld, als vielmehr der Umstand, daß sich wachsender Mond oder Vollmond (*cum aut incohatur luna aut impletur*) schwer auf das Datum genau bestimmen lassen.

Kalendae sind also "die sich verbergenden Monde", es sind damit die Nächte bezeichnet, in denen sich der Mond verbirgt. Idus hat man mit  $\alpha$  i  $\vartheta \omega$ , aedes zusammengestellt. Ob sich nicht in der Endung -us die griechische Participialendung -ousau verbirgt? Sei dem wie immer, jedenfalls bezeichnet das Wort die Zeit des Vollmonds, der in mehreren Nächten hintereinander sichtbar ist, daher auch hier der Plural. Und Nonae? Nach dem oben Gesagten kann die Varronische Etymologie "der neunte Tag vor den Iden" nicht befriedigen ».

Wenn aber Kalendae den (in mehreren Nächten) sich versteckenden, Idus den voll sichtbaren Mond bedeutet, so liegt es nahe, in Nonae eine Bezeichnung für den neu hervortretenden Mond zu suchen und mit novus in Verbindung zu bringen, was auch Varro a.O. als zweite Möglichkeit ins Auge gefaßt hat: aut quod . . (ab) nova luna Nonis (Scioppius corr. Nonae). Aus "nouenae wurde "nūnae, ebenso wie nūper mit novus zusammenhängt oder aus "Iov-pater ein luppiter geworden ist. Als nun alle diese Kalenderausdrücke zur Bezeichnung eines bestimmten Tages gebraucht wurden, wurde aus dem nicht mehr verstandenem nunae, da es sich hier zufällig um den neunten Tag vor den Iden handelte, durch Volksdeutung Nonae. Unser "Neunkirchen" aus "(Zur) neuen Kirchen" bildet die genaue Parallele dazu.

Wien.

#### A. GAHEIS.

#### Zu Fronto De orationibus und Ad amicos. (S. 161, Z. 14 ff. und S. 185, Z. 10 ff. Naber).

In Frontos großem Schreiben an den Kaiser Marc Aurel De orationibus tadelt er verschiedene unpassende und unnatürliche Ausdrücke in den kaiserlichen Edikten, worüber ich in dieser Zeitschrift XXXII (1910), S. 160 und 325 f. gehandelt habe. Fronto verweist ihn auf die Analogie mit den alten Münzen, unter denen sich viel weniger Bleistücke und sonstige Fälschungen finden als unter den neugeprägten. Es heißt S. 161, Z. 14 ff. in Nabers Text, der hier fast ganz der Angabe A. Mais folgt, so: Monetam illam veterem sectator. Plumbei nummi et cuiuscemodi adulterini in

\*) VI 28 Nonae appellatae .. quod ante diem nonum Idus semper. --Walde, Etym. Wörterbuch, hat das Wort unter novem nur nebenher erwähnt.

#### MISZELLEN,

istis recentibus nummis saepius inveniuntur quam in vetustis, quibus signatus est Perperna vel TRERE... Zu Perperna bemerkt Mai: Ita evidenter codex; er schreibt aber weiter vel Tr[ebo] mit Einklammerung von ebo, weil ihm dieser Teil des Wortes zweifelhaft war. Zu dem rätselhaften TRERE Du Rieus hat Naber in der Anmerkung hinzugefügt: Quo quis ingeniosior, ex his vestigiis eo facilius aliquid eruet. Sed suspicionibus nihil proficitur in loco conclamato. Die im Vorhergehenden auffällige Form cuiuscemodi ist wohl bloß orthographische Variante für cuiusque modi, das, worauf R. Klußmann in den Emendationes Frontonianae S. 64 hinwies, auch bei Cic. Verr. IV 7 erscheint.

Auf der mir während des letzten Sommers ermöglichten italienischen Studienreise, über deren Ergebnisse ich im nächsten Hefte dieser Zeitschriff eigens berichten will, habe ich die Stelle genauer überprüft und den Text bis Perperna im wesentlichen gesichert gefunden. Nur Kleinigkeiten wären nachzutragen, so daß m! statt nummi die ältere Form nummei geschrieben hatte, doch ist, wie sonst oft, e vom Korrektor durchgestrichen. Über der letzten Silbe dieses Wortes habe ich ferner schattenhaft af. ac erblickt, d. h. die Variante einer anderen Handschrift statt des folgenden et ist ac, eine Lesart, die mir wegen des gutturalen Anlautes des nächsten cuiusce nicht ursprünglich zu sein scheint. Weiter dürfte vetustis wie öffers im Palimpsest mit anlautendem b geschrieben gewesen sein. Um von einzelnen minder deutlichen Zeichen (so in den Verbalformen inveniuntur und signatus) abzusehen, ist der Eigenname Perperna gesichert, obwohl unter den uns bekannten Münzmeistern dieser Name sich nicht findet. Es ist damit aber wohl der Consul des Jahres 130 v. Chr. M. Perperna, der Besieger der Sklaven und des Aristonicus, gemeint. Im folgenden hat Martin Hertz (Fleck. Jahrb. Suppl. VII 22 f.) im Anschluß an Mais Lesung vel Tr[ebo] zweifelnd Trebanius vermutet, dessen Name auf Münzen mehrfach begegnet (vgl. Mommsen CIL. I 368) und Haines hat in seine Ausgabe diesen Namen ohne Angabe einer Variante aufgenommen. Außerdem wurden hiefür verschiedene andere Vorschläge gemacht, von diesen scheint die mir vor kurzem von Prof. Dr. W. Heraeus freundlichst mitgeteilte Vermutung vel Crepereius sich möglichst an die von Du Rieu ersehenen Zeichen anzuschließen. Es wäre damit der Münzmeister Q. Crepereius Rocus aus Cäsars Zeit gemeint. Aber erst bei meiner jüngsten Revision war mir die genaue Nachprüfung der schwer lesbaren Stelle möglich. Vorerst scheint mir vel zu fehlen, an seiner Statt ersehe ich art, woran sich e und die in den beiden Anfangs- und Schlußzeichen etwas minder deutliche, aber höchst wahrscheinliche Zeichenfolge factis anreiht. Das schließende s dieses Partizips ist gleich dem Anfangsbuchstaben des nächsten Wortes, wohl p, etwas verdeckt, aber aus dem mir deutlichen nächsten.

Zeichen r und dem beschließenden istina ergibt sich mir nur die Form pristina als möglich, also zusammen in vetustis, quibus signatus est Perperna, arte factis pristina.

Es liegt also hier kein neuer Eigenname versteckt vor, sondern es wird die gute alte Münztechnik von Fronto noch eigens lobend hervorgehoben. Ich brauche wohl nicht zu erwähnen, daß die άρχαῖα ἀνόματα als die δόκιμα auch bei den Attizisten gerne im Wortspiel mit den ἀρχαῖα νομίσματα verglichen wurden, worauf auch Ed. Norden in der Antiken Kunstprosa S. 365 hinweist.

Sodann möchte ich über die S. 293 des Ambrosianus (Naber S. 185) einiges mitteilen. Bezüglich des Inhaltes dieser blassen Palimpsestseite bezweifelt Naber die Angabe Mais, es sei außer dem von Fronto an Cl(audius) Iulianus (Naucellius) gerichteten lücken= haften Briefe, dessen Titel und Anfang Habuisti igitur domi Naber bloß nach dem uns erhaltenen Inhaltsverzeichnis der Briefe (S. 172 N.) in den Text gesetzt hat, auch noch ein weiterer für Frontos Schwiegersohn Victorinus bestimmter Brief gestanden, der mit den Worten Has saltem begonnen habe. Naber stützt sich darauf, daß dieses Schreiben im Inhaltsverzeichnis fehlt. Aber bei genauerer Untersuchung habe ich gefunden, daß dieser Brieftitel wirklich auf S. 293, Spalte 1, Z. 16 u. 17, wenngleich schattenhaft, steht. Auch den dazugehörigen Text, der mit Has saltem epistulas anhebt, konnte ich lesen. Da dieses Schreiben nur fünf Zeilen umfaßt und der nächste Brief wieder an den vornehmen Freund Frontos Cl. Iulianus gerichtet ist, erklärt sich der Irrtum des Zusammenstellers des Index unschwer: er hat das kurze Billet an Victorinus übersehen und war von dem einen Briefe an Cl. Iulianus auf den anderen übergesprungen. Dieser beginnt aber textlich auf der zweiten Spalte der nämlichen Seite mit den Worten: Non agnovi ista mea ab Gellio pessime quaeri. In dem bisher nicht entzifferten Briefe erwähnt Fronto zum ersten Male Gellius, ohne Zweifel seinen Hörer A. Gellius, der nach den Noctes Att. XIX 8, 1 schon als adule. scentulus Frontos gelehrte grammatische Erörterungen mit Nutzen besucht hatte und von denen er später eben in den Noctes Atticae fünf aufschlußreiche, unterhaltende Proben (II 26, XIII 29, XIX 8, 10 und 13) geboten hat. Gellius spricht von Fronto überall mit großer Ehrerbietung und es muß auffallen, daß sich Fronto hier auf die uns nicht erhaltene briefliche Mitteilung seines Freundes Cl. Julianus, wonach Gellius seines Lehrers sprachliche Erörterungen zum Gegenstand der Untersuchung mache (so verstehe ich die Worte ista mea . . . quaeri), sich so scharf und abfällig geäußert hat. Eine Aufklärung hiefür scheint mir das im Palimpsest folgende zu bieten : Credideris admonuisse se edere ('du magst geglaubt haben, er habe mich darauf aufmerksam gemacht, daß er sie herausgebe'). Bündig heißt es weiter: Ego epistulas invitissime scribo. Es scheint

mir daraus hervorzugehen, daß Gellius diese Erörterungen Frontos ohne vorherige Anfrage herausgab. Wegen des stark betonten Ego meine ich, daß der Zwischengedanke ist: "Er hat nicht geschrieben, wie er hätte tun sollen. Ich aber korrespondiere sehr ungern." Auf diese seine Eigenheit kommt Fronto auch sonst zu sprechen (S. 102, Z. 6ff., 187, 1 u.a.). Am schroffen pessime der m! nahm nun schon die m? Anstoß und verbesserte im Texte aptissime. Dies entspricht zwar dem bekannten Ergebenheitsverhältnis des Gellius, scheint aber, weil ein Schreib= oder Hörfehler ganz unwahr= scheinlich ist, eine spätere Verbesserung oder Änderung zu sein, als Gellius, wie anzunehmen ist, sich bei Fronto wegen seiner Eigenmächtigkeit gehörig entschuldigt, wohl auch das Beanständete ent-sprechend geändert hatte. Ist dies richtig, so bezeugt diese Stelle, daß Frontos Briefe dem Altertum nicht in einer Rezension vorlagen, sondern daß die zweite Hand ihre öfters stark abweichenden Varianten und Zusätze aus einer teilweise geänderten zweiten Auflage schöpfte. Für uns bleibt immerhin die erste Fassung vor allem wichtig. Sie unterrichtet uns hier von einer zeitweiligen Verstimmung zwischen Fronto und Gellius, während die Änderung der zweiten Hand diesen Zwischenfall in volle Harmonie verwandelt.

Auch sonst begegnen uns bekanntlich bewegliche Klagen von nicht wenigen antiken Autoren, so von Cicero, Ovid, Quintilian, Diodor, Hieronymus, Galen, Symmachus u. a., über eigen= mächtige Veröffentlichung ihrer Schriften in fehlerhaften oder mangelhaften Privatabschriften<sup>1</sup>). Ähnlich beschwert sich besonders Quintilian im Procemium zum I. Buche seiner Instit. orat. § 7 über übereilte und unbefugte Veröffentlichung zweier Bücher seiner Rhetorik unter seinem Namen durch Schüler: duo iam sub nomine meo libri ferebantur artis rhetoricae negue editi a me neque in hoc comparati. Namque alterum -, quantum notando consegui potuerant, interceptum boni iuvenes, sed nimium amantes mei temerario editionis honore vulgaverant. Quare in his quoque libris erunt eadem aliqua, multa mutata, plurima adiecta, omnia vero compositiora et guantum nos poterimus elaborata. Da gerade Fronto an einer von mir verbesserten Stelle (Ad M. Caes. I 7) die gründlich und sachkundig rezensierten Ausgaben älterer lateinischer Schriftsteller rühmt, mußte ihn die unvollkommene und fehlerhafte Wiedergabe eigener Erörterungen überaus peinlich berühren. Die Verstimmung Frontos gegenüber Gellius wird aber, wie gesagt, nach der Korrektur der m<sup>2</sup>. und dem warmen Ton der bei Gellius uns erhaltenen fünf Kapitel bald behoben worden sein.

Sprachlich wäre zu bemerken, daß invitissime die seltene Adverbialform zu dem selbst bei Cicero erscheinenden Superlativ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. namentlich Dziatzkos "Buch" in Pauly-Wissowas Real. = Enc. V. Halbband, 965ff., L. Haenny, Th. Birt u. a.

invitissimus ist, auch der Komparativ des Adverbs erscheint nur vereinzelt (bei Cicero De or. II 364, aber in Verbindung mit einem anderen Komparativ vel pudentius vel invitius).

Die übrigen Außerungen dieses Briefes betreffen hauptsächlich Frontos große Mitteilsamkeit an gute Freunde. Dazu bemerkt er von sich selbst schwermütig Aetate sic asp(er)a mea se nis cupere tan(t)um est und er fügt hinzu, es sei so weit gekommen, daß Cl. Julianus ihm nicht nur der liebste, sondern fast der einzige Freund sei, so allein stehe er. Im Texte lautet die Stelle nach meiner Lesung: per venit (mit wohl von m1. über der Zeile vorangesetztem eo; m<sup>2</sup>: pervenisti), ut non tantum mi(hi) caris= simus sis, sed etia(m) | paene solus, ita solitario u teris. Du Rieu hat bloß die Randglosse dazu gelesen, aber in der nach Nabers Ausgabe nicht verständlichen Fassung: situs hunn . eo pervenit ut esset mihi non tantum carissimus-sis, sed paene solus ..... Für das scheinbar störende sis schlug Naber is vor, Haines nahm is in den Text auf und ließ statt des mysteriösen situs hunn. ohne weitere Angabe nach Brakmans Vorgang das nicht verständlichere salus lumina .... als überliefert drucken. Die Glosse lautet aber nach meiner Lesung vielmehr saviata arte viribus huma nis eo pervenisti, ut tu mi hi non tantum carissi mus sis, sed paene solus.

We consider a state with the property of the second state of the s

manual and provide Describe Privates and short and mit wat-

to all monopersoners and felled the Whiteheads showing the

and undered with day there are made in franching and

A topological from and an interview of the former topological for Superiord

A DESCRIPTION OF A DESC

white had a ready we what is not a sold the second second

#### EDMUND HAULER.

246

Wien.

SHER SHERE

Index<sup>1</sup>). (S. = Seite, A. = Anmerkung.)

Abitorium (abirapiov) S. 229. abzet = abiit S. 80 f.

Alexander von Aphrodisias, Aristoteles-

- kommentator und Boethius S. 222. αλλά, wiederholt bei Sophokles S. 230 s. αλλεκτόριον (λεκτόριον?), Bedeutung S. 230.
- Ammonios, Neuplatoniker S. 218.
- Anecdoton Oxon. IV 432 (Cramer) S. 219 4.
- Aristophanes Ad. 864 ff., Av. 58 ff., Nub. 132 ff., Pac. 179 ff., Ran. 37 ff. S. 150; Ran. 465 ff. S. 151; Av. 179 ff., 636 f. S. 92 f.; Pac. 361 S. 133. Aristoteles, Zu W. Jaegers Grundlegung
- Aristoteles, Zu W. Jaegers Grundlegung der Entwicklungsgeschichte des Arisstoteles S. 1π.; Urmetaphysik nicht gleich nach Platons Tod entstanden S. 6; Erklärung des Wir-Stils S. 12π.; Met. B M N nicht notwendig in Assos geschrieben, Abfassungszeit vor K S. 18 m.; Aristot. fühlt sich nicht als Platoniker S. 24 m.; Datierung der Urmetaphysik S. 29 m.; Verhältnis der Met. zur Eudemischen Fassung S. 33 m.; Ergebnis S. 42 m.; Zur Entstehungsgeschichte der Politik S. 45 m.
- Athena, műtterliche Gottheit S. 1101.; Angleichung an Hellotis S. 112; Hephaistia S. 1121.; vereint mit Poseidon S. 113.
- Augustinus, Klangfiguren in den Briefen S. 193 #.; Ahnlichkeiten mit den sermones S. 195; Ursachen der Zulassung von Klangfiguren S. 195 f.; Arten derselben S. 197 #.

Bassepvάριοι, Bedeutung S. 230. Baumkult, verbunden mit dem Gaia-Kult S. 52; s. Doppelaxt. βήναι und στήναι volkstümlicher Gleichklang S. 138.

Blitzaxt s. Doppelaxt.

- Boethius' schriftstellerischer Plan S. 215 π.; Comm. in Isagogen Porphyril, Datierung S. 216; Reihenfolge der ersten logischen Schriften S. 217; Kategorienkommentar, Abfassungszeit S. 219; Kat.-Komm. 162 C S. 222; 289 C S. 224; erste Interpretation zur Isagoge Porph. p. 13 C D, 14 A S. 221 u. A.; Hermeneia-Komm. II S. 190, 12; 196, 1; 458, 27 (M.) S. 224; Contra Eutychen et Nestorium aus der letzten Periode S. 224; B. und Marius Victorinus S. 223; Verhältnis der Analytica priora zu De categ. syll.
  S. 220 f.; Topik und Elenchi vor Anal. post. S. 223.
- Catulls passer (c. 2 u, 3) eine Drossel (Blaumerle) S. 95 ft.; passer volkstümlich f. p. solitarius S. 99.
- Deiktischer Gebrauch des Artikels bei Sophokles S. 1345.

Dodon, Sohn des Zeus S. 67.

- Dodona S. 48 J.; Kultstätte zuerst der Erdgöttin, später des Zeus S. 50, 52; Verwandtschaft der Kultverhältnisse mit Kreta S. 631.
- mit Kreta S. 631. Doppelaxt, Kultgegenstand S. 521.; Symbolik S. 551.
- 'Ελλοί statt Σελλοί S. 53, Kultgenossenschaft S. 54.
- Eranos Vindobonensis, Vorträge im J. 1927/28 S. 106.

Europa, Göttin von Dodona S. 67.

"> Von Prof. J. Reinisch angefertigt.

Fabula, Definition S. 2331.

- fingere = lingere bei Lucilius S. 83. Fronto De orat. S. 161, Z. 14ff. (N.) S. 242 f.; Ad amic. S. 185, Z. 10 ff. S. 244 J., Briefe an Cl. Iulianus und neues Billet an Victorinus S.244, zweite Rezension von Frontos Briefen S. 245, Sprachliches S. 2451., s. Gellius und Iulianus.
- Gellius, A. und Fronto S. 244 J., dessen Verstimmung über G.' voreilige Publikation S. 244 J.
- Hellanios, Zeus Hell. S. 126. Hellas, Etymologie S. 117 f.

- Helle, Göttin S. 127 Jr. Hellenen s. Hellos, S. 115 Jr. Hellos-Hellotis II-IV S. 48 Jr., 107 Jr., Dodona vorgriech. Kultstätte der Gaia S. 48 J., Erd- und Taubengöttin verbunden mit männlicher Gottheit S. 51 T., Ahnlichkeit mit dem kretischen Kult S. 53, 62 T., Kultgenossenschaft der Helloi (Selloi), Erklärung von Hellos S. 53 T., 114 f., Hellotis-Europa S. 647, Erklärung des Namens S. 657, 1087, Hellotis an "pelasgischen" Kultstätten S. 107 f., Athena=Hellotis S. 110 f., Hellenen= Helloper S. 115 f., Hellopia=Dodona S. 116 T., Hellenen Gesamtname S. 123 f., vereint mit dem Zeus-Kult S. 123 f.
- Hephaistos Gatte der Athene S. 113, Doppelaxt S. 113.
- Hieronymus, Nachwort zu den beiden letzten Ausgaben seiner Chronik S. 200 1., technische Seite des Problems S. 201 J., 26 - zeilige Hand-schrift S. 201 r., Verwendung ver-schiedener Farben S. 202 r., Verschiedener Farben S. 2027., Ver-wendung der virgulae S. 2037., Typendifferenzierung S. 2047., Notizen in Dreiecksform, Archetyp, aus stenogr. Aufzeichnungen übertragen S. 205; Seiteneinteilung des Kanons S. 2067., Datierung der Ereignisse S. 208 r., Chronologie S. 209 r., Schwierigkeiten bei der Datierung S. 213 f.

historia, Definition S. 2337, Homer Schol, Od. XIV 327 S. 60 r., II. XVI 233 ff. S. 118 r.

'Ιερός γάμος . 59. invitissime bei Fronto S. 245 f. Julianus, Cl. und Fronto S. 244, 246. Karasyolážew mit Gen. S. 136). Klangfiguren s. Augustinus.

- Komödie, Streitszenen in der griech.«röm.
  - K. S. 68 f., mit Gläubigern S. 68 f., der Geprellten S. 69f., Vorwurfs-szenen S. 72ff., Vergleich zwischen Plautus und Terenz S. 77f., 158f., Liebesgeschichten und ehelicher Streit S. 139 f., Eifersucht S. 142 f., exo-ratio mit Streitcharakter S. 144 f., in Geldsachen S. 145 f., unter Sklaven S. 146 f., unter Türhütern S. 149 f., Zurückschimpfen S. 152 f., etectio S. 153 f., Fesselung S. 155 f., gewalt-same Entführung S. 156 f., Vergleich zwischen alter und neuer Kom. S. 157 f., Krasis in lyrischen Par-tien S. 135.

- Laphria, -ios, Labrys S. 108f. Laphystios, Zeus L. S. 128. lateinische Wörter in griech. Inschriften S. 227 f., mit griech, Synonymen verbunden S. 227 f.
- λευκώματα, Bedeutung S. 231. Lucilius, Oskisches 117 f. S. 78 f., 581 S. 80 f., 174-176 vgl. mit Lukians Amores c. 25f. S. 82, 24f. S. 84, 279 ff. S. 82f., 303 f. S. 83, 352 ff. S. 83 f.

Lukians Amores c. 25f. S. 82.

Maecenaselegien, Beiträge zu ihrem Verständnis III. S. 85 f., Weiterbildung des Stils zur Trauerelegie S. 85 f., letzte Szene auf dem Sterbebette S. 88 ff. - Zu II 3 ff. S. 89, 15 f., 17 ff., 27, 29 f., 31 S. 90 f.

Marcus - Mamercus S. 93 ff.

- Messalla Corvinus, überschenes Frag-ment S. 100 f.
- mugire, mugilus, Bedeutung S. 185 f. Münzen von Epirus S. 62, die alte Münztechnik von Fronto gelobt S.243 f.

Naios, Zeus N. S. 124 f.

Nonae Ableitung S. 241 f.

Novla oskisch = Nola S. 79, Novlitanus S. 79.

Oskisches bei Lucilius S. 78 f., Mamers S. 93.

Ostia, Zu den neuen Bruchstücken der Stadtchronik S. 102 f., auf C. Caesar zu beziehen S. 103 f.

passer s. Catull.

Peleiades, dodonāische Priesterinnen S. 50.

Perperna Münzmeister S. 242. Perperna Munzmesser 5, 13, 1 S. 93 A. Pindarzitat bei Thuc. VI 13, 1 S. 93 A. Plautus Amph. 341 ff. S. 152, 551 ff. S. 73, 632 ff. S. 139 f., 1021 ff. S. 152, Asin. 153 ff. S. 144 f., 381 ff. S. 151 f., 407 ff., 504 ff. S. 145 f., 909 ff. S. 140 f., Aul. 40 ff., 415 ff., 628 ff. 5. 153 f., Bacch. 109 ff., 405 ff. 5. 74, 530 ff. 5. 73, 573 ff. 5. 151 f., 799 ff. 5. 155, 842 ff. 5. 143 f., 1120 ff. 5. 151, Capt. 533 ff. S. 71, 659 ff. S. 155, Cas. 89 ff. 533 ff. 3. 71, 059 ff. 3. 155, Cas. 89 ff. s. 147, 216 ff. s. 140 f., 353 ff. s. 148, 591 ff. s. 73, Cist. 465 ff. s. 144 f., Curc. 533 ff. s. 69, 557 ff., 610 ff. s. 70, Epid. 475 ff., 570 ff. s. 70, Men. 466 ff. s. 69, 571 ff. s. 140 f., 675 ff. s. 154, 701, 753 ff. s. 141, 990 ff. 675ff, 3, 154, 701, 753 ff, 3, 141, 990 ff, 5, 155 f, Merc. 700 ff, 5, 141 f, Mil. 481 ff, 5, 73, 1399 ff, 5, 72, Most. 1 ff, 5, 147, 518 ff, 5, 68, 68, 888 ff, 5, 146 ff, Pers. 272 ff, 5, 146, 328 ff, 5, 74, 733 ff, 5, 72, Poen, 373 ff, 5, 74, 1138 S, 142, 1195 ff, 5, 72, Pseud, 594 ff, 5, 145 f, 151 f, Rud. 390 ff, 5, 73, 611 f, 5, 156, 841 ff, 5, 148, 1264 ff, 5, 74, Tai, 627 ff, 5, 148, 1264 ff. 5. 70 f, Trin, 627 ff. 5. 144, 896 ff. 5. 152, True, 256 ff. 5. 147, 151 f., 603 ff., 893 ff. 5. 143.

Plinius und Tacitus S. 234 f., Epist. IX 10, 2 und Dial. c. 9. S. 235, Datierung von Epist. 1 6 und IX 10 5. 239.

Porphyrios Neuplatoniker S. 217, 219. Privatabschriften, eigenmächtig veröffentlichte Pr. S. 245.

Securus Verwendung S. 91. Seller SERROI S. 52 f. Senecas Phaedra, Kritisches S. 176 ff., V. 35ff. S. 177, 85f. S. 179 f., 299ff. S. 182 f., 325f. S. 184 f., 341ff. S. 185 f.,

465 ff. S. 188 f., 604 f. S. 190 f. Similia zu Vergils Hirtengedichten, Ecl. VIII 58ff., s. Vergil.

sollo oskische Form bei Lucilius S. 79 f.

- Sophokles, Bemerkungen zur Sprache S. 130 F.; zu Oed. Col. 113f., 195, 228 f., 383 S. 132 f., Trach. 265 ff. S. 135 f., Phil. 126 f. S. 136 f., Aus-drücke der Volkssprache S. 137, Phil. 577 S. 137, 832 S. 138, Wiederholung des gleichen Wortes Phil, 494, Trach. 1114 *s. 138 f.* — Oed. Rex 1128 f. S. 225 f.
- Steeitszenen in der griechisch-römischen Komodie, S. 68 ff., 139 ff., vgl. Komodie. συψέλια, συμψέλια subsellia S. 231.
- Tacitus, zu seiner Rhetorik S. 233 f., T. und Plinius d. J. S. 234 f., Entwicklung des Tacit. Stils S. 234 f., stilistische Kürze S. 235 f., Plinius und Tac. Dialogus S. 236 f., von Cic.' Stil stark beeinflußt S. 238, Rednerdialog lit. Anfänger-, nicht Jugendwerk S. 240.
- Terenz And. 607 ff., 625 ff., 872 ff., Eun. 817 ff., Haut. 562 ff. S. 75, Ad. 81 ff., Haut. 1003 ff., Hec. 198 ff., 516 ff. S. 76, Ad. 719 ff., 854 ff. S. 77, Ad. 551 ff. S. 156, Eun. 771 ff. S. 157, Phorm. 990 ff. S, 142 A, Thucyd. VI 13, 1 und Pind. Pyth, III
- 19f. S. 93 A.

Trauerelegie S. 85 f.

- Varro Atacinus, literarische Persönlichkeit S. 159 f., Einfluß der Neoteriker S. 160 f., 166 f., zu Fragm. 3 und 7 S. 160 A. 4, Abhängigkeit v. Ennius und der arch. Technik S. 162 f., Lebensgang, künstl. Entwicklung und Chronologie der Werke S. 170 f.
- Vergil, Similia zu Ecl. VIII 58ff., 62f., 65, 70 S. 101, 74f., 78, 80 f. S. 102, 87 f., 92 f., 99, 105 ff. S. 232 f.
- Zeus auf Münzen S. 62, J. Z. Naios S. 124, J. Zeuskult und Hellenen-name S. 126, Z. Hellanios von Aegina S. 126, Z. Laphystios S. 128.

load Makin San Ehrendi het Taritati -----

Druckfehler: S. 131, Z. 11 v.u: doševu. - S. 165, Z. 18 v.u.: halten. - S. 166, Z. 3 v.u.:

The set of the second day in the CANAR HOPELS PAL

Ter. - S. 239, Anm. 7: Quintilian.

249

# Inhaltsverzeichnis zum XLVI. Bande.

#### Abhandlungen:

| vianeneren Bak i                                                                      | Seite  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Albin Lesky, Hellos-Hellotis, II. – IV                                                | 3, 107 |
| Hans v. Arnim, Zu W. Jägers Grundlegung der Entwicklungsgeschichte<br>des Aristoteles | 1      |
| Ludwig Radermacher, Bemerkungen zur Sprache des Sophokles                             | 130    |
| Adelgard Perkmann, Streitszenen in der griechisch-römischen Komödie,                  |        |
| III., IV                                                                              |        |
| Karl Mras, Randbemerkungen zu Lucilius' Satiren                                       | 78     |
| Richard Holland, Beiträge zum Verständnis der Maecenaselegien, III.                   | 85     |
| Else Hofmann, Die literarische Persönlichkeit des P. Terentius Varro                  |        |
| Atacinus                                                                              | 159    |
| Karl Prinz, Kritisches zu Senecas Phaedra                                             | 176    |
| Konrad Glaser, Klangfiguren in Augustins Briefen                                      | 193    |
| Karl Mras, Nachwort zu den beiden letzten Ausgaben der Chronik des                    |        |
| Hieronymus                                                                            | 200    |
| Alfred Kappelmacher, Der schriftstellerische Plan des Boethius                        | 215    |

#### Miszellen:

| Ludwig Radermacher, Zu Aristophanes' Vögeln                              | . 92  |
|--------------------------------------------------------------------------|-------|
| Emil Sofer, Zu Sophokles König Odipus Vers 1128 f                        | . 225 |
| Adolf Wilhelm, Lateinische Wörter in griechischen Inschriften            | . 227 |
| F. Hiller v. Gaertringen, Marcus - Mamercus                              | . 93  |
| Alexander Gaheis, Nonae                                                  |       |
| Mauriz Schuster, Der passer Catulls                                      | . 95  |
| Artur Biedl, Ein überschenes Fragment des Messalla Corvinus              | . 100 |
| Carl Weyman, Similia zu Vergils Hirtengedichten VI, Ekloge VIII.         |       |
| Edmund H a u l e r, Zu den neuen Bruchstücken der Stadtchronik von Ostic |       |
| Josef Mesk, Zur Rhetorik bei Tacitus                                     | . 233 |
| Mauriz Schuster, Tacitus und der jüngere Plinius                         |       |
| Edmund Hauler, Zu Fronto De orationibus und Ad amicos                    | . 242 |
|                                                                          |       |
| Vorträge des Eranos Vindobonensis in der Zeit 1927/28                    | . 106 |

Druck: Schölers Buchdruckerei und Verlag, Wien XIX.

•

# WIENER STUDIEN.

3

# Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter:

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

XLVII. Band. - Jahrgang 1929.

#### FESTHEFT

zur Begrüßung der 57. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner in Salzburg.

Mit 6 Kunstdrucktafeln, 1 Vignette, Kartenskizze und Nachzeichnung.

Wien 1929.

OSKAR HÖFELS, I. WALFISCHGASSE 14.



•

.

. .

## Vorwort.

Die Schriftleitung der philologischen Zeitschrift "Wiener Studien" begrüßt die nach längerer Zeit auf österreichischem, zugleich antikem Boden tagende 57. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner auf das herzlichste und überreicht ihr das vorliegende Festheft mit fünfundzwanzig Beiträgen, die von Professoren und Dozenten der österreichischen Universitäten aus den Fachgebieten der klassischen Philologie, alten Geschichte und klassischen Archäologie gestiftet wurden als Zeichen ihrer Freude über die Zusammenkunft so vieler Festgenossen deutscher Zunge und die erwünschte Gelegenheit, persönliche Bekanntschaften zu schließen und förderlichen Gedankenaustausch zu pflegen.

Gleichzeitig widmet die wissenschaftliche Leitung der Salzburger Versammlung den Teilnehmern an der Tagung einen zweiten Sammelband, den die inländischen akademischen Vertreter fast aller anderen Fachabteilungen außer der Altertumswissenschaft aus ihren Arbeitsgebieten beigesteuert haben.

Wien und Salzburg, den 25. August 1929.

Für die Schriftleitung der "Wiener Studien": Dr. Edmund Hauler.

#### ALBIN LESKY.

Hier bleibt das Grundproblem die Entwicklung des Dialoges, die Erklärung der Tatsache, daß die attische Tragödie neben den Gesängen des Chores Sprechpartien zeigt. Zwei Auffassungen stehen sich gegenüber, die beide von der Grundtatsache ausgehen, daß die Geschichte der Tragödie letzten Endes auf lyrische Formen zurückführt. Die eine, gerne von der französischen Philologie vertreten7), läßt den Vorsänger des Chores Präludien singen, die gelegentlich einen lyrischen Dialog nach sich zogen und so die Vorstufe zu Sprechszenen darstellten, die sich unmittelbar aus dem Gesang heraus entwickelten. Die andere geht von der Verschiedenheit aus, die Chorgesang und Sprechvers im Dialekt zeigen<sup>8</sup>), und kommt so zum Schlusse, daß der eine nicht aus dem anderen hervorgegangen, sondern notwendig von außen an diesen herangetreten sei. Ein solches Hinzutreten zum Chor nahm für den Sprecher der Tragödie v. Wilamowitz bereits in seiner klassischen Einleitung zum Herakles<sup>9</sup>) an und die gleiche Wertung der antiken Zeugnisse über die Tätigkeit des Thespis als "Erfinders der Tragödie" liest man in der eingangs zitierten Darstellung der Entwicklung<sup>10</sup>). Mit besonderem Nachdrucke aber hat Bethe in seinen Prolegomena<sup>11</sup>) die Ansicht vertreten, daß der Schauspieler, der ein anderes Gewand trägt als der Chor und in einer anderen Mundart redet als dieser, nie und nimmer aus der Mitte der Choreuten hervorgegangen sein könne.

Während auch die meisten neueren Behandlungen des Gegenstandes in diesem Punkte eine gewisse Einheitlichkeit der Auffassung innerhalb der deutschen Altertumswissenschaft zeigen, entwickelte Kranz<sup>12</sup>) in einem außerordentlich geistvollen Aufsatz eine vielfach gänzlich neue Ansicht von der formalen Entwicklung der ältesten Tragödie. Die epirrhematische Komposition, deren große Bedeutung

9) Unveränderter Abdruck 1907, 86f.

10) 22f.

<sup>11</sup>) Prolegomena zur Geschichte des Theaters im Altertum 1896, 36ff. Auf derselben Grundlage auch B. ph. W. 1906, 1318, N. Jahrb. 1907 XIX 85, Gercke-Norden <sup>3</sup> I, 3, 23 und Griech. Dichtung 164.

<sup>18</sup>) Die Urform der attischen Tragödie und Komödie. N. Jahrb. 1919 XLIII 145.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Navarre Daremberg-Saglio s. v. *tragoedia* V 388, der sich weitgehend mit M. Croiset Hist. de la litt. grecque III 33 deckt, der den ältesten Schauspieler une sorte de mélopée vortragen läßt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Die von O. Hoffmann, Das dorische a im Trimeter und Tetrameter der attischen Tragödie Rh. M. 69, 244ff. vertretene Ansicht, einiger Dorismen wegen müsse der Sprechvers bereits im dorischen Stadium der Tragödienentwicklung entstanden sein, rechnet nicht mit der Tatsache, daß jede Kunstsprache heterogene Elemente enthält.

#### ZUR ENTWICKLUNG DES SPRECHVERSES IN DER TRAGÖDIE.

5

für die Komödie Zielinski gezeigt hatte, soll auch die für uns erreichbare Grundform der Tragödie sein. In symmetrischem Aufbau lösten Lied des Chores und Rede des Schauspielers einander ab und erst aus diesem Gebilde haben sich Stasimon und geschlossene Rhesis entwickelt, je nachdem einmal die Rede zwischen den Chorliedern verschwand oder diese den gesprochenen Versen Platz machten. Die Form der epirrhematischen Szene aber stammt nach Kranz aus der Komödie, in der ihre eigentliche Heimat zu suchen ist, während sich für die Tragödie als "allerletzt erreichbare" Form der Lieddialog ergibt, den wir ja schon aus französischen Theorien kennen13). Nie war die Tragödie, dieser Auffassung nach, reiner Chorgesang, die Schauspielerleistung war von allem Anfang an mit ihr gegeben. All diese Aufstellungen führen notwendig zu dem Schlusse, den Kranz 158f. auch mit aller Klarheit selbst zieht: die Chorlieder, deren Dominieren in der älteren Tragödie Aischvlos zeigt, die in wuchtig geschlossenen Massen das Gepräge der Hiketiden bestimmen, jene Chorlieder, die bislang als der eigentliche Mutterboden der werdenden Tragödie galten, sie sind für Kranz eine durchaus sekundäre Form, hervorgegangen aus der älteren epirrhematischen Komposition durch stellenweise Verkümmerung der zwischen den Chorgesängen stehenden Schauspielerpartien! Das ist das grundstürzend Neue an der von Kranz gegebenen Rekonstruktion der Entwicklung, das aber meines Erachtens trotz aller wertvollen Einzelbeobachtungen seine Folgerungen zu unannehmbaren macht. Arbeiten wir bei den Ursprungsproblemen des Dramas auch auf einem Trümmerfelde, so viel lehrt uns die Überlieferung doch mit aller Deutlichkeit, daß die großen, geschlossenen Chorlieder im Anfange die Kernstücke des Dramas waren14), deren Rückentwicklung zu pausenfüllenden Elementen zwischen den Akten, die sich allmählich herausbilden, wir noch in ihren Etappen verfolgen können. Kranz hingegen hält das Stasimon für relativ so jung, daß er meint, es in den Hiketiden noch in statu nascendi beobachten zu können, und von allem Anfang an ist es ihm (S. 159) dazu bestimmt, "Lücken zu schließen, Ruhepausen auszufüllen". All diese Folgerungen fallen

<sup>13</sup>) Natürlich zieht Kranz S. 166 den Theseus des Bakchylides heran, aber mit Unrecht will er für seine Argumentation die Frage ausgeschaltet wissen, ob v. Wilamowitz recht hat, der Gött. Gel. Anz. 1898, 142 dieses Stück aus der Einwirkung der entwickelten Tragödie erklärt.

<sup>14</sup>) Man kann das nicht besser formulieren, als es v. Wilamowitz Aisch. Int. 8 für die Hiketiden getan hat: "Das Abzugslied ist wirklich wie der Einzug ein Hauptstück der Tragödie und die Szenen, welche die Chorlieder unterbrechen, sind kaum mehr als Episoden."

#### ALBIN LESKY.

fort, wenn man die epirrhematische Form der von Kranz herangezogenen Szenen - es handelt sich vor allem um drei aus den Hiketiden - aus ihrem inneren Gehalt erklärt und dabei die natürliche Auffassung zugrunde legt, daß der Gesang des Chores als das lyrische Element der Tragödie für diese in erster Linie Instrument der Gefühlsäußerung war, während der später hinzugetretene Sprechvers zunächst der Vermittlung des Stofflichen diente. Für diese auf ganz anderem Wege gewonnene Auffassung werden die in Frage stehenden Szenen geradezu zur Bestätigung: in ihnen allen erklärt sich das Nebeneinander von Gesang und Wort zwanglos so, daß innere Erregung den einen der beiden Teile zu lyrischem Ausdruck treibt. Das zeigt am schönsten die große Szene zwischen Pelasgos und den Mädchen 234ff., der auch bei Kranz eine besondere Stellung eingeräumt wird. In breit angelegter Rede bringt die Partie 234-292 die Selbstvorstellung des Pelasgos sowie die Frage nach Herkunft und Absicht der Mädchen, die sich zunächst ein wenig im Rätselstellen gefallen. Aber dann wird das Tempo von Frage und Antwort lebhafter und findet die ihm in der Tragödie angemessene Form der Stichomythie 293-343, die aber noch nicht starr genug gehandhabt wird, um nicht an besonders wesentlicher Stelle eine Ausweitung zu gestatten, die formell übrigens als Atempause empfunden wird. Nun fällt bereits gegen Ende dieser lebhaften Wechselrede die Bitte der Danaiden um Schutz; notwendig steigt die Erregung der Mädchen, die nun nicht mehr ihre Geschichte erzählen, sondern um etwas flehen, woran ihr Schicksal hängt. Und es ist einfach und schön, daß der Dichter den Chor in dieser bangen Stimmung singen läßt. Höchste Kunst zeigt der Übergang zur Liedform: die Danaiden haben ihre Bitte ausgesprochen und ihr auch schon in kurzen Worten Nachdruck verliehen. Nun stellen sie V. 343 ihre Angelegenheit in den Schutz des höchsten Gottes, der über den ixéoioi waltet. Es ist, als käme dem Chor mit der Nennung des heiligen Namens erst die volle Bedeutung seines Anliegens, die Ungewißheit seines Schicksals voll zu Bewußtsein; nun genügen Worte nicht mehr, drängend tönt das Lied: Παλαίγθονος τέκος κλύθί μου / πρόφρονι καρδίαι, Πελασγῶν ἄναξ. Dann folgt jene Szene 344-454 mit ihrem Wechsel von Chorlied und Schauspielervers, die Kranz als epirrhematisch bezeichnet. Es ist unscharf zu nennen, wenn S. 156 von einer Szene wirklich dramatischen Lebens gesprochen und als ihr Inhalt angegeben wird: "die Überredung des Pelasgos durch die Danaiden. ihnen Aufnahme in Argos zu gewähren". Es handelt sich ganz im Gegenteil um eine Szene des Verweilens, in der der Gegensatz zwischen flehender Angst der Mädchen und unentschlossenem Überlegen des

#### ZUR ENTWICKLUNG DES SPRECHVERSES IN DER TRAGÖDIE.

Königs nicht zum letzten durch den Gegensatz zwischen Lied und Sprechvers breit ausgemalt wird. Wenn Pelasgos als Ergebnis langen Nachsinnens verkündet (440 f.) και γεγόμφωται σκάφος / στρέβλαισι vautizatow is noony utvov, so zeigt das klar genug, daß die Handlung seit V. 336 πῶς οὖν πρός ὑμᾶς εὐσεβής ἐγώ πέλω; auch nicht um einen Schritt weiter gerückt ist. Das tut sie erst, als nach der von Kranz epirrhematisch genannten Szene der Chor seinen letzten und stärksten Trumpf ausspielt: er wird sich an den Götterbildern erhängen, ein ungeheuerliches ävoc für das Land. Das singen die Mädchen nicht; denn es soll nicht bloß als Ausfluß ihrer höchsten Erregung erscheinen und so nur als Drohung des Augenblicks gewertet werden. Darum wird es in Worten gesagt, die erst vorsichtig andeuten, dann aber das Schreckliche mit grausamer Gelassenheit nennen. Nun erst verspricht Pelasgos wirksame Vertretung vor dem Volk und die mächtige Szene klingt in einem Wechsel von breiter Rhesis und Stichomythie aus, der zwar frei ist, eines gewissen Rhythmus aber nicht entbehrt. Für unbefangene Interpretation wächst so die epirrhematische Form der von Kranz behandelten Szene organisch aus der Handlung heraus und alles erklärt sich, ohne daß wir anzunehmen brauchen, hier liege in das Drama eingebettet ein Petrefakt aus der ältesten Zeit der Tragödie vor uns. Archaisch ist natürlich der ganze große Komplex, der eben in aller Kürze analysiert wurde; das zeigt sich einerseits in einer gewissen Formenstrenge; denn die Responsion der Lieder des Chores bringt auch Responsion der Schauspielerentgegnung mit sich, die aber nicht absolut verbindlich ist, wie 407ff. erweisen. Auf der anderen Seite steht aber bei aller Beschränktheit der Form doch eine köstliche Fülle von Ausdrucksmöglichkeiten für die verschiedensten Stimmungen, und wer archaischen Stil versteht und liebt, weiß, daß eben jene Mannigfaltigkeit innerhalb der Gebundenheit das eigentlich Kennzeichnende für ihn ist.

Es ist nicht möglich, auf die anderen von Kranz genannten Szenen in gleicher Weise einzugehen. Aber auch bei ihnen ist die organische Erklärung ihrer Form die einfachste: Angst treibt die Mädchen in der Szene 734—761 zu lyrischem Ausdruck und dasselbe Gefühl läßt sie in der Überfallsszene 825—910 in ihrer Not singen. Dem leidenschaftlichen Charakter des Ganzen entsprechend singt auch der ägyptische Herold zunächst und in dem Abklingen der wilden Erregung zu einem, natürlich noch immer heftig bewegten, Trimetergespräch läßt sich unschwer eine Entwicklung erkennen, die der früher in der Szene Pelasgos-Chor gezeigten entgegengesetzt verläuft. Mit vollem Rechte betont Kranz in seinem an Anregungen so reichen Aufsatze die Notwendigkeit,

#### ALBIN LESKY.

die zur Rede stehende Form durch das Drama hindurch zu verfolgen, hier kann — so reizvoll es wäre zu zeigen, wie manches später in formaler Erstarrung auftritt, was einst aus dramatischem Leben geboren war nur noch der Szene Ag. 1072ff. gedacht werden; da finden wir als wertvolle Bestätigung dafür, daß die Form wirklich aus dem Inhalt herausgewachsen ist, zunächst V. 1072—1113 das umgekehrte Verhältnis: Kassandra singt in der mantischen Ekstase, während der innerlich noch nicht voll beteiligte Chor in Trimetern respondiert. Sowie aber die dämonische Gewalt von Kassandras Prophezeiungen den Männern ans Herz greift, singen auch sie in dem folgenden Szenenteil 1114—1177. Und ähnlich wie bei der Entschlußankündigung in den Hiketiden 455 ff. Ruhe nach leidenschaftlicher Erregung von höchster Wirkung ist, so folgt auch hier auf wildeste Bewegung die Rede Kassandras 1178 ff. mit ihrer alles enthüllenden Klarheit.

Bei der im Vorhergehenden gegebenen Erklärung der von Kranz seiner Rekonstruktion zugrunde gelegten Form ist der Weg wieder frei für die seit v. Wilamowitz und Bethe immer wieder vertretene Ansicht, daß zur Tragödie, die schon ihrem Namen nach ursprünglich Chorlied gewesen sein muß, der Sprechvers des Schauspielers als eine Neuerung hinzutrat. Schwierig ist es, bei der Ungunst der Überlieferung etwas über die Art und Weise zu sagen, in der die beiden heterogenen Elemente - Chorlied und Sprechvers - in der ältesten Tragödie eine Verbindung miteinander eingingen. Die Vermutungen hierüber werden meist in recht unbestimmter Form geäußert, bald wird von einem kurzen Verbinden der Lieder, bald von Erzählungen und dann wieder von Wechselreden gesprochen. Weiterkommen läßt sich hier durch die konsequente Auswertung einer bislang recht verschieden bewerteten Nachricht. Themistios Or. XXVI 316 D lesen wir über die Genesis der Tragödie: xai ov προσέγομεν 'Αριστοτέλει, ότι το μέν πρώτον όγορος είσιών ήδεν είς τούς θεούς, Θέσπις δε πρόλογόν τε και δήσιν έξεῦρεν . . . v. Wilamowitz<sup>15</sup>) hat diese Nachricht als voll genommen und auf den Dialog Περί ποιητών als naheliegende Quelle geschlossen. J. M. Stahl<sup>16</sup>) verteidigt ihre Glaubwürdigkeit und Kalinka<sup>17</sup>) verwendet sie als Beleg für seine Dar-

15) N. Jahrb. 1912 XXIX 467.

<sup>10</sup>) Rh. M. 69, 1914, 591. Wenn ich Leo, Plaut. Forsch. 1. Aufl. 171 recht verstehe, so verwertet auch er die Notiz. Ältere Polemik findet sich bei A. Müller, Bühnenaltertümer 172, 2, der gut urteilt.

<sup>17</sup>) Comm. Aenip. X 35. Nun tritt auch Pickard-Cambridge, Dithyra b Tragedy And Comedy 1927, 109 für die Glaubwürdigkeit des Themistios ein.

#### ZUR ENTWICKLUNG DES SPRECHVERSES IN DER TRAGODIE.

stellung der Entwicklung. Anderseits äußert Crusius<sup>18</sup>) Zweifel an den Kenntnissen des Themistios und W. Schmid<sup>19</sup>) meint, die Angaben des Redners seien mit freier Phantasie aus den Andeutungen des Aristoteles herausgesponnen. Da ist wohl zunächst zu bemerken, daß Angaben eines Mannes, der über alles verfügte, was seine Zeit an Bildung zu geben vermochte, und der noch überdies seine besondere Tätigkeit Aristoteles widmete, nur dann außer Betracht zu stellen sind, wenn innere Gründe dazu zwingen. Solche wollte nun allerdings Kranz<sup>20</sup>) geltend machen: Aristoteles könne die Rhesis dem Thespis nicht zugeschrieben haben, da die älteste Tragödie kein μέτρον λεκτικόν hatte. Doch niemand hindert uns, wenn Aristoteles von einer λέξις γενομένη spricht, dieses Faktum in die Schaffenszeit des Thespis selber fallen zu lassen<sup>21</sup>). Zum anderen aber, meint Kranz, gehe aus Poet. 1449a 27 zusammen mit 1449b 5 hervor, daß die Erfindung des Prologs erst in einem späteren Stadium der Tragödie gemacht worden sei. An der ersten Stelle spricht Aristoteles von der großen Mühe, die es machen würde, weitere Einzelheiten, wie die Ausgestaltung der großen Menge der Epeisodien zu entwickeln. Die zweite Stelle handelt von der Komödie und ist auch für uns wichtig: τίς δέ πρόσωπα ἀπέδωκεν ἢ προλόγους ἢ πλήθη ύποκριτών και όσα τοιαύτα, ήγνόηται. Aus diesen beiden Stellen folgt doch nur das eine, allerdings mit aller nur wünschenswerten Sicherheit, daß Aristoteles wußte, welchen einzelnen Dichtern der Tragödie die Erfindung von Masken, Prologen u. a. zugeschrieben wurde. Auf keinen Fall aber läßt sich behaupten, Aristoteles habe für die eine oder die andere der bei Themistios genannten "Erfindungen" nicht den Namen des Thespis nennen können. Im Gegenteil: wenn uns Aristoteles deutlich genug sagt, daß er für die Einführung des πρόλογος einen bestimmten Namen kannte, den er bei breiterer Ausführung des Gegenstandes etwa in  $\Pi \epsilon \rho i \pi o i \eta \tau \tilde{\omega} v$  sicher genannt hat, wenn wir ferner bei einem Manne, der Aristotelesparaphrasen schrieb, dafür Thespis genannt finden, so kann eine derartige Notiz keineswegs als schlecht beglaubigt gelten<sup>22</sup>). Haben wir so keinen Anlaß, das Aristoteleszitat

18) Philol. N. F. 34, 185, Anm. 23.

19) Gesch. d. griech. Literatur I<sup>6</sup> 281 f.

20) a. a. O. S. 154, Anm. 1.

<sup>21</sup>) Mit Recht verwirft Kalinka a. a. O. 36, 1 die Aufstellung Kranzens.
 <sup>22</sup>) Nicht ohne Bedeutung ist es, daß die Zuteilung der 
 *δησι*ς an

Thespis durch die mannigfachen Nachrichten bestens gestützt wird, die ihn als Erfinder des  $i\pi\alpha\varkappa\rho\iota\tau\eta\varsigma$  und so der  $\tau\rho\alpha\mu\phi\delta la$  überhaupt bezeichnen. Zusammengestellt bei F. Jakoby Marm. Par. zu ep. 43.

9

#### ALBIN LESKY.

des Themistios zu athetieren, so ergibt sich sogleich die nächste Frage, ob den darin enthaltenen Mitteilungen sachliche Wahrscheinlichkeit zukommt<sup>23</sup>). Trägt es das Wort nicht schon, wie Kranz S. 154 will, in seinem Namen, daß es etwas Unursprüngliches bezeichnet: den Teil vor dem  $\lambda \delta \gamma o \varsigma$ ? Das hätte nach Leo<sup>24</sup>) nicht mehr gesagt werden dürfen, der zeigte, daß das Wort von vornherein zwar das dem  $\lambda \delta \gamma o \varsigma$  Vorhergehende wie 'den vorhergehenden  $\lambda \delta \gamma o \varsigma^{25}$ ) bezeichnen könne, daß es aber im lebendigen Gebrauch, mit dem die bekannte Aristotelische Definition nichts zu schaffen hat, die zweite Bedeutung, die der Anfangsrede hatte.

Ohne weiteres ist einzusehen, welche hohe technische Bedeutung die Erfindung solcher Vorreden für die Tragödie in einer Zeit haben mußte, da sie noch Chorgesang war. Die Grundlage für die wechselnden Gesänge des Chores konnte so gegeben, der Umschlag von Stimmungen konnte motiviert werden und neue Sagenstoffe, die sich die werdende Tragödie eroberte, ließen sich so in einer dem Publikum verständlichen Form gestalten. Zeigt uns nun die älteste Tragödie in der Tat solche πρόλογοι? Wir haben einen ausgezeichneten Beleg für eine mit dem Drama innerlich unverbundene, zur Orientierung des Publikums vorausgeschickte Rede in den Phoinissen des Phrynichos. Glaukos hat in seinem Werk über die Stoffe des Aischylos den Eingang dieses Prologes ausgeschrieben<sup>26</sup>) und Aristophanes hat ihn uns in der Hypothesis der Perser erhalten: τάδ' ἐστὶ Περσῶν τῶν πάλαι βεβηκότων. Die wenigen Worte zeigen deutlich den rein orientierenden Charakter der Mitteilung an das Publikum, in der es von der Voraussetzung des Stückes, der Niederlage des Xerxes, unterrichtet wurde. Durch die Worte des Eunuchen, der die Sessel für die Ratsversammlung richtete, war der

<sup>23</sup>) Ich habe über die Altertümlichkeit des Tragödienprologes im Winter 1926 im Wiener Verein klassischer Philologen gesprochen und ein knappes Résumé meiner Argumentation ist in den Mitt. des Vereines III 1926 p. VIII gedruckt. Zu meiner Freude sehe ich, daß W. Nestle in einer noch unpublizierten Tübinger Diss. 1927 über die Struktur des Einganges in der attischen Tragödie ebenfalls für frühen Ansatz dieser Einleitungsform eintritt, und außerordentlich wertvoll sind mir die zustimmenden Worte A. Körtes in seiner Besprechung Ph. W. 1928, 1297 ff.

24) Plaut. Forsch. 1. Aufl. 171 u. Anm. 2.

<sup>25</sup>) Bei dieser Bedeutung handelt es sich um einen ganz geläufigen Kompositionstyp. Kühner-Blass I, 2, 321f. Es liegt adverbiale Determination vor, Beispiele auch bei A. Debrunner Griech. Wortbildungslehre § 47, der von dem Überbleibsel eines idg. Typus spricht. Die beste Parallele ist  $\pi \rho ody \omega r$ .

<sup>26</sup>) ἐκτίθησι in der Perserhypothesis v. 2 Wil. heißt hier "er schreibt aus" und nicht, wie Marx Rh. M. 47, 1928, 349 will, "gibt die Auslegung".

#### ZUR ENTWICKLUNG DES SPRECHVERSES IN DER TRAGÖDIE. 11

Stoff für die folgenden Klagegesänge des Chores gegeben. Von demselben Glaukos erfahren wir weiter in der Hypothesis zu den Persern, daß das Spiel des Aischvlos eine Umarbeitung der Phoinissen des Phrynichos war<sup>27</sup>). Eine Umarbeitung, die bei dem damaligen Tempo in der Entwicklung der Tragödie auch ein Fortschritt sein mußte. Dank der wertvollen Nachricht des Glaukos können wir ein wichtiges Moment dabei noch kontrollieren. Bei Phrynichos wird das Publikum über das Geschehene gleich im Eingang unterrichtet, Aischylos bringt an Stelle dieses Vorganges eine Entwicklung, indem der Chor der Perser zu Beginn des Stückes in banger Besorgnis gezeigt, die Nachricht von der Niederlage aber als dramatisches Element in das Innere des Stückes verlegt wird. Bei Aischylos, dem Schöpfer des zweiten Schauspielers, zeigt sich das freiere dramatische Leben und man wird so in dem Prolog des Phrynichos im Zusammenhang mit früher Gesagtem nicht eine Neuerung<sup>28</sup>), sondern im Gegenteil eine Fortführung archaischer Komposition zu erblicken haben. So wird auch das Fehlen einer eigenen Vorrede in den Hiketiden verständlich: was in einer solchen hätte gesagt werden müssen, die Flucht und ihre Vorgeschichte, gibt dem Dichter Stoff zu einer bereits dialogisch ausgestalteten Szene zwischen Pelasgos und den Mädchen<sup>29</sup>). Aischvlos hat später den Prolog mehrfach verwendet, aber da ist die Fortentwicklung der alten Form deutlich erkennbar. Die Vorrede, die Eteokles hält, ist durch Person und Inhalt ganz anders mit dem Stücke verklammert, als dies für den Eunuchen der Phoinissen der Fall sein konnte. Und in der Orestie verwendet der Dichter dieses Formelement mehrfach zu wirkungsvollster Exposition der Stimmung. In der Rede des Wächters auf dem Dach wird der Ton tiefer Niedergeschlagenheit, hoffnungsloser und doch gespannter Erwartung meisterhaft angeschlagen, auf den der ganze Agamemnon gestimmt ist. Die Worte des Orestes sind schwer verstümmelt, aber in dem Prolog der Prophetis erleben wir wieder die ganze Gewalt des dämonischen Dichters: der tiefe Gottesfriede in dem Gebet, ein Voraus-

<sup>27</sup>) F. Marx hat in einem sehr fesselnden Aufsatz über den Tragiker Phrynichos Rh. M. 47, 1928, 337ff. diese bestens beglaubigte Notiz durch Hypothesen umstoßen wollen, die doch nicht genug überzeugen können, um zur Verwerfung einer so trefflich fundierten Nachricht zu berechtigen.

<sup>28</sup>) So Geffcken Griech. Literaturgesch. 153, Bethe Griech. Dicht. 194, Marx a. a. O. 349.

<sup>29</sup>) Daß die Hiketiden wahrscheinlich (vgl. S. 3, Anm. 6) einige Jahre alter sind als die Phoenissen, macht die vertretene Anschauung von der Ersetzung einer berichtenden Vorrede durch eine dialogische Szene nicht unwahrscheinlich. Literarische Entwicklung verläuft nicht geradlinig.

#### ALBIN LESKY.

leuchten des befreiten Schlusses der Trilogie, und das Entsetzen über das Bild im Tempelinneren treten in großartigen Kontrast. Das hat Aischylos aus einem technischen Hilfsmittel gemacht, das wir in seiner primitiven Verwendung noch bei Phrynichos greifen können. Mit vollem Recht weist Körte<sup>30</sup>) darauf hin, daß nicht zum letzten das zähe Nachleben dieser undramatischen Eingangsform für ihr hohes Alter spricht, und so lernen wir die vielbemängelten Euripideischen Theaterzettel-Prologe als einen der Archaismen kennen, an denen gerade dieser modernste Dichter der attischen Tragödie nicht arm ist.

So wenig wir auch von der ältesten Tragödie wissen, es genügt doch, erkennen zu lassen, daß die Nachricht des Themistios sich trefflich in das Bild einfügt, das wir aus den Trümmern gewinnen. Nicht soll behauptet werden, daß es nun gerade wirklich Thespis gewesen ist, der als erster vor die Gesänge des Chores Tetrameter oder Trimeter stellte; denn die Persönlichkeit dieses Dichters war doch auch den ältesten Literarhistorikern nicht mehr deutlich faßbar, und wer sieht, wie Thespis die sicher nicht von ihm gemachte Erfindung der Maske zugeschrieben wird, der lernt verstehen, daß er für spätere Zeiten nur mehr ein Sammelname für das älteste Entwicklungsstadium der Tragödie darstellte. Aber daß diesem ältesten Entwicklungsstadium als eine seiner wesentlichen Formen der Prolog angehörte, der Terminus in weitem Sinne gefaßt als die durchaus nicht auf den Beginn eines Stückes beschränkte, sondern nach Bedarf den einzelnen Chorliedern vorangestellte erklärende Rede, das ist die Erkenntnis, die die Themistiosstelle bringt.

Als fremdes, dem Chor dienendes Element war die Rede an das alte Chorlied herangetreten, das zeigen mit aller Deutlichkeit noch die Hiketiden selbst in einem wesentlichen Stücke ihrer Komposition. Nach Abgang der Männer singen die Mädchen 524—599 ein Lied, das um den Iomythos Bitte an Zeus und Lob seiner Größe schließt und ein Exponent der Stimmung bangen Harrens ist, in der wir den Chor sehen. Dann tritt Danaos auf, nach kurzer Begrüßung spricht er 21 Trimeter, in denen er durch Erzählung des Beschlusses der Volksversammlung eine gänzlich neue Situation schafft. Damit ist seine Aufgabe vollendet und nun entströmt frei und breit das herrliche Segenslied für Argos 625—709. v. Wilamowitz<sup>31</sup>) hat gezeigt, wie unangebracht es ist, die

<sup>30</sup>) Ph. W. 1928, 1300. Auf den archaischen Charakter der Euripideischen Prologe hat J. M. Stahl Rh. M. 69, 1914, 591, Anm. 3 aufmerksam gemacht.

<sup>31</sup>) Aisch. Interpr. 1. Wertvoll die Feststellung p. 7 zu unserer Stelle: "Es sind diese Szenen, in denen der Vater uns den einen Schauspieler des Thespis erkennen läßt."

#### ZUR ENTWICKLUNG DES SPRECHVERSES IN DER TRAGÖDIE. 13

Verse des Danaos als Epeisodion zu bezeichnen. Die Anwendung späterer Termini hat hier überhaupt keinen Sinn; rein technisch betrachtet haben wir es einfach mit einer Vorrede zu dem folgenden Chorgesang zu tun, die eben um seinetwillen da ist, eine Form, die sich trotz besserer Einfügung in das Ganze des Stückes als nahe Verwandte des Eunuchenprologes der Phoinissen erweist.

Einfach und natürlich erklärt sich aus den primitivsten dramatischen Erfordernissen der Antritt der Rede in dieser Form an das Chorlied. Ein weiterer und in gewissem Sinne letzter Schritt war die Entwicklung des Dialoges. Ihr kam zustatten, daß der Dithyrambos, wie wir die Nachrichten über ihn mit Kalinka<sup>32</sup>) zu verstehen haben, von allem Anfang an in der Gegenüberstellung von Vorsänger und Chor eine dialogische Keimzelle enthielt, die sich dann, als der Sprechvers einmal zum Instrument der Tragödie geworden war, rasch entwickelte. Die Hiketiden bereits zeigen reichen Dialog, allerdings bezeichnenderweise ausschließlich zwischen Schauspieler und Chor. So war letzten Endes, wie das Aristoteles wohl mit den berühmten Worten meint, in den ¿ξάργοντες des Dithyrambos eine Vorstufe des Dialoges vorhanden gewesen, aber der Sprechvers, der erst die Entfaltung dieses Keimes gestattete, mußte von außen an die Tragödie herantreten, sonst wäre sie das geblieben, was ihr Name besagt, der aus einer Zeit stammt, in der sie noch reiner Gesang war<sup>33</sup>).

#### Graz.

#### ALBIN LESKY.

32) Comm. Aenip. X 34f.

33) Man könnte einwenden, daß bei dem gegebenen Bilde der Entwicklung der Terminus ύποκριτής unberücksichtigt bleibt, dem Kranz so große Bedeutung beimißt. Aber abgesehen davon, daß wir dieses Wort erst aus der Sophistenzeit kennen, kann mit ihm nicht operiert werden, ehe seine Bedeutung nicht tatsächlich geklärt ist. Die Akten des seinerzeit lebhaften Streites darüber (Literatur bei Christ-Schmid 16 259, 1 und 281, 6, ferner Müller Bühnenaltertümer 171, 2) hat man zur Unzeit geschlossen und sich bei der Auskunft späterer Grammatiker beruhigt, υποκριτής sei der Antworter. Diese Bedeutung ist gänzlich unzutreffend, denn wenn bei der Vorstufe der Tragödie von einem Respondieren die Rede sein kann, so tat das der Chor dem έξάρχων und nicht umgekehrt. Sowie aber ein υποχριτής spricht, sehen wir in den Szenen, die uns nach v. Wil. den einen Schauspieler des Thespis erkennen lassen, diesen neue Tatsachen an den Chor heranbringen; daß das gelegentlich auf eine von diesem gestellte Frage geschehen konnte, ist so unwesentlich, daß es unmöglich zur Bezeichnung seiner Funktion geführt haben kann. Ferner ist nicht zu vergessen, daß unvoreingenommene Betrachtung der Homerstellen für ύποκρίνεσθαι als seine Grundbedeutung interpretari und nicht respondere ergibt. Die Schwierigkeit des Froblems wird aus der vorsichtigen Äußerung Pickards a. a. O. 100, 3 klar.

#### H. GOMPERZ.

### Zur Theogonie des Pherekydes von Syros<sup>1</sup>).

1. Pherekydes lebte ohne Zweifel um die Mitte des 6. Jahrhunderts<sup>2</sup>), und schon dem Aristoxenos (bei Diog. Laert. I 118) galt er als der Lehrer des Pythagoras<sup>3</sup>). Von ihm gab es nach Suidas (Pherek. A 2 Diels) eine Schrift  $E\pi\tau \dot{a}\mu\nu\chi_{00}$   $\eta\tau ot$   $\Theta eox_{0}a\sigma ia$   $\eta$   $\Theta eoyoria,$ enthaltend  $\theta e \bar{\omega} \nu \gamma \acute{e}\nu \epsilon \sigma \iota \nu \varkappa a i$   $\delta\iota a \delta o \chi \acute{a} \varsigma$ . Die beiden ersten Titel zunächst ganz rätselhaft. Lassen wir sie vorerst beiseite und halten nur fest, daß hier "Heptamychos" überliefert ist, und daß es vorschnell war, wenn Diels im Hinblick auf die A 8 erwähnte  $\pi e \nu \tau \acute{e} \mu \nu \chi o \varsigma$  $\gamma e \nu e \dot{a} \ \theta e \bar{\omega} \nu$  seiner Abhandlung (Berl. Sitzungsber. 1897) die Überschrift vorsetzte: Zur Pentemychos des Pherekydes. Dagegen ist es

 <sup>1</sup>) Einige der folgenden Bemerkungen habe ich noch Diels brieflich mitgeteilt, der sie Vorsokr. I<sup>4</sup> p. XXVI verwertet hat.

<sup>2</sup>) Nach Diog. Laert. I 121 "lebte" (γέγονε) er um die Zeit der 59. Olympiade (544 bis 540), nach Suidas zur Zeit des Lyderkönigs Alyattes († um 560) und wurde um die "Zeit der 45. Olympiade (600—596) "geboren" (τετέχθαι). Zwischen diesen beiden Angaben vermag ich den zuletzt von U. v. Wilamowitz (Pherekydes, Berl. Sitzungsber. 1926, S. 126) erörterten Widerspruch nicht wahrzunehmen. Vielmehr stimmen beide auch mit dem für die Chronologie des Pherekydes wichtigsten Zeugnis durchaus überein: καθά φησιν 'Αριστοτέλης ... έφιλονείχει ... Θάλητι ... Φερεκύδης (Diog. Laert. II 46).

<sup>3</sup>) Zuerst werden, soviel ich sehe, Pherekydes und Pythagoras in einem von Duris, dem Schüler Theophrasts, bewahrten Epigramm des Ion von Chios auf Pherekydes miteinander in Verbindung gebracht (Ion Frg. 4 Diels):

> ώς ό μὲν ἡνορέηι τε κεκασμένος ἡδὲ καὶ αἰδοῖ καὶ φθίμενος ψυχῆι τερπνὸν ἔχει βίοτον, εἶπερ Πυθαγόρης ἐτύμως ὁ σοφὸς περὶ πάντων ἀνθρώπων γνώμας ἦιδεε κάξέμαθεν.

Das konnte man so verstehen, als hätte sich Pythagoras über die jenseitige Seligkeit des Pherekydes ausdrücklich ausgesprochen, konnte demnach auch ein persönliches Verhältnis beider aus diesen Versen lesen; an sich aber brauchen sie nur zu besagen: wenn die Lehre des Pythagoras richtig ist, darf ein so ausgezeichneter Mann wie Pherekydes seines Wohlergehens im Jenseits gewiß sein.

#### ZUR THEOGONIE DES PHEREKYDES VON SYROS.

offenbar richtig, daß die Schrift des Syriers eine Theogonie enthielt, ja bei Aponius steht sogar die etwas überraschende Behauptung (A 5): deorum vero naturam et originem ante omnes descripsit<sup>4</sup>).

"Seit der Fetzen des Papyrusbuches gefunden ist", sagt U. v. Wilamowitz (Pherekydes, S. 129), "habe ich immer geglaubt und gelehrt, daß ein solches Buch, das die Götter sogar redend einführte, eigentlich unter die Mythographen sehr viel besser paßte als unter die Doxogräphen." Diese Überzeugung teile ich. Doch hat sich mir auch das Wort des Aristoteles durchaus bewährt, der (A 7 Diels) von Mythologen spricht, die sich "als ein Mittelding (zwischen Mythologen und Physikern) auch dadurch erweisen, daß sie, wie Pherekydes und einige andere, nicht alles mythisch darstellen" (ol μεμειγμένοι τῶν  $\thetaeoλόγων$  καl τῶι μὴ μυθικῶς ἄπαντα λέγειν ....).

2. Der Eingang der "Theogonie" ist uns erhalten: Zàς μέν καὶ Χρόνος ήσαν ἀεἰ καὶ Χθονίη, Χθονίηι δὲ ὄνομα ἐγένετο Γῆ, ἐπειδὴ αὐτῆι Zàς γῆν γέρας διδοῖ (Fr. 1 Diels).

"Zas" ward als dialektisch erwiesen von Kretschmer (bei Kern, De Orphei, Epimenidis, Pherecydis Theogoniis, p. 93 n.). Doch reicht das zur Erklärung nicht aus. Denn nach Herodian gebrauchte Pherekydes auch die Formen "Dis", "Zen" und "Den", wovon die beiden letzten offenkundig etymologisierende Namen sind  $(\zeta \tilde{\eta} v, \delta \eta v)$ . Eben dies gilt wohl auch von "Chronos" (statt "Kronos") und "Rhe" (statt "Rhea", Frg. 9). So wird man also auch bei "Zas" an  $\zeta \alpha \tilde{\eta} \varsigma$ ,  $\zeta \acute{a} \theta \varepsilon o \varsigma$ ,  $\zeta \acute{a} \omega$  denken dürfen<sup>5</sup>). — "Chronos" bietet die gute Überlieferung (vgl. A 8, A 9). Und der "Chronos" bei Pherekydes ist nicht unanschaulicher als der "Eros" bei Hesiod: wie hier die

4) Danach ist auch das Theopomp-Zitat bei Diog. Laert. I 116 zu ergänzen: πρώτον περί φύσεως xal (γενέσεως) θεών γράψαι.

<sup>5</sup>) Überdies aber sollten wohl die drei ewigen Urwesen auch von den ihnen entsprechenden, aber in der Zeit entstandenen Gottheiten des Volksglaubens unterschieden werden: somit, wie Chthonie von Ge und Chronos von Kronos, vielleicht auch Zas von Zeus. Hängt es damit zusammen, daß, wie Frg. 4 (neben Chronos?) Kronos erwähnt, so auch in Frg. 5, in dem von dem gegenwärtigen Weltzustand die Rede ist, "Zeus" genannt wird? Verwandelte sich etwa Zas, wie zum Zwecke der Weltbildung in Eros (Frg. 3), so weiterhin zum Zweck ihrer Beherrschung in Zeus? (Freilich kann auch beide Male Origenes die ihm ungewohnte Form durch die ihm gewohntere ersetzt haben.) Liebe allen Zeugungen, so geht dort die Zeit allem Geschehen vorher<sup>6</sup>). — Über "Chthonie" als Kultgottheit und ihre Erwähnung bei Musaios und Empedokles siehe Diels zur Stelle. Die Loslösung der Erdgottheit von der Erde bedeutet einen wichtigen Schritt zur Loslösung der Gottheiten von den Naturgegenständen überhaupt und damit zu ihrer Vergeistigung<sup>7</sup>).

Wenn diese drei Urwesen "immer waren", also unentstanden, anfangslos sind, so liegt darin gewiß ein Widerspruch gegen den Volksglauben; auch das Chaos heißt bei Hesiod nur "zuerst entstanden" (πρώτιστα Χάος γένετ'). Allein ganz vereinzelt ist der Gedanke der Anfangslosigkeit im 6. Jahrhundert keineswegs: man denke an Orpheus Frg. 6 Diels (Ζειζς πεφαλή, Ζειζς μέσσα ...), an Anaximanders Apeiron, an Xenophanes' Beweise gegen eine Entstehung Gottes<sup>8</sup>).

Hermias endlich (und fast wörtlich mit ihm übereinstimmend Probus, A 9 Diels) deutet die drei Urwesen auch allegorisch:  $Z\tilde{\eta}va \ \mu \dot{e}v \ \tau \dot{o}v \ a \dot{\ell} \theta \dot{e} a$ ,  $X\theta ov \dot{\eta}v \ \delta \dot{e} \ \tau \dot{\eta}v \ \gamma \tilde{\eta}v$ ,  $K\varrho \dot{o}vov \ \delta \dot{e} \ \tau \dot{o}v \ X\varrho \dot{o}vov$ . Nur die erste dieser Gleichungen sagt uns freilich etwas Neues. Gerade ihr aber dürfte es, wie sich noch zeigen wird, im weiteren

<sup>6</sup>) Viele Stellen, von Solon bis Euripides, an denen Chronos gleichfalls personifiziert wird, hat jetzt Nestle (bei Zeller I<sup>6</sup> 104<sup>9</sup>) zusammengestellt: bei Solon (Frg. 24, 3 Diehl) und Anaximander (9 Diels) insbesondere erscheint er als eine das Recht zur Geltung bringende Macht, bei Pindar (Ol. II 19) und Kritias (Frg. 25, 34 Diels) als Weltschöpfer, auch Sophokles (Frg. 280 Nauck) legt ihm Prädikate der obersten Gottheit bei, Euripides (Frg. 303, 8) betont seine Anfangslosigkeit; auch in orphischen Darstellungen (Orpheus Frg. 13 Diels) wird er als Urwesen genannt. Über "Chronos" neben "Kronos" s. vorige Anm.: ist jener ein anderes Wesen, oder verwandelte er sich in diesen, oder änderte er bloß seinen Namen? — lauter Möglichkeiten, denen die apodiktische Erklärung Ulrichs v. Wilamowitz (Kronos, Berl. Sitzungsber. 1929, S. 41): "Ich halte einen Urgott Zeit im 6. Jahrhundert für undenkbar" schwerlich gerecht wird.

<sup>7</sup>) Daß dieser Schritt sich gerade an der Erde zuerst vollzieht, mag Jamit zusammenhängen, daß sie von den drei Hesiodischen Urwesen (Chaos, Ge, Eros) das stofflichste ist, so daß sich die Stoffgebundenheit an ihr zuerst fühlbar machen mochte. Auch Akusilaos (Frg. 1 Diels) läßt in der Reihe der Urwesen die Erde weg und zählt nur Chaos, Erebos, Nyx, Aither, Eros, Metis auf.

\*) Im 5. Jahrhundert dann an Parmenides' Widerlegung alles Werdens und Vergehens (τώς γένεσις μὲν ἀπέσβεσται καὶ ἄπυστος ὅλεθρος), an Heraklits ,,immer dagewesenes, ewiglebendes Feuer" (ἦν ἀεἰ . . . πῦς ἀείζωιον), endlich an Epicharms Frg. 1 (ἀλλ' ἀεί τοι θεοὶ παρῆσαν . . .). Verlaufe der Erzählung nicht an einem Anhaltspunkte gefehlt haben<sup>9</sup>).

3. Über den weiteren Gang der Theogonie bei Pherekydes besitzen wir keinen zusammenhängenden Bericht. Allein in schattenhaftem Umriß schimmert dieser Gang immerhin hinter einer Anspielung Platons und einer solchen des Maximos von Tyros hervor. Platon spricht (Sophist. 242°d) von einem alten Denker, der da behaupte, ώς τρία τὰ ὄντα, πολεμεῖ δὲ ἀλλήλοις ἐνίοτε αὐτῶν ἄττα πηι, τοτέ δέ και φίλα γιγνόμενα γάμους τε και τόκους και τροφάς τῶν έχνόνων παρέγεται. Bei Maximos aber heißt es (A 11 Diels): ... τοῦ Συρίου την ποίησιν σχόπει χαι τον Ζηνα χαι την Χθονίην χαι τον έν τούτοις έρωτα και την Όφιονέως γένεσιν και την θεών μάγην και το δένδρον καί τον πέπλον. Da wir überdies aus einem eingehenden Einzelbericht (Frg. 4) und aus einem wörtlich erhaltenen Bruchstück (Frg. 2) mit höchster Wahrscheinlichkeit schließen dürfen, daß es eben der von Maximos erwähnte Götterkampf war, bei dem einerseits Ophioneus, andererseits Kronos die miteinander kämpfenden Scharen führten, und daß die von Platon erwähnte Hochzeitsfeier der Vermählung des Zas mit der Chthonie galt und die Überreichung des Peplos einschloß, so spricht alles dafür, daß sich die hier erwähnten Vorgänge bei Pherekydes in der folgenden Reihenfolge zutrugen: Liebe des Zas zu Chthonie - (Dazwischenkunft eines störenden Umstandes) - Geburt des Ophioneus - Götterkampf - Friedensschluß - Vermählung des Zas mit Chthonie, wobei auch ein "Baum" eine Rolle spielte und ein "Gewand" überreicht ward - Geburt und Aufzucht ihrer Nachkommenschaft. Damit ist uns aber die Aufgabe gestellt, mit diesem Leitfaden die einzelnen Bruchstücke der Theogonie sowie die erhaltenen Auszüge aus ihr zu vergleichen: dabei läßt sich einiges an jenem Leitfaden passend aufreihen; manche Stelle dieses Fadens bleibt freilich leer; dieser oder jener Einzelheit läßt sich auf ihm ein Ort nur ganz unsicher und vermutungsweise anweisen -- und in einem wichtigen Falle nicht einmal das.

4. Da Maximos des Eros gleich nach den ewigen Urwesen gedenkt, so wird sich wohl Zas nahe am Beginn der Erzählung in ihn

<sup>9</sup>) Von dem bei Hermias folgenden Sätzchen:  $\zeta\eta\lambda\sigma\tau\nu\pi la \tau olvvv \tau \bar{w}\nu$ yegórtov sagt Vorsokr. I<sup>4</sup> p. XXVI Diels selbst, daß es "besser wegbleibt": es bezieht sich auf eine angebliche  $\zeta\eta\lambda\sigma\tau\nu\pi la$  zwischen Pherekydes und Leukipp, die mit jener zwischen Platon und Aristoteles (Doxogr. Gr. 653f.) verglichen wird.

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

verwandelt haben (eig "Equiva µεταβεβλησθαι τον Δία µέλλοντα δηµιουργεῖν, Frg. 3), wie das ja auch seiner Stellung am Eingange der Theogonie des Hesiodos wie des Akusilaos entspricht. Dann aber klafft in unseren Nachrichten eine große Lücke, die auch noch die Geburt des Ophioneus umfaßt. Doch muß angenommen werden, daß zugleich mit diesem oder doch unmittelbar nach ihm auch jene Götterschar entstand, die dann im Götterkampf (Frg. 4) sein Gefolge bildet. Und da diesem hier eine andere, von Kronos geführte Götterschar gegenübersteht, so muß auch deren Erzeugung noch vor jenem Kampf erfolgt sein. Dann liegt indes der Gedanke wohl ungemein nahe, eben dies sei jenes "andere Göttergeschlecht", von dessen Entstehung ein rätselvoller Bericht des Damascius spricht, und der in diesem Bericht erwähnte Vorgang sei demnach von Pherekydes nach der Geburt des Ophioneus, jedoch vor dem Götterkampf erzählt worden.

Damascius berichtet (A 8), nachdem er die drei ewigen Urwesen genannt hat: τον δε Χρόνον ποιήσαι έκ τοῦ γόνου έαυτοῦ πῦρ καὶ πνεῦμα καὶ ὅδωρ.... ἐξ ῶν ἐν πέντε μυχοῖς διηιρημένων πολλὴν ἄλλην γενεὰν συστήναι θεῶν τὴν πεντέμυχον καλουμένην, ταὐτὸν δὲ ἶσως εἰπεῖν πεντέκοσμον<sup>10</sup>).

<sup>10)</sup> Für éautou wollten Kern, Nestle, Diels autou setzen und dies auf Zas zurückbeziehen. Doch erweist sich dies als unmöglich, sowie man nicht, wie Diels, die Zwischenbemerkungen des Damascius fortläßt, vielmehr seine Worte in ihrem ursprünglichen Zusammenhang liest. Da lauten sie nämlich: ... Ζάντα μέν είναι και Χρόνον και Χθονίαν τας πρώτας άρχας (την μίαν φημί πρό των δυοίν και τάς δύο μετά την μίαν), τον δε Χρόνον ποιήσαι έκ του γόνου avrov... Wer konnte das verstehen, und wer hätte es auf den Samen des Zas bezogen? Hat also bei Pherekydes der anfangslose Zeitgott Feuer, Hauch und Wasser "aus seinem Samen" gebildet, ähnlich wie ja auch bei Anaximander (10 Diels) bei der Bildung der Grundstoffe to ex tou diblou yoripov θερμού τε καί ψυχρού eine nicht leicht verständliche Rolle spielt? ---Vielleicht hat es mit diesem yórog überhaupt eine andere Bewandtnis. Porphyrios nämlich klagt (Frg. 7 Diels) über die Weitschweifigkeit "des Numenios und der Ausleger der pythagoreischen Gleichnisreden, die auch bei Platon unter dem Fluß Ameles, bei Hesiod und den Orphikern unter dem Styx, bei Pherekydes unter der Ekrhoe den Samen verstehen" (...  $\pi a \rho \dot{a} \dot{\delta} \dot{e}$ τῶι Φερεχύδηι την έχροην έπι τῶι σπέρματι έχδεχόμενοι). Bezieht sich das auf unsere Stelle, und das ist doch wohl das bei weitem Wahrscheinlichere, so war also bei Pherekydes gar nicht von einem yóvoç, vielmehr von einer expon die Rede, - vermutlich eine Art Urwasser, auf das sich auch die Notiz des Aratkommentators Achilleus beziehen wird (Frg. 1*a*):  $\Theta a \lambda \tilde{\eta} \varsigma \ldots$ καί Φερεκύδης . . . ἀρχήν τῶν ὅλων το ὕδωρ . . ., ὅ δή καί Χάος καλεί ό

#### ZUR THEOGONIE DES PHEREKYDES VON SYROS.

Aus einem von Damascius als yóvoc bezeichneten Zeugungsstoff also bildete Chronos Feuer, Hauch11) und Wasser, und nachdem diese durch fünf uvyol hin verteilt worden waren, entstand aus ihnen das zahlreiche, πεντέμυχος genannte Göttergeschlecht; diesen letzteren Ausdruck aber erklärt Damascius selbst sofort mit den Worten: "d. i. etwa soviel wie πεντέχοσμος". In der Tat bedeutet zwar μυχός zumeist gewiß einen verborgenen Raum, insbesondere den Delphischen Spalt und den Hades. Allein an anderen Stellen<sup>12</sup>) doch auch jeden irgendwie abgegrenzten Bezirk, also etwa soviel wie Sphäre oder Reich, so daß sich die (offenbar entweder dem Zusammenhang entnommene oder einem guten Gewährsmann entlehnte) Erklärung des Damascius als durchaus annehmbar erweist. Welches sind aber die fünf Sphären oder Reiche, durch die hin die drei Stoffe Feuer, Hauch und Wasser verteilt sind, und die Pherekydes in einem Buche besprach, dem man die Überschrift 'Επτάμυχος gab, d. h. also das Buch von den sieben Sphären oder Reichen?

Φερεκύδης, - offenbar indem er Χάος von χέω ableitete und im Gegensatz zu dem gemeinen übwo jenem Urwasser diesen erlesenen Namen vorbehielt. Da er überdies (Frg. 9) die Rhea "Rhe" nannte (doch wohl, weil ihm diese Namensform noch entschiedener an ééw anzuklingen schien, vgl. Kerns Orphica Frg. 56 Anfang), so darf man vielleicht vermuten, sie werde sich zu jener expon ahnlich verhalten haben wie die Chthonie zur Ge, so daß man dann sagen dürfte: wie bei Hesiod Kronos aus Rhea ein Göttergeschlecht erzeugt, so bei Pherekydes Chronos aus der Ekrhoe. (Achilleus durfte das Wasser der Ekrhoe, ohne sich eine "falsche Deutung" zuschulden kommen zu lassen, dogy two blow nennen, auch wenn es keineswegs, wie dies U. v. Wilamowitz, Kronos S. 42ª, vorauszusetzen scheint, eine auch den ewigen Urwesen überlegene "Urpotenz" war.) Des Damascius unmittelbare Vorlage wird eben nicht, wie man meist annimmt, Eudem, vielmehr einer jener "Ausleger pythagoreischer Gleichnisreden" gewesen sein, und zu dessen Worten: τον δέ Χρόνον ποιήσαι έκ του γόνου mag dann ein Leser (vor oder nach Damascius) ein fragendes éautou; am Rande beigeschrieben haben.

<sup>11</sup>) *Πνεύμα*, d. i. bewegte Luft. Denn vor Anaximenes galt, wie schon Tannery erkannte, nur der sichtbare Dunst und der fühlbare Wind als Stoff,— wie ja auch in Indien nicht die "Luft", vielmehr einerseits der "Wind" (vâyu), andererseits der "Raum" (åkåša) zu den Grundstoffen zählt.

<sup>12</sup>) Man vgl. etwa γ 263 (von Mykenai): μυχῶι "Αργεος Ιπποβότοιο, Hesiod Theog. 1015 (von Argios und Latinos): μυχῶι τήσων ἰεράων, Pindar Pyth. VIII 79: μυχῶι τ' ἐν Μαραθῶνος, Isthm. I 80 (von dem offen daliegenden Becken von Orchomenos): τὸν Μινύα τε μυχόν, Euripides Helena 817: ἄστρων ὡς βεβηπνῦαν μυχούς.

19

#### H. GOMPERZ.

In der Schrift Περί έβδομάδων c. 1 werden gleichfalls sieben κόσμοι unterschieden: die Sphären des Himmels ('Olvunios zóguos, c. 2), der Sterne, der Sonne, des Mondes, der Luft (πέμπτη μοιρα ή τοῦ ήέρος σύστασις και κόσμος), des Meeres und der Erde, wobei einerseits die zóquot des Himmels und der Erde, andererseits die fünf zwischen ihnen gelegenen enger zusammengehören (ή γη και ό Όλύμπιος κύσμος έχει την φύσιν στάσιμον, τα δ'άλλα όδον έχει περιπολίης, c. 2). Nehmen wir noch hinzu, daß nach Πεολ έβδομάδων c. 2 auch unter der Erde wieder sieben zóouot liegen, daß uns aber auch aus Pherekydes (Frg. 5) der Satz erhalten ist: zelvng de the μοίρας ἕνερθέν ἐστιν ή ταρταρίη μοῖρα, so scheint es mir unleugbar, daß beide Darstellungen demselben Vorstellungskreis entstammen - mag nun dieser ursprünglich griechisch oder orientalisch sein<sup>13</sup>). Setzt man nämlich die uvyoi des Pherekvdes den zoouot in Περί έβδομάδων gleich, dann beantwortet sich die oben aufgeworfene Frage von selbst: im ganzen gibt es - von den unterirdischen Bezirken abgesehen - sieben Sphären oder Reiche, von denen jedoch die beiden äußersten, die des Himmels und der Erde, zweien der drei ewigen Urwesen (Zas und Chthonie) vorbehalten und darum auch von den ihnen entsprechenden Stoffen (Himmelsstoff oder Äther einerseits, Erde andererseits) erfüllt sind; in den fünf zwischen diesen beiden gelegenen Sphären oder Reichen jedoch ist Raum für ein neues, nicht anfangsloses Göttergeschlecht, dem indes bloß drei Stoffe zugeordnet werden können, da zwar die Sphäre des Meeres und die der Luft von je einem Stoff, die drei Sphären des Mondes, der Sonne und der Sterne dagegen sämtlich von einem und demselben dritten Stoff, dem Feuer nämlich, eingenommen werden. So ist es denn durchaus in Ordnung, daß zwar das Geschlecht der entstandenen Götter das Geschlecht der fünf Sphären oder Reiche hieß, die den Aufbau des All in seiner Gesamtheit darstellende Schrift des Pherekydes dagegen als das Buch von den sieben Sphären oder Reichen bezeichnet werden konnte.

5. Zwischen dieser neugebildeten, von Kronos befehligten, und einer schon vorher gezeugten, von Ophioneus geführten Götterschar fand somit vermutlich die große Götterschlacht statt, deren sowohl

<sup>13</sup>) Für  $\Pi \varepsilon \varrho i \delta \beta \delta o \mu a \delta \omega \nu$  glaubt A. Götze (Zeitschr. f. Indologie u. Iranistik II 60ff.) eine persische Vorlage nachweisen zu können, und davon, die Möglichkeit persischen Einflusses auch für Pherekydes ins Auge zu fassen, darf man sich auch durch die luftigen Spekulationen in R. Eislers "Weltenmantel und Himmelszelt" nicht abhalten lassen.

#### ZUR THEOGONIELDES PHEREKYDES VON SYROS.

Platon wie Maximos gedenken, über die uns aber (in Frg. 4) auch noch ein Auszug des Origenes bzw. des Celsus unterrichtet: Φερεκόδην .....μυθοποιείν στρατείαν στρατείαι παραταττομένην και τῆς μὲν ήγεμόνα Κρόνον ἀποδιδόναι, τῆς δ' ἐτέρας 'Οφιονέα. προκλήσεις δὲ και ἁμίλλας αὐτῶν ἱστορεῖ, συνθήκας δὲ αὐταῖς γίγνεσθαι, ἶν' ὁπότεροι αὐτῶν εἰς τὸν 'Ωγηνὸν ἐμπέσωσι, τούτους μὲν εἶναι νενικημένους, τοὺς δ' ἐξώσαντας και νικήσαντας ἔχειν τὸν οὐρανόν<sup>14</sup>).

Zur Erklärung der seltsamen Namensform ' $\Omega\gamma\eta\nu\delta\varsigma$  (der es ja an einem dialektischen Anknüpfungspunkt so wenig wie der Form Záç gefehlt haben mag) hat man babylonisch uginna, Kreis, herbeigezogen: meines Erachtens ist sie das Musterbeispiel eines etymologisierenden Namens, sie soll den Okeanos als jenen Strom kennzeichnen, der die  $\gamma\tilde{\eta}$  wie ein O umschließt.

6: Auf den Kampf folgte nun die Versöhnung und die Hochzeitsfeier, aus deren Schilderung uns der "Papyrusfetzen" ein kostbares, leider durch eine Lücke empfindlich entstelltes Stück bewahrt hat, das Diels (im wesentlichen gewiß richtig) folgendermaßen schreibt: avtöi ποιούσιν τὰ olzla πολλά τε καὶ μεγάλα. ἐπεὶ δὲ ταῦτα ἐξετέλεσαν πάντα καὶ χρήματα καὶ θεράποντας καὶ θεραπαίνας καὶ τἇλλα öσα δεῖ πάντα, ἐπεὶ δὴ πάντα ἐτοῖμα γίγνεται, τὸν γάμον ποιεῦσιν. κἀπειδὴ τρίτη ἡμέρη γίγνεται τῶι γάμωι, τότε Ζὰς ποιεῖ φᾶρος μέγα τε καὶ καλὸν καὶ ἐν αὐτῶι ποικίλλει Γῆν καὶ 'Ωγηνὸν καὶ τὰ 'Ωγηνοῦ δώματα.....

14) Dieser Erzählung fehlt es keineswegs an Gegenstücken. In einem Scholion zu Ø 479 (I 292 Dindorf) unterwirft Zeus Ophion, den mächtigsten der Giganten, und setzt Kronos den Unterworfenen zum Herrscher; in einem solchen zu "Wolken" 247 werden unterschieden: ein erstes Göttergeschlecht unter Ophion und Eurynome (vgl. den Hadesdämon Eurynomos bei Pausanias IV 28, 7), ein zweites (die Uranier) unter Kronos und Rhea, endlich als drittes (die Olympier) οί Διἰ τὴν ἀρχὴν καταλύσαντες ἐκείνων; bei Apollonios Rhodios I 503 ff. endlich heißt es: zuerst hatten Ophion und Eurynome die schneeigen Gipfel des Olympos inne, durch Gewalt bezwungen aber trat jener dem Kronos, diese der Rhea die Herrschaft ab und so stürzten sie in die Fluten des Okeanos, jene aber herrschten so lange, bis auch sie von Zeus bezwungen wurden. Da in keinem dieser Berichte der Name Ophioneus wiederkehrt, auch nach keinem der Kampf durch einen Vertrag beendet wird, so sind sie wohl nicht (wie es U. v. Wilamowitz, Kronos S. 41<sup>3</sup>, für Apollonios voraussetzt) aus Pherekydes geschöpft, geben vielmehr die von diesem benutzte und abgeänderte Fassung der Sage wieder.

#### H. GOMPERZ.

πρώτον γενέσθαι· ἐκ τούτου δὲ ὁ νόμος ἐγένετο καὶ θεοῖσι καὶ ἀνθρώποισιν. ἡ δέ μιν ἀμείβεται δεξαμένη εὐ τὸ φᾶρος.....<sup>15</sup>)

Es ist so gut wie gewiß, daß das hier erwähnte waooc ebendasselbe Gewand ist wie der  $\pi \epsilon \pi \lambda o \zeta$  des Maximos. Dann wird aber an diesem Punkte der Erzählung auch schon von dem bei Maximos zuerst genannten dévôgov die Rede gewesen sein. Ja Clemens deutet (gleichfalls in Frg. 2 Diels) auf einen noch weit engeren Zusammenhang zwischen dérdoor und gaoog hin mit den Worten: ή ύπόπτερος δρῦς καὶ τὸ ἐπ' αὐτῆι πεποικιλμένον φᾶρος. Freilich bemerkt er dazu: πάντα δσα Φερεκύδης άλληγορήσας έθεολόγησεν, und die Auslegungskunst der Neueren darf sich wohl mit der seinen messen<sup>16</sup>). Vergessen wir sie und versetzen wir uns in den Inhalt des "Papyrusfetzens"! Dieser führt uns in eine Zauberwelt: Diener und Dienerinnen werden "gefertigt" wie Geräte. Kein Wunder, daß Zas, um das Prachtgewand zu wirken, den Morgen des Tages abwartet, an dem er's der Braut überreichen will! Dann aber muß er wohl einen Zauberwebstuhl besitzen, auf dem er die Arbeit im Nu vollendet. Und von diesem, so sollte man denken, müßte in der Lücke die Rede gewesen sein. Statt dessen sagt Clemens, das Gewand sei ... auf einer unónreooc douc gewirkt" worden (oder habe sich zu anderem Zweck auf ihr befunden). Oder könnten eben diese Worte jenen Zauberwebstuhl bezeichnen? Nun, ύπόπτερος jedenfalls bedeutet nicht bloß "geflügelt", es heißt auch "so rasch wie einer, der Flügel hat", windeseilig<sup>17</sup>). Und heißt nicht der Webebaum, auf den das gewirkte Gewand sich aufrollt, ganz treffend "Eiche"? So daß also eben die von Clemens gebrauchten Worte den Zauberwebstuhl bezeichnen und wir, dem Sinne nach, den Anfang der Lücke etwa so ausfüllen können: "Da fertigt Zas ein großes, prächtiges Gewand und wirkt darein in bunten Farben die

<sup>16</sup>) Der Erläuterung bedarf dieser kristallklare Bericht an sich nicht, und nur weil man hinter den "Behausungen des Ogenos" orientalische und astronomische Weisheit gewittert hat, verweise ich auf N 21 ( $\kappa\lambda$ υτὰ δώματα βένθεσι λίμνης/χεύσεα, μαεμαίεροντα, von Poseidon), O 303 (σφοίσι δόμοισι, von Okeanos und Tethys) und 311 (δῶμα βαθύερου 'Ωκεάνοιο).

<sup>16</sup>) "Das Gerüst der Erde" (Diels, Zur Pentemychos ...); "der mit Flügeln versehene Mastbaum der Erde, an dem der Peplos segelartig aufgehängt ist" (derselbe, Vorsokr., zur Stelle); von R. Eislers geflügelten Bäumen und den "Zeltlinien" seines "Himmelszeltes" nicht zu reden.

17) So Pindar IX 35: ἀγάνορος ἶππου θᾶσσον καὶ καὸς ὑποπτέρου oder Ion Frg. 14 Nauck: ἰθι μοι, δόμον, οἰκέτα, κλῆισον ὑπόπτερος.

#### ZUR THEOGONIE DES PHEREKYDES VON SYROS.

Ge und den Ogenos und des Ogenos Behausungen (alles auf windeseiligem Eichbaum aufs trefflichste gewirkt.....)", also griechisch etwa: (ἐπὶ δρυὶ ὑποπτέρωι κάλλιστα πάντα ποικίλλων.....).

7. Aus der Verbindung des Himmelsgottes mit der Erdgöttin, des Zas und der Chthonie, ging, dies wissen wir aus Platon, eine Nachkommenschaft hervor. Weiter freilich reicht unser Wissen nicht, ja hier reißt der Faden überhaupt ab, den Platons und Maximos' Anspielungen uns in die Hand gaben. In der Sache freilich liegt es, daß man von jener Nachkommenschaft dasselbe sagen konnte, was der orphische Hymnus (XIII 6 Abel) von Kronos sagt: γαίης τε βλάστημα και ουρανού αστερόεντος, und was fast mit denselben Worten auf dem Goldplättchen von Petelia (Orpheus Frg. 17, 6 Diels) die menschliche Seele bekennt: Γής παῖς εἰμι καὶ Ovoavov dorepóerroc. Auch muß dieser Gleichlaut kein zufälliger sein: denn Kronos ist der alte Herrscher der Menschen (Hesiod "Eoya 169, Orpheus Frg. 139 Kern, Pindar Ol. II 70, Pyth. IV 201), ja nach der von Dion (Or. XXX 10) wiedergegebenen Erzählung stammt der Mensch geradezu aus dem Blute der Titanen, d. i. der Söhne des Uranos und der Gaia.....

Wozu dies alles? Möglich wär' es immerhin, daß unter der Nachkommenschaft des Zas und der Chthonie nicht bloß Götter, vielmehr auch Menschen zu verstehen wären und daß es also in diesem Zusammenhange geschah, daß Pherekydes (A 5 Diels) jene merkwürdige Seelenlehre entwickelte, die uns der Kirchenschriftsteller Aponius bezeugt: Ferecides ... animam hominis prior omnibus immortalem auditoribus suis tradidisse docetur et eam esse vitam corporis et unum nobis de coelo spiritum, alterum credidit terrenis seminibus comparatum — eine Nachricht, deren erster Teil auch bei Cicero vorliegt: ... primum dixit animos esse hominum sempiternos.

Allein mag Pherekydes diese Lehre in welchem Zusammenhang immer vorgetragen haben, jedenfalls ist er der erste, von dem wir erfahren, daß er im Menschen ein Element himmlischer Herkunft annahm; ist doch seine Seelenlehre um mehr als ein halbes Jahrhundert älter als die Heraklits (A 15 und 17 Diels), ja fast um ein Jahrhundert als die des Empedokles. Und da, wer im Menschen ein Element himmlischen Ursprungs annahm, dies gewiß auch irgendeinmal zum Himmel zurückkehren ließ, ist es insofern ganz berechtigt, Pherekydes auch den ersten zu nennen, der — noch vor Pythagoras (1 Diels) — dem Menschen Unsterblichkeit zuschrieb; denn die Fortdauer der Schattenseele im Hades betrachtet der Hellene nicht als ein Fortleben: der Hades ist ihm ja eben die Stätte der Gestorbenen.

Allein was Aponius für Pherekydes bezeugt, ist etwas viel Eigentümlicheres und Spezielleres als die Vorstellung, im Menschen sei mit einem irdischen und sterblichen Leib eine himmlische und unsterbliche Seele verbunden — eine Vorstellung, wie sie uns ja dann im 5. Jahrhundert mehrfach entgegentritt<sup>18</sup>). Pherekydes führt vielmehr den Schnitt mitten durch das seelische — oder richtiger: das feinstoffliche — Teil des Menschen selbst: er schreibt ihm zwei Hauche, einen himmlischen und einen irdischen, zu.

Doch auch mit der Lehre von den zwei Hauchen steht Pherekydes keineswegs allein. A. Götze hat sie im Großen Bündahišn, Kap. XXVIII, nachgewiesen<sup>19</sup>), jedoch auch schon bemerkt, daß ein ähnlicher Gedanke auch in *Hegl éßdoµádow* c. 13 begegnet: Ubi ergo dico hominis animam, illic crede me dicere originale calidum et /rigidum concretum ...... Auch weist ja schon Aristoleles (De anima I 2 Ende) darauf hin, daß die Älteren das Lebensprinzip entweder als Wärme oder als Kälte begriffen und es demnach bald  $\zeta \tilde{\eta} v$ (von  $\zeta \acute{e}\omega$ ), bald  $\psi v \chi \acute{\eta}$  (von  $\dot{a} v \acute{a} \psi v \xi \iota_{\zeta}$ ) genannt hätten. Weit näher aber steht der Ansicht des Pherekydes offenbar das pythagoreische Lehrstück, über das Diog. Laert. VIII 27 f. folgendermaßen berichtet<sup>20</sup>): ..... xal  $\dot{a} v \theta \varrho \acute{o} \pi \omega i$  είναι πρός θεούς συγγένειαν κατὰ τὸ μετέχειν  $\ddot{a} v \theta \varrho \omega v α$   $\ddot{c} \breve{o} \iota a$  είναι),  $\psi v \chi \grave{\eta} v$  μέντοι µ\nu ξεειν πάντα.είναι δὲ τὴν ψνχὴν ἀπόσπασµα alθέρος καὶ τοῦ θερμοῦ καὶ τοῦ ψνχροῦ, τῶι

<sup>18</sup>) So bei Epicharm (γā μὲν ἐς γāν, πνεῦμα δ' ἄνω, Frg. 9 Diels), in dem Epigramm auf die vor Potidaia Gefallenen (αἰθήρ μὲμφυχὰς ὑπεδέξατο, σώματα δὲ χθών, Epigr. Gr. 21, 5 Kaibel) oder bei Euripides (πνεῦμα μὲν πορὸς αἰθέρα, τὸ σῶμα δ' ἐς γῆν, Suppl. 531; vgl. Helena 1013; τὰ μὲν ἐχ γαίας φύντ' ἐς γαῖαν, τὰ δ' ἀπ' αἰθερίου βλαστόντα γοτῆς εἰς οἰράνιον πάλιν ῆλθε πόλον, Frg. 836, 9ff. Nauck).

<sup>19</sup>) Zeitschr. f. Indologie u. Iranistik II 66 gibt er den § 13 dieses Kapitels folgendermaßen wieder: "Ebenso wie Öhrmazd in der Höhe ist und Ahriman in der Tiefe seinen Stand hat ....: so hat auch der Mensch zwei Winde im Leibe; der eine ist der Wind der Weisheit, die Seele, deren Thron im Gehirn des Kopfes ist und deren Stoff warm und feucht ist ....; der andere ist der Wind der Sünde, dessen Stoff kalt und trocken und dessen Thron im .... ist ....".

<sup>20</sup>) In jener Darstellung, von der Wellmann (Hermes 24, 225) gezeigt hat, daß ihre Elemente nicht jünger sein können als das 4. Jahrhundert, z. T. indes gewiß noch wesentlich älter sind.

## ZUR THEOGONIE DES PHEREKYDES VON SYROS.

<τε> συμμετέχειν ψυχροῦ αἰθέρος διαφέρειν ψυχήν ζωῆς. ἀθάνατόν τε εἶναι αὐτήν, ἐπειδήπερ καὶ τὸ ἀφ' οὖ ἀπέσπασται ἀθάνατόν [τε[ ἐστι ... Und diese Anschauung hat sich sogar noch in der Stoa erhalten<sup>21</sup>).

Da läßt sich denn wohl vernünftigerweise nicht daran zweifeln. daß auch Pherekydes unter dem himmlischen Hauch den warmen, unter dem irdischen den kalten verstand. Und fassen wir nunmehr das Frg. 1 seines jüngeren Zeitgenossen, des Anaximenes, ins Auge, dann drängt sich uns eine Vermutung förmlich auf, der ich zwar keineswegs Gewißheit, indes doch eine ansehnliche Wahrscheinlichkeit zuschreiben möchte. Anaximenes nämlich, so berichtet hier Plutarch nach Aristoteles, erkannte weder das Kalte noch das Warme als etwas Substantielles (êv oùoíai) an, vielmehr seien dies nur Zustände des Stoffes, die durch dessen Verdichtung und Verdünnung hervorgebracht würden. όθεν ούκ απεικότως λέγεσθαι το καί θερμά τὸν ἄνθρωπον ἐκ τοῦ στόματος καὶ ψυχρὰ μεθιέναι. Denn durch den Druck der geschlossenen Lippen werde der Hauch verdichtet, bei geöffneten dagegen bleibe er dünn und darum auch warm. Mit a. W., für Anaximenes wenigstens sind die zwei Hauche etwas nicht bloß gedanklich Ausgeklügeltes, vielmehr etwas erfahrungsmäßig Gegebenes: bei geschlossenen Lippen entströmt dem Menschen der kalte, bei geöffneten der warme Hauch. Ist es da nicht wahrscheinlich, daß sich auch schon zur Zeit des Pherekydes die Lehre von den zwei Hauchen auf diese Erfahrungsgrundlage stützte, und daß eben diese Lehre es ist, gegen die Anaximenes streitet, indem er zeigt, es handle sich bei jener Erscheinung nicht um zwei wesenhaft verschiedene Arten des Hauchs, vielmehr nur um zwei Zustände eines und desselben Stoffes, der Luft?

8. Waren nach Pherekydes die Seelen wenigstens teilweise von göttlichem Stamm, so wird dies ihr göttliches Teil endlich auch zu seinem himmlichen Ursprung zurückgefunden haben. Näheres wissen wir jedoch hierüber nicht. Denn wenn Porphyrios sagt (Pherek. Frg. 6 Diels), Pherekydes habe von  $\mu v \chi o l$ ,  $\beta \delta \theta \varrho o l$ ,  $\delta r \tau \varrho a$ ,  $\theta \delta \varrho a l$ ,  $\pi \delta \lambda a l$  gesprochen und damit "in geheimnisvoller Weise" auf das Kommen und Gehen der Seelen hingedeutet ( $\delta l a \tau o \delta \tau \omega r$  $a l v l \tau \tau o \mu \delta \tau \omega r$   $\psi v \chi \omega r$   $\gamma v e v \delta a l v \sigma v \delta \tau \omega r$ ), so spricht

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Denn auch diese lehrte, was die tierische Seele von der pflanzlichen unterscheide, sei das Hinzutreten kalter Luft zum heißen Hauch, vgl. Chrysipp. Frg. phys. 806 (auch 782 f., 786 f., 789, 804, 807) Arnim.

das am ehesten noch dafür, daß eine deutliche Darstellung der Wanderungen der Seele bei ihm nicht zu finden war<sup>22</sup>).

Auf einen Umstand indes ist hier doch noch zurückzukommen. Der Titel der Pherekydeischen Schrift lautete bei Suidas 'Eπτάμυχος *ήτοι Θεοκρασία.* "Theokrasie" aber begegnet bei Iamblichos in der Bedeutung "Vereinigung mit Gott" ( $\theta eoκρασίαν$  τινα και την πρός τον  $\theta e dv$  ένωσιν και την τοῦ νοῦ κοινωνίαν, V. Pyth. 240). Somit dürfte bei Pherekydes etwas gestanden haben, was einem Ausleger dazu Anlaß gab, darin ein Einswerden der Seele mit Gott zu finden. M. a. W., des Menschen "himmlischer Hauch" wird auch bei Pherekydes — wie später bei Heraklit und Empedokles — nach irgendwelchen Fährlichkeiten endlich an den Ort seines Ursprungs, vermutlich in den himmlischen Äther, zurückgekehrt sein.

Wien.

#### H. GOMPERZ.

# Isokrates und die Menschheitsidee.

Nachdem Rudolf von Scala seinerzeit auf den bis dahin unterschätzten politischen Scharfblick des Isokrates nachdrücklich hingewiesen hat, ist dem großen Redekünstler nunmehr in Max Mühl ein noch eifrigerer Bewunderer erstanden, der in seiner Dissertation und neuerdings im 14. Heft der Sammlung "Das Erbe der Alten" bei ihm weittragende Gedanken vorgebildet findet, die sich erst später voll auswirkten<sup>1</sup>). Dabei hat er in der letzteren Schrift S. 35 und Anm. 102 meine Auffassung einer wichtigen Äußerung des Redners abgelehnt<sup>2</sup>), während seinem Rezensenten Richard Wagner

πόντος δ' ές χθονός οδδας ἀπέπτυσε, γαῖα δ' ἐς αὐγὰς ἡελίου φαέθοντος, ό δ' αἰθέρος ἕμβαλε δίναις.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Daher können wir auch nicht sagen, mit welchem Rechte Suidas dem Pherekydes als erstem die Lehre von der Seelenwanderung beilegt. Erwähnte er freilich wirklich auch in diesem Zusammenhange der  $\mu\nu\chi ol$ , also der "Sphären" oder "Reiche", dann könnte die Stelle, die Porphyrios hier auszog, etwa den folgenden Versen des Empedokles (Frg. 115, 9–11 Diels) entsprochen haben: albégiov µèv γάρ σφε µένος πόντονδε διώχει,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Max Mühl, Über die politischen Ideen des Isokrates und die Geschichtschreibung, Würzburg, 1917; Die antike Menschheitsidee in ihrer Entwicklung, Leipzig, 1928.

<sup>9</sup> Julius Jüthner, Hellenen und Barbaren, S. 34 ff.

## JULIUS JÜTHNER, ISOKRATES UND DIE MENSCHHEITSIDEE. 27

meine Ansicht als höchst wahrscheinlich erscheint<sup>3</sup>). Da die Stelle für Isokrates' Volksbewußtsein von grundlegender Bedeutung ist, glaube ich, nochmals eingehender, als es in dem größeren Rahmen möglich war, darauf eingehen zu sollen.

Es handelt sich um die Stelle Isokr. 4 (Paneg.) 50: τοσοῦτον δ' απολέλοιπεν ή πόλις ήμων περί το φρονείν και λέγειν τους άλλους άνθρώπους, ώσθ' οί ταύτης μαθηταί των άλλων διδάσκαλοι γεγόνασι. καί το των Ελλήνων όνομα πεποίηκε μηκέτι του γένους άλλά της διανοίας δοκείν είναι, και μάλλον 'Ελληνας καλείσθαι τους τής παιδεύσεως της ήμετέρας ή τούς της κοινής φύσεως μετέγοντας. Mühl übersetzt den Schluß: "Der Name der Griechen hat es dahin gebracht, daß er nicht mehr eine Abstammung bezeichnet. sondern vielmehr eine Sinnesart, und daß man Griechen eher diejenigen nennt, die an unserer Bildung, als die, welche an der gemeinsamen Abstammung teilnehmen." Daraus hat er dann gefolgert: "Diese Worte, welche eine Erweiterung des ethnographischen Begriffes ,hellenisch' in einen Kulturbegriff darstellen, stehen gleichsam als Motto über der Eingangspforte in die hellenistische Zeitepoche. Isokrates ist über die strenge Absperrung des Griechentums bereits hinausgekommen. Schon wird die griechische Kultur unter dem Gesichtspunkt ihres universalen Charakters betrachtet." Mühl hat sich also die landläufige Auffassung dieser Stelle angeeignet, die dahin geht, daß Isokrates die Schranken der, Abstammung zwischen Hellenen und Barbaren beseitigen und einen Barbaren, der griechische Bildung besaß, als Hellenen gelten lassen wollte4).

Diese Deutung unterliegt aber mannigfachen Bedenken, von denen ein sprachliches gleich vorweggenommen sei. Das Subjekt zu  $\pi\epsilon\pi o i\eta\varkappa\epsilon$  erblickt Mühl in  $\tau \delta \tau \bar{\omega} r \, {}^{\prime}E\lambda\lambda \eta \nu\omega\nu \, \delta \nu \sigma\mu\alpha$ . Aber wie soll der Name als solcher es "dahin gebracht", d. h. also bewirkt haben, daß mit ihm eine solche Begriffsveränderung vor sich gegangen ist? Vielmehr bietet sich ganz von selbst das seit dem § 47 wiederholt hervortretende und auch an der Spitze unseres Satzes stehende Hauptsubjekt der ganzen Rede,  $\eta \pi \delta\lambda\iota\varsigma \eta\mu\omega\nu$ , auch hier an und paßt auch vortrefflich zu dem Verbum. Der Stadt Athen allein wird das Verdienst zugeschrieben, durch ihre für alle vorbild-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Phil. Woch. 1929, S. 54.

<sup>\*)</sup> Vgl. die Stellensammlung Hellenen und Barbaren, S. 132, Anm. 92.

liche Kultur die einschneidende Umdeutung des Hellenennamens veranlaßt zu haben.

In sachlicher Beziehung ist zunächst daran zu erinnern, daß Isokrates nach der ganzen Fassung unserer Stelle nicht einen eigenen Gedanken oder Vorschlag vorbringt, der in seiner Auswirkung die kulturelle Entwicklung der Menschheit beeinflußt hätte, sondern daß er diese Entwicklung nur insofern unterstützt hat, als er eine sich einbürgernde Wandlung im Sprachgebrauch, eine, wie er beobachten zu können glaubte, damals bereits herrschende communis opinio feststellte.

Aber auch das Wesen dieser Wandlung scheint von Mühl nicht richtig erkannt. Die Umdeutung des Namens "Hellenen" bestand darin, daß man bei seinem Gebrauch früher an die Zugehörigkeit zur gemeinsamen Nation, zur Zeit des Isokrates mehr an "unsere Bildung" dachte. Könnte  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  κοινής φύσεως so angewendet und in dieser Weise von "gemeinsamer" Abstammung gesprochen werden, wenn unter den "Gebildeten" auch Fremdstämmige gemeint wären? Die Art, wie  $\eta'$  xour  $\phi' \sigma \omega$  mit dem bestimmten Artikel verwendet ist, beweist vielmehr, daß der Begriff "Hellenen", von dem dieses "Gemeinsame" ausgesagt wird, unter den namhaft gemachten Begriffen den weitesten Umfang haben muß, daß also Isokrates bei seinen Erwägungen über dessen Umfang nicht hinausgeht. In dem Begriff οί τῆς παιδεύσεως τῆς ἡμετέρας μετέχοντες können also neben den gebildeten gebürtigen Griechen nicht auch gebildete Barbaren mitgemeint sein, weil dann die Beziehung von zourne unverständlich wäre. Da aber die "an unserer Bildung Teilnehmenden" denen "von gemeinsamer Abstammung" entgegensetzt sind, der gleiche Umfang also ebenfalls ausgeschlossen ist, bleibt nur übrig, daß die erstere Gruppe von Menschen einen engeren Begriff darstellt als die zweite.  $\hat{n}\mu\epsilon\epsilon\epsilon oac$  also nicht so viel ist wie  $\epsilon\lambda\lambda nninne$ . was ja sprachlich möglich, aber dann mit  $\varkappa o \imath \eta \varsigma$  gleichbedeutend wäre, sondern  $\eta \mu \epsilon \tau \epsilon \rho a \varsigma$  identisch ist mit 'Arr $\iota \kappa \eta \varsigma$ , wie es die ganze Tendenz des Panegyrikos von vornherein fordert. Isokrates hat ja im vorhergehenden seit § 47 die Verdienste seiner Vaterstadt um die  $\pi a (\delta \epsilon v \sigma) c$  oder  $\phi (\lambda \sigma \sigma \phi) a$  mit beredten Worten gepriesen (vgl. auch 12, 295 f.), und so ist kein Zweifel, daß er auch hier die attische Bildung als dasjenige hervorheben will, was jetzt den Begriff "Hellenen" ausmacht. Nunmehr steht dem Allgemeinen, d. h. der gemeinsamen Abstammung, das Besondere, d. h. die attische Bildung, wirksam gegenüber. Es ist nicht von griechisch gebildeten

Barbaren, sondern von attisch gebildeten Griechen die Rede: um als echter Hellene zu gelten, genügt also die griechische Geburt nicht, es muß die attische Bildung und Gesittung hinzukommen. Es ist nicht eine Erweiterung des Begriffes "Hellenen" auf Fremdstämmige eingetreten, sondern im Gegenteil eine Einengung auf Griechen mit attischer Bildung.

Nach Mühls Auffassung läge eine Äußerung der Duldsamkeit vor, die in auffälligem Widerspruch stünde mit Inhalt und Tendenz des ganzen Panegyrikos, der doch die Einigung aller Hellenen zum Kampfe mit den von Natur aus feindlichen Barbaren bezweckt<sup>5</sup>), und wo sich der Redner in ausführlicher Darlegung zu den abfälligsten Bemerkungen über die Fremdvölker hinreißen läßt, zu denen dann ähnliche Aussprüche in seinen übrigen Werken hinzukommen<sup>6</sup>).

Schon durch diese seine allgemeine Einstellung und seine ganze Politik den Persern gegenüber scheint es ausgeschlossen, daß Isokrates im Panegyrikos, in dieser in einer panhellenischen Festversammlung gedachten Ansprache, einen Barbaren, und wäre er noch so gebildet, einem gebürtigen Griechen gleichgestellt oder wegen seiner Bildung gar vorgezogen und eher als eigentlichen Hellenen angesprochen hätte.

Seine sonstige Beurteilung der Barbaren wäre damit ebenfalls nicht in Einklang zu bringen. Als das verläßlichste Zeichen der Bildung, das σύμβολον τῆς παιδεύσεως ἡμῶν ἑκάστου πιστότατον,

<sup>6</sup>) Isokr. 4, 150-156. Die Perser bilden der Hauptsache nach einen δχλος άτακτος και κινδύνων άπειφος, πφός μὲν τὸν πόλεμων ἐκλελυμένος, πφός δὲ τὴν δουλείαν ἄμεινον τῶν παφ' ἡμῖν οἰκετῶν πεπαιδευμένος. Die Angesehensten unter ihnen sind τὰ μὲν σώματα διὰ τοὺς πλούτους τφυφῶντες, τὰς δὲ ψυχὰς διὰ τὰς μοναφχίας ταπεινὰς και πεφιδεεῖς ἔχοντες. Sie betragen sich gegen die Freunde treulos, gegen die Feinde unmännlich (vgl. auch 5, 137; 9, 66), ja sie mißachten die Götter. Dazu kommen einzelne Bemerkungen wie 4, 157 ff. über den Haß der Athener gegen die Asiaten oder 181 über den unwürdigen Zustand, sich von Barbaren unterjochen zu lassen, während man sich im Privatleben der Barbaren als Sklaven bediene. In dem Sendschreiben an Philipp 5, 16 rät Isokrates, die Hellenen und Barbaren verschieden zu behandeln, wie es dem Charakter der beiden. Völkerschaften angemessen sei. Vgl. 5, 80, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Isokr. 4, 184  $\delta \pi i$  τούς καὶ φύσει πολεμίους καὶ πατρικούς ἐχθρούς. Daß dieses die Kluft zwischen Hellenen und Barbaren so scharf. kennzeichnende Wort Anklang gefunden und Schule gemacht hat (vgl. Plat. Rep. V 470 C, Plut. Kim. 18, Aristid. 16) hat Mühl, Phil. Woch. 1921, S. 71f. dargetan. Noch in dem späten Werke Isokr. 12 (Panath.) 163 heißt es πρός τούς βαββάρους τούς καὶ φύσει πολεμίους ὅντας. Vgl. 5, 115; 12, 42.

# JULIUS JÜTHNER.

wird im vorhergehenden Paragraph die Redekunst bezeichnet. Sie also muß der Gebildete in erster Linie besitzen. Aber gerade dieser Gipfelpunkt der Bildung und überhaupt jede höhere Einsicht wird von Isokrates in späteren Reden den Barbaren abgesprochen?). An diesem Urteil wird auch durch die Stelle im Panathenaikos 12, 208 f. nichts geändert, wo aus Gründen der Polemik die Lakedaimonier für ungebildeter erklärt werden als die Barbaren. Der Vorzug der letzteren bezieht sich ja nicht auf die Bildung, die Isokrates im Auge hat, vor allem nicht auf die Beredsamkeit, sondern nur auf gewisse enirndevuara und régrai, worin die Barbaren viele Neuerungen gelehrt oder als gelehrige Schüler übernommen haben, während die Lakedaimonier so sehr die allgemeine Bildung und Erziehung entbehren, daß sie reine Analphabeten sind. So wird den Lakedaimoniern, die im Panathenaikos gegenüber den verhimmelten Athenern in möglichst ungünstigem Lichte dargestellt werden sollen, an jener Stelle die Bildung allerdings abgesprochen, und sie wären dadurch nach der Feststellung im Panegyrikos aus der Reihe der eigentlichen Hellenen gestrichen, aber die Barbaren werden deshalb keineswegs als solche anerkannt. Im Philippos 5, 59 hat Isokrates übrigens den strengen Maßstab bei den Rivalen seiner Vaterstadt noch nicht angewendet; denn hier heißt es noch zai Aazedaiuoviove καί τους άλλους 'Ελληνας.

Wie konnte nun bei diesem klaren Sachverhalt die andere Meinung überhaupt aufkommen und allgemeine Verbreitung finden, ja auch von dem neuesten Bearbeiter hartnäckig festgehalten werden? Der Grund liegt offenbar in den Worten  $\tau o \dot{v}_{\mathcal{S}} \check{a} \lambda lov_{\mathcal{S}} \dot{a} v \theta \varrho \check{\omega} \pi o v_{\mathcal{S}}$ "die Stadt hat die übrigen Menschen im Denken und Reden hinter sich gelassen". Unter den "übrigen Menschen", meinte man offenbar, müßten auch die Barbaren inbegriffen sein. In der Tat, wenn die Athener die Griechen in der Bildung überragten, so übertrafen sie selbstverständlich auch die Nichtgriechen, und so ist hier die Hervorhebung des ganzen Menschengeschlechtes am Platze und durch den epänetischen Charakter der Rede geradezu gefordert. Aber im folgenden zeigt es sich, daß der selbstbewußte Grieche,

?) Vgl. insbesondere Isokr. 15 (Antid.), 293f. αὐτοὶ προέχετε καὶ διαφέφετε τῶν ἄλλων... τούτοις, οἶσπερ ή φύσις ή τῶν ἀνθρώπων τῶν ἄλλων ζώων καὶ τὸ γένος τὸ τῶν Ἐλλήνων τῶν βαρβάρων, τῷ καὶ πρὸς τὴν φρόνησιν καὶ πρὸς τοὺς λόγους ἄμεινον πεπαιδεῦσθαι τῶν ἄλλων. Ferner 5, 139, wo selbst der Perserkönig als barbarischer und schlecht erzogener Mensch bezeichnet wird.

#### ISOKRATES UND DIE MENSCHHEITSIDEE.

wenn er von der Menschheit spricht, doch zunächst an seine Stammesgenossen denkt. Denn wir haben ja gesehen, daß durch τής κοινής φύσεως die allgemeine Aussage wieder auf die Griechen eingeschränkt wird. Noch deutlicher tritt diese halb unbewußte Gleichstellung der Griechenwelt mit der gesamten Menschheit an anderen Stellen hervor. Kurz vorher (§ 46) heißt es, daß Athen für Bewerbungen Preise aussetzt und auch "die übrigen" (rovs ällovs, vgl. 26, 52 und sonst) dazu veranlaßt: τα γαρ ύφ' ήμων κριθέντα τοσαύτην λαμβάνει δόξαν, ώστε παρά πασιν άνθρώποις άγαπασθαι. Scheinbar ist dies von allen Menschen ausgesagt, gemeint aber können nur die Griechen sein, da ja hier und im folgenden von den griechischen Nationalfesten die Rede ist, an denen eine Beteiligung von Ausländern überhaupt verboten war. Ganz ähnlich verhält es sich 15, 293 (vgl. S. 30, Anm. 7) mit araoi und rov allow, wo ebenfalls nicht an alle Menschen, sondern nur an Hellenen/ zu denken ist, da die Barbaren im folgenden ausdrücklich ausgeschlossen werden. Auch 5, 144f. und 147 kann herangezogen werden. Es darf also auch an unserer Stelle der Ausdruck of allor arbownor nicht gepreßt werden.

Die Idee eines weltumspannenden Griechentums, des universalen Charakters griechischer Kultur, war schon vor Isokrates aufgekeimt und von Sophisten, Kyrenaikern, Skeptikern, Kynikern gehegt worden. Doch beschränkte sie sich lange Zeit im wesentlichen auf die griechische Welt, auf den durch die Kolonien beträchtlich erweiterten Geltungsbereich der griechischen Sprache. Erst Alexanders scharfes Schwert hat hiefür auch die Barbarenländer eröffnet, und erst die Schule der Stoiker, deren ältere Vertreter großenteils dem Völkergemisch des Orients entstammten und daher vom hellenischen Nationalgefühl, dem der Barbar verächtlich war, weniger beeinflußt wurden, haben die neuen Ideen ausgebaut und in ein System gebracht. Isokrates hatte, selbst wenn der neue Gedanke schon Anhänger besaß, keinen Grund, ihn in einer von patriotischer Begeisterung getragenen Festrede auch nur anzudeuten.

Innsbruck.

JULIUS JÜTHNER.

# Aristoteles' Metaphysik K und B.

Über das Verhältnis des Buches K der Aristotelischen Metaphysik zu der ausführlicheren Darstellung derselben Gegenstände in den Büchern BFE herrscht noch immer Meinungsverschiedenheit, da neuerdings Paul Gohlke der Ansicht W. Jaegers widersprochen hat, der in K1-8 eine frühere selbständige Darstellung desselben Gegenstandes aus einem älteren Entwicklungsstadium der Aristotelischen Metaphysik meines Erachtens mit Recht erblickt. Ich glaube, daß sich diese Kontroverse ein für allemal mit objektiver philologischer Methode entscheiden läßt durch Vergleichung der kürzeren Darstellung der Aporien im K cp.1.2 mit der längeren im B. Es gilt die Abweichungen, die beide Darstellungen, trotz größter allgemeiner Ähnlichkeit, in einzelnen Punkten zeigen, sowohl bezüglich des Bestandes (der Auswahl) wie bezüglich der Reihenfolge der Aporien, zu erklären. Ob sich diese Abweichungen leichter erklären lassen, wenn man sich K1.2 zum Berweitert oder wenn man sich B zu K1.2 verkürzt denkt, das ist für die Priorität entscheidend. Ob die materiellen Unterschiede der beiden Parallelfassungen für die Auffassung der Aufgabe der ποώτη gilogogía durch Aristoteles etwas ergeben und entwicklungsgeschichtlich verwertbar sind, das ist eine spätere Frage. Ob Aristoteles K oder BIE früher geschrieben, bzw. vorgetragen hat, ist eine Tatsachenfrage, die mit rein philologischer Methode entschieden werden kann, ohne daß man die philosophische Entwicklung des Aristoteles hineinzieht.

Im B haben wir zu unterscheiden die Enumeration der Aporien in cp. 1 von ihrer Erörterung, die den Rest des B füllt. Schon hier ist nicht ganz klar, ob jedem Punkt der Enumeration eine diesen Punkt betreffende Erörterung entspricht und ob die Erörterungen dieselbe Reihenfolge einhalten wie die Punkte der Enumeration. Im K ist die Enumeration gleich mit der manchmal ganz kurzen, manchmal aber auch weiter ausgreifenden Erörterung verbunden. Wir haben daher drei (nicht zwei oder vier) Reihen miteinander zu vergleichen.

Die Reihenfolge der Erörterungen im B weicht in folgenden Punkten von der der Enumeration ab. Die vierte und fünfte Aporie der Enumeration (995 b 13—18 u. b 18—27) haben in der Erörterung ihre Plätze getauscht, insofern die vierte erst 997 a 34—998a 19, d. h. nach der fünften, 997 a 25—34 besprochenen, zur Erörterung gelangt. Die Reihenfolge dieser beiden Aporien im Kist dieselbe wie die in der Enumeration des B; denn K 1059a 29—34

#### ARISTOTELES' METAPHYSIK K UND B.

entspricht B 995 b 18-27; und K 1059 a 38-b 21 entspricht B 995 b 13-18. Aber zwischen diesen beiden Aporien bringt K noch eine andere (1059 a 34-38), die in B überhaupt fehlt. Außerdem wird im B die zwölfte Aporie (996 a 12-15) früher erörtert als die elfte, nämlich die zwölfte schon in cp. 5, 1001 b 26-1002 b 11, die elfte erst in cp. 13, 1002 b 32-1003 a 17. Im K fehlt die zwölfte überhaupt; auf die elfte folgen aber im K noch die siebente und achte des B.

Vergleichen wir nun weiter Bestand und Reihenfolge der Probleme im K mit Bestand und Reihenfolge der Probleme im B, so zeigt im K das 1. Kapitel ein ganz anderes Verhältnis zu der ihm entsprechenden Darstellung des B, als das zweite Kapitel. Das erste Kapitel des Kenthält die sechs ersten Aporien des B, in derselben Reihenfolge wie die Enumeration des B, und zwischen der vierten und fünften eine weitere (siebente), die im B fehlt. Diese lautet 1059 a 34--38: άλλ' οὐδὲ περί τὰς ἐν τοῖς φυσιχοῖς εἰρημένας αἰτίας τὴν ζητουμένην επιστήμην θετέον. ούτε γαρ περί το ού ένεκεν · τοιούτον γαρ τάγαθόν · τοῦτο δ'ἐν τοῖς πρακτοῖς ὑπάρχει καὶ τοῖς οὖσιν ἐν κινήσει · χαί τοῦτο πρῶτον χινεῖ · τοιοῦτον γὰρ τὸ τέλος · τὸ δὲ πρῶτον χινῆσαν ούκ έστιν έν τοῖς ἀκινήτοις. Ein ganz ähnlicher Gedanke findet sich in B 996 a 21: έτι δέ πολλοῖς τῶν ὄντων οὐχ ὑπάρχουσι πᾶσαι (scil. al doyal aus dem Vorausgehenden zu ergänzen). Tha yao Toonov ολόν τε κινήσεως άρχην είναι τοις ακινήτοις ή την ταγαθού φύσιν. είπερ απαν δ αν ή άγαθον καθ'αὐτὸ καὶ διὰ τὴν αὐτοῦ φύσιν, τέλος έστιν και ούτως αίτιον, ότι έκείνου ένεκα και γίγνεται και έστι τάλλα. τὸ δέ τέλος καὶ τὸ οῦ ἕνεκα πράξεως τινός ἐστι τέλος, αἱ δὲ πράξεις πάσαι μετά κινήσεως. ωστ' έν τοῖς ἀκινήτοις οὐκ ἂν ἐνδέγοιτο ταύτην είναι την ἀρχήν οὐδ' είναι τι ,αὐτὸ ἀγαθόν'. b 1 ἀλλὰ μήν εἴ γε πλείους ἐπιστήμαι τῶν ἐναντίων εἰσὶ καὶ ἕτεραι ἑτέρας ἀρχής, τίνα τούτων φατέον είναι την ζητουμένην. Hier im B ist dies keine selbständige Aporie, sondern ein Teil der Erörterung seiner ersten Aporie. Es dient hier dazu, die Mehrheit von den apyal handelnder enorquat zu erweisen. Offenbar hat Aristoteles die ursprünglich, im K, selbständige Aporie bei der im B vorliegenden zweiten Bearbeitung der Aporien der ersten Aporie subsumiert. Der umgekehrte Vorgang ist nicht denkbar. Darum ist K für die frühere Fassung zu halten.

Im übrigen sind die Aporien in K cp. 1 dieselben und werden in derselben Reihenfolge vorgeführt wie im B, wie aus der Tabelle ersichtlich ist.

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

33

3

H. ARNIM.

| 1. Aporie<br><i>K</i> 1059a20—23  | Ben. 995b 4-6            | <i>B</i> disp. 996 a 18—b26      |
|-----------------------------------|--------------------------|----------------------------------|
| 2. Aporie<br>K 1059a2326          | <b>Ben. 995b 6—10</b>    | <i>B</i> disp. 996 b 26—997 a 15 |
| 3. Aporie<br>K 1059a26—29         | <i>B</i> en. 995 b 10—13 | <b>B</b> disp. 997 a 15—25       |
| 4. Aporie<br><i>K</i> 1059a29—34  | <b>B</b> en. 995 b 18—27 | <i>B</i> disp. 997 a 25—34       |
| 5. Aporie<br><i>K</i> 1059a38—b21 | <i>B</i> en. 995 b 13—18 | <i>B</i> disp. 997a34—998a19     |
| 6. Aporie                         |                          |                                  |

K 1059b 21-1060a2 Ben. 995 b 27-31 B disp. 998 a 20-999 a 23

Von diesen sechs Aporien im 1. Kap. des K sind die vier ersten ganz kurz in je drei bis fünf Zeilen formuliert, die fünfte dagegen braucht 22, die sechste 21 Zeilen, weil hier, im Gegensatz zu der bei den vier ersten Aporien beobachteten lakonischen Kürze, eine lange Erörterung folgt. Dadurch geht der Verfasser von der ursprünglich im K herrschenden (der des Bähnlichen) Enumeration der Aporien über zu einer Erörterung derselben, die der in B cp. 2—13 vorherrschenden Weise ähnlich ist. Er will nun Aufzählung und Erörterung der Aporien verbinden. Dadurch wird das ganze Aporienverzeichnis ungleichmäßig und unübersichtlich. Vielleicht war es dieser Mangel der stilistischen Form, der den Philosophen bewog, in der späteren Fassung, der des  $B_{i}$ die Enumeratio von der Disputatio zu trennen, um in der Enumeratio völlige Gleichmäßigkeit und Übersichtlichkeit zu erreichen, in der Disputatio das jedesmal von dem Gegenstand erforderte Maß der Ausführlichkeit anwenden zu können. Auch dies spricht für die Priorität des K.

34

und *B*. Aber das würde eine lange und schwierige Untersuchung erfordern, auf die ich heute nicht eingehen will, da ich einen viel kürzeren Weg zu sehen glaube, der zum Ziel, zur Entscheidung der Prioritätsfrage führt.

Das 1. Kap. des K schließt mit den Worten:  $\tau \dot{a} \mu \dot{k} v o v \tau \dot{\eta} v \dot{a} \pi o \varrho (av$  $<math>\ddot{k} \chi o v \tau a \tau a \ddot{v} \tau a \varkappa a \tau o \iota a \ddot{v} \dot{k} \sigma \tau \dot{v} \ddot{k} \tau \epsilon \varrho a$ . Wer Griechisch versteht und die Art des Aristoteles kennt, eine Aufzählung oder Erörterung rekapitulierend abzuschließen, der muß annehmen, daß die Aufzählung der Aporien beendet ist und daß, trotz des  $\tau o \iota a \ddot{v} \theta'$   $\ddot{k} \tau \epsilon \varrho a$ , keine weiteren mehr folgen sollen. Es folgen aber am Anfang des 2. Kapitels die Worte:  $\ddot{k} \tau \iota \pi \delta \tau \epsilon \varrho v \delta \epsilon \ddot{\iota} \tau \iota \theta \dot{k} \varkappa a \tau \iota \pi a \varrho \dot{a} \varkappa a \theta' \ddot{k} \varkappa a \sigma \tau a$   $\ddot{\eta} o \check{v}, \dot{a} \lambda \lambda \dot{a} \tau o \dot{v} \tau \omega v \dot{\eta} \zeta \eta \tau o \upsilon \mu \dot{k} \eta \dot{\epsilon} \pi \iota \sigma \tau \eta \mu \eta$ , als ob die Aufzählung der Aporien fortgeführt werden sollte. Es fällt aber gleich auf, daß die in diesen Worten bezeichnete erste Aporie des zweiten Kapitels sachlich identisch ist mit der fünften des ersten Kapitels.

K cp. 1. 1059 a 34 δλως δ'άπορίαν έχει πότερόν ποτε περί τὰς αἰσθητάς ουσίας έστιν ήζητουμένη νῦν έπιστήμη ή ού, περί δέ τινας έτέρας. εί γὰρ περί ἄλλας ή περί τὰ εἴδη εἴη αν ή περί τα μαθηματικά. τα μέν ούν είδη ότι ούκ έστι δηλον. όμως δ' απορίαν έχει, κάν είναι τις αύτα θη, διὰ τί ποτ 'ούχ ώσπερ ἐπὶ τῶν μαθηματικών, ούτως έχει και έπι τών άλλων, ών έστιν είδη. λέγω δέ ότι τὰ μέν μαθηματικά μεταξύ τε των είδων τιθέασι και των αίσθητων οίον τρίτα τινά παρά τὰ είδη τε καί τὰ δεῦρο. τρίτος ἄνθρωπος δ' οὐκ έστιν οὐδ' ἴππος παρ' αὐτόν τε καὶ τούς χαθ'ἕχαστον. (Das Weitere betrifft nur noch die mathematischen Größen.)

K cp. 2. 1060 a 3. "Ετι πότερον δει τιθέναι τι παρά τά καθ' ξχαστα ή οῦ, ἀλλὰ τούτων ή ζητουμένη έπιστήμη. ἀλλὰ ταῦτ' άπειρα. τά γε μήν παρά τὰ καθ' έκαστα γένη η είδη ἐστίν. ἀλλ' ούδετέρου τούτων ή ζητουμένη νῦν ἐπιστήμη. διότι γὰρ ἀδύνατον τοῦτ', εἴρηται. καὶ γὰρ ὅλως απορίαν έχει, πότερον δεί τινα ύπολαβείν οὐσίαν είναι χωριστήν παράτὰς αἰσθητὰς οὐσίας καί τὰς δεῦρο ἡ οῦ, ἀλλὰ ταῦτ' είναι τὰ ὄντα καὶ περὶ ταῦτα τήν σοφίαν ύπάρχειν. Ζητείν μέν γάρ έοίκαμεν άλλην τινά καί τό προκείμενον τοῦτ' ἐστίν ήμῖν, λέγω δε το ίδειν εί τι χωριστον καθ'αύτὸ καὶ μηδενὶ τῶν αἰσθητῶν ύπάρχον usw.

20

Man sieht sofort, daß die Aporie in Kap. 2 nicht als Fortsetzung der in Kap. 1 enthaltenen Aufzählung eingeführt und der fünften des ersten Kapitels koordiniert werden konnte, die mit ihr im wesentlichen identisch ist. Denn  $\tau \dot{\alpha} \varkappa a \theta' \ddot{\varepsilon} \varkappa a \sigma \tau \sigma \gamma$  sind mit  $\tau \dot{\alpha}$  alogyrå

und rà ôcioo identisch. Wir lesen aber in Kap. 2 überhaupt nicht eine Fortsetzung der im 1. Kap. enthaltenen Aufzählung oder Liste von Aporien, sondern eine einheitliche zusammenhängende Erörterung über die Berechtigung der Annahme eines transzendenten (von den sinnlich-körperlichen Dingen verschiedenen) Seienden, das den Gegenstand der Lnrovµérn enurrhµn bilden könnte. Immer wieder wird das Postulat betont, daß es eine solche ovoía geben und daß sie, als dorn des Kosmos und seiner ewigen Ordnung, selbst diola und γωριστή Sein müsse. Aber alle Versuche, ihr Wesen zu bestimmen, Dieser durchgreifende Zusammenhang reicht zunächst scheitern. unzweifelhaft bis 1060 a 27. Aber auch die folgende Aporie, a 27-36, ob eine und dieselbe dorn für die vergänglichen und für die unvergänglichen Dinge den Daseinsgrund bilden könne, diese Aporie, die in der Enumeration des B als die siebente erscheint (B 995 b 31-36) und dort 999 a 24-b 24 erörtert wird, fällt hier nicht aus dem durchgreifenden Zusammenhang heraus. Denn sie ist ausdrücklich auf die où $\sigma$ la xai dorn touaut trìn quo vir olar nur  $\zeta$ nto $\tilde{u}$ er bezogen; und dasselbe gilt auch für den folgenden Abschnitt (1060 a 36-b 6) über das ev und das ov, in dem gezeigt wird, daß das ov und das ev, wenn auch  $dxin\eta\tau a$ , doch, insofern sie nicht  $\tau \delta e \tau i$ , nicht  $\sigma \delta \sigma i a$ , nicht χωριστά sind, den Postulaten nicht entsprechen, die wir bezüglich der άϊδιοι καί πρωται άρχαί stellen: τοιαύτας δε ζητούμεν τας άιδίους τε καί πρώτας ἀργάς. Der folgende Abschnitt wieder (1060 b 6-17) läßt sich von dem vorausgehenden nicht trennen, weil er die in diesem bereits widerlegte Ansicht, daß rò  $\xi v = o v \sigma i \alpha$  sei, noch einmal wieder aufnimmt und in der speziellen Form, aus der Verbindung des Ev mit der  $\delta \lambda \eta$  entstehe die Zahl als o $\delta \sigma i \alpha$ , als unmöglich erweist. Im Anschluß hieran wird dann noch bewiesen, daß auch Punkte, Linien, Flächen, als τομαί und πέρατα, nicht οὐσίαι χωρισταί sind, also unserm Postulat bezüglich der ζητούμεναι πρῶται ἀρχαί nicht entsprechen. Auch 1060 b 17-19 gehört noch zu diesem zusammenhängenden Abschnitt, als ein weiterer Beweis, daß der Punkt nicht, als Ev, ovoía sein kann. Diese ganze Partie ist nicht Aufstellung einzelner Aporien, sondern eine zusammenhängende Widerlegung der in der Metaphysik der Akademie enthaltenen Lehre vom  $\xi v$  als o $v\sigma i a$ . Die sechste Aporie des K, 1059 b 21—1060 a 2, hatte auch schon vom  $\mathcal{E}v$  und  $\mathcal{O}v$  als doyalgehandelt und hatte sie als solche mehr durch logische Gründe bekämpft. Auch dies zeigt, daß K cp. 2 nicht ursprünglich als Fortsetzung der in K cp. 1 enthaltenen Aporienaufzählung gedacht war. Aber was von 1060 b 19 an bis zum Schluß von K cp. 2 noch folgt, das macht wieder

mehr den Eindruck einer solchen Fortsetzung der Aporienaufzählung in K cp. 1. Denn 1. haben die drei hier genannten Aporien jede ihre Entsprechung im B:

a) K 1060 b 19-23 ist die 11 te Aporie des B 1003 a 5-17 (nur ohne die Bemerkungen über δύναμις und ἐνέρ-γεια 1002 b 32-1003 a 5); vgl. B 996 a 9-12.

 b) K 1060 b 23-28 ist die 7te Aporie des B 999 a 24-b 24. Vgl. 995 b 31-36, die aber nicht nur mit diesen Zeilen des K, sondern auch mit K 1060 a 3-18 Übereinstimmung zeigt.

c) K 1060 b 28-30 ist die 8te Aporie des B 999 b 25-1000 a 4. Vgl. 996 a 1-2.

2. werden sie nur aufgezählt und nur ganz kurz oder gar nicht erörtert. 3. ist zum mindesten unklar, ob der einheitliche Gedankengang der vorausgehenden Partie 1060 a 3-b 19, den ich nachgewiesen habe, durch sie fortgesetzt wird. Denn a wendet sich zwar gegen die in jener dominierende Annahme, die ζητουμένη ἀρχή müsse τόδε τι und οὐσία sein, aber b ist, als Wiederholung des 1060 a 3-18 Gesagten, keine passende Fortsetzung jenes einheitlichen Gedankenganges, und bei c ist ein Zusammenhang mit diesem nicht ausgedrückt. Dieser Schluß von K cp. 2 macht daher den Eindruck eines nachträglichen Zusatzes. Aber aus diesem uneinheitlichen zweiten Kapitel des K, das von dem ersten in der ganzen Behandlungsart abweicht, weil es so deutlich dem positiven Ziel der aristotelischen Seinslehre zustrebt und am Ende mit einem unorganischen Nachtrag versehen ist, hat das B das ganze zweite halbe Dutzend seiner 12 Aporien übernommen: nämlich die siebente und achte aus dem Nachtrag 1060 b 23-30, die neunte und zehnte aus dem einheitlichen Hauptteil des Kapitels (nämlich die neunte aus 1060 a 27-36 = 996 a 2-4 = 1000 a 5-1001 b 3; die zehnte aus 1060 a 36-b 6 = 996 a 4-9 = 1001 a 4-b 25); die elfte wieder aus dem Nachtrag 1060 b 19-23; die zwölfte aber (ob die Punkte, Linien, Flächen selbständige Wesenheiten sind) B 996 a 12-15 = = 1001 b 26-1002 b 11 ist zwar als selbständige Aporie in K cp. 2

## H. ARNIM.

nicht zu finden, aber in nuce steckt sie in 1060 b 12-17, nur daß hier den Punkten, Linien, Flächen der Charakter von odolai ohne weiteres abgesprochen und nicht erst die Aporie formuliert wird, ob sie odolai und, wenn odolai, ob zweistal oder raīs alsonraīs evenáegovsai sind.

Mir scheint, daß es dem eben nachgewiesenen Tatbestande gegenüber unmöglich ist, die Priorität der Aporiendarstellung in K cp. 1, 2 vor der des B zu leugnen und etwa das Verhältnis umzukehren. Die einheitlich, mit Scheidung der Enumeratio von der Disputatio, durchgeführte Darstellung des B kann nur aus der klarbewußten Absicht entstanden sein, die Ungleichmäßigkeit der Darstellung im K durch Folgerichtigkeit und Gleichmäßigkeit zu ersetzen, ihre Wiederholungen durch Vereinigung des innerlich Zusammengehörigen zu vermeiden und ihre Unvollständigkeit durch Hinzufügung neuer selbständiger Aporien zu ergänzen. Die Aporie des K, ob die  $\zeta \eta \tau \sigma \upsilon \mu \epsilon \eta r \sigma \tau \eta \mu \eta$  von den vier Ursachen aus Phys. B zu handeln habe, ist im B mit Recht als selbständige Aporie getilgt, bzw. der ersten Aporie untergeordnet und mit Recht ist auch im B die zwölfte Aporie verselbständigt. Es ergeben sich also, wenn K früher ist, verständliche Gründe für seine Umarbeitung in die Fassung des B, Gründe, unter denen das Bestreben, die Aporien einer veränderten Auffassung von der Aufgabe der  $\pi\rho\omega\tau\eta$ gilogogla anzupassen, meines Erachtens keine Rolle gespielt hat. Denn auch die Aporien des B können nur durch die Setzung einer ersten Wesenheit gelöst werden, die, unkörperlich und ewig, außer und neben allen stofflichen Substanzen bestehend, zugleich Einzelwesen und, wegen der Abhängigkeit aller übrigen von ihr, allgemein und Seiendes als solches ist. Dagegen läßt sich kein plausibler Beweggrund denken, der, wenn B früher wäre, den Philosophen veranlaßt haben könnte, die ausführliche, gleichmäßige, wohlgeordnete, vollständigere Darstellung des B in die kürzere, ungleichmäßige, durch Wiederholungen entstellte, unvollständige des K umzuarbeiten.

Ich bin überzeugt, daß sich bei genauer Analyse und Vergleichung der dem  $\Gamma$  und E entsprechenden Partien des K mit jenen Büchern dasselbe Verhältnis ergeben wird, das sich uns als zwischen den beiden ersten Kapiteln des K und dem Buche B bestehend ergeben hat. Aber der in diesem Hefte für mich verfügbare Raum gestattet nicht, auch darauf noch einzugehen.

Wien.

H. ARNIM.

# Ein Fund bei Eusebius.

Sollte man es für möglich halten, daß man selbst bei einem bekannten und mehrmals herausgegebenen Autor gelegentlich noch Neues finden kann? Eine solche Überraschung habe ich erlebt bei der Kollation einer Handschrift für meine Ausgabe von Eusebius' *Praeparatio Evangelica*, die im Rahmen der "Griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte" erscheinen wird.

Eusebius verkündet im letzten Kapitel des XV. Buches (§ 16, p. 855 d. Vig.) in einem kurzen Rückblick mit allen Registern seiner etwas weitschweifigen Beredsamkeit den Schluß dieses Werkes und den Übergang zur Demonstratio Evang .: 'Alla vao zai The Twords (Two φιλοσόφων) πρός σφαζ αὐτοὺς ἀποδεδειγμένης στάσεως τε καὶ μάχης τῆς τε μηδέν ήμιν ποοσηχούσης, περιττῆς δὲ ἄλλως (d. h. weiter nichts als überflüssig) και ού γνωστής παιδείας τε και μαθήσεως των λοιπών άπάντων, έν οίς είσετι νῦν ἀποσεμνύνονται φιλοσόφων παίδες, ἀπεληλεγμένων ούχ ήμετέραις, ταις δ' οίκείαις αὐτῶν ἀποδείξεσιν ..... τὰ μέν τῆς Εὐαγγελικῆς Προπαρασκευῆς ἐν τούτοις ἡμῖν περιγεγράφθω χτλ. Mir war immer der Anschluß von τῶν λοιπῶν ἀπάντων .... απεληλεγμένων an παιδείας τε και μαθήσεως seltsam vorgekommen, mochte man ersteres von letzterem abhängig machen oder in ersterem einen neuen genet. absol. sehen (der dann dem vorhergehenden gen. absol. logisch untergeordnet sein müßte). Aber aus der Hs. O (Cod. Bonon. Univers. 3643, aus dem XIII. Jahrh.) war bereits von E. H. Gifford in seiner Ausgabe (Oxford 1903) die Lesart τῶν τε λοιπῶν mitgeteilt worden und das Weitere zu finden glückte mir selber. Schon hatte ich nämlich an einem trüben Apriltag 1926 zu Rom in der Biblioteca Vittorio Emanuele (wohin ich mir die Hs. hatte senden lassen) die vorletzte Seite von O kollationiert und wollte zur letzten übergehen, da kam die Sonne und zu meinem Erstaunen bemerkte ich nun, daß auf die scheinbar letzte Zeile von Fol. 244 r, d. h. auf yrworns noch eine Zeile folgte, in der ich folgendes mit vieler Mühe entziffern konnte: àvoic  $(= \dot{a} \nu \theta \rho \omega \pi \sigma \mu s) \Phi \dots O \Gamma I A C$  (also  $\rho \mu \lambda \sigma \lambda \sigma \rho \mu s);$  die weiteren Worte sind nicht bloß wie diese beiden verblaßt, sondern infolge der Beschädigung des unteren Randes bis auf die obersten Spitzen verschwunden, deren Vorhandensein immerhin beweist, daß die ganze Zeile beschrieben war.

Bevor ich nun an deren Wiederherstellung schreite, ein paar Worte über die Überlieferung der *Praeparatio Evangelica*. Im Gegensatz zur Kirchengeschichte (die ja allen Parteien der Kirche unentbehrlich)

#### KARL MRAS.

war) ist die Praep. Ev. des der Ketzerei verdächtigten Autors nur in wenigen selbständigen Hss. überliefert, von der Demonstr. Ev. sind sogar 10 Bücher verloren gegangen und die Erhaltung der übrigen zehn verdanken wir einer einzigen Hs. Von der Praep. Ev. konnte der berühmte Erzbischof von Caesarea Arethas nur die ersten fünf Bücher auftreiben, wie sein Vermerk auf Fol. 322 r des Cod. Paris. Gr. 451 (A) beweist, den er 914 durch Baanes herstellen ließ: ζήτει τα λοιπα κτλ. Die übrigen zehn Bücher sind nur in folgenden selbständigen Hss. erhalten: B (Paris. 465, XIII. Jahrh.), O und I (Venet. Marc. 341, XV. Jahrh., aus dem Besitz des Kardinales Bessarion). Aus diesen Hss. sind alle anderen noch vorhandenen abgeschrieben<sup>1</sup>), wie E. Schwartz und I. A. Heikel (De Praepar. Ev. Eusebii edendae ratione, Helsingfors 1888) nachgewiesen haben, ein Ergebnis, das durch meine eigenen Forschungen durchaus bestätigt worden ist. Nun gibt aber B bloß einen Auszug des Werkes und I ist im letzten Teil des XV. Buches (von Kap. 17, p. 819a Vig. an) aus B abgeschrieben.

Da aber an der strittigen Stelle B und somit auch I eine Lücke aufweisen (von p. 855 d 4 Vig. της τε μηδέν ήμιν bis p. 856 a 1 προτετιμήκαμεν vor τὰ μέν τῆς ...), beruht die Überlieferung dieser ganzen Stelle bloß auf der O-Sippe. Warum hat nun die beschädigte Zeile keine Spur in unserer Überlieferung hinterlassen? Das hängt mit der Geschichte des Vulgattextes zusammen. Die beiden ersten Ausgaben, die von Rob. Stephanus (Paris 1544) und die des Jesuiten Vigerus (François Viguier, Paris 1628), nach der zitiert wird, waren auf zwei noch jetzt in der Pariser Nationalbibliothek verwahrten Hss. des XVI. Jahrh., E (468) und D (467), aufgebaut<sup>2</sup>). E stammt aus I, hat aber die in I vorhandenen Lücken, wie E. Schwartz vermutet hatte und ich durch meine Kollationen in Paris 1926 bestätigen konnte. aus dem der O-Sippe angehörigen D ergänzt. Die Abhängigkeit des E von D an unserer Stelle kann man aus meiner Kollation ersehen: beide haben  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \sigma \varphi \dot{\alpha} \varsigma$  (so!) unter Weglassung von  $\tau \tilde{\omega} v \delta \varepsilon \pi \rho \dot{\sigma} \varsigma$ , lassen  $\tau \varepsilon$ nach στάσεως und vor λοιπών aus. D hat γνωστής mit diesem Akzent. woraus E yrwords gemacht hat. In beiden fehlt nun die in O beschädigte Zeile vollständig; ebenso in N. Diese hat schon der Schreiber von G

<sup>1</sup>) Mit Ausnahme vielleicht von Cod. N (*Neapol.* II A A 16). Wenn er nicht aus O abgeschrieben ist, gehört er zur selben Sippe.

<sup>2</sup>) S. Dindorfs Ausgabe (1867) I S. XIIIf. Vigerus' Angabe in seiner Vorrede S. 3: duos ex Bibliotheca Regia Manuscriptos Codices accepimus, quorum altero Stephanus in Graeca editione usus videtur, ist bezüglich des Stephanus ungenau; s. Dindorf a. a. O.

#### EIN FUND BEI EUSEBIUS.

(Laurent. VI 9) im Jahre 1344, als er G aus O abschrieb, nicht mehr lesen können; denn sie fehlt auch dort, wie ich 1928 festgestellt habe. Daher hat auch der Schreiber, der im XV. Jahrh, in O sehr viele verblaßte Schlußzeilen der Blätter erneuerte, von einer Wiederherstellung jener Zeile abgesehen. Und ist denn O selber in früherer Zeit von niemand eingesehen worden? Nein! Denn als seine Abschrift G schon Jahrhunderte lang in Florenz sich befand, war O noch im Südosten Europas oder in Kleinasien. Über seine Herkunft habe ich im vergangenen Jahre in Bologna folgendes ermitteln können. In einem von der Hand des berühmten Orientalisten Ioseph Simonius (so!) Assemanus geschriebenen Index librorum bibliothecae Marsilianae (datiert Ex Aedibus Vaticanis IV. Kal. Aug. Anno Domini MDCCXX.) erscheint O (p. 16 Nr. XIV) als Bestandteil der vom Grafen Aloysius Ferdinandus Marsilius zusammengebrachten Bibliothek, die dieser noch bei Lebzeiten (1712) dem Institutum scientiarum Bononiense schenkte (der Grundstock der Handschriftensammlung der gegenwärtigen Universitätsbibliothek von Bologna<sup>3</sup>). Dieser Marsi(g)li (1658-1730), ein nicht bloß hochgebildeter, sondern auch schriftstellerisch tätiger Mann, kämpfte im Heere der Kaiserlichen gegen die Türken, nahm an der Eroberung von Ofen (1686) teil und wurde schließlich General des Kaisers Leopold I. In seiner ebenfalls in der Universitätsbibliothek von Bologna befindlichen Korrespondenz, von der bisher nur ganz wenig veröffentlicht worden ist, erwähnt er, wie mir Professor Sighinolfi von der Biblioteca Comunale von Bologna erzählte, daß, so oft sich die Soldaten nach der Einnahme einer Stadt zur Plünderung wandten, er die Hss. und Bücher sammelte und in Sicherheit brachte; sehr interessant ist seine Bemerkung, einmal 800 Hss. auf einem Haufen beisammen gesehen zu haben. Das ist also der Weg, auf dem O nach Bologna gelangt ist. Doch blieb die Hs. dort unbeachtet, bis sie E. Schwartz entdeckte (s. Heikel a. a. O. S. 16), worauf Heikel die ersten fünf Bücher und weniges aus dem VI, und XI, verglich. Gifford ließ 1898 für seine Ausgabe die ganze Hs. durch zwei englische Gelehrte vergleichen, doch ist die Kollation, wie ich feststellen konnte, wenig verläßlich. So kam es, daß jene Zeile bis jetzt unbekannt blieb.

Wollen wir jetzt deren Wiederherstellung versuchen!  $\Phi_{i\lambda o\lambda o\gamma i\alpha}$ habe ich zwar in der Praep. Ev. nicht gefunden, aber V 18, p. 208 c 1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die aber noch von anderen Spendern und um 1800 auch aus den aufgehobenen Klöstern Handschriften bekam (s. Le bibl. governative it. nel 1898 [Roma 1900], XVII. Bibl. univ. di Bol., p. 249 ss.). Daher war bisher die Herkunft von O unklar.

#### KARL MRAS.

heißt es rà naoi noódyda rois qudodóyous (den wissenschaftlich Gebildeten). Die Parallelität mit στάσεως τε και μάγης und παιδείας τε και μαθήσεως verlangt nach φιλολογίας ein durch τε και angeschlossenes Substantiv. Ferner ist zu bedenken, daß bei Eusebius gewisse Gedanken mit gleichen oder ähnlichen Redewendungen öfter wiederkehren. Betrachten wir nun folgende Stellen: VI 7, p. 261 c 5 έπι παιδεία και φιλοσοφία μέγα φοονήσαντες; X 3, p. 468 c 1 τήν βοωμένην Έλλήνων παιδείαν τε και φιλοσοφίαν τά τε πρώτα αὐτῶν μαθήματα und XII 32, p. 609 b 4 είς την κατά θεόν παιδείαν τε καί φιλοσοφίαν, so kann wohl kein Zweifel sein, daß das gesuchte Substantiv φιλοσοφίας ist. Hierauf erfordert die Parallelität της τε und Attribute zu παιδείας τε καί μαθήσεως. Hier können uns folgende Stellen behilflich sein: I4, p. 13 a 6 παιδείαν παιδεύεσθαι ένθεον και εύσεβή (die christliche Lehre) und IV 5, p. 141 a 2 The Evoleov Rai alnoore εὐσεβείας (der christlichen Lehre). Es wird also ἀθέου καὶ ἀσεβοῦς (oder wevdovic) zu ergänzen sein. Das stimmt auch zur durchschnittlichen Buchstabenzahl der Zeilen von O. die in diesem Teil 50-60 beträgt; p. 856 a 8 ss. (ἀπογρώ) μεθα - αὐτοῖς ist z. B. eine Zeile von 52 Buchstaben (-oic ist durch das Kompendium ausgedrückt). Meine Ergänzung ergibt eine Zeile mit 50 Buchstaben (av0ownois abgekürzt!). Die ganze Stelle lautet also:

... τῆς τῶνδε πρός σφᾶς αἰτοὺς ἀποδεδειγμένης στάσεως τε καὶ μάχης τῆς τε μηδἐν ἡμῖν προσηκούσης, περιττῆς δὲ ἄλλως καὶ οὐ γνωστῆς ἀνθρώποις φιλολογίας <τε καὶ φιλοσοφίας<sup>4</sup>) | τῆς τε ἀθέου καὶ ἀσεβοῦς (vel ψευδοῦς)> παιδείας τε καὶ μαθήσεως | τῶν τε λοιπῶν ἀπάντων ἀπεληλεγμένων κτλ.

Wir sehen jetzt, daß die Stelle mit sehr schöner rhetorischer Symmetrie gebaut ist: zwei genet. absol. sind mit  $\tau \varepsilon$  aneinandergereiht, von denen der erste sich auf einem  $\tau \varrho | z \omega \lambda o \nu$  aufbaut, dessen einzelne durch  $\tau \varepsilon$  aneinandergefügte Glieder je zwei durch  $\tau \varepsilon$  zal verbundene Substantive aufweisen, während der zweite durch den Relativsatz und die Antithese  $o \partial \chi - d \pi o \partial \varepsilon | \xi \varepsilon \sigma \iota \nu$  Nachdruck erhält; an diesen schließt sich mit  $o \partial \mu \eta \nu d \lambda \lambda d \varkappa a \ell$  noch ein dritter genet. absol., den ich nicht ausgeschrieben habe (demnach wieder ein  $\tau \varrho (\varkappa \omega \lambda o \nu)$ . Also die schönste Symmetrie, die man sich denken kann, besonders passend am Schluß eines so umfangreichen Werkes.

#### Graz.

#### KARL MRAS.

<sup>4</sup>) Das heißt: die wissenschaftliche Bildung und Philosophie, die sich menschlicher Erkenntnis entzieht.

R. HEBERDEY, EIN GRIECHISCHES EPIGRAMM AUS DEM GEBIETE usw. 43

# Ein griechisches Epigramm aus dem Gebiete von Termessus maior.

Etwa drei Reitstunden nordwestlich von Adalia liegen an der Straße nach Istanoz-Isinda, unweit des seldschukischen Ewdir-Khan, die nicht unbedeutenden Ruinen einer Siedlung, deren Zugehörigkeit zu Termessus in meinen Termessischen Studien (Denkschr. Akad. d. Wiss. Wien, 1929, Kap. I) nachgewiesen ist. Rott (Kleinas. Denkm. S. 30f.) hat sie mit dem Bischofsitze Eudocias (dies ist die besser bezeugte Form, Rott schreibt nach Hierokles Eudokia) identifiziert, als älteren Namen habe ich a. a. O. nach einer Sarkophaginschrift aus Termessus, TAM III/1 779, "Arvõõoç in Vorschlag gebracht, weil er mir zu ihrer Lage auf der wasserarmen zweiten pamphylischen Terrasse gut zu passen schien. Spätestens im zweiten nachchristlichen Jahrhundert entsprach er allerdings nicht mehr den Verhältnissen, weil eine Reihe von Kanälen für die Bewässerung der gerade dort verhältnismäßig fruchtbaren Gegend angelegt waren, was aber natürlich sein Fortbestehen nicht hinderte.

Diese Kanäle durchziehen, heute freilich ausgetrocknet, die Siedlung. An dem bedeutendsten, einem auf flachen Bogen in etwa 1 m Höhe über der Ebene geführten Aquädukt, der sein Wasser vermutlich (s. a. a. O.) dem das Jenidsche-Bogaz durchfließenden Indschirli-Su entnahm, hat Daniell von einem kleinen Altare die Inschrift CIG 4341f = TAM III/1 907 abgeschrieben, um die sich verschiedene Gelehrte, zuletzt Kaibel, Ep. Gr. 808 bemüht haben. Dazu haben Paribeni-Romanelli ein Parallelexemplar aufgefunden und Mon. Linc. XXIII, p. 83, n. 60 = TAM III/1 908 veröffentlicht. Der sachlich nicht ganz uninteressante Inhalt des Textes möge trotz seiner literarischen Minderwertigkeit rechtfertigen, wenn ich, mitten in der Arbeit an TAM III/1 außerstande, wie ich lieber gewollt hätte, eine kunstgeschichtliche Untersuchung vorzunehmen, ihn als Gegenstand meines Beitrages zu dieser Festschrift wähle, zumal er sich mir nach der Eigenart des Problems besser als jene in den Rahmen dieser Zeitschrift einzufügen scheint.

Das von Daniell gesehene Exemplar hat nach ihm niemand mehr abgeschrieben. So wird eine mir vorliegende Kopie seiner Aufnahme in S. Birchs Manuskript, S. 312 (über dieses s. Hill J. H. St. XV, p. 116 f.) wichtig, die von dem aus Spratt-Forbes in das CIG übernommenen Text in einigen Punkten abweicht. Da ihr Mehr durchaus unverdächtig. und wertvoll ist, während die Travels ihr gegenüber ganz den Eindruck erwecken, durch Weglassen unverstandener Reste und naheliegende Korrekturen zurechtgemacht zu haben, wird man sie (trotz der Warnung Hills, die sich übrigens hauptsächlich auf die Buchstabenformen bezieht) der Textgestaltung zugrunde legen müssen, weshalb ich nachstehend sie der Abschrift der Italiener an die Seite stelle und die Varianten der Travels in die Anmerkungen verweise.

TAM III/1 908:

TAM III/1 907:

|    | ,- ••••                           | -  |                    |
|----|-----------------------------------|----|--------------------|
|    | АУР 🔺 ӨОМОҮ                       |    | M A Y P//////O N O |
|    | <b>) ΘΑΓΟΡΑΣΕΙ</b> ΡΗΝ¹)          |    | ΟΡΘΑΓΟΡΑΣΕΙΡΗΝΗΣ   |
|    | ΑΡΞΑΣΣΤΗΣΑΤ <sup>2</sup> )        |    | ΑΝΑΣΤΗΣΑΤΟ         |
|    | ΤΟΒΩΜΟΥΣ                          |    | ΒΩΜΟΥΣ             |
| 5  | ΦΟΙΒΩΚΑΙΚΟΥ                       | 5  | ΦΟΙΒΩΚΑΙΚΟΥΡΗΑΡ    |
|    | ΡΗΑΡΤΕΜΙΔΕΙ                       |    | TEMELENEKEN        |
|    | ΝΕΚΕΝΕΥΧΗΣ                        |    | ΕΥΧΗΣ              |
|    | <u>МЕТРОММНІН∑<sup>3</sup>)</u>   |    | ΜΕΤΡΟΝΜΗΝΕΙΣ       |
|    | ΓΗΧΕΙΣΑΣΠΗΓΑΙΣ4)                  |    | ΠΗΧΕΙΣΑΣΠΗΓΑΙΣ     |
| 10 | ΥΠΟΝΥΜΦΩΝ                         | 10 | ΥΠΟΝΥΜΦΩΝ          |
|    | ΑΜΦΩ ΟΜΩΣΠΟ <sup>5</sup> )        |    | ΑΝΦΩ////ΩΣΠΟΤΑ     |
|    | ΤΑΜΟΣΔΑΓΟΝΩΝΟ <sup>6</sup> )      |    | ΜΟΣΛΑΓΟΝΩΝΡΕΙ      |
|    | ΡΕΙΟΡΟΙΣ : ΛΟΧΡΥΟΙ <sup>7</sup> ) |    |                    |
|    |                                   |    |                    |

Die Überlieferung ist in keinem der beiden Exemplare untadelig, aber in 908 schlechter und sicher einmal, vielleicht öfter durch Schuld des Steinmetzen entstellt.

So ergibt schon in Z. 2–4 907 mit leichter Ergänzung einen einwandfreien Hexameter –  $\epsilon l \varrho \eta \eta \varsigma \delta \varrho \xi \alpha \varsigma$  kann als poetisch sein wollende Umschreibung des  $\epsilon l \varrho \eta \eta \sigma \alpha \varsigma der$  amtlichen

<sup>1</sup>)  $\Theta A\Gamma$  Spr.-F.

<sup>3</sup>) Der letzte Buchstabe ist in meiner Abschrift aus Birch getilgt und sicherlich Dittographie des ersten der folgenden Zeile; ob Versehen und Tilgung schon auf Daniell oder erst auf Birch zurückgehen, ist nicht zu entscheiden, ersteres im Hinblick auf Z. 12 (s. A. 6) wahrscheinlicher.

\*) ONMH .  $H\Sigma$  Spr.-F.

4)  $\Pi$  zu Eingang, die Ligatur von  $\Pi$  und H, die aus typographischen Gründen nicht wiedergegeben werden konnte, aufgelöst Spr.-F.

<sup>b</sup>)  $O\Pi\Omega\Sigma$  Spr.-F.

•)  $N\Omega N$ . Spr.-F. Das O ist wohl aus dem Schluß der vorhergehenden Zeile heruntergeraten und nur nicht wie T in Z. 3 (s. A. 2) sofort getilgt worden; hier beides eher durch Daniells als Birchs Versehen.

7) OPOI . . . OXEYOI Spr.-F.

44

#### EIN GRIECHISCHES EPIGRAMM A. D. GEBIETE VON TERMESSUS MAIOR, 45

Sprache nicht befremden -, wogegen 908 durch avaorhoaro mit einem grammatischen und einem metrischen Fehler zugleich behaftet ist und außerdem zu der mehr als bedenklichen Erklärung Paribenis zwingt, daß mit elongryc die Göttin gemeint sei, der die Altäre geeignet hätten, was syntaktisch ungelenk, sachlich neben der Weihung an Apollon und Artemis unhaltbar ist8). Auch in Z. 5-7 läßt sich nach 907 durch gelinde Mittel, ob man nun zwischen APTEMIA und EINEKEN ein I vom Kopisten übersehen oder EI durch Haplographie ausgefallen denkt, ein befriedigender Wortlaut gewinnen, während man nach 908 zu der Korrektur e l'vezer noch die weitere Änderung 'Apréu[id]ei oder gar mit Paribeni den bei der Göttin unerhörten Dativ 'Aoréusi hinnehmen müßte. Der metrische Fehler 'Aρτέμιδι wird wohl dem "Dichter" zur Last gelegt werden müssen; wenigstens wage ich nicht, ihn gegen die Übereinstimmung beider Exemplare durch die an einen feinen Gedanken K. Keils (Philol. V, S. 647) anknüpfende Vermutung zu beseitigen, daß der Steinmetz etwa Antwidi der Vorlage, das ja zu zovon trefflich passen würde, gedankenlos mit dem geläufigen Namen der Göttin vertauscht habe.

Schwieriger sind die folgenden Zeilen, in denen die Älteren an 907 mannigfach herumgebessert haben, so daß man versteht, daß Paribeni, auf 908 gestützt, dem Problem auf einem neuen Wege beizukommen versucht. Er meint, daß von Z. 8 ab nicht mehr Verse, sondern Prosa vorliege, und schreibt: "Μέτζον μήν εἰς πήχεις λ[ς]' πηγαῖς ὑπὸ Nυμφῶν ἄμφω, [ὅπ]ως ποταμὸς Λαγόνων ἑεῖ", worin er eine Ortsbestimmung für die Altäre findet: "Le nostre are dovevano essere disposte ambedue a 36 cubiti sotto le fonti delle ninfe, cosi come corre il fiume dei Lagones, ossia nel senso delle acque, a valle."

Gegen diese Herstellung erheben sich aber schwerwiegende Bedenken. Schwierigkeit macht schon  $\check{a}\mu\varphi\omega$ , das in dem selbständigen Satze ohne Beziehung dasteht und Subjekt wie Verbum aus dem Epigramm nachwirkend zu denken nötigt. Wichtiger als diese sprachliche Härte ist aber, daß nach Paribenis Text die Quellen der Nymphen in nächster Nähe des Standortes von 908 gelegen haben müßten, wozu, wie er selbst zugesteht, der Befund an Ort und Stelle nicht stimmt — und, darf man angesichts des Charakters der Gegend getrost hinzusetzen, nicht

\*) Mit seiner angeblichen Parallele Rott, Kleinas. Denkm. S. 360, n. 53 a—d = TAM III/1 906, 912, 915, 909 geht er in die Irre, da dort in Z. 1 jeweils zweifellos nicht  $T(\bar{\eta}\varsigma)$   $\Theta e\bar{a}\varsigma$  'Elev $\theta e g g g$ , sondern 'I(ege $\vartheta \varsigma$ )  $\Theta e \bar{a}\varsigma$  'Elev $\theta e g g g g$  u lesen ist.

stimmen kann. Dies nötigt ihn zu der ganz unwahrscheinlichen Hilfshypothese, daß mit  $\pi \eta \gamma \epsilon \iota \varsigma$  hier nicht die übliche Elle, sondern ein größeres Längenmaß gemeint sei, wofür er sich nach Steph. Thes. s. v.  $\pi\eta\gamma\nu\varsigma$  auf den Genesiskommentar des Origenes beruft. Aber selbst wenn wir des letzteren "geometrische" Elle von 12 Fuß zugrunde legen wollten, ergäbe die Rechnung nicht viel über 100 m, längst nicht genügend, um an den eine Stunde abliegenden Rand der Berge zu gelangen, wo allein die Ouellen gesucht werden können. Anstößig ist weiter, daß sein Text zwar eine umständliche Ortsangabe, die zudem nur durch Änderung von  $\Lambda\Sigma$  zu  $\Lambda L$  mundgerecht gemacht werden kann, für die Altäre gibt, wo solche Genauigkeit wenig Zweck hat. von der Leistung des Stifters dagegen schweigt, obwohl man, wenn schon eine ausführliche Fassung beliebt wurde, deren Erwähnung viel eher erwarten würde. Vor allem aber ist nur für 908, nicht für 907 geholfen. Und doch ist Übereinstimmung in Z. 8-12 bis auf die Varianten in Z. 8 und 9, die offensichtlich bloß auf Verlesung beruhen (s. u.), Wort für Wort vorhanden und darf auch darüber hinaus zuversichtlich angenommen werden; denn es ist wohl evident, daß in 908 das PEI von Z. 12 nicht den Schluß bildet, sondern eine weitere Zeile, sei es vom Steinmetz aus Raummangel weggelassen worden. sei es mit einem untersten Streifen des Fußprofiles weggebrochen ist. Dann aber geht es nicht an, die beiden Überlieferungen derselben Vorlage ganz verschieden herzustellen.

Damit ist gesagt, daß auch der Schluß des Textes metrisch zu gestalten ist. Dafür braucht man aber gar nicht zu den gewagten Änderungen der Früheren zu greifen, sobald man sich nur entschließt, in  $\Pi HXEI\Sigma A\Sigma$  den Nom. part. aor. des durch Symmach. Ezech. 43, 13 und die Ableitungen  $\pi\eta\chi\iota\sigma\mu\delta\varsigma$  und  $\pi\eta\chi\iota\sigma\mu\alpha$  gesicherten  $\pi\eta\chi\ell\zeta\omega$ in dem Sinne: "(mit der Elle) messen, durch Messen festlegen" anzuerkennen, von dem einerseits  $\mu \epsilon \tau \rho \sigma \nu$ , anderseits  $\pi \eta \gamma \alpha \tilde{\iota} \varsigma$  abhängt. Man hat dann nur noch in Z. 8 aus Birchs MHIH $\Sigma$  unv vñc herzustellen (für MHNEI $\Sigma$  in 908 bleibt die Wahl, Verlesung eines ligierten  $\Gamma H$ oder itazistischen  $\Gamma I\Sigma$  anzunehmen) und Z. 11, 12 das von Birch Gebotene mit leichtester Besserung zu PEIOPOI EINOXEYOI zurechtzurücken, um zwei formell tadellose Hexameter: "µέτρον μήν γης πηχείσας πηγαίς ύπό Νυμφῶν, ἄμφω ὅπως ποταμός λαγόνων ρείθροισιν ὀχεύοι zu erhalten, die auch inhaltlich den Erwartungen entsprechen, insofern sie Anlaß für die Weihung der Altäre und zugleich Verdienst des Weihenden angeben.

Danach rühmt sich dieser, Quellen, die unweit -- wenn wir zu

# EIN GRIECHISCHES EPIGRAMM A, D, GEBIETE VON TERMESSUS MAIOR. 47

ύπὸ Νυμφῶν mit geläufiger Ellipse ναῷ, ἱεῷῷ oder τεμένει ergänzen, unterhalb, wenn ἀντῷῷ, auch innerhalb — eines Nymphenheiligtums entsprangen, das μέτῷον γῆς, sachlich gesprochen, die Breite des Bettes abgesteckt zu haben, mit dem sie sich in Hinkunft zu bescheiden hatten, statt wie bisher ihren Lauf frei zu wählen. Der Zweck und zugleich das Verdienst des Eirenarchen war natürlich, sie in das Bewässerungssystem der Siedlung einzubeziehen; ihn bringt der Schlußvers zum Ausdruck — finalen Sinn von ὅπως sichert der Optativ des Verbums kleidet ihn aber in eine Form, die doppelter Auslegung zugänglich ist.

Klar ist, daß  $\pi \sigma \tau a \mu \delta \varsigma$  den aus einem Fluß abgeleiteten Aquädukt bezeichnet, an dem die Altäre stehen, und die Quellen in diesen einmündeten. Zweifellos ist jetzt auch  $\check{a} \mu q \omega$ nicht auf  $\beta \omega \mu o \delta \varsigma$ , sondern auf das unmittelbar vorangehende  $\pi \eta \gamma a \tilde{\iota} \varsigma$  zu beziehen, sind also zwei Quellen anzunehmen. Nur die Umschreibung, die das Epigramm für diesen Sachverhalt wählt, stellt sich verschieden dar, je nachdem wir  $\delta \chi e \delta \delta \iota$  erklären.

Sehen wir darin eine nach Homers und anderer Vorgang (am nächsten lag dann χεύω-χέω) unter dem Verszwange gewagte Parallelbildung zu dyéw, so ergibt sich der simple Sinn: "auf daß der Fluß sie beide mit den Fluten seines Bettes (λαγόνων mit einem schon von Boeckh aus Antip. Sidon. belegten Bilde gesagt; einen Eigennamen darin zu sehen, wie Paribeni wieder tun muß, halte ich aus den von Boeckh angeführten Gründen für unmöglich) dahintrage". Daneben gestattet aber der bekannte Gebrauch von dyevo für das Bespringen der Tiere, auch ohne diese Annahme den Vers, minder trivial und darum vielleicht ansprechender, zu deuten. Die Gleichung Fluß-Stier ist ja antiker Kunst geläufig, das Bild auf die  $\pi\eta\gamma\alpha i$  zu erweitern, lag nach dem grammatischen Geschlechte nahe genug, und die sich überschlagenden Bogen der beiloa, als Symbol für Wasser in Malerei wie Plastik immer wieder verwendet, konnten so leicht an die Rückenlinie des bespringenden Stieres gemahnen, daß eine auf diesen Gedankengängen fußende Erklärung gewiß zulässig erachtet werden darf, mag sie sich auch einer die griechische Fassung wahrenden Übertragung in das Deutsche, dem ja diese Bilder fremd sind, entziehen. Als eigenes Gut wird man den immerhin gewagten Vergleich zwar dem Verfasser unseres Epigrammes kaum zumuten, um so eher hellenistischen Vorgängern, auch ohne daß ich einen bestimmten dafür namhaft machen könnte; einem solchen würde auch die leichte Pikanterie, die in dem Hintergedanken läge, daß ποταμός wie πηγαί ja der Befruchtung dienstbar sein sollten, und der daraus für beilboa und layoveç sich ergebende Doppelsinn gar nicht schlecht anstehen.

#### R. HEBERDEY.

Wie immer man sich entscheiden mag, scheint mir für Z. 2 ff. mit verhältnismäßig leichten Mitteln ein Wortlaut gewonnen, der den Ansprüchen genügt, die nach Zeit und Ort billigerweise gestellt werden können.

Die größten Schwierigkeiten bereitet Z. 1, in der eigentlich nur das Aureliergentilicium, das Entstehung nach 212 n. Chr. (s. Term. Stud. Kap. II) sehr wahrscheinlich macht, von beiden Exemplaren übereinstimmend geboten wird. Das Fehlen des Praenomens in 907 könnte man dem Steinmetzen zur Last legen; wahrscheinlicher ist mir indes Verlust durch Bruch der Ecke des Steines, weil auch in Z. 2, wenigstens nach Birch, der hier wieder mehr Vertrauen erweckt als Spratt-Forbes, vor P, von dem er noch den — wohl erst ihm zu groß geratenen — Bogen hat, links ein ausgerücktes O ergänzt werden muß und ebendort in Z. 3 der Schluß von  $elgipv[\eta\varsigma, ligiert geschrieben,$ vielleicht besser als am Ende von Z. 2 untergebracht wird. Nach<math>M. Abg. darf \*  $\Theta OM$  aus 907 zuversichtlich in die dafür gerade ausreichende Lücke von 908 eingesetzt werden; weiterhin sind die Abschriften nur durch Korrektur gleichlautend zu machen.

Sichere Herstellung ist, wenn nicht etwa noch ein drittes, besser erhaltenes Exemplar des Textes auftaucht, nicht zu erreichen; nur mit Vorbehalt möchte ich eine Lesung vorschlagen, die vor mannigfachen anderen, die ich erwog, den Vorzug hat, mit verhältnismäßig einfachen Mitteln auszukommen. Festgestellt sei zunächst, daß die Buchstaben nach M. Avg., gleichgültig, welcher Abschrift man folgt, fortlaufend gelesen sich keinem aus Termessus belegbaren Namen fügen. Teilt man sie dagegen auf Gruppen auf, so sondern sich zu Anfang sofort die bekannten Kürzungen für  $\Theta \delta(\alpha \varsigma)$  und  $M_0(\lambda \eta \varsigma)$  ab wagrechte Striche über Sigeln sind in Termessus zwar beliebt, aber nicht ausnahmslos angebracht --, die sich mit dem Vorangehenden zu dem Namen M. Aug.  $\Theta \delta(\alpha \varsigma)$  Mo( $\lambda \varepsilon o v \varsigma$ ) zusammenschließen, dessen Träger sich als jüngerer, möglicherweise geschlechtsverwandter Namensvetter zu dem Probulen von B. c. h. XXIII, p. 290, n. 1, 2 = TAM III/1 145, 162, Θόας Μολεους Κενδεου stellen ließe. Es erhebt sich dann die Frage, in welchem sachlichen Zusammenhange Z. 1 mit dem Epigramme stehe. Die auf den ersten Blick vielleicht nächstliegende Auffassung, daß sich in ihr der Weihende nenne, scheitert daran, daß Z. 2 ihm den Namen 'Ophayópac gibt, der nur mit völligem Verzicht auf die abgeschriebenen Reste in Z. 1 unterzubringen wäre und auch dann noch, konstruktionslos dastehend und unmittelbar darauf wiederholt, befremden müßte. So erübrigt eigentlich nur, in Z. 1 die Datierung nach einem Beamten zu sehen, deren Beifügung

# EIN GRIECHISCHES EPIGRAMM A, D. GEBIETE VON TERMESSUS MAIOR, 49

jetzt, wo wir sehen, daß die Aufstellung der Altäre nicht Selbstzweck, sondern Ausdruck des Dankes an die Götter für die Vollendung eines im öffentlichen Interesse unternommenen Werkes war, durchaus verständlich ist. Auch der bei dieser Deutung zu erwartende Beamtentitel läßt sich der Überlieferung ohne allzu starken Eingriff abgewinnen, wenn wir Y, bzw. N als aus der bei  $\pi \varrho \delta \beta o v \lambda o \varsigma$  in Datierungen ständig verwendeten Ligatur,  $\Pi$  mit in die Mitte gestelltem, nach oben überragendem P, verlesen ansehen; die Zeile wäre dann beidemale am rechten Ende vollständig erhalten, wie sie die Abschriften geben, 907 böte das Kompendium in seiner kürzesten Form, 908 in der längeren mit beigesetztem O, die neben jener nicht wesentlich seltener auftritt.

So glaube ich, die Vorlage von TAM III/1 907 und 908 folgendermaßen herstellen zu können:

Μ. Αύο. Θό(αντος) Μο(λεους) πρ(οβούλου).
 'Ορθαγόρας εἰρήνης ἄρξας στήσατο βωμοὺς
 Φοίβω καὶ κούρη 'Αρτέμιδι εἴνεκεν εὐχῆς,
 μέτρον μὴν γῆς πηχείσας πηγαῖς ὑπὸ Νυμφῶν,
 ἄμφω ὅπως ποταμὸς λαγόνων ῥείθροισιν ὀγεύοι.

Graz.

R. HEBERDEY.

# Zu Phidias.

(Zweite Fassung.)

"Haec sint obiter dicta de artifice numquam satis laudato." Plinius XXXVI 19.

Vor vier Jahren entschloß ich mich zum erstenmal, meine nach langjährigen Erwägungen für mich zur Gewißheit herangereifte Ahnung, daß wir Phidias auch für die äußeren Skulpturen des Zeustempels in Olympia zu danken haben, den Fachfreunden mitzuteilen. Damals fühlte ich, daß den zahllosen Beobachtungen von überzeugenden verwandtschaftlichen Beziehungen in den beiden Skulpturenkomplexen des Zeustempels und des Parthenon einzig und allein die allgemeine Schulmeinung entgegenstand, die seit der Irreleitung durch Pausanias und seit der Enttäuschung durch die Ergebnisse der deutschen Ausgrabungen in fast einem halben Jahrhundert sich zu keiner sicheren Stellungnahme durchzuringen vermochte. Sie war vielleicht am prägnantesten in Neugebauers aus dem Leipziger Seminar 1913 hervorgegangenen "Studien über Skopas" formuliert; dort heißt es auf S. 7 nach dem Hinweis auf die von Pausanias V10 genannten Künstlernamen Libon, Phidias, Paionios und Alkamenes: "Wird auch die Unrichtigkeit

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

# HEINRICH SITTE.

der beiden Letztgenannten heute nur noch vereinzelt bezweifelt, so läßt sich an ihrer Stelle ebensowenig Phidias in Vorschlag bringen." Irgend begründet wurde dieser Satz nicht. So wirkte er eher anregend, auch dort den Weg zu Phidias zu verfolgen, den mir trotz allem, was ich gelernt hatte, was weiter von mir und allen fort gelehrt wurde, die Tatsachen immer deutlicher "in Vorschlag brachten", bis ich ihnen endlich nachgeben mußte und 1925 meinen Wegweiser "Zu Phidias" mit einiger, wohl begreiflicher innerer Erregung herausgab.

Irgendwelche Gegengründe konnten nicht vorgebracht werden.

Da heute wohl fast alle die Entstehung des Zeus vor der Parthenos als sicher annehmen, da ferner schon heute, nach nur vier Jahren, irgendein Stück der gesamten Parthenonskulpturen mit irgendeinem Stück der Bildwerke des Zeustempels vergleichen, nichts anderes bedeutet, als "Phidias in Vorschlag bringen", so muß ich mich nunmehr wohl neuerdings entschließen, nach einer Olympiade eben noch einmal, und zwar diesmal ganz ruhig, nur alle wichtigsten Tatsachen wieder in Erwägung zu stellen, die mir längst meine Ahnung haben zur Überzeugung werden lassen.

#### A. Der Tempelbau.

1. Die Datierung. In die Zeit vom 15. September 466 bis zum Jahre 456 bzw. 448 erscheinen die Arbeiten am Zeustempel durch astronomische Berechnung und literarische Überlieferung festgelegt. Wie Studniczka kürzlich in den N. Jb. f. W. u. J. II (1926) hervorgehoben hat, bedeutet die 83. Olympiade nicht nur das Jahr 448, sondern die Jahre von 448 bis 445, also in Phidias' Entwicklungsgang, wie ihn die meisten jetzt erkennen, das Jahr des Abschlusses der Arbeit am Zeus und die ersten Jahre der Arbeiten am Parthenon. Hat Phidias an der Parthenos rund 10 Jahre gearbeitet, so kommt man bei einer Arbeitszeit von etwa 15 Jahren für den Zeus, was mit Rücksicht auf die Größe des Werkes, den reicheren Schmuck und die noch geringere Erfahrung eher zu knapp bemessen sein dürfte, bis ins Jahr 463 hinauf, d. h. die Jahre der Entstehung des Zeus decken sich fast völlig mit den für den ganzen Bau zu ermittelnden Jahren. Und nimmt man vor dem eigentlichen Baubeginn auch nur 2 Jahre für die Vorbesprechungen und Entwürfe an, so wird doch schon das Jahr 468 erreicht, das letzte der 3 Jahre von 471 bis 468, die Pomtow für die Errichtung der Marathon-Miltiades-Gruppe in Delphi festgelegt hat.

2. Die Säulenhöhe. Hier brauche ich wohl wirklich nur auf die in der 1. Fassung S. 24 zitierten Worte Dörpfelds und Kleins hin-

50

#### ZU PHIDIAS,

zuweisen, um nur neuerdings in Erinnerung zu rufen, was es bedeuten muß, wenn ein so wichtiges Maß wie die Säulenhöhe bei zwei so bedeutenden Tempeln, die zeitlich unmittelbar aufeinanderfolgen, so völlig übereinstimmt. Der attische Einfluß ist hier eben unverkennbar.

### B. Die Metopen.

3. Ihre Anordnung. Schon 1829 wurde, wie gesagt (s. 1. Fassung, S. 17 und 27/28), erkannt, daß ihre Stelle am Bau innerhalb des Peripteros dem Platz des Cellafrieses am Parthenon entspräche; später, daß die zentripetale Komposition der Ostmetopen dem Ostfries, ferner, daß die Anordnung der West- und der Ostmetopen ganz der Anordnung der gleichen Skulpturen am Parthenon entspräche, daß schließlich der olympische Metopenschmuck mit Athene beginne und ende, gleichgültig, ob man die Augias- oder die Atlasmetope als letzte zähle. Und in beiden Ostmetopenreihen geht wie in der zentripetalen Komposition der Parthenon-Südmetopen die Bewegung von links her etwas über die Mitte nach rechts hinaus.

Es erscheint fast wie die Auswirkung eines biologischen Naturgesetzes, wenn die gleiche minimale Exzentrizität auch im Cellaostfries beobachtet werden kann. Auf den Parallelismus in den östlichen Enden des Cellasüdfrieses und der Parthenon-Südmetopen habe ich schon einmal hingewiesen. In den beiden westlichen Friesreihen findet sich, wie ich eben erst bemerkte, ein ganz gleicher Parallelismus: dem einzigen aus der Gesamtrichtung des Cellawestfrieses herausstrebenden Pferd bald am Beginn des Zuges, entspricht außen im Metopenkranz die aus der Gesamtrichtung der Westmetopen allein heraussprengende Amazone der 11. Metope. Und so möchte ich denn auch weiterhin bei den Nordmetopen des Parthenon an einen Parallelismus der Hauptbewegung mit dem Cellanordfries denken, was ja auch nach Praschnikers Parthenon-Studien noch immer möglich bleibt.

Jedenfalls unterscheidet sich die Lösung der Aufgabe des Metopenschmuckes am Zeustempel und Parthenon ebenso von allem hier etwa zum Vergleich Heranzuziehenden am "Theseion" oder Athener-Schatzhaus, wie sie untereinander immer enger verwandt und verwoben erscheinen.

4. Stilistische Ähnlichkeit des Atlas und des Poseidon. Darauf, daß die vom Beschauer weiter entfernte Schulter beider Figuren in der gleichen Art "verzeichnet" sei, habe ich schon in der 1. Fassung S. 5 hingewiesen. Die auf Tafel IV beigegebenen Bildchen ermöglichen es jedem, sich sofort von der Richtigkeit der Beobachtung zu überzeugen, wobei man noch immer bedenken muß, daß ja etwa 20 Jahre

10

#### HEINRICH SITTE.

von 460 bis 440 zwischen den beiden Werken liegen. Als Hoch-, bzw. Flachrelief stehen beide mehr unter den zeichnerischen Gesetzen der Malerei. Sollte die damalige große Freskomalerei, von der Löwy in seinem neuesten Buche wohl fast Polygnotischer als Polygnot selbst annehmen möchte, daß sie die führende Raumkunst gewesen sei, sollte diese damals selbst solche "Fehler" gemacht haben? Es scheint doch eher, daß dieses alles darstellen zu wollen, mehr dem dreidimensionalen Raumgefühl eines Bildhauers entsprungen sei. Freilich stehen gerade unmittelbar neben diesen Gestalten die vollendeten des Herakles, bzw. des jugendlichen bekränzten Gottes.

5. Ähnlichkeit der Augias-Athene mit der Parthenos. Diese beiden Schöpfungen brauchte ich wohl nicht in kleinen "aidememoire"-Bildchen vorzubringen. Zu oft schon ist die Varvakeion-Statuette wiederholt und die Augiasmetopen-Athene ist mit ihrer ebenso auf den Schildrand gestützten Linken, mit ihrem ebenso emporgeklappten Wangenschutz jedem sofort durch irgendein Handbuch zugänglich. Es erübrigt sich hier wohl auch, noch besonders durch weitere Worte auf die Ähnlichkeit beider Gestalten hinzuweisen.

6. Überlieferung bei Tzetzes. Gerade das Augias-Abenteuer erwähnt dieser späte Schriftsteller unter den doch namhaften Werken des Phidias. Sollte eine andere Darstellung dieses Themas durch Phidias, die wir noch nicht gefunden hätten, durch keinen anderen Autor erwähnt sein? Oder glaubte sich Tzetzes berechtigt, eine der von Pausanias erwähnten Metopen eben ohne weiteres als Werk des Phidias zu bezeichnen? Auch all das wurde schon in der 1. Fassung S. 17 bedacht.

## C. Der Westgiebel.

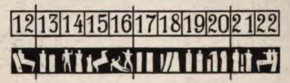
7. Gesamtanordnung ähnlich der Südmetopenreihe des Parthenon-Von einer Mitte geht beidemale zentrifugal die Bewegung aus: in Olympia von der übermächtigen Einzelfigur des Apoll, am Parthenon von den neun mittleren Metopen. Die beidemale unmittelbar rechts und links anschließenden Kentaurengruppen entsprechen einander fast genau. Und wieder müssen fast 20 Jahre zwischen beiden Werken liegen, wenn auch an den Olympia-Giebeln noch nach 460 gearbeitet werden konnte, ja noch nach 456. Aber nur um desto mehr muß diese große Übereinstimmung auffallen.

8. Ähnliche Details in beiden Werken. Zu dieser Übereinstimmung in der Gesamtanordnung kommen viele schon immer beobachtete Einzelzüge, die z. B. schon 1889 Studniczka veranlaßten (im Jahrbuch IV 166), gegen Treu für die ältere falsche Ergänzung der





Zeustempel, Westgiebel-Mitte.



Parthenon, Mitte der Südmetopen.



Hippodameia aus dem Ostgiebel.



Frauenfigur aus der Parthenonsüdmetope XIX.





Detail vom Scherkopf des Ostgiebels.



Detail eines Kentaurenkopfes aus dem Westgiebel.



Detail vom Schild der Parthenos.



Köpfe vom Parthenon-Nordfries.



Kopf des Sehers aus dem Ostgiebel.



Vom Parthenon-Ostfries.



Aus der Atlasmetope.

#### ZU PHIDIAS.

Westgiebelmitte die drei Parthenonsüdmetopen 10-12 als Zeugen heranzuführen. Nun aber nach der richtigen Ergänzung und, nachdem wir die ganzen 32 Südmetopen wieder als eine geschlossene Komposition überblicken, erhöht sich die Beweiskraft dieser Einzelzüge noch ganz wesentlich.

9. Ähnliche Details bei der Zeusstatue. Wie mit den Parthenonsüdmetopen erscheint der Westgiebel mit dem Zeus des Phidias im Inneren des Tempels eng verbunden durch die ähnliche Haarbehandlung an dem Kopf des knabenraubenden Kentauren, worauf noch später zurückgekommen werden muß.

10. Peirithoos - Theseus - Gruppe ähnlich der Perikles - Phidias-Gruppe der Parthenos. Schon in der 1. Fassung S. 29 konnte ich auf diese Übereinstimmung hinweisen. Nunmehr freue ich mich, daß die gleiche Beobachtung sich auch in Schraders Phidias S. 22 findet, wo eingehend hervorgehoben wird, "daß Phidias in seiner Haltung auf das deutlichste an den Theseus des olympischen Westgiebels erinnert —", was übrigens auch schon Winnefeld 1910 richtig erkannt hatte; denn kürzlich las ich zufällig zu meiner großen Freude im Pergamon-Werk III 2, S. 149, von einem der Kämpfer der Gigantomachie: "er wiederholt das Motiv, das schon im Westgiebel des Zeustempels zu Olympia für Theseus verwendet und in der gleichzeitigen rotfigurigen Vasenmalerei mehrfach dargestellt von Phidias für sein Bildnis im Amazonenkampfe des Schildes der Parthenos gewählt ist."

# D. Der Ostgiebel.

11. Die Mittelgruppe ein Nachklang der in Delphi unmittelbar vorher errichteten Marathon-Miltiades-Gruppe. Auch hier zog ich in der 1. Fassung S. 26 nur konsequent den letzten Schluß aus einer Gedankenreihe, die schon Hauser im Text zu Furtwängler-Reichhold II, 248 bzw. 312 bis zum vorletzten Glied durchdacht hatte. Freilich hatte sich mir primär aus der Anschauung, bzw. Ahnung der beiden Denkmäler die Erkenntnis ihrer formal-künstlerischen Verwandtschaft ergeben: die fünf aufrecht nebeneinanderstehenden Mittelfiguren paßten nicht in eine Giebelmitte; sie sind von einer auf einer Basis frei aufgestellten Statuenreihe herübergenommen, deren es damals, vorher und später in der griechischen Kunst viele gab; aber kurz vorher (471—468) hatte Phidias eben seine 13-Figurenreihe für Delphi geschaffen. Der beim Zeustempel einzig mögliche Schluß lag nahe genug, besonders wenn sich für einzelne Figuren der Giebelmitte Vergleiche machen ließen, die zu dem gleichen Ergebnis führten.

12. Der Zeus des Giebels mit einem Blitz zu ergänzen. Da

#### HEINRICH SITTE.

kam gerade damals durch Studniczka die Erkenntnis uns zu, daß in der Linken des Gottes statt eines Szepters, das der Länge nach keinen Platz gehabt hätte, ein kurzes Attribut, eben ein Blitz zu ergänzen sei. Zeusfiguren mit je einem Blitz in jeder Hand gab es mehrere; vgl. nur Pausanias V 22, 1 und V 24, 9. Aber ein Zeus ohne Blitz, wie ihn Phidias im Innern des Tempels gewiß absichtlich friedvoll darstellen wollte, das bedurfte einer inhaltlichen Ergänzung, die wohl am leichtesten zu verstehen ist, wenn sie der gleiche Meister selbst innerhalb des gleichen großen Gesamtkunstwerkes brachte.

13. Stilistisch ähnliche Haarbeh ndlung am Kopf des greisen Sehers und bei der Goldelfenbeinfigur des Zeus. Wir haben schon oben (Punkt 9) gesehen, daß der alte knabenraubende Kentaur die gleich durchgeführte Haarstilisierung erkennen lasse, wie die Münzen mit dem Zeuskopf. Auch beim Haar des Sehers sieht man die gleiche Stilisierung: längere Wellenlinien mit aufgerollten Enden. So wurden von den Zeichnern der Zeusmünze wenigstens die Reste verstanden (am leichtesten bei Helbig, Führer durch die Sammlungen klassischer Altertümer in Rom I<sup>3</sup>, S. 190, Zeus v. Otricoli, zugänglich). Und gleich ergibt sich eine weitere Beobachtung, die alle drei Köpfe in ihrer feinen Differenzierung nur noch enger aneinanderschließt: das Haar des Zeus schlicht gewellt, aber lang herabwallend, göttlich; das Haar des alten Sehers schlicht gewellt, nur bis zum Halsende reichend, königlich; das Haar des Kentauren schlicht gewellt, aber zum Teil viel kürzer, so im hohen Stil genügend deutlich den wilden Waldmenschen charakterisierend.

14. Stilistische Verwandtschaft des Kopfes des Sehers mit den neu von Eichler erkannten Köpfen des Parthenon-Nordfrieses. Durch seine hohe Schädelwölbung und seine hohen Brauenbogen, auch durch die Bildung des Mundes ist der Kopf des Sehers aber auch aufs engste mit den gleich durchgebildeten alten Männerköpfen auf dem zweiten Wiener Parthenon-Fragment verwandt. Fast 20 Jahre liegen hier vielleicht wieder zwischen beiden Werken, und doch bemerkte ein Handwerker, dessen scharfes Auge für Formen der Natur und Kunst ich oft wahrzunehmen Gelegenheit hatte, als er ohne jede Vorkenntnis der beiden Werke die drei Köpfe nebeneinander überblickte, nach kurzem Erwägen spontan: "Man möchte bereits meinen, daß sie von dem gleichen Meister sind." — Und noch ein neuer Zusammenhang zwischen einer der Ostgiebelfiguren mit einer Figur am Parthenon:

15. Die Hippodameia des Zeustempels ähnlich der Frauengestalt der XIX. Süd-Metope links. Ließ uns oben Punkt 5 die Relieffigur der Augias-Athene die Parthenos vorausahnen, so erinnert uns

#### ZU PHIDIAS.

hier die Relieffigur der Süd-Metope an die überlebensgroße Rundfigur des Giebels; die gleiche Bewegung der rechten Hand zum Herzen, um in der Sprache der bildenden Kunst die innere Erregung zu zeigen; das gleiche Motiv der linken, im Ellbogen auf die rechte aufgestützten Hand.

So stehen diese Punkte nun nach vier Jahren noch unberührt da; vermehrt vielmehr, erweitert und vertieft. Und die allgemeine Stellungnahme zu diesen Fragen? Der ganze Parthenonskulpturenkomplex wird heute nach den neuesten Studien von Praschniker, Rodenwaldt (Jb. 1926, S. 199 mit Anm. 3) und Rumpf (Jb. 1925, S. 29ff.) wieder immer mehr, sogar mit den Giebeln als Entwurf und vielfach Werk des Phidias empfunden. Curtius wollte dies durch den Hinweis auf Hildebrand als technisch undurchführbar bezeichnen. welchen Einwand jedoch Johansen als unberechtigt zurückwies. Nur Löwy, der in seiner griechischen Plastik früher den Einheitsgedanken ebenfalls vertrat, gab ihn erst kürzlich seinem Polygnot zuliebe auf. Man könnte hier, wo es sich zunächst nur um die manuelle Durchführbarkeit handelt, auf Schwanthaler hinweisen, der in seinem kurzen, noch dazu von Krankheit beeinträchtigten Leben (1802-1848) der Masse nach fast mehr schuf als Phidias, dessen Wirken unter viel günstigeren Umständen wir ja nun fast über 40 Jahre von 471 bis 432 überblicken.

Und wodurch hätte sich nun Phidias auf diese ganz gigantische letzte Leistung vorbereitet, die eine kolossale Goldelfenbeinstatue und so viele Marmorbildwerke im architektonischen Rahmen umfaßt? Nur durch die Erschaffung des Zeus? Woher hätte er die Übung für das Entwerfen und Leiten der Marmorplastiken erworben?

Zwangsläufig muß die Forschung bei ganz unvoreingenommenem Fortgang dahin kommen, daß sie auch erkennt: neben der Arbeit an dem Goldelfenbeinkoloß des Zeus, der etwa 463—448 entstand, in der Zeit, die zwischen der Fertigstellung der Marathon-Miltiades-Gruppe in Delphi (468) und dem Beginn der Arbeiten auf der Akropolis von Athen (447) lag, muß Phidias auch noch anderes geschaffen haben. Dann wird man den einen Meister, den sowohl Rodenwaldt (Jb., 1926, S. 235ff.) als auch Buschor (A. M. LI, 1926, S. 169) hier am Werke ahnen, nicht mehr aus dem jonischen Osten herleiten müssen. Sein "athenisches Erlebnis" wird mit seiner Heimat sich vereinen und ruhig wird sich das Bild des größten Meisters zeichnen lassen, der sich freilich in ganz genialer Weise über alle Mitstrebenden hoch erhob bis in fast einsame Höhen der Kunst.

Innsbruck.

HEINRICH SITTE.

#### EMANUEL LÖWY.

# Archäologisch-Philologisches.

# 1. Plutarch über Phidias.

"Wir haben in den letzten Jahren eine starke Reaktion erlebt auf den Radikalismus jener Chorizonten, welche den Parthenon von Pheidias entfernten und seinen Anteil, abgesehen von der Parthenos, kaum mehr faßbar erscheinen ließen, so daß die so charakteristischen Worte Plutarchs über Pheidias: πάντα διείπε και πάντων επίσκοπος ήν αὐτῶ Φειδίας ...., πάντα δ' ήν σχεδὸν ἐπ' αὐτῶ (Perikles cap. 13) zur Farce wurden. Nachdem Frickenhaus mit kühner Hand eine Bresche geschlagen hatte, mehrt sich heute immer stärker die Zahl derjenigen, welche wieder zu der Annahme zurückkehren, Pheidias sei der Urheber des plastischen Schmuckes des Parthenon gewesen." So lesen wir in der jüngst erschienenen, äußerst verdienstvollen Untersuchung über die Nord- und Ostmetopen des Parthenon, mit einer großen Zahl von Verweisen auf übereinstimmende Äußerungen anderer<sup>1</sup>). Ja, von manchen werden die Parthenonskulpturen geradezu als die sicherste Grundlage für unsere Erkenntnis von der Kunst des Meisters angesehen. Ich glaube, daß für eine solche Auffassung in der Aussage Plutarchs, wenn man auf ihren Zusammenhang eingeht, eine Grundlage nicht gegeben ist.

Daß an der erstangeführten Stelle  $\pi \acute{a} \tau \tau \omega \tau \, \acute{e} \pi \acute{a} \sigma \varkappa \sigma \sigma \varsigma$  sich wesentlich auf Arbeiten anderer beziehe, bedarf kaum der Erörterung. Aufsicht des Meisters über die Ausführung seiner eigenen Entwürfe würde Plutarch als selbstverständlich schwerlich hervorheben, und daß nicht eine solche Aufsicht gemeint ist, die der Künstler im eigenen Interesse vornimmt, besagt überdies das  $a \imath \sigma \widetilde{\phi} ~ (\Pi \epsilon \varrho \iota \varkappa \lambda \epsilon \widetilde{\iota})$ . Die in Rede stehende Auffassung stützt sich offenbar auf das  $\pi \acute{a} \tau \tau a ~ \delta \iota \epsilon \widetilde{\iota} \pi \epsilon$ , eine freilich etwas abgegriffene Redensart, deren sonstiger Gebrauch eher an praktisches Anordnen und Leiten als an künstlerisches Schaffen denken läßt<sup>2</sup>). Jedesfalls erfährt sie hier eine einschränkende Erläuterung durch das unmittelbar anschließende  $\varkappa a \acute{\iota} \tau o \iota \mu \epsilon \gamma \acute{a} \lambda \sigma \varsigma$  $\acute{a} \varrho \chi \iota \tau \epsilon \varkappa \tau \sigma \sigma \kappa \widetilde{\epsilon} \varrho \sigma \omega r.$  Daß der Bildhauer Phidias<sup>3</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Praschniker, Parthenonstudien 246 f., dazu Verweise a. O., Anm. 2. Seither noch Lippold, Gnomon IV (1928), 426 und Koch, DLZ. L (1929), 769.

<sup>\*)</sup> Hesych. und Suidas s. v. διέπει, u. a. (s. Lexika). Für uns besonders lehrreich Herodot III 53 οὐκέτι δυνατός τὰ πρήγματα ἐπορῶν τε καὶ διέπειν (von Periander).

<sup>\*)</sup> Hiezu s. folgende Anmerkung.

#### ARCHÄOLOGISCH-PHILOLOGISCHES.

an so ausgedehnten architektonischen Schöpfungen anders als höchstens mit Anregungen und Ratschlägen beteiligt gewesen sei und daß die "großen Architekten" sich den Entwürfen eines Außenstehenden untergeordnet hätten, darf billig bezweifelt werden. Für Iktinos und den Parthenon lehnt Noack eine solche Einflußnahme des Phidias nachdrücklich ab4). Neben den doyirézrovec nennt Plutarch freilich auch τεχνίται, auf welche das Epitheton μεγάλοι offenbar mitzubeziehen ist: denn daß an den Werken auch gewöhnliche Handwerker beschäftigt waren, wird man Plutarch doch nicht eigens hervorheben lassen. Soll das Wort, dessen Gebrauch ja ein sehr weiter ist, sich hier auf den nichtarchitektonischen, also bildnerischen Teil der Werke beziehen, so wäre damit ausgesprochen, daß für diesen - und der Parthenon käme dabei in erster Linie in Betracht - Plutarch andere Künstler als Phidias im Auge hat. Man kann aber, und vielleicht wahrscheinlicher, solche Mitarbeiter höheren Ranges verstehen, denen die bauliche Ausführung nach den Entwürfen der erfindenden Architekten oblag und die durch das μεγάλοι als tüchtige Kräfte mitbezeichnet werden sollten. In diesem Falle sagt der Satz über das Bildhauerische überhaupt nichts aus.

Es folgt die Aufzählung der  $\ell \varrho \gamma a$ , zunächst der Bauwerke, mit nur beim Odeion unterlassener Nennung der Künstler. Also Parthenon, Telesterion in Eleusis, lange Mauer, Odeion, Propyläen. Und am Ende dieser mit Kallizedarns elevásero zal 'Izrīvos begonnenen Reihe als gleichartig, aber durch die abschließende Stelle und das  $\delta \ell$  betont: 'O  $\delta \dot{\epsilon} \Phi e i \delta las e levásero \mu \dot{\epsilon} v \tau \eta s \theta e o v \tau \dot{\delta} z \varrho v s \sigma v \dot{\epsilon} \delta o s zal το v το v$  $<math>\delta \eta \mu i o v \rho \gamma \dot{\delta} s$   $\epsilon \tau \eta \sigma \tau \eta \lambda \eta \epsilon lvai \gamma \ell \gamma \varrho a \pi \tau a$ . Also als persönliches Werk des Phidias nur dieses eine angeführt, und für dieses Berufung auf eine Urkunde. Hätte Plutarch, dem es doch um möglichste Heraushebung des Phidias zu tun ist und der im Vorangehenden von einer Abschweifungen keineswegs scheuenden Ausführlichkeit ist, sich auf die Goldelfenbeinstatue beschränken können, wenn er von Phidias auch als Urheber des Bildschmuckes des Tempels gewußt hätte? Und wie vertrüge sich diese Beschränkung mit dem vorausgegangenen  $\pi \acute{a} v \tau a \delta \iota e i \pi e$ , wenn dieses im Sinne schöpferischer Betätigung gemeint wäre?

Aber der Gedanke Plutarchs wird noch deutlicher durch die syntaktische Verbindung dieses Satzgliedes mit dem folgenden: πάντα δ'ην σχεδόν ἐπ' αὐτῷ καὶ πᾶσιν, ὡς εἰοήκαμεν, ἐπεστάτει τοῖς

Noack, Eleusis 174 f., der auch auf die Bezeichnung Φειδίας ό πλάστης bei Plutarch weiter unten (Perikles 31) verweist.

## EMANUEL LÖWY.

τεγνίταις, δια φιλίαν Περικλέους. Scharf wird durch das μέν die im Vorangehenden mit eloyáζετο und dann noch einmal mit δημιουογός bezeichnete Tätigkeit dem in den folgenden Worten Ausgesagten entgegengesetzt: "gearbeitet hat Phidias die goldene Statue, doch lag nahezu alles auf seinen Schultern und er stand allen Künstlern vor" das πάντα ην έπ' αὐτῶ, wenn von künstlerischer Arbeit gemeint, ein nicht minder seltsames Umgehen präzisen Ausdrucks wie vorhin das διείπε. Die beiden Stellen sagen, wie Plutarch selbst verstanden wissen will (oc elonzauer), das Gleiche. Nur daß did gillar Περικλέους noch deutlicher als oben das avio den nichtoffiziellen Charakter dieser anderen Tätigkeit des Phidias und damit abermals erkennen läßt, daß sie nicht in eigenen Entwürfen bestand. Denn tatsächlich ausgeführte Entwürfe von solchem Umfange setzen die offizielle Betrauung des Künstlers voraus, der gegenüber die Freundschaft mit dem leitenden Staatsmann, auch wenn sie zur Erteilung des Auftrages verhalf, unwesentlich wird. Anderseits würde die letztbesprochene Stelle nach dem früher über die regviral Bemerkten gestatten, von der Phidias zugeschriebenen Oberaufsicht oder Oberleitung die erfindenden Architekten auszunehmen.

Den Worten Plutarchs läßt sich also nicht nur nicht entnehmen, daß er Phidias als Urheber der Parthenonskulpturen ansah, sondern sie schließen eine solche Meinung des Schriftstellers — des einzigen als Gewährsmann in Betracht kommenden — meines Erachtens aus. Von Trennung von etwas überliefert Zusammengehörigem kann nicht die Rede sein, denn eine solche Überlieferung ist nicht vorhanden. Wieweit sich Einheit des Schöpfers von Statue und Tempelskulpturen durch die erhaltenen Werke selbst begründen läßt, wieweit letztere unter sich Einheit des Gedankens bezeugen und dies Gedanke des Phidias ist, soll an dieser Stelle nicht erörtert werden.



#### ARCHÄOLOGISCH-PHILOLOGISCHES.

2. Ein Motiv bei Aristophanes. Lysistrate Vers 155 f. sagt Lampito:

> ό γῶν Μενέλαος τᾶς Έλένας τὰ μᾶλά πα γυμνᾶς παραυιδών<sup>1</sup>) ἐξέβαλ', οἰῶ, τὸ ξίφος.

In einem vor Jahren veröffentlichten Aufsatze<sup>2</sup>) suchte ich die in der vorausgehenden Überlieferung nicht nachweisbare Fassung des Vorganges als durch ein Bildwerk eingegeben zu erklären. Auf einem Vasenbilde3), dessen Abhängigkeit von einer in Athen befindlichen größeren Schöpfung aus der Wiederkehr der hauptsächlichen Züge auf zwei nebeneinanderstehenden Metopen des Parthenon, wie übrigens auf einer Anzahl anderer attischer Vasenbilder gefolgert werden darf, sehen wir den Augenblick dargestellt, in welchem dem Helena verfolgenden Menelaos das Schwert entsinkt. Daß die Entwaffnung durch den Zauber von Helenas Schönheit bewirkt wird, hat der Schöpfer dieses Bildes durch das Dazwischentreten Aphrodites mit dem kleinen Eros meisterhaft ausgedrückt: der auf der Seite offene ungegürtete Peplos Helenas entstammt, wie das gelöste Haar, der Hast, in der die Aufgeschreckte sich das Kleid umwarf. Aber der athenische Volkswitz habe das - offenbar einem öffentlichen Gebäude angehörige -Bild so ausgelegt, wie es Aristophanes und übereinstimmend Euripides<sup>4</sup>) ausdrücken.

Gegen diese Auffassung, die von der Erklärung des  $\pi a \varrho o \varrho \tilde{a} v$  als "von der Seite sehen" ausging, hat sich vor nicht langem Buschor ausgesprochen<sup>5</sup>). Soweit seine Einwendungen die Zurückführung des Originalgemäldes auf Polygnot betreffen, soll hier nicht auf sie eingegangen werden, wo es mir nur um die Aristophanesstelle zu tun ist. Buschor übersetzt sie so: "als Menelaos' Blick auf den Busen der Helena abirrte, hat er das Schwert weggeworfen". Offenbar hält sich Buschor hiebei an die andere Bedeutung von  $\pi a \varrho o \varrho \tilde{a} v$ : "übersehen". Aber da  $\mu \tilde{a} \lambda a$  Objekt zu dem Partizip ist, so würde bei dieser Bedeutung die Stelle das Gegenteil dessen sagen, was Buschor annimmt, nämlich daß der Blick des Menelaos über den Busen Helenas hinweg-

- <sup>a</sup>) Unsere Abbildung S. 58, Literatur bei Buschor (s. Anm. 5).
- 4) Andromache 627 ff.
- <sup>5</sup>) In Furtwängler-Reichhold-Buschor, Griech. Vasenmalerei III 307 ff.

zu Taf. 170, 1; besonders 309. Buschor schließt sich Praschniker a. O. 243 f. an.

Als die richtige Schreibung betont von Wilamowitz, Aristophanes Lysistrate 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wien. Stud. XXXIV (1912, Gomperz-Heft), 282 ff. Auf die Darlegung möchte ich Nachprüfende verweisen.

#### EMANUEL LÖWY.

ging, ihn also nicht traf. Und in jedem Falle: wie ist der Hergang zu denken, bei dem nur durch "Abirren" des Blickes Menelaos den Busen Helenas sehen konnte? Hatte Menelaos Helena schon erreicht und gefaßt, wie es Buschor sich, wesentlich nach der vereinzelten Darstellung eines späteren Vasenbildes<sup>6</sup>), vorstellen möchte, dann gab es für sein Schwert und seinen Blick kein eigentlicheres Ziel als die Brust der Verfolgten. Und floh Helena vor Menelaos her, dann konnte dieser ihres Busens nur angesichtig werden, wenn die beiden so zueinander standen, wie unser Vasenbild es zeigt. Der Plural  $\mu \tilde{a} \lambda a$  ist eine im Munde der Sprecherin wohl gestattete Verallgemeinerung. Und wenn auf der Metope beide Brüste, nach Buschor, verhüllt sind<sup>7</sup>), so wäre das einer der Züge mehr, in denen die größere Treue auf Seite des Vasenbildes ist<sup>6</sup>).

In dem erwähnten Aufsatze hatte ich auch auf die parallele Bedeutung von  $\pi a \varrho a \beta \lambda \acute{e} \pi \epsilon i \nu$  und dafür auf einige Stellen hingewiesen, darunter drei des Aristophanes selber. Eine davon darf ich ausschreiben. Frösche 409 ff. singt der Chor:

> καὶ γὰρ παραβλέψας τι μειρακίσκης νῦν δὴ κατεῖδον, καὶ μάλ' εὐπροσώπου, συμπαιστρίας χιτωνίου παραρραγέντος τιτθίον προκύψαν.

Schwerlich läßt sich ein besserer Kommentar zu der Stelle der Lysistrate denken, als diese Verse: es ist dasselbe Bild, durch das  $\pi \varrho o \varkappa \dot{v} \psi a \nu$  noch deutlicher ausgesprochen (und man beachte auch die zweimalige Verwendung von  $\pi a \varrho a$  in den Verben). Nicht leicht aber auch eine bessere Illustration als das Vasenbild, wenn man von der verschiedenen Kleidung absieht. Der seitlich offene Peplos hätte der athenischen Wirklichkeit jener Zeit nicht entsprochen; er wurde durch den Chiton ersetzt. Aber ist bei diesem ein Riß an der Seite so selbstverständlich? Den hat Aristophanes eingeführt, das Bild zu begründen. Die von jenem Gemälde und seiner volkstümlichen Auslegung empfangene Anregung hat über die Lysistrate hinaus noch in die sechs Jahre spätere Komödie nachgewirkt.

Wien.

### EMANUEL LÖWY.

<sup>6</sup>) Schaal, Griech. Vasen aus Frankfurter Sammlungen, Taf. 52 f.; Buschor 309 f.

7) a. O. 309. Die Beschreibung Praschnikers (S. 20) läßt den Peplos "auf der rechten Seite bis auf die Hüfte herab offen" sein; siehe auch seine Zeichnung, S. 18, Abb. 11.

<sup>8</sup>) Polygnot 29; vgl. Studniczka bei Dümmler, Jahrb. d. Inst. II (1887), 178 (Dümmler, Kl. Schr. III 333).

# Der Schluß des Plautinischen Epidicus.

Dziatzkos Hypothese, Rhein. Mus. LV (1900), 104ff., wonach Plautus den Schluß des griechischen Originals seines Epidicus, das mit der Heirat des Stratippocles und seiner Halbschwester Telestis endete, geändert haben soll, weil eine solche Ehe zwar nach attischem Rechte statthaft, nach römischer Anschauung aber unerlaubt war, hat vielfach Beifall1), kürzlich aber bei Ed. Fraenkel, Plautinisches im Plautus 313ff. energischen Widerspruch gefunden. Es ist nach ihm nicht anzunehmen, daß Plautus die Handlung wirklich vorwärts führende Dialogteile aus verschiedenen Dramen entnommen und zu einem neuen einheitlichen Dialoge verflochten oder Elemente einer Haupthandlung selbständig erdacht habe. Eine solche Arbeitsweise des Plautus sei mit unseren Vorstellungen von ihm unvereinbar. Fraenkels Ausführungen stimmt unbedingt zu Köhler, Jahresber. üb. d. Fortschr. d. klass. Altertumswiss., Bd. 217, Jg. LIV (1928), 63; auch Sonnenburg, RE s. v. Maccius Sp. 106 findet seine Ablehnung von Dziatzkos Hypothese "trotz mancher bedenklichen Einzelheiten durchaus glaublich". Mir will es scheinen, daß Fraenkel in seinem bedeutenden Werke zwar einige Beweisgründe Dziatzkos als unhaltbar erwiesen hat, über andere sehr ins Gewicht fallende aber hinweggegangen ist, so daß eine Überprüfung der Frage angezeigt sein dürfte. Ich gehe dabei naturgemäß von Fraenkels Einwendungen aus.

Unbedingt richtig ist zunächst die Voraussetzung, daß jede Rekonstruktion des  $\Gamma \epsilon \omega \rho \gamma \delta \varsigma$  des Menander, von der Dziatzko ausgegangen war, auszuscheiden ist, da dies eine viel zu unsichere Grundlage bietet. Überzeugend dargelegt ist ferner, daß Dziatzkos auf die Zuweisung der Anfangsworte des auf die Lücke der Hss

<sup>1</sup>) Schanz, Gesch. d. röm. Lit. I<sup>3</sup> 80; Legrand, Daos 55; Fredershausen, Hermes XLVII (1912), 204; Leo, Plaut. Forsch. <sup>3</sup> 198, Anm. 2, Gesch. d. röm. Lit. 132f.; Kunst, Stud. z. griech.-röm. Komödie 168.

## JOSEF MESK.

folgenden Verses 189 continuo ut maritus fiat an Periphanes, des Restes aber an Apoecides gegründete Annahme eines vorgefaßten und festgehaltenen Planes zur Verheiratung des Stratippocles mit seiner Halbschwester nicht zu Recht besteht. Weiter kann ich aber Fraenkel nicht vorbehaltlos folgen; im einzelnen ist vieles treffend bemerkt, zur Widerlegung der Hauptsache reicht es nicht hin.

Wenn er der Behauptung, die Liebe des Stratippocles zu Telestis sitze zu tief, als daß es wahrscheinlich sei, er werde sich mit der ihm jetzt gleichgültigen Zitherspielerin abfinden lassen (V. 653), mit dem Einwand begegnet, hier verfälsche modernes sentimentales Empfinden das Urteil über die Absichten des alten Dichters (S. 317), so ist die grundsätzliche Ausschaltung modernen Gefühls bei der Wägung dieses Argumentes nur zu billigen, falsche Einstellung führt zu falschen Urteilen. Das wenig freundliche Geschick des Jünglings an sich darf uns nicht beirren. Doch ich meine, auch rein verstandesmäßig betrachtet, wird die Sache nicht besser. Der Dichter darf uns nicht das Unwahrscheinliche einreden wollen; es ist aber unwahrscheinlich und wird es allezeit bleiben, daß ein wirklich und aufrichtig Liebender auf den Gegenstand seiner Neigung Verzicht leistet, wenn es nicht sein muß. Was Fraenkel zum Vergleich heranzieht, deckt sich nicht mit dem Fall im Epidicus. Im Trinummus (V. 1181 ff.) erklärt sich der junge Tunichtgut Lesbonicus zerknirscht dazu bereit, die Tochter des Callicles zur Frau zu nehmen; denn nur unter dieser Bedingung erhält er die Verzeihung seines erzürnten Vaters; aber sein Herz ist frei, nur im Verzicht auf sein ungebundenes Junggesellenleben besteht das Opfer. Auch im Hautontimorumenos gibt Clitipho das kostspielige Verhältnis mit Bacchis auf, um den Vater zu versöhnen; doch ist es ihm gleichfalls vor allem um seine Freiheit zu tun, und da es denn sein muß, wählt er wenigstens eine Frau, die ihm paßt (V. 1064f.). Menanders Perikeiromene schließlich ist nur scheinbar eine schlagende Parallele. Der "ganz rasend" in Glykera verliebte Moschion wird "dennoch gegen Schluß des Stückes (448) ganz rasch mit einer bis dahin überhaupt nicht erwähnten Braut abgefunden" (S. 317f.). Gewiß, aber Glykera ist Moschions leibliche Schwester, beide sind Kinder desselben Elternpaares, eine Heirat ist daher ausgeschlossen. Moschion muß verzichten, sein schmerzlicher Ausruf V. 347f., der dem des Stratippocles V. 652 so ähnlich ist, ist durch die Sachlage vollkommen gerechtfertigt. Wir verstehen auch, daß er die von seinem Vater für ihn gewählte Frau heiraten wird, da ihm Glykera

## DER SCHLUSS DES PLAUTINISCHEN EPIDICUS.

unerreichbar geworden ist, es wird eine Konvenienzehe werden wie so manche andere. Im Epidicus liegt jedoch der Fall ganz anders. Hier handelt es sich um eine Halbschwester, die Heirat ist nach attischem Recht möglich, ein Verzicht nicht geboten. Allerdings hat man den Eindruck, daß Stratippocles nach der Eröffnung des Epidicus seine Hoffnungen begräbt, doch weiß er ja noch nicht, daß Telestis bloß seine Halbschwester ist. Das Nähere will ihm Epidicus später bei Gelegenheit mitteilen (V. 656). Dann wird er erfahren, daß die Geliebte nicht auch das Kind seiner Mutter ist, daß die Ehe mit ihr nicht außer Bereich der Möglichkeit liegt. Wird er dann auch noch auf sie Verzicht leisten und sich mit der ihm gleichgültigen Zitherspielerin abfinden lassen? Treffend bemerkt Dziatzko (S. 104f.), daß am Ausgang des Lustspiels nicht gesagt werde, wie Periphanes über seine beiden Kinder und die Acropolistis zu verfügen gedenke, daß schwerlich anzunehmen sei, es sei im griechischen Original die Zukunft des Stratippocles ohne Einholung der Einwilligung des Vaters vom Machtspruch eines Sklaven abhängig gemacht worden. Fraenkels Behauptung, gerade die beiläufige Art, in der die Mitteilung an Stratippocles durch Epidicus erfolge, sei charakteristisch und dem Original nicht abzusprechen, leuchtet nicht ohne weiteres ein, zum mindesten ist ein gleichlaufender Fall nicht nachweisbar. Man fragt sich unwillkürlich, ob man es nicht mit einem momentanen, nicht weiter ernst zu nehmenden Einfall des Sklaven zu tun hat, dem die Möglichkeit einer Verbindung der Liebenden nicht bekannt ist. Der Dichter jedenfalls muß darum wissen und sein Publikum nicht minder. Der Vorschlag des Sklaven, wenn er als Lösung angesehen werden soll, dem Original zuzusprechen, bereitet also ernstliche Schwierigkeiten.

Aber noch mehr. Wie steht es unter dieser Voraussetzung mit Periphanes und Philippa? Fraenkel sagt, die bevorstehende Heirat der beiden hätte zum Schluß mindestens erwähnt werden müssen (S. 319). Er nimmt also an, der zwar etwas beschränkte, aber grundehrliche und anständige Periphanes, der schon bisher das Philippa zugefügte Unrecht nach Tunlichkeit gutgemacht hatte, werde es nunmehr durch die Heirat mit ihr vollends sühnen, und hat damit zweifellos recht. Der Alte trug sich ja nach dem Tode seiner Frau (V. 174) schon lange mit diesem Gedanken, nur die Rücksicht auf seinen Sohn hielt von dessen Verwirklichung ab (V. 173); eben darum ging er auf den von Apoecides angeregten, von Epidicus dann als eigener Einfall vorgeschlagenen Ausweg (V. 190, 267) so

## JOSEF MESK.

schnell ein, Stratippocles zu verheiraten, ihn so aus dem Hause zu schaffen und die Bahn für sich frei zu machen. Vorbedingung war dabei, daß der Sohn die Liebschaft aufgab, die Epidicus so meisterlich als Hebel für die Durchführung seiner Pläne benutzt. Wenn sich nun aber Stratippocles mit der Zitherspielerin, die sein leichtentzündbares Herz früher entflammt hatte, wirklich trösten wollte, liegen dann die Dinge am Schluß des Stückes anders als am Anfang? Ist irgendein Fortschritt zu verzeichnen? Offenbar nicht. Stratippocles bleibt im Hause, die Bedenken des Periphanes bleiben bestehen, die erwartete Heirat mit Philippa kommt nicht zustande. Außerdem würde das Verhältnis mit Acropolistis, nun ein doppeltes Ehehindernis, vom Alten zum mindesten geduldet: die Väter der Komödie pflegen aber Liebschaften der Söhne nicht gut zu heißen, schon gar nicht, wenn sie ihren eigenen Interessen widerstreiten. Im Epidicus ist logischerweise nicht anzunehmen, daß sich Periphanes mit einer Liaison seines Sohnes jetzt mehr einverstanden erklären sollte als früher (V. 191f., 246, 253). Wenn er unter Hinweis auf seine eigene Jugend das Verhalten des Jünglings zu verstehen und zu entschuldigen versichert (V. 382ff., 431ff.), so ist dies kein Widerspruch mit seinen Ansichten; diese plötzliche und unerwartete Anwandlung von Duldung und Verständnis für Jugendsünden überkommt ihn nur für den Augenblick in seiner Freude und Zuversicht. dank Epidicus den unbequemen Sohn durch eine Heirat aus dem Wege zu schaffen und so die Verbindung mit Philippa möglich zu machen. In dieser Stimmung will er gern verzeihen, aber auch nur in dieser Stimmung und unter jener Voraussetzung. Es liegt somit eine doppelte Schwierigkeit vor: weder steht zu erwarten, daß Stratippocles von Telestis lassen werde, wenn er erfährt, daß sich der Verbindung mit ihr kein unüberwindliches Hindernis entgegenstellt, noch ist anzunehmen, daß Periphanes das früher mißbilligte Verhältnis seines Sohnes mit einer Zitherspielerin billigen werde, das nach wie vor seinen eigenen Eheabsichten im Wege steht. Wohl beugt sich in der Komödie der Sohn dem Willen des Vaters, wenn er nicht anders kann, weil die Gefahr der Enterbung droht, dann ist aber die Lage stets anders geartet als im Epidicus. Der Fall, daß ein Vater dem Sohn ein Mädchen zuwiese, aus dem sich dieser nichts macht, dafür aber eine Neigungsehe verhinderte, die zugleich seinen Zwecken dient, wäre außer im Epidicus nicht nachweisbar. Es ist wirklich nicht einzusehen, worauf schon Dziatzko hinweist, warum ein griechischer Komödiendichter, der doch alle Möglichkeiten

# DER SCFLUSS DES PLAUTINISCHEN EPIDICUS.

auszunutzen pflegt, sein Stück so unbefriedigend sollte enden lassen, wenn es ohne Verletzung der Gefühle und Anschauungen seines Publikums anders enden konnte. Es ist vollkommen richtig, daß es der neuen Komödie nicht darauf ankommt, wie es heute in Lustspiel und Posse Regel ist, "am Schluß alle Hauptpersonen gleichmäßig zu beglücken" (Fraenkel 318), aber eine halbwegs befriedigende und durch die Umstände gegebene Lösung forderte auch das antike Publikum. Diese Lösung bestand im vorliegenden Falle in der Heirat der Halbgeschwister, in Athen war sie angängig, in Rom nicht und daher anstößig. Sonnenburg a. a. O. meint, es fehle an ausreichenden Beweisen, solche Empfindlichkeit des römischen Publikums glaubhaft zu machen, auch Men. V. 7-9 (atque hoc poetae faciunt in comoediis: omnis res gestas esse Athenis autumant, quo illud vobis Graecum videatur magis) spreche dagegen. Doch steht es außer Frage, daß die Heirat zwischen Halbgeschwistern dem römischen Rechte widersprach und den Anschauungen des Publikums zuwiderlief, auch dann zuwiderlaufen mußte, wenn sie in Athen erfolgte und die Zuschauer sich dorthin versetzen sollten. Es läßt sich allerdings nicht beweisen, daß das sittliche Empfinden der Römer auch unter dieser Voraussetzung den Erfolg eines Stückes gefährden mußte, man würde aber vollkommen begreifen, daß ein römischer Dichter es nicht auf die Probe ankommen lassen wollte und darum den Ausgang des Originals änderte. Im Epidicus freilich wäre dies durch Zerhauen, nicht durch Lösen des Knotens geschehen.

Soll man aber eine so unbefriedigende Lösung dem griechischen Original zutrauen, bei dem doch einer befriedigenden keine Bedenken im Wege standen? Fraenkel glaubt, Dziatzkos Hypothese den Todesstoß versetzen zu können "durch eine sorgfältige Würdigung der Szene, in der Stratippocles erfährt, daß Telestis seine Schwester ist" (S. 316). Er erhebt es zu größter innerer Wahrscheinlichkeit, daß diese alle Vorzüge des attischen Dialogs mit unverkennbarer Treue bewahrende Stelle von Plautus nicht erfunden sein könne, der Schluß des Originals daher von ihm nicht geändert worden sei. Aber wenn auch diese packende Szene dem Original angehört, wie mir Fraenkels feine Analyse bewiesen zu haben scheint, für den Ausgang des griechischen Stückes beweist sie noch nichts. Sie bringt ja nicht die endgültige Aufklärung, sie verschleiert sie nur und verzögert sie; die Aufhellung des Sachverhaltes, die Erkenntnis, daß Stratippocles und Telestis nur Halbgeschwister sind, steht für den Jüngling, der sich

"Wiener Studien" XLVII. Bd.

mit der Zitherspielerin trösten soll, noch aus. Bei Plautus wird sie einer unbestimmten Zukunft vorbehalten - sehr begreiflich, wenn der Epidicus so enden soll, wie er endet -, der griechische Dichter aber hatte keinen ersichtlichen Grund, die Dinge nicht schon auf der Bühne vollständig aufzuhellen und so die erwartete, allein befriedigende Lösung zu ermöglichen. Das hat Dziatzko so einleuchtend dargetan, daß es genügt, einfach darauf hinzuweisen. Auch was er (S. 106f.) über die von Epidicus dem Stratippocles zugedachte Zitherspielerin sagt, scheint mir zutreffend. Sie sollte ursprünglich dem sich für sie interessierenden Miles (V. 153ff.) mit Gewinn weiterverkauft werden, ein Geschäft, das nicht zustande kam, weil Periphanes das vom Miles gesuchte Mädchen noch für seine Tochter hielt. Das Verkaufsmotiv wird dann überhaupt fallen gelassen, obwohl sich herausstellt, daß nicht jenes Mädchen, sondern Telestis die Tochter des Periphanes ist, der Verkauf daher möglich erscheint. Allerdings nur scheint; denn nach V. 504ff. ist Acropolistis im Namen des Käufers Stratippocles freigelassen worden, wovon vorher (V. 46ff., 90, 130f.) nichts verlautet. Dieser Widerspruch weist auf eine andere Lösung der Verwicklungen im griechischen Original hin als im Epidicus.

Endlich legt auch die Kürze des lateinischen Stückes, die nur am Curculio eine Parallele hat, den Gedanken an starke Eingriffe in den Bestand des Originals nahe. Dies wird denn auch von Dziatzko und Fraenkel gleichermaßen angenommen. Um die Rolle des Sklaven auf den ersten Plan zu bringen, wurde die des Periphanes arg beschnitten und zurückgedrängt. Ein Prolog, wie ihn Leo (Plaut. Forsch. 2 198, Anm. 2) voraussetzt - er ist trotz Goetz (Prael. Epid. 2 XV) und Kunst (Stud. 169, Anm. 3) nicht unwahrscheinlich -, könnte das Wichtigste aus der Vorgeschichte mitgeteilt haben, würde aber die der Vertiefung des Charakters des Periphanes dienenden Partien bei anderem Ausgang des Epidicus nicht überflüssig gemacht haben. Hier hat sicher Plautus rücksichtslos gekürzt; gewiß, aber der hinter der normalen Länge zurückbleibende Umfang des Epidicus kann daraus allein nicht erklärt werden. Fraenkel meint, "dafür mögen uns unbekannte Gründe, die vielleicht mit den Bedingungen der Aufführung zusammenhängen, maßgebend gewesen sein" (S. 319). Möglich, aber unleugbar, daß der von Dziatzko vermutete Grund mindestens ebensogut denkbar ist. Damit wäre aber nach diesem neben der Rücksicht, die Plautus auf sein Publikum nahm, auch die Selbständigkeit erwiesen, mit der

## DER SCHLUSS DES PLAUTINISCHEN EPIDICUS.

er gegebenenfalls der griechischen Vorlage gegenüber verfuhr (S. 110). Gerade diese Selbständigkeit traut Fraenkel Plautus nicht zu und gerade deshalb scheint ihm Dziatzkos Hypothese unhaltbar. Das selbständige Vorgehen wäre natürlich nicht zu leugnen; müßten wir in diesem besonderen Falle unsere Vorstellungen von Plautus als Dichter wirklich erheblich ändern? Man bedenke doch, worin seine Eigenleistung bestehen würde, wenn die Szene, in der Stratippocles hört, daß Telestis seine Schwester ist, dem griechischen Original zuzuweisen ist, wie ich mit Fraenkel glaube. Er konnte der Vorlage bis zu dem Punkte folgen, wo diese den Knoten anders zu lösen begann, als ihm gut schien. Dann brauchte er dem Zuschauer nur zu sagen, was wir V. 653 und 656 als Worte des Epidicus an Stratippocles lesen: tibi quidem quod ames domi praestost - fidicina und cetera haec posterius faxo scibis, ubi erit otium. Auf die Abfindung mit der Zitherspielerin zu verfallen war nicht eben schwer, die Entlastung der Bühnenhandlung durch Hinweis auf eine später zu gebende genauere Auskunft aber war in der neuen Komödie gewiß nicht selten; wir finden sie in der Cistellaria (V. 779), wo freilich der Ausgang zweifellos ist,1) während im Epidicus alles im unklaren bleibt und für den denkenden Zuschauer am Schlusse ein Fragezeichen steht. Hat Plautus diesen unbefriedigenden Schluß aus seiner Vorlage übernommen, so trifft diese derselbe Vorwurf, den wir jetzt gegen den römischen Dichter erheben müssen, falls er geändert haben sollte. Hat er es aber, dann hat er seine Sache wahrlich nicht gut gemacht und hat bewiesen, daß er kein dramatischer Dichter war (Fraenkel 320); unsere Vorstellungen von seiner Arbeitsweise würden wir daher nicht grundstürzend umzuwandeln brauchen, er hätte, wohl in einem Einzelfalle, einen nicht eben geglückten Versuch selbständigen Vorgehens gemacht.

Graz.

JOSEF MESK.

2.

1) Vgl. auch Terenz Andr. 980 f., Phorm. 765.

# Iktus und Akzent im lateinischen Sprechvers.

Unter diesem Titel hat kürzlich Ed. Fraenkel ein Buch veröffentlicht, dessen Ergebnis er S. 342 so zusammenfaßt: "Im altlateinischen Sprechvers ist der Iktus an den Wortakzent gebunden1). Fällt er auf eine andere Silbe als diejenige, die innerhalb des isolierten Wortes den Hauptton tragen würde, so rührt diese Verschiebung nicht von einer Verletzung des Sprachakzentes her, sondern es wirken dabei Momente mit, die in der lebendigen Sprache den Akzent modifizieren können, nämlich syntaktische Zusammenhänge, wozu außer den Bindungen zwischen den einzelnen Gliedern auch das Vorliegen einer Pausastellung gehört, sowie die verschiedenen Möglichkeiten eines okkasionell auf einen Satzteil gelegten Nachdrucks2). Innerhalb dieser Kategorien gibt es für den Dichter die Freiheit der Auswahl. Ikten einzuführen, die kein Korrelat in Akzentverhältnissen der Sprache haben, sind sie nicht in der Lage." Obwohl auch ich überzeugt bin, daß man beim römischen Vers überhaupt von keinem "Widerstreit" reden sollte - ich vertrete diesen Standpunkt seit Jahren in meinen Vorlesungen -, kann ich trotz vieler ganz ausgezeichneten Einzelheiten seinem Wege zu dem obigen Ergebnisse nicht beistimmen, da leider kein Beweis dafür gebracht wird, daß syntaktischer Zusammenhang, Pausastellung und Nachdruck wirklich von der Verwendung im Vers unabhängige, von der gewöhnlichen Betonung abweichende, aber neben ihr existierende Akzentverhältnisse hervorgerufen haben, wobei eine Auseinandersetzung mit den Akzentgesetzen, denen dieses "Korrelat in Akzentverhältnissen der Sprache" nicht entspricht, jedenfalls notwendig gewesen wäre.

Neben diesem Bedenken allgemeiner Art möchte ich noch folgendes bemerken: 1. Fr. hat sich nur auf die Endiktierungen beschränkt, jedoch die Schlüsse der Senare und troch. Septenare und damit viele Endiktierungen ausgeschieden; dagegen hat er sie durch die meines Erachtens den phonetischen Tatsachen wider-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ungenau, da ein Wort auch mehrere Ikten tragen kann: contuméliis, réddidérunt, ohne daß der Wortakzent verletzt wird. Fraenkel meint Fälle wie consertá manů, leider auch simplici. Jenes wäre genau bezeichnet worden mit: "steht die Silbe, die innerhalb des isolierten Wortes den Hauptton trüge, in Senkung, so rührt usw.". Auf dieses paßt seine Fassung überhaupt nicht.

<sup>2)</sup> Fraenkel bezeichnet das bezügliche (V.) Kapitel mit "Emphasis"; aber die antike ἕμφασις (= significatio) ist etwas anderes.

#### IKTUS UND AKZENT IM LATEINISCHEN SPRECHVERS.

sprechende Ablehnung des Nebenakzentes auf der Schlußsilbe kretischer oder kretisch auslautender Wörter vermehrt (simplici ist keine auffallende Iktierung). 2. Sein Ausgangspunkt, daß vor viersilbigem oder "quasiviersilbigem" (wie hätte wohl Plautus dies genannt?) Schlußwort jede Endiktierung "legitim" sei, ist eine rein subjektive und unbewiesene Vermutung. 3. Der Begriff der Pausastellung ist viel zu weit gefaßt<sup>3</sup>). 4. Fr. hat den Umstand nicht beachtet, daß in der überwiegenden Mehrzahl seiner Beispiele die akzentverschiebende Endiktierung vor iambischem Wort oder Wortanfang steht. 5. Fr. kommt erst S. 343 auf die Freiheit der Auswahl zu sprechen und begnügt sich mit wenigen Beispielen (salvé und sálve, meminí und mémini, bonís ... suis und ócúlos4) ... tuos). Gerade die fortwährende Gegenüberstellung der abweichenden und regelmäßigen Betonung bei allen Kategorien hätte von vornherein deutlich gemacht, daß an die Stelle des quoad eius fieri posset durch die angebliche Begründung ein recht bedenkliches Quoad poetae liberet aufgestellt worden ist<sup>5</sup>).

<sup>3</sup>) Fr. steht viel zu sehr im Banne der "logischen" (s. Wien. Stud. XXII 59ff.) Interpunktion im Deutschen, sonst hätte er gewiß nicht den nur im Deutschen angewendeten Beistrich vor determinierendem Relativsatz oder vor satzschließendem, bzw. im Satz stehendem Vokativ als "einschnittbildend" im Lateinischen angenommen.

4) Ich bezeichne aufgelöste Hebungen mit zwei Akzenten, weil ich fest überzeugt bin, daß sich Akzent und Iktus auf beide Silben gleich verteilt haben. Gleiche Erscheinungen in deutschen Volksliedern oder Liedern, die solchen Charakter tragen, haben mich hierin bestärkt. Sonst kämen unter Umständen Senkungen von der Gestalt  $\smile \bigcirc$  — heraus. Ob Klotz mit der Bezeichnung  $\smile \bigcirc$  dasselbe gewollt hat, weiß ich nicht.

<sup>6</sup>) Als das eine Beispiel sei hierfür die "Stichprobe" leno (S. 103f.) angeführt. Weil léno 74 mal (darunter jedoch 7 mal lénost, einmal lenóst), 17 mal lén(o) vorkommt und nur 20 mal den Iktus nicht auf der ersten Silbe trägt, wobei 8 mal len( $\delta$ ), wird deduziert: "Die Iktierung len $\delta$  wird tunlichst vermieden. ... In einem syntaktischen und Tonzusammenhang wie etwa leno hic habilat vicinus kommt mithin len) bei Plautus niemals vor." Man stelle sich nur vor, was alles Plautus im Kopfe gehabt haben muß, wenn er trotzdem len $\delta$  verwendete. Und dazu das Vorkommen bei Terenz, den ja Fr. sonst heranzieht. Avàrus léno (in einer Aufzählung), léno ego sùm (mit fürchterlichem Nachdruck, Don. terribiliter pronuntiandum), Vah léno infqua (mit besonderem Nachdruck), dagegen len $\delta$  sum [ateor, ne parum len $\delta$ sies, leno a:di. Daraus könnte man ebenso deduzieren, daß bei Terenz len $\delta$ niemals vorkommt. Syntaktischer Zusammenhang, "emphatischer" Nachdruck haben eben nichts mit der Betonung zu tun, sondern der Wechsel léno—len $\delta$ ist einerseits in der schwebenden Betonung des spondeischen Wortes.

#### R. KAUER.

Gefühlsmäßig stimme ich dem Endergebnis Fraenkels, daß es eigentlich keinen "Widerstreit" gibt, zu; daß nur *dülce decús meùm* mit einem Akzent und nicht *dülce décus méum* mit drei Akzenten<sup>6</sup>) von Horaz auch gesprochen wurde, steht mir wie wohl jedem, der sich in seine Gedichte "hineingelebt" hat, seit langem fest. Aber der Weg<sup>7</sup>) Fraenkels führt nicht zur Bestätigung dieses Gefühls.

anderseits in der Stellung des Wortes in der rhythmischen Phrase, bzwvor dem iambischen Worte begründet. Noch sonderbarer ist der Fall "hodie"-S. 282 heißt es: "Sehr deutlich, dank der Beispiele, tritt die auffallende Iktierung bei hodie hervor." Folgen 13 Beispiele aus Plautus, 3 aus Terenz und eines aus Titinius für hodié. "Wir wünschen nicht auf sprachgeschichtliche Hypothesen einzugehen, in diesem Falle liegt aber doch die Vermutung äußerst nahe, daß die durch die Versikten wahrscheinlich gemachte Endbetonung (dazu Anm.: "Sie wird in plautinischer Zeit von hodie irgendwie nicht mehr allein geherrscht haben."?) mit der viel behandelten Verkürzung der ersten Silbe zusammenhängt. Jedenfalls dürfte es gut sein, wenn künftige etymologische Bemühungen um hodie auch die hier ermittelte (sic) Besonderheit berücksichtigen." Diese Sicherheit und Überlegenheit veranlaßte mich, den Tatbestand festzustellen: a) Terenz: hodie 30 mal, hodié 8 mal; 2 mal bildet ho die 2. Silbe einer aufgelösten Hebung, wobei e verschliffen wird, 1 mal bildet hodi die Senkung und e wird verschliffen. b) Plautus: 268 mal hodie, 43 mal hodié; 17 mal bildet ho die 2. Silbe einer aufgelösten Hebung mit gleichzeitiger Verschleifung des e und 18 mal ist im gleichen Fall e betont. Statt der 13 Fälle sind also 61 Fälle für hodié vorhanden, aber was beweisen diese gegen 268 mit der anderen Betonung? Nach der bei leno geübten Logik höchstens, daß hodié bei Plautus niemals vorkommt. Tatsächlich hat dies nichts mit der Verkürzung von ho zu tun; denn ho(d) (das alte Neutrum) und die verhält sich zu de die oder interdiu wie id-eo zu ad-eo oder idcirco zu quo(d)circa usw. Es hat also nie eine Verkürzung des o stattgefunden. Und die verschiedene Akzentuierung erfolgt, weil hodie als anapästisches Wort genau so wie ein daktylisches Wort von dem Römer als ein spondeisches Wort behandelt wird, d. h. einmal ruht der Ton auf den beiden ersten Silben, das andremal auf der zweiten, wie es seine Stellung im Rhythmus des Sprechtaktes erfordert, den der Dichter gerade braucht. (Quintil. Inst. or. IX 4, 115: Ante enim carmen ortum est quam observatio carminis.) Wo bleibt aber die Berechtigung, sogar mit Unterdrückung des eigenen Wunsches den etymologischen Bemühungen (man fühlt die Ironie über ihre bisherige Fruchtlosigkeit) die "ermittelten Besonderheiten" zur Berücksichtigung zu empfehlen? Ich empfehle jedem Leser, überall nachzuprüfen.

•) Nie hätte sich aus mit stress-Akzent versehenem Gött sei bei úns. Vergiß mein nicht usw. ein Gottseibeiùns, Vergißmeinnicht entwickeln können; das war nur bei der Iktierung Gött sei bei uns usw. möglich.

<sup>7</sup>) Auch E. A. Sonnenschein (The Class. Quarterly XXIII [1829], S. 80 ff.) und Jean Safarewicz (Revue de philol. III [1929], S. 195 ff.) lehnen diesen "Weg" entschieden ab.

### IKTUS UND AKZENT IM LATEINISCHEN SPRECHVERS.

Die folgenden Ausführungen, die sich mit Rücksicht auf den verfügbaren Raum die äußerste Beschränkung auferlegen müssen, wollen nichts mehr als eine Möglichkeit einer solchen Bestätigung andeuten.

Haupterfordernis einer Lösung ist die Einfachheit<sup>8</sup>), sie muß aber nicht einheitlich sein. Denkbar wäre es, sofern man nicht nur am stress-Akzent, sondern auch am stress-Iktus festhält, die endlich von Saran für das Deutsche formulierte Ansicht: "Akzent ist die Gliederung der Rede" auch auf das Lateinische anzuwenden und die Lösung darin zu finden, daß nur der die Gliederung bewirkende Hauptakzent des Sprechtaktes auch einen Iktus tragen müsse, wenn wir nicht auch sehr viele Sprechtakte fänden, die den iktierten Hauptakzent gegen die "Akzentregeln" gesetzt aufweisen<sup>9</sup>). Daher gilt es zunächst, zu untersuchen, ob wir nicht für die Endiktierung, der wir bei den bestehenden Akzentregeln ratlos gegenüberstehen, da sie bekanntlich von den Grammatikern nahezu einstimmig abgelehnt wird, nicht doch eine Existenzberechtigung — natürlich abgesehen von den aus Verlegenheit entsprungenen kümmerlichen Auswegen der Grammatiker — erschließen können. Vielleicht führt

<sup>8</sup>) Diese geht der Fraenkelschen Lösung ab. Abgesehen von einer früheren Bemerkung möchte ich noch fragen, wie man sich die komplizierten syntaktischen Bedingungen lateinisch ausgedrückt denken soll, so daß ein Dichter des 3. oder 2. Jh. v. Chr. sie verstehen und befolgen konnte. Bekanntlich ist die "Syntax" erst viel, viel später begonnen worden. Ich habe versucht, die zahlreichen Regeln aus Fr. zusammenzuschreiben, und kann mir nicht vorstellen, wie ein Plautus sich ein solches Regelbuch hätte merken können.

9) Natürlich spielt der syntaktische Zusammenhang auch eine Rolle, aber keine primäre, wie Fr. annimmt, sondern eine sekundäre; d. h. syntaktischer Zusammenhang richtet sich gerne nach rhythmischer Silbenfolge ein, Verschiebung des Akzentes hängt aber nicht vom syntaktischen Zusammenhang, sondern von der Silbenfolge ab. Das ist z. B. bei der stehenden Verbindung von quid opus est mit verbis deutlich zu sehen. Der Sinn, bzw. der syntaktische Zusammenhang verlangt hier gewiß keine variatio. Wie kommt diese Phrase nun vor? Für Plautus (und Terenz) ergibt sich folgender Bestand: a) Quid vérbis opus est? iamb. Versanfang: I (1), in der 3. und 4. Hebung: 0 (1), b) Quid verbis opust? am Verschluß: 7 (2), c) Quid opust vérbis? an 1., 2., 3., 4. Stelle (troch.): 8 (0), an 2. und 3. Stelle (iamb.): 1 (0). Das zeigt doch klar, daß nur die Silbenfolge für die Iktierung bestimmend ist. nicht der syntaktische Zusammenhang. Dagegen ruht der Sprechtaktakzent zugleich mit dem Iktus immer auf verbis, und zwar, da dies ein spondeisches Wort ist, bald auf der 1., bald auf der 2., wenn nämlich das folgende opist den Ton auf sie zieht. Die einzige Stelle, die Quid opust verbis? erfordert. (Bacch. 1164), ist unsicher!

### R. KAUER.

uns folgender Weg dazu. Unser ältestes Zeugnis (Cic. Or. 58) gibt zwar die Akzentgrenze nach rückwärts mit der Antepaenultima an, aber erst der nächste Zeuge (Quintil. Inst. Orat. I 5, 30f.) weist das Verbot der Ultima auf! Das muß auffallen, zumal die Klauseln bei Cicero Endiktierungen in großer Zahl aufweisen, die gegenüber der sonst fast durchgängigen Beobachtung des Wortakzentes bei geltenden "Akzentregeln" einen Widerstreit zwischen Klauseliktus und Wortakzent (so noch Zander) ergeben.

Weiter scheint uns aber die genaue Betrachtung der ganzen Quintilianstelle (von § 25 an) zu bringen<sup>10</sup>). Es werden hier unterschieden: 1. quidam eruditi, nonnulli grammatici, die Spitzfindigkeiten ersinnen wie circum, quále und qualé; an piscosós scopulos nehmen sie aber keinen Anstand; 2. vetus lex sermonis; 3. Praeceptum. Nach der vetus lex sermonis bilden circumlítora und Troiaequiprimusabóris (und wohl auch circumpiscosósscopulos) tanquam unum, una vox, mit nur einer scharf betonten Silbe, und zwar dissimulata distinctione (Wortgrenze), also "Sprechtakte", dagegen "separata", also circum / litora und circum / piscosos / scopulos und Troiae / qui / primus | ab | oris weichen sie nicht vom praeceptum ab. Der vetus lex sermonis ist eben eigentümlich das verba coniungere = in Sprechtakten reden, das praeceptum kümmert sich nur um den Akzent des einzelnen Wortes. Das ist aber auch der Standpunkt aller Grammatiker, die damit die bekannten Akzentregeln vertreten: sie haben nur die Betonung der separata verba im Auge<sup>11</sup>). Es hat also vor

<sup>10</sup>) Ceterum scio iam, quosdam eruditos nonnullos etiam grammaticos sic docere ac loqui, ut propter vocum quaedam discrimina verbum interim acuto sono finiant, ut in illis ,*Quae circum litora, circum Piscosos scopulos'*, ne, si gravem posuerint secundam, *,circus'* dici videatur, non *,circuitus'*. Itemque cum *,quale'* interrogantes gravi, comparantes acuto tenore concludunt; quod tamen in adverbiis fere solis ac pronominibus vindicant, in ceteris veterem legem sequuntur. Mihi videtur condicionem mutare, quod his locis ver ba coniungimus. Nam cum dico *,circum litora'*, tanquam unum enuntio dissimulata distinctione, itaque tanquam in una voce una est acuta, quod idem accidit in illo *,Troiae qui primus ab oris'*. Evenit, ut metri quoque condicio mutet accentum, ut *pecudes pictaeque volucres*'; nam *,volucres*' media acuta legam, quia, etsi natura brevis, tamen positione longa est, ne faciat iambum, quem non recipit versus herous. Separata vero haec a praecepto non recedent, aut si consuetudo vicerit, vetus lex sermonis abolebitur.

<sup>11</sup>) Gerade dieser Rückschritt vom Gruppen- (Sprechtakt-) akzent in Vers und Prosa auf den Wortakzent beweist das Eingreifen eines unorganischen gelehrten Faktors. Ich möchte an Tyrannio als den Vermittler der auch bei den Griechen durch die Alexandriner erfolgten unorganischen Regelung denken,

### IKTUS UND AKZENT IM LATEINISCHEN SPRECHVERS.

ihrer "allgemeinen Vorschrift", dem praeceptum für die separata, auch eine andere Akzentuierung gegeben, die vetus lex für den sermo (zusammenhängende Rede). Im Sinne dieser vetus lex werden Sprechtakte angeführt und aus den angeführten Sprechtakten oder rhythmischen Phrasen (in der rhythmischen Prosa membra oder incisa) kann man einerseits die ungefähre Ausdehnung, anderseits einige bemerkenswerte Einzelheiten entnehmen. Wenn die Iktierung volúcres als eine durch das Metrum bewirkte Akzentuierung bezeichnet wird, und wenn Troiaequi . . . aboris nur wegen des abóris12) erwähnt wird, so läßt dies den Schluß zu, daß derselbe Autor weder an der Akzentuierung piscosósscopulòs noch an Troiaèqui noch an pecudès einen Anstoß genommen hat. Alle vier Phrasen bilden je una pars orationis mit je einem Gruppenakzent (11, sós, ó, lú), genau so wie im Deutschen oder irgendeiner andern Sprache mit stress-Akzent. Aber dieser Akzent muß mit einem Iktus zusammenfallen. Dies wolle vorläufig als erstes Gesetz für den Dichter angesehen werden. Und da das lateinische "Betonungsgesetz" lediglich auf der Länge der Paenultima beruht, ist unser Gewissen hinsichtlich des ersten und dritten Beispieles beruhigt; denn bestünden diese Phrasen wirklich nur aus einem Worte, könnten Akzent und Nebenakzente gar nicht anders sitzen, da bei den scharf markierten Quantitäten mehr als zwei gänzlich unbetonte Silben doch wohl unstatthaft gewesen sind (adsentatiunculas, inverècundissimus etc.).

Dieses erste Gesetz klärt aber Fälle wie circum piscosós scopulòs oder cònsertá manù, odi projànum vòlgus et árceò etc. nicht auf. An und für sich darf man wohl annehmen, daß eine Sprache, in der die Silbenquantität die entscheidende Rolle in rhythmischer Hinsicht spielte, einerseits die Akzentuierung an die Quantität band, anderseits auch keinen besonders starken, sondern sogar<sup>13</sup>)

<sup>12</sup>) Die Stelle hat Fr. (S. 110) mißverstanden; Quintilian sagt weder über *Troiaéqui* etwas aus noch stellt er *Troiaéqui* mit *circumlitora* auf gleiche Stufe. Oder urteilte Fr. nur nach dem Halmtext?

<sup>13</sup>) Die geringere Stärke des lateinischen Akzentes ergibt sich unzweifelhaft aus der Tatsache, daß der Nachdruck nur durch besondere Stellung ganz richtig verweist Fr. auf das franz. c'est . . . que — ausgedrückt wird. Glaubt jemand, daß der Lateiner (oder sein Erbe, der Franzose) einen Satz.

über dessen Auftreten in Rom namentlich einzelne Briefe an Atticus bemerkenswerte Andeutungen geben. Das dem Lateinischen eigene Verbot der Betonung der Ultima scheint auch erst jetzt aufgestellt worden zu sein; vielleicht gewinnt damit endlich das bisher unklare Sed, quaeso, quid ex ista acuta et gravi refertur ad  $\tau \epsilon \lambda o \varsigma$ ? (ad Att. XII 6) seine Aufklärung.

#### R. KAUER.

bisweilen schwankenden ("schwebenden") Akzent<sup>14</sup>) ausbildete. Während es schwer sein wird, trochäische Wörter mit Endbetonung aufzuzeigen<sup>15</sup>), läßt die wechselnde Iktierung spondeischer (daher auch daktylischer und anapästischer) und molossischer (daher auch choriambischer und päonischer) Wörter auch auf schwankende Akzentuierung dieser Wörter schließen16). An und für sich führen schon die Klauseliktierungen zu diesem Schlusse, da gegenüber der außerordentlich großen Mehrheit der rhythmischen Klauseln mit vollkommener Übereinstimmung des Klauseliktus mit dem Wortakzent es schwer anzunehmen ist, daß der "Redner" sich Klauseln mit Widerstreit an entscheidender Stelle hätte gestatten können, ohne dabei Widerspruch zu finden<sup>17</sup>). Gibt es nun Anhaltspunkte für solche Akzentuierungen? Sonst muß wie bisher auch von einem Widerstreit des Klauseliktus gesprochen werden. Es sei mir daher zunächst erlaubt, nur hinsichtlich der iambischen Wörter auf einige Momente hinzuweisen.

Die Beobachtung, daß in der rhythmischen Klausel die Versuche mit syntaktischem Zusammenhang, Enklisis etc. nicht ausreichen, sowie die Grammatikerbemerkungen (über *abhinc*, *adhuc*)

wie den bekannten aus der Zauberflöte: "Sag' an, hast du diese Schlange bekämpft?" gleich dem Deutschen ohne sonstige Veränderung, bloß durch die Verlegung des Sprechakzentes variieren könnte?

<sup>14</sup>) Das hat für uns Deutsche nichts Befremdendes; wir iktieren: "daß wértlos ird'scher Löhn" und "wertlös sei ird'scher Löhn".

<sup>15</sup>) Vosmét igitur, simpér idem sind besonders zu beurteilen. Sicut égo gehört überhaupt nicht dazu.

<sup>16</sup>) So erklären sich wohl zwanglos Anapäste wie Resönét tristi, Fundité fletůs usw.

<sup>17</sup>) Weder Cicero noch Quintilian erwähnen in ihren ausführlichen Darlegungen über den Numerus diesen Widerstreit, ja sie geben sogar sehr gerne Beispiele aus Dichtern! Ebenso werden für die abweichenden Betonungen gerne Beispiele aus Dichtern von anderen gegeben (*exddversum* u. ä.). Man hat ja bekanntlich schon lange syntaktischen Zusammenhang, Enklisis usw. als Begründung angeführt, ohne freilich hiefür einen Beweis erbringen zu können. Aber auch damit kommt man nicht aus, es bleiben zu viele Fälle übrig, wo auch dieses Mittel versagt. Ich habe daher schon in meinen "Studien zu Pacianus", 1902, die Meinung ausgesprochen (S. 15), daß iambische oder iambisch anlautende Wörter im rhythmischen Zusammenhange Oxytonese der vorhergehenden schließenden Länge mit Verlegung des Nebentones auf die eigene Länge bewirkt haben, und daß u. a. insbesondere Klauseln von der Gestalt *imprössins notäbdtur* oder *domini voluntdiem* dafür zu sprechen scheinen. Seither bin ich zur Überzeugung gekommen, daß iambische Wörter *überhaupt vorwiegend* den Ton auf der zweiten Silbe trugen.

#### IKTUS UND AKZENT IM LATEINISCHEN SPRECHVERS.

legen die Annahme einer fakultativen Betonung iambischer Wörter auf der zweiten Silbe nahe. Verstärkt wird diese Vermutung durch die Häufigkeit der Zusammensetzungen wie adprobe, admodum, áffalim, flico, postmodo, quómodo etc.; hier scheint die iambische Silbenfolge mit Endbetonung die primäre Ursache für den Zusammentritt mit Betonung der (jetzt) ersten und Nebenton auf der letzten Silbe gewesen zu sein. Daran schließen sich Zusammensetzungen wie huiúsmodi, istiúsmodi, illiúsmodi, intereáloci, intérviàs, verúmtamèn + Kons., quodámmodo, tantúmmodo, multímodos etc.; hier scheint die iambische Silbenfolge die primäre Ursache für die Oxytonierung des ersten Wortes und damit der Bildung der una pars gewesen zu sein, Fügen wir hiezu Ausrufe und alltägliche Phrasen wie Di boni, Di vostrám fidèm, pèr tuám fidèm, prò deum àtque hominum fidèm, eí mihì, àbìn hinc in malám rem oder malám crucèm, vaè capití tuò, vaè miseró mihì, ò factúm benè etc., so darf wohl angenommen werden, daß uns diese Iktierung die gewöhnliche Akzentuierung wiedergibt. Mit widerstreitender Iktierung hätte der Dichter so alltägliche Phrasen nicht bringen können. Die Beispiele vostrámfidèm, factúmbene sind uns dann noch aus einem anderen Grunde interessant; sie zeigen uns wieder die Oxytonierung spondeischer Wörter (für die Grammatiker auch eine Verlegenheit). Daher ist odi profánum ebenso zu beurteilen wie nónprius, aber auch Müsarum sacérdos<sup>18</sup>) wie Maécenàs. Und wenn wir sogar in der Hymnenpoesie unter rein akzentuierenden Versen noch immer lesen vend creàtor géntium, talis decèt partús deum, verbúm dei factúmst carò, deus credtor ómnium, dièm decòro luminans etc. etc., so sehen wir, daß sich die aus der quantitierenden Rhythmik entspringende Endakzentuierung eines iambischen Wortes19) und die hiedurch bewirkte

<sup>19</sup>) Dieser Umstand dürfte neben der Schwäche des lateinischen Wortakzentes überhaupt dazu beitragen, daß beim sogenannten "Iambenkürzungsgesetz" von der Kürzung in der Hebung, von E. A. Sonnenschein auch schon aus phonetischen Gründen mit Recht bestritten, als primärem Vorgang abgesehen wird. Kürzung konnte nur im Falle: *bene factum*, nicht im Falle: *béné fecisti* eintreten; wo ein iambisches Wort in aufgelöster Hebung erscheint, liegt Übertragung vor. Es ist auch hohe Zeit, daß endlich die Unmöglichkeit der Kürzung positionslanger Silben (außer mit Ausfall) oder solcher, die einen Diphthong enthalten, zugegeben wird; die neueste "Römische Metrik" von Fr. Crusius enthält noch ubi äbstrüdam und tibi aut + Kons., wo nicht bloß

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Und um das letzte Beispiel für den "Widerstreit" aus Hor. Carm. I 1, 1—4, zu erledigen, virginibüs puerisque ist nicht anders zu betrachten wie dülce decüsmeüm oder intered loci.

Oxytonierung des vorangehenden Wortes noch am längsten erhalten hat und, weil eminent rhythmisch, sogar in die akzentuierende Dichtung übergegangen ist<sup>20</sup>). Angesichts dieser Sachlage scheint mir das Zitat aus dem Grammatiker Vergilius Maro (An. Helv. 190, 1—15), der die Endbetonungen egó, amá, docé, audí, sedés (Verb.), regés (Verb.) hervorhebt, doch anders zu betrachten sein, als Schoell (*De accentu* etc. S. 58) dies getan hat.

Und nun noch einen Blick auf Plaut. Mil. Glor. 1-101 (Ter. Haut. 1-101). Zunächst betrachten wir die Verschlüsse. Da kretisches Wort oder kretischer Wortschluß meines Erachtens keinen Widerstreit aufweisen, sind 60 (55) Verse normal; es enthalten also 40 (45) ein iambisches Wort am Ende. Davon fallen 3 (1) auf den Typus *invià*, 10 (17) auf den Typus *inquít milià* (sogen. Enklit.), 13 (7) auf Endikt. + iamb. Nomen consertá manù, 14 (20) auf Endikt. + iamb. Verb (vgl. die zitierte Stelle des Verg. Maro), 1 (1) auf Endikt. + tamèn, vgl. áttamèn. Nimmt man die fakultative Endbetonung an, so ergibt sich somit kein Widerstreit! Fast überall ist die Akzentuierung aber auch schon durch die rhythmische Form des Sprechtaktes gegeben (z. B. sycophànta autem impudèns, dàtè potèstatém milit = Haùtontimorúmenòn); das iambische Wort steht allein: 27 jemúr (81 milit, 83 eheú, 95 sciés). Vor dem iambischen Schlußwort stehen einsilbige, spondeische (oder

der Diphthong, sondern auch die Positionslänge "gekürzt" wird, obwohl auch von anderen (Lund, Sommer) die Unmöglichkeit erkannt wurde (Abhilfe allerdings auf unzulängliche Weise — ap<sup>u</sup>d forum, Drucksilbe — gesucht). Wie Recht hatte Osthoff, als er von dem Unheil sprach, das das IGK anrichtet! In diesen Fällen liegt eben Verflüchtigung der ersten Silbe zum silbenlosen Vorschlag vor und die Iambenkürzung bleibt im wesentlichen auf zweisilbige, vokalisch auslautende iambische Wörter beschränkt (bene, male, tibi, cave usw.). Daher Plaut. Rud. 972: Quòs quom cépi, sì qu<sup>i</sup>dem cépi, m<sup>e</sup>l sunt: hàbdo pró meis (mé neben meis wäre Verbrechen). Damit werden auch die "berüchtigten" Stellen Truc. 504 und Andr. 857 erledigt: V<sup>e</sup>nire sdivom und Tristis s<sup>e</sup>vérutas. Also genau derselbe Vorgang im Anfangsstadium, den durchgeführt Immisch (Glotta XIII S. 32 f.) für querimen—qu<sup>é</sup>rimen—crimen annimmt,

<sup>20</sup>) Festzuhalten ist, daß es sich auch hier öfter um fakultative Betonung handelt, die aber dem Zufall, der bei Fr. herrscht, dadurch entrückt wird, daß es eben von der rhythmischen Silbenfolge, also von einem jeweils eindeutigen Grunde, abhängt, nicht von einem syntaktischen Zusammenhange, der mit beiden Iktierungen sich findet. Dieser fakultative Charakter findet wohl insofern eine Bestätigung: Französisches mon, ma ist wohl nur aus meúm, medm zu erklären (Mitteilung Prof. Ettmayers), während mío, mía auf méum, méam zurückgehen dűrfte.

## IKTUS UND AKZENT IM LATEINISCHEN SPRECHVERS.

anapästische), molossische (oder ionische [a minore] oder choriambische) Wörter. Endiktierungen der beiden letzteren erklären sich teils aus der durch das iambische Wort bedingten Oxytonese samt der schwebenden Betonung dieser Wörter, teils aus der Stellung im Sprechtakt. Und so finden auch alle übrigen "Widerstreite" ihre befriedigende Aufklärung<sup>21</sup>). Nur noch ein Wort über die durch Synalöphe betroffenen mehrsilbigen Wörter, deren abweichende Iktierung man seit Bentley als eine usuelle Akzentuierung anzusehen sich gewöhnt hat. Die Beispiele dculorum aciem neben elephanto in Indià, consignavi híc neben fortunátum et, occidisti uno, enarrandum hoc, argumentum ex, sodann periuri atque, illarum altera neben servàvi in, virtúte et etc. (currenti invià, aègrotum àdulescéntuli, facturum aútumat, faciundo ópérae, consilio ópérae neben pro uxòre habéret, alièna ut ésset, ferner oràtorem ésse neben cònsolándo aut) zeigen auf das deutlichste, daß diese Verschiebungen nichts mit syntaktischem Zusammenhang, Pausastellung etc. zu tun haben, sondern lediglich der verschiedenen Stellung im Sprechtakte zuzuschreiben sind, genau so wie die Verschiedenheiten bei den mehrsilbigen Wörtern, die mehrere metrische Ikten tragen<sup>22</sup>).

Ich muß hier abbrechen. Jeder, der sich der Sache im angegebenen Sinne weiter annimmt, wird von selbst auf eine Reihe stehender rhythmischer Typen kommen, die sich in allen Dichtungsarten wiederfinden, nicht nur im Sprechvers. Das ist auch ganz natürlich. Der lediglich quantitative Unterschied besteht in der größeren oder kleineren Entfernung von der Sprache des täglichen

<sup>22</sup>) Desgleichen ist bei den Wörtern wie *facilius* der Unterschied zwischen *facilius* und *facilius* nicht mit Thierfelder zu erklären, daß hier nämlich die gleichen Momente (syntaktischer Zusammenhang usw.) als Begründung für die den Akzentregeln entsprechende Betonung ins Treffen geführt werden, während die hievon abweichende als die normale angesehen wird. Hier hatte Seyffert richtig gesagt: "Die Betonung richtet sich eben nach dem Versbedürfnis", ich sage "nach der Stellung im Sprechtakt". Der Dichter konnte neben *Poèta cùm primum ànàmum ad scribendum áppulit* auch ohne sogenannte Akzentverletzung sagen *Poèta primum cum àd scribèndum animum áppulit*, der Sprechtakt *ànàmum ad scribendum áppulit* hatte aber mit seiner Betonung als *una pars* für römische Ohren nichts Befremdendes, ob er uwn im Verse stand oder nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) So setzen sich z. B. Haut. 1—6 aus folgenden Sprechtakten zusammen: \*Nequo sit vostrum mírum / quor partís senì poèta dèdèrit / quaè sunt àdùlescéntium / id prímum dìcam / deìnde quód veni / éloquár. Ex integrá Graeca / integràm comoédiam / hodiè sum actúrus / Haùtontlmorúmenon / dupléx / quae ex àrgumènto fàcta est símplicì.

# R. KAUER.

Lebens und ist ein Stilmoment. Mit dem Schwinden des Gefühls für die Quantität wird die Rhythmik akzentuierend. Im ganzen möchte ich meine "Hypothese", für mich ist sie Gewißheit, dahin zusammenfassen: Im lateinischen Verse muß der Sprechtakt-(Phrasen-, Gruppen-)akzent mit einem Iktus zusammenfallen. Erfolgt dies auf einer Silbe, die nach den späteren Akzentvorschriften nicht den Wortakzent trägt, haben wir größtenteils frühere Betonungsverhältnisse zu erblicken, deren fakultative Verwertung dem Dichter bei der Wahl der rhythmischen Phrase<sup>23</sup>) freistand. Mit dieser Erklärung scheint mir der Ausgleich zwischen der quantitierenden Rhythmik und der Akzentuierung im Lateinischen gefunden und der "Widerstreit" beseitigt zu sein. Wenn Fr. S. 343 für seine Meinung von der Freiheit des Dichters die Verse anführt: Poèta, tàbulas cum cepít sibì, quaerit quod nusquamst géntium, reperit tamen, so ist zu bemerken, daß Plautus noch hinzufügt: Facit illud vèri símíle, quòd mendáciùmst. Ich hoffe, daß auf meine Ausführungen das ganze Zitat nicht angewendet wird<sup>24</sup>).

#### Wien.

#### R. KAUER.

23) Wobei ihm auch das jeweilige Versmaß gewisse Beschränkungen auferlegte. Der epische Dichter konnte Wörter, wie periculis, memoria, archipirata, nicht verwenden. Wenn aber Hóraz hinc illae lacrimae in der Form hine illaé lacrimaè bringt, ist diese Veränderung auch innerlich begründet.

<sup>24</sup>) Angesichts der Erfolglosigkeit der bisherigen Erklärungsversuche hielt ich mich für berechtigt, im Jahre 1927 den Anhang III., Wortakzent und Versiktus, im Kommentar zur Andria folgendermaßen zu formulieren: Schon eine flüchtige Betrachtung zeigt, daß in der Andria eine außerordentlich große Übereinstimmung von Wortakzent und Versiktus - ebenso wie in der übrigen Dichtung der Römer - vorliegt. Bei genauerer Betrachtung ergibt sich, daß in unserem Stücke das Verhältnis der Fälle der Übereinstimmung zu den Fällen der sogenannten Nichtübereinstimmung oder Widerspruches zwischen 88:12 und 80:20 schwankt. Aus dem Altertum ist uns keine erklärende Bemerkung über dieses Faktum erhalten. Dies legt die Annahme nahe, daß auch die Fälle, die uns einen Widerspruch zwischen Wortakzent und Versiktus zu zeigen scheinen, von den Römern gar nicht als solche empfunden wurden, d. h. daß sie im Zusammenhange der Rede überhaupt der Quantität der Silben noch mehr Einfluß auf die Betonung des Wortes innerhalb einer Wortgruppe, eines Sprechtaktes oder im Satze eingeräumt haben als bei der Betonung der einzelnen Wörter für sich allein. Hier sei nur darauf hingewiesen, daß im Zusammenhange der gewöhnlichen Rede zweifellos iambische Wörter auf der zweiten Silbe betont wurden und - ebenso iambisch anlautende Wörter - den Ton des vorausgehenden Wortes auf dessen letzte Silbe zogen (ef mihl, missúm facè, pro deúm fidèm, di nostrám fidèm, per L. RADERMACHER, DIE WAHL DER LEBENSGÜTER.

# Die Wahl der Lebensgüter.

Niemand, behauptet Horaz in der ersten Satire, ist mit dem Los zufrieden, das er dem Zufall oder der Überlegung verdankt. Wer den Soldatenberuf ergriffen hat, lobt alt geworden das Dasein eines Händlers, dieser seinerseits findet den Kriegsdienst vorzuziehen. Der Advokat beneidet den Bauern, der Bauer die Stadtbewohner. Gäbe ein Gott den Unzufriedenen Gelegenheit, die Rollen zu tauschen, dann freilich wollten sie von solchem Glück nichts wissen. Längst hat man gesehen, daß dieser Gedankengang in auffallender Übereinstimmung bei einem griechischen Schriftsteller des zweiten christlichen Jahrhunderts wiederkehrt. Der Sophist Maximus Tyrius spricht zu Beginn seiner 21. Rede eindrucksvoll und in Einzelheiten ausmalend, wie Horaz, vom Neid der Berufe und Stände. Zöge aber ein Gott, wie in einem Drama mit den Schauspielern geschieht, jedem seine augenblickliche Rolle aus und legte ihm die seines Nächsten zu, so werden die gleichen Leute ihren früheren Zustand herbeisehnen und den gegenwärtigen beklagen. So unzufrieden ist der Mensch.

Es ist wohl allgemein — und mit Recht — zugegeben, daß Horaz wie Maximus ihre Darlegung aus einer älteren Quelle schöpfen, die R. Heinze in seiner Dissertation *De Horatio Bionis imitatore*, S. 16f. als Predigt eines kynischen Wanderredners, etwa des Bion, bestimmt hat, andere wollten lieber eine Burleske im Stil des Menipp erkennen. Schon Heinze hat ähnliche Gedankengänge auch bei dem Verfasser des Axiochus wiedergefunden. Ich hebe nur das Wesentlichste heraus (368 A): Mag der Mensch einen Beruf oder ein Handwerk wählen, wie er immer will, wird er es nicht tadeln und über den gegenwärtigen Zustand verdrossen sein? Der Handwerker jammert über sein Los, miß-

òmnis tibi àdiuró deòs, intereá locì, ádmodùm, intérviàs, pessúm dabùnt etc.), daß spondeische und molossische Wörter schwebende, d. i. wechselnde Betonung hatten (éccum + Kons. neben eccúm + Kons., Horaz nennt seinen Freund gewöhnlich Maécenàs, nur zweimal Maecénas), . . . daß choriambische Wörter oder Wortgruppen auf der 1. und letzten Silbe betont wurden (pisciculòs; kann man sich eigentlich vorstellen, daß der Römer dúlce décus méum und nicht dùlce decús meùm sprach?). . . . Diese Andeutungen, die fast restlos den sogenannten Widerstreit beseitigen, dürften neben den gelegentlichen Hinweisen im Kommentar zur Aufstellung der Behauptung berechtigen, daß es eigentlich keinen Widerspruch zwischen Wortakzent und Versiktus gegeben hat, weil in der gewöhnlichen Rede auch so betont wurde wie im Vers.

#### L. RADERMACHER.

vergnügt ist der Schiffer, der Bauer, der Politiker. Die Auswahl der Unzufriedenen ist ziemlich die gleiche, doch fehlt freilich das Wesentlichste, nämlich das Angebot eines Rollenwechsels. Ähnlich liegt die Sache mit einer Stelle des XVII. sogenannten Hippocratesbriefs (IX, 368 L, S. 19, 4 Putzger; s. Heinze a. O. S. 15). Im Gedankengang kommt sie sogar dem Urbild noch näher. Die Menschen sind unglücklich über ihr Los und hängen doch daran; das wird am Beispiel der Schiffer, Bauern, Soldaten, Staatsmänner nachgewiesen. Wendungen, die von Horaz und Maximus gebraucht werden, tauchen auf, wie: Feldherren und Könige preisen den Privatmann selig, doch der möchte gern ein König sein. So erkennt man auch hier Nachwirkung eines einmal bildhaft lebendig gewordenen Gedankens. Doch fehlt das mimische Element. das Dazwischenfahren eines Gottes. Man sieht nur sicher, daß die Typen feststehen. Es sind für den antiken Menschen die Berufe, die er überhaupt zu nennen liebt<sup>1</sup>). Auch in der Rhetorenschule hat man sie einander gegenübergestellt und auf ihre Vorzüge und Mängel hin geprüft. Thesen, sagt Quintilian<sup>2</sup>), werden aus dem Vergleich des Gegenständlichen abgeleitet, wie ob das Leben eines Bauern oder eines Stadtmenschen vorzuziehen sei, ob ein Advokat oder ein Soldat höhere Anerkennung verdient. Wer immer der Mann war, der dem Horaz und Maximus den Stoff ihrer Betrachtungen lieferte, er brauchte nur ins Leben zu greifen, um seinen Stoff zu finden. Phantastische Zutat ist allein der Gott, der einen Wechsel gestattet. Ist dies ein originaler Einfall? Wir müssen uns weiter umschauen, um eine Antwort zu finden.

Am Schluß seines *Dialogus de oratoribus* läßt Tacitus den Maternus von den Gründen sprechen, die bewirkt haben, daß der Hochstand rednerischer Leistung, wie er zu Ciceros Zeiten war, nicht erhalten blieb. Maternus erkennt den Grund im Wechsel der Regierungsform. Ein einzelner entscheidet; für Redner, die in Verhandlungen wirken, ist kein Raum und keine Gelegenheit mehr. Dann heißt es: "Glaubt mir, ihr trefflichen und nach Maß des Bedürfnisses wohlberedten Männer, wäret ihr in einem früheren Jahrhundert und die, die wir bewundern, im jetzigen geboren und hätte irgendein Gott Leben und Zeitläufte plötzlich vertauscht, so würde weder euch jene außerordentliche Stellung und Berühmtheit in der Beredsamkeit noch jenen Maß und Zucht gefehlt haben: nun aber, da niemand zu gleicher Zeit großen Ruhm und großes Behagen erlangen kann, möge jeder den Vorteil seines Jahrhunderts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Almanach der Akademie der Wiss. in Wien 1918, S. 481f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Inst. or. II 4, 24.

#### DIE WAHL DER LEBENSGÜTER.

ohne Neid wegen eines anderen genießen." Die Schlußwendung kommt überraschend und dennoch ist sie mit den vorangehenden Darlegungen wohl verknüpft. Es wird sozusagen ein Experiment angestellt, um zu erweisen, daß die Entwicklung rednerischen Könnens zeitlich bedingt, also in irgendeiner Relativität gebunden ist. Der Gott, der die Rollen tauscht, wirkt diesmal, wenn man so sagen darf, nicht horizontal, sondern vertikal. Die Möglichkeit muß vorläufig zugestanden werden, daß Tacitus, der Horaz kannte, von dem Dichter unmittelbar angeregt worden ist.

In seiner Neubearbeitung (1906) des Horazkommentars von Kießling bemerkt R. Heinze, bei Horaz und Maximus liege ein Gedanke zugrunde, den man als alte hellenische Weisheit bezeichnen könne, und er verweist zur Bekräftigung kurz auf Herodot VII 152. Auch auf diese Herodotstelle ist einzugehen; sie ist deshalb merkwürdig, weil die Worte, auf die es ankommt, in einem ziemlich lockeren Zusammenhang mit ihrer Umgebung stehen. Herodot spricht über das Verhalten der Argiver im Xerxeskrieg. Offenbar ist ihnen schwer verdacht worden, daß sie sich der Waffengemeinschaft der Athener und Spartaner nicht anschlossen. Nun hören wir die Gründe, die sie zu ihrem Verhalten bewogen, und zwar zunächst die offizielle Legende, wie sie von Argos aus vertreten wurde, dann aber auch anderes Gerede, das in Griechenland verbreitet war, von einer Botschaft des Xerxes an die Argiver, in der die Perser als Abkömmlinge des Perseus, des argivischen Stammheros, und somit als Verwandte der Argiver bezeichnet waren; sie sollen sich dadurch haben beeinflussen lassen. Auch von einer Gesandtschaft der Argiver an Artaxerxes waren in Griechenland Gerüchte verbreitet. ,Ob das wahr ist', fährt Herodot fort, vermag ich nicht bestimmt zu sagen und will darüber auch keine andere Ansicht äußern als die, welche die Argiver haben. Nur soviel weiß ich genau: wenn alle Menschen ihr eigenes Unglück auf einen Haufen zusammentragen wollten, um mit ihren Nächsten zu tauschen, und wenn sie sich dann das Unglück des Nachbars genau betrachteten, so würde jeder von ihnen, was er selber beigesteuert, mit Vergnügen wieder heimtragen<sup>3</sup>). So ist auch von seiten der Argiver nicht das Allerschimpflichste geschehen.' Der allgemeine Gedanke soll ohne Zweifel eine Entschuldi-

<sup>3</sup>) Aus Herodot schöpfte Konstantinos Manasses seine Klage (Hercher Erotici Graeci II 564 Vs. 13ff.) entweder unmittelbar oder durch irgendein Zwischenglied, das uns unbekannt ist. Crusius, der die Stelle im Rhein. Mus. XLIII 464f. aufzeigte, hätte auf Herodot verweisen können. Auch bei Konstantinos sind die Verse 13 bis 26 ein deutlich zu fassender Einschub.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVII. Bd.

#### L. RADERMACHER.

gung für das Verhalten der Argiver sein, doch paßt er keineswegs auf deren besondere Lage. Sie waren ja gar nicht aufgefordert, Fremdes für Eigenes einzutauschen. Ihre Lage war höchstens die, daß sie zu dem Leid, das sie schon hatten, noch neues hätten gewinnen können, wenn sie sich in das gefährliche Unternehmen eines Krieges gegen die Perser eingelassen hätten. Man kann sich dem Eindruck nicht entziehen, daß Herodot die Sentenz, die er irgendwo vofrand, deshalb in seinem Werke unterzubringen versuchte, weil sie ihm besonders gefiel. Aber die Einschachtelung ist deutlich zu erkennen. Über den Ort, wo der Geschichtschreiber den Gedanken fand, läßt sich noch eine Vermutung aussprechen. Zunächst: Herodot bringt den Gedanken ein zweitesmal, und zwar in einer Form, die an Horaz noch näher anklingt. Das ist der Fall in der Darstellung der Verbrechen des Kambyses (III 38). Der Schriftsteller argumentiert: "Wäre K. nicht verrückt gewesen, hätte er sich gegen das Heilige und die Sitte nicht derart vergangen. Denn wenn jemand allen Menschen die Möglichkeit böte, aus den bestehenden Bräuchen die schönsten zu wählen, so würde jeder einzelne nach sorgfältiger Überlegung die eigenen wählen. So glaubt jeder, der eigene Brauch sei der beste. Augenscheinlich kann sich darum auch nur ein Verrückter darüber hinwegsetzen."

Herodots Betrachtung ist in diesem Falle zwar etwas besser mit dem Thema verknüpft, aber der Gedanke einer Wahl doch auch diesmal einigermaßen künstlich herbeigezogen. Nun kennen wir die Gegend, in der solche Erwägungen gewachsen sind, durch die dorischen Luogol Lóyou oder Lualézeuc. Es ist die Niederschrift eines Unbekannten, gemacht bald nach 404 v. Chr., vielleicht eine Aufzeichnung von Schulvorträgen eines lehrenden Sophisten. Ausführlich und fördernd hat H. Gomperz in seinem Buch "Sophistik und Rhetorik" S. 138ff. darüber gehandelt und die Schrift erläutert. Dem Verfasser ist wesentlich darum zu tun, die Relativität von Gut und Böse, Löblich und Schimpflich, Recht und Unrecht, Wahr und Falsch, Narrheit und Gesundheit, Weisheit und Torheit nachzuweisen. Im zweiten Kapitel, das vom zalór und algypor handelt, findet sich der Satz (Diels Vorsokratiker<sup>3</sup> S. 337, 29): "Ich meine aber, wenn jemand allen Menschen den Befehl gäbe, was die einzelnen als schimpflich ansehen, auf einen Haufen zusammenzutragen und wiederum von diesem Haufen fortzunehmen, was die einzelnen für schön halten, so würde auch nicht ein Restchen bleiben (ovde Er za leugonjuer), sondern alles würde unter allen

## DIE WAHL DER LEBENSGÜTER.

verteilt sein." Nachher (338, 22) heißt es noch einmal: "Man behauptet, wenn welche das Schimpfliche aus allen Völkern zusammentrügen, dann die Menschen zusammenriefen und anwiesen, jeder solle sich nehmen, was er für schön hielte, so würde wohl alles als schön davongetragen werden." Gomperz, der schon richtig sah, wie locker die entsprechenden Sentenzen im Text des Herodot sitzen, hat dann weiter argumentiert, daß die Dialexeis und Herodot einer gemeinsamen Quelle folgen, nämlich dem Protagoras (S. 163 ff.). Dem soll nicht widersprochen werden, doch meine ich, in den Gedankengängen des Verfassers der Dialexeis und in denen des Herodot auch Besonderheiten zu finden, die nicht ganz belanglos und nicht zufällig sind. Bei dem Autor der Dialexeis ist das dingliche Problem schärfer gefaßt: was ist gut und was böse, was Recht und Unrecht? Davon haben die Menschen eine verschiedene Vorstellung: dem einen kommt als recht vor, was dem andern als unrecht gilt. Herodot läßt Böses böse sein, aber jeder liebt doch darin sein eigenes Maß. Sitten sind sehr verschieden; jeder hält die eigenen für die besten. Die Relativität ist gleichfalls da, jedoch erfaßt nur als Erfahrung, wie sie auch ein unphilosophischer Beobachter des täglichen Lebens machen kann!

Über die Zeit des Protagoras hinaus führt ein Bruchstück des Heraklit. Von ihm hat Aristoteles den Gedanken erhalten: "Esel würden wohl Spreu an Stelle des Goldes wählen<sup>4</sup>)". Nach der potentialen Form ist es ein Rest, dem sein Vorderteil fehlt, doch läßt sich davon wenigstens noch erraten, daß auch hier eine Wahl gestellt worden sein muß, dem Anschein nach umfassender als bei den Späteren; der Wählende nimmt, was ihm gefällt; am Beispiel des Esels wird dies in drastischer Form klargemacht. Und das Erwählte, Spreu statt Gold, ist sicher eine *res vilissima*, in Herodots Sinne ein  $\varkappa \alpha \varkappa \delta \nu$ . Auch die heraklitische Fassung läßt sich mit der herodotischen nicht unmittelbar verbinden; wir dürfen an Zwischenglieder denken. Sprach schon Heraklit von einem  $\hat{e}_{\zeta} \mu \acute{e}\sigma ov \sigma v \varkappa \varkappa \varkappa \varkappa \imath \imath$ Und zuletzt, wo bleibt der Gott, der die Wahl freistellt?

Wenn man die älteren Formungen des Gedankens genauer mit den jüngeren seit Horaz vergleicht, so stellt sich klar heraus, was diese jüngeren als Besonderes haben. Erstens lassen sie die Wahl unter bestimmten Berufsklassen vornehmen. Da ließ sich feststellen,

<sup>4)</sup> Diels Fragm. 9 (Aristot. Eth. Nicom. K 5. 1176<sup>a</sup> 7 ὄνους σύοματ' ἀν έλέσθαι μαλλον η χρυσόν.

### L. RADERMACHER.

daß es diejenigen Klassen sind, die in der Antike stets als typische hervorgehoben werden. Zweitens wird vom Rollentausch geredet; da ist der Vergleich von den Schauspielern hergenommen. Wer das tat, empfand das Dramatische des Vorganges. Doch um die Handlung in Bewegung zu setzen, war ein Beweger erforderlich, der Gott, der den Rollentausch gestattet. Unbedingt gesellt sich Tacitus in diesem Falle zu Horaz und Maximus; auch er hat den Schauspielervergleich wie den göttlichen Urheber. Nirgends ist bei den Älteren von einem Gotte die Rede, allenfalls von einem jemand, oder es wird angenommen, daß die Menschen selber ihr Unglück auf einen Haufen zusammentragen, um hernach zu wählen. Aber der Zufall will, daß wir noch einen Rest Menandrischer Dichtung besitzen, der in die Lücke tritt und zugleich den Weg zu einer klaren Lösung des Problems zeigt. Aus Menanders  $\Theta eoopogovµér\eta$  sind uns Verse erhalten (bei Meineke Fr. Com. IV 134f.), deren Anfang lautet:

> εί τις προσελθών μοι θεῶν λέγοι · Κράτων, ἐπὰν ἀποθάνης, αδθις ἐξ ἀρχῆς ἔσει · ἔσει δ', ὅ τι ἀν βούλη, κύων, πρόβατον, τράγος, ἄνθρωπος, ἱππος · δἰς βιῶναι γάρ σε δεῖ. είμαρμένον τοῦτ' ἐστίν, ὅ τι βούλει δ', ἑλοῦ. ἅπαντα μᾶλλον, εδθὺς εἰπεῖν ἀν δοκῶ, ποίει με πλήν ἄνθρωπον<sup>5</sup>).

Zu Kraton, dem alten Manne, tritt ein Gott, um ihm nach dem Tode die Wahl eines neuen Lebens freizugeben; er kann aussuchen, was er will, ein Leben als Hund, Schaf, Ziegenbock, Mensch, Roß. Da würde er nun lieber alles andere wählen, nur nicht, noch einmal ein Mensch zu sein. Der Einfall des Dichters ist kaum denkbar ohne die berühmte Szene in Platons Staat, wo die Seelen ein neues Leben wählen, Orpheus das Leben eines Schwans, Aias das eines Löwen, Thersites das eines Affen u. a. m. Und wenn schon Menander an Platon anknüpft, haben wir auch das Recht, den Gott Menanders, der das Geschenk macht, bei Platon zu suchen. Dort im Staat ist es Lachesis, der die Leitung der Wahl zufällt<sup>6</sup>); sie verteilt die Schicksalslose und richtet die Bilder auf, an die sich die

<sup>5</sup>) Auf die Stelle hat Fr. Marx Quaest. Lucil. 47f. hingewiesen; er hat sie dort mit Lucilius Frg. 1003 (XXX) in Verbindung gebracht. Doch gewährt der kurze Luciliusvers, der sich erhalten hat, keine sichere Beziehung zum Thema. Marx hat im Luciliuskommentar die Kombination wieder aufgegeben. <sup>6</sup>) S. Republ. 617 D.

# DIE WAHL DER LEBENSGÜTER.

Wählenden zu halten haben. Wie sie kraft ihrer Göttlichkeit handelt, verkündet sie auch:  $altia \[endowed] \[$ 

 Symposion 192 D:
 Menander a. a. O.:

 καὶ εἰ αὐτοῖς — ἐπιστὰς ὅ
 εἴ τις προσελθών μοι θεῶν λέγοι·

 "Ηφαιστος — ἔροιτο · τί ἔσθ'
 Κράτων, κτλ.

 κτλ.
 Κράτων, κτλ.

Die Tatsache, daß Platon in Mythen den Gott als Wunscherfüller wirken läßt, verdient Aufmerksamkeit. Eine scharfe Trennung seiner Dichtung von dem, was das Volk erzählte, ist wenigstens in diesem Falle kaum möglich. Knüpfen wir da zunächst beim heutigen Bestande an. Märchen, in denen ein gefangener Dämon drei Wünsche gewährt, und zwar einem Toren, der von dem Geschenk keinen rechten Gebrauch zu machen weiß, solche Märchen sind noch heute bei germanischen und slawischen Völkern, aber auch in Frankreich und Spanien reichlich nachgewiesen. Eine andere Gruppe, auf romanischem Boden verbreitet, erzählt, daß der Herrgott selber oder der Himmelspförtner einem armen Manne wiederholte Bitten gewährt. Eine dritte Gruppe läßt wandernde Götter oder Heilige Wünsche der Sterblichen erfüllen. Bolte und Polivka haben diese Überlieferungen bis ins Mittelalter zurückverfolgt und bei der Gelegenheit auch an die antike Sage von Tantalos erinnert, der von Zeus die Erlaubnis erhalten hatte, zu fordern, was er begehre (Athenaeus 281b7). Die Antike hat zweifellos noch andere Formen der Erzählung gekannt; ich erinnere an Phaethon, an Theseus; in der Midassage ist Dionysos der Gewährer eines Wunsches. Es braucht nicht unsere Aufgabe zu sein, diesen Formen volkstümlicher Legende im Altertum weiter nachzuspüren, weil die gegebenen Nachweisungen

7) Anmerkungen zu den Märchen der Gebrüder Grimm zu Nr. 19 und 87.

### L. RADERMACHER.

vollkommen genügen, um den Zusammenhang zu zeigen, der zwischen Platon und dem Volksmythos besteht.

Kehren wir nunmehr noch einmal zu dem großartigen Gemälde seiner Republik zurück. Ist nicht schon dort der Mensch zu finden. der sich ein Königtum wählt und nach geschehener Erfüllung seine Wahl verflucht (619 B)? Wird nicht der gesamte Vorgang der Wahl der Lebensformen als bemitleidenswert, lächerlich und wunderlich bezeichnet? Um es kurz zu sagen, Platon ist eine Quelle und ein Ausgang für alle ähnlich eingekleideten späteren Betrachtungen. Er bedeutet den entscheidenden Wendepunkt in formaler wie in sachlicher Hinsicht. Es liegt ja auf der Hand, daß die Älteren auf die Beschaffenheit der Güter reflektieren, die sie als relativ erkennen: diese Erkenntnis ist ihnen Hauptsache, der Gedanke bestimmt durch das Objekt. Bei Platon tritt das Subjekt in den Vordergrund, der Mensch, der um seiner evdaupovla willen wählt. Und in Wahl steht nicht mehr ein einzelnes Gut oder Böse, sondern ein ganzes Menschendasein und Schicksal. Die Entwicklung vollzieht sich entsprechend der in der griechischen Philosophie, für die seit Sokrates das Problem des Menschen ausschlaggebend wird. Seitdem bleibt auch der gewährende Gott, den Platon einführte, mit dem Vorgang der Glückswahl aufs engste verbunden<sup>8</sup>). Da wir dies Motiv so weit reichen sahen, haben wir keinen Anlaß mehr, Tacitus in eine engere Beziehung zu Horaz und Maximus zu bringen. Hat doch Horaz selbst das Motiv noch an zwei anderen Stellen aufgegriffen. Einmal legt er es dem Davus in den Mund<sup>9</sup>): "Du lobst das Glück und die Moral der Vergangenheit; wenn dich aber ein Gott hineinversetzte, würdest du dich dagegen sträuben." Viel charakteristischer ist der andere Fall. "Wenn die Natur uns erlaubte, noch einmal jung zu werden und neue Eltern auszusuchen, würden sich die meisten wohl solche wünschen, die ihrem Hochmut entsprechen, ich aber wäre zufrieden mit denen, die ich hatte", sagt der Dichter (Sat. I 6, 93ff.). Hier spricht der Anhänger des Epikur, wenn er an Stelle des Gottes die Natur walten läßt. Aber in dem Wunsch nach neuer Jugend enthüllt sich noch einmal das Märchen; nie war der Gedanke seinem phantastischen Ursprung so nah.

Wien.

# L. RADERMACHER.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Die Vorstellung des von einem Gotte veranlaßten Rollentausches wird die einzige Zutat des Bion sein, der sich gern auf Schauspiel und Schauspieler bezieht (*Teletis Reliquiae*<sup>2</sup> S. 3 und 5 Hense).

<sup>)</sup> Horaz Sat. II 7, 22ff.

# Vergil und Theokrit.

In den Scholien zu Theokrit und darnach in der Anth. Pal. IX 205 lesen wir: 'Αρτεμιδώρου γραμματικοῦ

> Βουκολικαὶ μοῖσαι σποράδες ποκά, νῦν δ'ἅμα πᾶσαι ἐντὶ μιᾶς μάνδρας, ἐντὶ μιᾶς ἀγέλας.

Der Grammatiker Artemidoros hatte um 70 v. Chr. in Sullanischer Zeit eine Sammlung bukolischer Gedichte veranstaltet; die ländlichen Musen nahmen Theokrit, Moschos und Bion in ihren Schutz. Theokrit wurde so zum Bukoliker, obgleich Artemidor aus dem von ihm in den Bibliotheken aus losen Blättchen gesammelten Material auch ganz Andersartiges herausgab, darunter als theokriteisch, was sicher nicht diesem Dichter zuzuschreiben ist, so z. B. das VIII. Gedicht. Diese Sammlung kam dem Vergil unter die Augen und er hat sie, wie die Verwendung eben des VIII. Gedichtes zeigt, benützt. Denn durch die Nachahmung Vergils wurde Theokrit ebenso wie durch Artemidor und dann den Kommentar des Theon erst entdeckt und berühmt. Die Wahl Vergils ist charakteristisch. Er, der mit den Dichtungen, die wir im Katalepton vereinigt finden, deutlich unter dem Einfluß der Neoteriker, speziell Catulls, seines Landsmannes, steht, greift wieder zu einem modernen Dichter, dem eben entdeckten Theokrit. Es ist nun schon in den Vergilkommentaren des Altertums und seither immer wieder, zuletzt bis ins Einzelne von P. Jahn, dem letzten Erklärer des Vergil, und von Hosius, angemerkt worden, wie sehr Vergil den Theokrit benützt hat, und man hat alles, was nur irgendwie einer Anlehnung gleicht, sorgfältig zusammengetragen. So kommt es, daß schließlich Vergil als Gedächtniskünstler erscheint. Kroll in den "Studien zum Verständnis der römischen Literatur", S. 157ff. sagt: "Zum Teil steigert sich die Nachahmungstechnik bis zu einer kunstvollen Mosaikarbeit. Vielleicht das glänzendste Beispiel dafür sind Vergils Bukolika . . . . Welch ein mnemotechnisches Kunststück hier geleistet ist, ganz abgesehen von der auch nicht gering anzuschlagenden dichterischen Arbeit, kann man am besten aus den bequemen Übersichten von P. Jahn erkennen." Nun ist aber doch gleich zu sagen, daß da nur auf eine Seite allzusehr Gewicht gelegt ist, daß hier in übertriebener Genauigkeit Beweismaterial gesammelt wurde, das gewissermaßen als Anklagematerial gegen den römischen Dichter verwertet wird. So hat man, glaube ich, den Dichter über dem Nachahmer zu wenig geachtet. Es sind aber gerade in neuerer Zeit einige Arbeiten von

## ALFRED KAPPELMACHER.

Bedeutung erschienen, die die selbständige dichterische Tätigkeit Vergils zu ergründen suchen: K. Witte, Der Bukoliker Vergil. Die Entstehungsgeschichte einer römischen Literaturgattung; K. Jachmann, Zu Vergils Eklogen (Neue Jahrb., J. 1922) und F. Klingners Aufsatz (Herm. 1927), dann die Bücher von Norden, Boll und G. Rohde, De Vergilii eclogarum forma et indole, 1925.

Vor allem müssen wir uns sagen, daß Vergil in einem wesentlichen Punkt von Theokrit abweicht, und uns über den Grund klar werden. Theokrit schreibt in einem Mischdialekt, in einer Kunstsprache, die vom Dorischen ausgeht und mit Ionismen des Epos durchsetzt ist. Etwas Entsprechendes gibt es bei Vergil nicht. Wir sind gewöhnt, darüber hinwegzusehen und zu denken: Vergil hätte ganz und gar nicht, wenn er in diesem Dialekt des Theokrit etwas Naturhaftes gesehen hätte, etwas Ähnliches an die Stelle setzen können. Man bedenke aber: Um Caesars Zeit waren die Dialekte Italiens noch nicht tot; just aus dieser Zeit besitzen wir ein schönes Beispiel von Durchdringung des Lateinischen mit dem Oskischen, eine Probe von natürlichster Dialektmischung, ein Stück echtesten Volkslateins, und kein Zweifel, dieses Stück zeigt klar, es gab eben Mischdialekte. Das Denkmal ist von Weege gefunden, von Bücheler entziffert und erklärt worden (Rh. M. XLII 554ff. = Bonner Jahrb. CXVI 296 ff.). Es ist ein Fluchtäfelchen: L. Harines Har. Maturi, C. Eburis, Pomponius, M. Caedicius M. J., N. Andripius M. f. pus olu solu fancua recta sint, pus flatu sicu olu sit. (Vgl. Schwering-Bacherler, Bursian 176, 44.)

Vergil urteilte jedenfalls anders; für ihn war Theokrit ein Sikuler, seine Muttersprache also dorisch, dazu fand er Anklänge an das Epos, also an eine ältere Sprache. So bietet auch Vergil Archaismen und Vulgarismen. Es sind ihrer nicht viele, man vgl. die Kommentare und Steffani, Progr. Mitterburg 1884, aber gerade genug, damit der Hörer doch die Absicht merkte, z. B.

Ecl. III 1.: Dic mihi Damoeta cuium pecus?

Das wurde im Altertum als rusticum getadelt (Vita Verg. 16): Cuium pecus? anne Latinum? Non verum Aegonis.

Nostri sic ruri loquuntur. Aber Vergil hat davon nicht allzuviel in den Eklogen. Er wollte die Sprache nicht vulgär gestalten. Er sah besser als mancher Moderne, daß Theokrits Hirten, wenn sie selbst voneinander noch so sehr versichern, den Bocksgeruch zu verspüren, doch nur in einer Maskerade auftretende Personen sind.

# VERGIL UND THEOKRIT.

Man vgl. vor allem eine Perle der Theokritea, die Thalysien, wo Simichidas von Lykidas erzählt:

> έσθλὸν σὺν Μοίσαισι Κυδωνικὸν εὕορμες ἄνδρα, οῦνομα μὲν Λυκίδαν, ῆς δ'αἰπόλος, οὐδέ κέ τίς νιν ἡγνοίησεν ἰδών, ἐπεὶ αἰπόλῷ ἔξοχ' ἐῷκει. ἐκ μὲν γὰρ λασίοιο δασύτριχος εἰχε τράγοιο κνακὸν δέρμ' ὥμοισι νέας ταμίσοιο ποτόσδον.

Darüber also war Vergil sich im klaren, die Hirten seien nicht echt. Freilich, was er so gefunden und, wie wir jetzt zugeben müssen, richtig gefunden hatte, das sahen die Philologen lange nicht, die dem Theokrit gerne eine echt naturalistische Färbung zubilligen wollten, dem Vergil dagegen eine saftlose und schwache Nachahmung. Unterschiede werden uns noch gerade in diesem Punkte entgegentreten. Daß wir jedoch auf dem richtigen Wege sind, zeigt eine zweite Überlegung. Es ist uns unangenehm, wenn in der dritten Ekloge (90) mitten im bukolischen Kolorit ganz zeitgenössische literarische Anspielungen sich finden: Qui Bavium non odit, amet tua carmina Maevi oder in der IX. Ekloge 33 ff.:

Et me fecere poetam Pierides, sunt et mihi carmina, me quoque dicunt Vatem pastores; sed non ego credulus illis. Nam neque adhuc Vario videor nec dicere Cinna Digna, sed argutos inter strepere anser olores.

Das sind Stellen, die zweifellos angeregt sind durch Theokrit, z. B. [VII] 37 ff.:

> Καὶ γὰρ ἐγών Μοισᾶν καπυρόν στόμα, κἠμὲ λέγοντι πάντες ἀοιδὸν ἄριστον · ἐγώ δέ τις οὖ ταχυπειθής, οὐ Δᾶν · οὖ γάρ πω κατ' ἐμὸν νόον οὖτε τὸν ἐσθλὸν Σικελίδαν νίκημι τὸν ἐκ Σάμω οὖτε Φιλίταν ἀείδων, βάτραχος δὲ ποτ' ἀκρίδας ὥς τις ἐρίσδω.

Wie Simichidas in VII Theokrit, so ist Menalcas in der IX. Ekloge Vergil, wenn auch nur für einen Augenblick ganz der Dichter; denn die Schicksale des Menalcas im einzelnen dürfen, wie u. a. Leo (Herm. XXXVIII 1ff.) klar gezeigt hat, nicht als die Vergils ausgelegt werden (vgl. darüber auch Jachmann a. a. O.). So ist also die Verkleidung ein bei Theokrit bereits vorhandener Trik, Vergil folgt darin dem Griechen. War ihm das aber klar, so konnte ex unmöglich in den Hirten Theokrits eben nur Hirten erkennen; es

#### ALFRED KAPPELMACHER.

war ihm zum Bewußtsein gekommen, daß Theokrit in der Verkleidung Selbsterlebtes bietet. Daß die bukolischen Lieder des Theokrit eben doch von den ursprünglichen kultischen Bräuchen beim Artemisfest, wo Hirten in sonderbaren Aufzügen mit den Begegnenden Schnadahüpfel und Trutzlieder um die Wette sangen und der Sieger beschenkt wurde, weit entfernt sind, ist klar. Ja, es muß als sehr fraglich gelten, ob Theokrit diese alten Bräuche überhaupt kannte und sich des literarischen Zusammenhanges mit seiner Dichtung bewußt war. Daher hätte W. Alv in seiner Literaturgeschichte vielleicht doch nicht behaupten sollen, daß Theokrit derlei in den Koischen Kreis gebracht hat. Er hätte da lieber statt Reitzenstein Wilamowitz folgen sollen. Klearchs Erotika z. B. zeigen eine literarische Quelle für Theokrit. Er erzählt, wie eine unglücklich Liebende in den arkadischen Bergen der Wildnis ihre Klagen vorträgt, daß "sogar die wilden Tiere sie beweinen". Und ihr Geliebter heißt Menalcas. Also ein theokritisches Motiv (Thyrsis) und ein theokritischer Name. Wir werden im Verlaufe noch weiter über Philoxenos zu Stesichoros kommen. Ferner ist der bewußte Anschluß an Homer bei Theokrit bekanntlich unverkennbar, z. B. erinnert die Schilderung des Bechers in I. ganz deutlich an Homers Schildbeschreibung. So konnte also bei Vergil sich die Vorstellung bilden, daß die Hirten eben nicht naturwahr seien, daß die ganze Bukolik nur eine bestimmte Einstellung habe, daß sie ein Mittel sei, der Wirklichkeit zu entfliehen, um manches leichter in der Verkleidung zu sagen. Dabei ist freilich sofort ein wesentlicher Unterschied zwischen Theokrit und Vergil zu erkennen. Theokrit ist im ganzen heiterer als Vergil. Alle Bukolik hat, da sie der Wirklichkeit, der augenblicklichen Gegenwart entrückt ist, einen Hang zum Romantischen, zur Sehnsuchtsstimmung, zur Hoffnung auf Besseres. Aberbei Theokrit tritt das nicht so hervor wie bei dem Römer. Die Zeit, in der er dichtete, war ernster. Der historische Hintergrund, der sich von den Eklogen deutlich abhebt, zeigt die Geißel des Bürgerkrieges. So wird Vergil weit mehr sentimental als Theokrit, der ihm gegenüber naiver erscheint. Endlich sah und lernte Vergil aber, wie Theokrit die Verkleidung benützt, um, wie schon erwähnt, persönliche Erlebnisse verhüllt zu gestalten. Das zog ihn an. Auf Grund solcher Erwägungen nun, in denen ich die Art der Einwirkung Theokrits auf Vergil zu zeigen versuche, glaube ich, können wir weiter kommen als mit dem Aufzeigen einzelner, oft nur recht fraglicher Parallelstellen. Es wird sich so wohl zeigen, daß wir

weniger von Vergils Gedächtnis, aber um so mehr von seiner dichterischen . Seele zu halten haben.

Wir müssen, um Vergil zu begreifen, uns darüber klar sein, daß er mit einer bestimmten Einstellung der Dichtung Theokrits entgegenkam. Es war die Sehnsucht, aus dem Jammer der Gegenwart hinauszukommen, die Sehnsucht nach einer ruhigen, beseligenden Lebensführung. Daß aber Vergil mit dieser Lebensauffassung nur ausdrückte, was viele seiner Zeitgenossen empfanden, läßt sich dadurch beweisen, daß der viel nüchternere Horaz in der XVI. Epode ihr Ausdruck verliehen hat. Vergil hat also den Theokrit mit den Augen seiner Zeit gesehen, das, was ihm da wertvoll schien, übernommen und gesteigert. Die Bukolik mit ihrer Möglichkeit, unter einer Verkleidung eigenes Erleben und Empfinden, eigenes Sehnen und Wünschen dichterisch zu gestalten, hat er eben auch aus Theokrit genommen. Daß ihn gerade die Thalysien dazu anregten, werden wir ihm nicht gering anrechnen. Es wird sich zeigen, daß der Einfluß dieses Gedichtes weiter geht, als man bisher beobachtet hat.

Wir wollen nun an einem konkreten Falle zeigen, daß das Urteil über das Verhältnis Vergils zu Theokrit nach der bisher gerne angewandten Methode noch nicht zu einem befriedigenden Endziel geführt hat, wenn auch viele, besonders die Neueren, schon mancherlei richtig gesehen haben.

Als das älteste oder als eines der ältesten Gedichte der Sammlung ist das II. anzusehen. In V wird bereits auf II und III angespielt, Vers 85 ff.:

> Hac te nos fragili donabimus ante cicuta. Haec nos: "Formonsum Corydon ardebat Alexin." Haec eadem docuit: "Cuium pecus? an Meliboei?"

Der Inhalt des II. Gedichtes ist schnell erzählt: Der schöne Korydon erglüht in Liebe zu Alexis, dem Buhlknaben des Herrn, und zwar ohne Gegenliebe zu finden. Er klagt sein Leid dem Wald (1-5): Trotz der Gluthitze des Mittags ist er gekommen, jetzt, da sich selbst die sonst der Sonne zustrebenden Eidechsen verkriechen. Alexis erhört ihn nicht, hat kein Mitleid, er wird ihn noch in den Tod treiben. Besser wäre es, sich einer Amaryllis Zornesausbrüche gefallen zu lassen oder dem schwarzen Menalcas nachzulaufen, wenn auch Korydon schön weiß ist. Aber Alexis soll nicht so stolz sein: *Alba ligustra cadunt, vaccinia nigra leguntur* (6-18). Zu Unrecht bin ich dir verächtlich; denn ich bin reich, kann auf der Hirtenpfeife beneidenswert schön spielen, auch bin ich gar nicht so häßlich (19-27). Entschließt du dich, zu mir zu kommen, so lernst du wie Pan spielen; zwei Böcklein.

#### ALFRED KAPPELMACHER.

auf die schon Thestylis spitzt, stehen dir bereit (28-44). Des Korydon Ungeduld steigert sich, er wartet ja lange - seit der Mittagshitze. Huc ades, o formose puer. Nymphen bringen Blumen, Korydon selbst sammelt Früchte und Blüten zum duftenden Strauß (45-55), sogar solche, die seine Amaryllis liebte. Und Alexis kommt nicht, da verzweifelt Korydon, er sieht ein, er ist eben nur ein Bauer (rusticus es Corydon), ein Alexis läßt sich durch seine Gaben nicht ködern und dessen Herr Iollas hat noch verlockendere Gaben, dabei ist es töricht von Alexis, das Landleben zu fliehen, das selbst Götter lieben. Freilich, es ist eine unsinnige Leidenschaft, ein Trieb, der ihn zu Alexis zieht. Es ist Abend geworden, die Rinder kehren heim, doch seine Leidenschaft verzehrt ihn noch. Welches Ziel und Ende wird es geben (55-68)? - Wir müssen nun wieder denken, daß eine geraume Zeit verstrichen ist; der Dichter hat klar auf die Zeitunterschiede hingewiesen, wenn er sagt, daß Korydon von Mittag (13) bis Abends (67) wartet; er sorgt also dafür, daß wir verstehen, daß Korydon wartet und klagt; die Klage des Korydon setzt gleichsam von Zeit zu Zeit ein. Da erkennt endlich Korydon, er sei demens. Er hat doch Vernünftiges zu tun, das Unkraut auszujäten und Körbchen aus Binsen zu fertigen, also geht er, indem er sich tröstet, Alexis sei nicht der einzige, er werde einen anderen finden: Invenies alium, si te hic fastidit, Alexim.

Es muß uns schon aus dieser Analyse deutlich werden, daß Korydon, durch die lange Wartezeit vernünftig geworden, seine Leidenschaft überwindet. Der  $\Lambda \dot{o} \gamma o \varsigma$  hat über die  $E\pi \iota \vartheta v \mu i \alpha$  in diesem Einzelfall gesiegt. Dazu kommt, daß Korydon trotz seiner Leidenschaft oder gerade wegen dieser von Haus aus an andere Geliebte und begehrenswerte Personen wie Menalcas und Amaryllis nicht ganz vergißt und durch sie Alexis eifersüchtig machen will.

Versuchen wir das Gedicht zu gliedern, so ergibt sich bei Beachtung der Sinnesabschnitte von selbst folgende Einteilung:

I. (v. 1-5) Einführung in die Situation. - II. (6-18) erste Klage (2. 6, 3, 2 Verse). - III. (19-27) zweite Klage (1, 3, 2, 3 Verse). - IV. (28-44) dritte Klage (3, 9, 5 Verse). - V. (45-55) vierte Klage (6, 5 Verse). -VI. (55-65) fühfte Klage (2, 2, 3, 3 Verse). - VII. (66-73) Umschlag der Stimmung (3, 1, 3, 1 Verse).

Kurt Witte hat in seinem genannten Buche eine kompliziertere Einteilung geboten: Er betrachtet die Klage des Korydon (V. 6-73) und findet die Einschnitte nach den Versen: 16. (11 Verse), 27. (11 Verse), 39. (12 Verse), 55. (16 Verse), 73. (18 Verse).

Ich kann den starken Einschnitt nach dem Verse 16 nicht zugeben, denn Quamvis ille niger, quamvis tu candidus esses ? gehören mit den Versen 14 und 18 aufs engste zusammen. Ferner ist nach Vers 39 kein so starker Einschnitt festzusetzen. Die Verse 40-44 gehören ebenso zu den Versen 28-30 wie die Verse 31-39. Es

#### VERGIL UND THEOKRIT.

werden die Vorteile des Hirten- und Landlebens dem Alexis vorgeführt und er eingeladen, es zu genießen. Witte will nun aber in 6-16 und 17-27 die größte Parallelität erkennen, er hat das in Wiener Stud. XLII (1921), S. 68f. ausgeführt und dabei gewiß im einzelnen manche gute Beobachtung angestellt: V. 17 knüpfe genau an 6 an. Man beachte z. B. die Alliteration O ... nimium ... crede colori mit O ... nihil .. carmina curas. Am Ende des ersten Abschnittes ist von der Schönheit des Alexis (V. 16 quamvis tu candidus esses), am Ende des zweiten von dem Aussehen des Korydon die Rede. Ferner wird am Ende des ersten Abschnittes Menalcas, am Ende des zweiten Daphnis genannt (das sind die Namen der beiden Partner aus Theokrit 13). Gewiß, die Einzelbeobachtungen sind fein und vielleicht richtig, der Ausgangspunkt wohl falsch: Die Verse 18-19 gehören zu dem Vorhergehenden: Der grausame Alexis soll nicht auf seine Schönheit allzusehr pochen, er könne sich am Ende verrechnen<sup>1</sup>). Warum liegt aber Witte so sehr an solcher genauen Einteilung, am Nachweise parallelen Baues usw.? Man war sich bisher darüber einig, daß die II. Ecl. vor allem inhaltlich im Ganzen und Einzelnen aus dem Kyklops des Theokrit stamme, Witte meint nun auch Komposition, Aufbau, Gliederung stammten daher.

Betrachten wir den Kyklops, jenes reizende Gedicht unserer Theokrit-Sammlung, näher. Das Gedicht ist ein Gelegenheitsgedicht, es ist aus einem bestimmten Erlebnis des Dichters erwachsen. Sein Freund Nikias, der Arzt, ist krank, liebeskrank, unglücklich verliebt. Gegen die Liebe gebe es kein Tränklein, keine Salbe, kein Pflaster; es helfen nur die Musen. Nikias, dem ja die Musen hold seien, solle es wie der junge Polyphem machen, der, als Jüngling in erster Liebe entbrannt zur schönen Galatea, das Heilmittel im Liede '(Vers 80 f.) fand:

ούτω τοι Πολύφαμος έποίμαινεν τον έρωτα μουσίσδων, όξον δε διαγ' ή εί χρυσον έδωχεν.

Das Lied des Polyphem an Galatea gliedert sich nun also:

I. Klage des Kyklopen 19-40. Er ist unbeachtet, und zwar seit langem (19-24), wegen seiner Häßlichkeit (24-33, 8 Verse), trotz seines Reichtums (33-40, 8 Verse). — II. Galatea möge zu ihm kommen (40-53); denn er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ohne auf weitere Einzelheiten einzugehen, sei noch ausdrücklich bemerkt, daß der Vers 66 bei Witte, der den Umschwung deutlich auerkennt, keine Rolle spielt.

#### ALFRED KAPPELMACHER.

nährt für sie Tiere (40-42), es sei bei ihm schön (42-49, 8 Verse). Dadurch und durch seine Liebe werde seine Häßlichkeit aufgewogen (49-53, 4 Verse). - III. Oder er wolle žu Galatea kommen 54-63. Hätte er doch nur Flossen (54-58, 6 Verse), er möchte ein Floß benützen (59-62, 3 Verse). - IV. Also solle doch Galatea zu ihm kommen, das sei möglich (63-66, 4 Verse.) -V. Anklage gegen die Mutter (67-71, 4 Verse). - VI. Nach diesem höchsten Affekt die Ernüchterung: Er hat Vernünftiges zu tun (4 Verse). Es gibt noch andere schöne Mädchen (4 Verse).

Man hat nur auf die Ähnlichkeiten beider Gedichte alles Augenmerk gerichtet: Kein Zweifel, es gibt ganz genaue Entsprechungen, wie man leicht jetzt aus Jahn sehen kann, z. B.: Verg. Ecl. II 19-23 = Theok. XI 33ff.; II 28f. = XI 65; II 40-41 = XI 40; II 69 = XI 72; II 71-72 = XI 73 und II 73 = XI 76. Daneben sind auch andere Theokrit-Gedichte benützt; denn das sorgsame Zusammensetzen von Versstücken aus verschiedenen Gedichten ist mit Recht u. a. besonders von Jahn konstatiert worden; es ist ja die Hauptursache, daß Kroll die Gedächtniskunst Vergils bewundert. Ob man aber da nur nicht zu weit geht, wenn zu V. 6 gleich XI 19; III 6; 33; 52 notiert werden oder zu 12f. VII 26f. und 138; es handelt sich doch im besten Falle um eine Anregung.

Zweifellos bildet das XI. theokriteische Gedicht für Vergil eine Vorlage. Er entlehnt ihm eine tragende Idee für sein Gedicht. Nach Witte verdankt er ihm vor allem auch die Komposition. Nach diesem nämlich zerfällt die Klage des Kyklopen - nur um diese kümmert er sich, nicht um den Rahmen 1-18 und 80, 81, in 5 Teile. Es sind nach ihm I. die Verse 19-29, die, wie er sagt, für sich allein stehen; dann II. 30-41, III. 42-53, IV. 54-66 und V. 67-79, wobei sich die Gruppen 30-41 und 42-53 als Gegenstücke entsprechen und auch in der Unterteilung eine Beziehung zeigen, indem sie chiastische Gliederung 4, 8, 8, 4 haben. Nun kann ich mich aber mit Wittes Einteilung hier nicht einverstanden erklären; \* zunächst gehören die Verse 19-40 (M.) zusammen. Polyphem ist von Galatea nicht beachtet, weil er häßlich ist, doch die Häßlichkeit wird durch Reichtum aufgewogen. Ferner gehört Vers 40 τρέφω δέ ... bereits zum folgenden; Galatea soll durch die für sie aufgezogenen Tiere gelockt werden und deshalb zu ihm kommen. Die Verse 67-79 bilden nicht, wie Witte will, eine Einheit; denn sie enthalten die Klage gegen die Mutter und den Selbsttrost des Polyphem. Kann ich so Wittes Einteilung nicht billigen, so entfällt damit für mich auch jede Möglichkeit, die Folgerungen Wittes für sicher zu halten. Ganz und gar aber geht es nicht an, etwa bei

#### VERGIL UND THEOKRIT.

Vergil nun vorauszusetzen, er habe just wie Witte die Einteilung des theokriteischen Gedichtes vorgenommen und darnach sich gerichtet und zwar bis in jede Kleinigkeit. Auch inhaltlich stimmt dies nicht. Ja, es findet sich ein ganz wesentlicher Unterschied schon im Aufbau. Denn bei Vergil ist Korydon gleich in der ersten Klage (V. 6—16) so weit, dem Alexis mit Amaryllis und Menalcas zu drohen. Dieser Unterschied ist aber, wie sich zeigen wird, ganz wesentlich. Dagegen muß man sich also wenden, daß Vergil etwa schematisch sein Gedicht nach Theokrit gebaut habe; dabei soll gar nicht in Abrede gestellt werden, daß sich Gliederungen, die einander entsprechen, finden.

Bisher ist das Augenmerk nur auf die Ähnlichkeiten gerichtet gewesen und so scheint es fast, als hätte Vergil sich ganz und gar nach Theokrit gerichtet. Nun weicht er aber in sehr wichtigen Beziehungen ab; einmal ist bei Theokrit der Umschlag in der Stimmung vom Dichter begründet worden; der Kyklop hat sich durch seine Klage, sein Lied von der Leidenschaft befreit, auch Nikias werde durch ein Opfer an die Musen wieder seine Ruhe finden. Bei Vergil ist davon gar keine Rede und leicht macht sich der Vorwurf geltend, Vergil biete eben nur eine schwache Nachahmung Theokrits, so schwach, daß er den witzigen Schluß als Witz übernimmt, dagegen an eine Motivierung des Stimmungswechsels gar nicht gedacht habe. So hat besonders Rhode gezeigt, wie bei Vergil alles kürzer und straffer ist. Bei näherem Zusehen läßt sich aber auch zeigen, daß Vergil es sich gar nicht so leicht gemacht hat und daß sich seine Absicht erklären läßt. Vor allem läßt sich gar nicht leugnen, daß die Charaktere des Polyphem und des Korydon vollkommen verschieden sind. Polyphem ist Anfänger in der Liebe; es wird ganz fein vom Dichter angedeutet, wie er, eben zur Männlichkeit herangereift, auf einem Spaziergange in Begleitung der Mutter Galatea kennen lernt und an ihr sich seine erste Liebesleidenschaft entzündet; daher am Schlusse die Anwürfe des geguälten armen Jungen gegen die Mutter. Der Korydon des Vergil hat schon geliebt, Amaryllis war ihm eigen, er fürchtet nur ihr jähzorniges Wesen, auch auf den Menalcas hat er schon seine Blicke gerichtet. Alexis ist seine neue Leidenschaft. Als er aber infolge des langen Wartens ernüchtert ist, da sagt er mit vollem Rechte, es gebe noch andere. So ist sein Stimmungswechsel und der Selbsttrost aus dem ganzen Charakter erklärlich. Somit hat Rhode nicht recht, wenn er von Korydon behauptet, der Charakter sei nicht einheitlich. Es

### ALFRED KAPPELMACHER.

kann nun nicht Zufall sein, daß Vergil, wenn er so eine in sich geschlossene Figur schafft und aus dem Gedichte sich eine befriedigende Lösung ergibt, ohne Grund von Theokrit abgewichen ist. Wir sind überdies berechtigt, diese Frage auch deshalb mit allem Nachdruck zu stellen, weil nach unserer persönlichen, modernen Auffassung Theokrits Motivierung überaus gut und ansprechend ist, also sein Gedicht uns einfach gefällt, dagegen Vergil uns als der Nachahmer erscheint, der hinter Theokrit zurücksteht. Nun will ich nicht mißverstanden sein. Ob Theokrit oder Vergil uns besser gefällt, ist nicht Gegenstand meiner Untersuchung; ich will nur Vergil verstehen und glaube, dann erst über ihn urteilen zu dürfen. Wenn es sich also gezeigt hat, daß bei Vergil wohl überlegt eine Abweichung und zwar eine sehr wichtige von seinem deutlichen Vorbilde vorliegt, so ist es zweifellos, daß er aus Gründen bestimmter Art abgewichen ist und daß eine uns nicht mehr beeinflussende Einstellung auf ihn wirkt: Es ist der Moment da, wo wir historisch den Dichter begreifen müssen.

Ist die zweite Ekloge von uns richtig interpretiert worden, so ist sie noch mit einem anderen Gedicht des Theokrit zu vergleichen, an das man in diesem Zusammenhang noch gar nicht gedacht hat. Man hat wohl gezeigt, daß bei aller Anlehnung an Theokrit XI. einzelne Verse auch an andere Theokrit-Gedichte anklingen, besonders an III., ja Witte versucht, wegen der Namen Beziehungen mannigfacher Art herzustellen; aber die Beziehung zu den Thalysien liegt meines Erachtens besonders nahe und ist auffällig. Wir haben schon gesehen, daß Theokrit sein Lied auf Aratos singt. Im Altertum wurde über Wert und Unwert der Musik und zwar im weitesten Sinne viel gestritten; bekannt sind die Meinungen Platos und Aristoteles' darüber. Auch bei Polybios IV 20, wo er von dem Ansehen und guten Ruf der Arkader spricht, ist von diesem Streit die Rede, er polemisiert gegen Ephoros, "man dürfe nicht glauben, die Musik sei, wie Ephoros in der Einleitung seiner Universalhistorie sagt, indem er eine für ihn unpassende Behauptung hinwirft, eingeführt worden zum Trug und zur Verhexung der Menschen<sup>2</sup>)." Nicht diese und andere Stellen führen uns weiter. Wir müssen vielmehr schließen, daß zur Zeit des Vergil in

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) οὐ γὰϱ ἡγητέον μουσικὴν ὡς ''Εφορός φησιν ἐν τῷ προοιμίω τῆς ὅλης πραγματείας, οὐδαμῶς ἀρμόζοντα λόγον αὐτῷ ἑίψας, ἐπ' ἀπάτῃ καὶ γοητεία παρεισῆχθαι τοῖς ἀνθρώποις.

einem ihm vertrauten Kreise eine andere Ansicht, als sie bei Theokrit vertreten ist, gang und gäbe war. Nun lesen wir bei dem Epikureer Philodemos Herc. Vol. I 15 (S. 80 Kemke, Teubnertext = Arnim Fragm. Stoic. III 230, 77): Καί μήν οὐδέ παραμυθεῖσθαι δύναται μουσική τὰς ἐν ἔρωτι δυσπραξίας λόγου γὰρ μόνου τὸ τοιοῦτον, άλλ' άνεπιβλήτους ποιεί περισπώσα, καθάπερ άφροδείσια και μέθη. ποιήματα, δ'εί προαιρείται, διδόσδω και Φιλόξενον εί τοῦτ' ἠνίττετο. μή τελέως ψεύδεσθαι, καθάπερ οὐδὲ Μένανδρον πο[ν]ηρ[ον] ὑπέκκαυμα πολλο/[]ς αὐτήν λέγοντα τῷ διδόναι τινὰς ἀφορμάς. Also "nicht einmal beruhigen kann die Musik die Liebespein; denn dergleichen ist nur Sache der ruhigen Überlegung, sondern sie schafft durch ihr Zerren (an der Seele) nur Wirre, wie der Liebesgenuß und die Trunksucht. Wenn er aber (Philodemos' Gegner) Gedichte (als Quelle) vorzieht, so soll er zugeben, daß auch Philoxenos, wenn er das (eben nun) in einer Anspielung sagte, am Ende schließlich nicht log, wie auch nicht Menander, wenn er sagte: "Sie (die Musik) sei für viele ein verderbliches Feuer, in dem sie Anreize bietet ... !" Der Gegner ist der, gegen den in der Hauptsache im 1. Teil des IV. Buches polemisiert wird, Diogenes, Artemidoros' Sohn aus Seleukia, genannt der Babylonier (Fragm. Stoic. III 210ff., Wellmann, Pauly-Wiss. Real-Enz. s. v., H. Abert: Die Lehre vom Ethos 23). Philoxenos ist der bekannte Dithyrambendichter aus Kythera, der längere Zeit am Hofe des älteren Dionysios von Syrakus lebte und den er (Diod. XV 6) durch sein freimütiges Urteil über dessen schlechte Gedichte reizte. Von Philoxenos gab es bereits nach Stesichoros' Beispiel einen Kyklops, der das Vorbild für Theokrit war. Das wissen wir aus dem Schol. in Theocr. XI 1: Καὶ Φιλόξενος ποιεῖ τὸν Κύχλωπα παραμυθούμενον ἑαυτὸν ἐπὶ τῷ τῆς Γαλατείας έρωτι και έντελλόμενον τοῖς δελφίσιν, ὅπως ἀγγέλλωσιν αὐτῆ, ὅτι ταῖς Μούσαις τὸν ἔρωτα ἀχεῖται und Plut. Quaest. Symp. I 5 (vergl. Erotic. 18): "Οπου και τον Κύκλωπα Μούσαις εὐφώνοις ίδσθαί φησι τον έρωτα Φιλόξενος. Nun haben wir noch eine Stelle über den Kyklops des Philoxenos. Der Scholiast zu Aristoph. Plut. 290 berichtet: ό Φιλόξενος ό διθυραμβοποιός έν Σικελία ήν παρά Διονυσίω · λέγουσι δέ, ὅτι ποτὲ Γαλατεία τινὶ παλλακίδι Διονυσίου προσέβαλε και μαθών Διονύσιος έξώρισεν αὐτὸν εἰς Λατομίαν. φεύγων δὲ ἔκειθεν . . . δράμα τὴν Γαλατείαν έποίησεν, έν ω εἰσήνεγκε τὸν Κύκλωπα ἐρῶντα τῆς Γαλατείας, τοῦτο δέ αἰνιττόμενος εἰς Διονύσιον · ἀπείκασε γὰρ αὐτὸν Κύκλωπι, έπει και ούτος ό Διονύσιος ούκ ώξυδόρκει. Antike Gelehrsamkeit

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

#### ALFRED KAPPELMACHER.

spricht also dem Kyklops des Philoxenos satirischen Charakter zu; ob mit Recht, können wir nicht beurteilen, aber daß es so gelehrt und weitergegeben wurde, zeigt der Scholiast. Man war sich einig, daß das "Drama" ein ainyua aufgab. Der Eros des Dionysios war darin verspottet. Aus dem Scholiasten ist klar, daß der Spott des Philoxenos darin bestand, daß er Dionysios mit dem Kyklopen verglich, der sich doch um die schöne Galatea vergeblich bemühte; in dem Satz "Die Musen heilen die Liebe" sah Philodemos aber, da doch des Dionysios Leidenschaft weiter besteht. nur eine ironische Äußerung und sagte daher, wenn Philoxenos erklärte, die Liebe werde durch die Musen geheilt, so hat er, wenn er das nur "in einer Anspielung sagte", nämlich auf des Dionysios Leidenschaft, nicht gelogen. Es wäre freilich bequemer gewesen, einfach die Stelle des Philodemos auf ein anderes Gedicht des Philoxenos zu beziehen, doch das halte ich für unmöglich; denn wie der Scholiast spricht auch Philodemos von einem ainyna und der doch auffallend gleiche Ausdruck zeigt, daß es sich um eine Interpretation desselben Gedichtes handelt, deren Gedankengang uns nicht ganz erhalten ist und die wir vielleicht aufgedeckt haben. Das Menanderzitat ist uns auch bei Stob. Floril. 68, 18 (= C. G. F. IV M. S. 138) überliefert: πολλοῖς ὑπέχχαυμ' ἐστ' ἔρωτος μουσιχή.

So sehen wir also, daß eine wesentliche Änderung, die Vergil vornahm, nicht zufällig ist, sondern mit der von Philodemos vertretenen Ansicht über die Musik zusammenhängt. Hatte nun Vergil irgendwie Beziehungen zu dieser Lehre? Daß Vergil ein Schüler des Epikureers Siron war, ist bekannt; auf Siron beziehen sich zwei reizende Gedichte des Katalepton 5 und 8. Der Epikureer Siron war aber wohl mit Philodemos befreundet. Daß ferner Vergil und sein Kreis direkt Beziehungen zu Philodemos gehabt hat, zeigen Lesung und Erklärung der *Vol. Herc.* von Körte (Rh. M. LIV 173) und Crönert (Kolotes und Menodemos) [Vergl. Kroll, P.-W.-R.-E. s. v. Siron]. So sehen wir, wie offenbar eine neue, damals moderne Lehre den Dichter zu einer wesentlichen Änderung geführt hat.

Es ist klar, daß Theokrit sich in der Grundansicht "die Musen heilten den Polyphem" ebenso eng an Philoxenos angeschlossen hat, wie Vergil in dieser Beziehung sich von Theokrit entfernt hat; denn das erwähnt ja Vergil nicht, anderseits scheint gerade der schnippische Schluß, der Hinweis, daß es auch andere schöne Mädchen gibt, von Theokrit zu sein; vielleicht ergibt sich das auch daraus. daß in einem anderen Liede sich so ein unvermuteter,

#### VERGIL UND THEOKRIT.

schnippischer Trost und Abschluß findet. In den Thalysien singt Simichidas, also Theokrit, ein Lied, das er selbst als gelungen bezeichnet, über die unglückliche Liebe des Arat zu einem Knaben, das also schließt:

> 'alaī' φαντί, 'Φιλινε, τό τοι καλὸν ἄνθος ἀπορρει'. μηκέτι τοι φρουρέωμες ἐπὶ προθύροισιν, ''Αρατε, μηδὲ πόδας τρίβωμες · ὁ δ' ὅρθριος ἄλλον ἀλέκτωρ κοκκύσδων νάρκαισιν ἀνιαραισι διδοίη, είς δ' ἀπὸ τᾶσδε, φέριστε, Μόλων ἄγχοιτο παλαίστρας. ἄμμιν δ'άσυχία τε μέλοι, γραία τε παρείη, ἅτις ἐπιφθύζοισα τὰ μὴ καλὰ νόσφιν ἐρύκοι.

Vergils Ekloge bietet aber noch eine ganz wesentliche Abweichung von Theokrit. Statt des Kyklopen und Galatea ist die Leidenschaft des Korydon zu Alexis eingeführt. Vielleicht ist es möglich, auch diese Änderung zu erklären. Schon die Alten haben einen Weg angedeutet; ihn weiter zu verfolgen, wäre verlockend. Wir lesen bei Servius 18 Th. Corydonis in persona Vergilius intellegitur, Caesar Alexis in persona inducitur. Ferner eine zweite Erklärung bekanntlich bietet unser Servius nicht eine einheitliche Masse, sondern zumindest ist in den eigentlichen Servius eine zweite, vielleicht sehr alte Tradition hineingearbeitet - Alexim dicunt Alexandrum, qui juit servus Asinii Pollionis, quem Vergilius, rogatus ad prandium, cum vidisset in ministerio omnium pulcherrimum, dilexit eumque dono accepit. Caesarem quidam acceperunt, formosum in operibus et gloria. Alii puerum Caesaris, quem si laudasset, gratam rem Caesari fecisset. Nam Vergilius dicitur in pueros habuisse amorem: nec enim turpiter eum diligebat. Alii Corydona, Asinii Pollionis buerum, adamatum a Vergilio ferunt eumque a domino datum; Corydona a Vergilio ficto nomine nuncupari ex eo genere avis, quae corydalis dicitur, dulce canens; Alexin vero puerum quasi sine responsione ac superbum; hunc autem dilectum fuisse Pollionis, et Vergilium gratum se futurum existimasse, si eum laudaret, cuius forma Pollio delectabatur, qui eo tempore Transpadanam Italiae partem tenebat et agris praeerat dividendis.

Diese Vermutungen und Aufstellungen wurzeln in der Überzeugung, Vergils Eklogen seien allegorisch zu erklären. Wir haben diesen Standpunkt überwunden, müssen uns aber doch klar sein, daß Vergil durch Theokrit angeregt wurde, in den Eklogen Selbst-

#### ALFRED KAPPELMACHER.

erlebtes, eigene Erfahrungen niederzulegen. So wäre es also doch vielleicht möglich, daß irgendein Selbsterlebnis den Dichter zur Änderung veranlaßt hat, d. h.: Ist nicht irgendein Geschehen im Leben des Dichters der Anlaß zur Einführung der Knabenliebe und der Erklärung, sie sei in dem besonderen Falle überwunden? Das anzunehmen hätten wir natürlich nur ein Recht, wenn sich erstens zeigen ließe, daß Vergil jemals in Leidenschaft zu einem Knaben entbrannte und daß er zweitens auch so weit ging, davon zu sprechen. Nun lesen wir im Katalepton 7:

Scilicet, hoc sine fraude, Vari dulcissime, dicam: Dispeream nisi me perdidit iste pothos; (potus, putus: Scaliger) Sin autem praecepta vetant me dicere, sane Non dicam, sed me perdidit iste puer.

Das Gedicht haben neuerdings Birt (Jugendverse und Heimatpoesie Vergils 1910, S. 82ff.) und Jachmann (Herm. LIII 1924) behandelt, ohne daß sie miteinander übereinstimmen. Der Angelpunkt zum Verständnis liegt in dem Umstande, daß der Text an einer maßgebenden Stelle schwer verständlich ist, in dem Worte praecepta. Wenn Jachmann an die Lehre der Epikureer dachte, die (Stob. Flor. 63, 81) our epastices at the source gebot (vgl. Lucr. V 1050 ff.). so übersah er, daß bei Vergil die Praecepta nicht ein Tun, sondern schon ein Sagen verbieten. Also ist doch wohl mit Birt richtiger, an eine rhetorische Vorschrift zu denken. Außerdem ist zu beachten, daß dem me perdidit iste pothos die Worte me perdidit iste puer entsprechen. Die Verfehlung liegt darin, daß der Dichter pothos, so liest Birt richtig statt pothus, also ein griechisches Wort anwandte. Dies war ihm und seinem Freunde offenbar in der Schule des Rhetors verboten worden. Wie streng man da war, beweist z. B. Suet. 71. Tiberius entschuldigte sich, als er das Wort monopolium gebrauchen mußte, und tilgte das Wort emblema aus einem Senatusconsultum (Kroll a. a. O. 104).

Übrigens ist für unseren Zweck alles deutlich genug. Vergil liebte einst einen Knaben und hat davon gesprochen. So wäre es also möglich, daß uns in der II. Ekloge ein Selbsterlebnis vorliegt. Freilich nur in dem Sinne: Vergil hat seine Liebe zu dem Knaben überwunden und wie er von der ihn verzehrenden Liebe gesprochen hatte, so erzählt er jetzt von der Befreiung. So meine ich, daß das Selbsterlebnis leicht in das Gedicht hineinspielt und leise an-

#### VERGIL UND THEOKRIT.

gedeutet wird. Die Verkleidung ist sonst festgehalten, es liegt ein wirkliches Hirtengedicht vor. Und das ist die Manier, an der Vergil vor allem in den Eklogen festhält. In der I. Ekloge z. B. besitzt Tityrus, wie Leo a. a. O. zeigte, keinen Zug von Vergil, er ist alt. ein eben freigewordener colonus, hat Galatea zur Kebse gehabt, dann Amaryllis zur Frau usw., aber er hat die Landesverweisung ertragen, er ist dem Octavius dankbar. Hier spielt Selbsterlebtes hinein und, was das Wichtigste ist, es wird nun (vgl. Jachmann a. a. O.) ein Lebensideal gezeichnet, das des behaglich auf der Scholle in Ruhe lebenden Bauern, dem der im Elend Lebende entgegengestellt wird. Und nun zu Theokrits Thalysia. Theokrit selbst ist im glücklichen Besitze eines Schätzchens, aber seinem Freunde Aratos geht es schlecht, das wissen auch andere. Er liebt den Philinos ohne Erfolg. Der Dichter wünscht ihm nun den Besitz, er bittet den Gott, seinem Freunde behilflich zu sein. Aber plötzlich schlägt die Stimmung um, er macht den Freund auf die Dummheit seines Tuns aufmerksam und bittet ein altes Mütterchen, ihn vor allem Bösen zu bewahren. Wir haben hier wieder mit einem Erlebnis eines Dichters zu tun, wieder aber ist es ins Hirtenleben versetzt. Es liegt eine deutliche Verkleidung vor. Kein Zweifel, Vergils II. Ekloge ist eine seiner frühesten, er hätte es nicht gewagt, sein eigenes Erleben in das Gedicht zu kleiden, wenn er nicht etwas Ähnliches bei Theokrit vorgefunden hätte. Nun könnte man sich auch etwa zur Ansicht bekennen, daß eben nur Theokrit VII die Ursache sei, daß Vergil die Veränderungen in dem XI. Gedicht vorgenommen hat. Es findet sich hier ja Knabenliebe und auch eine Art von Verzicht, mindestens der Rat dazu. Aber nur wenn wir Katalepton VII mitberücksichtigen, finden wir den inneren Antrieb für den Dichter, nur wenn wir die Beziehungen zum Epikureer Philodemos heranziehen, den inneren Zwang, von der Vorlage abzuweichen; sonst stünde ja Vergil wirklich als ein Gedächtniskünstler vor uns, sonst hätten wir es nur mit einem theokriteische Versstücke geschickt verschiebenden Lateiner zu tun. Erst wenn es uns gelingt, hinter der Hirtenverkleidung den Menschen Vergil und sein eigenes Innenleben zu fassen, wird er für uns zum Dichter, erst dann hat die Philologie im Sinne moderner Forschung ihre Aufgabe erfüllt, nachschaffend die Werke der Antike nachzuempfinden und zu erklären.

ALFRED KAPPELMACHER.

Wien.

#### C. PATSCH,

# Cavii oder Candavii?')

## (Zu Livius XLIV 30, 7 ff.)

Während der letzten Auseinandersetzung zwischen Rom und Mazedonien vermochte sich König Genthius, Herr eines für illyrische Verhältnisse großen, von der unteren Narenta in der Herzegowina durch Süddalmatien und Montenegro bis zum nordalbanischen Drin reichenden und auch die vorliegenden Inseln bis Curzola umfassenden, aber politisch unkonsolidierten Gebietes, zu einer festen Stellungnahme lange nicht zu entschließen. Im ersten Kriegsjahr unterstützte er mit seiner Flotte die Römer; im nächsten, 170 v. Chr., in welchem diese nichts leisteten, neigte er, wie ja auch in Epirus die Stimmung umschlug, Perseus zu. Dieser unternahm, um ihn durch einen nahen Erfolg für ein Bündnis zu gewinnen, in der Mitte des Winters 170/69 einen Feldzug in die von römischen Truppen besetzten Gaue an der Ostgrenze des heutigen Mittelalbaniens<sup>2</sup>). Die Römer erlitten empfindliche Schlappen; nun machte Genthius seinen Anschluß von einer geldlichen Beihilfe abhängig, die, 300 Talente, zu bewilligen sich der Geiz des Perseus erst im Herbst 169 entschloß, von denen aber tatsächlich nur zehn gezahlt wurden3).

Die Koalition war für Mazedonien politisch und militärisch wertvoll; es war jetzt nicht nur nicht isoliert, sondern auch andere Staaten und Stämme konnten dadurch gewonnen werden in der Nachbarschaft, wo es bis Ätolien mazedonische Parteigänger gab, aber auch jenseits der Ägäis und des östlichen Mittelmeeres. Eine Gesandtschaft beider Könige reiste nach Rhodus, nicht ohne Erfolg<sup>4</sup>). Unter allen Umständen gewann der Kriegsschauplatz an Ausdehnung; Mazedonien konnte sich eine Deckung im Westen erhoffen. Die Gefährlichkeit der Situation wurde römischerseits natürlich erkannt; eine Gesandtschaft bemühte

<sup>3</sup>) Mommsen, Römische Geschichte I 765ff.; G. Zippel, Die römische Herrschaft in Illyrien bis auf Augustus 83f.; B. Niese, Geschichte der griechischen und makedonischen Staaten seit der Schlacht bei Chäronea III 119ff.; F. Stähelin, Pauly-Wissowas R.-E. VII 1198ff. Vgl. auch die delphische Inschrift Dittenberger, Sylloge II<sup>3</sup> 643, dazu O. Fiebiger, Jahreshefte des Österr. Archäolog. Institutes XIV (1911), Beiblatt 63ff. sowie Fiebiger und L. Schmidt, Inschriftensammlung zur Geschichte der Ostgermanen 5ff.

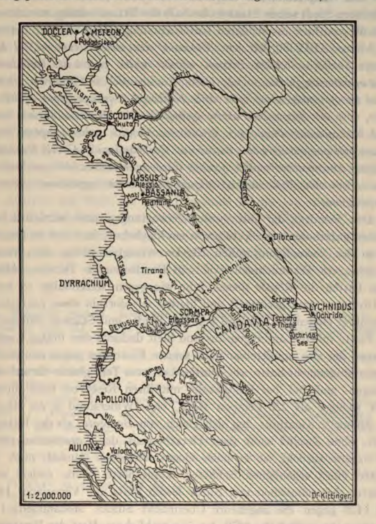
\*) Niese a. a. O. 151ff.

<sup>1)</sup> Mit einer von Dr. Franz Kittinger gezeichneten Kartenskizze.

<sup>2)</sup> J. Kromayer, Antike Schlachtfelder II 256ff.

## CAVII ODER CANDAVII?

sich, Genthius noch in der letzten Stunde abzuhalten. Sie wurde auf Betreiben des mazedonischen Gesandten Pantauchos, eines hochgegestellten Vertrauensmannes des Perseus<sup>5</sup>), eingekerkert, der auch den Kriegsplan entwarf und dessen Durchführung forcierte<sup>6</sup>).



Zeitig im Frühjahr 168 wurde der Krieg von den Verbündeten zur See und zu Lande eröffnet. Auf der illyrischen Seite sollte eine

<sup>5</sup>) Polybius XXIX 3, 3: Περσεύς . . . προεχειρίσατο Πάνταυχον, ένα τῶν πρώτων φίλων.

9) Polybius XXIX 4, 1 ff.; Livius XLIV 27, 11; 30, 14.

## C. PATSCH.

80 Lemben starke Flotte das Gebiet von Dyrrachium und Apollonia sowie die Küste von Epirus brandschatzen?) und wohl auch die Verbindung mit Italien stören. Genthius selbst zog von Scodra, seiner Residenz und Hauptfeste, aus ein Heer von 15.000 Mann in Lissus, der südlichsten Stadt seines Staates oberhalb der Drinmündung, zusammen. Über die von hier aus erfolgten Unternehmungen liegt nur der Bericht des Livius XLIV 30, 6ff. vor: Ceterum, sicut ante dictum est, ad Romanum incitatus bellum Lissum omnis copias contraxit. Quindecim milia armatorum (uerunt. Inde fratre (Caravantio) in Caviorum gentem vi aut terrore subigendam cum mille peditibus et quinquaginta equitibus misso, ipse ad Bassaniam urbem quinque milia ab Lisso ducit. Socii erant Romanorum; itaque per praemissos nuntios prius temptati obsidionem pati quam dedere sese maluerunt. Caravantium in Caviis Durnium oppidum advenientem benigne accepit; Caravandis, altera urbs, exclusit; et agros corum cum effuse vastaret, aliquot palati milites agrestium concursu interfecti sunt.

Das Resultat der mit großen Erwartungen und beträchtlichen Kräften unternommenen Aktion war ein klägliches; die sonst im Angriff wie in der Verteidigung zähen Illyrier versagten völlig, allen voran Genthius, ein Traumichnicht wie sein Bundesgenosse Perseus. Allerdings hatten die Römer dieses Jahr wie gegen Mazedonien so auch für Illvricum stark gerüstet8) und hierher wie dorthin neue, energische Heerführer entsendet, während von ihm Städte und Stämme abfielen?). Die Flotte führte Landungen aus und hielt dadurch den Prätor Lucius Anicius, der sich unmittelbar nach seinem Eintreffen gegen den neuen Gegner aufgemacht hatte, auf, wurde aber zum Teil gleich darauf abgefangen und fiel bei Kriegsende, mit ihren Reserven noch immer nicht weniger als 220 Lemben stark, ohne Widerstand in die Hände der Römer<sup>10</sup>). Genthius zog sich gleich von Bassania, als der Entsatz nahte, ohne Zweifel samt dem Detachement des Caravantius rasch auf Scodra zurück, wo er nach einem übereilten Ausfall, noch im Besitze eines erheblichen Schatzes, kapitulierte. Ganz anders verteidigten den nämlichen von Natur festen Platz die Venezianer 1474 und 1478 gegen die ungeheure Übermacht Sultan Mohammeds II.; unbezwungen verließ ihn 1479 der übriggebliebene Rest der Besatzung

<sup>7)</sup> Polybius a. a. O.; Livius XLIV 30, 14 f.; Appian, Ill. 9.

<sup>\*)</sup> Livius XLIV 21, 9f. Kromayer a. a. O. 295. 347f.

<sup>9)</sup> Livius XLIV 31, 1; XLV 26, 13f.; Appian, Ill. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Livius XLIV 30, 14f.; XLV 43, 10; Appian, Ill. 9.

#### CAVII ODER CANDAVII ?

und der Bürgerschaft infolge des Friedens von Konstantinopel<sup>11</sup>).

Wenige Tage nach dem Fall von *Scodra* wurde nebst der Königin auch *Caravantius*, der vergebens versucht hatte, von den nördlichen Stämmen des Königreichs Verstärkungen heranzuführen, also seit dem Rückzug über den Drin mit einer neuen Aufgabe betraut worden war<sup>12</sup>), in der zeitweilig auch als Königssitz<sup>13</sup>) dienenden Burg *Meteon* (jetzt *Medun* in Montenegro<sup>14</sup>) ausgehoben, und damit verschwand dieser illyrische Staat. Der römische Gegenstoß<sup>15</sup>) nahm nach Livius<sup>16</sup>) und Eutropius<sup>17</sup>) bloß 30, nach Appian<sup>18</sup>) gar nur 20 Tage in Anspruch; er wurde beendet, als in Mazedonien der Krieg erst begann, der aber dann ebenfalls schnell zur Niederlage des Perseus führte.

Von den beiden Angriffszielen der so schnell steckengebliebenen Offensive des Genthius ist bis jetzt bloß das von *Lissus*, dem heutigen *Alessio*, nur 7.4 km entfernte *Bassania* zu lokalisieren versucht worden; es wird ansprechend mit dem jetzigen namensähnlichen Dorf Pëdhanë am Austritt des Mati aus dem Berglande in die Litoralebene<sup>19</sup>), wo auch antike Reste festgestellt wurden, geglichen<sup>20</sup>). Über die *Caviorum* gens fehlt jede bestimmtere Vermutung<sup>21</sup>). Sie wird sonst nirgends genannt; in den Text des Plinius N.h. III 143: Narona colonia tertii conventus...M. Varro LXXXVIIII civitates eo ventitasse auctor

<sup>11</sup>) Marini Barletii, Scodrensis sacerdolis, De Scodrensi obsidione et expugnatione libri III. J. von Hammer, Geschichte des Osmanischen Reiches I<sup>2</sup> 522. 536 ff.

<sup>12</sup>) Gewöhnlich (vgl. z. B. Zippel a. a. O. 83) werden seine beiden Missionen, diese und der Vorstoß in das Gebiet der Cavier, kontaminiert.

13) Polybius XXIX 3, 5; Livius XLIV 23, 3; 32, 3.

<sup>14</sup>) C. Jireček bei L. von Thallóczy, Illyrisch-albanische Forschungen I 98f.; C. Praschniker und A. Schober, Archäologische Forschungen in Albanien und Montenegro (Schriften der Balkankommission der Wiener Akademie der Wiss. Antiquarische Abt. VIII) 3ff.

<sup>15</sup>) Polybius XXX 22, 1f.; Livius XLIV 31, 1ff.; XLV 3, 1f.; 26, 1ff.; 35, 1; 43, 1ff.; Florus I 29; Plutarch, Aemil. Paul. 13, 1f.; Zonaras IX 24.

<sup>16</sup>) XLIV 32, 4; vgl. XLV 43, 4.

17) IV 6.

18) Ill. 9.

<sup>19</sup>) Vgl. H. Louis, Karte von Albanien. Jubiläumssonderband 1928 der Zeitschr. der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin. "Dh wie englisches th in there;  $\ddot{e}$  wie französisches stummes e."

20) Praschniker und Schober a. a. O. 25. 84.

<sup>21</sup>) Nach W. Tomaschek, Zeitschr. für die österr. Gymn. XVIII (1867) 701 war sie "den Labeaten und Parthinern benachbart", nach Kroll, R.-E. XI 57 (u. Kauioi) ein "illyrischer Volksstamm an der makedonischen Grenze".

#### C. PATSCH.

est. Nunc soli prope noscuntur Cerauni..., Daversi..., Desitiates... Docleates... Praeter hos tenuere tractum eum Ozuaei, Partheni, Cavi, Haemasi, Masthitae, Arinistae kam sie durch Tomascheks Konjektur<sup>22</sup>), die von D. Detlefsen akzeptiert und jüngst auch von H. Krahe in seine Sammlung "Die alten balkanillyrischen geographischen Namen" 19 aufgenommen wurde; die Handschriften haben nur avi, bzw. avii.

Nach dem Zweck<sup>23</sup>) des von Genthius von der Südgrenze seines Staates unternommenen Krieges ist der Gau gleich Bassania in dem unter römischem Einfluß stehenden Teil von Illyricum zu suchen; von seinen beiden Städten wies Caravandis den Caravantius ab, während ihn Durnium bereitwillig aufnahm; das römisch-mazedonische Gegenspiel (S. 102) äußerte sich also auch in ihm. Da ferner Genthius mit der Hauptmacht in der Küstenebene, wo sie sich auch leichter bewegen und verpflegen konnte, südwärts vorging, werden die Cavii ein Bergstamm östlich oder südöstlich von Lissus gewesen sein; nordöstlich nicht, weil dann der Angriff auf sie von Scodra oder vom Marsch Scodra-Lissus erfolgt wäre. Im Südosten lag nun die Gebirgslandschaft<sup>24</sup>) Candavia, durch welche die wichtigste, von der Natur gegebene westöstliche Militär- und Handelsroute der Balkanhalbinsel führte, die, später zu der Kunststraße Via Egnatia ausgebaut, die Adriaemporien Dyrrachium und Apollonia durch das Schkumbi-Tal25) und um den Ochrida-See mit Mazedonien verband und von Thessalonike weiterhin durch Thrazien nach Konstantinopel leitete. In der Landschaft befand sich das schwerste Verkehrshindernis der gesamten Strecke, der Übergang über den jetzt Mali Polisit genannten Gebirgsstock in der Schlinge des östlich von Elbassan eng und tief eingeschnittenen oberen Schkumbi sowie über den 1200 m hohen Sattel Tschaja e Thanë<sup>26</sup>) am Westrand

<sup>22</sup>) A. a. O. Über den von Plinius angegebenen Umfang des dalmatinischen Conventus von Narona vgl. H. Kiepert, Formae orbis antiqui XVII Beiblatt 6 Anm. 63.

<sup>23</sup>) Polybius XXIX 4, 1: ό δέ Πάνταυχος μένων παρὰ πλευρὰν ύπεμίμνησκεν καὶ παρώξυνε τὸν νεανίσκον (Genthius) πρὸς τὸ μὴ καθυστερεῖν ταῖς παρασκευαῖς, ἀλλὰ ἕτοιμον ὄντα προκαταλαμβάνειν καὶ τόπους καὶ πόλεις καὶ συμμάχους. Appian, Ill. 9; Maced. 18, 1.

<sup>24</sup>) Plinius, N. h. III 145: montes Candaviae a Dyrrachio LXXVIII p.: Ptolemaeus III 12, 15: δ δέ 'Αλιάκμων ποταμός ἀπό τῶν Κανδανίων δρέων κατά θέσιν... Vgl. auch u. S. 107, Anm. 28.

<sup>25</sup>) Praschniker, Muzakhia und Malakastra. Archäologische Untersuchungen in Mittelalbanien (Jahreshefte des Österr. Archäolog. Inst. XXI/XXII, 1920) 105ff.

25) Th "wie englisches th in think". Louis a. a. O. (o. S. 105, Anm. 19).

## CAVII ODER CANDAVII?

des Ochrida-Sees<sup>27</sup>). Diese Passage machte Kandavien so bekannt, daß der erste Abschnitt der Egnatia nach ihm benannt wurde<sup>28</sup>) und es, wie andere allgemein geläufige Örtlichkeiten, ohne nähere Determination in der Literatur genannt werden konnte<sup>29</sup>). Selbstverständlich erhielt durch sie die Gegend eine hohe militärische Bedeutung, wozu noch eine sakrale kam. Westlich von der Paßstation Candavia<sup>30</sup>) lag<sup>31</sup>) ein großes, sicherlich schon vorrömisches Heiligtum, das auf der *Peutingeriana* bei der Haltestelle Ad Dianam durch einen Bau gekennzeichnet ist und dessen Gottheit, der Diana Candaviensis, selbst in Doclea, beim jetzigen Podgoritza in Montenegro, ein Altar gestiftet wurde<sup>32</sup>).

Von Lissus-Alessio sind die montes Candaviae durch die weite, langgestreckte Mulde des Mati, die Matja, und über das keineswegs

<sup>27</sup>) R. Kiepert, Formae orbis antiqui XVI Beiblatt 1; Louis, Albanien. Eine Landeskunde vornehmlich auf Grund eigener Reisen 117. 120.

<sup>20</sup>) Strabo VII 7, 4 (323, nach Polybius XXXIV 12, 6): ή μέν οῦν πᾶσα (όδὸς) 'Εγνατία καλεῖται, ή δὲ πρώτη ἐπὶ Κανδαουίας λέγεται ὅρους 'Ιλλυρικοῦ; 7, 8 (327): διὰ δὲ τούτων ἐστὶ τῶν ἐθνῶν ή 'Εγνατία όδὸς ἐξ 'Επιδάμνου καὶ 'Απολλωνίας: περί δὲ τὴν ἐπὶ Κανδαουίας όδὸν αι τε λίμναι εἰσὶν αι περί Λυχνιδόν.

<sup>29</sup>) Seneca Epist. XXXI 9: "Quomodo, inquis, isto pervenitur?" Non per Peninum Graiumve montem nec per deserta Candaviae, nec Syrtes.... Ebenso Cicero Att. III 7, 3 (58 v. Chr.): nam aut accedemus in Epirum aut tarde per Candaviam ibimus; Caesar Bell. civ. III 11, 2; 79, 2f.; Lucanus VI 329ff.; Brutus, Cicero ad Brut. I 6, 4 (43 v. Chr.): Ex castris ad imam Candaviam, und noch Malchus, Excerpta de legationibus I S. 162 (de Boor). Th. L. F. Tafel, De via militari Romanorum Egnatia Vff.; Thes. ling. Lat. Onomast. II 133; Krahe, Lexikon altillyrischer Personennamen 135, 142.

<sup>30</sup>) Tab. Peuting: *in Candabia*; Itin. Burdigal. 607, 8 (O. Cuntz S. 100): *mansio Grandavia*; Geograph. Ravennas 195, 12: *Candavia*. R. Kiepert a. a. O.; G. Veith, Der Feldzug von Dyrrachium zwischen Cäsar und Pompejus 57 ff.

<sup>31</sup>) Nach R. Kiepert a. a. O. beim heutigen Babië.

<sup>32</sup>) Praschniker und Schober a. a. O. 2 f. Abb. 4: Dian[ae] Augustae Candavie(n)si T(itus) Fl(avius) Dionysius d(onum) p(osuit). Über die Gleichung der Diana mit einer alten autochthonen Göttin und deren starke Verehrung in ganz Illyricum vgl. R. von Schneider, Archäolog.-epigraph. Mitteilungen IX 63; Patsch, Das Sandschak Berat in Albanien (Schriften der Balkankommission der Wiener Akad. der Wiss. III) 186 f. und Wissenschaftliche Mitteilungen aus Bosnien und der Herzegowina VI 220ff.; VII 48, 125; VIII 71; IX 204f.; C. Gerojannis, ebenda VIII 204ff.; Praschniker und Schober a. a. O. 745.

## C. PATSCH.

ressourcenarme Hochland Tschermenika zu erreichen<sup>33</sup>). Ist diesen Weg Caravantius gezogen, so daß bei Livius eine Korruptel, Cavii statt Candavii, anzunehmen wäre, wie etwa bei Ammianus Marc. XVII13, 1934). wo aus dem Ethnikon Acumincenses Amicenses wurde? Versehen weist die Liviusüberlieferung in illvrischen Namen auf. Die Aufeinanderfolge Caravantius und Caravandis oder Caravantis, o. S. 104, wäre ein gar zu großer Zufall; der Schreiber hatte offenbar beim zweiten noch den ersten Namen im Sinn<sup>35</sup>), der selbst wieder an allen sechs Stellen, wo er angeführt wird, in den Handschriften anders geschrieben wird: XLIV 30, 2 Carvandius, 30, 9 Scaravantius, 31, 11 Carbantius, 32, 3 Curavantius, XLV 26, 14 Cavarenteus, 43, 6 Caravantius. Die Gemahlin des Genthius heißt XLIV 30, 4 Etuta, 32, 3 Elleva<sup>36</sup>), sein Schwiegervater XLIV 30, 4 Honunius statt Monunius<sup>37</sup>). Noch etwas spricht für den Vorschlag. Genthius hatte Perseus Hilfe zu bringen, wie dies auch Florus I 29 sagt: Macedonici belli contagio traxit Illyrios; si quidem ul Romanum a lergo distringerent, a Perse rege conducti pecunia militaverunt. Durch die Besetzung des kandavischen Gebirgsüberganges wäre dieser Weg nach Mazedonien in die Hand der Verbündeten geraten und wären die an der mazedonischen Westfront, mit dem Zentrum in Lychnidus-Ochrida<sup>38</sup>), bereits stehenden römischen Truppen abgeschnitten worden.

Wenn das Vorstehende richtig ist, hatte der mazedonische Gesandte Pantauchos (o. S. 103) folgenden Plan. Die Flotte sucht unter Beunruhigung der Küste die Verbindung mit Italien zu stören, der linke Flügel die zu Lande mit Mazedonien zu unterbinden, das Gros gewinnt Illyricum im Rücken von Dyrrachium und Apollonia.

#### Wien.

#### C. PATSCH.

<sup>33</sup>) J. G. von Hahn, Reise durch die Gebiete des Drin und Wardar 16 ff. 198 ff.; K. Steinmetz, Von der Adria zum Schwarzen Drin (Patsch, Zur Kunde der Balkanhalbinsel I 6) 25 f.; Louis, Albanien 130 ff. 111 ff; Patsch in Andree-Heiderich-Sieger, Geographie des Welthandels I<sup>4</sup> 872.

34) Patsch, Anzeiger der Wiener Akad, der Wiss. 1925 189.

<sup>35</sup>) So bemerkte auch schon A. Zingerle in seiner Ausgabe nomen f. ex dittographia ortum.

<sup>36</sup>) Krahe, Lexikon altillyrischer Personennamen 156.

<sup>37</sup>) Krahe a. a. O. 77.

<sup>30</sup>) Livius XLIII 9, 7; 10, 3. 8; 21, 1; XLIV 20, 5; 21, 4. K. Regling, ... Zeitschr. für Numismatik XXXV (1925) 255 ft.

## Martialerklärungen.

II.

Martial. Epigr. I 44 und 45.

Lascivos leporum cursus lususque leonum Quod maior nobis charta minorque gerit Et bis idem facimus, nimium si, Stella, videtur Hoc tibi, bis leporem tu quoque pone mihi.

## Edita ne brevibus pereat mihi cura libellis, Dicatur potius Tor δ' ἀπαμειβόμενος.

Martial pariert in dem ersten, an Freund Stella gerichteten Epigramm in scherzhafter Weise den etwa erhobenen Vorwurf des Allzuviel, weil er nämlich sowohl auf der *maior charta* als der *minor charta* das Hasen—Löwen-Mirakel behandelt habe. Tatsächlich finden sich Epigramme auf jenes im Amphitheater bei kaiserlichen Spielen angestaunte Schaustück, daß dressierte Löwen mit Hasen spielten, sie mit den Zähnen packten und wieder laufen ließen, im ersten Buch sieben: 6, 14, 22, 48, 51, 60, 104.

Was aber versteht der Dichter unter maior charta und minor charta? Das hat den Erklärern seit jeher viel Kopfzerbrechen gemacht.

Es erklärten Rader (im Kommentar zur Stelle, S. 120 der zweiten Ausgabe vom Jahre 1611) und in neuester Zeit wieder Lindsay (Class. Rev. XVII 49, Anm.): das vorliegende (erste) Epigrammbuch und der Liber spectaculorum, Ramirez de Prado (im Kommentar seiner Ausgabe vom Jahre 1607): längere und kürzere Gedichte. Ähnlich Flach in seiner Sonderausgabe des ersten Buches (1881): "cui (Stellae) maius et minus carmen de arenae ludis miserat (fort. I 105 [soll heißen 104] et I 6 vel 14 vel 22)"; Birt (Das antike Buchwesen, 1882, S. 150, Anm. 1): "I 44 ...., wo zwei Gedichte als eine charta minor und maior unterschieden werden: die erstere ist das kürzere Epigramm I 44, die letztere das größere I 104"; Gilbert (Philologus XLI 1882, 363): Abschriften von einzelnen Epigrammen, die der Dichter vor der Buchausgabe an Freunde gesandt hatte und von denen I 104 auf der maior, eines der übrigen Epigramme auf denselben Gegenstand auf der minor charta gestanden hatte; Friedländer (im Kommentar z. St., 1886): "Möglich ist ...., daß Stella von Martial eine größere und eine kleinere Sammlung

### KARL PRINZ.

von Epigrammen erhalten hatte, welche beide1) Epigramme auf die abgerichteten Hasen (vielleicht aus Versehen dieselben) enthielten"; Immisch (Hermes XLVI 1911, 482): "Wenn wir die jeweiligen Strecken bis zum umbilicus rechnen, so haben wir von den Gedichten 6 und 22. die jenen Stoff vor 44 behandeln, eine charta maior oder longior, von den auf 44 folgenden Gedichten 48, 51, 60, 104, 12 ff. eine charta minor oder brevior. Das Gedicht 44 scheidet äußerlich die sechs Erwähnungen in zwei Gruppen." Zuletzt versuchte Weinreich (Studien zu Martial, 1928, 103 ff.) folgende Lösung: Die minor charta ist ein libellus. der sämtliche Hasen-Löwen-Epigramme, und nur sie, enthielt, I6 als Beginn, I 104 als Ende; er wurde als literarisches Kunststück und als Huldigung Domitian und einigen Freunden dediziert, bzw. letzteren einmal rezitiert. Bei der Vorbereitung des ersten Buches für die Veröffentlichung wurden alle Gedichte jenes Zyklus über das ganze Buch verteilt. Sie wurden also absichtlich zweimal veröffentlicht (und das meint Martial mit bis idem facimus), auf einer maior und minor charta.

Die an erster Stelle angeführte Erklärung, von Weinreich, der sonst die Ansichten seiner Vorgänger einer Kritik unterzieht, nicht erwähnt, ist abzulehnen. Gedichte dieses Inhalts kommen in dem uns erhaltenen Bestande des Liber spect. nicht vor; wir müßten also (wie es auch Lindsav tut) annehmen, sie seien uns verloren. Aber eine solche Annahme ist unwahrscheinlich, weil Martial bei der bekannten Abneigung Domitians gegen seinen verstorbenen Bruder Titus dieses Motiv schwerlich in so auffällig vielen Epigrammen behandelt und mit Schmeicheleien für den Kaiser verbunden hätte, wenn das gleiche Schaustück schon bei des Titus Spielen zur Einweihung des Amphitheaters zu sehen gewesen und von ihm schon im Liber spect. gefeiert worden wäre. Die Beziehung der Worte maior und minor charta auf ein längeres oder kürzeres Gedicht, wie sie von älteren und neueren Erklärern angenommen worden ist, ist auch unhaltbar; das hat Weinreich überzeugend dargelegt. Der Erklärungsversuch von Immisch, von Weinreich gleichfalls nicht erwähnt, scheitert meines Erachtens daran, daß der Leser auf diese Deutung nicht verfallen kann, weil er ja beim Lesen von I 44 noch gar nicht weiß, daß im folgenden Buchteil (der minor charta nach Immisch) eine Wiederholung des gleichen Motivs folgen werde. Bleibt noch die Deutung von charta = libellus.

1) Das soll bedeuten: guarum (collectionum) utraque.

#### MARTIALERKLÄRUNGEN.

Gegen Gilberts Interpretation spricht, worauf Weinreich mit Recht hingewiesen hat, die Erwägung, daß die zweimalige stark variierte Behandlung von I 104 auf der maior charta im Gegensatz zu jedem anderen dieser Gedichtchen keinen Anlaß zu einem Tadel gegeben haben konnte, weil ja die Kunst der Epigrammdichtung gerade solche Variation erstrebte. Einen Schritt weiter ging Friedländer, der bereits von einer größeren und kleineren Sammlung von Epigrammen sprach, in welchen beiden sich solche auf das Hasen-Löwen-Schaustück befunden hätten. Diesen Gedanken benutzt der jüngste Lösungsversuch Weinreichs; doch ist ihm die kleinere Sammlung, die minor charta, eine Sonderpublikation aller sieben Hasen-Löwen-Epigramme, die größere, die maior charta, das erste Epigrammbuch. Eine Beurteilung dieser Auffassung ist ohne Berücksichtigung des folgenden Epigrammes nicht möglich. Weinreich zieht es nach dem Vorgang von Gilbert und Reitzenstein zum vorausgehenden mit der Erklärung, daß es ihm als selbständiges Epigramm unverständlich bleibe, und deutet, wenn ich ihn recht verstehe (denn klar wird das nirgends ausgesprochen), die Pointe: Tor δ' ἀπαμειβόμενος auf die Revanche Stellas, die herausgeforderte neuerliche Bewirtung des Dichters mit einem Hasenbraten.

Ich will meine Bedenken gegen diese Zusammenklitterung von I 44 und I 45 nicht verhehlen. Dieses so geschaffene Epigramm hätte meines Erachtens zwei acumina, von denen das eine das andere erschlüge. Es kann doch nicht verkannt werden, daß Vers 4 von I 44 das abschließende acumen enthält, das man sich nach dem bis idem facimus, d. h. "ich setze zweimal dieselben Gedichte vor", erwartet: bis leporem tu quoque pone milii, d. h. "setz' auch du mir zweimal einen Hasen vor". Das entspricht durchaus der Manier Martials, das wird auch durch die Analogie des unmittelbar vorausgehenden Epigrammes nahegelegt, dessen Pointe gelautet hatte: sed tu ponaris, cui Charidemus, apro. Auf diese Typenassoziation hat ja Weinreich selbst sehr richtig aufmerksam gemacht. Anderseits lehrt der Vergleich mit dem von Reitzenstein und anderen herangezogenen (übrigens schon von Jacobs, Animadverss. in epigr. Anthol. Gr. tom. X p. 53 mit Mart. I 45 verglichenen) Straton-Epigramm A. P. XII 4, wo die Worte τον δ' άπαμειβόμενος den Abschluß eines Epigrammes, zugleich die Pointe bilden, daß auch hier die gleichen Worte die Schlußpointe eines Epigrammes bilden müssen. Es geht also nicht an, I 44 und I 45 in ein Gedicht zusammenzuziehen. Ich will übrigens noch auf etwas aufmerksam machen. Weinreich selbst weist darauf hin, daß Martial den

#### KARL PRINZ.

Hasen als Leckerbissen zu schätzen wußte. Sieht man nun in den Worten Tor & anaueißóueros Stellas Revanche, die Andeutung, daß er dem Dichter wieder Hasenbraten vorsetzen werde, wie verträgt sich dann mit dieser Auffassung das potius? Es läßt doch erwarten, daß im folgenden etwas Unangenehmes, ein Tadel, ein Vorwurf, ausgesprochen werde, nicht aber etwas Erwünschtes. Wir müßten also dies als heitere Ironie Martials auffassen; da dies aber schon für V.4: bis leporem tu quoque pone mihi notwendig ist, so hätten wir in einem und demselben Epigramm kurz nacheinander zweimalige Verwendung der gleichen rhetorischen Technik, was gewiß nicht die angenommene Einheit von I 44 und I 45 empfiehlt. Und schließlich - und damit komme ich auf Weinreichs Deutung von I 44 zurück - befremdet es, daß nach der Bezeichnung der ursprünglich für Domitian bestimmten kleinen Sondersammlung mit dem Worte minor charta zwei Verse später für dieselbe Sache der Plural breves libelli erscheint, wo doch das Metrum anstandslos den Singular zugelassen hätte.

Sondern wir aber I 45 ab, so ist klar, daß sein Vorwurf der gleiche sein muß wie der des unmittelbar vorhergehenden Epigrammes. Die Worte edita cura müssen die Veröffentlichung seiner literarischen Bemühung, seiner Gedichte bezeichnen (cura vom geschaffenen Kunstwerk: Thes. ling. Lat. V 1462, 44ff., bei Martial noch: I 66, 5 I 107, 5 V 5, 3); die breves libelli scheinen dann das Gleiche zu bezeichnen wie der unbestimmtere Ausdruck charta minor. Dann kann es sich aber nicht um einen libellus handeln im Sinne einer einzigen Sondersammlung, sondern um Heftchen, wenige Epigramme enthaltend. die, nur für Nahestehende bestimmt, noch nicht im Buchhandel erschienen waren. In ihnen hatten sich Gedichte auf die lascivi leporum cursus lususque leonum befunden, aber schwerlich nur sie; in dem einen mögen beispielsweise nur I 6 und 22, in dem anderen etwa I 14 und 51, in wieder einem andern andere Epigramme auf dieses Schaustück gestanden haben. Der Gedanke, daß Martial bloß jene sieben Epigramme in einem Büchlein zusammengestellt und es dem Kaiser zu dedizieren gewagt habe, um just dadurch seine Kunst der variatio zu demonstrieren, scheint mir nicht glücklich. Sollte der Dichter so wenig zu beurteilen gewußt haben, worin seine Stärke liege und wodurch er auf seine Zeitgenossen den größten Eindruck mache? Er sollte die Kunst des Variierens über seine Kunst, Menschen seiner Zeit mit ihren zahllosen Schwächen, Fehlern und Lastern mit wenigen Strichen meisterhaft zu zeichnen und das Lachen des Lesers zu erregen, gestellt haben? Zu variieren lernte man ja in der Rhetorenschule und auf die

#### MARTIALERKLÄRUNGEN.

Kunst verstanden sich wohl viele2). Es soll nicht geleugnet werden, daß die in Frage stehenden Gedichte Martials beweisen, daß auch er es darin weit gebracht hatte. Aber er wußte sicherlich auch, daß derlei Kunststückchen, in Menge nebeneinandergestellt, mit ihren wiederholten Gemeinplätzen und Schmeicheleien den Leser ermüden mußten. Wenn er sie im ersten Buche nicht nebeneinanderstellte, sondern durch Gedichte anderen Charakters und Inhalts voneinander trennte, so scheint es geratener anzunehmen, daß seine verschiedenen Versuche. das gestellte Thema zu behandeln, auch auf die vorausliegenden, den Freunden zugeschickten libelli aufgeteilt waren. Das Vorhandensein solcher libelli scheinen mir auch andere Stellen des ersten Buches vorauszusetzen, wenn wir nicht zu der Annahme greifen wollen, daß außer den einleitenden Epigrammen, die sich auf eine spätere, mehrere Bücher umfassende Ausgabe beziehen, bei dieser Gelegenheit auch noch andere neue Epigramme ins erste Buch aufgenommen worden seien, wozu uns meines Erachtens nichts zwingt. So spricht I 29 Martial von seinen libelli, die der Plagiator Faustinus als die seinen vorlese. Das kann sich ungezwungen nur auf solche Privatexemplare beziehen, die Faustinus irgendwie zugänglich geworden waren und mit deren Inhalt er Mißbrauch trieb. Denn zu der Erklärung, libelli bezeichne hier (und anderswo bei Martial) einzelne Gedichte (Flach zu Mart. I Praef. 1), wird man nicht greifen wollen. Birt hat sie (Antikes Buchwesen, S. 23, A. 1) für Martial mit Recht abgelehnt. Wenn Statius so die Einzelgedichte seiner Silvae bezeichnet (Birt a. a. O., S. 24, Vollmer zu Stat. Silv. Praef. I, S. 209), so ist das begreiflich; handelt es sich doch hier um längere Gedichte, die alle wirklich zuerst in Sonderausgaben erschienen sein müssen. Im gleichen Sinne wie in I 29 wird das Wort libelli auch I 52 zu verstehen sein: Commendo tibi, Quintiane, nostros nostros dicere si tamen libellos possum, quos recitat tuus poeta. Neben diesen Plural stelle man den Singular I 38 quem recitas, meus est, o Fidentine, libellus; auch hier wird man zur gleichen Auffassung gedrängt.

Fassen wir also in I 45 das Wort *libelli* in dem erörterten Sinne auf, so läßt sich das Epigramm vielleicht doch auch für sich verstehen. Bei der Veranstaltung der für das große Publikum bestimmten Edition des *Epigrammaton liber (primus,* wie später hinzugefügt wurde) wollte der Dichter begreiflicherweise nicht auf alle seinen Freunden bereits durch *libelli* bekannt gewordenen Epigramme verzichten; so nahm er auch die verschiedenen Variationen des Hasen—Löwen-Motivs auf

\*) Leo, Index schol. Göttingen 1892/93, S. 9f.

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

## KARL PRINZ,

und publizierte sie hier. Für seine Freunde war das natürlich ein bis idem facere, über das sie vielleicht spötteln konnten, weil er ihnen wohl schon früher hierin des Guten zu viel getan zu haben scheinen mochte. Daher der Versuch, sie durch einen Scherz zu entwaffnen. Das leistet I 44. Wenn er dieses Epigramm an Freund Stella richtet, so gebraucht er mit Rücksicht auf den ihm geschickten libellus den Singular minor charta im Gegensatz zur jetzigen größeren Publikation, der maior charta. Das folgende Epigramm aber ist für die Leser des Buches bestimmt; es gibt die Erläuterung des vorausgehenden, indem es sagt: "Die Gedichte, die ich in kleinen Büchlein herausgab, sollen mir nicht verlorengehen! Lieber sage man: Er wiederholt sich!" So verstehe ich das Homerzitat. Die Wendung kommt so oft bei Homer und Homernachahmern vor, daß man sie spöttisch zur Bezeichnung eines, qui idem semper repetit, wohl gebrauchen konnte. Daß sie hier die gleiche Bedeutung haben müsse, wie in jenem Straton-Epigramm wird man hoffentlich gegen diese Deutung nicht einwenden. Homerwendungen gebrauchen Spätere zu Scherz oder Spott, indem sie es dem Leser überlassen, den durch die Situation geforderten Sinn herauszulesen.

### II 72.

Hesterna factum narratur, Postume, cena Quod nollem — quis enim talia facta probet? — Os tibi percisum quanto non ipse Latinus Vilia Panniculi percutit ora sono: Quodque magis mirum est, auctorem criminis huius Caecilium tota rumor in urbe sonat. Esse negas factum: vis hoc me credere? Credo, Quid, quod habet testes, Postume, Caecilius?

Sollen wir wirklich glauben, wie ältere Erklärer wollten, Martial habe dem Postumus zum Vorwurf gemacht, er sei von Caecilius geschlechtlich mißbraucht worden? So hatte Ramirez de Prado gemeint, Postumus würde als *pathicus* verspottet, weil er beim gestrigen Gelage von Caecilius *paedicatus juisset* und das ganze Gedicht sei in künstlicher Zweideutigkeit geschrieben. Auch bei Schrevel liest man: *prae se fert dolorem, audito quam indigne exceptus sit Postumus a Caeciliano* (lies *Caecilio*), *qui colaphum illi in os impegerit, cum interim verbis alienis exprobret illi crimen fell(atoris) et deflectat ad improbum sensum haec verba 'percisum'*; auch das Wort *rumor* spiele wie in III 73

## MARTIALERKLÄRUNGEN.

III 80 III 87 auf *irrumatio* an. Und selbst in der neuesten (achten) Auflage des "Ausführlichen lateinisch-deutschen Handwörterbuches" von K. E. Georges (1918) kehrt diese Auffassung wieder, wenn man unter *percido* die Angabe liest: "im obszönen Sinne: *percidere alci os = irrumare*, Mart.", was sich auf diese Stelle bezieht.

Eine solche Erklärung aber wird meines Erachtens durch die Angabe in V. 3 quanto non ipse Latinus vilia Panniculi percutit ora sono ganz ausgeschlossen; hätte Martial in den vorausgehenden Worten os tibi percisum eine solche Zweideutigkeit beabsichtigt, so würde er in V. 3 jene Worte sicherlich nicht beigefügt haben. Denn sie gehen unzweideutig auf eine schallende Ohrfeige. "Schallende Ohrfeigen gehörten zu den Hauptspäßen der Mimi", bemerkt zutreffend Friedländer in seinem Kommentar. Hiezu kommt, daß die Wendung os alicui percidere in diesem Sinne ganz geläufig war: vgl. Plaut. Pers. 283 si os perciderim tibi; Cas. 404 percide (praecide codd., corr. Turnebus) os tu illi; Sen. Nat. quaest. IV b 4, 1 os percidi, non oculi erui solent. Wenn wir aber die vermutete Zweideutigkeit des Ausdruckes in V. 3 ablehnen, so fragt sich, worin dann die Pointe des Epigrammes zu suchen sei.

Unverständlich bleibt uns - um zunächst das zu besprechen -, warum es Martial als noch merkwürdiger bezeichnet, daß gerade Caecilius dies getan haben soll. Wir müssen annehmen, man habe Caecilius einen solchen Gewaltakt gar nicht zugetraut. Also galt er in Rom entweder für einen Mann von feiner Lebensart und großer Selbstbeherrschung oder für einen Schwächling, einen unmännlichen Mann. Zu einer Entscheidung kann uns nur die Pointe im Schlußverse führen. Man würde sie aber meines Erachtens völlig vermissen, wenn hier Martial nichts anderes fragen wollte, als er auf den ersten Blick zu tun scheint: "Was sagst du dazu, daß Caecilius Zeugen hat?" Ich glaube, er spielt mit der Doppeldeutigkeit des Wortes und will gleichzeitig verstanden wissen: "Was sagst du dazu, daß Caecilius ein ganzer (d. h. ein energischer) Mann ist?" Von einem solchen sagte man in volkstümlicher Rede: coleos habet (Petron 44 si nos coleos haberemus) und darauf geht auch des Persius Ausdruck zurück (1, 103) si testiculi vena ulla paterni viveret in nobis; vergleichen kann man (mit Heraeus zur angeführten Petron-Stelle) das griechische oστις γ' ἐνόρχης ἐστ' ἀνήρ bei Aristophanes, Lys. 661. Caecilius galt also als homo intestatus = avio ävooyos, also enervatus, von dem sich niemand eine so energische Zurechtweisung erwartet hätte. Die Komik des Abschlusses wird vom Dichter, abgesehen von der bei ihm in Pointen beliebten ambiguitas

#### KARL PRINZ.

eines Ausdruckes (s. meine Schrift "Martial und die griechische Epigrammatik" S. 84), auch dadurch erreicht, daß er durch seine anscheinend harmlose Gegenfrage: quid, quod habet testes, Postume, Caecilius? zu verstehen gibt, daß er trotz seines credo doch an das in Abrede gestellte Faktum glaube, indem er jener Frage den Sinn unterlegt: "Was sagst du dazu, daß der Caecilius also doch "Hoden" hat?" Man kann Martial ein solches ambiguum schon zutrauen, zumal wir es auch sonst in scherzhafter Rede finden: Plaut. Curc. 32 quod amas, amato testibus praesentibus und Priap. 15 dicat forsitan haec sibi ipse: "nemo hic inter frutices loco remoto percisum sciet esse me'; sed errat: magnis testibus ista res agetur. Selbst noch zu Theoderichs Zeiten schreibt Ennodius; der Bischof von Pavia, ein Epigramm auf einen Eunuchus Tribu nus das sich der gleichen  $\mathring{a}\mu \varphi i \beta o \lambda la$  bedient:

Tutus falsa loqui poteris sine teste, Tribune: Ventus habet linguam ponderibus vacui.

Graz.

KARL PRINZ.

## Nochmals der Namensatz der Germania.

Im Anschluß an die Tatsache, daß der Name Germani zunächst nur einem Stamm zukam und erst dann paulatim, wie Tacitus Germ. 2 sagt, auf das Gesamtvolk übertragen wurde, stellt Much in seiner Akademie-Abhandlung "Der Name Germanen", 1920, S. 24, den Satz auf: "Dies ist der gewöhnliche Weg, auf dem die Namen für große Sprachgenossenschaften zustande kommen." Hieran knüpft er S. 64 an mit den Worten: "Die dort gegebene Regel über den Ursprung der Bezeichnung großer Sprachgenossenschaften läßt sich durch den Satz ergänzen, daß es immer der einheimische Name eines dieser Sprachgenossenschaft angehörigen Einzelvolkes ist, der im Munde der fremden Nachbarn die Umprägung zur Bezeichnung der ganzen Gruppe erfährt". In meinem kleinen Aufsatz "Der Namensatz der Germania" (Anz. der Wiener Akademie 1928, S. 20) habe ich den schon von Much gesperrt gedruckten Teil dieses Satzes herausgehoben, weil ich gegen das immer einzuwenden hatte, daß noch so viele Beispiele die ausnahmslose, immer zutreffende Gültigkeit der Behauptung nicht beweisen. Dutzende griechischer Namen, die auf doogos ausgehen und

## ERNST KALINKA, NOCHMALS DER NAMENSATZ DER GERMANIA. 117

als erstes Glied ein griechisches Wort, meist einen griechischen Götternamen enthalten, beweisen noch immer nicht, daß der erste Bestandteil eines auf  $\delta \omega \rho o c$  ausgehenden Namens immer griechisch sein müsse; vgl. 'Ioiowooc. Much wirft mir in seiner Entgegnung (Anz. der Wiener Akademie 1928, S. 285f.) vor, daß ich das Zitat aus dem Zusammenhang gerissen und seine, Muchs Meinung, bei der von einer Regel die Rede sei, nicht nur unverständlich wiedergegeben, sondern auch selbst nicht verstanden habe; ich kann getrost jedem Leser das Urteil, wer hier im Rechte sei, überlassen. Much fährt fort: "Es handelt sich doch um eine gewisse Wahrscheinlichkeit, die sich aus den Analogien ergibt." Gegen die Wahrscheinlichkeit habe ich nichts einzuwenden; aber Much hat seine Regel, wie er selbst sagt, durch den Satz ergänzt, daß es immer der einheimische Name eines Einzelvolkes ist, der von den fremden Nachbarn auf die ganze Gruppe übertragen wird. Das ist ein Induktionsschluß, der nicht hindert, in einem Einzelfalle die Übertragung eines nicht einheimischen Namens des einzelnen Stammes auf das Gesamtvolk anzunehmen.

Dieser Einzelfall schien mir und scheint mir und nicht bloß mir beim Namen Germanen vorzuliegen, wenigstens nach der Darstellung des Tacitus. Wir erfahren von ihm, daß der Name Germani zunächst nur dem zuerst über den Rhein vorgedrungenen Germanenstamm, den Tungern, zukam und sich erst dann paulatim zum Volksnamen erweiterte. Geteilt sind die Ansichten, ob jener Stamm von Haus aus Germani hieß oder erst nach seinem Einbruch in gallisches Gebiet diesen Namen von den Galliern erhalten habe, mit anderen Worten, ob der Name germanisch oder keltisch ist. Wie immer diese Frage entschieden werden mag, soviel steht fest, daß der Name sich bereits auf alles Volk jenseits des Rheins ausgedehnt haben muß, ehe dieses Land danach den Namen Germania erhielt. Das leuchtet so unmittelbar ein, daß es mir unbegreiflich ist, wie Much aus meinen Worten herauslesen konnte, daß ich den Begriffsumfang von Germania auf das von den Tungern eingenommene Gebiet beschränkt und somit den Sinn des Ausdrucks Germania nicht erfaßt habe. Das ist mir natürlich nie eingefallen und alle an sich berechtigten Angriffe Muchs gegen einen solchen Widersinn treffen mich nicht. Reumütig dagegen bekenne ich, daß meine Schlußworte: "Tacitus hält es also für geboten, am Schluß nochmals ausdrücklich zu betonen, daß der Name Germani dem Volke erst nachträglich, natürlich von anderen beigelegt wurde",

#### ERNST KALINKA.

.... in ihrer Knappheit einem Mißverständnis ausgesetzt sind, das mir allerdings meine vorangehenden Ausführungen auszuschließen scheinen. Ausführlich hätte ich sagen können, daß Tacitus am Schlusse mit *invento nomine* nochmals einschärft, daß nach seiner oder vielmehr seines Gewährsmannes Meinung der Name Germani, der von dem siegreichen Stamme der Tungern und dann von der Gesamtheit der Germanen auf das ganze Volk übertragen wurde und schließlich zur Ableitung des Landnamens Germania führte, der in keltischen Kreisen aufkam, ursprünglich zur Benennung der ersten Eindringlinge, der Tungern, von einer Außenseite, den besiegten und vertriebenen Galliern, eingeführt wurde.

Much hält Germania zugleich für eine Bezeichnung der Gesamtheit der germanisch sprechenden Stämme (Wiener prähist. Zeitschrift 1928 XV 3; vgl. Anz. der Akademie 1928, S. 277: "Dabei ist es nicht einmal lediglich ein Landesname") und wirft S. 279 die Frage auf: "Wie soll man sich eine Benennung des Landes, wenn sie wirklich in Frage käme, nach den einzelnen Stämmen überhaupt vorstellen?" Ich antworte: in herkömmlicher Weise, mit den Stammesnamen selbst, wie das Cäsar, Tacitus und die anderen römischen Geschichtschreiber tausendmal tun; nur würde man Tacitus vergewaltigen, wenn man in diesem Falle die Sache ad absurdum führen wollte. Für Tacitus war infolgedessen der Übergang von den Stammesnamen (Marsos Gambrivios Suebos Vandilios) zum Landnamen Germania anstandslos und ich zweifle nicht, daß er hier mit Vorbedacht den uralten, einheimischen Namen der Einzelstämme die jüngste sprachliche Bildung Germania entgegensetzt, die natürlich erst entstehen konnte, nachdem Germani zum Volksnamen geworden war. Man muß deshalb noch nicht, wie Much 278 meint, "Tacitus die Albernheit zumuten, uns darüber aufklären zu wollen, daß Germania von Germani abgeleitet ist". Für so gescheit, sich das zusammenzureimen, konnte er füglich jeden seiner Leser halten, hat es daher auch nicht ausdrücklich gesagt; aber er legte Wert darauf, den Landnamen Germania, mit dem seine Schrift anhebt, als eine ganz junge Wortbildung (recens) zu kennzeichnen, die an Stelle der alten Bezeichnungen der Landesteile nach den einzelnen Stämmen trat in der Weise, daß sie als neue Bezeichnung zu jenen hinzukam (nuper additum). Ich habe gerügt, daß die Erklärer recens und nuper additum zusammenzuwerfen pflegen, als ob Tacitus hier eine Tautologie zugelassen hätte, und habe auf den scharfen Gegensatz zu den vorangehenden Worten vera et antiqua

#### NOCHMALS DER NAMENSATZ DER GERMANIA.

nomina hingewiesen: recens ist dem antiqua gegenübergestellt, nuper additum dem vera. Dankbar bin ich Much für die Belehrung, daß bereits im Jahre 1862 Friedrich Thudichum (Der altdeutsche Staat) diesen Gegensatz in seiner Schärfe erfaßt hat, um so dankbarer, als diese Erkenntnis nicht sofort zum festen Gut der Wissenschaft geworden ist. Tacitus oder, besser gesagt, sein Gewährsmann betrachtet also Germania und selbverständlich (siehe unten) auch das Grundwort Germani nicht als verum nomen, als wahren, eigentlichen Namen; vgl. Thudichum 171: "dem zusammenhang nach scheint es doch des Tacitus meinung zu sein, die zuerst in Gallien einfallenden hätten den namen Germani damals erst (tunc) erhalten; nichts deutet darauf, daß sie ihn schon früher in Deutschland geführt hätten". Nicht bloß gegen mich, sondern auch gegen Thudichum richten sich daher die Worte Muchs 281: "Aus dem Wortlaut der Stelle herauszulesen, daß die Benennung dieses Stammes erst nach dem Rheinübergang erfolgte, ist natürlich völlig unstatthaft" und weiterhin: "Wenn Tacitus wirklich hätte sagen wollen, daß der Stamm der Germani diesen Namen erst nach dem Rheinübergang erhalten habe, hätte er sich unverständlicher und ungeschickter nicht ausdrücken können." Freilich fährt Thudichum fort: "Ob sich die eroberer nun aber selbst so nannten, oder von den Gallen so genannt wurden, darüber macht unser autor nicht die geringste andeutung". Trotzdem glaube ich, daß man weiter kommen kann, wenn man tiefer in den Sinn der ganzen Stelle eindringt; und damit komme ich zum Begründungssatz: quoniam qui primi Rhenum transgressi Gallos expulerint ac nunc Tungri tunc Germani vocati sint, auf dessen Inhalt und Wortlaut sich schon die soeben angeführten Sätze Muchs und Thudichums erstrecken.

Tacitus gibt in diesem Satze zweifellos den Grund dafür an, daß Germaniae vocabulum recens et nuper additum sein müsse. Ich habe S. 19 folgende Deutung gegeben: "die Bezeichnung der ersten Eindringlinge mit dem Namen Germani konnte als Grund für die Gegenwartsnähe der Ableitung Germania nur unter der Bedingung angeführt werden, daß das Grundwort Germani für Söhne dieses Landes gleichfalls in einer nicht zu fernen Vergangenheit aufgekommen war". Das paßt nicht zu Muchs Stellung in dieser Frage und er drückt das in seiner Weise S. 280 aus mit den Worten: "Auch mit dem begründenden Nebensatz kommt Kalinka nicht zurecht." Er findet, daß die Kausalbedeutung klar zutage liege; "der Gesamtname Germania muß ja jung sein und unlängst zu den

#### ERNST KALINKA.

alten Namen, von denen früher die Rede war, hinzugefügt, wenn jene, die zuerst den Rhein überschritten, .... Germani hießen". Ich vermisse die zwingende Kraft dieses Schlusses: wenn der Stamm, der zuerst den Rhein überschritt, seit jeher den einheimischen Namen Germani trug, deshalb muß der Gesamtname Germania jung sein? An und für sich könnte er doch ebensogut schon vor Jahrhunderten aus dem Stammesnamen abgeleitet sein. Much scheint selbst die Unzulänglichkeit dieser Beweisführung gefühlt zu haben, da er hinzufügt: "durch dieses Wort (victor) ist schon der Hinweis auf den verhältnismäßig späten Zeitpunkt gegeben". Doch steht dieses victor gar nicht mehr im Begründungssatz, sondern später; aber selbst wenn man zugibt, daß der Sinn von victor schon im Begründungssatz durch Gallos expulerint vorweggenommen ist, so würde die mit quoniam eingeleitete Begründung der Deutung Muchs nur dann gerecht, wenn in den Begründungssatz schon der ganze folgende Gedanke aufgenommen wäre, daß erst damals omnes primum a victore ob metum, mox etiam a se ipsis ... Germani genannt wurden. Man wende nicht ein, daß ein solcher Begründungssatz zu schleppend geworden wäre; ein Tacitus hätte diese Schwierigkeit spielend überwunden. Da aber Tacitus die Begründung darauf beschränkt, daß die ersten Eindringlinge tunc Germani vocati sint, so darf man nicht Gedanken hineinlegen, die viel weiter ausholen. Nur wer mit vorgefaßter Meinung an den Begründungssatz herantritt, kann bestreiten, daß der junge Ursprung des vocabulum Germaniae darin mit dem jungen Ursprung des Namens Germani für den zuerst eingedrungenen Stamm begründet wird, daß diese Eindringlinge erst damals Germani vocati sint, daß also dieser Name Germani in ähnlicher Weise ein vocabulum recens et nuper additum war wie Germania; ausgeschlossen ist durch den Zusammenhang die Deutung, daß jener Stamm den Namen Germani schon mitgebracht habe. Gewiß sagt Tacitus nicht ausdrücklich, ob sie sich selbst oder ob ihnen die Gallier diesen Namen beigelegt haben; aber der Zusammenhang ist es wieder, der es mindestens wahrscheinlich macht, daß die Gallier die Namengeber waren. Der Landname wird als nuper additum den vera nomina, den alteinheimischen Namen der Stämme entgegengesetzt; das kann kaum anders aufgefaßt werden, als daß eine derartige nachträgliche Benennung nicht von den Germanen ausgegangen sei, sondern von andern, von den Galliern. Wer das zugibt, kann schwerlich dem Schlusse ausweichen, daß im folgenden Begründungssatz dieselben Gallier als aktives Subjekt zu

#### NOCHMALS DER NAMENSATZ DER GERMANIA.

vocati sint zu betrachten sind, daß sie nicht nur den abgeleiteten Namen, sondern auch das Grundwort Germani ihrem Sprachschatz entnommen haben; denn es wäre wirklich, um mit Much zu reden, albern, von der Bildung des abgeleiteten Landnamens viel Aufhebens zu machen, wenn das Grundwort Germani schon in einem einheimischen Namen gegeben war. Ich glaube mich daher nicht des Fehlers schuldig gemacht zu haben, dessen mich Much 280 beschuldigt: "Wer solches aus dem Wort herausliest, der legt schon nicht mehr aus, sondern legt unter."

Much wendet ein, daß es, wenn zwar nicht immer, wie er vor neun Jahren erklärt hat, so doch regelmäßig ein einheimischer Stammesname war, der zur Bezeichnung des ganzen Volkes umgeprägt wurde, und beruft sich S. 282 darauf, daß "die Markomannen, die nach ihrer Auswanderung aus Böhmen Baioarii, die Semnones, die in Süddeutschland Alamanni heißen, nicht von Fremden umbenannt" sind und daß "der Name Batavi jener Chattenabteilung, die sich zwischen den Mündungsarmen des Rheines niederließ", sicher germanisch ist. Ich erblicke darin keine Widerlegung meiner Ansicht. Batavi war eben ein alteinheimischer Name jener Chattenabteilung, der mit einem vocabulum nuber additum nicht vergleichbar ist. Der Begriffsumfang der Semnones und der Alamanni aber deckt sich, wie mir von sachkundiger Seite versichert wird, keineswegs, da Alamanni ein Sammelname für mehrere Stämme war, zu denen die Semnones nur den Hauptteil gestellt hatten. Die Umnennung der Markomannen endlich ist in ihrer neuen Heimat mit Hinsicht auf ihre örtliche Herkunft erfolgt und sicherlich auf ihre neuen Nachbarn zurückzuführen, die in diesem Falle Germanen waren, während es im Falle der Tungern eben keltische Anrainer waren, die dem Stamme den neuen Namen beigelegt haben, die dann auch, nachdem der Name Germani auf das gesamte Volk ausgedehnt worden war, daraus den Landnamen Germania ableiteten.

Much 280 sieht aber auch einen Widerspruch darin, daß ich wie andere die erste Benennung eines Stammes mit dem Namen Germanen den Galliern zuschreibe, während *a victore* diesen siegreichen Germanenstamm selbst als den Urheber des Volksnamens hinstellt. Der Widerspruch löst sich sehr einfach: als die Tungern in Gallien einfielen, erhielten sie ihren Namen Germani von den Galliern und haben dann selbst diesen Namen auf ihr ganzes Volk ausgedehnt, worauf wieder die Gallier daraus den Landnamen ab-

### ERNST KALINKA.

leiteten, für dessen Bildung in Gallien begreiflicherweise eher ein Bedürfnis bestand als innerhalb der germanischen Stämme. Eine Bestätigung meiner und nicht bloß meiner Ansicht sehe ich darin, daß Tacitus den Namen Germani als inventum nomen bezeichnet, gewiß wieder im Gegensatz zu den vera nomina, den alteinheimischen Namen der Stämme. Dagegen Much 282: "das invento nomine bezieht sich doch auf die Gesamtheit, die omnes, die Germania" (in Muchs Sinne! siehe oben) ,also, deren Name recens et nuper additum ist, und auf einen Vorgang mit einem schon fertigen Namen, dessen Schöpfung weiter zurückliegt und eine Sache für sich ist." Unleugbar war der Name, als er auf das Gesamtvolk ausgedehnt wurde, bereits ein fertiger Name; nichtsdestoweniger blieb er, was er von Anfang an war, ein inventum nomen, ein nicht einheimischer, sozusagen naturgewachsener Name, sondern ein von einer Außenseite, den Galliern, erfundener. Diese verbreitete Auffassung habe ich schon in meinem früheren Aufsatz geteilt, bin aber wieder von Much mißverstanden worden, der 283 von mir sagt: "Er stellt sich selbst nirgends auf den Standpunkt, daß invento nomine soviel besage wie antea invento nomine und auf das erste Aufkommen des Namens Germani abziele." Befremdlich ist es jedesfalls, in einer wissenschaftlichen Gegenschrift Worte zu lesen wie S. 283: "Hätte Kalinka recht, so würden wohl auch schon andere dasselbe wie er aus der Stelle herausgelesen haben". Er fährt fort: "Aber die sorgfältige Vertiefung in ihren Wortlaut führte bisher zum entgegengesetzten Ergebnis", wofür er als Kronzeugen Thudichum, Müllenhoff und Watterich aufruft, derselbe Much, der mir auf der folgenden Seite den beiläufigen Ausspruch verübelt: "Wie alt und wie verbreitet die Überzeugung vom keltischen Ursprung des Namens ist, hat Norden ausgeführt" und der doch wissen mußte, daß den drei von ihm genannten Forschern nicht wenige gegenüberstehen, die nicht zum entgegengesetzten Ergebnis als ich gelangt sind.

"Zu entschiedenstem Widerspruch" sieht sich Much wieder durch eine Mißdeutung meiner Worte herausgefordert S. 294: "Wenn nicht nur bei Tacitus ob metum immer kausale Bedeutung hat, sondern diese bei ob überhaupt — bei Tacitus um mehr als das Zwölffache — überwiegt, so ist letzteres doch kein Grund, warum man dem ob metum in einem neuen Fall eher finalen Sinn zubilligen darf, als wenn das über ob nicht feststünde". Das ist etwas ganz anderes, als ich gesagt habe. Norden hat festgestellt, daß Tacitus ob metum achtmal in kausalem Sinn gebraucht, nie in

#### NOCHMALS DER NAMENSATZ DER GERMANIA.

finalem; ich habe festgestellt, daß überhaupt (nicht nur in der Verbindung ob metum) die kausale Bedeutung des ob bei Tacitus zwar stark überwiegt (149 kausal, nur 12 final), daß aber acht kausale ob metum kein zwingender Grund sind, ein neuntes ob metum gleichfalls kausal zu deuten; denn nach der Sachlage ist es nicht zu erwarten, daß unter acht Fällen von ob metum sich schon einer mit finaler Bedeutung finde. Nicht behauptet habe ich, daß "man dem ob metum in einen neuen Fall eher finalen Sinn zubilligen darf", sondern: "die statistische Feststellung Nordens darf nicht hindern, sie (die finale Bedeutung) anzuerkennen, wenn der Zusammenhang sie wie hier gebieterisch verlangt" (S. 24).

Obgleich sich noch manches sagen ließe, will ich es vermeiden, noch weiter zu wiederholen, was ich im früheren Aufsatze gesagt habe, will auch den Schein vermeiden, als ob ich es darauf abgesehen hätte, jedes Wort eines wissenschaftlichen Gegners aufzuspießen, um es zu zerfasern. Darum begnüge ich mich mit den herausgehobenen Hauptsachen. Immerhin muß ich dankbar sein, daß Much, der meinem kleinen Aufsatz die Ehre einer doppelt so langen Entgegnung erwies, mich gezwungen hat, mehrere meiner Ausführungen, die er mißverstanden hat, die also offenbar meine Ansicht nicht deutlich genug wiedergegeben haben, weiter auszuführen und dem allgemeinen Verständnis näherzubringen. Gerne wäre ich auch bereit gewesen, meine Auffassung gegen eine andere, besser begründete einzutauschen; denn es liegt mir ferne, an einer einmal ausgesprochenen Ansicht halsstarrig festzuhalten. Die Gegengründe Muchs aber haben mich nur in meiner Auffassung bestärkt.

Innsbruck.

## ERNST KALINKA.

## Der Sturz des Kroisos und das historische Element in Xenophons Kyropädie.

I.

Anlaß, den Sturz des Kroisos von neuem zu behandeln, gibt eine Mißdeutung des entscheidenden keilinschriftlichen Dokuments, der Annalen für die Regierungszeit König Nabonids, oder, wie man es auch nennt, der Nabonid-Kyros-Chronik, durch Sidney Smith und deren grundirrige Verwertung namentlich in der *Cambridge Ancient History*.

Das von den Chronographen für die Eroberung von Sardes angegebene Jahr 546 v. Chr., das ja an sich nicht zuverlässiger zu sein.

#### C. F. LEHMANN-HAUPT.

braucht als jede andere ihrer Angaben, wird schlagend bestätigt durch die Nachricht der Nabonid-Annalen, die, wie ich nachgewiesen habe, besagt, daß im 9. Jahr dieses Königs (547/46) Kyros gegen Lydien gezogen ist<sup>1</sup>).

Irgend ein Zug gegen ein sonst unbekanntes Duodez-Fürstentum kann an der betreffenden Stelle, wie ich wiederholt betont habe, nicht gemeint sein, weil die Nabonid-Annalen ausschließlich Ereignisse von grundlegender, die Interessen Babyloniens ernstlich berührender Bedeutung erwähnen, wofür zwischen 550 und 540 nur der Zug gegen Lydien in Betracht kommt.

Außerdem aber ergab eine von Th. Pinches auf meine Anfrage vorgenommene Untersuchung der im Britischen Museum aufbewahrten Originaltafel im Jahre 1898, daß hinter dem Landesdeterminativ das Zeichen lu deutlich erkennbar war und dahinter Spuren eines zweiten Zeichens, dessen nächstliegende Ergänzung die zu ud wäre. Befund also: ana <sup>mat</sup>Lu-u[d-di]<sup>2</sup> "gegen Lydien". Lydien erschiene genau in der Schreibung, die wir für den Namen aus den Berichten König Assurbanabals über die Gesandtschaften des Gyges und der Ardys kennen<sup>2</sup>). Auch Sydney Smith als jüngster Herausgeber und Bearbeiter der Nabonid-Kyros-Chronik<sup>3</sup>) betrachtet die Lesung Lu... als die gegebene und bezieht den Bericht auf Lydien<sup>4</sup>), wenn auch die Spuren des zweiten Zeichens u[d] auf der Tontafel jetzt nicht mehr erkennbar zu sein scheinen. Die betreffende Stelle der genannten annalistischen Chronik (Kol. II, Z. 15—18) lautet unter dem Jahre IX:

> ina <sup>arah</sup>Nisanni Kuraš šar <sup>mal</sup> Par-su umman-šu id-ki-e-ma

<sup>16</sup> šap-la-an <sup>alu</sup>Ar-ba-'-il <sup>náru</sup>Idiglat i-rab-ma ana <sup>mat</sup>Lu-u[d-di]...
<sup>17</sup> šarrašu GAZ (= imdahis) bu-ša-a-šu il-qi šu-lit

ša ram-ni-šu lu u-še-li ...

18 ar-ki šu-lit-su u šarru ina libbi ibašši(-ši).

d. h. "Im Monat Nisan" (Frühjahr 547 v. Chr.) "sammelte Kyros, der König von Persien, seine Truppen, <sup>16</sup> überschritt unterhalb Arbela den Tigris und [zog] gegen Lyd[ien]....<sup>17</sup> Seinen König besiegte er, seine Habe nahm er,<sup>18</sup> seine eigene Garnison legte er fürwahr (hinein).

1) Archäol. Anzeiger 1898, 122f.; Klio 1902 II 344; Klio 1920 XVII 113f.

<sup>2</sup>) Naheres über die Beziehungen des Gyges und der Ardys zu Assyrien siehe Klio 1920 XVII 115ff.

<sup>3</sup>) Babylonian historical texts relating to the capture and downfall of Babylon, translated by Sidney Smith (London 1924), 101.

<sup>4</sup>) R. C. Thompsons und D. G. Hogarths Zweifel an dieser Tatsache, Cambridge Ancient History Bd. III 223 u. 524, Anm. 1, sind unberechtigt.

KROISOS' STURZ U. D. HISTORISCHE ELEMENT IN DER KYROPÄDIE. 125

<sup>19</sup> Nachher war (blieb) darin seine" (des Kyros) "Garnison und der König" (Kroisos).

Aus diesem durchaus verständlichen Bericht, der, wie wir noch sehen werden, mit den klassischen Nachrichten in den Hauptzügen vollauf im Einklang steht, wird ein direkter Widersinn, wenn man mit Sidney Smith in Zeile 17 dem Ideogramm GAZ, das an sich sowohl "besiegen" wie "töten" heißt, die letztere Bedeutung zuschreibt und somit herausliest, daß Kyros den Kroisos habe töten lassen<sup>5</sup>).

Die Folge ist, daß Z. 18 "später blieb dort seine" (des Kyros) "Garnison und der König" so gedeutet werden muß, als sei unter dem "König" Kyros zu verstehen und dieser mit seiner eigenen Garnison in Lydien (Sardes) verblieben.

Das ist aber ganz unmöglich. Zunächst rein sprachlich: Wenn das, was Smith in Z. 18 findet, hätte gesagt werden sollen, so hätte es heißen müssen arki Kuraš u sulit-su ina libbi ibašši, "später blieb Kyros und dessen Garnison darin".

Wenn aber ausdrücklich gesagt wird (Z. 17): "Kyros legte seine eigene Garnison hinein" (d. h. nach Sardes) und es ist dann weiter von eben dieser Garnison als seiner (des Kyros) Garnison die Rede, so kann der dahinter (Z. 18) genannte König nicht wieder Kyros sein, sondern eben nur der sonst in Verbindung mit Lydien schlechthin als "König" (Z. 17) bezeichnete Kroisos.

Das wird dann auch weiter dadurch bestätigt, daß in der gesamten Nabonid-Kyros-Chronik von Kyros niemals als dem Könige schlechthin die Rede ist; vielmehr wird er immer — eben zur Unterscheidung von den übrigen Königen — mit seinem Namen genannt<sup>®</sup>), dem in je einem Falle anfänglich der Titel "König von Anšan<sup>7</sup>)", später, eben an unserer Stelle, "König von Persien"<sup>®</sup>) hinzugefügt wird.

Wenn also in der *Cambridge Ancient History*<sup>9</sup>) Buchanan als contemporary evidence, als "zeitgenössisches Zeugnis", bucht, daß Kroisos durch Kyros getötet worden sei, und wenn Hogarth<sup>10</sup>) der gleichen Auffassung zuneigt, so ist das grundfalsch und eine Folge von Sidney Smiths verkehrter Auffassung.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) S. Smith a. a. O., p. 112, p. 116, *iduk* (richtiger *idûk*) "he killed". Vgl. dagegen bereits meine Bemerkungen Klio 1928/9 XXII 476.

<sup>9</sup> Col. II 1, 2, 3, 15. - Col. III 15, 14, [24].

<sup>7)</sup> Col. II 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Col. II 15.

<sup>9)</sup> Bd. IV, S. 9.

<sup>10)</sup> The Cambridge Ancient History, Bd. III, S. 524.

#### C. F. LEHMANN-HAUPT.

Nun ist sehr bemerkenswert, worauf ich bereits früher hingewiesen habe11), daß das, was die Nabonid-Kyros-Chronik wirklich besagt, nämlich daß eine persische Garnison nach Sardes gelegt wurde, im übrigen aber Kroisos als (Vasallen-) König in Lydien verblieb, nicht bloß mit Herodots Bericht (I 153/6) in dem Grundzuge, daß zunächst Lydien nicht unmittelbar als persische Provinz galt, sondern bis zum Aufstand des Paktyas eine gewisse Selbständigkeit behielt, übereinstimmt, sondern sogutwie wörtlich in Xenophons Kyropädie wiederkehrt, wo VII 2, 26 Kyros zu Kroisos sagt: έγώ γάρ σου έννοῶν τὴν πρόσθεν εὐδαιμονίαν οἰχτείρω τέ σε καὶ ἀποδίδωμι ήδη γυναϊκά τε έχειν ην έχεις και τας θυγατέρας, ακούω γάρ σοι είναι, καί τούς θεράποντας και τράπεζαν σύν οίαπερ έζητε. μάχας δέ σοι καί πολέμους άφαιρω; d. h. nach der Nabonid-Kyros-Chronik und nach Xenophons Kyropädie verbleibt Kroisos zunächst im nominellen Besitz der Herrschaft, verliert aber die Kriegshoheit. Das ist an sich mindestens so wahrscheinlich wie Herodots Angabe, Kroisos sei von vornherein in Kyros' Begleitung geblieben, was mit seiner falschen Auffassung der Scheiterhaufen-Episode zusammenhängen wird.

So stoßen wir zum ersten Male in der Kyropädie, als pädagogischem Roman, auf ein historisches und geschichtlich wertvolles Element<sup>12</sup>).

Natürlich hat, wie schon hier betont sei, Xenophon, wo er in nachweisbar historischem oder geschichtlich vertretbarem Sinne von Herodot abweicht oder über ihn hinausgeht, keine keilinschriftlichen Dokumente eingesehen, sondern kann nur eine ältere griechische Quelle benutzt haben, die persische Nachrichten verwertet, wie das, bis zu einem gewissen Grade im Einklang mit mir<sup>13</sup>), auch Sidney Smith<sup>14</sup>) annimmt.

<sup>11</sup>) Klio 1902 II 344. — Festschr. d. akad. Historikerklubs zu Innsbruck 1923, S. 80, Anm. 5. — Klio 1929 XXII Heft 4, S. 476.

<sup>13</sup>) Über das historische Element in Xenophons Kyropädie habe ich zusammenhängend (1920) in einem Vortrage im Innsbrucker Akademischen Historikerklub gehandelt (s. dessen Festschrift, 1923, S. 80, Anm. 3 und S. 113). In der vorliegenden Untersuchung gebe ich deren Ergebnisse wieder und gehe z. T. noch über sie hinaus. [Durch meinen Gesundheitszustand zeitweilig behindert, habe ich mich darauf beschränken müssen, nur den ersten, kürzeren Teil meiner Untersuchung für das gegenwärtige als Festschrift für den von mir leider aus obigem Grunde nicht zu besuchenden Salzburger Philologentag gedachte Heft fertigzustellen, während der übrige, größere Teil einem folgenden Heft dieser Zeitschrift vorbehalten bleibt, C. F. L.-H.]

13) Klio II a. a. O.

<sup>14</sup>) Herodotus and Xenophon both drew their information from Persian sources, Smith a. a, O., p. 82,

#### KROISOS' STURZ U. D. HISTORISCHE ELEMENT IN DER KYROPÄDIE, 127

Daß als solche höchst wahrscheinlich und in erster Linie, wie ich schon früher ausgesprochen habe<sup>15</sup>), die  $\Pi$ egouxá des Dionysos von Milet in Betracht kommen, wird unsere Betrachtung von Neuem ergeben.

Weiter ist beachtenswert, daß die Scheiterhaufen-Episode bei Xenophon ebenso fehlt wie in der keilinschriftlichen Chronik.

Daß Kyros den Kroisos nicht gezwungen hat, den Scheiterhaufen zu besteigen, wie Herodot will, ist sicher. Aber der Selbstverbrennungstod angesichts der Gefahr, in Feindeshand zu fallen, oder nach einem entscheidenden Fehlschlage ist ein weitverbreiteter orientalischer Brauch<sup>16</sup>) (vielleicht zum Teil kultischer Natur). Aus diesem Anlaß haben den Feuertod u. a. gewählt: Samassumukin, König von Babylonien: Sinšariškun (Sarakos) von Assyrien (nicht Sardanapal-Assurbanabal, wie es spätere Entstellung will); Hamilkar nach der Himera-Schlacht; der persische Kommandant von Eion (476); die Bewohner von Isaura in Pisidien und von Larnaka in den Diadochenkämpfen. Daß Kroisos' Besteigung des Scheiterhaufens nur ein weiteres Beispiel für diesen weitverbreiteten orientalischen Brauch sei, hatte ich17) aus der bekannten Vasendarstellung, auf der Kroisos auf dem Scheiterhaufen sitzend eine Libation darbringt, erschlossen, lange ehe es bei Bakchylides (III 23 ff.) disertis verbis ausgesprochen gefunden wurde.

(Schluß folgt.)

Innsbruck.

### C. F. LEHMANN-HAUPT.

## Zu der Inschrift König Antiochos I. von Kommagene aus Samosata.

Zu den Denkmälern, die König Antiochos I. von Kommagene der Nachwelt hinterlassen hat, gehört, jetzt im British Museum aufbewahrt, ein Stein aus Samosata. Auf seiner Vorderseite zeigt er den oberen Teil eines Apollon, nach links gerichtet, um das Haupt Nimbus

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Klio II 345, meine Griechische Geschichte bei Gercke-Norden III <sup>2</sup>79.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) C. F. Lehmann-Haupt, Šamaššumukin, König von Babylonien (Assyriol. Bibl., Bd. VIII), 1892, Teil II, S. 105; Sitzungsber. Berl. Archaol. Ges. Nov. 1896; Klio, 1902 II 244, Anm. 2; Israel. Seine Entwicklung im Rahmen der Weltgeschichte, 1911, S. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Šamaššumukin, Teil II, S. 105 und Archäol. Anzeiger 1898, 122 f. Vgl. schon Klio 1902 II 344, Anm. 2.

mit Strahlenkranz, einer großenteils weggebrochenen Gestalt, wahrscheinlich dem Könige, die Hand reichend, wie auf dem Relief vom Nemrud Dagh K. Humann und O. Puchstein, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien S. 321, Tafel XXXVIII 2; auf der rechten Nebenund der Rückseite sind, um die Ecke laufend, 28 Zeilen einer verstümmelten griechischen Inschrift erhalten, die zuerst von V. W. Yorke, JHS XVIII 312ff. n. 14 veröffentlicht, dann von W. Dittenberger OGI 404 abgedruckt, zuletzt von F. H. Marshall Inscr. Brit. Mus. IV 2 p. 182 n. 1048a mit einer Abzeichnung herausgegeben worden ist.

Yorke und Dittenberger lasen und ergänzten die ersten elf Zeilen:

Βασ[ιλεύς μέγας 'Αντίοχος θε-] ος Δίκαιος 'Επιφανή[ς Φιλοφώμαιος καί] Φιλέλλην ό ἐκ βασιλέω[ς Μιθραδάτου Καλ-] λινίκου καὶ βασιλίσσης Δ[αοδίκης θεᾶς Φι-] 5 λαδέλφου τῆς ἐκ βασιλέως 'Αντ[ιόχου θεοῦ Φι-] λομήτορος Καλινίκου τοῦτ[ο εὐσεβείαι γνώμης] [ἐ]μῆς νόμον τε κοινῆς εὖσε[βείας σεβόμενος τ-] [ά] πάντα προνοίαι δαιμόνω[ν λιθείαις ἀπέδ-] [ει]ξ ' ἐπὶ (ἰ)εραῖς . ἐγὼ πάντων ἀγ[αθῶν οὐ μόνον κτῆ-10 σιν βεβαιοτάτην ἀλλὰ κ[αὶ ἀπόλαυσιν ἡδίστην [ἀνθ]ρώποις ἐνόμισα τή[ν εὐσέβειαν κτλ.]

"Retinui editoris supplementa" fügt Dittenberger bei, "etsi neque τοῦτο quadrat ad τὰ πάντα v. 8, neque εὐσέβεια repetitum bene se habet, sed meliora non succurrunt". Marshalls Abzeichnung und Umschrift zeigen, daß der Stein in Z. 6 Kaλινίχον bietet (über die Vereinfachung der Geminata s. E. Hermann, Silbenbildung im Griechischen und in den andern indogermanischen Sprachen S. 186 ff.), zu Anfang von Z. 7 nur -µης, nicht [έ]µηζ, in Z. 9 nicht -ει]ξ' ἐπ' legaīç (so Yorke) oder ἐπl (l)εgaīç (so Dittenberger), sondern -ξεν legaīç: Auch stellt Marshall fest, daß in Z. 6 nach τουτ- höchstens elf Buchstaben fehlen; mit den gebotenen kürzeren Ergänzungen liest er:

> τοῦτ[ο χάριτι γνώ-] μης νόμον τε κοινῆς εὖσεβ[είας σεβόμενος τ-] ὰ πάντα προνοίαι δαιμόνων [λιθείαις ἀπέδει-] ξ' ἐν ໂεραῖς.

Doch spricht gegen Yorkes und Dittenbergers längere wie gegen Marshalls kürzere Ergänzungen die auffällige Vernachlässigung der in

### ZU DER INSCHRIFT KÖNIG ANTIOCHOS I. VON KOMMAGENE usw. 129

der Inschrift sonst befolgten Abteilung nach Silben in Z. 7/8; nur an einer Stelle Z. 26:  $\sigma \acute{v} r \theta \rho oro ] v elç \delta e \xi \iota \acute{a} \varsigma$  ist gegen sie verstoßen, wenn Ny nicht am Anfange der Zeile irrig wiederholt ist; auch in der großen Inschrift OGI 383 fallen Zeilen- und Wortenden gewöhnlich zusammen, s. W. Waldis, Sprache und Stil der großen griechischen Inschrift vom Nemrud-Dagh in Kommagene, Diss. Zürich 1920, S. 17. Aber auch davon abgesehen, sind die bisherigen Ergänzungen keineswegs befriedigend, sosehr mit Künstlichkeit der Gedanken und Geziertheit der Sprache zu rechnen ist. An  $\tau o \widetilde{v} \tau o$ hat schon Dittenberger Anstoß genommen; was soll  $\sigma \epsilon \beta \acute{\rho} \mu \epsilon v o \varsigma \tau \grave{a}$  $\pi \acute{a} r \tau a$ ?

Die Herausgeber haben übersehen, daß die Einleitung der Inschrift aus Samosata ebenso berichtend gehalten sein kann wie die der großen Inschrift vom Nemrud Dagh, zu deren Lesung übrigens auch A. Brinkmann, Rhein. Mus. XLVIII 144ff. einen Beitrag geliefert hat. Diese beginnt:

Βασιλεύς μέγας Αντίοχος χτλ. έπι χαθωσιωμένων βάσεων ἀσύλοις γράμμασιν έργα χάριτος ίδίας είς χρόνον ανέγραψεν αιώνιον; dann hebt des Königs Rede an: 'Eyà πάντων άγαθών ×τλ., wörtlich übereinstimmend mit Z. 9ff. der Inschrift von Samosata. Es ist leicht, dieser eine Einleitung in ganz entsprechender Fassung zu geben. Statt  $\dot{a}\pi \dot{\epsilon} \delta \epsilon_i \xi'$  — bisher gedeutet:  $\dot{a}\pi \dot{\epsilon} \delta \epsilon_i \xi a$  —  $\dot{\epsilon} \nu$   $\dot{\epsilon} \rho a \bar{\iota} \zeta$  ist  $\dot{a}\pi \dot{\epsilon} \delta \epsilon_i \xi \epsilon \nu$ iegais zu lesen. Offenbar entspricht Z. 8 der Z. 109 der großen Inschrift: έν στήλαις ασύλοις έγάραξα γνώμηι θεών ίερον νόμον, also war zu ergänzen: [ev στήλαις έχάρα]ξεν ίεραις, weniger wahrscheinlich: [στήλαις ἐνεχάρα]ξεν ίεραῖς; beide Ergänzungen ergeben ebenso viele Buchstaben als die Marshalls; statt  $\sigma \tau \eta \lambda \alpha \varsigma$  würde  $\lambda \iota \theta \epsilon \ell \alpha \varsigma$ noch einen Buchstaben mehr fordern, vgl. Z. 24 der großen Inschrift: έν ίεραι τε λιθείαι und Z. 59. Dittenbergers Bemerkung: "In toto igitur lapide Samosatensi unum est enuntiatum v. 6-9 τοῦτο - iεραīç, quod in illo altero nihil sui simile habeat", trifft somit nicht zu. In Z.7 darf  $-\mu\eta\varsigma$  nicht mehr zu  $\tilde{\epsilon}]\mu\eta\varsigma$  ergänzt werden, denn die Rede des Königs beginnt erst in Z. 9 mit 'Eyw. Jedenfalls ist yrw/unc (vgl. εὐσεβείαι γνώμης ἐμῆς in der großen Inschrift Z. 26) und dazu ein Beiwort zu ergänzen, das wie idlag einen Gegensatz zu zowng ergibt. Die Lücke gestattet nicht etwa eovor (vgl. eova záoros ίδίας in der großen Inschrift Z. 9) nach τοῦτο einzusetzen. Marshalls ausdrückliche Angabe, daß nach rovr- höchstens elf Buchstaben fehlen. scheint nur eine Ergänzung zu erlauben, in der 7e nach dem die beiden Glieder -uns und zowijs evoepelas verbindenden Worte vouov ähnlich steht wie in Aristophanes' Wespen V. 1277: anaai gilov avdga.

"Wiener Studien", LVII. Bd.

### ADOLF WILHELM.

τε σοφώτατον, d. i. nach der Erklärung in Kühner-Gerths Ausf. Gramm. II 2 S. 245, Anm. 5: φίλον ἄνδρα σοφώτατόν τε ἄνδρα. Ich versuche folgende Lesung:

> Βασ[ιλεύς μέγας 'Αντίοχος θε-] ος Δίκαιος 'Επιφανή[ς Φιλοφώμαιος καλ] Φιλέλλην κτλ. (Ζ. 6) τοῦτο[ν ἰδίας γνώ-] μης νόμον τε κοινῆς εὐσεβ[είας εἰς χφόνον oder aἰῶνα] ἄπαντα προνοίαι δαιμόνων [ἐν στήλαις ἐχάφα-] ξεν ίεφαῖς.

Wien.

# ADOLF WILHELM.

# Spurius, Spurii filius, sine patre filius und spurius.

Bei Monteleone Sabino, an einer von Fara Sab. nach Rieti, dem antiken Reate, führenden Straße, ungefähr 30 km noch vor Rieti, haben sich neulich zusammenhängende Reste von Gedenksteinen eines römischen Sterbevereines gefunden<sup>1</sup>). Dieser Verein heißt nach

1) Die ganze Entfernung von Monteleone bis Rieti beträgt in der Luftlinie nur etwa 18 km. Sofern ich die Position des Fundes richtig zu deuten vermag, biegt der Weg hinter Fara zunächst nach Osten aus, um dann entschieden nordwärts Rieti zuzustreben. Etwa an der Stelle dieses Knies mag der Fundort liegen. Was der Fundbericht in den Not. d. sc. andeutet, vermag ich nicht mit den mir zu Gebote stehenden Karten mir klar zu machen. Es wäre doch gut, einen kleinen Kartenausschnitt zuzufügen, wie dies die Fundberichte in den Not. d. sc. in der letzten Zeit sonst wiederholt getan haben. Daß die Fundstelle von Rieti noch ungefähr 30 km abliege, mag ein Druckfehler sein. Etwas oder einiges von den zwölf überschüssigen Kilometern mag am Gebirgsterrain liegen, in welchem die Fundstelle liegt. - Der Bericht sagt nichts weiter von dem Gebirgsterrain. Auch davon nichts, daß Monteleone Sabino einwandfrei mit Trebula Mutuesca identisch ist. Die Stadtposition wird zum mindesten durch den Fundort der Domnabasis CIL IX 4880 Trebulani Mutuescani erwiesen und durch die Inschrift 4896 der pleps Trebulana; die Identität wird ferner unterstützt, soviel nur wünschenswert, durch 4885 Trebulani Mutuescani, 4893 Treb. Mutuescani und 4894 municipii Trebulan. Mut. Auch dürfte der Leser sich freuen, wenn er erführe, ob 4877 eine Dedikation Silvano sancto, die im 18. Jh. Lupacchini für den Erzbischof Antinori kopiert hat: sasso gettato in un fosso di acqua corrente poco lontano da Cerdomani (Zusatz Mommsens im CIL: prope Ginestram non longe a Trebula] in Sabina, zu diesem Fundkomplex gehört haben kann. Der Reitweg, der von der Fundstelle nach Ginestro abzweigt (p. 387), legt diesen Gedanken nahe.

# W. KUBITSCHEK, SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS usw. 131

dem Waldgott familia Silvani. Die erste Veröffentlichung ist durch R. Paribeni in den Notizie degli scavi di antichità 1928, 387-397 erfolgt, in Verbindung mit einer Lichtbildtafel und einem womöglich noch besseren Lichtbild des Vereinsstatuts, oder richtiger gesagt: eines Exzerpts aus diesem Statut. Dieser Fund ist mit seinem Hauptstück und überhaupt dem frühesten Teil des ganzen Fundkomplexes aus dem Tahre 60 n. Chr. datiert und besteht zunächst aus einem roh und kunstlos geformten Sockel und einer in diesen Sockel eingelassenen zweiteiligen Steinplatte, die fast ebenso kunstlos gehalten ist und zweimal zwei Spalten umfaßt. Die Inschrift der Basis berichtet auch das Tagesdatum, an dem die Weihung (augenscheinlich von jenem M. Valerius M. f. Dexter, den die Rahmeninschrift nennt) vollzogen und daß sie von einem Frühstück (crustulum, mulsum sagt der Text) begleitet worden sei, und daß (wir möchten dem Verfasser der Inschrift mit einem Worte nachhelfen: deshalb) die familia Silvani dem Valerius Dexter Abgabenfreiheit (immunitas) bewilligt habe. Also, so wollen wir weiter schließen, ist dieser Dexter, der die Kosten der Weihung und des Festessens auf sich genommen hatte, nicht etwa der Gutsherr selbst gewesen, sondern der bestellte Vorstand des Bestattungsvereines, sein magister. Freilich kann die immunitas schließlich unter Bauern oder auf deren Kulturstufe stehenden Zeitgenossen als Aequivalent für die Güte des Wohltäters verwendet sein. Andererseits steht sein Name auch nicht im Verzeichnis der 78 Personen, die (jeder Name in eine Zeile gepreßt) die vier Kolumnen auf der, wie gesagt, zweiteiligen und für jeden Teil einfachst eingerahmten Steinplatte nennen. Dazu fehlt eine erklärende Einleitung, und jedenfalls ist kein magister genannt, obwohl er nicht gefehlt haben wird. Der erste Name der ersten Zeile, allein mit größeren Buchstaben geschrieben, nennt einen M. Valerius Phoebus, quaestor; also den Quaestor der Sterbekassa, ohne irgend weitere Bezeichnung; er ist, wie Paribeni will, ein Freigelassener des Dexter. Daß Dexter auch wirklich Magister des Vereins sei, sagt die Rand-Inschrift nicht, die (man möchte meinen: nachträglich) und in bloßer Wiederholung der Tatsachen der Sockelinschrift verfaßt worden ist: Silvano consacravit et familiae M. Valerius M. f. Dexter inpensa s [ua, so wird ergänzt werden müssen] donum dedit; so unbeholfen ist die Inschrift abgefaßt.

Daß die Stelle bei Monteleone, an der die familia Silvani sich zu einem Begräbnisverein zusammenfand, in einer rauhen und hoch gelegenen Berg- und Waldlandschaft zu suchen ist, mag nur zum Teil die Unbehilflichkeit des Ausdrucks entschuldigen. Vergessen wir doch

### . WILHELM KUBITSCHEK.

nicht, daß wenige Jahre später das römische Reich gerade aus Reate seinen Kaiser bezogen hat, und daß Reate einen der eifrigsten und tüchtigsten Gelehrten seiner (natürlich so viel älteren) Zeit in *M. Terentius Varro* als seinen Mitbürger zu preisen berechtigt war<sup>2</sup>).

Zu dem Mitgliederverzeichnis und zum Gründungsdatum hat dann ein M. Valerius Firmus eine Erweiterung des Sockels und der auf diesen gestellten Steinplatte gesetzt, genau so wortkarg wie sein Vorgänger und architektonisch ziemlich genau zu dem Urstück abgestimmt: titulum adjecit ab se d(onatione)3) i(acta?). Es muß nicht erst betont werden, sobald man nur diese Genesis gutheißt, daß die Ergänzung nicht gleich von vornherein geplant worden sein kann. Groß wird der Zeitraum zwischen dem auf Dexters Weihung weisenden Stein und seiner Ergänzung durch Firmus nicht gewesen sein; immerhin sind beispielsweise drei bis fünf Jahre Zwischenraum denkbar. Ob dieser Firmus dann etwa mit dem M. Valerius M. (nämlich /ilius) Qui(rina) Firmus identisch und ob er wirklich "sicher" (so Paribeni) mit Dexter zusammenhängt, können wir nicht erweisen. Nur sei noch bemerkt, daß lex familiae Silvan(i) den Inhalt der Steinplatte ausmacht, und zwar ein Auszug der vermutlich wichtigsten Paragraphen des Vereinsstatuts.

Im Album der *familia Silvani*, auf das allein ich mich hier beschränken will, obwohl das Vereinsstatut zur Erörterung herausfordern müßte, sind nach Paribenis Vorschlag nur oder fast nur freigelassene Personen gemeint. Er stützt diese Folgerung eines der Liste voraus-

Also hat irgendeiner der Funktionäre das Verzeichnis des Bestandes des Vereines noch einige Zeit hindurch auf dem laufenden erhalten, vermutlich ohne zu bedenken, daß dieses Mittel zweckwidrig sei, und daß Durchkorrigieren und Vervollständigen von Mitgliederlisten wohl auf Holz oder Papier, nicht aber auf Stein oder Bronze, berechtigt und angebracht sein könne; und auch da nur einige Zeit hindurch. Auf dem Stein von Monteleone hat das Nachtragen von Änderungen augenscheinlich bald sein Ende gefunden. Daß die nachträglichen Eintragungen oder Richtigstellungen niemals mit besonderer Erläuterung ausgestattet sind, kann nicht auffallen. Daß sie uns unmöglich machen, überall auf die ursprüngliche Form des Verzeichnisses zurückzukommen, ist besonders betrübend.

<sup>3</sup>) Oder d(edicatione?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In dem Namenverzeichnis sind, wie Tf. 5 zeigt (der Herausgeber berührt diese Änderungen nicht), mindestens acht Namen auf Rasur nachgetragen worden: Sp. 2, Z. 11 Sempronius Ochlus, Z. 13 Mamius Modestus, Z. 16 Terentius Albanus und Z. 17 Mecionius Optatus; Sp. 3, Z. 7 Cosidius Angelus und Z. 17 Caesenius Numphodotus; Sp. 4, Z. 4 Tirienus Restitutus und Z. 17 Folius Fortunatus.

# SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS UND SPURIUS. 133

gehenden Zustandes der Unfreiheit (S. 391) auf die griechischen Cognomina so vieler der Genannten. Paribenis Folgerung wird wohl richtig sein, obwohl ein Beweis nach welcher Richtung immerhin nicht tunlich scheint. Den einzigen Sklaven, denn auch einen solchen hat er zur Verfügung, Sp. 2, Z. 14 Mopsus, wage ich nicht einmal zu akzeptieren. Sein Name ist so in die Zeile gefügt, daß er ungefähr gerade unter die Cognomina der oberen Zeilen reicht und also zum mindesten mit seiner Freilassung zugewartet zu werden scheint. Dann hätte die erste Gelegenheit, z. B. die Nachtragskorrektur der oben S. 132, 2 angeführten Namen, die ich ungefähr als gegeben und keines Beweises bedürftig ansehen möchte, zur Ergänzung des Praenomens und des Gentiliciums des Mopsus mitverwendet werden sollen, sobald beide Namen nur einmal feststanden. Sie brauchen nicht ganz selbstverständlich gewesen zu sein; es gäbe auch andere Möglichkeiten, und dieser Fall muß nicht einmal so kompliziert gewesen sein wie etwa bei dem Sklaven Dionysius, den Cicero ad Att. IV 15, 1 so benennen will, ut est ex me et ex te iunctus Dionysius4), M. Pomponius. Ich glaube, offen gestanden, gar nicht mit diesem Sklaven rechnen zu dürfen, obwohl weder seine Annahme noch seine Ablehnung einen sachlichen Ausschlag geben könnte<sup>5</sup>).

Das Album ist nämlich, soviel ich sehe, so geordnet, daß in den auf den Vereinsquaestor folgenden Namen (und wie gesagt außer Sp. 3, Z. 14 *Mopsus*) die erste Kolumne von Anfang bis zu Ende und dann wieder der Anfang der vierten Spalte<sup>6</sup>) zwischen Gentilicium und Cognomen ein Praenomen und eine Tribus einschieben, während die Sp. 2 und 3 sowie die Sp. 4 nach Z. 6 keinen ähnlichen Zusatz bringt. Das drängt zu der übrigens mir nicht weiter beweisbaren oder ausführbaren Meinung, daß hier zwei fertige Listen nachträglich zusammengefügt worden sind, so daß (um vom Quaestor der Sterbekassa und von *Mopsus* abzusehen) einander folgen:

Sp. 1-3 mit 19 reicher dotierten und 37 einfacher gehaltenen Namen, Sp. 4 mit 6 reicher dotierten und 14 einfacher gehaltenen Namen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl Marquardt-Mau, Privatleben (1886), S. 22, Anm. 4; auch andere Beispiele daselbst S. 22 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Man vgl. den freigelassenen Raum für das nomen servi expectantis libertatem, wie das Mommsen so hübsch ausdrückt, z. B. CIL IX 363 (Canusium), 1702 (Beneventum, 4 Sklaven), 3023 (Teate Marr.), X 2134 (Puteoli).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Nur sechs Zeilen! Denn Z. 7 ist natürlich nicht Clem. zu lesen, C. Bennius Clem(ens) Secundus, sondern C(ai filius) Lem(onia).

#### WILHELM KUBITSCHEK,

Es sind zwei Corpora, die aus irgend einem Grund (jedes abgeschlossen) hier vereinigt werden; am allerehesten mag es sich um Zusammenschluß zweier *familiae* (Sterbekassen) handeln.

Die reichere Dotierung zweier Gruppen dieser Namen ist erfolgt, ohne daß ich einen plausiblen Grund dafür wüßte, bald so daß auf ein Praenomen, das ich als Vatersnamen anzusehen empfehle, drei Buchstaben folgen (QVI oder einmal LEM), als Abkürzung des Tribusnamens; das Vaterspraenomen weicht einmal (Sp. 1, 3) vom Sohnespraenomen ab, also noch nach der älteren Sitte, die die Praenomina von Brüdern differenzierte; sonst lautet es gleich, im Verband I C, M zweimal, P; im Verband II C, L, P, Q zweimal.

Ganz parallel zu den Formen des Standesregisters, mit Weglassung des Wortes f(ilius) nach dem Vatersnamen, also "more Graeco" wie die Kommentatoren sonst zu sagen pflegen, sind z. B. die Soldaten-Grabsteine aus Deva abgefaßt:

Eph. ep. VII. 892 M. Clavi M. (f.) Ani. Valentius Foro Iuli IX. 1048 C. Iuventius C. (f.) Cla. Capito Apro 1060 C. Iulius C. (f.) Cl. Quartus Cel(eia) 1662 L. Licinius L. (f.) Ter. Valens Are(late) 1075 L. Antestius L. (f.) Serg. Sabinus [C]ordub(a).

hier immer, zum Schluß, auch mit Angabe des Zuständigkeitsortes, der *aomus* oder *origo*. Natürlich bin ich mir dessen durchaus nicht sicher, ob ich recht daran getan habe, gerade *j(ilius)* hier zu ergänzen, bloß weil das auf anderen Steinen ebenderselben Zeit und gleichfalls aus dem Festungslager von Deva, in Übereinstimmung mit der ganzen übrigen römischen Welt, sonst üblich und ausgeschrieben ist; wer weiß, ob die Beziehung auf den Vater im Unterbewußtsein der Soldaten oder jener, welche die Grabtexte für die Soldaten verfaßten und herstellten, nicht etwa durch ein anderes Wort oder einen anderen Gedanken bewerkstelligt worden ist? Auch wird gut sein, nach (ideellen) Beziehungen zwischen den Festungssoldaten an der Reichsgrenze und Körperschaften wie den Sterbevereinen hoch oben in den Abruzzen auszulugen.

Wo aber nicht Qui(rina) oder Lem(onia) erscheint, finden wir die Buchstabengruppe COL, dann aber als Vatersnamen SP, also zusammen SP. COL. Sie verteilen sich mit 14 Fällen auf Sp. 1 und mit einem auf Sp. 4, und zwar auf folgende Gentes: Aelius (Sp. 4, also Verband II), Albius, Claudius, Herennius, Ludius, Matutinus, Mescinius, Petronius, Pilius, Sextius, Valerius und Ussienus (nicht

# SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS UND SPURIUS. 135

**Pussienus**; denn Sp. 1, Z. 15 schreit der Mangel eines Praenomens förmlich nach einer Verbesserung. Das Lichtbild Tf. 5 ist ja leider in zu kleinem Maßstab ausgeführt, als daß der Punkt nach P(ublius)auf ihm erkannt werden könnte; und Ussienus kommt auch sonst in unserem Inschriftenvorrat vor).

Führt man nun diese zusammen 25 Fälle, bei denen ich vorläufig weiterhin Scheidung nach den beiden Verbänden in Sp. 1 und 4 wohl nicht aufrecht zu halten brauche, wie billig auf eine einzige Regel zurück, so ergibt sich mir die Notwendigkeit, den Vaternamen ohne f(ilius) ausgedrückt zu sehen; bei den anderen ist Wiederholung des gleichen Praenomens zu sehen; nur einmal, wie gesagt, ist Sp. 1, Z. 4 ein L(ucius) Sohn eines C(aius) und dies ist in jener Zeit ohne weiteres möglich; und wo Sp(urius) der Vater ist, wird, damit ja niemand anderer und nichts anderes als ein s(ine) p(atre) gemeinter und fortab sprachlich durch Sp(urius) ausgedrückter Vater darin gesucht werde, die Tribus Col(lina) zugefügt. Die Praenomina der Sp(ur.) mit unterdrücktem f(ilius) verteilen sich auf 1 C(aius), 3 L(uci), 5 M(arci), 2 P(ublii), 1 Q(uintus), 2 T(iti) und 1 Ti(berius), diesen bei einem Claudius.

Paribeni leugnet die Zulässigkeit der Tribus. Die Lem(onia) hat er ja übersehen. Die Qui(rina) zählt er (anscheinend durch Versehen oder Druckfehler) nur siebenmal7). Daß der der Tribus vorausgehende Buchstabe den Vater bezeichne, glaubt er nicht, da ihm die Bezeichnung f(ilius) "oder l(ibertus)" fehlt. Auf den libertus brauche ich überhaupt nicht zurückzukommen, da es doch nicht möglich sein kann, durch Sp(uri libertus) einen anderen zu meinen als den Freigelassenen eines wirklichen Spurius, und dann wäre die Verwendung eines anderen Praenomens außer wieder Spurius für den Freigelassenen unfaßbar. Nur will ich zufügen, daß ihm (p. 391) die Ergänzung qui(nquennalis) oder die Erklärung von SP COL durch s(ocius) oder s(odalis) p(erpetuus) col(legii) zuzusagen scheint. Doch möchte ich für diesen letzten Satz zu bedenken geben, daß die Annahme einer Trennung von s und p auf dem Stein eine Interpunktion vorauszusetzen verlangt. Indes erlaubt der kleine Maßstab der Tf. V keine Nachprüfung und Paribeni scheint, soweit die Umsetzung der Inschrift in Drucktypen p. 390 auf seine Auffassung zu schließen ge-

7) Sp. 2, Z. 4 gibt der Umdruck durch Typen OVI, was natürlich nicht zulässig ist, sondern, wie auch Tf. V deutlich zeigt, QVI. Daß dieses Versehen nicht Einfluß auf Paribenis Zählung genommen hat und sie auch nicht erklärt, versteht sich bei genauerer Durchsicht.

# WILHELM KUBITSCHEK,

stattet, nicht anders zu denken; er hat COL mit pünktlicher Regelmäßigkeit gesetzt. Hingegen hat er SP immer ohne Interpunktion, also wohl auch so gesehen. Tf. V erlaubt keine Entscheidung; ein paar Male ist nach P allenfalls ein Punkt erkennbar, vor P, soweit ich sehe, nirgends. Nach COL gestattet die Eigenart des letzten Buchstabens meist genügende Deutlichkeit einer Interpunktion. Ich brauche nicht erst zu erklären, daß die Feststellung eines Punktes zwischen beiden Buchstaben meiner Interpretation  $s(ine) \ p(atre)$  nicht abträglich wäre.

Aber die Interpunktionsfrage wird entschieden werden können, entweder auf dem Stein selbst (wo ist dieser heute?) oder durch einen Abklatsch. Darf ich bei dieser Gelegenheit und angesichts des größeren Durchmessers der Abbildung p. 393 bemerken, daß für die Frage der Paragraphenteilung und der Interpunktionsmethode p. 392 lehrreich gewesen wäre, wenn Paribenis Bericht auch über diese Tatsachen ein Wort hätte verlieren wollen. So ist Z. 19 auf Tf. V eine Virga als §-Zeichen ausgezeichnet erhalten, allerdings nicht auf dem vergrößernden Zinkstock von S. 393. Spatien und starke Überhöhungen des Anfangsbuchstaben bei einem neuen Lemma wären anzudeuten und zu kommentieren. Ich erinnere mich allerdings, daß ich beim ersten Anblick diese Niederschrift der lex später erfolgt angesehen habe als die Weihung und das Mitgliederverzeichnis; aber ich habe Identität der Meißelarbeit im Verzeichnis und bei der lex damals zu erkennen geglaubt und möchte diese Bemerkung wenigstens hier nachtragen.

Verzeichnisse von Sp(uri) f(ilii) habe ich seit Jahren für die Neuauflage meines Imperium Romanum tributim discriptum (die frühere Auflage, 1889, war leider ohne eine Darstellung rein persönlicher Auswirkung der römischen Tribus ausgegeben worden) fortgeführt und ich habe außerdem durch Übernahme der Artikel Tribus und Tribulen für Pauly-Wissowas Realenzyklopädie zur Verwertung des gesammelten Materials mich verpflichtet. Durch eine Tücke des Zufalls kann ich augenblicklich nur über einen Teil dieses Materials verfügen. Aber ich darf daran erinnern, daß Mommsen im CIL X (insb. im Index p. 1187) meine Ansichten über die Verwendung der Tribus für Personen, also unabhängig von der Zuweisung der Städte an die Tribus, kannte, wie ich sie in seinem Seminar im Sommer 1881 vorgelegt hatte, und daß insbesondere meine Darstellung der spurii filii ihm bekannt war. Außerdem hat J. B. Mispoulet in Mowats Bulletin Épigraphique 4 (Vienne 1884) 160-167 in einem besonderen Aufsatz die Frage der Spurii behandelt. Da ich das einschlägige Material noch genauer veröffentlichen soll, darf ich mich hier damit begnügen, ein Verzeichnis von Beispielen

# SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS UND SPURIUS. 137

des Sp(uri) /(*ilius*) in der Tribus *Collina* vorzulegen, der vornehmlich derlei Individuen zugewiesen worden sind, und sonst nur in Form von Thesen meinen Gedankengang entwickeln.

Mispoulet hat (p. 166) diesen Gebrauch gekannt und eine Studie über diesen Gegenstand in Aussicht gestellt, über deren Erscheinen ich nichts vernommen habe. Damals begnügte er sich zu konstatieren, daß neben der Collina andere städtische Tribus (er nennt die Succusana und die Esquilina) und eine erkleckliche Zahl von ländlichen Tribus zur Bezeichnung der unehelichen Personen oder überhaupt von Sp(uri) (ilii) verwendet worden seien. Er hat sogar nur eine verhältnismäßig kleine Zahl von Sp. /, in der Collina. Es ist auch richtig, was er hervorhebt, daß dieser Gebrauch hauptsächlich Rom und Italien zukommt und außerhalb dieser Gebiete, in den Provinzen, beinahe unbekannt geblieben sei (p. 167). Daß freilich die Tribus Collina nicht als Zeichen der Illegimität zu werten sei, wie er p. 166 meint, muß doch mindestens befremden; es kann doch niemand in der Mehrzahl aller Fälle die Tribus sich nach eigenem Belieben gewählt haben; auch widerspricht unserer Erfahrung, daß die Angehörigen der Collina in der Kaiserzeit aus geringer gewerteten Volksschichten stammen, und daß der Aufstieg in andere Tribus, vor allem in die Tribus der Origo sich in so und so vielen Beispielen öffentlich vollzieht.

Früher einmal war Spurius in italischen Landen und nicht bloß in Rom ein Eigenname wie so viele andere; ein Blick in W. Schulzes schönes Buch Zur Geschichte lateinischer Eigennamen (1904), S. 94f. mag genügen8). Der Name scheint allerdings außerhalb Etruriens keine rechte Verbreitung gefunden zu haben. In Rom ist er auch als Praenomen in Verwendung und vor allem durch die merkwürdige Erscheinung des Sp. Cassius Vecellinus, dreimal (502. 493. 486 v. Chr.) Konsul und dann unter den neun verbrannten Volkstribunen, sei es auf seiten der Patrizier gegen die Plebs oder als plebejscher Demagog von der Sage umrankt. Dieses Praenomen bleibt auch weiterhin im Brauch, und einer der letzten aus besserer Gesellschaft, den wir dafür anführen können, ist jener Sp. Turranius L. f. Sp. n. L. pron. Fab(ia tribu) Proculus Gellianus, den Dessau in der Prosopographia imp. Rom. T 300 behandelt hat, und dessen eine Ehreninschrift aus Pompei CIL X 747, Dessau 5004, in die Jahre 47-54 gehört; der Mann hatte Offiziersstellen bekleidet (praif. coh. Gaitul., tr. mil. leg. X) und war in priesterlichen Würden, auch Pontifex, sonst allerdings anscheinend ein kurioser

<sup>8</sup>) Vergl. dazu auch S. 143.

### WILHELM KUBITSCHEK.

Kauz, und hat sich als Spurius und Enkel eines Spurius zu gerieren offenbar keinen Anstand gefühlt.

Inzwischen war die Anschauung der Juristen über die Rechtsstellung der unehelich geborenen und nicht von dem Pseudogatten anerkannten Kinder in vollen Gegensatz zur alten Lehre von der *patria potestas* getreten. Während noch Kaiser Augustus sich über die Verhöhnung alles dynastischen Ehrgefühls durch seine eigene Enkelin bis zur Raserei und zu dem (aus seiner Stellung zur verheirateten Enkelin auch rechtlich nicht zu rechtfertigenden) Verbot der Anerkennung eines unerwünschten Nachwuchses<sup>8</sup>) verstieg, lehren die Juristen der Kaiserzeit eine freiere Stellung der Frau, und daß nicht anerkannte oder nicht anerkennbare Kinder der Rechtsstellung der Mutter folgen. In Standesverzeichnissen mußten solche Personen als vaterlos bezeichnet werden, als *sine patre*. Das ist nirgends ausdrücklich bezeugt, aber selbstverständlich, und wird durch genügend gesicherte Schreibungen wie

> CIL VI 25.150 (Rom) Publicius s. p. f. Spiculus X 3.079 (Puteoli) Variae s. p. f.<sup>9</sup>) Iustae Not. sc. 1927, 431 n. 177 (Rom) L. Cocceius s. p. f. Adiutor

in erwünschter Weise bestätigt. Also dasselbe, was Livius von Servius Tullius in anderer Weise ausdrückt: IV 3, 12 patre nullo, matre serva; pater nullus nach römischer Anschauung, die das ignorieren will, daß dieser Vater, um wieder Livius zu zitieren, princeps in illa urbe (Corniculum) fuerat I 39, 5. Noch öfter als tatsächlich uns aus Inschriftsteinen so kopiert worden ist, wird, sollte ich meinen dürfen, in s. p. f. zwischen s und p eine Interpunktion gestanden haben, und es freut mich, auf CIL VI 16.643 (Fundort Rom, heute auf Schloß Rookwood bei Llandaff in England) hinweisen zu können: P. Curtius s. p. f. Col. Maximus, vixit annos XIII, und dazu Henzens verwunderte Anmerkung: ,S.P.F si recte traditur, cogitandum erit de s(ine) p(atre) f(ilio): sed confer ad n. 16.663', und 16.663 (heute verloren) wird, ohne daß die Identität des Individuums sich beweisen ließe, ein P. Curtius Sp. j. Col. Maximus als filius einer Curtia C(ai) l(iberta) Prapis erwähnt. Warum sollen nicht beide Curtii Maximi dieselbe Person sein? Warum ist nicht ohne weiteres statthaft, daß er einmal als s(ine) p(atre) /(ilius),

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Suet. Aug: 65: ex nepte Iulia post damnationem editum infantem adgnosci alique vetuit.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Fehlt aber im Index der Abkürzungen, augenscheinlich überschen, p. 1168, und ebenso in der Rubrik "Nominum ratio" p. 1186 f.

# SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS UND SPURIUS, 139

das andere Mal als Sp(uri) f(ilius) bezeichnet worden ist? Es wird doch wohl auch die Leichtigkeit des Verlesens von S·P in SP die Genesis dieses kuriosen Gebrauchs und damit der Diskreditierung des alten Praenomens *Spurius* am einfachsten erklären. Vielleicht oder wahrscheinlich hat anfangs S·P genügt; f(ilius) ist erst dann vielleicht hinzugesetzt worden, seit man mit Sp(urius) zu tändeln begonnen hatte.

Seither mußte jeder Sohn eines zum Gebrauch des Praenomens Spurius berechtigten Römers mit der Möglichkeit oder Wahrscheinlichkeit eines Mißverständnisses oder Mißbrauches seines Namens rechnen. Dazu kam die Etymologie, die man sich für das falsche Adjectivum spurius z.B. zu  $\sigma\pi\epsilon l\varrho\epsilon v$  oder  $\sigma\pi o\varrho d$  zurechtlegte; hat sich denn je diese Ableitung nicht auch auf legitime Sprossen beziehen dürfen? Freilich auch weiterhin, nachdem die Juristen das Unrecht des *ius civile*<sup>10</sup>) und ungefähre Gleichberechtigung beider Arten, der *legitimi* und der *spurii*, zugeben hatten müssen, sind die unehelichen Kinder in der allgemeinen Wertung tiefer gestellt worden. Ich verzichte auf andere Anführungen<sup>11</sup>) und will bloß aus der Bürgschaftstafel Traianischer Zeit von Veleia CIL XI 1147 (Dessau 6675) ein Stück des Anfangs beibringen, das in kulturgeschichtlicher Beziehung mehrfach beachtenswert ist und diese Beachtung auch gefunden hat:

| pueri puellaeque    | alimenta accipient                            |
|---------------------|-----------------------------------------------|
| legitimi n(umero)   | 245, in singulos (sestertios) 16 n(ummos)     |
| legitimae n (umero) | 34, sing(ulae sestertios) 12 n(ummos)         |
| *spurius            | 1 (sesterios) 144, also monatlich 12 Sesterze |

| spurius | I (sesteritos) 144, also monathen 12 Sesterzen |
|---------|------------------------------------------------|
| spuria  | 1 (sestertios) 120, monatlich somit            |
|         | 10 Sesterzen;                                  |

eine stärkere Verkürzung der Mädchen wird wohl relativ nicht angebracht oder möglich gewesen sein, also etwa im Verhältnis der *legitimae* mit 108 Sest. jährlich, 9 monatlich. Übrigens wird dieses Vorkommen des Adjectivums *spurius* wahrscheinlich für uns das älteste sein. Es ist also aus dem Praenomen *Spurius* auf dem Wege über die Verwechslungsmöglichkeit von  $s(ine) \ p(atre) \ f(ilius)$  und  $Sp(uri) \ f(ilius)$  und bei der Idiosynkrasie gegen die armen Kinder, die als solche *Sp. f.* ihr Leben

<sup>10)</sup> Vgl. Ulpian Digg. I 5, 24: lex naturae haec est, ut qui nascitur sine legitimo matrimonio matrem sequatur, nisi lex specialis aliud inducit.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Man vgl. z. B. die für damals treffliche Darlegung W. Reins in Paulys Real-Enzyklopaedie VI (1852) 1388 und die sorgfältigen Ergänzungen durch Weiß, Ztschr. Savigny-Stiftung 1929, 271 ff.

### WILHELM KUBITSCHEK.

sich einrichten sollten, das Adjectivum *spurius* entstanden. Somit muß man alle etymologischen Versuche für dieses Adjectivum, wie sie in den linguistischen Handbüchern zu lesen sind, ablehnen. Es ist eine alte Erfahrung, daß das Recht zu etymologisieren von der Kenntnis der Geschichte des betreffenden Wortes und Begriffes abhängt, und zeigt neuerdings, wie nützlich die sogenannten Realaltertümer dafür werden können.

Da ich ohnehin eine ausführlichere Begründung versprochen habe, darf ich mich diesmal auf drei Bemerkungen beschränken:

Erstens will ich ein Verzeichnis von Verbindungen von Sp. f. mit der Collina in unzweifelhaften oder kaum einem Zweifel zugänglichen Beispielen anführen, und zwar zunächst für Rom:

| CIL VI 11.012         | M. Aemilius Sp. f. Col.                                   |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------|
| ot. sc. 1914, 378, 5. | L. Atei Sp. 1. Col. Felicis, mag(ister), opere structorio |
|                       | et tect(orio) monumenti /aciund(um) curavit. Mancini hat  |
|                       | den Text ungefähr so mitgeteilt; er hat den mag(ister)    |
|                       | auf den Vorstand eines Sterbekassenvereins gedeutet       |
|                       | und alle anderen Atei desselben Grabmals als seine        |
|                       | Freigelassenen bezeichnet. Seine Gründe teilt er aber     |
|                       | nicht mit.                                                |
| CIL VI 16.663         | P. Curtio Sp. f. Col. Maximo, und dazu, wie o. S. 138     |
|                       | angeführt ist, auch 16.643 P. Curtius s. p. /. Col.       |
|                       | Maximus, 13 J. alt.                                       |
| CIL VI 7911           | N. Geminius Sp. f. Col. Atax, 11 J. alt.                  |
| 19.519                | A. Hordionius Sp. f. Col.                                 |
| 19.876                | C. Iulius Sp. f. Col. Bassus                              |
| 37.615                | M. Magiani Sp. f. Col.                                    |
| 23.399                | C. Octavius Sp. J. Col. Paetus, 14 J. alt.                |
| 5.624                 | L. Octavius Sp. 1. Col. Potitus                           |
| 24.039                | P. Petronius Sp. f. Col. Ferox; seine Mutter ist eine     |
|                       | Freigelassene, Petronia P. l. Isidora; eine Großmutter    |
|                       | gleichfalls Freigelassene; Coelia C. I. Dosis             |
|                       | M. Petroni Sp. f. Col. Sabini                             |
| 10.025                | M?] Picatius Sp. f. Col. Sur[                             |
| 567                   | Sex. Pompeius Sp. 1. Col. Mussianus                       |
| 445                   | . Rubrius Sp. f. Col. Pollio, einer der magistri irgend-  |
|                       | eines Vereines, qui K(al.). Augustis primi mag[isterium   |
|                       | ini]erunt.                                                |
|                       | P. Rutilius Sp. f. Col. Lupus                             |
|                       | M. Rutilius Sp. 1. Col. Niger                             |
|                       | P. Soenius Sp. f. Col. Scaeva                             |
|                       | L. Sulpicii Sp. [f.] Col. Rufi                            |
|                       | C. Vetilius Sp. t. Col. Rufus                             |
| 5.301                 | Sex. Voconio Sp. f. Col.                                  |

140

N

# SPURIUS, SPURII FILIUS, SINE PATRE FILIUS UND SPURIUS. 1

Ferner außerhalb Roms:

| IX 4.967  | Fara, bei Cures, C. Calpurnio Sp. /. Col. Apollinari,<br>apparitor(i) Aug(usti), praeconi [d]ec(uriae) [I]ul(iae) |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6.310     | aus Samnium Ti. Munius Sp. f. Col. Vemens                                                                         |
| X 6,490   | Sermoneta C. Oppius Sp. 1. Col. Rujus, pagi magister,<br>idem praefectus Ulubris iure dicundo                     |
| XI 3.775  | Anguillara (nicht sehr weit von Rom) M. Clodius<br>Sp. f. Col. Ru/us                                              |
| XIV 2.058 | Castel Porziano (also ebenfalls nicht weit von Rom)<br>C. Albius Sp. f. Col. Celer                                |

Eph. ep. IX 698a (Tusculum) P. Tremeli Sp. f. Col., praeconis.

Zweitens fällt vielleicht auch für die Tribusbeschreibung Italiens aus dieser Inschrift ein Vorteil ab, falls die Zurückführung auf eine antike Gemeinde möglich werden sollte; nur müßte der Fundbericht in etwas ergänzt werden. Da die Inschrift 9 Personen aus ziemlich verschiedenen Familien in der Ouirina vereinigt, dann eine in der Lemonia und viele (15) in einer rein persönlichen Tribus, in der Collina, bringt, so kann ich nicht daran zweifeln, daß die Quirina auf die Heimat, und zwar wohl auf eine und dieselbe Heimat, der Genannten sich bezieht. Ich habe zuerst mit Reate gerechnet, weil der Bericht - allerdings in anderer Absicht - von diesem Orte spricht, über dessen Tribus-Zeugnisse mein Imp. R. trib. discr. p. 55f. Aufschluß gibt. Aber Reate ist, wie ich dann nach dem Durchlesen des ganzen Aufsatzes bei der Suche nach der geographischen Position gesehen habe, ausgeschlossen. Sofern ich aus den ungefähren Angaben des Fundberichtes ein Urteil über die Fundstelle mir bilden darf, muß diese Position südlich oder südöstlich von Trebula Mutuesca sein; dieses hat Mommsen in die Fabia eingereiht, mein Tribusbuch p. 56 in die Sergia, und ich wüßte nicht, warum ich meine Meinung abändern sollte. Somit erkläre ich nicht zu wissen, welche (zur Quirina gehörende) Gemeinde die Fundstelle umfaßt haben soll.

Warum übrigens ein guter Teil der im Sabiner Album genannten Personen ohne Tribus erscheint, wäre gleichfalls zu erörtern. Ich denke, es handelt sich hier um Latiner ohne Berechtigung, eine Tribus zu führen. Daher folgt ihr Verzeichnis dem der Tribusfähigen. Sie müssen indes, wie aus der Vielheit der Gentilnamen sich ergibt, aus verschiedenen Rechtsanlässen und verschiedenen Familien zum Leben in dieser Gegend gelangt sein.

Drittens will ich eine Wachstafel der amerikanischen Universität Michigan, die im Jahre 1927 in Karanis am Moeris-See ausgegraben worden ist, hier anführen. Sie enthält eine Geburts-

### WILHELM KUBITSCHEK.

anzeige aus dem Jahre 145, die von Henry A. Sanders im American Journal of Archaeology, 2. Serie Bd. 32 (1928) 314 f. und dann von Egon Weiß in der Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte Bd. 49 (1929) Romanist. Abt. 260 ff. erörtert worden ist. Auf die Veröffentlichung von Weiß hat mich der General-Redactor des Thesaurus linguae Lat. Prof. G. Dittmann aufmerksam gemacht. Weiß hat a. a. O. 263 ff. eine Abhandlung ,zur Rechtsstellung der unehelichen Kinder in der Kaiserzeit' auf sie aufgebaut. Ich ersehe aus diesem Artikel, daß Weiß bei Pauly-Wissowa ,*spurius*' behandelt, und bedaure, seine Ausführungen nicht zu kennen; dort wohl Epikrisis-Akten wie Jouguet n. 14 und BGU 1032 *èx uŋ vouluov yáuor*.

Jene Geburtsanzeige ist von einer unverehelichten Frau erstattet worden und bezieht sich auf Zwillings-Knaben, die sie ex incerto patre =  $\dot{e}\xi$   $\dot{a}\delta\eta\dot{a}ov$   $\pi\alpha\tau\rho\dot{o}_{\zeta}$  empfangen zu haben erklärt und in die Tafeln neugeborener römischer Bürger, in die testationes professionum liberorum natorum, als Sp(uri) /ilii =  $\Sigma ov\rho\dot{o}ov$  (augenscheinlich durch Versehen statt  $\Sigma\pi ov\rho\dot{o}ov$  geschrieben) vioi eintragen läßt. Weiß hebt in der Savigny-Zeitschrift a. a. O. aus der Wachstafel hervor, daß die (auch des Schreibens unkundige) Mutter diese Anzeige ganz in der Form erstattet, die für eheliche Kinder römischer Bürger üblich war<sup>11</sup>), also auch mit sieben Zeugen, wie wenn ihr daran gelegen gewesen wäre, die der Eintragung in das Bürgerverzeichnis entgegenstehenden Bestimmungen der lex Aelia Sentia (etwa 4 n. Chr.) und der wenig späteren lex Papia Poppaea, somit Erweiterungen und Novellen zu des Augustus lex Iulia de maritandis ordinibus, unwirksam zu machen:

Sempronia Gemella t(utore) a(uctore) C. Iulio Saturnino Σεμπρωνία Γεμέλλα μετά χυρίου Γαίου Ιουλίου Σατουρνίλου

> testala est eos qui signaturi erant Εμαρτυροποιησάμην

se enixam esse ex incerto patre (Datum) natos, masculinos geminos υίοψο δύο δυδύμους γεγενήσθαι έξ αδήλου πατρός

eosque vocitari τούτους τε έπικεκλησθαι MM. Sempronios Μάρχους Σεμπρωνίους Sp(uri) filios Zovęlov (sic) vlożę

# Sarapionem el Socrationem; Σαραπίωνα κ(al) Σωκρατίωνα καθώς πρόκειται.

ideoque se has testationes interposuisse dixit, quia lex Aelia Sentia el Papia Poppaea spurios spuriasve in albo pro/iteri vetat. Den lateinischen Text innen

<sup>11</sup>) Weiß findet (267) begreiflicherweise "den Beweis für Freiheit und Bürgerrecht der Zwillinge nicht lückenlos' erbracht. und außen; die griechische Ausfertigung, die allein den Inhalt dem Sprachunkundigen zugänglich machen sollte, nur einmal (außen).

Egon Weiß hat sich mit der Frage, ob spurios spuriasve bereits dem Wortschatz des Aelisch Sentischen oder des Papisch Poppaeischen Gesetzes oder gar schon der Augusteischen Regelung des Zivilstandes der römischen Bürgerschaft angehört habe, nicht befaßt. Wenn meine oben (S. 139) gegebene Erklärung richtig ist, wird eine Spanne Zeit angenommen werden müssen, innerhalb derer durch die Möglichkeit, s(ine) p(atre) f(ilius) in Zivilstandsangaben mit Sp(uri) f(ilius) zu verwechseln, der weitere Gebrauch des Praenomens Spurius dem großen Publikum unstatthaft gemacht worden ist. Diese Zerstörung des alten und in republikanischer Zeit bekanntlich nicht gar so seltenen Praenomens (vgl. Carvilii, Cassii, Furii, Maelii, Postumii, Rutilii, Veturii) wird vorläufig kaum auf andere Art als durch den Nachweis seines faktischen Gebrauchs datiert werden können, also wohl am ehesten durch die Ordnung der bezüglichen Scheden des Thesaurus linguae Latinae.

Wien.

# WILHELM KUBITSCHEK.

# Zum Konsulat in der Kaiserzeit.

Die Jahreszählung erfolgte im römischen Staate bekanntlich auch unter der Herrschaft der Caesaren in der Regel nach den Konsuln, die zu Beginn des Jahres ihr Amt antraten<sup>1</sup>); die Datierung nach den *consules suffecti* hat sich höchstens in offiziellen Urkunden länger behauptet, im Privatleben wird sie von Claudius an immer seltener, um schließlich ganz zu verschwinden.<sup>2</sup>) Die Bekleidung des "ordentlichen", faktisch allein eponymen<sup>3</sup>) Konsulates bot dem Inhaber keine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ähnlich hatte man es schon im assyrischen Königreich gehalten, wo jedoch der "König und seine höchsten Beamten in einer durch das Herkommen geregelten Reihenfolge" den Eponymat innehatten (Ed. Meyer, Gesch. d. Altert. I 2<sup>2</sup>, 331, 539).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mommsen, St.-R. II 2<sup>3</sup>, 91f. Vaglieri Dis. epigr. II 702, Kübler R,-E. IV 1130. Dessau, Gesch. d. röm. Kaiserzeit I 108.

<sup>\*)</sup> Kal of μέν πρώτοι και τὸ ὄνομα τῆς ὑπατείας κατὰ παντὸς τοῦ ἔτους, ὅσπερ και νῦν γίγνεται, ἔσχον Dio XLVIII 35, 3; zu Dios folgenden Worten vgl. Mommsen a. a. O. Asbach in den Histor, Untersuchungen, Arnold Schäfer gewidmet 211 f.

### EDMUND GROAG.

über den Rahmen der so eingeengten Befugnisse des einst allmächtigen Oberamtes hinausgehenden Rechte oder Privilegien, sie war nichts als eine — allerdings glanzvolle und ungemein begehrte — Ehre<sup>4</sup>), deren Verleihung tatsächlich in der Hand des Kaisers lag.<sup>5</sup>)

Es ist die Frage, ob sich die Herrscher bei der Auswahl der eponymen Konsuln von gewissen Grundsätzen leiten ließen. Sicherlich konnte es ihnen nicht gleichgültig sein, nach welchen Persönlichkeiten die Jahre ihrer Regierung bezeichnet wurden; vielmehr ist anzunehmen, daß die Verleihung des höchsten Ehrenamtes nicht nach Willkür und Laune erfolgte, sondern daß die Caesaren hierin — ebenso wie z. B. bei der Besetzung der Statthalterschaften gewisse Normen befolgten. Auf eine dieser Normen wollen die folgenden Zeilen aufmerksam machen.

Vom Jahre 70 n. Chr. an, in dem Vespasian (zum zweitenmal) und Titus die Fasces führten, bis zum Todesjahr des Severus Alexander (235 n. Chr.) haben 260 Privatpersonen als *consules ordinarii* fungiert. Von diesen waren 36 Angehörige des herrschenden Hauses oder mit diesem verwandt oder verschwägert<sup>6</sup>); 48 andere bekleideten den Konsulat als *ordinarii* zum zweiten- oder drittenmal. Untersucht

<sup>4</sup>) Dedit mihi praeturam: sed consulatum speraveram: dedit duodecim fasces: sed non fecit ordinarium consulem; a me numerari voluit annum: sed deest mihi ad sacerdotium Sen. De ira III 31, 2; ut unus ab illis numeretur annus, omnes annos suos conterent De brev. vit. 20, 1; vgl. Mommsen a. a. O. 92. Friedländer-Wissowa, S.-G. 1<sup>9</sup> 141.

<sup>5</sup>) Vgl. Mommsen, St.-R. II 2<sup>3</sup>, 923 f. Vaglieri, *Diz. epigr.* II 687f. Kübler R.-E. IV 1127f. Dessau a. a. O. I 44 f. II 38 f.

\*) In diese Gruppe gehören m. E. auch: L. Flavius Silva, Konsul 81, wohl ein Verwandter des Flavischen Kaiserhauses; Q. Petillius Rufus cos. II 83 (PIR. III 25 n. 193); T. Vibius Varus, Kollege des Ursus Servianus, des Schwagers Hadrians, im J. 134, und Ti. Clodius Vibius Varus cos. 160, die wohl derselben Familie wie die Kaiserin Vibia Sabina angehörten; P. Coelius Balbinus, flamen Ulpialis und Kollege des Aelius Caesar im Konsulat, und P. Coelius Apollinaris cos. 169, wahrscheinlich sein Sohn; M. Ceionius Silvanus cos. 156, wohl ebenso wie der Konsul des folgenden Jahres M. Ceionius Civica Barbarus dem Hause der Ceionii Commodi entsprossen; Plautius Quintillus cos. 159 und M. Plautius Quintillus, Kollege des Commodus im J. 177, nach einer noch unpublizierten ephesischen Inschrift dem Kaiserhause verschwägert; endlich Septimius Aper cos. 207, wohl ein Verwandter des Septimius Severus. Zur Zeit der Severi wird man auch Deszendenten der Antonine (den Claudii Severi und Pompeiani, Annii Libones, wohl auch den mit Commodus verwandten Bruttii Praesentes und Crispini) die Ehre erwiesen haben, sie als Glieder der domus divina im weiteren Sinne anzusehen.

### ZUM KONSULAT IN DER KAISERZEIT.

man die Familienverhältnisse der übrigbleibenden 176 Konsuln, so ergibt sich, daß unter diesen bezeugtermaßen oder aller Wahrscheinlichkeit nach 126 aus konsularischer Familie stammten, d. h. Söhne oder Enkel von Konsuln (*ordinarii* oder *sufjecti*) gewesen sind. Da es bei den anderen nur an unserer trümmerhaften Überlieferung liegt, daß wir über ihre Herkunft nicht genauer unterrichtet sind, ist der wirkliche Prozentsatz zweifellos ein noch weit höherer.

Aus diesem Material wird man den Schluß ziehen dürfen, daß bei der Vergebung des ordentlichen Konsulates — abgesehen von Verwandten des regierenden Herrschers und von Konsularen, die die hohe Funktion des Stadtpräfekten ausübten<sup>7</sup>) oder durch ihre Abstammung, ihre Verdienste oder ihre Beziehungen zum Caesar hervorragten<sup>8</sup>), — in erster Linie Angehörige konsularischer Familien, d. h. Abkömmlinge von Konsularen, in Betracht kamen. Dies war augenscheinlich eine Art Norm geworden, der sich die Kaiser nicht gut entziehen konnten, wenn sie nicht die Empfindlichkeit der maßgebenden Kreise des Senates herausfordern wollten. So erklärt es sich, daß Persönlichkeiten konsularischer Abstammung, die an Intelligenz und Charakter nicht einmal den Durchschnitt erreichten, bei der Besetzung des eponymen Konsulates dennoch nicht übergangen wurden<sup>9</sup>).

Da nicht von einer staatsrechtlich festgelegten Bestimmung, sondern nur von einer Richtlinie die Rede sein kann, fehlt es nicht an Ausnahmen; wie jedoch das oben angeführte Zahlenverhältnis lehrt, beschränkten sich diese wohl auf verhältnismäßig wenige Fälle, bei denen sich das Motiv füglich noch erkennen läßt<sup>10</sup>): es handelt sich

<sup>8</sup>) Aus diesen Kategorien pflegten die Kaiser ihre Kollegen zu wählen, wenn sie selbst mit einem Privatmann den Konsulat übernahmen (vgl. Domaszewski, Sitz.-Ber. d. Heidelberg. Akad. philos.-hist. Kl. 1918, 6, 13ff.).

<sup>9</sup>) Es sei beispielsweise an *M. Cornelius Cethegus*, Konsul des J. 170, den Sohn des *M. Gavius Squilla Gallicanus* cos. 150, erinnert, über den der Philosoph Demonax, als man ihn ein  $\mu$ έγα κάθαgμα nannte, das Urteil fällte οδδέ μέγα (Lucian. Dem. 30).

<sup>10</sup>) Für sich allein steht der neunzigjährige T. Manlius Valens cos. 96,
 s. R.-E. XIV 1212f.

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) M. Annius Verus cos. II 121, M. Lollius Paullinus Valerius Asiaticus Saturninus cos. II 125, Sex. Erucius Clarus cos. II 146, Q. Iunius Rusticus cos. II 162, L. Sergius Paullus cos. II 168, C. Au/idius Victorinus cos. II 183, Seius Fuscianus cos. II 188, P. Helvius Perlinax cos. II 192, C. Domitius Dexter cos. II 196, P. Cornelius Anullinus cos. II 199, L. Fabius Cilo cos, II 204, C. Iulius Asper cos. II 212, Ap. Claudius Iulianus cos. I 224, M. Clodius Pupienus Maximus cos. II 234; zu Adventus cos. II 218 und Comazon cos. II 220 s. u. Anm. 12; vgl. PIR I 70 und sonst.

entweder um Persönlichkeiten, die zum engsten Freundeskreise des Herrschers gehörten<sup>11</sup>), oder um Männer, die sich um die Erhebung des Imperators besondere Verdienste erworben hatten<sup>12</sup>), oder endlich — aber wohl nur ganz vereinzelt — um Senatoren, die im Kriegswesen oder im Rechtswesen einen bedeutenden Namen erreicht hatten<sup>13</sup>).

Wien.

### EDMUND GROAG.

# Civitas Noricum.

In dem geographischen Traktate, der wohl mit Recht den Titel Expositio totius mundi et gentium führt<sup>1</sup>), wird Pannonien mit folgenden Worten beschrieben: Deinde Pannonia regio, terra dives in omnibus fructibus quoque et negotiis, ex parte et mancipiis. Et semper

<sup>13</sup>) M. Statius Priscus cos. 159 wird hervorragenden militärischen Ruf genossen haben, den er später als Eroberer von Artaxata bewährt hat (vgl. PIR. III 269 n. 637). Der große Jurist Salvius Iulianus war im J. 148 Consul ordinarius (vgl. Dessau, Inscr. sel. III 8973. Pfaff R.-E. I A 2023 f.). Im dritten Jahrhundert wird dann der eponyme Konsulat wiederholt den praejecti praetorio verliehen, wovon (abgesehen von Seian und Plautian) Q. Maecius Laetus cos. 215 das erste Beispiel ist (vgl. A. Stein a. a. O. 259. Ernst Stein, Gesch. d. spätröm. Reiches I 53). Ich gedenke, an anderer Stelle auf die eponymen Konsulate dieser Zeit — sowie auf jene der lulischclaudischen Epoche — zurückzukommen.

<sup>1</sup>) Der Text geht auf die Erstausgabe zurück, die Gothofredus 1628 nach einer seither verlorenen Handschrift gemacht hat. Jetzt ist er außer bei Riese noch bequem zugänglich in C. Müllers Geographi Graeci minores II 513ff., wo auch die spätere Umarbeitung durch einen Christen, *Iunior philosophus*, beigegeben ist, ferner Atti della r. accademia dei Lincei ser. V, vol. VI (1898) 121ff. mit Kommentar von G. Lumbroso und Archiv f. latein. Lexikogr. XIII (1904), neu ediert von Th. Sinko. Die einschlägige Literatur verzeichnet Schanz-Hosius-Krüger, Geschichte der röm. Lit. IV 125ff. Daß der lateinische Text der Expositio eine Übersetzung aus dem Griechischen ist, darf nach den Ausführungen von A. Klotz, Philol. LXV (1906) 97ff. und Rhein. Mus. LXV (1910) 606ff. nicht mehr bezweifelt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Dies gilt z. B. von A. Cornelius Palma Frontonianus und Q. Sosius Senecio, den Konsuln des J. 99, oder von C. Octavius Appius Suetrius Sabinus cos. 214, dem Freunde Caracallas (Dio LXXVIII 13, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Darum hat Macrinus seinen Kollegen in der Praetorianerpräfektur Oclatinius Adventus und Elagabal seinen "Kaisermacher" Valerius Comason zu eponymen Konsuln und Stadtpräfekten erhoben (vgl. Arthur Stein, Röm. Ritterstand 121 f., 166 f., 260).

#### RUDOLF EGGER, CIVITAS NORICUM.

habitatio imperatorum est. Habet autem et civitates maximas Sirmium quoque et Noricum, unde et vestis Noricus exire dicitur. Haec Pannonia regio (Geogr. Lat. min. ed. A. Riese p. 121). Entsprechend dem Programm der Schrift werden die ökonomischen Verhältnisse vermerkt, wie bei Syrien ist hervorgehoben, daß die Kaiser im Lande eine Residenz haben, dann folgen die bedeutendsten Städte Sirmium und, was seit jeher aufgefallen ist, Noricum. Wie aus den Schlußworten zu entnehmen ist, bildet die civitas Noricum einen Teil Pannoniens, sonst würde man versucht sein, eine Lücke im Texte anzunehmen, etwa so, daß nach Sirmium noch eine andere Stadt genannt und mit deinde regio Noricum die Beschreibung fortgesetzt war. Da der Autor civitas gelegentlich für den Begriff Provinz gebraucht - post Italiam, sagt er p. 121, quas praetermisimus civitates dicamus Moesiam et Daciam provincias<sup>2</sup>) haben die Herausgeber Gothofredus<sup>3</sup>) und C. Müller die civ. Nor. als Provinz erklärt, und zwar als Noricum ripense. Die Uferprovinz war nämlich in der Diokletianisch-konstantinischen Neuordnung militärisch dem ersten Pannonien angegliedert worden und blieb es bis zum Beginn des 5. Jahrhunderts. Es sind allerdings nicht wenig Voraussetzungen notwendig, um diese Interpretation wahrscheinlich zu machen. Im griechischen Originale, das sich an dieser Stelle durch den Gräzismus<sup>4</sup>) quoque  $et = \tau \epsilon - \varkappa \alpha l$  zu erkennen gibt, sind Sirmium und Noricum als Städte aufgefaßt. Für den Griechen - einen Mann aus Syrien oder Ägypten - müßte Noricum als eine weitabgelegene Randprovinz zu einer πόλις zusammengeschrumpft sein, wie er Raetien überhaupt wegläßt. Dann müßte er vom staatsrechtlichen Zusammenhang mit Ufer-Noricum, der aber nur für die eine pannonische Provinz zutrifft, Kenntnis gehabt und trotz dieser Einsicht Ufernoricum mit Sirmium zusammengestellt haben. Auch wenn man civ. Nor. als die ganze Provinz im alten Umfange nimmt entsprechend Pannonien, dessen Teile die Expositio nicht weiter unterscheidet, wird die Interpretation des Gothofredus um nichts einfacher. Zu den sachlichen Schwierigkeiten gesellt sich aber auch eine chronologische. Denn die erste Niederschrift des griechischen Originales erfolgte bald nach 350 n. Chr. und im 4. Jahr-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Umarbeitung verbessert post Italiam superiora currentes quas praetermisimus provincias memoremus, Moesiam scilicet et Daciam provincias.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei C. Müller, Geogr. Graeci II 525 Note: Noricum Pannoniae accenseri observa. Sane et in Notitia Imperii Noricum sub eodem duce Pannoniae primae constituitur. Nach Not. dign. Occ. I 40 V 138 XXXIV kommandiert der dux Pannoniae I auch den Limesabschnitt von Ufernorikum.

<sup>4)</sup> A. Klotz, Philol. LXV 117f.

### RUDOLF EGGER.

hundert hat keine Verbindung zwischen Sirmium und Noricum bestanden, welche die in Frage stehende Darstellung in der Expositio hätte veranlassen können. Wohl aber gibt es später eine Zeit, da die unterpannonische Metropole enger mit einem Stück Noricum zusammenhing.

In den drei Jahrzehnten vor dem Tode Valentinians III. (454 n. Chr.) gehörten die pannonischen Provinzen nur mehr dem Namen nach zum Westreiche, in Wirklichkeit geboten dort die Hunnen. Als dann der völlige Zusammenbruch des Hunnenreiches Gelegenheit gab, wenigstens die Gegenden an der großen Verkehrsader Aquileia--Celeia-Poetovio-Sirmium zurückzugewinnen, zog im Jahre 455 der neue Kaiser Avitus selbst nach Pannonien und versuchte die Autorität des Reiches wieder geltend zu machen. Seine Expedition wird am 1. Januar 456 von Sidonius Apollinaris (Carm. VII 589f.) als Rückeroberung gepriesen, hatte aber nur den Erfolg einer Demonstration. Denn unter Zustimmung des oströmischen Kaisers Marcian wurde unmittelbar hernach Pannonien von Goten besetzt, die von Ostrom bezahlte Foederatendienste zu leisten hatten. Ihre Siedlungsgebiete sind aus Jordanes bekannt: nam Valamer inter Scarniungam et Aqua nigra fluvios. Thiudimer iuxta lacum Pelsois. Vidimer inter utrosque manebant (Getica 268). Es ist A. Alföldis Verdienst, den früher mit der Raab gleichgesetzten Fluß Aqua nigra im südlichen Pannonien festgelegt zu haben<sup>5</sup>). Valamers Goten wohnten demnach an der Save, Thiudimers nahe dem Plattensee (l. Pelsois) und für Vidimer bleibt das Land an der Drau inmitten beider übrig. Wie weit sich der gotische Bereich nach Westen zu ausgedehnt hat, ist im einzelnen unbestimmt. Doch muß zum pannonischen Anteil ein Stück Binnen-Noricum hinzugekommen sein, da bei Eugipp, Vita Severini c. 5 ausdrücklich bezeugt ist, daß die Goten dem Rugierkönig den Durchzug nach Italien verbieten. Auch Sidonius Apollinaris weiß von norischem Gebiet, das unter Gotenherrschaft steht (Carm. II 377 zum 1. Januar 468 Noricus Ostro-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Untergang der Römerherrschaft in Pannonien I 101 ff.; vgl. dazu E. Stein, Geschichte des spätrömischen Reiches I 545 f. Gegen Alföldi wendet sich jüngst W. Enßlin (Byz. Neugr. Jahrb. VI 1928 p. 156. Zuzugeben ist, daß Alföldi die Flüsse Scarniunga und Aqua nigra nicht endgiltig festgelegt hat, Inwieweit Elemer Moors sprachliche Schlüsse (Ungar. Jahrb. VI 1926 p. 440), die sich Enßlin zu eigen macht, richtig sind, vermag ich nicht zu entscheiden. Aber auch wenn sie zutreffen, darf man deshalb weder zur alten gewiß nicht bewiesenen Identifikation der beiden Flüsse mit Leitha und Raab zurückkehren noch die Goten aus den Gegenden an der Save verweisen.

# CIVITAS NORICUM.

gothum continet). Von ihren Sitzen ziehen Vidimers Goten schließlich längs der Drau in die zu Italien gehörenden romanischen Teile Binnen-Noricums und belagern ca. 472 *Tiburnia* (Eugipp, *Vita Sev.* c. 17, 4). Seit 456 also besaßen die Goten Pannonien und das östlichste Binnen-Noricum. Für Byzanz war der norische Landzipfel als der an die italische Diözese grenzende äußerste Punkt der Einflußsphäre von Interesse und es ist unschwer vorzustellen, daß sich für ihn eine Art amtliche Bezeichnung ausgebildet hat. Will man das östliche mit Pannonien leicht zu vereinende Stück Binnen-Noricum seinem Umfange nach umschreiben, so fällt es etwa mit dem altösterreichischen Untersteiermark zusammen, d. i. dem Stadtgebiet von *Poetovio* und *Celeia*.

Betreffs Poetovio, das exponierter liegt, schweigen nach 448 die Quellen, von der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts an bleibt wohl noch eine Siedlung, welche der mittelalterlichen den Namen weiter vererbt, aber eine Stadt war es nicht mehr, ebenso kein Bischofssitz. Celeia dagegen, näher an Italien und vermutlich schon seit dem 4. Jahrhundert mit festen Mauern umgeben, hatte eine längere Lebensdauer als civitas, auch im Sinne einer Bischofsstadt. Noch 589/90 ist ja ein Bischof Johannes von Celeia bezeugt. Was vom reifen 5. Jahrhundert angefangen an norischem Lande zur Diözese gehörte, nannten, so möchte ich meinen, die Griechen πόλις Νωρικόν. Die lateinische Entsprechung dafür ist civitas Noricum. Dem sprachlichen Ausdruck, nach dem der Name einer Provinz auf ein Stadtgebiet eingeengt erscheint, liegt mit Notwendigkeit ein realer geschichtlicher Vorgang zugrunde, das Ausscheiden des Stadtgebietes aus dem ursprünglichen Zusammenhange. Kommen solche Abtrennungen öfter vor, dann kann sich der Sprachgebrauch verallgemeinern und civitas, wie es der Anonymus der Expositio in seiner Sprache anwendet (vgl. quas praetermisimus civitates), auch für die Provinz gesagt werden. Den frühesten mir bekannten Beleg hiefür bietet Ennodius<sup>6</sup>) De vita b. Antoni (Mon. Germ. auct. antiquiss. VII) 186, Antonius ist geboren circa Danubii fluminis ripas in civitate Valeria. Nun ein paar Beispiele von Gebietsteilungen, welche der norischen ähneln, zunächst eines aus

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Auf diese Stelle hat M. Büdinger, Österr. Geschichte I p. 48 aufmerksam gemacht, der *civilas* als Provinz auffaßt; vgl. J. Jung, Römer und Romanen in den Donauländern p. 185, A. 2. L. Hauptmann, Die Entstehung und Entwicklung Krains p. 336f., A. 8 möchte *civ. Valeria* als *Sopianae* auslegen, das bei Amm. Marc. XXVIII 1, 5 ganz richtig *civ. Valeriae* heißt. Doch liegt kein rechter Grund für diese Annahme vor, da man den Geburtsort des Antonius doch eigentlich an der Donau selbst suchen wird.

### RUDOLF EGGER.

der oströmischen Sphäre. Zwischen Theoderich, dem Gotenkönig, und Kaiser Anastasius wurde ca. 510 Pannonia II. geteilt7). Die Goten erhielten das größere Stück, nämlich das erweiterte Stadtgebiet Sirmium, den Oströmern blieb nur das bescheidenere von Bassiana im äußersten Südostwinkel der Provinz. Cassiodor bezeichnet die gotische Erwerbung als Sirmiensis Pannonia (Var. III 23, 2, IV 13, 1), im Cod. Iustin. Novell. XI heißt der byzantinische Teil einmal korrekt pars Pannoniae, quae in Bacensi (soviel als Bassianensis) civitate est. ein andermal Pannonia secunda. In beiden Fällen handelt es sich um Stadtgebiete, πόλεις-civitates. Von der Provinz Raetia II. verblieb im 6. Jahrhundert noch der kleine Distrikt südlich des Brenners beim Reiche. Dort wurde in Sabione, Säben bei Brixen, in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts ein Bistum eingerichtet. Der Bischof Ingenuinus von Säben nimmt a. 589/90 an der Synode von Marano teil und heißt in dem Berichte bei Paulus Diac. Hist. Langob. III 26 de Sabione. Daneben lief auch noch die sonst für Diözesen nicht übliche Benennung secunda Raetia. Derselbe Ingenuinus nämlich unterzeichnet die Bittschrift, welche die unter langobardischer Herrschaft stehenden Bischöfe des Sprengels von Aquileia an Kaiser Mauricius a. 591 richteten, als episcopus sanctae ecclesiae secundae Raetiae, und episcopus secunde Raetiae steht auch bei seinem Namen in der Zahl der Teilnehmer an der Synode von Grado zwischen 572 und 577 (Registrum Gregorii I., Mon. Germ. Epist. I p. 21 I 16a und Chron. patriarch. Gradens. Mon. Germ. script. rerum Langob. p. 3939).

Daß  $\pi \delta \lambda \varsigma$  Nucleicov ein bestimmt umrissener Begriff geworden ist, scheint mir eine viel erörterte Prokopstelle nahezulegen. Unter

7) E. Stein, Rhein. Mus. LXXIV (1925) 362f.

<sup>8</sup>) Die Verbesserung haben unabhängig voneinander J. Zeiller, Les origines chritiennes dans les provinces Danubiennes p. 388, A. 2, und E. Stein, Studien zur Geschichte des byzant. Reiches p. 115, A. 7 vorgeschlagen.

<sup>9</sup>) Über die Anfange des Bistumes Säben vgl. H. Wopfner, Die Reise des Venantius Fortunatus durch die Ostalpen, Schlern-Schriften IX 1925, p. 397 und 407. Der Text der Bittschrift des Jahres 591 hat in der Ausgabe der Mon. Germ. noch die Konjektur Sirmonds: Ingenuinus episcopus sanctae ecclesiae Sabionensis. Seit die von Sirmond benützte Handschrift wieder gefunden worden ist, wissen wir, daß secundae Raetiae zu lesen ist; vgl. Th. Mommsen, Neues Archiv der Ges. f. ältere Deutsche Gesch. XVII (1892) 191. Über das Konzil von Grado unter Patriarch Elias handelt J. Friedrich, Die ecclesia Augustana, Sitzungsber. der bayr, Akad. phil.-hist. Kl. 1906, p. 327 f. Mit Ingenuin erscheint auch der letzte Bischof von Celeia, Iohannes, sowohl bei Paulus Diac., Hist. Langob. III 26 als auch unter den Signataren der Synode von Grado.

### CIVITAS NORICUM.

Theoderich dehnte sich das italische Reich wieder im Osten bis an die Donau aus und schloß, wie oben erwähnt, noch Sirmium ein. Während des großen Krieges ging aber dieser Grenzbezirk verloren, a. 546 kam er teilweise an die Langobarden, welche wie früher die Goten dort als oströmische Föderaten siedelten: Bell. Goth. III 33, 10 Λαγγοβάοδας δέ βασιλεύς 'Ιουστινιανός έδωρήσατο Νωρικώ<sup>10</sup>) τε πόλει και τοις έπί Παννονίας δχυρώμασί τε και άλλοις χωρίοις πολλοῖς και χρήμασι μεγάλοις άγαν. Διά τοι τοῦτο ἐξ ἡθῶν τῶν πατρίων Λαγγοβάρδαι έξαναστάντες ένθένδε ποταμοῦ "Ιστρου ίδρύσαντο, Γηπαίδων οὐ πολλώ ἄποθεν. Die Interpreten legen πόλις bald als Provinz, bald als Teil derselben aus<sup>11</sup>). Die Entscheidung fällt nicht schwer: Justinian hat nichts anderes getan als sein Vorgänger Marcian und wiederum eine durch Subventionen abhängige Grenzerbevölkerung an die östliche Zufahrtsstraße Italiens gesetzt. Wenn L. Schmidt a. a. O. p. 439 die Langobarden in Pannonia I. und der Valeria seßhaft werden läßt, so ist das zu wenig, es gehört noch die Savia dazu; denn die Langobarden sollten ja den geplanten Vorstoß der Franken, der von Venetien und Binnen-Noricum aus den Balkan zum Ziel hatte, aufhalten<sup>12</sup>).

<sup>10</sup>) So die Überlieferung. J. Haury verbessert ohne Grund Νωρικῶν in seiner Prokopausgabe II p. 443. J. B. Bury, History of the later Roman empire<sup>2</sup> II 301, A. 5 nimmt diese Änderung an und gleicht die Νωρικῶν πόλις mit Noreia— Neumarkt.

<sup>11</sup>) Für die Erklärung ,Provinz' haben sich nach Früheren zuletzt L. Schmidt, Gesch. der deutschen Stämme I 439 und H. Pirchegger, Gesch. der Steiermark I 67 entschieden. Einen Teil Noricums verstand unter der πόλις M. Büdinger, Österr. Gesch. I 58 und A. 2, wo er auch die älteren Auslegungen aufzählt und mit der Prokopstelle unsere der Expositio vergleicht, was vor ihm K. Zeuß, Die Deutschen und die Nachbarstämme, p. 474 auch schon getan hat. Unter Hinweis auf Ammian. Marc. XIV 11, 20 (venit Poetobionem oppidum Noricorum) und Priskos frg. 8 (FHG IV p. 84 and Παταβίωνος της έν Νωρίκω πόλεως) glaubt Büdinger, wenngleich zögernd, in der πόλις Νωρ. das antike Poetovio vermuten zu dürfen. Büdingers Anregung folgt L. Hauptmann a, a. O. p. 336 und A. 8. Zu der von Büdinger beigebrachten Ammianstelle fügt Hauptmann noch eine zweite XV 1, 2 (nondum apud Noricum exuto Gallo). Gemeint ist sicher Poetovio, allein weder aus der einen noch aus der anderen Stelle folgt, daß Poetovio je civitas Nor. geheißen hat, sondern nur die Zugehörigkeit der Stadt zur Provinz. Richtig aber ist Hauptmanns Ansicht, daß  $\pi \delta \lambda$ . Nog. nicht die Provinz bedeuten kann, ebenso daß diese in Untersteiermark anzusetzen ist. Er ist der erste, der unter den älla χωρία πολλά des Prokop auch die Stadt Celeia vermutet (a. a. O. p. 337). Gegen L. Schmidt spricht sich ferner H. Zeiß, Die Nordgrenze des Ostgotenreiches (Germania XII 1928 p. 33) aus.

<sup>12</sup>) Vgl. L. Schmidt a. a. O. I p. 312f, und besonders Hauptmann p. 336. Von der Savia aus fallen die Langobarden bald nach Dalmatien ein, Prokop Bell.

#### RUDOLF EGGER.

An das kleine Problem, das die  $\pi \delta \lambda$ . Nwo. stellt, reiht sich ein anderes aus der Frühgeschichte der Langobarden. Vom Übertritte des Volkes auf römischen Reichsboden berichtet der Verfasser des Chron. Gothanum13) c. 2 (Mon. Germ. script. rerum Langobard. p. 8): deinde melioris (statt meliorem) ubertatis patriae (statt patriam) requirentes, ad Traciam provinciam transierunt, in Pannoniae urbis patriam suam hereditatem afflixerunt (statt affixerunt), unde cum Abaris reluctantes seu bella plurima ardentissimo animo ipsam Pannoniam expugnaverunt. Zum Verständnis ist nötig zu wissen, daß patria allgemein "Land, Gebiet" heißt und mit Tracia irrtümlich die Ebene zwischen Donau und Theiß benannt wird. C. Blasel, der verdienstvolle Erklärer der Chronik, hebt mit Recht die Antithese Pannonia ipsa : urbs Pannonia 14) hervor, sucht letztere aber jenseits der Donau im alten Sarmatenland; ferner zieht er patria sua hereditas zusammen, was "Anteil am Lande" heißen soll. Das ist eine Fehlerklärung, vielmehr muß übersetzt werden "sie beanspruchten das Gebiet der Stadt Pannonien". Die Phrase suam hereditatem alligere in ist gutes Latein<sup>15</sup>), hat ihre Entsprechung in der juristischen Geschäftssprache; vgl. auctoritatem postibus debitoris affigere Cod. Theodos. II 27, 1, 6 oder, was inhaltlich dasselbe bedeutet, titulos alfigere ibid. IX 42, 11; Novell. Valent. III 13, 6. Seu bella plurima wird ein Glossem zum gewählten Worte reluctantes sein, dem ein Partizip (gerentes, facientes) abhanden gekommen ist. Die Pannonia urbs hat man als nicht deutbar (Blasel a. a. O. 109) oder dunkel (L. Schmidt a. a. O. I 437, A. 6) angesehen. Gewiß ist der Ausdruck an sich selbst in der Umgebung, in der er vorkommt, bizarr genug,

<sup>13</sup>) Verfaßt von einem langobardischen Kleriker in Italien zwischen 807-810 n. Chr. Die Sprache ist arg verwildert, das Kasussystem aufgelöst, daher der Text schwer zu verstehen, doch wertvoll, weil er aus verlorenen Quellen manche gute Einzelheit bringt, welche *Paulus Liaconus* und die Origo gentis Langob. nicht kennen; vgl. C. Blasel, Die Wanderzüge der Langobarden 1909 p. 102ff. und Schönfeld, Art. Langobarden in Pauly-Wiss. RE. XII/1 Sp. 677ff.

14) A. a. O. 109, doch durfte er nicht Pannoniae urbs schreiben.

<sup>15</sup>) Bei der Lektüre hat man den Eindruck, daß der sonst höchst unbeholfene Autor die verschiedenen Phrasen für "sich aneignen" einer Sammlung von Synonyma entnimmt; c. 2 ad suam partem expugnare, ad suam proprietatem perduzerunt, c. 9 in (Emendation eines Korrektors) Spaniam suos terminos posuit.

Section 199

Goth. III 33, Hist. arc. 22. Das weist noch besser die Okkupation der Savia nach als das von Hauptmann betonte Argument aus den langobardischen Grabfunden von Krainburg. Denn daß die in Krainburg stationierten langobardischen Grenzer schon vor 568 dort waren, kann aus den Funden nicht mit Sicherheit geschlossen werden.

### CIVITAS NORICUM.

als Übersetzung des griechischen πόλις Παννονία jedoch verliert er alles Anstößige und wird verständlich. Ich erinnere an die civitas Bassianensis, die kurz Pannonia II. genannt wird (s. oben). Die dritte analog der πόλις Noo. erwartete Bezeichnung πόλις Παννονία stellt die Pannonia urbs des Chron. Gothanum dar. Diese urbs ist ein Bestandteil Pannoniens, nicht, wie Blasel will, außerhalb der Provinz gelegen. Mit dem Stadtgebiete von Bassiana freilich darf sie nicht identifiziert werden, sondern allgemein mit dem tatsächlichen oder beanspruchten Besitze der Oströmer in Pannonia II. Angekommen ist es dabei der oströmischen Regierung auf die strategische Position Sirmium. Vermutlich 437 vom Westreiche abgetreten<sup>16</sup>), hat diese Stadt, welche die Verbindung zwischen Konstantinopel und Aquileia beherrscht, ein äußerst wechselvolles Schicksal. Hunnen, Goten und Gepiden haben sie besessen, sie war für alle im Zwischenstromland zwischen Donau und Theiß entstehenden Herrschaften als Schlüsselpunkt ebenso wichtig wie für Ostrom. Auch die Langobarden, kaum auf Reichsboden angelangt. beginnen den Kampf um Sirmium. Im Jahre 567 wird es wieder byzantinisch. Die Notiz im Chron. Gothanum betreffs der Absichten der Langobarden auf die urbs Pannonia ist daher völlig korrekt, die Quelle gleichfalls eine gute. Aus dieser Quelle stammt allem Anscheine nach auch der anschließende Satz viginti et duo annos ibi habitare perhibetur, die einzige allen anderen Berichten fehlende Erwähnung vom 22 jährigen Aufenthalt der Langobarden in Pannonien.

Nun zurück zur Expositio, von der wir ausgegangen sind. Die Stelle, an welcher die civitas Noricum zu Pannonien gerechnet und mit Sirmium zusammengestellt wird, kann nicht in der ersten Niederschrift des griechischen Originales um Mitte des 4. Jahrhunderts gestanden haben, sondern ist erst nach der gotischen Landnahme in Pannonien, also nach 457 in den Text hineingekommen<sup>17</sup>). Nur von der östlichen Reichshälfte aus gesehen, gibt es ein norisches Stadtgebiet im Sinne des Ostabschnittes der binnennorischen Provinz, der in der byzantinischen Politik des 5. und 6. Jahrhunderts eine Rolle spielt. Die  $\pi \delta \lambda \varsigma$ Nwquzór, welche Prokop nennt, deckt sich mit der civitas Noricum der Expositio. Eine Parallelbildung ist urbs Pannonia, auch sie ist der äußerste Ostabschnitt im Süden Pannoniens, der von Rechts wegen

<sup>16</sup>) E. Stein, Rhein. Mus. LXXIV (1925) 354ff. und Gesch. des spätröm. Reiches I (1928) 430, 470.

<sup>17</sup>) Ein anderer offensichtlicher Nachtrag findet sich in der Beschreibung Galliens p. 121 Riese et habet adiacentem gentem barbaram Gothorum (nach 412). seit ca. 437 mit Ostrom vereint ist, tatsächlich aber öfter ein Vorposten der Barbarenstaaten östlich der Donau wurde. Am deutlichsten prägt sich dieser Zustand aus zur Zeit des Gepidenreiches, als zu den Stammsitzen jenseits der Donau das Land um Sirmium den unter einem eigenen Fürsten stehenden Annex bildet<sup>18</sup>). Der passende Name für diesen Annex ist  $\pi \delta \lambda \iota_{\mathcal{F}} \Pi arvorla$  oder civitas (urbs) Pannonia.

Wien.

RUDOLF EGGER.

# Telephos und die Etrusker.

Die Sage von Telephos hat in der griechischen Heldenepik eine nur geringe Rolle gespielt, auch nahm diese anscheinend nur auf die Schicksale seines Mannesalters Bezug. In um so höherem Maße beschäftigte das abenteuerreiche Leben des Helden die großen Dramatiker des V. Jahrhunderts. Sie variierten die einzelnen Hauptzüge der keiner epischen Kanonisierung unterliegenden Sage in einem auch für griechische Verhältnisse sehr weitgehenden Ausmaße, so daß nur die zwei Grundtatsachen unangetastet blieben, in denen die spätere Sagenbildung wurzelt, die Herkunft des Telephos als Sohn der Auge aus Arkadien und seine Stellung als Heros des Myservolkes<sup>1</sup>).

Nur in Arkadien ist der eigentliche Telephos mit seiner Mutter Auge wirklich bodenständig. Dieser war das Partheniongebirge heilig (Kallimachos Hymn. 4, 70f.), auf dem auch Telephos sein  $\tau \acute{e}\mu evos$ hatte (Pausanias VIII 54, 6), und in Tegea wurde  $A\breve{v}\gamma\eta ~\acute{e}v~\gamma \acute{o}vaoi$ als lokale Eileithyia in einem eigenen Tempel verehrt (Paus. VIII 48, 7). Beide sind ursprünglich arkadische Lichtgottheiten gewesen, Auge als die "Strahlende", Telephos als der "Fernleuchtende". Die Namen sind gut griechisch und bieten keine Anknüpfung an Vorgriechisches. Die Deklassierung auf die heroische Stufe teilen sie u. a. mit der argivischen Lichtgottheit Alektrona—Elektra<sup>2</sup>).

Daß, wie allgemein angenommen, der Telephoskult durch äolische Kolonisten nach der mysischen Küste gebracht worden, liegt durchaus im Bereiche des Wahrscheinlichen; eine Erklärung der Metamorphose

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Iordanes Getica 300 quam (Sirmiensem civitatem) ille expulso rege eius Trasarico.... obtinuit, dazu L. Schmidt I 310 und A. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das ganze Material gesammelt von H. Schmidt bei Roscher s. v. Telephos.

<sup>2)</sup> Hierüber E. Kalinka, Neue Jahrb. 1922, S. 418ff.

# F. SCHACHERMEYR, TELEPHOS UND DIE ETRUSKER. 155

vom Lichtgott zum mysischen Heros ist daraus aber nicht zu gewinnen. Welche Umstände diese bewirkten, hat uns erst Paul Kretschmer gezeigt<sup>3</sup>), der erkannte, daß der späteren Gestaltung der Telephossage auch noch eine spezifisch kleinasiatische Komponente, hethitisch mit *Telipinus* (Kurzform *Telipi*) benannt, zugrunde liegt.

Der Name Telipinus war einem hethitischen Schwurgotte eigen, fand aber auch als Personenname, so im hethitischen Königshause, Verwendung. Daß der für die Telephosgestaltung wirksame Telipinus auf eine nachträglich heroisierte historische Persönlichkeit mit diesem Namen zurückgeht, ist unwahrscheinlich, da die beiden uns bekannten hethitischen Fürsten dieses Namens niemals nach Westkleinasien gekommen sind<sup>4</sup>). Die Möglichkeit, daß ein uns im übrigen unbekannter mysischer Kleinfürst nach hethitischem Vorbilde den Telipinusnamen angenommen habe, besteht zwar5), läßt aber unerklärt, wieso sich der Telephos-Telipinuskult auch nach Lykien verbreiten konnte<sup>6</sup>). Es ist also beiweitem das Wahrscheinlichste, daß, wie auch Kretschmer annimmt, die Telephossage unmittelbar an die hethitische Gottheit selbst anknüpfte. Damit stimmt überein, daß eine Version der späteren Sage als seine Gattin die Hiera nennt, die nach Kretschmer a. a. O. S. 9ff. mit Ishara, also wieder einer hethitischen Gottheit, zu identifizieren ist. Daß Hiera in der griechischen Sage zur Führerin der Keteier gemacht wird, erklärt sich durch die Annahme, daß zur Zeit ihrer Deklassierung zur Heroine ihre hethitische Abkunft nicht sogleich vergessen und nun mit der Erinnerung an das einstige Vordringen hethitischer Heere nach Westkleinasien in Verbindung gebracht wurde. Für Telipinus selbst würden wir etwa folgende Entwicklungsstufen annehmen: Kult des Gottes Telipinus in Mysien (etwa zur Blütezeit des hethitischen Reiches) - seine Deklassierung zum Heros (nach Zusammenbruch des hethitischen Reiches) - seine durch die Namensähnlichkeit veranlaßte Gleichsetzung mit dem ursprünglichen Lichtgotte Telephos (vorgenommen durch die Griechen an der Küste).

Als Sohn des Telephos wird uns in der griechischen Sage nur Eurypylos genannt (schon  $\lambda$  519f.). Um ihn soll es sich im folgenden

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kleinasiatische Forschungen I (1927), S. 13ff.

<sup>4)</sup> Das gilt sowohl von dem Könige des XVII., wie von dem Prinzen des XV. Jahrh.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Die Namen der hethitischen Fürsten finden sich nach Westen (Μύοσιλος) wie nach Osten (Mulallu, Lubarna = Tlabarna, Sapalulme = Supiluliuma) weit verbreitet.

<sup>9)</sup> Steph. s. v. Tylépiog; Paus. IX 41, 1; TAM. I 26, 21.

# F. SCHACHERMEYR.

aber nicht handeln, sondern um die als Telephiden den Griechen fremde Gruppe Tarchon, Tyrsenos und Rhome. Für die beiden ersteren zeugt vor allem Lykophron Alexandra 1245ff. δίπτυχοι τόχοι Μυσών άναχτος ... Τάρχων τε καί Τυρσηνός. Die Hauptquelle des Lykophron war Timaios und timäisch war alles in der Römerepisode verarbeitete Material7). Doch blieb manches dunkel, bis uns W. Schur (Klio XVII 137ff.) die Erkenntnis vermittelte, daß Lykophron Versionen zusammengearbeitet hat, welche von Timaios noch gesondert geboten worden waren. Das kann meines Erachtens auch noch auf anderem Wege nachgewiesen werden. Die römischen Antiquare, welche das ältere Material für die römische Gründungssage sammelten, haben Timaios natürlich nicht übersehen. Dennoch bieten die Zitatennester bei Dionysios I 53, 4; 72-73, Servius Aen. I 273, Solinus I 1ff. und Festus p. 266-269 M., welche die älteren Autoren zum Teil namentlich anführen, keine Gründungsvariante unter seinem Namen, obwohl durch Dionysios I 67, 4; 74, 1 feststeht, daß Timaios über die Gründung Roms geschrieben hat. Das kann nur so gedeutet werden, daß Timaios mehrere einander wohl widersprechende Versionen nebeneinander geboten hat, ohne sich auf eine bestimmte festzulegen. Infolgedessen mußten seine Excerptoren darauf verzichten, deren eine als timäisch anzuführen, und die von Timaios gebotenen Versionen dürften, soweit sie sich nicht mit bereits von älteren Autoren eingeführten deckten, als anonyme in die Zitatennester eingeflossen sein. Aus Lykophron lernen wir, daß Timaios wenigstens eine schon früher vertretene Gründungsvariante geboten hat, nämlich die des Hellanikos (Aineias und Odysseus-Nanas als Gründer der Stadt; vgl. Fr. Gr. Hist. I 4, Fr. 848). Damit im Gegensatz stand dann jene andere Variante, die Tarchon und Tyrsenos als Söhne des Telephos in die römische Gründungssage hineingezogen hat. Wir erkennen sie, wenn auch in fragmentarischem Zustande wieder in dem Zitatennest anonymer Ver-

<sup>7)</sup> v. Wilamowitz, Greifswalder Programm 1883/4; Geffcken, Timaios und die Geographie des Westens passim.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Hier ist natürlich zu lesen  $\mu \varepsilon \tau$  'Oδυσσέως; die oft vertretene Lesung  $\mu \varepsilon \tau$  'Oδυσσέα ist ganz unsinnig; denn wie hätte Aineias als Gründer "nach Odysseus" auftreten können. Solche Gründungen nacheinander konnte man annehmen, wenn zwischen ihnen größere Zeiträume lagen. Das Auftreten der beiden Heroen in Latium konnte man aber nicht anders als in die Jahre unmittelbar nach dem trojanischen Krieg, also ungefähr gleichzeitig, setzen. Übrigens wird  $\mu \varepsilon \tau$  'Oδυσσέως auch durch die bei Lykophron angezogene Fassung gestützt.

# TELEPHOS UND DIE ETRUSKER.

sionen bei Plutarch Romulus 2 of  $\delta \dot{\epsilon}$  (' $P \dot{\omega} \mu \eta \nu$ )  $T \eta \lambda \dot{\epsilon} \phi ov$   $\tau v \bar{v}$  'H ga $\varkappa \lambda \dot{\epsilon} ov \varsigma$  Airela  $\gamma a \mu \eta \theta \epsilon \bar{\iota} \sigma a \nu$  . . .  $\lambda \dot{\epsilon} \gamma ov \sigma \iota$   $\tau v \bar{v} \sigma v \rho \mu a$   $\theta \dot{\epsilon} \sigma \theta a \iota$   $\tau \bar{\eta}$   $\pi \dot{\sigma} \lambda \epsilon \iota$ . Wir finden hier Telephos als Vater, was nur verständlich, wenn in der ursprünglichen Vorlage auch Tarchon und Tyrsenos vorhanden waren. Bei Plutarch mußten diese beiden ausfallen, da hier die Zitate mit Absicht auf äußerste Kürze eingeschränkt sind. Schon W. Schur hat a. a. O. damit das andere zerstreute Material zusammengestellt, so Stephanos s. v.  $T a \rho \chi \dot{\omega} v \iota ov$  ( $\dot{a} \pi \dot{\sigma} T \eta \lambda \dot{\epsilon} \phi ov \pi a \iota \delta \dot{\sigma} \varsigma T \dot{a} \rho \chi \sigma v \sigma \varsigma$ ) und Dion. Hal. I 28, 1 ( $\dot{\epsilon} \tau \epsilon \rho o \iota \delta \dot{\epsilon} T \eta \lambda \dot{\epsilon} \phi ov \pi a \iota \delta \dot{\sigma} \varsigma T \dot{a} \rho \chi \sigma v \sigma \dot{\epsilon} \sigma \sigma q a (vov \sigma \iota r)$ ; wo Tarchon und Rhome nicht genannt wurden, weil es sich nur um die Frage handelt, ob Tyrsenos der Sohn des Atys oder des Telephos sei. Wir gewinnen in Übereinstimmung mit Schur für Timaios also folgendes Stemma<sup>9</sup>):

Telephos

# Tarchon Tyrsenos

Rhome + Aineias

Hier war die Etruskerin *Rhome* zusammen mit Aineias Gründerin Roms und hat der Stadt auch ihren Namen gegeben. Eine derartige Version konnte in der Zeit vor Timaios, also etwa im IV. Jahrhundert, bei den Römern nimmermehr entstanden sein, da gerade damals der politische Gegensatz Roms zu Etrurien seinen Höhepunkt erreicht hatte. Aber auch die Griechen kommen als Schöpfer dieser Variante nicht in Betracht. Zwar ist Telephos eine griechische Sagengestalt und auch Tyrsenos als eponymer Heros der griechischen Historiographie geläufig, Tarchon aber ist der griechischen Sage und Pseudohistorie vollkommen unbekannt und blieb ihr auch in späterer Zeit immer fremd. Höchstens an Kyme könnte man denken, aber diese Stadt stand in früherer Zeit im Gegensatz zu den Etruskern und nachher auf der Seite Roms, war also kein Nährboden für etruskerfreundliche Geschichtskonstruktionen.

Damit gewinnt an Wahrscheinlichkeit, daß wir es mit einer von den Etruskern selbst erfundenen Variante zu tun haben. Im V. und

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dieses Stemma, das freundschaftliche Beziehungen zwischen Aineias und Tarchon voraussetzte, hat über den ja vielfach aus Timaios schöpfenden Varro auch noch bei Vergil nachgewirkt, der Tarchon als Bundesgenossen des Aineias anführt. Tyrsenos steht als Turnus allerdings auf der Gegenseite. Daß Lykophron unmittelbar auf Vergil gewirkt hat, ist nicht ganz ausgeschlossen, keineswegs aber wahrscheinlich (vgl. Ziegler P.-W. s. v. Lykophron).

### F. SCHACHERMEYR.

IV. Jahrhundert standen diese in dauerndem Gegensatz zu Rom und sahen sich durch die Römer in der Erhaltung ihrer politischen Selbständigkeit immer mehr bedroht. Da ist es wohl begreiflich, wenn sie in dieser Version ein Mittel finden wollten, um auf die altangestammten politischen Vorrechte Etruriens gegenüber Rom hinzuweisen.

Jetzt wird uns auch verständlich, warum diese etruskische Version gerade bei Timaios auftritt. Timaios ist ja der Sammler der epichorischen Sagen des Westens. Er hat sich auch mit dem Etruskertume beschäftigt (vgl. Fr. 18, F. H. G. I S. 196 f.). So gut wie bei den Laviniaten (Fr. 20) wird er auch bei den Etruskern selbst seine Erkundigungen eingezogen haben.

Ursprünglich beschränkte sich die atruskische Version natürlich auf die Feststellung der Abstammung allein des Tarchon und Tyrsenos von Telephos. Die Anfügung der Rhome haben die Etrusker erst aus politischen Gründen vorgenommen, im Hinblick auf ihre Verbindung mit Aineias sicher erst nach Hellanikos<sup>10</sup>). Sie stammte aus etruskischen Kreisen, denen die Spekulationen der griechischen Historiographen nicht ganz fremd waren, also wahrscheinlich aus *Caere* oder *Tarquinii*<sup>11</sup>), woher ja auch Timaios seine Informationen am ehesten beziehen konnte. Übrigens kann auch Tyrsenos als eponymer Heros — falls seine Gestalt lediglich eine Schöpfung der griechischen (bzw. lydischen) Geschichtsspekulation — bei den Etruskern nicht viel älter sein, wohl aber natürlich Tarchon<sup>12</sup>).

Wenn nun die Etrusker diese beiden von Telephos abstammen ließen, so ist das von nicht geringer geschichtlicher Bedeutung. Natürlich

<sup>12</sup>) Ursprünglich der kleinasiatische Gott *Tarku*, bei den Etruskern später zum Heros deklassiert. Da die Anknüpfung des Tarchon an Telephos erst jungen Datums und etruskische Erfindung ist, kann man daraus nicht schließen, daß etwa schon im hethitischen Pantheon *Tarku* der Sohn des *Telipinus* gewesen sei.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Wenigstens war Hellanikos der erste griechische Schriftsteller, der den Aineias nach Rom gelangen ließ; er schöpfte dabei aus westgriechischer Vulgata (Kyme?). Auf die Rolle des Hellanikos in der Entstehung der Gründungssage Roms näher einzugehen, muß ich für eine andere Gelegenheit sparen.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Hier dominieren im V. Jahrh. alle Zweige der griechischen bildenden Kunst und hat, wie uns die durchaus nicht immer nur geistlos kopierenden etruskischen Darstellungen aus der griechischen Sage lehren, auch die griechische Dichtung Eingang gefunden gehabt. Da konnte leicht auch so manche Blüte der griechischen Pseudohistorie ihren Weg nach Etrurien finden, nicht zum wenigsten etwa auch durch Griechen selbst, die als Künstler und Werkmeister hier ansäßig waren.

### TELEPHOS UND DIE ETRUSKER.

handelt es sich bei dieser verhältnismäßig jungen Konstruktion um keine Auffassung von unmittelbarem Quellenwert; denn weder Tarchon noch Tyrsenos sind historische Persönlichkeiten. Es zeigen uns aber die zahlreichen Darstellungen von Szenen aus der Telephossage auf etruskischen Aschenkisten, Spiegeln und Sarkophagen<sup>13</sup>), daß diese den Etruskern wenigstens seit dem V. Jahrhundert in allen Einzelheiten bekannt war. Wenn wir nun die Frage stellen, warum die Etrusker ihre Stammesheroen gerade von Telephos abstammen ließen, so findet sich darauf als die am nächsten liegende Antwort, daß sie in dem letzteren vor allem den mysischen Heros gesehen haben, daß sie also mit der Anknüpfung an Telephos ihre Geschichte mit der Landschaft Mysien verknüpfen und der Auffassung damit Geltung verschaffen wollten, daß ihre ursprüngliche Heimat Kleinasien, im besonderen aber Mysien, gewesen sei<sup>14</sup>).

Diese Feststellung ist nach zwei Richtungen von Bedeutung. Einmal wirft sie ein bezeichnendes Licht auf Dion. Hal. I 30, 2 zurdoreevoor vao tois danbési µãalor éouzóta légeur <oi>µŋdaµóber douyµéror, dal' énuxúouor to ébros datogaírortes. Hier ist schon merkwürdig, daß Dionysios die tois danbési µãalor éouzóta légortes nicht mit Namen nennt. Wären damit Etrusker selbst gemeint, so hätte er sicher nicht unterlassen, das zu betonen. Nach unseren obigen Feststellungen müssen wir um so bereitwilliger davon absehen.

Aber auch für die bekannte Tyrsenerstelle Herodots I 94 gewinnen wir eine treffendere Einstellung. Herodot gibt hier eine lydische Version wieder ( $Av\delta ol \dots \lambda \ell \gamma ov \sigma l$ ), in der Tyrsenos unter Streichung des an dieser Stelle sonst zu findenden Torebos dem lydischen Heraklidenstemma eingegliedert wird. Daran knüpft er die Auswanderung der Tyrsener  $\ell_{\varsigma}$  ' $O\mu\beta\varrho\nu\sigma o\varsigma$ . Dem entgegen steht Xanthos (F. H. G. I S. 36, Fr. 1), der das lydische Königstemma in der ursprünglichen Form bietet und den Tyrsenos nicht erwähnt. Es stehen also zwei lydische Versionen gegeneinander. Nun ist es meines Erachtens bedenklich, den Passus  $\ell_{\varsigma}$  ' $O\mu\beta\varrho\nu\sigma o\varsigma$  des Herodot seiner lydischen Version zuzuschreiben, da es sich hier um eine an sich zwar richtige Feststellung handelt, die aber doch den in Italien nicht bewanderten Lydern

<sup>13</sup>) Zusammengestellt bei J. Schmidt a. a. O. Sp. 306ff.

<sup>14</sup>) Später, wohl zu einer Zeit, da mit dem Ende der etruskischen Selbständigkeit auch die heimischen Geschichtssagen ihre Geltung immer mehr einbüßten, hat man in Etrurien die lydische Version Herodots rezipiert (Tac. Ann. IV 55).

# F. SCHACHERMEYR.

kaum zuzutrauen ist. Ich halte es daher für näherliegend, daß das Spezifische der lydischen Version des Herodot die Anknüpfung des Tyrsenos an das lydische Königstemma und die anekdotische Einkleidung des Auswanderungsberichtes ist, während die Tatsache der Auswanderung der Tyrsener aus Kleinasien  $\hat{e}_{\varsigma}$  ' $O\mu\beta\varrho\nu\sigma\dot{v}_{\varsigma}$  dem Herodot als kleinasiatischem Griechen auch unabhängig davon geläufig war<sup>15</sup>).

Es haben also zwar die lydischen Gewährsmänner des Herodot die Tyrsener als Abkömmlinge der Lyder reklamiert, während der Lyder Xanthos derartiges ablehnte. Daß aber bei den Lydern eine derartige Alternative überhaupt entstehen konnte, mag sich am besten erklären, wenn die Etrusker zwar aus Kleinasien stammten, nicht aber aus Lydien selbst, sondern aus einem dieser Landschaft benachbarten Gebiete, also etwa aus Mysien. Dahin führte uns aber auch die von den Etruskern selbst vorgenommene Anknüpfung des Tyrsenos und Tarchon an Telephos.

Ferne liegt mir die Behauptung, daß sich allein schon auf diesem Wege die ursprüngliche Heimat der Etrusker in Kleinasien mit Sicherheit feststellen ließe. Wenn sich auch Griechen, Lyder und Etrusker der alten Tyrsenerwanderung zum Teil noch zu entsinnen vermochten, so kann es sich doch nur mehr um den Schatten einer Erinnerung handeln, da sie eine Zeit zu betreffen scheint, welche die historische Rückerinnerung der Griechen wie der Lyder nur mehr in wenigen Ausnahmefällen erreichte. Höchstens von den Etruskern selbst könnte man annehmen, daß sie als die Ausgewanderten die Erinnerung zäher bewahrt haben, vielleicht auch an Mysien als ursprüngliches Heimatland. Aber erst, wenn Argumente, die nicht der vagen antiken Überlieferung allein entnommen sind, hier ein entscheidendes Wort zu sprechen vermöchten<sup>16</sup>), dürften wir es wagen, in der Frage nach der ursprünglichen Heimat der Etrusker auf eine endliche Klärung zu hoffen.

# Innsbruck.

F. Schachermeyr.

<sup>15</sup>) Wir hätten also anzunehmen, daß Herodot den Passus  $\dot{\epsilon}_{\zeta}$  ' $O\mu\beta\rho\nu\kappa\sigma\dot{\epsilon}_{\zeta}$ aus Eigenem, ohne es aber besonders zu vermerken, in die in indirekter Rede gegebene lydische Version eingefügt hat. Das war notwendig, wenn der Fluß der Erzählung nicht gestört werden sollte.

<sup>16</sup>) Was sich an derartigem feststellen läßt, soll an anderem Orte seine Zusammenstellung finden. Jedenfalls steht m. E. das eine fest, daß das moderne Tireh mit Tvgonprol nichts zu tun hat.

# Hippolytos auf provinzialrömischen Reliefs.

Die in den römischen Provinzen der Donauländer seit dem 2. Jahrhundert n. Chr. beliebten mythologischen Reliefs bilden trotz ihrer künstlerischen Anspruchslosigkeit oft wichtige Dokumente einerseits für die weitreichende Wanderung klassischer Bildtypen, anderseits für das eigenartige Verfahren der einheimischen Steinmetze, schwierige Bildkompositionen, denen ihre Gestaltungskraft nicht gewachsen ist, durch Vereinfachungen und Umbildungen inhaltlich und formal ihren Zwecken dienstbar zu machen. Derartige Fälle sind bereits mehrfach nachgewiesen worden<sup>1</sup>). Im Folgenden sollen zwei solcher Reliefs, das eine aus Noricum, das andere aus Pannonien, besprochen werden, die bisher unbeachtet und ungedeutet geblieben sind.

In die Außenmauer des Schlosses Seckau bei Leibnitz ist ein aus dem Stadtgebiete von *Flavia Solva* stammendes Reliefbruchstück (Abb. 1) eingemauert, dessen jetzige Höhe 0·82 m, Breite 0·60 m beträgt<sup>2</sup>). Das Material ist der weiße, grobkörnige Marmor von den benachbarten Brüchen von St. Oswald. Das Relief war ursprünglich von einer Leiste mit Ablauf umrahmt, von der oben noch ein als Rundbogen gestaltetes Stück erhalten ist. Feuchtigkeit hat die Oberfläche des Reliefs stark korrodiert, gewaltsame Eingriffe Teile der noch erhaltenen Figuren zerstört.

Rechts steht ein Jüngling, bekleidet mit einer bis zu den Knieen reichenden Chlamys und bewehrt mit einem Speer in Vorderansicht. Das Gesicht ist nach links gewendet und die rechte Hand abwehrend gegen eine langbekleidete, mit einem Schleier umhüllte Frau ausgestreckt, die vor ihm kniet und beide Hände wie bittend nach ihm ausstreckt; zwischen den beiden ein Hündchen, das aufmerksam zu seinem Herrn aufblickt. Rechts vom Jüngling tritt mit dem Vorderkörper ein Pferd aus dem Reliefgrund, das seinen Kopf senkt, um aus einem Becken zu trinken. Zu Häupten der knieenden Frau schwebt ein Flügelknabe nach rechts, der sich nach einer Figur zurückwendet, von der am linken Bruchrand nur mehr spärliche Überreste vorhanden sind. Man erkennt einen zylinderförmigen Gegenstand, der durch

"Wiener Studien", XLVII. Bd.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hekler, Öst. Jahreshefte XV (1912) 181ff. Schober, Die Grabsteine von Noricum und Pannonien S. 204 ff. Zingerle, Öst. Jahreshefte XXI/XXII 232 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Knabl, *Flavium Solvense*, Schriften d. hist, Ver. f. Innerösterreich I 42, Taf. III, nr. 17.

### ARNOLD SCHOBER,

eine daraufliegende, einen Griffel haltende Hand als Diptychon kenntlich ist. Von der Figur, zu der diese schreibende Hand gehört, sind nur einige Gewandfalten und die linke Lehne des Stuhles, auf dem die Figur sitzt, erhalten. Die Deutung auf die Antragszene aus der Hippolytossage steht außer Zweifel, obwohl einzelne Figuren von den sonst üblichen Typen abweichen. In dem Jüngling haben wir Hippolytos, in der knieenden Frau die die Liebesbotschaft überbringende Amme und in den wenigen Resten links Phädra zu erkennen, die den Liebesbrief schreibt.

Den Darstellungen der Antragszene auf römischen Wandgemälden und Sarkophagen liegt als literarische Quelle der zweite Hippolytos des Euripides zugrunde<sup>3</sup>). Die einzelnen bildlichen Fassungen gehen jedoch, wie zuerst Kalkmann (Arch. Zeitg. 1883, S. 130 ff.) nachgewiesen hat, auf malerische Vorbilder der hellenistischen Zeit zurück. Sie haben die Elemente der ursprünglichen Kompositionen ziemlich getreu bewahrt. Die Figur des Hippolytos auf unserem Relief entspricht mit seiner abwehrend erhobenen Rechten genau der entsprechenden Gestalt auf einer Gruppe von Sarkophagen (Robert a. a. O. nr. I 67ff.). Dagegen ist schon das Motiv des aus einem Eimer trinkenden Pferdes nicht aus den Sarkophagen der Antragszene genommen, sondern aus jenen griechischen, die die Heimkehr des Helden von der Jagd schildern (Robert a. a. O. nr. 144, 146, 147 c). Die Gestalt der Phädra ist zwar analog dem herrschenden Typus sitzend gebildet, doch ist das Motiv des Briefschreibens sonst von keinem anderen Denkmal überliefert. Deshalb an eine von jener der übrigen Denkmäler verschiedenen literarischen Quelle zu denken, etwa an Ovid (Her. IV), der ja bei der Anlage seines Werkes an das Briefmotiv angewiesen war, ist nicht nötig, da das Briefmotiv als erwünschtes Ausdrucksmittel von der bildenden Kunst unabhängig von literarischen Einflüssen erfunden sein konnte (vgl. Robert a. a. O. S. 169). Woher der norische Steinmetz das Motiv genommen hat, ist nicht nachzuweisen. Möglich ist immerhin eigene Erfindung. Anscheinend wollte er besonders deutlich sein und hat zwei zeitlich aufeinanderfolgende Szenen, das Verfassen des Liebesbriefes und den Antrag zu einem einheitlichen Bilde zusammengezogen, während die auf den Sarkophagen in loserer Verbindung stehenden Szenen der liebeskranken Phädra und des Antrages durch die Amme deutlich die Abhängigkeit von

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Robert, Die antiken Sarkophagreliefs III/2, S. 169 ff., Taf. XLIV ff. mit Alterer Literatur.





.

#### HIPPOLYTOS AUF PROVINZIALRÖMISCHEN RELIEFS.

zwei verschiedenen Vorbildern verraten. Abweichend von dem üblichen Typus ist auch die Gestalt des Eros, der auf unserem Relief oberhalb der Szene dahinschwebt, anstatt wie gewöhnlich sich an das Knie der Phädra anzuschmiegen. Vor allem aber bietet die Amme auf unserem Relief eine besondere Bildung, da sie nicht, wie üblich, stehend, sondern knieend den Antrag an Hippolytos übermittelt. Da sie keinen Brief in den Händen hält, so entspricht dies der Version des Euripideischen Hippolytos.

Das zweite Relief (Abb. 2) stammt aus O-Szöny (Brigetio) und befindet sich im Museum zu Komorn4). Es bildete im vollständigen Zustand wohl die Vorderseite eines Sarkophags. Höhe 1 m, jetzige Länge 1.26 m, Dicke 0.29 m; weißgrauer Kalkstein. Wir sehen wieder die knieende Amme in langer Gewandung und mit dem Schleier auf dem Kopfe. In den ausgestreckten Händen hielt sie auch diesmal keinen Brief, wie die zum größten Teil noch erhaltenen Hände zeigen. Vom Hippolytos ist gerade noch ein Stück der abwehrenden rechten Hand erhalten. Rechts wird man noch dessen übliche Begleitung zu ergänzen haben. Die linke Hälfte des Fragments wird von einer fast nackten Frau eingenommen, die sich auf einem Pfeiler stützt, und von einem fackeltragenden Eros, der die Frau am Arm ergriffen hat und sie nach rechts zu ziehen sucht. Der Zusammenhang zwingt uns in der weiblichen Gestalt Phädra zu erkennen, obwohl die nach einem bekannten statuarischen Typus der Aphrodite<sup>5</sup>) gebildete Figur ganz aus dem Rahmen der bildlichen Tradition für Phädra fällt. Beiden Reliefs gemeinsam aber ist die Gestalt der knieenden Amme, die sich in allen Einzelheiten so entspricht, daß für beide eine gemeinsame Vorlage angenommen werden muß. Da, wie bereits erwähnt, diese Fassung der Figur von der übrigen bildlichen Überlieferung abweicht, so sind bis auf weiteres unsere beiden Reliefs die einzigen Beispiele für eine noch unbekannte Fassung der Antragszene.

Ein schon bekanntes Relief in Pöchlarn<sup>6</sup>) mutet zunächst in seiner Beschränkung auf die Figuren des Hippolytos und der Amme wie eine Abkürzung des auf den Wandbildern und Sarkophagen wirksamen Bildtypus der Antragszene an. In Wirklichkeit gibt es einen späteren

<sup>4)</sup> Maionica-Schneider, Arch.-epigr. Mitt. I (1877) 58.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Reinach, R p. de la stat. II 334, nr. 6, 7; S. 335, nr. 1-3; IV Sr. 201, nr. 4.

<sup>9)</sup> Ladek, Arch.-epigr. Mitt. XVIII (1895) 33, Fig. 8 (Zeichnung). Der hohe Standort des Stückes verbietet eine gewöhnliche photographische Aufnahme.

#### ARNOLD SCHOBER.

Zeitpunkt wieder. Hippolytos, der in der linken Figur zu erkennen ist, hat den Liebesbrief weggeworfen und wendet sich erzürnt nach links, während die Amme nach rechts enteilt. Die Gestalt des Hippolytos ist aus der üblichen Antragszene7) herübergenommen, wo er immer mit der links neben ihm stehenden Amme verbunden ist. Hieraus erklärt sich auch die Kopfwendung nach links und die nach dieser Richtung abwehrend erhobene Hand auf unserem Relief. Die Bildung der Amme fällt aus dem gewohnten Schema der Antragszene heraus; sie ist dem veränderten Vorgang angepaßt; ihre Herkunft läßt sich vielleicht noch ableiten. Auf mehreren Sarkophagen, die aus der gleichen Quelle schöpfen<sup>8</sup>), erscheint rechts von Hippolytos ein Jüngling, der sein Roß führt und der ebenfalls nach rechts forteilend gebildet ist. Es ist leicht möglich, daß der Verfertiger des Reliefs aus einer solchen Vorlage jene beiden Gestalten herausnahm, die seinen Absichten am dienlichsten schienen, wenn er auch dabei die Umwandlung des Knappen in eine Frau in Kauf nehmen mußte.

So sehen wir an allen drei Reliefs das Gleiche. Die einzelnen Elemente der Darstellung sind von überkommenen Bildtypen abhängig. Die Zusammenstellung dieser Elemente jedoch zu neuen, von den üblichen abweichenden Bildkompositionen ist die selbständige Leistung der einheimischen Bildhauer.

Wien.

#### ARNOLD SCHOBER.

### Abalus insula.

Die Insel *Abalus* wird nur einmal erwähnt, und zwar in Zusammenhang mit dem Bernstein, diesem für die Erforschung der Urzeit so wichtigen Mineral. Aus mehr als einem Grunde erscheint es angezeigt, über dieses *Abalus* eine Untersuchung anzustellen. Wir beginnen mit Plinius Nat. Hist. XXXVII 35:

Nach des Pytheas von Massilia Bericht sei die Lage von Abalus folgende: ab hoc (nämlich von dem aestuarium Metuonidis — wie den Namen Detlefsen emendiert hat) diei navigationem abesse insulam Abalum; illo per ver fluctibus advehi (sucinum) et esse concreti maris purgamentum. Incolas pro ligno ad ignem uti eo proxumisque Teutonis

<sup>6</sup>) Robert a. a. O. nr. 151, 161, 163-166.

<sup>7)</sup> Wandgemälde Helbig nr. 1242-1244, 1246. Sarkophage Robert nr. 151, 154, 160, 161, 164, 166.

#### C. WESSELY, ABALUS INSULA.

vendere. Huic et Timaeus credidit, sed insulam Basiliam vocavit. Die einzelnen Elemente dieser Nachricht, aber in einer anderen Zusammensetzung finden wir an einer zweiten Stelle des Plinius IV 94: insulae complures sine nominibus eo situ traduntur, ex quibus ante Scythiam, quae appellatur Baunonia (Var. Raunomiam, Rauronia, Rauroniam) unam abesse diei cursum, in quam veris tempore fluctibus electrum eiciatur, Timaeus prodidit. Die dritte Stelle des Plinius ist IV 95: Xenophon Lampsacenus a litore Scytharum tridui navigatione, insulam esse immensae magnitudinis Balciam tradit; eandem Pytheas Basiliam nominat. Für Balciam bietet Solinus 19, 6, der aus Plinius schöpfte, die Form Abalciam.

Es ist also an den drei Pliniusstellen von einer Insel die Rede, die vor der scythischen Küste in einer Entfernung von 1 (resp. 3) Tagereisen liegt; im Frühling werfen dort die Fluten den Bernstein als Absonderung des Meeres aus; Pytheas nannte sie nach XXXVII 35 Abalus, jedoch nach IV 95 Basilia, Königsinsel; letzteren Namen bot nach XXXVII 35 Timaios von Tauromenion. Xenophon von Lampsacus, der im 2. Jahrhundert v. Chr. gelebt haben mag, hatte den Namen Balcia (Abalcia). Endlich begegnen wir in IV 94 auch dem Namen Baunonia (Var. Raur.) für den Küstenstrich, vor dem die Insel lag, so nach Müllenhoff, Deutsche Altertumskunde I 476, 481 483 (im Gegensatz zu der Ansicht, daß B. der Name der Insel war).

Der Name Baσίλεια νῆσος liegt in der griechischen Parallelstelle des Diodor V 23 über die Bernsteininsel vor: τῆς Σκυθίας τῆς ὑπὲϱ τὴν Γαλατίαν κατάντικου νῆσός ἐστι πελαγία κατὰ τὸν 'Ωκεανὸν ἡ προσαγορευομένη Βασίλεια. Εἰς ταύτην ὁ κλύδων ἐκβάλλει δαψιλὲς τὸ καλούμενον ἤλεκτρον οὐδαμοῦ δὲ τῆς οἰκουμένης φαινόμενον. Τὸ γὰρ ἤλεκτρον συνάγεται μὲν ἐν τῆ προειοημένη νήσω, κομίζεται δὲ ὑπὸ τῶν ἐγχωρίων πρὸς τὴν ἀντιπέραν ἤπειρον, δι' ἦς φέρεται πρὸς τοὺς καθ' ἡμᾶς τόπους καθότι προείρηται. Da Diodor hier auf Timaios von Tauromenion basiert, finden wir die Bestandteile der obigen Berichte des Plinius hier wieder.

Die Schilderung der naturhistorischen Tatsachen ist in diesen Berichten eine zutreffende; v. Wessely, Der Bernstein in seiner kulturhistorischen Bedeutung (Schriften des Vereines zur Verbreitung naturwissensch. Kenntnisse 1913) u. a. Mit Erfolg hat hier, was die antiquarischen Untersuchungen betrifft, die germanische Philologie eingesetzt. Zwar stimmen wir Zeuß, Die Deutschen 269, nicht zu, nach welchem Balcia nichts anderes als Scandinavien ist, wahrscheinlich die Benennung bei den Aisten, von denen vielleicht auch der Name baltisches Meer stammt (litauisch baltas weiß), vgl. Müllenhoff, Deut. Altert. I 478; denn nicht früher als in der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. ist die Fundstelle des Bernsteins an der Ostseeküste aufgesucht worden, Pytheas hat sie auf seiner Nordlandsfahrt nicht kennen gelernt. Wohl aber ist dagegen der Name der Glaesaria (Plinius XXXVII 42), den die Römer von den Germanen kennen lernten, richtig mit einem deutschen Wortstamm in Verbindung gesetzt worden (glaesum, angelsächs. glaere, nhd. Glas); diesen Namen erteilten die Soldaten des Drusus (um 12 v. Chr.) der rechts von der nördlichen Rheinmündung liegenden Austeravia "Oster-Insel", und die neueren griechischen Geographen wie Isidor von Charax nannten sämtliche Britannien gegenüber längs der deutschen Nordseeküste verstreuten Inseln Electrides, quod ibi electrum nasceretur (Müllenhoff I 482). - Da die römischen Soldaten Borkum (Burcana) Fabaria und andere Nordseeinseln Fabariae nannten, nach Plinius IV 97, XVIII 121 wegen der dort wild wachsenden "Bohnen" (gemeint sind die hellbraunen, Bohnen ähnlichen Knoten des Blasentangs), so kann man allerdings Baunonia für den entsprechenden deutschen Namen des Küstenstrichs halten, der vom alten bauna, althochdeutsch bôna abgeleitet wäre (Müllenhoff I 483).

Für die Etymologie von Abalus ist die Gleichung mit "Apfel" vorgeschlagen worden (Müllenhoff 484, A. 2). An und für sich ist ein solcher Zusammenhang eines Ortsnamens nichts Auffallendes; ich erinnere z. B. an neuhochdeutsche Ortsnamen wie Affoltern, Affaltrach, Aflenz, Gablitz, niederländisch Apeldoren, englisch Appledore, Gottfrieds Feenland Avalun, kymrisch ynys Afallon (Apfelinsel), hebräisch Tappüah (Ortsname) etc. Auch würde nach Grisebach, Vegetation der Erde I 143 wegen der Verbreitung des Apfelbaums in dieser nordischen Gegend kein Bedenken obwalten; es ist dabei irrelevant, ob man den wilden Apfelbaum (Pirus silvestris) oder den Kultur-Apfel (P. malus) in Betracht zieht. Aber es sei darauf hingewiesen, daß die Inselbewohner in Abalus statt des Holzes den Bernstein als Brennmaterial gebrauchten, wohl die Folge von spärlichem Baumwuchs. Das größte Bedenken würde aber das Vorkommen von Abalus-Apfel im hohen Norden im 4. Jahrhundert vor Christus erregen, wenn die Ableitung der Wortsippe Apfel als Lehnwort von dem Namen des kampanischen Abella feststünde. Ähnlich wie viele Kulturpflanzen in ihrem Namen noch den Stempel

#### ABALUS INSULA,

ihres südlichen Ursprungs tragen, wie campana Glocke von dem Namen der Landschaft Campanien als der Heimat ihrer Erfindung abgeleitet wird, bringt man mit dem Stadtnamen Abella (v. Vergil Aen. VII 740 et quos maliferae despectant moenia Abellae) die nordeuropäische Bezeichnung des Apfelbaums, resp. Apfels, in Zusamenhang; keltisch altirisch abhall ubhal, mittelirisch aball uball ubull, altkymrisch aballen Apfel; germanisch krimgotisch abel, althochd. apful afful m., altenglisch aeppel, altisl. eple n., slawolettisch lit. obulas obulys Apfel, obelis f. Apfelbaum, lett. abele Apfelbaum, abulis Apfel, altpreuß. woble Apfel, wobalne Apfelbaum, kirchenslaw. abluko; dieses kann wegen der Media b nicht durch das Germanische durchgegangen sein; für das Gotische, woraus viele Wörter vom Slawischen entlehnt sind, ist die Form \*apls anzusetzen. Abellawäre zunächst ins Keltische, dann bei einer Berührung der Kelten mit Slawen an der unteren Donau ins Slawische, von da ins Lettische eingedrungen (Fick, Vergleich, Wörterbuch 14 349). Da die germanischen Formen die Lautverschiebung zeigen, müßte diese, wenn Abalus - Apfel germanisch ist, erst nach dem 4. Jahrh. v. Chr. eingetreten sein. Nach Hoops, Waldbäume und Kulturpflanzen im germanischen Altertum 477ff. liegt eine Urverwandtschaft bei Abella mit dem nordeuropäischen Namen des Apfels vor (vgl. Much, Zeitschr. f. d. österr. Gymn. XLVII, 608; Björkman, Z. f. deutsche Wortforschung II, 211). Stammt aber die Wortsippe nicht von Abella, so ist anderseits eine Entlehnung aus den finnischen Sprachen nicht erweislich. Wohl in Hinblick auf die obwaltenden Schwierigkeiten hat Müllenhoff I 484 F. II 227 f. noch eine andere Erklärung von Abalus vorgeschlagen, er stellt es zu angelsäch. abal, altnord. all "Stärke, Kraft"; doch ist hier die Bedeutung keine passende. Durch die Etymologie erhält also Abalus keine Stütze.

Da es keinem Zweifel unterliegt, daß an allen oben zitierten Stellen bei Plinius und Diodor ein und dieselbe Bernsteininsel gemeint ist, nahm Müllenhoff zur Lösung der Widersprüche an, Plinius oder sein Kopist habe in Nat. Hist. IV 95 aus Versehen das ursprüngliche 'eandem Pytheas Abalum, Timaeus Basiliam nominat' zu 'eandem Pytheas Basiliam nominat' entstellt. Es ist vor allem festzustellen, daß Pytheas es war, der die großartigen Forschungsresultate seiner Nordlandsreise erzählte, auf Pytheas beruhte wieder Timaeus. Daher nahm J. Geffcken, Timaios' Geographie des Westens, Philol. Untersuch. XIII 68 f. an, die Doppelnamigkeit Abalus-Basilia sei schon bei Pytheas gewesen, zwei Namen für dieselber

#### C. WESSELY,

Insel, ein griechischer und ein barbarischer, also wie wenn ein Autor die beiden obigen Namen *Baumonia* — *Fabaria* miteinander zusammen bringen möchte, wobei freilich das Verhältnis *Baunonia* (Bohne) — *Fabaria (faba)* durchsichtig ist, nicht so jenes von Abalus — Basilia.

Die Namen Abalus, Balcia, Abalcia machen, was die Etymologie betrifft, Schwierigkeiten, sie stehen alle isoliert; dagegen ist *Baoilaeia* ohne weiteres verständlich, es hat als Ortsname Parallelen; die *Basilia insula* nennt der a. 70 v. Chr. gestorbene Metrodoros von Skepsis (bei Plinius XXXVII, 61), der sich an Pytheas und Timaios anschloß, und zwar wieder in Zusammenhang mit dem Bernsteinvorkommen. Unter diesen 'Umständen werden wir v. Gutschmid (Lit. Centralblatt 1871, 527) nicht zustimmen, der das isolierte, schwierige " $A\beta a \lambda o \varsigma$  für das Ursprüngliche hielt, dazu für Pytheas noch die erweiterte Form ' $A\beta a \lambda \eta \sigma la$  võro $\varsigma$  ansetzte und weiter vermutete, aus dieser sei durch einen Schreibfehler *Baluona* entstanden, woraus sich dann die Varianten *Baoulua* (*Baoilaeia*) und *Balzia* Balcia, Abalcia ergeben haben sollen.

Da die Namen Basilia, Abalus, Balcia aus griechischen Schriftstellern des 4.—2. Jahrh. v. Chr. bezeugt werden, sind ihre verschiedenen Formen vom Standpunkte der griechischen Paläographie aus zu betrachten. Vergleichen wir die beiden Stämme  $A\beta\alpha\lambda$  und  $B\alpha\sigma\iota\lambda$ , so haben sie drei Buchstaben identisch; aber auch das A am Anfange von  $A\beta\alpha\lambda$  läßt sich leicht als falsch gelesenes CI, d. i.  $\sigma\iota$  erklären, aus  $B\alpha\lambda$  mit dem darüber geschriebenen, nachgetragenen CI entstand bei falschem Kopieren leicht  $A\beta\alpha\lambda$ . Ich schlage also vor, Abalus in der antiken Geographie zu streichen und als eine Schreibfehler-Variante für  $B\alpha\sigmal\lambda\epsilon\iota\alpha$  aufzufassen.

Wien.

C. WESSELY.

### Ein neuer Beitrag zur Geschichte der griechischen amtlichen Kanzleischrift.

(Papyr. Gr. Vindob. 24473.)

(Mit Beiblatt.)

In seiner griechischen Paläographie (München 1925) hat W. Schubart wiederholt und mit Nachdruck auf die schriftgeschichtliche Wichtigkeit jener spezifischen Gattung der griechischen Papyrusurkundenschrift hingewiesen, die zwischen den beiden Gattungen, der

#### H. GERSTINGER, BEITRAG ZUR GESCH. DER GRIECH, KANZLEISCHR. 169

Bücherkalligraphie und der Geschäftskursive des ephemeren Schriftverkehres stehend, eine eigene Stellung und Bedeutung eingenommen hatte, die Schrift der amtlichen Kanzleien<sup>1</sup>). Hervorgegangen ist diese Schriftgattung wahrscheinlich aus der kaiserlichen Kanzlei selbst, die sich ähnlich wie die großen Kanzleien des abendländischen Mittelalters, etwa die der deutschen Kaiser und der Päpste, einen spezifischen repräsentativen Schreibstil geschaffen hatte, den in der Folge auch alle übrigen amtlichen Kanzleien des Reiches für ihre schriftlichen Enuntiationen sich zum Vorbilde nahmen. Leider gestatten uns unsere Papyrusfunde, die alle aus abgelegenen Provinzorten stammen und demgemäß nur sehr selten Originalakten der hauptstädtischen amtlichen Kanzleien enthalten, noch nicht, die Anfänge der Entwicklung dieser Kanzleischrift zu fixieren und ihre Entwicklungsstadien im Verlaufe der Jahrhunderte ihres Gebrauches im einzelnen zu verfolgen. Dies ist um so mehr zu bedauern, als diese Kanzleischrift, wie bei der überragenden Stellung ihres Ursprungsortes unschwer zu begreifen ist, auf die Stilgestaltung auch der außeramtlichen Schriftgattungen, der Geschäftsschrift sowohl wie der der Bücher, augenscheinlich einen bedeutenden Einfluß ausgeübt hat. Die eigenartige "koptische" Schrift, wie sie uns in einzelnen gräko-ägyptischen Handschriften frühbyzantinischer Zeit, z. B. in dem berühmten Cod. Marchalianus der Propheten in der Vaticana aus dem 6. (?) Jahrh. und in den koptischen Handschriften vom 7. Jahrh. ab ständig entgegentritt, ist ihr Abkömmling, anscheinend vermittelt durch die Kanzlei der alexandrinischen Patriarchen, die nach dem Siege des Christentums wie so manche andere äußerliche Förmlichkeit wohl auch den Schriftstil der höchsten weltlichen Kanzlei des Landes als ihren "Kurialstil" übernommen und weitergebildet hatte. Diese Zusammenhänge hat Schubart an der Schrift des bekannten Osterbriefes des alexandrinischen Patriarchen Alexander II. (704-29) BKT. VI 55ff. und Pap. Gr. Berol. Tf. 50, Gr. Pal. 144 e. a. aufgezeigt. Noch bedeutsamer aber ist der gleichfalls von Schubart wiederholt und sicher mit Recht betonte Einfluß dieser Kanzleischrift auf die Gestaltung der byzantinischen sogen. Minuskelkursive, deshalb nämlich, weil aus dieser byzantinischen Kursive sich unsere heutige griechische Minuskelschrift entwickelt hat und so jene amtliche

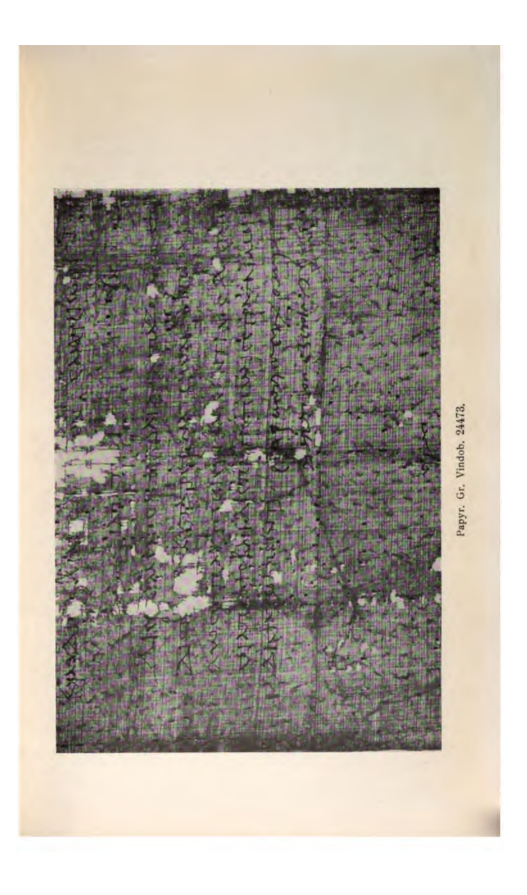
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schubart, Gr. Pal. 17, 60f. u. sonst. Gardthausen, Gr. Pal. II 183ff. Preisigke, Schriften der wiss. Gesellschaft in Straßburg 30 (1917) 68ff. mit Angabe der früheren Literatur. Über den wahrscheinlichen Zusammenhang der rätselhaften byzantinischen Papyrusprotokollschrift mit dieser Kanzleischrift vgl. H. I. Bell, JHellStud. 1917, 56ff.

#### HANS GERSTINGER

Kanzleischrift der Kaiserzeit als eine wichtige Komponente noch in der heutigen griechischen Schrift fortlebt.

Dank dieser hervorragenden Bedeutung für die Stilentwicklung der griechischen Schrift verdienen die Denkmäler dieser Kanzleischrift und Papyri, deren Schrift den Einfluß ihres markanten strengen Stiles unschwer erkennen läßt, eine besondere Beachtung seitens der Schriftgelehrten und Papyrologen. Schubart hat auf eine Anzahl solcher Stücke gelegentlich hingewiesen; die wichtigsten davon sind jene zwei Originaldenkmäler der ale xandrinischen Kanzlei, auf denen Schubarts Hypothesen im wesentlichen fußen, BGU, I 73 (Mitteis, Chrest, 207) aus dem Jahre 135 n. Chr. (abgebildet bei Schubart, Gr. Pal. 60, Abb. 35) und Pap. Berol. P. 11532, der Brief des ägyptischen Präfekten Subatianus Aquila v. J. 209 n. Chr., hg. von Fr. Zucker, Sitzungsber. Berl. Akad. 1910, 710 (abgeb. bei Schubart, Pap. Gr. Berol. Tf. 35). Beide zeigen bei unverkennbarer Stilverwandtschaft zwei verschiedene Abarten dieser Schriftgattung, das erste, wie mir scheint, die normale Geschäftsschrift der amtlichen Kanzleien, das zweite eine repräsentative Prunkschrift oder, wie Fr. Preisigke a. o. A. 1 a. O. meint, eine Art "Plakatschrift" für den Aushang amtlicher Kundmachungen.

Schriftdenkmäler nun, die mehr oder weniger deutlich den Einfluß dieses Kanzleistils zeigen, finden sich unter den Papyri, den literarischen sowohl als den urkundlichen, nicht selten, wohl deshalb, weil die Schreiber solcher auch nicht- oder nur halbamtlicher Texte sich darin gefielen, die vornehme Kanzleischrift nachzuahmen, oder auch deshalb, weil kanzleimäßig geschultes Personal bei der Herstellung jener Schriftstücke in Verwendung gestanden. Letzteres darf man z. B. bei den von Sekretären geschriebenen halbamtlichen oder privaten Briefen höherer Beamter wohl ohneweiters annehmen. Zu dieser Gruppe möchte ich auch zwei Schriftstücke rechnen, ein amtliches und ein privates, deren Schrift mit jener des oben angeführten Pap. Berol. BGU. I 73 die denkbar größte Ähnlichkeit aufweist und mir den normalen Kanzleischriftstil des 2. Jahrh. n. Chr. zu repräsentieren scheint: Pap. Giess. Nr. 69, ein amtliches Schreiben an den Strategen der Heptakomia Apollonios mit dem Ersuchen um Ablieferung der Gerste des Apolloniopolites, abgebildet und behandelt bei E. Kornemann-O. Eger, Griech. Papyri im Mus. des oberhess. Geschichtsvereins zu Gießen I, Tf. X, und den Wiener Papyrus PER. Gr. 24473, angeblich zu Soknopaiu Nesos gefunden, den ich als einen weiteren Beitrag zur Geschichte dieser amtlichen Kanzleischrift hier mit Faksimile veröffentliche.



EIN NEUER BEITRAG ZUR GESCH. DER GRIECH, KANZLEISCHR. 171

Der Wiener Papyrus ist ein kurzes, rein privates Billett, in dem ein gewisser Klaudios Agathos Daimon, der im Begriffe ist, eine Reise durch Oberägypten zu tun, dem ihm befreundeten Kosmeten<sup>2</sup>) von Hermopolis, Sarapion, seine Dienste für etwaige Besorgungen aus der Thebais anbietet:

#### <sup>1</sup> Κλαύδιος 'Αγαθ[ό]ς Δαίμων φιλτάτωι

Σαραπίωνι τῶι χαίρειν.

Διερχόμενος εἰς Θηβαίδα ἀσπάζομαί σε ηδιστ[α, γ]λυκύτατε Σαραπίων, καὶ παρακαλῶ σε τὸ αὐτὸ ποιεῖν καὶ, ἐάν τινος χρεία ἦν σοι ἀπὸ Θηβαίδος, προτρέπομαί σε γράψαι μοι ή[διστα ποιήσοντι.

> έροῶσθαι σε εὔχομαι διὰ παντὸς σὺν τοῖς τέχνοις. ἔροωσο.

Auf dem Verso:

10

Σαραπίωνι κοσμητ(η) Έρμοπολείτου.

Z. 3: εlς: P. 1σ 3-4: η-διστα: P. ηι-διστα (irrtüml. ι adscr.).

Das Brieflein ist, wie man sieht, in herzlichem Tone und in gebildeter Umgangssprache verfaßt und zeigt auch in orthographischer Hinsicht große Sorgfalt (man beachte das überall beigesetzte  $\iota$  adser, und die Diärese über dem  $\iota$  in  $\Theta\eta\beta\alpha\dot{\imath}\delta\alpha(.o_{S})$  Z. 3 u. 6). Die große, regelmäßige, streng durchstilisierte Schrift und gefällige Anordnung des eigentlichen Briefkontextes, die breiten leeren Ränder (oben z. Z. noch 4, unten 10 und links 2.5 cm) geben dem Ganzen ein sehr vornehmes Gepräge.

Nach all dem scheint also sein Absender ein vornehmer, gebildeter Mann gewesen zu sein. Er hat denn auch seinen Brief nicht selbst geschrieben, sondern durch einen Sekretär schreiben lassen, er selbst setzte — der Anstandsregel gemäß<sup>3</sup>) — nur die Schlußklausel (Z. 8—10) eigenhändig bei, wie wir heute unter ein maschinschriftliches Schreiben

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über dieses Amt orientiert am besten Fr. Oertel, Die Liturgie, Leipzig 1917, 329ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. F. Ziemann, De epistularum Graec. formulis sollemnibus quaestiones selectae (Halis Sax. 1911), 362ff.

#### 172 H, GERSTINGER. BEITRAG Z, GESCH, DER GRIECH. KANZLEISCHRIFT.

Schlußklausel und Unterschrift handschriftlich zuzuschreiben pflegen. Die Hand des Sekretärs aber ist eine ausgesprochene Kanzlistenhand des 2. Jahrh., etwa Hadrianischer Zeit, so daß man in dem Absender wahrscheinlich einen höheren Beamten zu sehen haben wird, der vielleicht dienstlich die Thebais bereiste.

Der Brieftext steht auf dem Recto des Blattes parallel der Faserung. Nach der Beschriftung wurde das Blatt dreimal von rechts her gefaltet, so daß das Faltungsprodukt eine Breite von annähernd 5 cm ergab, und auf dem außenzu liegenden rechten Randstreifen des Verso parallel der Faserung die Adresse angeschrieben von der Hand desselben Sekretärs, der den Hauptteil des Briefes angefertigt, doch in einer anderen Schrifttype, die wieder deutlich den Stil der eben erwähnten zweiten Art der amtlichen Kanzleischrift aufweist, der repräsentativen Prunkschrift (Plakatschrift) des Subatianusbriefes. Ich gebe, da die stark abgeriebenen Schriftzüge in der Photographie nicht gut herauskamen, diese Adresse in Nachzeichnung wieder:

CAPATTIWN!

KOCUT COURTONATON

Wien.

#### HANS GERSTINGER.

## Von meiner letzten italienischen Studienreise.

(Zu Terenz und Fronto S. 180 und 203 Naber.)

Durch den Urlaub, den mir das Bundesministerium für Unterricht im Sommersemester 1928 gewährte, war es mir vergönnt, meine durch den Krieg und die Nachkriegszeit erheblich unterbrochenen Frontokollationen zum Abschluß zu bringen, soweit dies bei einem so umfangreichen und schwierigen Palimpsest eben möglich ist.

Mein erstes Ziel war Mailand, wo auf der Ambrosiana 282 meist höchst mühsam zu lesende Palimpsestseiten liegen. Dort hielt ich mich vom Monat Mai bis Anfang August auf und erfreute mich bei meinen Arbeiten des liebenswürdigsten Entgegenkommens durch den jetzigen Bibliothekar Universitätsprofessor Monsignore Dr. Giovanni Galbiati. Er gewährte mir nicht nur Überstunden, sondern führte mich auch in die Kreise der dortigen Akademie und der gelehrten Vereine (Pro Ambrosiana, Pro cultura u. a.) ein. Freilich war der

#### EDMUND HAULER, VON MEINER LETZTEN ITAL. STUDIENREISE. 173

Aufenthalt während der afrikanisch heißen Sommermonate und des außerordentlichen Getriebes infolge der Ausstellung nicht gerade angenehm. Doch die Ruhe während der Arbeitsstunden in der Ambrosiana selbst wirkte wohltätig auf die Nerven ein; auch das wissenschaftliche Arbeiten im neuen großen Lesesaale, den die wohlgelungene Bronzestatue des früheren hochverdienten Präfekten der berühmten Bibliothek, des jetzigen Papstes Pius XI., schmückt, ist infolge der Vermehrung ihrer Bücherschätze durch wertvolle Geschenke und Reparationen wesentlich erleichtert. Allerdings ist für den Palimpsestleser das Glänzen des Glasdaches im Lesesaale nicht immer förderlich, wenn ihm auch das erhöhte Licht an sich sehr willkommen ist. Doch vermochte ich die meisten der mir zweifelhaft gewesenen Stellen zu entziffern oder der Lösung nahezubringen; namentlich gelang es mir auch, bei günstiger Beleuchtung und gehöriger Muße manche früher unlesbare Stelle, Spalte oder Seite neu dazu zu gewinnen. Natürlich gibt es aber noch immer eine nicht geringe Anzahl von Seiten, die das Schabmesser und der Bimsstein des reskribierenden Mönches so stark getilgt oder die übermäßige Anwendung von Tinkturen durch den ersten Herausgeber so gebräunt und verdunkelt hat, daß sie für das menschliche Auge wohl als verloren anzusehen sind.

Nach dem günstigen Abschluß meiner Vergleichungen in Mailand fuhr ich über Florenz nach Rom und verweilte hier über einen Monat, der reich an heißer Arbeit, aber auch an erhofftem Ertrage und an kostbaren Eindrücken war. In der Vaticana überprüfte ich vorerst alle noch zweifelhaften Frontostellen und hatte dann noch Zeit, um die Blätter des ehrwürdigen Codex Bembinus zu Terenz' Komödien durchzusehen. Denn da der wunderbar rüstige und arbeitsfrohe Kardinal Dr. Franz Ehrle auch diese älteste und wichtigste Terenzhandschrift in der bekannten Vatikanischen Sammlung phototypisch vervielfältigen will und mir die Abfassung der wissenschaftlichen Praefatio dazu übertragen hat, schien es mir nötig, eine Reihe von Stellen nachzuvergleichen, die auf den schon angefertigten Phototypien nicht völlig deutlich sind; insbesondere habe ich alle Eintragungen, die für die Geschichte der Handschrift wertvoll sind, dann die Unterschiede der verschiedenen Hände des kostbaren Manuskripts, hauptsächlich die Unterschriften und gewisse Korrekturen des von Professor Dr. R. Kauer seinerzeit richtig erkannten Ioviales und wichtigere Bemerkungen des Scholiasten nachgeprüft. Bei diesen Arbeiten waren mir der jetzige Präfekt der Vaticana Monsignore

#### EDMUND HAULER.

Dr. Giovanni Mercati und sein Stellvertreter Mons. Dr. E. Tisserant in der entgegenkommendsten Weise behilflich. Ich brauche wohl nicht eigens zu erwähnen, daß ich auch die Gelegenheit ausgenützt habe, die Sehenswürdigkeiten der ewigen Stadt, besonders die neuen Ausgrabungen zu besuchen.

Einen mir unvergeßlichen Abschluß erhielt mein Aufenthalt in Rom und Italien durch die einstündige Privataudienz, die mir Papst Pius XI. in der leutseligsten und huldvollsten Weise gewährte. Er erkundigte sich in deutscher Sprache namentlich über den Fortgang meiner handschriftlichen Studien, die ihm wohlbekannten Arbeiten der Wiener Kirchenväterkommission und des *Thesaurus l. Lat.* und die übrigen wissenschaftlichen Unternehmungen unserer Akademie und wünschte schließlich meinen Arbeiten den besten Fortschritt und reichsten Erfolg. Ich habe dieses persönliche Wohlwollen des obersten Kirchenfürsten, der sich in allem als eifriger Humanist bekundete, besonders wohltuend empfunden und seine *optima omina* dankbarst entgegengenommen.

Bevor ich einige Proben des von mir Revidierten und Neugelesenen aus dem Frontopalimpseste vorlege, scheint es mir nicht unangebracht, die Geschichte des Frontotextes zu skizzieren.

Dem scharfsichtigen, auch vom Finderglück sehr begünstigten Bibliothekar der Ambrosiana, dem späteren Kardinal Angelo Mai, war es bald nach 1811 gelungen, unter einem Texte der Akten des Konzils von Chalcedon außer anderen antiken Resten (so dem Bobbienser Scholiasten zu Ciceros Reden) 282 Seiten mit den Briefen und Traktaten Frontos aufzufinden. Die wertvolle Handschrift stammte aus dem berühmten oberitalienischen Kloster Bob(b)io, das i. J. 614 vom Iren St. Columban gegründet worden war; der eher im V. als im VI. Jahrhundert in schöner Unziale geschriebene Frontokodex wurde hier im Laufe des VII. oder VIII. Jahrhunderts zur Niederschrift der genannten Konzilakten auseinandergenommen, radiert, gescheuert, geglättet und reskribiert. Nach Bobbio war die umfangreiche Handschrift wohl aus der akademieähnlichen Klosterschöpfung Cassiodors Vivarium gekommen<sup>1</sup>). Mit Hilfe von Tinkturen,

<sup>1</sup>) Der verstorbene Kustos der jetzigen Wiener Nationalbibliothek Dr. Rudolf Beer schloß dies (Anz. der phil.-histor. Kl. der Akad. d. Wiss, in Wien 1911, Nr. XI.) aus dem Umstande, daß zum Reskribieren der Konzilakten außer dem Nachlasse Frontos auch gotische Bruchstücke verwendet worden sind. Auch anderes, so einzelne grammatische Bemerkungen des Korrektors, scheinen mir diese Vermutung zu unterstützen (vgl. Wiener Studien XXXIV 254).

#### VON MEINER LETZTEN ITALIENISCHEN STUDIENREISE. 175

die der damals in der Behandlung von Palimpsesten noch wenig erfahrene A. Mai vielfach übermäßig anwendete, vermochte er einen größeren Teil des Frontotextes zu entziffern. Die zahlreichen Mängel seiner wenig sorgfältigen Publikation (1815) deckte aber bald darauf (1816) die scharf kritische Ausgabe der Berliner Trias, Niebuhr, Buttmann und Heindorf, offen auf; sie haben darin vieles richtig geordnet, verbessert und erklärt, anderes aber aus Mangel an Autopsie und Zeit irrig beurteilt und den vom Finder stark überschätzten Wert der Sammlung selbst unterschätzt. Angelo Mai ergänzte jedoch seinen ersten Frontofund im Jahre 1823 (mit geringen Veränderungen wiederholt 1846) durch die von ihm im Vatikan hinzuentdeckten, weit besser behandelten und gelesenen 106 Vatikanischen Seiten. Darauf bemühte sich eine Anzahl namentlich deutscher Philologen<sup>2</sup>) um die Textkritik des Frontonischen Nachlasses, leider meist ohne den verdienten Erfolg, weil sie sich auf die unzulänglichen und oft irreführenden Angaben Mais über die Hauptmasse der Ambrosianischen Blätter verließen oder verlassen mußten. Durch die erst wieder vom Holländer G. N. Du Rieu in kurzer Zeit durchgeführte und an S. A. Naber (Teubner 1867) abgetretene Vergleichung des Palimpsestes wurde im wesentlichen die Anordnung mehrerer Teile verbessert, eine Reihe von Marginalnoten nachgetragen und manche Angaben Mais über den Umfang der Lücken ergänzt. Daß man aber über Mais und Nabers Ausgaben durch philologische Gründlichkeit hinauskommen könne, zeigte der vortreffliche Palimpsestforscher W. Studemund, der sich mit größeren Unterbrechungen vom Jahre 1867 bis zu seinem Tode im Jahre 1889 mit Fronto befaßte. Er hat freilich von den Ambrosianischen Seiten nur etwa 60 leichter lesbare nachverglichen und seine Ergebnisse in der Epistula critica ad Rud. Klussmannum (1873/4) veröffentlicht, von den besser erhaltenen Vatikanischen aber den Großteil für die von ihm geplante Faksimileausgabe transkribiert. Die Arbeit ruhte sodann bis zum Jahre 1895, nachdem der Jurist Paul Krüger, der Paläograph K. Zangemeister, der Philologe A. Funck u. a. sich vom überaus schlechten Zustand der Ambrosianischen Blätter hatten abschrecken lassen. Endlich übertrug die Preußische Akademie mir die Arbeit, dazu wohl bewogen durch meine Entzifferung der 18 Spalten des Orléaner Palimpsests zu Sallusts Historien. Meine ersten Reisen warfen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Zusammenstellung in den tüchtigen *Emendationes Frontonia*wae von Rudolf Klussmann (1874).

#### EDMUND HAULER.

zwar manches Beachtenswerte ab, ließen mich aber erkennen, daß die so vielen tief gebräunten oder geschwärzten Blätter mit ihren Durchlöcherungen, ihrer Brüchigkeit und Unebenheit auch bei der stärksten Augenanstrengung und dem größten Zeitaufwand keine zufriedenstellende Entzifferung oder Ergänzung zulassen würden. Die Weitervergleichung wurde durch zwei eigene größere literarische Arbeiten unterbrochen, meine Umarbeitung des Dziatzkoschen Kommentars zu Terenz' Phormio (in 3. Aufl. 1897/8, weiterhin in 4. Aufl. 1913) und durch die Hebung und Publikation des 80 Seiten umfassenden Palimpsestfundes der Didascalia Apostolorum (mit Teilen der Canones Abostolorum und der Ägyptischen Kirchenordnung), die in vulgärlateinischer Übersetzung große Teile des im griechischen Original verlorenen Textes der ältesten christlichen Kirchenordnung bietet (ed. princ. Teubner 1899/1900). In den folgenden Jahren widmete ich neben meiner als Ordinarius in Wien sehr erhöhten Berufstätigkeit alle verfügbare Ferialzeit der Lesung von Frontoblättern und der Veröffentlichung wichtigerer neu entzifferter oder ergänzter Teile (in Fest- oder Zeitschriften, vor allem in den "Wiener Studien"), betonte aber immer wieder die Notwendigkeit der Reinigung und Glättung der Blätter.

Erst nach der gelungenen Restaurierung der 106 Seiten des Vatikanischen Teils und dessen phototypischer Reproduktion (Mediolani, Hoepli 1906) auf Veranlassung des hochverdienten damaligen Präfekten, des jetzigen Kardinals Dr. Fr. Ehrle, wurde durch den überaus einsichtigen und entgegenkommenden Vorstand der Ambrosiana Monsignore Achille Ratti, den jetzigen Papst, auch die vorsichtige Glättung und mechanische Reinigung der Ambrosianischen Blätter ins Auge gefaßt. Ihre nur allmählich und höchst behutsam durchgeführte Reinigung und Lichtung erleichterte die Lesung vieler Seiten, verringerte insbesondere auf diesen die Zahl der früher als unsicher gebuchten (suppungierten) Zeichen und hob manche Partie zur Klarheit; namentlich kam eine große Anzahl früher nicht sichtbarer Varianten, Glossen und Korrekturen der zweiten und dritten Hand zum Vorschein, deren Feststellung aber bei ihrer teilweisen Schattenhaftigkeit neue Mühe und größeren Zeitverlust verursachte. Ebenso beanspruchte die Verwandlung der ursprünglich geplanten Faksimileausgabe in eine editio maior mit rezensiertem Texte weit mehr Zeitaufwand und Arbeit. Eine Probe des Textes einer Seite vor der Revision und nach derselben bietet das Doppelblatt, das ich seinerzeit der Grazer Philologenversammlung vorgelegt habe; und mein

#### VON MEINER LETZTEN ITALIENISCHEN STUDIENREISE. 177

Johann Vahlen zum 80. Geburtstag gewidmeter Aufsatz über ein Enniuszitat (Zeitschr. f. d. österr. Gymn. LXI 673 ff.) kann zeigen, wie viele Rasuren. Verbesserungen und Varianten der korrigierenden Hände, wie viele alte Erklärungsversuche zu diesen wenigen Worten hinzugewachsen sind. Die Masse gereinigter Seiten konnte ich aber innerhalb der mir zur Verfügung stehenden Ferialzeit bis zum Sommer 1913, als ich das vorletzte Mal in der Ambrosiana weilte, nicht völlig in dieser Form aufarbeiten und nachvergleichen. Dann trat bekanntlich der Krieg ein, der Studienreisen unmöglich machte; aber auch die Jahre nach dem Friedensschlusse waren wegen der politischen Verhältnisse, der außergewöhnlichen Teuerung und Wohnungsnot in Mailand einem solchen Vorhaben ungünstig. Doch nützte ich die Kriegszeit nicht nur für die Ausarbeitung des bisher sicher Gelesenen, sondern auch für die Ergänzung der bei Frontos Mosaikstil sehr zahlreichen Testimonia uud Imitationes aus. Da ferner die großen Hoffnungen, die man auf die Wessobrunner (Beuroner) Palimpsestaufnahmen des jetzigen Professors Dr. Ing. G. Kögel gesetzt hatte<sup>3</sup>), sich leider bei den von A. Mai mit Tinktur getränkten Frontoblättern bisher nicht erfüllten, verwendete ich die hiefür von Freunden und Schülern zu meinem 60. Geburtstag gestiftete Ehrengabe für einen Reisezuschuß an meinen früheren Schüler, Sekretär Dr. Fr. Miltner, der mit großer Hingabe eine Anzahl von Blättern in Mailand, wo er Verwandte besitzt, nachverglich, ferner zur Herstellung von im wesentlichen gelungenen Lichtbildern durch die Firma Seemann. Erwähnen will ich noch, daß der während der Restaurierung des Palimpsests unternommene eilige Entzifferungsversuch des Holländers Dr. Corn. Brakman (Frontoniana, Traiecti I. 1902, II. s. a.) nicht gelungen ist (vgl. Zeitschr. f. d. öst. Gymn. LIV 32 ff.). Um von anderen Bemühungen, die Arbeit während der ersten Nachkriegszeit an sich zu ziehen, lieber zu schweigen, sei nur noch darauf hingewiesen, daß der Philologe C. R. Haines seiner ersten Frontoübersetzung ins Englische (London, Heinemann auch einen lateinischen Text beigegeben hat, 1919/20) der zwar alle von mir bis dahin veröffentlichten neuen Lesungen (unter Nennung meines Namens) enthält, im übrigen aber der Ausgabe Nabers nachsteht, weil Haines die handschriftliche Anordnung der Briefsammlung zu Gunsten des überaus problematischen Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sitz.-Ber. d. Preuß. Ak. d. W., hist.-philolog. Kl. XXXVII 1914, S. 974 ff.; vgl. auch jüngst "Forschungen und Fortschritte" V (1929), S. 234ff.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVII. Bd.

#### EDMUND HAULER.

suches einer zeitlichen Folge zerrissen und allerlei kühne und unglückliche Änderungen aufgenommen hat, oft ohne die handschriftlichen Lesungen anzugeben. Über meine jüngste Studienreise, die der Ergänzung und Überprüfung meiner bisherigen Lesungen galt, habe ich schon oben berichtet.

Nun möchte ich noch zwei Stellen, die m. E. durch diese Revision gewonnen haben, — es sind keine Paradestellen — knapp besprechen.

Zunächst will ich zu den schon bekannten Randbemerkungen des Korrektors auf S. 266 des Ambrosianus (Naber S. 203, Z. 22): Homerum dicit. Xenophon hic sub Cyro stipendia voluntaria fecit, worin voluntaria von Mai und Naber weggelassen worden war, den von mir neugelesenen Frontotext bieten. Das von mir Entzifferte lautet folgendermaßen:

Et Homeri disperderentur | carmina, si pugnae deessent, | quod carmine secundo inte/gro, set primis etiam primi | carminis versib(us) decla/ravit. Certe Xenophon (no aus lo verbessert) At/heniensis dignus custos | experientiae (aus prudentiae von m? verbessert) Graecorum | sub Cyro stipendia volun/taria fecit. In diesem einfachen Texte fällt nicht einmal das starke, seit Plautus belegte, auch Cicero nicht ganz fremde Kompositum disperdere auf. Doch werden die vielen suppungierten Zeichen in meiner Ausgabe zeigen können, daß der Text wegen der schlechten Erhaltung der Seite nicht leicht zu entziffern war<sup>4</sup>).

Die Willkür, mit der Haines diese Stelle behandelt hat, mag der Umstand zeigen, daß er (II 198, Anm. 6) die Randnotiz Homerum dicit zwar zu Ambros. S. 266 anführt, aber vor der längeren Glosse, deren Fassung ich auch im Text feststellen konnte: Eorum profecto uberrima ingenia frustra fuissent, ni magnificis sese rebus scribendeis occupassent, itemque nisi pro magnitudine rerum gestarum scribtorum quoque ingenia congruerent<sup>5</sup>), statt danach angesetzt hat,

4) Auf die genaue Wiedergabe der minder deutlichen Buchstaben glaube ich hier verzichten zu dürfen, weil trotz ihrer Zahl mir kein einziges Wort wirklich unsicher ist.

<sup>6</sup>) Mai und Naber bieten für ni, sese und scribendeis ungenau nisi, se und scribendis (die letzte Schreibung hat auch Haines gegen meine Angabe in den Verh. der 43. Vers. deutscher Phil. u. Schulmänner S. 80); scribtorum schreibt  $m^{I}$  des Textes und der Glossator, scriptorum  $m^{2}$  und die Ausgaben. Gegen Haines möchte ich zugleich feststellen, daß ich a. O. den obigen Passus nicht als sicher, sondern nur als möglicherweise Sallustisch bezeichnet habe.

#### VON MEINER LETZTEN ITALIENISCHEN STUDIENREISE.

während er die andere auf derselben Seite nur 5 Zeilen darunter stehende Randnote Xenophon hic sub Cyro stipendia voluntaria [ecit ohne jeden Grund ziemlich weit davon trennt (II 200, Z. 12 f.), indem er sie auf Ambr. S. 268 versetzt. Ich kann hinzufügen, daß ich nunmehr nach congruerent im Text noch aut rebus vel adaptarentur, in der Glosse aut aptarentur gelesen habe. Die verbessernde Hand ändert somit das nichtklassische, erst bei Sueton in partizipialen Formen erscheinende Kompositum (s. Thes. 1, Lat. I 569, 70 ff.) in das gewöhnliche Simplex. Die Wendung selbst aber entspricht dem tendenziösen Charakter der Principia historiae.

Als zweite Stelle möchte ich einen Teil der dunkeln Seite 319 des Ambrosianus (S. 180, Z. 18ff. Naber) besprechen, die teilweise lesbarer geworden ist. Sie bietet einen kurzen Brief Frontos (Ad amicos I 10) an Petronius Mamertinus. Das Schreiben beginnt (auf S. 320 des Ambr.) mit den auf die Überschrift Fronto Petronio Mamertino salutem folgenden Worten: Sardius Saturninus /ilium habet Sardium Lupum, doctum et facundum (S. 319, Sp. I) virum, de mea domo meoq(ue) contubernio in forum deductum. Es heißt weiter bei Mai und Naber: ad omnis bonas artis a me institutum. frequentissimum auditorem tuum(que) maximum laudatorem. Für bonas war, wie Mai angab, wohl bonis geschrieben; doch hatte diesen Fehler schon  $m^2$  durch darübergesetztes a verbessert; dazu hat sie noch, wie ich gesehen habe, bonas in sanas zu verwandeln gesucht, m. E. ohne einen wirklichen Grund. Statt tuum(que) steht aber im Palimpsest ganz deutlich tuum et. Nach dem folgenden maximum laudatorem merken unsere Ausgaben mit Mai an: Hinc usque ad epistulae finem perierunt versus XVII: dazu kommt jedoch noch ein Rest der 18. Zeile. Hievon bieten unsere Texte bloß die zusammenhangslosen Wörter: ... minus (augerem) habuit ... egregias . . gravissim(um) . . ta mihi . . cum Sardio Saturnino, qui aliq . . . . nos || (319 II) trae numeres ac diligas.

Mir war es möglich, von der 7. Zeile der ersten Spalte ab folgendes zu lesen: ma/ximum laudatorem car/minum tuorum. Habuit / fratrem egregiae indo/lis (lis scheint aus les verbessert) iubenem (für iuvenem). Statt carminum hatte also Mai samt Naber minus, für tuorum zweifelnd augerem und für egregiae den Akkus. egregias gesetzt; Haines (II 242) glaubte, für carminum die Litotes (nec) minus in den Text aufnehmen zu dürfen. Es folgt im Palimpsest adtentum / minus paludis aqua solus | mersus im

179

12"

#### EDMUND HAULER.

domo mea defunctus est. Wir erfahren daraus zunächst, daß der Adressat Petronius Mamertinus<sup>6</sup>) Gedichte verfaßt hatte. die Sardius Lubus aufs höchste lobte. Jenem gebildeten und gelehrten Freunde Frontos werden wohl die Verse gehören (CIL. III 77), die von ihm als Präfekt Ägyptens handeln und unter Hinweis auf die Flucht der Gottheiten aus der verderbten Welt, weiter auf Hadriani pia saecula und die tönende Memnonssäule (vgl. CIL. III 44) hervorheben, daß er einen siegreichen Feldzug in die äthiopische Wüste gemacht habe. Da Petronius die Präfektur in Ägypten vom November 133 bis 137 bekleidete, dann von 139 (138?) bis 143 Praefectus praet. war und als solcher gestorben sein dürfte (nach Pros. Rom. III 28, 212), fällt der Brief vor oder um diese Zeit, wie auch andere Schreiben dieses Buches (so I 14 und 15). Wenn Haines allerdings zweifelnd das J. 166 ansetzt, so müßte der Brief an den Sohn M. Petronius Sura Mamertinus (Konsul 182) gerichtet sein, den Schwager des Commodus, den dieser hinrichten ließ (Vita Comm. 7, 5); doch ist uns von dichterischen Fähigkeiten des letzteren nichts bekannt. Ferner entnehmen wir dem Briefe, daß der jüngere, hervorragend begabte Bruder des Sardius Saturninus, auch ein früherer Schüler Frontos, im Sumpfwasser allein versunken und in dessen Haus verschieden war. Diesen Satz leitet der nach iubenem interpungierende Korrektor durch die über adtentum geschriebene Variante -us ein, während nach der ersten Hand adtentum minus noch zur Charakteristik des Jünglings gehörte. Die Änderung hat zwar einiges für sich, aber ich glaube, auch die ursprüngliche Schreibung gibt, als adversatives Asyndeton zu egregiae indolis gefaßt, einen passenden Sinn. Außerdem spricht für adtentum, daß dadurch die bei Fronto unbeliebte kakophonische Silbenfolge adtentus minus paludis aqua solus mersus . . . defunctus est vermieden wird. Auch entspricht der Satzschluß adtentum minus (- - - - - -) besser den bei Fronto üblichen Klauselformen als indolis iuvenem ( $\pm \bigcirc \pm \bigcirc \bigcirc \bigcirc$ ). Anderseits fehlt es an ähnlichen härteren Übergängen wie Paludis aqua bei Fronto nicht<sup>7</sup>). Trotz mehrerer minder deutlicher Zeichen in

<sup>4</sup>) Er hieß wahrscheinlicher Sev. als M. Petronius Mamert nus nach der verstümmelten Inschrift CIL. III 44, Pros. Rom. III, S. 28, Nr. 212; vgl. Mitteis-Wilcken, Grundzüge und Chrestom. der Papyruskunde I 2, 42 ff. (danach war er im J. 156 sicher schon verstorben) und Borghesi, Oeuwres compl. X48,776 f. u. a.

<sup>7</sup>) Für die Gerichtsreden empfiehlt er sogar solche Satzschlüsse und Übergänge. vgl. S. 211, 17 f., wo  $m_{\perp}^{1}$  richtig sedulo curamus, ut pleraeque sententiae durius interdum ct in com tius (so!) finiantur schreibt und erst  $m_{\perp}^{2}$  incautius ändert.

#### VON MEINER LETZTEN ITALIENISCHEN STUDIENREISE. 181

diesen Zeilen ist mir ihr Text doch sicher. — Die erschütternde Wirkung der Katastrophe auf sich gibt Fronto schlicht, bündig und m. E. wirksam mit den Worten wieder: Me gra/vissimo dolore adfecit, ut/eo casu gravissimo auc/ta mihi necessitudo sit/ cum Sardio Saturnino. Statt des zweimal mit Nachdruck gesetzten Superlativs gravissimo hat Mai nur einmal die Form gravissim(um) gelesen. Auch im eigentlichen Trostschreiben an Sardius Saturninus (Ad am. I 20, S. 187 N.) nennt Fronto das unglückliche Ereignis einen gravissimo aucta mihi necessitudo sit den Erfahrungssatz wieder, daß gemeinsames Unglück die Menschen einander näher bringt. Ähnliches findet sich auch sonst. So sagt z. B. Weber im Demokritos "Unglück vereint, Glück trennt die Menschen".

Der Text der nächsten Zeilen (18 bis 21) ist viel schlechter lesbar und birgt noch einzelne Aporien, über die ich wegen Raummangels lieber anderwärts ausführlicher handeln will. Ihr Sinn ist der, daß Petronius Mamertinus, der Fronto zu verschiedenen Zeiten auf seinen Besitzungen in heiterer Weise bewirtet hatte, nun die Seinigen trösten möge. Daraus will ich nur die Zeit- und Ortsangaben herausheben, die so lauten: alias sub Romal (so m? statt Rome der m1), alias / Sepiosi (wahrscheinlicher als seriosi). Das meines Wissens als Ortsname und als Adjektiv unbelegte Sepiosum wird von saepes "Gehege, Zaun" herzuleiten sein; für die Schreibung mit einfachem e gibt es nicht nur viele andere ähnliche Beispiele im Palimpseste, sondern auch das den einfachen Vokal zeigende Compositum praesepe. Über die Lage der Örtlichkeit erhalten wir in wünschenswerter Weise durch die Variante von m<sup>2</sup> Aufschluß: i. al. prope villam Hadrianam. Der uns sonst, soweit ich sehe, nicht bezeugte Ort lag also nahe bei der Prachtanlage der villa Hadriana, unweit Tibur, dem heutigen Tivoli. Ähnlich heißt eine Munizipalstadt in Samnium, die bei Bovianum gelegen war, Saepinum (jetzt Sepino).

Zu den schließenden Worten Oro quaeso/que, ut merito honore / eum prosequaris' wäre nur noch zu bemerken, daß m<sup>2</sup> über honore geschrieben hat, i. al. /amiliaritate. Für die Ursprünglichkeit der Lesart der ersten Hand scheint mir aber zu sprechen, daß im verwandten Empfehlungsbriefe Frontos für Sardius Saturninus an Caelius Optatus (Ad am. I9, N. S. 180) es ähnlich heißt: carissimum mihi virum omni honore dignum iudices et ope tua protegas. Auf die familiaritas wird ohne-

#### 182 E. HAULER, VON MEINER LETZTEN ITALIENISCHEN STUDIENREISE.

hin in der Schlußwendung unseres Briefes gehörig hingewiesen, die so lautet: et in/ter cultores familiae nos//trae numeres ac diligas'. Hievon hatte Mai nur die vier letzten Worte entziffert.

Doch ich muß abbrechen! Ich hoffe, daß schon diese Proben zeigen können, daß auch meine letzte Studienfahrt die Lesung des Frontotextes gefördert hat. Je mehr aber die langwierige, mühevolle, besonders augenanstrengende Arbeit ihrem endgiltigen Abschluß sich nähert, um so mehr will mir scheinen, daß das gewöhnlich über Frontos Briefe und Traktate gefällte Urteil nicht billig und gerecht ist. Sie müssen m. E. als vertrauliche, zumeist pädagogisch-didaktische (zum Teil scherzhafte) Schriftstücke, nicht als geschichtliche oder rednerische Leistungen betrachtet werden. So aufgefaßt, sind sie samt der uns mitüberlieferten Korrespondenz dreier Kaiser und dem Schreiben Appians nicht unergiebig an Zügen und Nachrichten, die geeignet sind, das Bild des Übergangszeitalters der Antonine wünschenswert zu ergänzen und zu berichtigen. Auch die archaisierende Richtung Frontos wird man nicht als Verfälschung oder willkürliche Verkünstelung des Lateins, sondern als ein im Geiste der Zeit gelegenes Bestreben anzusehen haben, die erschöpfte, abgenutzte und von den Provinzialen beeinflußte Sprache zur kraftvollen Natur ihrer Jugendzeit, zur gehaltvollen Fülle ihrer großen alten Meister zurückzuführen und ihr damit verjüngte Ausdrucksfähigkeit und neuen Wohllaut zu geben. Im übrigen dürften schon mehrere meiner Veröffentlichungen (vgl. die Zusammenstellung in dieser Zeitschr. XXXI 260 f. und XXXIV 259) dargetan haben, daß der besser gelesene Frontotext nicht arm an literargeschichtlichen Nachrichten und sonst interessanten Tatsachen ist.

Wien.

Dr. EDMUND HAULER.

# Inhaltsverzeichnis.

| Selle                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Vorwort                                                                                             |
| Albin Lesky, Zur Entwicklung des Sprechverses in der Tragödie 3                                     |
| Heinrich Gomperz, Zur Theogonie des Pherekydes von Syros 14                                         |
| Julius Jüthner, Isokrates und die Menschheitsidee                                                   |
| Hans Arnim, Aristoteles' Metaphysik K und B                                                         |
| Karl Mras, Ein Fund bei Eusebius                                                                    |
| Rudolf Heberdey, Ein griechisches Epigramm aus dem Gebiete von<br>Termessus maior                   |
| Heinrich Sitte, Zu Phidias (Zweite Fassung; mit 4 Tafeln) 49                                        |
| Emanuel Löwy, Archäologisch-Philologisches (mit einer Vignette) 56                                  |
| Josef Mesk, Der Schluß des Plautinischen Epidicus                                                   |
| Robert Kauer, Iktus und Akzent im lateinischen Sprechvers 68                                        |
| Ludwig Radermacher, Die Wahl der Lebensgüter                                                        |
| Alfred Kappelmacher, Vergil und Theokrit                                                            |
| Carl Patsch, Cavii oder Candavii? (Zu Livius XLIV 30, 7ff.; mit einer<br>Kartenskizze)              |
| Karl Prinz, Martialerklärungen, II                                                                  |
| Ernst Kalinka, Nochmals der Namensatz der Germania                                                  |
| C. F. Lehmann-Haupt, Der Sturz des Kroisos und das historische<br>Element in Xenophons Kyropädie, I |
| Adolf Wilhelm, Zu der Inschrift König Antiochos I. von Kommagene aus<br>Samosata                    |
| Wilhelm Kubitschek, Spurius, Spurii filius, sine patre filius und spurius 130                       |
| Edmund Groag, Zum Konsulat in der Kaiserzeit                                                        |
| Rudolf Egger, Civitas Noricum                                                                       |
| Fritz Schachermeyr, Telephos und die Etrusker                                                       |

1.00

|                                                                                                                                                                               | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Arnold Schober, Hippolytos auf provinzialrömischen Reliefs (mit einer                                                                                                         |       |
| Tafel)                                                                                                                                                                        | 161   |
| Carl Wessely, Abalus insula                                                                                                                                                   | 164   |
| Hans Gerstinger, Ein neuer Beitrag zur Geschichte der griechischen<br>amtlichen Kanzleischrift ( <i>Papyr. Gr. Vindob.</i> 24473; mit einer Tafel<br>und einer Nachzeichnung) |       |
| Edmund Hauler, Von meiner letzten italienischen Studienreise (Zu Terenz und                                                                                                   |       |
| Fronto S. 180 und 203 Naber)                                                                                                                                                  | 172   |

---

.

# WIENER STUDIEN.

## Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter:

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

- 51

inforde 1

XLVIII. Band. Jahrgang 1930.

Gedruckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht.

Wien 1931.

OSKAR HÖFELS, L. WALFISCHGASSE 14. Die "Wiener Studien" erscheinen wegen der außergewöhnlich erhöhten Herstellungskosten vorläufig in zwei Halbjahrsheften mit dem auf etwa je 7 Druckbogen verringerten Umfang. Der Bezugspreis dieses Bandes ist für Österreich mit S 14·---, für Deutschland und das Ausland mit RM 8·-- bestimmt.

Honorare können derzeit nicht gezahlt werden, doch erhält jeder Verfasser 20 Sonderabzüge seines Beitrages kostenlos beigestellt.

Bestellungen nimmt jede Buchhandlung oder der Verlag entgegen.

Beiträge zur lateinischen Philologie bittet man an Professor Dr. Edmund Hauler (Wien, IX., Porzellangasse 18), solche zur griechischen an Professor Dr. Hans v. Arnim (XIX., Hardtgasse 19) oder an Professor Dr. Ludwig Radermacher (XVIII., Hermann Pachergasse 7) zu senden.

## Inhaltsverzeichnis

### zu den WIENER STUDIEN

Band XLVIII.

in in the second second

### Abhandlungen:

| Constantinus Horna, Empedocleum                                       |
|-----------------------------------------------------------------------|
| Josef Morr, Zum Sprachgebrauche Xenophons                             |
| Josef Mesk, Der Bericht über die Ermordung des Laios bei Sophokles    |
| (Ö. R. 798–813)                                                       |
| Emil Bürgi, Ist die dem Hermogenes zugeschriebene Schrift Hapt        |
| μεθόδου δεινότητος echt? Ι                                            |
|                                                                       |
| Johannes Theoph. Kakridis, TIOQNOZ                                    |
| W. Schwahn, Die Apokleten der Ätoler und die Apoklesia der Lokrer 141 |
|                                                                       |
| August Oxé, 22THP bei den Römern (Drei Skizzen zu Horaz) 38           |
| Ernst Kalinka, Wahrheit und Dichtung in der römischen Liebeselegie 61 |
| Vinzenz Bulhart, Lexikalische und kritische Beiträge 70               |
| Alfred Kappelmacher, Zum literarischen Nachlaß Senecas 178            |
|                                                                       |
| Fritz Walter, Zu lateinischen Schriftstellern. I., II                 |
| Helene Miltner-Zurunić, De carmine ad Flavium Felicem misso,          |
| quod inscribitur De resurrectione mortuorum. I.,                      |
|                                                                       |
| Mauriz Schuster, Der Werwolf und die Hexen. Zwei Schauermärchen       |
| bei Petronius                                                         |
|                                                                       |
| Arturus Biedl, De Memmiorum familia                                   |
|                                                                       |
| Miszellen:                                                            |
| Ludwig Radermacher, Herodot VII 208                                   |
| - Zu den Acta Andreae et Matthiae                                     |
| Otto Weinreich Zur Wahl der Lebensgüter 198                           |

\_ ₩

-

| Ludwig Bieler, Zu Porphyrios Vita Pythagorae 27                      |
|----------------------------------------------------------------------|
| Gertrud Herzog-Hauser, Tityos und Rhadamanthys 100                   |
| Edmund Hauler, Zu Sallusts Historien III 6 (M.; Erwiderung auf       |
| Ad. Schultens Miszelle im Hermes LXIII 366 ff.)                      |
| Alexander Gaheis, Bemerkungen zu vielgelesenen Stellen der Schul-    |
| lektüre                                                              |
| Carl Weyman, Similia zu Vergils Hirtengedichten (VII.) Ekloge IX 212 |
| Carolus Prinz, De Martialis Epigr. IX 67                             |
| Mauriz Schuster, Ein locus conclamatus bei Valerius Flaccus 116      |
| August Scheindler, Zur Erklärung von Tacitus' Germania 217           |
| Edmund Hauler, Zu Petrons Cena Trimalchionis                         |
| Alfred Kappelmacher, Nachlese. IIII                                  |
| Stephan Brassloff, Epigraphica. IIII                                 |
| Index                                                                |



# WIENER STUDIEN.

# Zeitschrift für klassische Philologie.

Sch**rif**tleiter:

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

XLVIII. Band.

Jahrgang 1930.

Erstes Heft.

Ausgegeben im August 1930.

Gedruckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht.

Wien 1930.

O S K A R H Ö F E L S, I., WALFISCHGASSE 14. Die "Wiener Studien" erscheinen wegen der außergewöhnlich erhöhten Herstellungskosten vorläufig in zwei Halbjahrsheften mit dem auf etwa je 7 Druckbogen verringerten Umfang. Der Bezugspreis dieses Bandes ist für Österreich mit S 14°---, für Deutschland und das Ausland mit Mk. 8° - bestimmt.

Honorare können derzeit nicht gezahlt werden, doch erhält jeder Verfasser 20 Sonderabzüge seines Beitrages kostenlos beigestellt.

Bestellungen nimmt jede Buchhandlung oder der Verlag entgegen.

Beiträge zur lateinischen Philologie bittet man an Professor Dr. Edmund Hauler (Wien, IX., Porzellangasse 18), solche zur griechischen an Professor Dr. Hans v. Arnim (XIX., Hardtgasse 19) oder an Professor Di. Ludwig Radermacher (XVIII., Hermann Pachergasse 7) zu senden. Commentariorum, quae Olympiodorus ad Platonis Gorgiam conscripsit, usque ad hunc diem non exstat editio nisi illa haud satis idonea, quam anno 1847. A. Jahn recentissimo codice Basiliensi (saec. XVI!) usus publici iuris fecit (Archiv f. Phil. u. Paed. XIV). Cum editor hunc librum manu scriptum, ut erat, foedissimis mendis scatentem typis exscribere satis haberet, textus immanem quadam tenus ridiculumque praebet aspectum<sup>1</sup>). Quodsi in his scholiis cum alia leguntur, tum illa Aristotelis ad Eudemum elegia doctorum sententiis controversa, compluribus iam abhinc annis opportunitate usus Venetiis Olympiodori codicem vetustissimum inspexi, Marcianum 196; quem saeculo X. scriptum esse Zanetti verissime asseverat (Graeca D. Marci Bibliotheca p. 109)<sup>2</sup>). Posteaquam v. 7 illud obv a Th. Gomperzio aliisque in dubitationem vocatum nisi in rasura non exstare repperi<sup>3</sup>), folia in libro percurrens incidi in Empedoclis fragmentum 134 Diels, quod in fol. 14 v. bis exaratum est et suo loco intra textum et praeterea in margine adpictum. Namque librarius sive idem sive alius, cuius scriptura ab illius manu vix discerni potest, in margine adnotationes haud ineptas adscripsit, quae scholas Neoplatonicas redolent. Sunt autem hi versus e lustralibus carminibus hausti, quos Diels sic exhibet:

ούδε γάρ άνδρομέη κεφαλή κατά γυζα κέκασται,

ού μέν άπαι νώτοιο δύο χλάδοι άίσσονται,

οὐ πόδες, οὐ θοὰ γοῦν(α), οὐ μήδεα λαχνήεντα,

άλλά φρήν ໂερή και άθέσφατος ἕπλετο μοῦνον,

5 φροντίσι κόσμον άπαντα καταίσσουσα θοήσιν.

<sup>1</sup>) Ne malitiosius iudicasse videamur, in adnotatione unum et item alterum exemplum deliciarum causa proferemus: p. 114, l. 35 δτι πεόσων κόρας καλάς (pro δπιπεύσων), p. 124, l. 9 τὸ πῶς pro τὸ φῶς.

<sup>2</sup>) William Norvin, qui ex eodem Marciano Olympiodori in Phaedonem commentaria 1913 edidit, eum saec. IX. exeunte vel X. ineunte scriptum esse existimat. Idem editioni suae tabulam lucis ope expressam adiecit, unde notam atque indolem libri perspicere possis.

<sup>3</sup>) Eosdem elegiae versus codex Vind. 314, quem anno 925. scriptum esse constat, in folio 27 praebet. Quae memoria, etsi tota haud dubie ex Olympiodoro pendet, tamen non ex Marciano hausta est. Qua re opinio expeditur, quam Otto Immisch in Phil. LXV, p. 16 protulit Marcianum 196 unicum carminis fontem esse suspicatus.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

#### CONSTANTINUS HORNA

Adhuc usque fundamentum scripturae et sententiae stabiliendarum praebuit Ammonius, qui in commentariis ad Aristotelis librum de interpretatione (249, 1 Busse) hoc Empedocleum servavit. Ex Ammonio discipulus eius Olympiodorus philosophus locum delibavit, sed ita, ut primum versum solum exscriberet.. Sed iam in hoc versu discrepantia nobis occurrit, ut minutissima, ita non prorsus spernenda. Nam Marcianus pro dativo avoponén zepalý suppeditat nominativum avoponén zepalý neque tenuis est hac in re auctoritas librarii, quippe qui iota mutum suis locis religiosissime adpingere consueverit. Uter casus praeoptandus sit, non facile disceptaveris. Dativo, qui vulgatur, recepto subjectum loci laudati desideratur. Hermannus quidem Diels "Poetarum philosophorum fragmenta" (1901) edens, si ex indice verborum sub xaraxatvóvat de sententia viri doctissimi conjecturam facere licet, structuram ita videtur interpretatus esse, ut yuia subjectum et xatà tmesi a xéxastat separatum esset. Sed cum duobus annis post poetam iterum ederet (Die Fragmente der Vorsokr. I<sup>4</sup> p. 274) subjectum sive 'Απόλλων sive to detoy ex verbis, quae Ammonius fragmento proponit, supplendum esse censuit, id quod intellegi potest ex versione addita : "Denn sie (die Gottheit) ist auch nicht mit menschenähnlichem Haupte an den Gliedern versehen." Neque aliter J. Burnet: "For he is not furnished with a human head on his branches" (Early Greek Phil.<sup>2</sup> p. 259). Certe mirum molestumque videretur, si et Ammonius et Olympiodori scholiasta, qui ex illo minime pendet, versus ita attulissent, ut subiectum desideraretur. Si autem Olympiodorum et eius adnotatorem secuti nominativum receperimus, non deerunt, qui ratam grammaticae artis viam insistentes Homeri aliorumque testimoniis prolatis structuram verbi xaivuova sive dativo sive infinitivo carere posse negent. Atqui id verbum absolute usurpari non est res inaudita. Cf. Aeschyli Eum. v. 766 ἐποίσειν εὐ κεκασμένον δόρυ. Hesychius quidem hunc Empedoclis, ut videtur, locum respiciens xéxaotat glossam interpretatur δπερέχει; unde apparet versum sic esse vertendum: "Neque caput humano simile inter membra excellit". Quis tandem requiret, quibus rebus caput excellat! At nimis loquaciter de hac re pusilla disputavimus.

Sed priusquam ad alteram quaestionem graviorem accedamus, ex re erit eam fragmenti scripturam proponere, quam adnotator in margine Marciani adpinxit. En versus integril

#### EMPEDOCLEUM

ούτε γάρ άνδρομέη κεφαλή κατά γυζα κέκασται, ού χέρες, ού θοά γοῦν', οὐ μήδεα λαχνήεντα άλλά φρήν [ερή και ἀθέσφατος ἕπλετο μοῦνον φροντίσι κόσμον ἅπαντα καταΐσσουσα θοῆσιν.

Abest igitur versus alter, qui apud Ammonium legitur. Quem casu intercidisse, quia propter exordii similitudinem (où in vv. 1, 2) librarii sedulitas facile falli poterat, haudquaquam verisimile est. Nam sententia omissi versiculi vulgati substantivo  $\chi \acute{e} \rho \varsigma_{\varsigma}$  apud scholiastam resarcitur. Qua voce non modo manus, verum etiam bracchia significari Wilamowitz exemplis prolatis ad Ionis v. 1337 observavit. Vix igitur dubites, quin vulgatus fragmenti textus interpolatus sit, praesertim cum, unde haec interpolatio orta sit, facile cognoscatur. Nam in frgm. 29, quod ex physicis carminibus Hippolytus Ref. VII 29 servavit, haec leguntur:

οὐ γὰρ ἀπὸ νώτοιο δύο κλάδοι ἀίσσονται, οὐ πόδες, οὐ ϑοὰ γοῦν', οὐ μήδεα γεννήεντα: ἀλλὰ σφαῖρος ἔην καὶ Ισος ἐστὶν αὐτῷ.

Profecto in posteriore carmine saepius versus e priore a poeta ipso translata occurrunt. Quare Udalricus de Wilamowitz, cum novissime Lustralium fragmenta subtili cura perscrutatus insigni arte interpretaretur4), recte admonuit: "Er borgt auch manche Verse aus dem älteren Gedicht, verweist auch auf dasselbe" (p. 652) et iterum: "Aber nicht nur einzelne Wendungen, sondern ganze Verse zu wiederholen, erlaubt er sich unbedenklich nach Homerischem Vorbilde" (p. 657). Neque hoc loco fragmenta inter se simillima aliqua ex parte variari mirum est; nam in Lustralibus poeta de divino numine dicit, in Physicis de mundi fabrica. Quod antem attinet ad frgm. 134, memoriam codicis Marciani genuinam esse mihi persuasi. Hercule, quanta sagacitate ille corrector esse debebat, qui cum versiculus intercidisset, suo usus ingenio lacunam deprehenderet et deprehensam tam acute ex sententia suppleret pro πόδες substituens yépec! At multo veri similius est a poeta ipso orationem altero loco praecisam atque contractam esse.

<sup>4</sup>) "Die Kαθαρμοί des Empedocles" in relat. acad. Boruss. 1929, p. 629 sqq. 1. Hac dissertatiuncula iam pridem confecta Ioannis ab Arnim, viri clarissimi, beneficio mihi obtigit, ut Wilamowitzii scriptionem opportune cognoscerem et compluribus locis respicere possem.

soft (head "Hafay 'safet and a loss and

S HID BATTLE

#### CONSTANTINUS HORNA

Utcumque res se habet, hoc quidem in propatulo est non solum Ammonii et Olympiodori temporibus, sed etiam tum, cum scholiasta ignotus commentarios Olympiodori adnotabat, plus reliquiarum Empedoclis fuisse quam postea. Quare non abs re erit quaestionem ab Hermanno Diels dilucide et erudite expositam<sup>5</sup>) perbreviter retractare, praesertim cum ansam hoc ipsum fragmentum 134, de quo agimus, praebeat: Ioannes enim Tzetzes hunc locum laudat (Chil. VII 522) ita praelocutus: 'Euneboxhijs τῷ τρίτψ τε τῶν Φυσικῶν. Quae verba Diels ad gravissimas contumelias descendens<sup>6</sup>) Byzantino misello fraudi et fallaciae vertit. quoniam tertii Physicorum libri vestigia manifesta alibi non appareant. Quamquam facere non potest, quin addat: "Welche Veranlassung Tzetzes hatte, gerade drei Bücher zu erfinden, ist nicht klar". At placidi sedatique duplicem illam memoriam consideremus, quae de philosophi reliquiis tradita est: Diogenes Laert. VIII 77 τὰ μέν ούν Περί φύσεως αὐτῷ καί οἱ Καθαρμοί εἰς έπη τείνουσι πεντακισχίλια, ό δὲ Ίατρικός λόγος εἰς ἔπη έξακόσια. περί δέ των τραγωδιών προειρήχαμεν et Suidas και έγραψε δί έπων Περί φύσεως των δντων βιβλία β (καί έστιν έπη ώς δισχίλια). Ίατρικά καταλογάδην και άλλα πολλά. Sed Suidae editio princeps, quam paravit anno 1499 Demetrius Chalcondylas, pro  $\overline{\beta}$  exhibet  $\gamma$  itemque Aldina (1514), Frobeniana (1544) et quae eas secutae sunt, omnes ad unam. Atqui codices aliquot, quos inspiciendos Diels curavit, B suppeditant et Ada Adler, quae novam Suidae editionem diu exoptatam eximia cura et diligentia praeparavit, humanissime mecum per litteras communicavit omnes codices ab ipsa adhibitos  $\beta$  praebere, sed ita, ut optimi libri A et F in Empedoclis vita desiderarentur. Tamen nullo pacto a me impetrare possum, ut editores sine aliquo codicum subsidio y scripsisse opiner, et Diels ipse concedit: "Ebensowenig aufgeklärt ist es, wie Demetrius Chalkondylas zu den βιβλία y gekommen ist". Dubitanter vir doctissimus suspicatur vel errorem typographicum in editorum lectione subesse (mirum sane errorem, qui cum Tzetza congruat!) vel y correctionem esse ab editore principe e Tzetzae Chiliadibus sumptum, quae multis annis post

<sup>3</sup>) Über die Gedichte des Empedokles (relat. acad. Boruss. 1898).

Polyant adapted from practical warms conditioned and

<sup>9</sup>) "Die schmähliche Leichtfertigkeit, mit der der verlotterte Gelehrte seine Bücher zusammenschmierte, gebietet die größte Vorsicht" vel "Für die Zitatenflunkerei aus dem 3. Buche gibt es keine mildernden Umstände; das hat er rein aus den Fingern gesogen."

#### EMPEDOCLEUM

(1546) primum editae sunt. Neque tamen ex illo loco colligi poterat Physica non plus tres libros complexa esse et in Suidae codice Marciano XI 22 ipse exaratum vidi  $\beta \iota \beta \lambda / \alpha \ \delta$ . Et revera deprehenduntur vestigia quaedam quamvis levia duorum prooemiorum in fragmentis 112 et 131, unde coniectura subicitur Lustralia si non semper, at aetate Byzantina in duas partes ita divisas esse, ut prior de vate ipso esset, posterior praecepta lustrationis haberet. Neque obliviscenda sunt, quae Wilamowitz ad frgm. 112 adnotavit negans unam memoriam carminum Empedocleorum ab omnibus receptam umquam exstitisse; unde factum esse, ut textus traditus in magna inconstantia versaretur (l. l. 628). Quocirca non est dubium, quin ad veram Suidae scripturam stabiliendam plures libri manu scripti adeundi sint.

Alia autem discrepantia de magnitudine carminum nascitur. Nam si auctoritati librorum Diogenis fidem habemus, physica et lustralia carmina conjuncta quinque milia versuum complexa sunt. Quodsi Suida auctore Physica duobus milibus constiterunt, Lustralium uni libro tria milia attribuenda essent, qui numerus modum credibilem longe excedit. Quam difficultatem Diels lenissima medela sustulisse sibi visus est pro πενταχισχίλια proponens πάντα τρισχίλια. 7) Sed aliam difficultatem non attigit. Qui fit, ut Suidas in indice operum Empedocleorum carmina lustralia neglegat, quod opus praeter Physica unum consensu omnium philosophi esse censebatur? Nisi lexicographo nimiam levitatem crimini dare velis, oportet accipias ab eo in Physicis etiam Lustralia accensa esse, quod iam Nestle (Philol. LXV 531) opinatus est. Qua coniectura accepta omnium iam scrupulorum nodus expeditur. Ambo ergo Empedoclis opera genuina unius voluminis vinculo ita copulata erant, ut duos Physicorum libros unus duove Lustralium libri exciperent, unde factum est, ut haec quasi tertius quartusve illorum liber numerarentur. Quo etiam Wilamowitzii sententia videtur inclinare; sed quia Plutarchus Lustralium fragmento 115 verba praemittit ev doyų the ochogogíac, vir clarissimus hoc carmen in editionibus quibusdam priorem locum obtinuisse suspicatur (l. l. 627). Atqui vix est necesse voce quoocoquaç universum corpus Physicorum Lustraliumque comprehendi. Nam Plutarchi temporibus illius vocis

<sup>7)</sup> Bignone πεντακισχίλια genuinam Diogenis lectionem esse adfirmat Suidae loco hunc in modum suppleto: βιβλία γ καί (καθαρμούς καί) ἔστιν ἔπη ὡς δισχίλια (Empedocle Torino 1916).

#### CONSTANTINUS HORNA

notio angustior facta idem valet atque doxnois Enimoleiou teyvos vel aoxnous aperns, id quod colligi potest ex Plutarcho ipso 874 C, qui locus e Chrysippo haustus est.<sup>8</sup>) Quae cum ita sint, non est, cur non concedamus illa appellatione Lustralium carmen solum denotari, quippe cuius praecepta viam monstrent ad veram philosophiam, hoc est, ut Ciceronis verbis utar (Fin. III 4), ad artem vitae. Hac digressione facta iam redeamus ad quaestionem spinosam expediendam! Totum illud corpus Suidae testimonio duo milia versuum complexum est, ut singuli libri numerum quingenorum vel septingenorum versuum usu receptum non excederent. Ceterum haec duorum carminum colligatio etiam ex Diogenis verbis effici cogique potest, quippe qui non utriusque operis numerum praebeat, sed summam totius corporis; Suidam autem secuti leviuscula mutatione conjecturae Dielsianae pro πενταχισχίλιοι scribemus πάντα δισχίλια. Denique hac librorum numeratione usus Tzetzes pro Kadapuois scripsit to toito tov Φυσιχῶν. Itaque "futilissimus tenebrio" hac in una re innocens falso crimine fraudis dolique mali insimulatus est, praesertim cum e peculiari fonte eum hausisse etiam fragmento 122, 4 evincatur. Nam de hoc loco Wilamowitz recte iudicat: "Wo Tzetzes den Vers her hat, ist unbekannnt; aus der fest überlieferten Schrift Plutarchs kann er ihn nicht haben, und das neue gute Wort (μελάγχουρος) ist keine Schwindelei." (l.l. 639).

Siculae Musae carmina non solum ab Ammonio et Olympiodoro adiri potuisse, sed etiam ab illo homine doctissimo, qui post aliquod temporis spatium Olympiodori commentaria adnotavit, ex eis, quae supra commemoravimus, satis apparet. Iam vero quaeret quispiam: Quid? Tune etiam Tzetzae temporibus Empedoclem pleniorem exstitisse putas? Liceat hac occasione data hanc quaestionem perquam breviter perstringere atque attingere. Fundamenti loco habenda est Byzantini hominis docti epistula, quam inter alias eiusdem generis sine scriptoris nomine Cramerus in Anecdotis Oxon. III 184 a. 1828 edidit. Multis annis post M. Treu (Byz. Ztschr. IV 1) felicissime perspexit auctorem esse Michaelem Italicum, qui Tzetzae aetate floruit.

Quoniam scriptura nonnullis locis parum certa videbatur, Edgar Lobel a me rogatus codicem accuratissime non sine

<sup>8</sup>) Vide Stoicorum vet. frgm. II 35, 36 Arnim et Überweg-Praechter, Grundriß 1<sup>12</sup>, 4.

#### EMPEDOCLEUM

aliquo fructu recognovit. Quam ob rem neque Crameri errores neque Steinii coniecturas moratus epistulam integram subiciam: Cod. Barocc. 131 fol. 336 r.

### (Τῷ ἰατρῷ Λειψιώτα).

Έξήτησας, φιλοσοφωτάτη φυχή, τίνα μέν έστι τὰ Ἐμπεδοχλέους έπη τὰ περί τοῦ νείκους και τῆς φιλίας, τῶν τούτου ποιητικῶν ἀργῶν. διαλαμβάνοντα, που δε και πως μέμνηται του αυτομάτου, τίνα δέ έστιν οίς ούτος άνηρ περί τε της χοιλίας των βινών φυσιολογεί και ώς ή μέν κοίλη γένοιτο και όπό τινος αίτίας οίον έμβοθρωθείσα, αί δε ρίνες διατετρημέναι γε γένοιντο, καθάπερ Άριστοτέλης φησίν έν τῷ περί ζώων μορίων πραγματεύματι · ποῦ δὲ τῶν ἐπῶν ἡ ῥάγις τῶν ζώων Ἐμπεδοχλεῖ χατέαγεν.

Έστι δὲ οἰς μὲν αὐτὸς μέμνηται περὶ φιλίας καὶ νείκους ταῦτα ACT ... BHITTHE τὰ ἔπη. 10

Άλλοτε μέν φιλότητι συνερχόμεν(α) είς εν άπαντα άλλοτε δ'αύ δίχ' ἕχαστα φορεύμενα νείχεος ἕχθει.

τὸ δὲ τὴν συντυχίαν τοῦ φιλοσόφου παρεμφαίνον τοιοῦτόν ἐστιν. Ούτω γάρ ξυνέχυρσε θέων τότε, πόλλακι δ'άλλως.

Οζς μέντοι περί κοιλίας και βινών και βάχεως φιλοσοφεϊ, αὐτὸς 15 μέν ούχ έντετύχηκα, νη την ίεράν σου χεφαλήν, ποιησαίμην δ'άν σοι κατά νοῦν τὸν ἐμφερόμενον ἐν τοῖς Ἀριστοτέλους συγγράμμασιν Ἐμπεδόπλεια έπη ούδεν των επείνου του δυθμου αποδέοντα · έστω δε τὰ μέν τῆς ῥάχεως πέρι τοιαῦτα.

Ζῷα δὲ ταυτογένεθλα πάρος χθονὸς ἐξανέτελλεν.

αὐτὰρ ἔπειτ' ἐλέλικτο καὶ ἄγνυτο ῥάχεως ὅρπηξ.

τὰ δὲ τὴν κοιλίαν κοίλην ποιοῦντα καὶ τετρημένας τὰς ῥῖνας ούτως έχόντων.

Υγρόν μέν φιλότητι διέβλυσεν αυτίκα δόωρ. σιτοδόχον δὲ χάτω πολυχανδέα γαστέρα τεῦξε. πυρ δέ τοι αρχιγένεθλον ἐυτρήτους περί ρίνας άμπνεύσαν διόδευσεν, ἔφξέ τε πνεύματι όύμην.

Καί έστω σοι ταύτα πρός τούς παραβάλλοντας μαθητάς μεγάλω καί τραγωδικωτάτω λεγόμενα στόματι μετά στομφασμοῦ τινος η λαρυγγισμοῦ, ἐπειδὰν φιλοτιμοῖο πρὸς τούτους, ὡς δὴ καὶ τὰ τοῦ Ἐμπε- 30 δοκλέους έπη και την φυσιολογίαν όλην έπι στόματος έχοις.

7 πραγμάτων 11 είσιν άπ. 14 9-500 16 Evtetúynze corr. Cramer. 21 έπειθ' έλέλικτο 27 διώδευσεν 30 κατά του corr. Boissonade.

Vix dubium est, quin hae litterae ad illum medicum litteratum, nomine Lipsiotam, datae sint, quem Italicus in epistula

20

LEY - 25

#### CONSTANTINUS HORNA, EMPEDOCLEUM

10

21 verbis φιλοσοφώτατέ μοι και γραμματικώτατε ι ατρών adloquitur. Qui cum in Aristotelis libro De partibus animalium primo locos quosdam ad Empedoclem spectantes invenisset, ab Italico postulavit, ut sibi versus ipsos mitteret, et postulanti morem gerit amicus fragmenta duo notissima 17 vv. 6, 7 et 53D describens. At de reliquis locis exquisitis medico satisfacere non potest, quia eos non invenerit. Quare Graeculus ille ad Aristotelis sensum aliquot versus per ludum et iocum ipse fabricatur eosque amico mittit festivam confessus fraudem.

Quodsi simpliciter integreque consideraveris, quo modo alter certos et definitos versus exigat, alter precanti veniam det, facere non poteris, quin Italico sive carmina Empedoclis ipsa sive uberius placitorum enchiridion in promptu fuisse agnoscas. Nam ni ita esset, et amici postulatio nimis molesta videretur et Italici copia lectionis nimis mira.

Restat, ut explicare conemur, cur eiusdem subsidia in duobus locis investigandis officium suum non praestiterint. Ut autem. quid rei agatur, magis in propatulo sit, Aristotelis memoriam transcriptam infra ponemus: De part. anim A 1 p. 640\* 18 (= Emp. frgm. 97 D) ή γαρ γένεσις ένεκα τῆς οὐσίας ἐστίν, ἀλλ' οὐχ ή οὐσία ένεκα της γενέσεως. διόπερ 'Εμπεδοκλής ούκ δρθώς είρηκε λέγων ὑπάρχειν πολλά τοις ζώοις διά τὸ συμβηναι οῦτως ἐν τη γενέσει, οἶον καὶ την δάχιν τοιαύτην έχειν, ότι στραφέντος χαταγθήναι συνέβη. Alter autem locus est ibidem A 1, 640b 5 : of uev ouv doyator nal montor φιλοσοφήσαντες περί φύσεως.. ἐσκόπουν... πῶς.. γίγνεται τὸ δλον καί τίνος κινούντος, οίον νείκους η φιλίας, η νού η του αυτομάτου ... όμοίως δε και περί των ζώων και των φυτων γένεσιν λέγουσιν, οίον ότι ρέοντος μέν του υδατος χοιλίαν γενέσθαι και πάσαι ύποδοχήν της τε τροφής καί του περιττώματος, του δε πνεύματος διαπορευθέντος τους μυχτήρας αναρραγήναι. Hunc locum non modo inter Empedoclis fragmenta, sed omnino in eius placitorum adumbratione Dielsiana non legi vix mirum est, quoniam ab Aristotele nomen poetae non plane scriptum est. Nihilominus sententiam ad Empedoclem referendum esse etiam Bonitz videtur existimavisse; vide Ind. Arist. s. v. xochia. Non deerunt, qui coniciant ea, quae supra de spina et cavernis a Stagirita commemorata sint, ex ea Physicorum parte sumpta esse, quae fuerit de generatione. Quodsi illa verba ne minimum quidem colorem poeticum prae se ferre videantur, non esse obliviscendum Empedoclem Aristotelis iudicio rectius physiologum quam poetam esse appellandum. Quae etsi

libenter concedimus, tamen aliquid dubitationis restat, praesertim cum versus ipsi, quibus illae philosophi Agrigentini sententiae exprimantur, inter carminum reliquias, quas habemus plurimas, nusquam occurrant. Quare non timendum esse puto, ne res ad effrenatam coniectandi libidinem redeat, si Aristoteli 1. c. non Physicorum versus ante oculos obversatos esse suspicemur, sed illa Iatrica, quae Suida auctore zataloyáony conscripta erant. Quae coniectura non eo refellitur, quod loci Aristotelici non in arte medendi versantur, sed corporis humani naturam atque figuram attingunt. Hippocrates quidem Empedoclem vituperat, quod ei persuasum esset neminem morbis mederi posse, nisi prius naturam originemque hominis exquisivisset. (De prisca med. 20.) Ille Iatricorum liber, quoniam alibi certa vestigia non inveniuntur, mature videtur interisse, carmina usque ad iniens saec. XIII. permanserunt ita, ut annus 1206. cum multis scriptoribus antiquis, tum Empedocli exstiterit fatalis.

Vindobonae. CONSTANTINUS HORNA.

sindade) , Und the lage bine profile . . /Study, Wie z. H. Goothe

# Zum Sprachgebrauche Xenophons.

Seit Karl Schenkl<sup>1</sup>) spielt für den Ansatz der Xenophontischen Anabasis nach 371 die Stelle V 3, 7-13, mit den in der ganzen Beschreibung, wo nicht rein lokale Momente erwähnt werden, angewandten Imperfekta eine wichtige Rolle.

A. Kappelmacher<sup>2</sup>), der m. E. nachgewiesen hat, daß die Xenophontische Anabasis vor Isokrates' Panegyricus fällt, beruft sich gegenüber Schenkls Deutung jener Imperfekta auf Stellen wie I 4, 11 oder I 5, 5, wo das Imperfekt von Dingen gebraucht wird, die zur Zeit der Niederschrift jener Stellen bestimmt noch bestanden, und bezeichnet eine solche Tempusgebung als eine dem historischen Stil entsprechende, etwa vergleichbar dem Briefstil der Römer. J. Mesk<sup>3</sup>), der für die Abfassung der Anabasis mehr als 30 Jahre nach jenem Ereignis - der fast wunder-

1) Sitzungsber. d. Ak. d. Wiss. in Wien 1875: "Xenophontische Studien", II, S. 73.

<sup>2</sup>) Anzeiger der phil.-hist. Klasse der Ak. d. Wiss. in Wien vom 11. April 1923, Nr. 1X-XII.

<sup>3</sup>) Wiener Studien XLIII (1922/23): "Die Tendenz der Xenophontischen Anabasis", S. 136-146.

#### JOSEF MORR

baren Rettung der Zehntausend — eintritt, erkennt A. Kappelmachers Anschauung von "einer dem historischen Stile entsprechenden Tempusgebung" an, betont jedoch, daß zwar "an jenen Stellen, die der Autor örtlich und zeitlich fern niederschrieb, der historische Stil wohl am Platze ist", dagegen in V 3, 7 f, "wo wir es nicht mit einer historischen Darstellung, sondern mit einer abschweifenden Einlage in eine solche zu tun haben, er es keineswegs wäre". Demgegenüber bemerkt A. Kappelmacher<sup>4</sup>), daß Xenophon, wenn er das Imperfekt deutlich zur Bezeichnung eines vergangenen Zustandes verwendet, z. B. τότε hinzufügt: VI 6, 9.

Als ich mir die Stellen I 4, 11 und I 5, 5 ansah, stiegen mir Zweifel auf gegen die Annahme eines "historischen Stiles", insoferne man darunter die bewußte, schultraditionsmäßige Stilisierung der (natürlich ebenfalls dem Zweck und der Absicht des sich Äußernden sich anschmiegenden) alltäglichen, der Umgangssprache verstehen könnte. "Καl πόλις αὐτόθι ψχεῖτο μεγάλη" I 4, 11: nach dem ganzen Zusammenhang heißt das doch einfach: "Und da lag eine große . . Stadt". Wie z. B. Goethe ("Kampagne in Frankreich" 4. Sept.) sagt: "Der waldbewachsene Gebirgsriegel, welcher die Aire von Süden nach Norden an ihm herzufließen nöthigt, Forêt d'Argonne genannt, lag unmittelbar vor uns und hielt unsere Bewegung auf." Xenophon Anab. I 5, 5: Έν τούτοις τοῖς σταθμοῖς πολλά τῶν ύποζυγίων απώλετο ύπο λιμού ου γαρ ήν5) χόρτος ουδέ αλλο ουδέν δένδρον, άλλα ψιλή ήν άπασα ή χώρα. Οἱ δὲ ἐνοιχοῦντες ὄνους ἀλέτας παρὰ τόν ποταμόν δρύττοντες και ποιούντες είς Βαβυλώνα ήγον και επώλουν xal avrayopatovres strov Etwy. Freilich will Xenophon nicht sagen - um mit A. Kappelmacher zu sprechen -, daß sich zur Zeit der Niederschrift das landschaftliche Bild geändert, die Bewohner die von ihm beobachtete Lebensweise bereits aufgegeben haben. Aber er überträgt das Präteritum, in dem die Beobachtung als historisches Faktum stehen müßte, auf das Beobachtete. Vgl. Anabasis V 5, 1. Genau so heißt es bei Goethe (Kampagne . . 18. Sept.): "Wir betraten beim schlimmsten Wetter ein seltsames Land, dessen undankbarer Kalkboden nur

4) Wiener Studien a. a. O. S. 212 "Xenophon und Isokrates".

<sup>5</sup>) Sinn: Wir hatten kein Futter für die Tiere, aber auch sonst bot sich unserm suchenden Blicke nichts Pflanzliches: die ganze Landschaft war, d. i. erwies sich uns als kahl.

12

#### ZUM SPRACHGEBRAUCHE XENOPHONS

kümmerlich ausgestreute Ortschaften ernähren konnte." Hingegen schreibt Goethe den 24. Sept.: "Eine Bemerkung darf ich hier nicht unberührt lassen. Wir kamen freilich zur ungünstigsten Jahreszeit in ein von der Natur nicht gesegnetes Land, das aber denn doch seine wenigen, arbeitsamen, ordnungsliebenden, genügsamen Einwohner allenfalls ernährt." Dort erzählt er, hier macht er eine von aller Zeit unabhängige, dauernd gültige Bemerkung. Eine weitere hübsche Parallele: Xenophon sagt I 5, 1 : Έν τούτω δὲ τῷ τόπω ήν μὲν ή γη πεδίον άπαν δμαλές, ώσπερ θάλαττα, άψινθίου δὲ πληρες: εἰ δέ τι καὶ άλλο ἐ νην ὕλης ἡ χαλάμου, απαντα ήσαν εὐώδη, ὥσπερ ἀρώματα δένδρον δ' οὐδὲν ἐ ν ή ν, θηρία δε παντοΐα, πλείστοι μεν όνοι άγριοι, πολλαί δε στρουθοί αί μεγάλαι. ένησαν δε και ωτίδες και δορκάδες ... Goethe aber (5. Okt.): "Wir... fanden noch völlig unangetastete Gärten und eine reiche, unbestrittene Ernte. Hier war von Kohl und Zwiebeln, von Wurzeln und andern guten Vegetabilien die Fülle. Der Garten war nicht groß, aber sauber gehalten." Vermutlich beschränkte sich der Landschaftscharakter und Wildreichtum dort und der Gemüsebestand hier in den Bauerngärten nicht auf die Zeit, da Xenophon, bzw. Goethe sich selbst daran ergötzten<sup>6</sup>).

action. Redentrang der frestalt, des Fluillaufes offenber- na

9) Nach kurzer Unterbrechung durch of inneic . . idioxov geht bis in den Beginn des § 3 hinein eine ausführliche, durchwegs im Imperfekt gehaltene Schilderung gewiß noch zur Zeit der Niederschrift bestehender landschaftlicher Zustände. In Xenophons Bewußtsein aber waltet nicht dieser Gedanke vor, sondern er weilt in der Erinnerung bei den genossenen Eindrücken; die gehören der Vergangenheit an. Dazu kommt noch die räumliche Entfernung - worauf J. Mesk a. a. O. S. 137 verweist. Alles wirkte zusammen, daß Xenophon auch von noch Bestehendem das Präteritum gebrauchte. Setzt er - und es gibt etliche solche Fälle, so auch 15,1 zwischendurch mal das Präsens, so erzählt er nicht mehr, sondern schildert. Jenes aber ist Zweck der ganzen Anabasis, erst durch die Erzählung will er wirken, bestimmte Gedanken in dem Leser rege machen. E. Drerup, Die hist. Kunst der Griechen (Fleck. Jahrb. 27. Suppl. 1902, S. 450): "welcher publizistischen Richtung wir Xenophon nach seinem innersten Wesen anzuschließen haben. Das ist nicht die große Geschichtschreibung , . , sondern vielmehr die Memoirenliteratur". Anders G. Hauptmann, der sich in seinem "Griech. Frühling" durchwegs des Präsens bedient, weil er, offenbar aus ganz anderer Wesensart heraus, ständig sich selbst und seine Bewußtseinsvorgänge zum Objekt seiner Feststellung macht. Es ist ein Tagebuch, aber wie eines Arztes, der sich selbst den Befund schreibt. - Doch zurück zu Xenophon! Erst mit tac de witdag ... geht er ins Präsens über, fügt aber - belehrend über den Sinn all dieser Imperfekta - hinzu, daß ihr Fleisch sehr gut war: hy = gut schmeckte.

Ich habe die ganze Anabasis auf jene Fälle hin durchgelesen, wo zur Zeit der Niederschrift vermutlich noch Bestehendes im Präteritum erscheint. Wie I 4, 11 erklären sich folgende Fälle: I 2, 13: Das Heer kommt nach Thymbrion. Ένταῦθα ήν παρά την όδον πρήνη ... ?); I 4, 4: Sie kommen zu den Toren Kilikiens und Syriens: ήσαν δε ταῦτα δύο τείχη ..., das eine Συέγγεσις είχε, das äußere βασιλέως έλέγετο φυλαχή φυλάττειν (vgl. Anm. 7). Nun Präsens: διά μέσου δε όει ..., dagegen sofort wieder Imperfekt, weil es sich um die militärische Bedeutung der Tore für den Heeresvormarsch handelt: anav de to μέσον των τειγών ήσαν στάδιοι τρείς και παρελθείν ούκ ήν βία. ήν γάο ή πάροδος στενή. Ebenso in 6: ἐμπόριον δ' ή ν τὸ γωρίον καί ώρμουν αυτόθι όλκάδες πολλαί. Die Lage der Stadt war damals strategisch wichtig. o: Der Chalesfluß war voll in diev usrahen καί πραέων, οῦς οἱ Σύροι θεούς ἐνόμιζον και ἀδικείν οὐκ εἴων... Offenbar gingen die Soldaten stracks auf die npasic Fische los, aber die Syrer wehrten ihnen. 19: Am Araxes hoav xouar πολλα! wegen ihrer damaligen Bedeutung für die Verpflegung, wie usoral ofrou xal ofvou beweist. Kap. 5. 4: evrabla hy πόλις ἐρήμη, weil sie dort Rast machten; wegen der fortifikatorischen Bedeutung der Gestalt des Flußlaufes offenbar: meotερρείτο ... Lehrreich ist daselbst 6: δ δὲ σίγλος δύναται έπτὰ δβολούς και ήμιωβόλιον Άττικούς ή δε καπίθη δύο γοίνικας Άττικάς έχώρει. Wie viel Obolen der Siglos galt, konnte den Soldaten am Euphrat gleichgiltig sein, aber nicht, wieviel Ware sie für die Landesmünze, in die sie sich ihr griechisches Geld werden schon längst eingewechselt haben und in der sie wohl auch die Löhnung faßten, bekamen, und das drückt Xenophon in dem für den Griechen geläufigen Maß aus. Wie hier also divatat, ebenso steht àspoliovtat I 1, 2, dann in der die Erzählung unterbrechenden Schilderung I 2, 7 διά μέσου δέ ... - o ἀχρόπολιν das Präsens von noch Bestehendem, eben so I 2, 4 λέγεται, die Landschaftsschilderung in 22 steht trotz vorangegangenem Imperf. zaréßauvev durchaus im Präsens, so auch gleich drauf (23) διά μέσου δέ . . pel trotz ένθα ήν τὰ Σ. βασίλεια . . . Κύρος δὲ ἐκείνω — ἔδωκε — δῶρα & νομίζεται παρά βασιλεί τίμια Ι 2, 27.

?) Der Relativsatz: ἐφ' ¾ λέγεται Μίδας του Σάτορου θηρεϋσαι... vom Standpunkt zur Zeit der Niederschrift, sonst müßte es ἐλέγετο heißen. So rasch wechselt der Standpunkt!

#### ZUM SPRACHGEBRAUCHE XENOPHONS

Es fehlt also durchaus nicht an Beispielen von Präsens für noch Vorhandenes. Präteritum bedeutet da bloß, daß die Beziehung des noch Bestehenden zum Erzähler und seiner Umgebung der Vergangenheit angehört. Z. B. I 4, 1 ist die Breite des Psaros und Pyramis im Imperfekt gegeben, weil erstens offenbar der Wasserstand schwankte und zweitens Flußläufe stets militärisch in Betracht zu ziehen waren. Belehrend ist I 5, 9: Kal συνίδειν δ'  $\eta v$  τῷ προσέχοντι τὸν νοῦν ή βασιλέως ἀρχή πλήθει μὲν χώρας καl ἀνθρώπων ἰσχυρὰ οὖσα. . Diese Stärke, bzw. Schwäche bestand noch, als Xenophon dies schrieb, seine Beobachtung jedoch fällt in die Vergangenheit. Wenn Xenophon (Kap. 7, 14 u. 15) von τάφρος und πάροδος im Imperfekt spricht, so deshalb, weil sie damals militärisch in Betracht kamen; die eingeschaltete Beschreibung — wofern sie echt ist — dagegen steht im Präsens, weil die geschilderten Zustände weiter bestanden.

Präsens von Gegenwärtigem findet sich noch I 8, 18, 22, 27, 28, 29, I 9, I (Sittenschilderung), 3 f, 7, vgl. mit I 1, 2. Selbstverständlich ist das Präsens auch in I 9, 13: ἄν τις είποι; 20: όμολογείται; vgl. 24 und 28. Es ist somit klar, daß sich Xenophon mit Bezug auf Gegenwärtiges des Präsens bedient, dagegen des Imperfekts nur, wenn er die Beziehung auf die seinerzeit damit beschäftigte Person ausdrücken will. Ich will von den noch in großer Zahl in der Anabasis hierher gehörenden Fällen einzelne besprechen.

I 10, 12: ἐνταῦθα δ' ἔστησαν οἱ Ἐλληνες · ὑπὲρ γὰρ τῆς χώμης γήλοφος ἦν: militärisch wichtiger Punkt. II 3, 14 f: (ἀφίχαντο εἰς χώμας . .) ἐνῆν δὲ σῖτος πολὺς . . αὐταὶ δὲ αἱ βάλανοι τῶν φοινίχων, οἶας μὲν ἐν τοῖς Ἐλλησιν ἔστιν ἰδεῖν, τοῖς οἰχέταις ἀπέχειντο, αἰ δὲ τοῖς δεσπόταις ἀποχείμεναι ἦσαν ἀπόλεχτοι . . ἡ δὲ ὄψις ἦλέχτρου οὐδὲν διὲφερε.. xal ἦν xal παρὰ πότον ήδὺ μέν, χεφαλαλγὲς δέ. Die Imperfekta schildern die Beobachtung der Soldaten, dagegen das ἔστιν zeigt, daß Xenophon Gegen wärtiges bezeichnet. 16: ἦν δὲ σφόδρα και τοῦτο χεφαλαλγές. Ὁ δὲ φοῖνιξ, ὅθεν ἐξαιρεθείη ὁ ἐγκέφαλος, ὅλος αὖαίνετο: schildert, was man erlebte.

Kap. 4, 12: Sie kommen an die medische Mauer. Ήν δὲ φποδομημένον...μήπος δ' ἐλέγετο είναι... Ἀπέχει δὲ Βαβυλῶνος οὐ πολύ. Die Einwohner gaben die Länge an: ἐλέγετο; die Soldaten selbst betrachteten — offenbar mit Verwunderung den ihnen fremdartigen Bau: ήν. Ἀπέχει: nur korrekt von Gegenwärtigem. Ähnlich 13 und 25.

#### JOSEF MORR

In III 4, 7—11 steht Imperfekt durchwegs von zweifellos noch Bestehendem: 'Evtaüda πόλις ήν... ὄνομα δ' αὐτη ήν  $\Lambda$ .... ὄκουν δ' αὐτὴν τὸ παλαιὸν Μῆδοι. Τοῦ δὲ τείχους αὐτῆς ῆν τὸ εὖρος... ὅκοδόμητο δὲ... κρηπὶς δ' ὑπῆν...; 9: παρὰ ταὐτην τὴν πόλιν ῆν πυραμἰς λιθίνη...: 10: ὄνομα δὲ ἡν τῆ πόλει Μέσπιλα · Μῆδοι δ' αὐτὴν ποτε ὅκουν. ἡν δὲ ἡ μὲν κρηπἰς λίθου ξεστοῦ; 11: ἐπὶ δὲ ταὐτῃ ἐπφκοδόμητο πλίνθινον τεῖχος. Wieder zeigt das folgende λέγεται..., daß sich Xenophon des Grundes bewußt war, wenn er vorher sooft von noch Vorhandenem das Imperfekt gebrauchte. Wir sehen ja hier fast mit eigenen Augen, wie die Soldaten diese verödete, schön gebaute Stadt anstaunten, Xenophon schwelgt in der Erinnerung, — wie Vollbrecht zu 16, freilich im Gegensatz zum Aorist, vom Imperfekt sagt — "malt: man sah den Tissaphernes abziehen." Vgl. auch 16 und 24<sup>8</sup>).

In 35 heißt es, daß die "Barbaren" nie näher als 60 Stadien von den Griechen lagerten, aus Angst vor einem Angriffe. Die Schilderung, wieso einem solchen gegenüber ein Perserlager nachts im Nachteil sei, ist durchwegs im Präsens gegeben, weil Xenophon auf das Allgemeingültige seiner damaligen Erfahrung den Ton legt<sup>9</sup>). 37: καταλαμβάνουσι χωρίον ύπερδέξιον ol

8) "In dem Sandstein, aus welchem hier der Fuß des Berges bestand, sahen wir allerhand symmetrische Figuren eingehauen .... \*, schreibt H. Lichtenstein ("Neue Welten", herausgeg. v. Wilh. Bölsche: D. B., Berlin, S. 113). Aber dann kommt er von der Erzählung ab ins Systematische: "Ähnliche Figuren findet man . . ". - Sven Hedin (Zu Land nach Indien Leipzig, Brockhaus 1910, II, 142): "Ohne Bedauern verließ ich das ungemütliche Dorf, eines der langweiligsten, das ich bisher gesehen hatte. Sogar die Festung, die doch sonst malerisch zu sein pflegt, wurde hier von der Ruine einer Mauer repräsentiert". Dieser Zustand hat sich seither kaum geändert. S. 7 beschreibt Hedin einen 20 jährigen Anwohner der Kewir: "Er hatte scharf ausgeprägte arische Züge .. auf dem Kopfe trug er eine Filzmütze . .". Und doch lebt dieser Taghi wohl noch. S. 14: "Neben unserm Lager gab es zwei Zisternen, die gelbes Regenwasser jetzt bis an den Rand füllte". Doch ist solches bei dem so genauen Hedin, dem großen Stilisten, der die Vorliebe für präsentische Erzählung mit Hauptmann teilt, selten. Seiner Art entspricht es, suum cuique zu geben. S. 341: "Am Abend durchzogen wir eine hübsche Landschaft mit üppigen, schönen Saxaulstauden zwischen kleinen Dünen", dagegen S. 343: "Hermak ist ein kleines Dorf, in dem sich jetzt keine lebende Seele zeigte; es tritt aber dort eine suße Quelle zutage. Dort werden auch Melonen gezogen, die in einem Wüstenland ein Segen und ein Labsal sind . . . "

9) Vgl. meinen Aufsatz: "Xenophon und der Gedanke eines allgriechischen Angriffskrieges gegen Persien", Wiener Studien, XLV 186 f.

#### ZUM SPRACHGEBRAUCHE XENOPHONS

βάρβαροι, ή ἕμελλον οἱ ἕλληνες παριέναι, ἀκρωνυχίαν ὄρους, ὑφ' ῆν ἡ κατάβασις ἡ ν εἰς τὸ πεδίον: ein ἐστίν ist hier ausgeschlossen<sup>10</sup>). Im Kap. 5, 1: ἐστρατοπεδεύοντο ἐν κώμη μεστῆ πολλῶν ἀγαθῶν. Ήσαν δὲ καὶ ἀλλαι κῶμαι πολλαὶ πλήρεις πολλῶν ἀγαθῶν ἐν τούτφ τῷ πεδίψ παρὰ τὸν Τίγρητα ποταμόν: — "es fanden sich..." Die Bedeutung dieser Dörfer für die Griechen damals lag in den πολλὰ ἀγαθά<sup>11</sup>). 7: Ἐνταῦθα πολλὴ ἀπορία ἦν. Ἐνθεν μὲν γὰρ ὄρη ἡ ν ὑπερύψηλα, ἕνθεν δὲ ὁ ποταμὸς τοσοῦτος τὸ βάθος, ὡς μηδὲ τά δόρατα ὑπερέχειν πειρωμένοις τοῦ βάθους. Die Höhe der Berge und die Tiefe des Flusses bewirkte damals die Verlegenheit, daher Imperfekt<sup>12</sup>). Ebendies gilt von IV 1, 2 u. 2, 6.

Im Kap. 3, i sagt er vom gleichen Fluß Tigris erst: δς όρίζει τὴν Ἀρμενίαν καὶ τὴν τῶν Καρδούχων χώραν, dann aber: ἀπεῖχε δὲ τῶν ὀρέων ὁ ποταμὸς ἔξ ἢ ἑπτὰ στάδια τῶν Καρδούχων. Die politische Bedeutung kam für die abgerackerten Leute nicht sonderlich in Betracht, wohl aber, daß sie am anderen Ufer des 60 Meter breiten Flusses vor den Feinden sicher sein würden: daher ἀπεῖχε: bis dahin hatten sie nur mehr 6-7 Stadien.

Kap. 4, 1 f: (Sie zogen flott weiter) οὐ γὰρ ήσαν ἐγγὺς τοῦ ποταμοῦ κῶμαι: das heißt: es verlockte sie nichts zum Bleiben.

<sup>10</sup>) Wie bei Goethe (Kampagne.., 3. Sept.): "Zunächt an der Wache war eine Brücke, unter der ein Arm der Maas durchzog" oder (11. Sept.): "unser Weg ging auf dem Gebirgsrücken hin, der.."

<sup>11</sup>) Ich möchte nebenbei auf die hier besonders schön den Vorstellungsablauf des Schreibers dieser Worte spiegelnde Abfolge hinweisen. Vgl. Norden, Antike Kunstprosa 1<sup>2</sup>, S. 66, Anm. 1.

12) Vgl. Goethe (Kampagne.., 13.-17. Sept.): "Man..sah in einem freundlichen Tal der Aire das Schloß .... auf einer Höhe sehr wohl gelegen, eben an dem Punkte, wo genannter Fluß sich westwärts zwischen die Hügel drängt, um auf der Gegenseite des Gebirgs sich mit der Aisne zu verbinden, deren Gewässer durch Vermittlung der Oise endlich in die Seine gelangen; woraus dann ersichtlich, daß der Gebirgsrücken, der uns von der Maas trennte, uns in eine andere Flußregion zu nötigen geeignet war". (19. Sept.): "(Auf einem Nachtmarsch) aber erblickten wir eine Pappelallee, die, sehr schön gewachsen und wohl unterhalten, unsere Richtung quer durchschnitt. Es war die Chaussee von Chalons auf St. Menehould .. " Man vergleiche (28. und 29. Aug.): "Wir setzten uns zu Pferde und ritten in die eroberte Festung; das wohlgebaute und befestigte Städtchen liegt auf einer Höhe". Die Lage war nach der Eroberung militärisch bedeutungslos geworden. Und (29. Aug.): "In einer wunderlichen Gegend, wo Hügel und Tal miteinander abwechselten, gab es besonders für die zu Pferde noch trockene Räume genug, um sich behaglich vorwärts bewegen zu können\*. Das wechselnde Gelände war für den Marsch von Bedeutung.

Elç δὲ ἡν ἀφίποντο πώμην, μεγάλη τε ἡν: d. h.: versprach gute Verpflegung: gleich darauf: ἐπιτήδεια δ'ῆν δαψιλῆ. Ἐπὶ ταῖς πλείσταις οἰπίαις τύρσεις ἐπῆσαν: diese fielen den Griechen auf. 3: Sie kamen ἐπὶ τὸν Τηλεβόαν ποταμόν. Οὐτος δ' ἦν παλὸς μέν, μέγας δ'οῦ· πῶμαι δὲ πολλαὶ περὶ τὸν ποταμὸν ἦσαν: Xenophon schildert, was für einen Eindruck die Landschaft machte. Er malt geradezu mit der Kleinheit der Kola auch die des Flusses<sup>13</sup>). Aber die Griechen befanden sich im Bereiche eines guten Freundes ihres Feindes Artaxerxes, das mußte sie beunruhigen. Diese Vorstellung: "Damals bekamen wir's mit Tiribazos zu tun" beherrscht schon den ersten Satz des § 4, so daß er sich also gestaltete: Ὁ δὲ τόπος οῦτος Ἀρμενία ἐπαλείτο... Das Präsens würde sozusagen die Illusion stören.

Wenn Xenophon an den einander ähnlichen Stellen IV 4, 13 und V 4, 28 berichtet: πολύ γάρ ἐνταῦθα εῦρίσκετο χρίμα, ῷ ἐ χ ρ ῶ ν το ἀντ' ἐλαίου<sup>14</sup>), σύειον.., bzw.: καὶ δελφίνων τεμάχη ἐν ἀμφορεῦσιν εῦρίσκετο τεταριχευμένα καὶ στέαρ ἐν τεύχεσι τῶν δελφίνων, ῷ ἐ χ ρ ῶ ν το οἱ Μοσσύνοικοι καθάπερ οἱ Ἐλληνες τῷ ἐλαίφ, so wäre auch χρῶντα möglich gewesen. Das Imperfekt soll bedeuten, daß die erstaunten Griechen auf die Frage nach der Verwendung der aufgestöberten Fettvorräte die obige Auskunft er hielten.

Würden in IV 5, 13 statt der Imperfekta  $i\gamma$  (. . ἐπικούρημα  $rij \varsigma \chi ιόνο \varsigma$ ). . ἐπορεύετο, was an sich möglich wäre, Präsentia gebraucht, so verwandelte sich die Erzählung in eine Anweisung für Gebirgswanderer im Schneetreiben. Die Erzählung aber ist Xenophon die Hauptsache, er schreibt Erinnerungen, nicht darf er also diesen Charakter seiner Darstellung verwischen durch allgemeingültige Feststellungen. Von diesem Standpunkte sind auch aufzufassen: 15, 25 f und 36.

Wegen der Bedeutung, die es für die Verpflegung der Soldaten hatte, schreibt dann Xenophon Kap. 7, 1 f: χωρία γάρ φχουν ίσχυρά οί Τάοχοι... Έπει δ' άφίχοντο πρός χωρίον, δ πόλιν

<sup>13</sup>) Nach Demetr. IIepl \$pµny. 6, dem Norden a. a. O. I 102, Anm. 1 zustimmt.

see lincount queridanches huitti Este an die China

<sup>14</sup>) Beiläufig gesagt, geradezu ein τόπος der antiken Ethnographie, z. B. Strabo C. 155 F 3, 7 von den Nordspaniern: ἀντ' ἐλαίου δὲ βουτόρφ χρῶνται. Vgl. K. Trüdinger, "Studien zur Geschichte der griech.-röm. Ethnographie", Basel 1918, S. 100, und meine Arbeit: "Die Quellen von Strabons 3. Buch, Philologus, Suppl. XVIII 1926. — Siehe auch Xenophon "Anabasis" VI 6, 1.

#### ZUM SPRACHGEBRAUCHE XENOPHONS

μέν οὐχ είχεν οὐδ' οἰχίας, wegen der Schwierigkeiten, die die Eroberung machte; ähnlich 15f. Die lebhafte Schilderung in 19 u. 21 betont schon Vollbrecht.

Wenn Xenophon (IV 8, 1) schreibt: ἀφίχοντο ἐπὶ τὸν ποταμόν, ἐς ὥριζε τὴν τῶν Μαχρώνων καὶ τὴν τῶν Σχυθινῶν, so wegen der Bedeutung, die diesmal die Stammesgrenze für die Griechen hatte. Das εἰχον δ' ὑπὲρ δεξιῶν χωρίον οἰον χαλεπώτατον καὶ ἐξ ἀριστερᾶς ἄλλον ποταμόν, εἰς δν ἐνέβαλλεν ὁ ὁρίζων, δι' ο ὁ ἔδει διαβῆναι würde nach Xenophons häufigerer Sprechweise kurz ἡν δὲ... gelautet haben; der Relativsatz δι' οὄ... kennzeichnet die da malige Bedeutung des Hauptflusses, der demnach im Imperfekt ἐνέβαλλεν eingeführt wird<sup>15</sup>); vgl. 8.

Im Buch V 2, 3: Ev δè  $\eta v$  χωρίον μητρόπολις αὐτῶν · εἰς τοῦτο πάντες συνερρυήπεσαν περὶ δὲ τοῦτο  $\eta v$  χαράδρα ἰσχυρῶς βαθεῖα καὶ πρόσοδοι χαλεπαὶ πρὸς τὸ χωρίον: der Platz war politisch und militärisch wichtig. 5: μαχόμενοι οὐπ ἐδύναντο λαβεῖν τὸ χωρίον, καὶ γὰρ τάφρος  $\eta v$  περὶ αὐτὸ εὐρεῖα ἀναβεβλημένη: der Graben, der wohl nicht wieder zugeschüttet wurde, also zur Zeit der Niederschrift noch bestand, war seinerzeit ein Hindernis. Siehe ferner 28, 4, 14 f., 31; 5, 1 u. 2; 7, 13; 8, 15.

Im Buch VI 1, 8 erzählt Xenophon von einem χαρπαία genannten mimischen Tanze der Ainianen und Magneten: δ δέ τρόπος τῆς ὀρχήσεως ῆν infolge des vorausgehenden ὡρχοῦντο. Dann aber im Präsens: Ὁ μὲν παραθέμενος τὰ ὅπλα σπείρει καὶ ξευγηλατεί, πυχνὰ δὲ στρεφόμενος ὡς φοβούμενος, ληστής δὲ προσἑρχεται · ὁ δ' ἐπειδὰν προίδηται, ἀπαντῷ ἀρπάσας τὰ ὅπλα καὶ μάχεται πρὸ τοῦ ξεύγους · . καὶ τέλος ὁ ληστής ὅήσας τὸν ἄνὸρα τὸ ξεῦγος ἀπάγει .. Xenophon erzählt hier nicht mehr, hier schildert der Ethnograph, der er ja zum guten Teil ist, schon dank seiner vorzüglichen Beobachtungsgabe, der er auch — abgesehen von der stoischen Schultradition — seine Beliebt-

<sup>15</sup>) Zu allem Überfluß verweist noch Vollbrecht darauf, daß das Imperfekt bei geographischen Angaben auch im Lateinischen stehe, z. B. Cäsar B. G. II 15...: *Eorum fines Nervil attingebant*. Genau genommen steht attingebant aber nicht bloß als geographische Angabe, sondern weil es für Cäsar nicht gleichgültig war, welche Nachbarschaft die eben erst unterworfenen Ambianer hatten, weshalb er sich schleunig quorum de natura moribusque erkundigte und auf die Nachricht, es seien gewaltige Römerfeinde, mit ihnen Schluß machte. In 1 1, wo er allem noch ohne Anteilnahme gegenübersteht, gebraucht er für die geogr. Angaben das Präsens.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

19

2

#### JOSEF MORR

heit bei dem großen Ethnographen Poseidonios, wenigstens rum Teil, verdanken mochte<sup>16</sup>). Denn daß er hier nicht eine einmalige Aufführung erzählt, sondern einen Brauch schildert, beweist: ἐνίστε δὲ και ὁ ξευγηλάτης τὸν ληστὴν (ἀπάγε)· είτα παρὰ τοὺς βοῦς ζεύξας ὀπίσω τὼ χεῖρε δεδεμένον ἐλαόνει. Deutlich sondert Xenophon von der Schilderung die Erzählung, daß in dem oder in den von ihm beobachteten Fällen, wie er num in der Einschaltung im Imperfekt bemerkt, και οῦτοι καν ἐποίουν ἐν ῥυθμῷ πρὸς τὸν αὐλόν: er vergleicht da, wie Vollbrecht anmerkt, mit dem ebenfalls πρὸς αὐλὸν aufgeführten Waffentanz(5).

VI Kap. 6, 1: οἱ δὲ Ἐλληνες..ἐφέροντο ἀδεῶς πυροὺς καὶ κριθά; οἰνον, ὅσπρια, μελίνας, σῦκα· ἄπαντα γὰρ ἀγαθὰ εἰχεν ἡ χώρα πἰψ ἐλαίου: Diese Üppigkeit bestand sicher noch, als Xenophon dies schrieb, in Betracht jedoch kam sie damals für die Griechen

Zu 9: "(6 δὲ Κλέανδρος).. ἀποπλεύσεσθαι ἔψη καὶ κηρύξειν μη δεμίαν πόλιν δέχεσθαι αὐτοὺς ὡς πολεμίους; Ἡρχον δὲ τότε πἰντων τῶν Ἑλλήνων οἱ Λακεδαιμόνιοι" macht A. Kappelmacher a.a.0. S. 212 gegenüber J. Mesk geltend, daß Xenophon hier durch den Zusatz des τότε das Imperfekt deutlich als Bezeichnung eines vergangenen Zustandes kennzeichnet. Xenophon fühlt also, daß das Imperfekt an sich, wie sonst oft, so auch hier von einem noch bestehenden Zustande könnte verstanden werden; vgl. ἐνίστε VI 1.8.

Demnach bedarf in Buch VII 1, 24: (Hopliten und Peltasten stellten sich flugs in Reih und Glied) Τὸ ὅἐ χωρίον οἰον κάλλιστον ἐκτάξασθαί ἐστι Θράκιον καλούμενον, ἔρημον οἰκιῶν καί πεδινόν gerade das Präsens der Rechtfertigung, die in der Dauerhaftigkeit von Stadtanlagen samt den Benennungen liegt<sup>17</sup>). An sich würde man wegen des kausalen Zusammenhanges der natura loci mit der Flottheit der Vergatterung nach allem bisher Entwickelten Imperfekt erwarten.

<sup>18</sup>) Christ-Schmid, Gesch. d. griech. Lit. I\* 1912, S. 519 mit Note 3, G. Rudberg, Forschungen zu Poseidonios 1918, S. 327; S. 28, Anm. 4: "Eint interessante, nicht näher untersuchte Frage ist das sachliche und sprachliche Verhältnis des P. zu X.\* K. Münscher, Xenophon in der griech...röm. Literatur, Philologus, Suppl. XIII, 1920, S. 55 ("Sicher wird man beim Durchforschen dieser Literatur noch mancherlei Beweise dafür gewinnen können, daß Poseidonios X, gekannt und benutzt hat\*.) S. auch Anm. 18.

<sup>17</sup>) Vollbrecht recht passend: "Dieser., Platz., lag in der Nahe des Thrakischen Tores, Thr. T. nach derselben Analogie, wie z. B. Hallisches Tor\*. Ferner verlegt Xenophon an sich Fortbestehendes als zur Zeit der erzählten Ereignisse von Belang in das Imperfekt in Kap. 2, 22 und 3, 22.

Als Ethnograph zeigt sich Xenophon wieder, auch -was hier in Betracht kommt - durch die Verwendung des Präsens; er schildert also in Kap. 4. 3f: vor Kälte gefror das Waschwasser und der Wein in den Gefäßen, vielen Griechen froren Nasen und Ohren ab. Kal tote õnlov eyéveto, ou evena of Opaxes the adwrenas ent tais negadais gopodot nat tois wot nat ζειράς μέγρι των ποδών έπι των ίππων έγουσιν, άλλ' ου γλαμύδας. In 6: καί οί μέν πλείστοι έξέφυγον πλησίον γάρ ήν τὸ όρος. in 14 und 17 ist das Imperfekt gesetzt wegen der Bedeutung, die die betreffenden Dauerzustände in der damaligen Lage der Kämpfenden hatten. Belehrend ist wieder das letzte Beispiel: in Kap. 5, 12f hören wir, daß die Griechen aguxvouvrat . . eic τόν Σαλμυδησσόν. Ένθα των είς τόν Πόντον πλεουσών νεών πολλαί όχέλλουσι χαι έχπίπτουσι · τέναγος γάρ έστιν έπι πάμπολυ τῆς θαλάττης 18). Καί οί Θράκες οί κατά ταῦτα οἰκοῦντες στήλας όρισάμενοι τά καθ' αύτους έκπίπτοντα έκαστοι λήζονται, also durchaus Präsentia, Xenophon schildert wieder als Ethnograph und doch beweist der folgende Satz, daß er das alles erst aus dem Munde dieser zartbesaiteten Wrackjäger hat: τέως δὲ ἕλεγον, πρίν όρίσασθαι, άρπάζοντας πολλούς ύπ' άλλήλων άποθνήσκειν.

Überblickt man die Beispiele, so erkennt man, daß Xenophon noch Bestehendes wiederholt im Präsens schildert, aber sehr oft auch im Imperfekterzählt, welchen Eindruck es machte oder welche Bedeutung es für die jeweilige Handlung hatte, nur daß er oft gleich statt des Verbs der Wahrnehmung, des Affekts oder dgl. das betreffende Objekt, die Tatsache des Bestehenden ins Imperfekt setzt. Ein und dasselbe, haben wir gesehen, kann der Schriftsteller im Präsens schlechthin feststellen oder im Imperfekt als für den Gang

<sup>18</sup>) Die dortige Meeresseichtheit spielt dann bei Straton von Lampsakos eine Rolle (Strab. C. 50 A III 4 [S. 65, Z. 7 f.] vgl. § 7, S. 68, Z.18 f.) sowie nach Ausweis der Gleichheit von C. 50, S. 65, Z. 4: δοχείν δὲ κῶν χωσθήναι τὸν Πόντον ὅλον εἰς ὅστερον, ἀν μένωσιν αἰ ἐπιδρῦσεις τοιαῦται (Referat aus Straton) und C. 53 A III 9, S. 70, Z. 8 f.: οῦτω μὲν οὖν ἐνδέχεται προσχωσθήναι τὸ πέλαγος πῶν, ἀπὸ τῶν αἰγιαλῶν ἀρξάμενον, ἀν συνεχείς ἔχῃ τὰς ἐκ τῶν ποταμῶν ἐπιδρῦσεις (Referat aus Poseidonios) in Anlehnung an Straton auch bei Poseidonios (Vgl. Anm. 16.)

#### JOSEF MORR

22

der erzählten Ereignisse belangreich bezeichnen. Ferner haben wir an lateinischen<sup>19</sup>) und (aus verschiedenen bedeutenden Schriftstellern genommenen) deutschen Beispielen, die dasselbe Bild boten, gesehen, daß es sich da nicht einmal um eine griechische, geschweige denn Xenophontische Besonderheit handelt. Eine allgemein menschlichen psychologischen Gesetzen entsprechende Erscheinung liegt hier vor. Wenn Xenophon Vorliebe für die Verwendung des Imperfekts für noch Bestehendes zeigt, so rührt es davon her, daß er Memoirenschriftsteller ist.

Auf dieser Grundlage wollen wir nun noch die so entscheidende Stelle: Buch V, 3, 8 bis 13 betrachten. Megabyzos kommt nach Olympia und gibt Xenophon die anvertrauten Gelder zurück. Ξενοφῶν δὲ λαβών γωρίον ώνειται τη θεῶ, ὅπου ἀνειλεν ό θεός (Apollo). Ob diese Offenbarung bezüglich des Standortes der Anlage in einem eigens von Delphi eingeholten Orakel bestand, wird nicht gesagt. Jedenfalls kann Xenophon ein solches nicht schon gleichzeitig mit der in 5 erwähnten Absendung des für Apollo bestimmten Weihgeschenkes nach Delphi erbeten haben; denn nach 6 überließ er es Megabyzos άναθείναι ποιησάμενον τη Άρτέμιδι. 8 τι οίοιτο γαριείσθαι τη θεώ. Ich glaube, hätte Xenophon nach Rückerhalt des Geldes, über dessen Verwendung in Delphi angefragt, so hätte er es auch erzählt. In Übereinstimmung mit den Ergebnissen der Untersuchung sehe ich vielmehr in dem folgenden štuye δè διαρβέων διά τοῦ χωρίου ποταμός Σελινοῦς, dessen Name ja doch fortbestand über die Zeit der Gründung des Heiligtums, die Andeutung, daß die Namensgleichheit für die Wahl des Ortes entscheidend war, indem sie als Willensäußerung des Gottes

<sup>19</sup>) Cäsar B. Gall, I 2, 3; 6, 2, 3; 8, 1; 10, 1, 5; 12, 1; 27, 4; 28, 4; 38, 1, 4-6; 54, 2; VII 5, 4; 8, 2: lauter geographische und ethnographische Angaben im Präsens. Dagegen Imperf.: I 2, angustos se fines habere arbitrabantur, qui . patebant, 6, f.: Erant omnino itinera duo, quibus itineribus domo exire possent...mons autem altissimus impendebat, ut facile perpauci prohibere possent. 8, (Helvetii) . alii vadis Rhodani, qua minima altitudo fluminis erat . si perrumpere possent conati . 38, idque (oppidum) natura loci sic muniebatur, ut magnam ad ducendum bellum daret facultatem, 43, Planities erat magna et in ea tumulus terrenus satis grandis . . . Eo . . ad colloquium venerunt, III 12, Erant eius modi fere situs oppidorum, ut . . neque pedibus aditum haberent . . neque navibus . . Ita utraque re oppidorum oppugnatio impediebatur.

des beier Founde Dalekt, die Late

angesehen wurde. Es bestärkt mich in dieser Ansicht der folgende Gebrauch des Präsens für noch Bestehendes nicht bloß in Ephesos, sondern auch in Skillus: ev de to ev Exclosive χωρίω και θηραι πάντων (είσιν) όπόσα έστιν άγρευόμενα θηρία<sup>20</sup>). Darauf erzählt Xenophon im § o durchaus im Präteritum vom Baue des Altars und des Tempels, von der alljährlichen Feier und der Teilnahme der ganzen Umgebung daran. Ich betone da erstens Xenophons Genauigkeit im Tempusgebrauche, indem er für den Akt der Errichtung von Altar und Tempel Enoinge setzt, hingegen Enole für die immer wiederkehrende Feier. Wir können also überzeugt sein, daß er kein Tempus ohne Grund und Absicht setzt. Zweitens : laut der in § 13 mitgeteilten Inschrift mußte der Zehnte alljährlich von dem Besitzer und Nutznießer in Form eines feierlichen Opfers der Göttin dargebracht werden. Nichts berechtigt dazu anzunehmen, daß diese unter Sanktion gestellte Verpflichtung, sei es von Xenophon, sei es von seinem Nachfolger, nicht eingehalten worden sei. Fest und Teilnahme der πολίται καl πρόσχωροι bestanden somit noch zur Zeit der Niederschrift. Und doch uststyov! Man hat gemeint, Xenophon wolle einen in der Erfüllung dieser Servitut säumigen Nachfolger nachdrücklich darauf verweisen. Diese Annahme hat nirgends eine Stütze. Bedarf die Mitteilung aller Einzelheiten betreffs der Erfüllung seiner namens des Heeres übernommenen Pflicht einer anderen Begründung, als daß Xenophon Rechenschaft ablegen wollte? Das Heer war vielfach zerstreut: wie hätte er anders sich der södova unterziehen können? Moralisch, wenn schon nicht streng juristisch, mußte er sich als anständiger Mensch verpflichtet fühlen, es zu tun. Genau so wenig wie das μετείχον kann das παρείχε δέ ή θεός ... ins Treffen geführt werden gegen den Fortbestand der Feier. Das xal two Anoeuonévov dé bildet die Überleitung zu dem so wichtigen § 10: χαί γάρ θήραν έποιούντο είς την έορτην οί τε Ξενοφῶντος παίδες και οί τῶν άλλων πολιτῶν, οί δὲ βουλόμενοι και

<sup>20</sup>) Ich möchte glauben, daß der Tierreichtum, besonders der Wildreichtum auch nicht ganz ohne Einfluß war, wo es sich um ein Heiligtum für die Jagdgöttin handelte. Nimmt Xenophon trotzdem hier das Präsens, so ist dies vielleicht nur zum Teil als Fortwirkung des zat έν Ἐφόσφ ...παραρρεί zat ... ἕνεισι zu erklären. Ob da nicht die Freude des leidenschaftlichen Nimrods durchbricht, daß er ein so schönes Jagdgebiet in der Nähe hat? Es wäre dies eine weitere Bekräftigung für den von Kappelmacher erwiesenen Ansatz der "Anabasis".

23

#### 24 JOSEF MORR, ZUM SPRACHGEBRAUCHE XENOPHONS

ävöpe; ouvebriouw, der die Erzählung fortsetzt. Nach unseren Beobachtungen würde ein plötzlich hier einsetzendes Präsens ganz unmöglich sein, denn es ist ausgeschlossen, daß die Begründung (xal yap . .) in das Präsens gesetzt würde, während das zu Begründende im Imperfekt gegeben ist (napelys). Pedantisch genau hätte Xenophon also vielleicht sagen können: xal γάο δήραν ἐποιούντο καὶ ποιούνται ἔτι καὶ γῦν . . Das ἐποιούντο war unerläßlich, das notovtat hätte die Erzählung unterbrochen. Die Schilderung setzt erst mit § 11 ein, unterbrochen durch die Hervorhebung des Verdienstes um die Ausgestaltung des Ortes § 12: neol ot .. iputeú&n .. Daß natces wegen des Gegensatzes žyčcec als "Kinder" zu verstehen ist, hat schon Kappelmacher a. a. O., S. 17 betont. Ebenso verdanke ich ihm den Hinweis darauf, daß es sich hier um einen Kultbrauch handelt. Nach Xenophon Kyneget. II 1: xph ilseiv ini to imτήδευμα τό των χυνηγεσίων τον ήδη έχ παιδός άλλάττοντα την ήλιxίαν. Es kann also nur eine Zeremonie gemeint sein, indem schon die Kinder, als Jäger angetan, scheinbar die Tätigkeit ausübten, die sich der Huld der Göttin so sehr erfreute. Kein Wunder, daß Xenophon, der leidenschaftliche läger und fromme Mensch, seine und seiner Nachbarn Kinder Artemis weihte. Über solche mimetische Gottesverehrung im griechischen Altertum siehe O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte, 1900, II, S. 840: "Wahrscheinlich bezweckten diese durch eine Nachbildung der von den beiden Gottheiten geführten wilden Jagd, Wetterschäden abzuwenden" und S. 924 f., bes. Anm. 4 u. 5. Mimetisch ist ja auch noch bei den Katholiken der Brauch, selbst ganz kleine Kinder, als Schäfer angezogen, zu Ehren des göttlichen Hirten, z. B. an der Fronleichnamsprozession teilnehmen zu lassen, natürlich in Begleitung Erwachsener, genau so wie in Xenophons Berichte neben den Kindern als den Hauptpersonen καί άνδρες συνεθήρων.

Somit bildet diese "Anabasis"-Stelle kein Hindernis, mit Kappelmacher auf Grund der von ihm aufgezeigten Nachahmung von Anab. II 4, 3 durch Isokrates Paneg. § 149 Xenophons Werk vor 380 anzusetzen, genauer — wegen verschiedener Anspielungen — vor 386/7.

Troppau.

DR. JOSEF MORR.

#### JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS, TIO2NOS

# ΤΙΘΩΝΟΣ.

Eine opinio wird dadurch nicht zuverlässiger, daß sie communis ist. Wilamowitz.

Die Sage vom unsterblichen, ewig alternden Tithonos erzählt uns ausführlich der homerische Aphroditehymnus (V. 218 ff.): Eos raubt sich den jungen Helden und richtet zugleich an Zeus die Bitte, ihrem Geliebten die Unsterblichkeit zu gewähren. Aber sie vergißt, auch um ewige Jugend zu bitten. Deshalb lebt Eos, solange Tithonos jung bleibt, glücklich mit ihm zusammen; als aber die ersten grauen Haare auf seinem Kopf und seinem Bart erscheinen, hört sie auf, zu seinem Lager zu kommen, doch fährt sie fort, ihn zu speisen und zu pflegen:

αὐτὸν δ' αὖτ' ἀτίταλλεν ἐνὶ μεγάροισιν ἔχουσα 232 σίτω τ' ἀμβροσίη τε καὶ εἴματα καλὰ διδοῦσα.

Als endlich Tithonos ganz alt geworden ist, οὐδέ τι πινῆσαι μελέων δύνατ' οὐδ' ἀναεῖραι, 234 ῆδε δέ οἱ πατά θυμὸν ἀρίστη φαίνετο βουλή· ἐν θαλάμφ πατέθηπε, θύρας δ' ἐπέθηπε φαεινάς. τοῦ δ' ἦ τοι φωνὴ ῥεί ἄσπετος, οὐδέ τι πίπυς ἕσθ' οἶη πάρος ἔσπεν ἐνὶ γναμπτοῖσι μέλεσσιν.

Untersuchen wir zuerst diesen Mythus, wie er hier gegeben wird. Eos ist bekanntlich eine Personifikation der Morgenröte. Auch Tithonos soll nach allgemeiner Meinung ursprünglich ein Licht- oder ein Tagegott gewesen sein. In der Erzählung, daß er ewig altert, hat man eine Allegorie finden wollen, die in einer gewissen Beziehung zu dem Wesen des Tagegottes Tithonos oder auch zu dem Wesen seiner Gattin stehen sollte: "Tithonos ist eine Allegorie des Tages in seinem sich ewig wiederholenden Verlaufe, früh morgens frisch und schön, dann von der Hitze des Tages gleichsam aufgezehrt, verdorrt und veraltet" <sup>1</sup>). Oder: "Die Göttin ist unsterblich, vergänglich aber ihre Erscheinung und diese Vergänglichkeit wird auf den Gatten übertragen"<sup>2</sup>). Nach J. Schmidt, der zuletzt diese Sage behandelt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Preller-Robert, Gr. Mythologie I S. 442. Vgl. Bugge-Torp, Das Verhaltnis der Etrusker zu den Indogermanen, S. 229 f. Max Müller, Essays II<sup>2</sup> S. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Welcker, Gr. Götterlehre I, S. 685.

hat, entspricht das Abnehmen und Hinschwinden des Helden dem Sonnenuntergang<sup>3</sup>).

Wenn aber in dieser Erzählung ein Mythus in symbolischer Form tatsächlich steckt, so müssen seine Züge alle auf diese Weise, d. h. symbolisch erklärt werden können. Sehen wir nun, was Eos mit ihrem Gatten macht, als er vom Alter ganz erfaßt ist: Sie schließt ihn allein im Thalamos ein - door o' ἐπέθηκε φαεινάς - und hört auf, ihm Nahrung darzubieten. Das letztere wird zwar nicht ausdrücklich gesagt, es versteht sich aber leicht, da Tithonos allein im Thalamos, nicht mehr in den Megara der Göttin, eingesperrt bleibt und vorher betont wird. daß Eos in der Zeit, wo Tithonos die ersten grauen Haare zu bekommen aufing, ihm noch in ihren Megara oltov zal außpoolav brachte (V. 231 f.), gewiß im Gegensatz zu der folgenden Periode des tiefen Alters; denn sonst würde der Epiker die Speisung beim Anfang des Alterns nicht betont haben, hätte es nicht eine Zeit gegeben, in welcher Tithonos diese nicht bekam.

Ich sehe nicht, wie man diese Motive aus der Natur des Lichtgottes Tithonos oder seiner Gattin symbolisch deuten könnte. Es kommt ein drittes, ebenfalls unerklärliches Motiv dazu, die Stimme des Tithonos, welche ασπετος per. Was hat sie mit dem Lichtgotte zu tun? Die Behauptung, daß der Epiker hier den alten Mythus willkürlich mit seiner Phantasie ergänzt hat, zeigt sich gleich als unhaltbar; denn wir verstehen nicht, was den Dichter veranlaßt hätte, in der allegorischen Sage des Tithonos die Motive der Einsperrung, des Fastens und der agnatoc - fließenden Stimme einzusetzen. Der Sinn einer derartigen Ergänzung entgeht uns völlig.

Die Verwandlung des Tithonos in eine Zikade wird im Hymnus nicht erzählt. Wir begegnen ihr zum ersten Male bei Hellanikos: Τιθωνοῦ τοῦ Λαομέδοντος, Πριάμου δὲ ἀδελφοῦ, ἡράσθη ή Ήμέρα, έξ ούπερ εποίησεν υίον Μέμνονα. Μακρώ δε βίω δαπανηθέντος ἐχείνου μετέβαλεν αὐτὸν εἰς τέττιγα ή θεός 4). Die Metamorphose wird allgemein als ein späterer Zuwachs zu dem ursprünglichen Mythus des Hymnus angenommen; man ist nur auch hier nicht darüber einig, was den Anlaß dazu gegeben hat. Nach Welcker<sup>5</sup>)

5) a. a. O. S. 686.

<sup>3)</sup> Roschers Myth. Lex. V 1026 s. v. Tithonos.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Fr. Gr. Hist. 4 F 140 (142 M.). Ich sehe nicht den Grund ein, warum Jacoby S. 466 diese Verwandlungsgeschichte dem Hellanikos abspricht. W Low Low Gonzaleha L, S. 685.

#### RIGINZAN TIOONON PRIMA HOL

war das der im I 150ff. der Ilias erwähnte Vergleich der alten Troer mit den geschwätzigen Zikaden; aber hier spielt Tithonos keine Rolle und die ganze Stimmung ist eine völlig andere. Nach Peppmüller 6) war der Ausdruck ton 8' h tot www bei aσπετος, der den Zuwachs hervorrief, nach Rapp 7) das Wort xixus, welches mißverstanden wurde, nach Kretschmer<sup>8</sup>) der Anklang von τέττα, Lallwort für einen Alten, an τέττιξ. Die Unwahrscheinlichkeit dieser Auffassungen sieht man sofort. Deshalb haben andere Erklärer diese Frage ganz beiseite gelassen?) oder den Zuwachs einfach als phantastisch charakterisiert<sup>10</sup>). Es ist aber klar, daß auf diese Weise das Problem noch nicht seine endgültige Lösung gefunden haben kann.

Wir haben also in unserer Betrachtung, die bisher der opinio communis gefolgt ist, zwei Schwierigkeiten gefunden: Es läßt sich keine zureichende Erklärung für die Einführung gewisser Motive in der Hymnuserzählung und für die Verwandlungsgeschichte als Zuwachs der späteren Sage finden. Beide Schwierigkeiten lösen sich gleich, sobald wir annehmen, daß die Verwandlung des Tithonos nicht der späteren, sondern schon der alten, vorhymnischen Sage gehörte.

Die zweite Schwierigkeit ist ohne weiteres beseitigt. Die spätere Sage fährt fort, über die Verwandlung zu berichten, die der Hymnus ausgeschaltet hatte. Die Verwandlungen, durch die das Leben eines Helden endet oder besser in einem anderen Wesen, Tier, Pflanze etc., fortgesetzt wird, werden vom Epos in der Regel als etwas zu Phantastisches, Märchenhaftes gemieden. In der Ilias sind die Verse, welche die Versteinerung der Niobe erzählen (Q 614-7), später hinzugefügt<sup>11</sup>). In der Odyssee ist der Vergleich, den Penelope 7 518 ff. zwischen ihrem Jund und der Aëdon zieht, zwar nicht unbeholfen, wie man früher annahm 12), aber die Verwandlung wird nicht er-<sup>6</sup>) Philol. XLVII (1889), S. 19 f. Vgl. auch Preller-Robert a. a. O. Siehe unten S. 29, Anm. 16. <sup>7</sup>) Roschers Myth. Lex. I 1263, s. v. Eos.

8) Glotta XIV (1925), S. 309, Anm. 3.

9) z, B. Escher RE V 2659, s. v. Eos.

<sup>10</sup>) J. Schmidt a. a. O. S. 1025.

11) J. Kakridis 'Apat S. 90 f. und Rhein. Mus. LXXIX (1930), S. 114 f. <sup>12</sup>) Kirchhoff, Die homerische Odyssee S. 524, Wilamowitz, Homerische Untersuchungen S. 60 f. (vgl. jetzt Gr. Heldensage I, S. 54, Anm. 4). Thraemer, Pergamos S. 5, Anm. 6. Richtig jetzt H. Fränkel, Die homerischen Gleichnisse S. 82 f. 19 4 L OLS MA

#### JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS

zählt, sondern nur vorausgesetzt. Die homerischen Hymnen zeigen gewiß nicht die Würde und die Strenge in der Auswahl ihrer Erzählungen und Motive, wie die großen Epen. Doch konnte Aphrodite, die in unserem Hymnus über die von den Göttern geliebten Troerhelden spricht, natürlich nicht auch die Verwandlung eines von ihnen in eine Zikade erwähnen. Der Epiker wird wohl empfunden haben, daß das weder zu der erzählenden Göttin, noch zu dem schönen Geliebten von ihr und Eos, noch zu der Würde des Hymnus und dessen Zuhörer — sie waren am wahrscheinlichsten Anchisiaden — paßte<sup>18</sup>). Deshalb formte er die Erzählung um und am Ende unterbrach sie unmittelbar.

Zu dieser Annahme führt uns auch die Betrachtung der bisher nicht erklärten Motive des Hymnus. Daß diese in ihm trotz der Umformung als Rudimente sich erhalten konnten, ist etwas sehr Gewöhnliches in der Entwicklung der Sagen. Es genügt auf die "Tragodumena" von Th. Zielinski zu verweisen. Jetzt versteht man, warum Tithonos keine Speise mehr bekommt: Daß die Zikade nichts Festes oder überhaupt nichts ißt, ist ein allgemeiner Glauben sowohl der alten, wie auch der modernen Griechen: ...  $\hat{e}\xi$  wv to tettiywv yévog góstat, yépag toöto παρὰ Mougŵv λαβόν, μηδὲν τροφῆg δείσθαι γενόμενον,  $\dot{a}\lambda\lambda$ " ăgitóv τε καὶ ăπotov εὐθὺς ặδειν, ἑως ἂν teλευτήση <sup>14</sup>). Ob es sich dabei um ein Mißverständnis handelt, wie O. Keller, Die Antike Tierwelt II 405 bemerkt, stehe dahin.

So sieht man auch ein, warum die Stimme des Greises ἀσπετος ρεῖ, obwohl der Sinn des Ausdruckes immer unsicher bleibt. Man erklärt gewöhnlich das Epitheton als "unaufhörlich", das paßt vollkommen zu dem ,λαλίστατος τέττιξ". Es paßt auch, obwohl weniger wahrscheinlich, wenn wir es als "undeutlich", "unartikuliert" erklären wollen. Welcker <sup>15</sup>), der annahm, daß der Ausdruck die zitternde Stimme bezeichnet, kam zu diesem Resultat nicht aus den Worten selbst — ἄσπετος kann ja nicht

<sup>18</sup>) Im homerischen Dionysoshymnos werden die Räuber in Delphine verwandelt, aber den wesentlichen Unterschied dieser Metamorphose, die als Strafe vollzogen wird, und der des Tithonos sieht man sofort.

<sup>14</sup>) Plat. Phaedr. 259 c; vgl. Arist. Nub. 1360, Aristot. De anim. 5, 30, De part. anim. 4, 5, Kallim. Telchineneleg. V. 32 ff., Plut. Quaest. conv. 660 F, Plin. Hist. nat. XI, 93, Aesop. 337, 399, Anakreont. 32 Bgk, Anth. Pal. 1X, 92.

15) a. a. O. S. 685.

"zitternd' bedeuten —, sondern aus der Tatsache, daß Tithonos alt ist, folglich seine Stimme zittern muß. Ebenso unbegründet ist die Erklärung des neuesten Erforschers der Sage J. Schmidt; "klägliches Gewimmer' und "kraftloses Stimmchen'<sup>16</sup>).

Im Gegenteil, die Stimme der Zikade ist sehr stark. Da wir nun jetzt wissen, daß die epische Erzählung die Verwandlungssage voraussetzt, können wir annehmen, daß auch eine andere Bedeutung in den Worten stecke: In der homerischen Sprache finden sich u. a. die Ausdrücke donetog xudoiμός, ἄσπετος κλαγγή. Hier bedeutet άσπετος als Beiwort von Klangbegriffen ,stark'; diesen Sinn kann es auch in unserem Hymnus haben. Die starke Stimme der Zikade im Gegensatz zu ihrem geringen Körper macht immer einen großen Eindruck, um so eher, als das Insekt ganz kraftlos ist, ohne irgend eine Verteidigungswaffe; es ist unbeholfen und schwerfällig - obdé τι πινήσαι μελέων δύνατ' οὐδ' ἀναεῖραι!17) In diesem Falle müssen wir annehmen, daß der Satz oude ti xixus Est' evi uelessiv im Gegensatz zu dem vorhergehenden gesagt wird: "Seine Stimme tönt stark und doch besitzt er keine Kraft in seinen Gliedern mehr'. Auch in einem Epigramm des Antipatros, Ant. Pal. IX 92 wird der Gegensatz der Stimme der Zikade, hier aber nicht zu ihrer körperlichen Schwäche, sondern zu ihrer kargen Nahrung betont:

άρχει τέττιγας μεθύσαι δρόσος, άλλὰ πιόντες άείδειν χύχνων εἰσὶ γεγωνότεροι <sup>18</sup>).

T QUANTING AND THE PARTY OF THE

<sup>16</sup>) a. a. O. 1024, 55; 1025, 48f. Die Konjektur Hermanns vost donevog wird hoffentlich niemals einen Verteidiger finden. Es ist auffallend, daß Preller nicht zur richtigen Lösung gekommen ist, obwohl er die betreffende Stelle des Hymnus a. a. O. folgendermaßen erklärt: "Die Stimme des Tithonos wispert fort und fort wie eine Zikade." Andererseits meinte Peppmüller a. a. O., daß gerade der Ausdruck jet donevog die Erfindung der Verwandlung in der Sage hervorgerufen habe. Er hat sich aber nicht gefragt, warum dieser Ausdruck im Hymnus stand. Die allegorische Deutung hatte die Philologen so stark in ihren Bann gezwungen, daß sie die Wahrheit nicht sehen konnten, auch wenn sie ihr ganz nahe waren. S. unten S. 12 f.

<sup>17</sup>) Anth. Pal. IX, 122 wird die Zikade εῦπτερος genannt; in Wirklichkeit entbehrt sie jeder Schönheit. Auch darin sieht man die Geschmacklosigkeit des Dichters.

18) Vgl. Anth. Pal. VII 196, 1, Anakreont. 32, 1 ff. Bgk.

Ob die letztere Erklärung des žonatoç den vom Dichter gewollten Sinn trifft oder die erste — schwerlich die zweite — kann ich nicht entscheiden<sup>19</sup>).

Endlich das Einsperren des Tithonos im Thalamos. Der Held kann kein Glied bewegen, noch weniger schreiten. Warum wird das Schließen der Türe besonders betont? Im ersten Augenblick denkt man, daß Eos das Geschwätz ihres Mannes nicht hören will und deshalb ihn absondert. Wenn wir aber die Worte des Hymnus lesen, so sehen wir, daß das für den Dichter nicht der Grund für die Absonderung sein kann. Das Einsperren des Tithonos wird als der beste Ausweg geschildert, nachdem der Held in die Lage geraten war, sich gar nicht bewegen zu können. Das Fließen der Stimme erscheint als etwas ganz sekundäres, unabhängiges von dem Beschluß der Göttin. In der späteren Überlieferung versuchte man allerdings, den Beschluß der Eos durch das Ertönen der Stimme des Tithonos zu motivieren, doch verwandelt die Göttin ihn nicht, um ihn nicht mehr zu hören, im Gegenteil, όπως και διά τῆς φωνῆς αὐτοῦ τέρποιτο διηνεκῶς άχούουσα (Schol. II.  $\Lambda$  1, 5), Daß es sich hier tatsächlich um eine sekundäre Motivierung handelt, wird sich bald zeigen.

Damit ist aber nicht das Motiv der Einsperrung des Greises erklärt. Es ist nun methodisch richtig in dem Moment, wo die anderen Motive sich nur durch die Anerkennung der Tatsache erklären lassen, daß der Epiker eine Verwandlungssage umformt, auch in diesem Falle zu versuchen, eine entsprechende Erklärung zu finden. So gelangen wir zu einem Resultat, das auffallend erscheinen und mit gewisser Zurückhaltung ausgesprochen werden muß: Kann der gut verschlossene Thalamos etwas anderes sein als eine rationalistische Umbildung des Käfigs, in den Eos ursprünglich ihren verwandelten Mann steckt, δπως και δια της φωνης αυτού τέρποιτο διηνεκώς ακούουσα? Von dort innen tönt seine Stimme aonetoc. Hier paßt das Motiv des Einsperrens vortrefflich. Tithonos wurde ursprünglich nach seiner Verwandlung in den Käfig gesteckt, während der Hymnus, der die Verwandlung ausschaltete, seine Absonderung nicht motivieren konnte. Die Verwandlung und die Einsperrung des Gatten waren tatsächlich die aplorn Bouln, die Eos fassen konnte,

<sup>19</sup>) Für die erste Erklärung spricht auch die spätere Überlieferung: ...μετέβαλεν εἰς τέττιγα (ή Ἡὡς τὸν Τιθωνόν), ὅπως καὶ διά τῆς φωνῆς αὐτοῦ τέρποιτο διηνεκῶς ἀκούουσα (Schol. II. Λ Ι; Eustath. ebd.).

#### TIOQNOE STANDARD

da sie nicht das Recht hatte, ihm die Jugend wiederzugeben oder ihn sterben zu lassen. Das wird auch in der Scholienüberlieferung betont: Tidwodg... is badd ynpac iláozi und Chy unnitt idelaug detont: Tidwodg... is badd ynpac iláozi und Chy unnitt idelaug detont: Tidwodg... i die dienard und in film ydap iverpaap tole dienard the Schole of Tidwodg – ele tettiga ustifaler adto (Eustath. zu A 1; 825, 49 ff.). Was einmal die Götter beschlossen haben, kann nicht aufgehoben werden. Deshalb verwandelt die Göttin ihren Mann und fährt fort, ihn bei sich zu halten.

Auch später also stellte man sich den verwandelten Tithonos bei seiner Gattin vor, wo er singt, ohne etwas zu essen. Logisch kann man das gewiß nicht mit der Tatsache vereinbaren, daß der Grieche die Zikade überall traf; wer darf aber in solchen Fällen logische Konsequenz postulieren? Ist denn nicht auch die Fülle der Tiere einer Art mit der einen Person, die in dieses Tier verwandelt wurde, logisch unvereinbar? Denn man sagt in solchen Fällen nicht z. B. Prokne wurde zu der Nachtigall, von welcher das Geschlecht der Nachtigallen stammt, sondern:  $\hat{\eta}$  de [Πρόχνη] εύχεται όρνις γενέσθαι · καί ποιετ αὐτὴν ό Ζεὺς ἀηδόνα ·  $\vartheta ρ \eta ν ε t$  de  $\hat{k}$  εί ποτε τὸν Ἱτυλον (Pherekyd. 3 F 12 f.). Für die volkstümliche Vorstellung ist es, wenn ich das so formulieren darf, die unsterblich gewordene Aëdon, die ihren Sohn beweint.

Tithonos muß also ursprünglich in einen Käfig von Eos gesteckt worden sein. Diese neugriechische Gewohnheit, zumeist für Grillen<sup>20</sup>,) war auch in der alten Zeit im täglichen Leben bekannt<sup>21</sup>). Daß man damals auch mit den Zikaden ähnlich spielte, zeigt vielleicht ein Epigramm der Anyte, welche in diesem Fall eine Nachahmerin der Erinna sein soll<sup>22</sup>):

<sup>20</sup>) Nach einer Mitteilung meines Freundes D. Lukopulos binden die Kinder in Ätolien die Zikade an einen Faden und setzen sie dann auf einen Zweig, damit sie singt.

<sup>21</sup>) Für solche gefangene und dann gestorbene Grillen sind einige Epigramme verfaßt, Anth. Pal. VII 189, 190, 193-195, 197, 198. Ob die Griechen den Namen äzelg auch für die Zikade verwandten, wie O. Keller, Die antike Tierwelt II 458, behauptet, ist fraglich. Nebenbei sei erwähnt: wenn O. Kern in seiner Religion der Griechen S. 12 sagt: "Abends ertönte das Gezirpe der Cikaden, während von ferne die Schakale mit ihrem Geheule die Luft erfüllten", so vermute ich, daß er die Zikade mit der Grille verwechselt.

<sup>22)</sup> O. Keller a. a. O. S. 404 schließt, daß die Griechen die Zikaden in Binsenkäfige steckten, indem er sich auf eine schlechteVariante von Theokrit (I 52) angederfrag stützt. Von Keller wahrscheinlich ist die Nachricht auch

#### JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS

### Άκρίδι, τῷ κατ' ἄρουραν ἀηδόνι, καὶ δρυοκοίτα τέττιγι ξυνὸν τύμβον ἔτευξε Μυρὼ παρθένιον στάξασα κόρα δάκρυ · δισσὰ γὰρ αὐτῆς παίγνι' ὁ δυσπενθής ῷχετ' ἔχων Ἀίδας <sup>23</sup>).

Ich habe vom Anfang gesagt, daß meine Erklärung für die sonderbare Einsperrung des Helden nicht zwingend ist. Die Zurückhaltung aber in diesem Punkte kann gar nicht die Tatsache erschüttern, daß die Metamorphose des Tithonos dem Epiker vorlag<sup>24</sup>). Jeder Versuch, die aus ihr erhaltenen Rudimente, die in einer gewissermaßen rationalisierten Form im Hymnus stehen, anders zu erklären, muß scheitern.

Die Verwandlungssage war also schon früh erzählt. Sie war eine ätiologische Sage. Unbegreiflich, wie man das bisher nicht einsah. Die Zikade mit ihrem aufgezehrten Körper soll anfangs ein Mann, ein Held gewesen sein, welcher im hohen Alter immer mehr einschrumpfte, bis er endlich in eine Zikade verwandelt war. Daß das ätiologische Moment dieser Geschichte immer empfunden wurde, zeigen die Worte erstens des Hellanikos:  $\mu \alpha \alpha \beta$  de big danavn devtog exelvou (Tidwood)  $\mu \alpha \delta \alpha \lambda \alpha \nu \alpha$  dotde els tetura  $\dot{\eta}$  ded (4 F 140), dann des Horaz: longa Tithonum minuit senectus (Od. II 16, 30). Daß das Alter

in Brehms Tierleben <sup>4</sup> II, S. 163 übernommen. Das ganze Kapitel über die Zikade ist leider von Keller allzu flüchtig geschrieben. In dem Epigramm des Euenus, Anth. Pal. IX, 122, versteht er nicht, daß die Άτθις κόρα keine attische Jungfrau ist — wie konnte sie auf diese Weise πταρόσοσα sein und Kinder haben? —, sondern die Schwalbe. Das Thema ist also nicht unwahr. Wenn das oben erwähnte Epigramm Anytes sagt: ἀκρία τῷ κατ' ἄρουραν ἀηδόνι και δρυοκοίτα τέττιγι, so kann sich das τῷ κατ' ἄρ άηδόνι nicht auf die Zikade beziehen, wie Keller will. Er wiederholt auch den Fehler des Plinius XXXIV, 57, welcher den Bildhauer Myron mit der Stifterin des obenstehenden Epigrammes Myro verwechselt. Endlich findet Keller die Verwandlung des Tithonos erst bei Servius erzählt.

<sup>23</sup>) Anth. Pal. VII 190. Die Attribute κατ' ἄρουραν ἀηδών und δρυσκοίτας beziehen sich allgemein auf die Grillen und die Zikaden. Weder die Grille der Myro verweilte vor ihrem Tode auf den Feldern, noch die Zikade auf den Eichen. Wie könnten sie auf diese Weise παίγνια der Myro sein? Über das Epigramm der Erinna und seine Nachahmungen siehe Wilamowitz, Hellen. Dichtung I S. 110 f.

<sup>24</sup>) H. Fränkel, Die homerischen Gleichnisse S. 83 hat, wie ich nachträglich sehe, die ganze Sachlage besser als die übrigen verstanden; auch er aber glaubt, die Verwandlung sei jünger als die Geschichte des Hymnus. Auch daß es sich um eine ätiologische Sage (s. oben den Text) von Anfang an handelt, scheint Fränkel nicht erkannt zu haben. den Körper aufzehrt, ist eine natürliche, der Wahrheit entsprechende Vorstellung. Braucht man ein anderes Beispiel dazu? Hören wir, was die Sibylle dem Aeneas sagt, Ov. Metam. XIV 147 ff.: In sie sei Apollo verliebt; als er ihr das Recht eines Wunsches gab, verlangte sie soviele Jahre zu leben, wieviel Körner ein vor ihr liegender Sandhaufen zählte, ohne doch zugleich um dauernde Jugend zu bitten:

Tempus erit, cum de tanto me corpore parvam longa dies faciet consumptaque membra senecta ad minimum redigentur onus: nec amata videbor nec placuisse deo; Phoebus quoque forsitan ipse vel non cognoscet vel dilexisse negabit. Usque adeo mutata ferar nullique videnda, voce tamen noscar, vocem mihi fata relinquent<sup>25</sup>).

Nachdem Tithonos mit der Zikade verbunden wurde, erhielt er auch deren andere Eigenschaften, die den Menschen auffielen: die ἄσπετος-fließende Stimme und das Vermeiden der Nahrung. Dann wurde auch der Versuch gemacht, die Verwandlung selbst durch die Stimme des Tithonos zu motivieren (s. oben S. 30), obwohl es klar ist, daß sie nicht den Anlaß zur Entstehung der Sage gegeben hat. Und es ist charakteristisch, daß im Hymnus Elemente aufgenommen sind, welche in die Sage nach der Verwandlungsgeschichte eintraten, die die Zikade mit dem Tithonos verband, während die Verwandlung selbst beiseite gelassen wurde. Eben deshalb war es aber unmöglich, diese Elemente ohne sie zu verstehen.

Wenn unsere Schlüsse die Wahrheit treffen, so ist der Gewinn davon nicht gering. Ich lasse die Tatsache beiseite, daß wir jetzt mit ganz anderen Augen die betreffenden Verse des Aphroditehymnus lesen. Es ist längst bemerkt worden, daß das Epos im allgemeinen die märchenhaften Züge vermeidet. Hier liegt uns aber das erste Beispiel m. W. vor, wo eine mißfallende Sage nicht ganz verschwiegen (wie etwa die Geburt der Athene, der Traum der Hekabe, die Unverwundbarkeit des Achilleus, das beflügelte Roß des Bellerophontes) oder in ihren einzelnen Motiven ersetzt wird (vgl. das magische Scheit ersetzt durch den Fluch in der Meleagrossage), ohne daß eine Spur der alten

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Auch wenn diese Geschichte die des Tithonos als Vorlage haben soll (J. Kakridis, 'Apat S. 53, Anm. 2), so verliert sie nichts von ihrer Natürlichkeit.

#### JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS

Fassung bleibt, so daß man auch zweifeln könnte, ob es sich tatsächlich um eine absichtliche Weglassung oder Ersetzung handelt — vielleicht wäre der Epiker nicht dazu gekommen, z. B. über die Geburt der Athene zu berichten und in der Meleagroserzählung könnte er einer anderen schon vorhandenen Version gefolgt sein. Hier werden die Motive der mißfallenden Sage zwar aufbewahrt, aber anders gedeutet, ein Verfahren, das wir auch bei Pindar finden <sup>26</sup>). Die epische Erzählung kann nicht anders begriffen werden, denn als eine absichtliche Abweichung von der Verwandlungsgeschichte; der Epiker bemühte sich, das Märchenhafte zu mildern, indem er den alten Motiven einen neuen Sinn gewaltsam zu geben versuchte. Die nachepische Zeit schöpfte selbstverständlich wieder aus der unmodifizierten Sage; solche "Verbesserungsversuche" müssen immer mißlingen. Man kann dabei wieder an die Pindarischen Neuerungen denken.

Wir haben aber etwas noch Wichtigeres jetzt gewonnen: Nachdem bewiesen wurde, daß die epische Erzählung eine Umformung der Verwandlungssage ist, ist einer allegorischen Deutung der Tithonosgeschichte der Boden entzogen: Der Held muß im Hymnus ewig altern, weil ihm das Recht der Verwandlung abgesprochen wurde, mit welcher die Sage ursprünglich endete. Keine Spur von Allegorie. Auch wenn Tithonos einst ein Gott gewesen sein soll, was nicht sicher ist, so darf man nicht sich auf diese Erzählung stützen, um aus ihr über das Wesen des Gottes Tithonos zu urteilen (s. unten S. 35, Anm. 30). Es ist charakteristisch und zugleich bedauerlich daß gerade das Vorurteil, daß im dauernd alternden Helden eine Allegorie stecken müsse, die Entdeckung der Wahrheit hinderte, die doch ganz einfach war. Die Symbolik stand jenen einfachen Hellenen ziemlich fern, die die Sage durch ihre Erfindungen bereicherten, und wir müssen immer einer allegorischen Deutung mißtrauisch gegenüber stehen. Daß die schon geringe Zahl solcher Deutungen sich immer verengert. ist mit Freude zu begrüßen 27).

<sup>26</sup>) Darüber handle ich bald im Philologus. Auch in der Niobegeschichte im Ω 599 ff. werden die Motive der alten Verwandlungssage umgedeutet, doch ist der Grund dort ein anderer. Vgl. Rhein. Museum LXXIX (1930), S. 118 ff.

He heff rolts ftol) des Bellerschönten oder in fitren

<sup>27</sup>) Vor einigen Jahren zeigte A. Lesky, Sitzb. Wien. Ak. 203, 2, daß in der Admetos-Alkestissage keine Symbolik stecke. Ein neuer Versuch, die

#### ΤΙΘΩΝΟΣ

Die zwei homerischen Epen scheinen diese ganze Geschichte des Tithonos zu ignorieren. Zweimal wird geschildert, wie Eos das Lager des dyauds Tithonos verläßt, um den Göttern und den Menschen den Tag zu bringen ( $\Lambda$  I f.,  $\varepsilon$  I f.). Tithonos ist hier einfach der Gatte der Göttin und bekommt ein für Götter und Helden übliches schmückendes Beiwort. Nichts deutet auf das klägliche Schicksal des Mannes hin. Man könnte meinen, daß dem Homer dieses schon bekannt war, er aber die Gelegenheit nicht fand, darüber zu erzählen - doch war ihm in I 237 eine schöne Gelegenheit geboten - oder auch, daß er es absichtlich vermied, weil es ihm wegen seiner Motivierung durch den Schwank des unvollständigen Wunsches seiner ernsten Poesie unwürdig schien<sup>28</sup>). Es gibt aber auch eine andere Möglichkeit, das Schweigen Homers zu erklären. Wir wissen aus anderen Sagen, daß die von den Göttern und Göttinnen geliebten und geraubten Jünglinge in den Himmel geführt werden, wo auch die Unsterblichkeit und die ewige Jugend als etwas Selbstverständliches ihnen verliehen wird, damit sie ewig adavatototy netelvat können. So leben auf dem Olymp Ganymedes und die anderen Geliebten der Eos, Kephalos und Kleitos<sup>29</sup>). Wir können also annehmen, daß auch Tithonos in der Zeit, wo die stereotype Formel

> Ήώς δ' ἐκ λεχέων παρ' ἀγαυοῦ Τιθωνοῖο δονυθ', ἵν' ἀθανάτοισι φόως φέροι ἡδὲ βροτοῖσιν

geprägt wurde, noch der schöne Jüngling war, den Eos raubt und ewig bei sich leben läßt; die Göttin hebt sich von seinem Lager, was sie in der späteren Sage vermeidet, als die Jugend ihres Mannes zu verschwinden beginnt. Als man dann die ätiologische Sage der Zikade mit einem Helden verbinden wollte, schrieb man sie dem entrückten Tithonos zu<sup>30</sup>). Warum diesem? Das ist eine Frage, die man nicht beantworten kann.

Mondgötter wieder zu wecken, Phil. Wochenschr. 1928, Sp. 1437, wird hoffentlich keinen Nachhall finden.

<sup>28</sup>) Wenn Tyrtaios den Tithonos als Ideal der Schönheit erwähnt (9, 5), so folgt nicht notwendig daraus, daß die Verwandlungsgeschichte ihm unbekannt war. Bei Euripides Tr. 847 ff. ist das klägliche Ende des Helden absichtlich weggelassen. Bei Hesiod Theog. 984 ff. ist Tithonos ein Sterblicher.

<sup>29</sup>) Darüber mehreres bald in meinem Pelopsaufsatz im Philologus.
 <sup>30</sup>) Daß solche ihrem Wesen nach einfache Entrückungsgeschichten einen späteren Zuwachs erhalten können, zeigt auch die Kephalossage.--

35

#### JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS

36

Ist es möglich, in jeder Sage zu rechtfertigen, warum sie dem und nicht jenem Helden zugeschrieben wurde?

Eine andere Frage wird uns eher helfen weiterzukommen. Das Motiv des unvollständigen Wunsches ist aus den Volksschwänken entnommen, wo der betende Sterbliche durch seine unvollständige oder auch vom Gotte mißverstandene Bitte ein Übel auf sich selbst herabruft, statt des Guten, daß er zu erhalten wünschte. Ist es nun nicht widersinnig, daß den Fehler eines unvollständigen Wunsches eines Sterblichen eine Göttin wiederholt, zumal deren Vermittelung für die Geschichte gar nicht nötig war? Man könnte ja den sterblichen Gatten selbst einführen, um die Bitte an Zeus zu richten. In der Endymionsage wird folgendes erzählt: τούτου (Ἐνδυμίωνος) κάλλει διενεγκόντος ηράσθη Σελήνη, Ζεύς δε αὐτῷ δίδωσιν, δ βούλεται έλέσθαι · δ δε αίρειται κοιμάσθαι διά παντός άθάνατος και άγήρως μένων (Apollod. 1, 56. Zenob. 3, 76). Auch Tithonos selbst um Unsterblichkeit bittend und seine Bitte zu vervollständigen vergessend, würde vortrefflich dem Sterblichen der Volkserzählung entsprechen, welcher die Folgen seiner Torheit oder seines Unwissens erleiden muß. In der späteren Sage, wo Tithonos tatsächlich der Bittende ist, wird betont, daß er ôt' dyvotav oùn hthoato nat dynpasiav 31). Aber eine Göttin? Es ist also klar, daß das Motiv in dieser Geschichte nicht paßt, und man kommt gleich dazu zu fragen, ob nicht ein bestimmter Grund vorhanden ist, welcher diese Übertragung eines Menschenmotivs auf einen Gott hervorrief.

Hier müssen wir uns erinnern, daß Eos einst Zeus auch um die Unsterblichkeit ihres Sohnes Memnon gebeten haben soll, wie uns der Auszug der Aethiopis bei Proklos angibt:

<sup>31</sup>) Schol. Hom.  $\Delta$  5  $\pm$  1, Eusth. zu  $\Lambda$  1; 825, 52 ff. Diese Version ist am wahrscheinlichsten aus dem Gefühle entstanden, daß ein solches Versehen nicht ein Gott, sondern ein Sterblicher begehen konnte. Dabei wirkten auch die immer lebenden ähnlichen Volksschwänke.

Auch wenn Tithonos ursprünglich ein Lichtgott gewesen sein soll, mußte er schon zu einem Helden herabgesetzt sein, als man für ihn diese Geschichten ersann. Über das Problem im allgemeinen, inwieweit wir das Recht haben, auf Grund dessen, was die Sage über einen Helden erzählt, sein Wesen als alter Gott zu erklären, handelt W. Kroll, N. Jahrb. XXIX (1912), S. 171 ff. Über die Herkunft des Namens Tithonos kann ich kein Urteil fällen. Siehe P. Kretschmer, Glotta XIV (1925) S. 309. Wie gefährlich es aber ist, aus dem Namen Schlüsse für das Wesen eines Helden zu ziehen, hat uns u. a. das Beispiel des Admetos gezeigt. Vgl. A. Lesky a. a. O. S. 7f.

#### TIOQNOE

.... ἔπειτα ἀχιλλεὺς Μέμνονα πτείνει καὶ τούτφ μὲν Ἡἰος παρὰ Διὸς αἰτησαμένη ἀθανασίαν δίδωσι. Hier paßt die Bitte der Göttin vorzüglich. Auch der Wunsch wird nicht als unvollständig verstanden<sup>32</sup>) und zugleich war es unentbehrlich, die Göttin für ihren toten Sohn bitten zu lassen. Das Bittmotiv wurde also aus der Memnonsage vom Sohn auf den Vater übertragen<sup>33</sup>). Deshalb bittet wiederum Eos den Zeus, während z. B. Kalypso die Macht hat, selbst den Odysseus unsterblich zu machen, obwohl auch sie eine geringe Göttin ist. Deshalb ist es Eos, die den unvollständigen Wunsch ausspricht.

Wenn aber die Sage von Eos' Bitte für ihren Gatten nach der Vorlage ihrer Bitte für Memnon gebildet wurde und Memnon Sohn der Eos und des Tithonos ist, so muß die Sage von der Verbindung der Göttin mit dem Helden schon vor der Geschichte vom dauernden Altern bestanden haben. Das stimmt zu dem, was wir vorher (S 35 f.) annahmen, nämlich daß ursprünglich Tithonos von der Göttin geraubt unsterblich und ewig jung bleibt<sup>34</sup>). Demjenigen, der die ätiologische Sage von der Zikade mit Tithonos verband, war dessen Raub durch Eos bekannt; um das dauernde Altern bis zur absoluten Verdorrung des Tithonos zu motivieren, hatte er nichts anderes zu tun, als das Motiv des unvollständigen Wunsches zu verwenden, welchen Eos aussprach, weil sie Zeus auch um ihren Sohn — aber nicht unvollständig! — gebeten hatte. Tithonos hörte jetzt auf, dauernd jung zu bleiben, und Eos, sich seinem

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Es ist nicht ausgeschlossen, daß auch das Epos nur die Bitte um Unsterblichkeit enthielt, da sowieso sich kein Mißverständnis erheben würde: In der Unsterblichkeit kommt auch die ewige Jugend als etwas Selbstverständliches hinzu. Es ist doch viel wahrscheinlicher, daß das Fehlen der Bitte auch um Jugend der Gedrungenheit des Proklischen Auszuges zugeschrieben werden muß, da der Ausdruck άθάνατος και άγήρως im Epos typisch ist.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Wie eng das Bittmotiv mit Eos in ihren Beziehungen zu ihren Verwandten verbunden wurde, zeigt auch Ovid, welcher die Memnoniden aus der Asche des Helden entstehen läßt, nachdem seine Mutter darum gebeten hatte (Metam. XIII 576 ff.). Hier ist das Motiv zwar nicht widersinnig, wie in der Tithonossage, doch überflüssig und gezwungen.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Das brauchte in der Sage nicht ausdrücklich erwähnt zu sein, denn es war eine selbstverständliche Folge der Entrückung. So setzt auch Pindar als etwas Selbstverständliches voraus, daß die Götter die Absicht hatten, den bei ihnen wohnenden Pelops unsterblich zu machen (Ol. I), obwohl darüber nichts gesagt wird.

#### AUGUST OXÉ

Lager zu nähern. Es ist sehr wahrscheinlich, daß der Dichter des Hymnus das letztere absichtlich betont, um den Gegensatz zu der "homerischen" Sage zu zeigen.

Für die Zeit der Entstehung der Verwandlungsgeschichte ist also die Sage von der Bitte der Eos um Memnon, die wir zum ersten Mal in der Äthiopis finden<sup>35</sup>), ein *terminus post quem*; ein *terminus ante quem* ist der homerische Aphroditehymnus, wo wir die Sage schon umgeformt finden.

Wir glauben, unsere Absicht, die Entwicklung der Tithonossage zu verfolgen und die Hinfälligkeit einer allegorischen Deutung zu zeigen, erfüllt zu haben.

Athen.

JOHANNES THEOPH. KAKRIDIS.

# ΣΩΤΗΡ

## bei den Römern.

(Drei Skizzen zu Horaz.)

Merkwürdigerweise hat das Eindringen der  $\Sigma \omega \tau \eta \rho$ -Idee oder Heilands-Vorstellung in den römischen Kulturkreis bis heute eine viel eingehendere Untersuchung und Klärung vom religionswissenschaftlichen Standpunkte<sup>1</sup>) aus gefunden, als die mehr sprachliche und philologische Frage, wie der Begriff  $\sigma \omega \tau \eta \rho$  im Lateinischen wiedergegeben wurde. Nicht einmal die wichtigsten Stellen in der Literatur und in den Inschriften sind gesammelt, in denen das griechische Wort im lateinischem Gewande auftritt. Zu dieser grundlegenden Frage sollen einige neue Beiträge — neben bekannten Stellen — in unserem I. Kapitel geliefert werden. Es gab nicht nur ein lateinisches Wort, das in diesem Sinne gebraucht wurde, sondern vornehmlich deren zwei. Das eine ist dem Schriftlatein entnommen und bereits

<sup>35</sup>) Wann sie zum ersten Male gebildet wurde, wissen wir nicht.

<sup>1</sup>) Hier sei nur auf Paul Wendlands grundlegenden Aufsatz 'Σωτήρ' in der Zeitschrift f. neut. Wiss. V, 1904, S. 335 ff. verwiesen; auf A. Bauer "Vom Griechentum zum Christentum" Lpz. 1910, Kap. 4 und 5, in "Wissenschaft und Bildung" Nr. 78; H. Lietzmann, "Der Weltheiland", Bonn 1909. Wendland selbst hat später in seiner "Hellenistisch-röm. Kultur" im Hdb. z. NT, Tübingen 1912, S. 123 ff. und 142 ff. das Wichtigste zusammengestellt. Weitere Literaturangaben jetzt in dem Artikel 'Σωτήρ' in Pauly-Wissowas RE III A 1211 ff. von Franz Dornseiff und in dem Artikel "Heiland" von Latte in "Religion in Gesch. u. Gegenwart". mehr oder weniger bekannt und in den Wörterbüchern vermerkt. Das andere, offenbar älter und aus dem vulgären Latein stammend, ist in der Bedeutung von owthe bisher fast völlig verkannt.

In allen drei Kapiteln werden wir Belege aus Horazens Dichtungen bringen, des römischen Dichters, der mit Recht als einer der wichtigsten Träger und Vermittler der griechischen Soter-Vorstellung gilt. Da es bisher an einer befriedigenden Erklärung fehlte, warum er gerade im Gott Merkur seinen persönlichen σωτήρ μέγιστος verehrt und feiert, ist dieser Frage das II. Kapitel gewidmet.

Das III. Kapitel endlich soll im Anschluß an Horazens Ode I12 für die Stellung des Caesar Augustus zum Zebç owrhp einen neuen Aufschluß bringen.

Es können diese drei, teilweise nur skizzenhaften Erörterungen den weitschichtigen Stoff natürlich weder umfassen noch erschöpfen. Vielleicht aber geben sie neue Anregung dazu, das Auftreten des Soter-Begriffes im römischen Kulturkreis einmal philologisch, archäologisch und religionswissenschaftlich einer systematischen Untersuchung zu unterziehen. Dann wäre der Zweck unserer drei "Skizzen" erreicht.

# I. Wie heißt owthe im Lateinischen?

Für die Christenheit ist bekanntlich die üblichste lateinische Wiedergabe dieses Wortes salvator, seltener redemptor (Erlöser). Das gilt aber keineswegs für das Heidentum. Wenn Wendland (a. a. O. S. 335) als die üblichsten Substitute im Lateinischen servator und adiutor einst (1904) angab, so traf das nur zum kleinsten Teile zu. Die beste Zusammenstellung, die bisher — unter Anlehnung an den Thes. ling. Lat. — über den Gebrauch des Wortes conservator =  $\sigma \omega \tau \eta \rho$  gemacht worden ist, ist die von Fr. Dornseiff (a. a. O. S. 1219, 19 ff.). Doch auch diese Aufstellung leidet an zwei Mängeln: erstens beginnen ihre Belege für conservator =  $\sigma \omega \tau \eta \rho$  erst mit Augustus' Zeit; zweitens stimmt es keineswegs, wie wir sehen werden, wenn er von Horaz (Carm. I 2, IV 5) schreibt: "es wird auch keine andere Übersetzung versucht".

Welche Schwierigkeit es noch in Sullanischer Zeit machte, den ganzen Inbegriff von outfp mit einem einzigen Worte in lateinischer Sprache wiederzugeben, ersehen wir aus einer zwei-

#### AUGUST OXÉ

sprachigen stadtrömischen Inschrift des Jahres 84 v. Chr. CIL VI 374 = 30925). Der unbeholfene, spröde lateinische Text steht zwar voran, wie es römische Sitte verlangt; aber Vorbild und Original war offenbar der nachfolgende griechische Text. Darnach bedeutet  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  lateinisch *is qui alicui saluti fuit* (<sub>n</sub>wer jemandem zum Heile gereicht hat").

Populus Laodicensis af Lyco populum Romanum, quei sibei s a l u t e i fuit, benefici(i) ergo, quae sibei benigne fecit.

Ο δήμος ό Λαοδικέων των πρός τῷ Λύκφ τὸν δήμον τὸν Ῥωμαίων, γεγονότα ἐα[υτῷ] σωτήρα καὶ εὐεργέτην, ἀρετής ἕνεκεν καὶ εὐνοί[ας] τής εἰς ἑαυτόν.

Cicero bestätigt die Schwierigkeit der lateinischen Wiedergabe dieses griechischen Wortes (Verr. II 154) in einer Stelle, die bereits Wendland herangezogen hat: "Wie ich in Syrakus sah, wird Verres nicht nur als Patron, sondern sogar als  $\sigma \omega \tau \eta \rho$ auf Inschriften dort gefeiert. Welche große Bedeutung hat dieses Wort? Eine so große, daß man es mit einem einzigen Worte lateinisch nicht wiedergeben kann.  $\Sigma \omega \tau \eta \rho$  ist nämlich einer, der Heil gebracht hat (qui salutem dedit)". In dieser frühen Anwaltsrede, gehalten 70 v. Chr., umgeht auch Cicero noch eine bündige Übersetzung und greift zu einer Umschreibung.

Es ist jedoch nicht richtig, wenn Gertrud Herzog-Hauser noch neuerdings in einer Studie "Die Evangelienstimmung bei Vergil"<sup>2</sup>) daraus folgert: "Cicero gab die Übersetzung (des Wortes  $\sigma\omega\tau\eta\rho$ ) auf". Cicero kennt sogar zwei verschiedene Ausdrücke dafür und verwendet sie auch in der späteren Zeit. Lehrreich sind da zunächst die Bezeichnungen, mit denen der Arpinate seinen Landsmann C. Marius als den "Retter" Italiens zu feiern pflegt. Teilweise verwendet er auch hierbei noch Umschreibungen: natus a d salutem imperii (Pison. 50, 55 v. Chr.); Italia servata ab illo (ib. 43); Italiam obsidione liberavit (Catil. IV 21)<sup>3</sup>). Daneben aber erhält der Cimbernbesieger ehrende Attribute, die den griechischen Begriff  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  mit einem Worte wiedergeben: custos huius urbis (Catil. III 24); custos civitatis atque imperii vestri (Post red. ad Quir. 9, 57 v. Chr.);

<sup>2</sup>) In den Opuscula Philologa des Kath. Akad. Philologenvereines in Wien, 4. Jahrg. 1929.

<sup>3</sup>) Dies ist ein echt römischer Ausdruck für eine Heldentat, die mit der höchsten römischen Auszeichnung geehrt wurde, der corona obsidionalis. conservator patriae (Sest. 37; 56 v. Chr.); conservator huius imperii (ib. 116).

Zweimal erinnert Cicero auch daran, daß ihm selbst die beiden Ehrennamen  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  und  $\pi\alpha\tau\eta\rho$  beigelegt wurden. Einmal schreibt er in einem Briefe an Atticus (IX 10, 3) aus dem J. 49 v. Chr.: me, quem nonnulli conservatorem illius urbis (Romae), quem parentem esse dixerunt. Ein andermal in einer Rede (Vatin. 7; 56 v. Chr.): sic ego te perditorem et vexatorem rei publicae fero, tu me conservatorem et custodem feras. In demselben Sinne gebraucht der Redner dasselbe Doppelwort von den Göttern (Sest. 53): pro di immortales, custodes et conservatores huius urbis atque imperii. Entsprechend diesem Doppelausdruck wechselt Cicero auch mit den beiden lateinischen Zeitwörtern (=  $\sigma\omega\zeta$ euv) in einem Briefe (Ep. IX 14, 8): Quoniam rem publicam nosque conservas, fac ut diligentissime te ipsum, mi Dolabella, custodias.

Den griechischen Ehrennamen πατήρ κα! σωτήρ gibt Cicero (Planc. 25; 54 v. Chr.) auch mit parens et custos salutis meae wieder. Der Pleonasmus im zweiten Ausdruck kehrt bei Ovid (Ex Ponto IV 15, 41) wieder: seinen Freund Sex. Pompeius, den er nächst den Göttern (Vers 4) am höchsten verehrt, nennt er meae servator salutis.

M. Manlius, der das Kapitol gegen die Gallier verteidigt hatte, wurde immer als "Retter" des Kapitols gefeiert. Vergil (Aen. VIII 652) singt von ihm: In summo custos Tarpeiae Manlius arcis stabat pro templo et Capitolia celsa tenebat. Vergil mag diese Bezeichnung aus Ennius<sup>4</sup>) oder anderen älteren Dichtern übernommen haben, Custos kann hier nicht "Wächter" im gewöhnlichen Sinne (= φύλαξ) bedeuten: die eigentlichen ,Wächter' (vigiles, Liv. V 47, 9) wurden bekanntlich bestraft. Die prosaischen Parallelen bietet Livius (VI 17, 5 und 20, 16), der zweimal den Manlius servator nennt. Ebenso wird Decius Mus (VII 36, 7) als servator gefeiert, und begrüßt der König Prusias (XLV 44) die römischen Senatoren (167 v. Chr.) beim Betreten der Kurie mit den Worten: Di servalores mei. Das ist wörtlich aus Polybios (XXX 18) übernommen; das Original lautet : yaipere, Seol owrijpes. Der Reiteroberst Minucius dagegen redet bei Livius (XXX 2) seinen "Retter" Fabius Cunctator

") Vgl. Ennius Ann. 112, wo Romulus patriae custos heißt.

#### AUGUST OXÉ

feierlich als conservator an. Das kürzere Wort servator begegnet ferner bei Plinius dreimal (Nat. hist. XXII 9, XXIV 67 u. 74): an der letzten Stelle heißt der Tempel des Zeùς σωτήρ im Hafen Piräus templum I o vis servatoris. Auch Properz verwendet einmal dieses kürzere Wort statt des umständlichen conservator um Augustus als "Weltheiland" (σωτήρ πόσμου) zu bezeichnen (V 6, 37):

O Longa mundiservator ab Alba.

Derselbe Properz (III 32 [34], 61) verwendet auch *custos* in demselben Sinne in einer Elegie, in der er von der neuen Aeneis Vergils spricht:

Actia Vergilium custodis litora Phoebi, Caesaris et fortes dicere posse rates.

Es ist bekannt, daß Octavian den Apollo als seinen besonderen σωτήρ ansah und "die Verehrung seiner Hausgottheiten Apollo und Diana in den Mittelpunkt der von ihm reformierten Staatsreligion setzte" (Wissowa, a. a. O. S. 296). Properz spielt hier auf das VIII. Buch der Aeneis (V. 704 f., 720) an.

Einer der eifrigsten Vertreter der griechischen Soter-Vorstellung war der Dichter Horaz. Wir werden in Kap. II näher auf seine Verehrung des Gottes Merkur als seines persönlichen  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  eingehen, ebenso in Kap. III auf seine Stellung zum Zebç  $\sigma\omega\tau\eta\rho$ . Obwohl gerade Horaz schon immer als ein Zeuge der Soter-Verehrung aufgerufen zu werden pflegte, so hat man doch merkwürdiger Weise bisher immer übersehen, daß er zur Wiedergabe des griechischen Begriffes  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  ausnahmslos und des öfteren das vulgäre Wort custos im edleren Sinne gebraucht. Es ist custos in seinem Munde einer der höchsten Ehrennamen sowohl für Götter wie für Menschen<sup>5</sup>). Hier je zwei Stellen, in denen sein Vater und Augustus mit diesem Namen bedacht werden.

In den beiden Satiren (I 4 und 6), in denen er schildert, welch ein treuer Hüter und sicherer Führer ihm in der Jugend und in den Gefahren der Großstadt der Vater war, nennt er ihn einen *custos* und erklärt dabei die hohe Bedeutung des Wortes beide Male mit dem Zeitwort *servare* (bzw. *tueri*), ein

 <sup>a</sup>) Das hat schon Heinze richtig empfunden, wie seine Bemerkung im Horaz-Kommentar zu Carm. IV 5, 1 zeigt. Horaz gebraucht natürlich custos auch in der gewöhnlichen Bedeutung als "Aufpasser" (φύλαξ), z. B. Sat. I 4, 16; Epp. II 1, 255 *Ianus custos pacis*.

#### EQTHP BEI DEN RÖMERN

deutlicher Hinweis auf die Verbindung custos et (con)servator. An der ersten Stelle (I 4, 116) läßt er den Vater selbst sprechen:

Mi satis est, si

traditum ab antiquis morem servare tuamque, dum custodis eges, vitamque famamque tueri incolumem possum.

16,81: Ipse mihi c u s t o s incorruptissimus omnis circum doctores aderat. Quid multa? pudicum, qui primus virtutis honos, s e r v a v i t ab omni non solum facto, verum opprobrio auoque turpi.

So wird dem Vater Horaz der hohe Ehrennamen zu teil pater atque custos (πατήρ τε σωτήρ τε). In zwei seiner späteren Oden (IV 5, 1 und 15, 17) aus der Zeit um 14 v. Chr. nennt der Dichter den Augustus

optumus Romulae c u s t o s gentis und c u s t o s rerum Caesar.

Damit stimmen zwei ein wenig jüngere Inschriften überein. Im Cumanischen Kalenderfragment (CIL X  $8_{375} = I^2 p. 310$ ) heißt im Anschluß an die Weihung der Ara Pacis am 30. I. 9 v. Chr. Augustus cust[os civium? Romanorum?] und auf der Pisanischen Ehrentafel für den 4 n. Chr. verstorbenen Prinzen C. Caesar (CIL XI 1421) custos imperi Romani.

Noch etwas später (30 n. Chr.) greift der begeisterte Anhänger des Julischen Kaiserhauses, der General und Geschichtschreiber Velleius Paterculus, in seiner Römischen Geschichte (II 60, 1) den Augustus als xtíotns zal owths mit den Worten conditor conservatorque Romani nominis. Er verwendet natürlich das vornehmere Wort des Schriftlateins.

Dergleichen Ehrennamen für Augustus sind griechischen Vorbildern und Vorstellungen nachgebildet und sind der Ausdruck und Ausbruch meist aufrichtiger Verehrung seitens der zeitgenössischen Dichter, Schriftsteller, Gemeinden. Augustus selbst hat, wie bekannt, seine göttliche oder halbgöttliche Verehrung — wenigstens in Italien — nicht gebilligt. Der Senat und das amtliche Rom haben daher derartige Bezeichnungen vermieden oder umgangen. Wie man sich half, lehrt nicht nur der Ersatz für solche hellenistischen Ehrennamen durch das rein lateinische Wort Augustus, das man nach langem Suchen und Kopfzerbrechen wählte, sondern auch gewisse Umschreibungen. Hier nur zwei Beispiele aus der Frühzeit des Prinzipates. Eine Widmung des Senates aus dem J. 29 v. Chr. (CIL VI 873) lautet:

Senatus populusque Romanus Imperatori Caesari, Divi filio, consuli quinctum, consuli designato sextum, imperatori septumum, republica conservata.

Dasselbe besagte die bekannte Inschrift, die über der Pforte des Augusteischen Hauses am 13. I. 27 v. Chr. in einem Eichenkranze angebracht wurde und die seitdem auch die neuen Messing-Sesterze des Augustus zierte: Ob civis servätös. Augustus selbst sagt von dieser Ehrung im Monumentum Ancyranum Gr. 17. 23 — der lateinische Text ist hier nicht erhalten —: èni σωτηρία τῶν πολειτῶν. Dio (LIII 16) sagt, daß der Eichenkranz Augustus verliehen wurde als "dem Retter der Bürger" (ὡς τοὺς πολίτας σὡζοντι). Es ist eine große Ausnahme, wenn Augustus amtlich conservator genannt wird, wie auf der seltenen Goldmünze (Cohen <sup>2</sup>, Oct. Aug. 78) mit den Umschriften Senatus populusque Romanus p ar ent i, conservator i suo,  $\parallel$ Caesari Augusto. Hier ist allerdings der griechische Ehrenname πατήρ καl σωτήρ wörtlich übertragen, wie z. B. in jener Rede Ciceros (Planc. 25; vgl. oben S. 41).

Wie man im hellenistischen Osten die Anbringung des Eichenkranzes und die Inschrift deutete, zeigt am besten Ovids um 10 n. Chr. im fernen Tomi am Schwarzen Meere gedichtete Elegie (Trist. III 1, 35):

'Et Iovis haec — dixi — domus est?' Quod ut esse putarem, augurium menti quernacorona dabat.

Cuius ut accepi dominum: 'Non fallimur — inquam —

et magni verum est hanc lovis esse domum.'

Wenn hier des Augustus Haus als das des Zebe σωτήρ bezeichnet wird, so erklärt sich das aus der Mentalität des im Exil schmachtenden Dichters. Das amtliche Rom unterschied scharf zwischen *Iuppiter Conservator* und dem *Caesar Augustus*, wenn es auch gewisse Verehrung ihm und seinem Genius entgegenbrachte. Das zeigen deutlich die folgenden Beispiele und die Horaz-Ode I 12, die uns in Kap. III beschäftigen soll.

Die ersten Kaisermünzen, welche den *Iuppiter Custos*<sup>6</sup>) darstellen und nennen, wurden unter Nero geschlagen (Cohen<sup>2</sup> Nero 118-123); die Darstellung des Gottes unterscheidet sich

<sup>6</sup>) Über diese Münzen hat zuletzt F. Quilling, Die Juppitersäule in Mainz, 1918, S. 125 Anm. gehandelt.

#### **EQTHP BEI DEN RÖMERN**

in nichts von der weit seltneren des Iuppiter Liberator (ebd. 124). Auf Galbas Münzen erscheinen dann in ganz gleicher Darstellung und z. T. mit derselben Rückseite der Münze Iuppiter Custos, Iuppiter Conservator und Iuppiter Liberator. Der Nominativ lautet bei allen dreien Iuppiter. Nero hatte jene Münzen nach der Aufdeckung der Pisonischen Verschwörung, 65 n. Chr., schlagen lassen. Der Freigelassene Milichus, der den Plan der Verschwörung verraten und vereitelt hatte, legte sich deshalb den Beinamen  $\sigma \omega \tau \eta \rho$  bei; Tacitus (Ann. XV 71) erzählt das mit den Worten: Milichus praemiis ditatus Conservator is sibi nomen, Graeco eius rei vocabulo, adsumpsit. Tacitus verschmäht es, das griechische Wort zu bringen, das in Rom nicht unbekannt war, aber als Name nicht in hoher Achtung stand: Soter war ein häufiger Name von Sklaven und Freigelassenen.

Nur wenige Jahre später gab die abenteuerliche Rettung des jungen Domitian während der Wirren in Rom, als sein Vater den Kaiserthron bestieg, Veranlassung, dem Zebe owrho in Rom zwei Tempel zu bauen. Tacitus (Hist. III 74) berichtet: potiente rerum patre, disiecto aeditui contubernio, (Domitianus) modicum sacellum Iovi Conservatori aramque posuit casus suos in marmore expressam; mox imperium adeptus, Iovi Custodi templum ingens segue in sinu dei sacravit. Wie der Nominativ dieses letzten Götternamens lautete, sagen uns die Münzen der beiden ersten Flavischen Kaiser (Cohen<sup>2</sup>, Vespasian 222, 223. Titus 106): Jovis Custos. Beide Wörter passen ausgezeichnet zu einander, sie sind ebenso alter- wie volkstümlich: beide begegnen schon bei Ennius (Vahlen 62, 110). Es ist bezeichnend für den Charakter der Nominativform Iovis, daß auch Petronius (Saturae 47, 4; 58, 2) sie in der Umgangssprache seines Romans verwendet. Eine Erklärung als legum custos luppiter ist hier ganz verfehlt. Das geht schon aus der Erklärung des Tacitus hervor und den späteren Münzbildern dieses Juppiter, der seinen Mantel schützend um die Gestalt des Kaisers legt?). Auch aus einer Weihinschrift der Flavischen Zeit (CIL XI 4639) aus Tuder: Pro salute coloniae et ordinis decurionum et populi Tudertis Iovi opt. max. Custodí Conservatori ct. Endlich liefern auch zwei Stellen aus den Gebeten der Arvalbrüder an Juppiter aus Domitians Zeit zum 22. Januar 86 und 90 n. Chr. den begleitenden Text zu diesen

7) Z. B. Cohen<sup>2</sup>, Hadrian 859. Commodus 243. 244.

#### AUGUST OXÉ

Vorgängen und Darstellungen (CIL VI 2064, 44 und 2067, 40): eumque (Domitianum) in eo statu, quo nunc est aut eo meliore servaveris, custodierisque aeternitatem imperi(i). Es müssen diese beiden Zeitwörter servare und custodire in älteren Gebeten ein feierliches Paar gebildet haben bei der Anrufung der Schutzgötter ( $\sigma\omega\tau\eta\rho\epsilon\varsigma$ ). Auch Velleius betet am Schluß seines Werkes (II 131) zu Roms Schutzgöttern, namentlich Iuppiter, Mars und Vesta: Custodite, servate, protegite hunc statum. Der Doppelausdruck findet sich auch bei Livius, der ihn dem T. Quinctius (XXXIV 49, 11) in den Mund legt, als Schluß einer feierlichen Abschiedsrede.

Die letzte Kaisermünze, welche *lovis Custos* nennt, ist, soviel ich sehe, eine des Kaisers Hadrian (Cohen<sup>2</sup> 861): *lovi Custodi s. c.* Auf ihr sitzt Juppiter nach links, in der Rechten den Blitz, in der Linken das Szepter. Charakteristischer sind die Münzdarstellungen, auf denen der Gott dem Kaiser, seinem Schützling, einen Kranz aufs Haupt setzt oder ihn mit dem Mantel beschützt. Vielfach sind die Juppiterbilder ohne kennzeichnende Umschrift<sup>8</sup>). Zwei seltenere Münzen Hadrians (Cohen<sup>2</sup>, Hadrian 859 u. 860) geben hier den Aufschluß:

a. Goldmünze. Rückseite: IOVI CONSERVAT. Juppiter stehend nach vorn, mit d. R. den Kaiser bekränzend, in d. L. das Szepter.

b. Bronze. Rückseite: IOVI · CONSERVATORI. Juppiter stehend nach vorn gewandt, nackt, mit d. R. den Mantel ausbreitend und zugleich den Blitz über dem wesentlich kleiner dargestellten Kaiser haltend.

Zwei Darstellungen auf Steindenkmälern werden wir später (S. 60) begegnen.

Ob die lateinische Bezeichnung der & zol σωτήρες als di custodes seit dem 2. Jhdt. n. Chr. ungebräuchlich wurde, bedarf noch einer Nachprüfung, wofür namentlich die Steininschriften in Betracht kommen werden. Jedenfalls ist die Bezeichnung di conservatores die üblichere geworden. Es begegnen z. B. im III. Bande des CIL, der wohl die meisten Beispiele enthält, nur je ein Mal Iupiter custos und Mars custos; dagegen mit conservator folgende Götter: Deus magnus (2), Apollo, di deaeque, Diana, Fortuna (5), Hercules (4), Iuppiter (18), Mars (2), Neptunus Serapis, Silvanus — In Rieses 'Germanien in Inschriften' fehlt überhaupt bei Götternamen das Attribut custos; mit conservator werden bezeichnet Di, Fortuna (2), Iuppiter (9) und Silvanus.

<sup>8</sup>) Z. B. auf Münzen Mark Aurels (Cohen<sup>2</sup> 886; vom Jahre 168 n. Chr.) und des Lucius Verus (Ebd. 308; aus demselben Jahre). Der seltene Gebrauch und das Verschwinden des Wortes custos in der Bedeutung von owrho beruht wohl darauf, daß diese seine Bedeutung nicht mehr verstanden wurde. Dafür sprechen auch andere Erscheinungen. Zunächst ein Horazscholion des Porphyrio. Wenn Horaz (Carm. I 36) die heile Rückkehr seines Freundes Pomponius Numida aus dem fernen Westen feiert und dabei den di custodes Numidas ein junges Rind opfert, so sollte es eigentlich selbstverständlich sein, was für Gottheiten hier mit den di custodes vom Dichter gemeint sind. Jedoch Porphyrio erklärt: Custodes autem pro conservator ibus accipiamus. - Schon eine stadtrömische Weihinschrift vom Jahre 157 n. Chr. verrät ein völliges Verkennen der ursprünglichen, edleren Bedeutung von custos, wenn hier dem *Iuppiter Custos* als dem "Wächter" (φύλαξ) einer Schatzkammer ein Altar gestiftet wird (VI 376): Iovi Custodi et Genio thesaurorum aram C. Iulius Augusti lib. Satvrus d. d. Diese schlichte und alltägliche Bedeutung hatte custos natürlich von jeher als Epiklesis des Garten- und Feldgottes Priapus, des oft gefeierten custos hortorum (Thes. 1. L. Sp. 1576, 76-84). Ebenso, wenn Vesta von Velleius (II 131, 1) Custos perpetuorum ignium genannt wird.

Noch greller tritt die Abneigung gegen den Gebrauch des Zeitwortes custodire in der vulgären Bedeutung von σώζειν in der Bibelübersetzung zu Tage. Der Thesaurus I. L. weist nicht weniger als ein Dutzend Stellen nach, wo in der vulgärlateinischen Itala σώζειν mit custodire übersetzt ist (Thes. 1. L. 1562, 52. - 1506, 2, 21, 27, 35, 62, 65, 66. - 1567, 1, 2. - 1568,18, 19. - 1569, 80): an allen Stellen hat der klassizistische Hieronymus das vulgäre custodire ausgemerzt und durch das klassische conservare ersetzt. Von Hieronymus stammt auch der späteste Beleg, den der Thes. 1. L. für den Doppelausdruck conservator et custos beibringt (Epist. 148, 20): Humilitas praecipua conservatrix et quasi custos quaedam virtutum omnium; die ungewöhnliche Bedeutung des Wortes custos wird hier durch den gewundenen Ausdruck quasi quaedam deutlich gekennzeichnet.

In der christlichen Literatur pflegt, wie gesagt, owrije im Lateinischen mit salvator (Heiland) wiedergegeben zu werden, nicht mit conservator, servator oder custos. Eine Ausnahme bildet der Doppelausdruck salvator et custos, den jüngst H.

#### AUGUST OXÉ

Linßen ( $\Theta$ eòç σωτήρ, Bonner Diss. 1929, S. 30) in zwei Liturgien nachgewiesen hat. Ob man sich aber in so später Zeit noch des alten Sinnes des Wortes custos = σωτήρ bewußt war, ist sehr fraglich. Einige wenige Stellen, wo in der christlichen Literatur conservator noch vorkommt, führt der Thes. 1. L. (S. 418, 73-79) auf. Es ist für die Itala charakteristisch, daß sie σωτήρ Ίησοῦς χριστός (II Petr. 2, 20) noch mit conservator wiedergibt, während die Vulgata dafür salvator einsetzt. Wenn Arnobius (Nat. I 604) Christus als animarum custos bezeichnet, so dürfte er das Wort eher im Sinne von φύλαξ, als von σωτήρ gebrauchen.

Nachdem die angeführten Belege für die Bedeutung von Custos und Conservator unseren Blick geschärft haben, sind wir auch imstande, die beiden ältesten Belege, die wir erst zu guter Letzt bringen, richtig zu werten und eine Lösung der Frage zu versuchen, welches der beiden lateinischen Wörter der älteste Vertreter für den griechischen Begriff  $\sigma \omega \tau i \rho$  ist. Schon oben war die Stelle aus des Ennius Annalen gestreift (Vahlen, 110. – Diehl, Poet. rom. vet. rel., Ennius 35) ein Lobpreis auf den heroisierten Gründer ( $\pi \tau i \sigma \tau \eta \varsigma$ ) Roms nach griechischem Muster:

#### o Romule, Romule die,

qualem te patriae c u s t o d e m di genuerunt ! o pater, o genitor, o sanguen dis oriundum ! tu produxisti nos intra luminis oras.

Daß hier das griechische Zwillingspaar des Ehrennamens  $\sigma \omega \tau \eta \rho$ te  $\pi \alpha \tau \tau \eta \rho$  te als custos und pater (genitor) wiederkehrt, kann nach den obigen Beispielen nicht zweifelhaft sein. Es gilt der  $\sigma \omega \tau \eta \rho$ als der Bringer des Lichtes, d. h. des Heiles. So hier bei Ennius Romulus, so bei Horaz (Carm. IV 5, 1 ff.) Augustus, von dem es heißt: optime Romulae custos gentis... lucem redde tuae patriae.

Noch älter muß das Beispiel sein, das uns ein Tempel in Rom liefert, die *aedes Herculis Magni Custodis* beim Flaminischen Circus, die, wie man annimmt<sup>9</sup>), spätetens 218 v. Chr. erbaut und später von Sulla erneuert wurde. Der bisher unverstandene Name des Gottes ist jetzt klar: es ist der griechische μέγας σωτήρ Ήρακλης<sup>10</sup>). Der Name bestätigt, daß es sich hier

9) Wissowa, Rel. u. Kultus d. R.<sup>2</sup> S. 276 f.

<sup>19</sup>) Vgl. Bruno Müller, MEFAZ 0E02, 1913. — Plaumann, Ptolemais in Oberägypten, Lpz. Histor. Abh. XVIII, S. 51. — H. Linßen, a. a. O. S. 71.

#### **SOTHP BEI DEN RÖMERN**

um eine griechische Gottheit handelt, die nach griechischem Ritus verehrt wurde im Gegensatz z. B. zu dem Hercules invictus, der an der Ara maxima in Rom nach römischem Ritus verehrt wurde. Offenbar war Hercules Magnus Custos ursprünglich nur ein Gott der römischen Plebs, die mit den nichtrömischen Kulten am meisten und stärksten in Berührung kam und am ehesten damit sich vertraut machte. Wahrscheinlich ist daher der vulgäre Ausdruck custos = owtho, der in den Kreisen der Plebs aufkam, älter als die Bezeichnung conservator, deren umständliche und schwerfällige Form schon minder urwüchsig erscheint und der klassischen, künstlichen Schriftsprache angehört. Cicero, ihr Begründer, ein Freund des Kompromisses, scheint der erste gewesen zu sein, der beide Wörter zu einem Doppelausdruck verschmolz. Nicht so andere Römer. Horaz. der Sohn eines Freigelassenen, der Dichter der im Volkston gehaltenen Satire, das treue Mitglied, wie wir sehen werden, einer plebejischen Kultgemeinde, hielt zäh an dem vulgären Ausdruck custos fest. Umgekehrt bevorzugten Vertreter der klassischen Prosa, wie Livius und Plinius das klassische Wort conservator oder servator.

Soweit unsere Sammlung von Belegstellen für die beiden lateinischen Vertreter des griechischen Begriffes σωτήρ. Gleichsam im Fluge über ein weites Gebiet hin aufgelesen, erhebt sie nicht Anspruch auf Vollständigkeit. Doch dürften die gewonnenen Früchte für weitere und tiefer schürfende Untersuchungen einen sicheren Ausgangspunkt und willkommenen Anlaß bieten.

# II. Horaz und sein Σωτήρ.

Horaz ist von jeher gern als Kronzeuge für den heidnischen Glauben an einen Weltheiland oder  $\sigma\omega\tau'\rho$  herangezogen worden, weil er in dem Kaiser Augustus den göttlichen Retter der Menschheit erblickte und pries. Aber der Soterglaube des Dichters hat einen viel weiteren Umfang: Horaz glaubt auch an den persönlichen Schutzgott ( $\sigma\omega\tau'\rho$ ) jedes einzelnen Menschen; er selbst hat seinen eigenen Schutzgott, dem er aus tiefstem Herzen Dank und Verehrung zollt. Und gerade bei ihm läßt sich Herkunft und Überlieferung, Art und Auswirkung dieses Glaubens klarer erkennen, wie mir scheint, als bei irgend einem andern Römer und als es bisher geschah.

#### AUGUST OXÉ

Nicht immer hat der Satiriker und Lyriker Horaz an ei göttliches Walten im Leben des Menschen geglaubt. Auch e hat eine Sturm- und Drangperiode erlebt, in der er diese volle tümliche Vorstellung abschüttelte oder doch abzuschütteln such Er selbst bezeichnet sich einmal, etwa um 23-20 v. Chr., is der bekannten Einladung an den Dichter Tibull (Sat. I 4, 10 mit dem derben Spottnamen, den die Gegner epikureische Lebensweisheit geprägt hatten, scherzhaft als ein "Schwein we Epikurs Herde". In einer Ode des I. Buches (34), die in de Zeit von 28-23 v. Chr. entstanden ist, bekennt er selbst des Umschwung seiner Weltanschauung und seine Rückkehr zus alten Glauben:

Parcus deorum cultor et infrequens, insanientis dum sapientiae

consultus erro, nunc retrorsum vela dare atque iterare cursus cogor relictos<sup>33</sup>). Ich ehrte karg und lässig är Himmlischen; wehmütiger Weisheit huldigen irrte ich umher; dochnun heißt's umgesteur und die verlassenen alten Bahre

und die verlassenen alten Bahre aufs neu befahren. (Menge)

Ein plötzlicher, gewaltiger Donnerschlag aus heiterem Himme war für den Dichter das Menetekel gewesen<sup>13</sup>).

Auch wenn des Dichters Bekenntnis nicht vorläge, müßte wir aus anderen Herzensergüssen in seinen Liedern auf ein tief begründete, kindliche Frömmigkeit bei ihm schließen, de nichts mit philosophischer Schulung gemein hat, sonder offenbar das Erbteil aus seiner Kindheit und seinem Vaterhaus ist. Gerade bei Ereignissen, die am tiefsten und stärksten sei Innerstes packen und aufwühlen, bricht diese Stimmung mi Weltanschauung am klarsten und mächtigsten hervor. Das best Spiegelbild seines eigentlichen Ich sind nicht etwa die verschiedenen Oden, die, kleinen Hymnen gleich, einzelne Götte verherrlichen13. Sie sind mehr oder weniger Nachdichtungt griechischer Vorbilder und unpersönlicher Art. Rein un ungeschminkt und deshalb so ergreifend tritt die echte Frönnig keit des Dichters in zwei Gebeten zu Tage, die anläßlich zwei ihn stark bewegender Ereignisse mit urwüchsiger Kraft # der Tiefe seines Herzens emporsteigen. Das eine ist das Dub gebet an seinen Schutzgott Merkur (Sat. II 6, 4-15), der Ergd

<sup>11)</sup> relector Heinsius, Bentley, Kießling, Vollmer,

<sup>19</sup> Neuere Erklärer sehen darin eine "poetische Fiktion".

<sup>19)</sup> Carm. 1 10. 21. 26. 30. 31. 35. 11 19. 111 4. 11. 18. 22. IV 3.

#### SOTHP BEI DEN RÖMERN

eines von Glück und Dank überströmenden Herzens, weil von dem Druck der Alltagssorgen sich der Dichter befreit fühlte dank dem edelmütigen Geschenk eines Landgutes, womit er von Mäcenas (30 v. Chr.) überrascht wurde. Das andere ist jenes Bittgebet an Apollo bei der Einweihung seines großartigen Tempels auf dem Palatin am 9. October 28 v. Chr. (Carm. I 31, 16-20). Sein frommer Schluß;

Frui paratis et valido mihi, Gewähre eins mir: bei gesundem Leibered Idealated SI Latoe, dones et, precor, integra cum mente nec turpem senectam mich des zu freu'n, was mir das degere nec cithara carentem. Glück beschied, daß auch im Alter frisch der Geist

mir bleibe

- Chantad monitorio politon and und nie verstumme meiner Leier Lied. (Edm. Bartsch.)

Um die ganze Innigkeit dieser Ode und die Eigenart des Horaz zu erfassen, muß man damit - wie Franz Buecheler es in seinen Vorlesungen tat - ein Lied vergleichen, das an demselben Tage und aus demselhen Anlaß gedichtet ist, die Elegie des Properz (II 31). Beide Dichter waren von dem jungen römischen Machthaber Octavian zur Feier der Einweihung eingeladen, beide offenbar von Mäcenas gebeten worden, den großen Tag in einem Liede zu feiern: doch wie verschieden fielen beide Lieder aus! Properzens Elegie schwelgt in der Pracht und Schönheit des Tempels und geht ganz in der künstlerischen Wertung des neuen Götterhauses auf, ein kalter, kunstgeschichtlicher Bericht; Horazens Ode dagegen, warme Worte kindlicher Frömmigkeit und Einfalt, entsprechen vielmehr der Heiligkeit und höchsten Bestimmung des neuen Tempels. widelt limb terminal her and and

Horaz bezeichnet einmal in einer frühen Satire (nach 37 v. Chr.) unter scherzhafter Anlehnung an Homer (1 443) den Gott Apollo als seinen Retter, als er durch einen Zufall von einem lästigen Schwätzer erlöst wird (Sat. 19, 78): Sic me servavit Apollo. Ein andermal besingt er, voll poetischer Begeisterung in einer Ode aus dem Jahre 26 v. Chr. (III 4, 21-29), wie sehr er als Dichter sich der Huld und des Schutzes der Musen erfreue, In Wirklichkeit hat er von Kindheit an den Gott Merkur als seinen persönlichen owrho verehrt. Seine Lieder geben uns dafür vier ganz deutliche Hinweise.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

4

#### AUGUST OXÉ

Der deutlichste ist der Schluß jenes bereits erwähnten Dankgebetes an Merkur (Sat. II 6, 15):

utque soles custos mihi maximus adsis.

Wir wissen jetzt, daß er damit den griechischen Έρμης σωτήρ μέγιστος meinte<sup>14</sup>).

Ferner schreibt er dem Merkur seine wunderbare Rettung aus der Schlacht bei Philippi zu in der bekannten Ode II 7, worin er seinen Kriegskameraden *Pompeius Varus* bei dessen Rückkehr begrüßt.

Sodann nennt er selbst sich einen vir Mercurialis, d. h. einen Schützling und Verehrer Merkurs (Carm. II 17, 29); deshalb sei ihm auch der Schutz des Faunus zuteil geworden, als ein niederstürzender Baumstamm ihn schier erschlagen hätte. Die älteren Erklärungen des Ausdruckes viri Mercuriales waren großenteils verfehlt: z. B. Mercuriales seien "Glückskinder" oder es "spiele der Gedanke an den griechischen Hermes als lyrae repertor (III 11, 1) und diáxtopo; mit"; ebenso Bolls astrologische Deutung als Eppzäzol, Leute, die unter dem Einfluß des Planeten Merkur stehen. Auch hier gibt Heinze (Horaz-Kommentar) die richtige Auslegung des Wortes als Eppzäzotzi, Verehrer des Merkur oder Hermes. Und daß Faunus der griechische IIáv, die Verehrer Merkurs beschützt, ist für den Dichter ganz selbstverständlich, weil Faunus Merkurs Sohn ist und seinen Schutz auch den Anhängern seines Vaters angedeihen läßt.

Den vierten Hinweis auf die besondere Verehrung Merkurs durch Horaz gibt die Stellung des Merkurhymnus, der Ode I 10. Mit Recht sagt Heinze von ihr: "Das Gedicht ist nicht bloß poetische Stilübung und nicht ohne Bedacht allen übrigen Götterhymnen vorangestellt".

So unverkennbar und bestimmt damit Horazens religiöse Einstellung zum Gott Merkur bezeugt ist, so ungeklärt und rätselhaft war bisher der Grund und die Ursache dieser Merkurverehrung. Um die richtige Erklärung zu finden, müssen wir den Blick in Horazens Kindheit und Elternhaus richten. Auch heute ist es meist die Familie und vor allem die Mutter, die den ersten und oft dauerhaftesten Keim zu religiösen Vorstellungen der Kinderseele einpflanzen. Von Horazens Mutter vernehmen wir merkwürdiger Weise gar nichts. Um so mehr

<sup>14</sup>) Im Thes. I. L. (Sp. 1577, 16) wird irrtümlicher Weise diese Wendung auf Hercules bezogen.

#### **SOTHP BEI DEN RÖMERN**

von seinem trefflichen und fürsorglichen Vater, der mit größter Aufmerksamkeit über die Erziehung des Knaben und Jünglings wachte. Wir erwähnten schon oben das schöne Denkmal, das der dankbare Sohn in den Satiren (I 4, 105 ff.; I 6, 65 ff.) dem Vater gesetzt hat; ein Denkmal, gleich ehrenvoll für den Vater wie für den Sohn. Es konnte nicht ausbleiben, daß des Vaters religiöse Einstellung auch die des Kindes wurde. Der Götterglaube des Vaters hängt aber mit seiner Herkunft und seinem Berufe zusammen. Sehen wir uns beides genauer an.

Dreimal wiederholt Horaz in jener Satire (I 6, 5. 45. 46.) wie ein geflügeltes Wort den Ausdruck "den Sohn eines freigelassenen Sklaven", libertino patre natum, über den jedermann die Nase rümpfe. Wodurch war denn seine niedrige Herkunft so allgemein bekannt? Es muß meines Erachtens der Name Horatius gewesen sein. Der Vater, aus Venusia stammend, wird kein Privatsklave gewesen sein, sondern ein Gemeindesklave, servus publicus der Kolonie Venusia, die nach dem marsischen Kriege 88 v. Chr. der tribus Horatia zugeteilt wurde<sup>15</sup>). Bei seiner Freilassung erhielt er daher oder nahm er den Gentilnamen Horatius an. In derselben Weise sind die Gentilnamen einiger Veturii zu erklären, die aus Placentia stammen, das zur tribus Veturia gehörte (CIL XIII 7575, 11717. XI 1281). Dieser Werdegang des Vaters gibt die einfachste Erklärung sowohl für den Beruf, den er - vielleicht schon als Sklave<sup>16</sup>) - ergriff, als auch für seine religiöse Einstellung. Vielleicht gehörte schon der Sklave als minister, der Freigelassene als magister dem collegium Mercurialium in Venusia an, einer weitverbreiteten Art von Kultgenossenschaft, wie sie gerade in den Handelsstädten Italiens blühten; am bekanntesten uns aus Pompei (CIL X, pag. 109). Ihr hohes Alter erweisen ihre lateinisch-griechischen Inschriften aus Delos (Dessau, ILS 3206, 9417). They at 38 word a not manager of mi pick at a same

Der Vater war bekanntlich von Beruf ein coactor argentarius<sup>17</sup>). Der coactor, der "Geldeinnehmer" oder "Makler", war neben dem praeco, dem "Feilbieter", im römischen Geschäfts-

<sup>15</sup>) Mommsen, Ges. Schr. V 262 = Hermes XXII, 1887, S. 101 ff.

<sup>16</sup>) Auf einer stadtrömischen Inschrift (Dessau 9051) wird ein servus publicus namens Epigonus Volusianus genannt, der den ähnlichen Beruf eines operis exactor hatte.

17) Sueton, Vita Horati, Anfang.

4.

und Handelsleben eine unentbehrliche Persönlichkeit<sup>18</sup>). Horaz nennt beide nebeneinander in jener Satire (I 6, 86) und meint, seinem Vater wäre es schon ganz recht gewesen, wenn der Sohn einen der beiden Berufe ergriffen hätte. Der *coactor* heißt auch kurzweg argentarius. So auf den beiden rheinischen Inschriften CIL XIII 7247 (Laubenheim b. Mainz) und 8104 (Bonn). Auf letzterem Grabstein war der Verstorbene, wie Cuper angibt, dargestellt: vir tunica, pallio amictus, duo volumina tenens, ante quem mensa posita est, also die zwei Hauptbücher — Soll und Haben — in der Hand, ein kleiner Bankier vor dem Wechslertisch seiner Amtsstube. Die enge Beziehung dieses Berufes zum Gott des Handels, der mit Vorliebe den Geldbeutel in der Hand hält, ist ohne weiteres klar.

Eine enge gesellschaftliche, genossenschaftliche und kultische Verbindung der praecones und coactores mit der Kaufmannschaft geht aus vielen Inschriften hervor. Namentlich sind es die reichen Weinhändler, mit denen sie zusammen gehen. Nach einer Inschrift (XIV 409 = Dessau 6146) aus Roms geschäftsreicher Hafenstadt Ostia bildeten dort die praecones et argentarii et negotiatores ab urbe einen Verband (decuria). Im Jahre 204 n. Chr. machen argentarii et negotiantes (fori) boari dem Kaiserhaus eine gemeinsame Stiftung (CIL VI 1055=D426). Ahnlich im Jahre 251 die argentarii et exceptores itemque negotiantes vini supernates et Ariminenses (CIL VI 1109 = D 519). CIL VI 9181 und 9182 wird ein argentarius de foro vinario genannt, in 9181 auch ein coactor de foro vinario. Meist werden die coactores an erster Stelle genannt, ein Beweis für die führende Stellung, die sie in diesen Genossen- und Kultgesellschaften einnahmen. milld ansilatt untiktaalschalt mat

Einen genaueren und daher besonders wichtigen Aufschluß über den Götterkult dieser Kreise gibt eine jüngst, im Mai 1925, in Köln im Kreuzgang der Kirche St. Severin gefundene Weihinschrift<sup>19</sup>). Der Kopf der Inschrift mit etwa 4 Zeilen ist verloren. Er enthielt den Namen des Stifters, vielleicht auch des gestifteten Gegenstandes (aram, signum, cum basi o. ä.) und jedenfalls den Namen der Gottheit. Da zusammen mit diesem Steine

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mommsen, Hermes XII 88-100. Vgl. auch CIL VI 9150-9190 und Dessau ILS 7502-7508,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Veröffentlicht von Fritz Fremersdorf in d. Bonner Jahrb. 130, 1925, S. 282.

#### **EQTHP BEI DEN RÖMERN**

ein anderer gefunden wurde, der dem Merkur geweiht ist, und an NVS · COACT den Iden des Mai - des Monats. OR · ARGENT der nach Merkurs Mutter Maia TARIVS · V · S · L · M benannt ist - das große Fest zu POMPEIANO Ehren des Merkur und der Maia ET · AVITO · COS 209 p. Chr. im ganzen Römerreiche von ID · MAI · L · D · D · D 15. Mai allen viri Mercuriales begangen wurde, so ist ganz sicher, daß

dieser Stein zu Anfang die Widmung an den Gott Merkur allein oder an Merkur und Maia trug. Der vollständige Text lautete etwa:

[In h(onorem) d(omus) d(ivinae)? | Mercurio | et Maiae? | Iulius Macri-?] nus, coactor argentarius votum solvit lubens merito Pompeiano et Avito consulibus Idibus Mais, Locus datus decurionum decreto.

Der Kölner Makler, der in der rheinischen Kaufmannschaft eine angesehene Persönlichkeit gewesen sein dürfte, löst hier ein Gelübde ein, das er einst seinem Soter Merkur gemacht hatte.

Ganz ähnlich müssen die Verhältnisse auch schon mehrere Jahrhunderte vorher in Venusia und Rom gelegen haben; was in der Colonia Claudia Ara Agrippinensium am Rhein geschah, war ja nur ein Abklatsch stadtrömischer Einrichtungen. Seit alters waren die Iden des Mai der große allgemeine Festtag der Kaufmanschaft, der viri Mercuriales, und sein Mittelpunkt der im Plebejerviertel am Aventin gelegene Merkurtempel<sup>20</sup>). Dort hat auch Horazens Vater nach seiner Übersiedlung nach Rom seinen höchsten Schutzgott, den Epuñe owrhe uévioroc, als Mercurius custos maximus verehrt. Und wenn der Sohn sich einen vir Mercurialis nennt, so bekennt er damit offen, daß er dieser Kultgemeinde treu geblieben ist. Er bekennt damit zugleich, daß er weder zu dem Stand der Senatoren noch der Ritter gehört, sondern ein Mann des gewöhnlichen Volkes ist.

Der Römer vornehmer Herkunft verehrte andere Schutzgottheiten. Das kommt in zwei gleichartigen Oden des Horaz zum Ausdruck, Begrüßungen eines aus den Kriegswirren heil heimkehrenden Kameraden, Od. I 36 und II 7. In jener heißen die owripeç des Pomponius Numida allgemein di custodes (36, 3), in dieser aber wird erstens der alte Kamerad Pompeius Varus als ein Quirite bezeichnet und zweitens als sein Schutzgott

20) Wissowa, Rel. u. Kult d. R.ª, S. 304 f.

Iuppiter (7, 17) genannt. Die heutigen Erklärer wollen darin Augustus, den Ζεὺς σωτήρ seiner Zeit, sehen, oder, wie wir jetz wissen, den Iuppiter custos oder conservator; ob mit Recht, ist mir sehr fraglich. Doch darüber im folgenden Kapitel.

Mit diesen Feststellungen dürften nicht nur Horazens persönliche Vorstellungen und Auffassungen von dem debe owrhe eine wesentliche Klärung gefunden haben. Es treten damit auch ganz allgemein die literarischen, wirtschaftlichen und kultischen Kanäle klarer zu Tage, durch welche der Soter-Glaube in Rom eindrang und sich verbreitete.

#### III. Zeùs Lwrhp und Caesar Augustus.

Während die Verehrung des Augustus im Osten des Reiches so weit ging, daß sie ihn sogar mit Zebe Zwrho gleichstellte und identifizierte, bewahrte der Westen, namentlich Italien und Rom, eine größere Zurückhaltung. Auch in den Dichtungen des Horaz fehlt es, wie sattsam bekannt<sup>21</sup>), nicht an Stellen, wo die Gestalt des Augustus in die Sphäre der Himmlischen erhoben ist 22); aber eine Gleichstellung und Identifizierung des Augustus mit Iuppiter, wie z. B. bei Ovid, gibt es hier nicht. Juppiter ist nach Ode I 2, 10 vielmehr derienige, der einen andern Gott zur Entsühnung des römischen Volkes entsenden wird. Auch die beiden späteren Oden IV 5 und 15. in denen Augustus als custos = owthe gepriesen wird, klingen aus in die übliche römische Verehrung seines Genius nach dem Mahle bei der Weinspende (Carm. IV 5, 31-40, 15, 25-32). Mit besonderer Sorgfalt und Feierlichkeit ist jedoch das Verhältnis, in welchem Caesar Augustus zum Zeb; Zwrhp steht, von dem Dichter in der Ode I 12 (Quem virum auf heroa) dargelegt. Er betet zu Zeus:

49 Gentis humanae pater atque custos, orte Saturno, tibi cura magni Caesaris fatis data: tu secundo

Caesare regnes . . . . 57 te minor latum reget aequos orbem: tu gravi curru quaties Olympum . . .

<sup>21</sup>) Fr. Koepp, De Gigantomachiae in poeseos artisque monumentis usu, Diss. Bonn. 1883, p. 20. Wissowa, Rel. u. Kultus d. R.<sup>4</sup>, S. 80. Vgl. auch Quilling, Die Juppitersäule, 1918, S. 126 ff.

<sup>23</sup>) Carm. I 2. 12, 49. III 3, 11. 5, 3. IV 2, 37. 14, 43. Sat. III 5, 63. Epp. II 1, 15 ff.

Wir müssen auf diese Ode etwas näher eingehen, da weder ihr griechisches Vorbild noch ihre politische Veranlassung bisher eine völlige Klarstellung gefunden hat.

Den ersten Fingerzeig zum vollen Verständnis gibt die Bezeichnung Juppiters als pater atque custos = owthe te matthe te. Es werden in dem Liede zwei Juppitergestalten 23) deutlich unterschieden: der Juppiter optimus maximus (V. 13-18), der Sohn des Himmels oder des Äthers, der Vater der Götter und Menschen, der Weltenherrscher, und Jovis custos, der Sohn des Saturnus, des sagenhaften Herrschers von Latium, der Menschenhüter (V.49-60). Adolf Kießling war auf dem richtigen Wege, als er in der Einleitung zu dieser Ode auf das "konventionelle èx Atòc άρχώμεσθα καί ές Δία λήγετε Μοΐσαι" hinwies; aber es genügte nicht, außerdem noch Pindars Olymp. II als Vorbild für den Anfang und die Dreiteilung der Ode heranzuziehen. Der Aufbau der Ode erklärt sich, wie der Anruf des Zeuc Swrip am Schlusse zeigt, vielmehr aus dem altgriechischen Sprichwort τό τρίτον τω Σωτήρι und aus dessen Entstehung und Bedeutung. Es war eine alte Sitte bei den Griechen, nach beendetem Festmahle vor Beginn des Trinkgelages drei feierliche Spenden darzubringen: die erste dem Olympischen Zeus und den übrigen Olympischen Göttern, die zweite den Heroen, die dritte dem Zeus Soter<sup>24</sup>). Nichts lag näher, als daß ein Sänger, der zur Verherrlichung des Festes beitragen sollte, Gang und Inhalt seines Liedes diesem frommen Brauche anglich. Daraus entwickelte sich zunächst der Brauch, ein Lied mit Zeus anzuheben und auf Zeus ausklingen zu lassen<sup>25</sup>). Schließlich wurde nur im Anfange des Liedes des Zeus gedacht: Ab love principium<sup>26</sup>). Die Horazode geht auf ein griechisches Vorbild zurück, das noch die alte Dreiteilung befolgte.

Der Römer hat aber die griechische Vorlage nicht sklavisch nachgeahmt, sondern zwei Abschnitte in rein römischem Geiste ausgestattet. Neben die griechischen Heroen (V. 25-32), deren Hauptvertreter ihm Hercules und die Dioskuren sind 27), stellte

Ode. den Anatou gab, können wir aus der Abfassurer,

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Vgl. Cicero Nat. deor. II 55.
<sup>21</sup>) Das Sprichwort bei Plato Phileb. § 160; Polit. IX § 9 und bei Pindar Isthm. VI 10.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Vgl. Hesiod Theog. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Alkman Frgm. 31, Vergil Bucol, III 60, Ovid Fast, V 111.

<sup>27)</sup> Ebenso Carm. IV 5, 35. III 3, 9.

#### AUGUST OXÉ

er die lange Reihe römischer Helden (viri); neben den Zeus Soter den Caesar Augustus. Damit ist ein echt römisches Festlied von ihm geschaffen, wie es ihm in der allerletzten seiner Oden (IV 15, 25-32) als Muster vorschwebt.

Es ist hier nicht des Ortes, näher einzugehen auf den ersten dieser beiden Abschnitte, das lyrische Gegenstück zu Vergils Heldenschau im VI. Buche der Aeneis und zu der römischen Heldengalerie, mit der Augustus sein neues Forum und den Marstempel schmückte. Wohl aber verdient hier der zweite Abschnitt eine nähere Betrachtung, das Gebet an *Iovis*  $Custos = Zeb \varsigma \Sigma \omega \tau / \rho$ , die eigenartige Krönung des ganzen Liedes. Sie ist deshalb eigenartig, weil in Wirklichkeit das Lied in der Person des *Caesar Augustus* gipfelt, so gut wie die Oden I z und IV 5.

Die Tatsache, daß die römischen Kaiser im Schutze des Iovis Custeos stehen, ist, wie wir sahen (s. S. 44 f.), durch Münzen und Tempelstiftungen mehrfach bezeugt. Die Horazode ist das älteste Zeugnis dafür. Sie gibt auch eine dichterische, mythologische Begründung: Juppiter, der Sohn des Saturnus, der im goldenen Zeitalter über Latium herrschte, ist gleichsam verpflichtet, den jetzigen Herrscher über Latium, den Nachfolger seines Vaters, in Schutz zu nehmen. Aber hinter dieser poëtischen Ausschmückung steckt, deutlich erkennbar, ein politischer Vorgang, eine wichtige Neuerung in der römischen Staatsordnung. Schon die Wendung tibi cura magni Caesaris data deutet an, daß dem Gotte gleichsam ein neues Amt übertragen worden ist. Zu Augustus Zeit ist die beliebte Bezeichnung für neugeschaffene Ämter nicht magistratus, officium oder munus, sondern cura: so errichtete Augustus, wie Sueton (Aug. 77) berichtet, neue Ämter unter dem Namen cura operum publicorum, c. viarum, c. aquarum, c. alvei Tiberis, c. frumenti populo dividundi<sup>28</sup>).

Welche staatliche Neueinrichtung es war, die den römischen Kaiser in Juppiters Schutz stellte und die zur Abfassung dieser Ode den Anstoß gab, können wir aus der Abfassungszeit erschließen. Diese ist durch den Hinweis auf *Marcellus* (V. 46), <sup>29</sup>) den Neffen und Schwiegersohn des Augustus, eng begrenzt:

28) Vgl. auch Hor. Carm. IV 14, 1.

<sup>29</sup>) Die Änderung des überlieferten *Marcelli* in die Mehrzahl *Marcellis*, die Peerlkamp und Vollmer vornehmen, ist unnötig und störend.

#### SQTHP BEI DEN RÖMERN

Marcellus heiratete des Kaisers Tochter Iulia 24 v. Chr. und starb bereits gegen Ende d. J. 23 v. Chr. In diesen Zeitraum fällt eine einschneidende Änderung in der Machtbefugnis und persönlichen Sicherstellung des Augustus: er legte den Konsulat, den er bislang ohne Unterbrechung geführt hatte, nieder; dafür erhielt er die Würde eines Prokonsuls, welche ihm die Militärgewalt in den Provinzen sicherte, und die tribunizische Amtsgewalt, kraft deren er die Zivilverwaltung in Händen hatte. Durch die Verleihung der tribunicia potestas am 27. VI. 23 v. Chr. war zugleich seine Person für unverletzlich und sakrosankt erklärt. Die religiöse und kultische Formel für diese staatliche Anordnung war seine Stellung unter den Schutz des Iovis Custos, in dessen Schutz die tribuni plebis standen.

Schon bei der ersten Auswanderung auf den "Heiligen Berg' (493 v. Chr.) hatte die Plebs u. a. durchgesetzt, daß die Person des Volkstribunen unantastbar sei: ut plebei sui magistratus essent sacrosancti (Liv. II, 33, 1-3). Das war kein gewöhnliches, sondern ein "geheiligtes" Gesetz (sacratalex): wer gegen ein solches Gesetz verstieß, war mitsamt seiner Familie und seinem Vermögen einer Gottheit verfallen (Festus 422, 25, Linds.). Welche Gottheit das in diesem Falle war, darf man zunächst daraus schließen, daß die Plebs bei ihrem Abzuge von dem Berg, auf dem sie ihr Recht und Heil ertrotzt hatte, diesen dem luppiter - oder wahrscheinlich dem lovis - weihte und ihn seitdem den ,Hl. Berg' (Sacer mons) nannte (Festus 422, 36). Nach der zweiten Auswanderung der Plebs (449 v. Chr.) wurde die einzigartige religiös-politische Sonderstellung der Persönlichkeit eines Volkstribunen durch die lex Horatia von neuem bestätigt. Bei der Darstellung dieser Vorgänge betont Livius (III, 55, 6-14) den religiösen Hintergrund und überliefert uns auch den Namen der schützenden Gottheit: Et cum religione inviolatos eos tum lege etiam fecerunt sanciendo, ut qui tribunis plebis aedilibus iudicibus decemviris nocuisset, eius caput Iovi sacrum esset, jamilia ad aedem Cereris, Liberi Liberaeque venum iret. Gegen seine sonstige Gewohnheit geht an dieser Stelle Livius, der Altersgenosse und Freund des Augustus, des näheren auf die staatsrechtliche Bedeutung dieser tribunizischen Sonderstellung ein: er tut das offenbar im Hinblick auf die Sonderstellung, die zu seiner Zeit mit der Verleihung der tribunicia potestas seinem mächtigen Freund und Gönner ein60

geräumt worden war. Es haben diese juristischen Erörterungen denselben Hintergrund wie das poetische Gebet in der Horazode.

Eine gute Parallele zu der ganzen Horaz-Ode bildet ein späteres, stattliches Römerdenkmal am Rhein, die große Juppitersäule in Mainz<sup>30</sup>). Im ganzen 12<sup>1</sup>/2 m hoch, mit 28 Götterbildern ringsum geschmückt und mit einer überlebensgroßen Bronzestatue des Juppiter gekrönt, ist sie in ihrer Art die großartigste Äußerung römischer Götter- und Kaiserverehrung, die uns diesseits der Alpen erhalten ist. Schon die große Schar von zum Teil noch nicht sicher gedeuteten Gottheiten. die hier aufgeboten ist, erinnert an die Horazode; besonders aber die doppelte Darstellung des Juppiter, da außer der Bronzestatue hoch oben auch das Sockelbild ganz unten einen Juppiter vorstellt. Spätestens im J. 67 n. Chr. errichtet und pro salute Neronis Claudi Caesaris Aug. imperatoris geweiht, nimmt diese Säule offenbar Bezug auf Neros Errettung vor der Pisonischen Verschwörung im J. 65 n. Chr., wie die oben (S. 44) angeführten Neronischen Münzen mit der Darstellung des Iuppiter Custos. Mit Recht sieht daher Quilling (a. a. O. S. 129 und 183) in der Relieffigur auf der Vorderseite des untersten Sockels den Iuppiter Custos (oder Conservator); die große Bronzefigur auf dem Kapitäl der Säule stellt dagegen Juppiter, den im Äther thronenden, weltbeherrschenden Göttervater, vor.

Von all den vielen kleineren Juppitersäulen und Viergöttersteinen, die am Rheine gefunden sind, bezeichnet nur eine den I. O. M. als *Conservator* (CIL XIII 7265, Haug, Westd. Zeitschr. X, 1891, S. 31 u. 335). Das Denkmal ist in Kastel gegenüber Mainz gefunden und stammt aus dem J. 242 n. Chr.: vorne steht die Widmung, links Minerva, rechts Merkur, hinten Hercules, also die gewöhnliche Ordnung dieser drei Gottheiten.

Eine Darstellung des *Iuppiter opt. max. Conservator* ist uns auf rheinischen Steindenkmälern nur noch auf einem Xantener Weihestein eines Soldaten und Sekretärs *(librarius praefecti)* der Legio XXX V. V. S. A. aus dem Jahre 232 n. Chr. erhalten (CIL XIII 8619; abgeb. bei Lehner, Skulpturen, I Taf. 23, 1 und 2). Aber ein besonderes Merkmal, das den

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Vgl. Karl Körber, Die gr. Juppitersäule i. M., Mainzer Ztschr. 1 1906, S. 54 ff. Aug. Oxé, D. gr. Juppitersäule i. M., ebd. VII 1912, S. 28 ff. Quilling, Die Juppitersäule, Veröffentl. des Saalburg-Museums, 1918; dazu zwei Nachträge 1919.

#### E. KALINKA, WAHRH, U. DICHTUNG IN D. RÖM, LIEBESELEGIE 61

Juppiter Conservator von anderen Juppiterdarstellungen unterschiede, ist hier ebenso wenig zu erkennen wie auf der großen Mainzer Juppitersäule. Auf beiden Denkmälern steht der Gott aufrecht da, den Mantel über die linke Schulter geschlagen, sonst nackt, in der erhobenen Linken das ragende Szepter, in der gesenkten Rechten den Blitz. Links neben ihm sitzt der Adler, dienstbereit zum Gott emporblickend. Auf den beiden Schmalseiten des Xantener Steines steht je ein jugendlicher Opferdiener (camillus) in kurzem Chiton; der rechts hält das Weihrauchkästchen (acerra), der links das Opferferkel (porcus), über beiden ein Brustbild mit Früchten im Füllhorn<sup>31</sup>). Es sind dieselben Opfergaben, die auch anderen Gottheiten dargebracht zu werden pflegen, z. B. den Hausgöttern; von ihnen sagt Horaz (Carm. III 23, 3):

tur e placaris et horna jrug e Lares avidaque por ca.

Krefeld. AUGUST OXÉ.

# Wahrheit und Dichtung in der römischen Liebeselegie<sup>1</sup>).

Gadichtin rein porelatichen Inhaltes jarens sich auen viele

In der Mitte des 18. Jahrhunderts hat der vielseitig gelehrte Philolog Chr. Gottlob Heyne aus Tibulls Gedichten eine Chronik seines Lebens abgeleitet. Er hat damit Beifall und Nachfolge gefunden, aber auch Widerspruch. Doch erst Fr. Leo hat vor rund 50 Jahren in einer eindrucksvollen Abhandlung dem Standpunkt, für den Gedichte glaubwürdige Urkunden des Lebens der Dichter sind, den Boden abgegraben. Seither gilt es als rückständig, als verwerflich und abgeschmackt, die römische Liebeselegie als Spiegelbild tatsächlichen Erlebens zu betrachten. In jüngster Zeit hat sich die Stellung zu solchen Fragen noch weiter verschoben, einerseits weil der Begriff des dichterischen Erlebnisses schärfer umrissen wurde, anderseits weil eine moderne Richtung die Aufgabe der Literaturwissenschaft auf das Nacherleben, die gefühlsmäßige Erfassung der Dichtungen

<sup>31</sup>) Über die Opfergeräte auf dem Altar vor der großen Juppitersäule in Mainz vgl. Quilling, a. a. O. S. 165 f.

1) Vortrag, gehalten am 26. September 1929 bei der Salzburger Philologen-Versammlung.

#### ERNST KALINKA

ohne Rücksicht auf den Dichter und ohne Rücksicht auf die Zeitverhältnisse, aus denen sie hervorgegangen sind, einschränkt, womit natürlich eine Erschließung tatsächlicher Erlebnisse aus den Dichtungen von vorneherein ausgeschlossen würde.

Ich kann mich zu einer solchen Auffassung der Literaturwissenschaft nicht bekehren. Unbeschadet des Ewigkeitswertes jedes echten dichterischen Kunstwerkes hat es doch (mit Ausnahmen, die ich ohne weiteres gelten lasse) seiner Zeit einen Zoll zu zahlen, der nicht bloß durch die Sprachform, sondern durch die ganze Kultur des Zeitalters bedingt ist. So erschließt sich manches Gedicht der Augusteischen Zeit völlig nur dem. der die damalige Zeitlage hinlänglich überblickt; und die Erkenntnis der weitgehenden Abhängigkeit der römischen Dichtung von der griechischen ist ein unentbehrliches Hilfsmittel für deren richtige Würdigung. Wer vollends die Persönlichkeit des Dichters von der Literaturwissenschaft im allgemeinen und von der Erklärung der Gedichte im besonderen fernhält, versperrt sich selbst einen aussichtsreichen Weg. Abgesehen von Gedichten rein persönlichen Inhaltes lassen sich auch viele Dichtungen allgemein menschlichen Gehaltes nicht voll verstehen, wenn man sie von der Person des Dichters losreißt. Welche Fülle von Belehrung für Sinn und Bedeutung mancher Gedichte Goethes würden wir uns entgehen lassen, wollten wir darauf verzichten, die uns teilweise wohlbekannten Erlebnisse des Dichters mit ihnen zu verknüpfen. Nun gar das Lebenswerk eines Dichters aus seinen einzelnen Dichtungen aufzubauen, sie als Ausstrahlungen eines und desselben Kraftzentrums zu erweisen und von da aus wieder Licht auf das einzelne fallen zu lassen, wäre, wo nicht ausgeschlossen, so doch wesentlich erschwert, wenn zwischen Dichtung und Dichter eine Scheidewand aufgerichtet würde. Gewiß kann man auch durch bloße, um alles andere unbekümmerte Einfühlung in ein Gedicht sich den Kunstgenuß verschaffen, der zum Wesen des Kunstwerkes gehört; wenn aber diese subjektive Einfühlung zum alleinigen Leitstern der Literaturwissenschaft erhoben wird. droht die Gefahr, daß verschiedene, ja entgegengesetzte Meinungen über dasselbe Werk gleich berechtigt neben einander treten; und das wäre der Tod einer Wissenschaft, die doch über die Mannigfaltigkeit subjektiver Meinungen hinaus zu allgemein gültigen Erkenntnissen fortschreiten soll, einer Wissenschaft,

deren oberstes Ziel die Wahrheit ist, die in jedem Falle nur eine sein kann.

Unleughar war es verdienstlich, das Nacherleben, die Einfühlung kräftiger in den Vordergrund zu rücken und als erste unerläßliche Vorbedingung jeder ernsten Beschäftigung mit Dichtwerken zu fordern; aber die Wissenschaft darf dabei nicht stehen bleiben, sie muß von diesem Ausgaugspunkte aus weiter vorwärts kommen, muß vor allem die Gründe des subjektiven Eindruckes ins Bewußtsein heben und überhaupt mit Aufgebot aller erreichbaren Hilfsmittel so tief eindringen als nur möglich. Zu diesen Hilfsmitteln tieferen Verständnisses gehört auch Persönlichkeit und Leben des Dichters. Man hat eingewendet, daß Dichter und ganz allgemein Künstler großenteils gewöhnliche Durchschnittsmenschen gewesen seien, deren Leben zu erforschen nicht die Mühe lohne. Aber ich frage: ist ein solcher Durchschnittsmensch nicht gerade dadurch, daß er Unvergängliches geschaffen hat, geadelt und über die Masse der andern emporgehoben? lohnt es wirklich nicht die Mühe, in einem solchen Alltagsleben den Keimen nachzuspüren, die sich so herrlich entfaltet haben? Es bleibt deshalb nach wie vor Pflicht der Forschung, auch Leben und Persönlichkeit der Dichter in ihren Rahmen einzubeziehen. Die Erfüllung dieser Pflicht ist allerdings gerade für den Altertumsforscher dadurch erschwert, daß nur für die wenigsten Schriftsteller des Altertums ausreichende und zuverlässige Angaben über ihr Leben erhalten sind, wir daher meist auf Rückschlüsse aus ihren Werken angewiesen sind. Derartige Rückschlüsse aber unterliegen schweren Bedenken, die im Laufe der jüngsten Forschung immer klarer hervorgetreten sind. Nicht immer nämlich ist das Erlebnis, das einer Dichtung zugrunde liegt, ein äußeres, sondern häufig, ja man kann sagen, grundsätzlich, ein inneres; und wenn auch ein äußeres dazu den Anstoß gegeben hat, so stimmt dessen Ablauf doch mit der dichterischen Darstellung nur in Ausnahmsfällen überein. Ein Liebeslied kann seine Anregung einer andern Dichtung oder auch nur dem Anblick eines Gemäldes verdanken, und es können dadurch in der empfänglichen Seele des Dichters so gewaltige Eindrücke hervorgerufen worden sein, daß ein hieraus erwachsenes Gedicht ein tatsächliches Erlebnis vortäuscht. Unter diesen Umständen scheint es in der Tat bedenklich und nahezu unzulässig, aus einem Liebesgedicht auf ein wirkliches Liebeserlebnis zu schließen. Aber es scheint nur so.

Die lodernde Liebesglut, deren Flamme aus den Liedern Catulls an Lesbia emporschlägt, zaubert uns nicht nur zum Greifen deutlich das Bild des im Feuer der Leidenschaft sich verzehrenden Dichter-Jünglings vors Auge, sie läßt auch keinen Zweifel daran aufkommen, daß er das, was er singt, am eigenen Leibe erlebt hat. Selbst wenn es nicht ausdrücklich überliefert wäre, daß Lesbia nur ein Deckname für eine Clodia ist, so würden wir aus der Unmittelbarkeit des Gefühlsausbruchs mit innerer Notwendigkeit folgern, daß Catull ein wirkliches Liebeserlebnis besingt. An diesem Beispiel sieht man gut, wie wichtig die in jüngster Zeit mit gesteigertem Nachdruck geforderte Einfühlung in ein Gedicht für die Erkenntnis des ihm zugrunde liegenden Tatbestandes ist. Jeder erlebt das, was Catull in hohen Tönen feiert, so stark, so lebendig und unmittelbar nach, wie es bei einem aus literarischer Nachahmung oder aus einer dichterischen Idee hervorgegangenen Gedicht schwerlich vorkommt. Freilich ist das nur ein subjektiver Eindruck; aber wenn niemand, der sich ein gesundes Fühlen bewahrt hat, sich diesem Eindruck entziehen kann, so gewinnt er durch diese allgemeine Gültigkeit nahezu objektive Beweiskraft.

Den Gegenpol zu Catull stellt in dieser Hinsicht Ovid dar. Als seine Amores das Licht der Welt erblickten, eroberten sie sich im Sturme einen weiten Leserkreis und, von der Lebendigkeit der Schilderung verführt, fragten viele Römer und gewiß noch mehr Römerinnen, wer denn hinter der Corinna stecken möge. Man ging auf Suche nach ihr, wie Ovid selbt erzählt; aber man fand sie nicht, konnte sie nicht finden: denn diese Elegien sind nur ein anmutiges Spiel mit überkommenen Motiven ohne realen Hintergrund. Zweifellos hat der lockere Gesell, dessen übermütiger Leichtsinn nicht bloß aus diesen, sondern auch noch aus viel späteren Elegien hervorsprüht, reiche Liebeserfahrungen gesammelt in der Welt, in der man sich nicht langweilte; aber ein bestimmtes weibliches Wesen hat ihm für seine Corinna nicht Modell gestanden. Die leuchtenden Farben, in die Catull seine Bilder getaucht hat, täuschen uns nicht mehr wie seine römischen Zeitgenossen über den Mangel an echter, wahrer Empfindung hinweg; und es ist kein

Culd

#### WAHRHEIT U. DICHTUNG IN DER RÖM. LIEBESELEGIE 65

Zufall, daß unsere Überlieferung nichts von einem wirklichen Namen der Corinna weiß.

Näher an Catull als an Ovid kommt an Lebenswahrheit Properz heran, dessen Cynthia eigentlich Hostia hieß. Ist auch die erdgebundene Naturwahrheit des Gefühlsausdruckes vielfach durch Anleihen an griechischen Dichtungen überwuchert, so bricht sie doch stellenweise so überzeugend hervor, daß man die Lebensnähe spürt; man gibt sich den Worten des Dichters willig hin und glaubt an ihre Wahrheit, natürlich mit dem mindestens unterbewußten Vorbehalt, daß dies und das auf Rechnung dichterischer Erfindung kommt. Wer seiner Phantasie die Zügel schießen lassen will, mag sogar die Vermutung wagen, daß Properz allerlei auf Cynthia überträgt, was er im Liebesverkehr mit andern Mädchen erlebt hat; aber beweisen läßt sich so etwas nicht.

Eine ganze Stufenleiter verschiedenartigster Dichternaturen umfaßt die Elegiensammlung, die unter dem Namen Tibulls erhalten ist. Gegen Ende dieser Sammlung stehen mehrere Briefchen im elegischen Versmaß, in denen ein Mädchen der vornehmsten Gesellschaft Roms namens Sulpicia bedeutsame Augenblicke ihres Liebeslebens in Verse gebracht hat. Aus diesen Versen, in denen rührende Unbeholfenheit mit packender Naturwahrheit gepaart ist, fühlt man es sofort heraus, daß alles echte Wahrheit ist, vom ergreifenden Geständnis der Reue, daß sie in der letztverflossenen Nacht den Geliebten plötzlich verlassen hat aus Angst vor ihrer eigenen Leidenschaft, bis zum wilden Ausbruch empörter Eifersucht. Diesen ungeschminkten Bekenntnissen einer liebenden Seele - fünf an der Zahl, im Durchschnittsausmaß von nur drei Distichen - ist zweifellos trotz gegenteiliger Behauptungen als sechstes ein nicht viel längeres Gedicht anzufügen, das ihnen in den Handschriften unmittelbar vorausgeht. In überquellendem Glücksrausch schreit es hier Sulpicia in alle Welt hinaus, daß sie jetzt endlich in den Armen des geliebten Mannes Erfüllung ihrer heißen Sehnsucht gefunden hat, und rühmt sich noch dieses Fehltrittes. Hier wenn irgendwo ist es unverkennbar, daß tatsächliches Erleben sprachlichen Ausdruck gefunden hat. Ist dieser Ausdruck auch noch so ungelenk, ja mutet er hie und da wie unreifes Stammeln an, so bestätigt er nur, daß es nicht, wie man gemeint hat, ein reifer Dichter ist, der hier am Werke war,

#### ERNST KALINKA

sondern daß Sulpicia diese Verse gedichtet hat. Ein kleiner Strauß kleiner Gedichte nur ist es, den sie uns darreicht, und ihr dichterischer Wert ist gering; aber sie sind immerhin wertvoll als Beleg dafür, daß auch in nicht dichterisch veranlagten Naturen tief aufwühlende Erlebnisse sich unter Umständen in Gedichten Luft machen. Wir wissen nicht, ob Sulpicia jemals noch ein Gedicht gemacht hat; aber in der Hochspannung ihrer Gefühle ist sie zur Dichterin geworden.

Diese sechs Gedichtchen hat ein ungemein formgewandter, geistig hochstehender Dichter zu einer Gruppe von fünf Elegien verarbeitet, deren berechnete Kunst schon daraus erhellt, daß die ersten zwei je 24, die letzten zwei je 20 Verse umfassen, die längste mit 26 Versen als dugalog in der Mitte steht; zwei von den fünf sind als echte Liebeselegien der Sulpicia in den Mund gelegt, die zweite und die vierte, also mitten eingebettet in die andern; die zwei letzten sind Geburtstagsgedichte. Trotz aller künstlerischen Vollendung fehlt der Überschwang der Gefühle, der die echten Gedichte der Sulpicia auszeichnet. Kein Wunder; nicht eigene Erlebnisse hat der Dichter dargestellt, sondern er hat sich nur in die Gefühle der Sulpicia hineinversenkt. Als diesen Dichter pflegt man Tibull zu betrachten; ich bin davon nicht überzeugt: der straffe, zielsichere Aufbau, die künstlich aufgeregte Sprache, die rhetorische Ausschmückung der Gedanken, die geflissentliche Hereinziehung der Götterwelt in jedes Gedicht scheint mir nicht vereinbar mit der abgeklärten Ruhe und stillen Einfalt Tibulls; und gerade in den Gedichten gleichen Stoffes, den Geburtstagsgedichten III 11f. -II 2, ist der Gegensatz trotz unverkennbarer Anklänge augenfällig<sup>2</sup>).

Wie von Sulpicia sind von Lygdamus sechs Elegien in der Sammlung erhalten, allerdings viel längere, eine gegen 100 Verse lang. Mit Ausnahme einer einzigen kreisen sie alle um denselben Mittelpunkt, die Trauer darüber, daß ihm die

<sup>2</sup>) In dem der Sulpicia in den Mund gelegten Geburtstagsgedicht III 11 (IV 5) lösen nicht weniger als vier Apostrophen einander ab (zuerst an Cerinth 1-8, dann an den Genius 9-12, dann an Venus 13 f., schließlich an den *natalis deus* 19); hier und im folgenden Geburtstagsgedicht *uro* von der Liebesglut (so auch III 8, 11 f.), ebenso *caleo* (11I 11, 10) und *ignls* (III 11, 6), wofür in den echten Gedichten Tibulls die genaue Entsprechung fehlt; denn selbst I 8, 7; II 4, 5; 6, 5; III 19, 19 sind anders geartet.

66

#### WAHRHEIT U. DICHTUNG IN DER RÖM. LIEBESELEGIE 67

geliebte Neaera von einem andern entrissen worden ist, und die Hoffnung, sie wieder an sich zu fesseln. So weit entfernt diese Elegien von dem urwüchsigen Ungestüm der Sulpicia sind, so halte ich es doch für glaublich, daß auch sie in einem wirklichen Erlebnis wurzeln, im Verlust der Neaera, Die bleierne Schwermut, die auf ihnen allen lastet, verrät einen Dichter, der nicht frei über seinem Stoffe steht, sondern ihm mit allen Fasern seines Herzens verfallen ist. Zum Dichter geboren war Lygdamus so wenig wie Sulpicia; aber von der Wucht der auf ihn einstürmenden Ereignisse erschüttert, hat er sich wie sie in die Dichtung geflüchtet und in der dichterischen Objektivierung seiner Leiden eine xádaoou παθών gesucht. Eine Sonderstellung nimmt die 5. Elegie des Lygdamus ein, ein Gruß vom Krankenlager an ferne, in einem etruskischen Bad sich vergnügende Freunde. Er nennt sich darin iuvenis, obwohl er das 50. Lebensjahr längst überschritten hatte, als er sie dichtete. Das erhellt daraus, daß er sein Geburtsjahr mit dem aus der poetischen Lebensbeschreibung Ovids bekannten Pentameter bezeichnet, der auf das Jahr 43 v. Chr. geht. Da das Buch der Tristien mit dieser Lebensbeschreibung erst im Jahre 11 n. Chr. in Rom eintraf und Verbreitung fand, so muß Lygdamus, als er sich diesen Pentameter aneignete, mindestens 54 Jahre alt gewesen sein. Den Widerspruch zwischen diesem Alter und der Bezeichnung iuvenis darf man natürlich nicht mit der Annahme einer Interpolation aus der Welt schaffen; und der unglückliche Versuch, Lygdamus mit Ovid gleichzusetzen, hat es wirklich nicht verdient erneuert zu werden. Unzulässig ist es aber auch, in jenem Pentameter mit Schanz einen Scherz oder mit Levy eine Fiktion zu erblicken ; die dichterische Freiheit in allen Ehren, aber zu einer so grobschlächtigen und noch dazu witzlosen Unwahrheit hätte sie ein Mitglied des römischen Dichterkreises, wo einer den andern kannte, nicht mißbrauchen können. Die Lösung des Rätsels ist ganz einfach: der bejahrte Lygdamus, der die Verzweiflung über den Verlust seiner Neaera. in Elegien ausströmte, hat gleichzeitig ein rührendes Erlebnis seiner Jugend verewigt, so hölzern wie er selbst war, dieser ξύλινος νοῦς, so hölzern, ungeschickt und unlebendig, daß man füglich zweifeln kann, ob er diesem weit zurückliegenden Ereignis innerlich schon ganz entfremdet war oder ob das Ganze nur eine kümmerliche Stilübung an dem beliebten Krankheits-τόπος ist.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

#### 68 ERNST KALINKA

In den echten Liebeselegien Tibulls ist die Frage, ob Wahrheit oder Dichtung, am heftigsten bei den Delia-Elegien umstritten. Leo hat sich in der eingangs erwähnten Abhandlung hierüber vorsichtig ausgedrückt, daß Delia "in poetischer Hinsicht" ein Geschöpf des Dichters sei, "aus einer Wirklichkeit hervorgegangen, die wir nicht mehr erfassen können", hat aberein Urbild von Fleisch und Blut zugestanden und es für zweifellos erklärt, "daß der Dichtung Tibulls ein wirkliches Verhältnis zugrunde liege". Seither hat man diese weise Vorsicht Leos teilweise fallen gelassen und Kroll behauptet, daß Delia keine Realität habe, sondern nur in des Dichters Phantasie existiere. Das ist sicher unrichtig. Falsch ist vor allem die alte Begründung, daß der Name Plania, der als eigentlicher Name der Delia bezeugt ist, gar kein römischer Name sei, sondern nur eine billige Übersetzung des griechischen Delia. Tatsächlich kommt jener Name auch in seiner weiblichen Form auf mehreren Inschriften vor und, wer mit Möglichkeiten spielen will, mag die römische Grabschrift einer Freigelassenen dieses Namens auf die Plania Tibulls beziehen. Ebensowenig darf man sich darauf berufen, daß Delia in dem einen Gedicht eine Mutter hat, von der in den andern nicht die Rede ist, daß sie in dem einen Gedicht verheiratet ist, in dem andern nicht, als ob sie nicht während einer Abwesenheit Tibulls geheiratet haben könnte: oder müßte Tibull wirklich über diese Heirat in einem Gedichte eigens berichtet haben? Jedenfalls atmen die Delia-Elegien so tiefe Innigkeit, so warme Zärtlichkeit, wie sie am ehesten aus einem wirklichen Erlebnis sich erklärt. Zweifeln kann man selbstverständlich, ob alles, was man in diesen Elegien liest. ein getreuer Abklatsch der Wirklichkeit ist, mit anderen Worten, wo die Grenze zwischen Wahrheit und Dichtung zu ziehen ist. Mit Recht hat Leo bestritten, "daß alle Situationen in der Dichtung so auftreten sollen, wie sie im Leben waren, daß alle Züge von der Frau oder dem Mädchen kopiert sein sollen. der Tibull seine poetische Anregung verdankte." Wer aber seine Zweifel darüber hinaus bis zur Leugnung jedes tatsächlichen Hintergrundes treibt, der könnte ebensogut leugnen, daß den Liebesliedern Catulls oder den Gedichtchen der Sulpicia Tatsachen zugrunde liegen, könnte ebensogut den Anspielungen Tibulls auf seine Teilnahme an Feldzügen, die Verkleinerung seines väterlichen Erbgutes, seine Erkrankung im Gefolge des

#### WAHRHEIT U. DICHTUNG IN DER RÖM. LIEBESELEGIE 69

Messalla den Glauben versagen. Noch etwas darf nicht unbeachtet bleiben : die Zahl der Liebeselegien Tibulls ist namentlich im Vergleich mit Properz und Ovid auffällig gering, im ganzen zehn, wenn man von den drei Marathus-Elegien absieht, die als ganz allgemein gehaltene, jeder persönlichen Färbung entbehrende Erzeugnisse der Mouda natouni auf ein anderes Blatt gehören. Von diesen zehn gehen fünf auf Delia, drei auf Nemesis und zwei, die entzückenden, tief empfundenen Schlußgedichte, die Perlen der ganzen Sammlung, auf eine Ungenannte. Das ist alles; denn es ist, wie ich vor Jahren gezeigt habe, ganz unerweislich, daß ein Stück Tibullischer Dichtung verloren gegangen sei. Ist es mit Hinblick auf diese geringe Zahl zu kühn, daran zu denken, daß auch Tibull sowie Sulpicia und Lygdamus nur fallweise, wenn aufwühlendes Erleben ihm zusetzte und der Sturm der Gefühle sich nicht anders beschwören ließ, zur Leier griff, um zu sagen, was er litt, und sich dadurch vom seelischen Druck zu befreien?

Wie immer man darüber denken mag, jedenfalls fügen sich die Hauptzüge der in den Liebeselegien Tibulls dargestellten Erlebnisse harmonisch in das Bild des Dichters ein, das aus seinen andern Elegien aufsteigt. Mit Delia hat er üble Erfahrungen gemacht, mit der Buhldirne Nemesis und ihrer lena noch schlimmere, das Liebchen der zwei Schlußgedichte hat ihn schwer enttäuscht. Solches Mißgeschick erklärt zum Teil den weichen, wehen Ton, auf den alle diese Elegien gestimmt sind, zum Teil, aber nicht ganz: er ringt sich empor aus dem wunden Herzen eines zartbesaiteten, friedliebenden, jeder Aufregung abholden Mannes, der den ersten und ärgsten Jugendtorheiten entwachsen ist und nur noch für die stille Abgeschiedenheit ländlichen Lebens schwärmt, der die zeitweilige Ungunst des Schicksals beklagt, aber sich nicht dagegen aufbäumt, sondern im Gegensatz zu Catull und Properz sich widerstandslos fügt. Aus dieser Fügsamkeit und Schmiegsamkeit, dieser Selbstbescheidung heraus versteht man auch besser, warum Tibull mehr als die führenden Geister der damaligen Dichtung Worte und Wendungen, Gedanken und Motive anderer in seinen Elegien, sei es bewußt, sei es unbewußt, verwertet hat. Man darf deswegen nicht gleich von einem Cento reden, darf nicht das Gold seiner Dichtung im Scheidewasser kritischer Analyse zersetzen wollen; sondern man muß durch

die erborgte Hülle hindurch vordringen zum Kern tiefer, wahre Empfindung und muß in seinen Liebeselegien wie in den meister seiner Zeitgenossen den Gehalt tatsächlichen Erlebens anerkennen, durch den sie über die Stufe literarischer Nachahmungen emporgehoben werden in das Reich hoher, reiner, echter Kuns, die ihre besten Säfte immerdar aus dem frisch pulsierenden Leben zieht.

Innsbruck. ERNST KALINKA

### Lexikalische und kritische Beiträge.

1. LIVIUS XXV 23. 12 unus ex Romanis . . . murum contemplans, numerando lapides aestimandoque ipse secum, quid in from paterent singuli, altitudinem muri ... permensus, Daß frons hier die Höhe der Steinlage bezeichnet, ergibt sich deutlich aus den Zusammenhange und wird auch von Weissenborn-Müller festgestellt. Eigentlich bedeutet es die Schmalseite des Rechteckes, da ja wohl anzunehmen ist, daß die Steine in der Mauer auf der Langseite liegen und nicht auf der Schmalseite stehen. Dieselbe Bedeutung hat das Wort bei Quint. Inst. I 10, 43, wo es von einen Rechteck heißt si guini deni (pedes) per latera, deni in fronte sint. Es dürfte sich demnach um einen Fachausdruck der Geometrie handeln, woraus sich die auffallende Verwendung bei Liviu erklärt.

2. LIVIUS XXXVII 32, 12 Aemilius primo resistere el rent care dicendo captas, non deditas urbes, et in iis tamen imperatoris, non militum arbitrium esse. Dazu bemerkt Weissenborn-Müller 1907: "tamen bezieht sich auf die in in ils liegende Einräumung (= etsi captae sint, tamen . . .), eine Kürze des Ausdrucks, für die sich sonst bei Liv. kein Beispiel findet; vgl. Cic. Sest 63" Mit der Cicero-Stelle ist wohl cap. 63, § 132 gemeint; sie aber nur äußerlich ähnlich: in quo tamen eos civis conjunxit hie bei hat er jedoch den entgegengesetzten Erfolg gehabt. Ver einigung statt Trennung"; in dieser Bedeutung ist in que be Cicero so häufig, daß eine andere Deutung unwahrscheinlich ist, wenn die erstehier möglich ist. Andererseits wird man nach Belege für die von Müller angenommene Kürze des Ausdrucks nicht nur bei Livius vergeblich suchen. Vielmehr ist arbitrium in in esse zu verbinden wie XLII 31, 5 consulum ... in ils (tribunis

#### LEXIKALISCHE UND KRITISCHE BEITRÄGE

militum) faciendis iudicium arbitriumque esset und XLIII 15, 5. Den Ausgangspunkt für diese Konstruktion bildet der seit den zwölf Tafeln (5, 7a bei Rhet. Her. I 13, 23, Cic. Inv. II 148) übliche Ausdruck potestas est in aliquo und ius habere in aliquo wie Cic. Div. in Caec. 19 quod in una quaque re... iuris habui und Liv. XXXIV 2, 1 si in sua quisque nostrum matre familiae ... ius et maiestatem viri retinere instituisset.

3. Seneca polemisiert Epist. 90, 20 gegen die Aufstellung des Posidonius, daß die Erfindung der Gewerbe (Weberei 20, Bäckerei und Müllerei 22 f.) und auch des Landbaues (21) ein Verdienst des Philosophen sei. Den Beweis sieht er darin, daß die Verbesserungen offenbar nicht von Philosophen stammten (oblitus postea repertum hoc subtilius genus); und Posidonius hätte vollends seine Behauptung gewiß nicht aufrecht erhalten können, si contigisset illi adire has nostri temporis telas, in quibus vestis nihil celatura conficitur: die Erzeugung eines so dünnen, nichts von den Körperformen wirklich verhüllenden Gewandes erforderte eine abermalige Verfeinerung der Konstruktion des Webstuhles, die offenbar nicht den Männern der Theorie, sondern der Praxis zuzuschreiben ist. Soviel zur Sache: was den Text betrifft, so wird von den Herausgebern im letzten Satze das in getilgt, von Bährens, Philol. Suppl. XII 441 verteidigt und als instrumental erklärt. Offenbar führte beide Parteien und die jüngeren Handschriften, welche das in auslasssen, zu ihrer Stellungnahme die Annahme, daß telas hier ,Gewebe' bedeute; dann war allerdings vom Standpunkt der klassischen Syntax das in anstößig und konnte von Bährens durch den Hinweis auf Vitr. V 3, 8 organa in aeneis lamminis ... perficiuntur, VIII' 3. 10 efficient in his crustis in agris saepta verteidigt werden. Allein der Zusammenhang führt m. E. notwendigerweise zur Interpretation, Webstuhl'; und da diese Bedeutung bei Georges durch Stellen aus Cato (14, 2 telas togalis duas), Ovid (Met. IV 394 coepere virescere telae, VI 576 stamina ... suspendit ... tela) und dem Edict. Diocl. (7. 56 in strictoria birili de tela ànd lovob) genügend belegt ist (vgl. auch Blümner, Technologie I<sup>2</sup> 136 f., 140, 158, 165) und außerdem für die Worte Senecas in demselben Paragraphen quemadmodum tela suspensis ponderibus rectum stamen extendat und für die von ihm zitierte Ovidstelle Met. VI 55 tela iugo vincta est anzunehmen sein wird, so ergibt sich als einfacher Sinn der strittigen Stelle: "unsere heutigen Webstühle, auf denen... verfertigt werden". Damit ist aber sowohl der Grund zur Tilgung des *in* wie zu seiner instrumentalen Erklärung weggefallen.

4. PLIN. Nat. XXVIII 231 sunt qui et suum fimi cinerem profuisse scripserint in passo et cervi pulmonem ... siccatum in fumo tritumque in vino. Mayhoff tilgt das in mit Berufung auf XIX (im apparatus criticus steht irrtümlich XXIX), 73 fumo siccantur, XXIII 40 vinum diutino fumo inveteratum, XXVIII 212 si prius fumo maceretur, XIV 68 tinguentes fumo und VI 195 locustis tantum vivit fumo et sale duratis. Darnach könnte es scheinen, als ob fumus bei Plinius bei allen Verben, die mit oder ohne in konstruiert werden können, stets im bloßen Ablative stünde1). Allein abgesehen von den sechs Stellen, an denen der Typus suspendere in fumo vorkommt, heißt es XVIII 136 condi in fumo und XXVIII 193 aretactus in tumo, also bei einem völlig synonymen Wort siccatum mit in verbunden! Erscheint schon hiernach die Berechtigung, das in an unserer Stelle zu tilgen, zweifelhaft, so wird die Entscheidung noch leichter nach einer Prüfung des Gebrauches von siccare. Dieses steht in Verbindung mit dem bloßen Ablativ sole im Ganzen 24 mal; in sole kommt zwar nur 12 mal vor; aber XV 67 stehen beide Ausdrücke in demselben Satze nebeneinander: in sole siccant ... et iterum sole siccant, ohne daß Mayhoff weder im kritischen Apparat noch in der Appendix etwas dazu bemerkte. Noch auffälliger wird seine Inkonsequenz beim Typus (in) umbra siccare: die Präposition steht 25 mal, aber einmal, sicher auffallend, der bloße Ablativ, den er wiederum beibehält: XXI 34 siccatur umbra, melius etiam hiberna. Es besteht auch keine Notwendigkeit, das in mit Baehrens, Philol. Suppl. XII 441 dadurch zu halten, daß man es instrumental faßt; die rein lokale Bedutung ist durch die angeführten Parallelen genügend gestützt. han inderede Wandlatten

5. In den Digesten lautet XVII 1, 44 die direkte Überlieferung so:

- (1) Dolus est, si quis nolit persegui, quod persegui potest FPVU
- (2) aut si quis non exegerit quod exigere potest (solvere F)
- FP<sup>b</sup>VU, om. P<sup>a</sup>
  (3) aut si quis nolit quod exegerit solvere P<sup>a</sup> (aut s. q. n. solvere quod exegerit P<sup>b</sup>VU), om. F,

<sup>4</sup>) Mayhoff hätte noch XIX 173 anführen können: sole aut vento aut fumo siccalur, denn auch in vento ist möglich: XVII 107 ne exacuatur in vento.

#### LEXIKALISCHE UND KRITISCHE BEITRÄGE 73

die indirekte in den Basilica XIV 1, 44: (1) δόλος ἐστί τὸ μὴ ποιῆσαί τινα ὅ δύναται (2) ἢ τὸ μὴ ἀπαιτῆσαι τὸν δυνάμενον

(3) η το μή δούναι το άπαιτηθέν.

Die Deutung der direkten Überlieferung ist klar: (1) ist in beiden Handschriftenklassen vorhanden, sowohl in F wie in PVU; (3) fehlt (anscheinend) in F; die unmögliche Lesung von F in (2) erklärt sich offenbar daraus, daß der Schreiber von exigere auf exegerit in (3) übersprang und, das dazwischen liegende auslassend, mit solvere fortfuhr; dieses Wort stand also in seiner Vorlage nach dem Relativsatze und ist in PbVU offenbar willkürlich vor ihn gestellt worden. Jedenfalls kann das solvere von F in (2) nur aus (3) stammen, d. h. auch F hat (3) gelesen. Dazu kommt, daß die Basilica ebenfalls alle drei Glieder enthalten; wie Mommsen und Krüger zu der Behauptung gelangen, daß die Fortlassung von (2) in Pa in Übereinstimmung stehe mit dem griechischen Text, ist mir unverständlich. Die beiden disjunktiven Konjunktionen bedeuten nicht "oder-oder", sondern "entwederoder".d.h. die drei Glieder sind nicht einander gleichwertig, sondern das erste wird in zwei Möglichkeiten zerlegt: dolus kann nicht nur auf Seiten des Schuldners vorliegen, der sich seinen Verpflichtungen entzieht (3) - was ja selbstverständlich ist und zuletzt kommt -, sondern auch auf Seiten des Gläubigers, der die Schuld nicht eintreibt, um sich die Vorteile seiner Stellung als Gläubiger für längere Zeit zu sichern. Streicht man (2), so besagen (1) und (3) dasselbe. Somit ist das von den Herausgebern fortgelassene zweite Glied sowohl von Seite der Überlieferung wie des Sinnes wegen in den Text aufzunehmen.

6. Cod. Iust. II 18, 21 (v. Jahre 294) Si cognati tui servos suos manumiserunt, hoc, quod eos administrasse res vestras contendis, eorum impedimentum libertati fieri non potuit. Quin autem ex actu praecedenti post manumissionem... conveniri (eos) non posse procul dubio sit. Krüger nahm offenbar an der Vermischung der Konstruktionen, welche in der Fortsetzung des quin durch einen acc. c. inf. vorliegt, Anstoß, wenn er statt quin autem vorschlug quin etiam. Allein abgesehen davon, daß autem durch die Basilica bestätigt wird, liegt dieselbe Vermischung schon 200 Jahre früher vor bei Iavol. Dig. V 1, 35 neminem puto dubitaturum, quin .... fideiussor accipi possit, iudicium vero ... non posse und in noch genauerer Übereinstimmung mit unserer Stelle bei Pompon.

#### 74 V. BULHART, LEXIKALISCHE U. KRITISCHE BEITRÄGE

Dig. XXVIII, 5, 69 (68) nemo dubitat, quin ... nullius momenti esse exheredationem.

7. Ps.-Cypr. De mont. 3 p. 107, 14 a deo ..., qui antequam fiant praescius est futurorum. So liest man glatt nach Hartels Text. Nach fiant bieten aber die beiden älteren Hss. MT quae dum, das allerdings sinnlos ist, aber als quaedam einen guten Sinn gibt: "bevor etwas geschieht, weiß Gott das Zukünftige voraus". Die Vertauschung der Indefinitpronomina, im Spätlatein eine geläufige Erscheinung, ist dem vulgären Stil des Verfassers dieser Schrift wohl zuzutrauen.

8. CHIRON 550. Nach der Mitteilung eines Rezeptes mit bestimmten Bestandteilen folgt: de quod si non habueris: "wenn du dieses (eig. davon) nicht hast (so verwende andere, folgende Bestandteile)". De hat der Herausgeber Oder getilgt; allein es kommt bei Chiron mit dem Akkusativ 28 mal vor und auch für die partitive Verwendung entsprechend dem französischen "de" bietet der Thesaurus p. 80 genügend Belege.

9. CHIRON 545. Bricht sich das Tier die untere Kinnlade, constrictionem facies, ne praebet labium inferius. Den Finalsatz gibt Vegetius II, 33,2 so wieder: ne depravet dentes et labra. Ich lese darnach statt des mir wenigstens unverständlichen praebet bei Chiron pra[e]bet = pravet. Das Simplex scheint allerdings sonst nur als Glosse (II 438, 55 στρεβλῶ) vorzukommen, doch ist gegen die Bildung an sich nichts einzuwenden.

10. EPIST. pontif. 1056 (Conc. ed. Schwartz IV 2 p. 132) 151. Der Märtyrer Cyprian, qui de iterando baptismate scripserat, ... licet parvum quid senserit, numquam tamen se a totius ecclesiae communione suspendit. Statt parvum ist offenbar pravum zu lesen.

11. SERM. Arrian. Frg. I 7 p. 611<sup>B</sup> (Migne Lat. XIII): deus clarioribus clarior, celsis celsior, potentium virtus praepotentior, deus in praecipuis, in summis summus, in singulis singularis. Die offenkundige Konzinnität des Ausdruckes läßt es höchst unwahrscheinlich erscheinen, daß auf das τρίχωλον clarior, celsior, praepotentior ein δίχωλον summus, singularis folgen sollte; es ist sicher zu ergänzen in praecipuis (praecipuus).

12. Bei MUTIAN. Chrysost. hom. 31, 4, p. 435, Zeile 22 von unten (Migne Gr. LXIII) heißt es: necesse est ergo, ut ligati, vultu deiecto, pertrahamur ad horrifica caminorum, ad flumen igneum, ad tenebras exteriores. An sich wäre natürlich an dem Ausdrucke horrifica caminorum sprachlich kein Anstoß zu nehmen; aber die

#### F. WALTER, ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN I. 75

Vergleichung mit dem griechischen Urtext p. 218 πρός τά τῶν xaulvov στόματα zeigt, daß statt horrifica vielmehr zu lesen ist orificia.

13. VIRG. gramm. epist. 3 (p. 134, 34 H.) sicut usque ad regis sententiam auctoritatemque nulla populus prope uti potest.... ita etiam universae orationis partes, nisi ... verbum adjuerit, infirmantur et nullificantur. Nach dem überlieferten Wortlaut hat man zu nulla aus dem Vorhergehenden zu ergänzen auctoritate, aber in einem anderen Sinn; dazu kommt, daß nur dieses Wort, nicht aber sententia zu nulla zu ziehen ist; endlich stört das einschränkende prope. Für den Stil dieses Sonderlings wird es vielleicht nicht zu kühn sein, aus epit. 4 (p. 21, 5) populus ... ex pope hoc est ex fortitudine vel manuum vel sensuum sic appellatur das für unsere Stelle erforderliche Synonym für auctoritas zu entnehmen und für prope zu schreiben pope. (Nachträglich sehe ich, daß Stangl, Virgiliana p. 50 von dieser Stelle so spricht, als ob pope überliefert wäre, ohne daß er im kritischen Apparat darüber etwas sagte.)

### München. VINZENZ BU VINZENZ BULHART.

# Zu lateinischen Schriftstellern.

and the and minute without sollering to be added and

## Aurellus Victor Care, 55, 22 line: Nuclease suffer, Inneerigm

Der Raumersparnis halber stehen meine Vorschläge vielfach im Texte; sie rühren von mir her, wenn nicht ein anderer Urheber angegeben ist. and an and all an and a statistic to the

Bezüglich Anthologia Latina 494 a, 7 (880, 7) Riese (in Sirenas) zeigt der Anklang an Verg. Aen. VI 814 otia rumpet residesque movebit Tullus in arma viros, daß sinngemäß zu lesen ist : Figebat vox una ratem : nec tendere certum | delectabat iter resides otiumque iuvabat (statt des überlieferten reditus odiumque i.) nec dolor ullus erat. Infolge Konsonantierung des i ist otium zweisilbig wie z. B. Lucret. II 991 oriundi dreisilbig. Anthol. Lat. 494 b, 31 (881, 31) Riese (Laudes Herculis) wird die Furchtbarkeit und die Größe der von Juno gesandten Schlangen geschildert: Armat colla furor: nec quamvis maxima tractu, | tardata in spiris (statt tardatam) seguitur pars cetera pectus "wenn auch noch so lange sich hinziehend, der übrige

#### FRITZ WALTER

76

Teil der Schlangenleiber folgt, ohne an den Windungen ein Hindernis zu finden". — Die Verse 48 ff. enthalten eine Apostrophe an die Alkmene: Neve haec monstra tibi faciant, Alcmena, pavorem! || Sic ("dann") mater potes esse dei; iam tolle serenum || laeta animum tacitoque (statt tantoque, "ruhig": vgl. Ovid. Am. II 5, 17 non oculi tacuere tui) libens haec (monstra) aspice vultu! (Die gleiche Verderbnis tantum statt tacitum in einem Teil der Überlieferung Avien. Arat. 440).

Avienus. Orbis Terrae 1259 lies: Includunt (statt illudunt oder illinunt) auro vestes ... auro vestigia condunt. Zu includere "umsäumen, einfassen" vgl. Lucret. IV 1118 zmaragdi auro includuntur; Avien. Orb. T. 1262 tellus inclusa est montibus.- Orbis Terrae 1285 ist überliefert: Hos super est tellus tendit Gedrosia glaebam und zu verbessern H. s. extendit tellus G. g. (die Verstümmelung des ex zu est war die Ursache, daß tellus vor tendit gestellt wurde, vgl. übrigens z. B. Arat. 480 et non statt non et), Zum Ausdruck Orb. Terr. 1142 montivagos tellus extendit Erembas. - Ora Maritima 101 dedarf nur der Berichtigung eines Buchstabens und der Erkenntnis der lebhaften Frage: (96) insulae sese exerunt Oestrymnides ... multa vis hic gentis est, superbus animus, efficax sollertia, (100) negotiandi cura iugis omnibus: non usque (statt nolusque) cumbis turbidum late fretum . . . secant? "befahren sie nicht jederzeit das Meer mit ihren Nachen?"

Aurelius Victor Caes. 39, 12 lies: Narbone patria, imperium biennii fecere (statt fuere); vgl. das häufige (z. B. Sen. Epist. 115, 15) exitum facere (=experiri); quinquennia Ov. Met. IV 292; Iul. Capitol. Maxim. et Balbin. 5, 5 pueriliam.

Auctor ad Herennium II 25, 39 lies einfach vitiosum est cum vel in alium vel (statt et) eum ipsum, qui dicit, id quod in adversarium dicit, potest convenire (das erstere in steht ànd zouvob wie nach der besten Überlieferung II 9, 13 in lege auf testamento auf stipulatione e. q. s.) — Ebenso glatt ist die Ergänzung III 5, 8 in deliberatione eorum, qui a Poeno circumsessi deliberant, quid agant, tutam rationem sequi (si qui) suadebit, his locis utetur (qui hier einleuchtend wohllautender als quis, wie z. B. Cic, in Pison. 12 vereor, ne qui sit; Ep. Fam. HI 8, 3. Bezüglich des Infinitivs bei suadere vgl. die analoge Konstruktion Herenn. III 3, 5 nimium progredi dissuadebimus). — Paläographisch ganz ähnlich liegt der Fall ibid. IV 18, 25

#### ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN I.

quem in amicitia perfidiosum cognoveris, eum quare putes inimicitias cum fide  $\langle decide \rangle$ re posse? Dieses Verb steht in der Bedeutung "erledigen", "beendigen", z. B. Hor. Epist. I 7, 59 post decisa negotia u. Digest. XVIII 3, 4 iam decisa quaestio est; doch sagt auch Cic. Verr. V 121 omnibus rebus actis atque decisis und im gleichen Bilde Hor. Sat. I 10, 15 magnas secat res. —Von den bei Cicero fehlenden Intensiva cursitare und quaeritare steht ersteres Herenn. IV 3, 4, letzteres IV 6, 9; IV 15, 21; herzustellen ist im gleichen Buche IV 44, 57 auf Grund der Überlieferung exceptare? Qui patriae pericula suo periculo exceptant (statt expectant oder expetant), sapientes putandi sunt. Vgl. Sil. Ital. IX 368 per pectora saevas exceptat mortes; Cicero gebraucht in diesem Sinne excipere, vgl. insbesondere die an die obige Stelle anklingenden Worte Sest, 23 adeunda pro patria pericula, vulnera excipienda.

Cicero Epist. Fam. VI 14, 2 (Ligario) non solum ex oratione Caesaris, sed etiam ex oculis et vultu ... hanc < nanctus > opinionem discessi, ut mihi tua salus dubia non esset (ohne diese leichte Ergänzung läßt sich die Stelle nicht konstruieren; der Sinn ist klar: "aus Cäsars Worten gewann ich den Eindruck, daß" usw.). - Ebenso einfach ibid. IX 20, 2 (Cicero bekennt sich Pätus gegenüber scherzhaft als Epikureer; die Feinheiten der Kochkunst seien ihm schon bekannt) cum homine et edaci tibi res est et qui iam aliquid intellegat . . nos iam ex artis (argutiis) tantum habemus, ut Verrium tuum et Camillum — qua munditia homines! qua elegantia! — vocare ("einladen") saepius audeamus. Die Vermutung wird bestätigt durch Carm. Epigr. 2 (Büchel.) (coci,) quei soueis a(rg)utieis ... gondecorant ... convivia. - Ibid. XVI 8, 2 singulos eius (Euripidis) versus singula (s e n s u s) eius testimonia puto. In der prägnanten Bedeutung "feines Verständnis" steht sensus so De Orat. II 184 hoc ... tantam habet vim, si est suaviter et cum sensu tractatum, ut saepe plus quam causa valeat; Culex 10 digna tuo poliantur carmina sensu (zur Verbindung sensus eius vgl. Cic. Att. XV 1, 3 perspexi ... eius sensum, wo s. Denkweise" heißt). autonimob stathurses chuminar auto

**Cicero** Nat. Deor. I 1 quid est enim temeritate  $\langle de \rangle$  formius (statt forcius) aut quid tam temerarium tamque indignum sapientis gravitate e. q. s.? Cicero pflegt zwar deformis von körperlicher, nicht von sittlicher Häßlichkeit zu gebrauchen,

doch steht an der Grenzlinie De Re publ. I 51 nec ulla deformior species est civitatis, quam illa, in qua opulentissimi optimi putantur; zudem empfiehlt sich (de) formius durch paläographische Leichtigkeit, durch die Klausel und durch die ähnliche Wendung Tusc. IV 35 quid autem est . . . foedius et deformius quam aegritudine quis adflictus e. q. s.? - Nat. Deor. I 24 erwartet man quod in nostro corpore, si minima ex parte sui vitietur (statt significetur), molestum sit, cur hoc idem non habeatur molestum in deo? Bezüglich parte sui vgl. Fin. V 37 cui proposita sit conservatio sui, necesse est huic partes quoque sui caras esse; Paneg. V (VIII) 11, 5 aegra corpora ... resecatā aliguā sui parte sanantur: Sen. Controv. X 4, 14 laedi in aligua sui parte; Quint. Inst. XI 3, 52 (Schömanns Behauptung, daß das überlieferte significetur sich nicht halten lasse, wird auch durch Plasbergs Anmerkung z. Stelle nicht widerlegt). - Nat. Deor. II 145 omnis sensus hominum multo antecellit sensibus bestiarum; primum oculi ..., in corporum etiam motione atque gestu multa cernunt subtilius, colorum etiam et figurarum t(en)u(e)m venustatem atque ordinem et ut ita dicam decentiam oculi indicant. Sinn: Das menschliche Auge sieht genauer als das tierische; nur jenes bemerkt die feine Schönheit von Gestalten; subtilius stützt t(en)u(e)m.

Cicero. Philipp. V 51 ab eo (dem jungen Oktavian, zu dessen Gunsten der Redner mit großer Wärme spricht) non modo nihil, nihil (,nichts, gar nichts') timere, sed maiora et meliora exspectare debetis verteidige ich die Gemination, für die auch die folgende Zweigliederung maiora el meliora spricht. Eine Art von Gemination liegt außer II 37 dolebam, dolebam auch vor III 12 iudicat verissimeque iudicat, ferner nach meinem Dafürhalten XI 36 animadverti, patres conscripti, exaudivi etiam, nimium a me Brutum, nimium [Cassium] ornari, Cassio vero sententia mea dominatum et principatum dari; es ist nämlich anzunehmen, daß jemand, der die Gemination verkannte, Cassium, von dem erst im folgenden die Rede ist, an das zweite nimium fügte, eine Annahme, die durch die sonstige Wortfülle des Satzes (animadv. - exaudivi; dominatum et principatum) gestützt wird. - Leichte Einfügungen erledigen die Stellen ibid. XII 23 possum Cassiam vitare, (intrare) Flaminiam (Endungen der gleichen Konjugation wie II 35 liberavisti-dissipavisti, II 89 irent redirent, XII 2, 4 salutabunt-appellabunt) und XI 9 cuius

#### ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN I.

mortem senatus populusque Romanus ulcis  $\langle ci \rangle$  cupit  $\langle i \rangle$ ur  $\langle e \rangle$ , wo das betonte iure nachgestellt ist wie an der von mir (Philol. LXXVIII 414) verbesserten Stelle Sen. Dial. XI 11, 1 (Ad Polyb. de Consol.) mentis humanae pravitas indignatur inde eximi  $\langle iu \rangle$ re, quo admissa est precario. — Philipp. XIV 13 ändere ich nur wenig: Etiam in eos, qui omnes suas curas in rei publicae salute defigunt, im  $p\langle i \rangle e[t] v\langle i \rangle$ s, crimen, invidia quaeretur? Zu der Zusammenstellung vis—invidia vgl. im Folgenden cap. 6, 15 cum invidia mea et cum vitae etiam periculo; das Adverb impie steht bei Cic. öfter, z. B. Phil. II 99 (vgl. auch XII 26 nunquam a me sacrilegas manus atque impias abstinebit.

Tusc. I 29 lies: Sed qui nondum ea, quae <multi) multis post annis tractare coepissent, physica didicissent, tantum sibi persuaserunt e. q. s. Vgl. Phil. VI 14 multi fuerunt multis in legionibus; Off. II 64 multa multis de suo iure cedens.

Claudianus, De IV. consulatu Honorii 133 lies: Gestit (statt haesit) Apollineo Delus Latonia partu || Cretaque se iactat tenero raptata Tonanti. Gestit wird bestätigt durch das gleichgeordnete synonyme se iactat (Cic. Tusc. IV 20 iactatio est voluptas gestiens et se efferens insolentius) und durch Claudian. de Raptu Proserp. III 337 Phlegraeis silva superbit exuviis, das wie oben partu kausaler Ablativ ist, der bei gestire z. B. Cic. Off. I 102 steht.

**Corippus** lohann. III 271 ist nach a ein Rufzeichen zu setzen: Subtrahit al miseris almae fortuna salutis || praesidium; diese Interjektion steht oft bei miser, s. Thes. L. L. I 1442, 48. — Die Vertauschung der Buchstaben e und i ist wie überall so auch in den Hss. des Cor. gewöhnlich, so z. B. Ioh. I 154; III 302; VI 59; Laud. Iust. III 219; lies also Laud. Iust. III 32 angelicas inter turmas || laetus a b e s (statt abis) positoque deum iam corpore cernis (vgl. z. B. Stat. Theb. XII 319 animam quaerit absentem).

Florus. Verg. or. an poëta in.: Capienti mihi (levamen) in templo et saucium vigilia caput... recreanti obviam subito quidam fuere e. q. s. Vgl. Amm. Marc. XVIII 2, 14 levamen sumere laborum.

Fronto p. 88, 22 Nab. Plurimos natales dies . . . celebres, parentibus probatus, populo acceptus, amicis probatus wird statt des ersten probatus zu schreiben sein optatus (Cic. Fam.

79

### FRITZ WALTER

XIV 5, 2 optatissima Tullia, ad Qu. fratrem II 8, 2 optatissime frater u. a.); gegen die Änderung des zweiten probatus spricht z. B. Martial. 1X 97, 9 rumpitur invidia, guod sum iucundus amicis, ... quod amamur quodque probamur und die Wortfolge Fronto 215, 15 dis accepta, sapientibus probata<sup>1</sup>). - Liegt hier Verderbnis infolge Angleichung an ein folgendes Wort vor, so bei Fronto p. 207, 4 eine solche an ein vorausgehendes: militaris disciplinae labem<sup>2</sup>) coercuit, industria sua ad militandum exemplo proposita, wofür imitandum zu lesen ist; vgl. Cic. Philipp. II 144 factum expositum ad imitandum und bezüglich des finalen Dativs exemplo die wörtliche Übereinstimmung bei Sueton De gramm. 2 nostris exemplo fuit ad imitandum. - Fronto 237, 22 erspart mein Vorschlag Arion inde Corinthum proficiscitur: et homo et vestis et (cum) cithara vox incolumis die bei den kurzen Wörtern besonders lästige Einfügung des vierten et vor vox; die Dreigliederung ist hier am Platz und bedarf keiner Begründung; bezüglich cum vgl. Curt. VIII 5, 8 Patrem Liberum et cum Polluce Castorem; III 13, 15; Dictys III 12 Ascalaphus Epios et cum Merione Aiax<sup>3</sup>).

Granius Licinianus 17, 3 (Flemisch) wird dem Raum entsprechend der abgekürzte Genetiv legionem voluntar(ium) zu schreiben sein, vgl. die der Ergänzung bedürfenden Stellen bei Neue, Formenlehre<sup>8</sup> I S. 166 ff., besonders S. 179 ff. — 19, 1 Mari iussu (statt Marius), vgl. den Genet. Sallusti 33, 8. — 21, 1 empfiehlt sich engster Anschluß an die Überlieferung (senatus) abnuit dignitatem anti(quam) re[m]praesent(ant)ibus patribus; zu repraesentare "wieder in Erscheinung treten lassen,wiederherstellen" vgl. z. B. Cic. Phil. II 118 corpus libenterobtulerim, si repraesentari morte mea libertas civitatis potest;die gleiche Bedeutung des von diesem Verb abgeleiteten Substantivs tritt klar hervor Tertull. Adv. Marcion. IV 10 cumredintegratione membrorum virium quoque repraesent ationem pollicebatur. — 21, 8 cum Cinna consilia sociabat (Pompeius

<sup>1</sup>) Parentibus probatus bekanntlich auch Corn. Nepos Them. 1, 2; die beabsichtigte Steigerung an dieser Stelle scheint mir eher für die auch von Studemund gebilligte Vermutung Cornelissens amicis pergratus zu sprechen. E. Hauler.

<sup>2</sup>) Hier schiebt der Palimpsest drei Wörter, wahrscheinlich pro re Lucius (oder L. Verus) ein. E. Hauler.

<sup>a</sup>) Im Pal. steht vom Korrektor über vox die auch paläographisch sehr beachtenswerte Variante in al(io): ac, E. Hauler.

### ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN I.

Strabo) et Octavio  $\ddagger$  fecer muß eine Form von officere verstümmelt sein, so daß man ut Octavio officeret vermuten darf. — 33, 9 wird das seltene sciscere in der Bedeutung "gutheißen, begutachten" durch Ergänzung gewonnen: Sallustium non ut historic(um sc) is  $\langle c \rangle$  unt, sed ut oratorem legendum. — 34,9 lies:  $\langle pub \rangle$  er i b us occisis agros  $\langle capt \rangle$  os reddiderunt; vgl. Liv. VIII 37, 10 sententia fuit puberes verberatos necari; Curt. VII 9, 22 uri agros et interfici puberes iubet nach dem Vorgang von Sall. Iug. 54, 6 agros vastat... oppida capit; puberes interfici iubet.

Lucanus. Nach dem Tode des Pompejus neigte ein Teil seiner Anhänger zur Aussöhnung mit Cäsar; einer von ihnen sagt in diesem Sinne Phars. IX 239 quisquis Magno vivente secundus, † hic mihi primus erit; ... dominum, quem clades cogit, habebo. Statt hic schreibe ich umso sicherer sic, als die gleiche Verderbnis im gleichen Buche V. 528 in den meisten Hss. begegnet; zu sic "unter solchen Umständen, bei solcher Sachlage" vgl. VII 29 o felix, si te vel sic tua Roma videret; Sen. Agam. 233 non est poena sic nato mori.

Manilius Astron. I 214 lies statt tellus glomerata manet mundumque + figurant: t. g. m. mundi inque figuram "so daß sie aussieht wie"; ähnlich Tac. Hist. V 23, 16 in faciem stagni (zur Verderbnis figurant statt figuram vgl. Manil. V 126 fidunt statt fidum). - Ganz einfach ibid. I 790 victor negati (statt necati) Livius Hasdrubalis: Hasdrubal war dem Bruder versagt, weil die Vereinigung beider nicht gelang. - Ebenfalls nur ein einziger Buchstabe ist verschrieben III 112 fundentem verba patronum ... rostrisque loguendis (statt loguentis) impositum et populo nudantem condita iura: rostris loguendis impositus ist nämlich jemand, der über das, was von der Rednerbühne aus gesprochen werden darf, zu befinden hat, also ein Leiter von Versammlungen; das von loquendis abhängige rostris ist also Ablativ auf die Frage unde wie Tac. Hist. I 55, 16 suggestu locutus und Amm. Marc. XVI 10, 13 adlocutus nobilitatem populumque tribunali (wo der Rhythmus in Ordnung ist, weil que als zweisilbig betrachtet werden kann): loguenda (logui im späteren Latein oft transitiv) wie Horat. Epist. I 7, 72 dicenda tacenda; Sen. Epist. 83, 12 tacenda; Liv. XXXIX 10, 5 silenda; bezüglich der Verderbnis vgl. Manil. IV 918 videndis statt videntis.

### HEL. MILTNER-ZURUNIC

Martianus Capella. Einfügung zweier Buchstaben dürfte I 29 fiunt volucres, qui currum Delium subvehebant, anheli flammis luci $\langle di \rangle$ s alipedes (das Adjekt. lucidus z. B. II 154), die eines Buchstabens I 94 mortales, quos vitae insignis elatio et maximum culmen meritorum ingen $\langle t \rangle$  ium ... extulerit, in deorum numerum cooptentur erledigen. — II 120 (Polymnia zur Philologia) lies: tandem laboris fructus ... carpis numine verenda (statt cruenta) dudum (verendus z. B. IX 913 u. 914).

(Schluß folgt.)

München.

DELLA AND PROVIDED A

### FRITZ WALTER.

commission and commission

# De carmine ad Flavium Felicem misso, quod inscribitur De resurrectione mortuorum.

Ingergrowthere ald anter soldier, Elmaticalen, bei soldher Sae

Carmen, quod inscribitur Ad Flavium Felicem De resurrectione mortuorum, Tertulliano<sup>1</sup>) vel Cypriano in catalogis et codicibus bonis vetustisque<sup>2</sup>), Verecundo testimonio Isidori Hispalensis De vir. ill. 7<sup>3</sup>), Aldhelmo<sup>4</sup>) in fragmento manuscripti

<sup>1</sup>) Non solum a Fabricio in editione Basileensi (1562?), sed etiam in Laurishamensis bibliothecae catalogo adscribitur, quem Ang. Mai, *Spicil. Rom.* V 188 et Aug. Willmanns, Mus. Rhen. XXXIII (1868), 392 ediderunt; cf. ea quoque, quae de Tertulliano scriptore adfert Schanz, Gesch. d. Röm. Lit., 1V/2, p. 396.

<sup>2</sup>) Inscriptio: Incipit Caecilii Cypriani Ad Flavium Felicem De Resurrectione Mortuorum exstat in codice T, in D autem legitur Ad Felicem, De Resurrectione Mortuorum, inscriptionem omisit W; cf. hac de re, quae Hartel scripsit CSEL III/3, p. 308 in apparatu critico et p. XIX, XXII, LXVII sqq. praefationis. De Cypriano scriptore Bähr quoque egit, Gesch. d. Röm. Lit. IV 23 et 25, qui nomen Tertulliani ad augendam carminis auctoritatem usurpatum esse putat. Probabilius autem est carmen scriptis Cypriani iam dudum mortui insertum esse a librario non erudito.

<sup>3</sup>) Nonnulli viri docti (Dupin, Bibl. Nov. auctt. eccless. I 141, Lumper, Histor. Theol. Crit. VI 636, Bardenhewer, Patrologie, Freiburg 1894, p. 552, H. Waitz, Das pseudotertullianische Gedicht Adversus Marcionem, 1901, p. 107) carmen De resurrectione et iudicio ab Isidoro hoc loco adscriptum idem esse putaverunt, quod Flavio Felici dedicatum. Quibuscum minime consentiunt Teuffel-Kroll-Skutsch, Gesch. d. röm. Lit. III (1913), 494, 5.

<sup>4</sup>) Cf. de hac re Ehwaldium, Mon. Germ. Hist. XVI, p. XVI et 9: ,Carmen ipsum ante Aldhelmum esse scriptum aetas codicis Sang. D eius probat.' Nam codex Sangermanensis D aetate praestat.

### DE CARMINE AD FLAVIUM FELICEM MISSO USW.

cuiusdam adsignatur. Tamen omnes eos scriptores hoc carmen non composuisse videri sequentibus ex causis viri docti censuerunt: primum neminem eorum carmen rusticum condidisse, quale poetam huius carminis scripsisse ex primis versibus ab Hartelio emendatis elucet, deinde leges metricas a poeta adhibitas plane discrepare ab illis, quibus poetae Cypriani et Tertulliani temporibus usi sint, neque cum arte metrica Verecundi et Aldhelmi consentire, postremo carmen honoris causa missum esse ad Flavium Felicem, probabiliter poetam epigrammatum, qui aetate Thrasamundi, Vandalorum regis, floruerit. Hac autem disputatione illos scriptores nullo modo hoc carmen pangere potuisse pluribus argumentis fulcire volumus, qua in re nos accurata interpretatione legum metricarum et grammaticarum adiuvari posse speramus.

Iam de Tertulliano agere incipiemus. Primum erit demonstrandum ea, quae insolita in re metrica hoc in carmine adhibita sint, Tertulliani vel Cypriani aetate nondum occurrisse. Qua in re nobis conspectum poetarum, apud quos eaedem rei metricae proprietates exstant atque in carmine ad Flavium Felicem misso, adferre liceat. Quod ad versuum numerum Leoninorum pertinet eorumque, qui in eandem litteram finiunt, in iis poetarum carminibus, quae ante annum 1891 edita sunt, Manitium<sup>5</sup>) secuti sumus, cetera autem ipsi inspeximus, qua in re recentioribus editionibus usi sumus. Priusquam autem de his agimus poetis, pauca de illis quoque adferre non supervacaneum nobis videtur, qui temporibus Tertulliani vel Cypriani vel circa hanc aetatem florebant. Tertullianus ab anno fere 150 usque ad annum fere 223 vixit, cum Cyprianus fidem Christianam susceperit anno 246 mortemque obierit 258. Circa hos annos vivebant Q. Serenus Sammonicus (230), M. Aurelius Olympius Nemesianus (280), Reposianus (ca. 300), qui leges metricas in carminibus componendis servaverunt neque quidquam commune habent cum scriptore carminis De resurrectione mortuorum. Postremo commemorandus est Cato, poeta quidam saeculo post Christum natum tertio<sup>6</sup>) florens, qui magnam collectionem distichorum composuit. Ex rebus a Skutschio de hoc poeta

0

83

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Gesch. d. christl. lat. Lit. bis zur Mitte d. achten Jhdts.. Stuttgart 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Schanz eum Sammonici Sereni filium esse censet, qui Alexandri Severi (222-235) temporibus floruit; cf. Schanz, l. c. V/3, p. 21.

| Lactantius 313 mortuus<br>Iuvencus a. 330 mortuus<br>Hilarius Pictaviensis 366 mortuus<br>Proha filius eiue consul 370 | 10000        | Induc | numerus | rum num. | aliorum<br>numerus | aliorum ad centenos<br>numerus relatorum n. | multiplicia<br>('Tiraden-<br>reim') |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------|---------|----------|--------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------|
| sis                                                                                                                    | snu          | 290   | 170     | 10       | T. Mar             | 6º/a                                        | d                                   |
| sis                                                                                                                    | m Erangel.   | 330   | 3190    | 238      | 184                | 16.6                                        | 108                                 |
| the state of the                                                                                                       | sni          | 346   | 114     | 9        | 10                 | 19                                          | 9                                   |
|                                                                                                                        | sul 379      | 350   | 694     | 46       | 44 8               | 16-1                                        | 22                                  |
| Damasus 366–384 papa                                                                                                   | apa          | 366   | 280     | 21       | 22                 | 20                                          | 13                                  |
| Prudentius 348-404                                                                                                     |              | 378.  | 5147    | 681      | 497                | 27-1                                        | 220                                 |
| Paulinus Nolanus natus ca. 353                                                                                         | 353          | 383   | 6739    | 778      | 705                | 29-2                                        | 382                                 |
| Sedulius natus circa 360                                                                                               | 360          | 390   | 1800    | 417      | 250                | 42.6                                        | 100                                 |
| Cyprianus Gallus ca. 400 vixit                                                                                         | xit          | 400   | 1498**) | 161      | 144                | 22:4                                        | to t                                |
| ClaudiusMariusVictor mortuus post a.                                                                                   | a. 425       | 400   | 2020    | 227      | 176                | 24                                          | 83                                  |
| S. Paulinus ca. 400 vixit                                                                                              | 市            | 400   | 110     | 16       | 9                  | 20                                          | 3                                   |
| Orientius ca. 439 vixit                                                                                                | xit          | 439   | 518     | 83       | 42                 | 35                                          | 59                                  |
| Paulinus Pellaeus 376-459                                                                                              | 111          | 450   | 616     | 64       | 28                 | 21.1                                        | 38                                  |
| Alcimus Avitus episcopus ca. a. 470                                                                                    | a. 470       | 460   | 3218    | 384      | 257                | 0 24-1                                      | 136                                 |
| Paulinus Petric. ampssuitarm. a. 470                                                                                   | 1. 470       | 470   | 3727    | 937      | 446                | 37.1                                        | 1                                   |
| Dracontius 484 - 496                                                                                                   | 1074<br>1074 | 484   | 5751    | 468      | 494                | 22                                          | 308                                 |
| Carmen Md Flavium Felicem De res. mort. c.a. 496-523                                                                   | 523          | 500   | 406     | 147      | 172                | 94                                          | 62                                  |
| Verecundus mortuus 552                                                                                                 | 52           | 530   | 212     | 28       | 16                 | 24                                          | 12                                  |
| Venantius 536 natus                                                                                                    | S            | 560   | 6292    | 1157     | 480                | 29                                          | 188                                 |
| Aldhelmus ca. a. 650                                                                                                   | 0            | 650   | 4160    | 668      | 321                | 30.2                                        | 269                                 |

said in the second particular second

### HEL. MILTNER-ZURUNIČ

84

#### DE CARMINE AD FLAVIUM FELICEM MISSO USW.

allatis patet hunc scriptorem, quamquam non accurate leges metricas secutus est, tamen hac in re multum differre a scriptore carminis De resurrectione mortuorum. In quo non solum vocalis verbum finiens, sed etiam in medio verbo exstans corripitur vel producitur 7), cum apud Catonem syllaba producta non occurrat neque correpta nisi in fine verbi. Hoc loco mentio quoque facienda est carminis Lactantii De ave Phoenice. In 170 versibus apud eum decies exstat versus Leoninus vel versus. qui eadem syllaba finitur atque praecedens<sup>8</sup>). In prosodia nihil occurrit insoliti. Cum hoc carmen - si id cum Schanzio, Rieseo adscribimus Lactantio - circa annos Brandtio. 267-3139) conscriptum sit, a Lactantio conspectum poetarum incipiemus et videbimus post hos annos proprietates supra commemoratas magis magisque occurrisse in carminibus atque plurimas exstare in carmine De resurrectione mortuorum.

Quod postea de Cypriani sermone quoque dicendum erit, nunc de Tertulliani dici potest: minime facile esse probare exemplis ad persuadendum aptis eum hac in re discrepare a scriptore carminis De resurrectione mortuorum. Etsi enim aliquae verborum vel syntaxis constructiones, quae in carmine occurrunt, apud Tertullianum inveniri nullo loco possint, tamen nemo negabit, id, quod poetae licet, non licere scriptori, qui oratione utitur soluta. Tamen alio modo comparare possumus scripta horum duorum scriptorum: nam exstat liber Tertulliani, in quo de eadem fere re atque in carmine ad Flavium Felicem misso agitur De resurrectione carnis. Adferemus igitur locos, qui praebent similitudinem aliquam sive in re sive in verbis:

De resurr. carn. (ed. Kroymann) p. 33, v. 3, cap. VI.: Limus in manus dei, quaecumque sunt, pervenit, satis beatus etsi solum modo contactus.

p. 33, v. 19, cap. VI.: Ita limus ille iam tunc imaginem induens Christi futuri in carne non tantum dei opus erat, sed pignus.

### De resurr. mort.

v. 16: Quis hominem laeto potuisset fingere limo?

v. 65: Et praedulce sui signavit pignus amoris.

<sup>7</sup>) Bachrens, Poet. Lat. Min., III, 205. De re metrica egit F. Skutsch, R.-E., V 365.

will be it apprinted these sheets and the She branches apprint

8) cf. tabulam praecedentem.

9) cf. Schanz, l. c., VIII/3, p. 447.

85

6=

p. 35, v. 27, cap. VII.: Collocavit autem an potius inserit et immiscuit carni (animam)? Tanta quidem concretione ut incertum haberi possit, utrumne animae caro an anima appareat carni. Sed et magis animam invehi atque dominari credendum est, ut magis deo proximam.

p. 36, v. 14, cap. VII.: . . . . atque adeo totum vivere animae carnis est, ut non vivere animae nihil aliud sit, quam a carne divertere. p. 37, v. 23, cap. IX.: lgitur ut retexam, quam deus manibus suis ad imaginem dei struxit, quam de suo adflatu ad similitudinem suae vivacitatis animavit . . . .

p. 37, v. 25, cap. IX.: quam incolatui, fructui, dominatui totius suae operationis praeposuit. v. 88: Et cunctas animas, quae corpora tarde gubernant, Et ratione movent hominem vagante per artus.

v. 90: Ut primum posito membrorum pondere cedunt Terrenisque leves resolutae nexibus ibunt.

v. 57: Hanc manibus caram dilexit fingere formam Decoramque suam voluit inesse figuram Spiritu vivificam adflavit vultibus auram.

v. 67: sub dicione dedit terras animamque viventem.

Caput autem undecimum totum fere conferendum est cum nonnullis versibus huius carminis. Hoc enim loco Tertullianus exponere conatus est deum, qui tanta miracula perficere potuit, multa facilius iam olim creata, etsi nunc mortua sunt, ad vitam posse revocare. In fine capitis haec scripsit:

p. 40, v. 20: Et utique idoneus est reficere, qui fecit, quanto plus est fecisse quam refecisse, initium dedisse quam reddidisse, ita restitutionem faciliorem credas institutione. v. 107: Si potuit Omnia de nihilo potente voce parare, Cur non ex aliquo possit compingere notam, Quae fuerat quondam quae vixerat ante figura?<sup>10</sup>)

In capite autem duodecimo locutio tam similis exstat, ut a Tertulliano recepta videatur:

p. 40, 23: Aspice nunc ad ipsa quoque exempla divinae potestatis. Dies moritur in noctem et tenebris usquequaque sepelitur.

In eodem et sequente capite scriptor multa enumerat exempla resurrectionis, quorum tota natura praebet innumerabilia, inter quae mentionem quoque facit avis Phoenicis:

p. 42, v. 5, cap. XIII.: illu n dico alitem orientis peculiarem . . . iterum Phoenix ubi nemo iam, iterum

v. 128: Occidit inque diem nox rebus luce retectis . . . resurgit.

v. 133: Sic cremata suo vivit de funere foenix.

<sup>10</sup>) Similiter scribit poeta in versibus 102-120.

ipse qui non iam, alius idem ..., florebis velut Phoenix, id est de morte, de funere.

Quod pertinet ad alia resurrectionis exempla, satis differunt ab illis in carmine prolatis, atque si quid exstat simile, ex adfinitate rei ipsius hanc similitudinem ortam esse censebimus. Haec quoque non diversa, sed aliis verbis expressa sunt plerumque:

p. 39, v. 22 et 27, cap. XI, cf. De resurr. mort. v. 102; p. 54, v. 27, cap. XXII, cf. v. 280 et 297; p. 55, v. 3, cap. XXII, cf. v. 356; p. 64, v. 24, cap. XXXVII, cf. v. 370; p. 70, v. 20, cap. XXXII, cf. v. 115; p. 76, v. 1, cap. XXXV, cf. v. 377.

Versibus autem 156 et sequentibus ea continentur, quae Tertullianus in hoc libro demonstrare atque testari conatus est: hominem illo eodem corpore esse resurrecturum, quo mortem obiit:

> Haerent membra comis, nectuntur ossa medullis Consertique regunt spirantia corpora nervi Et simul infusae moventur sanguine venae Dimissaeque cavis animae redduntur apertis Organa quaeque sua repetunt surgentia cuncta.

Ex locis allatis satis clare apparet in rebus, non in dicendi modo similitudinem exstare, si librum Tertulliani ,De resurrectione carnis' cum carmine ,De resurrectione mortuorum' comparamus. Nam quasi primo adspectu elucet hos duos scriptores de iisdem rebus alio modo aliisque verbis egisse. Nam si Tertullianus hoc carmen conscripsisset, sine dubio eo nolente plures verborum vocabulorumque constructiones similes et in hoc libro et in carmine recurrissent. Tales autem locos non invenimus nisi unum, quem supra commemoravimus. Quare quamquam scriptorem carminis hunc Tertulliani libellum nosse dicemus, tamen ab eo in scribendo non adhibitum neque quidquam maioris momenti ex eo ad verbum descriptum vel haustum putamus.

Denique pauca de sermone Tertulliani addere nobis liceat. Eae autem constructiones, quae ab eo et a scriptore carminis usurpatae satis insolitae in libris scriptorum optimorum sunt, alio enumerabimus loco. Non sunt multae; in summa haec fortasse dici potest: constructiones inusitatas apud carminis scriptorem omnes fere iam apud Tertullianum exstare; multae autem novae apud eundem hoc in carmine inveniri non possunt.

### HEL. MILTNER-ZURUNIĆ

Sine dubio non iisdem condicionibus comparantur tanta Tertuliani scripta cum 406 versibus carminis. Accedit alia quoque res: ex omnibus enim verbis vel constructionibus vel vocabulis, quae ecclesiastici scriptores finxerunt atque formaverunt, ex novisque vocibus, quibus opus erat in rebus novis exprimendis, quae creberrima sunt et non solum apud Tertullianum, sed etiam apud alios scriptores, quibus nominibus hoc carmen fertur, reperiuntur, nihil in carmine *De resurrectione mortuorum* exstat. Nulla verba substantiva in *-mentum*, *-men*, *-monia*, *-ium*, *-eum* exeuntia, alia, quae apud Roenschium (Ital. u. Vulg. p. 22 sq.) collecta sunt. Verba quoque Graeca constructionesque non saepe inveniuntur neque quidquam ex Hebraica lingua sumptum nisi unum vocabulum v. 301: gehenna. Neque postremo eum versum, qui ad trinitatem spectat, ab iis, quae Tertullianus hac de re agit, multum discrepare videmus:

v. 50: Pater, filius, spiritus, qui sunt semper in unum. Tert. adv. Prax. 9: Hanc me regulam professum, qua inseparatos ab alterutro patrem et filium et spiritum testor ....

Ouibus rebus allatis ad alterum praeclarum scriptorem ecclesiasticum procedamus: ad C y p r i a n u m. Cuius sermo in scribendo erat elegans, effusus, proprius, nonnumquam redundans, quod imprimis cognoscitur in libello Ad Demetrianum scripto. Peritissimus utique erat, quae diligenter accurateque studebat, in oratione elocutioneque excolendis in suam convertere rem. Omnia figurarum genera ab eo adhibita sunt neque similitudines neque pleonasmus desunt. Multas quoque licentias in sermone rebusque grammaticis aetatis eius ab eo usurpatas esse non mirabimur. In temporibus ponendis non accurate leges grammaticas secutus est, simili modo, quo carminis scriptor. Novis verbis vel quibus inusitatae suberant sententiae saepe usus est, cum apud poetam carminis talia non inveniamus. Ex quo effici potest poetam non fuisse instructissimum rebus, ut ita dicam, theologicis. Nam eius temporibus hic quasi Christianus sermo iam dudum perfectus atque tritus erat. Tamen talia in carmine non occurrunt exceptis paucis verbis: dominus, Christus<sup>11</sup>), propheta, gehenna, angelus. Saepissime invenimus et

<sup>11</sup>) Non satis certa est haec lectio, nam recepta est ex editione Fabriciana in v. 367.

### DE CARMINE AD FLAVIUM FELICEM MISSO USW.

in carmine et apud Cyprianum participia adiectivi loco adhibita12). Synonyma apud eum sunt creberrima compluresque voces pro eadem re positae, qua verborum copia plane eget carminis scriptor. Quotiens autem eadem verba et nonnumquam eosdem versus repetat, in altera parte dicemus exemplaque adferemus. Graeca vel Hebraica verba rara sunt et in Cypriani scriptis et in carmine<sup>13</sup>). Omnia autem, quae hoc in carmine occurrunt, apud illum inveniuntur. Accedit, quod nonnulli versus carminis huius ex scriptis poetarum hausti sunt, qui post Cyprianum vixerunt: Iuvenci, Claudii Marii Victoris, Dracontii, De arte metrica Cypriani nihil dici potest; nam omnia carmina, quae nomine eius feruntur, suppositicia sunt 14). Tamen aliquam efficere possumus comparationem, si hos locos in Cypriani scriptis inspicimus, quibus de iisdem rebus atque in carmine Ad Flavium Felicem misso agitur: De paradiso, De gehenna, De iudicio extremo, De resurrectione. In omnibus fere libris Cyprianus aliquid protulit de praemiis vel poenis caelestibus, nusquam tamen descriptionem harum rerum praebet fusiorem, sed plurima ex Sancta scriptura adferre solet. Praecipue commemorandus est libellus Ad Demetrianum missus, cap. 19, v. 20: donec aevi temporalis fine completo ad aeternae vel mortis vel immortalitatis hospitia dividamur. Qualia fuerint haec hospitia mortis vel immortalitatis non describitur. Deinde haec in cap. 20, v. 15: vinea licet fallat et olea decipiat et herbis siccitate morientibus aestuans campus arescat, quid hoc ad Christianos, quid ad dei servos, quos paradisus invitat, quos gratia omnis et copia regni caelestis exspectat? Qua in descriptione praemiorum a deo decretorum dissimilitudo satis clare apparet inter Cypriani librum et carmen De resurrectione mortuorum. Nam explicatio ab omni mortali concretione segregata est, cum, quae in carmine invenimus, satis sint corporea; cf. v. 233: Mella viridatis confragrant pinguia ramis Lac etiam plenis manat potabile rivis<sup>15</sup>); cf. quoque cap. 22 Cypriani: Et quanta sunt, quae istic pro nobis interim fiunt. In exemplum aliquid datur, ut dei vindicis ira noscatur. Ceterum retro est iudicii dies, quem Scriptura Sancta denuntiat 12) cf. Watson, The style and language of St. Cyprian, Stud. Bibl. et Eccles., IV.

13) cf. quae p. 88 de Tertulliano dicta sunt.

14) cf. Hartel, l. c. praef.

<sup>15</sup>) cf. similia iam apud Ov. Met. I 110: Flumina lam lactis, iam flumina nectaris ibant sqs.

#### HEL. MILTNER-ZURUNIĆ

dicens: Es. 13, 6, 9. Omnibus fere locis eodem modo aliquid ex Scriptura Sancta adfert, cum de resurrectione, de paradiso, de aliis similibus rebus agit. Si aliquae exstant communes res, ortae sunt ex similitudine argumenti, cf. Ad Demetr. 23: Respicite itaque, dum tempus est, ad veram et aeternam salutem et, quia iam mundi finis in proximo est, ad deum mentes vestras, dei timore convertite. Versu 380 sqs. eadem continentur, sed aliis verbis exprimuntur. Idem dici potest hoc de loco in capite 23 paulo post insequente: Deum vel sero quaerite, qui iam pridem per prophetam deus praemonens hortatur et dicit .... Deinde conferendus est:

v. 335: Adque Deum nunc nosse volent, quem nosse nolebant

cf. quoque v. 384: Quod primum superest, carae vigilate saluti cum cap. 24 (fin.): Quae tunc erit fidei gloria, quae poena perfidiae, cum iudicii dies venerit quae laetitia credentium, quae maestitia perfidorum, noluisse istic prius credere, et ut credant iam redire non posse;

cum cap. 25: Securitati igitur et vitae dum licet providete ... hic saluti aeternae providetur.

Quae omnia re, non verbis sunt similia, ideoque non ab eodem scriptore composita videntur esse. In libro autem *De opera et eleemosynis* nihil exstat mentione dignum, nisi comparandus cum carminis:

v. 86: Praeteritique memor et praescius ante futuri.

cap. 23, v. 5: Praecepta ille nobis dedit, quid facere servos oporteret instruxit, operantibus praemium pollicitus et supplicium sterilibus comminatus, sententiam suam protulit, quid iudicaturus sit, ante praedixit.

Eodem pleonasmo, ut ita dicam, usi sunt alii scriptores. Postremo nobis cap. 26. adferre liceat, cum ex eo sermoni Cypriani propria emanent atque eluceant: Quae illa erit, fratres carissimi, operantium gloria, quam grandis et summa laetitia (respiciendae sunt notiones universales), cum populum suum Dominus coeperit recensere et meritis atque operibus nostris praemia promissa contribuens, pro terrenis caelestia, pro temporalibus sempiterna, pro modicis magna praestare obferre nos patri, cui nos sua sanctificatione restituit, aeternitatem nobis immortalitatemque largiri, ad quam nos sanguinis sui vivificationi reparavit reduces ad paradisum, denuo facere, regna caelorum fide et veritate suae pollicitationis aperire. Sequitur longa synonymorum series: praeclara et divina res salutaris operatio, solacium grande credentium, securitatis nostrae salubre praesidium, munimentum spei, tutela fidei, medella peccati, res pos in potestate facientis, res grandis et facilis, sine periculo persecutionis corona pacis, verum dei munus et maximum. In tot verbis idem non recurrit nisi res et grandis, scriptor autem carminis synonyma aliqua vix profert exceptis epithetis, quae Deo tribuit (v. 45-50). In libro quoque De zelo et livore exstat rei similitudo quaedam:

cap. 18: Habes autem multa, quae v. 246: Irae insidiaeque absunt cogites: paradisum cogita, quo Cain non redit, qui zelo fratrem peremit; cogita caeleste regnum, ad quod non nisi concordes adque unanimes Dominus admittit.

et dira cupido.

Alia differentia hac in re posita esse videtur, quod Cyprianus semper de causa aliqua certa vel controversa agit, omnes rationes pro re et contra eam diligenter excogitat altercationesque praesipit et refellit, postremo argumentatione arte satis praedita id adsequitur, quod sibi proposuit. Nam ei, ut rhetori persuadere lectoribus in animo erat. Non utitur inani lenocinio verborum neque longis digressionibus, sed proposito sibi ordine absolvit causam, de qua agitur. Opponamus, quae de carminis compositione notabilia sunt.

In initio refert scriptor de libello quodam a se conscripto, deinde de hoc, quem nunc incipit. Sequitur statim descriptio creationis mundi (v. 1-37). Versus autem 38, 39, 40 sibi contradicere videntur: Nunc age securam vivamque attingite nympham Et celeres vitae facilem haurite liquorem. | Si quis velit poenam aeternae evadere flammae. Succedunt in versibus 45-50 epitheta Deo imposita, deinde iterum pauca de rerum primordiis (cf. v. 7-37!) deque hominis formatione. In versu autem 60 agere incipit poeta de peccato originali. Desinit tamen quattuor versibus scriptis atque denuo describit munera potestatesque homini a deo data. Nimirum hac in re recurrunt eadem verba; conferamus v. 51-53 atque v. 67-69:

51 sqs.: Qui sibi complacitum hominem formavit in aevum - Pastorem pecudum dominum dedit esse ferarum - Iusque dedit volucrum pontumque solum dominan- animalia cuncta natantum. dum.

67 sqs.: Sub dicione dedit terras animamque viventem - Pinnatumque genus pecudes genus omne ferarum - Et genus aequoreum,

V. 70-82 de peccato originali denuo agit; v. 83-101 de prima resurrectione <sup>16</sup>), v. 102-125 de Dei omnipotentia, 126-192 De mortuorum resurrectione scribit. Sequitur descriptio paradisi 193-268 et gehennae 269-355; iterum de prima resurrectione et de resurrectione Christi quaedam adferuntur in v. 361-371, de Dei omnipotentia agitur iterum in v. 371-377; v. 377-405 adhortationem continent ad meliorem vitam.

Iam ad tertium in tractando accedamus scriptorem, ad quem, cum sit poeta, argumenta praecipue ex arte metrica haurienda sunt: Verecundum dico. Qui episcopus fuit Byzacenus anno 534 posteaque accusatus ab imperatore Iustiniano, fuga salutem petivit atque in exsilio mortuus est anno 552. Quibus rebus adversis fessus, fortasse hoc *lamentabile* carmen panxit, quod inscribitur *De satisfactione poenitentiae*. Quod ad illud pertinet carmen *De exhortatione poenitentiae*. Quod ad illud pertinet carmen *De exhortatione poenitentiae*, recte ab eo non conscriptum dicunt Teuffel-Kroll-Skutsch (§ 494, 5), qua de re postea fusius disseremus primumque de re metrica Verecundi carminis, quod *De satisfactione poenitentiae* inscribitur, agemus, quod maximi momenti esse constat.

Syllabae correptae vel productae sunt:

I) v. 2: 1. th.: flendo cruentare et. 3. pede 1.: et iugiter, v. 5:4. p. 1.: désiderábile, v. 6:1. p. th. producitur: palpebrisque, v. 10:2. p. 2.: álternisque tăbens, v. 13:5. p. moerore. II ) v. 29: 6. p.: poples, v. 33 .: 2. p.: immodicóque nisú, v. 35:3. p. 1.: aspiciás públicáni, v. 38: 4. p.: obsecrántia linguis, v. 41:5. p. 2.: confécta moeróris, v. 42:1. p.: quáe proclive, v. 67: 5. p. 2.: abolère moerores, v. 68: 2. p. 1.: excipiát terroris, v. 73:2. p. próspicis in maló, v. 75:4. p.: dominé propitius, v. 81:4. p.: conflagrent, v. 95: 3 p. 1.: dié tribulor, v. 98: déstituátque infaústum virtútis déxtera sácrae. In hoc versu infaustum virtutis syllabae insequentes positione longae corripiuntur. v. 99: 2.: cito, 4.: infirmitátibus, v. 102: 5. humiliáto mőerőrem, v. 114: 5. specubus áptent, v. 129: 5. imber flämmens illum, v. 135: Aut mihi iam nato cur non primus adémptus, est versus catalecticus, duae in eo syllabae longae correptae. V. 142:3. dominus in sánctis, v. 149:2. p.: el egestás, v. 150: 3. p.: tormentúm moeror ét, v. 172, 3. p.: flagránti, v. 175:2. p. 1: Dúra resolutis.

<sup>16</sup>) Rivinius hac in re Tertulliani scripta conferenda censet De anim. cap. ultimum 55, Apolog. 47, 601, De anim. 7.

Ouibus allatis apud Verecundum syllabam brevem esse productam ter et decies, longam autem syllabam esse correptam ter et vicies colligo. Accedunt eae syllabae, in quibus muta littera cum liquida insequente vocalis producitur. Quarum syllabarum hoc in carmine sunt septem. Si hunc numerum comparamus cum eo, quem ex mendis carminis De resurrectione mortuorum metricis consequimur, videmus hoc in carmine (i. e. De r. m.) in quarto quoque versu occurrere aliquid insoliti, in illo autem in quinto quoque versu et si syllabas, quae producuntur ante mutam cum liquida omittimus - neque in exemplis ex carmine De resurrectione talia exstant -, in sexto fere versu. Oua ex re elucet, carmen Verecundi non adeo mendis prosodiacis tempore concessis impletum esse, quam illud, quod Cypriano adscribitur. Tamen negari non potest, Verecundum quoque in versibus componendis licentia aetatis suae satis usum esse. Ut efficacius demonstremus differentiam in prosodiacis rebus brevi in conspectu omnia talia exempla apud Verecundum et apud scriptorem carminis, de quo agimus, occurrentia componere nobis liceat:

| Carm, d. resurr. mort. | Verecundus Verecundus                    |
|------------------------|------------------------------------------|
| Producitur             | brevis syllaba:                          |
| in arsi 1. pedis: 6    | 0                                        |
| 2. " 7                 | 3 (v. 73, 149, 175)                      |
| 3. " 25                | 1 (v. 142)                               |
| 4. " 9                 | 1 (v. 75)                                |
| 5. " 0                 | 1 (v. 114)                               |
| in thesi 1. pedis: 2   | 2 (v. 6, 42)                             |
| 2. " 0                 | 1 (v. 99)                                |
| 3. " 5                 | 1 (v. 172)                               |
| 4. " 15                | 2 (v. 38, 81)                            |
| 5 0                    | Ter 0.0 vali Stradit htter               |
| Corripitur             | longa syllaba:                           |
| in thesi 1. pedis: 9   | 1 (v. 2)                                 |
| 2. " 1                 | 4 (v. 10, 33, 68 bis)                    |
| 3. " 5                 | 9 (v. 2, 35, 95, 98, 135, 135, 150, 152) |
| 4 4                    | 2 (v. 5, 99)                             |
| 5 4                    | 7 (v. 13, 41, 67, 102, 129).             |

Synaloephae exempla graviora:

V. 2, 3. pes A.; v. 3: epulum optanti 2. p. A.; v. 17: anima in 2. p. A.; te evolvere 4. p. th.; v. 35: caelum aspiclas 2. p. A.; publicani exempla 4. p. th.; v. 43: relevare oculos 3. p. 1. th.; v. 51: unda oculis 2 p. 1. th.; v. 55: cum arbiter 1. p. A.; v. 66: inde ego 1. p. th.; v. 70: malum in 2. p. A.; v. 72: nostra in 2. p. A.; v. 78, 2. p. th.; v. 79: Dei misero aetherium 2. p. A.; v. 98: 2. p. th.; v. 99: mentem infirmitatibus 4. p. A.; v. 112: bellantum. insidias 2. p. A.; v. 116: inopem adiutoribus 4. p. A.; v. 124: materna effusum 2. p. A.; v. 136: 3. p. th.; v. 143: contra omnes 4. p. A.; v. 149: 4. p. th.; v. 151: 2. p. l. th.; v. 174: 2. p. A.; v. 181: sed quamvis valida et 3. p. A.; v. 185: 2. p. th.; v. 199: 4. p. th.; 200: 4. p. A.; v. 201: diverso ex 4. p. A.; v. 202: cunctum opus 1. p. th.; v. 205: 3. p. l. th.

Itaque omnino synaloepha apud Verecundum occurrit tricies quater; si conferimus haec duo carmina:

post 1 arsin 5 post 1 arsin 7 in Carm. De r. m.

|      | 2 3      | 5 | 23            | 11  |
|------|----------|---|---------------|-----|
|      | 4        | 6 | 4             | 19  |
| post | 1 thesin | 9 | post 1 thesir | 1 8 |
|      | 3        | 3 | 3             | 2   |
|      | 5        | 0 | 5             | ő   |

Comparavimus quoque numeros synaloephae apud scriptorem carminis De resurrectione mortuorum et apud Verecundum. Et hac in re differe scriptores videmus, cum in carmine De resurrectione mortuorum in decimo quoque versu exstet synaloepha, in carmine De satisfactione poenitentiae autem in sexto quoque versu.

De hiatu.

Non occurrit in Verecundi carmine nisi bis: v. 9:0 utinam, v. 137:0 utinam.

De aphaeresi.

V. 40: sola es, v. 19: cernere supplicium est.

Ad versus in eandem litteram finientes atque Leoninos cf. p. 84.

De incisionibus.

Saepissime occurrit caesura penthemimeres. Hephthemimeres autem cum trithemimeri in v. 3, 32, 43, 54, 57, 64, 68, 91, 134, 136, 138, 178, 180, 193, 202, 205 i. e. decies sexies. Saepius hephthemimerem et trithemimerem caesuram invenimus apud Verecundum quam in carmine *De resurrectione mortuorum*.

His rebus metricis pertractatis, ex quibus solis nescio an pateat Verecundum carmen *De resurrectione mortuorum* non conscripsisse, accedamus iam ad alia adferenda argumenta. Primum comparabimus res, de quibus agitur in his duobus carminibus; deinde quomodo uterque eas descripserit. Depingitur iudicium extremum ambobus in carminibus, sed neque verbis neque rebus inveniri potest aliquid simile. In Verecundi poemate praecipue incendium mundi describitur atque imago eius exprimitur, quae legentem veluti in rem praesentem perducere videtur, cum in carmine *De resurrectione mortuorum* magis poenae describantur, quibus homines perterrentur. Accedit, quod in tot versibus (141—188) Verecundi libelli, in quibus agitur de iudicio extremo, ne unum quidem verbum occurrit, quod etiam apud scriptorem carminis *De resurrectione mortuorum* invenimus praeter hoc, quod vix alio modo exprimi possit:

v. 156: Intereunt totum tenebrant incendia mundi,

v. 310: Impetu tartareo prendent incendia mundum.

Respicienda autem imprimis ea sunt, quae uterque scriptor carmine suo adsequi voluit. Nam alter homines adhortatur atque acerrime reprehendit, alter propria peccata luget et deflet. Minime tamen deceret eum accusare alios, qui ipse reus erat. Quam ad rem versus nonnullos ex ambobus conferamus carminibus:

Verecundi v. 137: O utinam prima nascendi sorte perissem

Et mortis vitaeque simul par exitus esset Quid misero lucis post partum profuit usus. v. 193: Pertrahor ex animisque premor mea scelera curis. Carm.D.r.m.v.278: O miseri, quotiens vobis divina potestas Innotuit.

v. 292: Vos tamen hunc dominum caeli terraeque negastis

Et iustos potius crudeli caede negastis.

Cf. etiam versum 384 sequentes et multos alios.

Denique pauca de illo agamus carmine, quod Verecundo falso adscribitur atque in editione J. B. Pitrae inter opera Verecundi receptum inscribitur: *Exhortatio poenitendi*. Qui libellus neque a Verecundo conscribi potuit neque ab eodem scriptore, a quo carmen *De resurrectione mortuorum*. Quae res ex paucis exemplis ad artem metricam spectantibus allatis facile apparebit. Nam in primo versu iam vitium super vitium invenimus:

Cur fluctuas anima moerorum quassata procellis? Fluctuas verbi syllabam primam brevem etiam in carmine De resurrectione mortuorum videmus (cf. v. 306 et 325). Tamen syllabae positione longae correptae velut quassata rarissime hoc in carmine occurrunt, cum in carmine De exhortatione poenitendi saepissime inveniantur, velut v. 3: itineris devia; v. 5 in quinti pedis thesi II.: fascésque súspires. Versus vero sextus dignus est, qui commemoretur:

Néc casús honorís sed ruínae ánimae plóra; hypermeter autem est:

v. 9: Néc aerúmnas cárceris ámbiguás quae fíne carébunt.

Deinde in libello *De resurrectione mortuorum* in quinto saltem pede omnium versuum lex metrica servata est, cum in hoc carmine legamus praeter priora etiam:

### HEL. MILTNER-ZURUNIC

v. 10: prospectāns evita; v. 20: iudicio crede; v. 22: coercet ăffligit; v. 33: vel géssit exponat; v. 34: opperit fanda.

Haec sunt decem exempla in triginta versibus, cum toto in carmine *De resurrectione mortuorum* sex exstent exempla, apud Verecundum autem octo in 221 versibus. Nunc autem haec ad sermonem spectantia adnotemus breviter: Exstant in carmine *De exhortatione poenitendi* verborum formae quaedam, creberrimae apud scriptores mediae atque infimae Latinitatis, quae neque in libello Ad Flavium Felicem misso neque in Verecundi carmine occurrunt; cf. v. 39: malagmata, v. 7: defunctoria exitia, v. 14: peccatoria, v. 78: abdicabile, abominabile, v. 105: peccamen, v. 106: poenitudo.

Pervenimus postremo ad ultimum scriptorem, de quo nobis erit agendum, ad Aldhelmum. Qua in re adferemus ea, quae in legibus metricis discrepant<sup>17</sup>) in scriptis Aldhelmi a carmine De resurrectione mortuorum vel quae consentiant.

De synaloepha. Absumuntur vocales breves et longae atque syllabae in -m exeuntes. Occurrunt exempla, tamen non creberrima. Qua in re differunt atque discernenda sunt *Carmina eccle*siastica, quae vocantur, et carmen *De virginitate*. Nam in illis, quae complectuntur versus 368, non exstant alia nisi sex:

C. E. II, 16: dudum angelico, 111, 42: praesentem ergo diem, 111, 74: ac lato argento constat fabricata patena, 111, 83: clara ingenito dicatur gloria, IV, 7: diem ac noctem, IV, 8, 12: inde Asiam.

Absumitur igitur vocalis brevis aut syllaba, quae in -e exit, semel autem vocalis longa. Sed inspiciamus carmen De virginitate, quod ab Aldhelmo postea conscriptum est:

| Post  | 1 | arsin     | 14    | in v. 11*, 141, 160, 252, 277, 522, 523, 586, 1018, 1036*,<br>1079, 1218*, 1902, 1955*; |
|-------|---|-----------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 gar | 2 | -         | 1.3   | in v. 133;                                                                              |
| Ding  | 3 | -         | 4     | in v. 901, 1855, 2058, 2073;                                                            |
|       | 4 |           | 5     | in v. 263, 264, 395, 1811, 1924;                                                        |
| 1010  | 5 | radia or  | 00    | Summa                                                                                   |
| Post  | 1 | thesin    | 29    | in v. 29, 38, 62, 63, 64, 130, 205, 233, 240, 244, 404,                                 |
|       |   |           |       | 418, 622, 794, 811, 857, 1003, 1243, 1362, 1402,                                        |
|       |   |           |       | 1858, 1885, 1891, 1909, 1921, 1950, 2012, 2025, 2405;                                   |
|       | 2 | - 77      | 11    | in v. 210, 440, 443, 511, 857, 1052, 1130, 2032, 2182,                                  |
|       |   |           |       | 2224, 2322;                                                                             |
|       | 3 |           | 8     | in v. 341, 425, 447, 801, 1685, 2226, 2578, 2847;                                       |
|       | 4 |           | 2     | ın v. 53, 2455;                                                                         |
|       | 5 | A FOR MAN | 0     | Summa                                                                                   |
|       | 0 | ecurrit   | igits | r 74 (24 1 50)ies - 2:5% omnium 2000 versuum                                            |

Occurrit igitur 74 (24 + 50)ies = 2'5% omnium 2900 versuum.

17) cf. Manitium, Zeitschr. f. d. österr. Gymn. 1886, 410.

Nunc eas synaloephas ex supra enumeratis adferemus, quibus longa syllaba coalescit:

v. 61: qui in, 205: non ergo argenti, 210: tergore vel raso et, 341: turbae et, 395: primo exemplo, 447: populi ad, 528: Romae imperium, 586: Petro haud, 1036: qui excubias, 1130: ingenio et, 1685: Christo atque, 1885: digne indoctus, 1955: quae infamare, 2028: de qua hoc, 2226: caeco et, 2322: fimi ut, 2356: vitae auctorem; occurrit igitur decies septies in 2900 versibus.

Inde patet Aldhelmum non totiens (2.5%) synaloepham in carminibus adhibuisse, quotiens scriptor carminis De resurrectione mortuorum, qui ea 38ies in 405 versibus usus est (9'3%).

Synizesis nullum proferamus exemplum, cum sit crebra. Nunc ad rem, quae est maximi momenti, procedamus inspiciendam, i. e. ad leges prosodiacas ab Aldhelmo adhibitas. Quantitas enim falsa 203 occurrit, quantum ex Ehwaldi indice apparet. Itaque apud Aldhelmum circiter in vicesimo quoque versu invenimus quantitatem falsam aut liberrime mensam, in carmine De resurrectione mortuorum in quarto quoque versu. Et versus Leonini et qui in eandem finiuntur litteram multo rarius apud Aldhelmum occurrunt<sup>18</sup>) quam in carmine ad Flaand a see annual warman and the vium Felicem missum,

In rebus autem grammaticis et quod ad sermonem spectat 19) satis differt ab illo ignoto poeta et in formis servatis et in constructionibus. Nam neque in declinatione quicquam occurrit illorum exemplorum, quae ab Ehwaldio (p. 732) allata sunt, in carmine De resurrectione mortuorum neque ablativus pro praep. in cum accusativo positus nec infinitivus post verba non dubium est, metuere, multa alia. Addendum hoc loco magis veri simile videri Dracontii aequalem fuisse poetam, qui carmen De resurrectione mortuorum conscripsit, non Verecundum, quem aetate minorem putamus. Nam et in rebus grammaticis et in metricis apud scriptorem carminis et Dracontium multas invenimus similitudines<sup>20</sup>) creberrimaeque apud Dracontium temporibus his propriae in prosodia licentiae. Solum versus in eandem litteram finientes non totiens apud Dracontium exstant, quotiens in carmine De resurrectione mortuorum.

(Finis sequetur.)

in the set of the balline method his laboury is sould be

### Vindobonae. HEL, MILTNER-ZURUNIĆ.

- 18) cf. tabulam.
- <sup>19</sup>) Vide Ehwaldium, I. c. in indice.
  - <sup>20</sup>) cf. etiam indicem Vollmeri editionis.

# De Memmiorum familia').

Ante hosce septuaginta annos Th. Mommsen (Röm. Münzwesen 1860, p. 597) hoc stemma familiae Memmianae constituit ?):

(1) C. Memmius tr. mil. 134

(2) C. Memmius tr. pl. 111

(3) L. Memmius (Cic. Brut., denarius Grueber II 299)

> (8) L. Memmius L.f. Gal. (9) C. Memmius L.f. Gal. (denarii Gr. I 204 et 307) (nummi Gr. I 307) tr. pl. 66, pr. 58, fautor Lucreti + 75

### (10) C. Memmius tr.pl.54 (11) C. Memmius (den. Gr. I 495sq.)

Quod stemma C. Cichorius<sup>3</sup>) paululum mutavit, cum e Lucilii 1. VI. fragmentis comprobaret C. Memmium trib. mil. a. 134 eundem juisse atque trib. pl. a. 111. Fr. autem Marx. (Bonner Studien, Kekulé gewidmet, 1890, p. 116 sqq.) magnam partem eius stemmatis confirmavit. C. enim Memmium trib. pl. 54 eius L. Memmii, qui a. 75 in Hispania mortem occubuit, filium fuisse ideo a vero non abhorrere ostendit, quia C. Memmius in Ciceronis Ep. ad Q. fr. III 3, 2 appelletur P. Sullae privignus; is P. Sulla forsitan Pompeiam L. Memmio marito defuncto in matrimonium duxerit. Idem v. d. Memmios Venerem familiae custodem accepisse contendit, ut fidem erga Sullam (qui hanc deam praecipue coluit; cognomen eius "Felix" Graece reddebatur Enappóontos) praestarent: L. Memmium patrem nondum Venerem in nummis (Grueber II p. 299) effinxisse: apparere illius deae imaginem in nummis L. Memmi Gal. (Gr. I p. 204 sqq.) et L. C. Memies L. f. Gal. (Gr. I p. 307 sq.) inscriptis; eidem C. Memmio Faustam Sullae filiam nupsisse carmenque Lucretianum, in cuius procemio Veneris laudes prae-

1) Quae hoc loco de Memmiis disputavi, deprompta sunt e maiore commentatione, qua Sisennae Historiarum fragmenta enarravi quamque mox in lucem prodituram esse spero.

2) Numeri praefixi ad ordinem spectant, quo Memmii infra enumerantur.

<sup>3</sup>) Untersuchungen zu Lucilius, 1908, p. 282 sqq.; cf. eiusdem v. d. Röm. Studien, 1922, p. 84.

dicantur, esse dedicatum. Filium vero eius, C. Memmium, qui fortasse a. 34 consulatum adeptus est, a. fere 51, postquam pater Faustam repudiavit atque a Pompeianis descivit, non Venerem, sed Cererem in nummis repraesentasse. - Nec tamen omnia probanda sunt, quae Marx de Memmiis docte disputavit. Nam Grueber respiciens tempus thesaurorum obrutorum, in quibus inerant illi nummi, denarios inscriptos L. C. Memies L. f. Gal. ca. a. 87, L. Memmi Gal. ca. 914) percussos esse docuit. Quodsi hoc anno Memmii Venerem inter familiae penates coluerunt, id eos ex imitatione Sullae fecisse nemo contendet. L. quoque Memmii nummos (Gr. II p. 299) a. fere 90 cusos esse Grueber opinatur, neque vero ab illorum patre, sed a triumviro monetali ex alia eius gentis familia orto. Eodem alia vestigia ferunt. Novam enim difficultatem movit S. C. Adramyttenum (Mommsen, Ges. Schr. VIII 345 sq. = Viereck, Sermo Graecus nr. 15 = IGR IV 262 [ca. a. 111]), ubi L. Memmius C. f. e tribu Menenia fuisse indicatur (Asjóxios Ménios Talou Me[y]n[via), cum in nummis Gr. I p. 204 sqq, 307 sq. nominibus Memmiorum adiciatur Galeria<sup>5</sup>).

Iam quisnam iste L. Memmius fuerit quoque consanguinitatis vinculo cum ceteris Memmiis sit coniunctus, accuratius inquiremus. Accedit enim testimonium anni 112 (P. Teb. 33 = Wilcken I. Chrest. Nr. 3), ubi Λεόχιος Μέμμιος Ρωμαΐος τῶν ἀπὸ συγκλήτου ἐν μίζονι ἀξιώματι κα[ί] τιμῆι κείμενος commemoratur, praeterea Cic. Brut. 136 et 304 sq. ac Sisennae fr. 44, in quibus locis enarrandis vv. dd. non mediocriter erraverunt. Velut G. Bloch (*Mél. d' hist. ancienne*, Paris 1909, p. 53, 1) eum L. Memmium, quem accusari narrat Cic. Brut. 304, non eundem atque illum, cuius meminit in Brut. 136, sed filium eius esse contendit. Nam L. Memmii, fratris C. Memmii tribuni pl. 111,

<sup>4</sup>) Nam hic III vir monetalis asses unciarios percussit; quos, postquam a. fere 150 prorsus evanuerunt, inter a. 110-90 denuo esse cusos docuit H. Willers, Gesch. d. röm. Kupferprägung, 1909, p. 44 sqq.

<sup>6</sup>) Hanc diversitatem Mommsen (Ges. Schr. VIII 354 sq.) eo explanavit, quod ante bellum sociale, cum tribuum appellationes possessionibus inhaererent, eiusdem familiae homines nonnusquam diversis tribubus adscripti essent. Quam opinionem exemplis parum certis confirmatam ipse in eo capite libri praeclari, quem inscripsit "Röm. Staatsrecht", ubi plenissime disseruit de tribuum ratione (III 161-188, 214), rursus proferre supersedit, alibi (II<sup>®</sup> 402 sqq.) eam leviter attigit; itaque non est, cur in ea perseveremus.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

7

#### ARTUR BIEDL

mentionem fieri et in S. C. Adramytteno et in P. Teb. 33: quem, cum a. fere 111 fuerit praetorius (id quod etiam ex loco, quem obtinet nomen eius in S. C., et ex appellationibus ei in papyro tributis veri simile fit), non a. demum 90 tribunatu esse functum. Quae opinio refellenda est: nam tribuni pl. 111. fratrem minorem (hoc aperte indicat Cic. Brut. 136: C. L. Memmii) non multo ante a. 150 natum esse censebimus; eius autem filium circa a. 120 natum iam a. 90 fuisse socerum C. Scriboni (Sis. fr. 44) non est quod credamus.

Adde quod de tribunatu L. Memmii non constat. Quem virum a. 90 trib, pl. fuisse ex solo Sisennae fr. 44 colligebatur, quod Nonii codices mss. (p. 258 Merc.) sic exhibent: Sisenna Historiarum libro III: Lucium<sup>6</sup>) Memmium socerum Gai Scriboni tribunum plebis, quem Marci Livi consiliarium fuisse callebant et tunc Curionis oratorem . . . Sed lectio tribunum suspicione non caret. Quia L. Memmium fuisse trib. pl. aliunde non novimus, novimus C. Scribonium, iam Roth scribendum proposuit tribuni, quod coniungendum sit cum Gai Scriboni; alii contra (e. g. E. Pais, Ricerche sulla stor, e sul dir. . . III., 1918, p. 131) Sisennae testimonio tribunatum Memmii satis confirmari censuerunt. At L. Memmium hoc anno non fuisse tribunum certis argumentis evinci potest; ex lege enim Varia eum accusatum esse memoriae prodit Cic. Brut. 304 sq.: Erat Hortensius in bello primo anno miles, altero tribunus militum, Sulpicius legatus; aberat etiam M. Antonius; exercebatur una lege iudicium Varia, ceteris propter bellum intermissis, cui frequens aderam, quamquam pro se ipsi dicebant or atores, non illi guidem principes, L. Memmius et Q. Pompeius, sed oratores tamen teste diserto uterque<sup>7</sup>) Philippo, cuius in testimonio contentio et vim accusatoris habebat et copiam. Reliqui, qui tum principes numerabantur, in magistratibus erant colidieque fere a nobis in contionibus audiebantur. Erat enim tribunus plebis tum C. Curio, guamguam is guidem silebat, ut erat semel a contione universa relictus.

Quem locum propius inspiciamus necesse est; nam scrupulus ei inhaeret, quem adhuc non animadverterunt vv. dd. Quis est qui, si ea verba legendo percurrat, non existimet Ciceronem rettulisse se eo anno non L. Memmium aut Q. Pompeium, quos in optimorum oratorum numero duceret, audisse, verum

6) lucilium libri, corr. Popma.

7) uterque] utique Jahn, Piderit, Kroll, Stangl.

### DE MEMMIORUM FAMILIA

alios oratores notae deterioris. Sed hanc sententiam illis verbis subicere vetamur alio Cic. Brut. loco (§ 136): Tum etiam C. L.8) Memmii fuerunt oratores mediocres, accusatores acres atque acerbi . . In eiusdem Bruti § 206 Q. Pompeius orationes ab Aelio Stilone compositas habuisse narratur, id quod minime proprium est oratoris principis. Unde efficitur (qua in re omnes vv. dd. videntur consentire) Ciceronem haec fere dicere voluisse: adfui iudicio, in quo pro se dicebant L. Memmius et Q. Pompeius, iique non optimi oratores erant, sed oratores tamen testante Philippo. Sed qui hanc sententiam verbis Ciceronis subesse putaverit, statuat necesse est Ciceronem Memmium et Pompeium oratores non-principes (= mediocres) appellasse. Quae si quis recte contenderet, neque cur nomina (Memmii et Pompeii) inter duo figurae iterationis membra (oratores . . . sed oratores tamen) interposuerit scriptor neque cur dixerit non illi quidem principes, perspicuum esset?). Quibus reputatis facere non possum, quin ambo nomina propria in codicibus transposita esse putem: quae post oratores tamen locum suum habuisse existimo. Nam si ea verba sic collocaveris: quamquam<sup>10</sup>) pro se ipsi dicebant oratores, non illi quidem principes, sed oratores tamen, L. Memmius et Q. Pompeius, teste diserto uterque Philippo, facile cognosces, quinam fuerint illi quidem principes, quos Cicero se tunc non audisse valde dolet: fuerunt videlicet Cotta, Hortensius, Sulpicius, Antonius, de quorum dicendi facultate supra plenius disputaverat. Ad eandem interpretandi rationem cogimur, quia in proximo enuntiato commemorantur reliqui, qui tum principes numerabantur. Recepta illa transpositione facilius quoque vocabulum traditum ulerque retinebimus neque est, cur cum Iahnio in utique commutemus, quod duo illa nomina, ad quae hoc

<sup>8</sup>) Quin idem L. Memmius significetur, qui in § 304, cave dubites (cf. quae supra disputavimus de opinione Gustavi Bloch).

<sup>9</sup>) Neque quod protulerunt Kühner-Stegmann, Gramm. d. lat. Spr. II 1, 804, adn. 1 particulam "quidem" saepenumero non vocabulo gravitate praestanti, sed pronomini postponi, huic sententiae repugnat; nam scriptores ea collocatione, si verborum contextum obscurassent, usuros fuisse nego. Praetervolaverunt hanc difficultatem Schanz-Hosius, Gesch. d. röm. Lit. I<sup>4</sup>, 1927, 230: "Cic. Brutus 89, 304 charakterisiert L. Memmius und Q. Pompeius als non quidem principes, sed oratores tamen".

<sup>10</sup>) Weidnero (Philol. XXXVIII, 1879, 74) offensioni fuit particula "quamquam", unde colligi posset Ciceronem tum oratores qualescumque audire voluisse; hic quoque scrupulus tollitur nominibus transpositis.

101

#### ARTUR BIEDL

pronomen pertinet, propius ab eo collocantur. Nam ultima pars enuntiationis solutius adnexa est structura, quam dicimus abl. abs., adhibita, ut e verbis antecedentibus subaudiendum sit uterque (orator). Illam corruptelam ita natam esse puto, ut librarius quidam nomina propria, quae neglegentia omiserat, in margine adscriberet, dein qui proximus librum exaravit, ea falso loco insereret. Sed de hoc loco emendando hactenus.

Idem Memmii iudicium, cui Cicero se interfuisse fatetur, Appianus videtur referre; sed nomen Memmii apud eum corruptum est (B. civ. I 37, 167 sq.): Kal Byorías pèv odo' únaxoúsas έχων έφευγεν ώς ούχ έχδώσων έαυτον είς χείρας έχθρων, και Κόττας έπ' έχείνω παρήλθε μέν ές τὸ διχαστήριον, σεμνολογήσας δὲ ὑπέρ ών έπεπολίτευτο, και λοιδορησάμενος τοις ίππεῦσι φανερῶς, ἐξήει τῆς πόλεως. καί δδε πρό τῆς ψήφου. Μούμμιος δ', ό τὴν Έλλάδα έλών, αἰσγοῶς ένεδρευθείς ύπό των ίππέων ύποσχομένων αυτόν απολύσειν κατεκρίθη φεύγειν και έν Δήλω διεβίωσεν. Memmium hoc loco dictum esse iam Freinsheim, Suppl. Liv. LXXI, 41 11) conjecit. Cui adversati sunt J. Lengle, Unters. über d. Sullan. Verfassung, Diss. Freib. 1899. p. 33 sq., Fr. Ruehl, Mus. Rh. LVI (1901), 634, Viereck (ad App. 1. 1.), E. Pais, Ricerche I. (Dalle guerre Pun.), 1918, p. 108, qui praeter L. Memmium etiam L. Mummium lege Varia damnatum esse censent; Appianum autem cognomen Achaici adeo non intellexisse, ut Graece redderet ó thy Elláda Elwy. Manifestum enim esse non illum significari, qui Graeciam subegit sed eius filium vel nepotem; in quorum familia cognomen Achaici hereditarium fuisse declarare nomen matris imperatoris Galbae: Mummiae Achaicae. - Quibus argumentis non adducor, ut credam et L. Memmium et L. Mummium hoc anno in ius esse vocatos. Nam etsi concesserim Appianum scripsisse Moúnnico. facillime tamen duo illa nomina similia vel ab Appiano ipso vel ab auctore eius confundi potuerunt. Neque credibile est rerum scriptorem, quem rationis nominum Romanorum peritum esse nemo negabit, illud cognomen tam stulte explicaturum fuisse; veri similius videtur ea verba a lectore quodam addita esse qui quantula scientia comprehenderet res Romanas dissimulare non potuit.

L. igitur Memmium, cum a. 90 in crimen vocaretur, eodem anno tribunum pl. non fuisse apparet; nam tribunum pl. in

<sup>11</sup>) similiter Mommsen, Ges. Schr. III 353, 38

#### DE MEMMIORUM FAMILIA

iudicium adduci, dum munere fungeretur, more ac consuetudine vetitum erat (Mommsen, Staatsr. I<sup>3</sup> 706). Spectare autem Sisennae verba ad res a. 90 gestas his argumentis confirmatur: 1) Livium Drusum iam mortuum esse apparet ex verbis *consiliarium fuisse*; 2) Memmium in ius vocatum esse et 3) Scribonio oratori rem male cessisse<sup>12</sup>) Cic. Brut. 305 narrat; 4) Scribonium Curionem lege Varia in periculo versatum esse discimus ex Ascon. p. 74 Cl., 58 St. Formam autem *tribuni*, quam scripsit Sisenna<sup>13</sup>), in *tribunum* abiisse non est mirum, quoniam ea appellatio in codd. compendio *tr(ib). pl.* erat exarata.

Sed ut ad Memmiorum familiam revertamur : W. Kubitschek (Sitzungsber. d. Wiener Akad., phil.-hist. Kl. 167, 1911, 6, p. 65 sqq.), cum Memmios alios tribui Meneniae, alios Galeriae fuisse adscriptos persuasum non haberet, aliam explicandi viam ingressus est: illud Gal. quod exstat in denariis Gr. I 204 sqq., 307 sq., non tribus appellationem (Galeria), sed cognomen per notam scriptum (velut Gallus) esse contendit; nam illo tempore (circa a. 110-90) talia cognominum compendia in nummis saepius esse obvia, tribuum vero appellationes ibi non comparere ante Augusti aetatem. Sed Kubitschek perperam iudicavit ; fugit enim eum (ut alios) adhuc servatum esse titulum sepulcralem (CIL VI 1460 XIV 2264 = Dess. 887) L. Memmii C. f. Gal. (q. tr. pl. frumenti curator ex s. c. ...), quem aut post bellum Philippense aut post pugnam Actiacam praefectum leg. XXVI et VII . . . fuisse Mommsen (Ges. Schr. V 212) demonstravit. Quin in hoc titulo tribus appellatio legatur, non est dubium; idem in nummos cadere 14) et hunc L. Memmium (13) cum illis duobus propinquitate conjunctum esse apparet; nescio an fuerit C. Memmii praetoris a. 58 (9) filius<sup>15</sup>) et frater minor C. Memmii (11) IIIviri monetalis. Cui sententiae haud repugnat, quod in inscrip-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Eiusdem rei meminit Cic. Brut. 192: Quid tu, Brute? possesne, si te ut Curionem quondam contio reliquisset? Cf. quae exposuit Münzer R.-E. II A 862 sqq. (Scribonius nr. 10).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) utrum vero Nonius lectionem tribuni habuerit an tribunum, adfirmare non audeo.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Hac argumentatione non minus infringitur, quod Kubitschek l. c. p. 71 sqq. statuit de denario A. Manli Q. f. Ser. (Gr. II p. 268), hic quoque inveniri cognomen (Ser. = Sergiani); huic sententiae Münzerum (R.-E. XIV 1191 s. v. Manlius nr. 63) se addixisse sane miror.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) contra ea, quae Dessau coniecit.

tione CIL VI 1396 (cf. 31644) = Dess. 8343 invenimus nomen Memmiae Gallae.

Restat, ut eorum, quae disputavimus, summam faciamus Memmiosque singulos enumeremus. Quod sic instituam, ut omissis hominibus, quibus cum illustri Memmiorum gente consanguinitatem non intercedere ex addito cognomine manifestum est<sup>16</sup>), illos, de quibus admodum multa memoriae prodidere scriptores (numeris hosce significavi 2, 8, 9, 10), leviter attingam, quatenus de Memmiorum parentela sit quaestio; de ceteris autem quantum potero omnia, quae exstant, testimonia adferam<sup>17</sup>):

1) Memmius aed. Cerialia preimus fecit (Gr. Ip. 496 = Babelon II 218, 9; fortasse paulo ante secundum bellum Punicum R. E. III 1980).

2) C. Memmius<sup>18</sup>) trib. mil. 133 (Plut. Apophth. Scip. min. 17 p. 201 c; Ps. Frontin. Strateg. IV 1, 1), trib. pl. 111 (Sall. Iug. 27, 30 sqq., alii; cf. Cichorius, Unters. p. 282-4), pr. 104, a. 100 a Glaucia interfectus; orator Cic. Brut. 136. Plura de eo disserit Liebenam apud Lübker. s. v. "Memmius 1".

3) L Memmius, frater minor praecedentis, orator Cic. Brut. 136, Sis. fr. 44, a. 90 accusatus (Cic. Brut. 304) et in exsilium pulsus (App. B. civ. I 37, 168).

4) Λεύχιος Μέμμιος Ῥωματος τῶν ἀπὸ συγκλήτου ἐν μίζονι ἀξιώματι κα[l] τιμήι κείμενος per Aegyptum iter facit P.-Teb. 33 =Wilcken I. Chrest. Nr. 3 (a. 112; fortasse praetorius Cichorius, Unters. l. c. p. 3 sq., Foucart, Mél. Boissier, Paris 1903, 197–207).

5) Λε]όχιος Μέμιος Γαίου Με[ν]η[νία S. C. Adramyttenum (Viereck S. Gr. nr. 15 = IGR IV 262) ca. a. 111 (et ipse praetorius Cichorius, Unters. 1. c.).

<sup>16</sup>) nam Memmiorum gens quantum scimus cognomine carebat; praenominibus utebatur C. L.

<sup>17</sup>) Illo termino circumscribere hanc disputationem, eo potius mihi placuit, quod Münzerum omnes Memmios mox in R. E. explicaturum esse non erat ignotum. Cuius opusculi plagulas cum huius anni hieme benignitate auctoris perlegere mihi liceret, illum virum doctissimum nonnullis in rebus simillima repperisse, alibi vero contraria protulisse cognovi. Sed quia mea retractare non potui — nam haec disputatio iamdudum prelo erat tradita — in altera horum annalium parte de Münzeri opinione pauca adiciam.

<sup>18</sup>) Tres Memmios, qui priore parte saec. II. magistratibus sunt functi (Pauly R. E. IV 1753 sq.), consulto praeterii, quoniam quo cognationis vinculo cum reliquis fuerint coniuncti, ne suspicari quidem licet, Testimonia sub 4) et 5) allata fortasse ad eundem virum spectant<sup>19</sup>); ab eo diversum fuisse illum sub 3) commemoratum supra comprobavi. Quorum aequalis videtur fuisse

6) Μέμμιος ἀνθύπατος Achaiae IG V 1432<sup>20</sup>), quem Kolbe esse P. Memmium Regulum falso contendit, Wilamowitz tempore pugnae Actiacae vixisse autumavit; A. Wilhelm (Jh. d. öst. arch. Inst. XVII, 1914, 92 sqq.) hunc titulum inter a. 130-80 a. Chr. n. conscriptum esse aliis argumentis probabiliter effecit<sup>21</sup>).

7) Memmia, L. Memmii (3) filia, uxor C. Scribonii Curionis (R. E. nr. 10) Sis. fr. 44.

8) L. Memmius L. f. Gal., cuius uxor erat Pompeia, soror Pompei Magni; denarii eius Gr. I p. 204 sqq. = Bab. II 214 sq.  $^{22}$ ) (ca. 91) et Gr. I p. 307 sq. = Bab. II 216 (ca. 87, cum fratre); cecidit in Hispania a. 75 (Plut. Sert. 21; Oros. V 23, 12). Plura Liebenam ap. Lübker. "Memmius 5".

9) C. Memmius L. f. Gal., frater minor antecedentis, Faustam Sullae filiam in matrimonium duxit, postea ob impudicitiam repudiavit (Ascon. p. 28 Cl., 28 sq. St.). IIIvir monet. ca. 87 (Gr. I 307 sq. = Bab. II 216), quaest. in Hispania a. 76, tr. pl. 66, pr. 58, procos. Bithyniae a. 57/56, ibi imperator acclamatus est (Gr. I p. 495 = Bab. II 218, 10), consulatum appetens de ambitu condemnatus est, fugit Athenas a. 54; fautor Catulli, Lucreti, ipse poeta, orator (Cic. Brut. 247). Singula quaedam referunt Liebenam ap. Lübker. "M. 2"; Marx 1. c.; Schanz-Hosius, Gesch. d. röm. Lit. I<sup>4</sup> 276, 310 sq.

An 8) et 9) filii fuerint L. Memmii (3) incertum, quia nescimus, cui tribui hic sit adscriptus.

10) C. Memmius, L. Memmii (8) filius, privignus P. Sullae (Cic. ad Q. fr. III 3, 2), tr. pl. 54, multos viros primarios in ius vocavit. V. Liebenam ap. Lübker. "M. 3"; Marx l. c. p. 117.

11) C. Memmius C. f., C. Memmii (9) filius (Ascon. p. 28 Cl., 28 St.), IIIvir monet. ca. a. 51 (Gr. I. p. 495 sq. = Bab. II 218). Idem<sup>23</sup>) nescio an fuerit

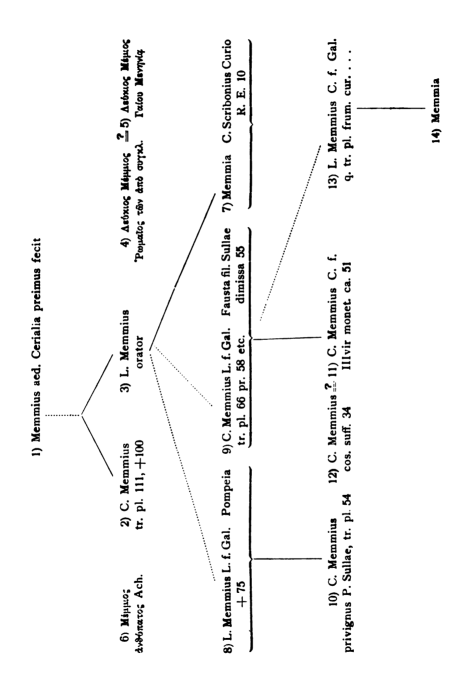
<sup>19</sup>) Cuius filium vel cognatum fuisse puto IIIvirum monet. a. circiter 90 (Gr. II p. 299 [idem nummus apud Bab. II 213, 1] contra Fr. Marx p. 119), v. supra.

20) De quo titulo me monuit praeceptor meus prof. Stein.

<sup>21</sup>) de Memmiis vero cum disputaret (p. 93 sq.), nil novi attulit.

22) ad descriptionem cf. M. v. Bahrfeldt, Numism. Zeitschr. LI(1918), 148.

<sup>23</sup>) hunc virum consulatu functum esse veri similius fit quam C. Memmium tr. pl. 54 (10).



106

12) C. Memmius cos. suff. 34 a. Chr. n. (inde a Kal. Iul.) CIL I 12 p. 66.

13) L. Memmius C. f. Gal. q. tr. pl. frum. cur. ex s. c. praef, leg. XXVI et VII Lucae ad agros dividundos (post a. 42 aut 30 Dessau) ... CIL VI 1460, XIV 2264 = Dess. 887. Fortasse C. Memmi (9) filius minor.

14) Memmia, filia praecedentis (Dess. 887).

Rectene suppletum sit nomen Tátos M[énutos Asuxiou vids] in S. C. Aphrodisiensi, quod a. 35 esse conscriptum putatur (Lebas-Waddington, Voyage arch. III 1627 = Viereck S. Gr. nr. 19, cf. Add. p. VII), prorsus ignoramus,

Memmiorum igitur familia praecedente stemmate fere repraesentatur, in quo lineis continuis propinquitas certa, interruptis incerta significatur. Numeris ex secunda enumeratione antecedentem adieci.

wom Labour & 151' eur drieter and (and stall bol Wildsing

along an halon wit to the said and blowing in den Liman der gemeinighen Auta Andreas er dintehtante

### Pragae, ARTURUS BIEDL.

Tayos und Rhadamannys.

day Philaham air Szerahrez feet for kamin ann dein' Oherand Personnel at the Receipting fights River an Terport highest and quartery The party and the state of the A discontinue, Finishing in difficult 54 gainty (Strender 2016

### Zu den Acta Andreae et Matthiae.

In den Acta Andreae et Matthiae 31, S. 113, 4 B. heißt es: καl μείνητε έν τῷ Άιδη, ἕως αν ἐπιστρέψω αλλο απαξ xal ἀνενέγχω δμάς. Hier muß  $\ddot{\alpha}$ λλο  $\ddot{\alpha}$ π αξ "ein andermal" bedeuten. Wie fremdartig der Ausdruck den griechischen Abschreibern vorkam, ergibt sich aus dem Umstande, daß in einzelnen Handschriften  $d\lambda \lambda o$ , in anderen  $d\pi \alpha \xi$  übergangen worden ist. Nun bietet aber die Inschrift des Silko (Dittenberger Or. Gr. Inscr. sel. I N. 201, S. 303) απαξ δύο im Sinne von "zweimal", und in diesem Fall hat Lepsius die Art der Zahlenbildung, die dem französischen deux fois entspricht, aus dem Koptischen hergeleitet. Der Ausdruck älle äßag (sic) wiederholt sich in einem vulgären Brief P. London II 417, 12 (Deissmann, Licht vom Osten<sup>4</sup> S. 185), ein dritter Fall (άλλα άπαξ) bei Wilcken, Archiv für Papyrusforschung VI 379. Ist die Deutung von Lepsius richtig, und ich sehe, daß auch Dittenberger sie annimmt, so haben wir in άλλο άπαξ einen Beweis für den Ursprung der griechischen Acta Andreae et Matthiae in Ägypten.

Wien.

### L. RADERMACHER.

### Tityos und Rhadamanthys.

Welchen Zweck hatte der Besuch des Rhadamanthys bei Tityos auf Euboia ( $\eta$  321 ff.) und welche Rolle haben die Phäaken dabei gespielt?<sup>1</sup>) Die Untersuchung kann wegen der Knappheit des verfügbaren Raumes nur skizziert werden. Die widerspruchsvolle homerische Tradition hält an der Tüchtigkeit der Phäaken als Seefahrer fest. Sie kamen aus dem "Oberland"<sup>2</sup>) nach Scheria; dieses ist in Epirus<sup>3</sup>), resp. Südepirus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) L. Malten RE s. v. Radamanthys 34: "So unbekannt wie der Zweck des Besuches ist die Beziehung (des Rh.) zu Tityos, Euboia und andererseits zu den Phäaken."

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Vgl. Schol. Od. VI 4. Eustath. 1549, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kretschmer, Einleitung in d. Gesch. d. griech. Sprache 281.

(Thesprotia) oder, schon nach antiker Auffassung, auf Korkyra zu suchen. Daneben steht die Anschauung, Scheria sei Danáxwy Γη und 'Ηλύσιον πεδίον in einem 4), letzteres, ein typisches Paradies (8 563), an den πείρατα γαίης gelegen. Eustathius zu η 323 hat das Dilemma ganz gut gesehen. Der Weg vom "Oberland" in ein seliges Totenreich ging parallel mit der "Degradierung" der Phäaken von einem Zeusvolk zu einem Poseidonvolk: die Phäaken, ursprünglich lichte Helfer in Seenot wie die Dioskuren (Nausithoos und Phaiax haben Theseus' Schiff nach Kreta geführt, Plut. Thes. 17), sind zugleich Beförderer der tief "schlafenden" Menschen ins Jenseits, Totenfährleute<sup>5</sup>). - Rhadamanthys erscheint nach Diodor V79 (cf. Apollod. III 16) als Inselbeherrscher, resp. Verteiler der Inselherrschaft. Eine ausdrückliche Beziehung zu Korkyra ergibt sich nicht, zu Euboia (Kyrnos) möglicherweise. Kretas mächtiger Einfluß ist außer Zweifel; hingewiesen sei auf die vorgriechischen Eigennamen auf -v& in Böotien6) und den am Kopaissee bestehenden Kult für Rhadamanthys in Verbindung mit Alkmene<sup>7</sup>). Aiakos<sup>8</sup>), Peleus' Vater, stellt eine klare Beziehung Kreta-Nordhellas her. Wichtige Beiträge für das Verhältnis Scheria-Kreta sind die Odysseus-Erzählungen im & und T; die letztere charakterisiert Homer (203): loze ψεύδεα πολλά λέγων ἐτύμοισιν δμοΐα. Endlich gilt auch Kreta als μακάρων νήσος?), als 'Ηλύσιον πεδίον και πείρατα γαίης, όθι ξανθός Ταδαμάνθυς (δ 561). - Rhadamanths Beziehung zu Böotien ist zugleich als solche zu Euboia zu werten<sup>10</sup>). Kretas vouodeoia erstreckte sich gewiß auch auf Euboia; die dortigen Kureten (Strab. X 465) weisen vielleicht darauf hin, sowie die Analogien zwischen der eponymen Heroine Euboia und der nach Kreta entführten Mutter des Rh., der Europa. Beide entsprechen der im "Rinderlande" besonders verehrten Hera-Euboia. Eine Linie führt von der Phäakenheimat durch Nordhellas nach Euboia.

4) Vgl. Schol. Eur. Hipp. 750.

<sup>b</sup>) Vgl. Usener, Sintflutsagen 214 f.

<sup>6</sup>) Kretschmer 293 ff.

7) Apollod. II 70. III 6.

<sup>5</sup>) Über das Machtverhältnis der drei Brüder: Radermacher, Das Jenseits im Mythos der Hellenen 98.

9) Material bei Usener 197 ff., vgl. Radermacher 71, 98.

<sup>10</sup>) Die geographische, historische, wirtschaftliche Einheitlichkeit ist erwiesen (vgl. Philippson, RE s. v. Euboia 851f.).

Auch dieses, das "ideale Rinderland", galt als Paradies<sup>11</sup>); Euboias weiße Rinder waren berühmt (vgl. Zeusstier, Heliosrinder!), weißer Glanz ist für das Elysium charakteristisch. Die Südspitze Euboias hieß geradezu Leuke, wie die Insel, auf die Achill nach seinem Tode entrückt ward. Die Verbindung Scheria-Kreta-Euboia ist verständlich.

Wie kommt Tityos nach Euboia? Er ist nach y 324 yauno; vióc, in der Nekvia 576 Tains courobéos viós. Doch gilt er der Mehrzahl der Quellen zufolge nur als Terrae alumnus (Verg. Aen. VI 505); geboren hat ihn Elara (Eilara, Alera), &pédev dè xal ad' eloyeusato yala12). Die Sage ist eine Parallele zur Io- und Europageschichte. Dazu kommt die wichtige Nachricht Strabos VIII, p. 422: Ἐλάριόν τι σπήλαιον ἀπὸ τῆς Τιτυοῦ μητρὸς Ἐλάρας δείχνυται κατά την γήσον και ήρωον του Τιτυού και τιμαί τινες. Dieser Elara-Kult stellt sich dem Euboia-Kult zur Seite : das omhanov ist für die Erdmutter typisch, desgleichen die Zeusvermählung. Die Etymologie weist vielleicht auf den "Rinderstall" 13), Auffallend die Parallele mit der in der Höhle eingeschlossenen Europa, interessant die Tatsache, daß Europa auch als Tityos-Tochter gilt (Pind. Pyth, IV 44, Apoll. Rh. I 179); Sohn dieser chthonischen Europa ist Euphemos ("Euphemismos" für Hades!), Herr des γθόνιον στόμα am Tainaron. Die chthonische Natur des Tityos ist klar, auf seinen Namen kann ich hier nicht eingehen<sup>14</sup>). Sein Frevel an Leto, der ihm die bekannte Hadesstrafe eintrug, geschah in Panopeus. Dort, in der Gegend von Lebadeia, sagt Strabon 423 τά περί τον Τιτυόν ... μυθεύουσιν. Seine Mutter Elara gilt als Tochter Orchomenos', dieser als Boiotos' Enkel. Auch Tityos ist - wie Rhadamanthys - in der Nähe des Kopaissees heimatberechtigt, sein Heroon ist auf Euboia zu suchen! So sind beide Mythengestalten auf Euboia und in Böotien daheim. Als Zeussöhne sind sie Brüder, durch Europe ist Rhadamanthys ein Enkel des Tityos; nach einer (wohl verderbten) Eustathiusnotiz<sup>15</sup>) wäre Rhadamanth der Großonkel des Tityos. Eustathius meint: entweder "besuchte"

11) Dazu wieder Radermacher a. a. O. 43.

<sup>18</sup>) Apoll. Rh. I 761; dazu Schol. mit der Erklärung des Pherekydes (FHG I 55 Jak.). Elara fälschlich als Tityos' Gattin bezeichnet: Escher RE s. v. Europe 1293.

<sup>19</sup>) M. Mayer, Titanen und Giganten 29.

<sup>14</sup>) Kretschmer, Griech. Vaseninschr. 204.

15) Zu n 324.

Rh. den T. διά θαῦμα τοῦ μεγέθους η καὶ ἕνα δίκαιος ῶν ... σωφρονίση αὐτὸν .... ὡς ἀδελφὸν αὐτοῦ. Εἰη σωφρονίζειν wäre in Panopeus noch am Platze gewesen, auf Euboia ist es zu spät. Das allsehende Juna Alanc, d. h. nach der alten Sage Phoibos-Helios, hat den Tityos in "Panopeus" - "erspäht" und bestraft. Auch Rhadamanthys ist Himmelssohn, unfehlbarer Rächer, δμμα Δίκης, und gehört zu den beaufsichtigenden Göttern wie Helios und Zeus: sie haben Namen wie πανόπτης, παντόπτης, παντ-επόπτης, ἐπόψιος 16). Die Gleichung Panopeus-Panoptes (so heißt auch Argus) ist möglich 17). In einer verschollenen Mythe mag Rhadamanthys, der "Allseher", den Tityos in "Panopeus", wo sich beide aufhielten, in flagranti ertappt haben; auf der mit Böotien so eng verbundenen Euboia vollzieht sich die Strafe: Rhadamanth fährt eiligst hin, der Totenrichter ins Totenreich, von den Totenfährmännern geleitet, um die Strafe des Erdensohnes zu "kontrollieren". Denn dies ist doch wohl die Bedeutung von ¿ποψόμενος. Nirgends kennt homerischer Sprachgebrauch die harmlose, rein gesellschaftliche Bedeutung von έφοραν, έποπτεύειν als eines gewöhnlichen visitare18). Der Totenrichter Rhadamanthys ist Aufseher und Rächer zugleich<sup>19</sup>), wie sein Vater Zeus. Das Verhältnis der drei Totenreiche Scheria-Kreta-Euboia zueinander bleibt freilich noch "schattenhaft".

Wien.

### GERTRUD HERZOG-HAUSER.

# Epigraphica.

### I. Der Name Δηδα in CIL IX 6203.

Die in CIL IX 6203 veröffentlichte Inschrift hat nach der von Johann Öhler (Monatsschrift für Gesch. und Wissenschaft des Judentums XVII n. 126) vorgeschlagenen Lesung folgenden Wortlaut:

### Ωδε κείτε Σεβήρα θυγάτηρ | Ιακώβ

Δηδας καλού. εν εἰρήνη

Die hier bestattete Frau ist, das zeigt der Vatersname Jakob, jüdischer Herkunft, führt aber, wie das bei den Juden

<sup>16</sup>) Usener, Götternamen 59 ff., 196.

<sup>17</sup>) Vgl. z. B. ἐπόπτης, ἐπόψιος, ἐποπεύς — πανδέκτης, πανδέξιος, πανδοκεύς.

<sup>15</sup>) Γ 277.  $\lambda$  109.  $\mu$  323.  $\pi$  140.  $\rho$  487 (inspicere).  $\tau$  260. 597 (verhängnisvolles Kennenlernen). I 167 (kritisches Mustern).

<sup>19</sup>) ν 214: ἐφορὰ καὶ τίνυται (cf. Aesch. Sept. 484 f.: τώς νιν Ζεύς νεμέτωρ ἐπίδοι κοταίνων).

in der römischen Kaiserzeit sehr häufig vorkommt, einen römischen Namen (Severa). Der Name des Großvaters, der nach der mitgeteilten Lesung dem Vaternamen hinzugefügt sein soll, müßte hebräisch sein; er ist jedoch, wie ich von fachkundiger Seite belehrt worden bin, weder durch literarische Zeugnisse noch durch Inschriften zu belegen und würde sonach ein vollkommenes Novum darstellen. Auffallend ist auch das Epitheton xaloo, das m. W. in jüdischen Inschriften sonst nirgends begegnet. Anda; ist aber, wie ich glaube, nicht der Genetiv eines gräzisierten hebräischen Namens Anox, sondern mit xalou zu dem Worte ondagnalou = didagnalou zu verbinden. Der Vater der Verstorbenen hat also in der Judengemeinde von Venusia als Lehrer (Elementarlehrer oder höherer wissenschaftlicher Lehrer) gewirkt und die Berufsbezeichnung seinem Namen als Distinktiv hinzugefügt. Auch in den Inschriften aus der Katakombe von Monteverde begegnet neben den Synagogenämtern des Archon, Exarchon, Archisynagogos, des Grurusiarchen und Gemeindeschreibers (ypanuateús) das des Lehrers (vgl. Müller-Bees n. 127: Ένθάδε κεί τε Εὐσέβιο ς ὁ διδάσκαλος σὺν τ ή συμβίου αὐτοῦ. Εἰρηνη).

II. Helpis Zon = Helpis Dion(ysii)?

Die Inschrift CIL VI<sup>2</sup> 12116 = Diehl, Vulgärlateinische Inschriften n. 550 hat nach der Lesung des Herausgebers folgenden Wortlaut:

d. m. | Aphrodisiae | Helpis Zon | conservae | 5 b. m.

Der Grabstein, der diese Inschrift trägt, ist von einer Person aus dem Sklavenstande - ob von einem Sklaven oder einer Sklavin, muß zunächst dahingestellt bleiben - einer Mitsklavin gesetzt worden. In Zon ist nach Mommsen und Diehls Interpretation  $\zeta = \delta$ : aufzufassen; es stellt den Genetiv des Namens Dionysius dar. Da ein Sklave römischer Anschauung nach nicht in rechtlich anerkannten Familienbeziehungen stehen kann, so müßte damit der Name seines Eigentümers angegeben sein. Es scheint mir indeß, daß das Wort Zon, so wie es in der Inschrift steht, ohne daß es der Annahme irgendwelcher sprachlicher Veränderungen oder Ergänzungen bedürfte, einen guten Sinn gibt: Zon=ζων (vivus) zeigt an, daß der Grabstein bei Lebzeiten des Stifters gesetzt wurde, so wie etwa in CIL VIII 3327 Add. p. 1741 = Diehl 943: d. m. | P. Aelio Eutic eti me vivo feci . . . Und aus der maskulinen Form des Partizips erkennen wir, daß es ein Sklave Helpis ist, der den Grab-

stein der Aphrodisia gestiftet hat. Zum Beweise für die Richtigkeit unserer Auffassung sei noch auf eine andere stadtrömische Inschrift (CIL VI 4870 = Diehl 1022) verwiesen, wo wie in der obigen ζών, umgekehrt ἀποθνήσχων in einer lateinischen Inschrift, in lateinischen Buchstaben geschrieben, begegnet: [? duo saccofaga | [lib.] lib. pos. eor | be]ne baleas | [tu, qui q]uae non iscri | [pseris li]teras iam | [meos me h]ic condidisse | [cum scias hon]estae, de me ita [facio, ut dei]n apothnesconta | [te memineris].

III. Ιαχώ Κύμινα=Ίαχώβ Cumanus?

Die Inschrift Revue biblique international 1903, 612 (Klein, Jüdisch-palästinensisches Corpus inscriptionum n. 136) ist vom Herausgeber so gelesen und ergänzt worden:

Ιούστου γναφέ(ως) [υίοῦ] Ιακώ Κύμινα διὰ σάλω[μ]

"Iustos, des Wollkremplers, Sohn des Jakobs

Kymina(?), in Frieden".

Es ist vermutet worden, daß mit Kóµıva die origo oder das Domizil des Vaters des hier Bestatteten bezeichnet werden, er also aus *Cumae* stammte oder Einwohner von *Cumae* war. Koµıva ist aber m. E. ein Bestandteil der Paxformel und mit dià σάλωµ = ἐν εἰρήνη zu verbinden und κόµισις (κοίµησις) oder κῶµα zu lesen, bzw. zu verbessern. Die Eulogie: ἐν εἰρήνη ή κοίµησις αὐτοῦ ist so überaus häufig, daß Beispiele wohl nicht angeführt werden müssen.

Wien.

### STEPHAN BRASSLOFF.

### De Martialis Epigr. IX 67.

De hoc epigrammate, cuius versus ultimi quid sibi vellent plane obscurum esse adnotaverat Friedlaender in ed. tom. II. p. 88, nuper disputavit in Musei Rhenani vol. LXXVII. (anni MCMXXVIII), p. 432 Mauritius Schuster, ut novam interpretandi viam ingressus lucem tenebris inferret. Atque is ad hunc disputationis finem pervenit, ut hominem quendam irrumatum a Martiale maledico dente carpi diceret; id esse totius carminis acumen. Verba enim v. 5: *improbius quiddam . . . rogavi* sic fere interpretatur: rogavi, ut cunnum eius lingere mihi liceret, sequentia vero (v. 7): sed mihi pura fuit dicta putat pro: 's. m. p. mansit,' in quibus haec sententia inesset: ipse purus puellam cunnum lingendo non feci impuram.

Hoc fuisse poetae consilium quominus credam compluribus causis impedior. Atque prima quidem eaque gravissima mihi videtur, quod prior carminis pars multo maior in amoris voluptatibus, quas puellam quandam lascivam sibi parasse poeta fingit, tam fuse describendis versatur, ut si casu versu sexto concluderetur, quin epigramma sit plane amatorium iusto fine privatum nemo dubitaret. Recte enim cum eo aliquis comparet Mart. Epigr. XI 26 vel Philodemi A. P. V 132 vel alia similia, quae in Anthologia Palatina leguntur. Martialis, si carmen ad Aeschyli oris impuritatem irridendam spectare voluisset, homini illi, ut mihi quidem videtur, iam in priore atque maiore epigrammatis parte primas partes aut locum saltem tribuisset. Schusteri autem explicationem si sequimur, exitus carminis, in quo Aeschylus propter oris impuritatem deridetur, non bene cohaeret cum priore parte, in qua legentium animi per sex versus ad alias personas, ad aliam rem avocantur. Nam sic mirum in modum lepida Veneris gaudiorum descriptio plane ex inopinato commutatur in acerbam derisionem vitii hominis cuiusdam, qui vinculo nullo aut nimis laxo cum priore epigrammatis parte colligatur. At hoc modo Martialis, quantum equidem scio, carmina irrisoria componere non solet. Adde quod omnia, quae Schuster homini illi imputat, marem mollem omni maduisse spurcitie, virorum grandia tenta vorasse, apud poetam ipsum non leguntur, eliciuntur ex verbis illis: sed mihi pura fuil; tibi non erit. Sane necesse non erat poetam de his hominis vitiis multa dicere; satis habere poterat factum quoddam narrare, ex quo quam impurus esset, legentibus luce clarius eluceret-Quod ut exemplo demonstrem, relego ad Mart. Epigr. VI 66. Scriptum est, ut Gellium praeconem impuri oris esse demonstretur. Quomodo poeta rem instituit? Fingit eum puellam famae non nimium bonae vendentem. Quam puram esse ut approbet empturis, quo maius pretium elicere possit, quamvis repugnantem palam saepius osculatur. Concludit poeta carmen breviter sic, ut empturos nunc eam minoris aestimasse dicat. Vides huius carminis argumentum unum idemque esse; quod de Epigr. IX 67, de quo agimus, si Schusteri explicatio admitteretur, affirmare nemo posset.

Accedit, quod verba sed mihi pura fuit idem valere atque sed mihi pura mansit atque dicta esse pro: sed a

me impura facta non est parum est probabile. Nam ut omittam mihi pura fuit non idem esse atque mihi pura mansit, licet nonnullis locis fuit propius accedat ad significationem mansit, totum enuntiatum nimis contorte dictum esset, quam ut Martialis dicendi consuetudo agnoscatur; simplex enim ea est atque naturalis. Quicumque nulla opinione praeiudicata ductus versus perlegerit, interpretabitur: mihi tum, cum munus illud praebuit, pura, id est intacta, nondum inquinata ab alio fuit. Luculentum eius significationis exemplum habes in epigrammate modo citato, ubi in v. 5 legitur: dum puram cupit approbare cunctis (puellam). Quae si quis secum reputaverit, iam non credet improbius quiddam dictum esse de cunni lingendi potestate (quamquam video locum sic intellectum esse iam ante Schusterum a Gustavo Friedrichio in Catulli comment. p. 280, cuius ille mentionem non fecerat), sed cum Gilberto (in Mus. Rhen. XL 215) de puellae facilitate amanti ore morigerandi intelleget et recte ab eo dicta censebit: mihi pura fuit: ore eius tum, cum ego utebar, nondum alius usus erat.

Ultimus qui mihi restat scrupulus pertinet ad ultima carminis verba; quae Schuster sic interpretatur: Mala est Aeschyli condicio: nam ipsius os, quod inrumationibus tangi solet, impurum est. At cum de munere accipiendo sermo est, ubi *mala condicione* adicitur, nemo hoc de statu accipientis intelleget, sed de condicione ab ea, quae munus praebet, lata.

Quae cum ita sint, nodus, qui sine dubio in ultimo disticho haeret, ea ratione, de qua satis multa mihi dixisse videor, exsolvi non potest. Quaeritur, utrum possit alia an gladium alterius Alexandri desideret. Atque mihi quidem, dum meliora proferantur, progrediendum videtur ea via, quam Gilbert monstravit. Teneamus igitur descriptioni illius mirae facilitatis, qua puella poetae πάντα χύδην παρείχεν, in fine epigrammatis praeter exspectationem adiungi pauca, in quibus aculeus in Aeschylum quendam inest. Quae explicari possunt, si Aeschylum poetae rivalem sumimus, qui eandem puellam concupiverat, idem munus sibi ipsi primo praeberi in votis habuerat. Neque enim necesse est propter nimiam lascivitatem illam puellam fingere moecham Suburanam omnibus amoris ludis longo usu exercitatam. Quicumque Casanovae, celeberrimi illius in amore artificis, libros.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVIII. Bd., 1. Heft.

de memoria vitae suae noverit, reminiscetur, quam saepe puellae modo virum expertae omnibus modis ei morem gesserint. Martialis autem (sive rectius is, ex cuius persona loquitur) Aeschylum praevenerat atque omnia a puella sine ullo negotio erat assecutus. Quid? putatisne a gaudio summae voluptatis exhaustae alienam esse cavillationem delusi rivalis? Nonne summus hic accedit felicitatis cumulus? Quare crediderim verba condicione mala non cum Gilberto explicanda esse: puellae ore non iam puro, quoniam sic nil profertur nisi quod per se possit intellegi, sed novum malum futurum adnuntiari Aeschylo. Puella, quae poetae omnia nulla mora, immo ante preces totas concesserat, Aeschvlo munus illud exoptabile non tam facile praebebit, sed malam feret condicionem. Quid sub hac voce lateat, qui puellas illius notae non ignorat, facile divinabit: magna praemia, magnam pecuniae vim poscet. Sane concedendum est, Aeschylum, cui iam primitiae praereptae sint, cum hoc insuper audiverit, non iam magnopere desideraturum illud puellae munus; non concedendum est epigramma sic omni festivitate facetiarumque lepore carere. Nam qui hoc legerant Romani, sine dubio gaudebant cum poeta omnia ei prospere cessisse, ridebant cum eo delusum rivalem idque eo libentius, quod hic carminis exitus iis plane inexspectatus acciderat.

Sic si interpretamur carmen, servamus unum eius eundemque colorem, quoniam plena illa Veneris gaudiorum descriptio apte cohaeret cum delusi rivalis cavillatione; neque enim nihil valet illa ad amantis gaudium, dolorem delusi augendum.

Graecii.

560

CAROLUS PRINZ.

# Ein locus conclamatus bei Valerius Flaccus.

Im siebenten Buche seiner Argonautica schildert Valerius Flaccus die Bewältigung der feuerschnaubenden, erzhufigen Stiere und die Saat der Drachenzähne durch Iason, Taten, die Aietes für die Ausfolgung des goldenen Vließes von dem Argonautenführer gefordert hatte. Es heißt da (v. 559 ff.) von Iason (ed. Kramer p. 178):

> Fixerat ille gradus totoque ex agmine solus stabat, ut extremis desertus ab orbibus aclis, quem iam lassa dies austrique ardentis harenae, aut quem Riphaeas exstantem rursus ad arces nix et caerulei Boreae ferus abstulit horror ...

116

So die Textesherstellung in der jüngsten maßgebenden Ausgabe, deren adnotatio critica nachstehende Angaben enthält: "ab orbibus M (Monacensis), ab oribus V (Vaticanus), in oribus Ph. Wagner, sed exspectes ab aclibus, quae ducem sequi solent vel stipare; aclis vel axis Vollmer, axis V." Während sich also Kramer an der ersten Stelle (ab orbibus), wie wir meinen mit Recht, für die Lesart der Monacensis entscheidet, setzt er an der zweiten Stelle für das überlieferte axis Vollmers Konjektur aclis in den Text. Vollmer selbst unterscheidet in seinem Artikel axis (Thes. l. L. II 1640, 22 sqq.) drei Hauptbedeutungen dieses Wortes und ordnet unsere Dichterstelle an dritter Stelle ein (axis = genus bovis ferae), wozu es jedoch nur eine einzige, sehr problematische Parallele gäbe, nämlich Plin. Nat. VIII 76 in India (esse tradunt) et boves solidis ungulis unicornes et feram nomine axin hinulei pelle. Anschließend bietet Vollmer unsere Stelle, auf deren fragliche Deutung seine Zusatzbemerkung quo de loco se ipsi frustrantur interpretes hinweist. In seiner eingehenden und sorgfältigen kommentierten Ausgabe der Argonautica gibt P. Langen<sup>1</sup>), der ab oribus axis liest, nachstehende Notizen, die auf die Hauptschwierigkeiten der Interpretation klar hindeuten: "v. 560 sqq. Locus obscurissimus, quo quid dicere voluerit Valerius, numquam opinor ad liquidum perduci poterit. Servavi scripturas in Vaticano traditas. Ante omnia, quid significet a x i s in v. 560, incertum est, at ex eius substantivi notione tota pendet explicatio<sup>2</sup>). Sunt qui intellegant caeli polum, alii explicant esse sidus septentrionis, alii currum, Baehrens ,arbos' scripsit pro ,axis', Bussen 3) ,ales'. Mihi quidem aut de agmine curruum videtur poeta cogitasse, ex quibus ultimus ablatus vel separatus a ceteris relinquatur impeditus. Illam explicationem si probare velimus, in versu 560 scribendum: extremus .. ab orbibus, i. e. rotis, curribus, et in v. 562 redeuntem (pro: instantem) rursus." Das hieße eine Gewaltmethode der Heilung versuchen, die sich durch die Notwendigkeit einer doppelten Konjektur selbst richtet. - Wir meinen, daß die Überlieferung axis vollkommen intakt ist, ferner, daß ab oribus

8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. Valeri Flacci Argonauticon libri octo enarravit P. L., pars posterior continens libros IV-VIII, Berolini 1897, p. 511.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine durchaus zutreffende Angabe.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cf. O. Bussenius, De Valerii Flacci in adhibendis comparationibus usu (Luebeck 1872), p. 26.

(im Vaticanus) verschrieben wurde für ab orbibus, was der Monacensis bewahrt hat. Indem wir so durchaus im Bereiche der Tradition bleiben, erwächst uns lediglich die Aufgabe der Interpretation. Nach alter Vorstellung4) stand die Erdachse, die als (metallene) Stange gedacht ist, an den beiden Erdenden vor (heraus) und war im Norden mit Schnee (v. 562 sq. quem, sc. axem, n i x et caerulei Boreae ferus abstulit horror), im Süden mit Sand (v. 561 quem, sc. axem, austri ... ardentis harenae sc. abstulerunt) überdeckt, so daß man ihr Vorstehen kaum merkte. Axis steht also nach unserer Annahme hier in der so häufigen Bedeutung<sup>5</sup>), Erdachse', nur muß man sich die gedachte Situation richtig vorstellen: v. 561 weist auf den Südpol hin, wo man sich heiße, erschlaffende Verhältnisse - hierauf bezieht sich auch lassa dies<sup>6</sup>) - und höchste Wüstenhitze<sup>7</sup>) (austri . . ardentis harenae) dachte; v. 562 f. beziehen sich auf den Nordpol, d.i. das Gebiet des Eises und des schaurigen Boreas (v. 563 abstulit, sc. oculis). Die Erdachse ist hier konkret gedacht<sup>8</sup>), die Erde als Kugel vorgestellt: dies ergibt sich aus den gleichfalls mißdeuteten Worten extremis ab orbibus. Demzufolge werden die orbes ('Kreise, Ringe') gegen den Pol zu immer kleiner und als äußerster Punkt erscheint der Pol: was über den Pol hinaussteht, wird als desertus ab orbibus - die Erdachse steht eben, wie erwähnt, an beiden Enden "einsam" heraus - bezeichnet. Ich übersetze also (wobei ich hier nur auf Wörtlichkeit, nicht auf Glätte Gewicht lege): "So stand er (Iason) allein vor dem ganzen Heere wie die einsam an den Polen aus der Erdkugel herausstehende Achse, die das müde Licht und die Sandmassen des glühenden Auster oder die anderseits<sup>9</sup>) bei den Riphäischen

<sup>4</sup>) Vgl. hiezu Pauly-Wiss. R.-E. s. v. axis; Maaβ, Aratea (1892) p. 98.
<sup>5</sup>) Vgl. Cic. Nat. deor. I 52, Tim. 32, Manil. I 286 sqq. u. Thes. I. L. s. v. axis.

<sup>9</sup>) Am Südpol ist alles erschlafft: der Tag, das Licht ist müde, das heißt, man sieht nicht mehr viel. Man sieht da also das herausstehende Achsenende nicht, weil hier zu wenig Helligkeit herrscht; ferner aber hat der Südwind, wie in der Wüste, heiße Sandmassen zusammengeweht und hiedurch auch die hervorstehende Achse verdeckt.

<sup>3</sup>) Nord- und Südpol sind also in Temperaturverhältnissen als stärkste Kontraste gedacht.

<sup>8</sup>) Man denke vergleichsweise an die rebellierenden Eskimos bei Fritz Reuter, welche die Erdachse nicht mehr "schmieren" wollen.

9) Mit rursus wird auf das and ere Erdende, den Nordpol, hingewiesen.

Höhen Schnee und der wilde Schauer des dunklen<sup>10</sup>) Boreas entrückt hat.<sup>4</sup> Ein solcher Vergleich paßt unseres Erachtens sehr wohl in ein Epos, das einer Zeit entstammt, da die Schifffahrt auf dem Meere größeren Umfang gewonnen hatte und der römischen Herrschaft — hatte sie doch unter Vespasian in Britannien festeren Boden gefaßt — die Schranken der Welt geöffnet waren. Zudem liebten es die Epiker jener Tage, die Anschaulichkeit ihrer Darstellung durch eine verschwenderische Fülle von Gleichnissen zu erhöhen, deren Stoff nicht selten Naturerscheinungen boten, die dann der Wirklichkeit gemäß oder in einer durch die Phantasie belebten oder vom Rationalismus ausgestalteten Weise vorgeführt wurden.

Wien.

# MAURIZ SCHUSTER.

# Nachlese.

# I. Zu Petron.

In der bekannten Erzählung über die Witwe von Ephesus heißt es (112, 7) in der Ausgabe Buecheler-Heraeus: mulier non minus misericors quam pudica "ne istud", inquit, "di sinant, ut eodem tempore duorum mihi carissimorum hominum duo

funera spectem."

Die handschriftliche Überlieferung bietet nec. Das ist richtig und nicht zu ändern. Man vergleiche Curtius X 6, 20 nec di sierint, Plinius Ep. II 2, 3 nec di sinant., Seneca Contr. I 1, 17 nec di istud nefas patiantur. Die Beispiele und Belege findet man bei E. Löfstedt Syntactica I (1928) 266 f. und H. Hoppe, Syntax und Stil des Tertullian (1903), 107.

II. Nicht gewollte Veröffentlichungen.

Zu Fronto p. 185 N. hat E. Hauler, Wiener Stud. XLVI (1928, Wilamowitz-Heft), S. 244 auf Grund seiner Frontostudienreise im Sommer 1928 erkannt, daß die Seite 293 des Ambrosianus wirklich, wie Mai angab, noch zwischen den zwei Briefen an *Cl(audius) Iulianus (Naucellius)* ein kurzes Billett an Frontos Schwiegersohn *Victorinus* enthalten hat. In dem zweiten Schreiben an *Cl. Iulianus* gibt Fronto seinem Unmut darüber Ausdruck, daß *Gellius* gegen sein Wissen Erörterungen Frontos veröffentlicht und zum Gegenstand von Untersuchungen gemacht habe. Es stand im Briefe:

<sup>10</sup>) caeruleus: da er häufig finstere Regenwolken mit sich führt (vom Standpunkt des römischen Dichters aus gesprochen).

Non agnovi ista mea ab Gellio pessime quaeri. Credideris admonuisse se edere. Ego epistulas invitissime scribo.

Wenn Fronto hier *invitissime*, eine seltene vulgäre Form, gebraucht, so paßt dies gut zu dem abrupten, schnell hingeworfenem Ton des Billetts, das ohne Zweifel den ersten Unmut Frontos über das ihm ärgerliche, ungehörige Vorgehen des Gellius kurz zum Ausdruck bringt. So begreift man auch, daß für *pessime* die Lesung der m.<sup>2</sup> aptissime von Fronto bei einer Neuausgabe in den Text gesetzt wurde. Denn das Verhältnis des Fronto zu Gellius war ja später ein sehr gutes (Noct. Att. II 26, XIII 29, XIX 8, 10 u. 13).

Unter den Stellen, die für vom Autor nicht beabsichtigte Veröffentlichungen angeführt werden, wird von nun an auch die Frontostelle zählen müssen. Dabei sei zu den von Hauler schon zitierten noch auf zwei Stellen aufmerksam gemacht. Aus dem Parmenides des Platon 127 C wissen wir, daß Zeno einen schriftlich ausgearbeiteten, von ihm wiederholt gehaltenen Vortrag in Athen zur Vorlesung brachte. Dieses γράμμα wurde gegen seinen Willen irgendwie veröffentlicht, vielleicht nur in kleinem Kreise, wie Werner Jaeger, Studien zur Entstehungsgeschichte der Metaphysik des Aristoteles 1912, 138 ff. erklärt. Jedenfalls war aber die Veröffentlichung dem Zenon nicht erwünscht, 128 D καί τις αὐτὸ ἔ κ λεψε γραφὲν ὥστε οὐδὲ βουλεόσασθαι ἐξεγένετο εἶτ' ἐξοιστέον αὐτὸ εἰς τὸ φῶς εἶτε μή. Weder die Äußerung des Zeno bei Plato noch die briefliche Mitteilung des Fronto täuscht einen nicht wirklichen Vorgang vor.

Ebenso ist zu urteilen über die Klage des Sulpicius Severus. Er schreibt der von ihm verehrten und ihn verehrenden Mutter seiner früh verstorbenen Frau: p. 146 H. Sulpicius Severus Bassulae parenti venerabili salutem. Si parentes liceret in ius vocari, te plane expilationis furtique ream ad praetoris tribunal iusto dolore traheremus. ... Nullam mihi domi chartulam, nullum libellum, nullam epistulam reliquisti: ita juraris omnia, ita universa divulgas. Kein Zweifel: Die stolze Schwiegermutter sorgte für die schnelle Verbreitung, der Schwiegersohn war aber gewiß nicht ernstlich böse.

III. Superlativ statt Komparativ.

In Περί ἀρχαίης ἰητρικῆς Kap. 4 schreibt Heiberg Hippocratis Vol. I (1927) ἔτι γοῦν καὶ νῦν οἱ τῶν γυμνασίων τε καὶ ἀσκησίων ἐπιμελόμενοι ἀεί τι προσεξευρίσκουσιν κατὰ τὴν αὐτὴν ὅδὸν ζητέοντες, ὅ

τι έσθίων τε καί πίνων έπικρατήσει τε αύτοῦ μάλιστα καί ίσχυρότερος αὐτὸς ἑωυτοῦ ἔσται. Hier deckt sich seine Einstellung zur handschriftlichen Überlieferung an einer wichtigen Stelle mit Kuehlewein. Beide folgen dem Paris. Gr. 2353 XI. Jh. (A) in der Übernahme des Komparativs loyupórepoc, während der Marcianus 260 XI. Jh. (M) ίσχυρότατος hat. Ein solcher Superlativ statt des Komparativs ist bekanntlich möglich. Zu dem oft angeführten Beispiel aus Thukydides I 1, 1 άξιολογώτατον τών προγεννημένων bemerkt mit Recht L. Radermacher, Neutestamentliche Grammatik<sup>2</sup> (1925), 67, daß sich schon so in alter Zeit "eine nur geringfügige Unterscheidung zwischen Komparativ und Superlativ" zeige. Zu den gern angeführten Beispielen Soph. Antig. 100, Phil. 1171 ist noch das bei Platon Gorg. 484 D aus Eurip. Antiop. (= 183 N) erhaltene Beispiel zu stellen: ໃν αύτος αύτου τυγγάνει βέλτιστος. Es ist also keine grammatische Rücksicht, die die Herausgeber veranlassen darf, in Hepl doy. int. von der Lesart in M abzuweichen; sie deckt sich in ihrem ganzen Gefüge genau mit der Euripidesstelle.

Gestützt kann aber die Lesart in M werden, wenn man überlegt, daß M auch sonst gute Lesungen bietet. Wie wichtig er überhaupt für die Textgestaltung ist, hat bereits Th. Gomperz in Hepl teyyng und Phil. LXX 213ff. gesehen. Noch ein paar Beispiele mögen das Gesagte erhärten. Dabei muß nicht erst bemerkt werden, daß Heiberg mit Recht Kuehleweins Grundsatz sich zu eigen machte, nicht einer Handschrift streng zu folgen, sondern, da A und M doch aus einer Quelle fließen, beide stets heranzuziehen. Nur darf man nicht zu weit gehen und A gegenüber M einen Vorzug einräumen, wie das eben jetzt üblich ist. Gewiß. M hat offensichtliche Fehler, ja sogar Flüchtigkeiten, aber er bietet, wie ich meine, nicht nur an der oben angeführten Stelle das Richtige, sondern auch an anderen. Er hält sich von Modernisierungen fern, die in A auftreten. So heißt es in A φανερώς, in M αντικρυς (nicht avtixoó!) S. 39, 27 H.; dieses ist m. E. das Richtige, A setzt nur das gewöhnliche φανερῶς für das seltenere ἄντιχρυς ein. Das lehrt Schol. II. IX 350 διαφέρει τὸ ἀντικρύ τοῦ ἀντικρυς προπαρο-Εύτονον. το μέν γάρ άντικρύ δηλοί το έξ έναντίας, το δέ άντικρυς το gaveçõe. Ebenso hat A ohne Grund die ionische Form έδων durch ioliwy verdrängt S. 39, Z. 4 H., ferner altiny statt yosiny eingesetzt S. 39 (darüber vgl. schon Pohlenz, Hermes LIII 403),

S. 38, 12, ebenso πολλά statt συχνά S. 38, 10. An diesen und vielen anderen Stellen kann man ohneweiters die Lesungen von A als Erklärungen der in M begreifen. Sollte man es wirklich für möglich halten, daß die Lesungen in M durch eine nachträgliche künstliche Ionisierung des Textes entstanden sind? Das scheint mir das Unwahrscheinlichere und so meine ich, daß auch in ίσχυρότερος M altes Gut bewahrt hat.

Die Entscheidung zwischen A und M ist gewiß schwierig, sie scheint mir durch Kuehlewein und Heiberg zwar in die Wege geleitet, aber noch nicht zum Abschluß gekommen. Es liegt hier ein ähnlich schwieriges Problem vor, wie z. B. in der Textkritik des Bellum Gallicum, das die beiden auf einen Archetypus zurückgehenden Klassen  $\alpha$  und  $\beta$  stellen. Meusel, Kübler, Klotz und andere sind, abgesehen von ganz sicheren Zuteilungen einzelner Handschriften, zweifellos in vielen Punkten über ihre Vorgänger hinausgekommen; aber die Frage, ob die  $\beta$ -Klasse nicht doch hier und da nur einen abkorrigierten Text bietet, ist noch immer zu erwägen.

Wien.

#### ALFRED KAPPELMACHER.

# Zu Sallusts Historien III 6 (M.).

## (Erwiderung auf Ad. Schultens Miszelle im Hermes LXIII 366 ff.).

Durch meinen letzten Aufenthalt in Italien im Jahre 1928 und mehrere Zufälligkeiten ist mir die im Juliheft des Hermes LXIII 366 ff. enthaltene Miszelle Ad. Schultens "Zu Sallust Hist. III 6", worin er gegen einzelne Punkte meiner Abhandlung "Zu den Orleaner Bruchstücken des III. Buches von Sallusts Historien" (Wiener Studien XLIV 188—210) Einwendungen erhob, leider erst sehr verspätet in die Hände gelangt. In dieser hatte ich insbesondere seinen früheren Aufsatz "Eine unbekannte Topographie von Emporion" (Hermes LX 66 ff.) einer eingehenden Kritik unterzogen. Nach der Durchsicht jener Miszelle, von der mir der Verfasser keinen Sonderabzug als Gegengabe hatte zukommen lassen, sehe ich mich zur Klärung des Tatbestandes veranlaßt, folgendes darzulegen.

Schulten irrt zunächst, wenn er von "der neuen Lesung des Palimpsestes durch Chatelain" spricht. Es geht aus meiner Abhandlung (diese Zeitschr. XLIV 190) klar hervor, daß die

Lesung auf Grund einer guten neuen Reproduktion des Blattes in Chatelains Paléographie des classiques Latins (Bl. LI a) von mir stammt. Ich muß mich ferner wundern, daß Schulten, den ich zwar als Geographen und Historiker sehr schätze, aber von dessen paläographischen Kenntnissen und von einer eigenen Nachprüfung der bezeichneten Salluststelle ich nichts weiß, schreiben kann: "daß die beiden Buchstaben (am Ende der Zeile 11 der Palimpsestspalte XVIII in der Lücke vor dem Inselnamen) DE zu lesen seien, halte ich nicht für sicher." Er zieht allerdings seine frühere unmögliche Behauptung, daß in Zeile 12 zu Anfang EMPORIAS gestanden haben könne, zurück, vermutet aber jetzt, daß EM PORIAS auf Zeile 11 und 12 verteilt gewesen sei. Dabei hat er jedoch das von mir schon a. a. O. S. 190 Festgestellte nicht beachtet: "Der von Schulten ergänzte Name der Doppelstadt Emporiae oder besser die eigentlich für die Altstadt, an die er ja allein denkt, zu erwartende Bezeichnung Emporion(-um) überragt mit den 8 Zeichen, von denen 6 breit sind, bedeutend den verfügbaren Raum (von 5 Buchstaben). Auch an eine Teilung des Wortes in Emporias oder Emporion ist nicht zu denken, da das vorausgehende, die Zeile schließende ad die eingezeichnete Randlinie bereits etwas überschreitet und die danach noch sichtbar gewordenen Spuren zweier alter Zeichen sicher nicht EM ergeben. Aber selbst, wenn dies der Fall wäre, würde PORIAS mit den 6 Buchstaben, von denen 5 breiter sind, nicht in die Lücke passen. Damit fällt die so bestechende Vermutung in sich zusammen und wir wären wieder auf die bloße Ansetzung einer Lücke von 5 Buchstaben vor insulam angewiesen, wenn uns nicht die Reproduktion dieser Spalte in Chatelains Paléogr ... zu Hilfe käme." Das Lichtbild der seit meiner ersten Entzifferung im Jahre 1886 gereinigten, geglätteten und gelichteten Kolumne bietet nun vorher nicht wahrnehmbare Reste alter Schriftzeichen nach AD in Zeile 11, die mir nach häufiger genauester Prüfung mit und ohne Lupe als DE erschienen sind und auch jetzt wieder so erscheinen. Der Zusammenhang dieser Stelle mit dem Vorausgehenden ist aber folgender: Nach dem vorher von Sallust geschilderten wenig glücklichen Strafzug des M. Antonius (Creticus) gegen die kriegerischen Ligurer an der narbonensischen Küste, die vielmehr ihm selbst (wohl im Hafen von Massilia) stark zusetzten und erst durch ihren Abzug in die Alpen wieder Luft machten,

faßte der röm. Kriegsrat den Beschluß, mit der Flotte gegen Sertorius loszugehen (quaestio fac(ta est ad) Sertorium pervehi. Weiters wird noch auf Spalte XVII über die Ankunft der gesamten Kriegsflotte des unglücklichen Oberfeldherrn im Gebiet der Aresinarii berichtet, die Schulten für die Alonyógio: bei Polybius III 35, 2 hält und mit Recht unweit von Emporion ansetzt (vgl. auch meine Abhandlung S. 195); die gewiß verlustreichen Kämpfe mit ihnen und mehrere andere Unternehmungen waren auf den zwischen den Spalten XVII und XVIII des Palimpsestes ausgefallenen zwei vollen Kolumnen (mit 42 Zeilen) erzählt, bevor (auf Spalte XVIII) der schwierige Übergang über den sehr breiten Fluß Dilunus geschildert und dann in Z. off. so fortgefahren wird: (Tum) praemisso cum equi (tib(us) Af)ranio legato et par (te na)vium longarum ad De (....) insulam pervenit (ratus) inproviso metu (posse) recipi civitatem co(m) (meati)b(us) Italicis opportu (nam). Schulten hatte (Hermes LX 70) irrig gemeint, die Spalten XVII und XVIII folgten unmittelbar aufeinander, und behauptet, daß die Überrumplung dem den Aresinarii nahegelegenen Emporion gegolten habe. Wenngleich M. Antonius nach seinem wahrscheinlichen Mißerfolge gegen diese Völkerschaft und nach weiteren ungünstigen Zwischenfällen, die er wohl durch Wind und Wetter im gefährlichen sinus Gallicus (dem heutigen Golfe du Lion) erlitten hatte, in der seit jeher römerfreundlichen Stadt etwas Halt gemacht haben mag, so liegt m. E. doch gar kein Grund vor, an einen Angriff der Römer auf diesen Platz und Hafen zu denken. Denn wir wissen nichts davon, daß diese für die Römer so wichtige an der Militärstraße nach der Provence gelegene Stadt sich je in Sertorius' Händen befunden habe. Auch kann die angegriffene Inselstadt, die Sallust civitas commeatibus Italicis opportuna nennt, schwerlich die Altstadt Emporion auf der kleinen festen Insel sein, die Strabo III, p. 160 mit den Worten erwähnt: wxouv ol Ἐμπορίται πρότερον νησίον τι προχείμενον. Dieses unbenannte Inselchen war schon zu Strabos Zeit und wohl schon zu der seiner Quelle Artemidor (um 100 v. Chr.) nicht mehr bewohnt und hatte nach Schulten (Hermes LX 71 f.) nur 400 m oder etwa 266 röm. passus im Umfang. Wäre sie, wie er meint, im Jahre 74 als von Natur fast uneinnehmbar und gegen einen unerwarteten Angriff rasch befestigbar, doch verteidigt worden, so hätte wegen ihrer Kleinheit gewiß nur eine ganz geringe An-

zahl von Einwohnern darin Zuflucht finden und vor allem leicht ausgehungert werden können. Die ganze Ansiedlung aber, namentlich die größere griechische Neustadt war damals unbefestigt: denn ihre Mauern waren nach Schultens eigenen Worten längst verfallen und ihre Lage in der Ebene hätte ohneweiters eine rasche Besetzung ermöglicht. Für Antonius wäre es aber ohne Zweifel zwecklos gewesen, dieses kleine Eiland und die offene Stadt anzugreifen, zumal da sie sich, wie bereits oben bemerkt, überhaupt gar nicht im Besitz der Feinde befanden. Die von Sallust ausführlicher geschilderte Operation muß vielmehr gegen eine Hauptstation des Sertorius gerichtet gewesen sein, womit er den starken, gewandten und mit den Seeräubern verbündeten Gegner wirklich mit Erfolg zu treffen hoffte. Ich halte aus diesen Gründen, hauptsächlich wegen des entscheidenden paläographischen Tatbestandes, wonach Emporiae (Emporion) in die vorhandene Lücke gar nicht paßt, die wiederholte Behauptung Schultens, die Unternehmung des Antonius sei gegen Emporion gerichtet gewesen, für unzutreffend.

Bei meinem eigenen Vorschlag für den Namen der befestigten spanischen Inselstadt habe ich nach der bestimmten Angabe Schultens, des genauen Kenners dieser Gegenden, daß es außer Emporion an der ganzen katalonischen Küste zwischen Pyrenäen und Ebro keine andere Insel oder Halbinsel mit einer antiken Stadt gibt, vor allem an die südlich vom Ebro gelegene Hauptstation des Sertorius an der spanischen Ostküste, die zugleich der Hauptsitz und Stapelplatz der verbündeten Seeräuber war, an Dianium denken müssen. Ich betone neuerdings, daß es kaum ein Zufall sein kann, daß nach dem von mir sicher gelesenen DE der in der nächsten Zeile verfügbare Raum vor insulam durch die fünf zu ergänzenden Buchstaben ANIUM auf das vollkommenste ausgefüllt wird. Die Vulgärform Deanium ist aber nicht auffällig, weil Deana namentlich inschriftlich oft (etwa an 50 Stellen) bezeugt und u. a. durch die heutige Namensform des Städtchens (Denia) gestützt wird. Als Ortsname ist aber Diana (Deana) in fast allen römischen Provinzen belegbar (Thes. I. Lat. Onomast. III 135, 82 ff.). Diese natürlich und künstlich stark befestigte Stadt hatte Sertorius zu seinem Kriegshafen ausgebaut; hier hatte er mit den Gesandten des Mithridates das Bündnis vereinbart und von der aussichtsreichen Warte (Huspooxonsiov oder Aráviov Strabo III, p. 159) konnten

leicht die römischen Flotten ausgelugt werden, die den Heeren des Pompeius und Metellus und den römerfreundlichen Seestädten Lebensmittel zuführen sollten. Die Wendung civitas commeatibus Italicis opportuna geht auf diese Zufuhren aus Italien, für deren Transport von Rom aus die Stationen auf Corsica oder Sardinien, dann die seit 123 v. Chr. durch O. Caecilius Metellus Balearicus eroberten und besiedelten balearischen Inseln und eben Dianium selbst günstig gelegen waren. Als Hauptziel für den großen Kriegszug des Antonius eignet sich dieser so wichtige Punkt ohne Zweifel ganz besonders. Auch zeitlich fügt sich diese Unternehmung hier gut ein; denn die wichtigsten Ereignisse auf dem spanischen Kriegsschauplatze hatten sich während des Vorjahres 75 an der Dianium nächstgelegenen Küste abgespielt, wie dies Pompeius in seinem gegen Ende des Jahres 75 geschriebenen und zu Anfang 74 im Senat verlesenen Drohbriefe § 6 hervorhebt. Daß das heutige Denia mit seinem von Burgtrümmern und dem Kastell gekrönten Hügel dem alten Dianium entspricht, bezeugen inschriftliche und archäologische Funde, die auf der Höhe, an deren Fuß und in der Umgebung gemacht wurden 1).

Eine Schwierigkeit scheint bloß in dem Umstand zu liegen, daß der Burghügel von *Denia* nach der Angabe von Professor O. Jessen und Schulten, die 1927 hier geweilt hatten, heute auf der Westseite keinen engen, sondern einen gegen 500 m breiten Zugang hat, während Sallust von einem angustus ingressus und einer insula spricht. Darauf gestützt, schreibt Jessen (Hermes LXIII 366): "Wenn es heißt, daß der Hügel hinten und auf den beiden Seiten steil zum Meere abfalle und nur vorne einen schmalen, sandigen Zugang habe, so muß der Berg ja fast eine Insel gewesen sein. Das trifft aber auf Denia bestimmt nicht zu. Es war nur ein halbinselähnlicher Landvorsprung vorhanden. Die Verbindung mit dem Hinterland

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Behauptung des amerikanischen Forschers Rhys Carpenter, The Greeks in Spain 1925, Denia sei nicht Dianium oder Huspoorkonston, sondern das südlicher gelegene Ifach bei Calpe, hat Schulten (Archäol Anzeiger LXII 1927, Sp. 225 f.) überzeugend widerlegt. Auch würde der 328 m hohe Monte Ifach von Sallust nicht tumulus genannt worden sein. Sp. XVIII des Pal., Zeile 15 ff. schreibt er nämlich von den oppidani folgendes: loco freti ni|<hil de> sententia mutave|<re, qu>ippe tumulum late|<rib. i>n mare et tergo editis | <taliq.> front<e>, ut angusto | <et har>enoso ingressu du|<bius pes haereret?>.

war etwa 500 m breit, sie ist zwar sandig, aber altalluvial, wenn nicht gar diluvial 94. Während also das Inselchen bei Emporiae heute nach Schulten völlig landfest geworden ist, ist auch nach den Angaben der Genannten bei Denia noch jetzt ein halbinselähnlicher Landvorsprung vorhanden. Da Dianium mit dem von Kolonisten gleichen Ursprungs gegründeten Emporiae offenbar Ähnlichkeit in der Anlage hatte, wird auch die topographische Veränderung beider seit dem Altertum ähnlich gewesen sein. Aber der Schluß von der heutigen Beschaffenheit auf die gleiche im Altertum<sup>3</sup>) scheint mir nicht gerechtfertigt; denn durch die an der ganzen Ostküste Spaniens, wie auch Professor Jessen und Schulten selbst bestätigen, wahrnehmbare Dünenbildung und Versandung mußten die früheren landnahen Inseln allmählich mehr oder weniger zu Festland werden. Nun bildet aber nicht nur an der Denia nahgelegenen Küste von Valencia die Versandung bis zu 100 m Aufhöhung4), sondern es schreibt auch Prof. Jessen gerade über Denia (Archäol. Anzeiger a. O. Sp. 241): "Bei Denia beginnt die alluviale Schwemmlandküste, welche mit Ausnahme des felsigen Cabo Cullera den ganzen Golf von Valencia bis zum Kap Oropesa umsäumt. Die Veränderungen, welche die Küste in historischer Zeit durch Verlegung der Flußmündungen und Anlandung erfahren hat. sind sehr bedeutend." Daß die obigen Angaben nicht völlig gesichert und feststehend sind, geht aus den folgenden Worten desselben Gelehrten deutlich hervor: "Es wäre eine sowohl geologisch als archäologisch dankbare Aufgabe, die antike Topographie dieses Küstenabschnittes zu entschleiern. Sie würde aber bedeutend mehr Zeit beanspruchen, als mir ... zur Verfügung stand, zumal nur wenige geologische Vorarbeiten

<sup>9</sup>) Über die im wesentlichen s an dig e Bodenbeschaffenheit dieser Gegenden äußert sich aber Prof. Jessen im Archäol. Anzeiger (a. O. Sp. 241) so: "Die Alluvialniederung besteht aus tonigsandigem Schlick; an der Meerseite ist streckenweise ein dünentragender Sandgürtel vorgebaut. Die Niederung liegt nur wenig über dem Meeresspiegel. An sie schließt sich landeinwärts eine höhere, aus Sanden und Schottern bestehende Diluvialterrasse an".

<sup>3</sup>) Schulten behauptet (Hermes LXIII 367): "Der Felsen von Denia — war auch im Altertum keine Insel oder inselartige Halbinsel".

<sup>4</sup>) Vgl. u. a. A. Philippson, Das Mittelmeergebiet<sup>4</sup>, Teubner 1822, S. 86 ff. und K. Baedeker, Spanien und Portugal<sup>4</sup> 1912, S. 271.

vorhanden sind und topographische Karten größeren Maßstabes bis heute vollständig fehlen". Einen Beitrag dazu bietet allerdings Aviens Beschreibung von Hemeroscopium, das dieser eine alte civilas nennt, die zu seiner Zeit versumpft und menschenleer sei (V. 476 f. nunc iam solum vacuum incolarum languido stagno madel) und deren näherer und fernerer Strand weite Sandmassen bilde. Und Jessen äußert sich a. O. Sp. 242 über den 72 m hohen Burgberg von Denia bezeichnend dahin, "daß er sich inselartig aus der Ebene erhebt und die Küste weithin beherrscht .... Das Meer reichte früher bis unmittelbar an den Nordostfuß des Berges. Auf der Nordwestseite werden die heute in Kulturland verwandelten Marismen im Altertum noch Lagunen gewesen sein. Auf der Südostseite befindet sich eine flußlaufähnliche Niederung, die ebenfalls ein Stück landeinwärts mit Wasser gefüllt war und vielleicht als Hafen diente". Ähnlich lauten die von mir schon in der Abhandlung (Wiener Stud. XLIV 204 ff.) herangezogenen Mitteilungen des Lokalhistorikers Don Roque Chabas (Historia de la ciudad de Denia, Denia I. 1874, S. 67 ff.), die zugleich für die Zerstreuung von Zweifeln gegen die Gleichsetzung des jetzt landfesten Burgfelsens von Denia mit Dianium oder der insula Diana wertvoll sind. Danach hatte Denia einst in der heute Saladar genannten Niederung einen inneren Hafen, der die Schiffe durch einen breiten Meereskanal bis an die Stadtmauern brachte. Und nach älteren von mir gleichfalls a. O. S. 207 f. zitierten, von Schulten nicht beachteten spanischen Schriftstellern (so P. Franc. Diago, Anales de Valencia II, c. 16) umgürtete dieser den inneren Hafen bildende Meeresarm einst die ganze Stadt, so daß die große römische Ansiedlung in der Tat eine Insel gewesen ist. Von dem heute breiteren Isthmus wird sonach im Altertum wohl ein größerer Teil noch unter dem Meeresspiegel gelegen gewesen, ein anderer neu angeschwemmt worden sein und nur ein schmaler Felsrücken, den die Flut unter Wasser setzen konnte, die Verbindung mit dem Festlande hergestellt haben 5). Nicht nötig scheint mir anzunehmen, daß die Bezeichnung Insel hier, wie oft bei den Griechen und Römern, minder genau gebraucht sei und eigentlich auf eine Halbinsel (vgl. Peloponnes, Cher-

<sup>5</sup>) Ich habe schon a. a. O. S. 206 auf eine Parallele bei Sallust Hist. U 56 hingewiesen, wo es höchst wahrscheinlich von Neukarthago heißt: Jubium, an insula sit, quod Euri atque Africi superiactis fluctibus circumtavitur.

sones u. a.) gehe, die durch irgend einen, auch breiteren Zugang mit dem Kontinente zusammenhing, wie dies z. B. Schulten von Calpe annimmt<sup>6</sup>). Dann wäre angusto ingressu hier so zu verstehen, daß die zur Abwehr bereiten Städter diesen strategisch schwächeren Teil eben durch künstliche Befestigungen, wie durch Mauerzüge mit einem schmalen Toreingang stark zu verengern und sonst zu sichern wußten. An Ähnliches hatte übrigens schon Maurenbrecher gedacht, der in der Beschreibung der Inselstadt (ad hoc) fronte ut angusto (ita har)enoso ingressu du(plici muro muniverant) vorschlagen wollte. Die außergewöhnliche Festigkeit und Unzugänglichkeit der Festung und die große Stärke der auch die Stadt umgürtenden Mauern, die in ihrem östlichen Teile kunstreich im Meere selbst erbaut waren, rühmt der arabische Schriftsteller des XII. Jhrh. Edrisi Abu-Abdalla und nach ihm Chabas a. O. I. 228 und 258<sup>7</sup>).

Ferner kann ich Schulten in seiner Miszelle (Hermes LXIII 367) durchaus nicht zustimmen, wenn er das wichtige Zeugnis für insula Diana im Itinerarium Anton, p. 510, 4 (Parthey et Pinder): "Inter Hispanias et Tingi Mauretaniam (für Tingin Mauretanam oder Tingitanam M.) insula Diana, Lesbos. Ebusos. Ab hac insula Carthagine Spartaria (gleich dem auch handschr. belegten Akkusativ) stadia CCCC et a supra scripta insula ad Baleares stadia CCC. Insula Columba, Balearis maior: insula Nura, Balearis minor" durch eine gewagte Erklärung beseitigen will. Er nimmt daran Anstoß, daß dreimal insula, nicht insulae steht, und er glaubt, "daß nur drei Inseln aufgezählt werden, nämlich (von Westen nach Osten) Ebusus, Balearis maior. Balearis minor, und daß, wie Columba und Nura andere Namen für Mallorca und Menorca sind (als solche auch von Kiepert, Formae Orbis ant. Blatt Hispania, aufgefaßt), so Diana und Lesbos andere Namen für Ebusus darstellen. Sollten aber Diana und Lesbos von Ebusus zu unterscheiden sein, so müßte mit Lesbos etwa Formentera ...., mit Diana eine der

<sup>6</sup>) Archäol. Anz. LXII 1927, Sp. 227 f.: "Der Fels Calpe ist in prähistorischer Zeit eine Insel gewesen, aber in griechischer war er Halbinsel wie heute. Ich habe trotzdem vermutet, daß die nördlichste der drei Inseln, die der alte Periplus (Avien 461) zwischen Kap Palos und Kap Nao erwähnt, Calpe sei."

<sup>7</sup>) S. auch Description de l'Afrique et de l'Espagne par Edrisi, texte arabe publié par R. Dozy et M. J. de Goeje, Leiden 1866; vgl. über den Quaderbau mit Türmen auch Schulten (Archäol. Anz. a. O. Sp. 228).

kleinen Inseln zwischen Kap Palos und Kap Nao gemeint sein, also Grossa, Tabarca, Benidorm, Calpe-Itach." Daß das gemeinsame substantivische Attribut insula im Singular voransteht, kann den Philologen, der diese häufige Fügung einseitige Kongruenz nennt, nicht befremden. Gerade im unmittelbar Vorausgehenden (p. 500-510, 4) bietet dasselbe Itin, nach Insula Clota in Hiverione eine ganze Reihe weiterer Inseln ohne Wiederholung von insula oder Verwendung des Plurals asyndetisch aneinander gereiht. Bei unbefangener Erklärung kann es m.E. ferner nicht zweifelhaft sein, daß, wie schon oben erwähnt, insula Diana von Dianium nicht zu trennen ist und keineswegs mit Lesbos und Ebusos, eventuell auch noch mit Grossa, Tabarca usw, zusammenzuwerfen ist. Daß mit dem dreigliedrigen Asyndeton Diana, Lesbos, Ebusos nicht diese letzte Insel allein gemeint sein kann, geht doch deutlich aus der Unterscheidung der Wendung Ab hac insula (nämlich der ebengenannten Ebusos) von a supra scripta insula (der erstgenannten, wichtigsten, nämlich Diana) hervor. Wäre nur von Ebusos die Rede, so würden auch die beiden Distanzangaben von Neukarthago und zu den Balearen durch a supra scripta insula stark gestört. Endlich ist die Angabe Schultens, daß auch Kiepert a. O. Columba und Nura als Mallorca und Menorca auffaßt, dahin richtigzustellen, daß dieser die beiden in Klammern hinzugefügten Namen je mit einem Fragezeichen versehen hat<sup>8</sup>).

Ich wiederhole schließlich, daß die von *M. Antonius* angegriffene Inselstadt bei Sallust Hist. 6 nicht das römerfreundliche *Emporiae (-ion)* sein kann, weil paläographische und sonstige wichtige Gründe dem widersprechen. Dagegen hat sich *Dianium* als militärisch und kommerziell wichtigste Flottenstation des Sertorius von neuem als geeignetstes römisches Angriffsziel erwiesen. Die Einwände gegen einen Punkt in der Beschreibung Sallusts gehen von der gegenwärtigen Gestaltung des Terrains aus, das sich anerkanntermaßen dort seit dem Altertum ganz wesentlich verändert hat.

Wien.

## EDMUND HAULER.

<sup>5</sup>) Überdies setzt er Lesbos? zu Ophlusa (einem von Ebusos südlich gelegenen Inselchen). In Sieglins Handatlas Bl. XXVIII fehlen diese Zusätze.

# WIENER STUDIEN.

25

65

Zeitschrift für klassische Philologie.

Schriftleiter:

H. v. Arnim, E. Hauler und L. Radermacher.

XLVIII. Band. Jahrgang 1930.

**Zweites Heft.** 

Ausgegeben im April 1931.

Gedruckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Unterricht.

Wien 1931.

OSKAR HÖFELS, I., WALFISCHGASSE 14. Die "Wiener Studien" erscheinen wegen der außergewöhnlich erhöhten Herstellungskosten vorläufig in zwei Halbjahrsheften mit dem auf etwa je 7 Druckbogen verringerten Umfang. Der Bezugspreis dieses Bandes ist für Österreich mit S 14·--, für Deutschland und das Ausland mit RM 8·-- bestimmt.

Honorare können derzeit nicht gezahlt werden, doch erhält jeder Verfasser 20 Sonderabzüge seines Beitrages kostenlos beigestellt.

Bestellungen nimmt jede Buchhandlung oder der Verlag entgegen.

Beiträge zur lateinischen Philologie bittet man an Professor Dr. Edmund Hauler (Wien, IX., Porzellangasse 18), solche zur griechischen an Professor Dr. Hans v. Arnim (XIX., Hardtgasse 19) oder an Professor Dr. Ludwig Radermacher (XVIII., Hermann Pachergasse 7) zu senden.

# Der Bericht über die Ermordung des Laios bei Sophokles (OR. 798-813).

Die Stelle lautet nach der Ausgabe von Pearson (Oxford 1923):

στείχων δ' ίκνουμαι τούσδε τοὺς χώρους ἐν οἰς σύ τον τύραννον τοῦτον ὅλλυσθαι λέγεις. καί σοι, γύναι, τάληθές έξερω . τριπλης δτ' ή κελεύθου τήσδ' όδοιπορῶν πέλας. ένταυθά μοι κήρυξ τε κάπί πωλικής άνηρ ἀπήνης ἐμβεβώς, οίον σὺ φής, ξυνηντίαζον · κάξ όδου μ' 8 θ' ήγεμών αύτός θ' δ πρέσβυς πρός βίαν ήλαυνέτην. κάγώ τον έκτρέποντα, τον τροχηλάτην, παίω δι' όργης · καί μ' ό πρέσβυς ώς όρα δχους παραστείχοντα, τηρήσας μέσον κάρα, διπλοῖς κέντροισί μου καθίκετο. ού μήν ίσην γ' έτεισεν, άλλά συντόμως σχήπτρω τυπείς έχ τήσδε χειρός υπτιος μέσης απήνης εύθυς έχχυλίνδεται. κτείνω δὲ τοὺς ξύμπαντας.

Dieser von Oidipus der Iokaste erstattete Bericht scheint zunächst vollkommen durchsichtig und klar, bei näherem Zusehen erweist er sich aber in einigen Punkten als durchaus nicht eindeutig<sup>1</sup>). Wie hat man sich den Verlauf der Dinge im einzelnen vorzustellen? Nach den Worten der Iokaste (752 f.) hatte Laios, als er zu Wagen nach Delphi aufbrach, noch vier Leute mit. Von diesen war einer der ausdrücklich erwähnte Herold, ein anderer der Sklave, der dem Blutbade entrann und die Botschaft von der Ermordung des Königs nach Theben brachte. Bleiben zwei. War der eine von ihnen der Wagenlenker oder lenkte Laios selbst das Gefährt? Für die Vorstellung, die man sich von der tragisch endenden Begegnung zwischen Laios und Oidipus zu machen hat, ist die Entscheidung über diesen Punkt von Bedeutung. Die Auslegung der in Frage kommenden

<sup>1</sup>) Da sich die Untersuchung auf den Wortlaut der Darstellung beschränkt, darf von der Frage über die Mordstelle Umgang genommen werden. Vgl. darüber Robert, Oidipus I 80 ff. u. Lamer, RE u. Laios 495 ff.

800

805

810

<sup>9\*</sup> 

Stellen des Textes ist zweifelhaft. Aus dieser Aporie erwachsen die voneinander abweichenden Versuche, ein anschauliches Bild vom Aufzug der Reisegesellschaft und von der Entwicklung der Handlung zu gewinnen. Ihre Lösung würde allerdings noch nicht alle Schwierigkeiten beheben. Auch wenn sich feststellen läßt, ob xñpuξ (802), ňγεμών (804) und τροχηλάτης (806) ein und dieselbe Person bezeichnen oder nicht, ob also nur ein Herold oder auch ein Wagenlenker anzunehmen ist, eröffnen sich noch verschiedene Möglichkeiten, die am besten die verschiedenen Versuche, sich die ganze Szene vor Augen zu führen, aufzeigen können. Ich nenne deren drei, die mit einem vierten, dem neuesten, der den Anstoß zu dieser Überprüfung der Frage gegeben hat, die erwägenswerten Fälle zu erschöpfen scheinen.

Nach L. Campbell<sup>3</sup>) schreitet der Herold mit dem Stabe, den friedlichen Zweck und die heilige Mission der Festgesandtschaft andeutend, dem Zuge voran. Der Wagenlenker ( $\eta \eta \epsilon \mu \omega \nu$ ,  $\tau \rho \alpha \eta$ ,  $\lambda \delta \tau \eta \varsigma$ ) wird zuerst  $\eta \eta \epsilon \mu \omega \nu$  genannt, weil er die Pferde auf der ansteigenden Straße führt. Oidipus schlägt ihn, geht dann am Wagen vorbei und gelangt so in den Bereich von Laios' Stachelstab. Er bemerkt dazu, die Beschreibung lasse allerdings im unklaren, ob Herold und Lenker dieselbe Person seien oder verschieden; da es aber fünf im ganzen waren, unter ihnen wahrscheinlich die gewöhnlichen δύο  $\delta \mu \varphi (\pi \alpha \lambda \alpha)$  (einer von ihnen war der οἰχεύς), so scheine es natürlich anzunehmen, daß es verschiedene Personen waren. Es sei auch unwahrscheinlich, daß Oidipus auf eine leichte Herausforderung hin den als unverletzlich geltenden Herold geschlagen haben sollte.

E. Bruhn läßt auch den Herold auf dem Wagen sitzen<sup>3</sup>), "sonst würde er doch wohl vorangehen und den Fremden zum Ausweichen auffordern". Neben ihm nimmt er auch einen Wagenlenker an, der auf Befehl des Laios auf den nicht ausweichenden Wanderer losfährt: "insofern ἐλαύνουσιν ἀμφότεροι." Das Ausweichen erzwinge aber schließlich der Lenker, darum heiße es δ ἐχτρέπων. "Dies Partizipium wird, weil eben zugleich von Laios und seinem ήγεμών die Rede ist, durch δ τροχήλατης bestimmter bezeichnet".

Der neueste französische Herausgeber des Sophokles, P. Masqueray<sup>4</sup>), denkt sich die Sache so. Der Herold geht zu Fuß

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Erkl. Ausg. Oxford 1879, Bd. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) έπ! πωλικής ἀπήνης steht nach Bruhn ἀπὸ κοινοῦ.

<sup>4)</sup> Paris 1922 ff.

# DER BERICHT ÜBER DIE ERMORDUNG DES LAIOS USW. 133

dem Wagen voran. Oidipus kommt des Weges. Laios ruft ihm zu, er möge ausweichen, doch jener tut, als hörte er nicht. Daraufhin zwingt der Wagenlenker (ήγεμών) auf Befehl seines Herrn den Fußgänger brutal, sich zur Seite zu werfen, um nicht überfahren zu werden. Deshalb schlägt ihn Oidipus. Laios seinerseits versetzt Oidipus, sobald er ihn erreichen kann, mit dem Kentron einen Hieb über den Kopf. Dadurch nehmen die Dinge eine schlimme Wendung. Oidipus tötet den Alten und den Lenker, hierauf auch den Herold, der umgekehrt war, dem Könige zu helfen, und ebenso einen der beiden Sklaven, die dem Wagen zu Fuß gefolgt waren. Wir erhalten so eine ausführliche, den ganzen mutmaßlichen Verlauf der Begebenheit verfolgende Darstellung, die zwischen den Zeilen liest und das, was der Dichter übergeht, wahrscheinlich zu ergänzen bestrebt ist. Man darf zugeben, so können sich die Dinge abgespielt haben. Die beiden anderen Versuche, die Szene glaubhaft auszumalen, gehen nicht so sehr ins einzelne, im wesentlichen stimmen sie mit der Lösung Masquerays ziemlich überein.

Eine in manchem ganz neue Auffassung begegnet aber bei L. Roussel<sup>5</sup>), der von Masquerays Darstellung ausgeht. Er findet, daß sie Schwierigkeiten bereite. Ich glaube nicht, daß seine Ausführungen das Problem endgültig lösen, das ist wohl überhaupt nicht möglich, sie verdienen aber Beachtung, weil sie sich damit gründlicher und eingehender befassen, als es bisher geschehen war. Sie bieten daher eine geeignete Grundlage für die Erörterung des Für und Wider. Der Aufsatz greift weiter aus, er geht auch auf Textkritik und Topographie ein, das kann hier übergangen werden. Nur das muß erwähnt werden, weil es für seine Auslegung der Stelle nicht belanglos ist, daß er V. 808 zur Annahme von Schäfers Konjektur öχον (die Hss öχου) neigt; das heißt nach ihm nicht "le long du chariot", sondern "au niveau d'une des roues" (362 f.).

Roussels Erklärung geht von dem Bilde aus, das sich dem des Weges kommenden Oidipus darbot; es sei die Grundlage seines Berichtes, denn er schildere dessen Teile in der Reihenfolge, in der sie von ihm gesehen wurden. Er sah nämlich nacheinander einen Herold, die Pferde (es sei wohl an ein Zweigespann zu denken), einen alten Mann auf einem Wagen. Mann und Wagen seien zusammengeschaut, wie die Zwischenstellung

<sup>5</sup>) Rev. ét. gr. 42, 1929, 361 ff.

von avho zeige. Das habe Oidipus vor sich gesehen (ξυνηντίαζον 804). Die hinter dem Wagen und durch ihn verdeckten Sklaven habe er anfangs gar nicht bemerkt, sie wären auch für ihn so gut wie nicht vorhanden gewesen, wenn er sie gesehen hätte. Das Weitere geht von der Voraussetzung aus, daß ein eigener Wagenlenker nicht anzunehmen sei, und zwar auf Grund folgender Erwägung. Die Gedankenfolge in V. 802/5 sei seltsam, wenn sich an die eng verbundene Vorstellung des Herolds und des alten Mannes unmittelbar die andere des Wagenlenkers und des alten Mannes schließe; natürlicher und zugleich zutreffender verstehe man unter ήγεμών den Herold, "qui marche à la tête des chevaux et guide la caravane" (369). Dann sei aber ein Kutscher, der die Zügel hielte, ziemlich überflüssig. Dieser müßte auch den Stachelstab halten; das tue aber doch Laios (809), der auch, wenn er nicht selbst lenkte, nicht über dem Rade sitzen würde, sondern weiter rückwärts im Wagen, wo man bequemer sitzt.

Die Ausschaltung des Wagenlenkers beeinflußt aber Roussels Konstruktion noch weiter. Es fragt sich, wie denn dieser das extpénety des Oidipus hätte bewerkstelligen können? Durch Geradeausfahren, auf die Gefahr hin, den Fußgänger zu überfahren? Dann wäre das Wort recht schlecht gewählt. Durch Seitwärtslenken des Wagens? Das wäre auf einer tiefausgefahrenen griechischen Straße und auf dem Felsboden des Parnaß in der Nähe einer Straßenkreuzung nicht leicht gewesen. Mit dem Stachelstab hätte er es auch nicht tun können, denn er hielt ihn nicht, mit der Hand noch weniger, denn bis zu den Pferdeköpfen, vor denen Oidipus stand, reichte er damit nicht. So folgert Roussel, nur ein Fußgänger, das heißt der Herold, habe den anderen Fußgänger, Oidipus, zur Seite stoßen können. Zu demselben Ergebnis gelange man auch, wenn man sich vorhalte, daß Oidipus, falls es einen Herold und einen Wagenlenker gab, sogleich drei Personen hätte bemerken müssen. Erwähne er nun den Kutscher anfangs nicht, nenne ihn aber plötzlich V. 806, so sei das ganze Bild verfehlt, was man Sophokles an einer so sorgfältig ausgeführten Stelle nicht zutrauen dürfe. Insbesondere aber besage V. 803, das auf dem Wagen nur ein Mann saß und zwar allein.

Darnach stellt sich Roussel zunächst den Aufzug der Festgesandtschaft so vor: auf der Höhe der Pferdeköpfe schreitet

#### DER BERICHT ÜBER DIE ERMORDUNG DES LAIOS USW. 135

der Herold, im Wagen sitzt Laios, hinter diesem gehen drei Sklaven. Wie kam es nun zum Streit und dessen Folgen? Das ergebe sich aus den Worten πρὸς βίαν ήλαυνέτην. Diese könnten nicht besagen, daß der Herold und Laios, beide zusammen, Oidipus weggestoßen oder auch nur versucht hätten, es zu tun. Oidipus komme ja erst V. 806 in Reichweite des Laios. Vielmehr sei anzunehmen, daß Herold und König dem Wanderer aus der Ferne mehrmals grob zugerufen hätten, er solle ausweichen; daher sein Zorn. Jene Worte bedeuteten also nicht "avec accompagnement de voies de fait", sondern "avec des paroles brutales" (368). Der führende Herold und Laios, so meint also Roussel weiter, rufen Oidipus grob zu, den Weg freizugeben, der Herold stößt ihn auch zur Seite. Diesen schlägt nun Oidipus, doppelt beleidigt durch die Grobheit und den Stoß. Wie dies Laios sieht, paßt er auf den Augenblick, da Oidipus am Rade des Wagens vorbeikommt, dann schlägt er zu. Der Rest des Berichtes bietet zu Erörterungen keinen Anlaß.

Es fällt nicht schwer, die Bedenken aufzuzeigen, die dieser von den bisherigen in wesentlichen Punkten abweichenden Erklärung entgegenstehen. Irrig scheint mir zunächst die Annahme, daß für die Reihenfolge zu Anfang des Berichtes der optische Eindruck, den Oidipus erhielt, allein maßgebend war. Er mag mitgewirkt haben, aber allein bestimmend ist er für die Reihung und die Hervorhebung von "Herold" und "Mann auf einem Wagen" in V. 802 ff. gewiß nicht; dafür kommt, wie schon andere (so Campbell) gesehen haben und wie olov σù φής beweist, vielleicht in erster Linie die Angabe der Iokaste V. 752f. in Betracht:

> πέντ' ήσαν οί ξύμπαντες, ἐν δ'αὐτοἰσιν ήν κῆρυξ· ἀπήνη δ'ήγε Λάιον μία.

Die Königin hatte aus der Zahl der Fünf, die die Festgesandtschaft bildeten, den Herold und den Wagen, auf dem Laios fuhr, hervorgehoben, ferner schon V. 742f. eine Beschreibung des Königs gegeben. Diese Übereinstimmung, auf die sich Oidipus, der furchtbaren Wahrheit schrecklich nahe, jetzt besinnt, ist also vor allem für Form und Inhalt der Verse 802ff. heranzuziehen. Daher ist auch aus der Zusammenrückung von zäpuf ze zänl πωλικής άνήρ άπήγης έμβεβώς nicht unbedingt mit Bruhn der Schluß zu ziehen, daß auch der Herold auf dem Wagen saß. Ebensowenig zwingend ist Roussels auf die Reihenfolge der Worte gestützte Identifikation von Herold und Führer, zu der übrigens auch das Scholion zu 806 τὸν τροχηλάτην verführen könnte: τὸν ἔμπροσθεν τῶν τροχῶν πορευόμενον, was wohl durch ήγεμών (804) beeinflußt ist. Die Roussel seltsam anmutende Gedankenfolge in V. 802 ff. hindert somit die Scheidung zwischen Herold und Wagenlenker nicht; nach der Feststellung der Übereinstimmung dessen, was er gesehen, mit dem, was Iokaste ihm mitgeteilt hatte, geht Oidipus, neu anhebend, zur Erzählung über, wie es zum Streit und dann zum Morde kam. Weder die Folgerungen aus dem, was im Blickfelde des Oidipus lag und bemerkt oder nicht bemerkt wurde, noch die aus der Gedankenfolge der Eingangsverse des Berichtes sind demnach für die Interpretation ausschlaggebend.

Auch sonst wird man sich fragen, ob nicht Anstöße gefunden wurden, die nicht bestehen, anderseits der gewollten Erklärung zuliebe gewagte Deutungen in die Stelle hineingetragen wurden. Warum sollte έχτρέπειν beim Geradeausfahren ein schlecht gewählter Ausdruck sein? Dadurch wurde Oidipus gezwungen, zur Seite zu springen, wie bisher immer verstanden wurde. Das Ausbiegen von der Bahn kam aber wohl überhaupt nicht in Frage. Sehr richtig bemerkt Lamer a. a. O., daß der Gleisweg, der dem Ausweichen von Wagen Schwierigkeiten bereiten würde, da Oidipus zu Fuß wandert, seine Bedeutung verliert, ferner daß Gleiswege überhaupt nicht so häufig und typisch waren, daß man sie als Grundlage für die Verwicklung einer Sage hätte nehmen können. Es ist wohl auch zweifelhaft, ob der Dichter die Gegend aus eigener Anschauung kannte. So liegt hier sicherlich keine Schwierigkeit vor, wohl aber in der Bezeichnung des führenden Herolds als τροχηλάτης und in der neuen Auffassung von πρός βίαν ήλαυνέτην. In der Wiederholung des Artikels V. 806 sieht Roussel die Erscheinung, die er das Echo bei Sophokles nennt, die Identität einer schon genannten und bekannten Person werde dadurch präzisiert, er vergleicht OR. 837 τὸν ἄνδρα, τὸν βοτήρα. Hier aber will Oidipus durch die Wiederholung des Artikels lediglich volle Klarheit erzielen, dies war, wie Bruhn bemerkt (s. o.) nach dem Dual ήλαυνέτην notwendig. Dies vorweg. Nun zum Herold als τρογηλάτης. Es wird zugegeben, daß das Wort in der Bedeutung "conducteur à pied" etwas überrasche, doch könne wohl wie äyw so auch έλαύνω, besonders im poetischen Stil, den Sinn haben "vorwärts-

136

#### DER BERICHT ÜBER DIE ERMORDUNG DES LAIOS USW. 137

treiben", sogar angeschirrte Tiere "am Zügel führen". Das Wort kommt bei Sophokles nur an dieser Stelle vor; Euripides Phoin. 39 hat es von hier, bei ihm bezeichnet es unzweideutig den Wagenlenker. Man wird auch fragen dürfen, wozu denn Laios des Stachelstabes bedurfte, wenn der Herold die Pferde am Zügel führte. So wird man an die behauptete Bedeutung von τρογηλάτης nicht gut glauben können. Die Schwierigkeit wäre beseitigt, wenn man V. 806 mit Robert τῆς τροχηλάτου lesen wollte<sup>6</sup>), denn ήγεμών (804) allein würde zu der Rolle, die Roussel dem Herold zuweist, füglich stimmen. Doch hat er diese Konjektur nicht erwähnt und hätte sich auch nicht auf sie stützen dürfen. Nicht besser steht es um die für πρός βίαν ήλαυνέτην geforderte Bedeutung. Ihre Annahme ist offenbar durch die Notwendigkeit erzwungen, bei der Ausschaltung des Wagenlenkers die Möglichkeit eines gemeinsamen Vorgehens von Herold und König zu schaffen, um mit dem Dual fertig zu werden. Die Deutung ist somit willkürlich, sie wäre nur erträglich, wenn ihre Voraussetzung zweifellos fesstände, was nicht der Fall ist. Roussels These hält also wohl bei näherer Prüfung nicht stand, verdient zum mindesten vor anderen Erklärungen nicht den Vorzug.

Auf eine Schwierigkeit, mit der sich diese meines Wissens nicht auseinandersetzen, hat er aber mit Recht aufmerksam gemacht. Wie erklärt sich, wenn ein Wagenlenker vorhanden ist, daß nicht dieser, sondern Laios den Stachelstab trägt? Damit, so meint er S. 370, könne man nicht zurecht kommen, außer man wollte sich in nichtigen Spitzfindigkeiten verlieren. Es muß zugegeben werden, daß sich jene Frage nicht ohneweiters beantworten läßt. Eine Antwort darauf zu finden, ist allerdings nicht schwierig, sie braucht auch nicht spitzfindig zu sein. In der Oidipodie (Schol. Eur. Phoin. 1760 p. 414, 16 ff., vgl. Zenob. 2, 68) erschlägt Oidipus den Laios und dessen Wagenlenker, weil ihm dieser mit der Geißel einen Hieb versetzt hat. Bei Sophokles ist die Beleidigung anderer Art, auch wird der Lenker zunächst

 9) Apophoreton f. d. 47. Versammlung deutscher Philologen (1903.)
 102. Oidipus I 81. Im Oldinoug des Aischylos heißt es Fr. 173 in bezug auf die Begegnung von Vater und Sohn an der Potnischen Schiste:

έπημεν της όδου τροχήλατον σχιστης κελεύθου τρίοδον, ένθα συμβολάς τριών κελεύθων Ποτνιάδας ήμειβομεν. J. MESK

nur geschlagen, nicht erschlagen. Hat ihn der Schlag so schwer getroffen, daß er zusammenbricht? Nimmt ihm Laios deshalb oder auch ohne diese Voraussetzung das Kentron aus der Hand, um den Fremdling, der seinen Knecht geschlagen hatte, selbst zu züchtigen? Diese Lösung wäre nicht unnatürlich und auch nicht zu weit hergeholt. Sie ist aber nicht die einzig denkbare, somit nicht sicher. Der Bericht des Oidipus enthält nicht den geringsten Anhaltspunkt für eine solche.

Überhaupt ein seltsamer Bericht, so klar und doch wieder so verzwickt. Wie kommt es, daß er in der Hauptsache so anschaulich ist, im einzelnen mehrdeutig? Darin muß Absicht und wohlberechnete Kunst liegen. Man halte sich vor Augen, in welcher Seelenstimmung Oidipus den Bericht erstattet und was er damit will. Ist der Erschlagene König Laios, dann trifft ihn selbst der Fluch, den er über den Mörder ausgesprochen hat (813 ff.). Es hat die größte innere Wahrscheinlichkeit, daß ein Mann in solcher Lage seine Darstellung nur auf ihren Zweck einstellt, hier auf die Klärung der Frage, ob der Getötete Laios war oder nicht. Da tritt das Wesentliche zwangsläufig hervor, Nebensächliches weicht zurück. So läßt Oidipus das aus, worauf es nicht besonders ankommt, oder was er als selbstverständlich nicht beachtet hatte, macht auch unwissentlich falsche Angaben, so V. 813. In der Aufregung des Kampfes hatte er die Flucht des einen Sklaven nicht bemerkt und die Toten nachher nicht gezählt. So fehlen uns Zwischenglieder, wir müssen raten. Aber auch was gesagt wird, ist nicht immer eindeutig, psychologisch gleichfalls verständlich. Wäre es verständlicher, wenn Oidipus in solcher Verfassung einen peinlich genauen, lückenlosen Bericht geben wollte? Man möchte freilich gerne wissen, ob sich der Dichter selbst die Szene in allen Einzelheiten ausgemalt hat, das heißt, ob sich die absichtlich gerade so und nicht anders gestaltete Darstellung des Oidipus auf der Grundlage klarer, eigener Anschauung des Sophokles aufbaut. Robert bemerkt a. a. O. 99, Motivierung und Ausmalung der Begegnung zwischen Vater und Sohn sei für den Erzähler das schwierigste Problem der ganzen Oidipussage gewesen. Sie fielen denn auch recht verschieden aus. Da Sophokles durch die Überlieferung im ganzen, wie Robert zeigt, nicht beengt war, konnte er frei gestalten, und man kann sich denken, daß er den Zusammenstoß zwischen Vater und Sohn in allen Teilen

138

## DER BERICHT ÜBER DIE ERMORDUNG DES LAIOS USW. 139

lückenlos vor seinem geistigen Auge hatte. Doch das läßt sich nicht beweisen. Im übrigen hat der Dichter gerade in diesem Stücke vielfach Möglichkeiten offen gelassen, es fehlt auch darin nicht an Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüchen (Robert 99 ff.)<sup>7</sup>). Auch die Erzählung der Iokaste bei Euripides (Phoin. 27 ff.) übergeht und verallgemeinert; hier gilt freilich das über den Bericht des Oidipus Gesagte nicht.

Doch kehren wir zu diesem Berichte zurück und fragen wir uns, wie weit sich die strittigen Punkte klären lassen. Wenn auch nicht Gewißheit, nicht geringe Wahrscheinlichkeit läßt sich gewinnen. Die Hauptfrage ist und bleibt, ob Laios einen Wagenlenker hatte oder nicht. Verneint wird sie außer von Roussel auch von Robert<sup>8</sup>). Höfer identifiziert Herold und Wagenlenker<sup>9</sup>). Denkt er sich, daß er wegen des Heroldstabes, an dem er doch kenntlich war, nur die Zügel, Laios aber das Kentron hielt? Zu den normalen Funktionen eines Herolds gehörte das Kutschieren gewiß nicht 10). Wenn bei Homer Q 324 ff. der Herold Idaios die von Maultieren gezogene, mit der Lösung für Hektor beladene annyn lenkt, Priamos mit dem Pferdegespann hinter ihm fährt, so ist das ein durch die Umstände bedingter Ausnahmsfall. Robert bemerkt sehr richtig, es sei durchaus unepisch, daß Laios seinen Wagen selbst lenke, "und daher sicher des Sophokles eigener Einfall". Ich meine, gerade das sollte stutzig machen. Die Oidipodie kennt einen Wagenlenker des Laios (s. o.), auch Euripides (Phoin. 39) hat ihn, bei den Mythographen (das Material bei Robert I 514 ff.) bleibt die Sache im unklaren; soviel wird man jedenfalls zugeben müssen, daß man demnach bei Sophokles von vornherein eher geneigt ist, einen Lenker des königlichen Wagens anzunehmen, als das Gegenteil. Darf man die in Betracht kommenden Stellen pressen, so kann man das aus dem Texte auch herauslesen. Iokaste sagt 752 f.: Es waren fünf im ganzen, unter ihnen war ein Herold; ein Wagen trug den Laios. Das

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Vgl. den Botenbericht Ant. 1192 ff. Da wird erst durch einen Schluß klar, daß ein Diener Kreon und seinem Gefolge vorausgeeilt war, und gar die Beschreibung des Zuganges zum Grabe der Antigone bietet verschiedener Deutung freien Spielraum.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Oidipus I 106.

<sup>9)</sup> Bei Roscher M. L. u. Oidipus 714.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Vgl. Oehler RE u. Keryx.

## 140 J. MESK, DER BERICHT ÜBER D. ERMORD. D. LAIOS USW.

sieht wie eine räumliche Scheidung von Gefolge und König aus. Es scheint auszuschließen, daß der Herold mitfuhr<sup>11</sup>); natürlich aber nicht, daß ein Kutscher vorhanden war, nur nicht eben der Herold als solcher. Nimmt man V. 812 dazu, wonach Laios, tödlich getroffen, mitten aus dem Wagen fällt. woraus man schließen möchte, daß er nicht vorne, sondern im Innern des Wagens saß12), so erhöht dies die Wahrscheinlichkeit, daß nicht er die Zügel hielt, sondern ein anderer. Endlich kann ήγεμών (804) sehr wohl, τροχηλάτης (806) kaum etwas anderes bedeuten als Wagenlenker. So führt auch Interpretation zum gleichen Ergebnis; man wird daher diesen wichtigsten Punkt des Problems im positiven Sinn entscheiden dürfen. Das übrige haben Bruhn und Masqueray gleich richtig erklärt; wenn dieser die Einzelheiten genauer zu erfassen versucht, so verläßt er zwar sicheren Boden, bleibt aber durchaus im Rahmen des Wahrscheinlichen. Weiter läßt sich auch nicht kommen. Die Schwierigkeit, das Vorhandensein eines Wagenlenkers mit der Tatsache zu vereinen, daß Laios den Schlag<sup>13</sup>) mit dem Stachelstab führt, bleibt bestehen; sie im Sinne Roussels beheben wollen, heißt zu unwahrscheinlichen Voraussetzungen seine Zuflucht nehmen.

Die vergleichende Gegenüberstellung und Prüfung der verschiedenen Versuche, sich den Bericht des Oidipus in allen Teilen klar zu machen, hat allerdings zu keiner endgültigen Lösung des Problems geführt und konnte es auch nicht; doch wenn es gelungen sein sollte, Wahrscheinliches und Unwahrscheinliches zu scheiden, so wäre dies immerhin Gewinn genug.

## Graz.

#### J. MESK.

<sup>11</sup>) Wenn Bruhn meint, der Herold müsse deshalb auf dem Wagen sitzen, weil er andernfalls vorangehen und Oidipus zum Ausweichen auffordern würde, so ist zu entgegnen, daß er dies bei dem stolzen Manne ebenso erfolglos getan haben kann, wie bei Apollod. III 5, 7 der Herold Polyphontes (dort fährt auch Oidipus auf einem Wagen) und der Kutscher bei Euripides (Phoin. 40 f.), Oidipus mochte dies wie anderes übergehen, denn erst die tätliche Beleidigung ließ seinen Zorn aufwallen und führte zum folgenschweren Schlag.

12) Über die Einrichtung der anivy, vgl. Reisch RE s. v.

-1 parter of all plant front Contemport

<sup>13</sup>) Roussel versteht V. 809 διπλοῖς κάντροισι mit dem Scholiasten (δις παισέ με) von zwei Schlägen. Richtiger denken wohl Bruha und andere 9 einen Stachelstab mit zwei Spitzen.

# Die Apokleten der Ätoler und die Apoklesia der Lokrer.

Die Apokleten der Ätoler sind bisher inschriftlich nicht belegt und über ihre Bedeutung und Zusammensetzung herrscht noch eine Unklarheit, die durch die Bemerkungen des Livius eher vermehrt als vermindert wird. Nun ist vor einigen Jahren eine altlokrische Gesetzestafel aus dem 6. Jhd. gefunden worden, die Nik. Pappadakis in der Åpχ. Ἐφημερίς 1924, S. 119 ff. mit ausführlichem sprachlichen und sachlichen Kommentar herausgegeben hat, in der eine ἀποχλησία bei den Lokrern erwähnt wird. Bei der räumlichen Nähe und der Ähnlichkeit der Stammesverfassungen beider Nachbarn ist es vielleicht möglich, die lokrische Apoklesia zur Erklärung der ätolischen Apokleten mitheranzuziehen.

Es ist begreiflich, daß in dem lokrischen Gesetz das Wesen und die Zusammensetzung der Apoklesia auch nicht näher erläutert, sondern als bekannt vorausgesetzt wird. Das Gesetz (τεθμός) bezieht sich auf eine eben vollzogene Landaufteilung, die unter ganz besondere Rechtsgarantien gestellt wird. Es heißt darin Z. 7 ff .: Αί με πολέμοι αναγκαζομένοις δόξξαι αν δράσιν hevi κέκατον άριστίνδαν τοι πλέθει άνδρας δια κατίος μεϊστον άξιομάχος έπι δοίκος έφάγεσθαι, hόστ ις δε δαιθμόν ένφεροι ε ψάφον διαφέροι έν πρείγαι έν πόλι έ ν αποκλεσίαι ε στάσιν ποιέοι περί γαδαισίας. αὐτὸς μὲ ν Γερρέτο καὶ γενεὰ ἄματα πάντα, χρέματα δὲ δαμευόσθο καὶ Foixla κατασκαπτέσθο κάτ τὸν ἀνδρεφονικὸν τετθμ όν, und Z. 18 f.: άλλαγά δὲ βέβαιο ς ἔστο, ἀλαξέσθο δὲ ἀντὶ το ἀρχο. Ich übersetze1): "Abgesehen von dem Falle, daß in Kriegsnot (die) 101 Geschlechtshäupter mit Stimmenmehrheit beschließen, mindestens 200 wehrfähige Männer als Ansiedler heranzuziehen, soll jeder, der eine Neuaufteilung beantragt oder in der πρείγα, in der πόλις, in der ἀποκλησία eine Abstimmung herbeiführt oder Zwietracht wegen der Landteilung erregt, selbst mitsamt seinem Geschlecht auf ewige Zeiten verbannt sein, seine Güter sollen eingezogen und sein Haus niedergerissen werden nach dem Gesetz über Mord. - Ein Tausch soll rechtsgültig sein; er muß aber vor dem doyos erfolgen."

<sup>1</sup>) Neugriechische Ühersetzung (etwas abweichend) bei Pappadakis l. c. S. 128.

Nach diesem Gesetz darf eine Neuaufteilung des Landes nur durch die ävôpec hele xéxatov apostívoav beschlossen werden. und von diesen auch nur dann, wenn im Kriegsfall die Heranziehung von Hilfskräften in Stärke von mindestens 200 Mann und infolge davon ihre Ausstattung mit Land erforderlich wird. Diese 101 sind also die höchste Instanz des Gaues. Sie haben das Recht, Krieg zu erklären<sup>2</sup>) und Frieden zu schließen, Bündnisse zu genehmigen und Fremde in den Gauverband aufzunehmen, sogar im Notfall die Besitzverhältnisse von Grund auf umzugestalten. Aus der geringen Zahl (101) geht hervor, daß es sich bei dieser Versammlung nicht um eine Landesgemeinde aller freien (adligen) Männer handelt. Es können nur die Häupter<sup>3</sup>) der 100 Häuser sein, die aus Polybios (XII 5. 7) bekannt sind; der hunderterste muß der doxog sein, der oberste Beamte des Stammes, der einem der herrschenden Häuser angehört, aber nicht der Älteste der Familie ist. Neben diesen 101 ävopeç apıstivoav, dem großen Rate der Familienhäupter, gibt es in der aristokratischen Verfassung keine Volksversammlung (vgl. Swoboda, Staatsaltertümer<sup>6</sup> S. 43); ihre Entscheidung in allen wichtigen Gauangelegenheiten ist endgültig. Ihr Zusammentritt wird nur nach Bedarf erfolgen; ein Anlaß dazu kann nur selten vorliegen. In den meisten Fällen werden die übrigen Instanzen berechtigt und in der Lage sein, alle Gauangelegenheiten ihrerseits zu erledigen.

Nach dem vorliegenden Gesetz gibt es noch drei Instanzen, die in Betracht kommen, bei denen jeder Antrag auf Neuaufteilung des Bodens ausdrücklich verboten wird: die  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha$ , die  $\pi\delta\lambda\iota\varsigma$  und die  $\dot{\alpha}\pi\sigma\lambda\lambda\eta\sigma i\alpha$ . Pappadakis (l. c. S. 137) nimmt nur zwei an, in dem er èv  $\pi\delta\lambda\iota$  zu èv  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha\iota$  zieht ("in der  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha$ der Burg"). Das ist aus sprachlichen und sachlichen Gründen unmöglich. Sprachlich wird niemand drei ganz gleichartig gebildete Glieder (èv  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha\iota$  èv  $\pi\delta\lambda\iota$  èv  $\dot{\alpha}\pi\sigma\lambda\lambda\epsilon\sigma i\alpha\iota$ ) nebeneinander stellen, wenn sie nicht parallel sein sollen. Sachlich müßte, wenn èv  $\pi\delta\lambda\iota$  zu  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha$  gehörte, noch eine andere  $\pi\rho\epsilon i\gamma\alpha$  **E**  $\omega$   $\pi\delta\lambda\iota\varsigma\varsigma$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Es kann sich bei diesen Kämpfen nur um Viehraub, seltener um Landerwerb handeln. Bei einem Überfall seitens der Nachbarn wird meist keine Möglichkeit vorliegen, Hilfe heranzuziehen, wohl aber bei dem Versuche, das Verlorene wieder zu holen oder selbst eine Besitzerweiterung zu erlangen.

<sup>)</sup> Nicht die Ältesten.

existieren, woran nicht zu denken ist; außerdem ist die Burg nirgends Versammlungsplatz, sondern die Versammlungen werden überall an anderen Stätten abgehalten. Es sind also drei Stellen anzunehmen, wo Gesetze beantragt werden können, πρείγα, πόλις und anoxinoia; die endgültige Beschlußfassung steht allerdings keiner von ihnen zu, wenigstens nach dem vorliegenden Gesetz nicht über eine neue Landaufteilung. Gerade diese besondere Beschränkung aber zeigt, daß sie sonst auch ohne die 101 avôpeç apiortivoav Beschlüsse mit Gesetzeskraft zu fassen befugt sind, z. B. über die Aufnahme einer oder einiger Familien in den Gauverband und ähnliche Fälle, die nicht von so einschneidender Bedeutung für das ganze Leben des Gaues sind. Diese drei Instanzen könnten an und für sich in ab- oder aufsteigender Reihenfolge genannt sein; wahrscheinlich aber wird diejenige an erster Stelle stehen, die am meisten berufen war, Entscheidungen zu treffen, die also, außer in den äußersten Fällen, die eigentliche Leitung des Gaues in Händen hatte.

Die πρείγα erklärt Pappadakis (S. 125) - zweifellos zutreffend - nach der Ableitung des Wortes für den Rat der Alten (=γερουσία). Nun stand die πρείγα aber an Zahl der Mitglieder und an Befugnissen hinter den 101 avopeç apıorívoav zurück; auch ein Vergleich mit der Gerusia von Sparta läßt auf eine weit geringere Stärke schließen. Wenn die Mitglieder dieses engeren Rates ursprünglich als die Oberhäupter einer Gruppe von (3 bis 4) Familien anzusehen sind, so wird sich das später geändert haben; auch hier wird, wie in Sparta, die Mitgliedschaft durch Wahl in irgend einer Form (oder Kooptation) erfolgt sein. Auch hier war jedenfalls, wie aus dem Namen hervorgeht, ein höheres Lebensalter erforderlich. In aristokratischen Ordnungen pflegte die Mitgliedschaft lebenslänglich zu sein. Ist die Erklärung von Pappadakis richtig, so war in der Tat die πρείγα diejenige Stelle, die für die Leitung der Gauangelegenheiten (Gesetzgebung, Verwaltung, Rechtsprechung in Kriminalsachen) in erster Linie in Betracht kam und nur in besonderen Fällen an die Zustimmung der 101 gebunden war. So begreift es sich, daß das vorliegende Gesetz die Beschlußfassung über eine neue Landaufteilung ausdrücklich der πρείγα entzieht und der Entscheidung der 101 vorbehält. Bei der Einfachheit der wirtschaftlichen Verhältnisse brauchte auch die πρείγα nicht dauernd zu tagen, sondern trat nur von Zeit zu Zeit zusammen, wenn sich genügender.

Beratungsstoff angesammelt hatte oder ein dringender Fall (Mord) vorlag.

Was ist nun die πόλις? Sie wird an zweiter Stelle genannt. steht also an Bedeutung hinter der πρείγα zurück. Um diese Verhältnisse richtig zu würdigen, muß man sich die geschichtliche Entwicklung des Stammes vergegenwärtigen<sup>4</sup>). Die Lokrer waren damals (und auch später bis ins 4. Ihd. hinein) noch größtenteils in Dörfern (xwundóv) angesiedelt<sup>5</sup>). Schon um jene Zeit entstanden rings um die Fluchtburgen Städte, die mit einem Mauerring umgeben wurden. Die Städte suchten sich das umliegende flache Land untertänig zu machen, was schließlich zur Einverleibung des Landgebietes in das Stadtgebiet führte. Hier<sup>6</sup>) ist der Gau noch dorfmäßig besiedelt; aber es besteht auch schon eine Stadt, die noch nicht übermächtig geworden ist, aber bereits nach der Herrschaft über das Landgebiet strebt. Die Stadt gehört noch zum Gauverband, denn dieser macht ihr Vorschriften; sie strebt aber schon nach Ausdehnung ihrer Machtbefugnisse, denn der Gau befürchtet von ihr Anordnungen über eine Neuaufteilung des Bodens. Natürlich hatte die Stadt ihre eigene

<sup>9</sup>) Thuk. III 101, 2 wird ein Dorf der lokrischen Hyäer genannt, das IIdag heißt; der Name zeigt die beabsichtigte Entwicklung an.

<sup>6</sup>) Der Fundort der Bronzetafel mit dem Gesetz ist nicht genau bekannt; er befindet sich nach Pappadakis S. 119, A. 1 entweder zwei Stunden östlich von Thermon auf lokrischem Gebiet oder wahrscheinlicher an einer Stelle in der Nähe von Naupaktos. Es handelt sich also um einen Gau, der an der ätolischen Grenze liegt und daher von den räuberischen Ätolern viel zu leiden hatte. Wenn, wie es scheint, dieser Gau der von Naupaktos ist, so ware die Aussendung einer Kolonie der hypoknemidischen Lokrer nach Naupaktos, von der wir durch IG IX 1, 334 (= Syll.<sup>3</sup> 47) Kenntnis haben, der in unserem Gesetz vorgesehene Fall. Thukydides (III 101 f.) nennt im ganzen zwölf Gaue der westlichen Lokrer. Daß diese völlig unabhängig voneinander waren, zeigt der Vertrag zwischen Oianthea und Chaleion (IG IX 1, 333). Die Lokrer bilden i. J. 377 mit den Phokern zusammen ein Armeekorps im spartanischen Heere, stellen also etwa 1500 Mann; diese bilden zwei Drittel der wehrfähigen Männer zwischen 20 und 40 Jahren. Das gibt eine Gesamtbevölkerung von 15.000 Einwohnern. Hundert Jahre früher muß die Bevölkerungszahl noch geringer gewesen sein; es kommen also auf jeden Gau im Durchschnitt 1000 Bewohner und etwa 100 Krieger (150 Wehrfähige). Natürlich gibt es stärkere und weniger starke Gaue; der unsere gehört zu den stärksten (mindestens 200 Krieger). Eine Ansiedlung von 200 neuen Kolonisten erforderte also eine Neuordnung der Besitzverhältnisse.

<sup>4)</sup> Vgl. darüber im allgemeinen Swoboda<sup>6</sup> S. 6 ff.

#### DIE APOKLETEN DER ÄTOLER USW.

Organisation mit besonderen Behörden, ebenso wie jedes Dorf. Die Gaubehörden und -versammlungen hatten nicht in der Stadt ihren Sitz, sondern wahrscheinlich im Tempelbezirk des Apollon Pythios, unter dessen Schutz auch das vorliegende Gesetz gestellt wird<sup>7</sup>) (Z. 14 f.: δδε τετθμός ἱαρός ἔστο το ἹΑπόλλονος το Πυθίο καὶ τον συνν|[άον]).

Es bleibt noch die anoxingía übrig. Die Etymologie des Wortes ist ganz klar: Die anoxinto: sind (olxías) ano naloúusvo:8); aber diese Worterklärung ergibt herzlich wenig für die tatsächliche Bedeutung des Ausdruckes. Auch der Vergleich mit exxlyoia führt nicht weiter, denn eine solche gab es bei den Lokrern damals nicht. Der Sinn ist nur aus dem Zusammenhang zu gewinnen. Die anoxingia ist eine der drei Instanzen, die für das Zustandekommen eines Gesetzes in Betracht kommen oder wo der Antrag auf Erlaß eines solchen gestellt werden könnte. Der Rat der Ältesten (πρείγα) wird zuerst genannt, dann die πόλις, die Gesamtheit der Gaugenossen, die in der Stadt wohnen; danach kann die anoxlygia nur die leitende Behörde sein. die später in der Zeit der sympolitischen Bundesstaaten vielfach συναρχία(t) heißt (vgl. Swoboda<sup>6</sup> 403, 414, 434). Ihr kam ohne Zweifel das Recht zu, Gesetzesanträge zu stellen, vorher zu beraten und an die beiden anderen Instanzen des Gaues, die πρείγα und die 101 άνδρες, weiterzuleiten sowie sie später, nach ihrer Annahme, durchzuführen. Zur Ausarbeitung und schriftlichen Fixierung der Gesetze gehörte immerhin ein Maß von politischer und literarischer Bildung, wie es nicht jeder aus dem Bauernadel besitzen konnte; schon dieser & sould; und in noch weit höherem Grade der über die Kolonisten der Hypoknemidier in Naupaktos lehren das. Zu der anoxinoia gehörte ohne Zweifel als Vorsitzender der Z. 19 genannte apyb;, dem die Entscheidung in Familien- und Erbsachen zustand. Dagegen sind die in der kurzen Inschrift<sup>9</sup>) erwähnten δαμιοργοί offenbar

7) Es ist weder im Gesetz gesagt, daß der Tempel auf der Burg liegt, noch ist es nach dem Fundort wahrscheinlich. Der Gau hat wohl nur dies eine gemeinsame Heiligtum.

8) Allerdings nicht ano πόλεως συγκαλούμενοι (Pappadakis 123, 9).

<sup>9</sup>) Sie lautet Z. 1 ff.: Al [[δά τι το!] δαμιοργοι κερδαίνοιον αλλο | τον γεγραμμένον κιαρόν το Άπόλλο | νος έχέτο αγαλμα δι' έννέα Feréov | και με ποτιγράψαι hépδog (Pappadakis S. 120).

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 2. Heft.

10

Kirchenbeamte<sup>10</sup>), da es staatlich nicht möglich ist, Überschüsse auf acht Jahre zu thesaurieren. Indessen muß der souveräne Gaustaat noch andere Beamte gehabt haben, und zwar in der Mehrzahl, wie das Beispiel der kirchlichen δαμιοργοί beweist und wie es zur Zeit des Geschlechterstaates selbstverständlich ist. So muß es Richter gegeben haben, die in Streitigkeiten aus Schuldverbindlichkeiten Recht sprachen, und solche, die Kriminalfälle instruierten und vor die πρείγα brachten oder selbst aburteilten, mindestens also zwei. Ebenso müssen Beamte dagewesen sein, die das Gemeindegut beaufsichtigten und verwalteten, gleichfalls mindestens zwei. Auch Führer für den Kriegsfall (Strategen) waren unerläßlich. So ergibt sich für die anonlnoia11) eine Zahl von wenigstens 7 bis 9 Mitgliedern. Natürlich waren diese nicht fortwährend beschäftigt, sondern traten nur im Bedarfsfalle in Funktion. Auch besaßen sie schwerlich schon besondere Amtslokale, sondern wohnten jeder zu Hause auf seinem Gute und wurden nur von dort geholt, wenn sie gebraucht wurden. Vielleicht ist dadurch der Name aπόπλητοι zu erklären. Auch Gesamtsitzungen der Apoklesia werden verhältnismäßig selten stattgefunden haben und dann nach dem Hause des apyoç berufen worden sein. Von wem und auf welchen Zeitraum sie bestellt wurden, läßt sich nicht sagen; wahrscheinlich fungierten die 101 auch als Wähler, oder die Apokleten ergänzten sich selbst beim Ausscheiden eines Mitgliedes (durch Tod oder Amtsniederlegung).

Wenn also die  $\dot{\alpha}\pi\sigma\varkappa\lambda\eta\sigma\dot{\alpha}$  der Lokrer nicht eine Ratsversammlung, sondern die eigentliche Regierungsbehörde ist, so läßt sich von den Apokleten der unmittelbar benachbarten Ätoler von vornherein dasselbe annehmen. Dagegen spricht allerdings, daß nach einem Fragment des Polybios (XX 1) bei Suidas dreißig Apokleten dem Syrerkönige Antiochos III. zur Beratung beigegeben wurden und (worauf Swoboda<sup>6</sup> 362, 2 besonders hinweist) bei Livius (XXXV 45, 9) dieselbe Zahl steht. Wenn die Zahl 30 richtig ist, können die Apokleten keine Behörde, sondern nur eine (ziemlich starke) Ratsversamm-

<sup>10</sup>) Dieser Ansicht scheint auch Pappadakis (S. 129) den Vorzug zu geben, der Belegstellen für das Vorkommen solcher kirchlichen ögungerof (in Medeon, Megara, Aegosthenae, Hermione) beibringt.

<sup>11</sup>) Pappadakis (S. 139) betrachtet sie als eine δημοτικωτέρα βουλή, aber für noch eine solche liegt kein Bedarf vor.

#### DIE APOKLETEN DER ÄTOLER USW.

lung sein. Nun ist aber auf diese Angabe wenig Verlaß. Abgesehen davon, daß Livius seine Vorlage mehrfach mißverstanden hat<sup>12</sup>), nennt er auch (XLII 6, 7) in Übereinstimmung mit Polybios (XXVII 5, 3)<sup>13</sup>) Theben, wo es nach einem inschriftlich überlieferten Senatsbeschluß (Svll.<sup>3</sup> 646) Thisbe heißen muß<sup>14</sup>). Es hat sich also hier bei dem Stadtnamen in seinem Polybios-Exemplar eine Korruptel befunden, die er nicht als solche erkannt hat. Namen und Zahlen sind der Verderbnis am leichtesten ausgesetzt. So ist auch hier ein Irrtum anzunehmen, denn die Zahl 30 kann nicht richtig sein (schon von Beloch angezweifelt). Man möchte doch glauben, daß am Kriegsrat des Antiochos nicht ausschließlich Zivilisten und nicht nur Ätoler teilgenommen haben; wenn aber allein 30 ätolische Ratsmitglieder darin saßen, wie stark war denn der Kriegsrat? Er kann doch keine Volksversammlung gewesen sein. Die überlieferte Zahl 30 muß also genau so falsch sein wie der überlieferte Name Theben, und auf sie kann bei der Untersuchung keine Rücksicht genommen werden. Nun braucht Polybios gleichbedeutend mit ἀπόχλητοι die Bezeichnung ἄρχοντες (XXI 4, 7 vgl. mit 5, 2), und dasselbe tut Livius, der apyoytes mit principes übersetzt (XXXVI 28, 8, 9). Wer aber die apyovtes der Ätoler sind, steht ausdrücklich in dem Bundesvertrage zwischen Ätolern und Akarnanen (Svll.3 421); es sind der Stratege, der Hipparch, der Staatssekretär (γραμματεύς), die sieben Truppenführer (ἐπιλεπταργέοντες) und die sieben Schatzmeister (ταμίαι). Diese 17 höchsten Beamten - ihre Zahl mag später bei der weiteren Ausdehnung des Bundes vermehrt worden sein, wenn auch nicht erheblich - bildeten also die Regierung des Ätolischen Bundes, und daß einige von ihnen (z. B. der Staatssekretär, ein Truppenführer, ein Schatzmeister) sich im Großen Hauptquartier des Antiochos befanden, ist durchaus erklärlich und war sogar nötig. Nur so ist es erklärlich, daß die Apokleten bei Polybios als of περ! Φαινέαν (den Strategen) bezeichnet werden (XX 9, 1 vgl. m. 10, 11), und daß es bei Livius (XXXVI 35, 3) heißt: Phaeneas ipse principesque alii und (XXXVIII 9, 1): praetorem et principes. Alles, was von den

147

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) So macht Livius aus der Beratung der äpgovteg in Herakleia (Pol. X 42, 4) eine außerordentliche Bundesversammlung (XXVIII 5, 13 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) In den neueren Ausgaben verbessert.

<sup>14)</sup> Vgl. Syll.3 II 203, 6.

#### 148 W. SCHWAHN, DIE APOKLETEN DER ÄTOLER USW.

Apokleten berichtet wird (Swoboda<sup>6</sup> 361 ff.), sind Regierungsakte, nicht Beratungen eines Ausschusses. Es wäre auch merkwürdig, daß Polybios diesen Ausschuß immer wieder nennt, während er das συνέδριον der Ätoler, von dem die Apokleten ein Ausschuß sein sollen, nicht ein einziges Mal erwähnt. Nicht weniger seltsam wäre es, wenn das συνέδριον vollkommen zugunsten seines Ausschusses abgedankt und diesem alle wichtigen Entscheidungen überlassen hätte. Dagegen ist es sehr gut zu erklären, daß die Ätoler der Regierung, die sie selbst gewählt hatten, umfassende Befugnisse übertrugen und weitgehendes Vertrauen schenkten; nur auf diese Weise wurde eine stetige und erfolgreiche Politik gesichert.

Mit der Gleichsetzung von Apokleten und Bundesregierung stehen auch die etwas unbestimmten Erklärungen des Livius im Einklang, wenn er die Apokleten (XXXV 34, 2) ein sanctius consilium (ex delectis constat viris) oder (XXXV 35, 5) consilium arcanum oder (XXXVI 28, 8) consilium delectorum nennt. Natürlich waren die Beratungen der Behörde geheim, natürlich waren ihre Mitglieder "ausgewählt". Es ist überflüssig zu bemerken, daß Livius diese unklaren Definitionen nicht aus Polybios entlehnt, sondern aus seiner Darstellung erschlossen hat; Polybios würde nie eine ätolische Behörde ein sanctius consilium genannt haben, hätte übrigens, wenn er die Institution der Apokleten näher erklären wollte, das bei der ersten Erwähnung (IV 5, 9). nicht ungefähr am Ende der ätolischen Geschichte getan. Noch eine Vermutung sei gestattet. Die doyovtes befinden sich überall, wo sie auftreten, in der Umgebung des στρατηγός, des Bundespräsidenten, der offenbar an ihre Mitwirkung (vgl. besonders Polyb. IV 5, 9) gesetzlich gebunden ist; sie entsprechen also etwa dem Ministerrat der modernen Staaten, bzw. dem Rat der Volkskommissare in Rußland, nur mit dem Unterschiede, daß ihr Vorsitzender, der στρατηγός, gleichzeitig als Staatspräsident fungiert und sich seine Mitarbeiter nicht wählen darf. sondern auf die durch Volkswahl bestimmten Männer angewiesen ist. Nun erscheinen die anbalmot - allerdings in Kriegszeiten, aber diese waren bei den Ätolern das Normale - überall, in Hypata (Polyb. XX 9=Liv. XXXVI 27 u. ö.), in Herakleia (Polyb. XX 42), in dem belagerten Naupaktos (Liv. XXXVI 35). aber nie am Sitze der Regierung, in Thermon. Zweifellos müssen aber auch dort einige Mitglieder der leitenden Behörde zurückgeblieben sein, nicht nur zur Erledigung der laufenden Geschäfte, sondern auch zur Flüssigmachung der nötigen Geldmittel, zur Anordnung militärischer Nachschübe (aus den Einzelstaaten), zur Berichterstattung und Erteilung von Auskünften an die Heeresleitung, zur Übermittelung von Nachrichten an die Bundesstaaten. Vielleicht sind unter den  $\dot{\alpha}\pi \delta x \lambda \eta \tau \sigma t$  nur diejenigen Mitglieder der Regierung zu verstehen, die nach auswärts abgeordnet wurden, also eine Delegation, allerdings eine sehr starke, die aus der Mehrzahl der  $\check{\alpha}p\chi ov \tau \varsigma$  bestand. Das würde den Namen  $d\pi \delta x \lambda \eta \tau \sigma t$  in seiner ursprünglichen Bedeutung erklären = die vom Hause Abberufenen. Dann kann inschriftlich die Bezeichnung nicht vorkommen.

Berlin.

## W. SCHWAHN.

# Der Werwolf und die Hexen. Zwei Schauermärchen bei Petronius.

Die nachstehenden Ausführungen wollen sich mit der sachlichen Auslegung der Erzählung vom Werwolf und der Hexengeschichte in Petrons Saturae (c. 61, 5-62, 14 und 63, 1-64, 1 ed. Buech.-Her.<sup>6</sup> p. 41 sqq.) beschäftigen und hiefür vorzugsweise verwandte Gedanken und Motive im Schrifttum und Brauch anderer Völker ins Auge fassen. Dabei wird vorzugsweise das Sagenhafte, Märchenhafte und volkskundlich Bedeutsame berücksichtigt und auf die Stellen, die bereits Friedlaender und Waters in ihren kommentierten Ausgaben<sup>4</sup>) erläutert haben, nur dann Bezug genommen, wenn wir von deren Erklärung abweichen oder weiteres Interpretationsmaterial für Stellen zweifelhafter Deutung beischaffen zu können glauben.

Wir beginnen mit dem Märchen vom Werwolf und wollen zunächst einige allgemeine Bemerkungen voranstellen. Die älteste geschichtliche Erwähnung der Werwolfssage begegnet uns bei Herodot, der (IV 105) von der sarmatischen Völkerschaft der Neurer mitteilt, daß ein jeder von ihnen einmal im Jahre auf wenige Tage ein Wolf wird (hig Erzog Erzog Erzog

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Petronii Cena Trim. mit deutscher Übersetzung und erklärenden Anmerk. von L. Friedlaender<sup>2</sup>, Leipzig 1906; W. E. Waters Petronius Cena Trim. edited with introduction and commentary, Boston 1902.

άπαξ τῶν Νευρῶν ἕκαστος λύκος γίνεται ἡμέρας ὀλίγας) und dann wieder seine frühere Gestalt annimmt. Aber die Ouellen des hellenischen Mythos von Lykaon und den arkadischen Werwölfen oder der Wolfssage von Sigmund und Sinfjötli<sup>2</sup>) verlieren sich in der unwegsamen Dämmernis der Frühzeit und lassen eine geschichtliche Bestimmung des außerordentlich hohen Alters dieser Sagen als aussichtslos erscheinen. Die den Werwolfssagen zugrunde liegende Idee der Verwandlung von Mensch in Tier (und umgekehrt) weist allem Anscheine nach auf eine Zeit hin, da noch keine strenge Trennungslinie zwischen beiden gezogen war und der primitive Waldmensch in den Tieren (ob sie ihm nun freundlich oder feindlich entgegenkamen, ist hier ohne wesentliche Bedeutung) verwandte Wesen sah, die ihm in sehr vielen Beziehungen glichen und ihm nahezu als seinesgleichen erschienen, aber auch in mancher Hinsicht (Kraft, Schnelligkeit, Schärfe gewisser Sinne usw.) überlegen waren. Und diese Höherwertigkeit empfand er allem Anscheine nach als Ausfluß einer furchteinflößenden Macht, als Zeichen der unsichtbaren Wirksamkeit dämonischer Wesenheiten. Aus dieser Anschauungsweise heraus entstand einerseits die bei fast allen Urvölkern bestehende "Vergöttlichung" gewisser Tiere»); sie führte aber anderseits auch zur Vermenschlichung des Tieres (Tiersage, Tierfabel) und läßt den Seelenwanderungsglauben als einen naiven Ausdruck der Ahnung einer engen Verwandtschaft sämtlicher Lebewesen begreifen<sup>4</sup>). So wird es

<sup>2</sup>) In der altnordischen Völsunga-Saga wird erzählt, daß Sigmund und Sinfjötli im Walde zwei schlafende Männer fanden, über denen Wolfshemden hingen. Beide legten die Hemden an und wurden augenblicklich zu Wölfen. Nun mußten sie neun Tage warten, bis sie die Hemden ablegen konnten, die sie sodann verbrannten. Vgl. E. Wilken, Die prosaische Edda nebst Völsunga-Saga usw., Paderborn 1877-82, 2. Teil, S. 48 f.; Friedr. von der Leyen, Die deutschen Heldensagen<sup>2</sup>, München 1923, S. 259 fl.; E. Mogk, Deutsche Heldensage (Deutschkundl. Bibl., Leipz. 1926), S. 36.

<sup>3</sup>) Von der großen Verbreitung des Tierkultes bei den arischen (zumal den nordischen) Völkern geben insbesondere auch die bildenden Künste Kunde: man denke an die reiche Entfaltung der Tierornamentik in der germanischen Kunst. Im übrigen aber ist es fraglich, ja wenig wahrscheinlich, daß bei den germanischen Völkern dem (sogen.) Götterkult ein Tierkult vorausgegangen sei.

•) Nicht unerwähnt bleibe der Versuch George Hakewills (An Apologie of the Power and Providence of God in the Government of the World, Oxford 1627, p. 11), die Entstehung der Werwolfssage aus dem

ycanorum

anch verständlich, daß die Helden mancher Völkerstämme ihren Ursprung auf besonders kraftvolle Tiere (Bär, Wolf, Eber) zurückführen<sup>5</sup>) und ihre Stärke aus tierischer Abstammung erklärten<sup>6</sup>). Um sich den Anschein größter Kraft zu geben, trugen die Reiter der Kimbern, wie Plutarch (*Mar.* c. 25) berichtet, Helme, die wie seltsame Tierköpfe mit fürchterlich gähnendem Rachen geformt waren; wenn die Berserker<sup>7</sup>), diese Krieger der nordischen Sage, sich in Bären (oder Stiere) verwandelt glaubten, so entwickelten sie übermenschlich e Stärke und das Gleiche sagte man von den Menschen, die in Wölfe verwünscht oder verwandelt wurden: von den Werwölfen<sup>9</sup>).

Der Glaube an Werwölfe begegnet bei den Griechen mehrfach<sup>9</sup>). Seine stärkste Ausprägung fand er bezeichnender Weise in der bereits angedeuteten Sage, die in dem an Waldschluchten und Weideplätzen reichen arkadischen Bergland lokalisiert ist: nach Paus. VIII 2, 3 sq. wurde der älteste König Arkadiens, Lykaon, zur Strafe für die Opferung eines Kindes auf dem Altare des Lykäischen Zeus während der Opferhandlung in einen Wolf verwandelt<sup>10</sup>); vgl. die verwandten Sagenversionen bei Ovid (Met. I 198 sqq., bes. 232-238; Anspielung:

Glauben zu erklären, daß die Menschen, die unter Tieren aufwachsen und in enger Gemeinschaft mit ihnen leben, allmählich tierisches Wesen und Tiergestalt annehmen.

<sup>5</sup>) In diesem Zusammenhange dürfte auch zu beachten sein, daß dem Odhin der Wolf, dem Frey der Eber heilig war.

<sup>6</sup>) Dies ersieht man z. B. aus vielen Heldensagen; hier mag auch an die nordischen Heldennamen Ybor (Eber), Yrsa (Bärin), Hengist erinnert sein. Siegfried, vom sterbenden Fafni nach seinem Namen gefragt, bezeichnet sich als stolzer Hirsch. Neben dem Glauben an die Abstammung der Menschen von einem als "Gott" verehrten Urahn findet sich bei manchen Völkern der Glaube an die Entstehung der Menschen aus Tieren (Bäumen, Erde).

7) = Bärenhäuter (altnord. berr "Bär" und serkr "Gewand"). Vgl. Altnord. Sagabibl., Heft 2, herg. v. R. C. Boer (Halle 1892), S. 59.

<sup>a</sup>) Die Deutung des Wortes von mhd. *werwolf* als "Mannwolf' nach ahd. *wër* = "Mann' (vgl. lat. *vir* und sanskr. *viras* "Mann') ist nicht allgemein angenommen; über neuere Deutungen vgl. Kluge, Etym. Wb. s. v.

<sup>9</sup>) Vgl. auch Keller, Die antike Tierwelt (Leipzig 1909) I 88 u. 153; ders., Tiere des klass. Altertums, S. 165 ff.; J. Grimm, Deutsche Mythologie<sup>4</sup> 915 ff.

<sup>10</sup>) Von Interesse ist hier Pausanias' Erwähnung (§ 4), daß er selbst an die Wahrheit dieser Sage glaube, weil sie seit uralten Zeiten in Arkadien erzählt wird.

Ib. 433 sq.) und Hygin (Fab. 176 und Astr. II 4), wo der König gleichfalls als Lykanthropos gekennzeichnet wird. In einer anderen Fassung des Mythos (Ps.-Eratosth. Katast. 8; Tzetz. Lykophr. 481) werden Lykaon und seine Söhne zu Werwölfen, weil sie sich gegen den damals noch unter Menschen verkehrenden Zeus in frevler Weise vergingen<sup>11</sup>). Vgl. noch Plat. Rep. VIII c. 16 (p. 565 D-566 B), wo der Lykaonmythos als allgemein bekannt erwähnt wird; hingegen tut Apollodor (Bibl. III 8, 1) in seiner Erzählung dieser Sage des Werwolfs keine Erwähnung. Ähnlicher Art ist die Sage vom Faustkämpfer Damarchos, einem parrhasischen Arkader, der nach Paus. VI 8, 2, während eines Opfers Wolfsgestalt annahm : hier ist bereits der für die Werwolfssagen, wie wir noch sehen werden, so wichtige Zug<sup>19</sup>), der nach einer bestimmten Frist (hier: von zehn Jahren) erfolgenden Rückverwandlung des Werwolfs in einen Menschen hervorgehoben<sup>13</sup>).

Auch im römischen Schriftum finden wir, von Petron abgesehen, noch einigemale die versipelles erwähnt; das meiste weiß über diese Wendehäuter der ältere Plinius (N. H. VIII 80 sqq.) zu berichten, der an die Tatsächlichkeit dieser Sache nicht glauben will: Homines in lupos verti rursusque restitui sibi falsum esse confidenter existimare debemus aut credere omnia, quae fabulosa tot saeculis comperimus. Aus seinen Nachrichten haben

<sup>13</sup>) Kurz berührt sei hier noch die Auffassung der spätgriechischen Mediziner, die unter der λυκανθρωπία eine durch Schwermut hervorgerufene Krankheit verstanden, bei welcher der davon Befallene zur Nachtzeit umherläuft und ein wolfsartiges Geheul ausstößt. Übrigens haben auch ältere deutsche und französische Forscher den Glauben an Werwölfe als pathologische Erscheinung zu deuten versucht, nämlich als Vorstellungen der an Dämonomanie Erkrankten. Vgl. bes. die Schrift des deutschen Arztes Leubuscher, "Über die Wehrwölfe und Tierverwandlungen im Mittelalter", Berlin 1850, S. 11 ff.; eine Zusammenstellung der älteren Literatur gibt Wilh. Hertz, Der Werwolf, Stuttgart 1862, S. 5-7. – Neben der Krankheit der Lykanthropie findet auch die der Kynanthropie und Galeanthropie Erwähnung: vgl. W. Guttmann, Medizinische Terminologie, 15. Aufl., Berlin u. Wien 1920, S. 1306.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Das Verkehren des Zeus unter den Menschen (ein hier stets wiederkehrendes Motiv) deutet allein schon das außerordentlich hohe Alter der Sage an; vgl. auch Cat. 64, 387 und Kroll zur Stelle (S. 193).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Über den mythischen Gehalt des Lykaonmythos vgl. Ed. Meyer, Forschungen zur alten Gesch. 1 56 f., S. Wide, Lakon. Kulte 12 f. und Weizsäcker, Myth. Lex. II 2171 f.

zwei Stellen besondere Bedeutung, erstens sein Hinweis darauf, daß die Werwolfssage gerade beim niederen Volke eingewurzelt (volgo infixa) sei - man denke an den Emporkömmling Trimalchio und seine Gäste -, zweitens die Erwähnung einer der Verwandlung bis zur Wiederentzauberung gezogenen zeitlichen Frist (hier neun Jahre), die in der von Plinius nach einer griechischen Quelle erzählten Werwolfsgeschichte 14) erscheint: es ist dies ein nahezu charakteristischer Zug der Werwolfssagen, der auch in entsprechenden Sagenversionen anderer Völker begegnet, z. B. in der oben erwähnten Völsunga-Saga. Hingegen bleibt in Plinius' Erzählung das zyklische Moment, die in regelmäßigen Zeitabständen sich wiederholende Verwandlung in die Tiergestalt (bzw. die Rückwandlung aus dieser), unberücksichtigt; auch dieses Motiv 15) findet sich sonst in Werwolfs- und anderen Tierverwandlungsmärchen nicht selten 16). Daß Petron das Zyklische des Verwandlungs- und Entzauberungsvorganges nicht besonders betont, hat seinen Grund wohl darin, daß er eben nur eine Schauermär in ihrem Verlaufe erzählen will: die Betonung eines wiederholten mehr oder minder gleichartigen Geschehens würde die Wirkung der Erzählung abgeschwächt haben; daß ihm aber die Periodizität des sagenhaften Vorganges bekannt war und vorgeschwebt haben dürfte, scheint besonders aus der einfachen Feststellung (§ 13) intellexi illum versipellem esse hervorzugehen. Von anderen Erwähnungen der Werwolfssage oder Anspielungen auf sie bei römischen Schriftstellern seien genannt: Verg. Ecl. VIII 97 sqq., wo der

<sup>14</sup>) Ein Abkömmling aus Anthus' Geschlechte werde (N. H. VIII 81) an einen See Arkadiens geführt, hänge hier seine Kleider auf (zur Nacktheit vgl. Petron 62, 5), schwimme dann ans jenseitige Ufer, wo er in der Einöde in einen Wolf verwandelt werde; hier lebe er in Gesellschaft anderer Wölfe (vgl. die im nachstehenden mitgeteilte Sagenfassung im französischen *Lai de Melion*) neun Jahre lang. Nach dieser Zeit kehre er an den See zurück und nehme, nachdem er hinübergeschwommen, seine frühere Menschengestalt an. Hier wäre zu bemerken: Der See trennt die Diesseitswelt von der Jenseitswelt; die Verwandlung kann also immer erst nach dem Eintreffen hier oder dort stattfinden.

<sup>16</sup>) Bekannt unter der Bezeichnung "Amor- und Psyche-Typus".

<sup>16</sup>) Vgl. Leubuscher a. a. O., S. 44 f. Nach dänischem Volksglauben gab es auch Menschen, die sich nachts zu gewissen Zeiten in Werwölfe verwandelten, aber sogleich in menschliche Gestalt zurückkehren, wenn man sie "Werwolf" rief. Vgl. noch Geiler v. Kaisersberg bei Stöber, Zur Geschichte des Volksaberglaubens, Basel 1856, S. 30 f.

#### M. SCHUSTER

Wiederholung des Verwandlungsprozesses (his-sc. herbis atque venenis-ego s a e p e lupum fieri et se condere silvis Moerim . . vidi) ebenso Erwähnung geschieht wie bei Pomp. Mela (Chorogr. II 1, 14 extr. ed. Frick p. 31), wo die eingangs erwähnte Herodotstelle in freier Wiedergabe erscheint (Neuris statum singulis tempus est, quo, si velint, in lupos iterumque in eos, qui fuere, mutentur). Vgl. auch Prop. IV 5, 13 sq. Endlich zitiert Augustinus (De civ. dei XVIII 17) zwei Werwolfssagen nach Varro (beide stehen bei Plin. N. H. VIII 81 f.; vgl. auch das Voranstehende) und untersucht (XVIII 18), was man über solche Verwandlungen zu denken habe, die sich durch Dämonenmacht an Menschen scheinbar vollziehen 17). In späterer christlicher Zeit erst entwickelte sich der Glaube, daß sich gewisse verbrecherische Menschen mit Unterstützung des Teufels zu Wölfen verwandeln, um ihrer Mordlust ungehemmt fröhnen zu können. Hinsichtlich der neuesten Zeit sei bemerkt, daß der Glaube an Werwölfe (und sonstige Verwandlungen von Menschen in Tiere) im Mittelalter in fast ganz Europa herrschend war 18), daß die Vorstellung von Verwandlungen gewisser Menschen in Tiergestalten, vor allem in Löwen, Leoparden, Tiger, Hyänen, im Südosten Asiens und in vielen Gebieten Afrikas<sup>19</sup>) auch heute noch fast allgemein verbreitet ist und ab und zu auch noch in Südrußland, in der Walachei und bei den slawischen Balkanvölkern angetroffen wird 20).

Im übrigen kann es nicht befremden, daß solche Vorstellungen aus uralter Zeit im Märchen<sup>21</sup>) ihren Niederschlag

<sup>17</sup>) Er gelangt zu dem Ergebnisse, daß der menschliche Leib unmöglich durch die Zauberkünste oder die Macht der Dämonen in tierische Gestalten oder Umrisse verwandelt werden könne (XVIII 18).

<sup>18</sup>) Vgl. Jos. Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns im Mittelalter, Bonn 1901, S. 40 f.; 199 ff.; 221 ff.; 225 ff.; 229 f.; 286 ff.; 332 ff.; 572 ff.

<sup>19</sup>) Vgl. Leubuscher a. a. O., S. 54 f.

<sup>20</sup>) Vgl. W. Hertz a. a. O., S. 113-124; manches auch bei O. Henne-Am Rhyn, Die deutsche Volkssage<sup>2</sup>, Wien und Leipzig 1879, S. 148 f., 421 ff. und bei E. Stemplinger, Antiker Aberglaube in modernen Ausstrahlungen, Leipzig 1922, S. 92.

<sup>21</sup>) Hier sei nur ein kennzeichnendes Beispiel herausgegriffen: Es ist ein in verschiedenen Fassungen wiederkehrendes Märchenmotiv, daß ein Mädchen, durch ein Gelöbnis des Vaters (Jephtha-Motiv) gebunden, einen Wolf (auch Igel, Grimm K. H. M. 108, Kröte, Frosch, Grimm, ebd. Nr. 1) heiraten muß, der sich nach vielen Zwischenereignissen und nach befanden und auch im Volksbrauch<sup>22</sup>) ihre Spur bewahrten. Über den mythischen Gehalt der griechischen und deutschen Werwolfssage hat F. L. W. Schwartz in seinem Buche "Der Ursprung der Mythologie" (Berlin 1860) eingehend gehandelt (s. bes. S. 118—121 u. 230 f.)<sup>23</sup>).

Nach diesen einleitenden Bemerkungen wollen wir uns der Erzählung Petrons zuwenden. Der erste Zug, den der lateinische Roman zur Charakterisierung des Mannes hervorhebt, der sich nachher in einen Werwolf<sup>24</sup>) verwandelt, ist dessen das Menschenmaß weit übersteigende Stärke: er war *fortis tanquam*<sup>25</sup>) Orcus; wir könnten dies frei übersetzen mit ,stark wie der Teufel<sup>(26</sup>). In dem Ausdrucke liegt bereits ein leiser Hinweis auf jene andere Welt, in die der *miles* bei seiner Verwandlung in einen Werwolf eintritt. Auch die Angabe, daß er Soldat war, hat ihren besonderen Sinn: es wird damit ein Beruf

stimmter Zeit in einen schönen Jüngling verwandelt. — Über den Wolf im deutschen Märchen vgl. Müllenhoff, Sagen, Märchen und Lieder der Herzogtümer Schleswig-Holstein und Lauenburg (neue Ausg. Kiel 1899), S. 385 "Der weiße Wolf"; Bünker, Heanzische Märchen (1923), Nr. 84; Ztschr. des Ver. f. Volkskunde (Berlin) III 189.

<sup>27</sup>) In vielen Gegenden Polens führt man zur Weihnachts- oder Neujahrszeit einen in ein Wolfsfell gehüllten Mann herum (also in der von Dämonen durchtobten Zeit der Zwölften). Im Fastnachtsaufzug der Nürnberger Metzger, dem Schönbart-Laufen, schritt ein Mann mit einem Wolfskopfe einher. In einem ähnlichen Züricher Aufzuge hieß diese Figur Isegrim, auch Eisengrind. In Mittelfranken wird zu Weihnachten unter dem Namen "Hauswolf" ein Gebildbrot in der Form eines Wolfes gebacken und an Kinder und Gesinde verschenkt; ähnlich in Pommern zu Ostern ("Osterwulf"); vgl. Mannhart, Wald- und Feldkulte II 322.

<sup>23</sup>) Hier sei auch des dem Apollon geheiligten Wolfes gedacht, der einst wahrscheinlich der Gott selbst in einer Verwandlungsform war.

<sup>24</sup>) Über das Gespenstige, das man in ältesten Zeiten im Wesen des Wolfes erblickte, vgl. Rohde, Psyche I<sup>10</sup> 192, 1.

<sup>25</sup>) Dieser Vergleich und die zahlreichen folgenden, die ebenfalls mit tanquam eingeleitet sind (62, 4 luna lucebat tanquam meridie; § 6 stabam tanquam mortuus; § 11 tanquam lanius; § 12 tanquam copo compilatus; § 13 tanquam bovis), stellen unverkennbare Merkmale der bilderreichen Volkssprache dar; besonders gehäufte Vergleiche dieser und ähnlicher Art begegnen gerade in der volkstümlichen Erzählung der meisten indoeuropäischen Sprachen. An der vorliegenden Petronstelle bezeugen sie die Volkstümlichkeit des alten Sagengutes.

<sup>20</sup>) Hinterher bemerke ich, daß Friedlaender in seiner Ausgabe der Cena S. 165 tatsächlich so übersetzt hat. bezeichnet, der von seinen Vertretern in erster Hinsicht Kraft verlangt. Unser miles aber besaß diese Eigenschaft in ganz außergewöhnlichem Maße; er war schon in der Binnenwelt ein Überkraftmensch und verfügte bereits hier über jene Gewalt, die sonst eine ausgesprochene Besonderheit der bereits dem Dämonismus der Außenwelt Verfallenen ist. Damit will im voraus angedeutet sein: er war ein typischer Werwolf. Im übrigen bedarf die Betonung der Kraft des Soldaten nach den eingangs vorausgeschickten Bemerkungen keiner besonderen Begründung mehr: es handelt sich um die in der Welt der Sage herrschende Vorstellung von der Überkraft der in wilde Tiere verwandelten Menschen.

Die nächste Stelle, die uns hier beschäftigen soll, sind die unmittelbar folgenden Worte: apoculamus nos circa gallicinia. luna lucebat tanguam meridie. Niceros und sein Begleiter machen sich also auf, um zu Melissa zu gelangen. Die Worte circa gallicinia deuten an. daß es bereits Nachmitternacht (aber doch noch Nachtstunde) war ??). O. Keller, Die antike Tierwelt II S. 141 bemerkt: "Nach persisch-baktrischem Glauben entwichen die bösen Geister beim ersten Hahnenschrei, gerade wie nach slawisch-neugriechischem Aberglauben Werwölfe, Dämonen und Neraiden". Auch an unserer Stelle kann mit circa gallicinia nur gesagt sein, daß es die Zeit vor dem ersten Krähen des Hahnes ist. In den mitternächtigen Stunden, d. i. in der Zwischenzeit zwischen einem Tage und dem anderen, ist nach uralter Vorstellung die Grenze zwischen der Binnen- und Außenwelt aufgehoben<sup>28</sup>), da treiben die Dämonen, die Mächte der Unterwelt (Hölle), am ungehindertsten ihr Spiel mit den Erdengeschöpfen. In dieser Geisterstunde vermag darum eine Verwandlung eines Menschen in ein anderes Wesen (vermöge des Einflusses böser Dämonen) am besten von statten zu gehen: diese wird denn auch bald nachher erzählt. Es sei hier noch

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Das Krähen des Hahnes gilt im allgemeinen als Zeichen des herannahenden Tages; der Hahn kündet den Sonnenaufgang an und vertreibt durch seinen lauten Ruf die bösen Nachtgeister; vgl. in Gaar-Schusters Kommentar zur Auswahl aus römischen Dichtern, Wien 1928, die Bemerkungen zu Ambrosius' Hymnus "Aeterne rerum conditor" S. 310 (zu v. 5 u. 8) und S. 311, Anm. 1. Gerade die Nachmitternachtszeit ist die Zeit des ärgsten Gespenstertreibens.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) So stehen nach alter Sage um diese Zeit die geheimen Schatzhöhlen offen u. dgl.

daran erinnert, daß ebenso wie die Zwischenzeit von einem Tage zum anderen auch die Zwischenzeiten (zumal die Nachtstunden) zwischen zwei Monaten, die sogenannten Epagomenen, und vor allem die Nächte der Zwölften, die selbst gleichsam eine Art Zwischenzeit vom alten zum neuen Jahre bilden, einen durch abergläubische Vorstellungen und Bräuche besonders gekennzeichneten Zeitraum<sup>29</sup>) darstellen. — Im übrigen übersieht Petron in seiner Schilderung keinen Zug, der geeignet ist, das Grausige der Situation zu erhöhen. Gerade dadurch gewinnt seine Charakteristik der einzelnen Gestalten, aus denen sich diese simple. geistig nicht hochstehende Gesellschaft zusammensetzt, volle Lebensechtheit; diese schlichten Leute lieben eben, wenn man es mit einem zeitgemäßen Ausdrucke bezeichnen darf, gruselige Kinoromantik. Darum fehlt der mit wenigen, aber treffenden Worten veranschaulichte Vollmondschein<sup>30</sup>) nicht, darum wird der Grabsteine Erwähnung getan; doch paßt diese Erwähnung auch wieder trefflich in den Zusammenhang; sie bereitet das gespensterhafte weitere Geschehen vor<sup>31</sup>): die Totenstätte und die Verwandlungsszene, sie haben beide ihre Verbindungsbahnen

<sup>29</sup>) Diese Zeit der Wintersonnenwende war die namentlich dem Sturmund Totengott geweihte Fahrzeit der Geister und Götter; da hielten Wodan und seine Gemahlin Frigg mit den seligen Geistern ihren Umzug; in dieser gespensterhaften und bedeutsamen Zeit erfolgte auch der Umzug des wilden Jägers und des wütenden Heeres. Diese heidnische Vorstellungswelt zeigt ein zähes Fortleben. Zum Schutze vor den bösen Geistern, die hauptsächlich in den Zwölften ihr Unwesen treiben, werden heute noch in vielen Gegenden Süddeutschlands und Österreichs an gewissen Tagen dieses Zeitabschnittes Zimmer und Ställe mit Weihwasser besprengt und mit Weihrauch durchräuchert (sog. Rauchnächte).

<sup>30</sup>) Hier sei übrigens daran erinnert, daß bei fast allen älteren Völkern (bes. bei den Ariern) der Mond als Nachtgott und König der Toten verehrt wurde: vgl. Siecke, Die Urreligion der Indogermanen, Berlin 1897, S. 11 ff.; die im Norden übliche alte Zeitrechnung nach Wintern und Nächten führte zu einer Verbindung der Begriffe Winter, Nacht, Tod, Auferstehung (diese mit Hinsicht auf die Verjüngung des Mondes) zu einer Einheit, um aus dem Monde jenen Toten- und Unsterblichkeitsgott zu schaffen, dem man ebenso bei den Germanen und Gallokelten wie bei den Völkern des klassischen Altertums, vorzugsweise bei den Griechen, begegnet; vgl. Grosse, De Graecorum dea Luna, Lübeck 1880, p.27; Siecke, Beiträge zur genaueren Erkenntnis der Mondgottheit bei den Griechen, Berlin 1885, S. 59 ff.

<sup>31</sup>) Man vergleiche hiezu die grause Schilderung bei Lucan. Phars. VI 570-576 (Housm. p. 174).

#### M. SCHUSTER

mit der dämonischen Jenseitswelt<sup>32</sup>). Man könnte noch fragen, wie die Worte Niceros' sedeo cantabundus et stelas numero zu verstehen seien. Uns scheint, es liegt hier ein psychologischer Meistergriff des Romandichters vor: er stellt uns damit die ganze Schaurigkeit der Örtlichkeit und des Vorganges gleichsam im seelischen Reflexbilde des Erzählenden dar und erreicht dadurch die höchste Spannung der Zuhörenden für den unmittelbar folgenden Gipfelpunkt seiner Erzählung. Niceros' Singen (es ist wohl bloß an ein halblautes Vorsichhinsingen oder Summen zu denken) und sein Zählen der Grabsteine hat offenbar lediglich den Zweck der Selbstberuhigung: Niceros wehrt sich gleichsam gegen den überwältigenden Eindruck der so schaurigen Stimmung und um dieser aufregenden Peinigung nicht zu erliegen, singt er sich etwas vor und zählt die Stelen. Die Erzählung setzt dann fort:

Deinde ut respexi ad comitem, ille exuit se et omnia vestimenta secundum viam posuit. Hier ist zunächst zu fragen, was die Entkleidung des Soldaten, der Niceros begleitet, in diesem Zusammenhange zu bedeuten hat. Bei dem außerordentlich hohen Alter der Werwolfserzählungen, deren Ursprung sich, wie erwähnt, im Dunkel der Vorzeit verliert, und bei ihrer gewaltigen Verbreitung besonders auf europäischem Boden, wird es gestattet sein, auf verwandte Motive hinzuweisen, die eine Beantwortung unserer Frage zu fördern vermögen. Wir besitzen ein aus dem dreizehnten Jahrhundert stammendes französisches Gedicht über einen jungen Ritter, namens Melion, der an Artus' Hofe lebte; es ist Lai de Melion betitelt<sup>33</sup>) und erzählt von des Jünglings Vermählung mit der Königstochter von Irland und seinem Jagdausritt mit der jungen Gattin, die beim Anblicke

<sup>38</sup>) Vgl. Fr. Michel, Lai d'Ignaurés suivi des lais de Metion et du Trot. Paris 1832, p. 44 sqq.; dazu Jeanroy, Brandin et Aubry, Lais et descorts français du XIII siècle, Paris 1901, p. 86 sqq. und Wolf, Über die Lais, Sequenzen und Leiche, Heidelberg 1841, S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) In diesem Zusammenhange sei vergleichsweise auf das Märchen "Der Mond" (Grimm, Kinder- und Hausmärchen Nr. 175) hingewiesen: Vier Burschen aus dem Land des Dunkels, die dem Menschenlande den Mond geraubt und bei ihrem Tode mit sich in die Gräber genommen hatten, beunruhigten durch das Mondlicht die schlafenden Toten in der Unterwelt so lange, bis der heilige Petrus die Toten zur Ruhe brachte, sie wieder in ihre Gräber sich legen hieß und den Mond mit fortnahm; vgl. auch die Lenorensage.

eines prächtigen Hirsches ausrief, sie werde alle Nahrung in Hinkunft zurückweisen, wenn sie nicht vom Fleische dieses Edelwilds genossen habe. Melion wies ihr einen mit einem weißen und einem roten Stein besetzten Ring vor und bat, ihn mit dem weißen Stein zu berühren, sobald er sich seiner Kleider entledigt habe; denn dann werde er sofort Wolfsgestalt annehmen und den Hirsch erjagen, doch trug er ihr noch besonders auf, auf seine Kleider acht zu haben und zu warten, bis er zurückkomme; denn nur durch die Berührung mit dem roten Stein könne er seine frühere Gestalt wieder erlangen. Sie tat nach seinem Wunsche und alsogleich lief er als Wolf mit entsetzlichem Geheul davon. Aber Melions Gattin verließ nun ihren Mann und entfloh zu ihrem Vater nach Irland; der verwandelte Ritter folgte ihr aber in Wolfsgestalt dahin nach, fiel dort mit wirklichen Wölfen in Gehöfte und Herden ein und verübte so schweren Schaden, daß der König auf die Tiere Jagd machte. Schließlich wurde Melion als Werwolf erkannt und durch die Berührung mit dem roten Steine entzaubert. - Ferner sei hier eine der schlichten Versnovellen (Lais) der ältesten französischen Dichterin Marie de France (12. Jhd.) angeführt, worin<sup>34</sup>) sie, einer bretonischen Sage folgend<sup>35</sup>), von einem seltsamen Ritter erzählt, der wöchentlich - sollte wohl richtiger heißen: monatlich - drei Tage zum Werwolf wird; er zieht sich dabei nackt aus und ist stets in Gefahr, Wolf zu bleiben, wenn ihm jemand die im Walde unter einem hohlen Steine verwahrten Kleider wegnimmt. In einer hessischen Sage, die Lynker (Deutsche Sagen und Sitten aus hessischen Gauen, Kassel 1854, S. 107; vergl. Grimm, Deutsche Märchen 1049) mitteilt, wird von einer Frau erzählt, die ihrem Mann zu jeder Mahlzeit Fleisch auf den Tisch stellt, ohne daß er sich erklären kann, woher sie es habe. Sie verspricht, ihm Aufklärung zu geben, doch müsse er dabei die Nennung ihres Namens vermeiden. Sie gingen ins Freie und als sie zu einer Viehtrift ge-

<sup>34</sup>) In der Ausgabe von Roquefort *Poésies de Marie de France* (Paris, 1822) I 182; vgl. auch die Ausg. von Warnke, Halle (2. Aufl. 1900), S. 96.

<sup>35</sup>) Das Gedicht der Marie de France, das im schlichten Märchentone gehalten ist, führt den Titel: Lai du Bisclaveret; seine Eingangsverse lauten: "Quant de lais faire m' entremet / Ne voil ublier Bisclaveret; / Bisclaveret ad nun en Bretan, / Garwalf Papelent li Norman." Das Wort Bisclaveret ist die bretonische Bezeichnung für Werwolf; seine etymologische Erklärung versucht Wilh. Hertz, Der Werwolf, Stuttgart 1862, S. 91, Anm. 1.

159

langten, warf die Frau einen Ring über sich, wurde sofort zum Wolfe, erfaßte ein weidendes Schaf und lief damit fort. Als ihr entsetzter Mann "Ach, Margareit!" ausrief, da verschwand augenblicklich der Wolf und die Frau stand nackend auf dem Felde. - Endlich lesen wir in einer alten Werwolfserzählung, die Gervasius von Tilbury in seiner Schrift Otia Imperialia (um 1210) überliefert 36), von einem wundersamen Menschen (namens Calceveyra), der die Gepflogenheit hatte, sich nachts zur Neumondzeit im Freien zu entkleiden, sein Gewand unter Felsgestein oder unter einem Dornbusch zu verstecken und sich sodann nackt solange auf sandigem Boden zu wälzen, bis er als schnaubender Wolf von dannen lief. Diese Beispiele und verwandte Sagenmotive lassen den Schluß zu, daß sich der Soldat bei Petronius deshalb seiner Kleider entledige, um sich sodann verwandeln zu können. In den meisten Werwolfsgeschichten ist die Verzauberung durch das Anziehen (Überwerfen) eines Wolfshemdes (úlf-hamr) oder das Anlegen eines Wolfsgürtels, wobei der Riemen in das neunte Loch geschnallt wurde, durch Anstecken eines Zauberringes oder durch Bestreichen mit einer Salbe bedingt. Bei Petron fehlt dieser Zug<sup>37</sup>); aber er ist auch im Lai de Melion (Berührung mit dem Stein des Ringes) und in der Erzählung des Gervasius (Sichwälzen im Sande) bloß andeutungsweise vorhanden und fehlt bei Marie de France a. a. O. Es ist aber mit höchster Wahrscheinlichkeit anzunehmen, daß das Wechseln des Kleides (Anlegen des Wolfskleides, "Wolfshemdes") zur ältesten Fassung des Verwandlungsmotivs gehört - das menschliche Kleid wird abgelegt, damit das Tierkleid angelegt werden kann -, so daß uns bei Petron eine spätere Form dieses Darstellungsdetails vorliegt.

Hier sei ferner der nun folgende Ausdruck mihi anima in naso stare ("stabam tanquam mortuus") kurz berührt. Die Auslegung, die A. Otto (Die Sprichwörter u. sprichw. Redensarten d. R., S. 238) von der Stelle gibt, der in dieser Redensart einen Ausdruck, "gespanntester Erwartung" sehen will, halte ich für verfehlt. Der Gedankenzusammenhang zeigt deutlich, daß mihi anima in naso stat nur so viel bedeuten kann wie: "ich bin daran, die Seele auszuhauchen". Ich möchte vergleichsweise darauf hinweisen. daß die Neugriechen zur Bezeichnung

<sup>36</sup>) In der Ausgabe von F. Liebrecht, Hannover 1856, p. 51 sq.

<sup>37</sup>) Wodurch er ersetzt wird, darüber vgl. das unmittelbar Folgende.

noe H

eines todesmutigen Kämpfers den volkstümlichen Ausdruck gebrauchen "er hat die Seele auf der Zunge" ( $\xi\chi$ s:  $\tau \eta[v] \psi_0 \chi \eta[v]$  $i\pi l \tau \eta_S \gamma \lambda \omega \sigma \sigma \alpha_S$ ), was man besonders von den Kretern rühmt. Da man sich die Seele in den frühesten Zeiten (und heute noch bei den Urvölkern) häufig als einen Hauch<sup>38</sup>) vorstellte, so soll damit gesagt sein, daß die Seele bereits nahe dem Entweichen (durch die Nase oder den Mund) war. Man denke auch an Aristoteles, der von der Seele sagt (De anim. I 5, p. 410, II 29 sq.), sie komme und gehe vom Windhauche getragen. Im übrigen vgl. C. Sittl, Die Gebärden der Griechen und Römer, S. 46, Anm. 7, wo aber von einer Entscheidung in der Deutung abgesehen wird. Auch die einige Zeilen später (§ 10) erscheinende gleichartige Ausdrucksweise *ut larva intravi, paene animam ebullivi* scheint die oben vorgebrachte Erklärung zu stützen.

Wir kommen nun zu der Deutung der Worte circumminxit vestimenta sua. Die Stellung der Worte et subito lupus factus est nach dem Umharnen der Kleider lehrt, daß das circummingere die Verwandlung des Soldaten in einen Werwolf unmittelbar zur Folge hat<sup>39</sup>). Wir möchten darum annehmen, daß der Kreis, der durch die minctio entsteht, die Stelle eines Zauberringes (Zauberkreises) vertritt. Wir kennen diesen Kreis auch aus der deutschen Literatur, z. B. aus Goethe, Der Schatzgräber, v. 9 ("Und so zog ich Kreis um Kreise") und Gerhart Hauptmann ("Die versunkene Glocke" I, Seite 27). Das Ziehen eines Zauberkreises<sup>40</sup>) ist bei Petron nötig: erst durch ihn wird die Verzauberung in einen Werwolf möglich, da ja der Soldat keine Wolfshaut oder dergleichen anzieht. Im übrigen scheint der gepißte Kreis ein parodistischer Zug zu sein, den Petron nicht

<sup>39</sup>) Auch als blauer Dunst: vgl. Konr. v. Maurer, Isländische Volkssagen, Leipzig 1860, S. 81; ferner als schattenartige Maus (die in einem Pferdeschädel herumkriecht und zu den Nasen- und Augenlöchern herausschaut, während dem Schläfer rosige Träume erscheinen): vgl. Schambach und Müller, Niedersächsische Sagen, Göttingen 1855, Nr. 246.

<sup>39</sup>) Unzureichend und teilweise in die Irre gehend sind die Ausführungen bei Pischel, Zu Petron Sat. 62 (Abhandlungen für Martin Hertz, Breslau 1888, S. 69 ff.). Vgl. auch Friedlaender Komm. S. 317.

<sup>40</sup>) Vgl. auch Schuster, Altertum und deutsche Kultur (Wien 1926),
 S. 86 und Gaar u. Schuster, Auswahl aus röm. Dichtern, Komment.
 (Wien 1928), S. 2.

"Wiener Studien", XLVIII. Bd., 2. Heft.

11

ohne Absicht hineingebracht hat<sup>41</sup>). Er will offenbar darum eine groteske Wirkung erzielen, weil dies zu der ganzen Situation paßt und vor allem auch dem niederen Bildungsniveau des Erzählers und seiner Zuhörer so sehr gemäß ist. Je grobschlächtiger und verrückter die Geschichte ist, desto besser.

Der Werwolf lief heulend in den Wald. Niceros aber ging auf die zurückgelassenen Kleider zu: Deinde accessi, ut vestimenta eius tollerem: illa autem la pide a facta sunt. In den oben erwähnten Lais der Dichterin Marie de France (Ausg. v. Roquefort I 187) heißt es, daß der zum Werwolf verwandelte Ritter seine Kleider unter einem ausgehöhlten Steine verbarg und Ähnliches erzählt Gervasius Tilburiensis; diese beiden Erzählungen sind durchaus volkstümlich und in keiner Weise von der Antike abhängig. Man wird darum vermuten dürfen, daß das Motiv nicht ursprünglich die Versteinerung der Kleider war, sondern die Bergung (Verbergung) der Kleider unter einem Steine. Indes hat auch das Zu-Steinwerden des Gewandes einen Sinn: auf diese Weise kann ihm nämlich seine Kleidung nicht fortgetragen werden. Dies aber ist wieder darum von Wichtigkeit, weil sich der Werwolf, wenn er seiner Kleider verlustig wird, nicht mehr in einen Menschen zurückverwandeln kann<sup>42</sup>). Im übrigen ist es auch nicht ohne Bedeutung. daß das Gewand inmitten des orbis minctus liegt: es ist solchermaßen durch den Zauberkreis gebannt und vor Entwendung gesichert; der Zauberkreis selbst bewirkte ja seine Versteinerung.

Im folgenden wird Niceros' Todesangst von ihm selbst in ebenso derber wie anschaulicher Weise geschildert; endlich gelangt er ins Haus Melissas und er erfährt von ihr: *lupus*... villam intravit et omnia pecora tanquam lanius sanguinem illis misit. Die hier erwähnte Blutgier des Werwolfes ist auch sonst vielfach bezeugt<sup>43</sup>). Eben darum begegnet man mehrfach einer Vermengung der Vorstellung von Werwölfen mit

<sup>41</sup>) Damit soll nicht gesagt sein, daß Petron diesen Zug frei erfunden habe; er wählte offenbar unter den verschiedenen Möglichkeiten, einen Zauberkreis zu bilden, diese besonders drastische.

<sup>42</sup>) Aus diesem Grunde erwähnt Gervasius (s. o.) als Verwahrungsort der Kleider außer dem Felsenversteck einen Dornstrauch (in den man nicht gerne hineingreift).

<sup>43</sup>) Vgl. die Belege bei Henne-Am Rhyn a. a. O., S. 422 ff.

den blutdürstigen Vampiren. So berichten Danziger Sagen<sup>44</sup>), daß die bereits bestatteten Werwölfe zu mitternächtiger Stunde ihren Gräbern entsteigen, in ihrem Blutdurst Herden überfallen und selbst in menschliche Wohnungen dringen, um das warme Herzblut Schlafender zu schlürfen.

Aber der Werwolf, von dem Petron erzählt, stillte seinen Blutdurst nicht ungestraft; er entkam zwar, aber mit einer schweren Wunde, die ihm der Hausknecht Gavillas mit einem Spieße am Hals beigebracht hatte. Niceros verließ mit Tagesanbruch das Haus Melissas und fand an der Stelle, wo die Versteinerung der Kleider des Soldaten erfolgt war, nichts weiter als Blutspuren vor. Da ging er wieder nach Hause und traf den Soldaten bereits in menschliche Gestalt rückverwandelt an: er lag im Bette und ein Arzt bemühte sich um ihn: er hatte eine blutende Wunde am Halse. Was hatte sich also zugetragen? Verwandte Werwolfsgeschichten vermögen uns hierüber Klarheit zu schaffen. Der bereits genannte Gervasius von Tilbury berichtet (Otia Imperialia ed. Liebrecht p. 51), ein gewisser Raimbaud de Ponto sei aus Gram über den Verlust seines Erbes zum Werwolf geworden und habe als solcher Kinder und Erwachsene gemordet: da gelang es einem Zimmermann, dem Untier einen Fuß abzuhacken, worauf es sogleich Menschengestalt annahm. Der Verletzte aber erklärte, er beklage den Verlust des Fußes nicht, vielmehr sei er darob glücklich: denn dadurch sei er von seiner Verwandlung befreit und vom Zwange, weitere Missetaten zu begehen, erlöst worden. Müllenhoff teilt in seinem Buche "Sagen, Märchen und Lieder der Herzogtümer Schleswig-Holstein und Lauenburg" (Kiel 1845, neue Ausg. das. 1899, S. 331, Nr. 317: ,Die Frau mit dem Wolfsriemen') eine Werwolfsgeschichte mit, die sich geradezu als eine Parallele zu der Erzählung Petrons bezeichnen läßt. Eine alte Frau verwandelt sich durch Umlegen eines Wolfsriemens in einen Wolf und bringt regelmäßig Fleisch für die Mittagstafel heim. An einem Sonntagsmorgen schießt man mit "Erbsilber" (mit einem ererbten silbernen Knopf als Flintenkugel) auf sie, denn nur so kann sie verwundet werden. Als sie sich zu Hause wieder in ihre Menschengestalt

 <sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Vgl. J. Karl, Danziger Sagen (Danzig 1844), 2. Bändchen, S. 38.
 Die nämliche Vermischung beider Vorstellungen bei den slawischen Völkern erwähnt W. Hertz a. a. O., S. 113.

verwandelte, hatte sie eine Wunde, die zeitlebens nicht heilt. Hier haben wir wie bei Petron einen Werwolf vor uns, der die Herde anfällt<sup>45</sup>) (die alte Frau zerreißt das Weidvieh), verwundet wird und sich bald nachher in Menschengestalt verwandelt. Es gibt eben zwei Arten der Rückverwandlung des Werwolfes: eine augenblickliche und eine etwas verzögerte. In beiden Fällen aber ist eine Verwundung die Ursache der Entzauberung. Wird der Werwolf durch die erlittene Verletzung nicht sogleich zur Umwandlung in seine menschliche Gestalt genötigt, so wird er doch bald hernach wieder zum Menschen und dann an der Verwundung als versipellis erkannt. Dieser zweite Fall liegt in der Darstellung Petrons vor. Der von dem Knechte verwundete Werwolf war also durch seine Verletzung zur Rückverwandlung gezwungen worden, eilte darum sogleich zu der Stelle, wo seine versteinerten Kleider lagen, die nunmehr durch das Berührtwerden von ihm sogleich wieder ihre ursprüngliche Form zurückgewannen; beim Anlegen der Menschenkleider verliert er sogleich seine Wolfsgestalt. Er kehrt als Mensch nach Hause: aber die Blutspuren an der Stätte seiner Verwandlung und seine Wunde verraten sein wahres Wesen. Darum sagt Niceros, er habe beim Anblicke des verwundeten miles und des (offenbar ahnungslosen) Arztes sofort gewußt, worum es sich da handle: intellexi illum versipellem esse. Wenn der Erzähler noch hinzufügt, er hätte hernach mit ihm keinen Bissen Brot essen können und "wenn man ihn erschlagen hätte" (non si me occidisses), so ist dies aus dem geheimen Grauen zu verstehen, das man im Altertum und Mittelalter vor allem Zauberspuk dieser Art hatte. Der Werwolf, der sich in der Mitternachtsstunde aus einem Menschen in eine reißende Bestie verwandelt hatte, stand offenbar - so mußte man annehmen - unter dem Einflusse der bösen Unterweltsmächte. Bei den Normannen und Angelsachsen wurden die Begriffe ,Werwolf' und ,Teufel' oft identifiziert 46) und im

<sup>45</sup>) Nach omnia pecora ergänzt Friedlaender mit Bücheler perculiu: ich halte dies für unnötig. Gerade in dieser Erzählung, die eine fieberhafte Aufregung mit erhöhtem Herzschlage beherrscht, ist ein Anakoluth su recht an seinem Platze. Mit vollem Rechte bleibt W. Heraeus (ed. VI.) bei der Überlieferung.

<sup>46</sup>) So z. B. bei Walther von Coinsi, Leben des hl. Hildefons (1219), v. 532 ff.

christlichen Mittelalter bestand der Glaube, daß bösartige Menschen mit dem Teufel einen Bund eingingen, um sich, wie erwähnt, mit der Hilfe des Satans in Wölfe zu verwandeln.

Abschließend sei zur Petronischen Werwolfsgeschichte noch darauf hingewiesen, daß der zweite Teil der Erzählung in allen wesentlichen Zügen genau dem entspricht, was wir von Hexen erfahren, die sich in Katzen oder in (dreibeinige) Hasen verwandeln47). An erster Stelle verdient hier eine von Ignaz Zingerle, Kinder- und Hausmärchen aus Tirol (Innsbruck 1852) wiedergegebene Tiroler Sage (Nr. 39) ,Der Müllerbursch und die Katze' Erwähnung. In einer Mühle wird jeder Müllerbursch, der dort schläft, in der Nachtzeit umgebracht. Ein junger beherzter Bursch läßt sich durch die Erzählungen hierüber nicht ins Bockshorn jagen, verbringt die Nacht daselbst, wird von einer dämonischen Katze 48) bedroht, der er eine Vorderpfote abhackt. Am andern Tage liegt die Frau des Müllers, krank und verbunden, im Bett und der Müller entdeckt, daß ihr eine Hand fehlt. Henne-Am Rhyn berichtet (a. a. O. 144) eine irländische Sage von einem Lord, der auf einer Jagd einen Hasen verwundete, dessen Blutspur nachging und dabei zu einer Hütte kam, wo er eine alte Frau (= Hexe) mit blutendem Schenkel antraf. Ähnlicher Art, wie die an erster Stelle erwähnte Tiroler Volkssage sind zwei weitere Erzählungen, die wir bloß kurz zitieren wollen: W. Busch, Ut ôler Welt (Märchen- und Sagensammlung), München 1910, S. 123, Nr. 24 und Müllenhoff, Sagen, Märchen und Lieder (s. o.), S. 227, Nr. 311 (Die abgehauene Pfote).

Nachdem Niceros unter allgemeiner Verwunderung sein Erlebnis zu Ende berichtet hat, beginnt Trimalchio seine H e x e n g e s c h i c h t e vorzutragen. Diese Erzählung, deren plumpe Wahngebilde — die als volle Wahrheit hingestellt

<sup>47</sup>) Wie denn überhaupt ein sehr auffallender Parallelismus in den beiden Sagen vom Werwolf und von den Hexen vorliegt: Wie sich der Mann in einen Wolf verwandelt und sodann Schaden anrichtet, so verwandelt sich die Frau meist in eine Katze oder in einen dreibeinigen Hasen und wird in diesen Gestalten (besonderen Formen der Hexe) Menschen oft gefährlich. Vgl. die Sagen bei Henne-Am Rhyn, Die deutsche Volkssage, Wien und Leipzig, 1879, S. 144 ff.

<sup>48</sup>) Die Katze ist der Göttin Freyja, der großen Hexenmutter, geheiligt, die man sich auf einem mit Katzen bespannten Wagen einherfahrend dachte.

#### M. SCHUSTER

und von den Zuhörern geglaubt werden - wieder den niedrigen Bildungsgrad<sup>49</sup>) Trimalchios und seiner Gäste beleuchten und von Petron neuerdings in geschickter Weise zur Charakteristik dieser Gesellschaft benützt werden, scheint zunächst noch weniger klar und verständlich zu sein, als die Werwolfsgeschichte. Es bleibt ungewiß, ob Petron diesen Nachtspuk der Strigen absichtlich mehr andeutungsweise als in voller Ausführlichkeit berichtet hat; die Veranlassung dazu wäre dann vielleicht darin zu erblicken, daß Petron durch die Abgerissenheit der Darstellung, welche die seltsamen Geschehnisse in unvermittelter Schroffheit aufeinanderfolgen läßt, das Absonderliche der ganzen Geschichte steigern wollte. Wie dem auch sei, die geschilderte Begebenheit stellt zwei Hauptmotive in den Vordergrund: sie verbindet ein regelrechtes Prügelabenteuer mit dem grausigen Raub eines toten Jungen durch die strigae<sup>50</sup>). Von besonderer Wichtigkeit erscheint uns hiebei die Tatsache, daß sich in der Petronischen Erzählung gewisse allgemeine Sagenzüge erkennen lassen. 1. Wenn die Geister oder die Hexen den Menschen einen Schabernack spielen, so bleiben sie bei diesem Treiben meist unsichtbar. So auch hier: Trimalchio betont dies ausdrücklich: ipsas (strigas) non vidimus. Wie aber stand es mit dem gewaltigen Kappadozier, der eine der boshaften Unholdinnen mit dem Schwerte mitten durchstach? Sah auch er die Hexe nicht? Wir glauben annehmen zu sollen, daß auch er die Strigen nicht gewahrte, sondern blindlings

<sup>49</sup>) Ist doch auch das Fortleben der Hexenvorstellungen gerade hiefür bezeichnend; im volkstümlichen Glauben erhielten sie sich durch das ganze Mittelalter, und zwar am stärksten in solchen Gebirgsländern, die der Kultur am wenigsten erschlossen waren. Beim Landvolk besteht übrigens noch heute vielfach Hexenglaube. In Mexiko fielen noch in den Jahren 1860 und 1873 Todesstreiche gegen "Hexen". Beschuldigungen der Hexerei traten in europäischen Injurienprozessen sogar noch vor wenigen Jahrzehnten zutage: vgl. darüber J. Andree im "Globus" (1894).

<sup>50</sup>) Friedlaender (Ausg. S. 319) befaßt sich eingehend mit der Deutung der Redensart asinus in tegulis (§ 2), mit der Trimalchio seine Erzählung einleitet. Unserer Ansicht nach will diese offenbar sprichwörtliche Ausdrucksweise nichts weiter als das Unglaubliche und ans Unsinnige Grenzende kennzeichnen. So erweckt der Erzähler das gespannte Interesse der Zuhörer und schützt sich gegen den! etwaigen Vorwurf, solche unglaubwürdige Geschichten zu erzählen. Er selbst glaubt ja an die Realität der Hexen; vgl. § 9.

how can T, say lor loca of they witches were invisible ?

in die Luft hineinstach? jedenfalls lassen uns ähnliche Motive in anderen Hexensagen dies mit einiger Wahrscheinlichkeit vermuten. Drei Belege hiefür seien in Kürze angeführt. F. Ranke erzählt in seinem Werke "Die deutschen Volkssagen" (2. Aufl. München 1924, S. 34) von einem Weidmann, den ein furchtbares Gewitter auf den Gedanken brachte, es sei durch Hexerei entstanden; er lud sein Gewehr mit einer geweihten Kugel und schoß auf gut Glück in die schwärzeste Wolke. Da fiel ein nacktes Weibsbild aus der Wolke tot auf die Erde und das Gewitter verzog sich augenblicklich (die Hexe wurde also erst als Tote sichtbar; als solche fiel sie in die Binnenwelt, deren Vorgänge menschlichen Sinnen eröffnet sind). Ebenda wird (S. 34) von einer Windsbraut erzählt, die einem Wanderer begegnete. Der wurde zornig und rief: "Komm nur wieder, du Hexe!" und warf blindlings sein Messer hinein. Da trug ihn der Sturm zu einem Wirtshause fort, wo ihm ein einäugiger Mann jenes Messer zeigte und klagte: "Schau her, was du mir getan hast!" In einer anderen Geschichte, die Grohmann in seinem "Sagenbuch aus Böhmen und Mähren" (1863) S. 240 mitteilt, führt eine in Hasengestalt erscheinende Hexe um einen Jäger herum einen Tanz auf, ohne daß sie von ihm gesehen wird ("der Jäger aber sah nichts und fiel in Schlaf" 51).

Daß die Unsichtbarkeit der strigae eine sie kennzeichnende Eigenschaft war und mit zu der damals allgemein herrschenden Vorstellung von ihnen gehörte, geht m. E. auch aus den oben zitierten Worten Trimalchios hervor: er erwähnt ihr Nichtgesehenwerden geradezu als Beweis dafür, daß er die Wahrheit rede. Wie konnte man aber — so muß man nun fragen — von der Anwesenheit der Hexen sprechen, wenn sie von

mesny

<sup>51</sup>) Im allgemeinen entscheidet wohl der Besitz der besonderen Gabe der Geistersichtigkeit darüber, ob ein Mensch Dämonen wahrzunehmen vermag oder nicht. Im besonderen aber werden sie auch in irgend einer Erscheinungsform bemerkt, ohne daß von dem sie Wahrnehmenden eigens gesagt wird, daß er geistersichtig war. Wir verweisen hiefür auf Pröhle, Deutsche Sagen (1869), S. 81, wo ein Knecht einen Geist als feurigen Streifen zum Schornstein hinausfliegen sieht; daselbst wird auch ein dreibeiniger Hase (Hexe) erwähnt, der aber bezeichnender Weise nicht gesehen werden will: "Wie aber einer mit einer Laterne gekommen ist, ist er wieder weggehuppelt". Der ganze Tenor der Erzählung bei Petron macht es m. E. wahrscheinlich, daß man an die Unsichtbarkeit der Hexen zu denken habe.

167

niemand gesehen wurden? Ich denke, dies erklärt sich aus dem ursprünglichen Wesen dieser Gespenster, die eigentlich Sturmdämonen sind: als solche waren sie zwar nicht sichtbar, wohl aber hörbar: vgl. Ov. Fast. VI 140. Darum ist die überflüssige Textergänzung von Jacobs subito strigae (stridere) coeperunt, die Friedlaender aufnahm, in sachlicher Hinsicht vollkommen zutreffend 52). Man hörte die Strigen: es war wie Windessausen, wie das Schnauben eines vorbeijagenden Hundes (§ 4). Man vernahm also Geräusche und deutete diese auf die Anwesenheit von Hexen; und der erwähnte Kappadozier stach dorthin, von wo ihm diese Geräusche entgegentönten oder entgegenzutönen schienen. Der Ausdruck strigae coeperunt ist offenbar umgangssprachlich und volkstümlicher Art: "Die Hexen fingen an", d. h. sie begannen ihr Treiben; sie wollten den Knaben rauben, aber die Anwesenheit der Leidtragenden bei der Leiche 53) hinderte sie daran: erst wie diese sich auf einen Augenblick von dem Toten entfernen - sie waren aufgesprungen, als der Kappadozier vor die Haustüre lief, und schlossen sie wieder, als er zurückkam -, benützen die Nachtunholdinnen die Gelegenheit und führen den beabsichtigten Raub eilends durch.

2. Ein weiterer allgemeiner Sagenzug, der auch bei Petron begegnet, ist dieser: Wenn ein Mensch mit bösen Geistern zusammentrifft, so trägt er häufig<sup>54</sup>) einen Schaden davon; diesen nimmt man bisweilen nicht sogleich wahr, aber der von den Dämonen Berührte siecht dahin oder ist nach bestimmter Zeit tot. Eine besonders sinnfällige Parallele bietet hier die Sage vom Ritter Oluf, die bekanntlich Herder in seiner Volksliedersammlung "Stimmen der Völker in Liedern" (IV, 14 "Erlkönigs Tochter") bearbeitet hat<sup>55</sup>). Grundtvig (Danmarks gamle folkevisor, Kopenhagen 1853/59) stellt für diese Sage zwei Fas-

<sup>62</sup>) Vgl. dazu auch I Sam. 28, wo König Saul ein Weib zu Endor (Luther übersetzt "Hexe") veranlaßte, den Geist Samuels erscheinen zu lassen. Es ist hier bezeichnend, daß Saul den Geist nicht sieht, sondern bloß hört oder zu hören vermeint. Vgl. Henne-Am Rhyn, Der Teufels- und Hexenglaube (Leipzig 1892) S. 45 und Kautzsch-Bertholet, Die hl. Schrift des Alt. Test. (Tübingen 1922), l. Bd., S. 448.

<sup>83</sup>) Vgl. darüber noch die Ausführungen am Schlusse dieses Aufsatzes.
<sup>84</sup>) Nicht immer; darüber noch im folgenden.

55) Die Vorlage dazu war dänisch; vgl. Hempelausgabe V 271 f.

sungen 56) fest, die aber in allem Wesentlichen übereinstimmen; in der ersten gibt des Elfenkönigs Tochter dem Ritter einen Schlag auf die Wange und auf den Rücken, in der zweiten zwischen die Schultern 57). Auch hier tritt, wie bei Petron, Verfärbung ein (der Held wird sofort von Blässe befallen) und in der ersten der beiden Fassungen wird ihm auch ausdrücklich gesagt, daß er nur einen Tag mehr zu leben habe; er lebt also - ähnlich wie bei Petron - noch eine kurze Frist und stirbt sodann. Wenn also Friedlaender (Komment. 322) zu den Worten baro ille . . nunquam coloris sui fuit anmerkt: "Nicht wörtlich von der gesunden Gesichtsfarbe 58) zu verstehen", so hallt kann ich ihm dies nicht zugestehen; vielmehr ist die zum Tode führende Wirkung der von den Hexen gegen den Kappodozier geführten Schläge an dessen Verfärbung (s. § 7) sofort zu erkennen. Es ist eben auch dies ein allgemeiner Sagenzug. -Daß im übrigen ähnliche Vorstellungen von der bösen Hand auch bei den Griechen bestanden, zeigt eine Stelle bei Athenaeus (XI p. 461 C), wo in einem Zitate Chamaileons von den Heroen berichtet wird, die man als Unholde und als πληπται fürchtete (Χαλεπούς γάρ κα! πλήκτας τούς ήρωας νομίζουσι). Auch einer Plautusstelle sei hier gedacht (Amph. 605 sq.), wo Amphitruo mit Bezug auf den von Fausthieben jämmerlich zerbleuten Sklaven Sosia die bezeichnenden Worte sagt: Huic homini nescio quid est mali mala obiectum manu, postquam a me abiit. Ferner deutet unser mundartlicher Ausdruck "einen Klaps (= Schlag) kriegen (oder haben)" = eine Gesundheitsschädigung erleiden (erlitten haben) auf die nämliche Vorstellung hin. Auch kennt die neugriechische Sage eine Stätte der bösen Dämonen, die man nicht betreten darf, ohne krank davonzugehen; die Stätte heißt zpouguatiápizog 59). Anschließend seien noch einige kurze Beispiele für ähnliche Anschauungen sowie von verhängnisvollen Begegnungen Sterblicher mit Hexen bei anderen Völkern angeführt: Gervasius von Tilbury erwähnt in

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Die längere Version (a. a. O. II 112 A) umfaßt 54 Strophen, die kürzere (II 114) bloß 27.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Also nicht aufs Herz, wie bei Herder, v. 21 ff. ("Sie tät einen Schlag ihm auf sein Herz, Noch nimmer fühlt' er solchen Schmerz. Sie hob ihn bleichend auf sein Pferd' usw.).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Er übersetzt (S. 169): "Übrigens kam jener lange Tölpel niemals wieder in seinen alten Schick."

<sup>59)</sup> Vgl. Epypepis tor Pilopador, 1857, p. 148.

## M. SCHUSTER

den früher zitierten Otia Imperialia (p. 82), daß man von den Hexen erzähle, sie drängen zur Nachtzeit in die verschlossenen Häuser ein, zögen die Kinder aus der Wiege und schlügen die schlafenden Menschen. In der nordischen Sage begegnen Unholdinnen, die Menschen zu schädigen, ja zu morden vermögen. So erscheint in dem letzten der Helgilieder ein Zauberweib, das dem Hedhin begegnet und ihn, da er ihr Liebesverlangen abweist, mit Verblendung schlägt 60). Von einer Hexe, die das Menschenleben zu rauben vermag, lesen wir auch in der bereits eingangs erwähnten Völsungasaga, wo eine Hexe in der Gestalt einer Wölfin neun Brüder tötet und vom zehnten getötet wird<sup>61</sup>). Ein anderes Beispiel, das besonders in seinem Ausgange große Ähnlichkeit mit Petrons Darstellung zeigt, finden wir in Eisels "Sagenbuch des Voigtlandes" (Leipzig 1871, S. 142), wo eine Hexe in der uns bereits bekannten Gestalt eines dreibeinigen Hasen begegnet: Ein Mann, der spät abends nach Hause geht, sieht plötzlich vor sich einen dreibeinigen Hasen hinken; er will diesen "Braten" mitnehmen, springt herzu, um das Tier zu erschlagen - da aber "wird der Hase plötzlich riesengroß und nach dreitägigem Krankenlager war der Mann eine Leiche"62). Auch die Nennung einer kurzen Frist, nach welcher der von einem bösen Dämon Berührte stirbt, ist als ein allgemeiner Sagenzug anzusprechen, der häufig begegnet; in der zuletzt erwähnten Vogtländersage sind es drei Tage, in einer von A. Birlinger ("Aus Schwaben-Sagen und Legenden", Wiesbaden 1874, I. Bd. S. 325) mitgeteilten schwäbischen Volkssage stirbt der Jäger, der einen in Fuchsgestalt erscheinenden Dämon töten wollte, nach sieben Tagen. Meist sind es sogen. heilige Zahlen (3, 7, 9), die da genannt werden. Auch bei Petron heißt es ausdrücklich: post paucos dies ... perilt. - Nun wird der Sinn der Worte Petrons baro autem noster introversus se proiecit in lectum vollkommen deutlich: er sinkt auf das Bett hin, weil er fühlt, daß

<sup>60</sup>) Vgl. F. von der Leyen, Die deutschen Heldensagen, 2. Aufl., München 1923, S. 181.

61) Ebenda S. 277.

<sup>82</sup>) Zwei weitere Beispiele bei Grohmann, Sagenbuch aus Böhmen und Mähren, S. 230 (Tod des Jägers) und S. 240 (Versinken des Jägers in die Erdschlucht).

er den Todeskeim in sich trägt (vgl. die Olufsage): die Berührung durch die böse Hand wirkt tief ins Innere.

Wer sich also den Dämonen, den Angehörigen der anderen Welt, nicht fügsam zeigt oder gar mit ihnen einen Kampf wagt. hat es oft schwer zu büßen. Ich sage oft, nicht immer. Denn es besteht ein großer Unterschied, ob die Begegnung mit der Außenwelt in der Sage oder im Märchen berichtet wird: in jener nimmt das Schlagen (oder die Prügelei) meist ein böses, wenn auch nicht immer ein tödliches Ende für den Irdischen 63), im Märchen aber pflegen solche Hiebe oder Prügelabenteuer ohne weiteren Schaden für die Geschlagenen abzulaufen. Für solche Begebenheiten im Märchen sei besonders auf Grimm, K. H. M. Nr. 20 (wo der Riese mittels einer großen Eisenstange das Bett des Schneiderleins mit einem Schlag durchschlägt und irrtümlich meint, "er hätte dem Grashüpfer den Garaus gemacht") und Nr. 91 (wo die Schläge des Erdmännekens für die beiden Jägerburschen keine weiteren bösen Folgen haben und der dritte Bursch sogar den Zwerg, d. h. den Dämon, ohne Gefahr tüchtig durchbleut) hingewiesen; gerade das Märchen vom Erdmänneken kehrt in zahlreichen Varianten (von Island bis Asien) wieder: s. Grimms Anmerkungen zu dem Märchen Nr. 91 (Recl.-Ausg. III 175-179 64).

Nun kommen wir zu der Frage: Was wollten die Hexen mit dem gestorbenen Jungen? Petron sagt bloß: Als die unglückliche Mutter in Schmerz verging und allgemeine Trauer um den Toten herrschte, da — subito strigae coeperunt: putares canem leporem persequi. Werden die Zuhörer aus diesen Worten über die Absichten der strigae klar geworden sein? Dies konnte nur dann der Fall sein, wenn vom Treiben dieser Unholdinnen eine bestimmte Vorstellung im Volke verbreitet war. Und diese scheint tatsächlich bestanden zu haben, wenn auch die Quellen hiefür etwas spärlich fließen. Die Hauptstelle ist Ov. Fast. VI 131 sqq., wo die Strigen als avidae volucres geschildert werden, als blutgierige, in vielen Zügen den Harpyien

<sup>53</sup>) Vgl. z. B. Th. Vernaleken, Mythen und Bräuche des Volkes in Österreich, Wien 1859, S. 103, Nr. 26 (Vom Teufel, der in der Christnacht um 12 Uhr mit einem feurigen Wagen herumfährt und an die Neugierigen Ohrfeigen austeilt).

<sup>64</sup>) Vgl. auch Thors Abenteuer mit dem Riesen Skrymir, Snorra Edda, Gylfaginning c. 45 (hier verdreht: eigentlich sollte der Riese auf Thox schlagen). gleichende weibliche Wesen; wir zitieren die Hauptstelle v. 135ff. (ed. Ehwald-Levy p. 165):

> Nocte volant puerosque petunt nutricis egentes et vitiant cunis corpora rapta suis; carpere dicuntur lactentia viscera rostris et plenum poto sanguine guttur habent: est illis strigibus nomen, sed nominis huius causa, quod horrenda stridere nocte solent<sup>65</sup>).

Sie schlürfen mit gieriger Zunge der Kinder Herzblut (v. 145), zerkrallen ihnen die Wangen (v. 148) und wollen deren Herz und

<sup>65</sup>) Zu dieser Etymologie vergleiche man Oppen heims Ausführungen in den Wiener Studien XXX (1908) S. 157-159. Gewiß ist, daß strix und striga nur zwei verschiedene Formen desselben Wortes sind. Wenn der altere Plinius (XI 232) von der strix sagt quae sit avium, constare non arbitror, so wird dies richtig sein und sich daraus erklären lassen, daß man ähnlich wie im Griechischen mit στρούθος (bzw. στρουθός) früher eine ganze Vogelgruppe damit bezeichnete: wie dieses griechische Wort lange Zeit zur Bezeichnung jedes kleineren Vogels dient, so ist strix jeder Vogel aus der Eulengattung. Wenn Oppenheim a. a. O. neben der Schleiereule und dem Käuzchen auch den Uhu (vgl. S. 158 und 160 nebst Anm. 2) zu den striges rechnet, so können wir dem durchaus zustimmen. Der Glaube an die dämonische Natur der Eulen (des Uhus), die gleiches Unheil wie Hexen anzurichten vermögen, findet sich übrigens auch im Märchen "Die Eule" (Grimms Kinder- und Hausmärchen II, Nr. 174, vollst. Reclam-Ausg. II, S. 292 ff.), wo von einer Eule, "die man Schuhu nennt", erzählt wird, daß sie sich in die Scheuer eines Bürgers verirrte und nun arges Unheil anrichtete; zunächst berichtete der Hausknecht von ihr, sie "drehte ihre Augen im Kopf herum und könnte einen ohne Umstände verschlingen" (eine für unsere Petronstelle vielsagende Bemerkung). Bald rückten die Bürger, mit Spießen, Heugabeln, Sensen und Äxten bewaffnet (man denke an Petron. 63, 6), heran und umringten die Scheuer. "Hierauf trat einer der beherztesten hervor und ging mit gefälltem Spieß hinein (vgl. Petron.: Hic audacter stricto gladio extra ostium procucurrit), kam aber gleich darauf mit einem Schrei und totenbleich wieder herausgelaufen und konnte kein Wort hervorbringen. Noch zwei andere wagten sich hinein, es erging ihnen aber nicht besser". Endlich trat ein großer, starker Kriegsheld hervor, aber als er mit dem Spieße zustoßen sollte, "fing er an zu zittern und machte sich halb ohnmächtig auf den Rückweg". Nun riefen die aufgeregten Leute: "Das Ungeheuer hat den stärksten Mann, der unter uns zu finden war (vgl. Petron. 63, 5), durch sein Gnappen und Anhauchen allein vergiftet und tödlich verwundet (vgl. Petron. 63, 10); sollen wir andern auch unser Leben in die Schanze schlagen?" Vgl. auch Grimms Anmerkungen zu den K. u. H. M. (III. Bd., S. 262) und Lucan. Phars. VI 689 (Housm. p. 179).

Eingeweide verzehren; an der bezeichneten Ovidstelle (v. 158 sqg.) lassen sie sich durch ein Opfer besänftigen und nehmen mit den rohen Eingeweiden eines jungen Schweines vorlieb. Daß solche Vorstellungen vom Treiben der Strigen allgemein bestanden haben müssen, läßt auch eine Stelle in Plautus' Pseudolus (v. 820 sq. sed strigibus, vivis convivis intestina quae exedint) erkennen, deren Witz sonst von den Zuhörern nicht hätte verstanden werden können 66). Vgl. noch Petron. 134: quae striges comederunt nervos tuos? - Im übrigen hat man sich die Strigen ebenso wie die Zauberweiber der späteren Zeit 67) durch die Luft schwebend zu denken, auch bei Petron, obgleich er dies nicht eigens erwähnt: der Kappadozier durchsticht eine her umschwebende Hexe. Daß man bei dem Stiche einen gemitus der Hexe hört (§ 6), zeigt, daß hier an eine Verwundbarkeit der Strige gedacht ist: die gleiche Vorstellung bestand für die Harpyien, wenigstens in der älteren Sage; erst Donat hat aus einer Vergilstelle (Aen, III 242 sq. neque vim plumis ullam nec volnera tergo accipiunt) auf ihre Unverwundbarkeit geschlossen 68). Diese hier vorliegende starke Annäherung der Strigen an die Harpyien läßt, wie uns scheint, den Vergleich putares canem leporem persequi erst vollkommen verstehen. Die gespenstigen Weiber werden also hier mit Hunden verglichen und die Harpyien werden wiederholt als Hunde bezeichnet: so nennt sie Apollonius Rhodius (Argon. II 289) geradezu Hunde des mächtigen Zeus (vgl. auch Hesych. s. v. Διός χύνες, Hygin. fab. 19) und bei Lucan (Phars. VI 733) erscheinen sie als stygische Hunde der Hekate 69). Der Vergleich lag mithin nicht so fern, er fügt sich passend in die Erzählung aus dieser dämonischen Sphäre. - Über die Zeit, wann die ganze Hexengeschichte spielt, findet sich bei Petron keine Andeutung. Aber aus sonstigen ähnlichen Hexengeschichten darf man annehmen, daß es tiefe Nacht ist: diese An-

<sup>66</sup>) Henne-Am Rhyn, Der Teufels- und Hexenglaube, nennt die Strigen die "Stammeltern der europäischen Vampire" (S. 20); vgl. auch Preller, Röm. Mythol., 2. Aufl., S. 603.

67) Vgl. Jos. Hansen, a. a. O., S. 100 (nebst Abbildung auf S. 101).

<sup>68</sup>) Vgl. dazu Berthold, Religionswiss. Versuche und Vorarb. XI, 1. In der oben erwähnten deutschen Sage konnte eine gewittermachende Hexe von dem Jäger nur durch eine geweihte Kugel (die also hiedurch in der Jenseitswelt wirksam war) getötet werden; eine nicht geweihte hätte sie offenbar nicht zu verwunden vermocht.

69) Vgl. noch Myth. Vat. I 27; II 13; III 5, 5.

nahme wird insbesondere durch die im nachstehenden gegebene Erörterung des Begriffes *officium* (§ 8) zur Gewißheit erhoben. Im übrigen sei hier noch auf das stets nächtliche Treiben Hekates<sup>70</sup>) und der nordischen Hexen verwiesen: s. Henne-Am Rhyn, a. a. O. S. 47 und Preller, Griech, Mythol. 3. Aufl. I 259.

Endlich verdienen noch die Worte des § 8 besondere Beachtung. Als die Mutter nach der Vertreibung der Hexen ihren toten Sohn umarmen wollte, liegt an seiner Stelle ein Strohpopanz, ein "Strohbündel" (manuciolum de stramentis factum) da: non cor habebat, non intestina, non quicquam; scilicet iam puerum strigae involaverant et supposuerant stramenticium vavatonem. Ausdrücklich wird zunächst das Fehlen des Herzens und der Eingeweide hervorgehoben: auf diese Körperteile pflegten es die Strigen vor allem abgesehen zu haben (vgl. Ov. Fast. VI 159, 161). Man hat sich offenbar zu denken, daß die Hexen den Körper des Knaben bis auf die Haut ausraubten, wobei sie es - als blutdürstige Dämonen - zuerst auf das Herz abgesehen hatten. Für diesen Zug der Erzählung gibt es zunächst in der von Vuk Karadžić veranstalteten Sammlung serbischer Volkslieder 71) eine interessante Parallele; hier wird (Nr. 363) eines Hirtenknaben Erwähnung getan, den die Hexen, während er schläft, gänzlich ausfressen. J. Grimm erwähnt (Deutsche Mythologie<sup>4</sup> I 226) von Frau Berchta<sup>72</sup>), daß sie Knechten den Bauch aufschlitze, die Eingeweide raube und in den Leib Häckerling hineintue. In einem Gedicht der Wiener Handschr. 428, 154<sup>d</sup> (von Stricker oder einem Zeitgenossen Strickers) wird von einem bösen Weibe (Hexe) gesagt, es schreite über einen Mann, schneide ihm das Herz aus dem

<sup>70</sup>) Zu Hekate (bzw. *Trivia*) steht die Gestalt der Berchta (Holda) – später: die Hulden – parallel; es legt dies übrigens die Vermutung nahe, daß ursprünglich an Stelle der Hexen die Hexe, also bloß eine Gestalt, stand. Man vgl. dazu die Gorgo (Γοργείη πεφαλή) in der Ilias (V 741; VIII 349) und Odyssee (XI 634) und die Dreizahl der Gorgonen, die bereits bei Hesiod (Theog. 274 ff.) erscheint.

<sup>71</sup>) Srpske narodne pjesme, 2. erweiterte Ausg., Wien 1841-65 (5 Teile); deutsch von Talvj, 2. Aufl., Leipzig 1853.

<sup>78</sup>) Bezeichnenderweise wird sie, die ja als geisterhaftes Wesen (wie Frau Holle) im Volksglauben mancher (bes. oberdeutscher) Gebiete noch fortlebt, auch als Popanz für Kinder gedacht; vgl. Kauffmann in der Zeitschr. f. deutsche Philol. XXXIII 253 ff. u. Golther, Handbuch der germanischen Mythologie (Leipzig 1895), S. 492 ff.

Leibe und fülle dafür Stroh hinein: "daz ein wîp ein man über schrite / und im sîn herze ûz snite, / wie zaeme daz einem wîbe, / daz si snite ûz einem lîbe / ein herze und stieze darîn strô, / wie möhter leben ode werden frô?" Eine ganz gleiche Vorstellung begegnet auch an einer Stelle der von dem mittelhochdeutschen Dichter Herbort von Fritzlar (um 1200) verfaßten Erzählung des Trojanischen Krieges ("Liet von Troie", v. 9318 ff.): si hât mîn herze mit ir ..; ich hân niht in dem lîbe, da mîn herze solde wesen, dâ trage ich .. ein strô<sup>73</sup>). Daß ähnlicher Hexenglaube auch bei den alten Deutschen bestand, weist J. Grimm (a. a. O. II 904) nach<sup>74</sup>).

Was hat aber das Stroh, bzw. das Strohbündel selbst zu bedeuten? Bevor wir diese Frage<sup>76</sup>) beantworten, wollen wir auf folgende Bräuche hinweisen: Am vierten Fastensonntag (zu ,Laetare') besteht noch heute in manchen deutschen Gebieten der Brauch, eine Strohpuppe herumzutragen und sie schließlich zu verbrennen; sodann kommt ein schönes Mädchen, das ein mit Brezeln, Eiern und farbigen Bändern behangenes grünes Bäumchen trägt; dazu wird gesungen: "Den Tod haben wir ausgetrieben, den Sommer bringen wir zurück"<sup>76</sup>). Hierauf werden

<sup>73</sup>) Vgl. K. F. Frommann, Herborts von Fritzlar *Liet von Troie*, Quedlinburg 1837, S. 308.

74) Daselbst weitere Parallelen.

<sup>75</sup>) Auch mit ihr hat sich weder Friedlaender noch Waters befaßt. Friedlaender übersetzt *manuciolum de stramentis factum* mit "Bündel aus Stroh", Heinse mit "Strohbündel". Wie wir uns die Sache vorzustellen haben, soll im folgenden behandelt werden.

<sup>76</sup>) Vgl. Paul Sartori, Sitte und Brauch (Leipzig 1910-14), III. Bd., S. 131. Vgl. auch E. Mogk, Die deutschen Sitten und Bräuche (Leipzig u. Wien, Bibl. Inst., o. J.), S. 78, wo von dem zu Ehren der Wiederkehr der Sonne in Oberdeutschland gefeierten Feste die Rede ist: "In der Regel findet die Feier am 1. Sonntage der Fastenzeit (Invocavit) statt, der nach ihr im Volksmunde Schofsonntag, d. h. Strohwischsonntag heißt. Mit ihr verbunden ist das Anzünden von großen Strohfeuern . . . In der Regel wird eine Strohfigur in dem Feuer verbrannt, in einigen Gegenden sogar eine lebende Katze. Jene Strohpuppe wird dann "Hexe" genannt: sie ist wahrscheinlicheine symbolische Darstellung der dämonischen Mächte des Winters." Und ebenda S. 79 heißt es: "Eine ähnliche Feier ist das Todaustragen, das wir besonders in dem fränkisch-thüringischen Mitteldeutschland antreffen, Es findet in der Regel am Sonntag Lätare statt, der deshalb auch der Schwarze Sonntag, in alter Zeit auch der Totensonntag heißt. Knaben, gewöhnlich verkleidet, tragen eine Strohfigur, welche den Tod in der Natur, den Winter, darstellen soll, herum und verbrennen sie zuletzt".

den ehrsamen Mädchen von den Burschen grüne Maibäume gesetzt, den gefallenen Mädchen stellen sie einen Strohwisch vor die Tür (die gestorbene Jungfernschaft). Endlich sei hier noch das Hexenmärchen "Frau Trude" 77) herangezogen, wo wir manche Züge finden, die an die bei Petron vorliegende Situation erinnern. Als das unfolgsame Mädchen zu Frau Trude kam, erblickte es, wie es zum Fenster hineinsah, den Teufel mit feurigem Kopf. Frau Trude belehrte das Mädchen: "So hast du die Hexe in ihrem rechten Schmuck gesehen; ich habe schon lange auf dich gewartet und nach dir verlangt: du sollst mir leuchten !' Da verwandelte sie das Mädchen in einen Holzblock und warf ihn ins Feuer. - Zu Stroh oder zu dürrem Holz werden, bedeutet demnach in der Sagen- und Märchensprache so viel wie die Grenze der Diesseitswelt überschreiten und ins andere Reich kommen, das Leben verlieren und dem Tod anheimfallen. Der Gedanke entstammt wohl der bäuerlichen Sphäre: das ausgedroschene Stroh ist das Sinnbild völliger Wertlosigkeit und Nichtigkeit. Stroh ist sozusagen das Nichts vom Nichts. An der Petronstelle fällt es einigermaßen auf, daß die Strigen nicht den gesunden lebenden Jungen überfallen. Dies dürfte daraus zu erklären sein, daß es den sonst herrschenden Ansichten von den strigae, die Schlafende (Kinder oder Erwachsene) überfallen und deren Blut saugen 78), zu sehr widersprochen hätte; an Stelle eines Schlafenden tritt hier ein Toter, auf den sich diese Unholdinnen in ihrer sie kennzeichnenden Gier (darauf deuten die Worte putares canem leporem persegui) losstürzen 79). Dies ge-

<sup>77</sup>) Vgl. Grimm, Kinder- und Hausmärchen I Nr. 43 (Reclam-Ausg. der vollst. Sammlung I S. 197 f.).

<sup>78</sup>) Mit Recht bezieht Oppenheim a. a. O., S. 160 das Attribut violenta der strix bei Tib. I 5, 52 vornehmlich auf deren wilden Blutdurst. S. auch Lucan. Phars. VI 556 sqq. und H. J. Rose, The witch scene in Lucan: Transactions and Proceedings of the Amer. Philol. Assoc. XLIV 1914, 50 sq. Vgl. noch Friedlaender, Ausg. S. 320, wo auch von den Schutzmitteln gegen die strigae die Rede ist.

<sup>79</sup>) Verfehlt wäre es, etwa daran zu denken, daß sich die Hexen mit dem Knaben geschlechtlich vergnügen wollten. Eine solche Auffassung entspräche wohl den mittelalterlichen Vorstellungen vom Treiben der Hexen, nicht aber denen des Altertums. Mit Recht unterscheidet Henne-Am R h y n, Der Teufels- und Hexenglaube (S. 42 ff. und 50 ff.), strenge zwischen vorchristlichen Zauberweibern und christlichen Hexen.

24

mahnt wieder daran, daß die Vorstellungen über sie mit denen von den Harpyien vielfach zusammenfallen, die bereits in der älteren griechischen Dichtung als Genien des raschen, seine Beute gleichsam mit Sturmesflügeln entführenden Todes erscheinen; so hieß es denn insbesondere von spurlos verschwundenen Menschen, die Harpyien hätten sie weggerafft: Odyss. I 241; XIV 371; XX 77. Und auch der tote Junge bei Petron wurde von den Nachtunholdinnen spurlos entrafft 80); an seiner Stelle aber bleibt sozusagen ein Äquivalent des toten Körpers: ein Strohpopanz. Der Ausdruck stramenticium vavatonem läßt erkennen, daß der vavato äußerlich noch durchaus die menschliche Gestalt zeigte: ebendarum wirft sich die schmerzerfüllte Mutter über ihn (dum mater amplexaret corpus filii sui): die Hexen haben lediglich die Haut übriggelassen und sie mit Stroh (Häckerling) gefüllt. Nun wird auch der Ausdruck involaverant verständlich: er bedeutet in volkstümlicher Sprache "wegnehmen", "rauben", "stehlen", was sich auch aus einer anderen Petronstelle (c. 43,4 hereditatem accepit, ex qua plus involavit, quam illi relictum est) ersehen läßt<sup>81</sup>). Der Raub selbst geschah mit zauberhafter Schnelligkeit. Darum finden die Trauernden, die sich von dem Toten nur einen Augenblick entfernt hatten (wie aus den Worten nos cluso ostio redimus iterum ad officium hervorgeht), nur mehr den vavato vor. Was ist schließlich mit officium gemeint? Ich denke, es ist darunter ein letzter Liebesdienst, den man dem Toten erwies, zu verstehen: man hielt offenbar an der Leiche Totenwache. Der Sinn dieses Brauches wird wohl ursprünglich der gewesen sein,

<sup>80</sup>) Daß die Strigen sich auch auf Tote stürzen und sie rauben, ist weiter eine Eigenschaft, die sie mit den Harpyien gemeinsam haben; vgl. Rohde, Psyche 1<sup>10</sup> 71 ff.; 248, 1; Rhein. Mus. L 1 ff., Dieterich, Nekyia 56, 1; Stengel, Hermes XXXV 634 f. Das erschütterndste Moment aber lag nach antiker Auffassung darin, daß dem entschwundenen Toten kein Grabhügel aufgeschüttet werden konnte (vgl. Lucan. VI 626, Housm. p. 176) und er sohin aller Grabspenden entbehren mußte. Im übrigen ist der Raub von Knaben ein Zug, der sonst bei den Harpyien und ähnlichen geflügelten Gespensterfrauen wiederholt begegnet: vgl. Amer. Journ. of arch. III 226 (ein geflügelter weiblicher Todesdämon, der zwei Knaben in seinen Krallen hält); Engelmann, Arch. Jahrb. I 211; Fiorelli, Not. d. scavi II 114.

<sup>41</sup>) Das Wort begegnet auch in der an volkstümlichen Ausdrücken nicht armen Dichtung Catulls: vgl. 25, 6 *remitte pallium mihi meum, quod involasti* (= gestohlen hast).

177

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVIII. Bd., 2. Heft.

# 178 M. SCHUSTER, DER WERWOLF UND DIE HEXEN.

daß man wachte, um jene Dämonen abzuwehren, die es auf den Körper des Verstorbenen abgesehen haben<sup>82</sup>). Über den Schluß der Hexengeschichte war bereits im Voranstehenden die Rede.

Wien.

## MAURIZ SCHUSTER.

# Zum literarischen Nachlaß Senecas.

In der bekannten Charakteristik Senecas sagt Quintilian X 1, 128 f. tractavit etiam omnem fere studiorum' materiam. Nam et orationes eius et poemata et epistolae et dialogi feruntur. Hiedurch erfahren wir Wichtiges über den Umfang der literarischen Tätigkeit Senecas. Die Reden sind bekanntlich verloren; wir wissen nur indirekt, daß er unter Caligula als Redner im Senat auftrat (Dio Cass. LIX 19), ferner daß er für Nero Reden verfaßt hat (Tac. Ann. XIII 3; Dio Cass. LXI 3), endlich daß er als Lehrer der Redekunst aufgesucht wurde (Tac. Ann. XIII 42). Da poema ein weiterer Ausdruck für jegliche Art nicht in prosaischer Form abgefaßter Literatur war<sup>1</sup>), so paßt Quintilians Angabe ohne weiters auf die erhaltenen Epigramme und Tragödien. Auch über die epistolae kann zunächst kein Zweifel bestehen. Fraglich ist nur, wie wir uns zum Terminus dialogi zu verhalten haben.

Gewöhnlich versteht man darunter die sog. 12 Dialoge, ferner auch De clementia, De beneficiis und Naturalium quaestionum libri VII. Nun fragt es sich, ob diese Schriften wirklich nach der Terminologie des Quintilian unter dem Namen dialogi zusammengefaßt werden können. Das hat Lipsius kurz und bündig bestritten: L. Annaei Senecae philosophi opera. Editio IV. 1652, S. XXV. Dagegen meinten Fickert in seiner Ausgabe, Rossbach, Herm. XVII (1882), 27 ff., Hirzel, Der Dialog II 27, Lafaye, Revue de phil. 1897, 174 f., Münscher, Senecas Werke,

<sup>83</sup>) Im übrigen scheint diese Hexengeschichte in ihrem zweiten Teile etwas Rätselartiges in dem Sinne an sich zu haben, wie viele alte Rätsel unverkennbar mythischen Gehalt aufweisen. Das Rätsel könnte hier etwa folgendermaßen gelautet haben: "Wer wird weggetragen und ist dennoch da?" Das ist der Knabe, den die Hexen bis auf die Haut ausfressen.

<sup>1</sup>) Aus Cic. Or. 70 saepissime et in poematis et in oratione peccatur geht deutlich hervor, daß poema ganz allgemein als Poesie der Prosa gegenübertritt.

## A. KAPPELMACHER, ZUM LITER. NACHLASS SENECAS. 179

Philologus Suppl. XVI 1 (1922), 31, Quintilian beziehe sich auf die philosophischen Werke. Auch Kroll in Teuffel-Schwabe R. L. II<sup>7</sup> und Schanz R. L. II<sup>2</sup> schließen sich, wenn auch mit dem Unterton eines leichten Zweifels, dieser Ansicht an.

Zunächst scheint ein Selbstzeugnis Senecas vorzuliegen; De ben. V 19, 8 sagt er ... sed ut dialogorum altercatione seposita tamquam iuris consultus respondeam . . .; doch schon Madvig (Advers, crit, II 338) hat erkannt, daß hier der Ausdruck dialogi nur auf das eingeführte, fingierte Zwischengespräch geht; somit läßt sich aus der Stelle nicht etwa schließen, daß Seneca die ganze Schrift De beneficiis oder gar die ganze Masse seiner philosophischen Traktate als dialogi bezeichnet habe. Wir haben freilich ein Zeugnis, daß im Altertum Senecas philosophische Schriften als dialogi bezeichnet wurden. Diomedes (I p. 379, 19K.) merkt zum Verbum verro, versus an: ut apud Senecam in dialogo de superstitione. Dieser nur in Fragmenten erhaltene Traktat hat nun stilistisch dieselben Eigentümlichkeiten wie die uns vollständig erhaltenen philosophischen Schriften 2); es ist eine Abhandlung, in der der Autor sich selbst Einwände macht; man vergleiche z. B. die von Augustinus De civ. dei VI 10 angeführte Stelle: Hoc loco dicet aliquis: credam ego caelum et terram deos esse et supra lunam alios, infra alios? ego feram aut Platonem aut Peripateticum Stratonem, quorum alter fecit deum sine corpore, alter sine animo ... Die Stelle beweist aber nur, daß eben zur Zeit des Diomedes, also im 4. Jh. n. Ch., die Bezeichnung dialogi üblich war. Anderseits hat Fickert allen Nachdruck auf den Titel im Ambrosianus C 90 inf. saec. X/XI., der führenden Handschrift für die 12 kleineren Traktate, gelegt; auf der zweiten Folioseite findet sich ein Index, der beginnt: L. Annaei Senecae dialogorum libri numm XII | imprimis ad Lucilium quare aliqua | incommoda bonis viris accidant, cum providentia sit | ad Serenum nec iniuriam nec contumeliam accipere sapientem ... ad Novatum de ira libri III ..... Kein Zweifel, wir haben hier eine antike Ausgabe vor uns; der Herausgeber hat dialogi sowie Diomedes verstanden, aber ein Zeugnis, daß Seneca selbst die genannten Schriften so bezeichnete, bietet der Index keineswegs; Seneca hat ja die Schriften nicht zusammen, sondern fallweise ediert.

So haben wir also kein Selbstzeugnis Senecas, daß er seine

2) So urteilt auch Münscher a. a. O. S. 80.

philosophischen Traktate dialogi nannte. Wie steht es nun mit Quintilian? Hat er dialogi schon so aufgefaßt wie Diomedes? Man glaubte, dies aus IX 2, 29 ff. herauslesen zu können und in dieser Stelle einen Beweis zu finden, daß dialogi in X 1, 128 sich auf die uns erhaltenen philosophischen Traktate bezieht. Quintilian sagt a. a. O.: Illa adhuc audaciora et maiorum .... laterum, fictiones personarum, quae προσωποποιίαι dicuntur. Mire namque cum variant orationem tum excitant. His et adversariorum cogitationes velut secum loquentium protrahimus ..... et nostros cum aliis sermones et aliorum inter se credibiliter introducimus: et suadendo, obiurgando, querendo, laudando, miserando personas idoneas damus ..... Ac sunt quidam, qui has demum προσωποποιέας dicant, in quibus et corpora et verba fingimus; sermones hominum assimulatos dicere dialoyous malunt, quod Latinorum quidam dixerunt sermocinationem. Ego iam recepto more utrumque eodem modo appellavi. Diese Stelle hat Lafaye a. a. O. mit der Rhetorik Ad Herennium IV 43 zusammengestellt; dort wird nämlich für die ser mocinatio folgendes Beispiel gebracht: sapiens omnia rei publicae causa suscipienda pericula putabit. Saepe ipse secum loquitur: 'Non mihi soli, sed etiam atque adeo multo potius natus sum patriae; vita, quae fato debetur, saluti patriae potissimum solvatur. Aluit haec me; tute algue honeste produxit usque ad hanc aetatem; munivit meas rationes bonis legibus, optumis (moribus, honestissimis) disciplinis. Quid est, guod a me satis ei persolvi possit, unde haec accepi?' Exinde ut haec loquetur secum sapiens saepe, in periculis rei publicae nullum ipse periculum fugiet. Über die sermocinatio handelt der Autor noch IV 52 mit folgendem Beispiel: Cum militibus urbs redundaret et omnes timore obpressi domi continerentur, venit iste cum sago, gladio succinctus, tenens iaculum; III adulescentes hominem simili ornatu subsecuntur. Inrupit in aedes subito, deinde magna voce: 'Ubi est iste beatus', inquit, 'aedium dominus? Quin mihi praesto fuit? Quid tacetis?' Hic alii omnes stupidi timore obmutuerunt. Uxor illius infelicissimi cum maximo fletu ad istius pedes abiecit sese. 'Per te', inquit, 'et quae tibi dulcissima sunt in vita, miserere nostri; noli extingere extinctos; fer mansuele fortunam; nos quoque fuimus beati: nosce t(e) esse hominem'. — 'Quin illum mihi datis ac vos auribus meis opplorare desinitis? Non abibit'..... Beide Beispiele sind fingierte Rede eingeführter Personen, aber die Darstellung bei Seneca ist anders; da macht sich der Autor selbst Einwände, indem er eine zweite oder tritte Person einführt. So passen also die Beispiele des Autors

## ZUM LITERARISCHEN NACHLASS SENECAS.

Ad Herenn, nicht zum Stil des Seneca, Die Quintilianstelle ist aber auch nicht im Sinne Lafayes zu verwenden; sie beweist vielmehr nur, daß Quintilian dialogi im Sinne der sermocinatio. des Einführens der Reden anderer, kennt, doch er weist ja diesen Terminus ab, denn er erklärt ausdrücklich "ego iam recepto more utrumque eodem modo appellavi," Also stimmt erstens überhaupt nicht der Begriff dialogi = sermocinatio für Seneca, zweitens lehnt ihn Quintilian ausdrücklich für eine Einführung fingierter Reden ab; er will hiefür auch den Terminus προσωποποιίαι gebrauchen. Somit ist aus IX 2, 30 kein Beweis zu holen. daß er X 1, 128 die philosophischen Traktate wegen der fingierten Einwände dialogi genannt habe. Dabei soll gar nicht betont werden, daß Quintilian IX 2, 30 zunächst überhaupt nur an oratio im engeren Sinne denkt, also an eine Terminologie, die für die "Rede" gilt; denn die Gesetze der Prosarede werden gern für die ganze Prosa verwendet, wie ja oratio auch ohne weiters die Prosa heißt, vgl. z. B. die oben erwähnte Stelle. Auch gebraucht Seneca ohne weiteres für seine Darlegungen den Terminus oratio, z. B. De prov. 3 sed iam procedente oratione ostendam ...

Was heißt nun aber *dialogi* in X 1, 128? Berücksichtigen muß man, daß unter den philosophischen Abhandlungen Senecas ein Dialog in der sog. aristotelischen Form erhalten ist, nämlich *De tranquillitate animi*; hier spricht zuerst Serenus, dann antwortet ihm Seneca, freilich in einem langen Traktat. Bei diesem Sachverhalt ist es doch wohl das Einfachste und Natürlichste, daß wir annehmen, Quintilian habe bei *dialogi* an Schriften solcher Art gedacht; dann ist aber aus dem Plural *dialogi* mit Notwendigkeit zu schließen, daß für uns die Hauptmasse dieser Schriften verloren ist. Wir wissen ja auch sonst von verlorenen Schriften Senecas (vgl. die Zusammenstellung bei Schanz S. 407-409).

Freilich erhebt sich sofort ein wichtiges Bedenken. Konnte denn Quintilian die philosophische Schriftstellerei, die wir kennen, ganz übergehen? Das hält z. B. Hirzel a. a. O. S. 27, A. 3 für unmöglich; er erklärt dort in offenbarer Polemik gegen Lipsius: "Man hat dort (bei Quintilian) allerdings das "dialogi" auf uns jetzt verlorene Schriften bezogen. Dann würden aber in der Aufzählung Senecascher Schriften von Quintilian die uns erhaltenen philosophischen Schriften gänzlich übergangen sein,

181

## 182 KAPPELMACHER, ZUM LITERAR. NACHLASS SENECAS.

und das ist nach dem Zusammenhang der Stelle, in der gerade von Senecas Philosophie die Rede ist, ganz undenkbar." Nun löst sich aber, wie ich glaube, diese Schwierigkeit leicht. Es ist richtig erkannt worden, daß die erhaltenen philosophischen Schriften einen epistolographischen Charakter haben; so erklärt sogar Hirzel selbst a. a. O. S. 26: "Man könnte sämtliche erhaltenen Prosaschriften Senecas, auch die sog. Dialoge, als Briefe bezeichnen; denn die Anrede an den Adressaten ist nicht bloß auf die Proœmien beschränkt, wo sie die Widmung eines beliebigen Werkes bezeichnen könnte, sondern wiederholt sich auch in den folgenden Teilen der Schrift."

Ich meine, die erhaltenen philosophischen Traktate fallen tatsächlich bei Quintilian unter das Genus epistulae.

Wien.

A. KAPPELMACHER.

# Zu lateinischen Schriftstellern.

II.

Nepotiani Excerpta e Valer. Max. I 2, 3 erscheint als einfachste Lösung meiner Variante Sulla proeliaturus simulacrum Apollinis Delphis ablatum suppliciter orabat in conspectu militum... videbaturque inire (statt mire) bellum (mire) fretus (dieses steht absolut Propert. IV 10, 32; Coripp. Ioh. IV 114 sociis sic fretus ait). — Ibid. I 4, 7 stützt sich meine leichte Einfügung duae aquilae advolantes super eum campum, in quo (Brutus) pugnavit, ex diversis castris convenire (v i s a e) inter se conflixerunt auf Cic. Nat. Deor. II 6 in nostra acie Castor et Pollux ex equis pugnare visi sunt.

Panegyrici VI (VII) 3 schreibe ich mit guter Klausel quamvis te super omnes acquirendae gloriae moras fortunae (aura) posuisset, crescere militando voluisti unter Hinweis auf Cic. Har. Respons. 43 Sulpicium...longius quam voluit popularis aura provexit.

Publilius Syrus. Die Richtigkeit meiner Vermutung
J 23 Meyer (252 Wölfflin) *i a ct a ns* (statt *iactum*) *tacendum crimen facias acrius* erweist der in *iactans* und *tacendum* liegende Gegensatz. — Ibid. D 24 Meyer (146 W.); lies deos ridere credo, cum *felix o v at* (statt *fovet*; das *f* wurde aus *felix* wiederholt, was die <sup>x</sup> nderung des *a* in *e* zur Folge hatte); natürlich lachen die ter über den frohlockenden Glückspilz; denn ibid. F 8 heißt *Fortuna nimium* quem fovet, stultum *facit*.

## FR. WALTER, ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN. 183

Rutilius Namatianus I 187 wird zu schreiben sein: dum saevit gurgite Plias || dumque procellosi temporis ira rabit (statt cadit). Außer II 24 rabies sali vgl. Cic. Tusc. IV 49 iracunde rabioseve. — Ibid. I 227 fülle ich die Lücke aus: stringimus (extenuatum) et fluctu et tempore Castrum (möglich wäre auch (attenuatum), doch liebt Rutilius Nam. Zusammensetzungen mit ex, vgl. den Index der Ausgabe von Vessereau).

Sallustius Iug. 52, 2 bewirkt folgende Ergänzung glatten Text: Metello virtus militum (prospera) erat, locus advorsus, Iugurthae alia omnia praeter milites opportuna(prospera wurde überschen, weil erat folgt; dieses Adjekt. steht mit Dativ Liv. XLIV 39, 4 quibus minus prospera pugnae fortuna fuit und nach dem Text von Plasberg Cic. Nat. Deor. II 167 magnis viris prosperae semper omnes res.

Scriptores Historiae Augustae XII 12, 7 (v. Clodii Albini) ego multa bella pro re p. gessi, ... ego ... vos a mi (lle ma-) lis tyrannicis liberavi (XXI 10, 5 mille edicta); Cic. Att. VI 4, 1 steigert multa mit sescenta: multa molesta, discessus noster, belli periculum, militum improbitas, sescenta praetereo. - Bezüglich XVII 13, 4-5 (v. Antonini Heliogabali) ist die einfachste Lösung: (Alexandro) percussores inmisit ... quasi contra n o (c) u u m iuvenem vota concipiens (dieses Adj. nachgewiesen aus Ovid. Halieut. 128 u. Scribon. Larg. 114; Bährens nocivum; die von Hohl aufgenommene Änderung (in)nocentem wohl sicher falsch, weil das vorausgehende quasi zeigt, daß das herzustellende Adj. die Meinung des Heliogabal. ausdrücken muß). - Ich benütze die Gelegenheit, um die Priorität der Vermutungen zu IV 8, 12 invitans ac volens; XXIV 30, 26 (vita); XXIX 7, 4 (in)venti für mich (s. m. Beiträge z. Textkritik d. S. H. A., Regensburg 1909) zu reklamieren, da sie in der neuen Ausg. von Hohl anderen Urhebern zugeschrieben sind.

Seneca Epist. 42, 4 ist abgesehen von dem zu einem Worte vereinigten subauditis im cod. Laurent. richtig überliefert: Multorum crudelitas et ambitio et luxuria, ut paria pessimis audeat, fortunae favore deficitur; eadem velle, si sub aud it is (nämlich fortuna; "wenn das Glück nur einigermaßen auf sie [auf ihre Wünsche] hört"), cognosces. Zur Erklärung der Stelle erforderlich ist nur die Erkenntnis der auch in den neuesten Ciceroausgaben da und dort belassenen und sonst häufigen (ein Beispiel bietet Sen. Ep. 55, 9, s. Hense<sup>2</sup>) Kontraktionsform is; was subaudit. anlangt, so hat es den Dativ bei sich, weil die Bedeutung "willfahren" vorliegt; aus dem gleichen Grunde regiert auch auscultare häufig und sogar audire (Apul. Apol. 83) den Dativ. - Ibid. Epist. 68, 3 wird meine Ergänzung der besten Überlieferung non est quod inscribas tibi philosophiam aut qui et (am) (vitam); aliud proposito tuo nomen impone: valetudinem ... vocato (so die meisten Hss.) et desidiam durch Einfachheit empfohlen. - Engster Anschluß an die beste Überlieferung bringt Sen. Ep. 92, 6-7 in Ordnung; es liegt ein Dialog mit einem Genußmenschen vor: Si non es sola honestate contentus, necesse est aut quietem adici velis . . . aut voluptatem . . . alterum illud, voluptas, bonum pecoris est; adicimus rationali inrationale, honesto inhonestum. Hierauf entgegnet der Schlemmer: [m] Agnovi, (vi)tam facit titillatio corporis "diese Ansicht hat meine Billigung; das Leben macht der Sinnenkitzel aus". Über diese schamlose Äußerung entrüstet, erwidert der Gegner: Quid ergo dubitas tu (im cod. Bamberg. stand nämlich ursprünglich vermutlich dubitatus, nicht dubitatis) dicere bene esse homini, si palato bene est? et hunc tu non dico inter viros numeras, sed inter homines e. q. s.? Zu agnovi (präsentisches Perfekt) vgl. die im Thes. L. L. I 1359, 63 ff. für die Bedeutung von agnoscere = probare angegebenen Stellen, z. B. Sen. Ep. 108, 8 non vides, quemadmodum theatra consonent, quotiens aliqua dicta sunt, quae publice agnoscimus et consensu vera esse testamur? -Ibid. 92, 34-35 ist jede Änderung überflüssig: Utrum projectum aves differant an consumatur canibus data praeda marinis, quid ad illum, qui nullus? (beide Ellipsen, die von pertinet wie die von est, sind ebenso nachdrücklich wie leicht verständlich). Sed tunc quoque, cum inter homines est, timet ullas post mortem minas eorum, quibus usque ad mortem timeri parum est? Das ist eine weitere, bisher nicht erkannte Frage, deren Partikel umso leichter fehlt, als ullas den negativen Sinn des Satzes erkennen läßt.

Seneca. Natur. Quaest. — Daß iubere neben einem Objekt der Sache den Dativ bei sich haben kann, zeigen die von Nipperdey zu Tac. Ann. IV 72, 2 tributum iis iussit gesammelten Stellen (z. B. Stat. Theb. VIII 373 armatis iubet silentia); aber auch Sen. Nat. Quaest. II 24, 3 findet sich der Überlieferung zufolge diese Konstruktion: Si igni permittes ire quo velit, caelum ... repetet; ubi est aliquid, quod eum ab impetu suo avertat, id non vatura, sed servitus ei i ussit (statt des überlieferten eius fit; loß iussit schon Schulteß). — Ibid. II 31, 1 ac aus dem

## ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN.

Vorhergehenden wiederholt: Mira fulminis opera sunt nec quicquam dubii relinguentia, quin divina sit illis a c subtilis potentia; loculis integris [ac] inlaesis conflatur argentum. Daß man außer ac nicht auch inlaesis tilgen darf, zeigt Epist. 66, 25 integer membris et inlaesus; das Asyndeton ist einwandfrei, vgl. z. B. Dial. III 12, 2 inconfusus, intrepidus; Liv. XLIV 38, 8 requietus, integer. -Nat. Quaest. 111 30, 3 dürfte meine Variante quoties nos aut avaritia defodit aut aliqua causa penetrare altius cogit, eruendi finis aliquando (unda) est das Richtige treffen, vgl. § 6 magna vis undae. - Schwierig ist ibid. III 30, 7 nec ea semper licentia undis erit, sed peracto exitio generis humani exstinctisque pariter feris, in quarum homines ingenia transierant, iterum aquas terra sorbebit ... rejectus e nostris sedibus in sua secreta pelletur oceanus et antiquus ordo revocabitur. (8) Omne ex integro animal + gloriabitur dabiturque terris homo inscius scelerum e. q. s. Man behilft sich damit, daß man generabitur statt gloriabitur schreibt, offenbar ist aber im ersten Teil von gloriabitur ein seltenes Wort zu suchen, das angibt, woraus die neue Generation erwuchs. Mit interessanter Begründung vermutete Georg Müller (De Senecae Quaest. Nat. diss. Bonn 1886) glaeba generabitur, doch entstanden die neuen Menschen nach Vernichtung der belebten Natur wohl nicht aus der glaeba, sondern aus dem Gestein, das die Erde nach dem Diluvium bedeckte; ich schreibe also, der Überlieferung auf das strikteste folgend, glarea (crea)bitur. Ähnliche Sagen berührt Lucret. V 922 genus humanum durius, tellus quod dura creasset; Ovid. Met. I 400 saxa ... ponere duritiem coepere .... mollitaque ducere formam; mox ... videri forma potest hominis e. q. s.

Valerius Maximus I 8 Ext. 2 ist das in Hss. oft (z. B. Apul. Apol. 68, wo ich aus studebat ceterum: st. taeterrume hergestellt habe, s. Philol. Wochenschr. 1921. Sp. 22) verstümmelte Adj. taeter durch Ergänzung zu gewinnen: quidam Athenis vir doctissimus, cum ictum lapidis capite excepisset, cetera omnia memoria retinens, litterarum tantummodo, quibus inservierat, oblitus est; dirum magnumque vulnus... in eum potissimum sensum, quo maxime laetabatur,  $\langle t a \rangle e t \langle r a \rangle$  acerbitate nocendi erupit (dieses Adj. steht I 7, 7 bei visus, III 2, 15 factum, III 8, 3 acta, V 6 Ext. 2 dominatio u. ö.). — Auch Val. Max. III 4, 2 beschränke ich mich auf Einfügung: Tullus etsi m ag n u(m)s(t) admirabilis incrementi, domesticum tamen exemplum est; das doppelte est stört nicht, vgl. außer Val. Max. selbst, I 1 Ext. 1 inlisus est — restituta est.

185

### FRITZ WALTER

z. B. Cic. De or. I 18 tenenda est omnis antiquitas ... neque legum ... scientia neglegenda est; Liv. III 5, 14 ut Romam reditum est, iustitium remissum est; (Sallust.) De rep. II 7, 1 hostem deprimere strenuo homini haud difficilest: occulta pericula neque facere neque vitare bonis in promptu est; Sen. Contr. VII 2, 13 hic color prima specie asperior est, sed ab illo egregie tractatus est; Apul. Met. X 11 sive peremptus est sive morte praeventus est; Gell. I 12, 9; XII 1, 17; Iustinus XXI 5, 11; daher richtig Liv. Perioch. CXVI heres institutus est C. Octavius, sororis nepos, et in nomen adoptatus est. — Ebenso fehlen Val. Max. VI 5 Ext. 1 ein paar Buchstaben: Pittacus, cuius meritis tantum cives debuerunt, ut ei (c u n c t i)s suffragiis tyrannidem deferrent, ... imperium sustinuit. Vg1. Cic. Phil. XI 9 cunctis senatus sententiis hostis iudicatus.

Velleius II 30, 6 huius patrati (belli, des Sklavenkrieges) gloria penes M. Crassum fuit, mox rei publicae no minum ("namhafte Persönlichkeiten", statt des überlieferten omnium od. omni) principem. Vgl. außer Vell. II 114, 5 selbst tantorum nominum, quibus ortus est, ornamentum Sil. Ital. XI 511 magnum Latia inter nomina Paullus nomen; ibid. X 164 nomen in Umbro clarum Crista; Plin. Paneg. 84 fin. quid laudabilius feminis, quam si ... magnis nominibus pares se faciant? und die von mir im Philol. LXXX 448 zu Sen. Epist. 108, 38 Posidonius et ingens agmen no(mi)n(um) tot ac talium gesammelten Stellen. - Als glatte Lösung ist zu betrachten Vell. II 114, 3 (Tiberius) non sequentibus disciplinam, quaterius exemplo non nocebatur, ignovit; admonitio frequens, m(o d)e r a t(a) (statt ineral; in = m ist oft verschrieben) castigatio. vindicta tamen rarissima. Die Zusammenstellung moderata-rarissima wie Quintil. I. O. XI 3, 126 procursio moderata, rara nach Cic. Or. 59 excursio moderata eaque rara; vgl. ferner Ulpian. Digest. VII 1, 23, 1 modica castigatio; Lactant. Ira 21, 6 in castigatione modus. - Keiner Begründung bedarf meine Ergänzung Vell. II 118, 3 (Arminius) primo paucos, mox pluris in societatem consili prae(cipitis re)cepit. So steht praeceps consilium Curt. VII 7, 20; VIII 2, 29 (der Plur. Liv. II 51, 7) im Sinne von temerarium c. Vell. II 120, 4; Cic. De invent. II 28.

Appendix Vergiliana. Culex 187 interpungiere ich: illum || obtritum morti misit, cui (Dativ. incomm., vgl. z. B. Catull. 64, 188) dissitus omnis || spiritus (est); excessit sensus. Über dissitus = dispersus vgl. Leo zur Stelle; zu excessit Catull. 64, 189 a jesso secedent corpore sensus; Lucan. Phars. V 760 cesserunt pectore sensus.

### ZU LATEINISCHEN SCHRIFTSTELLERN.

Auch die schönen, aber von der Kritik schwer heimgesuchten Verse Aetna 638-640 bedürfen fast keiner Änderung; sie gelten den ihre Eltern aus den Flammen des Ätna tragenden Brüdern: Dextera saeva tene(n)t laevaque incendia fervent: || ille per obliquos ignis fratremque triumphans || tutus uterque pio sub pondere, sufficit ille (so Sudhaus statt illa) "die rechte Seite beherrscht der furchtbare Brand und lodert zur linken, der eine geht quer hindurch, das Feuer und den Bruder meisternd - sicher sind beide unter der frommen Last der andere ist der Aufgabe gewachsen". Man muß nämlich annehmen, daß der stärkere Bruder den Vater, der zartere die Mutter trug (vgl. Claudians Gedicht De piis fratribus, Vers 21 ff.); dieser schöpft nicht aus sich die Kraft zum Gang durch das Flammenmeer, weil ihn die Sorge um die Mutter befangen hält, sondern bedarf der Anspornung durch den tatkräftigeren Bruder, der insoferne den anderen meistert.

München. FRITZ WALTER.

Ist die dem Hermogenes zugeschriebene Schrift Περί μεθόδου δεινότητος echt?

### I.

Unter dem Namen des Hermogenes (von Tarsus, geb. um 161 n. Chr.1), gest. in hohem Alter) sind fünf Schriften überliefert, die sich sämtlich mit rhetorischer Theorie befassen:

1. Προγυμνάσματα (p. 1-27)<sup>2</sup>), über die bekannten Vorübungen der Rhetorikschüler.

2. Περί τῶν στάσεων (p. 28-92), die Statuslehre;

3. Περί εδρέσεως (p. 93-212), die Lehre von der Erfindung;

4. Περί ίδεῶν λόγου (p. 213-413), die Lehre von den Stilarten;

5. Περί μεθόδου δεινότητος (p. 414-456), über das Verfahren des δεινός λέγειν.

Davon gelten allgemein als echt nur II. στάσεων und II. ίδεῶν. Über die Προγυμνάσματα und II. εδρέσεως siehe R a der macher in

1) Rabe, Rhein, Mus. LXII (1907), 259.

<sup>2</sup>) Der Hermogenestext immer nach Rabe = Hermogenis opera ed. H. Rabe, in: Rhet. Graec., vol. Vl., Lips. 1913.

187

der Pauly-Wiss. Real.-Enc. VIII 1, 865 ff. sowie Rabe in der Praefatio seiner Ausgabe.

Über die Echtheit, bzw. Unechtheit von II. µɛð. čɛw. soll wenn möglich in dieser Untersuchung entschieden werden, und zwar durch einen Vergleich mit der unzweifelhaft Herm. zugehörigen Schrift II. ičɛῶy.

Dieses Werk, "die reifste Arbeit des Hermogenes, setzte an die Stelle der Theophrastischen Stillehre eine neue" (Radermacher a. a. O. 871). Jene unterschied drei Stilarten "und sprach bei überaus schwankender Terminologie im einzelnen doch allgemein von einer erhabenen, mittleren und niedrigen Stilart"<sup>3</sup>); das erhabene γένος hieß: άδρόν - περιττόν - αὐστηρόν - βαρύσεμνόν - μεγαλοπρεπές - ὑψηλόν; das mittlere μέσον - ἀνθηρόν - γλαφυρόν; das niedrige ἰσχνόν - ἀφελές - λιτόν<sup>4</sup>). Durch dieses Schwanken der Terminologie verrät sich die Weiterentwicklung der peripatetisch-stoischen Stillehre, worauf hier nicht eingegangen werden kann; nur sei bemerkt, daß bei Herm. βαρύτης, σεμνότης und ἀφέλεια als eigene Stilarten erscheinen, und daß das περιττόν gleich an Herm. περιβολή, das αὐστηρόν an τραχύτης und σφοδρότης erinnert.

Die neue Stillehre unterschied viel mehr Stilarten: in den unter Aristides' Namen gehenden Téxvai śŋtopixal sind es zwölf löśai ( $\epsilon l \delta \eta$ , àpɛtal)<sup>5</sup>), bei Herm. sieben, bzw. sechs<sup>6</sup>), nämlich: σαφήνεια, μέγεθος, xάλλος, γοργότης, ήθος, (àλήθεια: s. u.), δεινότης (217, 23 f. = 225, 9 f.). Weil aber σαφήνεια, μέγεθος und ήθος in Unterarten zerfallen, woraus sie erwachsen sind, kommen im ganzen 17 Ideen heraus<sup>7</sup>):

I. σαφήνεια Deutlichkeit
 226, 8-241, 5

xadapórns Schlichtheit 226, 19-234, 23

söxplvsiα Übersichtlichkeit 235-241, 5

<sup>3</sup>) Volkmann, Rhetorik <sup>3</sup>, 1885, 532 ff.

4) Volkmann a. a. O. 534ff.

5) Volkmann 553-555.

<sup>6</sup>) Über das Verhältnis von Herm.' II. 12560v zu den Téxvat pytopixai s. Schmid, Rhein. Mus. LXXII (1917 f.), 113-149 und 238-257, bes. 142 ff.

7) In der folgenden Übersicht über die Hermogenischen tötat λόγου bezeichnen die römischen Zahlen die sieben (sechs) Gesamtideen, die arabischen die durch Spaltung dreier Gesamtideen sich ergebende Zahl von iötat. Die deutschen Bezeichnungen sind meist nach Volkmann 1. c. 557 ff.

### IST DIE SCHRIFT II. μεθόδου δεινότητος ECHT?

σεμνότης Würde 242, 19-254, 21

τραχύτης Herbigkeit 254, 22-260, 15

σφοδρότης Heftigkeit 260, 16 263, 22

λαμπρότης Glanz 263, 23-269, 4

άχμή Kraft 269, 5-277, 16

περιβολή Ausführlichkeit 277, 17-296, 3

9. = III. κάλλος (ἐπιμέλεια και κάλλος) Schönheit 296, 4-311

10. = IV. γοργότης Lebhaftigkeit 312-320, 15

> sche der Darst. 320, 16-352, 14

V. Alog das Charakteristi-

Π. μέγεθος (δγκος, άξίωμα)

241 - 296

Größe und Würde

άφέλεια Naivität 322, 5-329, 24

γλυκύτης (άβρότης, λ. ώραζος) Lieblichkeit 330-339, 13

δριμότης (και δέότης) Witz und Scharfsinn 339, 14-345, 4

έπιsixsia bescheidene Billigkeit 345, 5-352, 14

βαρύτης Festigkeit 364-368, 21

 (15.) (= VI.) ἀλήθεια (λ. ἀληθής και ἐνδιάθετος, Charakter der innerlichen Beteiligung des Redners. 352, 15-363.

17. = VII. (VI.) δεινότης die vollkommene Beredsamkeit, 368, 22-380, 10.

Q1

12

11.

3.

5.

6.

7.

8.

13.

- 13

14.

15. (16.)

189

Dazu möchte ich zweierlei bemerken:

1. Die ἀλήθεια erscheint nur zu Anfang des Werkes (217, 23 = 225, 9) als selbständige ἰδέα, dagegen in der genauern Ausführung (321, 19 ff. und 352, 15 ff; diese zweite Auffassung muß als maßgebend gelten) als Teilidee des ἡθικὸς λόγος; sie steht dort zwischen ἐπιείκεια und βαρύτης.

2. Die δεινότης, von Herm. den übrigen Gesamtideen beigeordnet, ist logisch genau keine eigene ίδέα, sondern nach Herm.' eigenen Worten χρήσις δρθή πάντων των τε προειρημένων είδων τοῦ λόγου (368, 24 ff.), d. i. die virtuose Handhabung der einzelnen είδη nach dem Vorbild des Demosthenes.

Alle diese ίδέαι werden nach einem festen Schema abgehandelt, gebildet aus den "Faktoren" der Stilarten; Herm. zählt acht solcher ποιοῦντα τὰ εἶδη τοῦ λόγου (222, 18): ἔννοια, μέθοδος, λέξις, σχήμα, κῶλον, συνθήκη, ἀνάπαυσις, ῥυθμός (220, 6 f.). In der Aristides zugeschriebenen Techne werden nur drei unterschieden γνώμη, σχήμα, ἀπαγγελία.

Immerhin ist zu beachten, daß nicht allen ¿dán alle acht Faktoren in spezifisch verschiedener Art zukommen; denn manche ¿dán reichen in die Sphäre anderer hinein.

Herm. handelt über diese ποιούντα τὰ είδη του λόγου im allgemeinen in der Einleitung (218, 13-224, 2). Voraus geht eine Erörterung über den Nutzen und die Schwierigkeit eines Werkes über die Stilarten (213-214, 21) sowie über seinen Gegenstand: nicht über den Stil des Platon oder des Demosthenes sei zu handeln, sondern über die einzelnen ideau in abstracto (214, 22-217, 20); dann zählt er die sieben hauptsächlichen idéat auf (217, 21-218, 12). Nach der Behandlung der acht Stilfaktoren im allgemeinen kommt er wieder auf die sieben ίδέαι zu sprechen (224, 3-226, 7). Dann folgt 226, 8-380, 10 der Hauptteil des Werkes, worin, wie oben S. 188 f. angegeben, die einzelnen Stilarten besprochen werden. Einen Anhang bilden die Ausführungen über den λόγος πολιτικός (380, 11-413, 5), d. h. die vollkommen kunstmäßige Darstellung, bewirkt durch die kunstvolle Vermischung aller Ideen, die δεινότης eingeschlossen<sup>8</sup>). Das Muster des λόγος συμβουλευτικός und des δικανικός ist Demosthenes, das Muster des πανηγυρικός πεζός Platon, des πανηγυρικός δ έν μέτρω (oder besser: das Muster überhaupt: 389,

8) Volkmann a. a. O. 565.

26 ff.) Homer. Hermogenes ist am Ende seines Werkes auf dem Wege, eine Stiltheorie nicht nur der kunstmäßigen Rede, sondern auch des Dialogs und der Geschichtschreibung (404, 11 f.), ja der gesamten Poesie zu geben (412, 11 ff.). Doch er fürchtet, sein  $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$  würde sig äntépavtóv ti wachsen. Mit einem sehr kurzen Epilog (413, 6—11), worin neuerdings auf ein geplantes Werk  $\delta$  Περ! τῆς κατὰ μέθοδον δεινότητος λόγος hingewiesen wird, schließt II. ἰδεῶν.

Die in den Handschriften und Ausgaben auf II. ίδεῶν folgende Schrift ist überschrieben: Έρμογένους Περί μεθόδου δεινότητος; nur wenige Handschriften lassen Έρμογένους weg<sup>9</sup>). Ihr Umfang ist sehr mäßig: p. 414-456. Sie enthält 37, bzw. 36<sup>10</sup>) kurze Kapitel, die ohne Ordnung zusammengestellt sind.

1. Ohne Titel. Das Kap. ist kein Proömium, Inhalt: Viele Wörter haben je nach dem Zusammenhang verschiedene Bedeutung. (Vgl. 35.)

2. Π. πάσης λέξεως: über Glossen.

Π. των κατά την λέξιν άμαρτημάτων: 1) άκυρία, z. B. έρωτάω für δέομαι,
 αραφθορά, z. B. άμμωδείν statt αίμωδείν.

4. Πότε ταυτότητι όνομάτων χρησόμεθα και πότε ποικιλία;

5. Π. περιττότητος: 1) κατά λέξιν, eine Art Amplifikation, 2) κατά γνώμην, Erweichung hart klingender Gedanken.

6. Πόσαι και ποται παραμυθίαι των αθθαδών και τολμηρών διανοημάτων;

7. II. παραλείψεως και άποσιωπήσεως: Zweck dieser Figuren<sup>11</sup>).

8. Π. περιπλοχής: occultatio (ύποσιώπησις).

9. II. ἐπαναλήψεως: zu welchem Zweck gewisse Wiederholungsfiguren verwendet werden.

10. Π. τοῦ κατά πεῦσιν σχήματος: Einteilung der Fragen nach dem Gegenstand und dem Gefragten.

11. II. acourditou: über den Zweck des Asyndetons und des Polysyndetons.

12. II. προεκθέσεως και άνακεφαλαιώσεως: 1) Ankündigung der κεφάλαια zu Beginn, 2) ihre Wiederholung am Ende.

13. Π. τῶν Ισων σχημάτων: über Parison (vgl. 16) und Paronomasie.

14. Π. ὑπερβατοδ: der Verfasser will nur das ὑ. κατὰ παρένθεσιν (Einschaltungssatz) gelten lassen.

15. II. avridérou: das à. wird als Sinnfigur aufgefaßt.

16. Π. παρίσου και πως γίνεται. Vgl. 13.

17. Π. προσποιήσεως (σχεδιασμού): in welchen Redegattungen man unvorbereitet scheinen solle, in welchen vorbereitet.

18. II. abfrjosweg, nore genoreov ev dixaig suxaipweg: unter welchen Umständen man die Amplifikation anwenden müsse.

9) Siehe den Apparat zu 414, 1. 2.

10) Kap. 6 (419, 3 ff.) gehört zum zweiten Teile von Kap. 5 (418, 15 ff.).

<sup>11</sup>) Danach pflegt auch im folgenden gefragt zu werden.

19. Π. έγνωσμένου ψεύσματος, πότε χρηστέον αὐτῷ.

20. Π. δρκου, ποίον ούκ όμείται και ποίον όμείται.

Π. συνηγόρων, τίσι δοτέον: für welche Personen man συνήγορος sein solle
 Π. τοῦ ἐναντία λέγοντα κατορθοῦν ἐναντία: über λόγος ἐσχηματισμένος

oder slowsta.

23. II. τοῦ προτείνειν τὰς τοῦ ἐναντίου προτάσεις: wie man den Behauptungen des Gegners zuvorkommen solle.

24. Π. του λεληθότως τα αὐτά λέγειν η έαυτῷ η άλλοι; (vgl. 27).

25. Π. του άνεπαχθώς έαυτον έπαινείν.

26. Π. παλαισμάτων δικαστηρίων, & Δημοσθένης έτεχνήσατο: über zwei Kniffe des Dem.

27. Π. δευτερολογιών, διά ποίας αίτίας μερίζεται λόγος και πώς γίνεται (vgl.24).

28. Π. διηγήσεως: über die Art, sie zu beglaubigen.

29. Π. Χοινών διανοημάτων, πώς αὐτὰ Ιδιώσομεν λέγοντες: wie man Gemeinplätze individualisiere.

30. Π. χρήσεως έπων έν πεζφ λόγφ.

 Π. τῶν κεκρατηκότων ἐν τοἰς ἀκροαταίς παθῶν: man solle nicht rücksichtslos dagegen angehen.

32. Π. δμολογουμένων άδικημάτων: δμολογία τοῦ άδικήματος nimmt für den "Sünder" ein.

33. Π. τοῦ τραγικῶς λέγειν: wie man tragische Darstellung nachahme.

34. Π. τοῦ κωμικῶς λέγειν: wie man komische Redeweise nachahme.

35. II. augusoliag: bei den Alten gebe es keine augusolia (vgl. 1).

36. Π. ἐργασίας δημηγορίας, διαλόγου, κωμφδίας, τραγφδίας, συμποσίων Σωκρατικών: δημηγορία ist eine πλοκή von ἐπιτίμησις und παραμυθία, διάλογος von λόγοι ήθικοί und ζητητικοί, κωμφδία von πικρά und γελοΐα, τραγφδία von σίκτος und θαύμα, συμπόσιον von σπουδαΐα und γελοΐα.

37. II. anopassis: über Negation und Affirmation.

Diese Schrift macht nun in mehr als einer Beziehung einen ganz andern Eindruck als II. 18260v. Kein Proömium, kein Epilog. Es fehlt jede Bestimmung des Gegenstandes, jede Abgrenzung, jede Einteilung des Gesamtwerkes. Eine Disposition des Schriftchens ist nicht aufzufinden. Was ganz besonders stark auffällt, es fehlen sämtliche Vor- und Rückverweisungen, während sie in II. 26. fast auf jeder Seite zu finden sind, ja mit ängstlicher Genauigkeit angebracht werden. Ein einziger Verweis auf eine andere Schrift des Verfassers scheint 441, 13 f. vorzuliegen, worauf wir zurückkommen werden.

II. μεθ. δειν. stellt anscheinend einige Dutzend loser Blätter dar, auf denen in knappster und klarster Form über ebenso viele praktische Fragen der Schulberedsamkeit (vgl. 438, 5 τz/ς σχολιταζίς ὑποθέσεσιν) Auskunft erteilt wird. Zum Teil nehmen sie sich wie ein Katechismus aus, worauf zuerst Br. Keil in

### IST DIE SCHRIFT Π. μεθόδου δεινότητος ECHT ?

den Nachrichten der Göttinger Ges. der Wiss. 1907, 213 Anm. 1 aufmerksam machte. C. 4 Πότε ταυτότητι όνομάτων χρησόμεθα και πότε ποικιλία; ταυτότητι μέν, όταν... C. 7 Πότε παράλειψις και άποσιώπησις γίνεται; δταν βουληθώμεν... C. 17 Πότε βήτωρ προσποιήσεται σχεδιάζειν; τριῶν οὐσῶν ἰδεῶν... C. 18 Πότε βήτωρ αὐξήσει χρήσεται ἐν δίκαις, είτα τότε ταῖς ἀποδείξεσιν; δύο δὴ καιροί... C. 19 Πότε βήτωρ ψεύσεται συνειδότων τῶν ἀκροατῶν, ὅτι ψεύδεται; ὅταν τὸ ψεῦδος... C. 20 Πότε βήτωρ ὀμόσει και ὅρκφ χρήσεται; οὐδέποτε... C. 21 Πότε ἐν τοῖς προβλήμασι... καὶ κατὰ πόσους τρόπους; τέσσαρας... C. 22 Τίς μέθοδος τοῦ ἐναντία λέγοντα ... κατορθοῦν, δ βούλεται...; C. 23 Ὁ δὲ καιρός ἑκάστου τίς; C. 24 Τίς δὲ ἑκατέρου τούτων ὁ καιρός; ἡ μὲν συμβουλευτική ... C. 30 Κατὰ πόσους τρόπους ἐν πεζῷ λόγφ χρῆσις ἐπῶν γίνεται; κατὰ δύο ... Diese Lehrweise ist Π. ίδ. durchaus fremd.

Eine andere Verschiedenheit ist der knappe, asyndetische, aphorismenartige Stil<sup>12</sup>). Z. B. 416, 13 wird ein Zitat aus Homer durch bloßes "Ομηρος eingeführt. 437, 14 ff. "Ομηρος αὐτὸ πεποίηχεν · Ἀγαμέμνων ἐστὶν ὁ ἀποπειρώμενος ... 441, 19 ff. Τούτων παραδείγματα. ὁ Ἰσοκράτης ἐν τῷ λόγφ ... Ähnlich 445, 21 ff. 448, 5 ff. "Ομηρος ἐποίησε, Θουχυδίδης ἐμιμήσατο, Δημοσθένης διεδέξατο, Ἰσοκράτης παρέδωχεν. Darauf folgen Zitate mit asyndetischem "Ομηρος ... Θουχυδίδης ... Δημοσθένης ... 448, 22 "Ομηρος τοῦτο ἐδίδαξεν, "Ηρόδοτος ἐμιμήσατο. Dagegen 450, 2 f. Τὸ τραγιχῶς λέγειν "Ομηρος μὲν ἐδίδαξε, Δημοσθένης δὲ ἐμιμήσατο.

Ich möchte noch auf die gekünstelte Periode 414, 2 ff. hinweisen: Ό δὲ καιρὸς κατά ήθους προσθήκην γινόμενος ίδίαν διάνοιαν ἀπεργάζεται,

- ού μόνον ίδίαν, άλλά και διάφορον
- ού μόνον διάφορον, άλλά και διαφόρους,
- ού μόνον διαφόρους, άλλά και έναντίας.

Durch solche Eigentümlichkeiten weicht Π. μεθ. δειν. auffallend von Π. ίδ. ab.

Im übrigen kann man Rabe einigermaßen beistimmen, wenn er Praef. X sagt: Atqui hic libellus [II. µɛ&. õɛv.] non cum toto libro II. tõ. comparandus est, sed cum singulis singularum idearum quasi capitibus. Beiderorts ängstliches Streben nach Deutlichkeit, beiderorts klare Einteilungen und scharfe Distinktionen, beiderorts durchgehende Veranschaulichung durch Beispiele

<sup>12)</sup> Vgl. zu diesem Abschnitt Rabe Praef. XI.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVIII. Bd., 2. Heft.

Ich stelle je einen längeren Text aus II. µɛ�. δɛw. und aus II. ič., die beide über das Parison handeln, zum Vergleich nebeneinander. Später kommen wir auf den Inhalt dieser Stellen zu sprechen.

### II. µst. četv. 428, 8 ff.

Τά ίσα σχήματα ταθτά όντα ποτέ μέν ἐστιν ἀγωνιστικά, ποτὲ δὲ ἐπιδεικτικά, ποτὲ δὲ σοφιστικά.

Άγωνιστικά μέν έστιν, δταν τη φύσει τῶν πραγμάτων συνδράμη ἕξωθεν πάρεργον, δ και χωρίς των δνομάτων έκαστον αύτό καθ' έαυτό πράγμα μηνύει και λεχθέν λανθάνει, πολλάκις δε άναγινωσχόμενον εύρισχεται · οίον ,,Νύν δ'άγε νήα μέλαιναν έρύσσομεν είς άλα δταν, | ές δ'έρέτας έπιτηδές άγείρομεν. ές δ' έκατόμβην | θείομεν, αν δ'αύτην Χρυσηίδα καλλιπάρηον | βήσομεν". τέσσαρα ίσα ,,έρύσσομεν", ,,άγείρομεν", "Selousv", "Broousv". nat Gounualanc ,,αίτιον δ' ήν ούχ ή όλιγανθρωπία, δσον ή άχρηματία. της γάρ τροφής άπορία τόν τε στρατόν έλάσσω ήγαγον". καί Δημοσθένης ,,αν τοίνυν έξελέγξω σαφώς Αίσχίνην τουτονί και μηδέν άληθές άπηγγελκότα καί κεκωλυκότα έμου τόν δήμον άχουσαι τάληθή και άνηλωχότα τούς χρόνους και πάντων τούτων δώρα Ral modoic silnoota" (Man beachte, wie trocken die Zitate aneinandergereiht werden, und vgl. damit das Beispiel aus II. 18.).

### II. 18. 299, 8 ff.

Σχήματα δε καλά, ά και εκπρεπή ποιεί τον κόσμον και σαφώς το κεκαλλωπίσθαι ενδείκνυται, αί τε παρισώσεις, αίπερ και πλεονάζουσι παρά τῷ

Icoxpares (das diesem al to ... entsprechende Glied folgt erst nach drei Seiten: 302, 9 f. Al te oby mapισώσεις καλλωπίζουσιν, όπερ έλέγοusy (!), xal al xatà x@lov énavayopal ...) · είσι δέ και παρά τῷ βήτορι ού μήν τοσαύται γε ούδε τοιαύται, μάλιστα δ' έχειναι παρ' αὐτῷ σπάνιαι, δοαι τό καθ' αύτας ακριβές έχουσιν, ολόγ έστι wal to .. Th to model Bondeiv oletal delv καί δίκην όπερ αύτου λαβετν, τουτο κάγώ πειράσομαι ποιείν". τοιαύτην γάρ παρίσωσιν και ούτως έπιτετηδευμένην ούδεμίαν εύρειν έτέραν έχομεν παρά τε τφ pήτορι. (Dem. schwächt die πap-10000215 ab; 1. 24 ff.): 7, TOL Yap Biaκόπτων αύτὰς έξ ἐπεμβολής τινος καταμίγνοσι το λόγω ή έναλλάττων τάς συλλαβάς τάς κατά τὸ τέλος παρισούσας τά κωλα ή ταις κατά κωλον άπαν περισώσεσιν, ούχι ταίς κατά το τέλος συλλαβαίς ίσαις χρώμενος (wie in dem einen Beisp. aus Dem. und Tau-

#### IST DIE SCHRIFT II. μεθόδου δεινότητος ECHT?

Έπιδειχτικά δέ έστιν, όταν τά άγωνιστικά πολλά γένηται και έπιτηδευθή είδημόνως είς ήδονήν άχοής σώφροναώσπερ τά παρά Ίσοχράτει ίσα τά έν ταίς παραινέσεσι μάλιστα.

Σοφιστικά δέ έστιν, ά ...

senden bei Isokr.). Ούχουν ό Δημ. οδτως, άλλά (Wiederholung!) κατ' έκείνους τοὺς τρεῖς τρόπους, ἢ διακόπτων ὡς ἐλέγομεν (!) ἢ ἐναλλάττων τὰς παρισούσας συλλαβάς ἢ κατὰ κῶλον παρισῶν ἅπαν. διακόπτει μὲν οὖν τὰς παρισώσεις κατὰ ἐπεμβολὰς οῦτως "τὸ μὲν γὰρ πολλὰ ἀπολωλεκέναι κατὰ τὸν

πόλεμον τής ήμετέρας αν τις άμελείας θείη δικαίως, τὸ δὲ μήτε πάλαι τοῦτο πεπονθέναι", καὶ ἡ ἐπεμβολἡ "πεφηνέναι τέ τινα ἡμῖν συμμαχίαν τοῦτων ἀντίρροπον, ἀν βουλώμεθα χρῆσθαι", εἰθ' οῦτως ἀπέδωκε τὸ Ισον κῶλον τῷ ἐξ ἀρχής "τῆς παρ' ἐκείνων εὐνοίας εὐεργέτημ' ἀν ἔγωγε θείην". διακόπτει μὲν οὖν οῦτως κατ' ἐπεμβολήν. (Solche Schlußformeln sind Π. μεθ, δειν. fremd) ἐναλλάττει δὲ... ὅμοιον τοῦτῷ κἀκείνο τὸ "καὶ μηδὲν ἀληθές ἀπηγγελκότα καὶ κεκωλυκότα ἐμοῦ τὸν δῆμον ἀκοῦσαι τὰληθή καὶ μηδὲν ὦν προσετάξατε ὑμεῖς πεποιηκότα καὶ ἀνηλωκότα τοὺς χρόνους"· τὰ γὰρ παρισοῦντα εἰ κατὰ τὸ τέλος ἕθηκεν, ἐκπρεπῶς μὲν ῶν ἐκεκαλλώπιστο αὐτῷ δ λόγος, πόρρω δὲ ἂν ἦν τοῦ πιθανοῦ, οἶον εἰ οῦτως είπε ·

,, καί μηδέν άληθές άπηγγελκότα καί τον δήμον άκουσαί μου τάληθη κεκωλυκότα καί τους χρόνους κατανηλωκότα". καί μηδέν ὦν προσετάξατε πεποιηκότα". έφυγεν οὖν τό τοιοῦτον.

Der große Unterschied ist mit Händen zu greifen. II. us?. de:v. ist wie zum Auswendiglernen für Rhetorikschüler abgefaßt, II. 12. gibt ein verhältnismäßig tiefdringendes, wissenschaftliches System. Damit ist der höchst einfache Stil in II. uz?. Serv., der bedeutend verwickeltere in II. 18. gegeben. In II. ust. četv. fehlen insbesondere alle Digressionen sowie - der Zusammenhanglosigkeit der Kapitel entsprechend - alle Übergänge. All das ist in II. 26. überaus häufig. Was die Übergänge betrifft, sehe man das Ende der Einzelabschnitte nach, z. B. II. ίδ. 229, 7 f. Άλλ' έννοίας μέν και μεθόδους καθαρότητος ταύτας εόρίσχομεν. Λέξις δέ ... Die Digressionen werden ausnahmslos durch die üblichen Formeln des reditus ad propositum beendet, wie 'Αλλά νῦν ἐκεῖσε ἐπανιτέον; s. Π. ίδ. 220, 22; 231, 26; 276, 4; 280, 23 usw. Nirgend in II. µɛ&. čɛıv. etwas Ahnliches. - Wie oft betont Herm. in II. 25 .: wir müssen der Reihe nach vorangehen, iva un ourrentat muiv 6 horos, 242, 1 f. usw. Allerding's sind auch in den Kapiteln von II. µɛ&. δειν. die Gedanken klar disponiert, aber jene Selbstermahnungen fehlen.

Überhaupt enthält II. ζδ. viel mehr Persönliches als II. μεθ. δειν. Sehr interessant — wenn auch übertrieben — ist, was Herm. II. ζδ. 216, 17 ff. über seine Vorgänger sagt: οὐδὲ γὰς

195

έστιν, δστις πρό ήμῶν δσα έμε γινώσχειν είς τήνδε την ήμεραν άχοιδές τι περί τούτων (ίδεῶν) πραγματευσάμενος φαίνεται. δσοι δε και ήψαντο. τεταραγμένως και λίαν απιστούντες σφίσιν αυτοίς περί ών είπον είρηκαση. ώστε αύτοις συγκεχύσθαι τὰ πάντα. - Bescheidenheit ist auch sonst nicht seine Tugend. Kurz vor der eben zitierten Stelle sagt Herm. (216, 2ff.): Οίμαι γάρ θαυμάσεσθαι αν είκότως μαλλον τινας ήμας διά ταῦτα καί τὸ μέγιστον ἐπ' εὐκρινεία ή τινος ἐπιτιμήσεως ένεκα τούτων άξίους νομιείν, μόνον εί προσέχειν τοις έφεξης έθελήσαιεν. Am Ende des Proömiums (217, 17 ff.) macht er sich Dem.' stolzes Wort zu eigen: Η μέν ούν ύπόσγεσις ούτω μεγάλη, τὸ δὲ ποάγμα non toy Elegyov navtauda duose (vgl. die letzten Worte in II. 18. - über II. μεθ. δειν.), χριτής δε ήμιν ό βουλόμενος έστω. Daß er sich seinem beabsichtigten Werke II. ust. detv., obwohl es detby m πράγμά έστι και ούκ άνθρωπίνης δυνάμεως, gewachsen fühle, sagt er deutlich genug: Οδ μήν άλλ' δσον γε άνθρώπου φύσις έξαρχειν τοις τοιούτοις έχανή, και ήμας εξαρκέσειν οζομαι (379, 25 ff.).

Hermogenes' Polemik ist in II. 18. lebhaft, in II. 128. detv. viel zahmer, II. 26. 248, 25 ff. gegen die Sophisten: Παράδειγμα τούτου (einer geschmacklosen Metapher) Δημοσθενικόν μέν ούκ αν λάβοις, οὐδὲ γὰρ ἔστι · παρὰ δὲ τοῖς ὑποξύλοις τουτοισὶ σοφισταῖς πάμπολλα εδροις αν τάφους τε γαρ εμψύγους τους γύπας λέγουσιν, ώνπερ είσι-μάλιστα άξιοι, και άλλα τοιαύτα ψυχρεύονται πάμπολλα. Π. 18. 274, 6 ff. in einer polemischen Auseinandersetzung über die Eigenart der άκμή: Άλλά ταῦτα μέν ἐστι σαφής λήρος · φανερά γὰρ ταῦτά γε και τη αἰσθήσει ψιλη, ώς ... Π. ίδ. 285, 6 ff. gegen Demosthenesexegeten : Καί δλως μυρία έστι τούτου γε παρά τῷ όήτορι τέ παραδείγματα, & και έξετάζοντες τινές, ώς αν έξετάσαιεν αὐτοί του; λόγους (des Demosth.), εἰρήμασι περιβολής είναι ίδια. ἀλλ' ήμεις τό γ' ήμιν δοχούν περί τούτων είρήχαμεν (Hinweis auf eigenen Demostheneskommentar). II. 16. 311, 8 f. über Dionys von Halikarnass: ίνα μή πάντη τῷ Διονυσίψ, ὅς δοχεί περί λέξεώς τι πεπραγματεῦσθαι, dyτιλέγωμεν. Besonders scharf II. id. 362, 25 ff. wieder gegen Demostheneserklärer: και παρέσχε (δ βήτωρ) μυρία τοιαύτα πράγματα ζητούσι περί αύτου τοις ιαλέμοις τούτοις, οι φασιν έξηγεισθαι τον βήτορα καί δή και βιβλία καταλιπείν ετόλμησαν των είς αύτον εξηγήσεων. α και νον έξελίττοντες οι πολλοι των διδασκάλων οζονταί τινες είναι και τούς συνόντας πείθουσιν, δμοιοι, φασίν, όμοίους. Π. ίδ. 377, 10 ff. gegen die scheinbare δεινότης der Sophisten: Φαίνεται δε λόγος δεινός ούχ ῶν τοιούτος... ὁ τῶν σοφιστῶν, λέγω τῶν περί Πῶλον και Γοργίαν και Μένωνα, και των καθ' ήμας δε ούκ όλίγων. Ένα μη πάντων

### IST DIE SCHRIFT II. μεθόδου δεινότητος ECHT?

λέγω. Vgl. auch 353, 26 ff. über Aristides. Dazu kommen die zahlreichen Stellen, wo Herm, in sachlicher, aber immer entschiedener Weise einzelne seiner Aufstellungen verteidigt: 215, 24 ff., 220, 7 ff., 231, 13 ff., 255, 12 ff. usw.

Diesen mit nicht geringem Selbstbewußtsein verbundenen Angriffen stelle man nun die zahme Polemik in II. µε. δειν. gegenüber: 421, 21 ff. Τὸ περιπλέχειν διαβάλλεται μὲν ὡς κακία του λέγειν, εί δὲ ἐν καιρῷ γίγνοιτο, ζηλωτὸν ἂν σχήμα εύρεθείη. 428, 8ff. gegen die Sophisten: Tà loa oynuara (vgl. S. 196) norè μέν έστιν ... ποτέ δέ σοφιστικά ... σοφιστικά δέ έστιν. & νύν μέν έπαινείται, ύπό δὲ τῶν παλαιῶν κωμωδείται, ὄσα αἰσχρῶς καὶ κενῶς κολαxevet thy axony. Am schärfsten 429, 20 ff.: Ol vov olovtat ... · odx. ίσασι δέ, τί ἐστιν ὑπερβατόν. τὸ γὰρ ὑπερβατὸν οὐ μόνον οὐκ ἔστι καλὸν σγήμα, άλλά και άναγκατον. 452, 16 ff.: Τοτς μέν πολλοτς δοκετ πολλάς έν τοις βιβλίοις άμφιβολίας γίνεσθαι όπο των παλαιών ήμεις δε φαμέν, δτι οῦ δύναται ἐν τῷ παλαιῷ βιβλίω ἀμφιβολία είναι.

Obwohl es also auch der Schrift II. us?. četv. an Tönen stolzen Selbstbewußtseins und gelegentlicher Polemik nicht gebricht, so erklingen sie doch in II. io. viel heftiger und vordringlicher.

Wird schon durch diese Gründe, die mehr formeller Art sind, der Glaube an den Hermogenischen Ursprung von II. ue&. detv. erschüttert, so noch viel mehr, wenn wir den Inhalt betrachten, Dies soll im nächsten Teile geschehen.

# Feldkirch. Dr. EMIL BÜRGI S. J.

way Aryunciany an addin actually very until Very whatman you he und he may alt sein, may in die Zoit saufakteichen we in Doppellant is versionnes and a zo's worde, if h. schon in voralivatilener Zoit Founts die annewendiene Universe dam franitiv gewichen min. Um so wertuoller solicint mir nie Zeus ins für die ileurbelung von Herodols Dialokt zu sein.

L. KADERMACHEN

### Zur Wahl der Lebenspüter.

Radnema her has d Zhehr XLVII (1900, 2016 di venehiedunen Formun helpandelt, in donos men im Alepiture worn Taureh dar Lebensh and hebensyliter courts Mine sciencing Raits spinit Flation will be will splitter hall Harris

### Herodot VII 208.

Xerxes schickt einen berittenen Späher aus, um die griechische Aufstellung bei Thermopylai zu erkunden. Der kann seinen Auftrag in aller Ruhe ausführen, da die wachehaltenden Lakonen ihn ganz unbehelligt lassen : outs yap tic ibiwas aloying τε ένεχύρησε πολλής. Die zitierten Worte enthalten einen sprachlichen Anstoß, ¿yxupeïv fordert den Dativ, vom gemeinen griechischen Sprachgebrauch weicht auch Herodot sonst nicht ab. bei dem das Wort öfter zu finden ist: II 82 öréotot éyxuphoet. VII 218, 2 ένεκύρησαν στρατῷ, ΙΙΙ 77 ένέκυρσαν τοίσι τὰς ἀγγελίας έσφέρουσι, IV 125 ένέχυρσε άμφοτέρησι τησι μοίρησι. Demgemäß hat bereits Valkenaer an der oben zitierten Stelle evezuonge in exúonge verändert, und so steht nun auch in Hude's Text zu lesen, fraglich, weil evexupyoe auch durch ein Suidaszitat s. v. άλογία geschützt wird. Ich möchte meinen, daß die Überlieferung zu halten, jedoch als aloying τε ένεχύρησε πολλής zu deuten ist, mit anderen Worten, wir stoßen auf ein Zeugnis für den ionischen Dativus pluralis auf mc. An pluralischem aloyía darf kein Anstoß genommen werden. Herodot braucht den Plural auch II 141: τον έν άλογίησι έγειν παραγρησάμενον των μαγίμων Αίγυπτίων ώς ούδεν δεησόμενον αὐτῶν. Die Verwechslung von ne und nie mag alt sein, mag in die Zeit zurückreichen, wo : im Doppellaut  $\eta_i$  verstummte und  $\eta_i$  zu  $\eta$  wurde, d. h. schon in vorchristlicher Zeit könnte die ungewöhnliche Dativform dem Genitiv gewichen sein. Um so wertvoller scheint mir das Zeugnis für die Beurteilung von Herodots Dialekt zu sein.

Wien.

### L. RADERMACHER.

### Zur Wahl der Lebensgüter.

Radermacher hat d. Ztschr. XLVII (1929), 79 ff. die verschiedenen Formen behandelt, in denen man im Altertum vom Tausch der Lebenslose und Lebensgüter sprach. Eine wichtige Rolle spielt Platon, weil — wie später bei Horaz,

109

Tacitus, Maximus Tyrius — ein Gott dem Menschen freistellt zu wählen. Es war Radermacher entgangen, daß schon Helm (Lucian und Menipp 51 und 251 f.) das Thema kurz, aber mit z. T. ähnlichem Ergebnis behandelt hat.

Von seinem Material ist für die Frage der Gottheit als Anregerin oder Gewährerin des Tausches wichtig Lucian (Nekyom. 16), wo Tyche in dieser Funktion erscheint, vor allem aber der platonische Alkibiades I p. 105 A: el tiç ooi elnoi dewv & 'Aλxiβidõη, πότερον βούλει ζῆν ἔχων & νῦν ἔχεις, ἢ αὐτίπα τεθνάναι, el μή σοι ἐξέσται μείζω πτήσασdαι; Helm hat, wie Radermacher, auf die berühmte Stelle der Politeia verwiesen, dagegen nicht auf die von Radermacher herangezogene Stelle im Symposion, wo Hephaistos den Wunsch freigibt. Bei Horaz Sat. I 1 ist es Juppiter selbst (v. 15*si quis deus* allgemein, nachher v. 20 *luppiter*). Helm 251 betont die Zuständigkeit des Zeus bei der Verteilung der Berufe oder ihrem Tausch und weist ihn nebst Hermes als Helfer in kynisch-menippeischer Sphäre (und bei Euripides Syleus) nach.

Bedenkt man nun, wie sehr in der Fabel die Tierwelt das Analogon der Menschenwelt ist, wird man in den von Helm und Radermacher behandelten Motivkreis auch eine Babriusfabel einreihen dürfen, no. 201 Cr. Für einen Hausesel ist der Tausch seines "Berufes", seines Lebensgutes, nicht wohl anders vorstellbar als im Tausch seines Herrn, der sein Leben bestimmt. So bittet denn das beim Gärtner geplagte und schlecht genährte Grautier Zeus um den Wechsel und Zeus schickt Hermes - also ganz "kynisch-menippeisch" -, so daß der Esel zu einem Töpfer kommt. Aber auch da leidet er und ein neuer Tausch führt ihn zum Gerber. Hier muß er fürchten, der werde schließlich noch sein Fell gerben, und er erkennt schließlich: βέλτιον ήν μοι παρά τοις προτέροις δεσπόταις μένειν. Im Gewande der Fabel haben wir somit die von Herodot (Radermacher 81) schon ausgesprochene Erkenntnis, daß doch jeder wieder sein ureignes Kreuz zurückwünscht, und haben die treffendste Illustration zu Maximus Tyrius: addiç ol adrol exelvoi nodhoovoi μέν τὰ πρότερα, δδυροῦνται δὲ τὰ παρόντα.

Radermacher (83) wies auf das Heraklitfragment hin: δνους σύρματ' αν έλέσθαι μαλλον η χρυσόν, das die Relativität der Lebensgüter drastisch exemplifiziert. Dürfen wir sagen, mit Anklang an eine alte Tierfabel exemplifiziert? Denn Babrius wird nicht. 200

der erste gewesen sein, der die so pessimistische wie wahre "Moral" in Form einer Fabel den unzufriedenen Menschen vorhielt.

Für uns ist sie allerdings vor Babrius nicht bezeugt; aber schon die Ähnlichkeit mit dem "Eselsroman"1) gestattet, mindestens auf hellenistische Zeit zurückzuschließen. Entstehen konnte ein solcher Typus jedoch gewiß schon seit der Zeit, da sich der Mensch als Arbeitstier der Schwere seines Loses bewußt war und, soziale Stufen gegeneinander abwägend, Tauschwünsche aussprach. Zwischen Hesiod und dem frühen Kynismus wäre, scheint mir, Raum dafür. Radermacher wies auf die Welt des Märchens hin, auf die freigegebenen und erhörten, meist töricht schlimmbessernden Wünsche. Doch auch die Welt der Fabel darf da herangezogen werden, wo wir in die geistige Provinz der Sophisten, des Sokrates, des Platon kommen<sup>2</sup>). Gerade der horos des Aristophanes im Symposion hat ein Gegenstück in der Fabelliteratur, freilich materiell anderer Art und an Geist auch nicht ebenbürtig. Aber Beachtung verdient doch die, soweit ich sehe, nirgends von den Platonerklärern beobachtete Tatsache, daß Phädrus IV 14 (15) und 15 (16) zwei aesopische alvot enthält, in denen in Form eines Dialoges der Greis Aesop ein altiov vorträgt: 1. für die Entstehung einer Abart des Eros (ore morigerari); 2. für die Entstehung der mannmännlichen und weibweiblichen Liebe, also das Thema des Aristophanes behandelt und in der Sphäre des Götterschwanks löst. Es läßt sich aus Überlieferungen von Naturvölkern beweisen, daß das aetiologische Denken auch bei ihnen nach Entstehung und Besonderheiten des Geschlechtslebens gefragt und in der Form von Mythenmärchen Antworten gefunden hat, die manche Ähnlichkeit mit den antiken alta aufweisen. Ich bin überzeugt, daß wir neben der von Ziegler, N. Jahrb. 1913, aufgestellten mythischen und primitiv-wissenschaftlichen Ahnenreihe der Aristophanesrede auch mit einer Aetiologie der vita sexualis in Form von Aesopea rechnen dürfen. Umsomehr, als im platonischen λόγος des Dichters der Vögel als Exemplum die entzweigeschnittene Scholle vorkommt und damit ein Märchen-

 Werner, Hermes LIII (1918), 257 ff., hat allerlei Fabeln mit Apuleius, dem Λούκιος η ὄνος (und damit den Metamorphosen des Lukios von Patrai) verglichen; diese ergiebigste war ihm entgangen.
 W. Schmid, Gr. Lit. I<sup>7</sup> 677.

stoff, der sehr wohl auch ein Tierfabel-Thema gewesen sein kann<sup>3</sup>). - (6.mi ronhallyment) Senerger Apull Scene

Um nach der Abschweifung noch einmal zum "Tausch der Lebensgüter" zurückzulenken: die Fabel, als volkstümliche Form von Sinndeutung des Lebens, ist neben der Form des Märchens ein geeignetes Mittel, um die Götterrolle bei der Wahl der Lebensgüter verstehen zu lassen. Das Babriusstück ist gerade für Zeus eine willkommene Ergänzung zu Horazens Satire, bzw. zu seiner kynisierenden Vorstufe.

### Tübingen. OTTO WEINREICH. ליין לאינטע הלאמטי האמנטיייטי א איינטר וואליגיעט א הוו

### Zu Porphyrios Vita Pythagorae 27.

Nue mente if the new det erative State Mane on

Porphyrios erzählt in seinem Blog IIu&ayópou (27) von dem berühmten Weisen unter anderen folgende Wundergeschichte: Καύκασον δ'έφασαν τὸν ποταμὸν σὺν πολλοῖς τῶν ἑταίρων διαβαίνοντά ποτε προσειπείν · καί δ ποταμός γεγωνόν τι καί τρανόν ἀπεφθέγξατο πάντων απουόντων "yatos Πυθαγόρα". Schon Westermann 1) nahm an dem Fluß Kaukasos Anstoß; tatsächlich findet sich in der antiken Überlieferung sonst nirgends ein Fluß dieses Namens<sup>2</sup>). Auch in den Parallelberichten zu unserer Erzählung heißt der Fluß stets anders; nachstehend die Belege: Jamblich. De vit. Pvth. 28 (134): Νέσσον ποτέ τον ποταμόν σύν πολλοίς των έταίρων διαβαίνων προσείπε τη φωνή, και ό ποταμός γεγωνόν τι και τρανόν απεφθέγξατο πάντων άχουόντων "χαΐρε Πυθαγόρα". Diog. Laert. VIII 11: καί ότι Νέσσος ό ποταμός διαβαίνοντα αυτόν προσαγορεύσαι πολύς ήν ό φάσκων. Aelian. V. H. II 26: λέγει δέ δ αὐτὸς (Aristoteles) καί ὅτι ὑπὸ τοῦ Κόσα ποταμού διαβαίνων προσερρήθη · και πολλούς φησιν άκηκοέναι την πρόσρησιν ταύτην. ΙV 17: αλλά και ύπο τοῦ Κόσα τοῦ ποταμοῦ διαβαίνων προσερρήθη, του ποταμού εἰπόντος αὐτῷ· χαῖρε Πυθαγόρα. Danach hat Rose auch Apollon. Hist. mir. c. 6 hergestellt: xal ond too Kooa ποταμού διαβαίνων σύν άλλοις ήχουσε φωνήν μεγάλην ύπερ άνθρωπον

<sup>3</sup>) Ich bespreche diese volkstümliche Sexual-Aitia in einer im Manuskript abgeschlossenen Abhandlung über "Fabel, Aretalogie, Novelle", die in den Sitz.-Ber. der Akad. Heidelberg, Jahrgang 1930/31 erscheint.

1) Ausgabe im Anhang zu Cobets Diog. Laert., Paris (Didot) 1878.

<sup>2</sup>) Auch in dem Lehrgedicht des Periegeten Dionysios kann v. 1134, wie aus dem Kommentar des Eustathios zur Stelle und zu v. 1088 sowie aus Strabo XV 13 (p. 690 C.) klar hervorgeht, nur das Kaukasosgebirge gemeint sein.

"Πυθαγόρα χαζρε"· τοὺς δὲ παρόντας περιδεεῖς γενέσθαι, wo ὑπὸ τοῦ κατὰ Σάμον ποταμοῦ überliefert ist<sup>3</sup>).

Nach Diogenes und Iamblichos soll also der Nessos, nach Apollonios und Aelian der Kosas Pythagoras gegrüßt haben. Den Kaukasos nennt nur noch ein Zeuge und der ist von Porphyrios abhängig: Cyrill. c. Iulian. III 87 (Migne P. Gr. LXXVI 633 A): Πορφόριος τοίνου... τὸν Πυθαγόρου βίον ἐξηγούμενος ὥδέ πη φησι · es folgt die Geschichte vom Schild des Euphorbos; dann fährt er fort: Καύκασον δὲ ἔφασαν τὸν ποταμὸν σὺν πολλοῖς τῶν ἑταίρων διαβαίνοντά ποτε προσειπεῖν, καὶ ὁ ποταμὸς γεγωνότερον ἀνεφϑέγξατο πάντων ἀχουόντων · Χαῖρε, Πυθαγόρα.

Nun meinte Keller an der genannten Stelle, Néogoc wie Kaúxagog sei aus Kógag verderbt und dieser Name in der gesamten Überlieferung einzusetzen. Dadurch gewännen wir für die Geschichte einen einheitlichen Schauplatz; auch paläographisch ist gegen den Vorschlag kaum etwas einzuwenden. Der latinische Cosas (Kosas) paßt ferner gut zu der Geschichte, die in den meisten oben zusammengestellten Berichten kurz, oft unmittelbar, vor oder nach der unseren steht: daß Pythagoras zur selben Stunde in Metapont und Tauromenion (nach Aelian und Apollonios in Metapont und Kroton) gesehen worden sei - eine Geschichte, die uns nach Unteritalien und Sizilien führt, während wir Pythagoras in Thrakien, wohin der Nessos weist, nach unserer sonstigen Überlieferung nicht suchen würden, von dem rätselhaften Kaukasos ganz zu schweigen. Und doch befriedigt die Lösung nicht. Soll aus einer "mechanischen" Korruptel der nicht allzu bekannte Name des thrakischen Flusses geworden sein 4)? Und auch Kaúxagov darf man kaum als unmittelbares Ergebnis eines Verschreibens' ansehen; man müßte zumindest als Zwischenstufe etwa ein durch Dittographie entstandenes Koxooav annehmen. Daß der byzantinischen Schreibern unbekannte Flußname Kógac leicht verschrieben werden konnte, ist klar: aber

<sup>3</sup>) Ich würde ὑπὸ τοῦ Κόσα τοῦ ποταμοῦ vorziehen: die Korruptel erklärt sich so besser und die Stelle paßt eher zu Ael. V. H. IV 17, die auch Keller, Nat. rer. script. I praef. p. XLIX vergleicht, als zu II 26.

<sup>4</sup>) Daß der Nessos an zwei Stellen, bei Diog. Laert. und bei Iamblichos, genannt ist, bietet keine weitere Schwierigkeit; sie haben ihn wohl schon in ihrer Quelle gefunden. Daß beide in diesem Falle dieselbe Quelle benutzten, ergibt sich, glaube ich, daraus, daß der Bericht des Diogenes, ohne Zweifel ein Auszug aus einer ausgeführten Erzählung, deutliche Anklänge an Porph.-Iambl. aufweist.

darf man dem Schreiber die Dummheit zumuten, den bekannten Bergnamen Καύκασος auf einen Fluß zu übertragen? Gab es anderseits wirklich einen Fluß Καύκασος, so setzt die Konjektur beim Schreiber geographische Kenntnisse voraus, die auch nicht recht glaublich sind — es müßte denn "zufällig" dieser Kaukasos durch des Schreibers engere Heimat geflossen sein. Aus dem gleichen Grund ist auch Νέσσος als Schreiber-Konjektur unwahrscheinlich.

Diels (Hermes XXXIII [1898], S. 344 f.) wollte Nέσσος, Κόσας und Καύασος als verderbt aus Κάσας erweisen — auf Grund von Bacchyl. X (XI) 105 ff., worin ihm der Thesaurus l. L. (Onomast. II 252) folgt. Diels stellt a. a. O. unsere Stellen mit dem Bakchylides-Zitat zusammen und erklärt dann : Obtinuit igitur Perizonii opinio (cf. Philolog. IV 294) Casuentum Plinii III (11) intelligendum esse. nam Casam et Casuentum idem flumen esse patet. Gewiß doch ist auch der Kosas mit Kasas-Casuentus identisch? Weder bei Diels noch im Thesaurus ist die Stelle Strabo V 9 (p. 237 C.) berücksichtigt: elð' έξῆς μèv ἐπ' αὐτῆς τῆς Λατίνης elσiv ἐπίσημοι κατοικίαι και πόλεις Φερεντῖνον, Φρουσινών, παρ' ῆν ὁ Κόσας ῥεῖ ποταμός,...<sup>5</sup>) Wenn uns also ein Κόσας in Latium ausdrücklich bezeugt ist, so dürfen wir ihn doch wohl nicht mit dem lukanischen Casuentus ohneweiters gleichsetzen.

So bleibt nichts übrig, als verschiedene Überlieferung anzuerkennen. Eine erbauliche Geschichte von der Ehrfurcht, die das Element, bzw. der Flußgott dem & tog åvip erwies, ist Wanderlegende; wie solche Kunde bald von dem, bald von jenem Menschen umgehen konnte, ebensoleicht konnte für einen und denselben Weisen bald der, bald jener Fluß zeugen. Jede Gegend mochte stolz sein, von einem Besuch des Pythagoras erzählen zu können, wie einst so manche Stadt Homers Geburtsort sein wollte — das können wir verstehen; und sind nicht andere Geschichten von Pythagoras ebenso verschieden lokalisiert, etwa der Bericht, er habe zum Beweis seiner göttlichen Herkunft seinen goldenen Schenkel entblößt<sup>6</sup>)? Vielleicht ist

<sup>5</sup>) Vgl. Nissen, Ital. Landeskunde II 2 (1902) S. 647: "Der wichtigste Zufluß des Sacco hieß im Altertum wie jetzt Cosa" — unter Hinweis auf Strabo.

9 Iambl. 92 u. 140 hat sogar zwei verschiedene Fassungen kurz nacheinander; umso auffallender, als er an beiden Stellen vom Besuch des Abaris und dem Geschenk des Pfeiles spricht, aber nur an der ersteren.

eine Stütze dafür die Tatsache, daß wohl nicht zufällig, wo der Kosas genannt ist, Aristoteles als Gewährsmann erscheint: bei Aelian und Apollonios, bei dem man Κόσα sicher mit Recht für κατα σαμον hergestellt hat<sup>7</sup>). Ist uns so eine Tradition noch faßbar, so werden wir daneben andere, abweichende annehmen müssen: Diogenes scheint, schon der Stilisierung nach, einen anderen Bericht zu verwerten und für Iamblichos und Porphyrios wird hier Aristoteles nicht die Quelle gewesen sein.

Demnach lägen drei Überlieferungen vor<sup>8</sup>): der Cosas in Latium, der Nessos in Thrakien und der seltsame Kaukasos. Latium als Schauplatz verstehen wir, den Nessos werden wir hinnehmen müssen, wenn auch weitere Zeugnisse für einen Aufenthalt des Pythagoras in Thrakien fehlen; was aber soll der Kaukasos? Es gibt nur zwei Möglichkeiten: entweder die Stelle als Zeugnis für einen sonst unbekannten Fluß Kaukasos zu betrachten — das wird man ungern tun — oder zu konjizieren. Dazu sei hier noch ein Versuch gemacht<sup>9</sup>).

Halten wir an dem überlieferten Καύχασον fest, aber als Berg-, nicht als Flußnamen, so gilt es, einen Fluß zu suchen, der in diesem Zusammenhang genannt sein könnte. Es liegt nahe, an den ins Schwarze Meer mündenden Phasis zu denken und anzunehmen, daß früh, sicher vor Cyrill, im Archetypus unserer Handschriften eine Zeile ausfiel, worin stand, daß Pytha-

jene Geschichte damit in Verbindung bringt. Hier liegen offenkundig zwei Quellen vor; die eine wird nach den Parallelen bei Aelian und Apollonios an den genannten Stellen wohl Aristoteles (Nikomachos) sein.

<sup>1</sup>) Dies zugleich ein Beispiel, wie der *librarius* konjizierte: zu wissen, daß Pythagoras aus Samos stammte, dazu war nicht viel Gelehrsamkeit nötig.

8) Daß bei sonst wörtlicher Übereinstimmung Porphyrios Kaözaoc, Iamblichos Néococ hat, möchte ich auf eine Textvariante der Vorlage zurückführen, worüber unten ausführlicher zu sprechen sein wird.

\*) Hier muß die Konjektur von Arcerius (Omiss. in vit. Pyth. p. 52) genannt werden, der Néσσον in Néαιθον, Καύκασον in Káσαν ändern möchte: so gewännen wir zwei Flüsse, die nicht zu weit von einander entfernt sind, was die Wanderung der Geschichte sehr glaublich machte. Dazu kommt, daß am Kasas Metapont, am Neaithos Kroton liegt, die beiden Städte, an denen die benachbarte Geschichte von der Bilokation des Pythagoras in einem Teil unserer Überlieferung spielt. Doch spricht alles, was gegen Keller einzuwenden war, gegen Arcerius doppelt; hiezu kommt noch, daß bei zwei Autoren verschieden geändert wird; wenn man auf diesem Wege eine Lösung suchen will, befriedigt Keller doch eher.

goras einmal in der Gegend des Kaukasos weilte und vom Phasis begrüßt wurde. Der Schreiber konnte dann leicht von  $\Delta E \Phi A \Sigma A N$  auf ein  $\Delta E \Phi A \Sigma I N$  abirren, zumal wenn die Buchstabengruppen ungefähr übereinanderstanden. Danach versuche ich die Ergänzung: Καύκασον δ'έφασαν (παρελθόντα αὐτὸν ὅτε ἀπὸ τῶν μάγων ἀπήειν οἴκαδε, Φάσιν) τὸν ποταμὸν σὺν πολλοῖς τῶν ἑταίρων διαβαίνοντα τότε<sup>10</sup>) προσειπεῖν...

Daß Pythagoras bei den Magiern war, überliefert Porphyrios (6); daß man ihn längs des Kaukasos und über das Schwarze Meer heimkehren ließ, wäre denkbar. Freilich scheint dieser Aufenthalt in seine "Lehrjahre' zu fallen und dazu scheinen die  $\pi o \lambda \lambda o!$  two étalpow nicht zu passen. Doch wann hört der Weise zu lernen auf? Und zieht nicht Apollonios von Tyana mit einer Schar erlesener Schüler, längst ein gefeierter Lehrer, zu den Gymnosophisten<sup>11</sup>)? Freilich ist das nur eine Möglichkeit unter vielen; was wirklich in der von mir angenommenen Lücke gestanden haben mag, läßt sich mit Sicherheit nicht sagen; eine knappe Begründung der Variante  $\Phi \acute{a}\sigma$ :v muß es jedenfalls gewesen sein.

So möchte ich zusammenfassend sagen: Drei selbständige Überlieferungen liegen vor: Kosas (Aristoteles), Nessos (Diogenes-Iamblichos) und der Phasis, den ein Leser, vielleicht aus nur mündlicher Überlieferung, die er kannte, samt einem Zusatz der Art, wie ich ihn in meiner Ergänzung andeutete, in sein Exemplar eintrug, so daß eine Doppelüberlieferung jener Quelle entstand, die Iamblich und Porphyrios für die Geschichte benutzten. Durch Überspringen von δ'έφασαν auf -δε Φάσιν fiel eine Zeile aus, was dann die Änderung von τότε in ποτέ zur Folge hatte<sup>12</sup>). Einwände gegen diese "Lösung" gibt es genug; die Schwierigkeiten sind eben groß und ein Versuch, sie zu lösen, bleibt problematisch.

Wien.

### LUDWIG BIELER.

10) Die leichte Änderung in noté war nötig, sobald durch den Ausfall des öts das töts seine Beziehung verloren hatte.

<sup>11</sup>) Auch seine zunächst nur als Diener eingeführten Reisebegleiter auf dem Wege nach Indien sind doch im Verlaufe der Erzählung durchaus als årztpot im Sinne von Schülern gezeichnet.

<sup>13</sup>) Das ποτέ bei Iamblichos wäre an sich kein Einwand, zumal es an ganz anderer Stelle steht; doch wird ein ποτέ im Urtext wohl gestanden haben: es gehörte zu dem, was der Zusatz verdrängte.

### Bemerkungen zu vielgelesenen Stellen der Schullektüre.

I. In der lebensvollen Schilderung der Zerstörung von Alba (Livius I 29) heißt es: ... nec pavor, qualis captarum esse urbium solet, cum effractis portis stratisve ariete muris aut arce vi capta clamor hostilis et cursus per urbem armatorum omnia ferro flammaque miscet, sed silentium triste ac tacita maestitia ita defixit omnium animos, ut prae metu obliti, quid relinquerent, quid secum terrent, ... nunc in liminibus starent, nunc... domus suas ... pervagarentur. So weit, so gut. Nun kommen aber die Kommentare mit der Erklärung, z. B. M. Müller (1888): silentium triste ac tacita maestitia "finsteres Schweigen und stumme Betrübnis" und Ausgaben, die nach miscet einen Strichpunkt setzen: "Es herrschte nicht Entsetzen, wie es bei Einnahme von Städten gewöhnlich ist, ... sondern finsteres Schweigen und stumme Betrübnis hielt alle so in Bann, daß usw." Ist silentium triste und tacita maestitia nicht dasselbe? Und da soll noch durch ac das zweite Glied hervorgehoben sein? Silentium ac maestitia könnte ich mir vorstellen, da aber triste den zweiten Begriff vorausnimmt, tacita den ersten wiederholt, ist die identische Gleichung fertig. Wir brauchen aber nur richtig zu trennen: "Es herrschte kein Entsetzen ..., sondern trauriges Stillschweigen; und diese stumme Trauer hielt alle so in Bann usw." Zuerst wird also gesagt, daß merkwürdigerweise Stille herrschte, sodann, daß die Leute vor Schmerz weder ein- noch auswußten. Die Stille ist aber nicht etwa eine Folge von Gleichgültigkeit und der Schmerz äußerte sich nicht in lauten Klagen. Bei dieser Trennung des Gedankens kommt ac zu vollem Recht. Natürlich brauchte vor ac keine Interpunktion zu stehen, es empfiehlt sich aber doch, einen Strichpunkt zu setzen. Nach miscel ist der Strichpunkt m. E. falsch.

II. Ahnliches ist zu einer bekannten Homerstelle zu sagen, Odyss. IX 261. Odysseus naht sich hilfesuchend dem Kyklopen:

259 ήμεζς του παντοίοις οίκαδε ίι

ήμεζς τοι Τροίηθεν ἀποπλαγχθέντες ἀχαιοὶ παντοίοις ἀνέμοισιν ὑπὲρ μέγα λαῖτμα θαλάσσης, οἶκαδε ἱέμενοι, ἀλλην όδόν, ἀλλα κέλευθα ήλθομεν.

Dazu Ameis-Hentze<sup>11</sup> (1908): "άλλην όδόν im Gegensatz zu οίχαδε, nachdrücklich aufgenommen in άλλα χέλευθα: einen anderen Weg, andere Bahnen". An die Wiederholung όδός und

206

χέλευθα hat man sich bereits gewöhnt, liest sie pathetisch und erblickt schließlich darin eine dichterische Schönheit, im Grunde genommen liegt aber doch nur eine Tautologie vor; denn in der zum Vergleich herangezogenen Stelle Odyss. IV 389 (Proteus) ός κέν τοι είπησιν όδον και μέτρα κελεύθου liegt die Sache ganz anders: Proteus soll den Weg (686v) und dessen Länge (μέτρα κελεύθου) angeben. Man braucht nur den Beistrich nach léuevo: wegzulassen und zu übersetzen: "... einen andern Weg der Heimat zueilend, kamen wir andere Bahnen", d. i. wir hatten einen andern Weg vor, haben uns aber verirrt. Diese Ausdrucksweise entspricht ebenso der naiven Diktion Homers wie dem antiken Sprachgebrauch. Man vergleiche damit das bekannte aliud loqui, aliud sentire oder Xenoph. Anab. I 6, 9 ó uży dyho τοιαύτα μέν πεποίηκε, τοιαύτα δε λέγει. - Es gehört aber auch ύπερ μέγα λαίτμα θαλάσσης logisch zu léμενοι, nicht zu αποπλαγχθέντες; denn Leute, die in Seenot gewesen sind, brauchen nicht erst zu betonen, daß sie "über den gewaltigen Abgrund des Meeres hin" verschlagen wurden, auf ihm befinden sie sich auch bei vollkommen ruhiger Fahrt und spiegelglatter See. Das Mißgeschick konnte ihnen ja eben nur deshalb passieren, weil sie ihr Weg über des Meeres Abgrund führte. Ein Beistrich ist also nach avépoisty, nicht nach &alasons zu setzen. Es wäre demnach, zunächst wörtlich, zu übersetzen: "Von Troja her verschlagen durch mancherlei Winde, kamen wir Achäer, als wir über den gewaltigen Abgrund des Meeres einen anderen Weg heimwärts strebten, andere Bahnen" oder etwas freier, um die an markanten Stellen des Verses stehenden Worte music und 'Ayaut hervorzuheben und das doppelte allos unserer Sprachempfindung gemäß einzugliedern: "Wir sind Achäer; von Troja her ... kamen wir, als wir unsern Weg über ... zur Heimat nahmen, andere Bahnen." Logisch gehört wohl auch Tpoindev zu ikusvot, seiner Stellung wegen aber darf es von aπoπλαγχθέντες in der Übersetzung nicht getrennt werden.

Ich lasse nun einige Stellen folgen, bei denen es sich um die Erfassung einer Wortbedeutung handelt.

III. Livius erzählt (I 10), wie Romulus den König der Caeninenser tötet und dessen Waffenrüstung aufs Capitol bringen läßt, sie dort bei einer heiligen Eiche niederlegt (er errichtet ein tropaeum) und dem Iuppiter Feretrius einen Tempel gelobt (simul cum dono designavit templo Iovis fines). Dabei läßt ihn

Livius oder dessen Quelle folgendes sagen: Iuppiter Feretri,... haec tibi victor Romulus rex regia arma fero templumque his regionibus, quas modo animo metatus sum, dedico, sedem opimis spoliis usw.

Nach Weissenborn erklärt M. Müller das designavit fines: "Romulus teilt, wie später die Augurn, im Geiste den Himmel in vier Regionen und grenzt nach gewissen Regeln den viereckigen Platz für das templum auf der Erde ab". Man begreift eigentlich nicht recht, warum hier der Himmel hereingezogen wird, und sucht dann für his regionibus vergeblich nach einer Erklärung. Golling (Schulkommentar 1904) erklärt es: "in dieser Lage"; M. A. Schmidt (1918) gibt zu fines designare die Bedeutung "die Grenzlinien für etwas abstecken", verweist aber dann zu his regionibus auf einen Abschnitt des Anhangs, der über das Fehlen der Präposition in bei Ortsbestimmungen handelt. Ist der zuerst angeführte Hinweis auf die Augurendisziplin für unsere Stelle verwirrend, so ist die Annahme einer Ortsbestimmung m. E. falsch. His regionibus ist Qualitätsablativ und das Wort nach seiner Grundbedeutung "Richtung" zu fassen. Also "Ich weihe dir einen Tempel (oder Tempelbezirk) von den Dimensionen, die ich mir eben im Geiste abgesteckt habe". Dem Gelobenden kommt es darauf an, das Schenkungsobjekt der Länge und Breite nach genau zu fixieren, damit der Gott nicht am Ende mehr erwarte, als der Gelobende zu geben gewillt ist. Bei der Übertragung einer Realität wird ja auch die erste Frage des Rechtsanwaltes lauten, ob das Kauf- oder Schenkungsobjekt bestimmt abgegrenzt ist. Wir haben somit in der Äußerung des Romulus eine iuristisch einwandfreie Urkunde vor uns. Der Stifter nennt sich mit Namen und Titel, er nennt auch die Person, der die Stiftung zufließen soll. Sodann bezeichnet er das Objekt mit Angabe der Dimensionen, die allerdings vorläufig noch imaginär, dem Gott gegenüber, der die Gedanken der Menschen durchschaut, aber vollkommen ausreichend bestimmt sind. Endlich gibt er auch den Zweck der Stiftung an.

IV. Die beiden Vergleiche Verg. Aen. I 590f. haben bisher hauptsächlich infolge mißverständlicher Auffassung des Wortes circumdare eine falsche Erklärung gefunden. V. 589f. legt Venus ihrem Sohn Aeneas den Schimmer der Jugend in Haar, Gesichtsfarbe und Blick:

208

ipsa decoram caesariem nato genetrix lumenque iuventae purpureum et laetos oculis adflarat honores.

Daran reiht der Dichter die beiden der Werkstatt entnommenen Vergleiche:

quale manus addunt ebori decus aut ubi flavo argentum Pariusve lapis circumdatur auro.

Brosin-Heitkamp (1911) bemerkt dazu: "Die Schönheit des Elfenbeins suchte man im Altertum durch Färbung mit Purpur zu erhöhen". Das ubi, vor dem eigentlich ein Gedanke (quale addunt decus ... ) zu supponieren sei, könne man einfach mit "wie" übersetzen. Zu circumdatur ist als Übersetzungshilfe angegeben: "gefaßt wird in ...." Demnach wäre also zu übersetzen: "Wie (geschickte) Hände dem Elfenbein Zier verleihen oder wie Silber oder der parische Stein in fahles Gold gefaßt wird". Worin die dem Elfenbein verliehene Zier besteht, muß man sich hinzudenken. Der Erklärer gibt noch an: "Zwei verschiedene, aber eng verbundene Gleichnisse. Das erste bezieht sich auf das Weiß und Rot seiner (des Aeneas) Gesichtsfarbe, das zweite auf seine goldenen Locken". Nun, und wo ist das dritte Gleichnis? Soll die "heitere Anmut des Blickes" leer ausgehen? Schon das aut zeigt, daß wir zwei Gleichnisse für denselben Vorgang, d. i. für die Verjüngung, vor uns haben. Daß Elfenbein auch mit Purpur gefärbt wurde, wird erwähnt bei Homer II. IV 141 ff. in einem Vergleich mit Blut, das über die weiße Haut rinnt:

> ώς δ'ότε τίς τ'έλέφαντα γυνή φοίνικι μιήνη Μηονίς ήὲ Κάειρα, παρήιον ἔμμεναι ἶππων. κείται δ'ἐν θαλάμφ, πολέες τέ μιν ήρήσαντο ἱππῆες φορέειν· βασιλῆι δὲ κείται ἄγαλμα, ἀμφότερον κόσμος θ'ἴππφ ἐλατῆρί τε κῦδος· τοῖοί τοι, Μενέλαε, μιάνθην αἴματι μηροί...

Man beachte beide Male das Verbum µızívæv, ferner daß eine lydische oder karische Frau das Färben<sup>1</sup>) vornimmt. Das Färben von Elfenbein ist dadurch genugsam als barbarisch gekennzeichnet. Man lese dazu Verg. Aen. XII 67, die Stelle, wo das Erröten der Lavinia durch folgendes Gleichnis veranschaulicht wird:

<sup>1</sup>) Die Bemerkung bei Ameis-Hentze "Wie das Blut in Streifen herabrinnt, so ist auch das Elfenbein bemalt zu denken" ist natürlich nicht am Platze.

<sup>&</sup>quot;Wiener Studien", XLVIII. Bd., 2. Heft.

### Indum sanguineo veluti violaverit ostro si quis ebur...

Das Verbum violare gebraucht Vergil nicht deshalb, weil derjenige, der einen Gegenstand färbt, ihm mit Gewalt eine andere Farbe aufzwingt (so Ladewig-Schaper), sondern weil eben Elfenbein zu färben barbarisch ist und der Dichter seine Vorlage wohl erfaßt hat. Freilich, in Dingen des Geschmackes steht der Römer seinem griechischen Vorbild weit nach: Dort wird Unschönes, die Befleckung der weißen Haut mit rinnendem Blut, mit Unschönem verglichen, Vergil aber scheut sich nicht, das liebliche Erröten des Mädchens mit einer barbarischen Sitte zu vergleichen.

Also mit dem Färben von Elfenbein ist es bei der hier zu behandelnden Stelle nichts. Auf etwas, das erst aus Mäonien und Karien hergeholt werden muß, kann der Leser nicht verfallen, wenn es mit keinem Wort angedeutet ist — quale manus addunt ebori!

Haben wir einmal festgestellt, daß zwei Gleichnisse für denselben Vorgang vorliegen, so ergibt sich die Lösung von selbst. Was ist das decus des Elfenbeins? Der Glanz, die Politur. Nun der andere Vergleich! Durch aut eingeleitet, muß er, wie schon gesagt, den ersten ablösen, also Ähnliches bringen. Das kann jetzt keine Goldfassung mehr sein, sondern nur Vergoldung. Das schlichtere Silber (argentea proles auro deterior!) wird nicht in Gold gefaßt und am allerwenigsten der grobkristallinische parische Marmor. Der Dichter kann bei seinen Gleichnissen, wenn sie treffend sein sollen, nur an statuarische Bildwerke denken. Der Sinn ist also: Wie geschickte Hände dem Elfenbein durch Polieren Glanz verleihen oder wie silberne Statuetten oder Statuen aus parischem Marmor vergoldet werden (ob ganz oder teilweise, wäre gleichgültig) und dadurch die Pracht erhöht wird, so wurde über Aeneas der Schimmer der Jugend ausgegossen. Circumdare muß ja nicht das bloß seitliche Umgeben bezeichnen, es kann auch ein vollständiges Umhüllen sein, besonders dann, wenn es nur eine Übersetzung des homerischen περιχεύεσθαι ist. Der zweite Vergleich ist ja wieder direkt Homer entnommen (Odyss. VI 232):

> ώς δ' ότε τις χρυσόν περιχεύεται άργύρφ άνηρ ίδρις...

ώς ἄρα τῷ (dem Odysseus die Athene) κατέχευε χάριν κεφαλή τε καὶ ὥμοις.

Daß Homer an Vergoldung denkt — das Verfahren bestand damals nur in einem Belegen mit dünnen Goldplättchen zeigt Odyss. III 437, wo es sich um die Vergoldung der Hörner eines Opfertieres handelt (χρυσόν...βοός πέρασιν περίχευεν). Vorher (V. 434) wird sogar das zum Aushämmern der Goldplättchen notwendige Werkzeug, Amboß, Hammer und Zange, genannt.

V. Im XII. Gesang der Aeneis wird geschildert, wie der troische Held, ohne die anderen Gegner zu beachten, dem Streitwagen des fliehenden Turnus folgt und Iuturna ihren gefährdeten Bruder dadurch zu retten sucht, daß sie selbst die Lenkung des Wagens übernimmt; 468 ff.:

Iuturna virago

aurigam Turni media inter lora Metiscum excutit et longe lapsum temone relinquit; ipsa subit manibusque undantis flectit habenas cuncta gerens, vocemque et corpus et arma Metisci.

Media inter lora in V. 469 übersetzen Kommentare und Lexika "mitten im Fahren". Iuturna wirft also den Metiscus in voller Fahrt vom Wagen herab. Brosin-Heitkamp führt auch als Parallelstelle an: μεταξύ ήνιοχοῦντα und übersetzt "während er eifrig die Zügel führt". Es sei, meint er, dazu zu vergleichen XII 318 media inter talia verba. Die Erklärung ebensowohl wie die Heranziehung der Belegstelle ist verfehlt. Inter lora ist ganz gewöhnliche Ortsbestimmung, der Vorgang klar und deutlich: Auf einen antiken Streitwagen steigt man von rückwärts. Iuturna läuft also dem Wagen nach, packt den Metiscus von hinten und schleudert ihn nach vorn media inter lora, d. i. mitten ins Riemzeug; dabei springt sie selbst auf. Metiscus gleitet jetzt über die Deichsel hinab und kommt zwischen die Räder zu liegen, die über ihn hinwegsetzen, ohne ihn zu beschädigen. Das drücken die Worte aus: temone lapsum longe relinquit. Es ist selbstverständlich, daß die langen Zügelriemen mit ihrem Ende an die Wagenbrüstung angeknotet waren; denn sie mußten vom Wagen aus erreichbar sein, wenn etwa der Lenker im Getümmel fiel. So kann denn auch Iuturna schnell die Zügel fassen, die sie anderen Falles erst zwischen den Pferden oder sonstwo hätte suchen müssen.

Wien.

ALEXANDER GAHEIS.

#### MISZELLEN,

### Similia zu Vergils Hirtengedichten. VII. Ekloge IX.

1. Quo te, Moeri, pedes? an quo via ducit, in urbem? Via ducit an gleicher Versstelle Carm. epigr. 1310, 5 qua te v. d. euntem; Arator I 939 cuius v. d. euntes; Ven. Fort. II 16, 23 gravior v. d. in altum (via ducat Hor. Epist. I 18, 20). Im sapphischen Metrum Sen. Herc. 835 ducit ad manes via qua remotos. — Ferre für ducere bei Paul. Nol. XVIII 6 qua fert via pervia paucis. Zum Versausgang vgl. Sedul. I 79 paucos quae ducit in urbem (via) Ovid. Met. IV 437 qua ducat ad urbem (iter).

2 ff. O Lycida, vivi pervenimus, advena nostri, ... ut possessor agelli Diceret: Haec mea sunt; veteres migrate coloni. 2. O Lycida im Verseingang auch Calp. VI 17 (& Xapiôa Callim. Epigr. XIII 3). — Zum Versschluß vgl. Ovid. Met. VII 39 ope.. servabitur advena nostra); XV 745 delubris advena nostris; Paul. Nol. XX 68 advena nostris (sedibus). — 4. Vgl. den Hexameter des dritten Distichons auf Nero bei Sueton 39 Roma domus fiet: Veios migrate, Quirites; zum ersten Halbvers Pers. V 113 haec mea sunt, teneo; Martial III 1, 4 illa vel haec mea sunt (Iuv. XII 37 fundite quae m. s.) und zum zweiten Pallad. XIV 35 quidquid veteres scripsere coloni.

7 f. qua se subducere colles Incipiunt mollique iugum demittere clivo. Vgl. Georg. III 293 Castaliam molli devertitur orbita clivo; Curt. VIII 11, 6 petra non... modicis ac mollibus clivis in sublime fastigium crescit; Quintil. Inst. XII 10, 78 quantum processeris, mollior clivus; Hilarius De trinit. I 20 (Migne X 39 A) arduum hoc intelligentiae iter clivo quasi mollior e lenivimus. Letztere Stelle gemahnt in ihrem sonstigen Kontexte, wie längst bemerkt worden ist, an die hübsche Schilderung des jüngeren Plinius Epist. V 6, 14 (lenis für mollis z. B. Colum. I 6 p. 42 Bip.).

11. Audieras et fama fuit. Vgl. Ovid. Am. I 8, 15 suspicor et fama est; Apul. Met. VIII 1 idque sic erat et fama dicebat.

14f. Quod nisi me quacumque novas incidere lites Ante sinistra cava monuisset ab ilice cornix. Quod nisi als erster Daktylus auch Georg. I 155; Aetna 128 (quod nisi Sudhaus und Vollmer; quod si die Hss.; quod ni Jacob); Lucr. II 221; VI 568; 591; Hor. Sat. I 3, 85 (hier quod Relativum); Ovid. Remed. 245; Met. VII 350; Manil. I 827; II 67. — Plaut. Asin. 260 f. picus et cornix ab laeva, corvos, parra ab dextera consuadent.

121

17. Heu, cadit in quemquam tantum scelus? Vgl. Phaedr. Append. 8, 14 nec cadere in illum credit tantam audaciam; Sen. Dial. II 6, 2; Quintil. Inst. VII 2, 31.

19 f. quis humum florentibus herbis Spargeret aut viridi fontes induceret umbra? Vgl. Prud. Cathem. XI 65 f. sparsisse tellurem reor rus omne densis floribus und zum Schluß von 20 Claud. Mar. Vict. Aleth. III 545 cum iam nox terris densas induceret umbras (Wochenschr. 1918, Sp. 521 zu Eclog. V 40).

23. Tityre, dum redeo (brevis est via), pasce capellas. Vgl. Ven. Fort. Append. XXIII 28 p. 288 L. Haec modo, dum redeo, breviter mandata relinguo.

27 ff. Vare, tuum nomen, superet modo Mantua nobis, Mantua vae<sup>1</sup>) miserae nimium vicina Cremonae. Cantantes sublime ferant ad sidera cycni. 27 und 29. Lucan. VII 11 attollique suum laetis ad sidera nomen (vocibus); Claud. XXVI (cons. Stil. III) 196 nomenque ad sidera tollunt; Ennod. Carm. II 12, 10 p. 123 V. quod vincens aevum nomen ad astra ferat (anders Iuvenc. I 495 magnus erit magnique feret trans sidera nomen; Sil. X 308 misitque (mors) viri inter sidera nomen). - 27. Vgl. zum ersten Hemistich Tibull. II 5, 57 Roma, tuum nomen; Ovid. Fast. I 603 Magne, tuum nomen; Anthol. Lat. 354, 14 algue tuum nomen: Optat. Porf. XI 12, p. 14 (Kluge) inde tuum nomen. - Für superet modo steht modo supersit Georg. III 10 m. vita s. - modo hinter einem Konjunktiv an gleicher Versstelle Tibull. I 2, 30 reseret modo Delia postes: Ovid. Her. II 101 redeas modo serus amanti. XVII 147 fiat modo copia nandi; Met. IV 702; XIV 13; Trist. IV 4, 47. - 27 f. Die Wiederholung des Namens Mantua ebenso Aen. X 200 f. qui ... dedit tibi Mantua nomen (Mantua dives avis...). Vgl. Anthol. Lat. 409, 3 f. (Corduba)<sup>2</sup>). - 28. In Anfangs- und Schlußwort übereinstimmend Sil. VIII 592 Mantua mittenda certavit pube Cremonae. - vae miserae an gleicher Versstelle Ovid. Her. III 82 (Pentam.); XXI 169 (p. 153 Dilth.). vae misero Ovid. Ibis 203; Calp. III 51 (= Nemes. II 44); Eugen. Tolet. XIII 1 p. 242 V. (Catull. LXIV 196 quas ego vae misera extremis etc.); Calp. V 76 al miserum (corpus) an gleicher Versstelle; ebenso Ovid. Her. III 61 o/ miseram. - Stat. Theb. IX 357 a miserae nimium

<sup>1</sup>) Nach Baehrens zu Catull. LXIV 196 p. 413 ist vae durch ein Komma von miserae zu trennen.

<sup>2</sup>) Vgl. G. Stauber, De Lucio Annaeo Seneca philosopho epigrammatum auctore, München 1920 (Würzburger Diss.) p. 29 f.

noscenda parenti. - Phocas Vit. Verg. 98 proscripsit miserae florentia rura Cremonae. - Avien. Descript. 418 duris nimium vicina Britannis (Sil. XIV 196 nimium ardenti vicina Typhoeo; Martial XIV 159, 1 oppressae nimium vicina est fascia plumae). Dafür aus metrischen Gründen Ovid. Ex Pont. IV 6. 45 nobis nimium conterminus Hister; Avien. Descript. 875 Caucasus Hyrcanae nimium conterminus undae (est): 1268 armigeris nimium contermina Medis<sup>3</sup>). - 29 Sil. VIII 593 f. ad sidera cantu evecta Aonio. - Aen. I 259 sublimemque feres ad sidera caeli; (Quintil.) Declam. mai. VI 22 (p. 131, 4ff. L.) te quidem, iuvenis, ... in ipsa astra sublimem pennata virtus feret (vgl. A. Becker, Pseudo-Quintil. p. 27). - sublime ferent an gleicher Versstelle Consol. Liv. 341; sublime ferens Sil. XVII 248 (sublime feruntur schon Lucr. IV 131). - ferent (ferens Vollmer) ad sidera an gleicher Versstelle Gratt. Cyneg. 143: Calp. III 42 solet ille meas ad sidera ferre camenas (Optat. Porf. XII 14 p. 15 Kl. tollunt in sidera dextra).

30 ff. Sic tua Cyrneas jugiant examina taxos, Sic cytiso paslae distendant ubera vaccae: Incipe, si quid habes. Vgl. zur Anaphora von sic am Versanfang mit nachfolgendem oder vorangehendem Wunsch-, bzw. Aufforderungssatz bei anderer Gelegenheit zu Hor. Carm.I 3, 1f. sic tua als erster Daktylus auch Martial, II 46, 3. Claud. Carm. min. L 5 (3); Anthol. Lat. 83, 1; 448, 1; 719c, 72. — 32. Vgl. zum Versanfang Aen. IX 741 (Wochenschr. 1917, Sp. 869 f. zu Eclog. III 52 und 58).

33 ff. me quoque dicunt Vatem pastores; set non ego credulus illis. Nam neque adhuc Vario videor nec dicere Cinna Digna, sed argutos inter strepere anser olores. 33. me quoque seit Ovid als Verseingang beliebt; vgl. Vollmer zu Stat. Silv. I 4, 77 S. 290 f. — 34. Vgl. zum Schlusse Alcim. Avit. IV 277 numquam tu credulus illi. — 35 f. Vgl. Coripp. Ioh. praef. 15 f. Aeneam superat melior virtute Iohannes, sed non Vergilio carmina digna cano. — 36. Vgl. Ven. Fort. praef. p. 2, 13 f. L. apud quos nihil disparat aut stridor anseris aut canor oloris.

37 f. Id quidem ago et tacitus, Lycida, mecum ipse voluto, Si valeam meminisse; neque est ignobile carmen. Vgl. zu 37 Augustin. Contra Acad. I 6, 18 (p. 17, 10 f. Knoell) flagitantique insolenter, ut diceret quid secum ipse tacitus volveret (Haeringen in der zu VI 28 angeführten Schrift p. 111); Rusticus Epist. ad Eucherium

<sup>3</sup>) vicinus und conterminus verbunden bei Augustin. Quaest. in Heptateuch. IV (Numeri) 46 (p. 354, 9 f. Zycha).

in Wotkes Eucherius p. 199, 2 dum haec tacitus mecum revolvo und zum zweiten Teile von 38 Rutil. Namat. I 337 non est ignobile flumen. Aetna 75 nobile carmen als Versschluß (ignobile gramen Georg. IV 63).

40 ff. Hic ver purpureum, varios hic flumina circum Fundit humus flores, hic candida populus antro Imminet et lentae texunt umbracula vites; Huc ades; insani feriant sine litora fluctus. 40. Vgl. zum ersten Hemistich Georg. II 149 hic ver adsiduum. Oppian. Halieut. I 458 f.  $\lambda\lambda\lambda$ '  $\delta\pi\delta\tau$ '  $\lambda\nu\vartheta$ eµ $\delta\epsilon\sigma\sigma\alpha$ :  $\epsilon\pi$   $\chi\vartheta$ ov $\delta\varsigma$   $\epsilon$  I  $\alpha$   $\rho\circ\varsigma$   $\delta\rho\alpha$ :  $\pi\circ\rho\varphi\delta\rho\epsilon\circ\nu$   $\gamma\epsilon\lambda\dot{\alpha}\sigma\omega\sigma\nu$ ; Orph. fragm. 238, 11 (Abel p. 251 = 248 a, 11 p. 265 Kern)  $\sigma\delta\nu$  µèv  $\check{\epsilon} \alpha\rho$   $\lambda\dot{\alpha}\mu\pi\epsilon$ : véov  $\check{\alpha}\nu\vartheta\epsilon\sigma$ :  $\pi\circ\rho\varphi\psi\rho\dot{\epsilon}\circ\tau\sigma$ :. Die beiden griechischen Stellen begünstigen die Auffassung, daß bei Vergil das Epitheton purpureum sich auf die Blumenpracht des Frühlings bezieht. Vgl. auch das 23. Gedicht d. Hs. 351 von St. Omer 2, 5f. (K. Strecker, Die Gedichte Walters von Chatillon I [Berlin 1925] S. 39) et ver fontem purpurat flore multiphario.

41 f. Mit analoger Bildung des Schlusses des einen und des Anfangs des folgenden Verses Aen. I 419f. qui (collis) plurimus urbi imminet adversasque etc.; Ovid. Met. IV 689 f. immenso belua ponto imminet et etc. (I 541 f.) - 42. Vgl. Hilarius Genesis 105 ff. (Cypr. Gall. p. 235) ecce etiam vitis .... pampineas celsis texebat collibus umbras und Wochenschr. 1917. Sp. 869 zu Eclog. III 38. - 43. Sil. XVII 435 insanos Tyrio fugeretis remige fluctus; (Quintil.) Declam. mai. IX 12 p. 178 1 f. insanos pertuli fluctus; Zeno von Verona Tract. II 77 (Migne XI 527) inter - maris fluctus insanos (Ovid, Her. I 6 insanis... aquis; Anthol. Lat. 121, 3 insani-ponti; Martial. IV 63, 2 insanifreti; Hor. Carm. III 4, 30 insanientem-Bosporum). - Claud. V (in Rufin. I) 527 feriunt dum litora venti. - Octavia 346 feriunt fluctus ora loquentis. — litora fluctus als Versschluß auch Georg. II 108; III 200; Aen. I 86; XII 366; Lucan. IX 309; Sil. II 545; Venant. Fort. XI 25, 15. litora fluctu Ovid. Her. XVIII 121 (planguntur); Avien. Arat. 419 (pulsentur); Descript. 180; 296; Claud. XXVIII (VI. cons. Hon.) 498. litore fluctus Val. Flace. VIII 327; Sil. VII 259. - Ovid. Met. I 42 pro ripis litora pulsant (flumina); vgl. Sil. 1 588.

44 f. Quid, quae te pura solum sub nocte canentem Audieram? numeros memini, si verba tenerem. Quid quae als Versanfang auch Lucr. IV 209; Auson. Mos. 337. Quid qui Georg. I 111; Ovid.

Remed. 437 u. ö. Quid quod Ovid. Am. I 14, 5; II 8, 9; Her. VIII 27; Met. VI 475 u. ö. (die eigentlich prosaische Wendung hat auch der Lyriker Horaz nicht ganz vermieden; vgl. Carm. II 18, 23). — Arat. 765  $\gamma \alpha \lambda \eta \nu \alpha \eta_{\beta}$   $\delta \pi \delta$   $\nu \nu x \pi t$ . — Aen. VI 268 sola sub nocte per umbram; Eclog. X 14 sola sub rupe iacentem; Aen. VII 16 sera sub nocte rudentum (leonum). Es findet sich sub nocte an dieser Versstelle auch Aen. IV 527; VII 87; Ciris 523; Ovid. Met. VII 2 und sonst. — 45. Vgl. Ovid Met. XII 461 vulnera non memini, numerum nomenque notavi. Augustin. De cons. evang. I 7, 12 (p. 12, 16 f. Weihrich) von Sokrates Aesopi fabulas pauculis versibus persecutus est, verba et numeros suos adhibens rebus alterius.

49. Duceret apricis in collibus uva colorem. Vgl. Georg. II 522 mitis in apricis coquitur vindemia saxis; Manil. IV 737 atque alias aliis fundentem collibus uvas; Curt. X 3, 14 omnia eundem ducunt colorem; Sen. Nat. quaest. I 5, 6 colorem, non imaginem ducunt (stillae); Epist. 71, 31 lana quosdam colores semel ducit; 108, 5; Herc. 347 f. ducet e genere inclito novitas colorem nostra; Quintil. Inst. X 1, 59 multa magis quam multorum lectione... ducendus color (dafür trahere colorem z. B. Colum. II 21).

51 ff. Omnia fert<sup>4</sup>) aetas, animum quoque; saepe ego longos Cantando puerum memini me condere soles, Nunc oblita mihi tot carmina, vox quoque Moerim Iam jugit ipsa. 51. Vgl.zum ersten Hemistich Dracont. Laud. d. III 539 (daraus Anthol. Lat. 676, 11 (omnia dat, tollit minuitque volatile tempus; Maximian. Eleg. I 109 cuncta trahit secum vertitque volubile tempus; II 23 f. omnia secum tempus praeteriens ... trahit.— animum quoque an gleicher Versstelle Lucr. III 423; Iuv. XV149 und — im größeren Archilochischen Metrum — Boet. Cons. V metr. 5 v. 14 (p. 139 P.); animus quoque Ovid. Ex Pont. I 4, 21. — 51 f. Vgl. Pers. V 41 tecum etenim longos memini me condere soles; Ovid. Trist. V 13, 27 f. utque solebamus consumere longa loquendo tempora (Lucr. III 1090 quotvis vivendo condere saecla, von Heinze S. 201 m. E. nicht zutreffend interpretiert); Iuvenc. II 323 exorantque illic geminos expendere (= impendere) soles. memini me an gleicher Versstelle auch Georg. IV 125 und (mit

<sup>4</sup>) Nach E. Lübeck, *Hieronymus quos noverit script.* p. 170 zitiert Hieronymus die Stelle zweimal mit der Lesart *omnia fers, aetas* (so Ribbeck auf Grund der Lesart des Palatinus *setas*; vgl. Ovid. Met. XV 233 f.), aber Hilberg (in seiner Ausgabe der Hieronymusbriefe) erwähnt diese Variante nicht.

folgendem Infinitiv) schon Enn. Ann. 15 V2. - 53. Vgl. zum ersten Hemistich Paul, Nol. XVIII 261 nunc oblite mei; Venant. Fort. Vit. Mart. IV 699 non oblita mihi. - 53 f. Bei Ovid Ars II 450 miserae voxque colorque fugit.

56. Causando nostros in longum ducis amores. An der schon von Jahn verglichenen Stelle des Lucrez I 398 quamvis causando multa moreris ist multa zu moreris (vgl. I. S. Reid, Harvard Studies XXII [1911], S. 7: Val. Flacc. IV 371 ignotas iubet ire vias heu multa morantem) zu ziehen, wofür auch der absolute Gebrauch von causando in dem Verse Vergils spricht (anders Ovid, Met. I 682 f.).

57. Et nunc omne tibi stratum silet aequor: et omnes, Aspice. ventosi ceciderunt murmuris aurae. Vgl. Anthol. Pal. X 1, 3f. σεσίγηχεν δε θάλασσα χύμασι και τρηγεί πνεύματι βρασσομένη und speziell zu 57 Boet, Consol. phil. II 2 (p. 27, 24 P.) ius est mari nunc strato aequore blandiri (Aen. V 821; VIII 89; Hom. Od. y 158 usw.). Val. Flacc. VII 542 utque prius totum sileat mare; Aen. I 164 aeguora tuta silent; Sen. Phaedr. 954 cur adhuc undae silent? Avien. Or. mar. 170 f. cetero ad stagni vicem petago silente: (Ps. 106, 29 LXX ἐσίγησαν τὰ κύματα αὐτῆς, d. h. τῆς θαλάσσης). 64. Cantantes licet usque (minus via laedit) eamus. Vgl. zur

Parenthese Hor. Sat. I 5, 6 minus est gravis Appia tardis.

66. auod nunc instat agamus. Vgl. Augustin. Epist. 104, 11 (II p. 590, 5 Goldb.) quod semper instat, si placet, agamus.

67. Carmina tum melius, cum venerit ipse, canemus. Vgl. zu Anfang und Schluß des Verses Calp. I 92 Carmina quae nobis deus obtulit ipse canenda (carmina als Eingangs-, canuntur als Schlußwort Ovid. I bis 85). - Claud. XXVI (Bell. Goth.) 461 tollitur (clamor): ipse venit. München.

CARL WEYMAN.

### Zur Erklärung von Tacitus' Germania.

Ich habe im Sommer 1926 eine deutsche Übersetzung der Germania des Tacitus ausgearbeitet, die für unsere Schulen ohne Lateinunterricht gedacht war, da ich die Überzeugung hatte und noch habe, daß unsere heranwachsende Jugend die Schule ohne Kenntnis dieses in seiner Art einzig dastehenden Dokumentes für die Frühzeit des deutschen Volkes nicht verlassen.

dürfe. Mein Gedanke fand keinen Widerhall und so blieb die Übersetzung bisher ungedruckt. Die eben erschienene prächtige Ausgabe des Taciteischen Werkes von Wilhelm Reeb mit Beiträgen von A. Dopsch, H. Reis und R. Schumacher veranlaßte mich, meine Übersetzung an der Hand dieser neuesten Publikation über die Germania zu revidieren, wobei ich die Freude hatte, mich zu überzeugen, daß meine Auffassung und Erklärung im einzelnen durchaus Bestand hat. Nur an ganz wenigen Stellen bin ich durch die beigegebenen Exkurse veranlaßt worden, auf Grund der jüngsten, mir damals noch nicht bekannten Forschungsergebnisse an meiner Interpretation zu ändern. Auch meine ablehnende Haltung gegenüber der Einschätzung des Taciteischen Werkes in E. Nordens bekanntem Buche "Germanische Urgeschichte in Tacitus Germania" hat sich inzwischen als berechtigt erwiesen. An einer Reihe von Stellen aber ist nach meiner Ansicht auch die neue, im ganzen vortreffliche Ausgabe noch nicht zur richtigen Erklärung vorgedrungen; von diesen erlaube ich mir, hier einige zu besprechen und meine Auffassung der Beurteilung der Fachgenossen zu unterbreiten.

C. 6. 1 hastas vel ipsorum vocabulo frameas gerunt angusto et brevi ferro, sed ita acri et ad usum habili, ut eodem telo, prout ratio poscit, vel comminus vel eminus pugnent. Hier wird habili, wie bisher, soviel ich weiß, überall wieder mit "handlich" übersetzt. Nun kann man zwar von handlichen Spießen reden, hier aber gehört habili zu telo. Darunter ist die Spitze von Eisen zu verstehen, in deren röhrenartigen Ansatz (vgl. Fig. 16 mit Abbildungen von Funden) der Schaft hineingesteckt ist. Von dieser Eisenspitze gibt Tac. eine genauere Beschreibung durch vier Adjektiva (ferro) angusto, brevi, sed ita acri et ad usum habili. Hievon sind die beiden ersten ohneweiters verständlich: die Spitze ist schmal und kurz; daran schließt er sed ita acri: aber so scharf et ad usum habili, daß sie den Speer zum Nah- und Fernkampf gleich gut verwenden können. Daß eine solche Waffe eine scharfe Spitze haben muß, ist ebenfalls ohneweiters einleuchtend. Sie muß aber auch am Speer festsitzen, der Schaft muß in die Spitze fest eingelassen sein; denn sonst lockert sie sich leicht und fliegt dann namentlich beim Wurf vom Schaft weg. Und das sagt Tacitus mit et (ita) ad usum habili, das hier also "haltbar", "feststeckend" bedeutet, Ich übersetze demnach:

### MISZELLEN,

"sie führen Speere mit schmaler und kurzer Eisenspitze, die aber so scharf und so haltbar beim Gebrauche ist, d. h. so fest sitzt, daß usw."

C. 20, 2 Dominum ac servum nullis educationis deliciis dignoscas: inter eadem pecora, in eadem humo degunt, donec aetas separet ingenuos, virtus agnoscat. Bei inter eadem pecora denkt Dopsch an das Viehhüten (S. 158); das gleich folgende in eadem humo scheint es aber näher zu legen, daß .Tac. nur Kleinrinder im Auge hat und die Situation ins Haus zu verlegen ist, wo das Kleinvieh wie heute noch bei den Bergbauern im oberösterreichischen Mühlviertel vielfach auch im Wohnraum geduldet wird. Denn dem Bauer ist das Vieh nicht nur sein Stolz, sondern geradezu seine Liebe (c. 5); jedem Stück gibt er einen Namen, bei dem er es ruft, auf den es auch hört, und er führt mit den Tieren, besonders den Ochsen beim Ackern und den Pferden förmliche Gespräche wie die homerischen Helden. Das Vieh ist dem Bauer so ans Herz gewachsen, daß der Verlust eines Stückes manchmal mehr betrauert, ja beweint wird, als der eines kleinen Kindes.

Ferner wird in der Anmerkung (ingenuos) virtus agnoscat mit "ihre Mannhaftigkeit sie als Freigeborene zur Anerkennung bringt" übersetzt und an die Wehrhaftmachung (c. 13, 1) gedacht. Ich fasse die Worte allgemeiner: "ihre Stärke sie als Freigeborene erkennen läßt, bestätigt". Denn Kraft und Stärke machen in erster Linie den freien Mann aus.

C. 21, 2 proximam domum non invitati adeunt; nec interest: pari humanitate accipiuntur; notum ignotumque quantum ad ius hospitii nemo discernit. Die Rede ist von der Gastfreundschaft. Kommt ein Fremder, so tischt man das Beste auf: geht der Vorrat aus, so begleitet der Wirt den Gast zur nächsten Siedlung, die sie uneingeladen betreten. Nun fährt der Schriftsteller fort: nec interest, was in der Anmerkung zur Stelle so übersetzt ist: "da macht man keinen Unterschied zwischen dem Volksgenossen und dem Fremden"; dieser Gedanke folgt aber doch später mit den Worten; notum... discernit. Es muß nec interest also etwas anderes besagen; voraus geht non invitati (domum) adeunt; darauf kann nur folgen: "Aber das macht nichts; wenn auch uneingeladen, werden sie mit der gleichen Freudlichkeit aufgenommen, wie wenn sie eingeladen wären." Nur so ergibt sich ein tadelloser Zusammenhang.

C. 26, 3 nec enim cum ubertate et amplitudine soli labore contendunt, ut pomaria conserant et prata separent et hortos rigent: sola terrae seges imperatur. Der letzte Satz wird in der Anmerkung so übersetzt: "nur der Ertrag des Saatfeldes wird (als Leistung)... auferlegt." Seges kann hier nur die "Saat" heißen und der Gedanke ist: "Nur die Saat soll die Erde tragen". Sie, die Bauern, wenden keine künstlichen Mittel zur Erhöhung des Ertrages an, wie Anlegung von Obstgärten, von abgesonderten Wiesengründen, Bewässerung u. ä., sondern sie sind zufrieden, wenn nur die Erde die Saat bringt.

C. 30, 1 et Chattos suos saltus Hercynius prosequitur simul atque deponit. Hier macht das deponit Schwierigkeiten. Manche verstehen es so: "Das herzynische Waldgebirge begleitet seine Chatten und setzt sie dann ab, d. h. begleitet sie bis zur Niederung"; so Stowasser im Lexikon "und läßt sie in die Ebene herabgelangen." Nun ist unter Hercynius saltus hier der nördliche Teil der mitteldeutschen Gebirgszüge (Hercynia silva) zu verstehen (Spessart, Rhön, Vogelsberg, Wesergebirge) - und von einer Niederung ist nirgends die Rede. Darum wendet sich die neue Ausgabe gegen diese Auffassung von deponit, wie ich glaube, mit Recht und will deponere mit "in Verwahrung geben (den weiterlaufenden Hügeln, die sich an den Hercynius saltus anschließen)" übersetzen. Doch gehören auch diese zum Herzynischen Waldgebirge, also kann auch das nicht der Sinn von deponit sein. Deponere heißt in übertragener Bedeutung "verwahren", "sichern"; z. B. Tac. Hist. I 13 Poppaeam apud conscium libidinum (Othonem) deposuerat (Nero). Caes. B. c. III 78, 1 ad saucios deponendos; Caesar sagt auch impedimenta citra Rhenum deponere; liberos, uxores in silvis deponere. Und mit dieser Bedeutung erst kommt die Stelle ins richtige Licht: "Das Herzynische Waldgebirge geleitet seine Chatten (wie seine lieben Kinder) zugleich und bringt sie in Sicherheit, birgt sie:" denn hier ist auch simul et nicht bloß, wie in der Anmerkung steht: "stärker als et .. et", sondern Tacitus will betonen, daß "das Geleite, das das herzynische Waldgebirge seinen Chatten gibt, nicht das einzige ist, was es seinen Lieblingen tut, sondern damit zugleich einen weiteren Beweis seiner Liebe gibt: es birgt sie.

C. 5, 1 Terra etsi aliquanto specie differt, in universum tamen aut silvis horrida aut paludibus foeda... Hier kann specie nicht

"in seinem Aussehen" bedeuten, sondern im Gegensatz zu in universum nur "im Einzelnen". Die Sallust-Stelle (Iug. 79, 3) ager in medio harenosus, una specie ist keine Stütze für die erstere Auffassung; denn dort bedeutet una specie "einförmig". Bis hieher einstweilen!

#### Mürzzuschlag.

### AUGUST SCHEINDLER †.

Den Wunsch des unermüdlichen, vortrefflichen Schulmannes, diese Ausführungen, falls sie den Beifall der Fachgenossen finden sollten, fortzusetzen, hat sein plötzlicher Tod unerfüllbar gemacht. Unserem geschätzten langjährigen Mitarbeiter werden wir ein ehrendes Andenken bewahren. Die Schriftleitung.

### Zu Petrons Cena Trimalchionis.

Das von Stephen Gaselee während des Weltkrieges veröffentlichte Apographon des Codex *H* (*Traguriensis*, einst in Trau, jetzt *Paris. Lat.* 7989<sup>1</sup>) bietet in der Einleitung Beiträge zur Geschichte und zur Kenntnis der paläographischen Besonderheiten dieser für den Text der *Cena* fast allein in Betracht kommenden Handschrift; der Hauptteil mit der phototypischen Wiedergabe der das Gastmahl enthaltenden Seiten 206–229 (cap. 26, 7 bis 78, 8) und deren Transkription<sup>2</sup>) gibt erwünschte Aufschlüsse über die Lesarten des Codex und erweist sich dadurch trotz Büchelers sorgfältiger, aber selten gewordener *editio maior* (Bücheler<sup>1</sup>) für die Gestaltung strittiger Textstellen als sehr förderlich. Ich möchte auf Grund der Benützung des Apographons, das Heraeus für die sechste Auflage der *editio minor* Büchelers (1922) noch nicht einsehen konnte, im folgenden einige Stellen behandeln.

<sup>1</sup>) Petronii codex Traguriensis. A collotype reproduction of that portion of Cod. Paris. 7989 commonly called The Codex Traguriensis which contains the Cena Trimalchionis of Petronius ... With introduction and transcript by Stephen Gaselee. Cambridge, Univ. Press 1915.

<sup>9</sup>) Es haben sich trotz der vielen Abkürzungen des *H* verhältnismäßig nur wenige Versehen in die Transkription eingeschlichen; ich will gleich hier erwähnen, daß Gaselee 45, 10 *sibi quisquam peccat* überträgt, während im Texte des *H* richtig *sibi quisque peccat* steht; ferner 47, 9 *tertium non iam senem* statt *t. vero iam senem*; 47, 10 *quae inquit ex eis* für *quem inquit ex eis*; 48, 7 ist offusissimis verlesen statt effusissimis (e ebenso wie im vorhergehenden est) u. a. m.

Zuerst eine scheinbare Kleinigkeit. Cap. 26, 10 heißt es im Cod. H von Giton, dem Lieblingssklaven des Encolpius: libentissime servile officium tuentem usque hoc iubemus in balneo segui, wobei der zwischen tuentem und usque hoc befindliche feine Vertikalstrich vom Korrektor für ein Komma gesetzt ist. Wegen des Sinnes kann aber das Partizipium von der folgenden Adverbialbestimmung m. E. nicht getrennt werden. Da die Wortstellung bei Petron, wie wir noch sehen werden, recht frei ist und hier auf dieser Bestimmung ein gewisser Ton liegt, wird man L. Friedländer, der vorschlug, usque hoc, das schon Bücheler 1 der Bedeutung nach richtig einem huc usque gleichsetzte, vor libentissime umzustellen, noch weniger zustimmen können. Daß mit dieser Zeitbestimmung die bisherige Dienstwilligkeit Gitons ausdrücklich hervorgehoben werden soll, geht aus der Bemerkung 91, 1 hervor: Video Gitona cum linteis et strigilibus parieti applicitum tristem confusumque: scires non libenter servire. Man wird daher auch nicht mit Heraeus, der in Büchelers editio minor<sup>6</sup> zur Stelle anmerkt: hoc mutilatum videtur (verba usque hoc ut notam scribae<sup>3</sup>) pensa indicantem delenda censet Her.) an date eine Verstümmlung des als ältere und volkstümliche Adverbialform bekannten hoc (f. huc) noch an eine aus der Vorlage übernommene Randbemerkung des vergleichenden Korrektors denken wollen, wie zum Beispiel loviales, der Verbesserer (m.3) des alten Terenztextes im Bembinus, nach R. Kauers Feststellung die größeren Abschnitte seiner Kollation mit der Paragraphos und gelegentlich mit huc usque bezeichnet hat. Ein anderes Beispiel für das Eindringen einer solchen angeblichen Korrekturglosse in den Text des H kenne ich nicht<sup>4</sup>).

Ferner begünstigt die Handschrift die seit Bücheler<sup>1</sup> angesetzte Lücke zwischen 27. 1 Nos interim vestiti errare coepimus

<sup>3</sup>) Gemeint ist wohl *librarii*. Paul Thomas, Mnem. IL 31 vertritt dieselbe Ansicht, die schon Bücheler-Heraeus<sup>5</sup> ausgesprochen hatte.

<sup>4</sup>) Bücheler-Heraeus<sup>6</sup> bemerkt in den Supplementa S. 283, daß seiner Ansicht nach in (Quintilians) Declam. IX 7 das vom Bamberg. allein gebotene usque hoc ein weiteres Beispiel hiefür sei; aber an der Stelle Ubi primum lux rediit laxatumque est usque huc ita voci ,Quid tu', inquam... bietet der genannte älteste und beste Codex diese Lesart, die u. a. Lehnert in den Text gesetzt hat; sie scheint mir dem Sinne nach zu passen und, weil mitten im Satze stehend, kaum aus einem Vermerk, den der Vergleichende doch sonst nur ans Ende eines größeren Abschnittes oder wenigstens eines Satzes setzt, entstanden zu sein.

und *immo iocari magis* äußerlich in keiner Weise. Daß auch inhaltlich kein irgend ausreichender Grund zur Annahme eines Ausfalls vorhanden ist, den wieder W. Waters in seiner erklärenden Ausgabe (New York 1924) S. 58 befürworten will, habe ich in den Wiener Studien XXXII (1910), 320 ff. darzulegen gesucht.

27, 4 läßt sich aus unseren neueren Ausgaben, so der von Bücheler-Heraeus<sup>6</sup>, die Cum has ergo miraremur lautitias, accurrit Menelaus et ,Hic est', inquit, ,apud quem cubitum ponetis, et quid(em) iam principium cenae videtis' bieten, nicht ersehen, daß H das lebhaftere miramur und cubitum ponitis bezeugt. Doch war dies in Büchelers<sup>1</sup> Apparat richtig vermerkt. Was diese Lesungen anlangt, so scheint mir zunächst der Indikativ Präsens miramur (.als wir also diese Feinheiten bewundern, bewundernd betrachten') im temporalen Cum-Satz unanstößig (vgl. auch z. B. 4, 2: 89, v. 33 u.a.), daher die Konjektur miraremur überflüssig. Bei der in unserem Codex nicht seltenen Verwechslung von i und e in unbetonten Silben wird man aber vielleicht zweifeln wollen. ponitis statt des naheliegenden Futurs ponetis, das Bücheler und die anderen Herausgeber nach Scheffer in den Text gesetzt haben, zu verteidigen. Doch ist bekanntlich in der volkstümlichen Ausdrucksweise das Präsens im futurischen Sinne (hier: bei dem Ihr speist, zu dem Ihr speisen geht') nicht selten und die Verbindung mit dem unmittelbar folgenden erklärenden Sätzchen et quid(em) iam principium cenae videtis erleichtert diese Verwendung des Präsens. Mit Recht schließt sich Heraeus<sup>6</sup> in den Supplementa der überlieferten Lesart ponitis an, die auch Immisch verteidigt, unter Hinweis auf 33, 1, wo das überlieferte permittitis ebenso zu halten ist wie 47. 3 iam veterem pudorem sibi imponit (mit H statt imponet). Dazu füge ich u. a.: 30, 3 pridie Kalendas Ianuarias C. noster foras cenat; 43, 6 nunquam... recte faciet, qui cito credit 5).

28, 5 ist ad caput eius cum minimis symphoniacus tibiis accessit in H und den vollständigeren Exzerpthandschriften (L)überliefert. Diese auch in den kritischen Apparaten verzeichnete Wortstellung haben seit Wehle alle Herausgeber zugunsten der gewöhnlichen Wortfolge ad caput eius symphoniacus cum

\* 87 15133 is any Anversam

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. auch H. Sjögren, Zum Gebrauch des Futurums im Altlateinischen 1906, S. 5 ff.; Schmalz-Hofmann, Syntax <sup>6</sup> § 147.

minimis tibiis accessit aufgegeben. Dabei hat man aber übersehen, daß die Folge eius symphoniacus cum minimis tibiis minder euphonisch je zwei gleiche Wortausgänge nacheinander darbietet, was eben durch die Traiectio von symphoniacus vermieden wird. Daß Petron nicht nur in der Phraseologie gleich den meisten Schriftstellern der silbernen Latinität dichterische Färbung seiner Sprache zeigt, kann eine genauere Beachtung seiner Ausdrucksweise und seiner Wortstellung, die bisher m.W. noch nicht genügend behandelt ist, dartun. Vgl. 28,6 in cuius poste libellus erat cum hac inscriptione fixus; um von Fällen wie daselbst 8 cerasino succinctus cingulo oder 29,9 quas in medio picturas haberent abzusehen, wäre nennenswert 49, 7 ,plane', inquam, ,hic debet servus esse neguissimus': 54, 4 bracchium domini contusum alba potius quam conchyliata involverat lana. Außer anderem gehört hieher auch 34, 8 potantibus ergo et curatissime nobis lautitias mirantibus larvam argenteam attulit servus, wo die Herausgeber nach Bücheler diese Wortfolge<sup>6</sup>) des H in potantibus ergo nobis ändern und mit L accuratissime vorziehen. Aber es ist kein rechter Grund ersichtlich, weshalb die schwierigere und ungewöhnliche Wortstellung<sup>7</sup>) in den besten Codex geraten wäre, wenn die üblichere und leichtere der jüngeren Handschriften ursprünglich gewesen wäre. Dazu trennt in potantibus ergo et curatissime nobis lautitias mirantibus larvam argenteam attulit servus das zweisilbige nobis die drei mehrsilbigen Wörter und steht nach dem Gesetz der wachsenden Glieder and xouvoo im zweiten Kolon. Accuratissime des L dem weniger abgebrauchten und älteren Simplex curatissime(-tus), das außer Cato auch Plinius Epist. I 1, 1; IX 13, 10 und Tac. Ann. I 13 verwenden, vorzuziehen, scheint mir gleichfalls unbegründet. Zweifelnd hat schon E. Thomas, Studien zur latein. und griech, Sprachgeschichte (Weidmann 1912), S. 20, Anm. 1 sich für die Lesung von H ausgesprochen. Vgl. auch unten zu 31, 11.

29, 3 ist erat autem venalicium titulis pictum et ipse Trimalchio capillatus caduceum tenebat die in H überlieferte Lesart. Für

<sup>6</sup>) Ausdrücklich möchte ich feststellen, daß nobis in H nicht fehlt, sondern nach curatissime überliefert ist.

<sup>7</sup>) Ähnliches bei Nepos, Livius, Velleius, Apuleius u. a. Daß die dichterische Wortstellung noch weit freier ist, kann aus Stellen wie Ter. Phorm. 505, 621, Ovid. Met. II 468 ff., 475 ff., 488 ff., 524 ersehen werden. Vgl. auch Ed. Norden, Verg. Aen. Buch VI, Anh. III und W. Kroll, Studien zum Verständnis der röm. Lit., Stuttgart 1924, S. 261 f.

aût der Handschrift (= autem) gab Bücheler<sup>1</sup> versehentlich im Apparat aut an, das übrigens L bietet, las aber im folgenden richtig et (7). Friedländer nahm jedoch irrig aut an Stelle von et als bezeugt an und entschied sich mit C. F. W. Müller, der hiefür viele Parallelen beibrachte, für die Änderung ubi, die an und für sich möglich wäre, aber bei diesem Stand der Überlieferung unnötig ist. Das nach venalicium durch Haplographie ausgefallene cum hat schon Burmann richtig ergänzt.

Im nächsten Paragraphen lautet der Text in H deutlich so: Hinc quemadmodum ratiocinari didicisset deinque dispensator factus esset, omnia diligenter curiosus pictor cum inscriptione reddiderat. Auch Bücheler las richtig deinque H und gab weiter deinde t. dein Lp und ,alii codices' Heinsii an. Betreffs der Lesung in H schwankt Friedländer, indem er unter Berufung auf Bücheler<sup>1</sup> im Apparat deingue oder denigue<sup>8</sup>) verzeichnet. Er setzt mit Bücheler und Heraeus denique in den Text und urteilt (S. 216 des Komm.): "Wenn denique richtig ist, hat der Epitomator hier wohl gekürzt." Nun ist aber, wie gesagt, in H sicher deing(ue) bezeugt und auch die übrige Überlieferung weist nach dieser Richtung. Zudem begünstigt der Sinn m. E. die Vulgata denique keineswegs. Denn mit der Stellung als Kassier ist Trimalchios Laufbahn durchaus nicht abgeschlossen gewesen, da er erst darauf freigelassen, Erbe seines Herrn, sodann Kaufmann und nach bösen Zwischenfällen ein steinreicher Mann, Guts- und Hausbesitzer, Geldgeber, sevir Augustalis und Decurio wird. Petron verwendet außer häufigem deinde die kürzere Form dein auch 79, 11, denique sonst nur 72, 1. Mit deinque fällt aber Friedländers Annahme einer Lücke infolge der Tätigkeit des vermeintlichen Epitomators der Cena hinweg. Was würde auch der Bericht über die früheren Sklavenstellungen Trimalchios und ihre Abbildungen dem Romanleser an Interessantem haben bringen können? Die Selbstbiographie Trimalchios (75, 10 ff.) ist jedenfalls viel wirkungsvoller und interessanter. Daß die Ansetzung von Lücken in unserem Petrontext zwar für die Exzerpthandschriften, nicht aber auch ohneweiters für den, wie das Apographon zeigen kann, fortlaufenden Text der Cena angenommen werden darf, habe ich in dem schon zitierten

<sup>5</sup>) Dieses hatte nach Büchelers<sup>1</sup> Praef. p. XXXXIV (nicht XXXIV)
 O. Keller, der nach Bücheler<sup>1</sup> H verglich, für möglich gehalten.
 "Wiener Studien", XLVIII. Bd. 2. Heft.

Aufsatze der "Wiener Studien" auseinandergesetzt9). Auffällig kann nur sein, daß der Thesaurus linguae Latinae in den Artikeln deinde und denique keine Belegstelle für deinque angibt und solche auch in den Spezialwörterbüchern sowie in Hands Turs, fehlen. Da neben dem viel häufigeren asyndetischen dein (gewöhnlich vor Konsonanten) oder deinde (oft vor Vokalen) auch die Verbindungen et deinde (Ter. Haut. 19; Eutrop VII 19; Amm. XV 3, 3 u. a.) und ac deinde (Sall. Hist. 1 1: Vell. II 23. 3; 49, 4; 54, 1; Tac. Ann. XII 23 und sonst) sich finden, ja auch das minder wohlklingende deincepsque bei Liv. VI 29, 6 und XXVII 39,6 (ac deineeps Sall. Iug. 19, 3 u. Tac. Ann. I 81. 1) bezeugt ist, läßt sich nicht einsehen, warum gerade deinque gar nicht gebraucht worden sein soll, und es liegt bei der in Minuskelhandschriften leichten Verwechselbarkeit von deinque und denique die Vermutung nahe, daß manche handschriftliche Stelle oder Variante für jene Form in unseren Ausgaben übersehen oder für diese gebucht worden ist. Ein sicheres Beispiel kann ich wenigstens aus Fronto Princ. Hist. zu S. 202/3 (Naber) beibringen, wo ich auf S. 266 des Ambrosianus lese Reliquum erit, si venis, visitare (m1: bisitare von m2, wie es scheint, in festinare verbessert), deing (ue) desinere.

31, 8 Nam iam omnes discubuerant praeter u num Trimalchionem, so H, während Bücheler, Heraeus u.a. mit den Exzerpthandschriften Lpt i ps um vorziehen. Mir scheint der Gegensatz omnes für die Ursprünglichkeit von unum zu sprechen, also für die Betonung des Zahlenmäßigen. Die Verbindung von omnes und unum findet sich auch sonst bei Petron, so 50, 5 u. 6; 122, v. 170 und gegensätzlich heißt es 14, 3 praeter unum dipondium ...., nihil ad manum erat. Das bald (32, 1) folgende ipse Trimalchio ad symphoniam allatus est hebt die Persönlichkeit des Gastgebers und Hansherrn hier passend hervor.

31, 11 Fuerunt et tomacula supra craticulam ferventia argenteam posita et infra craticulam Syriaca pruna cum granis Punici mali. Bücheler und mit ihm die folgenden Herausgeber außer Waters haben das in H und sonst überlieferte supra in super geändert, obwohl Petron supra mehrmals als Präposition mit dem

<sup>9</sup>) Die Lücken, die seit Bücheler<sup>1</sup> in c. 31, 7 und 52, 7 angenommen werden, hält E. Thomas a. O. S. 72 und 87 für unnötig; auch Heraeus<sup>6</sup> schließt sich ihm in den Suppl. 283 f. mit Recht an.

Akkusativ verwendet, so 36, 7 qui supra me accumbebat, 57, 1; 52, 9; 55, 3; 100, 6 u. noch an einigen anderen Stellen, an denen aber die Überlieferung oder die Textgestaltung mit super abwechselt. An unserer Stelle scheint mir der Gegensatz zu infra craticulam klar für die Überlieferung supra zu sprechen. Die Veränderung der verwickelteren Wortstellung tomacula supra craticulam ferventia argenteam posita in die gewöhnlichere, glatte tomacula supra craticulam argenteam ferventia posita stammt von Bücheler, berücksichtigt aber m. E. nicht die von Petron offenbar vermiedene kakophonische Aufeinanderfolge von Wörterpaaren mit gleichem Ausgange. Es ist zugleich ein neues Beispiel für die von uns schon zu 28, 5 besprochene Freiheit der Wortstellung bei Petron.

50, 4 Quid est autem Corintheum, nisi quis Corinthum habeat? so H, Bücheler<sup>1</sup>, während Heraeus<sup>6</sup> und die meisten anderen Herausgeber habet schreiben, dieser ohne eine Bemerkung im Apparate und in den Supplementa. Der Konjunktiv scheint mir auch, abgesehen von der ähnlichen Verbindung in § 2, deshalb nicht zu beanständen, weil er die Unsicherheit der Erfüllung des Bedingungssatzes ausdrückt. Zudem enthält er eine Großtuerei seitens Trimalchios, als wenn Corinthus bloß ihm korinthische Bronzesachen lieferte oder er ihn als Sklaven besäße. Der Vorschlag Hirschfelds nisi quod Corinthus habet ist kühn, ohne einen stärker abweichenden Gedanken zu ergeben.

52, 11 ist in H überliefert nam modo Fortunatam suam revertebatur, modo ad naturam. Das bei Heraeus<sup>6</sup> im Apparat stehende et nach naturam fehlt im Codex. Bücheler<sup>1</sup> schrieb im wesentlichen nach Heinsius nam modo Fort, suam (verebatur), modo revertebatur ad naturam. Die von ihm zweifelnd vorgezogene Anderung nam modo F. (verebatur), modo ad naturam suam revertebatur haben die weiteren Herausgeber, so Heraeus<sup>6</sup> aufgenommen, der aber im ersten Gliede ein Wort wie indignanlem vermißt. Das m. E. richtige reverebatur für revertebatur haben Scheffer, Reiske und Vliet vorgeschlagen; Reiske wollte allerdings noch propendebat oder defluebat am Schlusse zusetzen. Die Kürze der Ausdrucksweise schrieb Bücheler wieder dem angeblichen Exzerptor zu, der auch im nächsten Satze (53, 1) et vor plane interpellavit interpoliert habe. Mir scheint aber et hier ganz passend zu sein: die Bemerkung, die Fortunata ihrem sauberen Herrn Gemahl, der ihre Art und ihren Einfluß (37,4 Trimalchionis topanta. 15\*

est; 76,7 Fortunata rem piam fecit; vgl. 67, 2) wohl kannte, ins Ohr flüsterte, tat ihre Wirkung und vollends das Intermezzo der Verlesung des Tagesberichtes durch den actuarius. Die Knappheit und Prägnanz der Ausdrucksweise scheint mir sehr wirkungsvoll; nur würde ich die ohrenfällige Paronomasie und paläographisch leichtere Lesung nam modo Fortunatam suam (reverebatur), revertebatur modo ad naturam vorziehen, wozu suam zu ergänzen kaum nötig erscheint. Auch sonst steht natura bei Petronius ohne Possessivum. Die Inversion von modo und der Chiasmus der Glieder ist hier durch die Zusammenstellung der gleichen oder fast gleichen Wortformen veranlaßt; vgl. Ovid Met. V 483 Et modo sol nimius, nimius modo corripit imber; ähnlich VIII 881 f. modo flector in anguem, Armenti modo dux vires in cornua sumo; bei Sallust findet sich modo — modo achtmal in chiastischer Stellung wie B. Cat. 15, 5 citus modo, modo tardus ingressus.

Andere Stellen will ich auf Grund der Publikation Gaselees weiterhin besprechen.

Wien.

## EDMUND HAULER.

## EMOT: C

# INDEX<sup>1</sup>).

(S. = Seite, A. = Anmerkung).

Acta Andreae et Matthiae, ihr Ursprung in Ägypten S. 108.

- Aetna 638 ff. Textkritisches S. 187. άλογία im Plur. bei Herodot S. 198. anima in naso stat, Bedeutung S. 160 f.
- Anthologia Lat. 494a, 7 (880, 7) und 494b, 31 (881, 31) Textkritisches S. 75 f.
- Anthologia Pal. 1X 92 S. 29.
- άπαξ, άλλο άπαξ ein andermal, ά. δύο zweimal S. 108.
- Aphroditehymnus V. 218 ff. S. 25 ff.
  Apokleten der Aetoler und die Apoklesia der Lokrer S. 141 ff.; Gesetz über die Neuaufteilung des Landes S. 142; πρείγα = γερουσία S. 143; Erläuterung von πόλις S. 144; άποκλησία = Regierungsbehörde S. 145 f.; Schlüsse auf die Åtoler S. 146 f.
- argentarius = coactor S. 53 1.
- aonatos Bedeutung S. 29 f.
- Auctor ad Herenn. II 25, 39; III 5, 8; IV 18, 25 und 44, 57 Textkritisches S. 77 f.
- Augustus als custos, conservator u. ä. S. 43 f.; Caesar Augustus und Zεòg Σωτήρ S. 56 ff.
- Aurelius Victor Caesar. 39, 12 Textkritisches S. 76.
- Avienus Orbis Terrae 1259 u. 1285, Ora mar. 101 Textkritisches S. 76. axis, Erdachse S. 117 f.
- Babrius Fabel Nr. 201 (Cr.) S. 199 /. böse Hand S. 169.

Caesar Augustus und Zebe owthe S. 56 ff.

- Chiron 545 und 550, de mit acc. S. 74. Cicero Epist. Fam. VI 14, 2; IX 20, 2; XVI 8, 2 Textkritisches S. 77; De nat. deor. I 1, 24; II 145 S. 77 *J*.; Phil. V 51; XI 9; XII 23; XIV 13; Tusc. I 29 S. 78 *J*.
- CIL VIº 12116 und IX 6203 S. 111 /.
- Claudianus De IV. cons. Hon. 133 Textkritisches S. 79.
- coactores S. 54 f.
- Cod. Iust. II 18, 21 Textkritisches S. 73.
- conservare = σώζειν S. 41; conservator = σωτήρ S. 39, 41, 46.
- Corippus Iohann. III 271 Textkritisches S. 79.
- Culex 187 Textkritisches S. 186.
- cura = munus zu Augustus' Zeit S. 58.
- curatus, -e bei Petron S. 224.
- cursitare fehlt bei Cicero; Auct. ad Her. IV 3, 4 S. 77.
- custodire = outsur S. 41.
- custos = σωτήρ S. 40; bei Horaz S. 42 *u. A.; c. maximus* ('Ερμής) σωτήρ μέγιστος S. 52.
- Cyprian nicht der Verfasser des, carmen De resurrectione mortuorum S, 82 ff.
- Ps.-Cyprian De mont. 3, p. 107, 14 S. 74.
- Dativ plur. auf nuç bei Herodot S. 198.

de mit acc. bei Chiron S. 74.

<sup>1</sup>) Angefertigt von Professor Josef Reinisch.

deinque bei Petron und Fronto S. 2251. Dianium (Denia), nicht Emporiae Kriegshafen des Sertorius S. 125 //. Digesten XVII 1, 44 (Basilica XIV 1, 44) S. 72 1. Empedocleum, frgm. 134 (Diels) Textkritisches S. 3 11. Ennius Ann. 110 (Vahlen) S. 48. Epist. pontif. 1056, 151 S. 74. \*Epparxol S. 52. Florus, Verg. or. an poeta(in.) Textkritisches S. 79. frons, geometrischer Fachausdruck S. 70. Fronto p. 88, 22 (N.) S. 79 f.; p. 202/3 deinque S. 226; p. 207, 4 S. 80; p. 237, 22 S. 80; p. 185 ungewollte Veröffentlichung, zu p. 185 (N.) S. 119 f. Germania s. Tacitus. Granius Licinianus Textkritisches 17, 3; 19, 1; 21, 1; 21, 8; 33, 9; 34, 9 S. 80 f. Helpis Zon CIL VI<sup>2</sup> 12116 H. Cov S. 112. Hermogenes' Περί μεθόδου δεινότητος echt? S. 187 f .; Stilarten S. 188 ff .; Unterschied zwischen II. µE&. Eatv. und II. idem v S. 192 ff. Herodot VII 208, ion. Dat. plur. auf 7,15 S. 108. Hexen s. Werwolf. Hippokrates II. apxaing interning c. 4 S. 120 f. Textkritisches S. 121. Horaz Vermittler der griechischen Sotervorstellung S. 39 ff.; Sat. 1 4, 116 u. 1 6, 81 ff. S. 43, 49 ff.; Stellung zu Epikur S. 50; seine Frömmigkeit, Merkur sein Schutzgeist S. 50 f.; s. Vater aus der tribus Horatia S. 53; Mitglied des collegium Mercurialium S. 53; wir Mercurialis S. 55; Carm. 1 12, 49ff.

S. 56 ff.

Ίαχώβ Cumanus? S. 113.

lovis Nominativform S. 45.

Iuppiter conservator auf Münzen S. 46; I. custos S. 44; Liberator S. 45; aptimus maximus = Ζεύς σωτής S. 45, 47, 57; Darstellung auf dem Xantener Weihestein S. 60 f.

Juppitersäule in Mainz S. 60.

xaivuoda Konstruktion S. 4. Kaixaoog Flub? S. 201 ff.

- Lebensgüter, zur Wahl S. 198 #.; die Gottheit als Initiative des Tausches S. 199; Fabel (Babrius 201 Cr.) das Analogon der Menschenwelt S. 199; Ähnlichkeit mit dem Eselsroman S. 200.
- Liebeselegie römische, Wahrheit u. Dichtung darin S. 6r fl.; Lesbia, Corinna, Cynthia S. 64 f.; Sulpicia, Lygdamus S. 65 f.; Delia S. 68.

Livius XXV 23, 12; XXXVII 32, 12 Lexikalisches u. Kritisches S. 70. Lucanus Phars. IX 239 Textbritisches

**S.** 81.

Manihus Astron. 1 214, 1 790; 111 112 Textkritisches S. Sr.

Martial IX 67 S. 113 ff.

- Martianus Capella 1 29 u. 11 120 Textkritisches S. 82.
- Memmiorum familia p. 98 11.
- Mercuriales viri S. 52, 55.

Merkur Schutzgott des Horaz S. 50 f.

Mutian. Chrysost. hom...81, 4, p. 435. Z. 22 S. 74.

- Nepotiani Excerpta e Val. Max. 1 2, 3 Textkritisches S. 182.
- Panegyrici VI (VII) 3 Textkritisches S. 182.

Panopeus S. 110; P.-Panoptes S. 111. Petron, Reproduktion des codex H S. 221 ff.; Sat. c. 26, 10 S. 222; 27, 1 u. 4 S. 222 f.; 28, 5 S. 223 f.; 28, 3 u. 4 S. 224 f.; 31, 8 u. 11 S. 226 f.; 34, 8 S. 224; 50, 4; 52, 11 u. 53, 1 S. 227 f.; c. 61, 5-62, 14; 63, 1-64, 1 Werwolf S. 149 ff.; 112, 7 nec di sinant S. 119; Lücken in der Cena? S. 222 ff.; freie Wortstellung S. 222 ff., 226 f.; Euphonie S. 224, 227; Knappheit und Prägnanz des Ausdrucks S. 227 f.; vgl. deinque, Praesens, supra.

- Phaeaken Zeusvolk Poseidonvolk S. 108 f.
- Phaedrus IV 14 u. 15 enthält zwei aesopische alvoi S. 200.
- Plinius Nat. hist. XXVIII 231 Kriti sches S. 72.
- Porphyrios Vita Pyth. 27 S. 201 f .; Kabuasos Flußname? S. 205.
- praecones S. 54.
- Praesens für Futurum bei Petron S. 223.
- Praeteritum und Praesens bei Xenophon S. 12 ff.
- $\pi p \epsilon i \gamma \alpha = \gamma \epsilon p o v \sigma i \alpha$  s. Apokleten.
- Ps.-Cyprian De mont. 3, p. 107, 14 S. 74.
- Publilius Syrus J 23 Meyer (252 Wölffl.), D 24 M. (146 W.) Textkritisches S. 182.
- quaeritare Auct. ad Her. IV 6, 9 S. 77. Quintilian X 1 128 f. über Seneca S. 178; Declam. IX 7 S. 222 A. 3.

redemptor = owthe S. 39.

- Rhadamanthys S. 109.
- Rutilius Namatianus I 187 u. 227 Textkritisches S. 183.
- Sallust Hist. III 6 (M.) S. 122 ff.; Interpretation und Textkritik S. 123 ff. – Iug. 52, 2 Textkritisches S. 183.
- salvator = owthe S. 39.
- Scheria-Kreta-Euboia S. 109 f.
- Scriptores hist. Aug. IV 8, 12; XII 12, 7; XVII 13, 4-5; XXIV 30, 26; XXIX 7, 4 Textkritisches S. 183.

Seneca Epist. 42, 4; 68, 3 S. 183 f.; 90, 20 Kritisches S. 71; 92, 6-7; 34-35 S. 184; Natur. Quaest. 11 24,3; 31, 1; 111 30, 3; 30, 7 S. 184 f.; zu seinem literarischen Nachlaß S. 178 ff.; was sind dialogi? S. 178 f.; Epist. S. 182,

- Serm. Arrian. frgm. 1 7, p. 611<sup>B</sup> S. 74.
- siccare Konstruktion S. 72.
- Sophokles ÖR. 798-813 Bericht über die Ermordung des Laios, Kritik und Erklärung S. 131 ff.
- strigae Hexen S. 168 ff.; = avidae volucres S. 171 f.; Etymologie des Wortes S. 172 A.
- Superlativ statt Komparativ bei Hippokrates S. 120 f.; Textkritisches S. 121.
- supra und super bei Petron S. 226 f. σωτήρ bei den Römern, Skizzen zu Horaz S. 38 ff.; = salvator S. 39, 47 f.; = redemptor, servator, adiutor, conservator S. 39 u. 41; bei Cicero = custos, conservator S. 40 ff.; soter von Tacitus verschmäht S. 45; bei Horaz S. 49 ff.; Caesar Augustus S. 56 ff.; τό τρίτον τῷ σωτήρι S. 57.
- Tacitus' Germania zur Erklärung 5, 1 S. 214; 6, 1 S. 212; 20, 2; 21, 2 S. 213; 26, 13; 30, 1 S. 214.

tela ae Webstuhl S. 71.

- Tertullian nicht Verfasser des carmen De resurrectione mort. S. 87 f.
- Tithonos Lichtgott S. 25 //.; seine Verwandlung S. 27 //.; Sage ätiologisch S. 32 f.; T. bei Homer S. 35; Motiv des unvollständigen Wunsches S. 36 f.; Bestimmung der Verwandlungsgeschichte S. 38.
- Tityos und Rhadamanthys S. 108 ff.; T. und Euboia S. 110.
- Valerius Flaccus Argon. VII 559ff., Erklärung und Übersetzung S. 116ff.

- Valerius Maximus I 8 Ext. 2 u. III 4, 2; VI 5 Ext. 1 Textkritisches S. 185 f.
- Velleius II 30, 6; II 114, 3; II 118, 3 Textkritisches S. 186.
- Vergil, Similia zu den Hirtengedichten, Ekloge IX. S. 206 ff.; V. 1, 2 ff., 7 f., 11, 14 f. S. 206; V. 17, 19 f., 23, 27 ff. S. 207; V. 30 ff., 33 ff., 37 f. S. 208; V. 40 ff., 41 f., 44 f. S. 209; V. 49, 51 ff. S. 210; V. 56, 57, 64, 66, 67 S. 211.
- Vergiliana Appendix, Culex 187 Textkritisches S. 186; Aetna 638 ff. S. 187.
- Verwandlungen im Epos S. 27 f.
- Virgil. gramm. Epist. 3 (p. 134, 34 H.) S. 75.
- Volkstribunen, ihre religiös-politische Sonderstellung S. 59.
- Werwolf und Hexen bei Petron S. 149 *[].*; Verwandlung S. 158 u.

Rückverwandlung S. 163 f.; Einfluß böser Mächte S. 164 f.; Hexengeschichte bei Petron S. 165 f.; Hexen unsichtbar S. 166 f.; hörbar S. 168; Zusammentreffen gefährlich S. 168 f., grausam S. 169 fl.; Bedeutung des Strohs S. 175 f.

- Wortstellung, freie bei Petron S. 222 ff., 226 f.
- Xenophon, Sprachgebrauch S. 11 ff.; Anab. I 4, 11 u. 5, 5 S. 12; I 5, 9 S. 15; I 10, 12 u. a. S. 15 ff.; als Ethnograph S. 19 ff.; Memoirenschriftsteller S. 22; Anab. V 3, 8-13 S. 22 f.; die Anab. vor 386/7 angesetzt S. 24; Anwendung des Praeteritums S. 12 ff.
- Zebg σωτήρ = Iuppiter custos u. conservator S. 45; u. Caesar Augustue S. 56 ff.
- Zikaden als Spielzeug S. 31 f. u. A.

# BUCHHANDLUNG OSKAR HÖFELS WIEN, I., WALFISCHGASSE Sondergebiete :

Klassische Philologie und Archäologie.

# Neuerscheinungen: Gesellschaft und Wirtschaft im römischen Kaiserreich.

Von Prof. M. Rostovtzeff. Übersetzt von Dr. L. Wickert. 788 Seiten mit 217 Abbildungen im Text und auf Tafeln. In 6 Lieferungen zu je RM 4.40. In 2 Leinenbänden ge-bunden RM 30-.

# Alexander der Große.

Von Geheimrat Prof. Dr. U. Wilckens. 326 Seiten. Geheftet RM 10.80, Leinenband RM 12.80, (Neben Alexanders Taten wird auch sein Innenleben in vielfach neuer Beleuchtung gezeichnet. Vor allem ist das Werden und Wachsen der Persönlichkeit Alexanders und das Können und Reifen der Ideen, die nacheinander in ihm erwachsen sind, zur Darstellung gebracht.)

# Strack, Paul L.: Untersuchungen zur römischen Reichsprägung des zweiten Jahrhunderts.

Teil I: Die Reichsprägung zur Zeit des Trajan. 308 Seiten, 10 Tafeln, RM 40'-.

# Jelusich Mirko: Caesar.

Der große Caesar-Roman. 504 Seiten. Leinen RM 9-. (Als reines Kunstwerk genommen, vielleicht der beste Roman, der in den letzten fünf Jahren geschrieben worden ist, hoch erhaben über alle Modebücher.)

# Gelegenheitskäute:

Burckhardt, J.: Griechische Kulturgeschichte. 4 Bände, vollständige Ausgabe, statt RM 36.-, RM 20.-. Georges: Ausführliches lateinisches Handwörterbuch.

1. Teil: Latein-deutsch. 8. Aufl. 1912. II, Teil: Deutsch-latein. 7. Aufl. 1882. 4 Bände, Halbleder, statt RM 87'- nur RM 65'-.

Heberdey: Altattische Porosskulptur. Text- und Tafelband RM 70-. (Seit Jahren vergriffen.)

#### Paulys Realenzyklopädie der klassischen Altertumswissenschaft.

Neue Bearbeitung begonnen von Prof. Dr. Wissowa. I. Reihe, Band 1-13. II. Reihe, Band 1a-2a und Suppl. Band 1-4 in Halbleder (statt RM 1210-) nur RM 800-.

Seeck: Geschichte des Unterganges der antiken Welt. 6 Textbände mit 6 Anmerkungsbänden, statt des früheren Ladenpreises von RM 105'-, für RM 54'-.

# Inhaltsverzeichnis

1

zu den

# WIENER STUDIEN

Band XLVIII, Heft II.

# Abhandlungen:

| Josef Mesk, Der Bericht über die Ermordung des Laios bei Sophokles |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| (Ö. R. 798–813)                                                    | 131 |
| W. Schwahn, Die Apokleten der Ätoler und die Apoklesia der Lokrer  | 141 |
| Mauriz Schuster, Der Werwolf und die Hexen. Zwei Schauermärchen    |     |
| bei Petronius                                                      | 149 |
| Alfred Kappelmacher, Zum literarischen Nachlaß Senecas             | 178 |
| Fritz Walter, Zu lateinischen Schriftstellern. II                  | 182 |
| Emil Bürgi, Ist die dem Hermogenes zugeschriebene Schrift IIspl    |     |
| μεθόδου δεινότητος echt? Ι                                         | 187 |

## Miszellen:

| Ludwig Radermacher, Herodot VII 208                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Otto Weinreich, Zur Wahl der Lebensgüter 198                                                                    |
| Ludwig Bieler, Zu Porphyrios Vita Pythagorae 27 201                                                             |
| Alexander Gaheis, Bemerkungen zu vielgelesenen Stellen der Schul-                                               |
| lektüre                                                                                                         |
| Carl Weyman, Similia zu Vergils Hirtengedichten (VII.) Ekloge IX. 212                                           |
| August Scheindler, Zur Erklärung von Tacitus' Germania 217                                                      |
| Edmund Hauler, Zu Petrons Cena Trimalchionis 221                                                                |
| the second se |



Gedruckt bei Rudolf M. Rohrer in Baden.

: . . • .

.

· · ·

· ;

.