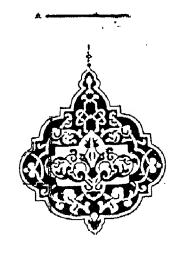
# الإمام محمائ وزهرة





م<sup>لزم</sup> الطبع طلنشت. دارالف كرالعت ربي

# بستمالكة الرجمان الرجم

# مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين، أما بعد ، فهذه مذكرة فى تاريخ الجدل ، تشتمل على ملخص للمحاضرات التى ألقيت على طلبة السنة الثانية من كلية أصول الدين ، تحريت فها الايجاز من غير إخلال فى بيان الخلاف ومواضعه ، والإطناب من غير إملال فى بيان صور الجدل وأحواله ،

وأسأل الله التوفيق ، وأن يجعسل لها تمرتها المرجوة وهي تربية روح الجدل المنظم في نفوس أولئك الطلبة الذين يهيئون أنفسهم ليكونوا وعاظا ومرشدين .

والله سبحانه وتعالى المستعان .

محمد أبو زهرة

يناير سنة ١٩٣٤

# المناظرة والجسكال وللكابرة

تدور على الألسنة عبارات المناظرة والجدل والمكابرة ، وأحياناً تطلق إحسداها في موضع الأخرى ، وفي الحق أن بينها اختسلافاً واضحاً في الاصطلاح :

فالمناظرة يكون الغرض منها الوصول إلى الصواب فى الموضوع الذي اختلفت أنظار المتناقشين فيه .

والجدل يكون الغرض منه إلزام الخصم ، والتغلب عليه في مقام الاستدلال.

والمكابرة لا يكون الغرض منها إلزام الخصم ، ولا الوصول للحق ، بل اجتياز المجلس ، والشهرة أو مطلق اللجاجة ، أو غير ذلك من الأغراض التي لا تغنى في الحق فتيلا .

#### ويلاحظ أمران :

أحدهما: أن المناقشة الواحدة قد تشتمل على كل هذه الأنواع الثلاثة ، قد يبتدىء المناقشان متناظرين طالبين للحق ، فينقدح فى ذهن أحدهما رأى يثبت عليسه ، وبأخذ فى جذب خصمه إليه ، وإلزامه به ، وحينئذ تنقلب المناظرة جدلا . وقد تدفعه اللجاجة إلى التعصب لرأيه ، وتأخذه العزة بالإثم ، تبدو له الحجج واضحة على نقيض رأيه ، ويبدهه خصمه بالدليل بلو الدليل ، فلا يحر جواباً ، ومع ذلك يستمر فى لجاجته ، فينقل الجدل إلى مكابرة . وقد تشتمل المناقشة على جدل ومناظرة ، كأكثر المحاورات السقر اطية . كان سقر اط يبتدىء بمجادلة خصمه فيا يدعيه ، حتى يفحمه ، فيقتنع بجهله ، ثم يناقشه حتى بأخذ بيده إلى الحق .

ثانهما: أن الجدل قد يطلق فى اللغة وبراد منه المناظرة كقوله تعالى: و وجادلهم بالتى هى أحسن » وقوله تعالى: و ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتى هى أحسن » . وقد تطلق المناظرة ويراد منها الجدل أو المكابرة لغة . كقول الغزالى فى رسالة (أيها الولد) : أيها الولد إنى أنصحك بنانية أشياء اقبلها منى لئلا يكون علمك خصها عليك يوم القيامة ، تعمل منها أربعة ، وتدع منها أربعة : أما اللواتى تدع ، فاحداها ألا تناظر أحداً فى مسألة ما استطعت لأن فيها آفات كثيرة ، فإنمها أكبر من نفعها ، إذ هى منبع كل خلق ذميم ، كالرياء والحسد ، والكبر والحقد والعداوة والمباهاة وغيرها إلخ . إلخ . والمناقشة التى تجر إلى هذه الرذائل إنما هى جدل أو مكابرة ، وسنطلق فى كتابتنا كلمة الجدل على ما يشمله هو والمناظرة .

#### العناية بالجدل:

وقد عنى العلماء فى الإسسلام بالجدل والمناظرة عناية شديدة ، من يوم أن نشب الحلاف الفكرى بين العلماء ورجال الفكر فى هذه الأمة ، وانتهت عنايتهم بوضع قواعد لتنظيم الجدل والمناظرة ، لكى يكونا فى دائرة المنطق والفكر المستقيم ، أسموها علم الجدل ، أو علم أدب البحث والمناظرة ، وقد قال فيه ابن خلدون فى مقدمته : وأما الجدل فهو معرفة آداب المناظرة ، التى تجرى بين أهل المذاهب الفقهية وغيرهم ، فإنه لما كان باب المناظرة فى الرد والقبول متسعاً ، وكل واحد من المتناظرين فى الاستدلال والجواب يرسل عنانه فى الاحتجاج ، ومنه ما يكون صواباً ، ومنه ما يكون خطأ ، فاحتاج الأثمة إلى أن يضعوا آدابا وأحكاما يقف المتناظران عند حسدودها فى الرد والقبول وكيف يكون حال المستدل والحبيب ، وحيث يسوغ أن يكون والقبول وكيف يكون عصوصاً منقطعاً وعل اعتراضه أو معارضته ، وأين مستدلا ، وكيف بكون غصوصاً منقطعاً وعل اعتراضه أو معارضته ، وأين بيك عليه السكوت ، ولحصمه الكلام والاستدلال التي يتوصل بها إلى حفظ رأى ، بالقواعد من الحدود والآداب فى الاستدلال التي يتوصل بها إلى حفظ رأى ، أوهدمه ، كان ذلك الرأى من الفقه أو غيره . . . . وأول من كتب فيه البردوى والعميدى ، ثم كثر التأليف فيه من بعدها .

# الاختالاف ومنسؤه

لإجدل إلاحيث الاختلاف في إدراك حقيقة من الحقائق، ولو أردنا أن يُعين مبدأ هذا الاختلاف الفكرى بين بني الإنسان، ما اهتدينا، ويظهر لي أن ذلك النوع من الاختلاف قديم بقدم الإنسان في هذه الأرض، ابتدأ معه حيث ابتدأ ينظر إلى الكون فيشده بعظمته، وتأخذه الحسيرة في إدراك كثيم وحقيقته، وإذا كان العاماء يقولون أن الإنسان من يوم نشأته أخذ ينظر نظرات فلسفية إلى الكون، فلابد أن نقول: إن الصور والأخيلة التي تثيرها تلك النظرات تختلف في بني الإنسان باختلاف ما وقعت عليه أنظارهم وما أثار إعجابهم، وكلما خطا الإنسان خطوات في سبيل المدنية والحضارة السعت فرجات الحلاف، حتى تولد من هذا الاختلاف المذاهب الفلسفية، والديانات غير المنزلة، وغير ذلك.

وأسباب الاختلاف في الحقيقة كثيرة جداً منها :

## غموض الموضوع فى ذاته :

تصدى الفلاسفة من قديم الزمان لدراسة موضوعات غامضة فى ذاتها ، وليست الطرق لفهمها وإدراكها معبدة ، فكل برى ما تقع عليه بصيرته ، وما تهديه إليه هويته ، وربماكان الحق مجموع أقوالهم . وقد قال أفلاطون فى مثل هذا المقام : إن الحق لم يصبه الناس فى كل وجوهه ، ولا أخطئوه فى كل وجوهه ، ولا أخطئوه فى كل وجوهه ، بل أصاب كل إنسان جهة ، ومثال ذلك عيان انطلقوا إلى فيل ، وأخذ كل منهم جارحة منه فجسها بيده ، ومثلها فى نفسه فأخبر الذى مس الرجل أن خلقة الفيل طويلة مستديرة شبيهة بأصل للشسجرة ، وأخبر الذى مس الظهر أن خلقته شبهة بالهضبة العالية والرابية المرتفعة ،

وأخبر الذي مس أذنه أنه منبسط دقيق يطويه وينشره . فكل واحد منهم قد أدى بعض ما أدرك، وكل يكذب صاحبه ، ويدعى عليه الحطأ والجنهل فيا يصفه من خلق الفيل ، فانظر إلى الصدق كيف جمعهم ، وانظر إلى الكذب والحطأ كيف دخل عليهم حتى فرقهلم .

ومن الموضوعات التي كان غمواضها سبباً في الاختلاف حقيقة النفس ، وحقيقة المنشيء للكون في فترة من الرسل، ومسألة صفات الله سبحانه وتعالى .

# عموض موضع النزاع :

كثيراً ما يختلف المتجادلان ، ويشتد بيهما الخلاف لأن موضع النزاع لم يعلم بالتعيين ، وكان سقراط يقول : إذا عرف موضع النزاع بطل كل خلاف . وذلك لأن كلا المتناظرين المختلفين في طلب الحقيقة يقع نظره على ما لا يقع عليه نظر الآخر ، وببنى حكمه على ما وقع عليه نظره ، فكأنه في الحقيقة لم يتلاق مع خصمه في موضوع ، وذلك كما إذا رأى أحد الناظرين وجها لقرطاس فحكم بما رأى ، ورأى الآخر وجها آخر ، فحكم بما رأى ، ورأى الآخر وجها آخر ، فحكم بما رأى ، ورأى الآخر وجها آخر ، فحكم بما رآه كلام الآخر ، فيتلاقيا في نقطة واحدة ، وإذا تلاقيا المحسم الحلاف .

#### اختلاف الرغبات والشهوات :

قال إسسبينوزا: إن الرغبة هي التي ترينا الأشياء مليحة لا بصيرتنا . وإذا كانت الرغبة تستولى على مقياس الحسن والقبـــح على النفس ذلك الاستيلاء ، كما قال ذلك الحكيم ، ورغبات الناس مختلفة متضاربة ، فلابد إذن من أن يختلفوا باختلافها ، وتتباين آراؤهم لتباين رغباتهم .

# اختلاف الأمزجة :

قال ويليام جيمس : إن تاريخ الفلسفة هو تاريخ التصادم بين الأمزجة البشرية ، وهذا الاختلاف بن الأمزجة له أيضاً شأنه في ميسدان الأدب

والفن والحكومة. وذلك قول حق ، أن كثيراً من اختلاف الآراء سببه اختلاف أمزجة القائلين لها. فذو المزاج العصبى الحاد برى ما لا يراه الو رع الهادئ ، وإذا كانت الأحوال العارضة للإنسان من هدوء أو غضب ، واستقرار واضطراب تجعل آراءه مختلفة باختلافها ، فلابد أن يعتقد أن اختلاف شخصين في المزاج داع لكثير من اختلافهما فها بذهبان إليه من آراء ،

#### اختلاف الاتجاه :

جاء في الجزء الثالث من رسائل إخوان الصفا: الفياسات مختلفة الأنواع ، كثيرة الفنون ، كل ذلك بحسب أصول الصنائع والعلوم وقوانيها مثال ذلك أن قياسات الفقهاء لا تشبه قياسات الأطباء ، ولا قياس المدبسين يشبه قياس النحويين ولا المشكلمين ، ولا قياسات المتفلسفين تشبه فياسات الجدليين ، وهكذا قياس المنطقيين في الرياضيات لا تشبه قياسات الجدليين ، وهكذا قياس المنطقيين في الرياضيات لا تشبه قياسات الجدليين ، ولا تشبه قياساتهم في الطبيعيات ولا الإلميات . وإذا كان لكل علم أقيسة خاصة به ، فمن غلبت عليه أفيسة علم إذا بحث في موضوع مع صاحب علم آخر يختلف نظر اهما ، وكل ينبعث في تفكيره روح علمه ، واعتبر ذلك بالحلاف بين المعتزلة والفقهاء والمحدثين في مسألة خلق القرآن ، فإن الاختلاف بينهما كان سببه اختلاف مناهج البحث ، وإن شنت فقل اختلاف عقليتن : إحداهما تستنبط العقائد من الآثار كما تستنبط الأحكام العملية ، والأخرى تسير وراء العقل مهتدية به ، ومندفعة في تياره .

تقليد السابقين ومحاكاتهم من غير نظر إلى الدليل ؛ ونقص للبرهان :

كثيراً ما حكى القرآن الكريم عن المشركين تقليدهم للآباء ، ونعى عليهم إهمال العقل في مثل قوله تعالى : « وإذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا ، أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا متدون » . وقوله تعالى : « وكذلك ما أرسلنا من قبلك فى قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة ، وإنا على آثارهم مقتلون » .

ولا تزال نزعة تقليد السابقين في نفوس الناس ، وإن كانوا يتفاوتون فيها قوة وضعفاً ؛ وإن سلطان الأفكار التي أكسبتها الأجيال قداسة يسيطر على القلوب فيدفع العقول إلى وضع أقيسة وبراهين لبيان حسنها ، وقبح غيرها . وطبعى أن يدفع ذلك إلى الاختلاف ، والمشاحنة ، والمجادلة غير المنتجة ، لأن كلا يناقش وهو مغلول بقيود الأسلاف ، من حيث لا يشعر . ولو فكت قيود المتناظرين للاح لهما وضح الحق المبين ، وأشد ما يكون الاختلاف بسبب التقليد في المسائل الاجتماعية .

#### اختلاف المدارك:

بعض الناس قد آتاه الله عقلا راجحاً ، وبصيرة نافذة ، وفكراً ثاقباً يدرك الموضوع من كل نواحيه ، ويلم بظواهره وخوافيه ، وبعضهم فيه قصور نظر ، فلا يستطيع إحاطة الموضوع بنظرة شاملة ، وفيه قصور فكر ، فلا يدأب فى البحث عن الحقيقة إلى النهاية ، ولابد أن تختلف النتائج التى يحصل من كان على هذه الشاكلة عما يصل إليه من كان من الصنف الأول، وقد جاء فى رسائل إخوان الصفا : إنك تجد كثيراً من الناس يكون جيد التخيل ، دقيق التميز ، سريع التصور ذكوراً ، ومنهم من يكون بليداً ، بطىء الذهن ، أعمى القلب ، ساهى النفس ، فهدذا أيضاً بعض أسباب المختلاف العلماء فى الآراء والمذاهب لأنه إذا اختلفت إدراكاتهم اختلفت آراؤهم واعتقاداتهم بحسب ذلك .

# الرياسة وحب السلطان :

كثيراً ما يدفع الغرض ذا السلطان إلى الأخذ بآراء ساقته إليها رغبة ملحة جامحة ، ويحمل كثيراً من العلماء الذين جعلوا قلوبهم سلعة تباع بثمن بخس على المناداة بها ، والمحادلة لنشرها ، وقد يندفع هؤلاء في دعوبهم حتى يخيل إليهم أنهم مخلصون فيا يدعون إليه ، أو أنه محض الحق والمصواب وينبرى للرد عليهم رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، فندبوا أنفسهم

للذود عن الحقيقة ، وحفظ ذمارها ، فتكون بين الفريقين نار مشبوبة ، وربما يكون من وراء ذلك فتنة في الأرض وفساد كبير .

روى عن النبي برائج أنه قال : « أخوف ما أخاف على أمتى رجل منافق ، عليم اللسان ، غير حكيم القلب يغير هم بفصاحته وبيانه ، ويضلهم بجهله ، وقلة معرفته » .

#### التعصب :

إذا تغلبت على الإنسان فكرة ، فنجتاز عقله ، وتسيطر عليه ، وتمنعه من أن تصل إليه فكرة تناقضها ، أو خاطرة تنازعها ، تهتاج أعصابه ، ويثور ثورته إن هوجم فيها ، ومنشأ هذا التعصب الثائر ، إما قوة الإيمان بالفكرة ، أو أعصاب ضعيفة تمنع من إدراك ما لم يثب إليها أولا ، أو غرور وخيلاء ، وحيمًا كان التعصب لزمته المجادلة أو المكابرة ، وقد يخني على الإنسان موضع التعصب في نفسه ، فيحسب أنه مخلص في طلب الحق ، وهو منطو على عصبية تدفعه ، وقد تبين له الحقيقة إذا راقب نفسه ، وحاسها حساباً على عصبية تدفعه ، وقد تبين له الحقيقة إذا راقب نفسه ، وحاسها حساباً عسراً .

# سيطرة الأوهام :

تستولى على كثير من الناس أوهام تجعلهم يسلمون بأفكار غريبة في ذاتها وهم باعتناقهم لهما يخالفون من لم يقعوا تحت تأثير أوهامهم ، وليست تلك الأوهام مقصورة على العوام ، بل إنها قد تكون فى أشد أحوالها عند بعض خواص العلماء ، ولفد قال بعض الحكماء الأوربين : إن خيرة العلماء ينسون قواعد العلم ومناهجه حياً يكونون إزاء حوادث السحر . وما ذلك إلا لسلطان الأوهام .

# مَال لِمِنْ فَي لِحَامِلِية

#### المقلية العربية:

الجدل بين شخصين صورة لمنازعهما الفكرية ، واتجاهاتهما العقلية ، لذلك كان من الضرورى عند دراسة الجدل في أمة دراسة عقليتها ، وما عرض لها من منازع ، وإذا كنا بصدد دراسة تاريخ الجدل عند العرب ، كان من اللازم أن نعرف العقلية العربية .

اختلف العلماء في حقيقة العقلية العربية بين مغال في إعلائهم ؟ ومغال في التصفير من شأنهم ، فالجاحظ بجملهم نظراء الفرس والروم واليونان والهند بل أعظم ، وابن حلدون يقول فيهم : هم أبعد الناس عن العلوم ، لأن العلوم ذات ملكات محتاجة إلى التعلم ؛ فاندرجت في جملة الصنائع ، والعرب أبعد الناس عنها كما قدمنا ، فصارت العلوم لذلك حضرية ، وبعد المعرب عنها وعن سوقها ، والحضر لذلك العهد هم العجم أو من في معناهم من الموالى ولذلك كان حملة العلم في الإسلام أكثرهم العجم ، أو المستعجمون باللغة والمربى ، ولم يقم محفظ العلم وتدوينه إلا الأعاجم :

ويقول أوليرى فى وصمف العربى : يملك الطبع مشاعره وليس لديه مجال للخيال ولا للعواطف ، ولا يميل كثيراً إلى دين ؛ ولا يكترث لشيء إلا بمقدار ما ينتجه من فائدة عملية .

ويقول رينان في كتابه اللغات السامية ، واصدها الأمم السامية ، ومنها العرب : إن الأمم السامية كلها على اختلاف نزعاتها أمم قصيرة الحيال ، جافة التصور ، تدرك الأشياء إدراكا أوليا ، ولا تتعمق في بحثها ؛ ولا تسترسل في كشف الحقائق ومعرفتها ، وتحكم على الأشياء لأول وهلة ؛ حكم المعتقد

الجازم بصحة الشيء الذي أقنعته التجارب والبراهين القطعية ، خيالاتها محدودة وإدراكاتها محدودة ، ونظمها الاجتاعية معروفة مجدودة ، لا تعرف الانتقال ، غير قابلة للمرونة ، وغير أهل التقسيدم ، ليس في نظم كومها ما يدل على سعة الإدراك ولاعلى أثر النفكير ، وليسلما في عام الأدب الفنون أثر يذكر بالنسبة لما تركته الأمم الأخرى مما يدل على مجدها ومظاهر الرقي في الاجماع وفي باب الفنون . وقال : إن الأمم السامية لا فلسفة لها ، ولا أثر للقوانين والنظم فيها ، وإن الشرائع التي أرشسدت العالم ومحت منه ظلمات الجهالة لا وجود لها عند الأمم السامية . ثم قال إن هذا كله برى في بلاغهم ويقول : الشعر العربي يعوزه الاختلاف والتنوع ، فموضوعات التبعر محدودة ويقول : الشعر العربي يعوزه الاختلاف والتنوع ، فموضوعات التبعر محدودة قليلة العدد جداً عند الساميين . وقد تبع هذا الرأى كثير من علماء أوروبا في منتصف القرن الماضي .

ويظهر للمتأمل في هذا الكلام أنه يصف العرب بالقصور الفكرى ويعد ذلك فيهم طبعاً وجِيلَة ولازمة من لوازمهم لا تفترق عنهم .

وفى الحق أننا تجده قد تجنى على الحقيقة ، وظلم التاريخ ، إذ أنكر على العرب بلاغتهم فى كلامهم ، وخيالهم الشعرى ، فقد عد عدم منوع شعرهم دليلا على نقص تفكيرهم بالطبيعة والسسليقة . فإن التاريخ الأدبى العربى يضعهم فى وصف أقرى الأمم أدباً ، وأكثرها إنتاجاً ، لا ينكر أنه ينقصه الشعر القصصى والشعر الممثيلي ، ولكن ليس معنى ذلك نقصان فطرتهم عمن انتشر بينهم هذان النوعان ، لأن البيئة الفكرية لها حكمها ، وهذان النوعان لا يسودان إلا فى أمة لها علوم وتسود فيها الكتابة والتدوين ، والعربكانت أمة أمية ، علومها تجارب ، ودراستها تلقين ، ومعارفها تؤخسذ باللسان والمشافهة ، والتمرس بالحياة وأحوالها .

ولسنا ننكر أن العرب لم تكن عندهم فى الجاهلية علوم كاملة ، وبحوث متنوعة وأفكار فلسفية عميقة كفلسفة اليونان ، وحكمة الهند ، بل نقول

ما قاله صاحب الملل والنحل فى حكماء العرب : هم شرذمة قليلة ، وأكثر حكمتهم فلتات الطبع ، وخطرات الفكر . ولكن ليس ذلك لأن عقل العربى غير قابل للعلوم ، بل لأنه فى عصره الجاهلي لم تعرض له ثقافات واسعة النطاق ، تنظم فكره ، وتهيّئه لبحث علمي منظم ينقصي أطرافه ، وبنعمق فى ظواهره ، وخوافيه .

وماكان كل ذلك إلا من أثر البيئة الطبيعية والأحوال الاقتصادية ولم يمن فيه فطرة وجبلة ، وخاصة لاتفارقه ، كما يدعى ذلك الأوربي المتعصب وإن لبس لبوس العلماء ، ولوكان القصور الفكرى الذي ظهر في عرب الجاهلية فطرة وجبلة ماكان من سلالتهم أولئك الفلاسفة الأعلام ، كالكندى وغيره ، من حملة الفكر الإسلامي الذين قال فيهم العلامة سديو : بذل العرب همتهم في العناية بجميع ما ابتكرته الأفهام البشرية من المعلومات والفنون ، واشتهروا في غالب البلادوخصوصا أوروبا النصرانية بابتكارات تدل على أنهم أثمتنا في المعارف ، ولنا شاهد على علو شأنهم الذي جهله الفرنجة من أزمان بعيدة . بل إن ذلك العالم المخلص في طلب الحقيقة يرى في طبع العرب الاستعداد المعارف والعلوم ، إذ يقول فيهم : كانوا مستعدين استعداداً طبيعياً ، لأن يكونوا وسائط بلاغ بين الأهم .

ولقد تصدت دائرة المعارف البريطانية لإبطال ادعاء رينان وأمثاله من أن القصور الفكرى طبيعة العقل العربي ، فقد جاء فيها : وليس من صواب الرأى ما فعله رينان ولا سن بإضافتهم صفات خاصة إلى الجنس السامى هي في الواقع ناشئة عن عوامل خارجية ، فهى نتيجة البيئة التي عاشوا فيها والأحوال التي أحاطت بهم ، وإنهم لو عاشوا في بيئة أخرى وفي أحوال أخرى لظهرت لهم صفات جديدة .

ولسنا مغالين إذا قلنا أن العرب من ناحية الاستعداد الطبيعى ككل الأمم ذوات الأعصاب الحادة القوية ، على استعداد لتلتى أرقى التقافات إن تهيأت لها أسبابها ، ولذلك ظهرت بحوث فلسفية عميقة دقيقة لكثير ممن عنوا بالفلسفة

منهم أيام أن ازدهرت العلوم والمعارف فى العصر العباسى ، كما اشتهر كثير منهم بالاستقصاء والضبط والنظر فى العلوم نظرة كاملة شاملة مستنبطة ، كالخليل بن أحمد فى استنباطاته اللغوية ، والشافعى فى بحوثه الشرعية القانونية ، وهما عرب بالثقافة والسلالة .

# معلومات العرب ودياناتهم :

كانت معلومات العِرب قليلة ساذجة ، ولم تكن لها علوم بمعناها الحقيقي:

وكان كثير من معلوماتهم ميناه التجارب الشخصية التي توارثوها خلفاً . عن سلف ، كعلاجهم بالكي وغير ذلك .

وقد وصلت إليهم بعض المعلومات تسربت إليهم من مجاوريهم الفرس والرومان ، لاختلاطهم بهم فى النجارة ، أو بالمجاورة . ولذلك كانت القبائل التى فى الأطراف كالفساسنة والمناذرة أكثر ثقافة وأرقى علوماً ، وكذلك القبائل التى كانت تختلط بالفرس والرومان فى النجارة كقريش ، كانت أرقى فكراً ، وأوسع عرفاناً .

وكانت الصحراء مأوى للذين يفرون بعقائدهم وحرياتهم الدينية كالكلدان ، فإنهم لما أغار عليهم الفرس فى القرن الحامس قبل الميلاد ، وفتحوا بلادهم ، وأرهقوهم ، ونقبوا عن قلوبهم ، فحاولوا أن يغيروا عبادتهم انسابوا فى الجزيرة العربية ، وأفاد العرب منهم معلومات كثيرة فى الفلك أخذوا عنهم بعض ما علموا وما وصل إليهم من علم الهنود وغيرهم . وربما كان أقوى ما يدل على أن العرب أخذوا من هؤلاء بعض ما كان عندهم وخصوصاً فى الفلك أن كثيراً من أسماء النجوم والأبراج تشير مع عربيتها إلى أصلها الكلدانية ، وكلمة الثور أصلها بالكلدانية ثورا ، والعقرب عقربا ، وغير ذلك :

ديانات العرب:

العبادة نتبجة لأحد شعورين :

ا – شعر الإنسان بأن قوة خفية لا يستطيع أن يدرك كنها تسمير العالم ، وتدفعه إلى الحركة فى دقة وإحكام ، وهو شعور مستكن فى أعماق النفس متغلغل فى أبعد أغوارها ، لا ينزعه منها مراء أو جدال ، حتى لقد تقال بعض الحكماء: إن إدراك الله بدهى ، وعرفانه بالفطرة والوجدان ، لا بالمنطق والقياس ،

٣ - شعور المرء خطأ بأن محسوساً من المحسوسات أوتى قوة ليست لغيره تسيطر على الأشياء كشعور المصريين بأن للعجل قوة تسيطر عليهم ، وهذا شعور يدفع إلى الخطأ ، ولكن كان له أثره فى الزمن القديم .

وقد كانت الجمهرة العظمى من العرب عندها هذان الشعوران ، فدفعهم الأول إلى عبادة الله ، واعتقدوا أنه خالق السكون ، وبارىء النسم ، وشعورهم الثانى ، دفعهم إلى عبادة الأوثان تقرباً بها إلى الله زلنى كما حكى الله عنهم فى قوله تعالى : ١ ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلنى ١ . ولكن كيف وجد عندهم الشعور بأن فى الأصنام قوة تقربهم إلى الله سبحانه وتعالى ؟

يقول بعض المؤرخين في سبب ذلك : إن العرب كانوا بأخذون شيئاً من أحجار الكعبة إذا رحلوا من مكة ، وأقاموا في غسيرها ، فيعظمونها تعظيمهم للكعبة ، فانتشر لذلك تعظيم الحجارة بينهم ، ولما ذهب عمرو ابن لحى الخزاعي إلى بلاد الشام ، ورأى ما يفعله أهلها من تعظيم الماثيل ، والتقرب بها أخذ طائفة منها ، وأقامها على الكعبة ( وقد كان سادنها ) ، ودعا العرب إلى عباذتها . ويظهر أن إيمانهم بالأصنام لم يكن على دعامة . من الحق .

قال العلامة دوزى : كانوا فى ظاهر أمرهم يمجدون الأصنام ومحجون

إلى محرابها . ويذبحون القرابين في هياكاها . . على أن عقيدتهم لم تزد على هذا القدر من المظاهر ، فقد كانوا لا يترددون في تحطيم آلهم إذا لم تتحقق نبوءتها . . وقد تنزل بأحدهم كارثة ، فينذر لأحد الأصنام أن يذبح نعجة قرباناً له إذا انكشفت نمته ، فلا يكاد يزول عنه الحطر حتى يستبدل بانعجة غزالا ، لا يكلفه ثمنه أكثر من أن يصطاده بيده .

فالنفس العربية لم تكن مذعنة تمام الإذعان ، مؤمنة تمام الإيمان بتلك الأحجار ، ولقدوجد منمفكريهم من أنكر عليهم عبادة الأوثان ، واعتقد بو حدانية الله سبحانه وتعالى ، خالق الكون من غير شك ولا إنكار .

وقد انتشرت المسيحية واليهودية فى بلاد العرب ، فالمسيحية كانت منتشرة فى الجنوب ، وفى نجران وفى غساسنة الشام ، وقد قال دوزى : كانت المسيحية فى ذلك الزمان بما تحويه من معجزات . وبما فيها من عقيدة التثليث ، وما يتصل بذلك من رب مصلوب قليلة الجاذبية ، بعيدة عن التأثير فى نفس العربى الساخر الذكى .

وأما الهودية: فقد سكنت الجزيرة العربية من الزمن القديم، إذا وقد إلها طائفة من الهود الأولىن، الذين كانوا أوغلوا في الصحراء بعد خروجهم من مصر، وفر إلها طوائف من الهود الذين نجوا بعقائدهم لما فتح بختنصر أورشليم، ودك أسوارها، ومزق الهود كل ممزق، ومن هذه الطوائف قريظة وبنو النضير؛ ولما عاد الهود إلى بيت المقدس بعد ذلك النمزيق ثم شردهم الإمبر اطور أدريان الذي ثاروا عليه؛ ألحق بهم الأذي وشتوا مرة ثانية، كان مهم كثيرون جاءوا إلى الجزيرة، هذا وقد دخل في الهودية بعض القبائل العربية، وكانت الهودية في زمن دين اليمن الرسمي وكانت المهودية في زمن دين اليمن الرسمي وكانت المهودية في أحبارهم، وربانيوهم م

ويظهر أن القبائل المجاورة للفرس كان منها من تسربت إليه بعض المبادىء المجوسية ، بل من آحادها من اعتنق هذه الدبانة ، ومنهم من كانوا من الصابئة المجوسية ، بل من آحادها من اعتنق هذه الدبانة ، ومنهم من كانوا من الصابئة

الذين كانوا يقدسون الكواكب ، وذلك لدخول كثير من الكلدان في البلاد العربية ، وفيهم شاع تقديس الكواكب واحترامها .

هذا ولما الليمودية والنصرانية والمجوسية والصابئة من أثر في البلاد في جاهليتها ، ولما نفثه اليهود والنصارى والمجوس بين المسلمين بعد الإسلام من سموم الحرافات ، وبذور الفتن التي ترتب عليها تفرق المسلمين بعد الإسلام فرقاً مختلفة في السياسة وأصول الاعتقاد ، لهذا وذاك نتكلم عن كل ديانة من هذه الديانات كلمة مؤجزة أشد الإيجاز .

#### البسودية :

نزلت التوراة مشتملة على شريعة موسى عليه السلام ، واستمرت معمولا بها منهم ، بهديهم إليها أنبياؤهم الذين جاءوا من بعد موسى عليه السلام حيى أغار على بلادهم بختنصر فى المرة الأولى والثانية ، وأجلاهم عن بلادهم ، فلما عادوا بعد ذلك ، ومضت قرون عسدة إن اختلفوا لعروض التغيير والتبديل ، فى أصولهم الدينية واستمروا فى اختلافهم الشسديد بعد ، تخريب الرومان بلادهم وانتهت أفكارهم الدينية إلى كتاب سموه التلمود أخفوا عنه كثيراً مما جاء به موسى عليه السلام ، وزادوا فيه أحكاماً من رأيهم .

قال المقریزی: وصاروا منذ وضع هذا التلمود الذی کتبوه بأیدیم، وضمنوه ما هو من رأیم ، ینسبون ما فیه إلی الله تعالی ، ولذلك ذمهم الله فی القرآن الكریم بقوله تعالی : « فویل للذین یکتبون الكتاب بأیدیهم ، ثم یقولون هذا من عند الله ، لیشتروا به ثمناً قلیلا ، فویل لهم مما كتبت أبدیم ، وویل لهم مما یکسبون » . ویقول المقریزی أیضاً : لما جاء عانان رأس الجالوت إلی العراق أنكر علی الیهود عملهم بهذا التلمود ، وزعم أن الذی بیده هو الحق ، لأنه كتب من النسخ التی كتبت من مشنا (۱) موسی علیه السلام الذی مخطه .

<sup>(</sup>١) المشنأ معناه استخراج الأحكام من الأمر الإلهي .

وقد افترقت اليهود بعد تخريب بلادهم ثلاث فرق :

#### ١ ــ الربانيون :

وهم الذين أخذوا بما فى التلمود ، واعتبروا أمر البيت الذى بنى ثانيا بعد التخريب كالأول ، وينزلونه منزلته فى التقديس والاحترام .

#### ٢ - القراء :

وهم لا يعتبرون فى التقديس إلا البيت الأول ، ود يعبرون التلمود ، ويأخذون بما فى التوراة فقط .

#### ٣ ـ السمرة:

وهم من الفرس الذين تهودوا وأقاموا بالشام ، وهؤلاء يزعمون أن التوراة التي بأيدى اليهود ليست توراة موسى ، أما توراة موسى فهمى ما بأيديم .

وقد افترقوا في طريق فهم كتبهم على ثلاث فرق أيضا:

الفروشيم: وقال المقريزى أن معناها المعتزلة ، وهؤلاء يقولون كما قال المقريزى: كما في التوراة على معنى ما فسره الحكماء من أسلافهم:

٢ ــ وطائفة يقال لها الصدوقية ، ومذهبهم كما قال المقريزى أيضا :
 القول بنص التوراة ، وما دل عليه القول الإلهى فيها دون ما عداه .

٣ - وطائفة الصلحاء ومذهبهم الاشتغال بالنسك وعبادة الله والأخذ بالأفضل والأسلم في الدين .

هذا وقد تأثر اليهود بالفلسفة اليونانية ، لوقوعهم تحت سلطان اليونان والرومان قرونا ، وكان من أحبار اليهود مَنْ تعلّمَ الفلسفة اليونانية .

جاء في كتاب فجر الإسلام للأستاذ الجليل أحمد أمن : قال بلدوين في

كتابه معجم الفلسفة: إن الشرق والغرب اختلطا فى الاسكندرية ، وامتزجت آراء رومة واليونان والشام فى المدينة والعلوم والدين بآراء الشرق الأقصى فى ذلك ، فنشأت قضية جديدة عمل على إيجادها بحث الغرب وإلهام الشرق ، واتصل الدين بالفلسفة الصالا وثيقا ، كان من نتائجه ظهور عقائد دينية ، لا هى من الفلسفة المحضة ، ولا من الدين الحالص ، بل أخذت بطرف من كل ، وجاء ذلك من عاملن :

أحدهما : ميل اليهود إلى التوفيق بين معتقداتهم الدينية والعلم الغربي الذي. كان متأثرا بالعلم اليوناني .

وثانيهما : أن المفكرين الذين استمدوا آراءهم من الفلسفة اليونانية رأوا أن يوفقوا بين معتقداتهم الفلسفية ، والقضايا الدينيسة المحضة التي جاء مها المشارقة .

ومن أى الجنهة ين نظرنا ، رأينا أن النتيجة ، كانت فلسفية دينية ، لاهى فلسفة محضة ، ولا هي دين خالص .

جاء البود إلى البلاد العربية ، ومعهم تلك الذخائر من الفكر ، لذلك أَدَلُوا على العرب بتلك الثقافة وكانوا يقولون عن عرب الجاهلية : ماعلينا في الأمين سبيل . وأثروا في أفكار المسلمين ، وكان كثير من الفتن التي وقعت بين المسلمين لهم اصبع فيها ، أو هم موقظوها ومثيروها . فعبد الله ابن سبأ كان على رأس الفتنة التي انتهت بقتل الخليفة الشهيد عبان ، وكعب الأحبار أدخل القصص والخرافات في أفكار كثير من المسلمين . وكان البهود أحد ثلاثة : فريق بقوا على يهوديتهم ، وفريق دخلوا في الإسلام ظاهرا وأبطنوا غيره ، وآخرون دخلوا في الإسلام ولكنهم متأثرون بأقاصيصهم ، وأبطنوا غيره ، وأولئك وهؤلاء أدخلوا في الكتب الاسلامية وخصوصا وأخبار أحبارهم ، وأولئك وهؤلاء أدخلوا في الكتب الاسلامية وخصوصا في بعض كتب التفسير شيئا كثيرا من أوهامهم ، وهم جميعاً كانوا من حملة الثقافة اليونانية التي كان لها الأثر الأكبر في الفكر الاسلامي أيام از دهار العلوم في الدولة العباسية .

#### النصرانية:

النصرانية دين توحيد ، نزل على سيدنا عيسى عليه السلام ، فقد دعا إلى التوحيد ، وحث بنى إسرائيل وغيرهم على التسامح والعفو ، والدعوة بالبركة على المعتدين وغيرهم ، وفى الجملة جاء الانجيل فيه موعظة وهدى المعتقين ولكن بعد انتقال المسيح إلى الرفيق الأعلى ، أخدت عقيدة التوحيد تلبس لبوسا يبعدها عن لبه ، ويظهر أن ذلك لم يتم دفعة واحدة ، فالتاريخ عادثنا أن من النصارى فرقة هى أصحاب بولس الشمشاطى ، وكان بطريركا بأنطاكية كانوا يأخلون بالتوحيد المحرد ، ويقولون إن عيسى عبدالله ورسوله بأنطاكية كانوا يأخلون بالتوحيد المحرد ، ويقولون إن عيسى عبدالله ورسوله ككل الأنبياء ، وكان بولس هذا إذا سئل عن الكلمة وروح القدس ، قال: لا أدرى ، ومنهم فرقة أريوس ، ركان قسيسا بالاسكندرية اعتقد التوحيد ، وكون عيسى عبد الله ومخلوقه ، ولكنه زاد على ذلك أنه كلمة الله التى خلق وكون عيسى عبد الله ومخلوقه ، ولكنه زاد على ذلك أنه كلمة الله الى التعدد والتثليث .

ثم جاءت فرقة اسمها البرترانية ، وهم يقولون أن عيسى وأمه إلهان ، ولعل هؤلاء هم الذين قال الله فيهم : ﴿ أَأَنْتُ قَلْتُ لَانَاسُ اتَخْذُونَى وَأَى إِلَمْنِ مَنْ دُونَ الله ﴾ .

ثم جاءت بعد ذلك فكرة النثليث ، وقد أجمع القائلون به على أن معبودهم ثلائة أقانيم ، وهذه الأقانيم الثلاثة شيء واحد ، وهو جوهر قديم ومعناه أب وابن وروح القدس ، والجميع إله واحد ، وأن الا بن نزل من السماء ، فتدرع جسداً من مريم ، وظهر للناس يحيى ويبرئ وينبى ، ثم قتل وصلب ، وخرج من القبر ، فظهر لقوم من أصحابه ، فعرفوه حتى معرفة ، ثم صعد إلى السماء (١) .

<sup>(</sup>١) المقريزي ج ۽ ص ٤٠٧ بتصرف قليل .

ولكنهم اختلفوا فى طبيعة المسيح من حيث اجتماع: الألوهيــة والانسانية فيه :

فالملكانية ترى أن المسيح إله تام كله ، وإنسان تام كله ، وليس أحدهما غير الآخر ، ومريم ولدت الإله والإنسان ، وأنهما ابن الله ، ولكن الذى صلب وقتل الإنسان منه ، والإله لم ينله شيء .

والنسطوريون يرون مثل ذلك ولكنهم يقولون أن مريم ولدت الإنسان ، ولم تلد الإله منه ، والإله لم ينله شيء (١) :

واليعقوبيون: قالوا إن الله والانسان اتحدا فى طبيعة واحدة هى المسيح . وكما قال ابن حزم عنهم إن الله هو المسيح نفسه ، ولعل هؤلاء هم الذين قال الله فيهم : «لقد كفر الذين قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم».

وكان بن هذه المذاهب جدال عنيف في العقائد كما سنبن.

وقد دخل مذهبان من هذه المذاهب فى البلاد العربية قبيل الاسلام وهما النسطورية واليعاقبة ، كان الأولون فى الحيرة ، والآخرون فى الشام .

وكان للنصارى أثر فى العرب فى الجاهلية وفى الاسلام . ففى الجاهلية دخل كثير من العرب فى النصر انية ، فانتقلت إليهم بعض الثقافات التى كانت عند النصارى ، وقد كانوا متأثرين بفلسفة الاسكندرية ، وكان النساطرة هم أساندتها فى فارس ، فلا غرابة من أن تصل أثارة من هذه الثقافات إلى النفس العربية ، وقد أثار النصارى كالمهود حركة جدل ونقاش فى الجاهلية سنبينها عند الكلام على الجدل فى الجاهلية إن شاء الله .

المحوسية :

لب المجوسية فرض قوتين تتنازعان العالم : إحداهما قوى الخير ،

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والنحل لابن حزم ج ١ ص ٤٩ .

وثانيتهما فوى الشر. ورمزوا للأولى بالنور ، والثانية بالظلمة . وقد قال الشهرستانى فى الملل والنحل عن المجوس : زعموا أن الأصلين لا يجوز أن يكونا قديمين أزلين ؛ بل النور أزلى ، والظلمة محدثة . ثم اختلفوا فى حدوثها من النور على فرق مختلفة يطول بنا الةول لو عمدنا إلى ذكرها .

ومهما يكن من الأمر ، فآلهة الحير فى نزاع مستمردانا مع آلهة الشر . وعبادة الانسان إعانة لآلهة الحير ، وفعله فى الحياة يجب أن يكون فيه هذا المعنى أيضاً ، وقد جاء فى الحجوس مصلحون مثقفون غيروا كثيراً من لب انعقيدة واختلفت آراؤهم الحلقية والاجتماعية ، ومن هؤلاء زرادشت الذى يزعمه بعض العلماء نبى الفرس ، ومانى ، ومزدك .

#### الزرادشتية :

وملخص تعاليم الأول أن قوى الحير شيء واحد سماه « يزدان »، وقوى الشير شيء واحد سمى « أهر من » و بذلك يكون عنده قوتان إحداها للخير ، والأخرى للشر . ويقول صاحب الملل والنحل في مذهبه : كان دينه عبادة الله ، والكفر بالشيطان ، والأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر واجتناب الحبائث . وقال : النور والظلمة أصلان متضادان ، وكذلك يزدان وأهر من وهما مبدأ وجود العالم ، وحدثت التراكيب من امتزاجهما . ومن هذا ترى أنه يعتبر قوى الحير والشر غير الإله الأعظم ، وأن الإله الأعظم وهو الله سبحانه وتعالى ، جعل هاتين القوتين مبدأ ، وهما يتغالبان تحت سلطانه ، ولئن صبح هذا لكان هذا المذهب قريباً من المذاهب التوحيدية ، ولا يعد من مذاهب التنويه ، ومن مبادئه أن أشرف عسل للإنسان الزراعة والعناية بالماشية ، وحث على العمل حتى إنه حرم على أصحابه الصوم ، لكيلا يضعفهم عن العمل ، ففضل أن يكونوا أقوياء عاملين . على أن يكونوا صواماً وهاداً غير عاملين ، وقد أثبت أن للإنسان حياتين : حياة دنيا وحياة أخرى وأن الأخرى الباقية ، وفها الحبر كله ، كما أثبت الصراط والحساب ، وأن الأخرى الباقية ، وفها الحبر كله ، كما أثبت الصراط والحساب ،

#### المانوية:

وهم أتباع مانى ، وقد كان راهبا بحران (١) . وقد سن بعد ذلك لنفسه مذهباً جامعاً بين الررادشتية والمسيحية ، وقال الأسناذ برون في دبانته : لأن تعد زرادشتية منصرة أقرب من أن تعد نصرانية مزردشة (٢) . وهر يؤمن بنبسوة عيسى وزرادشت ، ويدعى أنه هو البارقليط المبشر به في الإنحيل ، وقد قال : إن العالم يرجع في تكوينه إلى قوى الحير وقوى الشر ، وكلناهما تحت سلطان الله كما قال زرادشت ، ولكنه يختلف عنه بأن زرادشت رأى أن في امتراج النور بالظلمة طريقا لنصرة الحير على الشر ، وأن الحير هذا الامتراج في الدنيا ، فهو يرى أن الحير في صراع مع الشر ، وأن الحير مينتصر حتما في هذا العالم ، ولذلك حث على التناسل ، وعلى العمل على تعمير هنده الدنيا ، أما مانى فيرى أن امتراج النور بالظلمة شر ، يجب تعمير هنده الدنيا ، أما مانى فيرى أن امتراج النور بالظلمة شر ، يجب تعمير هنده ، ولذا حرم النكاح حتى نستعجل هذا الفناء .

يروى أن قاضى قضاة الفرس فى عهد بهرام ناقشه فقال له: أنت الذى تقول بتحريم النكاح لتستعجل فياء العالم ؟ . فقال مانى : واجب أن يعان النور على خلاصه ، لقطع النسل ، فقال القاضى : فن الحق الواجب أن يعجل لك هذا الخلاص الذى تدعو إليه ، وتعان على إبطال الامتزاج المذموم . فهت مانى ، فأمر به ، فقتل .

وقد كان يدعو إلى الزهد وترك العمل .

ومما قال فيه بهرام عند قتله : إن همذا خرج داعياً إلى تخريب العالم فالواجب أن نبدأ بتخريب نفسه قبل أن يتهيأ له شيء من مراده . وقد

<sup>(</sup>١) سرح العيون .

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام .

اضطهد أتباعه قبل الإسلام ، ولكلم من ذلك عاشوا إلى الإسلام ، بل استمروا إلى القرن الثالث عشر الميلادي ، وأخذ بمذهبهم أناس من أوربا .

## المزدكية :

وهم أتباع مزدك ، وقد كان يرى أن العالم مكون من عنصرين : النور والظلمة ، كالمانوية ، غير أنه زاد عليهم الأخذ بأن النور مختار حساس ، وأن الظلمة ليست كذلك ، وأن امتزاج النور بالظلمة وقع بالانفاق من غير اختيار ، وقد دعا إلى مذهب اجتماعى اشتراكى مخرب ، وقال الشهر ستانى فيه : كان مزدك ينهى الناس عن المخالفة والمباغضة والفتال ، ولما كان أ كثر ذلك إنما يقع بسبب النساء والأموال أحل النساء ، وأباح الأموال ، وجعل الناس شركة فيها كاشتراكهم في الماء والنار والكلأ .

وقال الطبرى فى تاريخه: قال مزدك وأصحابه أن الله إنما جعل الأرزاق فى الأرض ، ليقسمها العباد بينهم بالتساوى ، ولكن الناس تظالموا فيها ، وزعموا أنهم يأخلون للفقراء من الأغنياء ، ويردون من المكثرين على المقلن ، وأن من كان عنده فضل من الأموال والنساء والأمتعة ، فليس هو بأولى من غيره ، فافترض السفلة ذلك ، واغتنموه وكاتفوا مزدك وأصحابه ، وشايعوهم، فابتلى الناس بهم ، وقوى أمرهم، حتى كانوا يدخلون على الرجل فى داره ، فيغلبونه على منزله ونسائه وأمواله ، وحملوا قباذ (١) على تزيين ذلك ، وتوعدوه بحلعه ، فلم يلبثوا إلا قليلا حتى صار لا يعرف الرجل منهم ولده ، ولا المولود أباه ، ولا يملك الرجل شيئاً مما يتسع به .

وهذا كما ترى مذهب اشتراكى فوضوى مخرب ، بناه كما بينا على دءوى نشر المجبة بين الناس . ولأن فيه خلعا لكل قيود الاجباع والفضيلة ، ودءوة للانسياق وراء الرذيلة ، وانطلاق الشهوات والنزوات ، اندفعت جموع

<sup>(</sup>١) قبأذ ملك الفرس في إبان ظهور مزدك .

لمناصرته ولما ترتب على ذلك من الحراب والفساد حاربهم ملوك فارس غير قباذ ، بل قبل إن قباذ هو الذى قتل مزدك وبعد أن رأى من الفساد ما هزع الأخلاق ، وضيع الأنساب ، وأذهب المروءات، وبعد أن تفاقم الشر وادلهم الأمر ، وذاعت العداوة مما أسموه دعوة إلى المحبة ، ومع السستداد الدولة الفارسية في محاربتهم والقضاء علهم ، تسربت إلى قليل من المسامين بعض آرائهم كما سنبينه إن شاء الله تعالى . .

هذه هي الديانات الثلاث التي اعتورت العقل الفارسي قبل الإسلام. وقد سرى بعضها إلى العرب في الجاهلية. انظر إلى ما قاله ابن قتيبة في كتابه المعارف: كانت المجوسية في تميم ، منهم زرارة ، وحاجب بن زرارة ، ومنهم الأقرع بن حابس ، كان مجوسياً. كما سرى كثير من أفكارهم إلى بعض المسلمين الذين دخلوا في الإسلام وفي رؤوسهم تعاليمها ، فاستمرت مستولية على شعورهم ، مع أنهم ارتضوا الإسلام دينا ، ومنهم من دخلوا في الإسلام ظاهراً ، وأضمروا تلك النحل باطنا ، وهؤلاء وأولئك كانوا سببا في ظهور كثير من الفرق الإسلامية . كما أن بعض الفرق ماكانت إلا لحاربتهم ، وسترى أنهم كانوا السبب الأكبر في حركة الجدل في أصسول الاعتقاد بين المسلمين .

#### الصابئة:

اضطربت أقوال المؤرخين والعِلماء فى حقيقة الصابئة اضطراباً كبيراً واختلفوا فى شأنهم اختلافاً لم يجتمعوا فيه على رأى ، ولم ينتهوا معه إلى قول يطمئن إليه الفؤاد .

فقد قال أبو بكر الر \_ فى كتابه أحكام القرآن : إنهم فريقان : أحدهما بنواحى كسكر والبطائح ، وهم صنف من النصارى وإن كانوا مخالفين لهم فى كثير من دياناتهم ( لأن النصارى فرق كثيرة ) وهم ينتمون إلى يحيى ابن

زكريا وشيث ، وينتحلون كتباً يزعمون أنها كتب الله التي أنزلها على شيث ابن آدم ، ويحيى بن زكريا ، والنصارى تسميهم يوحناسية . وفرقة أخرى قد تسمت بالصابئين وهم الحرانيون الذين بناحية حران ، وهم لا ينتمون إلى أحد من الأنبياء ، ولا ينتحلون شيئاً من كتب الله .

وقال فى موضع آخر من كتابه : والصابئون الذين يعرفون بهذا الاسم في هذا الوقت (١) ليس فيهم أهل كتاب ، وانتحالهم في الأصل واحد ، أعنى الذين بناحية حران ، والذين بناحية البطائح في سواد واسط ، وأصل اعتقادهم تعظيم الكواكب السبعة ، وعبادتها ، واتخاذها آلهة ، وهم عبدة الأويَّان في الأصـــل إلا أنهم منذ ظهر الفرس على إقليم العراق ، وأزالوا مملكة الصابئين ، وكانوا نبطأً لم يجسروا على عبادة الأوثان ظاهراً ، لأنهم منعوهم من ذلك ، وكذلك الروم وأهل الشام والجزيرة كانوا صابئين ، فلما تنصر قسطنطين حملهم بالسيف على الدخول في النصرانية ، فبطلت عبادة الأوثان من ذلك الوقت ، ودخلوا في غمار النصاري في الظاهر ، وبتي كثير منهم على تلك النحلة مستخفين بعبادة الأوثان ، فلما ظهر الإسملام دخلوا فی جملة النصاری ، ولم يميز المسلمون بينهم وبين النصاری ، إذكانوا مستخفين بعبادة الأوثان كاتمين لأصل اعتقادهم ، وهم أكتم الناس لاعتقادهم ولهم أمور وحيل في صبيانهم إذا عقلوا في كتمان دينهم وعنهم أخذ الإسماعيلية كمان المذهب، وإلى مذهبهم انتهت دعوتهم . وأصل الجميع اتخاذ الكواكب السبعة آلهة وعبادتها ، واتخاذهم أصناماً على أسمائها ، لا خلاف بينهم فى ذلك وإنما الحلاف بن الذين بناحية حران ، وبين الذين بناحية البطائح فى شيء من شرائعهم ، وليس فيهم أهل كتاب .

والذي يستخلص من هذا الكلام أن القرن الرابع الهجري لم يشهد إلا

<sup>(</sup>۱) الوقت الذي عاش فيه أبو بكر الرازي هو القرن الرابع الهجري نقد تونى سنة ٢٧٠ من الهجرة .

صنفاً واحداً من الصابئين ، بعضهم يسكن بالبطائح ، وبعضهم يسكن بحران ، وقد اتفق الجميع مع تباين الأصقاع على عبادة الكواكب ، وإن اختلفا فى بعض الشرائع ، لا فى لب الاعتقاد ، ويظهر أن بعضهم قد لبس مسوح النصارى وظهر بمظاهرهم ، استخفاء بدينهم ، وكماناً لحقيقة أمرهم .

أما قبل القرن الرابع ، فيفيد كلامه أنهم كانوا فريقين : أحدهما ينتحل دين النصارى تقية وخوفاً ، ولذا يقول : والذى يغلب فى ظبى فى قول أبى حنيفة فى الصابئين أنه شاهد قوماً منهم ، يظهرون أنهم نصارى وأنهم يقرءون الإنجيل وينتحلون دين المسيح تقية ، لأن كثيراً من الفقهاء لايرون إقرار معتقدى مقالتهم بالجزية ، ولا يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف . ويقول : وأما أبو يوسف ومحمد فقالا إن الصابئين ليسوا أهل كتاب ، ولم يفصلوا بين الفريقين .

وإذا كان لنا أن نستخلص من هذا شيئاً فهو أن الفريقين كانا قبل القرن الرابع متقاربين إلى درجة الالتباس ، ولذا كان ذلك الاختلاف بين أبي حنيفة وصاحبيه ، بل إن الاختلاف في حقيقتهم لم يكن فقط بين فقهاء الحنفية ، بل كان بين فقهاء التابعين أيضاً ، فقد روى عن الحسن البصرى أنه كان يقول في الصابئين هم بمنزلة المجوس ، وروى عن مجاهد أنه قال : الصابئون قوم من المشركين بين اليهود والنصاري ليس لهم دين ، وروى عن جابر أنه مئل عن الصابئين : أمن أهل الكتاب وطعامهم ونساؤهم حل للمسلمين ؟ مئل عن الصابئين : أمن أهل الكتاب وطعامهم ونساؤهم حل للمسلمين ؟ فقال : نعم .

ومن هذا ترى أن حقيقتُهم كانت ملتبسة على فقهاء التابعين ، ولذا اختلفت أنظارهم ، وتباينت آراؤهم ، ولو كانت حقيقتهم معروفة على التعيين أهم أهل كتاب ؟ ما اختلفوا ذلك الاختلاف . وذلك الالتباس كان لتقارب من انتحل منهم نحلة النصارى من غيرهم .

ولنترك الفقهاء فى خلافهم ، ونول وجهنا شطر مؤرخى الملل والنحل، فسنجد أن الشهرستانى يذكر أن الصابئة فريقان :

# ١٠ – أصحاب الروحانيات :

وهؤلاء يعتقدون أن الله سبحانه وتعالى فاطر السموات والأرض ، وهو مقدس عن سمات الحدثان ، والواجب معرفته هوالعجز عن الوصول إلى جلاله ، وإنما يتقرب إليه بالمتوسطات المقربين لديه ، وهم الروحانيون المطهرون المقدسون فعلا وحالة ، الذين فطروا على التقديس والنسبيح ، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، ثم إنهم يرون في الروحانيات أنهم يتوسطون في الايجاد وتصريف الأمور ، فمع المطر روحاني يدبره ، وقد اعتقد هذا الفريق من الصابئة أن الروحانيات قد حلت في السيارات السبع ، فقدسوها أو عبدوها .

#### ٢ \_ أصحاب الأشخاص:

وقد قالوا مقالة الأولين فى أن الله هو المنشىء الأول ، وأن الروحانيات متوسطات فى الايجاد والاختراع ، وأنها تحل فى السيارات ، ولكن لما كانت السيارات تطلع وتأفل اتخذوا أصناماً على مثال الهياكل وهى السيارات ، كل شخص فى مقابل هيكل ، فكانوا بهذا من عبدة الأوثان ، وقد ذكر الشهرمتانى بعد ذلك أن الحليل إبراهيم ناظر الفريقين ، فابتدأ بكسر مدهب أصحاب الأشخاص ، ثم ناظر أصحاب الهياكل الروحانيين . وقد ذكر الله ذلك فى قوله تعالى : « فلما جن عليه الليل رأى كوكبا » ..... الآيات ،

ويفهم من كلام الشهرستانى ومن المناظرات التى ساقها بين من سماهم حنفاء، والروحانيين أن من الصابثة من اعتقد أن الروحانى هو الوسيط وهو الذى يعبد من غير نظر إلى هيكله (١).

<sup>(</sup>١) يراجع الموضوع كله في الملل والنحل للشهرستاني جـ ٣ .

ويقول في الحرانيين ابن النديم في الفهرست كلاما كالذي أثبته الشهرستاني ولكنه يزيد عليه أن هؤلاء انتحلوا اسم الصابئة فسراراً من القتل ، ويحكى في ذلك أن المأمون اجتاز في آخر أيامه بديار مضر يريد بلاد الروم لغزو : فنلقاه الناس يدعون ، وفيهم جماعة من الحرانيين ، وكان زيهم إذ ذاك لبس الأقبية ، وشعورهم طويلة ، فأنكر المأمون زيهم ، وقال لهم: من أنتم من الذمة ؟ فقالوا : نحن الحرانية ، فقال : أنصارى أنتم ؟ قالوا : لا ، قال : فجوس أنتم ؟ قالوا : لا ، قال لا ، قال : فجود أنتم ؟ قالوا : لا . قال لم :أفلكم كتاب أم نبي ؟ فجمجموا في القول . فقال لهم : فأنتم إذن الزنادقة ، عبدة الأوثان ، وأنتم حلال دماؤكم ، لا ذمة لكم . فقالوا : نحن نؤدى الجزية . فقال لهم : إنما تؤخذ الجزية ممن خالف الإسلام من أهل الأدبان الذين ذكرهم عز وجل في كتابه ، فاختاروا أحسد أمرين : إما أن تنتحلوا دين الإسلام ، أو دينا من الأدبان التي ذكرها الله في كتابه ، وإلا أمرت بقتلكم ، واستئصال شأفتكم (۱) ، ويقول:إن المأمون رحل إلى الروم وهم قد أسلم بعضهم ، وبعضهم قد انتحل اسم الصابئة ليكون في دين ذكر في القرآن .

# والحق أنى أشك فى صدق هذه الحكاية :

- لأنه بعيد جداً أن يكون المأمون غير عليهم بعقيدة الحرانيين ، إذ المأمون يعد من العلماء الفلاسفة الذين أوتوا حظاً كبيراً من علم الملل والنحل فكيف لا يعرف شيئاً عن ملة قوم من رعيته ؟

- وَلأَن بعض التابعين قد وصفوا الصابئة بالوصف الذي عليه الحرانيون من أنهم يعبدون الكواكب والأوثان ، إذن فالحرانيون كان يطلق عليهم السم الصابئة قبل المأمون .

<sup>(</sup>١) الفهرست ص ه ١٤ .

- ولأن أبا حنيفة وصاحبيه اختلفا فى حقيقة الصابئة كما علمت ، وأن صاحبيه وصفا الصابئة بالأوصاف التى يوصف بها الحرانيون ، فالحرانيون إذن كان يطلق عليهم اسم الصابئة قبل أن يجىء المأمون ، لأن الصاحبين عاصرا الرشيد ، ومن قبله ، كما يعلم كل من له إلمام بالتاريخ .

- ولأن القصة تذكر أن المأمون سألهم أهم نصارى ؟ أهم يهود ؟ أهم يجوس ؟ ولم تشر إلى أنه سألهم أهم صابئة مع أن الصابئين ذكروا بجوار اليهود والنصارى وبعيد أن يغفل المأمون عن الصابئين ، وهو المجادل الحاضر البديمة ، القوى المعارضة ، الذى قضى أكثر حياته فى نضال فكرى قوى .

وعلى ذلك فنحن نميل إلى أن الحرانيين كان يطلق عليهم اسم الصابئة قبل المأمون بل قبل مجىء الإسلام ، كما تبين من فحوى كلام أبى بكر الرازى ، ونميل مع ذلك إلى أنهم كانوا يقدسون الكواكب ، ومنهم من اقتبس منالنصرانية والبهودية على ما علمت ، كما اقتبس المانوية من المسيحية على ما ذكرنا من أن دياناتهم كانت مزيجاً من النصرانية والزرادشتية .

بقى أن نتكلم فى أمر قد أثاره بعض الباحثين وهو أهؤ لاء الصابئون هم المذكورون فى القرآن الكريم أم صابئة القرآن غيرهم ؟ ومن هم ؟

قد رأيت أن ابن النديم قد حكم بأن صابئة القرآن ليسوا هم الحرانيين ، ولا من يقاربونهم . وبرجوعنا إلى كتب التفسير نجد المفسرين قد اختلفوا في حقيقتهم كاختلاف المؤرخين وعلماء الملل والنحل أيضاً .

فالراغب الأصفهاني في مفرداته في غريب القرآن يقول: الصابئون قوم على دين نوح، وقيل: لكل خارج من دين إلى دين: صابىء.

وشيخ المفسرين ابن جربر يقول : قالوا : الذين عني الله بهماذا

الاسم قوم لا دين لهم . . . عن مجاهد: المصابثون ليسوا يهوداً ولانصارى ولا دين لهم ، ثم يروى عن عطاء أنه قال : الصابئون أهل دين من الأديان كانوا بجزيرة الموصل(١) يقولون: لا إله إلا الله ؛ ولم يؤمنوا برسول .

وفخر الدين الرازى يروى الاختلاف فى شأنهم فيروى أن بعض المفسرين يقول إنهم طائفة من المجوس واليهود، وأن بعضهم يقول إنهم يعبدون الملائكة. ثم يختار هو أنهم يعبدون الكواك فيقول: ثالبًا وهو الأقرب أنهم قوم يعبدون الكواكب.

والحافظ ابن كثير يروى الأقوال السابقة ويزيد عليها قول الحليل أنهم قوم يشبه دينهم دين النصارى ، وقول القرطبي إنهم موحدون ويعتقدون تأثير النجرم ، وأنها فاعلة .

وهكذا تدور أقوال المفسرين الأقدمين حول هذه الأقوال ، والكثرة ترى أنهم يعبدون الكواكب أو أن لها أثراً فأعلا في الكون .

والمتأخرون من المفسرين لم يخرجوا عن ذلك النطاق ، فالآلوسي يقول في شأهم : هم قوم مدار مذهبهم على التعصب للروحانين ، وانحاذهم وسائط ، ولما لم يتيسر لهم التقرب إليها بأعيانها والتلتي منها بذواتها ، فزعت جماعة منهم إلى هياكلها ، فصابئة الروم مفزعها السيارات ، وصابئة الهند مفزعها الثوابت، وجماعة نزلوا عن الهياكل إلى الأشخاص التي لا تسمع ولا تبصر ، فالفرقة الأولى هم عبدة الكواكب ، والثانية هم عبدة الأوثان وكل من هاتين الفرقتين أصناف شتى ، مختلفون في الاعتقادات والتعبدات . وقيل هم قوم موحدون يعتقدون تأثير النجوم ، وقيل إنهم يقرون بالله تعالى ، ويقرءون الزبور ، ويعبدون الملائكة وقد أخذوا من كل دين شيئاً .

<sup>(</sup>٠) لمله يقصد السابتين الذين كانوا بالبطائح ، وقد علمت أنهم كانوا يتفقون مع الحرانيين في عبادة الكواكب ، ويختلفون عهم في بعض الشرائع .

والأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده يتردد بين كونهم فرقة من النصارى،. وبين كونهم أهل دين آخر ، فيقول :

وأما الصابئون ، فإن كانوا فرقة من النصارى كما يظهر من الوفاق بينهما فى كثير من التقاليد ، كالمسعمودية والاعتراف وتعظيم يوم الأحد ، فالأمر طاهر ، وهو أن حكمهم كحكمهم ، وإن كان الخلط عندهم أكثر ، والبعد عن الأصل أشد ، حتى إنهم اعتقدوا تأثير الكواكب ، وأحاطت بهم البدع من كل جانب ؛ على أنهم أقرب إلى روح المسيحية من النصارى ، فإن عندهم الزهد والتواضع اللذين يفيضان من كل كلمة تؤثر عن المسبح عليه السلام والنصارى هم أشد أمم الأرض عتواً وطمعاً وإسرافاً في حظوظ الدنيا . وبقال إن الصابئة ملة مستقلة يؤمنون بكثير من الأنبياء المعروفين ، ولكن قد اختلط عليم كما اختلط على الحنفاء من العرب ، إلا أن عندهم من التقاليد والأحكام ما لم يكن عند العرب

مضطرب فسيح ، ومزدحم من الآراء ، يتيه العقل في اختيار رأى . يطمئن إليه ويسكن عنده ، ولكن مع ذلك نلمح من بين ثناياها ، ومن خلال ذلك المعترك أن صابئة القرآن هم قوم يقدسون الكواكب أو يعبدونها مع أخذ من النصرانية ، وهذا هو القول الذي عليه الكثرة الغالبة ، وهو الذي يتفق مع النحقيق التاريخي الذي أسلفناه .

والنتيجة من ذلك السياق ، وهـذه المقدمات أن الصابئة قوم يعبدون. الكواكب أو يقدسونها ، وقد خلطوا بذلك بعض المبادىء النصرانية وبعض. تقاليد النصارى ، كما خلط مانى بالزراد شتية مبادىء نصرانية ، وأن هؤلاء. هم الصابئة المذكورون في القرآن الكريم والله أعلم بالصواب .

#### الجدل بن أهل هذه الديانات:

رأيت البلاد العربية كانت مسرحاً لكثير من الدبانات ، ومضطربا فسيحاً للنحل المختلفة ، وحيثها اجتمع أهل دينين ، فلابد أن الاحتكاك يشستد بينهما ، يأخذ أحياناً صورة الجدل البياني ، وأحياناً أخرى يمتشق الحسام ، وتتقارع الأسنة بدل مقارعة الحجج . والناريخ يروى أن البلاد العربية كان فيها هذان النوعان من الاحتكاك . فذر نواس الهسودي كان يحاول نشر اليهودية بين نصاري نجران بالسيف ، بعد أن عجز عن استالتهم بالحجة والبرهان ، والحرب كانت قائمة وشديدة بين القبائل الوثنية بالمدينة وبين البود ، وقد حكى القرآن الكريم ذلك عنهم .

وأما النزال بالبيان ، والجدل باللسان فقد كان كثيراً . وإنا ذاكرون لك طرفاً منه ، واصفىن حاله ، مبينين شعبه وأنواعه فمنه :

## الجدل بين النصارى والمشركين :

وكان ذلك بين القبائل العربية المشركة التي تجاور القبائل النصرانية ، لأن النصارى كثيراً ما كانوا يدعون تلك القبائل إلى عقيدتهم ، ويبشرون با وينذرون بالبعث والنشور ، وغير ذلك مما كان بعض العرب ينكره ، وقد حكى القرآن الكريم عنهم ذلك فقوله تعالى : و أنذا متنا وكنا تراباً أثنا لني خلق جديد ،

بل كان القسيسون والرهبان يردون الأسواق العربية ، ويعظون ويبشرون وينذكرون البعث والجنة والنار ، ولعل خطبة قس بن ساعدة التى اشتهرت فى كتب الأدب من ذلك النوع . ولكن يظهر أن العقل العربي الفطرى لم يستسغ عقبدة التثليث ، ولا الإيمان برب مصلوب ، لذلك تصدوا للرد على النصارى ولمبطال دعاويهم ، وكانت المناقشة بين الفريقين التحام عقل ساذج قطرى ،

لا يدرك تعقيداً ، وعقل معقد يدعو إلى عقيدة ليس من السهل استساغتها ، وقد روى فى التاريخ مناظرة تصور لك ذلك الالتحام تمام التصوير ، وهاهى ذه مما حاطها من أحوال .

أراد الأساقفة أن ينصروا المنذر الثالث ملك الحيرة حوالى عام ١٣٥ من الميلاد ، وأن المنذر ليصغى إليهم إذ دخل عليه قائد من قواده ، فأسر إليه بضع كلات ، ولم يكد ينتهى منها حتى بدت على أسارير الملك أمارات الحزن العميق ، فتقدم إليه قسيس من القسيسين ، يسأله عما أشجاه ، فأجابه الملك: يا له من خسير سبىء ، لقد علمت أن رئيس الملائكة قد مات ، فواحسرتاه عليه ، فقال القسيس : هذا محال ، وقد غشك من أخبرك ، فواحسرتاه عليه ، فقال القسيس : هذا محال ، وقد غشك من أخبرك ، فإن الملائكة خالدون يستحيل عليهم الفناء ، فأجابه الملك : أحق ما تقوله؟ وتريد أن تقنعني بأن الله ذاته يموت (١) .

انظر إلى تلك المناقشة التى تلمح فيها قوة العقل التى ترد أعقد المسائل إلى أقرب البدهيات ، ليدركها النظر السليم ، وليفحم الحجادل العنيد ، وألا تلمح سذاجة الفطرة القوية ، قد التقت مع التفكير المعقد فحلت عقدته ، وبينت له ما ينبغى أن يدركه الفكر القويم .

ولكن يظهر أن النصارى كانوا يلحنون عليهم بالحجة ، عندما كانوا يعمدون إلى تحطيم عقدة العرب فى عبادة الأوثان وإنكار البعث وغيرها . وكانوا يُدِلُون عليهم بعلمهم وثقافتهم . وكل أولئك مسائل نجعل لهم الغلب فى مقام الجدل أحياناً . ولأجل هذا وما سبقه من استقامة الفكر العربي كانت المنازلة الفكرية سجالا ، لا انتصار لأحد الفريقين على الآخر .

<sup>(</sup>١) جا. هذا في كلام المستشرق دوزي ترجمة الأستاذ كامل كيلاند .

## جدل اليهود مع المشركين :

تغلغل الهمود في البلاد العربية ، واختلطوا بأهلها ، وكانت بينهم منافسات ومنازعات ، كالحال بين طائفتين من الناس ، لم تتوحد مشاعرهما ، ولم تجمعهما عادات ، والوحدة الجنسية بينهما قوية الأواصر والمنازع الدينية ليست متحدة ، وقد كان اليهود يحاولون نشر دينهم في البلاد العربية كلها ، والعرب ينفرون من دعوتهم ، لأنهم وجدوا في اليهود قوماً مغالين في تقدير أنفسهم ، ومنزلتهم الدينية ، حتى قالوا نحن أبناء الله وأحباؤه ، ومن كانت هذه حاله لا يجبب الناس داعيه ، ولا يغشرون ناديه ، ولأن من اليهود من كانوا يستبيحون أموالهم ، ولا يوفون بعهدهم ، كما حكى القرآن الكريم عنهم، قال تعالى : « ومن أهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار يؤده إليك ، ومنهم ما إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك ، إلا ما دمت عليه قائماً ، ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأمين سبيل » .

فهم كانوا ينظرون إلى العرب كأنهم في المنزل الهون ، والمكان الدون ، فطبعي أنهم إذا دعوهم إلى دينهم لا يدعونهم بالحسني والرفق ، ولا يحاولون اجتذابهم ، وأولئك يجدون في أخلاقهم ومعاملاتهم لهم ما لا يرغبهم في البهودية ، لذلك كانت تكثر الحجادلات والملاحاة ، والمخاصات . وقد أشار القرآن الكريم إلى شيء من ذلك في مثل قوله تعالى في شأنهم : ه ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدقاً لما معهم ، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به » .

وقد حكى أصحاب السير والمفسرون شيئاً من تلك المناقشات من ذلك ما جاء فى السيرة النبوية لابن هشام منسوباً إلى سلمة بن سلامة من أهل بدر قال : كان لنا جار من يهود فى بنى عبد الأشهل قال فخرج علينا يوماً من بينه حتى وقف على بنى عبد الأشهل. قال سلمة وأنا يومئذ أحدث من فيه

سناً على بردة لى ، مضطجع فيها بفناء أهلى ، فلكر القيامة والبعث والحساب والميزان والجنة والنار ، قال فقال ذلك لقوم أهل شرك ، أصحاب أوثان ، لا يرون أن بعثاً كائن بعد الموت ، فقالوا له ويحك يا فلان ، أو ترى هذا كائناً ، إن الناس يبعئون بعد موتهم إلى دار فيها جنة ونار ، يجزون فيها بأعمالهم . قال نعم : والذي يحلف به وبود أن له بحظه من تلك النار أعظم تنور في النار يحمونه ، ثم يدخلونه إياه فيطينونه عليه ، بأن ينجو من تلك النار غداً ؛ فقالوا ويحك يا فلان ، فما آية ذلك ؟ قال نبى مبعوث من نحو هذه البلاد ، وأشار بيده إلى مكة واليمن ؛ فقالوا : ومنى نراه ؟ قال فنظر إلى ، وأنا من أحدثهم سناً ، فقال إن يستنفد هذا الغلام عمره يدركه . ألا ترى من هذا صورة وإن لم تكن كاملة لمناظرة ، وضح فيها عقيدة البعث وناقشوه فيها ، ثم أتى لهم بما رآه دليلا ، وفيه تبشير بالنبي يالينه .

### جدل المشركين مع الحنفاء:

علمت أنه كان من بين العرب من أنكر على المشركين عبادة الأوثان ، فهجروها ؛ ومنهم من دخل البودية ، ومنهم من بقى على عبادة الله وحده ، ولم ير فى المسيحية والبهودية فى عصره ديناً يطمئن إليه قلبه ، وتسكن إليه نفسه ، وسمى أولئك حنفاء(1) وكانوا يقولون

<sup>(</sup>۱) وادعى بعض الفرنجة أن الحنفاء هم مشركو العرب ، وذلك قول باطل ليس له أساس من الحقيقة ، وقد خالفهم بعض الفرنجة ، فشهد عليهم بعض أهلهم ، ومن هؤلاً دوزى فهو يقول في الحنفاء : كان المحنفاء رأى واحد في رفض اليهودية والمسيحية مما ، والاعتراف بدين إبراهيم . . . وكانت شريعة الحنفاء سمحة رشيدة وأصحة الحجة سهلة الافناع لحؤلاء الحسرب العمليين ، صالحة لأن تكون دين العرب قاطبة . ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده في الرد على الفريق الأول من الفرنجة : قال بعض المشتغلين بالعربية من الإفر تح أن الحنفية على ماكان عليه العرب من الشرك ، واحتجوا على ذاك بقول بعض النصارى في زمن الجاهلية : إن فملت هذا أكون حنيفا . وإنها لفلمفة جاءت من الجهل بالمنة ، وقد تأخر بعض علماء الإفرنج في هذا ، فلم يجد ما يحتج به إلا عهارة ذلك النصر أفي ، وهو الآن يجمع كل ما نقل المنافق به في هذا ، فلم يجد ما يحتج به إلا عهارة ذلك النصر أفي ، وهو الآن يجمع كل ما نقل المنافق الم

أنهم آخذون بديانة إبراهيم عليه السلام . وكانت دعوتهم إخوانهم العرب لهجر عبادة الأوثان حافزة للجميع على المناقشة ، ولم ينظر العرب إليهم. نظرة عاطفة ، بل اضطهدوهم وأخرجوهم من ديارهم ، لما وجدوهم بحاربونهم فيا ألفوه ، ولم يجدوا لهم حجة يردون بها عليهم ، وحيثًا وجدت قوماً آخذين بعقيدة راسخة ، لا يستطيعون الدفاع عنها ، ولا الإبراء علمها ؛ وأمامهم قوم ينقضونها ، فلا يقوون على الرد علمهم ، فاعلم أن العاجزين سيعمدون إلى القوة حيث عجزوا عن الدليل ، وأمحل بهم البرهان. ومن الحنفاء زيد بن عمرو بن نفيل ، وإنا ذاكرون لك شبيئاً من أمره ، لتنصور كبف كان بناقش في عقيدتهم ، وكيف اضطهد في عقيدته . قال فيه ابن هشام ، بعد أن ذكر دخول من أنكروا عبادة الأوثان في النصرانية والمهودية : وأما زيد بن عمرو بن نفيل ، فوقف فلم يدخل في يهودية- ، ولا نصرانية ، وفارق دين قومه ، فاعتزل الأوثان والميتة والدم والذيائيج التي تذبح علىالأوثان ، ونهمي عن قتل الموءودة وقال : أعبد رب إبراهم ، وبادى قومه بعيب ما هم عليه ، قال ابن إسحاق ، حدثني هشام بن عروة عن أبيه عن أمه أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت : لقد رأيت زيد بن عمر و ابن نفيل شيخاً كبيراً ، مسنداً ظهر ه إلى الكعبة ، وهو يقول : يا معشر قریش ، والذی نفس زید بن عمرو بیده ، ما أصبح منكم أحد علی دین إبراهيم غيري ، ثم يقول : اللهم لو أني أعلم أي الوجوه أحب إليك عبدتك به ، ولكني لا أعلم ، ثم يسجد على راحته . وكانت زوجه صفية بنت الحضرمي تناقشه وتنكر عليه عبادته .

<sup>=</sup> من العرب من هذه المادة لينظر كيف كانوا يستعملونها . ولا دليل في كلمة النصراني العربي على أن الكلمة تدل لغة على الشرك ، وإنما مراده بكلمته البراء من دين العرب مطلقا . وذلك أن بعض العرب كانوا يسمون أنفسهم الحنفاء وينتسبون إلى إبراهيم ويزعمون أنهم على دينه . وكان الناس يسمونهم الحنفاء أيضا . والسبب في هذه التسمية أن سلفهم كانوا على ملة إبراهيم حقيقة .

ولما اعتزم الحروج من مكة المكرمة استنكاراً لعبادة أهلها الأوثان ، منعه عمه الحطاب بن نفيل من الحروج وعاتبه ، وجعل زوجه صفية هذه عيناً عليه ، تخبره كلما أراد الحروج وتهيأ له ، وقد استمر يناقشهم فيما ارتآه ، ويدعوهم إليه حتى أغروا به سفهاءهم ، وآذوه كراهة أن يفسد عليهم دينهم ، وأن يتابعه أحد ، فضاقت به الحال ، وخرج إلى الموصل والجزيرة ، طلباً لقوم يتدينون بدين إبراهيم ، وهو حيها حل ناقش من يلاقهم من أهل الديانات ، على يندينون بدين إبراهيم ، وهو حيها حل ناقش من يلاقهم من أهل الديانات ، حتى إنه شام البهودية والنصرانية ، فلم يرض شيئاً مهما ، ولما توسط بلاد لخم عائداً إلى مكة المكرمة داعياً إلى عقيدته قتلوه ، وقد قال فيه النبي عليات وانه بيعث أمة واحدة » .

ألا ترى من هذا صورة مصغرة لجدل ، كان يقوم بين المشركين ، وأو لئك الموحدين ، وقد كان جدل قوم ، وصلوا بعقولهم إلى الحق ، فيهم من قوة النفس وقوة الفكر شطر كبير ، مع قوم اتبعوا ما ألفوا ، ولم يريدوا أن يغيروه ، فبينا ترى فى الأولين حركة فكر وقوة استدلال ، ترى فى هؤلاء جموداً وعكوفاً على فكرة بالية ، وكسلا ذهنياً بمنعهم من التحليق فى غير الجو الفكرى الذى عاشوا فيه وألفوه حقاً كان أو باطلا ، وكذلك يكون دائماً الجدل بين النشطاء ذوى الفكر المستقل العامل ، والمقلدين ذوى الفكر المابع الحامل ، والمقلدين ذوى الفكر المنتقل العامل ، والمقلدين ذوى الفكر المنابع الحامل ، وأبين شكل من أشكاله فيا يلى .

## المجارل في عصرالت بوة

جاء النبي عَلَيْتُ بدين يخالف كل الأديان التي كانت في البلاد العربية ، في عقائده ، وعباداته ، وشرائعه الاجتماعية ، وآدابه الحلقية ، من بعد أن كان يسود البلاد العربية عبادة الأوثان . جاءهم محمد عَلَيْتُ بعبادة إله واحد هو الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم ، ولكل إنسان أن يدعو الله فيجيبه من غير وساطة « ادعوني أستجب لكم » وأن يفهم الدين كتاب وسنة رسوله من غير توسيط أحد ، فليس لأحد كائناً من كان سلطة على الناس في عقائدهم ، وبذلك خالف دين محمد اليهود والنصاري « الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله » .

وقد آمن النبى عَلَيْ و تابعوه ، كما أمرهم ذلك الدين الحنيف بالأنبياء السابقين ، فخالف بذلك اليهود والنصارى أيضاً الذين يريدون ألا يعترفوا بغير اليهودية أو النصرانية ديناً ، لا وقالوا كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا ، قل بل ملة إبراهيم حنيفاً ، وما كان من المشركين ، قولوا آمنا بالله ، وما أنزل إلينا ؛ وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإصحاق ويعقوب والأسباط ، وما أوتى موسى وعيسى ، وما أوتى النبيون من رجم ، لا نفرق بين أحد منهم ، ونحن له مسلمون ، فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به ، فقد اهتدوا ، وإن تولوا فإنما هم فى شقاق فسيكفيكهم الله ، وهو السميع السليم ؛ .

دعا ذلك الدين الجديد إلى الإيمان بحياة أخرى ، فيها يجزى الإنسان. بالخير خيراً ، والشر شراً : « فمن يعمل مثال ذرة خيراً يره ، ومن يعمل. مثقال ذرة شراً يره ، . وبذلك خالف ماكان عليه بعض المشركين من إنكار البعث والنشور فقد قالوا « ذلك رجع بعيد » .

خالف ذلك الدين في آدابه وشرائعه كثيراً مماكان عليه المشركون في الجاهلية ، وحرم الدعوة إلى العصبية الجاهلية ، فقال عليه الصلاة والسلام : وليس منا من دعاإل عصبية ، أو قاتل على عصبية » . وإن شئت أن تعرف خلاصة ما جاء به ذلك الدين مخالفاً ماكان عليه العرب في جاهليتهم ، فاستمع إلى ما روى عن جعفر بن أبي طالب ، إذ قال مخاطباً النجاشي ملك الحبشة :

كنا قوماً أهل جاهلية ، نعبد الأصنام ، ونأكل الميتة ، ونأتى الفواحش ونقطع الأرحام ، ونسبىء الجوار ، ويأكل القوى منا الضعيف ، فكنا على ذلك ، حتى بعث الله إلينا رسولا منا نعرف نسب وصدقه وأمانته وعفافه ، فدعانا إلى الله لنوحده ، ونعبده ، ونخلع ماكنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان ، وأمرنا بصدق الحديث ، وأداء الأمانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ، والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن الفواحش ، وقول الزور ، وأكل مال اليتم ، وقذف المحصنة ، وأمرنا أن نعبد الله وحده ، لانشرك به شيئاً ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام ، فصدقناه وآمنا به ، فعدا علينا قومنا فعذبونا ، وفتونا عن ديننا ، ليردونا إلى عبادة الأوثان من عباة الله تعالى ، وأن نستحل ماكنا نستحل من الحبائث ، فلما قهرونا وظلمونا ، وضيقوا علينا ، وحالوا بيننا وبن ديننا خرجنا .

جاء محمد عَلَيْقَةً بكل ذلك ، فخالف العرب قاطبة فى كل ماكانت عليه من عبادة ، فكان طبيعياً أن تحدث دعوته هذه حركة فكرية جدلية واسعة النطاق ، وأن تكون شاغلا للذهن العربى حقبة طويلة من الزمان ، بل إن النبى عَلِيْقٍ بمجرد أن دوى صوته الإنسان لا يعدو الحقيقة إذا قال : إن النبى عَلِيْقٍ بمجرد أن دوى صوته

الرهيب في الجزيرة العربية منادياً العرب عامة وقريشاً خاصة ، قائلا : إن الرائد لا يكذب أهله ، والله لو كذبت الناس ماكذبتكم ، ولو غررت الناس ما غررتكم ، والله الذي لا إله إلا هو إنى لرسول الله إليكم خاصة وإلى الناس كافة ، والله لتموتن كما تنامون ، ولتبعثن كما تستيقظون ، ولتجزون بالإحسان إحساناً ، وبالشر شراً وإنها للجنة أبداً أو النار أبداً ، وإنكم لأول من أنذر بن يدى عذاب شديد .

عجرد أن نادى النبي عَلَيْقَةِ ذلك النداء ، صارت الجزيرة كلها تتحدث. في شأنه ، وتتجادل في أمره ، بين حائر مضطرب بين قديم قد ألفه ، وجديد قد عرفه ، ومنكر مُلَاحٍ ، لأنه رأى في الجديد ما يناقض غاياته ومآربه، وميال إلى ما قال الرسول عَلَيْقَةٍ ، لأنه رأى فيه وضح الجق المبين ، بل إن الجدل في شأن النبي عَلَيْقَةٍ تجاوز في عصره ربوع البلاد العربية إلى الروم والفرس والحبشة ، كما رأيت من كلام جعفر بن أبي طالب السابق للنجاشي ، وكما سنبين في مناقشة هرقل لأبي سفيان :

ولأجل أن نحصر الجدل في عصر النبي ﷺ نقول : إن الجدل في مصره عليه الصلاة والسلام ، كان من نواح ثلاث :

- (أ) جدل النبي للله ملك مع المشركين .
- (ب) وجدله عليه الصلاة والسلام مع اليهود والنصارى .
- (جـ) وجدل العرب والروم والحبشة مع بعض القرشيين .

## جدل النبي عليه الصلاة والسلام مع المشركين :

دعا النبي عليه الصلاة والسلام إلى ربه بالحسني، وبين لهم عقيدة الإسلام بالتي هي أحسن. يقول ابن جرير الطبرى في تاريخه: صدع رسول الله يتالخ بأمر الله ، ونادى قومه بالإسلام ، فلما فعل ذلك لم يبعد منه قومه ، ولم يردوا عليه بعض الرد فيا بلغني حتى ذكر آلهتهم ، وعابها ، فلما فعل

ذلك ناكروه ، وأجمعوا على خلافه وعداوته إلا من عصم الله مهم بالإسلام وهم قليل مستخفون . ويفهم من هذا أن المشركين عندما ناداهم رسول الله ولا منافق المرافق المر

وهنا نذكر لك شيئاً من جدلهم له عليه الصلاة والسلام يصور لك حللهم ويبين ما لهم .

جاء في سيرة ابن هشام أن المشركين عندما ضاقوا بالنبي عليه الصلاة والسلام وذهبت معه كل حيلة لهم ، وبعثوا إليه ليكلموه ويخاصموه ، فجاء إليهم عليه الصلاة و السلام فقالوا له : يا محمد إنا قد بعثنا إليك لنكلمك ، وإنا والله ما نعلم رجلا من العرب أدخل على قومه مثل ما أدخلت على قومك ، لقد شتمت الآباء ، وعبت الدين ، وشتمت الآلهة ، وسفهت الأحلام ، وفرقت الجاعة ، فما بني أمر قبيح إلا جثته فيا بيننا وبينك ، فإن كنت إنما جئت بهذا الحديث تطلب به مالا جمعنا لمك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالا ، وإن كنت إنما تطلب الشرف فينا ، فنحن نسودك علينا ، وإن كنت تربد به ملكاً ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذي يأتيك رئياً تراه قد غلب عليك بذلنا لك أموالنا في طلب الطب لك حتى نبرتك منه ، أو نعذر فيك .

فقال لهم رسول الله عَلِيْنَةٍ: ما بى ما تقولون ، ماجئت بما جئتكم به أطلب أمو الكم ، ولا الشرف فيكم ، ولا الملك عليكم ، ولكن الله بعثنى

إليكم رسولا ، وأنزل على كتابه وأمرنى أن أكون لكم بشيراً ونذيراً ، فبلغنكم رسالات ربى ، ونصحت لكم ، فإن تقبلوا منى ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة ، وإن تردوه على أصبر لأمر الله ، حتى محكم الله بينى وبينكم.

قالوا: يا محمد ، فإن كنت غير قابل منا شيئاً مما عرضنا عليك ، فإنك ، قد علمت أنه ليس من الناس أحمد أضيق بلداً ، ولا أقل ماء ، ولا أشد عيشاً منا فسل لنا ربك الذي بعثك بما بعثك به فليسر عنا همذه الجبال التي قد ضيقت علينا ، وليبسط لنا بلادنا ، وليفجر لما فها أنهاراً كأنهار الشام والعراق ، وليبعث لنا من مضي من آبائنا ، وليسكن فيمن يبعث لنا منهم قصى بن كلاب ، فإنه كان شيخ صدق ، فنسألهم عما تقول أحق هو أم باطل؟ فإن صدقوك صدداك ، وعرفنا به منزلتك من الله ، وأنه بعثك رسولا كما تقول .

فقال لهم صلوات الله وسلامه عليه : ما بهذا بعثت إليكم ، إنما جثنكم من الله بما بعثنى يه ، وقد بلغتكم ما أرسلت به إليكم ، فإن تقبلوه فهو حظكم فى الدنيا والآخرة اوإن تردوه على أصبر لأمر الله تعالى ، حتى يحكم الله بينى وبينكم .

قالوا: فإذا لم تفعل ، فسل ربك أن يبعث معك ملكاً يصدقك بما تقول ، ويراجعنا عنك ؛ وسله فليجعل لك جناناً وقصوراً ، وكنوزاً من ذهب وفضة ؛ يعينك بها عما فراك تبتغى ؛ فإنك تقوم فى الأسواق كما نقوم ؛ وتلتمس المعاش كما نلمسه ، حتى نعرف فضلك ومنزلتك عند ربك ، إن كنت رسولاكما تزعم .

فقال لهم رسول الله يَرْقِينَ ما أنا بفاعل ، وما أنا بالذي يسأل ربه هذا ، وما بعثت إلىكم بهذا ، ولكن الله بعثني بشميراً ونذيراً ، فإن تقبلوا

قالوا يا محمد أفا علم ربك أنا سنجلس معك ، ونسألك عما سألناك عنه ، ونطلب منك ما نطلب ، فيتقدم إليك فيعلمك ما تراجعنا به ، ويخبرك ما هو صانع فى ذلك منا إذا لم نقبل منك ما جئتنا به ، إنه قد بلغنا أنك إنما يعلمك هذا رجل باليامة ، يقال له الرحمن ؛ وإنا والله لا نؤمن بالرحمن أبداً ، فقد أعذرنا إليك يا محمد ، وإنا والله لا نتركك وما بلغت منا ، حتى نهلكك ، أو تهلكنا .

هذا ما ذكره ابن هشام ، وقد رأينا في القرآن الكريم ردًّا على كل ما قالوه ، وقد كان يتلوه بين ظهرانهم صباح مساء . ويعلمهم أنه آية نبوته، ومعجزة رسالته ، وقد حكى الله تعالى مطالبهم والرد عليها في سورة الإسراء إذ قال تعالىت كلماته : « وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعا ، أو تكون لك جنة من نخيل وعنب ، فتفجر الأنهار خلالها تفجيراً ، أو تسقط السهاء كها زعمت علينا كسفاً ، أو تأتى بالله والملائكة قبيلا ، أو يكون لك بيت من زخوف ، أو ترقى في السهاء ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتاباً نقرؤه ، قل سبحان ربى ، هل كنت إلا بشراً رسولا . قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين ، لنزلنا عليهم من السهاء ملكاً رسولا ، قل كنى بالله شهيدا بيني وبينكم إنه كان بعباده خبيراً بصيرا » .

وقد بين سبحانه قبل ذلك الحجة القائمة عليهم ، والآية الواضحة ، وهي. القرآن الكريم فقال تعالمت كلماته : • قل لأن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ، ولوكان بعضهم لبعض ظهيرا ه.ورد الله تبارك وتعالى عليهم إنكار كون البشر رسولا ، وزعمهم أنه لابد أن يكون ملكاً

بقوله تعالى فى سورة الأنعام: ووقالوا لولا أنزل عليه ملك ، ولو أنزلنا ملكا لقضى الأمر، ثم لا ينظرون ، ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلا . وللبسنا عليهم ما يلبسون ، .

وترى من هذا أنهم ينساقون وراء مطالب لا يقصدون بها إلا تعجيز النبي بالله ، والنبي بالله يرد الحجج بالقرآن الكريم ، ويبين لهم أنه الحجة القائمة عليهم ، فإن أتوا بمثله بطل كل دعوى يدعيها ، وإذا لم يأتوا وعجزوا . وجب أن يسلموا بكل ما يدعى .

كان النبي يَرَاقِيَّةٍ يرد عليهم بالقرآن الكريم ، ويتلوه على مسامعهم ، فيرون فيه رداً قاطعاً ، ومعلماً قائماً ، يثبت عجزهم ، فقالوا كما حكى الله عنهم فى قوله تعالى : « وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن ، والغوا فيه لعلكم تغلبون ، ولكن القرآن الكريم كان يجذبهم إليه ، ويجدون فى أنفسهم شوقاً مُلِيَّاً إلى سماعه .

ولما أمحلت بهم كل الحجج ، ذهبوا إلى اليهود يستشيرونهم فى شأن النبى يَلِيَّةِ ، ويسألونهم علماً بالكتاب ، لكى يستطيعوا الرد على النبى عليه الصلاة والسلام ، فقالوا لهم : سلوه عن ثلاث نأمركم بهن ، فإن أخبركم بهن فهو نبى مرسل ، وإن لم يفعل فالرجل متقول فَرَوْا فيه رأيكم . سلوه عن فتية ذهبوا فى الدهر الأول : ماكان أمرهم ؟ فإنه قد كان لهم حديث عجيب ، وسلوه عن رجل طواف قد بلغ مشارق الأرض ومغاربها : ماكان نبؤه ؟ وسلوه عن الروح ما هى ؟ فسأل المشركون النبى عَلِيَّتِهِ عن هذه المسائل فانتظر عليه الصلاة والسلام حتى نزلت سورة الكهف مشتملة المسائل فانتظر عليه الصلاة والسلام حتى نزلت سورة الكهف مشتملة على الأجوبة فكان الثلاثة هم أصحاب الكهف ، والطواف هو ذو القرنين ، والروح كان الجواب عنها فى سورة الإسراء : « ويسألونك عن الروح ، قل الروح من أمر ربى ، وما أوتيتم من العلم إلا قليلا » :

من هذا كله ترى صورة لجدل المشركين مع النبي عَلَيْتُهُ ، هم معاندون

مكابرون ، وللملك وقفوا موقف المعاند الذي يجادل ليعجز لا ليطلب الحق والصواب ، كان همهم فى جدلهم أن يقدموا مطالب الا حدود لها وكل ما تجود به مخيلتهم يقدمونه مطلباً ، ويتخذون من عدم إجابته حجة يبر هنون بها ، ودليلا محوها يقدمونه ، والنبي يرفق إبطال للمويهم ، وهو الحجة القائمة عليهم التي لا يستطيعون لها رداً ، وكلما شعروا بقوتها ، وشدة وطأتها على باطلهم ، وغزوها لنفوسهم ، وهم المعاندون المكابرون اندفعوا في أقوال واهية ، الغرض يدفع إليها ، والحقد يوسوس في نفوسهم بها ، واستمع لما يقوله أبو جهل كبير سفهائهم ، وزعيم الشرف في نفوسهم بها ، واستمع لما يقوله أبو جهل كبير سفهائهم ، وزعيم الشرف في منازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف ، أطعموا فأطعمنا ، وحملوا فحملنا ، وأعطوا فأعطينا ، حتى إذا تحاذينا على الركب ، وكنا كفرس رهان ، قالوا: منا نبي يأتيه الوحى من الساء فمتى ندرك مثل هذا ، والله لا تؤمن به أبداً ولا نصدقه .

وقد اعتصم النبي عَرَيْكَ ، في جسدله معهم بصفات جعلته المثل الكامل للبشر .

فقد اعتصم بالحلم والصبر على الأذى ، وخفض الجناح والرفق وحسن المعاملة وكانإذا اشتد أذاهم ، وانغمروا فى الشر إلى لحاهم ، قال مقالة الصابر المطعثن : « اللهم اغفر لقومى فإنهم لا يعلمون » وكان إخلاصه عليه ، لما يدعو إليه داعياً لأن يجعل الكثيرين من ذوى القلوب النيرة ينساقون لسماع قوله ، وإذا سمعوا القرآن خفقت قلوبهم بالإيمان ، فمن كتبه الله من السابقين سارع ، ومن لم يقدر له الله ذلك ، سلط عليه من شياطينهم من يوسوس إليه ، فيفسد عليه ما اطمأن به قلبه ، وعمرت به نفسه ؛ كاكان . شأن عتبة بن ربيعة وغيرهم .

وقد كان على مع الصفات السابقة التي كانت تجعل كلامه ينساغ في النفوس قوى الشخصية ، ذا مهابة روحية . جاء في تاريخ الطبرى عن عمرو .

ابن العاص: اجتمع أشرافهم يوماً في الحجر، فذكروا رسول الله على فقالوا ما رأينا مثل ما صبرنا عليه من هذا الرجل قط، سفه أحلامنا، وشتم آباءنا، وعاب ديننا، وفرق جماعتنا، وسب آلهتنا، لقد صبرنا منه على أمر عظيم، فبيها هم كذلك، إذ طلع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبل يمثى حتى استلم الركن، ثم مربهم طائفا بالبيت فلما مربهم غمزوه ببعض القول، فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى، فلما مربهم الثانية غمزوه مثلها، فعرفت ذلك في وجهه، ثم مضى ثم مر الثالثة، فغمزوه بمثلها، فوقف فقال : أتسمعون يا معشر قريش، ثما والذي نفس محمد بيده، لقد جنتكم بالذبح قال: فأخذت انقوم كلمته مقالة قبل ليرفؤه بأحسن ما يجد من القول حتى أنه ليقول: انصرف يا مقالة قبل ليرفؤه بأحسن ما يجد من القول حتى أنه ليقول: انصرف يا على رأسه طائر واقع، وحتى أن أشدهم فيه أبا القاسم راشدا، فوالله ما كنت جهولا. فالنبي صلى الله عليه وسلم مع صبره على الأذى، وحلمه وخفض جناحه ما كان في نظرهم المهين، الصغير الشأن، الضغيل الأمر.

## جدل النبي صلى الله عليه وسلم مع اليهود والنصارى :

لم يذكر كتاب السير شيئاً من الاحتكاك الذى وقع بين النبى صلى الله عليه وسلم وبين البهود وهو بمكة المكرمة حتى هاجر إلى المدينة المنورة فالتقى بهم إذ كانوا مساكنين للمسلمين وجيرانا لهم وطبيعى أن يدعوهم النبى صلى الله عليه وسلم إلى دينه ، لعموم رسالته ووجوب تبليغ دعوته ، وكان الظاهر أن يجيبوه أدعوته عليه الصلاة والسلام لأنهم كانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا بنبى قد جاء زمانه وقد حكى الله عنهم ذلك فى مثل قوله تعالى : وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ؛ فلمنة الله على الكافرين ؟

ولكنهم أعرضوا ولاحوا النبي صلى الله عليه وسلم لأنهم قوم يحسدون الناس على ماآ تاهم الله من فضله، ولأنهم رأوا في أنصار النبي صلى الله عليه وسلم أقواما من خصومهم فى الجاهلية ، فأسروا العداوة ، ونابذوه الشر ، ولأن اليهود لايعتر فون بنبي من غير بني إسرائيل ، بل كانوا يعدون ظهور رجل من غير بني إسرائيل يدعو إلى توحيد الإله ، وتمجيد إبراهيم وموسى ، وسائر النبيين أمرا غريبا في البشر ، ولعل ذلك هو الذي دفعهم لأن يقولوا نحن أبناء الله وأحباؤه ، وكان هو المحرك لغرورهم الذى دفعهم إلى الإنكار والمكابرة والمهاترة ، ولذلك اندفعوا لمجادلة النبي صلى الله عليه وسلم ، وسائر المسلمين وناقشوهم مناقشات دينية أخذت أولا دورا دينيا هادئا ، ثم أخذت من جانبهم سَبًّا واستهزاء وخيانة حتى اضطر النبي صلى الله عليهوسلم إلى إجلاء بعضهم ، ومحاربة الآخرين ، وفي دور المجادلة كانت المجادلة واسعة والنطاق غير محدود ، لأن النبي لطالح كان يخاطب أقواماً يقرون بكتاب ويؤمنون برسول ، فالنبي كان يلزمهم بما جاء في كتبهم ، وينعي علمهم مخالفتهم لما جاءت به رسلهم ، وهم كانوا لعلمهم بالكتاب يوجهون أسئلة فيها شيء من الدقة والمعرفة وإن كانوا ضالىن . وقد أمر الله نبيه أن يجادلهم · برفق وحسن موعظة ، فقال تعالى : « ولا تجادلوا أهل الكتاب إلا بالتي هي أحسن » وقال تعالى : « وجادلهم بالتي هي أحسن » .

وقد كان النبي ﷺ ينكر في جدله معهم :

 - وأنكر منهم النبى عَلِيْ مُحَالفتهم للأحكام التى أنى بها الأنبياء ، وهجرهم الشرائعها ومحاولتهم الأخذ بغيرها إن وجدوا فيه ما يخالف مأربهم ، ورغباتهم الدنبوية ، ويتفق مع أكلهم الرشوة التى كانوا يقبلونها من الكراء لبغيروا بها حكم الله . قال تعالى فى شأنهم عندما حكموه فى شأن الزانى رجاء أن يحكم عليه الصلاة والسلام بغير الرجم ليوافق هواهم: «وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله ، ثم يتولون من بعد ذلك ، وما أولئك بالمؤمنين . إنا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين المدوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين عليه شهداء » .

- وأنكر منهم النبي يَرَالِكُم أنهم كانوا لا يتلقون تعاليم دينهم من كتبه ، بل من الأحبار . وأولئك يعبثون بأفكارهم ، ولا يعلمونهم حقيقة كتبهم ، وقد قال الله فيهم وفي النصارى : « اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله » .

ونعى عليه الصلاة و السلام، أسهم متعصبون، أشداء فى تعصبهم إلى در جة أسهم كانوا يتواصون بعدم الإيمان لأحد من غير جنسهم ولو دخل الإيمان قلوبهم، وغزت الحقيقة نفوسهم، وقد قال تعالى حاكياً قول بعضهم: ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم، قل إن الهدى هدى الله أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربكم قل إن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء، والله واسع عليم يختص برحمته من يشاء، والله ذو الفضل العظيم»

- ونعى عليهم النبى عَلِيْكُ أكلهم أموال الناس بالباطل وأكلهم الربا ، وقد نهوا عنه ، واستحلال بعضهم أموال العرب زاعمين أنهم أميون ، وليس لهم سبيل على أهل العلم والفكر والثقافة ، قال تعالى في شأنهم : ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قائماً ذلك

بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين ســبيل ، ويقولون على الله الــكذب وهم يعلمون ، · ·

- وأنكر منهم النبى عَلَيْتُ حرصهم الشديد على الدنيا وتمسكهم بملاذها وشهواتها ، وليس ذلك بشأن الأقوام المتدينين الذين يقدسون الدين ، وبعبدون الله راجين ما عنده .

وقد كانت المناقشة تدفعهم إلى كثير من المهاترات ، فكان النبي عليه الصلاة و السلام يأخذها عليهم ، من مثل ادعائهم أن جبريل عدوهم ، كما يأخذ غيرها من مثل ادعائهم أن الله فقير وهم أغنياء .

هذا بعض قلیل مماکان ینکره منهم علیه الصلاة و السلام ، ویدلی به حجة علیهم ، و دلیلا علی بطلان ما هم علیه ، و ما هم متمسکون به .

وقد كانوا هم فى مجادلاتهم يدعون أن إبراهيم عليه السلام كان على ديانتهم وقد رد الله عليهم تلك الدعوى فى قوله تعالت كلاته : « ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلماً ، وماكان من المشركين » .

وقد احتجوا على النبي ﷺ بوجود النسخ في الشريعة الإسلامية ، وأنكروا نسخ المعجزات والآيات ، فرد الله عليهم ذلك بقوله تعالى : د ما ننسخ من آية ، أو ننسها ، نأت بخير منها أو مثلها ، ألم تعلم أن الله على كل شيء قدير ، .

وكانوا يطلبون آية أخرى تدل على رسالة النبي بَرَالِيَّةٍ ، غير القرآن ، ويدعون أن تلك الآية عهد من الله إليهم ألا يؤمنوا بغسيرها ، وقد قاله تعالى حاكيا عنهم : « الذين قالوا إن الله عهد إلينا ، ألا نؤمن لرسول ، حتى يأتينا بقربان تأكله النار، قل قد جاءكم رسل من قبلى بالبينات وبالذى قلم ، فلم قتلته هم إن كنم صادتين ، وطلبوا من النبي عملي أن ننزل

عليهم كتابا من السماء يقربونه ، وقد قال تعالى حكاية عنهم : « يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتابا من السماء ، فقد سألوا موسى أكبر من ذلك ، فقالوا أرنا الله جهرة ، فأخذتهم الصاعقة بظلمهم » .

وترى من هذا أن جدلم مع النبى برات كان كجدل أسلافهم مع مومى عليه السلام ، جدل المتعنتين الذين لا يطلبون رشادا ، ولا يبغون سدادا ولا يريدون حقا ينصرونه ، بل باطلا يلوون ألسنتهم به ، والنبى يأخذهم برفق وعطف وأناة جينا ، وحزم حينا ، وقد أمره الله تعالى ، أن يطلب إليم أن يتمنوا الموت إن كانوا حقًا صادقين في تكذيبهم في دعواه ، فما يمنوا لأنهم يعرفون بينهم وبين أنفسهم صدق ما يدعى عليه الصلاة والسلام .

 أنه كان أحب الطعام والشراب إليه ألبان الإبل ولحومها ؛ وأنه اشتكى شكوى فعافاه الله منها ، فحرم على نفسه أحب الطعام والشراب إليه شكرا لله . قالوا : اللهم نعم . قالوا : فأخبرنا عن الروح . قال : أنشدكم بالله، وبأيامه عند بنى إسرائيل هل تعلمونه جبريل ، وهو الذى يأتينى . قالوا : اللهم نعم ، ولكنه يا محمد لنا عدو ، وهو ملك إنما يأتى بالشدة ، ويسفك اللهم نعم ، ولكنه يا محمد لنا عدو ، وهو ملك إنما يأتى بالشدة ، ويسفك عدوا لجبريل ، فإنه نزله على قلبك بإذن الله ، مصدقا لما بين يديه ، عدوا لجبريل ، فإنه نزله على قلبك بإذن الله ، مصدقا لما بين يديه ، وهدى وبشرى للمؤمنين » إلى قوله تعالى «أو كلما عاهدوا عهدا نبذه فريق منهم » .

وترى من هذه المناظرة كيف كان النبي عَلِيْقَيْم رفيقا بهم ، عطوفا عليهم يقسم عليهم بأحب أيامهم إليهم ، ليستدنيهم إليه ؛ وفى الوقت نفسه يلزمهم بما عندهم ، فيلزمهم بما يقرون ، وهكذا يكون المجادل الأريب ، فكيف إذا كان المجادل رسولا من رب العالمن ؟

هذا جدل النبي بَرَالِيَّةِ مع الهود ، وقد كان كثيرا ، لأن الاحتكاك كان كثيراً بسبب الجوار .

وأما جدله عليه الصلاة والسلام مع النصارى فقدكان قليلا ، لبعدهم عنه مِرْائِيَّةٍ ، وعدم اختلاطهم بالمسلمين إلا قليلا .

وكان الذي يَرَاكِنَ في جدله معهم بهاجمهم في عقيدة التثليث ، ويبين كفرهم بها كما قال تعالى : « لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالت ثلاثة » . وينكر عليهم أن عيسى وأمه إلهان من دون الله ، وينكر عليهم أن الله هو المسيح ؛ وينكر عليهم عبادة الصليب ، وأكلهم الحنزير ؛ وادعاءهم أن لله ولداً . ولم يكونوا يتقدمون باعتر اضات كثيرة على المبادى الاسلامية ، فشعورهم بأنها تثبت على المناقشة والاستدلال ، وممن جادلهم النبي عَرَاكِنَهُ نصارى نجران بالمدينة المنورة .

وكتب السيرة تبين أنهم أو فدوا وفدا إلى النبي برائي ، وهر بمكة المكرمة ، إذ بلغهم خبره من مهاجرى الحبشة ، فسارعوا بالقدوم عليه ، حتى يروا صفاته ، مع ما ذكر منها في كتبهم ، فقرأ عليهم القرآن الكريم ، فآمنوا كلهم فقال لهم أبو جهل : ما رأينا ركبا أحمق منكم ، أرسلكم قومكم تعلمون خبر هذا الرجل ، فصبأتم ، فقالوا: سلام عليكم ، لانجاهلكم ، لكم ما أنتم عليه ولنا ما اخبر نا ، فأنزل في ذلك قوله تعالى : « والذبن آتيناهم . الكتاب من قبله هم به يؤمنون \* وإذا يتلى عليهم ؛ قالوا آمنا به إنه الحق من ربنا ، إنا كنا من قبله مسلمن \* أو لئك يؤتون أجر هم مرتين بما صبروا ، ويدرءون بالحسنة السيئة ومما رزقناهم ينفقون \* وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه ، وقالوا لنا أعمالنا ولكم أعمالكم ، سلام عليكم لا نبتغى الجاهلين »

وأوفدا له عليه الصلاة والسلام وهو بالمدينة المنورة وفداً ، يتألف من متين رجلا ، وقد أهدوا إلى النبي عَلِيُّ هدية ، بسطا ومسوحا ، فقبل المسوح، ورد البسط، ودعاهم إلى الإسلام، فأبوا، وقالوا: كنا مسلمين قبلكم. فقال عليه الصلاة والسلام يمنعكم من الإسلام ثلاث: عبادتكم الصليب، وأكلكم لحم الحنزير، وزعمكم أن لله ولداً. قالوا: فمن مثل عيسى خلق من غير أب ٰ، فأنزل في ذلك قوله ٰتعالى : ﴿ إِنْ مَثْلِ عَيْسَى عَنْدُ اللَّهِ ﴾ كمثل آدم خلقه من تراب ، ثم قال له كن فيكون الحق من ربك فلا تكن من الممترين ، وليظهر الله أنهم في شك من أمرهم أنزل قوله تعالى : « فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم . . . . إلخ . فدعاهم عليه الصلاة والسلام إلى المباهلة ، فرفضوا ، وتبلوا الجزية ، وقد جاء في البخارى : عن زفر بن الحذيفة قال : جاء العاقب والسيد صاحبا نجران إلى رسول الله صَالِلَهُ يريدان أن يلاعثاه ، قال : فقال أحدهما لصاحبه : لا تفعل ، فوالله لَنَّنَ كَانَ نَبِيًّا ، فلاعننا ، لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا . قالا : إنا نعطيك ما سألتنا ، وابعث معنا رجلاأميناً ، ولا تبعث معنا إلا أميناً ، فقال: لأبعثن معكم رجلا أميناً حق أمين ، فاستشرف له أصحاب رسول الله عَلَيْتُم ، فقال : قم يا أبا عبيدة بن الجراح ، فلما قام قال رسول الله عَرَالِيَّةِ : «هذا أمين هذه الأمة ،

## تحدث الملوك في شأن النبي يَرْافِيْنِي :

شغلت دعوة النبي عَلِيْكُم ، المبلاد العربية كما بينا.بل إنها تجاوزت هذه البلاد ، وأخذ ينحدث بشأنها قيصر في بلاده ، وكسرى مع طاغوته .

وإنا ذاكرون لك حديث قيصر الروم مع أبي سفيان ، فقد أخــذ شكل محاورة ، ومناقشة ، وها هو ذا الحديث ، كما جاء في البخاري في كتاب بدء الوحى : عن عبد الله بن عباس أن أبا سفيان بن حرب ، أخره أن هرقل أرسل إليه في ركب من قريش ، وكانوا تجاراً بالشام ، في المدة التي كان رسول عَلَيْتُم ، مادَّ فيها أبا سفيان وقريشاً ، فأتوه ، وهو بأيلياء ، فدعاهم · فى مجلسه ، وحوله عظماء الروم ، ثم دعاهم ودعا ترجمانه ، فقال : أيكم أقرب نسباً بهذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ؟ فقال أبو سفيان : قلت أنا أقربهم نسباً . قال : أدنوه مني ، وقربوا أصحابه ، فاجعلوهم عند ظهره ، ثم قال لترجمانه ، قل لهم : إنى سائل هذا عن هـــذا الرجل : فإن كذبني فكذبوه . قال : فوالله لولا الحياء من أن يأثروا على كذباً ، لكذبت عليه تم كان من أول ما سألني عنه ، أن قال : كيف نسبه فيكم ؟ قلت : هو فينا ذو تسب. قال: فهل قال هذا القول منكم أحد قط قبله. قلت: لا. قال : فهل كان من آبائه من ملك ؟ قلت : لا . قال : فأشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم ؟ قلت : بل ضعفاؤهم . قال : أيزيدون أم ينقصوذ؟ قلت : بل يزيدون . قال : فهل يرتد أحد منهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ؟ قلت : لا . قال : فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ قلت : لا . قال : فهل يغدر ؟ قلت : لا . ونحن منه في مدة لاندرى ما هو فاعل فيها : قال : ولم يمكن كلمة أدخل فيها شيئاً غير هذه الكلمة . قال:فهل قاتلتموه قلت : نعم . قال : فكيف كان قتالكُم ؟ قلت : الحرب بيننا وبينه سجال ، ينال منا وننال منه . قال : ماذا يأمركم ؟ قلت : يقول اعبـدوا الله وحـده ، ولا تشركوا به شيئاً ، واتركوا ما يقول

آباؤكم ، ويأمرنا بالصلاة ، والصدق ، والعفاف ، والصلة فقال للرّ جمان : قل له سألتك عن نسبه ، فذكرت أنه فيكم ذو نسب ، فكذلك الرسل ، نبعث في نسب قومها ، وسألتك هل قال أحد منكم هذا القول ، فذكرت أن لا . فقلت : لو كان أحد قال هـذا القول قبله ، لقلت رجل يتأسى بقول قبل قبله . وسألتك هل كان من آبائه من ملك ، فذكرت أن لا ، قلت فلو كان من آبائه من ملك قلت رجل يطلب ملك أبيه . وسألتك : هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال فذكرت أن لا ، فقد عرفت أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس ، ويكذب على الله . وسألتك:أشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم فذكرت أن ضعفاءهم اتبعوه وهم أتباع الرسل به وسألتك أيزيدون أم ينقصون . فذكرت أنهم يزيدون ، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم . وسألتك أبرتد أحدهم سخطة لدينه بعد أن يدخل فيه ؟ فذكر ت أن لاءوكذلك الايمان حين تخالط بشاشته القلوب،وسألتك هل يغدر فذكرت أنه يأمركم بأن تعبدوا الله ولا تشركو ابه شيئاًو بنها كم عن عبادة الأوثان، ويأمركم بالصلاة والصدق والعفاف. فإن كان ما تقول حقاً فسيملك موضع قدمي هاتين ، وقد كنت أعلم أنه خارج ، لم أكن أظن أنه منكم ، فلو أنَّى أعلم أنى أخلص إليه لنجشمت لقاءه ، ولو كنت عنده لغسلت عن قدميه ، ثم دعا بكناب رسول الله عَلَيْتُهُ ؛ الذي بعث إلى عظيم بصرى فدفعه إلى هرقل، . فقرأه ، فإذا فيه ، بسم الله الرحمن الرحيم من محمد بن عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم . سلام على من اتبع الهدى ؛ أما بعد فإنى أدعوك بدعاية الإسلام أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين فإن توليت فإنما عليك إثم البريسيين . ويأهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً ولا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً من دون الله فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ۽ قال أبو سفيان: فلما قال ما قال وفرغ من قراءة الكتاب كثر الصخب وارتفعت الأصوات وأخرجنا فقلت لأصحابي حين أخرجنا: لقد أمر أمرابن أبي كبشة إنه يخافه ملك بني الأصفر. فما زلت موقنا أنه سيظهر حتى أدخل الله عليَّ الإسلام .

وكان ابن الناطور صاحب إيلياء يحدث أن هرقل حين قدم أيلياء ، أصبح خبيث النفس. فقال بعض بطارقته قد استنكرنا هيئنك ، قال ابن الناطور ، وكان هرقل حزاء ، ينظر في النجوم . فقال لهم حسن سألوه : إنى رأيت الليلة حين نظرت في النجوم ملك الحتان قد ظهر ، فمن يختنن من هذه الأمة ، قالو ا: ليس يحتنن إلا المود ؛ فلا يهمك شأنهم ، واكتب إلى مدائن ملكك ؛ فيقتلوا من فها من الهود ؛ فبينا هم على أمرهم أتى هرقل رجل أرسل به ملك غسان يخبر عن خبر رسول الله ﷺ ، فلما استخبره هرقل قال: اذهبوا فانظر وا أمحتن هو أم لا ، فنظروا إليه فحسدتوه أنه هختن ، 'وسأله عن العرب . فقال يختنون ، فقال هرقل هذا ملك الأمة قد ظهر ، ثم كتب هرقل إلى صاحب له برومية وكان نظيرة في العلم ، وسار هوقل إلى حمص فلم يرم حمص حتى أتاه كتاب من صاحبه يوافق رأى هرقل على خروج النبي ﷺ وأنه نبي ، فأذن هرقل لعظماء الروم ؛ في دسكرة له بحمص ، ثم أمر بأبوابها فغلقت ، ثم اطلع فقال : يا معشر الروم ، هل لكم فى الفلاح والرشد ؛ وأن يثبت ملككم ؛ نتبايعوا لهذا النبي ، فِحاصوا حيصة حمر الوحش إلى الأبواب ، فرأوها غلقت ، فلما رأى هرقل نفرتهم ، وأيس من الإيمان ، قال : ردوهم على ، وقال إني قلت مقالتي آنفاً أختبر بها شدتكم على دينكم ، فقد رأيت ، فسجدوا له ، ورضوا عنه ، فكان ذلك آخر شأن هرقل . رواه صالح بن كيسان ويونس ومعمر عن الزهري .

فى هذين الحديثين ترى صورة واضحة لاشتغال هرقل وأهل مملكته بأمر النبى يُلِيَّنِهُ ودينه و ترى صورة للجدل الذى كان بجرى بينه وبين كل من له اتصال ومعرفة بالنبى يَلِيَّنِهُ ، وفوق كل هذا ترى نور الإيمان ، وقد أفسدته المطامع والرغبات والشهوات ، فهذا هرقل شام نور الإيمان فلاحت بارقته ، وطلب الهدى ، فانبثق له فجره ، وملك عليه نفسه وحسه

ولكنه السلطان ، والرغبة فى بقائه ، والحوف من ذهابه ، إن خالف أهل مملكته ، كل هذا أفسد عليه قلبه . وطمس نور الإيمان فى نفسه ، فآثر الفانية على الباقية ، والعاجلة على الآجلة ، فكان ذلك خسراناً مبيئاً . وكذلك تعبث شهوة السلطان بثورة الإيمان ، وتغلب الشهوة الدليل ، وتستولى سورة الملك على قوة الحق فى النفس ، فيكون الضلال مع العلم ، والسكفر مع المعرفة ، والبهتان مع العرفان ، والله الهادى .

ومن الملوك الذين تحدثوا في شأنه مَرِّكِيْ النجاشي ملك الحبشة ، واسمه أصحمة فقد بعث النبي عَرِّكِيْ إليه كتاباً يدعوه فيه إلى الإسلام وكان الرسول له عليه الصلاة و السلام عمرو بن أمية الضمرى ، فجادل النجاشي في العقيدة الإسلامية ، وقال له : يا أصحمة إن على القول ، وعليك الاسماع ، إنك كأنك في الرقة علينا ، وكأنا في الثقة بك — منك ، لأنا لم نظن بك خبراً قط إلا نلناه ، ولم نحفك على شيء قط إلا أمناه ، وقد أخذنا الحجة عليك من فيك ، الإنجيل بيننا وبينك شاهد لا يرد ، وقاض لا يجور ، وفي ذلك الموقع الحز ، وإصابة المفصل ، وإلا فأنت في الذي الأمي ، كالمهود في عيسي ابن مريم ، وقد فرق الذي يَرِّكِيَّ رسله إلى الناس ، فرجاك لما لم يرجهم ، وأمنك على وقد فرق الذي ينتظر ، فقال النجاشي : أشهد بالله أنه الذي ما خافهم عليه غير سالف وأجر ينتظر . فقال النجاشي : أشهد بالله أنه الذي الأمى ، الذي ينتظره أهل الكتاب وإن بشارة موسى براكب الحار كبشارة عيسي براكب الجمل ، وإن العيان ليس بأشغي من الحبر .

ثم كتب النجاشي إلى النبي سُلِكَةٍ بإسلامه .

\* \* \*

# جسكل الفسرآن

علمت أن النبي عَلِيْتُهُ كان عماده في مجادلة المشركين والبهود والنصارى وغيرهم ، القرآن الكريم ، يحتج به عليهم لإنبات دعواه ، وكلما أوردوا اعتراضاً نزل في الرد عليهم قرآن كريم ؛ فيتلوه عليهم النبي عَلِيْتُهُ . ويعلن لم به وضح الحق إن كانوا له طالبين ، ويرد كيدهم في نحورهم إن كانوا معاندين مستكبرين . .

وفى الحق أن كتاب الله فوق أنه معجزة النبي على الكبرى ، وفوق أنه مشتمل على أكثر الأجوبة عن الأسئلة التى اعترض بها المشركون وغيرهم على الإسلام هو فوق هذا وذاك المثل الكامل الذى لا يتسامى إلى بيانه متكلم أو محتجه ولا يناصى أساليب احتجاجه واستدلاله مستدل أو مجادل ، لذلك وجب علينا أن نعرف شيئاً من طرائق جدله واستدلاله لاطمعاً فى محاكاته ، ولا طلباً لمساماته ، ولكن للاقتباس من نوره ، والاستضاءة بضوئه ، والاهتداء بهديه ، ولنجيب أمره ، قال تعالى : و ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة ، وجادلهم بالتي هي أحسن ،

وأى مسلك سلك القرآن الكريم للاستدلال على ما جاء به من بينات ، ولإثبات ما جاء به من حق ؟ أسلك مسلك المنطق والبرهان ؟ أم مسلك الحطابة والتأثير بالبيان ؟ أم مسلك الجدل والإلزام ؟

من أجل أن نعرف ذلك على التحقيق ، وكيف كان أثر القرآن الكريم في النفوس ومكانته من الحق ، وجب أن نتكلم كلمة فى أصناف الناس وا يناسب كل صنف من خطاب ، وما يليق جم من دليل ، فنقول : إن طبائع الناس متفاوتة ، ومشاربهم متباينة ، وأهواؤهم متضاربة ومسالكهم في طلب الحق مختلفة .

فنهم من يصسدق بالبرهان ، ولا يرضيه إلا قياس تام أو ما يجرى مجراه ، ويسير فى طريقه ، وهؤلاء هم من غلبت عليهم الدراسات العقلية والنزعات الفلسفية ، وكان لهم من أوقاتهم ما أزجوه فى دراسات واستعة النطاق ، وعلوم سيطرت عليهم ، فسادهم التأمل الفلسفى والمنزع العلمى .

والمستقرئ لأحوال الأمم ، المتتبع لشئون الاجتماع بجد أن هذا الصنف من الناس قلة فى الكون الإنسانى وعدد محدود بالنسبة تغير هم من بنى الإنسان إذ أن أكثر من فى الأرض قد انصرف إلى المهن المادية ، فما كان له وقت يزجيه فى تلك التأملات ، ولعل هذا هو الصنف الذى أمر الله نبيه أن يدعوه بالحكمة فى قوله تعالى : « ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة ، الآية .

ومنهم من غلب عليه مذهب دبنى أو غير دينى قد استأثر بلبه ، وسيطر على هواه، وسد مسامع الإدراك فى قلبه ، إذ استولت عليه نحلة مذهبية ، فتعصب لها ، والتعصب يعمى ويصم ، ويجعل النفس لا تكاد تسيغ الحق إلا بمعالجات عسيرة إذ أن ذلك لا يكون إلا بالطب لأدواء النفوس ، وأدواء النفوس أعسر علاجاً وأعز دواء من علاج الأجسام ، وهؤلاء لا بد لهم من طرق جدلية تزيل ما لبس الحق عليهم ، ويتخذ الحق بها قوة مما يعتقدون ، إذ يلزمهم بما عندهم ، ويفحمهم بما بين أيديهم ، ويتخذ مما يعرفون وسيلة لقبول ما يرفضون ، وهذا الصنف من الناس وإن كان أكثر عدداً من الأول إلا أنه ليس الجمهور الأعظم ، ولا الكثرة الغالبة بين الناس ، ولعله الصنف الذي أمرنا الله سبحانه وتعالى بمجادلته بالتي بين الناس ، ولعله الصنف الذي أمرنا الله سبحانه وتعالى بمجادلته بالتي أحسن في الآية الكريمة الآنفة الذكر .

أما الجمهور الأعظم من الناس فليس هؤلاء ولا أولئك ، بل هو في تفكيره أقرب إلى الفطرة ، فيه سلامتها وفيه سذاجتها ، فيه حسنها وجمالها ،

وفيه إخلاصها وبراء ما ، وهو لا يحاطب بتعقيد المنطق ، ولا بتفكير الفلاسفة ، ولا بما يرضى المتفكرين تفكراً علمياً . بل يلبق به ما التقى فيه الحق بالتأثير الوجدانى ، وما اختلطت فيسه الحقائق بطرق إثار الأهواء وميول، وما التقت فيه سياسة الحق بسياسة البيان ، وليس ذلك إلا بالاسلوب الحطابى ، أو ما يقرب منه .

والقرآن الكريم نزل بتلك الشريعة الأبدية التي جاءت للكافة ، وبعث بها النبي مالي للناس حميعاً بشيراً ونذيراً من غسير أن نقصر دعوته على قبيل ، ولا أن تخص شريعته بجبل ، بل بعث للأحمر والأسود إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، لذلك وجب أن يكون القرآن الكريم وهو حجته الكبري كما علمت ، فيه من الأدلة والمناهج العقلية ما يقنع الناس حميعاً على اختلاف أصنافهم ، وتباين أفهامهم ، وتفاوت مداركهم ، ووجب أن يكون أسلوبه الفكري والبياني نحيث لا يعلو على مدارك طائفة ، ولا ينزل عن مدارك أخرى ، ولا يرضى طائفة دون أخرى ، بل يصل إلى مدارك الجميع أخرى ، والعامة من سواد الشعب غايهم .

وكذلك سلك القرآن الكريم ، فالمتدبر لآياته والمتفكر في مناه به يجد فيها ما يعلم الجاهل ، وينبه الغافل ، ويرضى نهمة العالم . اقرأ قوله تعملنا ، وأو لم ير الذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رثقاً ففتقناهما ، وجعلنا من الماء كل شيء حي أفلا يبصرون ، . اقرأ هذه الآية وارجع البصر فيها كرتين ، ألا تراه فيها قد وجه الأذهان إلى عظيم قدرته وقوة سلطانه على الوجود ، وبين كيف اخترع وأبدع ، وبرأ على غير مثال سبق ليثبت على الوجود ، وبين كيف اخترع وأبدع ، وبرأ على غير مثال سبق ليثبت أنه وحده الأحق بالعبادة من غير أن يشاركه وثن أو صنم . وألا ترى أن الشخص من الدهماء يقرؤها ، فيرى فيها علماً بما لم يكن يعلم . وقد أدركه في أيسر كلفة وأقرب طريق ، وأبلغ بيان ، ويرى فيها العالم الفيلسوف في أيسر كلفة وأقرب طريق ، وأبلغ بيان ، ويرى فيها العالم الفيلسوف الباحث في نشأة الأكوان دقة العلم وإحكامه وموافقته لأصدق ما وصل إليه العقل البشرى مع سمو البيان وعلو البرهان . فتيارك الذي أنزل الفرقان .

واقرأ قوله تعالى : « ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ثم جعلناه من نطفة فى قرار مكين ، ثم خلقنا النطفة علقة ، فخلقنا العلقة مضغة ، فخلقنا المضغة عظاماً ، قلسوناً العظام لحماً ، ثم أنشأناه خلقاً آخر ، فتبارك الله أحسن الخالقين ثم إنكم بعد ذلك لميتون ، ثم إنكم يوم القيامة تبعثون » إلخ الآيات الكريمات . ثم تدبر فى آيات الله البينات ، تجد أن العلى يستفيد منها علماً غزيراً ، فوق أنه يستدل منها على قدرته جل وعلا على الإعادة ، كما قدر على الإبداع والإنشاء ، ويقرؤها العالم بدقائق تكوين الإنسان ، والدارس لحياة الحيوان جرثومة ، فجنينا ، فموجوداً على ظهر الوجود حياً ، فيرى دقة العلم ، وصدق الحكاية عن أدق مسائله ، حتى لقد قرأها بعض فيرى دقة العلم ، وصدق الحكاية عن أدق مسائله ، حتى لقد قرأها بعض كبار الأطباء فى أوربا ، فاعتقد أن محمداً على شهر طبيب رأته الأجيال السابقة ، فلما علم أنه كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب آمن بأن هذا من عند الله بارىء النسم ، جلت قدرته .

وهكذا يرى القارىء لكتاب الله سبحانه ، وما فيه من أدلة أنه واضح للعامى يدرك منه ما يناسب خياله ، ويسمو إليه إدراكه ، وما يدركه منه صدق لا شبهة فيه ، ويرى فيه العالم الباحث المحقق حقائق صادقة ، ما وصل إليها البحث الحديث ، إلا بعد تجارب ؛ ومجهودات عقلية عنيفة ؛ وكلما ازداد المتبصر في الآيات التي تتعلق بالكون في القرآن الكريم تأملا ، ازداد استبصاراً ، ورأى علماً أسمى مما يدركه الإنسان بتجاربه ، وأعلى مما يمدى إليه بعقله المجرد (۱).

<sup>(</sup>۱) تصدى ابن رشد لإثبات أن الحكيم الفيلسوف يستفيد من أدلة القرآن الكريم كما يستفيد العامى الجاهل ، ويرى فيه ما يرضى شهوته العقلية ، وبن ذلك في كتاب فصل المقال قال :

لما كانت طرق التصديق منها ما هي عامة لأكثر للناس ، أعني وقوع التصديق من قبلها ) وهي الخطابية والجدلية ، والخطابية أعم من الجدلية ، ومنها ما هي خاصة بأقل الناس ، وهي للبرهانية ، وكان الشرع مقصوده الأول العناية بالأكثر من غير إسال لتنبيه الخواص ، كانت أكثر العلرق المصرح بها في الشريعة الإسلامية على أربعة أصناف :

بهذا الهدى الكريم ، وبذلك الحق المبين ، وبتلك الدلائل البينات وعظ القرآن الكريم وجادل ، فمن أى الأنواع دلائله ، ومن أى الأصناف حججه أهى من قبيل الأدلة الجدلية ؟ أم من قبيل الأدلة الجدلية ؟ أم من قبيل الأدلة الخطابية ؟ .

وقد آن لبنا أن نجيب عن ذلك السؤال ، فنقول : قال ابن رشد إن أدلة القرآن من قبيل الأدلة الجدلية ، والخطابية ، وقال إن أكثرها خطابي وبعضها جدلى قصد فيه الإلزام والإفحام .

وفى الحق أن أسلوب القرآن أسمى من الحطابة ، وأسمى من المنطق ، فبينما تراه قد اعتمد فى مسالكه على الأمر المحسوس ، أو الأمور البدهية التي لا يمارى فيها عاقل ، ولا يشك فيها إنسان ، تراه قد تحلل من بعض قيود المنطق التى تتعلق بالأقيسة وأنماطها ، والقضايا وأشكالها ، من غير أن يخل

<sup>=</sup> أحدها : أن تكون مع أنها مشتركة خاصة بالأمرين جميعا ، أعنى أن تكون في النصور والتصديق يقينية مع أنها خطابية أو جدلية ، وهذه المقابيس هي المقابيس التي عرض لمقدماتها مع كُونها مشهورة أو مظنونة أن تكون يقينية ، وعرض لنتائجها أن أخذت نفسها دون معالاتها ، وهذا الصنف من الأقاريل الشرعية ليس له تأويل ، والجاحد له أو المتأول كافر .

والصنف الثانى : أن تكون المقدمات مع كونها مثهورة أو مظنونة يقينية ، وتكون النتائج مثالات للأمور الى قصد إنتاجها ، وهذا يتطرق إليه التأويل ، أعنى لنتائجه .

والثقالث : عكس هذا ، وهو أن تكون النتائج هى الأمور التى قصد لنتائجها نفسها ، وتكون المقدمات مشهورة ، أو مظنونة من غير أن يعرض لها أن تكون يقينية . وهذا أيضاً لا يتطرق إليه تأويل ، أعنى لنتائجه ، وقد يتطرق لمقدماته .

والرابع : أن تكون مقدماته مشهورة أو مظنونة من غير أن تعرض لها أن تكون يقينية وتُكون نتائجه مثالات لما قصد إنتاجه ، وهذه فرض الخواص فيها التأريل ، وفرض الجمهور إمرادها على ظاهرها ، وبالجملة ، فكل ما يتطرق إليه من هذه التآويل لا يدرك إلا بالبرهان ، ففرض الخواص فيه هو ذلك التأويل ، وفرض الجمهورهو حملها على ظاهرها في الوجهين جميعا، أعنى في التصور والتصديق إذ كان ليس في طباعهم أكثر من ذلك وقد يعرض نظار في الشريعة تأويلات من قبل تفاضل الطرق المشتركة بعضها على بعض في التصديق .

ذلك بدقة التصوير وإحكام التحقيق ، وصدق كل ما اشتمل عليه من مقدمات ونتائج في أحكام العقل ، وثمرات المنطق . ولهذا نحن لا نعسد أسلوب القرآن الكريم منطقاً ، وإن كان فيه صدقه وتحقيقه ، وهو إلى الأسلوب الحيطابي أقرب ، وإن كان كله حقاً ، لا ريب فيه ، لأنه تنزيل من حكيم حميد ، وإنك لترى كثيراً من أوصاف الأسلوب الحطابي قد أتى القرآن الكريم فيها بالمثل الكامل ، فتصريف فنون القول من استفهام إلى تقرير إلى إخبار قد نحا فيه القرآن الكريم مناحي تعلو على قدر البشر ، وكثير من أشكال الأقيسة الحطابية تراه قد استعمل في القرآن الكريم على مثال أكمل من استعمل في القرآن الكريم على مثال أكمل من استعمل في الخطابة .

ونستطيع أن نذكر بعض مناحى القرآن الكريم فى الاستدلال ولا نستطيع لها إحساء ، ومن مناحيه فى الاستدلال :

#### الأقبسة الاضارية:

وهى الأقيسة التى تحذف فيها إحدى المقدمات وهى شائعة الاستعال في الاستدلال الخطابي ، قال ابن سينا في الشفاء : الخطابة معولة على الضمير (۱) والمثيل . وإن الناظر في أدلة القرآن الكريم المستقرئ لها ، يرى أكثرها قد حذفت فيه إحدى المقدمات ، ولقد قال الغزالي بحق : إن القرآن مبناه الحذف والإيجاز (۲) . واقرأ قوله تعالى يرد على النصارى الذين يزعمون أن عيسى ابن الله لأنه خلق من غير أب : وإن مثل عيسى عند الله كثل آدم خلقه من تراب ، ثم قال له كن فيكون ، الحق من ربك فلا تكن من الممترين ، ألا ترى في هذا دليلا قوياً مبطلا لما يدعون ، وفي الوقت نفسه لم تذكر فيه سوى مقدمة واحدة ، وهي إثبات مماثلة آدم

<sup>(</sup>۱) الضمير هو القياس الاضهارى والتمثيل هو إلحاق أمر بأمر لجامع بيتهما ويسمى هذا في عرف الفقهاء قياسا ، بينها يسمى في عرف المناطقة تمثيلا .

<sup>(</sup>٢) ينصد الحذف والايجاز في شكل الأتيسة .

لعيسى ، وطوى ما عداها ، وكأن سياق الدليل هكذا إن آدم خلق. من غير أب كعيسى ، فلو كان عيسى ابنًا بسبب ذلك لكان آدم أولى ؛ لكن آدم ليس ابناً باعترافكم ، فعيسى ليس ابناً أيضاً . وأنت ترى أن حذف هذه المقدمات قد أعطى الكلام طلاوة ، وأكسبه رونقاً ، وجعل الجملة مثلا مأثه ، أيفيد في الرد على النصارى وفي الوعظ العام ، إذ هو يذكر الجميع بأن آدم ( والناس جميعاً ينتهون إليه ) من تراب ، وهكذا يرى المنتسع لكثير مما في القرآن الكريم من استدلال ، وما يشمل عليه من احتجاج .

#### القصص:

ومن الأساليب التي اتخـذها القرآن الكريم طريقاً للإقناع والتأثير القصص، وتضمين القصة الأدلة على بطلان ما يعتقد المشركون وغيرهم ، وقد يكون موضوع القصص رجلا محترماً ممن يجادلهم القرآن الكريم إذ يدعون محاكاته فى دينه ، واتباعه في ملته ، فيجيء برهان الله على لسانه . فيكون ذلك أكثر اجتذاباً لأفهامهم ، وأقوى تأثيراً في قلوبهم. انظر إلى قصة إبراهيم عليه السلام مع أبيه ، وقصته مع قومه ترى في القصتين أدلة واضحة قوية ، تثبت بطلان عبادة الأوثان . وذلك لأن إبراهيم عليه السلام كان شرف العرب ، ومحتدهم الذي إليه ينتسبون ، وقد كانوا يزعمون أنهم على ملته ، فإذا جاءهم الخبر عنه بأنه كان موحداً ، وسيق لهم ما كان بحتج به على قومه . وأبيه كان ذلك مؤثراً أى تأثير فى قلوبهم! ومن ذلك قوله تعالى حاكياً ` قول إبراهيم لأبيه ليبين له بطلان عبادة الأوثان : ﴿ وَاذْكُرُ فِي الْكُتَابِ إبراهم ، إنه كان صديقاً نبياً ، إذ قال لأبيه يا أبت ، لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ، ولا يغنى عنك شيئاً . يا أبت إنى قد جاءنى من العلم ما لم يأتك فاتبعني أهدك صراطاً سوياً ، ألاترى أن الكلام متضمن إبطال عبادة الأوثان على أبلغ وجه ، إذ بن أنها لا تسمع ولا تبصر فهى دون الإنسان ، وكيف يعبد الإنسان ما دونه ؟ وفوق ذلك فالعبادة دعاء ، وكيف يدعو الإنسان مَا لا يسمع ولا يبصر .

وإن مجىء الدليل فى ضمن خبر لرجل يعترف بفضله المجادلون ، يعطى الدليل قوة فوق قوته الذاتية ، إذ تكون الحجة قد أقيمت عليهم من جهتين ، من جهة الدليل فى ذاته ، ومن جهة أن الذى قاله رجل محترم فى نظرهم ، يدعون هم أنهم أنهاعه ، فهم ملزمون بقوله ، مأخوذون برأيه .

وقد بجيء الدليل أحيانا على لسان حيوان فى قصة فيكون فى ذلك غرابة تسرعى الذهن ، وتثر الانتباه ؛ وتملأ النفس بالحقيقة إيمانا ؛ كما جاء دليل التوحيد على لسان الهدهد فى سورة النمل ، إذ يقول الله سبحانه وتعالى حاكيا عن سيدنا سلمان عليه السلام : « وتفقد الطبر فقال مالى لا أرى الهدهد، أم كان من الغائبين \* لأعذبنه عذاباً شديداً أو لأذبحنه أو ليأتينى بسلطان سبن \* فمك غير بعيد ، فقال أحطت بما لم تحطبه ، وجئتك من سبأ بتباً يقين \* إنى وجدت امرأة تملكهم وأوتيت من كل شيء ، ولها عرش عظيم \* وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله ، وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل فهم لا مهدون \* ألا يسجدوا لله الذي نحرج الحب عنى السموات عن السبيل فهم لا مهدون وما تعلنون \* الله الا هو رب العرش العظيم ،

#### قياس الخلف:

وهو الذي يتجه فيه إلى إثبات المطلوب بإبطال نقيضه وقد يتجه إليه الفرآن الكريم في استدلاله كإثباته سبحانه وتعالى الوحدانية بقوله تعالى : «لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا ، فسبحان الله رب العرش عما يصفون» وقولة تعالى : « ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله ، إذن لذهب كل إله بما خلق ، ولعلا بعضهم على بعض » . وقوله تعالى : « لوكان معه آلهة كما يقولون ، إذن لابتغوا إلى ذي العرش سبيلا » . وكإثبات الله سبحانه وتعالى أن القرآن الكريم من عند الله بقوله تعالى : « ولوكان من عند غير الله ، لوجدوا فيه اختلافا كثيراً » . ففي كل هذه الآيات الكريمة قد غير الله ، لوجدوا فيه اختلافا كثيراً » . ففي كل هذه الآيات الكريمة قد أثبت المطلوب بإبطال نقيضه ، وأنت ترى أن حذف بعض المقدمات في كلها ، يدل على كثيرة الإضمار في دلائل القرآن الكريم .

## السبر والتقسيم :

وهو باب من أبواب الجدل ، يتخذه المجادل حجة لإبطال كلام خصمه بأن يذكر أقسام الموضوع المجادل فيه ، ويبين أنه ليس من خواص واحد منها ما يوجب الدعوى التي يدعيها الخصم ، وقد ذكر السيوطي أن من أمثلته في القرآن الكريم قوله تعالى : « ثمانية أزواج من الضأن اثنين ، ومن المعز اثنين ، قل آلذكرين حرم أم الأنثيين ، أم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين نبثوني بعلم إن كنم صادقين ، ومن الإبل اثنين ، ومن البقر اثنين ، قل آلذكرين حرم أم الأنثيين ، أم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين ، أم كنم قل آلذكرين حرم أم الأنثيين ، أم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين ، أم كنم شهداء إذ وصاكم الله بهذا ، فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا ، ليضل الناس بغير علم ، إن الله لا يهدى القوم الظالمين »

وبين السيوطي وجه الاستدلال فقال : إن الكفار لما حرموا ذكور الأنعام تارة وإنائها أخرى رد الله تعالى ذلك عليم بطريق السبر والتقسيم ، فقال : إن الحلق لله تعلى ، خلق من كل زوج مما ذكر ذكراً وأنثى ، فم جاء به تحريم ما ذكرتم ، أى ما علته لا يخلو إما أن يكون من جهة الذكورة ، أو الاتبال الرحم الشامل لهما ؛ أو لا يدرى له علة ، وهو التعبدى بأن يأخذ ذلك عن الله تعالى ، والأخذ عن الله تعالى ، إما بوحى وإرسال رسول ، أو سماع كلامه ، ومشاهدة تلقى ذلك عنه ، وهو معنى قوله «أم كتم شهداء إذ وصاكم الله بهذا » ، فهذه وجوه التحريم ، ثم لا تخرج عن واحد منها ، والأول يلزم عليه أن يكون جميع الذكور حراماً ، والثانى بلزم عليه أن تكون جميع الإناث حراماً ، والثانى معاً ، فبطل ما فعلوه من تحريم بعض فى حالة ، وبعض فى حالة ، لأن العلة على ما ذكر تقتضى إطلاق التحريم ، والأخذ عن الله بلا واسطة باطل ، على ما ذكر تقتضى إطلاق التحريم ، والأخذ عن الله بلا واسطة باطل ، ولم يدعوه ، وبواسطة رسول كذلك ، لأنه لم يأت إليهم رسول قبل النبى الله تعالى وضلال (١)

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن .

### التمثيل:

وهو أن يقيس المستدل الأمر الذي يدعيه على امر معروف ويبن الجهة الجامعة بينهما ، والآيات الكريمة التي تنهج ذلك المنهج كثيرة ؛ انظر إلى قوله تعالى : « يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب، ثم من نطفة ، ثم من علقة ، ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة ، لنبين لكم ، ونقر في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ، ثم نخرجكم طفلا ، ثم لتبلغوا اشدكم ، ومنكم من يتوفى ، ومنكم من يرد إلى أرذل العمر ، لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً ، وترى الأرض هامدة ، فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت ، وربت ، وأنبت من كل زوج بهيج ، ذلك بأن الله هو الحق ، وأنه يحيى الموتى ، وأنه على كل شيء قدير ، وأن الساعة آتية لا ربب فيها ، وأن الله يبعث من في القبور » .

ألا تراه سبحانه وتعالى قاس أمر الإعادة للإنسان خلقاً سوباً فى الحياة الآخرة الذى كان يشر استغراب العرب على الأمر الذى ليس موضع ريب، ولا مجال الشك فيه ، وهو الإنشاء الأول ، وكان القياس على أبلغ وجه وأجمل أسلوب ، قد التقى فيه الجلال والكمال والجمال ؛ ومثل ذلك قوله تعالى فى سورة يس حاكياً اعتراض المشركين والرد عليهم : « وضرب لنا مثلا ونسى خلقه ، قال : من يحيى العظام وهى رميم ؟ قل يحيها الذى مثلا ونسى خلقه ، قال : من يحيى العظام وهى رميم ؟ قل يحيها الذى مثلا ونسى خلقه من الشجر الأخضر أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم ، الذى جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً ، فإذا أنه منه توقدون ، أو ليس الذى خلق السموات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم ، بلى ؛ وهو الخلاق العليم .

وهكذا فى القرآن الكريم شىء كثير فى هذا الباب بلغ من سمو البيان أقصاه، وبلغ من قمته أعلاها، وأخص ما يتجه إليه سنة التدرج من المحسوس إلى المعقول، ومن المشاهد إلى الغائب فى بيان يأخذ بالألباب، ويقطع كل مجادل مرتاب.

هذا ويلاحظ القارىء للقرآن الكرىم ، المتتبع لأحكامه ، المتبصر في أدلته ، أن جلل القرآن الكرم يتجه أحياناً كثيرة إلى إرشاد المجادل ، والأخذ بيده إلى الحق ، وتوجيه نظره إلى حقائق الأشياء ، وما في الكون من عمر ، كما ترى في قوله تعالت كلاته : « أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف ينيناها ، وزيناها ، ومالها من فروج . والأرض مددناها ، وألقينا فهــا رواسی ، وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ، تبصرة وذكرى لكل عبد منيب ، ونزلنا من السياء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد ، والنخل بأسقات لها طلع نضيد ، ززقاً للعباد وأحيينا به بلدة ميتاً ، كذلك الحروج». وكما ترى في قوله تعالى في سورة الرحمن: « الرحمن \*علم القرآن \* خلق الإنسان \* علمه البيان \* الشمس والقمر محسبان \* والنجم والشجر يستجدان ﴿ والسَّاء رفعها ووضع المنزان ﴿ الَّا تَطَعُوا فَيْ المنزان \* وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا المنزان \* والأرض وضعها للأنام ﴿ فَهَا فَاكَهُمْ وَالنَّخُلُّ ذَاتَ الْأَكْمَامِ ﴿ وَالَّحِبُ ذَوِ الْعَصْفُ وَالْرَبْحَانَ ﴾ فبأى آلاء ربكما تكذبان ﴿ خلق الإنسان من صلصال كالفخار ﴿ وخلق الجان من مارج من نار ﴿ فَبَأَى آلاء ربَّمَا تَكذَّبَانَ ﴾ إلخ . . . . . و في هذا ترى الجدل متجهاً كل الاتجاه إلى الإرشاد والأخذ بيد السامعين إلى الحقيقة السامية ، وهي توحيد الله جل وعلا .

وأحياناً يبتدىء بإلزام المجادل وإفحامه . ثم يأخذ بيده إلى الحقيقة إذ يبينها له واضحة كاملة ، كما ترى فى قوله تعالى رداً على ما زعمه المشركون من أن الرسول يجب أن يكون ملكاً : «وقالوا لولا أنزل عليه ملك ، ولو أنزلنا ملكاً لقضى الأمر ثم لا ينظرون \* ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلا وللبسنا عليهم ما يلبسون » .

وكما ترى فى رده سبحانه وتعالى على اليهود عندما ادعوا أنه قد عهد إليهم ألا يؤمنوا برسول ، حتى يأتيهم بقربان تأكله النار ، فقد قال سبحانه وتعالى حاكياً وراداً : • الذين قالوا إن الله عهد إلينا ألا نؤمن لرسول

حتى يأتينا بقربان تأكله النار ، قل قد جاءكم رسل من قبلى يالبينات وبالذى فلتم ، فلم قتلتموهم إن كنتم صادقين » ، وكما يرى فى قوله تعالى يرد على من أنكر أن ينزل الله على بشر شيئاً فقد قال جلت قدرته : « وما قدروا الله حق قدره ، إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء ، قل من أنزل الكتاب الذى جاء به موسى نوراً وهدى للناس » .

وفى هذه الآيات كلها ترى الإلزام المفحم والحجة القاطعة ، والفيصل الفارق ، قد ألزم به الحصم ، وأدحضت حجته ، وأرشد إلى المحجة ، ووضعت له الصور والأعلام ، ليسبر على الجادة ، بعد أن بددت وأذهب ضوء الحق ظلام فكره ، فن أبى واستكبر بعد ذلك فهو من الأخسرين أعمالا .

وعند توجيه الله سبحانه وتعالى نظر المجادل أو القارىء إلى الحقائق من غير انجاه إلى إلزام من أول الأمر أو بعد إلزامه وإفحامه ، يكون تصاريف البيان ومناحى التأثير ، والعبارات التي تخاطب الوجدان ، وتمس مواطن الإحساس ، تتنوع المناهج ، وتتكرر المعانى بدون أن تفقد جدتها وطلاوتها ، بل مع التكرار نزداد الفائدة ، وتكثر الثرات، وتنوع الأساليب من استفهام إلى تعجب إلى تهديد إلى إخبار ، ويختلف الاتجاه إلى مواضع الاستدلال ومصادره .

فسرة يكون الاستدلال يرد المسائل إلى أمور بدهية معروفة ، أو حقائق مشهورة مألوفة يخر بين يديها المجادل صاغراً ، كما ترى فى رد الله سبحانه وتعالى على من زعم أن لله ولداً إذ يقول : ٩ بديع السموات والأرض ، أنى يكون له ولد ، ولم تكن له صاحبة ، وخلق كل شيء وهو بكل شيء عليم ، ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه ، وهو على كل شيء وكيل ، لا تدركه الأبصار ، وهو يدرك الأبصار ، وهو اللطيف الخبير » .

ألا ترنه سبحانه قد استدل على بطلان أن يكون له ولد سبحانه بأمر معروف مألوف ، لا يمارى فيه أحد وهو أنه لو كان له ولد لكان له صاحبة ، ولم يدّع أحد أن له سبحانه صاحبة فيجب ألا يكون له ولد .

وأحياناً يضرب سبحانه وتعالى الأمثال ، ليقرب الحقائق الأفهام ويدنيها من الأنام ، ومن ذلك قوله تعالى فى الرد على من يعبدون الأصنام : 

ه ويعبدون من دون الله ما لا يملك لهم رزقة من السموات والأرض شيئاً ، 
ولا يستطيعون \* فلا تضربوا لله الأمثال ، إن الله يعلم ، وأنتم لا تعلمون \* 
ضرب الله مثلا عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ، ومن رزقناه منا رزقا 
حسناً ، فهو ينفق منه سراً وجهراً ، هل يستوون \* الحمد لله بل أكثر هم 
لا يعلمون \* وضرب الله مثلا رجلين أحدهما أبكم . لا يقدر على شيء ، 
وهو كدل على مولاه ، أينها يوجهه لا يأت بخير هل يستوى هو ومن يأمر 
بالمدل وهو على صراط مستقيم » فني هذه الآيات الكريمة قد بين سبحانه 
وتعالى بطلان عبادة الأوثان ، لأنها لا تملك رزقاً ، ولا تنفع ولا تضر ، 
وضرب مثلين يبينان أنه لا يستوى في عرف الناس ومألوفهم غير القادر مع 
وأحياناً يوجه نظر الناس إلى المخلوقات ، وإلى ما في الكون مما يدل على 
قدرة الصانع ، وعلم المبدع ، وإرادة الجبار . انظر إلى قوله تعالى : « وإله م 
قدرة الصانع ، وعلم المبدع ، وإرادة الجبار . انظر إلى قوله تعالى : « وإله م 
قدرة الصانع ، وعلم المبدع ، وإرادة الجبار . انظر إلى قوله تعالى : « وإله م 
قدرة الصانع ، وعلم المبدع ، وإرادة الجبار . انظر إلى قوله تعالى : « وإله م 
إله واحد ، لا إله إلا هو الرحمن الرحيم \* إن في خاق السموات والأرض 
المه واحد ، لا إله إلا هو الرحمن الرحيم \* إن في خاق السموات والأرض

قدرة الصانع، وعلم المبدع، وإرادة الجبار. انظر إلى قوله تعالى: «وإلهكم إله واحد، لا إله إلا هو الرحمن الرحيم \* إن فى خاق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار والفلك التى تجرى فى البحر بما ينفع الناس، وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موتها، وبث فيها من كل دابة، وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السهاء والأرض لآيات لقوم يعقلون "».

وأحيساناً يقص سبحانه وتعالى على الناس خبر قوم كانت حالهم كحال من يثبت بطلان اعتقادهم ، مضمنا القصص الأدلة على بطلان ما يعتقدون ، وصحة ما يدعو إليه النبي تراتي ، وقد بينا ذلك فيا مضى ،

ولنكتف هنا بالتيمن بقراءة هذه الآيات الكريمة المشتملة على أروع القصص وأبلغ الاستدلال وهي قول الله تعالى في سورة الشعراء: إلى واتل عليهم نبأ إبراهيم إذ قال لأبيه وقومه: ما تعبدون ؟ إقالوا نعبد أصناما ، فنظل لها عاكفين ، قال هل يسمعونكم إذ تدعون أو ينفعونكيم ، أو يضرون الله عاكفين ، قال هل يسمعونكم إذ تدعون أو ينفعونكيم ، أو يضرون الله قالوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون إلا رب العالمين ، الذي خلقني فهو وآباؤكم الأقدمون إلى فإنهم عدو لى إلا رب العالمين ، الذي خلقني فهو مهدين إلى والذي هو يطعمني ويسقين إلى وإذا مرضت فهو يشفين إلى والذي . يميني ثم يُمين إلى والذي أطمع أن يغفر لى خطيئتي يوم الدين إلى رب هب لى حكما وألحقني بالصالحين إلى واجعل لى لسان صدق في الآخرين الله واجعلي من ورثة جنة النعيم ».

وبلاحظ أن القرآن الكريم في الجندل الذي يلزم الحصم ويفحمه يجيئه في الإفحام من أقرب الطرف ، وأشدها إلزاما . ومن ذلك ما حكاه الله سبحانه وتعالى في مجادلة إبراهيم لمدعى الألوهية . فقد قال تعالى : «ألم تر إلى الذي حاج إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك ، إذ قال إبراهيم ربى الذي يحيى ويميت قال أنا أحيى وأميت ، قال إبراهيم : فإن الله يأتى بالشمس من المشرق ، فأت بها من المغرب ، فبهت الذي كفر ، والله لا يهدى القوم الظالمين » ، وقد مرت بك آيات أخرى ، منها يتبين كيف كان الإلزام من أقرب طريق .

وطرق القرآن الكريم في هذا كثيرة :

١ - منها التحدى كما تحدى الله سبحانه وتعالى بالقرآن ، وكما تحدى إبراهيم مدعى الألوهية بأن يأتى بالشمس من المغرب .

٢ – والأخذ بموجب كلام الحصم واستنباط ما يريده من ذلك قوله تعالى فى شأن المنافقين والرد عليهم : « لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعزمها الأذل . ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين .

٣ - ومنها مجاراة الخصم فيا يقول ثم التعقيب عليه بما يبطل مدعاه ومن ذلك قوله تعالى حاكياً عن الرسل مع أقوامهم «قالت لهم رسلهم أفي الله شك فاطر السموات والأرض ، يدعوكم ليغفر لكم من ذنوبكم ويؤخركم إلى أجل مسمى ، قالوا : إن أنتم إلا بشر متلنا تريدون أن تصدونا عماكان يعبد آباؤنا فأتونا بسلطان مبين \* قالت لهم رسلهم : إن نحن إلا بشر مثلكم، ولمكن الله يمن على من يشاء من عباده • وما كان لنا أن نأتيكم بسلطان إلا بإذن الله ، وعلى الله فليتوكل المؤمنون » .

فترى من ذلك أن الرسل سلموا بالمقدمة التي بني عليها الأقوام رفضهم ، ولكنهم نقضوا الننيجة بقولهم « ولكن الله يمن على من بشاء » فكأنهم قالوا ماقلتموه من أننا بشر حق ، ولكن ما تريدون أن تبنوه عليه من إنبات . أننا لسنا برسل باطل ، لأن الله يمن على من يشاء من عباده ، فلا مانع من أن يمن هلينا بالرسالة :

هذه قبسة من ذلك النور العظيم الذي أضاء الله به الحليقة ، لتهتدي الأجيال بهديه ، وتسير على ضوئه ، وتعشو إلبه إذا أظلمت عليها الجهالات وناهت في مسالك الباطل ، ومثار ات الشيطان ، وما أردنا بذلك البيان إحصاء لطرق القرآن الكريم في استدلاله ، ولا استقراء لمسالكه في جدله ، فدون ذلك تنفق القوى ، وينبت الظهر ، ويقصر الشأو ، ولكن أردنا أن يرى القارىء الكريم مثلا من طرق جدل القرآن الكريم. ، وكيف كانت أعلى من المنطق تدقيقاً ، وإن لم تتقيد بأساليب المناطقة ، ولا بأشكال الأقيسة ، ففها التقديم والتأخير والحذف والإطناب تبعاً لحسن البيان لا تبعاً لأشكال البرهان .

ولو أن المتكلمين الذين عنوا بإثبات العقائد ، والجدل فيها ، سلكوا مسلك القرآن الكريم ، وساروا في سمته ، لكان علمهم أكثر فائدة ، وأدنى جني وأينع ثماراً ، ولكنهم سلكوا مسلك المنطق وقيوده ، والبرهان وأشكاله ، فكان علمهم للخاصة ، من غير أن يفيد العامة ، وقد وازن العرالي بن طريق

القرآن: الكريم وطريق المتكلمين في رسالة (إلجام العوام عن علم الكلام) وقال في ذلك : أدلة القرآن الكريم مثل الغذاء ينتفع به كل إنسان ، وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به آحاد الناس ، ويستضر به الأكثرون . بل إن أدلة القرآن الكريم كالماء الذي ينتفع به الصبي الرضيع ، والرجل القوى ، وسائر الأدلة كالأطعمة التي ينتفع بها الأقوياء مرة ، ويمرضون بها أخرى ، ولا ينتفع بها الشقوياء مرة ، ويمرضون بها أخرى ، ولا ينتفع بها الشقوياء مرة ، ويمرضون بها أخرى ، ولا ينتفع بها الصبيان أصلا .

وفى الحق أن الناس لو شغلوا بدراسة القرآن الكريم وما فيه من استدلال لينهجوا على نهجه (١) . ويسيروا في طريقه لكان لهم من ذلك علم كثير ، فإن

ومثل للأول بما جاء على لسان إبراهيم عليه السلام في مجادلته مدعى الألوهية إذ قال : وإن الله يأتى بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب ، وقال أبو حامد في ذلك : رأيت في هذه الحجة أصلين قد ازدوجا ، فتولد منهما نتيجة هي المعرفة ، إذ القرآن الكريم مبناه على الحذف والإيجاز ، وكمال صورة هذا الميزان : كل من يقدر على إطلاع الشمس فهو الإله فهذا أصل ، وإلحي هو القادر على الإطلاع وهذا أصل آخر ، فلزم من مجموعهما أن إلحي هو الإله دونك يا نمروذ.

ومثل الثانى بقوله تمالى حاكيا عن إبراهيم : و فلما جن عليه الليل رأى كوكبا ، قال هذا ربى ، فلما أفل ، قال : لا أحب الآفلين به ويقول فى بيانه وكمال صورة هذا الميزان أن النجم آفل ، والإله ليس بآفل ، فالقمر ليس بإله ، ويفرق بينه وبين الأول ، أما هذا فإحداهما موجبة والأخرى سالبة .

ومثل الثالث بقوله تمالى : « وما قدروا الله حق قدره ، إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من ثىء ، قل من أنزل الكتاب الذى جاء به موسى نورا و هدى الناس ، ويفرق بينه و بين السابقين بأن نتيجته جزئية ، وهى إثبات إنزال الله سبحانه وتمالى الكتب على بعض البشر .

ومثل الرابع بقوله تعالى : و لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا ، فسبحان الله رب العرش عما يصفون » .

ومثل للخامس بقوله تعالى : « قل من يرزقكم من السموات، والأرض ، قل الله ، وإنا أو إيا كم لعل هدى أو في ضلال مبين » . ويقول رحمه الله بعد بيان هذه الأقسام : سمهت =

<sup>(</sup>۱) قد استنبط الغزالى من القرآن الكريم خسة من أشكال الاستدلال سماها ميزان التعادل الأكبر ، وميزان التعادل الأوسط ، وميزان التعادل الأصغر ، وميزان التعادل . التعادل . والميزان التعادل المعادل .

القرآن الكريم قد اشتمل على مناهج فى الاستدلال ، والجدل ، والتأثير ، تكشف عن أدق نواميس النفس الإنسانية ، وتبن شيئاً كثيراً من أحوال الجماعات النفسية والفكرية ، وفيه الطب لأدوائها ، والعلاج الناجع لأمراضها ، والدواء الشافى لعللها ، وفى مناهجه البيانية المثل الأعلى للسكلام المؤثر والحجج الدامغة ، واعتبر ذلك بأثره فى مخالفيه من المشركين ، وأثره فى المسلمين الأولين .

ولقد بلغ من أثره فى المشركين أن كل من كان يسمعه يناله من نوره قبس . سمع الوليد بن المغيرة النبى عَلَيْكُ يقرأ القرآن الكريم : فقال مخاطباً قربشاً :

فوالله ما منكم رجل أعرف بالأشعار منى ، ولا أعلم برجزه ، ولا بقصيده منى ، والله ما يشبه الذى يقول شيئاً من هذا ، والله إن لقوله الذى يقوله لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإنه لمثمر أعلاه ، مغدق أسفله ، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه ، وإنه ليحطم ما تحته .

وكان كل من داناه منهم مس نوره قلبه ، ونال وجدانه أثره ، حتى لقد تناهى زعماؤهم عن سماعه ، وتعاهدوا على ذلك ، لما رأوه من ميل كل من سمعه للإيمان .

وقد كان من أثر القرآن الكريم في المؤمنين الأولين أن عكفوا عليه يرتلونه ويتفهمونه ، ويتعرفون أحكامه ومراميه ، وجعلوه معلمهم الأول ، ومرجعهم إذا اختلفوا ، ومهل العقائد يهلون منه ما يقوى إيمانهم ، ويثبت يقينهم ، ولم يعرفوا حجة سواه، ولا محجة غير طريقه وهديه ، به مجادلون وعن هديه يصدرون .

<sup>=</sup> الأول ميزان التعادل ( الأكبر والأوسط والأصغر) لأن فيه أصلين متعادلين كألهما كفتان متحاذيتان ، وسميت الثانى ميزان التلازم لأن أحد الأصلين يشتمل على جزأ بن أحدما لازم والآخر ملزوم كقوله تعالى « لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » فإن قوله تعالى لفسدتا لازم ، والملزوم قوله تعالى « لو كان فيهما آلهة » ، ولزمت النتيجة من نفى اللازم ، وسميت الثالث ميزان التعاند، لأنه رجع إلى حصر قسمين بين النفى والإثبات ، يلزم من ثبوت أحدهما نفى الآخر ، ومن نفى أحدهما ثبوت الآخر ، فين القصمين تعاند وتضاد .

# المحكل بعدالنبي طسية

## تمهيد في افتراق الأمة وسببه :

جاء في البخارى: عن زينب بنت جحش أنها قالت: استيقظ النبي المنتج من النوم محمراً وجهه يقول: « لا إله إلا الله ، ويل للعرب من شرقد اقترب » . ويروى عن النبي يَرَاقِيني ، أنه قال : « افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة ، وافترقت النصارى على اثنين وسبعين فرقة ، وستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة » . وفي بعض الروايات إسقاط النصارى ، وفي بعضها زيادة كلها في النار إلا واحدة . وقال المقبلي في كتاب (العلم الشامخ ) حديث افتراق الأمة إلى ثلاث وسبعين فرقة رواياته كثيرة ، يشد بعضها بعضاً ، حيث لا تبقى رببة في حاصل معناه .

ونرى من هذه الآثار أن النبى بريسي تنبأ بهذا الافتراق قبل وقوعه ، وأخبر عن حدوث الفتن قبل أن تنبت فى الرؤوس ، وتلك خصائص النبوة ومزايا الرسالة ، وقد أخبر لتتنبه الأذهان ؛ وتعتصم بالحق ، وتتجنب الشطط والفتن فى كل حال أمر واقع ، ليس له من دافع ، ولماذا اختلف المسلمون ، وبين أيديهم كتاب الله لا يضلون ما إن تمسكوا به ، وأمامهم سنة رسول الله علي أله أخذ بها اعتصم من الشر بسور شديد ، لا يأتيه الباطل ولا يصل إليه زيغ الشيطان ؟

إن أسباب اختلاف المسلمين كثيرة لا يمكن تقصيها ، ولا يستطيع الباحث استقراءها ، إذ أن كل فكرة نبتت وكل فرقة نشأت ، أحيطت نشأتها بأسسباب تضافرت على تكوينها ، وتآزرت في إحداثها ، فلنكتف ببيان الأسباب إجمالا ، وقد يغنى الإجمال عن التفصيل ، والتعميم عن التخصيص وها هي ذي .

## العصبية العربية :

كان العرب، منقسمين إلى شعبين عظيمين، قحطانيين وعدنانيين، وبين الفريقين التنافس الشهديد، والعداوة المستحكمة، والنفار الذي لا يكون معه انفاق، وكان العدنانيون أنفسهم على قسمين. ربعيين ومضريين وكل حرب على الآخر لا يسالمه، ولا يهادنه، ولا يساكنه، والقبائل العربية فما بينها في تناحر شديد، وتقاتل، وتنازع مستمر:

فلمنا جاء الإسلام حرم النداء بالعصبية فيا حرم ، فقد قال تعالى :

« يا أمها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى ، وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم » . وقد قال على التقوى » . وقال على وآدم من تراب ، لا فضل لعربى على أعجمي إلا بالتقوى » . وقال على التي السي منا من دعا إلى عصبية ، ليس منا من قاتل على عصبية ، ليس منا من ما على العصبية » .

فسترت العصبية حيناً من الزمان أخذاً بتلك التعاليم العالية ، وهذه الآداب السامية ، ولحن سرعان ما استيقظت ناراً مشبوبة على الوحدة الإسلامية ، والجامعة الدينية ، فظهرت العصبيات في الإسلام ، ظهرت أولا في الردة .

يروى أن مسلمة الكذاب حيما تنبأ فى بنى حنيفة ، اتبعه الناس على العصبية ، وكان منهم من يقول : إنا لنعلم أن محمداً صادق ، ومسلمة كاذب ، ولكن كاذب ربيعة أحب إلينا من صادق مضر . ولما انتهت الردة خمدت العصيية ، حتى استيقظت فى الفتن الإسلامية بعد ذلك . وكان بعض إلحلفاء والأمراء من الأمويين يذكى نيرانها ويؤجج لهيها ، حتى عادت جاهلية ، ونوير الإسلام فى الآفاق ، وقد كانت تلك العصبية سبباً فى عادت جاهلية ، ونوير الإسلام فى الآفاق ، وقد كانت تلك العصبية سبباً فى نشوء قرق إسلامية واختلافها ، حتى إنك لترى أكثر الحوارج ربعيين .

## التنازع على الخلافة وطلب الملك :

لعن الله طلب الملك ، فقد كان شراً مستطيراً على الوحدات والجامعات في الأمم ، وقد ابتلى الله الأمة الإسلامية بذلك المنوع من الابتلاء ، وأحياناً كانت تتغلب قوة الإيمان على رغبات النفوس ، كما حدث في الاختلاف بين المهاجرين والأنصار ، فقد تغلب الإيمان القوى ، ودوى صوت الحق في وسط تلك الزوبعة ، فقرت الأمور ، وأقروا على الحلافة أمثلهم ، وأقواهم إيماناً . وأحياناً كانت تنتصر الرغبة كما حدث في منازعة معاوية لعلى في الحلافة ، وقد اشتدت المحن بعد ذلك ، وتشنعت الإحن ، وكانت الحوارج بفرقهم ، والشيعة بنحلهم ، وانقسم المسلمون بذلك فرقاً وأحزاياً «كل حزب بما لديهم فرحون » .

دخول طوائف كثيرة فى الإسلام: من أصحاب الديانات القديمة ، والملل والنحل السابقة ، فقد بقى أولئك على كثير مما ورئوه من عقائدهم ، إذ لم يستطيعوا أن يخلصوا منه ، وأن يهجروه دفعة واحدة ، فقد مكنته الأجيال فى قرارات نفوسهم ، ومنهم من كانوا يحاولون أن يخلعوا ذلك القسديم ؛ وبعضهم نزعوا إلى تقريب الإسلام مما ألفوه ، وتفسيره بما عرفوه ، وقد يكون ذلك منهم وهم لا يشعرون .

مجاورة المسلمين لكثير من أهل الديانات القديمة ، وسربان كثير من أفكار أولئك إلى المسلمين خصوصاً ، لم يكن ثابت العقيدة قوى الإيمان ؛ وقد دلنا على ذلك تقارب كثير من آراء بعض اليهود والنصارى ، فترى تقارباً شديداً بين آراء فرقة الفروشيم من اليهود ، من آراء المعتزلة ، وترى تقارباً شديداً بين أفكار الرافضة الذين يدعون أنهم مسلمون وآراء اليهود . قال مديداً بين أفكار الرافضة الذين يدعون أنهم مسلمون وآراء اليهود . قال ابن عبد ربه في الجزء الأول من العقد الفريد ناقلا عن الشعبي :

أحذرك الأهواء المضللة ، وشرها الرافضة ، فإنها يهود هذه الأمة ، يبغضون الإسلام كما يبغض اليهود النصرانية ، ولم يدخلوا فى الإسلام ، رغبة ولارهبة من الله ، ولكن مقتاً بأهل الإسلام ، وبغياً عليهم ، وقد حرقهم

على بن أبى طالب رضى الله عنه بالنار ، ونفاهم إلى البلدان ؛ منهم عبد الله بن سبأ نفاه إلى ساباط وعبد الله بن سباب نفاه إلى الحازر ، وأبو الكردس . وذلك أن محبة الرافضة محبة اليهود . قالت اليهود: لا يكون الملك إلا في آل داود . وقالت الرافضة لا يكون الملك إلا في آل على بن أبى طالب . وقالت اليهود: لا يكون جهاد في سبيل الله ، حتى يخرج المسبخ المنظر . وبنادى مناد من السهاء . وقالت الرافضة: لا جهاد في سبيل الله حتى يخرج المهدى ، وينزل من السهاء . واليهود يؤخرون صلاة المغرب حتى تشتبك النجوم وكذلك الرافضة ، السهاء . واليهود يؤخرون صلاة المغرب حتى تشتبك النجوم وكذلك الرافضة ، واليهود لا ترى على النساء عدة وكذا الرافضة . . واليهود تبغض جبريل وتقول:هو عدونا من الملائكة ، وكذلك الرافضة تقول بغلط جبريل في الوحى إلى محمد ، بترك على المن أبي طالب . والمهود لا تأكل لحم الجزور ، وكذلك الرافضة . اه باختصار قليل .

وترى من هذا كيف كانت التعاليم اليهودية تسرى إلى بعض من يدعون الإسلام ، إما لإضهارهم غير الإسلام ، وإظهارهم الإسلام ، وإما لأنها سرت إلى بعض ضعفاء الإيمان من مجاوريهم ، ولعله كان من الرافضة الفريقان .

محاولة أعداء الإسلام إفساد الأمر بين المسلمين: فقد نشروا بينهم أهواء مردية، وأفكاراً باطلة كما كان يفعل الزنادقة والقرامطة وغيرهم ؛ فقد كانوا يفعلون ما يفعلون مستظلين بلواء الإسلام منتمين إليه. قال ابن حزم في كتاب الفصل: والأصل في أكثر خروج هذه الطوائف عن ديانة الإسلام أن الفرس كانوا من سعة الملك وعلو اليد على جميع الأمم ، وجلالة الحطر في أنفسهم ؛ حتى إنهم كانوا يسمون أنفسهم الأحرار والأبناء ؛ وكانوا يعدون أنفسهم على أبدى العرب، محيع الناس عبيداً لهم ، فلما امتحنوا بزوال الدولة عنهم على أبدى العرب، وكانت العرب أقل الأمم عند الفرس خطراً ، تعاظمت الأمور ، وتضاعفت وكانت العرب أقل الأمم عند الإسلام ، بالمحاربة في أوقات كثيرة ، فني كل لديهم المصيبة ، وراموا كيد الإسلام ، بالمحاربة في أوقات كثيرة ، فني كل ذلك يظهر الحق . . . فأظهر قوم منهم الإسلام ، واستمالوا أهل التشيع ،

بإظهار محبة أهل البيت ، واستشناع ظلم على رضى الله عنه ، ثم سلكوا بهم مسالك شتى ، أخرجوهم عن الإسلام ، فقوم منهم أدخلوهم إلى القول بأن رجلا يننظر ، يدعى المهدى ، عنده حقيقة الدين ، إذ لا يجوز أن يؤخذ الدين من هؤلاء الكفار ، إذ نسبوا أصحاب رسول الله علي إلى الكفر ، وقوم خرجوا إلى نيوة من ادعوا له النبوة ، وقوم سلكوا بهم المسلك الذى ذكرنا من القول بالحلول ، وسقوط الشرائع ، وآخرون تلاعبوا فأوجبوا خمسين صلاة في كل يوم وليلة .

# ترجمة الفلسفة في آخو العصر الأموى والعصر العباسي :

كان للكتب الفاسفية المترجمة أثر واضح ، إذ غزا الفكر الإسلامىكثير من المنازع الفلسفية ، والمذاهب القديمة فى خالق الكون ، وظهر كثير من علماء المساين نزعوا منزع الفلاسفة الأقدمين ، وأخذوا بطريقتهم .

وظهر فى العصر العباسى أقوام شكيون ، ينزعون فى الشسك منزع السو فسطائية الذبن ظهروا فى اليونان والروم ، فكان كل ذلك ضغثا على إبللة : أضاف إلى أسباب الحلاف أسباباً أقوى وأشد خطراً .

التعرض لبحث كثير من المسائل التي ليس في استطاعة العقل البشري الوصول إليها منفرداً عن الشرع ، كسألة إثبات الصفات ونفيها ، ومسألة قدرة العبد بجوار قدرة الرب ، وغير ذلك ، فإن البحث في هسذه المسائل يفتح باباً واسعاً من أبواب الاختلاف ، إذ تختلف الأنظار ، وتتباين المسائل ، ويتجه كل اتجاها يخالف الآخر ، وربما كانت أكثر المسائل التي وقع فيها الاختلاف بين الأشاعرة والمعتزلة من هذا القبيل .

## ورود المتشابه في القرآن الكريم :

إن بعض ذوى الأفهام حاول الوصول إلى تأويله وإدراك كنه المراد فاختلفوا فى ذلك ، وبعض آخر ، ممن يضربون بينهم وبين الزيغ حجاباً مستوراً توقفوا ي

## استنباط الأحكام الاسلامية:

اختلف المسلمون بسبب استنباط الأحكام الإسلامية من الكتاب والسنة إذ تشعبت أمامهم طرق تعرف الأحكام ، وكل أخذ بما انقدح في نفسه من رأى ، أو بما اقتنع به من حديث أو أثر . وربما كان هذا الخلاف أخف أنواع الخلاف خطراً ، وأقواها أثراً ، وأبينها ثمراً ، إذ نتج من مجموع الآراء المجتلفة المتقاربة قانون محكم ، يعادل أحمكم القوانين وضعاً ، وأدقها نظاماً ، وأعدلها منهجاً ، وأقواها على مسايرة الزمن ، ومساوقة الفطرة الإنسانية .

## القصص:

ظهر القصص في عصر الشهيد عنمان رضى الله عنه ، وكر هه على رضى الله عنه حتى أخرج القصاص من المساجد (۱) ، لما كانوا يضعونه في أذهان الناس من خرافات وأساطير ، بعضها مأخوذ من الديانات السابقة بعمد أن دخلها التحريف ، وعراها التغيير . وقد كثر القصص كثرة فاحشة في عصر الأمويين وكان بعضه صالحاً ، وكثير منه غير صالح . وربما كان السبب في دخول كثير من الإسر ائيليات في كتب التفسير وكتب التاريخ الإسلامي هذا القصص الذي لا يتحرى فيه الصدق والحق في بعض الأحيان . وطبيعي أن أفكاراً غير ناضجة تلقى في مجالس القصص المختلفة قد تكون سبباً من أسباب الحلاف وخصوصاً إذا شايع القاص صاحب مذهب ، أو زعم فكرة ، وشايع الآخر غيره ، فإن ذلك يحدث في العصور السابقة .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ولم يستثن إلا الحسن البصرى .

# البحدك المناظرة في عطر كالفالولشدين

قويت الوحدة الإسلامية في عصر الخليفتين الأولين ، حتى إنه ماكان . يحدث خلاف إلا انتهى إلى انحاد ، ولا افتراق إلا انتهى باتفاق ، حتى ظهرت الفتن في عصر الخليفة الثالث ، فاتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم ، وانشقت الوحدة الإسلامية ، وانشعبت من غير تلاق ، وانفرعت من غير اتفاق ، وركبت الأهواء الرءوس ، وقامت فتنة خير وصف لها ما جاء في صحيح البخارى : عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه : «ستكون فتن القاعد فيها خير من الماشي ، والماشي خير من القاعد فيها خير من الماشي ، والماشي خير من الساعى ، من تشرف لها تستشرفه ، فن وجد فيها ملجأ أو معاذاً ، فليعذ به » ولسنا الآن بصدد بيان هذه الفتن ولكنا ذاكرون آثارها في الجدل الإسلامي مع الإشارة إلى أسباحا في موضعه .

وقد تناول الجدل في عصر الخلفاء الراشدين شعباً ثلاثة :

١ – جدلاً في الإمامة .

٢ – وجدلاً في أصول العقيدة .

٣ – وجدلا في الفروع .

ولم يكن الجدل في هذه الشعب بمقدار واحد ، بل يتفاوت فيها تفاوتاً عظيماً . .

#### الإمامة :

قبل أن نذكر الخلاف فى الإمامة والجدل فيها نتقدم بكلمة موجزة عن كنهها والداعى إليها ، والشروط الشرعية فيها . قال ابن خلدون فى بيان حقيقة الحلافة والفرق بينها وبين الملك : إن الملك الطبعى هو عمل الكافة على مقتضى الغرض والشهوة ، والسياسى هو ، عمل الكافة على مقتضى النظر العقلى فى جلب المصالح الدنيوية ودفع المضار والخلافة هى حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعى فى مصالحهم الأخروبة والدنيوية الراجعة إليها ، إذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الآخرة ، فهى فى الحقيقة خلافة عن صاحب الشرع فى حراسة الدين وسياسة الدنيا به .

وهسذه التفرقة بين الملك والخلافة كانت واضحة في عصر الخلفاء الراشدين ، كانوا رضوان الله تعالى عنهم مقيمين للحدود ، منفذين لأحكام الشرع الشريف ، حراساً على الناس في تنفيذه ؛ دعاة إليه ، مبينين لأحكامه ، موضحين لما عساه يهم على الناس ، وقد كان ذلك شأن الحلافة حتى انقابت ملكا عضوضاً ، كا ورد بذلك الأثر .

ولما فى الخلافة من المعنى الدينى ، والرقابة على تنفيذ الشرع الشريف كانت من قبيل فروض الكفاية ، فيجب على الكافة إقامة خليفة ، بحيث يأتحون جميعاً إن لم يقم . قال ابن حزم فى كتابه الفصل : اتفق جميع أهل السنة ، وجميع المرجئة ، وجميع الشيعة ، وجميع الخوارج على وجوب الإمامة ، وأن الأمة واجب عليها الانقياد لإمام عادل ، يقيم فيهم أحكام الله ويسوسهم بأحكام الشريعة التى أتى بها رسول الله يتالقي ، حاشا النجدات من الخوارج ، فإنهم قالوا : لا يلزم الناس فرض الإمامة ، وإنما عليهم أن يتعاطوا الحق بينهم : وهذه فرقة ما نرى بتى منهم أحد ، وهم المنسوبون إلى نجدة بن عويمر الحنفى باليامة ، وقول هذه الفرقة ساقط بكنى فى الرد إليه وإبطاله إجماع كل من ذكرنا على بطلانه ، والقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة قد وردا بايجاب الإمام ، من ذلك قول الله تعالى : « أطبعوا الله وأطبعوا الله راهد والم الأمر منكم » مع أحاديث كثيرة صحاح فى طاعة الأثمة وإيجاب الإمامة ، ثم بين أن الفرض إقامة إمام واحد ولا بجوز إقامة الأثمة وإيجاب الإمامة ، ثم بين أن الفرض إقامة إمام واحد ولا بجوز إقامة

إمامين ، فقال . . « ثم اتفق من ذكر تا ممن يرى فرض الإمامة على أنه يجوز كون إمامين فى وقت واحد فى العالم ، ولا يجوز إلا إمام واحد إلا محمد ابن كرام السجستانى ، وأبا الصباح السمر قندى ، وأصحابهما ، فإنهما أجازوا كون إمامين وأكثر فى وقت واحد ، واحتج هؤلاء بقول الأنصار أو من قال منهم يوم السقيفة للمهاجرين : منا أمبر ، ومنكم أمير ، واحتجوا أيضاً بأمر على والحسن مع معاوية ، وكل هذا لا حجة لهم فيه ، لأن قول الأنصار رضى الله عنهم ما ذكرنا لم يكن صواباً ، بل كان خطأ : أداهم إليه الاجتهاد ، وخالفهم فيه المهاجرون ، ولابد إذا اختلف القائلان على قولين متناقضين من أن يكون أحدهما حقاً ، والآخر خطأ ، وإذا كان ذلك كذلك فواجب رد ما تنازعوا فيه إلى ما افترض الله عز وجل للرد إليه عند التنازع ، إذ يقول سبحانه : « فإذا تنازعتم فى شىء ، فردوه إلى الله والرسول ، إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ، فنظرنا فى ذلك ، فوجدنا رسول الله يَوْلِيْنَ ، قد قال : إذا بويع لإمامين فاقتلوا الآخر منهما ، وقال تعالى : لا ولا تكونوا كالذين بويع لإمامين فاقتلوا الآخر منهما ، وقال تعالى : لا ولا تكونوا كالذين وإذا كان إمامان فقد حصل النفرق المحرم ووجد التنازع ، ووقعت المعصية .

فصح أن قول الأنصار رضى الله عنهم خطأ رجعوا عنه إلى الحق وعصمهم الله من التمادى عليه ، وأماأ مر على والحسن ومعاوية فقدصح عن النبي بالحق ، وأنه أنذر بخارجة نخرج من طائفتين ، وأنه تقتلها أولى الطائفتين بالحق ، فكان قاتل تلك الطائفة على رضى الله عنه ، فهو صاحب الحق بلا شك ، وكذلك أنذر عليه الصلاة والسلام بأن عماراً تقتله الفئة الباغية ، فصح أن علياً هو صاحب الحق ، وكان على السابق إلى الإمامة فصح بعد أنه صاحبها وأن من نازعه فيها فمخطىء ، فعاوية رحمه الله محطىء ، مأجور مرة ، لأنه عتمد ، ولا حجة في خطأ المخطىء ، فبطل قول هذه الطائفة أيضاً . أ ه .

وقد ذكر ابن خلدون شروط الإمامة فقال :

وأما شروط هذا المنصب فهى أربعة : العلم ، والعدالة ، والسكفاية ، وسلامة الحواس . واختلف فى شرط خامس وهو النسب القرشى . وقد اشترط ابن حزم أن يكون رجلا ، لقول رسول الله عليه : « لا يفلح قوم أسندوا أمرهم إلى امرأة » .

أما الاختلاف الذي أشار إليه ابن خلدون في النسب القوشي فواسع النطاق ، مترامي الأطراف مختلف النواحي ، قال ابن حزم : اختلف القائلون على وجوب الإمامة في قريش، فذهب أهل السنة ، وجميع الشيعة ، وبعض المعتزلة ، وجمهور المرجئة إلى أن الإمامة لا تجوز إلا في قريش خاصة من ولد فهر بن مالك ، وأنها لا تجوز فيمن كان أبوه من غير بني فهر بن مالك ، وإن كانت أمه من قريش ، ولا في حليف ، ولا في مولى ، وذهبت الحوارج كلها ، وجمهور المعتزلة ، وبعض المرجئة إلى أنها جائزة في كل الحوارج كلها ، وجمهور المعتزلة ، وبعض المرجئة إلى أنها جائزة في كل من قام بالكتاب والسنة ، والواجب أن يقدم الحبشي ، لأنه أسهل لحلعه إذا حاد عن الطريقة .

ثم قال : واختلف القائلون بأن الإمامة لا تجوز إلا في قريش . فقالت طائفة : هي جائزة في جميع ولد فهر ، وهذا قول أهل السنة ، وجمهور المرجئة ، وبعض المعتزلة . . وقالت طائفة: لا تجوز الحلافة إلا في ولد على ابن أبي طالب . . وبلغنا عن بعض بني الحارث بن عبد المطلب أنه كان يقول لا تجوز الحلافة إلا في بني عبد المطلب خاصة ، وبراها في جميع ولد عبد المطلب ، وهم أبو طالب ، وأبو لهب ، والحارث ، والعباس ، وبلغنا عن رجل كان بالأردن أنه يقول لا تجوز الحلافة إلا في بني أمية بن عبد شمس ، ورأينا كتاباً مؤلفاً لرجل من ولد عمر بن الحطاب رضى الله عنه يعتج بأن الحلافة لا تجوز الا لولد أبي بكر وعمر رضى الله عنهما . . عنه يحتج بأن الحلافة لا تجوز الإ لولد أبي بكر وعمر رضى الله عنهما . . وترى من هذا أن جماهير العلماء من المسلمين يرون أن الحليفة من قريش ومن عداهم أقل عدداً وأضعف ناصراً ، وقد احتج أولئك الكثرة من العلماء بحديث الأثمة من قريش ، وفي رواية : الأمراء من قريش . وإذا من العلماء بحديث الأثمة من قريش ، وفي رواية : الأمراء من قريش . وإذا رجعنا إلى أقوال الرواة والشراح في ذلك الحديث نرى أمرين :

أحدهما: أنهم اختلفوا في معناه ، فويق خرّ ج الحديث على أنه خبر بما سيقع ، وهو أن الإمامة الحقيقية الشرعية سيتكون في قريش ، لا في غيرهم ، وفريق قال إن المقصود الأمر والتكليف ، واستمع إلى ما يقوله ابن حجر في شرح حديث ابن عمر عن النبي على الله يزال هذا الأمر في قريش ما بني اثنان » . التقدير لا يزال هذا الأمر أي لا يسمى بالخليفة إلا من يكون من قريش ، إلا أن يسمى به أحدهم من غيرهم غلبة وقهراً . وإما أن يكون المراد به الأمر ، وإن كان لفظه لفظ الخبر . ثم قال : قال النووى : يكون المراد به الأمر ، وإن كان لفظه لفظ الخبر . ثم قال : قال النووى : حكم حديث ابن عمر إلى يوم القيامة ما بتي من الناس اثنان ، وقد ظهر ما قاله على ذلك ، ومن تغلب على الملك بطريق الشركة ، لا ينكر أن الخلافة في قريش من غير مزاحة لحم على ذلك ، ومن تغلب على الملك بطريق الشركة ، لا ينكر أن الخلافة في قريش، وإنما يدعى أن ذلك بالنيابة عنهم . ثم قال : قال القرطبي : هذا الحديث خبر عن المشروعية أي لا تنعقد الإسامة الكبرى إلا لقرشي ، مهما وجد منهم أحد ، وكأنه جنح إلى أنه خبر بمعنى الأمر .

لانيهما: أن الروايات تضافرت على أن أولوية قرش مقيدة بعد لهم ؟ وإقامتهم الحق ، بـل طاعة كل متول مقيدة بذلك ، ومن ذلك ، قوله عليا لقريش: «أنتم أولى الناس بهذا الأمر ، ما كنتم على الحق ، إلا أن تعدلوا فتاحوا كما تلحى هـذه الجريدة ». وقوله عليا : « استقيموا لقريش ما استقاموا لكم ، فإن لم يستقيموا ، فضعوا سيوفكم على عواتقكم ، فأيذوا خضراءهم ، فإن لم تفعلوا فكونوا زراعين أشقياء ».

ویفهم من کل هذا أن القرشی أولی بالحلافة ما تساوی مع غیره کفایة وعدلا ، فإن لم یکن فی کفایة غیره ، وعدالته ، فغیره أولی . ویؤید ذلك ما روی عن عمر رضی الله عنه ، أنه قال : إن أدرکنی أجلی ، وأبوعبیدة حی استخلفته ، فإن أدرکنی أجلی ، وقد مات أبو عبیدة استخلفت معاذ ابن جبل ، ومعاذ بن جبل غیر قرشی : وقوله بالله : « اسمعوا وأطبعوا ، وإن استعمل علیكم عبد حبشی ، كأن رأسه زبیبة » . فهال وذاك یؤید جواز أن تكون الولایة فی غیر قرشی .

### اختلاف المسلمين في الخلافة:

ولنرجع إلى اختلاف المسلمين في الخلافة في عصر الخلفاء الراشدين ، فنقول: اختلف المسلمين ، فالأنصار رأوا أن الخليفة يكون منهم ، لما لهم من فضيلة الإيواء والنصرة ، ولأنهم هم هماة الإسلام ، ونصراء الرسول برائح ، والدعاة إليه ، والنصرة ، ولأنهم هم هماة الإسلام ، ونصراء الرسول برائح ، والدعاة إليه ، ولم يروا أن النبي برائح ، خصها ببطن من بطون العرب ، ولا بقبيلة من قبائلهم . وفريق آخر على رأسهم أبو بكر ، رأوا أن الأمر للمهاجرين ، وفريق ثالث جعلوها في بني هاشم ، ونادوا بعلى لامتيازه على كل بني هاشم بالسابقة في الإسلام ، والدفاع عنه ، والمواقف في الجلي ، والعلم والفقه في الدين ، ولم يدم الخلاف طويلا ، فإن الفريق الوسط قد غلب الفريقين ، وتعه جماهير المسلمين ، وسكن الرأى الأول حتى نادى به الخوارج ، وخمد الرأى الثالث حتى استيقظت رءوس الفتن في عهد الخليفة الشهيد عثمان رضى الله عنه وذلك لأن شخصية الخليفتين ، وما قد قدماه من فداء وبلاء بهرا الأنظار ، فلم يفكر الناس في رجعة أو انتكاث .

وفوق ذلك فقد شغل المسلمون بالجهاد فى سبيل الله ، والتعاون فى تدبير الأمور لتلك الفتوح التى اتسعت بها رقعة الحكم الإسلامى ، ولذلك لم يحفظ التاريخ من المحادلات فى الخلافة من لدن وفاة النبى عَلَيْتُهِ ، إلى الخليفة الثالث عمّان رضى الله عنه إلا مجادلة الأنصار للمهاجرين ، وانتهاء الأمر بمبايعة أبى بكر رضى الله عنه ، وإلا امتناع على رضى الله عنه وبعض أهل بيته ومن ينتمون إليه عن البيعة زمناً قبل إنه ستة أشهر ، وما تحلل ذلك من مناقشات له رضى الله عنه فى إثبات حقه فى الخلافة ، وإدلائه إليها بقرابته وسابقته ، ولما بابع أحسن الطاعة ، ولم يحدث نفاراً ، ولم يشاقق خليفة فيا يعتقده حقاً له ، فأدى للخلافة حقوقها ، ولولى الأمر ما يجب له من نصيحة وموعظة حسنة ، ومشورة خالصة .

وقد سلك الصحابة في طريق انتخاب الخلفاء ثلاثة مسالك ، لأنهم لم

يجدوا نصاً شرعياً يقيدهم بطريق ، ويأخذهم بمذهب ، إذ الشرع تو لله الناس أحراراً فيه ، يسلكون أى مذهب يوحى به العقل ، وتوافق عليه الكثرة لأن ذلك يختلف باختلاف الأزمنة ، فلم يقيدهم الشرع بطريق قد يتسلح فى زمن ، وربما لا يصلح فى غيره .

### والمسالك التي سلكها الخلفاء:

١ - طريقة الانتخاب المباشر من المسلمين ، وقد حصل ذلك فى انتخاب أبي بكر رضى الله عنه الذى تم سريعاً فى سقيفة بنى ساعدة .

Y - وطريقة العهد لمن بعده، وكان ذلك لا يتم إلا بعد مبايعة المسلمين لمن يعهد إليه ، وقد حصل ذلك فى انتخاب الفاروق عمر رضى الله عنه إذ اختاره أبو بكر ، وعهد إليه ، ثم أخذ البيعة له من المسلمين . ولو أردنا أن نرد الحقائق إلى نصابها فى هذه الطريقة ، لقلنا إن عهد الحليفة ماكان اقتراحاً وقد نفذه المسلمون بمبايعتهم ذلك المستخلف . والأمر الذى جعل أبا بكر يعمد إلى ذلك هو خوفه أن يضيع أمر الأمة سدداً بدداً ، والجيوش قد ذهبت فاتحة ، ضاربة فى الأرض ، والأعسداء فى كل مكان يتر بصون الدوائر بالمسلمين ويريدون الفرصة فينتهزونها .

٣- وطريقة الاختيار الشورى من أشخاص يعينهم الحليفة ، ليختار منهم من يخلفه . وقد فعل ذلك عمر رضى الله عنه عندما ضربه أبو لؤلؤة المحبوسي لعنه الله . والذي حصل أن ثلاثة من الستة الذين عينهم عمسو ؛ فوضوا لعبد الرحمن بن عوف اختيار على أو عثمان ، فاختار عثمان رضي الله عنه ، وبايع الناس ، وما اعتبر عثمان خليفة إلا بعد أن تمت له البيعة من المسلمين بالمدينة المنورة . و على ذلك يمكننا أن نقول إن الانتخاب العام كان روح هذه الطريقة ، والفرق بينها وبين سابقتها أن همذه اقتراح بانتخاب روح هذه الطريقة ، والفرق بينها وبين سابقتها أن همذه اقتراح بانتخاب شخص من بين ستة ، قال عنهم عمر رضى الله عنه أن رسول الله سيالية ، مات وهو عنهم راض ، فلم يجد لأحدهم فضلا على الآخرين ، ولم ير د أن يتحمل التبعات حياً وميتاً .

الفين في عهد عثمان رضي الله عنه

استيقظت الفتن في عهد الشهيد عثمان رضي الله ، وكان العامل فيها خسة عناص :

أولهما: سماحة القرشيين وكبار المهاجرين والأنصار بالذهاب إلى الأقاليم، فإن أولئك ذهبوا إلى البلاد، فانسابوا فيها بعد أن كان عمر رضى الله عنه قد منعهم منها، وقد كان فيهم جرأة على الحكام بسبب قدمهم السابقة في الإسلام، ثم من القرشيين من كونوا أرستقراطية عربية، لها مجالس خاصة؛ ومميزات تجعل لهم الصدر، وقد اختلفوا في هذه المجالس؛ وتناولوا الخليفة وعماله بالنقد، ومن المهاجرين الأولين من رأى أعمالا ينكرها، وأموراً لم يقرها، فشدد النكير بسببها على الخليفة، وعماله، كما فعل أبو ذر رضى الله عنه، فإنه يروى أنه كان يقول في الشام: والله لقد حدثت أعمال ما أعرفها، والله ما هي في كتاب الله، ولا في سنة نبيه ميزين ، والله إلى لأرى حقاً يطفأ، وباطلا يحيا، وصادقاً مكذباً، وأثرة بغير تقى، وصالحاً مستأثراً عليه: فقال حبيب بن مسلمة الفهرى لمعاوية: إن أبا ذر لمفسد عليكم الشام، فتدارك أهله، إن كان لك فيه حاجة، وقد كثرت أقواله على هذه الشاكلة حتى شكى معاوية إلى الخليفة المقتول عنمان رضى الله عنه منه، فآمره عنمان بأن يحمله إليه.

وترى من هذا كيف كان سماح عثمان لهؤلاء العلية من الصحابة فاتحاً باباً لنقد أمره بين أقوام قريبي عهد بكفر ، أو دخلوا في حكم المسلمين كارهين لا طائعين ؛ ولو أبقاهم بجواره لاستطاع أن يجد منهم المستشارين والمعينين إن أراد ذلك .

ثانيها: اشتهار سيدنا عنمان رضى الله عنه بحبه لأقاربه وليس فى ذلك من إثم ولا لوم ، ولكنه وثق بكثير من الأمويين وهم أسرته ، وبعضهم ليسوا بأهل لهذه الثقة ، فكان يستشيرهم فى كثير من أمور الدولة ، وبذلك نفر منه عظماء من علية الصحابة ذوى السبق فى الإسلام ، كطلحة ، وسعد

ابن أبى وقاص ، والسيدة عائمة أم الرمنين ، لأنهم وأوه قد أخذ يشاور هؤلاء يدل أن يشاور أولئك السابقين الأونين من المهاجرين والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان . وقد كان عمر رضى الله عنه قد اختص بشوراه الحاصة أولئك الممتازين ، وكان كلما جد أمر من الأمور ذوات الحطر جمع سكان المدينة أجمعين ، واستشارهم في شورى عامة .

وقد كان أولئك الأمويون يحاولون القبض على ناصية الأمور . يروى أن عنمان لما أحاط به المصريون والكوفيون والبصريون ، استعان بعلى رضي الله عنه في صرف المصريين ، فصرفهم ، وأشار عليه على بأن يكلم الناس مِكلام يسمعونه ، يشهد الله على ما في قلبه من النزوع والإنابة ، فتكلم بكلام ، فرق له الناس ، وبكى كثيرون منهم ، وارتدت القلوب الشاردة وكادت القضب ترجع إلى أجفانها ، وتموت نوازع الشر في خلاياها ، ولكن مروان جاء إليه ، وقال له بأبي أنت وأمي ، والله لوددت أن مقالتك هذه كانت، وأنت ممتنع منيع، فكنت أول من رضي بها، وأعان عليها، ولكنك قلت ما قلت حين بلغ الحزام الطبيين ، وخلف السيل الزبي ، وحين أعطى الخطة الذليلة الذليل ، والله لإقامة على خطيئة تستغفر منها أجملمن توبةتخوف عليها . وإنك إن شئت تقربت بالتوبة ، ولم تقر بالخطيئة ، وقد اجتمع إليك على الباب مثل الجبال من الناس ، فقال عنمان : فاخرج إليهم ، فكلمهم ؛ فإنى لأستحيى أن أكلمهم ، فخرج مروان إلى الباب والناس يركب بعضهم بعضاً ، فقال: ما شأنكم ، فقد اجتمعتم كأنكم قد اجتمعتم لنهب ، شاهت الوجوه ؛ وكل إنسان آخذ بأذن صاحبه ، جثتم تريدون أن تنزعوا ملكنا من أيدينا ، اخرجوا عنا . أما والله لنَّن رميتمونا ليمرن عليكم منا أمر لا يسركم ، ولا تحمدوا غب رأيكم . ارجعوا إلى منازلكم ، فإنا والله ما نحن مغلوبين على ما في أيدينا (١) .

<sup>(</sup>۱) الطبرى الجزء الخامس صفحة ۱۱۲ ، قد نقل ذلك الطبرى ، وهو من الثقات ، ونبثى كيف يكون وقع هذا الكلام فى النفوس ، لابد أن يكون بأسا من إشكاء ، ومع اليأس العصيان ، وكذلك كان .

النها: تولية بعض العال فإنهم لم يكونوا من ذوى السبق ، وبعضهم قد أباح سيدنا محمد برات دمه ، إذ ارتد بعد إيمان ، وهو عبد الله بن سعد ابن أبي السرح ولاه أمر مصر بعد عمرو بن العاص ، فاكتسب من عمرو عدوا شديد الخصومة ، ولم يكتسب من عبد الله نصيراً ير د الشهة وينشر الحق . فقد أخذ عمرو يؤلب الناس على عثمان ، حتى إنه روى في الطبرى أنه كان يقول : والله إن كنت لألق الراعي فأحرضه عليه . وأما عبد الله بن سعد فقد كانت ولايته مصر سبباً لنشر قالة السوء عن سيدنا عثمان رضى الله عنه إذ أخذ الناس يتحدثون في شأن توليته ؛ وهو الرجل الذي آمن ثم كفر ، ثم كذب على رسول الله يُرات من الدي أنه لبس على المسلمين دينهم ، إذ أخذ الناس بكتب القرآن الكريم بخلاف ماكان يأمره به يُرات ، وغير ذلك من الدعاوى الخطرة التي نسبت إليه .

وفوق هذا لم يكن البر الرحيم الذى يأسو الجراح الناغرة بحسن سياسة، ويرقأ النفوس الثاثرة بحذق وكياسة ، بل كان فى سياسته العنف الذى لم يمازجه عدل .

جاء في كتاب الإه

أهل مصر جاءوا يشكون ابز

يتهدده فيه ، فأبي ابن أبي السرح ا

بعض من آتاه من قبل عُبَان من أهل مصر ، حتى فنله ، فانظر إلى الرجل كيف يستهين بأمر أسير المؤمنين ، وكيف تدفعه غوايته إلى الجرأة على إيذاء من أوصاه بالعدل بينهم ، والرأفة بهم . ثم إذا شعر الناس بأن أمر الخليفة بهون على من ولاه ، ألا ييئسون من إقامة العدل ، وفي اليأس فتح باب الشر والفتن والقتل والقتال ، إذ الشعور بالعدل هو الحاجز الحصين الذي يحول بين الشعوب ، والغزوع إلى الفتن والآثام والشرور .

رابعهـا : لين سيدنا عثمان رضي الله عنه :

لم يكن سيدنا عثمان رجلا عنيفاً بمن يأخذون الأمور بالشدة ، ويعالجونها بالحنى ، بلكان رجلا مسالماً يميل إلى أخذ الأمور ومعالجتها بالحسنى ،

وكثير من الفتن لا تعالج إلا بالسيف ولا تؤخذ إلا بالشدة ، ولو أن سيدنا عبان رضى الله عنه أخذ أولئك العصاة بالشدة عندما تحركت رءوس إلى الانتقاض ، وقضى على فتنهم حتى أيأسهم من أن تكون الثورة وسيلة للعلاج ، ثم بعد ذلك يأخذ فى رد الأمور إلى نصامها ومعالجتها ، وأبعد الولاة الذين كانوا سبباً فى شيوع القالة وانتشار السوء ، لو فعل ذلك لنجا ، ولكنه آثر العافية للناس ، وكان أهل المدينة وعظماء الصحابة كلما هموا بمحمل سيوفهم للوقوف فى وجه أولئك الذين ساوروا المدينة ثبطهم ومنعهم ، فإن الرواة يقولون إن تمانمائة من الصحابة كانوا على استعداد لحمل السلاح ، وكلهم من بقايا السيف ، وبقايا السيف أبتى عدداً ، وأحفظ للبيضة ، وأشد من بحامون عن الحوزة ، وقد منعهم سيدنا عبان من التقدم لإخراج هؤلاء من بحامون عن الحوزة ، وقد منعهم سيدنا عبان من التقدم لإخراج هؤلاء أيثاراً للعافية ، ومنعاً للقتل والقتال ، فكان هو رضى الله عنه أول فداء ، وأول قربان ألق فى تلك النبران التى تأجبت .

خامسها: وهو أعظم الأسباب، وجود طوائف من الناقين على الإسلام الكائدين له بين ربوع المسلمين، فعملوا على تفريق أهله، وتمزيق وحدتهم، وتضييعهم سدداً بدداً، ولا جامعة تجمعهم. وكان أولئك يلبسون لباس الغيرة على الدين، ويشيعون السوء عن عثمان، ويذكرون علياً بالخير، وينشرون روح النقمة والتمرد بين الشعوب الإسلامية، ويتخذون من بعض ما يفعله ولاة لعثمان ما يبنون عليه دعوتهم، لأنهم يحبون أن تشييع المظالم فى الذين آمنوا، وكان الطاغوت الأكبر لمؤلاء جميعاً عبد الله بن سبأ واستمع إلى ما يقوله الطبرى فيه: كان عبد الله بن سبأ بهودياً من أهل صنعاء، أمه سوداء، فأسلم زمان عثمان، ثم تنقل فى بلدان المسلمين، يحاول ضلالهم، فبدأ ببلاد الحجاز، ثم البصرة، ثم الكوفة، ثم الشام، فلم يقدر على ما يريد عند أحد من أهل الشام؛ فأخرجوه، حتى أتى مصر، فاعتمر ما يريد عند أحد من أهل الشام؛ فأخرجوه، حتى أن مصر، فاعتمر فهم، فقال لهم فيما يقول بالعجب ممن يزعم أن عيسى يرجع، ويكذب بأن غمما الم برجع، وقد قال عز وجل: وإن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى عمداً الم برجع، وقد قال عز وجل: وإن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى

معاد ، . فمحمد أحق بالرجوع من عيسى ، فقيل عنه ، ووضع لهم الرجعة ، فتكلموا فيها . ثم قال لهم بعد ذلك : إنه كان ألف نبي ؛ -ولكل نبي وصى ، وكان على وصى محمد . ثم قال : محمد خاتم الأنبياء وعلى خاتم الأوصياء ، ثم قال بعد ذلك من أظلم ممن لم يجز وصية سول الله مَالِيُّهُ ، ووثب على وصى رسول الله مِالِيِّهِ ، وتناول أمر الأمة ، ثم قال لهم بعد ذلك إن عثمان أخذها بغير حق، وهذا وصى رسول الله عليه فانهضوا في هذا الأمر فحركوه ، وابدءوا بالطعن على أمرائكم ، وأظهروا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر تستميلوا الناس ، وادعوهم إلى هـذا الأمر ، فبث دعاته ؛ وكاتب من كان استخفى في الأمصار ، وكاتبوه ، ودعوا فى السر إلى ما عليه رأيهم ، وأظهروا الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وجعلوا يكتبون إلى الأمصاركتباً يضعونها في عيوب ولاتهم ، ويكاتبهم إخوانهم بمثل ذلك . ويكتب أهل كل مصر منهم إلى مصر آخر بما يصنعون فيقرؤه أولئك في أمصارهم ، وهؤلاء في أمصارهم ، حتى تناولوا بذلك المدينة ، وأوسعوا الأرض إذاعة ، وهم يريدون غير ما يظهرون ويسرون غير ما يبدون ؛ فيقول أهل كل مصر إنا لفي عافية مما ابتلي به هؤلاء، إلا أهل المدينة . فإنهم جاءهم ذلك عن جميع الأمصار ، فقالوا : إنا لني عافية ثما فيه الناس .

انظر إلى أولئك المنافقين الذين يعيثون في الأرض كيف يملأون الجو صياحاً، ومجارون بالشكاوى الكاذبة ، ونبئني كيف يكون حالهم إذا وجدوا هناة لأمير ، أو ذنباً سابقاً أو لاحقاً لوال ، لا بد أن يذيعوه وينشروه ، ليملئوا نفوس الناس بأن أمر الأمة قد فسد وضاع ، وليوقظوا فيهم إحساساً بأن ظلماً واقع ، وعدلا ضائع ، ويشعروهم بالياس من النصسفة إلا بتغيير ؛ وفي التغيير تأريث للعداوات وتذكية لنيران الاحقاد ، وفتح أبواب الشرعلى مصاريعها ، فتفشل الأمة ، وتذهب ريحها ، وذلك ما يبغون .

تضافرت الأسباب السابقة ، فأوجدت تلك الفتن التي ابتدأت بقتل ذلك

الحليفة الشهيد ، وانتهت بتقسيم الأمة الإسلامية إلى فرق وشيع وأحزاب تتجادل أحياناً باللسان ، وتتناحر أحياناً بالسيف .

فى ظل تلك الفتن نبتت الشيعة ، وإن كان لعلى أنصار فى الحقيقة ، قبل ذلك يرجع وجودهم إلى الخلاف الأول الذى نشأ ، بعد وفاة النبي على الله ولكن لم يأخذوا شكل طائفة تجمعها آراء ومبادىء تتعلق بالإمامة ، إلا بعد أن أخذ عبد الله بن سبأ يدعو دعوته هذه ، وينشر ذلك الرأى الذى ارتآه طريقاً لغايته ، ولما قتل سيدنا على رضى الله عنه أخذت آراء الشيعة تتسع وتنقسم فرقاً مختلفة على ما سنبين إن شاء الله تعالى عند الكلام على الشيعة

وفى صدى هذه الفتن ، وآثارها التي استمرت طول مدة الحليفة الرابع على كرم الله وجهه ، وجهه الحوارج الذين خرجوا على على رضى الله عنه بعد التحكيم ، وأخذوا ينادون بتلك المكلمة التي كانوا يرددونها وهي «لا حكيم إلا لله » وقد أخذوا يجادلون علياً ، وعلى يجادلهم ، حتى قتلوا عبد الله بن خباب بن الأرت ، ولم يسلموا قاتله ، وقالوا:كلنا قتله ، فقاتلهم على رضى الله عنه حتى كاد يبيدهم .

#### الجدال في الخلافة في هذا العصر:

كثر الجدال في الحلافة الإسسلامية في ثلاثة أدوار في عصر الحلفاء الراشدين: فني الدور الأول كان يدور الجدل أولا حول استحقاق الأنصار و المهاجرين للخلافة، وكان الأنصار يحتجون بالنصرة والإبواء، والمهاجرون ولون أسلمنا قبلكم وقدمنا في القرآن الكريم عليكم، ويحتجون بأنهم أقرباء بي عليته ، وقد انتهى ذلك الجدل بالإقرار للمهاجرين، وقد كانت روح بن نسود المتجادلين، والإخلاص كان يسيطر على الفريقين، ولذلك انتهى للاف وشيكا . وقد عقب ذلك خلاف آخر قوامه شعور على بأنه أحق للافة لقرابته القريبة، وهو يحتج بقوله تعالى : « وأولو الأرحام بعضهم بعض في كتاب الله ، ويحتج بأن المهاجرين احتجوا بأن رسول الله علي ففازوا، وإن يكن الفلج لم فالهاشميون أولى ، لأنهم الأقربون، والا

فالأنصار على حجتهم . وقد انتهى ذلك الجسدل بمبابعة على رضى الله عنه لأبي بكر خليفة رسول الله عليهم ، لأنه لم برد لهذه الأمة شقاقاً ولانفاراً ، فاخلاص الصحابة هو في الحقيقة الذي حسم الداء .

أما الدور الثانى فقد كان فى تلك الفتن التى قامت فى آخر عصر الحليفة الثالث رضى الله عنه ، وقد كان بعضه يجرى سراً فى الأقاليم كالذى كان يجرى بين السبئية فيا بينهم ، وقوام هذا النوع الغرض ، وقصده الكيد ، فهو من نوع التآمر المفسد ، وكان بعضه يجرى علناً فى صورة شكوى من الظلم والظالمين ، وبعضه كان يجرى فى صورة نقد كما كان ينتقد بعض الصحابة رضى الله تعالى عنهم أعمال سيدنا عنمان . وبعضهم كان يصارحه بها . وبعضهم كان يتحدث فى المجالس ناقداً مستنكراً كما كان يفعل عمرو بن العاص بعد عزله ، وعمار بن ياسر وطاحة وعبد انر حمن بن عوف ، السيدة وعائشة رضى الله تعالى عنها وغيرهم .

وكان عبّان رضى الله عنه إزاء نبال النقد التي كانت تصوب إليه من كل ناحية يدافع عن نفسه وعن ولاته ، ويرد على ما بهاجمه به خصومه ·

وإنا ناقلون لك مجادلتين من الحجادلات لتعرف منهما شكلها ، وروحها والدوافع إليها :

إحداهما: أنه لما كثرت القالة في شأن عنمان رضى الله عنه وعماله ، اجتمع نفر من أصحاب رسول الله على أله في الله على عنمان ، وقال له : الناس ورائى ، وقد كلمونى فيك والله ما أدرى ما أقول ، وما أعرف شيئاً تجهله ، ولا أدلك على أمر لا تعرفه ، إنك لتعلم ما نعلم ، ما سبقناك إلى شيء فنخبرك عنه ، ولا خلونا بشيء فنبلغكه ، ما نعلم ، ما سبقناك إلى شيء فنخبرك عنه ، ولا خلونا بشيء فنبلغكه ، وما خصصنا بأمر دونك ، وقد رأبت وسمعت وصحبت رسول الله على ونلت صهره . وما ابن أبي قحافة بأولى بعمل الحق منك ، ولا ابن ألحطاب بأولى بشيء من الحسر منك ، وإنك أقرب إلى رسول الله على رحماً ، ولقد نلت من صهر وسول الله على منالا ، ولا سبقاك إلى شيء ،

فالله الله في نفسسك ، فإنك والله ما تبصر من عمى ، ولا تعلم من جهل ، وإن الطريق لواضح بين ، وإن أعلام الدين لقائمة ، تعلم يا عثمان أن أفضل عباد الله عند الله إمام عادل هدى وهدى ، فأقام سنة معلومة ، وأمات بدعة متروكة ، فوالله إن كلا لبين ، وإن السنن لقائمة ، لها أعلام ، وإن شر الناس عنــد الله إمام جائر ضل ، وضل به ، فأمات ســنة معلومة ، وأحيا بدعة متروكة ، وإنى سمعت رسول الله ﷺ ، يقول : يؤتى يوم القيامة بالإمام الجائر ، وليس معه نصير ولا عاذرً ، فيلتى في جهنم ، فيدور وأحذرك سطوته ونقمانه ، فإن عذابه شديد أليم ، وأحذرك أن نكون إمام هذه الأمة المقتول؛ فإنه يقال : يقتل في هذه الأمة إمام فيفتح عليها القتل والقتال إلى يوم القيامة ، وتلبس أمورها علبها ، ويتركهم شيعاً ، فلايبصرون الحق ، لعلو الباطل ، يموجون فيها موجاً ، ويمرجون فيها مرجاً ، فقال عُمَانَ : قد والله علمت ليقولن الذي قلت . أما والله لوكنت مكاني ما عنفتك ، ولا أسلمتك ، ولا عبت عليك ؛ ولا جئت منكراً إن وصلت رحماً ، وسددت خلة ، وأديت ضائعاً ووليت شبيهاً بمن كان عمر يولى ، أنشدك الله يا على ، هل تعلم أن المغيرة ابن شعبة ليس هناك : قال نعم ، قال فتعلم أن عمر ولاه ، قال نعم ، قال فلم تلومني ، إن وليت ابن عامر فى رحمه وقرابته: قال على: سأخبرك إن عمر بن الحطاب كان كل من ولى ، فإنما يطأ على صماخه ، إن بلغه عنه حرف جلبه ، ثم بلغ به أقصى الغاية ، وأنت لا تفعل ، ضعفت ، ورفقت على أقاربك ، قال عنمان : هم أقاربك أيضاً ، فقال على : لعمرى إن رحمهم منى لقريبة ، ولكن الفضل في غيرهم . قال عثمان : هل تعلم أن عمر ولى معاوية خلافته كلها ؟ فقد وليته ، فقال على : أنشدك هل تعلم أن معاوية كان أخوف من عمــر من يرفأ غلام عمر منه . قال نعم : قال: فإن معاوية يقتطع الأمور دونك ، وأنَّت لا تعلمها ، فيقول للناس: هذا أمر عَمَان ، فيبلغك ولا تغير على معاوية ، ثم خرج على من عنده (١) .

<sup>(</sup>۱) الطبرى جزء خامس صفحة ۹۷ .

ويستنبط القارىء لهذه المجادلة:

١ ــ ألم سيدنا عثمان لتشنيع الناس عليه واستنكار الصحابة له .

۲ وأنه لا يرى تولية الأقارب إلا براً برحمه ، مادام لم يقرهم على ظلم ته وإنه يختار ولاة لا يقلون عن عمر ، فير د عليه على بأن المأخوذ عليه ضعفه ورفقه مهم ، واستبدادهم بالأمر دونه ، وبأن الفارق بينه وبين عمر أن عمر كان شديداً على ولاته بهابونه ويخافونه فلا يقطعون الأمور دونه.

فالجدل يحوم حول العمال وشئونهم والحكم عليهم ، وهذه صورة لما كان بجرى بين الناس عامة ، والصحابة خاصة ، وتلمح فى ثنايا الألفاظ شيئاً من تجافى النفسين ، وإن كان كلاهما يريد هداية لاغواية فها ، وحقاً قائماً لاظلم بجانبه ، فالصورة التي تعطيها لنا هذه المجادلة :

١ ـــ التجافى بين المتجادلين .

٢ - اختلاف وجهة النظر ؛ وإخلاص كل منهما فيما يرى .

ثانيتهما : أنه لما جاء وفد الكوفيين والبصريين معترضين على عنان جمعهم فى المسجد ، وقد أحاط بهم أصحاب رسول الله بيالية ، فقال : بعد كلام ، إن هؤلاء ذكروا أموراً قد علموا منها مثل الذى علمتم ، إلا أنهم زعموا أنهم يذاكرونها ، ليوجبوها على عند من لا يعلم ، وقالوا : أتم الصلاة فى السفر وكانت لا تتم . ألا وإنى قدمت بلداً فيه أهلى ، فأتممت ، أكذلك ؟ قالوا: اللهم نعم : وقالوا: حميت حمى قبلى ، والله ما حموا شيئاً لأحد ، ما حموا إلا ما غلب عليه أهل المدينة ، ثم لم يمنعوا من رعيه أحداً واقتصروا لصدقات المسلمين يحمونها ، لئلا يكون بين من يليها وبين أحد تنازع ؛ ثم مامنعوا ولا نحوا منها أحد ؛ ومالى من بعير غير راحلتين ، ومالى ثاغية ولا راغية ، وإنى قد وليت ، وإنى أكثر العرب بعيراً وشاة ، فمالى اليوم شاة ولا بعير غير بعيرين لحمجى ، أكذلك ؟ قالوا: اللهم نعم .

وقالوا كان القرآن الكريم كتباً فتركثها إلا واحدة . ألا وإن القرآن واحد ، جاء من عند واحد ، وإنما أنا في ذلك تابع ، أكذلك ؟ قالوا نعم . وقالوا ، إني رددت الحكم ، وقد سره رسول الله عليه ، من مكة المكرمة إلى الطائف ثم رده رسول الله ﷺ ، فرسول الله ﷺ سيره ، ورسول الله ﷺ رده ، أكذلك ؟ قالوا اللهم نعم . وقالوا استعمات الأحداث ، ولم أستعمل إلا مجتمعاً محتملا مرضياً ، وهؤلاء أهل عملهم ، فسلوهم عنه ، وهؤلاء أهل بلدهم . ولقد ولى من قبلى أحدث منهم ، وقبل فى ذلك لرسول الله مِرَاكِيُّهُ أَشْد مما قبل لى في استعاله أسامة ، أكذلك ؟ قالوا. اللهم نعم . قال : يعيبون للناس ما لا يفسرون.وقالوا أنى أعطيت ابن أبي سرح ما أفاء الله عليه وإنما نفلته خمس ما أفاء الله عليه من الحمس ، فكان مائة ألف ، وقد أنفذ مثل ذلك أبو بكر وعمر رضى الله عنهما ، فزعم الجند أنهم يكرهون ذلك ، فرددته عليهم ، وليس.ذاك لهم ، أكذلك ؟ قالوا نعم . وقالوا إنى أحب أهل بيتي وأعطيهم ، فأما حبى فإنه لم يمل معهم على جور ، بل أحمل الحقوق عابهم وأما إعطاؤهم فإنى أعطيهم من مالى ، ولا أستحل أموال المسلمين لنفسى ، ولا لأحد من الناس ، ولقد كنت أعطى العطية الكبيرة الرغيبة من صلب مالى أزمان رسول الله مَالِيُّةٍ وأبي بكر وعمر رضى الله عنهما ، وأنا يومثذ حريص شحيح ، أفحين أتيت على أسنان أهل بيتي ، وفتي عمرى ، . وودعت الذي لي في أهلي ، قال الملحدون ما قالوا . وإنى والله ما حملت على مصر من الأمصار فضلا ، فيجوز ذلك لمن قاله ، وقد رددته عليهم وما قدم على الأخماس، ولا يحل لى منهم شيء، فولى المسلمون وضعها في أهلها دونى . . وما آكل إلا من مالى . .

وترى من ذلك الدفاع المحكم الذى دافع به سيدنا عنمان رضى الله عنه وساجل الصحابة فيه وذاكرهم إياه صورة لما كان يجرى من النقد المر العنيف له رضى الله عنه ، وما كان يشيعه السبئيور من قالة السوء . وما يعملون على ترويجه من باطل مزيف ، فقد أجمسل رضى الله عنه ذكر الاعتراضات انتى كانوا يعترضون بها عليه ، وبين وجه الحق فيا يفعل ، وأنه

كان على بينة من أمره ، وعلى حجة من دينه ، ولكنهم مغرضون لايريدون رشاداً ، ولا يبغون مداداً . فجادلته لهم مجادلة رجل مخلص مع آخر يتربص به الدوائر ، ويتسقط هفواته لينفذ أغراضاً ويلتى فى نفوس عنه إعراضاً ، ومن كان شأنه كذلك لا تقدمه الحجة ، ولا بهديه الدليل . ومن يضلل الله فلا هادى له .

أما الدور الثالث فقد كان بعد أن بويع على رضى الله عنه بالحلافة ، فقد تقدمت طائفة من كبار الصحابة تناقش علياً الحساب، وتدعوه إلى القصاص من قتلة عثمان رضي الله عنه ؛ وقد حاول على رضي الله عنه أن يعرف القاتل من بينهم ، فما استطاع إليـه سبيلا ، وانتظر أن يجيء أو لياء الدم يرفعون الأمر إليه ، ويطلبون القود ، ويمعاونتهم يستطيع العثور على القائل ، ولكن بدل أن يأتي أولئك الأولياء بما هو الشرع ، أخذوا يتهمون علياً بالممالأة في قتله ، وحماية القاتلين ، وصار الأمر هرجاً ، وتقدم جمع من المسلمين على رأسهمالسيدة عائشة رضي الله عنها ، وطلحة والزبير ، وحاربوا علياً في واقعة الجمل المشهورة ، وقد تخلل ذلك مجادلات كثرة: في ذلك الموضوع . منها ما جاء في العقد الفريد عن أبي حرب عن أبي الأسود عن أبيه ، قال خرجت مع عمر ان بن حصين وعبَّان بن حنيف إلىالسيدة عائشة ، فقلنا:أخبرينا عن مسيرك هذا ، عهد عهده إليك رسول الله عليه ، أم رأى رأيتيه . قالت:بل رأى رأيته حين قتل عثمان بن عفان ، إنا نقمنا عليه ضربه بالسوط ، وموقع المسحاة المحماة ، وإمرة سعيد والوليد . وعــدوتم عليه فاستحللتم منه الثلاث : حرمة البلك ، وحرمة الخلافة ، وحرمة الشهر الحرام؛ أمرك إن مصصتموه كما يماص الإناء ، فغضبنا لكم من سيوط عَمَّان ، ولا نغضب لعثمان من سيفكم !!! قلنا: ما أنت وسيفنا وسوط عَمَانَ ، وأنت حبيس عَلِيَّ ؛ أمرك أن تقرى في بيتك ، فجئت تضربين الناس بعضهم ببعض . قالت:وهل أحد يقاتلني أو يقول غير هذا ؟ قلنا : نعمر قالت ومن بنمعل ذلك ، هل سبلغ عنى يا عمران ؟ قال : لست مبلغاً عنك. حرفاً واحداً . قلت لكننى مبلغ عنك ، فهات ما شت . قالت : اللهم اقتل مذيماً قصصاً بعمان وارم الأشتر بسهم من سهامك لايشوى ، وأدرك عماراً بحبرته على عمان .

وبعد واقعة الجمل ، ظهر طمع معاوية فى الخلافة وإن كان قد ستره أولا بطلب قتلة عنمان . وكان جدل كثير بين المسلمين أيهما أحق بالخلافة ، وكانت المراسلة دائمة بين معاوية وعلى فيأصورة واضحة لهذا الجدل ، وإنا نثبت لك هنا كتاباً لعلى بن أبى طالب رضى الله عنه يتبين لك منه كيف كان حدل الرجلن ، وكيف كان محتج كل لحقه ، وها هو ذا :

أما بعد فقد أتانا كتابك تذكر فيه اصطفاء الله محمداً عليه وآله لدينه ، وتأييده إياه بمن أيده من أصحابه ، فلقد خبأ لنا الدهر منك عجباً ، إذ طفقت تخبرنا ببلاء الله عندنا ، ونعمته علينسا في نبينا ، فكنت في ذلك كناقل التمر إلى هجر ، أو داعي مسدده إلى النضال . وزعمت أن أفضل الناس في الإسلام فلان وفلان أمراً إن تم اعتزلك كله . وإن نقص لم يلحقك ثلمته . ما أنت والفاضل والمفضول ، والسائس والمسوس ، وما للطلقاء وأبناء الطلقاء ، والتمييز بين المهاجرين الأولين ، وترتيب درجاتهم ، وتعريف طبقاتهم .هيهات لقد حن قدح ليس منها ، وطفق يحكم فيهـا من عليه ، ألا تربع إلى الإنسان على ظلعك وترضى بقصور ذرعك ، وتتأخر حيث أخرك القدر؛ فما عليك غلبـة المغلوب ولا ظفر الظافر . و إنك لذهاب فى التيه ، رواغ عن القصد ؛ ألاترى غير محمر ، ولكن بنعمة الله أحدث أن قوماً استشهدوا في سبيل الله من المهاجرين ولكل فضل ، حتى إذا استشهد شهيدنا قيل سيد الشهداء ، وخصه رسول الله عليه ، بسبعين تكبيرة عند صلاته عليه ، أو لا ترى أن قوماً قطعت أيديهم في سبيل الله ؛ ولكل فضل ، حتى إذا فعل بواحدنا ما فعل بواحدهم قيل الطيار في الجنة وذو الجناحين ، ولولا ما نهى الله عنه من تزكية المرء نفسه لذكر ذاكر فضائل جمة تعرفها قلوب المؤمنين ، ولا تمجها آذان السامعين ٌ فدع منك من مالت به الرمية ، فإنا صنائع ربنا ، والناس بعد صنائع لنا ، لم يمنعنا قديم عزنا ، ولا عادى طولنا على قومك إن خلطناكم بأنفسسنا ، فنكحنا ، وأنكحنا فعل الأكفاء ، واستم هناك ، وأنى يكون ذلك كذلك ، ومنا النبي يراته ، ومنكم المكذب ، ومنا أسد الله ومنكم أسد الأحلاف ، ومنا سيد شباب أهل الجنة ، ومنكم صبية النار ، ومنا خبر نساء العالمين ، ومنكم حالة الحطب ، في كثير مما لنا . وعليكم . فإسلامنا قد سمع ، وجاهليتنا لا تدفع ، وكتاب الله يجمع ما شذ عنا ، وهو قوله تعالى : « وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله عن وقوله تعالى : « إن أولى الناس بإبراهيم أولى ببعض في كتاب الله ، وقوله تعالى : « إن أولى الناس بإبراهيم بالقرابة وتارة أولى بالطاعة . ولما احتج المهاجرون على الأنصاريوم السقيفة برسول الله يراق أولى بالطاعة . ولما احتج المهاجرون على الأنصاريوم السقيفة برسول الله يراق نا دونكم ، فإن يكن الفلج به ، فالحق لنا دونكم ، وإن يكن بغيره فالأنصار على دعواهم .

وزعمت أنى لكل الحلفاء حسدت ، وعلى كلهم بغيت ، فإن يكن ذلك كذلك فليست الجناية عليك فيكون عذرها إليك ، وتلك شكاة ظاهر عنك عارها . وقلت إنى كنت أقاد كما يقاد الجمل المخشوش حتى أبايع ، ولعمر الله أردت أن تذم فمدحت ، وأن تفضح فافتضحت ، وما على المسلم من غضاضة في أن يكون مظلوماً ، ما لم يكن شاكا في دينه ، ولا مرتاباً بيقينه ، وهده حجتى إلى غيرك قصدها ، ولكنى أطلقت لك منها بقدر ما سنح من ذكرها .

م ذكرت ماكان من أمرى وأمر عبان فلك أن تجاب عن هذه لرحمك منه ، فأينا كان أعدى عليه ، وأهسدى إلى مقاتله ، أمن بذل نصرته فاستقعده واستكفه ؟ أم من استنصره فتراخى عنه ، وبث المنون إليه ، حتى أتى قدره عليه ؟ كلا والله : « لقد علم الله المعوقين منكم والقائلين لإخوانهم هلم إلينا ؛ ولا يأتون البأس إلا قليلا » :

وما كنت لأعتلر من أنى أنقم عليه أحداثاً ، فإن كان الذنب إليه

إرشادى وهدايتي له فرب ملوم لا ذنب له ، وقد يستفيد الظنة المتنصح : « إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيتي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب، .

وذكرت أنه ليس لى ولأصحابي إلا السيف ، فلقد أضحكت بعد استعبار، منى ألفيت بنى عبد المطلب عن الأعداء ناكلين ، وبالسيف محوفين ، لبت قليلا يلحق الهيجا جمل ، فسيطلبك من تطلب ، ويقرب منك ما تستبعد ، وأنا مرقل نحوك فى جحفل من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان ، شديد زحامهم ، ساطع قتامهم ، متسربلين سربال الموت ، أحب اللقاء إليهم لقاء ربهم ، قد صحبتهم ذربة بدربة ، وسيوف هاشمية قد عرفت مواقع نصالها فى أخيك وخالك وجدك ، وأهلك (وما هى من الظالمين ببعيد) .

ونرى من ذلك الكتاب كيف الحدة مسيطرة على الفريقين المتناظرين وكل مجادلة بينهما بتبادل كتب كانت توسيع الهوة ، وتمزق الحرق ، ولا ترقق الفتق ، وإذا التقوا إلى فكرة جامعة في مراسلة تنافرا بعدها ، والشد النفار ، وأحد الفريقين يحتج بالسابقة في الإسلام ، والقرابة القريبة كما ترى ، والآخر وهو معاوية لا يفضل نفسه على على ، ولكن يلطخه بدم عنان رضى الله عنه ، ويشر شهات حوله وحول أعماله مع الحلفاء السابقين ، ولكل أقوام يصدقون دعوته ، ويصدرون عن رأيه ، وينهضون بحجته ، وقدلبس الحق ، وغشى بستائر من بطلان ، ولو كانت الحجة وحدهاتشق حجب الظلمات لكان ما أدفى به على رضى الله عنه كافياً لإزالة الشهات ، ولرد الحق إلى نصابه ، ولكن الحجة لا تكنى إلا إذا كانت النفوس على ورد الحق إلى نصابه ، ولكن الحجة لا تكنى إلا إذا كانت النفوس على وطرتها ، ولم تعبث ما مطامع وأغراض ، وسبحان من تنزه عن الخطأ والغرض واختص بالعلم وهو الواحد القهار .

وقد استمر الجدل بينهما فى شأن الخلافة حتى كان التحكيم ، فلما كان انشقت الوحدة فى جنود على رضى الله عنه ، وأصبح بأسهم بينهم شديداً ، وانتقلت المناظرة إلى جواز التحكيم ، ثم أخذت المجادلة دوراً آخر فى شأن مرتكب الكبيرة ، وصار الخوارج الذين لم يجوزوا التحكيم بعد أن نادوا به ينتقلون من فكرة مبتدعة إلى أخرى ، لا يقيدون أنفسهم بفكرة أو نظر على ما سنبيز أبرهم عند الكلام عليهم إن شاء الله تعالى ه

# الجدل في أصول الدين في عصر الخلفاء الراشدين:

كان المسلمون الأواون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان يشنقون عقيدتهم من القرآن الكريم ، ويعرفون ما يثيق بذاته تعالى ، وما ينزه عنه جل وعلا من آياته تعالت كلماته ، ولذا لم يكن بينهم جدل في شأن من شئون العقائد ، مهذا جاءت الأخبار ، وتواردت الآثار . قال المقريزي فى خططه ; اعلم أن الله تعالى لما بعث من العرب نبيه محمداً ﷺ ، رسولا إلى الناس جميعاً ، وصفه لهم ربهم سبحانه وتعالى بما وصف به نفسه الكريمة . . في كتابه العزيز الذي نزل به على قلبه ﷺ ، الروح الأمين ، وبما أوحى إليه ربه تعالى ، فلم يسأله ﷺ ، أحد من العرب بأسرهم قروبهم وبدوبهم عن معنى شيء من ذلك ، كما كانوا يسألونه عَلِيْتُهِ ، عن أمر الصلاة والزكاة والصيام والحج وغير ذلك مما لله فيه سبحانه وتعالى أمر ونهي ، وكما سألوه مَالِيَّةٍ ، عن أحوال القيامة والجنة والنار ؛ إذ لو سأله إنسان منهم عن شيء من الصفات الإلهية لنقل كما نقلت الأحاديث الواردة عنه عَرَاتِيْهِ ؛ في أحكام الحلال والحرام ، وفى الترغيب والترهيب وأحوال القيامة والملاحم والفتن ، ونحو ذلك مما تضمنته كتب الحديث معاحمها ، ومسانيدها وجوامعها . ومن أمعن النظر في دواوين الحديث النبوى الشريف ، ووقف على الآثار السلفية علم أنه لم يرو قط من طريق صحيح ولاسقيم عن أحد الصحابة رضي الله عنهم مع اختلاف طبقاتهم ، وكثرة عددهم ، أنه سأل رسول الله علي ، عن معنى شيء مما وصف الله سبحانه وتعالى به نفسه الكريمة فى القرآن الكريم وعلى لسان نبيه ﷺ ، بل كلهم فهموا معنى ذلك ، وسكتوا عن الكلام فى الصفات ، نعم ولا فرَّق أحد منهم بين كونها صفة ذات أو صفة فعل 

والسمع والبصر ، والكلام والجلال والإكرام ، والجود والإنعام · والعز والعظمة ، وساقوا الكلام سوقاً واحداً .

والحقيقة أن بلك الأحوال التي ذكرها كانت خاصة بالشهنين الصادق الإيمان الذين أسلموا وجوههم لله تعالى ، أما غيرهم فقد كان مهم أسئلة كثيرة الغرض منها تعجيز النبي يَلِيَّتُهُ ، وقد حكى الله حالهم بقوله تعالى : « فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة ؛ وابتغاء تأويله ، وما يعلم تأويله إلا الله ، والراسخون في العلم بقولون آمنا به ، كل من عند ربنا ، وما يذكر إلا أولو الألباب » .

ويظهر أن المسألة التي كانت أحياناً نثير بعض مناقشات في عصر النبي بين مسألة القدر ، وهي المسألة التي شغلت أذهان أصحاب الديانات القديمة وسرت إلى المشركين ، حتى كانوا أحياناً محتجون بها ، وقد حكى الله سبحانه وتعالى عنهم بعض ذلك ، فقال تعالى حاكياً عنهم : « لو شاء الله ما عبدنامن دونه من شيء » . وحكى قول طائفة أخرى ، فقال سبحانه : « أنطعم من لو يشاء الله أطعمه » : وقال تعالى مبيناً حال المشركين : « سيقول الذين من لو يشاء الله ما أشركنا نحن ولا آباؤنا ولا حرمنا من دونه من شيء ، أشركوا لو شاء الله ما أشركنا نحن ولا آباؤنا ولا حرمنا من دونه من شيء ، كذلك كذب الذين من قبلهم ، حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم ، فتخرجوه لنا ؟ إن تتبعون إلا الظن ، وإن أنتم إلا تخرصون » .

ويقول الألوسي في تفسر هذه الآية: لم يريدوا بهذا الكلام الاعتذار عن ارتكاب القبيح إذ لم يعتقدوا قبح الله أفعالم، وهي أفعي لهم ، بل هم كما نطقت به الآيات بحسبون أنهم يحسنون صنعاً ، وأنهم يعبدون الأصنام ليقربوهم إلى الله زلني ، وأن التحريم إنما كان من الله عز وجل فما مرادهم بنلك إلا الاحتجاج على أن ماارتكبوه حتى ومشروع ومرضى عند الله ، بناء على أن المشيئة والإرادة تساوق الأمر وتستلزم الرضا كما زعمت المعتزلة فيكون حاصل كلامهم إن ما نرتكبه من الشرك والتحريم وغيرهما ، تعلقت به مشيئة الله تعالى وإرادته ، وكل ما تعلقت به مشيئته وإرادته ، فهو مشروع ومرضى عنده .

وترى من ذلك أن أولئك المشركين ، إنما يثيرون مسألة القسدر ، ويحتجون بها على النبي ﷺ

وقد كان يظهر في عصر النبي غلط مثارات أخرى غير القدر ، يشرها أرباب الشكوك من المنافقين ، ومن تأثروا بتعاليم قديمة . قال الشهرستاني ؛ واعتبر حال طائفة جادلوا في ذات الله ، تفكراً في جلاله ، وتصرفاً في أفعاله ، حتى منعهم وخوفهم بقوله تعالى : « ويرسل الصواعق فيصيبها من يشاء ، وهم يجادلون في الله ، وهو شديد المحال ، فهذا ما كان في زمانه عليه الصلاة والسلام ، وهو على شوكته ، وقوته وصحة بدنه ، والمنافقون على حركاته وسكناته ، فصارت الاعتراضات كالمذور ، وقت بالاعتراض على حركاته وسكناته ، فصارت الاعتراضات كالمذور ، وظهرت منها الشهات كالزرع .

غير أن أقوى المسائل ظهوراً فى زمن النبى عَلِيْكُ القدر ، وقد نهى النبى عَلِيْكُ القدر ، وقد نهى النبى وَلِيْتُ عن الحوض فيه ، والإمساك عن ذكره مع وجوب الإيمان به ، فقد ورد فى حديث سؤال جبريل للنبى عَلِيْكُ أن جبريل عليه السلام قال فأخبر فى عن الإيمان قال : « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خبره وشره » ?

وجاء فى المنية والأمل عن عبد الله بن عمر قال : لا حدثنى أبى عمر بن الحطاب أنه سمع رسول الله بيالية ، يقول : مثل علم الله فيكم كمثل السهاء التى أظلتكم والأرض التى أقلتكم ، فكما لاتستطيعون الحروج من السهاء والأرض على كذلك لاتستطيعون الحروج من علم الله ، وكما لا تحملكم السهاء والأرض على الذنوب ؛ كذلك لا يحملكم علم الله عليها »

والإيمان بالقدر نوع من الإذعان لله ، والإقرار بإحاطة عامه بكل شيء وتقديره في الأزل كل ما هو كائن على مقتضي الحكمة ، ولذا حث النبي على الخوض ، فلأن الخوض مضاة على الإيمان به . وأما النهى عن الخوض ، فلأن الخوض مضاة الأفهام ، ومزلة الأقدام ، وحيرة العقول في مضطرب فسيح من المذاهب

والآراء ، وذلك يدفع إلى الفرقة والانقسام ، في غير نفع وجداء ، ولأن إثارة الجدل إثارته في أمر ، ليس في سلطان المجادل الإقناع فيه ، وليس بيد أحد من الدلائل العقلية ما يحسم الحلاف ويحمى الألفة من أن تتوزعها عوامل الانقسام ؛ لهمذا وذاك نهى النبي عليه ، عن الحوض في القدر ، وأمر المسلمين بالإمساك ؛ ويكني النقل دليلا ما دام قد ثبت صدقه من غير ربب ونسبته إلى الله سبحانه من غير امتراء .

ولما انتقل النبي عَلِيْتُم ، واختلط المسلمون بغـــيرهم من الأمم وأصحاب الديانات القديمة كالنصارى واليهود ، وفيهم من يثبت القدر ومن ينفيه ، ابتدأت المناقشة في القدر تأخذ شكلا لا يلتثم مع ما أرشد إليه النبي عَلِيْتُهِ .

يروى أن عمر أتى بسارق فقال : لم سرقت ؟ فقال : قضى الله على ، فأمر به فقطعت يده وضرب أسواطاً ، فقيل له فى ذلك ، فقال : القطع للسرقة ، والجلد لما كذب على الله ؟

نترى من هذا أن ذلك الرجل زعم أن القدر قد ببرر الجريمة ، لأنها مكتوبة ، ولذلك ساته عذراً . وقد زعم بعض الناس أن الاعتقاد بالقدر بوجب عدم الحمدر ، فقيل لعمر رضى الله عنه عندما امتنع عن دخول مدينة بها طاعون : أفراراً من قدر الله ؟ قال عمر : نفر من قدر الله إلى قدر الله . فكأن عمر رضى الله عنه يبين له أن قدر الله محيط بالإنسان في كل الأحوال ، وأنه لا يمنع الأخذ بالأسباب ، وأن ذات الأسباب مقدورة فيجب علينا الأخد بها ، والسمير في طريقها إقامة للتمكاليف وتحملا لتبعات الأشياء .

وقد زعم بعض الذين اشتركوا فى قتل سيدنا هنمان رضى الله عنه أنهم ما قنلوه إنما قتله الله ، بل حين حصبوه قال بعضهم له الله هو الذى يرميك. فقال عنمان رضى الله عنه : كذبتم ، لو رمانى الله ما أخطأنى . وما كانت كل هذه الظنون ، وتلك الشهات إلا بعض ما زرعه اليهود والنصارى والمجوس فى نفوس المسلمين. ومسألة القدر كانت من المسائل التى ثارت حولها عجاجة

البحث، واضطربت فيها العقول، وفي النفس شهوة الاطلاع على كل مجهول، وتعرف كل مبهم، فكان بعض الناس يجد في المناقشة في القدر إرضاء لنهمة العقل، وإشباعاً لحاجته، فخاضوا في حديثه، وبعض الذين ليس للدين في نفوسهم حريجة، قد وجدوا في حديث القسدر اعتذاراً عن مقابحهم، وتبريراً لمفاسدهم، فهم ساروا فيا يشبه الإباحية وإسفاط التكليف كما فعل بعض الحجوس، وهؤلاء كانوا ممن دخلوا في الإسلام حديثاً، وليسوا ممن استقرت في نفوسهم عقيدته.

وقد كان حديث القدر يشتد ، والمناقشة تحتد ، كلما اتسع نطاق الفتن ، وأحد ، جاء في نهج البلاغة وشرحه لابن أبي الحديد : قام شيخ إلى على عليه السلام فقال : أخبرنا عن مســرنا إلى الشام ، أكان بقضاء الله وقدره . فقال : والذي فلق الحبة ، وبرأ النسمة ، ما وطئنا موطئاً ، ولا هبطنا وادياً إلا بقضاء الله وقدره . فقال الشيخ : فعند الله أحتسب عناى ، ما أرى لى من الأجر شيئاً ، فقال : مه أيها الشيخ ، لقد عظم الله أجركم فی مسیرکم ، وأنتم سائرون ، وفی منصرفکم وأنتم منصرفون ، ولم تکونوا فى شيء من حالاتكم مكر هين ، ولا مضطرين . فقال الشيخ : وكيف والقضاء والقدر ساقانا . فقال : ويحك لعلك ظننت قضاء لازماً ، وقدراً حتما ، لوكان ذلك كذلك لبطل الثواب والعقاب ، والوعد والوعيد ، والأمر والنهى ، ولم تأت لائمة من الله لمذنب ، ولا محمدة لمحسن ، ولم يكن المحسن أولى بالمدح من المسيىء، ولا المسيء أولى بالذم من المحسن ، تلك مقالة عباد الأوثان ، وجنود الشيطان ، وشهود الزور ، أهل العمى عن تحذيراً ، وكلف تيسيراً ، ولم يعص مغلوباً ، ولم يطع كارهاً ؛ ولم يرسل الرسل إلى خلقه عبثاً ، ولم يخلق السموات وما بينهما باطلا: « ذلك ظن اللذان ما سرنا إلا بهما ؟ فقال مُهو الأمر من الله والحسكم ، ثم تلا قوله

سبحانه وتعالى : ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إباه ﴾ فنهض الشيخ مسرورًا ﴾ و هو يقول :

أنت الإمام الذى نرجو بطاعته يوم النشور من الرحمن رضوانا أوضحت من ديننا ماكان ملتبسا جزاك ربك عنا فيه إحساناً وقد استمر الكلام في القدر يكثر وينمى ، ويزيد وينتشر ، حتى نشأت

وقد استمر الحلام فى القدر يكتر وينمى ، ويزيد وينتشر ، حتى نشات الفرق الإسلامية كما سنبين فى العصر الأموى .

هذا هو القدر والجدل فيه في عصر النبي عَلَيْنَ وعصر الخلفاء الراشدين .

وقد جد فی عصر علی رضی الله عنه الجهدل فی مسألة أخری تتعلق بأصول الدین ، وهی مسألة مرتکب الکبیرة ، فإن البحث فی هذه المسألة أثاره الحوارج بعد التحکیم ، إذ حکموا بکفر من قال بالتحکیم ، وکفروا علیاً ومن معه لتحکیمهم . وقد جر هذا إلی المناقشة فی شأن مرتکب الکبیرة ، وأخذ الجدل فیها ینهو ویزید ، حتی اختلفت العلماء فیها اختلافا طویلا ، وکانت من عوامل افتراق المسلمین ، بل یعدها بعض العلماء زأس مسائل المعتزلة التی عنوا بها ، حتی نحاتهم اسمهم ، کما سنبین فی نشأة المعتزلة فی العصر الاموی إن شاء الله تعالی .

وهناك مسائل أخرى تنعلق بأصول الاعتقاد أثارها السبئية . وأخدوا يبثونها في عهد على كرم الله وجهه ، بل في آخر عهد عمان رضى الله عنه . وهي مسألة الرجعة . وخلاصتها : اعتقاد أن الذي يُلِيِّ سبرجع ، ونشروا بين بعض المسلمين عقيدة تناسخ الأرواح ، وغالوا حتى ادعوا حلول الإله ، وقد كان من زعمهم السياسي الذي خلطوه بعقيدة دينية أن علياً كان نبياً ، ولكن جبريل أخطأ وجاء إلى محمد علياً إلى ، ثم غالوا أكثر من ذلك ، فادعوا أن علياً إله ، وقد قتل على ممن قال هذا القول عدداً كبيراً ، ولما قتل على زعم ابن سبأ أن المقتول لم يكن علياً وإنما كان شيطاناً تصور للناس في صورة على ، وأن علياً صعد إلى السماء كما صعد إليها عيسي ابن مريم ؛ وزعم بعض السبئية أن علياً في السحاب وأن الرعد صوته ، وكان عبد الله بن

سبأ يقول: لوجئتمونا بدماغه في صرة لم نصدق بموته ، لا يموت حتى. ينزل من السماء ويملك الدنيا بحدافيرها ؛ وغير ذلك من الترهات والأباطيل ..

سقنا هـذا كله لتعرف كيف عششت الأوهام والخرافات في الموءوس ، وكيف وجدت مع وضوح بطلانها وظهور فسادها ، وبعدها عن كل معقول أقواماً يبشرون بها ويتقبلونها بقبول حسن ، وهـذه أمور تدل على أن هؤلاء قوم قريبو عهد بعقائد فاسدة بينها وبين ذلك النوع من الأوهام ملاءمة ومجانسة ، أو قوم ينشرون بين الدهماء أمثال تلك المفاسد ليفسدوا عليهم دينهم ويمزقوا جمعهم ؛ ويجعلوا أمورهم إلى خبال ، وقوتهم إلى اضمحلال ، وملكهم إلى زوال ، وسترى أن الغرس قد آنى أكله بعد حين الذاهب في العصر الأموى على نحو من التنازع لم يعد في أمم فتية تحمل معها ذخيرة من إيمان وتقى ، ورسالة خالدة إلى الكون الإنساني ، ولولاً رحمة من ربك ، لقضى على الأمة من يوم أن ظهرت قوتها ، ولكن الله أراد لها الوجود ، حتى تتم رسالتها ، فسكان ما أراد وهو العزيز الحكم .

#### الجدل في الفروع :

كان الناس فى زمن النبى عَلَيْكُ ، إذا التبس عليه حكم أمر من الأمور سألوا النبى عَلَيْكُ ، فيجيبهم عليه الصلاة والسلام بما أوحى الله به . وكثيراً ماكان ينزل فى موضوع السؤال قرآن كريم ، فلما انتقل عليه الصلاة والسلام إلى الرفيق الأعلى وحدثت أحداث، وجدت فى شئون الاجتماع شئون ، وعرضت أمور ، وتعقدت الأحوال الاجتماعية كانوا يرجعون فى تعرف أحكامها إلى أمور ، وتعقدت الأحوال الاجتماعية كانوا يرجعون فى تعرف أحكامها إلى كتاب الله سبحانه ، فإن لم يجدوا فيه نصاً يستنبطون منه ما يريدون انجهوا إلى المأثور عن رسول الله عليه من قول أو فعل أو تقرير ، فإن لم بجدوا في ذلك أثراً ، اجتهدوا آراءهم .

وقد عرف الرأى ابن القيم فقال : خصوه بما يبراه القلب بعد فبكر بر وتأمل ، وطلب لمعرفة وجه الصواب مما تتعارض فيه الأمارات (١) . فإذا

<sup>(</sup>١) أعلام الموقمين ، الجزء الأول ، صفحة هـ .

استقررأهم على أمرمن الأمورنفذوه . وكان طبيعياً أن يختلفوا عند بحث الأمور على النحو السابق ، فإن الأنظار تختلف ، ووجوه الصواب والباطل تتشابه ؟

مما يروى فى ذلك أن جدة جاءت إلى سيدنا أبى بكر رضى الله عنه تسأله ميرانها فى تركة وزعها. فقال ما لك فى كتاب الله من شىء وماعامنا لك فى سنة رسول الله علي شيئاً ، فارجعى ، حتى أسأل الناس. فسأل الناس، فقال المغيرة بن شعبة حضرت رسول الله علي أعطاها السدس ، فقال دهل معك غيرك ، فقام محمد بن مسلمة ، فقال مثل ذلك ، فأنفذه لها أبو بكر ، ثم جاءت الجدة الأخرى إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه تسأله ميرانها ، فقال ما لك فى كتاب الله من شىء ، ولكن هو ذلك السدس ، فإن اجتمعتها فيه فهو بينكما ، وأيكما ، خلت به فهو لها .

وكانت اختلافات الصحابة رضى الله عنهم منشؤها واحد مما يأتى :

١ – اختلافهم في فهم القرآن الكريم:

(أ) لاحتمال اللفظ أكثر من معنيين كاختلافهم في المراد من القرء في قوله تعالى : «والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء» . فقد فهم ابن مسعود وعمر رضى الله عنهما ، أن القرء الحيضة ، وفهم زيد بن ثابت أنه الطهر .

(ب) أو لتعارض ظواهرالنصوص كاختلافهم فى عدة الوفاة للحامل ، فقد قال على رضى الله عنه تعتد بأبعد الأجلين عملا بآية البقرة وآية الطلاق : وقال عمرو بن مسعود تعتد بوضع الحمل عملا بآية الطلاق (١) .

٢ – اختلافهم بسبب معرفة بعضهم لحديث لم يروه الآخرون .

۳ اختلافهم بسبب الرأى، فإنه باب واسع، ولكل إنسان نظره،
 و اتجاه فكره، وقد يرى ما لا يرى الآخرون، ويظهر أن أكثر الخلاف

 <sup>(</sup>١) قال تعالى في سُورة البقرة : «والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربضن بأنفسين أربعة أشهر وعشرا ». وقال تعالى في سورة الطلاق : «وأولات الأحمال أجلهن أن يضمن حملهن ». فالنص الأول يشمل الحوامل ، واثناني يشمل عده الوفاة .

كان ذلك منشأه ؛ وقد أثر كثير من المسائل كانت تختلف فيها أنظارهم ، . ومن ذلك اختلافهم فى توزيع التركة عند اجتماع الجد مع الإخوة ، فقد كان من رأى أبي بكر أن الجد أولى بالتعصيب من الأخ ، وأما عمر فقد توقف حتى سأل الصحابة ، فقال زيد بن ثابت : يا أمير المؤمنين شجرة نبتت ، فانشعب منها غصن ، فانشعب من الغصن غصنان ، فما جعل الغصن الأول أولى من الغصن الثانى . فكان يجعله أخا حتى يصير ثالث ثلاثة ، وكان على يجعله أخا حتى يصير شائل ثلاثة ، وكان على يجعله أخا حتى يصير سادس ستة (۱) .

وقد كان جدال الصحابة فى الفروع رائده الاخلاص وطلب الحقيقة ، ولذا لم يكن بينهم تناحر فيها ولا تنازع ولا تعصب ، بل طلب للحق أياً كان و ، بحث عن الصواب من أية ناحية أخذ ، ومن أية جهة استبان ، قطبهم القرآن الكريم والسنة المنبوية الشريفة ومدارهم إصلاح الأمة ، فكانوا حقاً آخذين بقوله تعالى : ٥ فإن تنازعتم فى شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر فلك خسير وأحسن تأويلا ٤ . بل إن ذلك الاختلاف كان فيه شحذ فلأذهان ، واستخراج للأحكام من القرآن الكريم ، واستنباط قانون شرعي من الكتاب الكريم والسنة النبوية الشريفة .

وقد روى الشاطبي فى كتاب الاعتصام أن ذلك النوع من الاختلاف رحمة وفقال : روى عن القاسم بن محمد قال لقد نفع الله باختلاف أصحاب رسول الله على العمل ، لا يعمل العامل بعلم رجل منهم ، إلا لأنه رأى أنه فى سعة . وعن ضمرة بن رجاء قال اجتمع عمر بن عبد العزيز والقاسم ابن محمد فجعلا يتذاكران الحديث . قال فجعل عمر يجىء بالشيء يخالف فيه القاسم . وجعل القاسم يشق ذلك عليه حتى تبين فيه . فقال له عمر : لا تفعل ، فما يسرنى باختلافهم حمر النعم . وروى ابن وهب عن القاسم أيضاً قال: لقد أعجبنى قول عمر بن عبد العزيز . ما أحب أن أصحاب محمد شيئة لا يختلفون ، لأنه لو كان قولا واحداً لكان الناس فى ضيق ،

<sup>(</sup>١) ملخص من أعلام الموثمين لابن القيم ، للجزء الأول ، صفحة ١٨٤ .

وإنهم أئمة يقتدى بهم ، فلو أخذ رجل بقول أحدهم كان سنة ، ومعنى هـذا أنهم فتحوا للناس باب الاجتهاد وجواز الاختلاف فيه ، لأنهم لو لم يفتحوه لكان المجتهدون فى ضيق ، لأن مجال الاجتهاد ، ومجالات الظنون لا تتفق عادة ، فيصير أهل الاجتهاد مع تكليفهم باتباع ما غلب على ظنوتهم مكلفين باتباع خلافهم ، وهو نوع من تكليف ما لا يطاق ، وذلك من أعظم الفيق .

فِوسع الله على الأمة بوجود الحلاف الفروعي فيهم ، فكان فتح باب للأمة الدخول في هذه الرحمة أ هـ (١) :

من هذا نرى أن الباحثين لا يرون في الخلاف في الفروع إلا ثمر الت ناضجة لما ابتعثه القرآن الكريم ، والسنة النبوية الشريفة في نفوس الناس من البحث العقلي وتدبير شئونهم بالشورى ومبادلة الرأى ، مستضيئين بسنة النبي يراقي ، ومستظلين بأحكام القرآن السكريم ، التفصيلية والإجمالية لا يعدونها ولا يتجاوزون هدايتها . وقد دفعهم إلى البحث الديني الحركثرة الحوادث . وتشعب الشئون الاجتماعية ومحاولتهم تعرف أحكامها من الدين الإسلامي ، وكان في ذلك كل الحير والهداية ، وسنوا لمن بعدهم بعملهم سنناً قويمة وطريقاً مستقيماً .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الاعتصام ، ج.٣ ، ص ١١ .

# البحسال في العصرال موى

#### تمهيسد:

لم تنته الفتن بمقتل الخليفة الرابع الإمام على بن أبي طالب رضي الله عنه ، بل كان قتله ابتداءفتنة أشد خطراً، وأقوى في حياة المسلمين أثراً، إذ ابتدأت الحلافة تصير ملكاً عضوضاً ، وقد كانت من قبل تقوم على الشورى ، واختيار أمثل المسلمين ، وأقواهم في دين الله ، وأشدهم في ذات الله . وكما أن التاريخ لم يرو لنا أن ملكاً أعطى شــعبه حقم اختياراً ، كذلك لم يرو التاريخ أن شعباً ذاق حلاوة الشورى، يسلمها من غير اضطرار، بل من غير أن تقوم زعازع من الفتن ، وثورات تأكل الأخضر واليابس ، وإذا كان ذلك الشعب لم يتعود الحضوع للسلطان من غـير وازع من دين ، فالحال أشد ، الإسلامية ، فإن العرب لم يتعودوا الخضوع للسلطان ، إلا بعد أن خالطت قلوبهم بشاشة الإيمان ، ولم يخضعوا إلا لقـوم فنوا في الله ، واحتسبوا أنفسهم لحماية دينه ، وحفظ الحق ، والدفاع عن حياضه ، فلما تقدم الأمويون لتسم عرش هذه الأمة من غير اختيارها ولم تكن لهم سابقة في. الإسلام لتسنم حكمهم ، ولا قرابة قريبة من النبي مِثَلِيَّةٍ تشفع لهم ، ولما كان ذلك كذلك لم يسلم الناس لهم الأمر طوعاً ، ولم يعطوهم الرياسة اختياراً بل قاوموهم وناضلوهم ، وتألبوا عليهم من كل ناحية .

وزاد الأمور تعقيداً ، والبلية حدة ، أن الأنصار الذين آووا رسول الله على ونصروه ، رأوا في قيام ملك الأمويين ، وهم خصومهم في الحروب الإسلام، ثم إن الأمويين الحروب الإسلامية ، إعادة لسلطان الجاهلية على الإسلام، ثم إن الأمويين المحروب الإسلامية ، إعادة لسلطان الجاهلية على الإسلام، ثم إن الأمويين المحروب الإسلامية ، إعادة لسلطان الجاهلية على الإسلام، ثم إن الأمويين المحروب الإسلامية ، إعادة لسلطان الجاهلية على الإسلام، ثم إن الأمويين المحدل )

لم يستدنوا قلوب الأنصار ، بل أعادوا العداوة جذعاً ، وفرضوا فيهم خصوماً يناوئونهم ، ويلاحونهم ، وتحت ظل تلك الحال التي كانت تغرى بالعداوة والبغضاء نشبت الحرب بين الأمويين وأبناء الأنصار ، وكانت موقعة الحرة التي أبيحت فيها مدينة رسول الله عليه للجند يعيثون فيها فساداً ، من غير رادع من دين ، ولا مراعاة لحرمة ، ولا حفاظ لمروءة ونخوة ، فكان ذلك ضغنا على إبالة ، وإيقاداً لنار الفتنة ، وإلهاباً للثورة .

وهناك أبناء على رضى الله عنه يسامون الحسف ، ويرادون على الذل وهم الأقرباء الأقربون للنبى الكريم برات ، والعترة الطاهرة ، وذرية النبى بيرى دمه الشريف ، وفي نفوسهم تسرى روحه الطاهرة ، قتل الحسين بن على سيد شباب أهل الجنة كما ورد في الأثر قتلة فاجرة ، وذهب دمه عبيطاً من غير أن تراعى حرمة قرابة أو دين ، وأخذت بنات على سبايا إلى يزيد ، وهن بنات ابنة النبى برات ، وذريته ، ونسله ، وضفضه وفروعه ، ولم يسلم على في قبره من أذاهم ، بل جعل شيخهم معاوية لعن على على المنابر أهراً محتوماً ، وفرضاً واجب الأداء ، وقد نهاه بعض المسلمين الصادق الإيمان فلم ينته ، وأرسلت إليه أم سلمة زوج رسول بعض المسلمين الصادق الإيمان فلم ينته ، وأرسلت إليه أم سلمة زوج رسول منابركم ، وذلك أنكم تلعنون على بن أبي طالب ومن أحبه ، وأشهد أن الله أحبه ورسوله ، فلم يلتفت معاوية لكلامها ، وصار اللعن من بعده سنة متبعة ، حتى أبطلها عادل الأمويين عمر بن عبد العزيز .

وهناك بجوار هؤلاء وأولئك الموالى ، فإنا وإن مدحنا الأمويين لنزعتهم المعربية وإحيائهم لتراث العرب ومجدهم ، فلن نحمد فيهم ظلمهم للموالى ، وهضمهم حقوقهم ، فإن الناس جميعاً سواء فى الإسلام ، لا فضل لعربى على أعجمي إلا بالتقوى ، وقد أوقع الأمويون بالموالى ظلماً شديداً حتى لقد حرموهم حقوقهم فى عطاء الجيش إن غزوا ، وخالفوا بذلك قسمة الله لقد حرموهم حقوقهم فى عطاء الجيش إن غزوا ، وخالفوا بذلك قسمة الله التي شرعها فى الغنائم . ولذلك أسهم الموالى فى الانتقاض على الأمويين ،

ولم يقروا لهم بحكم طائعين ، وإن أدل شيء على أن الظلم الواقع عليهم هو الذى دفعهم إلى الانتقاض أن المختار الثقنى لما قام بثورته على الملك الأموى كان أكثر أنصاره من الموالى ، لأنه جعل لهم حقاً فى الغنائم كحق العرب؛ ولم يحفل بنقمة بعض العرب ذلك عليه . قال الطبرى فى قاريخه : لم يكن فيا أحدث المختار شيء هو أعظم من أن يروه يمنج الموالى نصيبه من النيء . وطالما كانوا يقولون:عمدت إلى موالينا ، وهم فىء أفاءه الله علينا ، وهذه البلاد جميعاً ، فأعتقنا رقابهم ، نأمل الأجر فى ذلك والثواب والشكر ، فلم ترض لهم بذلك ؛ حتى جعلتهم شركاءنا فى فيثنا .

لما سبق كله كانت البلاد الإسلامية تموج بالفتن ، وتموج بالشر ، وإن سكنت في الظاهر فسكون النار المناججة تحت الرماد .

وفي وسط ذلك المضطرب السياسي وجد مضطرب فكرى ، لا يقل عنفاً عن هذا المضطرب ، بل كان كلاهما يتغذى بالآخر ، ويستمد منه قوة وحياة ، وكثير من المسائل التي كانت موضع تنازع واختلاف انبعثت من السياسة واضطراب الناس في أمرها ، فالفرق التي ابتدأت سياسية ثم خلطت بالسياسة غيرها من الأمور الدينية نمت وترعرت في ظل ذلك الاضطراب فالحوارج والشيعة والمرجئة وغيرها نما غرسهم ، واستغلظ سوق نبتهم في ظل التنافس السياسي ، والتقاتل على السلطان . وقد وجدت عوامل أخرى زادت الحركة الفكرية قوة ونماء وحدة أعظمها :

(١) الاحتكاك بين حضارات مختلفة ، في الأصقاع الإسلامية التقت حضارة فارس بحضارة الرومان ، وحضارة السريان وفلسفة اليونان ، وأظل الجميع الإسلام ، فنتج من ذلك المزج بين العناصر المتنافرة اضطراب فكرى وتناحر مذهبي ، وكان أشد البقاع الإسلامية تصويراً لذلك الاختلاط العراق ولذا ظهرت فيه النحل المختلفة ، والمذاهب الدينية المتضاربة ، وقد قال ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة في علة اعتناق الروافض لمذهب الحلول والمغالاة في على رضى الله عنه : ومما ينقدح لى في الفرق بين هؤلاء القوم والمغالاة في على رضى الله عنه : ومما ينقدح لى في الفرق بين هؤلاء القوم

الروافض) وبين العرب الذين عاصروا رسول الله على وآله، أن هؤلاء من العراق، وساكني السكوفة؛ وطينة العراق، ما زالت تنبت أرباب الأهواء، وأصحاب النحل العجيبة، والمذاهب البديعة، وأهل هذا الإقليم أهل بصر وتدقيق ونظر وبحث عن الآراء والعقائد، وشبه معترضة في المذاهب، وقد كان منهم في أيام الأكاسرة مثل ماني، وديصان، ومزدك، وغيرهم. وليست طينة الحجاز هذه الطينة، ولا أذهان أهل الحجاز هذه الأذهان.

ونرى من هذا أن العراق كان مزدحم الآراء فى المعتقدات من قديم ، ذلك لأنه كان يسكنه عدة طوائف من نحل مختلفة من قديم ، والمذاهب التى نشأت يبدو فيها اختلاط العقائد المتضاربة ، فالديصانية والمانوية ليست إلا مزجاً لثنوية المجوس بالمبادىء النصرانية ، وهكذا ترى كثيراً مما ظهر من النحل المختلفة فيه استنباط عقيدة من مجموع عقيدتين أو عدة عقائد .

(ب) والموالى الذين حرموا السيادة والسلطان انصرفوا إلى دراسة العقائد وتعرف أسرارها ، وسبر أغوارها ، والوصول إلى أعماقها ، ولذلك كان الجيل الذى ولى عصر الصحابة فى فقه الدين ، والعكوف على دراسة الحديث وروايته من الموالى ، فسعيد بن جبير ، والشعبى ، وابن سيرين ، والحسن البصرى كل هؤلاء من الموالى ، وهم من عليه التابعين ، وأصحاب القدم الثابتة فى فهم الدين ، والوصول إلى أبعد أغواره .

غير أنا إن رأينا في هؤلاء التابعين من الموالى إخلاصاً مبيناً لذلك الدين على الكريم، وإدراكاً للبابه، وفهماً لمراميه، فمن الموالى من لم يفهم الدين على حقيقته ولم يدركه كما انبعث من ينبوعه. وذلك لنحلتهم القديمة التي استمكنت في نفوسهم ففهموا الدين على ضوئها، وأدركوه على صورتها، فالتبس عليهم أمره، ولأن منهم من كان يدخل على المسلمين مبادىء إلحاد نكاية بالإسلام ومقتاً لأهله، وإفساداً لأمره، وقد نقلنا أنفاً كلام ابن حزم في هذا المقام فارجع إليه.

#### (ج) الفلسفة:

ابتدأت الآراء الفلسفية تنتشر بين المسلمين باختلاطهم بالفرس واليونان والرومان ، وكل هؤلاء كان للعلوم والفلسفة في بلادهم القدح المعلى ، وكان بالعراق مدارس فلسفية كما كان بفارس قبل الإسلام مثلها ، وقد تعلم فيها من العرب الحارث بن كلدة ، وابنه النضر .

ولما جاء الإسلام فى تلك الأصقاع وجد من سكانها من يجيدونها ومن يعلم المسلمين مبادئها ، وكان للسريان فى ذلك العمل الظاهر ، والأثر الواضح ، وقد كان ذلك فى العصر الأموى ، وإن لم يكن بمقدار ما كان فى العصر العباسى ، فيروى ابن خلكان : أن خالد بن يزيد بن معاوية وكان من أعلم قريش بفنون العلم ، وله كلام فى صنعة الكيمياء والطب ، وكان بصيراً بهذين العلمين ، متقنا لهما ، وله رسائل دالة على معرفته وبراعته . وأخذ الصنعة عن رجل من الرهبان يقال له مريانس الروى وله فيها ثلاث رسائل ، تضمنت إحداهن ما جرى له مع مريانس المذكور ، وصورة تعلمه رسائل ، والرموز التى أشار إلها .

وقد ترعرع وسط تناحر سياسي شديد ، كثير العنف قوى الصخب .

من هذا تعرف مقدار التناحر الفكرى الذى كان بين المسلمين فى ذلك العصر، وبينها كان العرب يعيشون فى مشتجر السيوف، وفى ميادين القتال، كان الموالى منصر فين إلى دراسات دينية عميقة، كانت شديدة الأثر فى نفوس المسلمين، وكان من آثارها الفرق الإسلامية التى شغل كثير منها أفكار المسلمين فى ذلك العصر، وبعضها قد غرست أصوله فيه، ولم تثمر تمرانها إلا فى العصر الذى وليه، ولأن جدل ذلك العصر كان أكثره بين الفرق المختلفة وجب أن نذكر كلمة عن أظهر هذه الفرق، وأظهر ماتعتنق من عقائد وآراء، وجلل كل فرقة، ثم نتكلم بعدئذ فى الجدل فى الفروع.

### الفرق الإسلامية

شغلت الفرق الفكر الإسلامي في ذلك العصر ، واستولت عليه استيلاء ناماً ، وقد ابتدأت سياسية تنزع منزعاً سياسياً ، وإن كانت طبيعة السياسة الإسلامية ذات صلة بالدين ، وهو قوامها ولها ، لذلك نقول إن الفرق السياسية التي نشأت في ذلك العصر كانت كل مبادئها تحوم حول الدين ، فقرب منه حيناً ، وتبتعد عنه أحياناً ، ثم إن تلك الفرق خلقت بتلك البحوث الدينية في سياسة الناس ، بحوثاً أخرى تتعلق بأصول الإيمان والاعتقاد . فكان لها رأى قائم بذاته ، مستقل في الاعتقاد وأصول الإيمان ، بل في الأحكام العملية أحياناً ، وإن كانت العوامل في تكوينها السياسة ومايتعلق بها .

وقد قام على أثر تلك الفزق السياسية التي خلطت ببحثها أن ياسة بحوثاً في العقائد فرق أخرى لا تبحث إلا في الاعتقاد ، وكان قوام بحثها أحياناً مسائل دينية تنعلق بأصل الإيمان وأحياناً كان قوام البحث في القدر، وقدرة الإنسان بجوار قدرة الله سبحانه وتعالى ، وغير ذلك .

ولنبدأ بالكلام في الفرق السياسية وجدلها .

## الفرق السياسية

#### الشيعة

الشيعة أقدم الفرق الإسلامية ، وقد علمت أنهم ظهروا بمذهبهم السياسي في آخر عصر عثمان رضى الله عنه ، ونما وترعرع في عهد على رضى الله عنه ، إذ كان كلما اختلط رضى الله عنه بالناس ، از دادوا إعجابا بمواهبه وقوة دينه وعلمه ، فاستغل الدعاة ذلك الإعجاب ، وأخذوا ينشرون نجلتهم بين الناس . ولما جاء العصر الأموى ووقعت المظالم على العلويين ، واشتد نزول أذى الأمويين بهم ، ثارت دفائن المحبة لهم والشفقة عليهم ، ورأى الناس في على وأولاده شهداء هذا الظلم ، فاتسع نطاق المذهب الشيعى ، وكثرة أنصاره .

#### وقوام هذا المذهب :

أن الإمامة ليست من مصالح العامة التي تفوض إلى نظر الأمة ، ويتعين القائم بها بتعيينهم ، بل هي ركن الدين ، وقاعدة الإسلام ، ولا يجوز لنبي إغفالها ، وتفويضها إلى الأمة ، بل يجب عليه تعيين الإمام لهم ، ويكون معصوماً عن الكبائر والصغائر (١) .

وأن على بن أبي طالب كان هو الحليفة المختار من النبي صلى الله عليه وسلم وأنه أفضل الصحابة رضوان الله تبارك وتعالى عليهم ، ويظهر أن الشيعة ليسوا وحدهم الذين كانوا يرون تفضيل على رضى الله عنه على سائر الصحابة ، بل إن من بعض السابقين من الصحابة من كان يرى ذلك ، ومهم عمار بن ياسر والمقداد بن الأسود وأبو ذر الغفارى ، وسلمان الفارسي ، وجابر بن عبد الله ، وأبى بن كعب ، وحذيفة ، وبريدة ، وأبو أبوب ، وسهل بن حنيف ، وأبو الهيثم بن التهان ، وحزيمة بن ثابت ، حنيف ، وغيان بن حنيف ، وأبو الهيثم بن التهان ، وحزيمة بن ثابت ،

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون .

وأبو الطفيل عامر بن وائلة ، والعباس بن عبد المطلب ، وبنوه وبنو هاشم كافة ، وكان الزبير من القائلين به فى بدء الأمر ، ثم رجع ، وكان من بنى أمية قوم يقولون بذلك ، منهم خالد بن سعيد بن العاص ، ومنهم عمر ابن عبد العزيز (١) .

ولم يكن الشيعة على درجة واحدة ، بل كان منهم الغالون فى تقدير على وبنيه ، ومنهم المعتدلون المقتصدون ، وقد اقتصر المعتدلون في تفضيله على بقية الصحابة من غير تكفير لأحد . وقد حكى ابن أبي الحديد نحلة المعتدلين ، وهو منهم . فقال : كان أصحابنا أصحاب النجاة والحلاص والفوز في هذه المسألة ، لأنهم سلمكوا طريقة مقتصدة ، قالوا : هو أفضل الخلق في الآخرة وأعلاهم منزلة في الجنة ، وأفضل الحلق في الدنيا ، وأكثر هم خصائص ومزايا ومناقب ، وكل من عاداه أو حاربه أو أبغضه ، فإنهُ عدو الله سبحانه وتعالى ، وخالد فى النار مع الكفار والمنافقين إلا أن يكون ممن قد ثبتت توبته ، ومات على توليه وحبه . فأما الأفاضل من المهاجرين والأنصار الذين ولوا الإمامة قبله ، فلو أنكر إمامتهم وغضب علهم ، وسخط فعلهم ، فضلا عن أن يشهر عليهم السيف ، أو يدعو إلىنفسه ، لقلنا إنهم من الهالكين كما لو غضب عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله ، لأنه قد ثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله قال له : حربك حربى ، وسلمك سلمي ، وأنه قال : اللهم وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وقال له: لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق . ولكنا رأيناه رضي إمامهم ، وبايعهم ، وصلى خلفهم ، وأنكحهم ، وأكل فيثهم ، فلم يكن لنا أن نتعدى فعله ، ولا نتجاوز ما اشتهر عنه ، ألا ترى أنه لما برىء من معاوية ، برثنا منه ، ولما لعنه لعناه ، ولما حكم يضلال أهل الشام ، ومن كان فهم من بقايا الصحابة كعمرو بن العاص ، وعبد الله اينه وغيرهما حكمنا أيضاً بضلالهم . والحاصل أننا لم نجعل بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم وآله

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد .

إلا رتبة النبوة ، وأعطيناه كل ما عدا ذلك من الفضل المشترك بينه وبينه ولم نطعن في أكابر الصحابة الذين لم يصح عندنا أنه طعن فيهم ، وعاملناهم عا عاملهم به عليه الصلاة والسلام (١).

أما الغالون المتطرفون من الشيعة ، فقد رفعوا علياً إلى رتبة النبوة ، حتى لقد زعم بعضهم أن النبوة كانت له ، وأن جبريل أخطأ ، وذهب إلى النبي صلى الله عليه وسلم (٢) بل إن كثيراً منهم رفعوا علياً إلى مرتبة الإله وقالوا له هو أنت (الله). ومنهم من زعم أن الإله حل في الأئمة على وبنيه وهو قول يوافق مذهب النصارى في حلول الإله في عيسى ، ومنهم من ذهب إلى أن كل روح إمام حلت فيه الألوهية تنتقل إلى الإمام الذي بليه .

وقد كان أكثر الغلاة على أن آخر إمام يفرضونه لا يموت ، بل هو حى يرزق باق حتى يرجع فيملأ الأرض عدلاكما ملئت جورا وظاما فطائفة قالت إن على بن أبى طالب حى لم يمت وهم السبئية ، وطائفة قالت إن محمداً بن الحنفية حى برضوى عنده عسل وماء ، وطائفة قالت إن يحيى ابن زيد لم يصلب ولم يقتل بل هو حى يرزق ، والإثنا عشرية : يزجمون إن الثانى عشر من أنمهم هو محمد بن الحسن العسكرى ويلقبونه المهدى دخل فى سرداب بدارهم بالحلة ، وتغيب حين اعتقل مع أمه ، وغاب هنالك ، وهو نخرج آخر الزمان فيملأ الأرض عدلا ... وهم ينتظرونه لذلك ، ويقفون كل ليلة بعد صلاة المغرب بباب هذا السرداب وقد قدموا مركبا ، فيهتفون باسمه ، ويدعونه للخروج حتى تشتبك النجوم ، ثم ينفضون ويرجئون الأمر إلى الليلة الآتية .. وبعض هؤلاء الغلاة يقول إنه الإمام الذى مات وسرجع إلى حياته الدنيا ، ويستشهدون لذلك بما وقع فى القرآن

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة .

<sup>(</sup>۲) وهم النرابية وسموا بذقك لأبهم قالوا إنه يشبه النبي صلى الله عليه وسلم كما يشبه النبراب النراب .

الكريم من قصة أهل الكهف ، والذى مر على قرية ، وقتيل بنى إسرائيل حين ضرب بعظام البقرة التي أمروا بذبحها (١) .

وبعض هؤلاء خلطوا بهذه الآراء الفاسدة آراء اجتماعية خطرة مفسدة ، للنسل ، هادمة للأديان ، فاستحلوا الحمر والمينة ونكاح المجارم ، وأنكروا القيامة وتأولوا قوله تعالى : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيا طعموا ، إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات » . وزعموا أن ما في القرآن الكريم من تحريم المينة والدم ولحم الخنزيركناية عن قوم يلزم بغضهم ، مثل أبي بكروعمروعمان ومعاوية ، وكل ما في القرآن الكريم من الفرائض التي أمر الله سبحانه بهاكناية عمن تلزم موالاتهم مثل على والحسن والحسين وأولادهم (٢٠) ،

ومن ذلك نرى أن الشيعة مزيج من الآراء ، ومرتع لمكنير من الأفكار ، وخلة قد ضلت بها أوهام كثيرة ، وسيطرت عليها خواطر باطلة ، ومبادىء من ملل قديمة ، وقد أرادوا أن يلبسوها بلباس الإسلام . فضاقت عن أن تسعهم عقيدة الإسلام السامية النقية وهي عقيدة التوحيد .

وقد تساءل بعض العلماء الأوربيين عن أصل الشيعة ، وهي مبادىء لاشك دخيلة في الإسلام ، فقد ذهب الاستاذ ولهوسن إلى أن العقيدة الشيعية نبعت من اليهودية (٣) أكثر مما نبعت من الفارسية ، مستدلا بأن مؤسسها عبد الله ابن سبأ وهو يهودى ، ويميل الاستاذ دوزى إلى أن أصلها فارسى ، فالعرب تدين بالحرية ، والفرس يدينون بالملك ، وبالوراثة في البيت المالك ، ولا يعرفون معنى لانتخاب الحليفة ، وقد مات محمد صلى الله عليه وسلم ولم يترك ولداً ، فأولى الناس بعده ابن عمه على بن أبي طالب ، فمن أخذ الحلافة منه كأبي بكر وعمر وعمان والامويين فقد اغتصبها من مستحقها ،

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون بتصرف .

 <sup>(</sup>۲) الملل والنحل للشهرستاني . والخطط للمقريزي .

<sup>(</sup>٣) قد تقدم أن هذا رأى الشعبي كما جاء في العقد الفريد وقد بينا ذلك في سبب اختلافات المسلمين .

وقد اعتاد الفرس أن ينظروا إلى الملك نظرة فيها معنى إلهى ، فنظروا هذا النظر نفسه إلى على وذريته وقالوا إن طاعة الإمام أول واجب ، وأن طاعته طاعة الله (١).

ويقول فان فلوتن:قد أثبت بالفعل أن من مذاهب الشيعة ماكان مباءة للعقائد الأسيوية القديمة كالبوذية والمانوية وغيرهما (٢).

والحق الذي لا مرية فيه أن الشيعة كانت مستراداً لكثير من الديانات القديمة الآسيوية ففيها من المذاهب الهندية مبدأ التناسخ الذي يقول إن روح الإنسان تنتقل إلى إنسان غيره ، فقد طبق بعضهم ذلك المذهب على أئمتهم ، وقالوا إن روح الإمام تنتقل إلى الذي يليه ، وأخذوا من البرهمية القديمة والمسيحية مبدأ حلول الإله في الإنسان ، وأخذوا من الهودية شيئا كثيراً ، وقد حكينا لك مقالة الشعبي التي نقلها ابن عبد ربه في العقد الفريد فارجع اليها ، وقال في ذلك ابن حزم في بيان أن عقيدة رجوع الأنمة مأخوذة من الهودية : سار هؤلاء في سبيل الهود القائلين إن إلياس عليه السلام وفنحاس الهودية : سار هؤلاء في سبيل الهود القائلين إن إلياس عليه السلام وفنحاس ابن العازار بن هارون عليه السلام أحياء إلى اليوم ، وسلك هذا السبيل بعض تركى الصوفية ، فزعموا أن الحضر وإلياس عليهما السلام حيان إلى الآن ، وادعى بعضهم أنه يلقي إلياس في الفلوات ، والحضر في المروج والرباض وأنه متى ذكر حضر على ذكره (") .

وهكذا نرى الشيعة كانت طلالكثير من أهواء وملل ونحل قديمة دخلت على المسلمين لإفساد الإسلام ، أو تحت تأثير النربية والإلف ، فدخلوا في الإسلام ، ولم يستطيعوا نزع القديم .

هذه إلمامة موجزة بينت أحوال الشيعة إجالاً ، ونريد بعد ذلك أن نذك.

<sup>(</sup>١) فجر الإسلام للاستاذ الجليل أحمد أمين .

<sup>(</sup>٢) السيادة العربية .

<sup>(</sup>٣) الفسل ج ۽ س ١٨٠ ٠

بعض فرقهم المشهورة وتاريخ نشأتها ، لنكون على بينة من أدوار هذه الفرقة فنقول :

#### السبلية:

هم أتباع عبد الله بن سبأ وكان يهوديا من أهل الحيرة ، أظهر الإسلام وأمه أمة سوداء ، ولذلك يقال له ابن السوداء ، وقد علمت أنه كان من أشد الدعاة ضد عبان ، وقد تدرج في نشر أفكاره ومفاسده بين المسلمين وأكثرها موضوعة على على رضى الله عنه .

أخذ ينشر أولا بين الناس أنه وجد في التوراة أن لكل نبي وصيا وأن علياً وصى محمد صلى الله عليه وسلم ، وأنه خير الأوصياء ، كما أن محمداً خبر الأنبياء ، ثم حكم بأن محمداً سيرجع إلى الحياة الدنيا ، وكان يقول عجبت لمن يقول برجعة عيسي ولايقول برجعة محمد ، واستدل على ذلك بقوله تعالى : ١إن الذي فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد » . ثم تدرج من هذا إلى الحكم بألوهية على رضى الله عنه ، ولقد هم هذا بقتله إذ بلغه عنه ذلك . ولكن نهاه عبد الله بن عباس ، وقال له : إن قتلته اختلف عليك أصحابك ، وأنت عازم على العود لقتال أهل الشام ، فنفاه على إلى ساباط المدائن ، ولما قتل رضى الله عنه ، استغل ابن سبأ محبة الناس له كرم الله وجهه ، وأحد ينشر حوله إلاكاذيب التي تجود مها مخيلته إضلالا للناس وإفساداً ، فصار يذكر للناس : أن المقتول لم يكن عليا وإنما كان شيطانا تصور للناس في صورته ، وأن عليا صعد إلى السماء ، كما صعد إلىها عيسى ابن مريم عليه السلام . وقال : كما كذبت الهود والنصارى في دعواهما قتل عبسى كذلك كدبت الخوارج في دعواها قتل على ، وإنما رأت اليهو د والنصاري شخصا مصلوبا شهوه بعيسي ، كذلك القائلون بقتل على رأوا قتيلايشبه عليا فظنوا أنه على ﴿ وقد صعد إلى السماء ، وأن الرعد صوته والبرق تبسمه ، ومن سمع من سبشين صوت الرعد يقول السلام عليك يا أمر المؤمنين ، وقد روى عمر بن شرحبيل أن ابن سبأ قيل له إن عليا قد قتل فقال إن جنتمونا بدماغه في صرة كم نصدق بموته ، لا يموت حتى ينزل من السماء ، ويملك الأرض بحذافترها (١) .

#### الكيسانية:

هم أتباع المختار بن عبيد الثفني ، وقد كان خارجيا ، ثم صار من شيعة على رضى الله عنه . وقد قدم الكوفة حين قدم إليها مسلم بن عقيل من قبل الحسين رضى الله عنه ، ليعلم حالها ، ومخبر ابن عمه بأمرها . وقد أحضر عبد الله بن زياد المختار ، وضربه ثم حبسه إلى أن قتل الحسن ، فشفع له زوج أخته عبد الله بن عمر ، فأطلق سراحه على أن نخرج من الكوفة فخرج إلى الحجاز ، وقد أثر عنه أنه قال في أثناء مسره : سأطلب بدم الشهيد المظلوم المقتول سيد المسلمين ، وابن بنت سيد المرسلين الحسين بن على . فور بك لأقتلن بقتله عدة من قتل على دم يحيى بن زكريا. ثم لحق بابن الزبير ، وبايعه على أن يوليه أعماله إذا ظهر ، وقاتل معه أهل الشام ، تم رجع إلى الكوفة بعد موت يزيد ، وقال للناس : إن المهدى ابن الوصى بعثني إليكم أمينا ووزيرا ، وأمرنى بقتل الملحدين والطلب بدم أهل بيته ، والدفع عن الضعفاء . وزعم أنه جاء من قبل محمد بن الحنفية لأنه ولى دم الحسين رضى الله عنه ، ولأن محمداً رضى الله عنه ، كان ذا منزلة بنن الناس امتلأت القلوب بمحبته ، إذ كان كثير العلم غزير المعرفة ، رواد الفكر ، مصيب النظر فى العواقب ، قد أخيره أبوه أمير المؤمنين على رضى الله عنه أخبار الملاحم . ولحكن أعلن محمد بن الحنفية الراءة من المحتار على الملأ من الأمة ، وعلى مشهد من العامة ، إذ بلغته أوهامه ، وأكاذيبه ، وعرف خيء نيانه . ومع تلك البراءة ، فقد تبع المختار هذا بعض الشيعة ، وأخذ هو يتكهن بينهم، ويسجع بمحعا يشبه سحع الكهان ، حتى روى أنه كان يقول : أما ورب البحار ، والنخيل والأشجار ، والمهامه والقفار ، والملائكة الأبرار ، لأقتلن كل جبار، بكل لدن خطار ومهند بتار .. حتى إذا أقمت عمود الدين ،

<sup>(</sup>١) الفرق بين ألفرق لعبد القاهر البغدادي.

وزايلت شعب صدع المسلمين ، وشفيت غليل صدور المؤمنين ، لم يكبر ءَل زُوال الدنيا ، ولم أحفل بالموت إذا أتى .

وقد أخذ المختار في محاربة أعداء العلويين ، وأكثر من القتل الذريع فيهم ولم يعلم أن أحداً اشترك في قتل الحسين إلا أسكن نأمته ، فحببه ذلك في نفوس الشيعة . فالتفوا حوله ، وأحاطوا به ، وقاتلوا معه ، ولكن هزم في قتال مصعب بن الزبىر إذ انتصر عليه وقتله .

وعقيدة الكيسانية لاتقوم على ألوهية الأئمة كالسبئية الذين يعتقدون حلول الجزء الإلهي في الإنسان كما بينا ، بل تقوم على أساس أن الإمام شخص . مقدس ، يبذلون له الطاعة ، ويثقون بعلمه ثقة مطلقة ، ويعتقدون فيه العصمة عن الحطأ ، لأنه رمز للعلم الإلهي .

ويدينون كالسبئية برجعة الإمام ، وهو في نظرهم بعد على والحسن والحسن محمد بن الحنفية ، ويقول بعضهم إنه مات ، وسيرجع ، وبعضهم وهم الأكثرون يعتقدون أنه لم يمت ، بل هو بجبل رضوى عنده عسل وماء ، وقد كان من هؤلاء كثير عزة إذ يقول :

ألا إن الأثمة من قريش ولاة الحق أربعة سواء فسط سبط إيمان وبر وسبط غيبته كربلاء وسبط لايذوق الموت حتى، يقود الخيل يتبعـــه اللـــواء تغیب لا بری عنهم زمانــا برضوی عنده عسل ومــاء

ويعتقدون البداء ، وهو أن الله سبحانه وتعالى يغير ما يريد تبعا لتغير علمه ، وأنه يأمر بالشيء ثم يأمر مخلافه . وقد قال الشهرستاني : وإنما صار المختار إلى اختيار القول بالبداء ، لأنه كان يدعى علم ما يحدث من إلاّحوال إما بوحي يوحي إليه ، وإما برسالة من قبل ألإمام ، فكان إذا وعد أصحابه بكون شيء ، وحدوث حادثة ، فإن وافق كونه قوله جعه دليلا على دعواه وإنَّ لم يوافق قال قد بدا َ لربكم . ويعتقدون أيضا تناسخ الأرواح ، وهو خروج الروح من جسد وحلولها في جسد آخر .

وقد علمت أن هذه الفكرة مأخوذة من الفلسفة الهندية القديمة .

وكانوا يقولون: إن لمكل شيء ظاهراً وباطناً ، ولمكل شخص روحاً ولكل تنزيل تأويلا ، ولكل مثال في هذا العالم حقيقة ، والمنتشر في الآفاق من الحكم والأسرار ، مجتمع في الشخص الإنساني ، وهو العلم الذي استأثر على عليه السلام به ابنه محمد بن الحنفية . وكل من اجتمع فيه هذا العلم فهو الإمام حقا (١) .

وترى من هذا الذى ذكرناه وهو بعض مخاريقهم أنهم جانفوا مبادى، الإسلام ، وبعدوا عن روحه ، ورفعوا الأئمة إلى مراتب النبيين ، وكأنهم اعتقدوا أن رسالة النبى صلى الله عليه وسلم ما انتهت بموته ، بل بقيت فى بيته من بعده .

#### الزيدية :

هذه الفرقة هي أقرب فرق الشيعة إلى الجاعة الإسلامية وهي لم تغل في معتقداتها ، ولم يكفر الأكثرون منها أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الأولين ، ولم ترفع الأئمة إلى مرتبة الإله ، ولا إلى مرتبة النبيين ، وإمامها زيد بن على بن الحسين رضى الله عنهم ، خرج (١) على هشام ابن عبد الملك بالكوفة فقتل و صلب بكناسة الكوفة وقوام مذهبه وهو مذهب هذه الفرقة إلى أن عراها التغيير .

<sup>(</sup>١) ويقول المسعودي في سبب خروجه :

كان زيد قد دخل على هشام بالرصافة ، فلما مثل بين يديه لم ير موضعا يجلس فيه ، فجلس حيث انتهى به مجلسه . وقال: يا أمير المؤمنين ، ليس أحد يكبر عن تقوى الله ، ولا يصغر دون تقوى الله . فقال هشام : اسكت لا أم لك ، أنت الذى تنازعك نفسك فى الحلافة ، وأنت ابن أمة . قال: يا أمير المؤمنين إن لك جوابا ، إن أحببت أجبتك به ، وإن أحببت أسكت عنه . فقال : بل أجب . قال إن الأمهات لا يقعدون بالرجال عن الغايات ، وقد كانت أم إسماعيل =

أن إمام منصوص عليه بالوصف لا بالإسم ، وأوصاف الإمام التي قالوا إنه لابد من وجودها حتى يكون إماما يبايعه الناس وهي كونه فاطميا ورعا ، عالما ، سخيا ، نخرج داعيا الناس لنفسه ، وقد خالفه في شرط الحروج كثير من الشيعة وناقشه في ذلك أخوه محمد الباقر ، وقال له : على قضية مذهبك . والدك ليس بإمام ، فإنه لم يخرج قط ، ولاتعرض للخروج :

إنه بجور إمامة المفضول فكأنهذه الصفات عندهم للإمام الأمثل الكامل، وهو بها أولى من غبره . فإن اختار أولو الحل والعقد في الأمة إماما لم يستوف بعض هذه الصفات ، وبايعوه صحت إمامته ، ولزمت بيعته ، وبني على ذلك الأصل صحة إمامة الشيخين أبي بكر وعمر رضى الله عهما ، وعدم تكفير الصحابة ببيعتهما، فكان زيد يرى أن على بن أبي طالب أفضل الصحابة إلا أن الحلافة فوضت إلى أبي بكر لمصلحة رأوها ، وقاعدة دينية راعوها ، من تسكين ثائرة الفتنة ، وتطيب قلوب العامة ، فإن عهد الحروب التي من تسكين ثائرة الفتنة ، وتطيب قلوب العامة ، فإن عهد الحروب التي خرت في أيام النبوة كان قريباً ، وسيف أمير المؤمنين على عليه السلام عن حماء المشركين لم يجف ، والضغائن في صدور القوم ، من طلب الثار كما هي ، فما كانت القلوب تميل إليه كل الميل ، ولا تنقاد له الرقاب كل الانقياد ، وكانت المصلحة أن يكون القيام مهذا الشأن لمن عرفوه باللين والتودد والتقدم بالسن ، والسبق في الإسلام ، والقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم (1)

شرده الخوف وأزرى به كذاك من يكره حر الجلاد منخرق الكفين يشكو الجوى تنكثه أطراف مرو حداد قد كان فى الموت له راحة والموت حتم فى رقاب العباد إن يحدث الله له دواسة يترك آثار العدا كالرمساد

فضي عليها إلى الكوفة ، وخرج عنها ، ومنه القراء والأشراف .

<sup>=</sup> أمةً لأم إسحاق صلى الله عليهما وسلم . فلم يمنعه ذلك أن بعثه الله نبيا ، وجعله للعرب أبا ، فأخرج من صلبه خير البشر محمد صلى الله عليه وسلم . فتقول لى هذا ، وأنا ابن فاطمة وابن على ،وقام وهو يقول :

<sup>(</sup>١) الملل والنحل الشهرستاني . '

وقد خذل زيداً أكثر الشيعة لقوله بذلك الأصل. قال البغدادى في كتابه الفرق بين الفرق: لما استحر القتال بينه (زيد) وبين يوسف بن عمرو الثقفي قالوا إنا ننصرك على أعدائك بعد أن تخبرنا برأيك في أبي بكر وعمر اللذين ظلما جدك على بن أبي طالب. فقال زيد: إني لا أقول فيهما إلا خيراً. وإنما خرجت على بني أمية الذين قتلوا جدى الحسن ، وأغاروا على المدينة يوم الحرة ، ثم رموا بيت الله الحرام بحجر المنجنيق والنار . ففارقوه عند ذلك .

ومن مذهب الزيدية جواز خروج إمامين في قطرين مختلفين محيث يكون-كل واحد منهما إماما في قطره الذي خرج مادام متحليا بالأوصاف التي بيناها ، ويفهم من هذا أنهم لا بجوزون قيام إمامين في قطر واحد ، لأن · ذلك يستدعى أن يبايع الناس الإمامن ، وذلك منهى عنه بصريح الأثر . وقد كان الزيديون ، يعتقدون أن مرتكب الكبرة مخلد في النار ما لم يتب توبة نصوحا ، وهم قد اقتبسوا ذلك من المعتزلة الذين يقولون هذه المقالة ، وذلك لأن زيداً رحمه الله كان ينتحل نحلة المعتزلة ، إذ تتلمذ. لواصل بن عطاء شيخهم في الأصول ، وأخذ عنه آراءه فها . وروى أن ذلك كان من أسباب بغض سائر الشيعة له إذ أن واصلا كان يرى : أن على ابن أبى طالب في حروبه التي جرت بينه وبنن أصحاب الجمل ، وأصحاب الشام ، ماكان على الصواب بيقىن ، وأن أحد الفريقين منهماكان على الخطأ لا بعينه (١) . وذلك أمر لايرضي الشيعة . ولما قتل زيد بايع الزيديون ابنه. يحيى ، ثم قتل هو أيضا ثم بويع بعد يحيي محمد الإمام ، وإبراهيم الإمام. فقتلهما أبو جعفر المنصور، ولم ينتظم أمر الزيدية بعد ذلك . ومالوا عن القول بإمامة المفضول ، ثم أخذوا يطعنون في الصحابة كسائر الشيعة ، فذهبت عنهم بذلك أولى خصائصهم .

<sup>(</sup>١) الملل والنحل الشهرستاني .

الإمامية:

وهم القائلون بأن إمامة على رضى الله عنه ثبتت بالنص عليه بالذات من الذي صلى الله عليه وسلم نصا ظاهرا ويقينا صادقا من غير تعريض بالوصف بل إشارة بالعين . قالوا: وماكان فى الدين أمر أهم من تعيين الإمام حتى تكون مفارقته الدنيا على فراغ قلب من أمر الأمة ، فإنه إذا بعث لرفع الحلاف وتقرير الوفاق ، فلا بجوز أن يفارق الأمة ، ويتركهم هملا يرىكل واحد منهم طريقا ، لا يوافقه عليه غيره ، واحد منهم رأيا ، ويسلك كل واحد منهم طريقا ، لا يوافقه عليه غيره ، بل بجب أن يعين شخصا هو المرجوع إليه ، وينص على واحد هو الموثوق به ، والمعول عليه (١) .

ويستدلون على تعين على رضى الله عنه بالذات ببعض آثار عن النبى صلى الله عليه وسلم يدعون صدقها ، وصحة سندها ، من مثل : من كنت مولاه فعلى مولاه ، واللهم وال من والاه وعاد من عاداه . ومثل أقضاكم على ، وغير ذلك من الآثار التي يدعون صحبها . ويشك علماء الحديث في صدقها ، ويستدلون أيضاً باستنباطات من أمور كلف النبي والله علياً القيام بها ، وكلف غيره أخرى ، فيستنبطون مثلا ، من تكليف النبي والله علياً قراءة سورة براءة دون أبي بكر أنه أولى بالحلافة . ويستنبطون من إرسال أبي بكر وعمر في بعث أسامة مؤمراً عليهما جدارة على بالحلافة دونهما ، لأنه ما أمر عليه قط . وهكذا استدلالاتهم .

ولم يقتصروا على استحقاق على الحلافة دون سائر الصحابة ، بل تعدوا ذلك إلى الحكم بتكفير جل الصحابة ورميهم بالظلم والعدوان ، فشطوا بذلك شططا كثيراً ، وجاوزوا المحجة ، وحادوا عن الصواب .

وقد انفق الإمامية على إمامة الحسن ثم الحسن بعد على ، واختلفوا بعد ذلك فى سوق الإمامة ، ولم يثبتوا على رأى واحد ، بل انقسموا فرقا عدها بعضهم نيفا وسبعن ، وأعظمها فرقتان : الاثنا عشرية ، والإسماعيلية .

<sup>(</sup>١٠) الملل والنحل للشهرستاني .

أما الأولون فيرون أن الخلافة بعد الحسنين لعلى زين العابدين ، ثم لحمد الباقر بن زين العابدين ثم لج فير الصادق بن الباقر ، ثم لابنه موسى الكاظم ثم لعلى الرضا ثم لحمد الجواد ثم لعلى الهادى ثم للحسن العسكرى ، ثم لحمد ابنه وهو الإمام الثانى عشر ، ويزعمون أنه دخل سرداباً فى دار أبيه بسر من رأى ، وأمه تنظر إليه ، ولم يعد بعد ، ثم اختلفوا فى سنه فقيل كانت سنه إذ ذاك أربع سنوات ، وقيل ثمانى سنوات ، وكذلك اختلفوا فى حكمه ، فقال بعضهم إنه كان فى هذه السن عالما ما يحب أن يعلمه الإمام ، وأن طاعته كانت واجبة .

وقال آخرون كان الحكم لعلماء مذهبه ، حتى بلغ فوجبت طاعته .

#### الاسماعيلية:

وهى طائفة من الشيعة الإمامية تتنسب إلى إسهاعيل بن جعفر ، ويسمون أيضاً بالباطنية لقولهم بالإمام الباطن ، ويسمون الملحدة لما فى مقالتهم من الإلحاد ، إذ قد خلطت التشيع بمذاهب فاسدة مشتقة من الديانات القديمة ومن الفلسفة والأوهام ، وكلما امتد بهم الزمان زاد مذهبهم فسادا ، ولحق الناس من أعمالهم شركبير .

تقول هذه الطائفة أن الإمام بعد جعفر الصادق ابنه إسماعيل بنص من أبيه ، وفائدة النص وإن كان قد مات قبل أبيه إنما هو بتاء الإمامة في عقبه ، ثم انتقلت الإمامة من إسماعيل إلى محمد المكتوم وهو أول الأئمة المستورين ، وبعد محمد المكتوم ابنه جعفر المصدق ، وبعده ابنه محمد الحبيب ، وهو آخر المستورين ، وبعده ابنه عبد الله المهدى الذي ملك المغرب ، وملك بعده بنوه مصر ، وهم الفاطميون (١) .

وقد اضطهدت تلك الطائفة فى أول أمرها فيمن اضطهد ، حتى فر معتنقو مذهبها إلى فارس ، وهناك خالط مذهبهم آراء الفرس القديمة

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون .

وغيرها ، وقام فيها رجال ذوو أهواء ، يقضون لباناتهم باسم الدين فتولوا زعامتها . وأول ناشرى دعوتها رجل يقال ديصان ، أخذها عن عبد الله القداح ، ونشرها فى بلاد فارس ثم بدا له أن ينشرها فى قلب الدولة ، فجاء إلى البصرة ، ودعا الناس سرا وجذب إليه رجلا من وجهاء اليمن ، كان يزور مقابر آل البيت ، فاتفقا على بث الدعوة لآل البيت فى اليمن ، ونفذا ما دبرا . ثم أرسل القداح رجلين إلى المغرب لسهولة انقيادهما للرعاة ، وقال لهما:احرثا الأرض حتى يأتى صاحب البنر . ثم سال سيل الدعوة الشيعية فى بلاد المغرب ، حتى أخذ الفاطميون ملك الأغالبة فى أفريقية ، ثم اقتطعوا مصر من الحليفة العباسي على ما هو معلوم فى التاريخ .

\* \* \*

# جستال النبيعة

قد رأيت فيا أخرناك عن هذه الفرقة ونحلها أن أول مظهر يسودها أنها لا تعرف الآراء إلا من وراء الرجال. فقوام مذهبها تقديس الرجال وتقدير آرائهم من وراء ذلك التقديس، يزنون القول بقيمة قائله، ولايعرفون القائل من وراء مذهبه، وقد استهوت كثرتهم محبة آل البيت محبة غالوا فها، فأوردتهم موارد الهلسكة، وأوبأت عاقبتهم، وأفسدت مراهبهم، وسدت مسامع الإدراك في نفوسهم وأصبحوا حاثرين بائرين، لايدركون سدادا، ولا يبغون رشادا، وهم في هذا يشهون المريدين الذين استهوت نفوسهم عظمة رجل، فأصبحوا لا يفهمون الدين إلا من وارد فكره، والحق عظمة رجل، فأصبحوا لا يفهمون الدين إلا من وارد فكره، والحق مراً وإعلاناً.

وأول ماكانوا يتوجهون إليه فى دعوتهم وجدالهم أن بجيئوا إلى المسلم على براءته ، وصفاء نفسه من دون المذاهب ويذكروا له بالثناء آل البيت ويعطروا ألسنتهم بمدحهم، وأى مسلم لايهتز قلبه لآل الرسول المنظم ، ولايتقبل بقبول حسن عبيق ذكرهم ، وأريج مدحهم ، وهم سلالة النبى صلى الله عليه وسلم وعبرته وعصبته وأقرباؤه الأطهار الأبرار ، فإذا استدنوا سامعهم بعطر الثناء ذكروا المظالم الواقعة بهم والمآثم التى ارتكبت فى جانبهم ، وأى امرىء لا يألم لظلم نازل بالأبرار . فإذا أحسوا من نفس سامعهم دنو قلبه من قلوبهم ، وفكره من أفكارهم ، هجموا عليه بتر هاتهم وأباطيلهم وأهوائهم الفاسدة ، فمن عصمه الله نجا واكتنى بمحبة الطاهرين ، ومن كتب الله عليه الشقوة سقط فكان مع الآثمن .

و يعمدون فى تأييد ترهاتهم إلى كثرة التحديث عن الرسول على في فضائل آل البيت ، وقد حفظت لهم أحاديث كثيرة فى هذا الباب قد رد المحدثون أكثرها . ومن ذلك ما عزوه إلى النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : أهل بينى كسفينة نوح ، من ركبها نجا ، ومن عدل عنها غرقى . وما عزوه إليه عليه الصلاة السلام أنه قال: من مات على حب آل محمد مات شهيدا ، ألا ومن مات على حب آل محمد مات شهيدا ، ألا مات كافرا ، ومن مات على بغض آل محمد ما يعزونه مات كافرا ، ومن مات على بغض آل محمد الله عنه أما ترضى أن تكون من عنه لله عليه وسلم أنه قال لعلى رضى الله عنه أما ترضى أن تكون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى .

وإذا أعوزهم النص ، أو عدلوا عنه انجهوا إلى التأويل الفاسد البعيد .
الذى لا يعقله عقل خلا من الهوى ، وبعد عن أدران الفرض ، من مثل تأويل بعضهم المحرمات بأنها أبو بكر وعمر ، وقد ذكر الشعبى تأويلات بعض الشيعة ومثل بمثل جيد قال : ماشبهت تأويل الروافض فى القرآن الكريم إلا بتأويل رجل مضعوف من بنى مخزوم من أهل مكة المكرمة ، وجدته قاعداً بفناء الكعبة الشريفة فقال : ما عندك فى تأويل هذا البيت فإن بنى تميم يغلطون فيه ، ويزعمون أنه قيل فى رجل منهم ، وهو قول الشاعر :

بيتا زرارة محتب بفنائسه ومجاشع وأبو الفوارس نهشل

فقلت له:وما عندك أنت فيه . قال البيت هو هذا البيت ، وأشار بيده إلى الكعبة المشرفة ، وزرارة الحجر زرر حول البيت فقلت له فمجاشع . قال زمزم جشعت بالماء . قلت فأبو الفوارس . قال أبو قبيس جبل مكة . قلت فنهشل ففكر طويلا ، ثم قال أصبته ، هو مصباح الكعبة (١) .

وهذا المثل ينطبق على الغلاة منهم ، وأما المعتدلون فقد علمت أنهم أقرب إلى الحق ، وأدنى إلى الرشاد .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد لابن عبدربه.

وقد كانوا إذا أمحلت بهم الحجة ، وضعف لديهم الدليل ، وخشوا عادلهم ، زعموا أنه لم يطق ما يعتقدون ، ولم يدرك فكره ما وصلوا إليه ، وما تعمقوا فيه ، جاء في العقد الفريد : ثم قال الأعشى دخلت على المغيرة أبن سعد ، وقد كان رافضيا ، فسألته عن فضائل على ، فقال إنك لاتحتملها ؟ قلت : بلى ، فذكر آدم صلوات الله عليه ، فقال على خيرمنه ، ثم ذكر من دونه من الأنبياء ، فقال على خيرمهم ، حتى انهى إلى محمد عليه فقال على على مثله . فقال كذبت عليه لعنك الله ، فقال قد أعلمتك أنك لاتحتمله .

ومنهم من كان يدعى أن للأشياء ظاهراً وباطناً ، وأن الباطن قاء اختص به الأنمة ، ومن يفضون به إليه ، وهو فى كل الأحوال سر مكتوم عن الدهماء وأكثر الناس .

وفى الحق أن ذلك النحو من الدعوة والجدل لم يكن منهم جميعا ، بل كان فى الغلاة فقط ، أما المعتدلون فقد كانت دعاويهم معتذلة وجدلهم يدل على إنصافهم فى الجملة ، يعتمدون فى استدلالهم على أحاديث يقرها بعض محدثى الجاعة الإسلامية، وعلى تأويلات لاشطط فيها ، ولا تبعد عن العقل كثيراً ، وهم الذين ننقل عنهم بعض جدلهم وها هو ذا :

## نماذج من جدل الشيعة

#### مناظرة للشيعة ف مجلس عمر بن عبد العزيز

#### روى ابن الـكلبي قال :

ينها عمر بن عبد العزيز جالس فى مجلسه ، دخل حاجبه ، ومعه امرأة آدماء طويلة حسنة الجسم والقامة ، ورجلان متعلقان بها ، ومعها كتاب من ميمون بن مهران إلى عمر ، فدفعوا إليه الكتاب ففضه فإذا فيه : بسم الله الرحمن الرحم إلى أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز من ميمون بن مهران ،

سلام عليك ورحمة الله وبركاته . أما بعد : فانه ورد علينا أمر ضاقت به الصدور ، وعجزت عنه الأوساع ، وهربنا بأنفسنا عنه ووكلناه إلى عالمه لقول الله عز وجل : « ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطوته منهم » . وهذه المرأة والرجلان أحدهما زوجها والآخر أبوها . وإن أباها زعم أن زوجها حلف بطلاقها أن على بن أبى طالب خير هذه الأمة ، وأولاها برسول الله يركي وأنه يزعم أن ابنته طلقت منه ، وأنه لا يجوز له في دينه أن يتخذه صهرا ، وهو يعلم أنها حرام عليه كأمه ، وإن الزوج يقول كذبت ، لقد بر قسمي ، وصدقت مقالتي ، وإنها امرأتي على رغم أنفك ، وغيظ قلبك ، فاجتمعوا إلى يختصمون في ذلك . فسألت الرجل عن يمينه . فقال : نعم قد كان ذلك . وقد حلف بطلاقها أن علياً خبر هذه الأمة ، وأولاها برسول الله عَلَيْ ، عرفه من عرفه ، وأنكره من أنكره ، فليغضب من غضب ، وليرض من رضى ، وتسامع الناس بذلك ، فاجتمعوا له وإن كانت الألسنة مجتمعة ، فالقلوب شتى . وقد علمت يا أمر المؤمنين اختلاف الناس في أهوائهم ، وتسرعهم إلى ما فيه الفتنة ، فأحجمنا عن الحكم لتحكم بما أراك الله ، وأنهما تعلقا بها ، وأقسم أبوها ألا يدعها معه ، وأقسم زوجها ألايفارقها ، ولو ضربت عنقه ، إلاأن يحكم عليه بذلك حاكم لايستطيع مخالفته ، والامتناع منه ، فرفعنا إليك يا أمير المؤمنين ، أحسن الله توفيقك وأرشدك.

قال: فجمع عمر بن عبد العزيز بنى هاشم ، وبنى أمية ، وأفخاذ قربش ، ثم قال لأبى المرأة: ما تقول أيها الشيخ ؟ قال يا أمير المؤمنين هذا الرجل زوجته ابنى ، وجهزتها إليه بأحسن مابجهز به مثلها ، حتى إذا أملت خبره ، ورجوت صلاحه حلف بطلاقها كاذبا ، ثم أراد الإقامة معها ، فقال له عمر: لعله لم يطلق امرأته ، فكيف حلف ؟ قال الشيخ : سبحان الله ، الذى حلف لأبين حنثا ، وأوضح كذباً من أن يختلج في صدرى منه شك

مع سن وعلم ، لأنه زعم أن عليا خير هذه الأمة ، وإلا فامرأته طالق ثلاثا . فقال للزوج ما تقول ، أهكذا حلفت . قال : نعم . فقيل أنه لما قال نعم كاد المجلس يرتج بأهله ، وبنو أمية ينظرون إليه شزرا ، إلا أنهم لم ينطقوا بشيء ، كل ينظر إلى وجه عمر ، فأكب عمر ملياً ينكت الأرض بيده ، والقوم صامتون ينظرون ما يقوله ، ثم رفع رأسه ، وقال :

إذا ولى الحكومة بين قسوم أصاب الحق ، والتمس السدادا وما خسير الأنام إذا تصدى خلاف الحق ، واجتنب الرشادا

ثم قال القوم: ما تقولون في بمن هذا الرجل ، فسكنوا . فقال : سبحان الله ، قولوا . فقال رجل من ببي أمية : هذا حكم في فرج ، ولسنا نجرىء على القول فيه ، وأنت عالم بالقول مؤتمن لهم وعليهم . قال: قل ماعندك فإن القول ما لم يكن يحق باطلا ويبطل حقا جائز على في مجلسي . قال : لا أقول شيئا . فالتفت إلى رجل من ببي هاشم من ولد عقيل بن أبي طالب ، فقال له ماتقول فيها حلف به الرجل با عقيلي ، فاغتنمها ، فقال يا أمير المؤمنين ، إن جعلت قولي حكما ، وحكمي جائزاً . قلت ، وإن لم يكن ذلك فالسكوت أوسع لى، وأبي للمودة: قال . قل: وقولك حكم ، وحكمك ماض . فلما سمع ذلك بنو أمية قالوا : ما أنصفتنا يا أمير المؤمنين . إذ جعلت الحكم إلى غيرنا ، وخن من لحمتك وأولى رحمك . فقال عمر : اسكتوا عجزا ولؤما ، عرضت ذلك عليكم آنفا ، فما انتدبيم له . قالوا : لأنك لم تعطنا ما أعطيت عرضت ذلك عليكم آنفا ، فما انتدبيم له . قالوا : لأنك لم تعطنا ما أعطيت وحزم وعجزتم ، وأبصر وعميم فما ذنب عمر لا أبالكم . أتدرون مامثلكم وحزم وعجزتم ، وأبصر وعميم فما ذنب عمر لا أبالكم . أتدرون مامثلكم قال الأول :

دعيتم إلى أمر فلما عجزتم تناوله من لا يداخله عجر فلما رأيتم ذاك أبدت نفوسكم نداما . وهل يغنى من الحذر الحرز

فقال عمر: أحسنت وأصبت قل ما سألتك عنه ، قال يا أمير المؤمنين بر قسمه ولم تطلق امرأته . قال وأني علمت ذاك ؟ قال نشدتك الله يا أمير المؤمنين ألم تعلم أن رسول الله عراقية قال لفاطمة عليها السلام وهو عندها في بيتها عائد لها يابنية ما علتك ؟ قالت الوعك ياأبتاه ، وكان على غائبا في بعض حوائج الذي عراقية فقال لها أتشهين شيئا ؟ قالت : نعم أشهى عنبا وأنا أعلم أنه عزيز وليس وقت عنب . فقال عليات الله قادر على أن مجيئنا به ، ثم قال اللهم ائتنا به مع أفضل أمنى عندك منزلة : فطرق على الباب ودخلومعه مكتل قد ألتي عليه طرف ردائه فقال له صلى الله عليه وسلم ما هذا يا على ؟ قال عنب التمسته لفاطمة . فقال الله أكبر اللهم كما سررتني بأن يعصصت علياً بدعوتي فاجعل فيه شفاء بنيي ثم قال كلى على اسم الله يا بنية ، يأ كلت وما خرج رسول الله على استقلت وبرأت ، فقال عمر : صدقت وبررت أشهد لقد صمعته ووعيته بارجل ، خذ بيد امرأتك ، فإن عرض لك أبوها فاهشم أنفه ، ثم قال: يا بني عبد مناف ، والله ما نجهل ما يعلم غيرنا ولا بنا عمى في ديننا .

وكتب إلى ميمون بن مهران: عليك السلام، فإنى ، أحمد إليك الله الذى. لا إله لا هو . أما بعد فقد فهمت كتابك ورد الرجلان والمرأة وقد صدق الله عمن الزوج ، وأبر قسمه ، وأثبته على نكاحه ، فاستيقن ذلك واعمل به والسلام عليك ورحمة الله وبركاته .

# مناظرة المأمون في تفضيل عَلى "

روى أن المأمون أرسل إلى أربعين عالما من علماء الأمة ، ولما استقر بهم المجلس ، قال :

إنما بعثت إليكم معشر القوم في المناظرة ، فمن كان به شيء من الحبثين لم ينتفع بنفسه ، ولم يفقه ما يقول ، فمن أراد منكم الحلاء فهناك ، وأشار بيده . فدعوا له . ثم ألقي مسألة من الفقه ، فقال يا أبا محمد : قل ، وليقل القوم من بعدك ، فأجابه عبى (٢) ، ثم الذي يليه ، حتى أجاب آخرنا آخرنا في العلة وعلة العلة ، وهو مطرق لايتكلم ، حتى إذا انقطع الكلام ، التفت إلى محيى ، فقال يا أبا عجمد ، أصبت الجواب ، وتركت الصواب ، أثم لم يزل يردُّ على كل واحد منا مقالته ، ونخطىء بعضهم ويصوب بعضهم ، حتى أتى على آخرهم . ثم قال : إنى لم أبعث إليكم لهذا ، ولـكني أحببت أن أبسط لكم أن أمير المؤمنين أراد مناظرتكم في مذهبه الذي هو عليه ، والذي يدين الله به . قلنا ، فليفعل أمبر المؤمنين ، وفقه الله . فقال : إن أمبر · المؤمنين يدين الله ، على أن على بن أبى طالب خير خلفاء الله بعد رسوله مِرَاتِيْرٍ وَأُولَى الناس بالحلافة له ، قال إسحق (٣) : فقلت يا أمر المؤمنين ، إن فينا من لا يعرف ماذكر أمر المؤمنين في على ، وقد دعانا أمر المؤمنين للمناظرة . فقال يا إسحق اختر ، إن شَتْت سألتك أسألك ، وإن شئت أن تسأل فقل . قال إسحق فاغتنمتها منه فقلت : بل أسألك يا أمبر المؤمنين . قال : سل ، قلت : من أين قال أمير المؤمنين أن على بن أبي طالب أفضل

<sup>(</sup>١) هذه المناظرة آثر نا نقلها فى هذا الموضوع ، وإن كانت قد قيلت فى العصر العباسى ، لأنها تصور تفكير معتدلى الشيعة فى شأن على رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) هو يحيى بن أكثم قاضى قضاة المأمون ، وكنيته أبومحمد .

<sup>(</sup> ٣ ) هو إسمق بن إبراهيم بن حاد بن زيد راوى هذه المناظرة .

الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأحقهم بالحلافة بعده . قال : يا إسحق خبرنى عن الناس تم يتفاضلون ، حتى يقال فلان أفضل من فلان . قلت بالأعمال الصالحة. قال صدقت ، قال فأخرني عمن فضل صاحبه على عهد رسول الله عَلِيَّةِ ، ثم إن المفضول عمل بعد وفاة رسول الله عَلِيُّهُ بأفضل من عمل الفاضل على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أيلحق به ؟ فقال يا أبا إسحق لا تقل نعم ، فانك إن قلت نعم أوجدت لك في دهرنا هذا من هو أكثر منه جهادا وحجا وصياما وصلاة وصدقة ، فقلت أجل يَ يَا أَمْيِرِ المُؤْمِنَينِ ، لا يلحق المفضول على عهد رسول الله عَلِيْكُمُ الفاضل أبدا . فال يا إسحق ، فانظر مارواه لك أصحابك ، ومن أخذت عنهم دينك ، وجعلتهم قدوتك من فضائل على بن أبي طالب ، فقس علما ما أتوك به من فضائل أبي بكر. ، فإن رأيت فضائل أبي بكر تشاكل فضائل على ، فقل إنه أفضل منه ، لا والله ، ولكن قس إلى فضائله ماروى لك من فضائل أبى بكر وعمر فإن وجدت لهما من الفضائل ما لعلى وحده ، فقل إنهما أفضل منه ، لا والله ، ولكن قس إلى فضائله فضائل أبى بكر وعمر وعثمان ، فإن وجدتها مثل فضائل على ، فقل إنهم أفضل منه ، لا والله ، ولكن قس بفضائل العشرة الذين شهد لهم رسول الله ﷺ بالجنة ، فإن وجدتها تشاكل فضائله ، فقل إنهم أفضل منه ، قال يا إسحق أى الأعمال كانت أفضل يوم بعث الله رسوله عَلَيْتُم ، قلت الإخلاص بالشهادة ، قال أليس السبق إلى الإسلام . فقلت نعم . قال اقرأ ذلك فى قوله تعالى : « والسابقون السابقون أولئك المقربون » إنما عنى من سبق إلى الإسلام ، فهل علمت أحد سبق عليا إلى الإسلام. قلت يا أمير المؤمنين ، إن عليا أسلم وهو حديث السن ، لا يجوز عليه الحكم ، وأبو بكر أسلم وهو مستكمل بجوز عليه الحـكم . قال أخبرني أيهما أسلم قبلا ، ثم أناظرك من بعده في الحداثة والكمال : قلت: على أسلم قبل أبى بكر على هذه الشريطة ، فقال نعم ، فأخبر في عن إسلام على حين أسلم ، لا يخلو من أن يكون رسول الله ملك دعاه إلى

الإسلام ، أو يكون إلهاما من الله . قال فأطرقت . فقال لي يا إسحق لا تقل إلهاما فتقدمه على رسول الله عليه مانية مانية مانية لم يعرف الإسلام حتى أتاه جبريل عن الله تعمالي ، قلت أجل ، بل دعاه رسول الله عليا إلى الإسلام. قال يا إسحق فهل مخلو رسول الله عَلِيَّةِ من أن يكون دعاه بأمر الله، أو تكلف ذلك عن نفسه ، قال : فأطرقت ، فقال يا إسحق لا تنسب رسول الله مُرْتِيِّةً إلى التكلف ، فإن الله سبحانه وتعالى يقول : « قل : وما أنا من المتكلفين » قلت أجل ، يا أمير المؤمنين ، بل دعاه بأمر الله . قال : فهل من صفة الجبار جل. ذكره أن يكلف رسله دعاء من لا يجوز عليه حكم. قلت أعر ذ بالله . فقال أفتراه في قياس قولك ياإسحق أن عليا أسلم صبيا، لايجوز عليه الحكم ، وأنه قد كلف رسول الله مِرْكِيْقٍ من دعاء الصبيان مالايطيقون ، فهل يدعوهم الساعة ويرتدون بعد ساعة ، فلا يجب عليهم في ارتدادهم شيء ، ولايجوز عليهم حكم الرسول مُنْاقِينُ ، أترى هذا جائزاً عندك أن ينسبه إلى رسول الله وَاللَّهُ . قَلْتُ أُعُوذُ بِاللَّهُ ، قَالَ : يَا إِسْعَقَ فَأَرِ اللَّهِ أَعْمَا قَصَدَتَ لَفَضِيلَة أَفْضَل ما رسول الله ملك عليا ، على هـذا الحلق أبانه مها علمهم ، ليعرفوا فضله ، ولو كان الله أمره بدعاء الصبيان لدعاهم كما دعا عليا. تلت بلي . قال فهل بلغك أن رسول الله مِلْكِير دعا أحداً من الصبيان من أهله وقر ابته ، لثلا تقول أن عليا ابن عمه . قلت لا أعلم ولا أدرى أنه فعل ، أو لم يفعل . قال ثم أى الأعمال كانت أفضل بعد السبق إلى الإسلام ؟ قلت الجهاد في سبيل الله . قال : صدقت ، فهل تجد لأحد من أصحاب رسول الله مَرْالَيْهِ ما تجد لعلى في الجهاد ؟ قلت : في أي وقت ؟ قال : في أي الأوقات شئت ؟ قلت : لا أريد غير ها ، قال فهل تجد لأحد إلا دون ما تجد لعلى يوم بدر ، أخبرنى كم قتلى بدر ؟ قلت : نيف وستون رجلا من المشركين . قال فكم قتل على وحده ؟ قلت : لا أدرى . قال : ثلاثة وعشرين أو اثنين وعشرين ، والأربعون لسائر الناس ، قلت : يا أمىر المؤمنين كان أبو بكُر مع رسول الله ﷺ في عريشه . قال يصنع ماذا ؟ قلت يدبر . قال : و يحك يدبر دون رسسول الله علي ، أم معه شريكا ، أو افتقارا من

رسول الله علي إلى رأيه ، أي الثلاث أحب إليك ؟ قلت : أعوذ بالله أن يدبر أبوبكر دون رسول الله ﷺ أو يكون معه شريكا ، وأن يكون برسول الله عَرَاقِيْ افتقار إلى رأيه . قال : فما الفضيلة في العريش ؟ أليس من ضرب بسيفه بين بدى رسول الله علي أفضل ممن هو جالس؟ قلت : يا أمير المؤمنين ، كل الجيش كان مجاهدا . قال : صدقت ، كل مجاهد ، ولكن الضارب بالسيف المحامى عن رسول الله علي وعن الجالس أفضل من الجالس. أما قرأت كتاب الله تعالى: ﴿ لايستوى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غير أولى الضرر والمجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم ، فضل الله المحاهدين على القاعدين درجة وكلا وعد الله الحسني ، وفضل الله المحاهدين على القاعدين أجرا عظما » قلت : وكان أبو بكر وعمر مجاهدين . قال : فهل كان لأبى بكر وعمر فضل على من لم يشهد ذلك المشهد . قلت : نعم . قال فكذلك سبق الباذل نفسه فضل أبى بكر وعمر . قلت أجل ، وإن لأنى بكر فضلا . قال أجل لولا أن له فضلا ، ما قيل أن عليا أفضل منه ، فما فضله الذي قصدت له الساعة . قلت قول الله عز وجل : « وثاني اثنين ، إذ هما في الغار ، إذ يقول لصاحبه لاتحزن إن الله معنا ، . فنسبه إلى صحبته ، قال ياإسحق أما إنى لأحملك على الوعر من طريقك ، إنى وجدت الله تعالى ، نسب إلى صحبة من رضيه ، ورضى عنه ولو كافرا وهو قوله : «قال له صاحبه ، وهو بحاوره أكفرت بالذي خلقك من تراب ، ثم من نطفة ، ثم سواك رجلا ، لكن هو الله ربي ، ولا أشرك بربي أحداً ، . قلت إن ذلك صاحب كان كافرا وأبو بكر مؤمن . قال فإذا جاز أن ينسب إلى صحبة من رضيه ، وزضى عنه كافرا ، جاز أن ينسب إلى صحبة نبيه عَلَيْكُم مؤمنا ، وليس بأفضل المؤمنين ، ولا الثاني ، ولا الثالث ، قلت يا أمير المؤمنين إن قدر الآية عظيم ، إن الله تعالى يقول : «ثانى اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لاتحزن إن الله معنا» . قال ياإسعق ، تأبي إلاأن أنه حك إلى الاستقصاء عليك ، أخبرني عن حزن أبي بكر ، أكان رضا أم سخطا . قلت إن أبا بكر إنما حزن من أجل رسول الله على خوفا عليه وغما أن يصل إلى رسول الله. مُلْقَةُ شيءمن المكروه . قال ليس هذا جوابي ، إنما كان جوابي أن تقول رضي أم سخط. قلت بل كان رضا الله . قال : فكأنه جل ذكره بعث إلينا رسولاً ينهى عن رضا الله عزوجل ، وعن طاعته . قلت أعوذ بالله . قال أو ليس قد زعمت أن حزن أبي بكر رضا الله . قلت بلي . قال : أو لم تجد أن القرآن. الكريم شهد أن رسول الله ﷺ قال لا تحزن نهياً له عن الحزن . قلت أعوذ بالله . قال يا إسحق إن مذهبي الرفق بك ، لعل الله يردك إلى الحق، ويعدل بك عن الباطل لكثرة ما تستعيذ به .. يا إسمق من أفضل أمن كان معه في الغار أم من نام على فراشه ، ووقاه بنفسه ، حتى تم لرسول الله عَلَيْقٍ ماأراد من ِ الهجرة . إن الله تبارك وتعالى أمر رسوله أن يأمر عليا بالنوم على فراشه ، وأن يتى رسول الله عليه بنفسه ، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم ،-فبكى على رضى الله عنه . فقال له رسول الله علي ما يبكيك يا على أجزعا من الموت ؟ قال لا والذي بعثك بالحق يارسول الله ، ولكن خوفًا ' عليك . أفتسلم يارسول الله ؟ قال نعم . قال سمعا وطاعة ، وطيبة نفسي بالفداء-لك يارسول الله ، ثم أتى مضجعه واضطجع . وتسجى بثوبه ، وجاء.. المشركون من قريش فحفوا به ، لا يشكون أنه رسول الله مِرْالَةِ ، وقد أجمعوا أن يضربه من كل بطن من بطون قريش رجل ضربة بالسيف . لثلا يطلب الهاشميون من البطون بطنا بدمه ، وعلى يسمع ما القوم فيه من. إتلاف نفسه ولم يدعه ذلك إلى الجزع كما جزع صاحبه في الغار ، ولم يزل. على صابراً محتسباً فبعث الله ملائكته ، فمنعته من مشركي قريش حتى أصبح ،. فلما أصبح قام فنظر القوم إليه فقالوا: أين محمد ؟ قال ، ما علمي بمحمد. أين هو . قالوا فلا نراك إلا مغروراً بنفسك منذ ليلتنا ، فلم يزل على على مثل ما بدأ به يزيد ولا ينقص ، حتى قبضه الله إليه ، يا إسمق أثرى حديث أنت. منى بمنزلة هرون من موسى . قلت نعم يا أمير المؤمنين قد سمعته وسمعت. من صححه . وجحده . قال ، فمن أوثق عندك من سمعت منه فصححه أم من .

جحده . قلت : من صححه . قال . فهل بمكن أن يكون رسول الله عَلَيْكُم مزح بهذا القول ، قلت أعوذ بالله . قال : فقال قولاً لامعنى له ، فلا يوقف عليه ؟ قلت أعوذ بالله . قال أفما تعلم أن هرون كان أخا موسى لأبيه وأمه ، · قلت بلي . قال : فعلى أخورسول الله ﷺ لأبيه وأمه . قلت : لا . قال أوليس هرون نبيا ، وعلى غير نبي ؟ قلت بلي . قال : فهذان الحالان معدومان في . حق على ، فما معنى قوله أنت منى بمنزلة هرون من موسى . قلت له إنما أراد أن يطيب بذلك نفس على لما قال المنافقون ، إنه خلفه استتقالا له ؟ قال فأراد أن يطيب نفسه بقول لامعني له . قال فأطرقت ، قال يا إسحـق له معنى في كتاب الله . قلت وما هو يا أمير المؤمنين قال قوله عز وجل حكاية عن موسى أنه قال لأخيه هرون : ﴿ الْحَلْفَنِّي فِي قُومِي ، وأَصَلَّح ، . ولا تتبع سبيل المفسدين ، . قلت ياأ مىر المؤمنين إن موسى خلف هرون فى قومه وهو حي ، ومضى إلى ربه ، وأن رسول الله ﷺ ، خلف عليا كذلك حين خرج إلى غزاته ، قال كلا ، ليس كما قلت ، أخبرنى عن موسى حين خلف هرون ، هل كان معه حين ذهب إلى ربه أحد من أصحابه أو أحد من بني إسرائيل . قلت : لا . قال : أو ليس استخلفه على جماعتهم ؟ قلت : بلي . قال : فأخبرني عن رسول الله ﴿ لِلَّهِ حَنْ خَرْجِ إِلَّى غَزَاتُهُ ﴾ هل خلف إلا الضعفاء والنساء والصبيان فأنى بكون مثل ذلك ، وله عندى تأويل آخر من كتاب الله سبحانه يدل على استخلافه إياه ، لايقدر أحد أن يحتج فيه ، ولا أعلم أحد احتج به ، وأرجو أن يكون توفيقا من الله . قلب وما هو يا أمر المؤمنين ؟ قال : قوله عز وجل حين حكى عن موسى قوله : ﴿ وَاجْعُلُ لَى وَزَيْرًا مِنْ أَهْلِي ﴾ هرون أخى اشدد به أزرى ، وأشركه في أمرى ، كى نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً ، إنك كنت بنا بصبرا ، ، فأنت منى يا على عنزلة هرون من موسى وزيرى من أهلى وأخى ، شد الله به أزرى ، وأشركه في أمرى ، كي نسبح الله كثيراً ، آونذكره كثيراً ، فهل يقدر أحد أن يدخل في هذا شيئا غير هذا . ولم يكن ليبطل قول النبي ﷺ

وأن يكون لا معنى له . فقال بحبى بن أكم القاضى ، يا أمير المؤمنين قله أوضحت الحق لمن أراد الله به الحير ، وأثبت مالا يقدر أحد أن يدفعه ه قال إسحق فأقبل علينا . وقال: ماتقولون ؟ فقلنا : كلنا يقول بقول أمير المؤمنين أعزه الله . فقال والله ، لولا أن رسول الله ويتيالي قال اقبلوا القول من الناس ، ماكنت لأقبل منكم القول . اللهم قد نصحت لهم القول . اللهم إنى قد أخرجت الأمر من عنقى . اللهم إنى أدينك بالتقريب إليك بحب على وولايته . أه . من العقد الفريد لابن عبد ربه بحذف قليل ؟

**# # #** 

## الخسوارج

هم أشد الفرق الإسلامية دفاعا عن اعتقادهم ، وحاسة لأفكارهم ، وشدة في تدينهم ، واندفاعا وتهورا فيا يدعون إليه ، وما يفكرون فيه ، وهم في اندفاعهم وتهورهم يستمسكون بألفاظ قد أخذوا بظواهرها، وظنوها دينا مقدسا ، لا يحيد عنه مؤمن ، ولا يخالف سبيله إلا من مالت به نفسه إلى البهتان ، ودفعته إلى العصيان . استرعت ألبامهم كلمة «لاحكم إلالله »فاتخذوها دينا ينادون به في وجوه مخالفهم ، ويقطعون به كل حديث . فكانوا كلما رأوا عليا يتكلم قذفوه بهذه الكلمة .

وقد روى أنه رضى الله عنه قال فى شأنهم عندما قالوها وكرروا قولها ، وكلمة حق براد بها باطل ، نعم إنه لاحكم إلا لله ، ولكن هـــؤلاء يقولون لا إمرة إلا لله ، وأنه لابد للناس من أمير بر أو فاجر ، بعمل فى إمرته المؤمن ، ويستمتع فيها الكافر ، ويبلغ الله فيها الأجل ، ويجمع به النيء ، ويقاتل به العدو ، وتأمن به السبل ، ويؤخذ به للضعيف من القوى ، حتى يستربح بر ، ويستراح من فاجر » .

وقد استهوتهم فكرة البراءة من عبان وعلى والحكام الظالمين حتى احتلت أفهامهم ، واستولت على مداركهم استيلاء تاما ، وسدت عليهم كل طريق للوصول إلى الحق ، فمن تبرأ من عبان وعلى وطلحة والزبير والظالمين من بنى أمية سلكوه فى جمعهم وأضافوه إلى عددهم ، وتسامحوا معه فى مبادىء أخرى من مبادتهم ربما كانت أشد أثراً ، والحلاف فيها يبعده عنهم أكثر من الحلاف في هذا التبرؤ .

خرج ابن الزبير على الأمويين فناصروه ووعدوه بالبقاء على نصرته والقتال في صفه ، و لما علموا أنه لايتبرأ من أبيه وطلحة وعلى وعبان نابذوه

وفارقوه ، ولما ناقش عمر بن عبد العزيز شوذبا الحارجي كان محز الحلاف ، ومفصل المناقشة هو التبرؤ من أهل بيته الظالمين ، مع إقرار الحوارج أنه خالفهم ومنع استمرار ظلمهم ، ورد إلى الناس مظالمهم . ولكن استحوذت عليهم فكرة التبرؤ فكانت الحائل بيهم وبين الدخول في غار الجاعة الإسلامية.

وإنهم ليشهون في استحواذ الألفاظ البراقة على نفوسهم واستيلائها على مداركهم اليعقوبيين الذين ارتكبوا أقسى الفظائع، وأشد الشنائع في الثورة الفرنسية. فقد استولت على هؤلاء ألفاظ الحرية والمساواة والإخاء، وباسمها قتلوا الناس، وأهرقوا الدماء وأولئك استولت عليهم ألفاظ الإيمان، ولا حكم إلا لله، والتبرؤ من الظالمين، وباسمها أباحوا دماء المسلمين وخضبوا البلاد الإسلامية بالدماء، وشنوا الغارة في كل مكان، ويظهر أن الحاسة التي امتازوا بها كانت الوحدة الجامعة بينهم وبين اليعقوبيين، وما صدر عن الفريقين من أعمال متشابهة، كان لهذه الحاسة وقوة العاطفة.

قال العلامة جوستاف لوبون في وصف اليعقوبين في كتابه الثورة الفرنسية: وتوجد النفسية اليعقوبية خاصة عند ذوى الأخلاق المتحمسة الضيقة ، وتتضمن هذه النفسية فكراً قاصراً عنيداً ، وكل شيء خارج عن الإيمان بالفكرة غير مؤثر فيها ، وما تغلب على الروح اليعقوبية من العناصر العاطفية بجعل اليعقوبي كثير السذاجة . ولماكان بهذا لا يدرك من الأمور إلا علائقها الظاهرية ، فإنه يظن أن ما يتولد في روحه من الصور الوهمية حقائق ، ويفوته ارتباط الحوادث بعضها ببعض ، وما ينشأ عن ذلك من النتائج ، لا يحول بصره عن خياله أبدا ، إذن فاليعقوبي لا يقترف الآثام لتقدم منطقه العقلي ، إذ لا يملك منه إلا قليلا ، وإنما يسير مستيقنا ، وعقله الضعيف عندم اندفاعاته حيث يتردد ذو الهدارك السامية فيقف .

وإن هذا الوصف البديع لليعقوبيين هو وصف كامل صحيح لأكثر نواحى الخوارج النفسية . وسترى فيا يلى من الحوادث والمناقشات ما يؤيد ذلك ويثبت صحته .

ولم تكن الحماسة والتمسك بظواهر الألفاظ ، لم تكن هذه فقط هي

الصفات الواضحة فى الحوارج ، بل هناك صفات أخرى منها حب الفداء والرغبة فى الموت ، والاستهداف للمخاطر من غير داع قوى يدفع إلى ذلك وربماكان منشأ ذلك هوساً عند بعضهم ، واضطرابا فى أعصابهم ، لامجرد الشجاعة والتمسك بالمذهب فقط، وإنهم ليشهون فى ذلك النصارى الذين كانوا تحت حكم العرب فى الأندلس . فقد أصاب فريقا منهم هوس جعلهم يقدمون على أسباب الموت وراء عصبية جامحة ، وفكرة فاسدة .

واقرأ ماكتبه الكونت هنوى دى كاسترى فى وصفهم فإنك سترى وصفة النائم سترى وصفة ينطبق على كثير من النواحى على الحوارج، فقد قال : أراد كل واحد (من هؤلاء النصارى) أن يذهب إلى مجلس القضاء ليسب محمداً وبموت، فتقاطروا عليه أفواجا أفواجا، حتى تعب الحجاب من ردهم. وكان القاضى يصم الآذان ليكلا يحكم عليهم بالإعدام، والمسلمون مشفقون على هؤلاء المساكن ويظنونهم من المحانين.

ولقدكان من الحوارج من يقاطع عليا في خطبته بل من يقاطعه في صلاته، ومن يتحدى المسلمين محتسبا الله في ذلك ظانا أنه قربة يتقرب بها إليه . ولما قتلوا عبد الله بن خباب بن الأرت وبقروا بطن جاريته ، قال لهم على ادفعوا إلينا قتلته . قالوا : كلنا قتلته ، فقاتلهم على حتى كاد يبيدهم ، ولم يمنع ذلك بقيتهم من أن يسيروا في طريقهم موغلين في الدعوة إليها والحاسة لها ، فبينهم وبن أولئك النصارى شبه قريب من هذه الناحية .

وفى الحق أن الاخلاص للإسلام كان صفات كثير مهم ، وإن كان معه هوس بفكرة فيه ، والتأثر بناحية واحدة من نواحيه ، يروى أن عليا رضى الله عنه أرسل إلهم ابن عباس يناقشهم ، فلما صار إلهم رحبوا به وأكرموه ، فرأى مهم جباها قرحة لطول السجود ، وأيديا كثفنات الإبل ، علهم قص مرحضة (١) » فاخلاصهم لديهم في الجملة أمر لاموضع فيه لارتياب ، ولكنه إخلاص قد عراه ضلال لفهم الدين وإدراك لبه ومرماه ، فالمسلم المخالف لهم لاعصمة لدمه ، بينما الذمى دمه معصوم .

<sup>(</sup>١) الكامل المبرّد ص ١٤٣ ج ٢ .

قال أبو العباس المرد في السكامل : من طريف أخبارهم أنهم أصابوا مسلما ونصرانيا ، فقتلوا المسلم ، وأوصوا بالنصراني ، ولقيهم عبد الله بن خباب ، وفي عنقه مصحف ومعه امرأته وهي حامل ، فقالوا إن الذي في عنقك ليأمرنا أن نقتلك .. قالوا فما تقول في أبي بكر وعمر؟ فأثني خبرا . قالوا فما تقول في على قبل التحكيم وفي عنمان في سب سنين فأثني خبرا ، قالوا فما تقول في التحكيم ؟ قال : أقول إن عليا أعلم بكتاب الله منكم ، وأشد توقيا على دينه ، وأنفذ بصيرة ، قالوا إنك لست تتبع الهدى ، إنما تتبع الرجال على أسمائها ، ثم قربوه إلى شاطىء النهر فذيحوه ... وساموا رجلا نصرانيا بنخلة له ، فقال هي لسكم ، فقالوا والله ماكنا لنأخذها إلا بثمن . قال : ما أعجب هذا أتقتلون مثل عبد الله بن خباب ، ولاتقبلوا منا حتى نخلة .

ولماذا كان التعصب للفكرة ، والهوس لها والتشدد فيها مع الحشونة في الدفاع ، والتهور في الدعوة إليها وحمل الناس عليها بقوة السيف ، والعنف والقسوة بدرجة لا رفق فيها ، وبحال لا تتفق مع سماحة هذا الدين ؟

السبب فى ذلك فيا أعتقد أن الخوارج كان أكثرهم من عرب البادية ، وقليل منهم كان من عرب القرى ، وهؤلاء كانوا فى فقر مدقع ، وشدة وبلاء قبيل الإسلام ، ولما جاء الإسلام لم ترد حالهم المادية حسنا ، لأن كثيراً منهم استمروا فى باديتهم بلأوائها وشدتها وصعوبة الحياة فيها ، وأصاب الإسلام شغاف قلوبهم مع سذاجة فى التفكر وضيق فى التصور ، وبعد عن العلوم . فتكون من مجموع ذلك نفوس مؤمنة متعصبة لضيق نطاق العقول بها، ومتهورة مندفعة وزاهدة ، لأنها لم تجد ، والنفس التى لاتجد إذا عمرها إيمان ، ومس وجدانها اعتقاد صحيح ، انصرفت عن الطموح إلى شهوات الدنيا ، وملاذ هذه الحياة ، واتجهت إلى الحياة الأخرى ، وإلى نعيمها والرغبة فى التمتع عملاذها ، والابتعاد عما يؤدى إلى جحيمها وشقائها ، ولقد والرغبة فى التمتع عملاذها ، والابتعاد عما يؤدى إلى جحيمها وشقائها ، ولقد

لما تألفوترى ، ولو أنهم عاشوا عيشة رافهة فاكهة بنوع من النعيم الان ذلك من صلابنهم ، ورطب شدتهم ، ونهنه من حدتهم .

يروى أن زياد ابن أبيه بلغه عن رجل يكنى. أبا الخير من أهل البأس والنجدة أنه يرى رأى الحوارج فدعاه ، فولاه ورزقه أربعة آلاف درهم فى كل شهر ، وجعل عمالته فى كل سنة مائة ألف ، فكان أبوالحير يقول : مارأيت شيئاً خيراً من لزوم الطاعة ، والتقلب بين أظهر الجاعة ، فلم يزل والياً حتى أنكر منه زياد شيئا فتنمر لزياد فحبسه ، فلم يخرج من حبسه حتى مات .

انظر إلى النعمة كيف ألانت من طباعه ، وهذبت من نفسه ، وجعلته سمحا رقيقا بعد أن كان متعصبا عنيفا .

ونحن إن وصفنا الخوارج بالإخلاص فى خروجهم على على والأمويين من بعده ، لا ننكر أن هناك غير العقيدة ، أموراً أخرى حفزتهم على الحلافة ، من أعظمها وضوحا ، أنهم كانوا يحسدون قريشا على استبلائهم على الحلافة ، واستبدادهم بالأمر دون الناس ، والدليل على ذلك أن أكثرهم من القبائل الربعية التى كانت بينها وبين القبائل المضرية الإحن الجاهلية ، والعداوات القديمة التى خفف الإسلام من حلتها ، ولم يذهب بكل قوتها ، بل بقيت منها أثارة غير قليلة مستمكنة فى القلوب ، متغلغلة فى النفوس . وقد تظهر فى الآراء والمذاهب من حيث لا يشعر المعتنق للمذهب، الآخذ بالرأى . وأن الإنسان قد يسيطر على نفسه هوى يدفعه إلى فكرة معينة ، وتخيل إليه أن الإخلاص راشده والعقل وحده بهديه ، وهذا أمر واضح فى الأمور التى تجرى فى الحياة فى كل ظراهرها ، فالإنسان ينفر من كل فكرة اقترنت بما يؤلمه ، وإذا كان ذلك كذلك ، فلابد أن نتصور أن الحوارج وأكثرهم يؤلمه ، وإذا كان ذلك كذلك ، فلابد أن نتصور أن الحوارج وأكثرهم عبض والمين ، والمناقة تحت ظل ذلك النفور من حيث لا يشعرون ، وظنوا أنه الحل آراء فى الحلافة تحت ظل ذلك النفور من حيث لا يشعرون ، والنوا أنه عض الدين ، ولب اليقين ، وأن لا دافع لهم إلا الإخلاص لدينهم ، والتوجه

لربهم ، وبذلك زين لهم سوء عملهم فرأوه حسنا وليس بمانع لدينا أن يكون الإخلاص فى طلب الدين لاتشوبه شائبة ، ولم يختلط به أى درن من غرض أو عارض من سوء هو الذى دفع بعضهم إلى الحروج . والله أعلم بما تخنى الصدور .

والحوارج كما رأيت أكثرهم من العرب . والموالى كانوا فيهم عدداً قليلا مع أن آراءهم فى الحلافة من شأنها أن تجعل للموالى الحق فى أن يكونوا خلفاء عندما تتوافر فى أحدهم شروطها ، إذ الحوارج لا يقصرون الحلافة على بيت من بيوت العرب ، ولا على قبيل من قبيلهم ، بل لا يقصرونها على جنس من الأجناس أو فريق من الناس ، والسبب فى نفور الموالى عن مذهبهم أنهم هم كانوا ينفرون من الموالى ، ويتعصبون ضدهم .

وقد روى ابن أبى الحديد أن رجلامن الموالى خطب امرأة خارجية ، فقالوا لها فضحتنا . . وربما لو تركوا تلك العصبية لتبعهم كثيرون من الموالى . ومع أن الموالى فى الخوارج كانوا عدداً قليلا نرى لهم أثراً فى بعض فرقهم .

فالبزيدية (١) ادعوا أن الله سبحانه وتعالى يبعث رسولا من العجم ينزل عليه كتابا ينسخ بشرعه الشريعة المحمدية ، والميمونية (٢) أباحوا نكاح بنات الأولاد وبنات الإخوة والأخوات (٣) ، وهذه كما نرى مبادىء كفر . واضح أنها تفكر فارسى ، إذ الفرس المحوس هم الذين يحنون إلى نبى من فارس ، وهم الذين يتبعون الأنكحة السابقة .

من الكلام السابق عرفنا عقلية الخوارج ونفسيتهم وقبائلهم ، والحق أن آراءهم مظهر واضح لتفكيرهم وسذاجة عقولهم ونظراتهم السطحية ونقمتهم على قريش وكل القبائل المضرية .

وأوّل آرائهم ، وأحكمها وأسدها أن الخليفة لا يكون إلا بانتخاب حر صحيح يقوم به عامة المسلمين ، لا فريق دون فريق ، ولاجمع دون جمع

<sup>(</sup>١) أتباع يزيد بن أبي أنيسة الحارجي.

<sup>(</sup>٢) أتباع ميمون العجردى .

<sup>(</sup>٣) الفرق بين الفرق للبندادي .

ويستمر خليفة ما دام قائما بالعدل ، مقيما للشرع ، مبتعداً عن الحطأ والزيغ ، فإن حاد وجب عزله أو قتله .

ولا يرون أن بيتا من بيوت العرب اختص بأن يكون الخليفة قيه ، فليست الحلافة في قريش كما يقول غيرهم ، وليست لعربي دون أعجمي ، والجميع فيها سواء ، بل يفضلون أن يكون الخليفة غير قرشي ليسهل عزله أو قتله إن خالف الشرع وحاد عن الحق ، وجانب الصواب ، إذ لا تكون له عصبية ، ولاعشيرة تؤويه ، ولا ظل غير ظل الله يستظل به ، وعلى هذا الأساس اختار أوائلهم عبد الله بن وهب الراسي وأمروه عليهم ، وسموه أمير المؤمنين ، وهو ليس بقرشي ، وقد علمت حجة ذلك الرأى وما قيل في شأن الحديث الصحيح : ( الأثمة في قريش ) فيا سبق . وكان ذلك المبدأ جديراً بأن يغرى جاهير المسلمين باعتناق مذهبهم ، ولمكن از دراءهم بالموالي واستباحهم لدماء المسلمين ، وسبيهم للنساء والذرية ، وطعنهم في بالموالي واستباحهم لدماء المسلمين ، وسبيهم للنساء والذرية ، وطعنهم في إلمهم .

ولا ننسى أن نذكر هنا أن النجدات من الخوارج يرون أنه لا حاجة للناس إلى إمام قط ، وإنما عليهم أن يتناصفوا فيما بينهم ، فإن رأوا أن ذلك لايتم إلا بإمام محملهم على الحق فأقاموه جاز ، فإقامة الإمام فى نظرهم ليست واجبة بإيجاب الشرع ، بل جائزة إن اقتضتها المصلحة ، ودعت إليها الحاجة ، وقد سبق الرد على هذا المذهب عند الكلام على الحلافة فارجع إليه .

ويرى الحوارج تكفير أهل الذنوب ولم يفرقوا بين ذنب يرتكب عن قصد للسوء ، ونية للإثم ، وخطأ فى الرأى والاجتهاد يؤدى إلى مخالفة وجه الصواب ، ولذا كفروا علياً بالتحكيم ، مع أنه لم يقدم عليه مختاراً ، ولو سلم أنه اختاره فالأمر لا يعدو مجهداً أخطأ ولم يصب إن كان التحكيم ليس من الصواب ، فلجاجتهم فى تكفيره رضى الله عنه دليل على أنهم يرون أن الحطأ فى الاجتهاد يخرج عن الدين ، ويفسد اليقين ، وكذلك

كان شأن طلحة والزبير وعثمان وغيره من علية الصحابة الذين خالفوهم في جزئية من الجزئيات ، فكفروهم للاجتهاد الخطأ في زعمهم .

وقد ساق ابن أبي الحديد أُ لهم التي تمسكوا بها في تكفير مرتكب الكبيرة ، ورد عليها ، ولاينهمنا وجه الرد ، وإنما يهمنا ذكر بعض هذه الأدلة لنعرف منها وجهات نظرهم ، وكيف كانوا يفكرون ، وسترى أن تفكير هم كان سطحيا ، لا يتعمقون في محث ، ولا يتقصون أطراف موضوع. وهذه الأدلة كثيرة ، منها قوله تعالى : «ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ، ومن كفر فإن الله غنى عن العالمين » فجعل تارك الحبح كانراً ، وترك الحج كبرة ، فكل مرتكب كبرة كافر في زعمهم ، ومنها قوله تعالى : «ومن لم محكم بما أنزل الله، فأولئك هم السكافرون» وكل مرتكب الله نوب قد حكم بغير ما أنزل ألله في زعمهم فهوكافر ، ومنها قوله تتعالى : « يوم تبيضوجوه وتسود وجوه ، فأما الذين اسودت وجوههم ، أكفرتم بعد إعانكم فلوقوا العداب بما كنتم تكفرون » قالوا والفاسق لا يجوز أن يكون ممن ابیضت وجوههم، فوجب أن یکون ممن اسودت و جوههم، ووجب أن یسمی كافراً ، لقوله تعالى « بما كنتم تكفرون ، . ومنها قوله تعالى : « وجوه يومثل مسفرة \*ضاحكة مستبشرة \* ووجوه يومئذ عليها غبرة \* ترهقها قترة \* أولنك هم الكفرة الفجرة » والفاسق على وجهه غبرة ، فوجب أن يكون من الكفرة . ومنها قوله تعالى : « ولكن الظالمين بآيات الله مجحدون » أثبت الظالم جاحداً ، وهذه صفة الكفار (١) .

كل هذه الدلائل كما ترى ظواهر نصوص ، قد نظروا إليها نظرا سطحيا ولم يدركوا مراميها ولا أسرارها ، ولم يصيبوا هدفها . وكان على رضى الله عنه محتج على من عاصروه مهم بالحجج الدامغة ، والأدلة القاطعة ، ومما قاله راداً عليهم : فإن أبيتم أن تزعموا إلا أنى أخطأت ، وضللت ، فلم تضلون

<sup>(</sup>١) ملخص من نهج البلاغة لابن أبي الحديد المجلد الثاني ص ٣٠٧ و ٣٠٨ وارجع إلى الموضوع كاملا فيه .

عامة أمة محمد وَيُتَلِيْقُ وآله بضلالى ، وتأخذونهم بخطى ، وتكفرونهم بذنوبى ، سيوفكم على عواتقكم تضعونها مواضع البرء والسقم ، وتخلطون من أذنب بمن لم يذنب ، وقد علمتم أن رسول الله يُتَلِيْقُ وآله رجم الزانى المحصن ثم صلى عليه ، ثم ورثه أهله ، وقتل القاتل ، وورث ميراثه أهله ، وقطع يد السارق وجلد الزانى غير المحصن ثم قسم عليهما من النيء ، ونكحا المسلمات فأخذهم رسول الله مَلِيْقِ وآله بذنوبهم ، وأقام حق الله فيهم ، ولم يمنعهم سهمهم من الإسلام ، ولم يخرج أساءهم من بين أهله .

وفى ذلك الكلام القيم رد مفعم لهم لا يمارون فيه ، ولايستطيعون أن يشروا حوله غباراً ، ولعله رضى الله عنه عدل عن الاحتجاج بالكتاب إلى الاحتجاج بالعمل الذى كان عليه النبي علي الله العمل لا يقبل تأويلا ، ولا يفهم إلا على الوجه الصحيح ، فلا يتسع لنظراتهم السطحية ، وتفكيرهم الذى لا يصيب إلا جانبا واحدا ، ولا يتجه إلا إلى اتجاه جزئى ، وفى الاتجاه الجزئى فى فهم العبارات والأساليب ضلال عن مقصدها ، وبعد عن مرماها ، وفى النظرة الكلية الشاملة الصواب ، وإدراك الحق من كل نواحيه . فهو رضى الله عنه جادلهم بالعمل ، حتى يقطع عليهم كل تأويل ، ولكي يبين لهم وضح الحقيقة من غير أن يجعل لتلبيساتهم الفاسدة ، أى باب من أبواب الحيرة والاضطراب .

هذه جملة الآراء التي اعتنقها أكثرهم ، ولم يتفقوا في غيرها على مذهب أو رأى أو نظر ، بل كانوا كثيرى الحلاف ، يشجر بينهم الحلاف لأصغر الأمور وأقلها ، وربما كان هذا هو السر في كثير من انهزاماتهم . وكان المهلب بن أبي صفرة الذي كان ترسا للجاعة الإسلامية منهم يتخذ الحلاف بينهم ذريعة لتفريقهم وخضد شوكهم من حدتهم ، وإذا لم يجدهم مختلفين دفع إليهم من يثير الاختلاف بينهم .

يحكى ابن أبى الحديد أن حداداً من الأزارقة كان يعمل نصالامسمومة ، فيرمى بها أصحاب المهلب ، فرفع ذلك إلى المهلب ، فقال أنا أكفيكموه

إن شاء الله ، فوجه رجلامن أصحابه بكتاب وألف درهم إلى عسكر قطرى بن الفجاءة قائد الخوارج ، فقال له : ألق هذا الكتاب في العسكر والدراهم ، و احذر على نفسك ، فضى الرجل وكان في الكتاب: أما بعد ، فإن نصالك قد وصلت إلى ، وقد وجهت إليك بألف درهم فاقبضها ، وزدنا من النصال . فرفع الكتاب إلى قطرى فدعا الحداد فقال: ما هذا الكتاب ؟ قال: لا أدرى . قال ممن هذه الدراهم ؟ قال لا أعلم بها ، فأمر به فقتل . فجاء عبد ربه الصغير مولى بني قيس بن تعلبة فقال : قتلت رجلا على غبر ثقة وتبين ؟ قال قطرى : فما حال هذه الألف ؟ قال مجوز أن يكون أمر هاكذبا ، وبجوز أن يكون حقا . فقال قطرى : إن قتل رجل في صلاح الناس غير منكر ، وللإمام أن يحكم بما يراه صالحا ، وليس للرعية أن تعترض عليه، فتنكر له عبد ربه في جاعة معه ، ولم يفارقوه ، وبلغ ذلك المهلب فدس إليهم رجلا نصرانيا جعل له جعلا يرغب في مثله ، وقال له إذا رأيت قطريا فاسجد له . فإذا نهاك فقل إنما سجدت لك . ففعل ذلك النصر انى ، فقال قطرى : إنما السجود لله تعالى . فقال ما سحدت إلالك . فقال رجل من الحوارج : إنه قد عبدك من دون الله ، وتلا قوله تعالى : « إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم ، أنتم لها واردون، فقال قطرى: إن النصارى قد عبدوا عيسى ابن مرحم ، فما ضر عيسي ذلك شيئاً ، فقام رجل من الحوارج إلى النصر اني فقتله ، فأنكر قطرى ذلك عليه وأنكر قوم من الخوارج إنكاره ، وبلغ المهلب ذلك ، فوجه إليهم رجلا يسألهم ، فأتاهم الرجل فقال أرأيتم رجلين خرجا مهاجرين لكم ، فمات أحدهما في الطريق ، وبلغ الآخر إليكم ، فامتحنتموه فلم يجز المحنة ما تقولون ؟ فقال بعضهم : أما الميت ُمغى الجنة وأما الذي لم يجز المحنة فكافر حتى يجيز المحنة . وقال قوم آخرون : هما كافران حتى بجنزا المحنة ، فكثر الاختلاف ، وخرج قطرى إلى حدود اصطخر ، فأقام شهراً والقوم في خلافهم (١) .

<sup>(</sup>١) شرح منهج البلاغة المجلد الأول ص ٤٠١ .

انظر كيف كان ذلك القائد العظيم يستغل حاسهم ، وشدة تعصب كل منهم لرأيه ، وسداجة تفكيرهم ، وضعف مداركهم ، فيؤرث نيران العداوة بينهم، ويؤجج لهيب الاختلاف ليكون بأسهم بينهم شديدا ، ويكونوا ضعفاء أمام عدوهم . وفي الحق إن مثارات الحلاف بينهم كانت كثيرة ، وكثيراً ماكانت من غير باذر لبدور الحلاف بينهم ، ولذلك انقسموا إلى فرق كثيرة ، ومن أجل أن نكون على بينة من جدلم مع غيرهم ، وجدلهم في ابينهم ، نتكلم كلمة عن أظهر فرقهم ورءوسهم ، وهم .

#### الأزارقة :

هم أتباع نافع بن الأزرق الجنبى ، وكانوا أقوى الخوارج شكيمة ، وأكثرهم عددا ، وأعزهم نفرا ، قاتلوا بقيادة نافع قواد الأمويين وابن الزبير تسعة عشر عاما ، ولما قتل نافع في ميادين القتال جاء من بعده نافع ابن عبد الله ، ثم قطرى بن الفجاءة ، وفي عهده ضعف شأنهم ، بسبب بغض النام لهم لشهرتهم بسفك الدماء ، وتألب المسلمين عليهم واختلافهم فيا يينهم ، فهزموا في كل مكان ، ثم توالت انهزاماتهم من بعده إلى أن انتهى أمرهم ، وقد ذهبوا إلى المبادىء العامة التي ذكرناها للخوارج وزادوا علها :

١ - أن مخالفهم من عامة المسلمين ، ومن لا يرون رأيهم من الخوارج مشركون .

٧ ـــ أن أطفال مخالفهم مشركون مخلدون فى النار .

٣ ــ دار المخالفين دار حرب ، ويجوز قتل أطفالهم ونسائهم وسبيهم .

إسقاط حد الرجم عن الزانى ، إذ ليس فى القرآن الكريم ذكره ، وإسقاط حد القذف عمن قذف المحصنين من الرجال مع وجوب الحد على قاذف المحصنات من النساء .

حواز الكبائر والصغائر على الأنبياء (١) .

<sup>(</sup>١) الملل والنحل للشهرستاني .

#### النجدات:

هم أتباع نجدة بن عويمر الحنى ، وقد خالفوا الأزارقة فى تكفير القعدة من الحوارج واستحلال قتل الأطفال (٢) وزادوا عنهم استحال أدل العهد والذمة . وقد كانوا باليمامة وقد كانوا مع أبى طالوت الخرجي ثم بايعوا نجدة سنة ست وستين ، فقطع أمره وأمرهم حتى استولى على البحرين ، وعمان ، وحضرموت ، واليمن والطائف ثم اختلفوا على نجدة لأمور نقموها عليه ، منها أنه أرسل ابنه فى جيش فسبوا نساء وأكلوا من الغنيمة قبل القسمة ، فعذرهم . ومنها أنه تولى أصحاب الحدود من أصحابه وقال لعل الله تعالى يعنو عنهم ، وإن عذبهم ، ففي غير النار . ثم يدخلهم الجنة . ومنها أنه أرسل جيشا فى البحر ، وجيشا فى البر ، ففضل الذين بعنهم فى البو فى العطاء .

وقد ترتب على اختلافهم عليه أن انقسموا إلى ثلاث فرق ، فرقة ذهبت إلى سحستان مع عطية بن الأسود الحنبي ، وفرقة ثاروا مع أبى فديك على نجدة فقتلوه ، وفرقة عدرت نجدة في أحداثه ، وهم الذين بني لهم اسم النجدات . وقد بني أبو فديك بعد نجدة إلى أن أرسل إليه عبد الملك بن مروان جيشا هزمه ، وبعث برأسه إلى عبد الملك بن مروان ، فانهمي أمر هذه الطائفة .

#### الصفرية : "

أتباع زياد بن الأصفر ، وهم في آرائهم أقل تطرفا من الأزارقة . وأشد من غيرهم ، قد خالفوا الأزارقة في مرتكبي الكبائر ، فلم يتفقوا على إشراكه ، بل منهم من يرى أن الذنوب التي فيها الحد ، لايتجاوز بمرتكبها الاسم الذي سهاه الله به كالسارق والزاني ، وما ليس فيه حد فمرتكبه كافر ، ومنهم من يقول إن صاحب الذنب لا يكفر حتى بحده الوالى .

<sup>(</sup>١) وقد علمت مما مضى أن النجدات لا يرون إقامة إمام واجبا شرعيا، ومما خالف فيه نجدة نافعا جواز التقية فانه بجيزها ونافع بمنعها .

ومن الصفرية أبو بلال مرداس وكان رجلا صالحا زاهدا . خرج فى أيام يزيد بن معاوية بناحية البصرة ، ولم يتعرض للناس ، وكان يأخذ من مال السلطان ما يكفيه إن ظفر به ، ولايريد الحرب ، فأرسل إليه عببد الله ابن زياد جيشا قضى عليه ، ومنهم عمران بن حطان ، وكان شاعرا زاهدا قد طوف فى البلاد الإسلامية ، فارآ بنحلته ، وقد انتخبه هؤلاء الحوارج إماما لهم بعد أبى بلال .

#### العجاردة:

هم أصحاب عبد الكريم بن عجرد أحد أتباع عطية بن الأسود الحننى ، وهم قريبون جداً من النجدات فى أصل نحلتهم ، وجملة آرائهم أنهم يتولون القعدة من الخوارج إذ عرفوا بالديانة ، ويرون الهجرة فضيلة لافرضا ، ولا يكون مال المخالف فيئاً إلا إذا قتل صاحبه .

وقد افترقت العجاردة فرقا كثيرة فى أمور، منها ما يتعلق بالقدر وقدرة العبد، ومنها ما يتعلق بأطفال المخالفين، وكان يدفعهم إلى الحلاف مسائل جزئية فينتهى الأمر إلى الكلام فى قضايا عامة تصيرهم فرقا وأحزابا، ومن أمثلة ذلك أن رجلا منهم اسمه شعيب كان مدينا لآخر اسمه ميمون فلما تقاضى هذا دينه، قال شعيب: أعطيكه إن شاء الله. فقال ميمون: قد شاء الله ذلك الساعة. فقال شعيب: لوكان قد شاء ذلك لم أستطع إلا أن أعطيكه. فقال ميمون: قد أمر الله بذلك، وكل ما أمر به فقد شاءه، وما لم يشأ لم يأمر به ، فافترقت العجاردة فى ذلك إلى ميمونية وشعيبية، وكتبوا إلى رئيسهم عبد الكريم. فقال: إنما نقول ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، عبد الكريم. فقال: إنما نقول ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا نلحق بالله سوءا، فادعى كل أن الجواب يؤيده.

ويروى أن عجرديا اسمه ثعلبة كانت له بنت فخطمها عجردى آخر وأرسل إلى أمها يسألها ، هل بلغت البنت فان كانت قد بلغت ، ورضيت الإسلام على الشرط الذى تعتبره العجاردة ، لم يبال كم كان مهرها . فقالت

إنها مسلمة فى الولاية سواء أبلغت أم لم تبلغ ، فرفع الأمر إلى عبد البكريم ، فاختار البراءة من الأطفال ، وخالفه ثعلبة ، وافترقت العجاردة على ذلك . إلى ثعالبة وميمونية .

#### الإباضية:

هم أتباع عبد الله بن إباض ، وهم أكثر الخوارج اعتدالا ، وأقربهم إلى الجماعة الإسلامية تفكيرا ، فهم أبعد عن الشطط والغلو ، وأقرب إلى الاعتدال ، وجملة آرائهم :-

• ۱ – أن مخالفيهم من المسلمين ليسوا مشركين ، ولا مؤمنين ، ويسمونهم كفاراً ، ويروى عنهم أنهم قالوا إنهم كفار نعمة .

٢ - دماء مخالفيهم حرام في السر لا في العلانية : ودارهم دار توحيد إلا معسكر السلطان .

٣ - لا يحل من غنائمهم فى الحرب إلا الخيل والسلاح ، وكل ما فيه
 قوة فى الحروب ، ويردون الذهب والفضة إلى أصحامها .

خوز شهادة المخالفين ، ومناكحتهم ، والتوارث معهم .
 ومن هذا يتبين اعتدالهم ، وقربهم من إنصاف المخالفين ، ومن أجل ذلك بقوا إلى اليوم فى بعض جهات العالم الإسلامى .

### خوارج لا يعدون من المسلمين :

قام سذهب الخوارج على الغلو والتشدد فى فهم الدين ، فضلوا ، وأجهدوا أنفسهم والمسلمين بضلالهم ، ولكن المسلمين الصادق الإبمان لم يحكموا بكفرهم وإن حكموا بضلالهم ، ولذا روى أن علياً رضى الله عنه أوصى أصحابه بألا يقاتل أحد الخوارج من بعده ، لأن من طلب الحق فأخطأه ليس كمن طلب الباطل فناله ، فعلى رضى الله عنه كان يعتبرهم طالبين للحق ، قد جانبوا طريقه ، ويعتبر الأمويين طالبين للباطل ، وقد نالوه ، ولكن نبت في الخوارج فرق قد ذهبوا مذاهب ليس فى كتاب الله ما يؤيدها ، بل فيه

ما يناقضها م عير أي تأويل ، وقد ذكر عبد القاهر الجرجاني في كتابه الفرق بين الفرق طائفتين من الخوارج عدهما خارجتين عن الإسلام ، وهما :

#### ١ ــ النزيدية :

هم أتباع يزيد بن أبى أنيسة الحارجي، وكان إباضيا، ثم ادعى أنه سبحانه وتعالى يبعث رسولا من العجم ينزل عليه كتابا ينسخ الشريعة المحمدية. وقد أشرنا إلى ذلك فيما مضى.

#### ٢ ــ الميمونية :

وهم أتباع ميمون العجردى الذى ذكرآنفا فى مسألة الخلاف فى الدين . وقد أباح نكاح بنات الأولاد ، وبنات أولاد الإخوة ، والأخوات . وقال فى علة فلك أن القرآن الكريم لم يذكرهن فى المحرمات ، وروى عن هؤلاء الميمونية أنهم أنبكروا سورة يوسف ، ولم يعدوها من القرآن الكريم ، لأنها قصة غرام فى زعمهم ، لايصح أن تضاف إليه ، فقبحهم الله لسوء ما يعتقدون .

## جدل الخيوارج

اتصف الخوارج بصفات كثيرة جعلهم قوما خصمين ، بجادلون عن مذهبهم ويلتقطون الحجج من خصومهم ، ويستمسكون بآرائهم ، لا يتركون نها ناحية فيها إضعاف لمناقشهم من غير أن يتجهوا إليها ، ولكن مع ذلك كانت فيهم صفات أخرى لم يصلوا بسبها إلى أعلى درجات الجدال والجصام ، وجملة صفاتهم الجدلية التي رفعت جدام ، والتي خصصهم تتبن فيا يلى ، فقد اتصفوا بالصفات الآتية :

۱ — بالفصاحة وطلاقة اللسان ، والعلم بطرق التأثير بالبيان ومخاطبة الوجدان.وكانوا مع ذلك ثابتي الجنان ، رابطي الجأش ، لا يشدهون أمام قوة مجادلهم ، ولا تعروهم رهبة من أي موقف ، ولا تأخذهم حبسة فكرية تمنعهم من أي مذهب من مذاهب البيان .

روى أن عبد الملك بن مروان أتى برجل مهم . فبحثه فرأى منه ما شاء فهما وعلما ، ثم بحثه فرأى ما شاء أربا و دهيا . فرغب فيه واستدعاه إلى الرجوع عن مذهبه ، فرآه مستبصرا محققا ، فزاده فى الاستدعاء . فقال لتغنك الأولى عن الثانية ، وقد قلت فسمعت ، فاسمع أقل . قال له قل . فجعل يبسط له من قول الحوارج ، ويزين له من مذهبهم بلسان طلق ، وألفاظ بينة ، ومعان قريبة . فقال عبد الملك بعد ذلك على معرفته : لقد كاد يوقع فى خاطرى أن-الجنة خلقت لهم ، وأنى أولى بالجهاد منهم . ثم رجعت إلى ما ثبت الله على من الحجة وقرر فى قلى من الحق ، فقلت له : لله الآخرة والدنيا ، وقد سلطنى الله فى الدنيا ، ومكن لنا فها ، وأراك لست تجيب بالقول ، والله لأقتلنك إن لم تطع ، وبينا هما فى الحديث إذ دخل على عبد الملك ابن له باكيا لضرب المؤدب إياه ، فشق ذلك على عبد الملك ابن له باكيا لضرب المؤدب إياه ، فشق ذلك على عبد الملك ابن له باكيا لضرب المؤدب إياه ، فشق ذلك على عبد الملك ، فأقبل عليه الحارجي ، فقال له : دعه يبك ، فإنه أرحب لشدقه ، وأصح لدماغه ، وأذهب لصوته ، وأحرى ألا تأبى عليه عبناه إذا حضرته وأصح لدماغه ، وأذهب لصوته ، وأحرى ألا تأبى عليه عبناه إذا حضرته وأصح لدماغه ، وأذهب لصوته ، وأحرى ألا تأبى عليه عبناه إذا حضرته المجدل)

طاعة ربه ، فاستدعى عبرتها . فأعجب ذلك عبد الملك ، فقال : أما يشغلك ما أنت فيه ، وبعرضه عن هذا ، فقال ما ينبغى أن يشغل المؤمن عن قول الحق شيء . فأمر عبد الملك بحبسه ، وصفح عن قتله ، وقال يعتذر إليه : نولا أنك تفسد بألفاظك أكثر رعيتي ما حبستك ، ثم قال : من شكسكني ووهمني حتى مالت بى عصمة الله فغر بعيد أن يستهوى من بعدى وكل رؤساء الحوارج ، وكثير من جموعهم على هذا الطراز من طلاقة اللسان ، وملاغة البيان ، وقوة الجنان ، وثبات الجأش ، وقوة الإيمان ، ولعل السر في فعاحتهم ، وقد المتازوا ولغي السر في فعاحتهم ، وقد وقوة النفس .

٢ – وكانوا مع فصاحبهم وقوة جنانهم على علم فى الجملة بالكتاب وفقه والسنة وأشعار العرب ، وكان زعماؤهم معنيين بدراسة الكتاب ، وفقه الحديث وآثار العرب مع ذكاء شديد ، وعارضة قوية ، وحضور بديهة ، وكانو! ينتجعون فى طلب الدين إلى كل مجتمع ، ويطلبونه حيثًا كان .

بروى أن نافع بن الأزرق شيخ الأزارقة كان ينتجع عبد الله بن عباس ، فيسأله .. سأله مرة عن معنى قوله تعالى : « والليل وما وسق » ، فقال ابن عباس ، وما جمع ، فقال أتعرف ذلك العرب ؟ قال أما سمعت قول الراجز (١)

إن لنسا قلائصا حقائقا مستوسقات لو بجدن سائقسا وسأله مرة قائلا : أرأيت نبى الله سليمان مع ما خوله الله ، وأعطاه ، كيف عنى بالهدهد على قلته وضئولته .

فقال له ابن عباس ؛ إنه احتاج إلى إلماء ، والهدهد قناء الأرض له كالزجاجة يرى باطنها من ظاهرها . فسأل عنه لذلك . قال ابن الأزرق : قف بأوقاف كيف يبصر ما نحت الأرض ، والفخ يغطى له بمقدار إصبع من تراب فلا يبصره حتى يقع فيه ، فقال ابن عباس: ومحك يابن الأزرق ، أما علمت أنه إذا جاء القدر غشى البصر .

<sup>(</sup>١) الكامل المبرد ج٠٠

ويروى أنه مرة أخذ يسأله حتى أمله ، فجعل ابن عباس بظهر الضجر وطلع عمر بن أبى ربيعة وهو يومئذ غلام فسلم وجلس . فقال ابن عباس : ألا تنشدنا شيئا من شعرك ، فأنشده القصيدة التي مطلعها :

أمن آل نعم أنت غاد فبكر غداة غد أم رائح فهجـــر

فقال ابن الأزرق: لله أنت ، يابن عباس ، أنضرب إليك أكباد الإبل ، نشأ لك عن الدين ، فتعرض ، ويأتيك غلام من قريش ، فينشدك سفها فتسمعه ، قال: تالله ما سمعت سفها (١).

انظر إلى زعمائهم كيف يطلبون علم ابن عباس مع أنه كافر فى زعمهم ، مبطل فى اعتقادهم ، ولكنه علم السكتاب هو الذى دفعهم لأن بجلسوا مجلس التلميذ من حبر هذه الأمة ، وإن زعموا فيه زيغا وخروجا ، وكأنهم يعتقدون أنه ممن أضلهم الله على علم ، قبحهم الله .

٣ - وكانت فيهم رغبة شديدة للمناقشة والمجادلة ومساجلة الآراء والمذاهب حتى أنهم فى القتال كانوا يتواقفون أحياناً كثيرة ، ويتناقشون مع مقاتليهم فى الأمور والولاة ، وينشدونهم بعض الأشعار .

جاء فى شرح بهج البلاغة لابن أبى الحديد: روى أبو الفرج الأصبهانى فى كتاب الأغانى المكبير ، قال : كانت الشراة والمسلمون فى حرب المهلب وقطرى يتواقفون ويتساءلون بينهم عن أمر الدين ، وغير ذلك على أمان وسكون لا بهيج بعضهم بعضا . فتواقف يوما عبيدة بن هلال اليشكرى ، وأبو حرابة التميمى ، فقال عبيدة: يا أبل حرابة إنى سائلك عن أشياء ، أفتصدقنى عنها فى الجواب . قال : نعم إن ضمنت لى مثل ذلك . قال قد فعلت ، قال: فسل عما بدا لك . قال : ما تقولون فى أثمتكم . قال : يبيحون الدم الحرام . قال و محك ، فكيف فعلهم فى المال ، قال بجعونه من غير حله ،

<sup>(</sup>١) ملخص من الكامل ج ٢ ص ١٤٧ و ١٤٨ و ١٤٩ و ١٥٠ .

وينفقونه فى غير وجهه . قال : فكيف فعلهم فى اليتيم . قال : يظلمونه ماله ، ويمنعونه حقه . . قال : وبحك يا أبا حرابة أمثل هؤلاء تتبع ؟ . .

وروى أبو الفرج أيضا ، قال: كان عبيدة إذا تكاف الناس ، ناداهم ليخرج إلى بعضكم ، فيخرج إليه فتيان من عسكر المهلب ، فيقول لهم: أما أحب إليكم أقرأ عليكم القرآن أم أنشدكم الأشعار ؟ فيقولون له: أما القرآن فقد عرفناه مثل معرفتك ، ولكن تنشدنا ، فيقول: يا فسقة ، قد والله علمت أنكم تختارون الشعر على القرآن ، ثم لا يزال ينشدهم حتى علوا ويفترقوا (١) .

وترى من هذا أن جب المناقشة والمناظرة قد استونى عليهم ، حتى كانوا يتواقفون مع مقاتليهم ، ليجادلوهم ويساجلوهم الأفكار والمذاهب والأشعار .

وكان يسود التعصب لآرائهم جدالم ، فهم لايسلمون لخصومهم بحجة ولا يقتنعون بفكرة مهما تكن قريبة من الحق ، أو واضحة الصواب ، بل لا تزيدهم حجة خصومهم ، إلا إمعانا في اعتقادهم ، وبحثا عما يؤيده ، والسبب في ذلك استيلاء أفكارهم على نفوسهم ، وتغلغل مذاهبهم في أعماق قلوبهم . واسهواؤها لكل مواضع تفكيرهم وطرق إدراكهم ، وكان فهم مع ذلك لدد وشدة خصومة تمثل نزعتهم البدوية ، وروحهم العربية وحاسهم التي اشتهر بها العرب من قديم الزمان .

وقد دفعهم ذلك التعصب إلى أن يدركوا الحق من جانب واحد ، ولايدركوه من كل ناحية ، وذلك لأن عصبيهم الشديدة ، وحدتهم وسيطرة المذهب عليهم ، جعلتهم لا ينظرون إلا تحت ضوئه ، ولايدركون إلا تحت سلطانه . ولايعرفون إلا ما يدعو إليه ، وينصره . ولاتزيدهم حجج الحصوم إلا عنادا وإصرارا . بل لقد دفعهم رغبهم في نصرة مذهبهم إلى أن محتر عوا أحيانا أحاديث ، وينسبوها إلى رسول الله علي ، حتى روى عن بعضهم أنه رجع عن مذهب الحوارج ، فدعا المسلمين لأن ينظروا في أحاديث رسول الله علي النبي النبي

٠ (١) الحِلد الأول ص ٢٩٢، ٣٩٣.

وكانوا فى جدلهم بالقرآن الكريم يتمسكون بظواهره، ولايحيطون علما بمراميه وغايته ، وكلما ذكرت لهم آية فهموها كما يبدو من لفظها ، ويظهر بادىء الرأى منها ، وربماكانت لاتنطبق بأى نوع من الانطباق على موضوعهم الذى يجادلون فيه ، أو كان الانطباق غير واضح أومستقيم .

يروى أن عبيدة بن هلال اليشكري الذي ذكرناه آنفاً انهم بامرأة رجل حداد رأوه مرارآ يدخل منز له بغير إذنه ، فأتوا قطريا ، فذكروا له ذلك ، فقال لهم أن عبيدة من الدين بحيث علمتم ، ومن الجهاد بحيث رأيتم . فقالوا إنا لا نقاره على الفاحشة . فقال : انصرفوا . ثم بعث إلى عبيدة . فأخبره . وقال إنه لا يقار على الفاحشة فقال بهتوني يا أمير المؤمنين، فما ترى؟ قال : إنى جامع بينك وبينهم ، فلا تخضع خضوع المذنب ، ولاتتطاول تطاول البرىء ، فجمع بينهم ، فتكلموا ، فقام عبيدة ، فقال : بسم الله الرحمن الرحيم ، ﴿ إِنْ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكُ عَصِبَةً مَنْكُم ، لا تَحْسَبُوهُ شُرًّا لَـكُم ، بل هو خَبْر لحم ، لكل امرىء منهم مااكتسب من الإثم ، والذي تولى كبره منهم له عذاب عظم..، إلى آخر الآيات الكريمات. فلما سمعوها بكوا، وقاموا إليه واعتنقوه ، وقالوا استغفر لنا (١) . انظر كيف استولى علهم عجرد تلاوة القرآنالكريم، فأقروه وبرءوه من غير أن ينظروا : أهو إفك رمى به ، فتنطبق عليه الأوصاف المذكورة في الآيات الكريمة . أم حقيقة توجب الحد ، والخروج عن حظيرة الإيمان في زعمهم ، ولكنهم قوم تغلب عليهم العاطفة ، ويغلب عليهم النظر السطحى لا يعدونه ، ولذا أصدروا الحكم بالبراءة يعد الحمكم بالفاحشة ، وانتقلوا من النقيض إلى النقيض .

والقول ألجملى: إن مجادلاتهم كانت يسودها الفصاحة ، والتعصب على غير هم من المسلمين ، والنظر إلى ظواهر النصوص من غير تعمق في مراميها ، وسير لأغوارها ، وكانوا لايدركون الحق إلا من ناحية واحدة ، ناحية مذهبهم .

<sup>(</sup>١) الكامل للمبردج ٢ ص ٢٢٥ ، ٢٢٦ .

## تماذج من جدل الخوارج

مناظرة عبد الله بن عباس وعلى رضى الله عنهم للخوارج:

بعث على ابن عباس إلى الحوارج وقال لا تعجل فى جوابهم وخصومتهم حتى آنيك ، فخرج إليهم حتى أتاهم ، فأقبلوا يكلمونه ، فلم يصبر ، حتى راجعهم فقال :

ما نقمهم من الحكمين ، وقد قال الله عز وجل : " إن بريدا إصلاحا يوفق الله بينهما " فكيف بأمة محمد علي . فقالت الحوارج قلنا . أما ما جعل حكمه إلى الناس ، وأمر بالنظر فيه والإصلاح له ، فهو إليهم كما أمر به وما حكم به فأمضاه ، فليس للعباد أن ينظروا فيه ، حكم في الزاني مائة جلدة وفي السارق بقطع يده ، فليس للعباد أن ينظروا في هذا . قال ابن عباس : فإن الله عز وجل يقول : " يحكم به ذوا عدل منكم " فقالوا له أو تجعل الحكم في الصيد والحدث يكون بين المرأة وزوجها كالحمكم في دماء المسلمين . فهذه الآية بيننا وبينك ، أعدل عندك ابن العاص وهو بالأمين يقالنا ، ويسفك دماءناه فإن كان عدلا فلسنا بعدول ، ونحن أهل حربه قد يفاتلنا ، ويسفك دماءناه فإن كان عدلا فلسنا بعدول ، ونحن أهل حربه قد يرجعوا وقبل ذلك ما دعوناهم إلى كتاب الله عز وجل حكمه أن يقتلوا أو يرجعوا وقبل ذلك ما دعوناهم إلى كتاب الله عز وجل ، ثم كتبتم بينكم وبينه كرابا ، وجعلم بينكم وبينه الموادعة والاستفاضة ، وقد قطع عز وجل كتابا ، وجعلم بينكم وبينه الموادعة والاستفاضة ، وقد قطع عز وجل على زيد بن النضر إليهم ، فقال انظر بأى رءوسهم هم أشد إطافة ، فنظر فأخبره أنه لم يرهم عند رجل أكثر منهم عند يزيد بن قيس ، فخرج على فأخبره أنه لم يرهم عند رجل أكثر منهم عند يزيد بن قيس ، فخرج على فأنس الناس .

ولما انتهى إليهم وهم يخاصمون ابن عباس ، قال انته عن كلامهم ، ألم أنهك رحمك الله ، ثم تكلم فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال اللهم إن هذا مقام من أفلج فيه كان أولى بالفلج يوم القيامة ، ومن نطق فيه وأوعث ،

فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلا ، ثم قال لهم : من زعيمكم . قالوا ابن الكواء . قال على : فما أخرجكم علينا . قالوا حكومتكم يوم صفن . قال : أنشدكم بالله ، أتعلمون أنهم حيث رفعوا المصاحف فقلم نجيهم إلى كتاب الله ، قلت لكم إنى أعلم بالقوم منكم إنهم ليسوا أصحاب دين ولاقرآن ، إنى صحبهم وعرفتهم أطفالا ورجالا فكانوا شر أطفال وشر رجال ، امضوا على حقكم وصدقكم ، فإنما رفع القوم هذه المصاحف خديعة ودهنا ومكيدة ، فرددتم على رأى ، وقلم لا ، بل نقبل منهم . فقلت لكم اذكروا قولى لكم ومعصيتكم إباى . ، فلما أبيتم إلا الكتاب اشرطت على الحكمن أن يحييا ما أحيا القرآن ، وأن عيتا ما أمات القرآن ، فإن حكما يحكم القرآن . فليس لنا أن نخالف حكما يحكم عا في القرآن الكريم . وإن أبيا فنحن من حكمهما براء قالوا فخبرنا أثراه عدلا تحكيم الرجال في الدماء . فقال: إنا لسنا حكمنا الرجال إنما حكمنا القرآن ، إنما هو خط مسطور بين دفتين لاينطق إنما يتكلم به الرجال ، قالوا فخبرنا عن الأجل لم جعلته بينك وبينهم . قال ليعلم الخاهل . ويتثبت العالم ، ولعل الله عز وجل يصلح في هذه الهدنة هذه الأمة ، ادخلوا مصركم رحمكم الله ، فدخلوا من عند آخرهم .

## ٧ ـ مجادلة على للخوارج قبل قتالهم :

لما قتل الخوارج عبد الله بن خباب بن الأرت أرسل إليهم على أن أسلموا قاتل عبد الله بن خباب ، فأرسلوا إليه إناكلنا قتله ، ولئن ظفرنا بك لقتلناك فأتاهم على فى جيشه ، وبرزوا إليه بجمعهم . فقال لهم قبل القتال : ماذا نقمتم منى ؟ فقالوا أول ما نقمنا منك أنا قاتلنا بين يديك يوم الجمل ، فلما الهزم أصحاب الجمل أبحت لنا ماوجدنا فى عسكرهم من المال ، ومنعتنا من سبى نسائهم وذراريهم ، فكيف استحللت مالهم دون النساء والذرية ؟ فقال إنما أموالهم بدلا عماكانوا أغاروا عليه من بيت مال البصرة قبل قلومى عليهم ، والنساء والذرية لم يقاتلونا ، وكان لهم حكم الإنسلام ، محكم دار الإسلام ، ولم يكن منهم ردة عن الإسلام ، ولا يجوز استرقاق من لم

يكفر . وبعد لو أبحت لكم النساء أيكم يأخذ عائشة في سهمه . فيخجل القوم من هذا ، ثم قالوا له : نقمنا عليك محو إمرة أمير المؤمنين عن اسمك في الكتاب بينك وبين معاوية لما نازعك معاوية في ذلك . فقال : فعلت مثل ما فعل رسول الله علين يوم الحديبية حين قال سهيل بن عمر لو علمت أنك رسول الله ما نازعتك ، ولكن اكتب اسمك واسم أبيك ، فكتب : هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله وسهيل بن عمر .

وأخبرنى رسول الله برائي أن لى منهم يوما مثل ذلك ، فكانت قصتى فى هؤلاء الأبناء قصة رسول الله برائي مع الآباء . فقالوا له : فلم قلت للحكمين فإن كنت أهلا للخلافة فاثبتانى ، فإن كنت فى شك فى خلافتك فغيرك بالشك يكون أولى . فقال إنما أردت بذلك النصفة لمعاوية ، ولوقلت للحكمين احكما لى الحلافة لم يرض بذلك معاوية ، وقد دعا رسول الله ونساءنا نصارى نجران إلى المباهلة ، وقال لهم : و تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ، ونساءنا ونساءكم ، وأنقسنا وأنفسكم ، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين » ، فأنصفهم بذلك من نفسه ، ولوقال أبتهل فأجعل لعبة الله عليكم لم يرض النصارى بذلك ، لذلك أنصفت أنا معاوية من نفسى ، ولم أدر غدر عمرو بن العاص ، قالوا : فلم حكمت الحكمين فى حق كان لك . فقال وجدت رسول الله وقالية والمناحكم تعد حكم سعد بن معاذ فى بنى قريظة ، ولو شاء لم يفعل ، وأقمت أنا أيضاً حكما لكن حكم رسول الله عليها الصلاة والسلام حكم بالعدل . وحكمى خدع حتى كاذمن صدق والله ، وقال أكثر هم الأمر ماكان ، فهل عندكم شى عسوى هذا ، فسكت القوم ، وقال أكثر هم الأمر ماكان ، فهل عندكم شى عسوى هذا ، فسكت القوم ، وقال أكثر هم المدق والله ، وقال أاله واله ، وقال أكثر هم المدة والله ، والله ، وقال أكثر هم الكن ، فهل عندكم شى عسوى هذا ، فسكت القوم ، وقال أكثر هم المدق والله ، وقال أاله واله ، والما أنه واله أبية آلاف و بقى أربعة آلاف .

# مكاتت بين فع بن لأزرق ونحت رة بن عويمر<sup>ح</sup>

أرسل نجدة بن عويمر إلى نافع فقال :

بسم الله الرحمن الرحم . أما بعد : فانى عهدى بك وأنت لليتم كالأب المرحم وللضعيف كالأخ المر ، لا تأخذك فى الله لومة لائم ، ولا ترى معونة ظالم ، كذلك كنت أنت وأصحابك ، أما تذكر قولك لولا أتى أعلم أن للإمام العاشل مثل أجر جميع رعبته ما توليت أمر رجلين من المسلمين ، فلما شريت نفسك فى طاعة ربك ابتغاء رضوانه ، وأصبت من الحق غصه ، وركبت مره اتجرد لك الشيطان ولم يكن أحد أثقل عليه وطأة مثك ومن أصحابك ، فاستمالك واستهواك ، واستغواك وأغواك ، فغويت ، فأكفرت الذين عذرهم الله فى كتابه من قعد المسلمين وضعفهم ، فقال جلى ثناؤه ، وقوله الحتى ووعده المصدق : « ليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا مجدون ما ينفقون حرج ، إذا نصحوا لله ورسوله » ، ثم سماهم أحسن لا مجدون ما ينفقون حرج ، إذا نصحوا لله ورسوله » ، ثم سماهم أحسن وقد نهى رسول الله من المحلة عليه ، وقال عز ذكره : « ولا تزر وازرة وقد نهى رسول الله من القعد حراً وفضل الله من جاهد عليهم ، ولايدفم

فكتب إليه نافع:

بسم الله الرحمن الرحم . أما بعد ، فقد أتانى كتابك تعظنى فيه ، وتذكرنى ، وتنصح لى ، وتزجرنى ، وتصف ماكنت عليه من الحق وماكنت أوثره من الصواب . وأسأل الله عز وجل أن يجعلنى من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، وعبت على ما دنت به من إكفار القعلم وقتل الأطفال واستحلال الأمانة ، فسأفسر لك ذلك إن شاء الله تعالى ،

أما هؤلاء القعد فليسوا كمن ذكرت ممن كان بعهد رسول الله صلى الله عليه وسلم. لأنهم كانوا بمكة المكرمة مقهورين محصورين، لا مجدون إلى الهرب سبيلا، ولا إلى الاتصال بالمسلمين طريقا، رهؤلاء قد فقهوا في الدين، وقرءوا المرآن الكريم، والطريق لهم نهج واضح، وقد عرفت ماقال الله عزوجل فيمن كان مثلهم، إذ قالوا «كنا مستضعفين في الأرض»، فقيل لهم: وألم تكن أرض الله واسعة، فتهاجروا فيها »، وقال: « فرح المخلفون بمقعدهم خلاف رسول الله ي، وقال تعالى: «وجاء المعذرون من الأعراب، ليؤذن لهم ، ففخر بتعذير هم وأنهم كذبوا الله ورسوله. وقال: «سيصيب الذين كفروا منهم عذاب أليم ». فانظر إلى أسمائهم وسمانهم.

وأما أمر الأطفال فإن نبى الله نوحاً عليه السلام كان أعلم بالله يانجدة منى منك، فقال: لا رب لاتذر على الأرض من الكافرين ديارا، إنك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفارا » فسماهم بالكفر، وهم أطفال، وقبل أن يولدوا، فكيف كان ذلك في قوم نوح، ولا نقوله في قومنا، والله يقول: «أكفاركم خبر من أولئكم، أم لكم براءة في الزبر». وهؤلاء كمشركي العرب لا تقبل منهم جزية، وليس بيننا وبينهم إلا السيف. أو الإسلام.

أما استحلال أمانات من خالفنا فإن الله عز وجل أحل لنا أموالهم كما أحل لنا دماءهم ، فدماؤهم حلال طلق ، وأموالهم فىء للمسلمين ، فاتق الله ، وراجع نفسك ، فإنه لا عذر إلا بالتوبة ، ولن يسعك خدلاننا ، والقعود عنا ، وترك ما مهجناه لك من طريقنا ومقالتنا .

والسلام على من أقر بالحق وعمل به .

## مناظرة بين خارجي وعمر بن عبد العزيز

فى السنة المكملة للمائة خرج شوذب على عمر بن عبد العزيز ، واسمه بسطام ، وهو من بنى يشكر ، فأرسل إليه عمر كتابا جاء فيه :

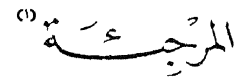
بلغنى أنك خرجت غضبا لله ولرسوله ، ولست أولى بذلك منى ، فهلم إلى أناظرك ، فإن كان الحق بأيدينا ، دخلت فيا دخل فيه الناس ، وإن كان في بدك نظرنا في أمرك .

فكتب هذا إلى عمر ؛ قد أنصفت ، وقد بعثت إليك رجلين يدارسانك ، ويناظرانك .

وأرسل مولى لبني شيبان حبشياً اسمه عاصم ، ورجلا من بني يشكر ، فقدما على عمر ، فقال لها ما أخرجكما هذا المخرج، وما الذي نقمتم ؟ فقال عاصم : ما نقمنا سبرتك ، إنك لتتحرى العدل والإحسان ، فأخبرنا عن قيامك بهذا الأمر ، أعن رضا الناس ومشورة ، أم ابتززتهم أمرهم . فقال عمر: ما سألتهم الولاية علمهم ، ولا غلبتهم علمها ، وعهد إلى رجل كان قبلي فقمت ولم ينكره على أحد ، ولم يكرهه غيركم ، وأنتم ترون الرضا بكل من عدل وأنصف من كان من الناس ، فاتركوني ذلك الرجل فإن خالفت الحق ، ورغبت عنه ، فلا طاعة لى عليكم ، قالا : بيننا وبينك أمر واحد. قال ماهو؟ قالا : رأيناك خالفت أعمال أهل بيتك ، وسميتها مظالم ، فإن كنت على هدى ، وهم على ضلالة فالعنهم ، وابرأ منهم . فقال عمر : فقد علمت أنكم لم تخرجوا لَمْلَبَا لَلَدُنَيَا ، وَلَـكَنَكُمُ أَرْدَتُمُ الآخرة ، فأخطأتُم طريقها ، إن الله عز وجل لم يبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم لعانا ، وقال الخليل إبر اهيم وفمن تبعني ، فإنه منى ، ومن عصانى ، فإنك غفور رحيم ، وقال الله عز وجل : ، أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ، وقد سميت أعمالهم ظلما وكنى بذلك ذما ونقصا ، وليس لعن أهل الذنوب فريضة لابد منها ، فإن قلتم إنها فريضة ، فأخبرني مني لعنت فرعون . قال ماأذكر مني لعنته . قال أفيسعدك ألا تلعن

فرعون وهو أخبث الحلق وأشرهم ، ولا يسعنى الأأن ألعن أهل بينى ، وهم مصلون صائمون .

قال : أما هم كفار بظلمهم . قَال لا ، لأن رسول الله عَلَيْثُ دعا الناس إلى الإيمان ، فكان من أقر به وبشرائعه قبل منه ، قال: أحدث حدثا أقيم عليه الحد . فقال الخارجي أن رسول الله مِرَالِقَةٍ دعا الناس إلى توحيد الله . والإقرار بما نزل من عنده . قال عمر ، فليس أحد منهم يقول لا أعمل بسنة رسول الله ، ولكن القوم أسرفوا على أنفسهم على علم منهم أنه محرم عليهم ولكن غلب عليهم الشقاء ، قال عاصم فابرأ مما خالف عملك ، ورد أحكامهم. قال عمر أخبر في عن أبي بكر وعمر ، أليسا على الحق . قالا بلي . قال أتعلمان أن أبا بكر حين قاتل أهل الردة، سفك دماءهم ، وسبى النيرارى وأخذ الأموال ، قالا: بلي ، قال أتعلمون أن كُمر ، د السبايا بعده إلى عشائر هم بفدية . قالانعم قال فهل برىء عمر من عمل أبى بكر. قالا لا. قال: أفتبر ءون أنتم من واحد منهما . قالا : لا . قال فأخبر انى عن أهل النهروان ، وهم أسلافكم هل تغلمان أهل البكوفة خرجوا فسلم يسفكوا دما ، ولم يأخذوا مالاً، وإن من خرج إليهم من أهل البصرة ، قتلوا عبد الله بن خباب وجاريته وهي حامل . قالا : نعم . قال فهل برىء هو . قالا : نعم . قال فهل برىء من لم يقتل ممن قبل . قالا : لا قال : أفتبر ءون أنتم من إحدى الطائفتين ؟ قالا : لا . قال : أفيسعكم أن تتولوا أبابكر وعمر وأهل البصرة وأهل الكوفة . وقد علمتم اختلاف أعمالهم ، ولايسعني إلا البراءة من أهل بيتي ، والدين واحد ، فاتقوا الله ، فإنكم جهال ، تقبلون من الناس مار د. عليهم رسول الله مَرَاتِينَهُ ، وتر دون عليهم ما قبل ، ويأمن عندكم من خاف عنده ، ويخاف عندكم من أمن عنده. فإنكم يخاف عندكم من يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وكان من فعل ذلك عند رسول الدُّمْ اللَّهِ أمنه وحقن دمه وماله، وأنتم تقتلونه. ويأمن عندكم ساثر أهل الأديان ، فتحرمون دماءهم وأموالهم . فقال اليشكرى: أرأيت رجلا ولى قوما وأموالهم ، فعدل فيها ، ثم صيرها بعده إلى رجل غير مأمون. أتراه أدى الحق الذى يلزمه لله عز وجل ، أو تراه قد سلم ، قال عمر لا . قال أفتسلم هذا الأمر إلى يزيد من بعدك ، وأنت تعرف أنه لايقيم فيه بالحق قال إنما ولاه غيرى ، والمسلمون أولى بما يكون مهم فيه بعدى ، قال أفترى ذلك من صنع من ولاه حقا ، فبكى عمر ، وقال انظر انى ثلاثا فخرجا من عنده ثم عادا إليه ، فقال عاصم أشهد أنك على حق . فقال عمر لليشكرى ما تقول أنت ؟ قال : ما أحسن ما وصفت ، ولكنى لا أفتات على المسلمين بأمر ، اعرض عليهم واعلم حجبهم أه .



ابتدأت هذه الفرقة سياسية . ولكنها أخذت تخلط بالسياسة أصول الدين ، وكونوا لهم رأياً سلبياً فى الأمر الذى شغل الأفكار الإسلامية فى العصر ، وهو مسألة مرتكب الكبيرة التى أثارها الخوارج والشيعة ، وأهل الاعتزال ، ولنشأتها السياسية عددناها فى الفرق السياسية .

والبذرة الأولى التى نبت منها نبت هذه الفرقة كانت فى عصر الصحابة فى آخر عهد عبان رضى الله عنه ، فإن القالة فى حكم عبان وعماله لما شاعت، وذاعت ، وملأت البقاع الإسلامية ، ثم انتهت بقتله – اعتصمت طائفة من الصحابة بالصمت العميق ، وتحصنت بالامتناع عن الاشتراك فى تلك الفتن التى مرج المسلمون فيها مرجا شديدا ، وتمسكوا محديث أبى بكر عن النبى ويتالين إذ قال : ستكون فتن القاعد فيها خير من الماشى ، والماشى فيها خير من الساعى ، ألا فإذا نزلت أو وقعت ، فن كان له إبل فليلحق بإبله ، ومن كانت له غنم فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه . فقال كانت له غنم فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه . فقال وجل : يارسول الله من لم تكن له إبل ولا غنم ولاأرض ؟ قال : يعمد إلى سيفه ، فيدق على حده محجر ، ثم لينج إن استطاع النجاة . وامتنعوا عن الحوض فى الحر وب التى وقعت بين المسلمين ، ولم يعنوا أنفسهم بالبحث عن المحق فى الطاففتين المتقابلتين، ومن هؤ لاء سعد بن أبى وقاص ، وأبو بكر واوى الحديث السابق ، وعبد الله بن عمران بن الحصن وغيرهم ، وبهذا واوى الحديث السابق ، وعبد الله بن عمران بن الحصن وغيرهم ، وبهذا

<sup>(</sup>۱) الإرجاء على معنين : أحدهما التأخير مثل (أرجه وأخاه) أى أمهله وأخره . والثانى إعطاء الرجاء . أما إطلاق اسم المرجئة على الجاعة بالمدى الأول فصحيح ، لأبهم كانوا يؤخرون العمل على النية والقصد . وأما بالمدى الثانى فظاهر ، فانهم كانوا يقواون . لا تضر مع الإعمان مصية ، كما لا ينفع من الحكفر طاعة . وقيل الإرجاء : تأخير حكم صاحب الحكبرة إلى يوم القيامة ، فلا يحكم عليه بحكم ما فى الدنيا ، من كونه من أهل الجنة . أومن أهل النار فحل هذا المرجئة والوعيدية فرقتان متقابلتان ، وقيل : المرجئة تأخر على رضى الله علمه من اللرجة والوعيدية فرقتان متقابلتان ( الملل والنحل الشهرمتاني ) .

أرجثوا الحكم في أى الطائفتين أحق وفوضوا أمورهم إلى الله سبحانه وتعالى ، وقد قال النووى في قضايا هذه الفين ومسائلها : إن القصايا كانت بين الصحابة مشتبهة ، حتى أن جاعة من الصحابة تحيروا فيها ، فاعتزلوا الطائفتين ، ولم يقاتلوا ولم يتيقنوا الصواب ، وقال ابن عساكر في هذا المقام وفي بيان أصحاب هذه الفرقة : إنهم هم الشكاك الذين شكوا ، وكانوا في المغازى ، فلما قدموا المدينة بعد قتل عبان ، وكان عهدهم بالناس وأمرهم واحد ، ليس بينكم اختلاف ، بينهم اختلاف ، فقالوا تركناكم وأمركم واحد ، ليس بينكم اختلاف ، وقدمنا عليكم وأنتم مختلفون ، فبعضكم يقول : قتل عبان مظلوما ، وكان أولى بالعدل وأصحابه ، وبعضكم يقول : كان على أولى بالحق وأصحابه ، وعندنا مصدق ، فنحن لا نتبرأ منهما ولا نلعنهما ولا نشهد كلهم ثقة ، وعندنا مصدق ، فنحن لا نتبرأ منهما ولا نلعنهما ولا نشهد عليهما ، ونرجىء أمرهما إلى الله سبحانه حتى يكون الله هو الذي يحكم بينهما .

ولما تكونت الفرق الإسلامية ، فأعلن الشيعة الإفراط الشديد في التعصب لآل البيت ، والمغالاة في ذلك حتى بهجموا على العلية من الصحابة ، وكفروا أبا بكر وعمر رضى الله عنهما ، إذ فرضوا بينهم وبين على من العداوات مالا يتصور إلا في أخيلهم الفاسدة ، ونحلهم الكاذبة . والحوارج كفروا جاهير المسلمين ، وأعلنوا نحلة جديدة لم يكن للمسلمين بها علم من قبل وهي تكفير كل مذنب ، ومن وراء الجميع الدولة الأموية تزعم أن المسلمين هم الذين انضووا تحت لوائهم ، وخضعوا طائعين أو كارهين لسلطانهم ، وقبلوا راضين أو غير راضين حكمهم ، ومن عداهم جانف بنفسه عن الملة ، وبعد عن الدين .

لما حدث ذلك الانقسام ، امتنع المرجئون عن مناصرة فريق ، وأرجئوا الحسكم في أمرهم ، وفوضوه إلى الله علام الغيوب . فلم يريدوا أن يخوضوا في حديث سياسي ، وامتنعوا حتى عن ذكر الأمويين بسوء ، وقالوا فيهم : إنهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، فليسوا إذن كفارا ولا مشركين . بل مسلمين نرجىء أمرهم إلى الله سبحانه الذي يعرف سرائر الناس ومحاسبهم عليها .

ولما كثر البحث في أمر مرتكب الكبيرة ، وادعي الخوارج كفره وشنوا الغارة على كل المسلمين ، وأقاموا حربا شعواء على جاهيرهم ، وكانوا شوكة حادة في جنب حكامهم ، فوض المسلمون الأمر في مرتكب الكبيرة وأرجنوا الحسكم على مرتكبا كما أرجنوا الحسكم في غيره ، ثم خلف بمن بعد هؤلاء خلف ، نحله المخالفون اسم المرجئة ولم يكن موقف هذا الخلف بالنسبة لمرتكب السكبيرة موقفاً سلبياً كالأول ، بل حكم بأن الإيمان إقرار وتصديق واعتقاد ومعرفة ، ولا يضر مع الإيمان معصية ، فالإيمان منفصل عن العمل ، ومنهم من غالى وتطرف ، فزعم أن الإيمان اعتقاد بالقلب ، وإن أعلن الحكفر بلسانه ، وعبد الأوثان ، أو لزم البهودية والنصرانية في دار الإسلام وعبد الصليب ، وأعلن التثليث في دار الإسلام ومات على دار الإسلام وعبد الصليب ، وأعلن التثليث في دار الإسلام ومات على دار وحل ومن أهل الجنة (۱) .

بل إن بعضهم زعم أن لو قال قائل : أعلم أن الله قد حرم أكل الحنزير ولا أدرى هل الحنزير الذى حرمه الله هذه الشاة أم غيرها كان مؤمنا . ولو قال أعلم أنه قد فرض الحج إلى الكعبة الشريفة غير أنى لا أدرى أين الكعبة ، ولعلها يالهند ، كان مؤمنا ، ومقصوده أن أمثال هذه الاعتقادات أمور وراء الإيمان لا أنه شاك في هذه الأمور ، فإن عاقلا لا يستجيز من عقله أن يشك في أن الكعبة إلى أية جهة هي ، وأن الفرق بين الحنزير والشاة ظاهر (٢).

ووجد فى ذلك المذهب المسهن محقائق الإبمان وأعمال الطاعات كل مفسد مستهتر ما يرضى نهمته ، فأعلنه له نحلة ، واتخذه له طريقا ومذهبا ، حتى لقد كثر المفسلون ، واتخذوه ذريعة لمآ تمهم ومعرراً لمفاسدهم وساترا لأغراضهم الفاسدة ، ونياتهم الحبيثة ، وصادف هوى فى أكثر المفسدين الغاوين ، ومما يحكيه أبو الفرج الأصفهانى فى هذا المقام ما يروى من أن

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والنحل لا بن حزم .

٢ ) الملل والنحل للشهرستاني .

شيعيا ومرجئا اختصا فجعلا الحسكم بينهما أول من يلقاهما ، فلقهما أحد الإباحيين المسهرين فقالا له أيهما خير الشيعى أم المرجى فقال ألا إن أعلاى شيعى وأسفلى مرجىء .

وعلى هذا نستطيع أن نقول: إن كلمة المرجئة كانت تطلق على طائفتين المحداهما متوقفة في حكم الجلاف الذي وقع بين الصحابة والجلاف الذي كان في العصر الذي ولى عصر الصحابة وهو العصر الأموى. والثانية الطائفة التي ترى أن الله يعفو عن بحل الذنوب ما عدا الكفر فلا يضر مع الإيمان معصية كما لاتنفع مع الكفر طاعة ، وقد وجد الفساق في هذا المذهب الباب مفتوحا لمساويهم ، ولذا قال في هذا القبيل زيد بن على بن الحسن: أبرأ من المرجئة الذين أطمعوا الفساق في عفو الله . وقد جعلت الطائفة اسم المرجئة من الشنائع التي كانت تسب مها الفرق .

ولقد كان المعتزلة يطلقون اسم المرجئة على كل من لايرى أن صاحب الكبيرة ليس مخلداً في النار ، بل يعذب بمقدار ، وقد يعفو الله عنه ، ولذا أطلق على أبي حنيفة وصاحبيه رضى الله عنهم مرجئة هذا الاعتبار . ولقد قال في هذا المقام الشهرستاني في الملل والنحل : ولعمرى ، لقد كان يقال لأبي حنيفة وأصحابه مرجئة السنة ، وعده كثير من أصحاب المقالات من جملة المرجئة . ولعل السبب فيه أنه لماكان يقول الإيمان التصديق بالقلب ، وهو لا يزيد ولا ينقص ظنوا أنه يؤخر العمل عن الإيمان . والرجل مع تحرجه في العمل كيف يفتى بترك العمل ، وله وجه آخر ، وهو أنه كان مخالف القدرية والمعتزلة الذين ظهروا في الصدر الأول . والمعتزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجئاً وكذلك الحوارج ، فلابد أن اللقب إنما من خالفهم في القدر مرجئاً وكذلك الحوارج ، فلابد أن اللقب إنما من خالفهم في القدر مرجئاً وكذلك الحوارج ، فلابد أن اللقب إنما من خالفهم في القدر مرجئاً وكذلك الحوارج ، فلابد أن اللقب إنما من

وقد عد من المرجئة على هذا النحو عدد كبير غير ألى حنيفة وأصحابه مهم الحسن بن محمد بن على بن أبى طالب ، وسعيد بن جبير ، وطلق (م ١٢ ــ تاريخ الجدل)

ابن حبیب ، وعمرو بن مرة ، ومحارب بن دثار ، ومقاتل بن سلیان ، وحماد بن أبى سليمان ، وقديد بن جعفر ، وهؤلاء كلهم أئمة الحديث لم يكفروا أصحاب الكبائر بالكبيرة ، ولم يحكموا بتخليدهم في النار .

هذا وقد كانت تعقد مجالس للمناظرة بين المرجئة وغيرهم ، وخصوصا الخوارج، وقد جاء في الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني أن ثابت بن قطنة قد جالس قوما من الشعراء وقوما من المرجئة كانوا يجتمعون فيتجادلون بخراسان، فمال إلى قول المرجثة وأحبه ، فالم اجتمعوا بعد ذلك أنشدهم قصيدة قالها ا في الإرجاء وهي :

> يا هند إنى أظن العيش قد نفدا إنى رهينة يوم لست سابقــه يا هند . فاستمعى لى . إن سىرتنا نرجى الأمور إذا كانت مشهة المسلمون على الإسلام كلهمو ولا أرى أن ذنبا بالغ أحدا لانسفك الدم إلا أن يراد بنا من يتق الله في الدنيا فإن لــه وما قضى الله من أمر فليس له كل الخوارج مخطٍ فى مقالتـــه أما عـــلى وعثمان فإنهمـــا وكان. بينهما شغب وقد شهدا بجزى عليسا وعثمانا بسعهمسا الله أعلم ماذا محضران بهسه

ولا أرى الأمر إلا مدبرا نكدا إلا يكن يومنا هذا فقد أفدا-یابعت ربی بیعا اِن وفیت بــه جاورت قتلی کراما جاوروا أحدا أن نعبد الله لم نشرك به أحدا ونصدق القول فيمن جار أو عندا والمشركون استووا فى دينهم قددا م الناس شركا إذاما وحدوا الصمدا سفك الدماء طريقا واحدا جددا أجر التقى إذا وفى الحساب غدا رد وما يقض من شيء يكن رشدا ولو تعبـــد فيما قال واجتهـــدا عيدان لم يشركا بالله مذ عبدا شق العصا وبعين الله ما شهدا ولست أدرى بحق أية وردا وكل عبد سيلتي الله منفـــردا

## الفِرق الدينية

علمت كيف كان اختلاف الفرق السياسية ، وكيف كان جدلها في الجملة ، وكيف ابتدأت سياسية ، ثم تناولت بحوثها ونظرياتها بحوثا دينية بحتة ، ومنهم من غلبت عليه النظريات الدينية آخر الأمر كالمرجئة . والآن نتكلم عن فرق ابتدأت دينية ، واستمرت دينية . وما خالطها من البحوث السياسية كان تحت سيطرة الفكرة الدينية ، وبطريق النظر العرضي لا الجوهري . ونختار من هذه الفرق ثلاثا ننكلم عنها بكلمات موجزة هي : القدرية والجبرية الجهمية والمعتزلة . ونعقب الكلام في كل فرقة بصور من جدلها لنكون على . بينة من أمرها .

## الجــسرية

خاض المسلمون في حديث القدر ، وقدرة الإنسان بجوار إرادة الله مسحانه وتعالى وقدرته في عهد الصحابة رضى الله عنهم . ولكن سيادة السليقة العربية والنفس القريبة من الفطرة ، جعلهم لا يتعمقون في محث هذه المسائل ولا يغوصون إلى أعماقها ، ولا يتغلغلون في محوثها ، ويسيرون في طريق مذهبي يسيطر علهم ، أما بعد عهدهم ، وانقراض أكثرهم في طريق مذهبي يسيطر علهم ، أما بعد عهدهم ، وانقراض أكثرهم واختلاط المسلمين بأصحاب الديانات القديمة وأهل الملل والنحل ، وكثرة المذاهب والفرق . فقد استفاض قولهم ، واتسعت بحوثهم ، وسلكوا مسالك المدانات القديمة في محث هذه المسائل .

ففريق منهم وهم الذين نحن بصدد بيانهم زعموا أن الإنسان لا نحلق أفعاله ، وليس له مما ينسب إليه من الأفعال شيء ، فقوام هذا المذهب ، ننى العقل حقيقة عن العبد وإضافته إلى الله تعالى . . إذ العبد لا يوصف بالاستطاعة وإنما هو مجبور في أفعاله ، لا قدرة له ولا إرادة ولا اختيار ، وإنما نحلق الله تعالى الأفعال فيه على حسب ما نخلق في سائر إلجادات . وتنسب إليه الأفعال عجازاً كما تنسب إلى الجادات ، وكما يقال أثمرت الشجرة ، أو جرى الماء ،

وتحرك الحجر ، وطلعت الشمس وغربت ، وتغيمت السماء وأمطرت ، واز دهرت الأرض ، وأنبتت . . إلى غير ذلك . والثواب والعقاب جبر . . وإذا أثبت الجبر فالتكليف أيضاً كان جبراً (١) .

وقد قال ابن حزم فى بيان وجهة نظر أهل الجبر فى زعمهم ، احتجوا نقالوا : لماكان الله تعالى فعالا ، لايشبهه شىء من خلقه ، وجب ألايكون أحد فعالا غيره ، وقالوا أيضاً معنى إضافة العقل إلى الإنسان إنما هو كما تقول : مات زيد وإنما أماته الله . وقام البناء وإنما أقامه الله تعالى .

وقد خاض المؤرخون في بيان أول من تسكلم بهذه النحلة ، وأكثروا. وأعتقد أن النحلة التي تصبر مذهبا من الصعب تعرف أول من نطق لها ، إ ولهذا يصعب أن نعين أولا لهمـذه الغـكرة ، وأن نذكر مبدأ لقولها . ولـكنا نجزم بأن القول والجبر شاع في أول العصر الأموى وكثر حتى صار مذهبا في آخره ، وبنن أيدينا رسالتان لعالمين جليلين عاشا في أول العصر الأموى ذكرهما المرتضى في كتاب المنية والأمل إحداهما لعبد الله بن عباس نخاطب بها جبرية أهل الشام وينهاهم عن القول بالجبر فيقول فمها : أما بعد ، أتأمرون الناس بالتقوى ، وبكم ضل المتقون ، وتنهون الناس عن المعاصي ، وبكم ظهر العاصون ، يا أبناء سلف المقاتلين ، وأعوان الظالمين ، وخزان مساجد الفاسقين ، وعمار سلف الشياطين ، هل منكم إلا مفتر على الله ، يحمل إجرامه عليه وينسبها علانية إليه ، وهل منكم إلا من السيف قلادته ، والزور على الله شهادته ، أعلى هذا تواليتم ، أم عليه تمالأتم . حظكم منه الأوفر ونصيبكم منه الأكبر ، عمدتم إلى موالاة من لم يدع لله مالا إلا أخذه ، ولا منارآ إلا هدمه ولامالاليتيم إلا سرقه أو خانه ، فأوجبتم لأخبث خلق الله أعظم حق الله وتخاذلتم عن أهل الحق ، حتى ذلوا وقلوا ، وأعنتم أهل الباطل حتى عزوا وكثروا ، فأنيبوا إلى الله وتوبوا ، وتاب الله على من تاب ، وقبل من أناب.

<sup>(</sup>١) المثلل والنحل للشهرستاني .

وفى هذه الرسالة تصريح بتقبيح فكرتهم الجبرية . إذ يقول : هل منكم الا مفتر على الله يحمل إجرامه عليه ، وينسها علانية إليه سبحانه .

ثانيتها: رسالة الحسن بن على إلى قوم من أهل البصرة ادعوا الجبر، فهو يقول فيها: من لم يؤمن بالله وقضائه وقدرة فقد كفر، ومن حمل ذنبه على ربه فقد كفر. إن الله لا يطاع استكراها ولا يعصى لغلبة، لأنه المليك لما ملكهم، والقادر على ما أقدرهم عليه. فإن عملوا بالطاعة لم يحل بيهم وبين ما فعلوا، وإن عملوا بالمعصية فلو شاء لحال بينهم وبين ما فعلوا، فإذا لم يفعلوا فليس هو الذي أجبرهم على ذلك . فلو أجبر الله الحلق على الطاعة لاسقط عنهم الثواب، ولو أجبرهم على المعاصى لأسقط عنهم العقاب، ولو أهملهم لكان عجزاً في القدرة، ولكن له فيهم المشيئة التي غيها عنهم، فإن عملوا بالطاعات كانت له المئة عليهم وإن عملوا بالمعصية كانت له الحجة عليهم . وفي هذا تصريح واضح بالجبر.

وروى عن على بن عبد الله بن عباس أنه قال : كنت جالسا عند أبى إذ جاء رجل فقال يا ابن عباس إن هاهنا قوما يزعمون أنهم أتوا ما أتوا من قبل الله ، وأن الله أجبرهم على المعاصى . فقال: لو أعلم أن ها هنا منهم أحد. لقبضت على حلقه فعصرته حتى تذهب روحه عنه ، لا تقولوا : أجبر الله على المعاصى ، ولا تقولوا لم يعلم الله ما العباد عاملوه فتجهلوه(١) .

وقد علمت أن فكرة الجبر نشأت في عصر الصحابة ، بل في عصر النبي وإنما الذي امتاز به هذا العصر أنها صارت فيه نحلة ومذهبا ، له أنصار يدعون إليه ويدارسونه ، ويبينونه للناس ، وقالوا إن أول من قام بذلك بعض اليهود ، فقد علموه بعض المسلمين ، وهؤلاء أخذوا ينشرونه ، ويقال إن أول من فعل ذلك الجعد بن درهم ، وقد تلقاه عن يهودي بالشام ، ونشره بين الناس بالبصرة ثم تلقاه عنه جهم بن صفوان . جاء في كتاب سرح العيون في الكلام على الجعد بن درهم : تعلم منه الجهم بن صسفوان القول

<sup>(</sup>١) المنية والأمل.

الذى نسب إليه الجهمية (١) . وقيل إن الجعد أخذ ذلك عن إبان بن سمعان وأخذه إبان عن طالوت بن أعصم اليهودى .

وثرى من هذا أن تلك النحلة ابتدأت يهودية وابتدأت في عصر الصحابة ، لأن طالوت هذاكان معاصراً للنبي صلى الله عليه وسلم وبنى إلى عصر الصحابة . ولكن مع ذلك لانستطيع أن نقول : إن تلك النحلة كانت بذرا يهوديا خالصا ، لأن الفرس (٢)كانت تجرى بينهم هذه الأفكار من قبل ، فكانت من البحوث التى طرقها الزرادشتية والمانوية وغيرهم ، فلم يترعرع ذلك المذهب إلا في خراسان ، فإن جهما زعيم هذه الفرقة التى انتحلت اسمه ونسبت إليه لم يجد أرضا صالحة لدعوته إلا في خراسان وماحولها ، فهذه الفرقة فارسية يهودية في هذه النحلة وليست من العرب في شيء .

وقد نسب الجبر إلى الجهم بن صفوان (٣) لأنه أكثر دعاته وأعظم أنصاره ، وقد كان مع دعوته إلى الجبر يدعو إلى آراء أخرى منها :

١ – زعمه أن الجنة والنار تفنيان ، وأن لاشيء بخالد ، والحلود
 المذكور في القرآن الكريم هو طول المكث وبعده الفناء ، لا مطلق البقاء .

٧ - وزعمه أن الإبمان هو المعرفة فقط ، وأن الكفر هو الجهل .

٣ ــ وزعمه بأن علم الله وكلامه حادثان .

٤ – ولم يصف الله بأنه شيء وحي وعلم ، وقال لا أصفه بوصف يجوز إطلاقه على الحوادث.وقد نبى رؤية الله ، وقال بخلق القرآن بناء على زعمه من أن كلام الله حادث ، لا قديم .

<sup>(</sup>١) هم القائلون بالجبر على ما تقدم .

<sup>(</sup>٣) جاء فى كتاب المنية والأمل : عن الحسن أن رجلا من فارس جاء إلى النبى صل الله عليه وسلم وقال رأيتهم ينكحون بناتهم وأخواتهم . فإن قيل لم تفعلون قالوا قضاء الله وقدر، فقال صلى الله عليه وسلم سيكون فى أمنى من يقولون مثل ذلك أولئك مجوس أمنى .

<sup>(</sup>٣) ظهر الجهم بن صفوان بخراسان (وهو من موالى بنى راسب) يدعو لهذه الفكرة ، وكان كاتبا لشريح بن الحارث وخرج معه على نصر بن سيار وقتله مسلم بن أحوز المازنى فى آخر عهد بنى مروان ، وبنى أتباعه بهاوند ، حتى تغلب مذهبا أبى منصور الماتريدى وأبى الحسن الاشعرى على كل المذاهب الاعتقادية بهذه البلاد .

وقد تبعه كثيرون فى هذه الآراء ، غير أن النحلة التي بانوا بها وشهرتهم وصارت خاصة بهم ، هى القول بالجبر ، وأن الإنسان لاإرادة له ولافعل ، وقد تقدم السلف والحلف للرد عليهم ، وإثبات بطلان مذهبهم ، وقد ذكرنا لك بعضا مما جرى على ألسنة السلف كعبد الله بن عباس والحسن بن على ، وعلى بن أبي طالب وعمر بن الحطاب وغيرهم ، وقد دونت الكتب المحادلات الكثيرة فى الرد علهم .

والآن نقبس جزءا من مناظرة طويلة جرت بين سنى وجبرى بحكاها ابن القيم فى كتابه شفاء العليل ، لتعرف منها كيف كانت الحجادلات تجرى فى كل العصور حول مذهبى الجبر والاختيار وها هى ذى :

قال الجبرى : القول بالجبر لازم لصحة التوحيد ، ولا يستقيم التوحيد إلا به ، لأننا إن لم نقل بالجبر أثبتنا فاعلا للحوادث ، مع أن الله إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل ، وهذا شرك ظاهر ، لا يخلص منه إلا القول بالجبر .

قال السنى : بل القول بالجبر مناف للتوحيد ، فهو مناف للشرائع ودعوة الرسل ، والثواب والعقاب ، فلو صح الجبر ، لبطلت الشرائع ، وبطل الأمر والنهبى ، وبلزم من بطلان ذلك بطلان الثواب والعقاب .

قال الجبرى: ليس من العجب دعواك منافاة الجبر للأمر والنهى، والثواب والعقاب، فإن هذا لم يزل يقال، وإنما العجب دعواك منافاته. للتوحيد، وهو من أقوى أدلة التوحيد، فكيف يكون المصور للشيء المقوى له منافيا له؟

قال السى : منافاته للتوحيد من أظهر الأمور ، ولعلها أظهر من منافاته الأمر والنهى ، وبيان ذلك أن أصل عقيدة الترحيد وإثباته هو شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمداً رسول الله ، والجبر ينافى الكلمتين ، فان الإله هو المستحق لصفات البكال المنعوت بنعوت الجلال ، وهو الذى تؤلهه القلوب ، وتصمد إليه بالحب والحوف والرجاء ، فالتوحيد الذى جاءت به

الرسل هو إفراد الرب بالتأله ، الذي هو كمال الذل والحضوع والانقياد له ، مع كمال المحبة والإنابة وبذل الجهد في طاعته ومرضاته ، وإيثار محابه ومراده الديني على محبة العبد ومراده .

فهذا أصل دعوة الرسول ، وإليه لاعوا الأمم ، وهو التوحيد الذي لا يقبل الله من أحد دينا سواه ، لا من الأولىن ، ولا من الآخرين ، وهو الذي أمر به رسله ، وأنزل به كتبه ، ودعا إليه عباده ، ووضع لهم دار الثواب والعقاب لأجـله ، وشرع الشرائع لتكيله وتحصيله ، وكان من قولك أمها الجرى أن العبد لاقدرة له على هذا ألبتة ، ولا أثر له فيه ، ولاهو فعله ، وأمره لهذا أمر بما لا يطيق ، بل أمر بانجاد فعل الرب ، أو أن الله سبحانه وتعالى أمره بذلك ، وأجنره على ضده ، وحال بينه وبين ما أمره به ، ومنعه منه ، وصده عنه ، ولم بجعل له إليه سسبيلا بوجه من الوجوه ، مع قولك إنه لا بجب فلا تتأله القلوب بالمحبة والود والشوق والطلب وإرادة وجهه ، والتوحيد معنى ينتظم من إثبات الإلهية وإثبات العبودية ، فرفعت معنى الإلهية ، بانكار كونه محبوبا مودودا تتنافس القلوب في محبته ، وإرادة وجهه ، والشوق إلى لقائه ، ورفعت حقيقة العبودية بانكار كون العبد فاعلا وعابداً ومحباً ، فان هذا لله مجاز لاحقيقة له عندك ، فضاع التوحيد بين الجس ، وإنكار محبته ، فانك وصفته بأنه يأمر عبده بما لاقدرة له على فعله ، وينهاه عما لايقدر على تركه ، بل يأمره بفعله هو سبحانه ، وينهاه عن فعله هنو سبحانه ، ثم يعاقبه أشد العقوبة على ما لم يفعله ألبتة ، بل يعاقبه على أفعاله هو سبحانه ، وصرحت بأن عقوبته على ترك ما أمره ، وفعل ما نهاه يمنز لة عقوبته على ترك طبر انه إلى الساء ، وترك تحويله للجبال عن أماكنها ، ونقله مياه البحار عن مواضعها ، ونمنزلة عقوبته له على مالاصنع له فيه من لونه وطوله وقصره ، وصرحت بأنه بجوز عليه أن يعذب أشد العذاب لمن لم يعصه طرفة عنن ، وأن حكمته ورحمته لاتمنع ذلك ، بل هو جائز عليه ، ولو خبره عن نفسه بأنه لا يفعل ذلك لم تنزهه عنه . وقلت إن تكليفه

عباده بما كلفهم إياه بمنزلة تكليف الأعمى الكتابة والزين الطيران فبغضت الرب إلى من دعوته إلى هذا الاعتقاد ، ونفرته عنه ، وزعمت أنك تقرر بذلك توحيده ، وقد قلعت شجرة التوحيد من أصلها .

وأما منافاة الجبر للشرائع فأمر ظاهر ، لا خفاء به ، فان مبنى الشرائع على الأمر والنهى ، وأمر الآمر لغيره بفعل نفسه ، لا بفعل المأمور ، ونهيه عن فعله ، لا فعل المنهى عبث ظاهر ، فإن متعلق الأمر والنهى فعل العبد وطاعته ومعصيته ، فمن لا فعل له كيف يتصور أن يوقعه بطاعة أو بمعصية . وإذا ارتفعت حقيقة الثواب والعقاب ، وكان ما يضعله الله بعباده يوم القيامة من النعيم والعذاب أحكاما جارية عليهم بمحض المشيئة والقدرة ، لا أنها بأسباب طاعاتهم ومعاصيهم .

قال الجبرى: إذا صدر من العبد حركة معينة فإما أن تكون مقدورة للرب وحده ، أو العبد وحده ، أو لا للرب ولا للعبد ، وهذا القسم الأخير باطل قطعا ، والأقسام الثلاثة قد قال بكل واحد منها طائفة فإن كانت مقدورة للرب وحده ، فهو الذى نقوله وذلك عين الجبر . وإن كانت مقدورة للعبد وحده فذلك إخراج لبعض الأشياء عن قدرة الرب تعالى ، فلا يكون على كل شيء قدير ، ويكون العبد المخلوق الضعيف قادراً على ما لم يقدر عليه خالقه وفاطره . وهذا هو الذى فارقت به القدرية للتوحيد ، وضاهت به المحوس . ومقدور بين قادرين وأثر بين مؤثرين ، وذلك محال ، لأن المؤثرين إذا ومقدور بين قادرين وأثر بين مؤثرين ، وذلك محال ، لأن المؤثرين إذا الجتمعا استقلالا على أثر واحد ، فهو غنى عن كل منهما بكل منهما ، فيكون العبد الهما مستغنيا عنهما .

قال السنى . . . . قد دل الدليل على شمول قدرة الرب سبحانه لكل ممكن من الذوات والصفات و الأفعال، وأنه لا يخرج شيء عن مقدوره ألبتة . و دل الدليل أيضا على أن العبد فاعل لفعله بقدرته وإرادته ، وأنه فعل له حقيقة يمدح ويذم به عقلا وعرفا وشرعا ، وفطرة فطر الله عليها العباد ، حتى

الحيوان الهم ، ودل الدليل على استحالة مفعول واحد بالعن بن فاعلى مستقلن ، وأثر واحد بن مؤثرين فيه على سبيل الاستقلال ، ودل الدليل أيضاً على استحالة حادث لامحدث له ، ورجحان راجح لا مرجح له ، وهذه أمور كتها الله سبحانه في العقول ، وحجج العقل لا تتناقض ، ولا تتعارض ولا بجوز أن يضرب بعضها ببعض ، بل يقال بها كلها ، ويذهب إلى موجها فانها يصدق بعضها بعضا وإنما يعارض بينهما من ضعفت بصيرته ، وإن كثر كلامه ، وكثرت شكوكه ، والعلم أمر آخر وراء الشكوك ووراء الإشكالات ، ولهذا تناقض الحصوم . والصواب في هذه المسألة أن يقال تقع الحركة بقـــدرة العبد وإرادته التي جعلها الله فيه ، فالله سبحانه وتعالى إذا أراد فعل العبد خلق الله القدرة والداعي إلى فعله ، ويضاف الفعل إلى قدرة العبد إضافة السبب إلى سببه ، ويضاف إلى قدرة الرب إضافة المخلوق إلى الحالق ، فلا يمتنع وقوع مقدور بين قادرين ، قدرة أحدهما أثر لقدرة الآخر ، وهي جزء سبب ، وقدرة القادر الآخر مستقلة بالتأثير ، والتعبير عن هذا المعنى بمقدور بين قادرين تعبير فاسد وتلبيس ، فإنه يوهم أنهما متكافئان في القدرة ، كما تقول هذا الثوب بن هذين الرجلن ، وهذه الدار بين هذين الشريكين ، وإنما المقدور واقع بالقدرة الحادثة وقوع المسبب بسببه ، والسبب أو المسبب والفاعل والإله كله أثر القدرة القديمة . ولاتعطل قدرة الرب سبحانه عن شمولها وكمالها وتناولها لـكل ممكن ... وليس في الوجود شيء مسِتقل بالتأثير سوى مشيئة الله سبحانه وقدرته ،" وكل ما سواه مخلوق له ، وهو أثر قدرته ومشبئته ، ومن أنكر ذلك لزمه إثبات خالق سوى الله سبحانه ، أو القول بوجود مخلوق لاخالق له .

قال الجبرى: ضلال الكافر وجهله عند القدرى مخلوق له ، موجود بإيجاده واختياره ، وهذا ممتنع ، فإنه لو كان كذلك لكان قاصداً له ، إذ القصد من لوازم الفعل اختياراً ، واللازم ممتنع ، فإن عاقلا لايريد لنفسه المضلال والجهل ، فلا يكون فاعلا له اختياراً .

قال السني : عجبا لك أبها الجرى ، تنزه العبد أن يكون فاعلا للكفر وَالظُّلَمِ ، وتجعل ذلك كله لله . ومن العجب قولك أن العاقل لا يقصد لنفسه الكفر والجهل ، وأنت ترى كثيراً من الناس يقصد لنفسه ذلك عنادا وبغيا وحسدًا ، مع علمه بأن الرشد والحق فى خلافه ، فيطبع دواعى هواه وغيه وجهله ، ومخالف داعي رشده وهداه ، ويسلك طريق الضلال ، ويتنكب عن طريق الهدى ، وهو يراهما جميعا . قال أصدق القائلين : « سأصرف عن آياتى الذين يتكرون في الأرض بغير الحق ، وإن يرواكل آية لا يؤمنوا مها ، وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، وإن يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلا ، ذلك بأنهم كذبو ا بآياتنا وكانوا عنها غافلين» . وقال تعالى: « وأما ثمود فهديناهم ، فاستحبوا العمي على الهدى» . وقال جل وعلا عن قوم فرعون : ه لمما جاءتهم آیاتنا مبصرة ، قالوا هذا سحر مبین ، وجحدوا بها ، واستیقنتها أنفسهم ظلما وعلوا » . وقال تعالى « وزين لهم الشيطان أعمالهم ، فصدهم عن السبيل فهم لا يهتدون » . وقال تعالى : « واقـــد علموا لمن اشتراه ، ما له في الآخرة من خلاق ، وقال سبحانه « بئنس ما اشتروا به أنفسهم ، أن يكفروا بما أنزل الله بغيا أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده » . وقال تعالى : « لم تكفرون بآيات الله ، وأنتم تشهدون ﴿ يَا أَهُلَ الْكَتَابُ لَمْ تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلَّمون » وقال تعالى : « يا أهل الكتاب، لم تصدون عن سبيل الله ، من آمن تبغونها عوجا ، وأنتم شهداء » . وهذا في القرآن الكريم كثير ، يبين سبحانه فيه اختيار هم الضلال والكفر عمداً على علم ، هذا وكم من قاصد أمرآ يظن أنه رشد وهو ضلال وغي .. (راجع المناظرة بأكملها في كتاب شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة . والتعليل لابن القم ) .

### القدرية

قد علمت خوض المسلمين فى حديث القدر فى العصر الأموى وآخر عصر الحلفاء الراشدين ، وعلمت أن فريقا غالى ، فننى أن يكون للإنسان إرادة فيا يفعل ، وأن الأفعال تصدر عنه ، كما ينبت الزرع ، ويحيا البئات ، وتمطر السهاء ، وتجرى الأنهار ، وكما أنه لا إرادة لهده الأشياء ، فلا إرادة للإنسان . وهؤلاء هم الجبرية الذين ذكرناهم ، وقد غالى آخرون فأثبتوا أن كل فعل للإنسان إنما هو بارادته المستقلة عن إرادة الله سبحانه وتعالى (١) .

وقد قال عبد القاهر البغدادى فى توضيح فكرتهم ، واصفاً المعتزلة بوصفهم : ومنها قولهم أن الله ثعالى غير خالق لأكساب الناس ، ولا لشى عمن أعمال الحيوانات ، وقد زعموا أن الناس هم الذين يقدرون أكسابهم ، وأنه ليس لله عز وجل فى أكسابهم ، ولا فى أعمال سائر الحيوانات صنع ولا تقدير ، ولأجل هذا سماهم المسلمون قدرية (٢).

ولم يقف منتحلو هذا المذهب عند حد قولهم أن إرادة العبد مستقلة فيا يفعل عن إرادة الله سبحانه وتعالى ، بل غالوا أكثر من ذلك ، ونفوا القدر ممعنى العلم والتقدير ، وقالوا فى ذلك : والأمر أنف » فيروى أن معبد بن خالد الجهمى من شيوخهم سمع من يتعلل فى المعصية بالقدر ، فقام بالرد عليه ينفى كون القدر سالبا للاختيار فى أفعال العباد فقال : ولاقدر ولا أنف ، أى أن الأمور يستأنف العلم بها ، وكأنه بهذا نفى الإرادة الأزلية ، ونفى العلم الأزلى القديم ، وأخرج بذلك فعل الإنسان عن نطاق قدرة الخلاق العلم .

وقد دهش بعض المؤرخين من تسميهم بالقدرية إذ هم نفاة القدر ، فكيف ينسبون إليه ؟ فقال قوم إنه لامانع من أن ينسبوا إلى ضد ما يقولون ، كما تسمى الأشياء بأضدادها ، وقال قوم إنهم نفوا القدر عن الله ، وأثبتوه

<sup>(</sup>١) الخطط المقريزية للمقريزي .

۲ ) الفرق بين الفرق .

للعبد فسموا لذلك قدرية ، إذ جعلوا كل شيء لإرادة الإنسان وقدرته فكأنهم يجعلون للإنسان السلطان على القدر ، وقد أشار البغدادى فيما نقلناه آنفا إلى هذه العلة . ويميل بعض الكتاب إلى أن هذا الوصف ذكرهم به الكتاب من محالفهم لينطبق عليهم الأثر المشهور والقدرية بجوس هذه الأمة » وقد قر أنا لحضرة صاحب الفضيلة الأستاذ مصطفى صبرى ، شيخ الإسلام للدولة العثمانية سابقا في كتابه موقف البشر تحت سلطان القدر موازنة طريفة بن المحوس والمعتزلة وهو يعتقد أن المعتزلة من القدرية ، وقد جاء فيها : ورد في حديث والمعتزلة وهو يعتقد أن المعتزلة من القدرية ، وقد جاء فيها : ورد في حديث آخر : القدرية بجوس هذه الأمة فكما أن المحوس ينسبون الحير إلى الله والشر إلى الشيطان ، ويسمون خالق الحير يزدان وخالق الشر أهر من فالمعتزلة يفرقون بين الحير والشر ويسندون الحير إلى الله ، والشر إلى الإنسان ، ويقولون إن المد لا يريده .

ومهما يكن من شيء فجمهرة كتاب الملل والنحل على تسمية نفاة القدر هؤلاء باسم القدرية ، وقد علمت ما فى التسمية من كلام ، وما فى النسبة من محث .

وقد خاض المؤرخون فى الكلام عن أول من أنتحل هذه النحلة ، وفى أى البلدان نبتت ، وتحت أى ظلال ترعرعت ونمت ، وما مصدرها ؟ وقد علمت رأينا فى مثل هذه البحوث ، من أن الأفكار التى تشيع وتنتشر من الصعب الوصول إلى مبدئها ، ومعرفة أوائلها على وجه الجزم واليقين ، من غير حدس أو تخمين ، وكذلك كان الشأن فى هذه الفكرة .

غير أن جل الباحثين ذكروا أن هذه النحلة كان أول ظهورها في البصرة في متناحر الآراء ، ومضطرب الأفكار ، ومريج النحل ، وقد علمت كيف كان العراق كله لا البصرة وحدها موضعا لذلك التناحر ، وقد جاء في كتاب سرح العيون : قيل أول من تكلم في القدر رجل من أهل العراق كان نصرانيا ، فأسلم ثم تنصر ، وأخذ عنه معبد الجهني وغيلان الدمشي . ومن هذا ترى أن الفكرة دخيلة بين المسلمين من عنصر أجنبي دعا إليها باسم الإسلام وهو يضمر غيره .

وإذا كان لمكل نحلة زعماء يدعون إلها ، وبجادلون في شأنها ، وينادون ما ، ويلاحو ن المخالفين لأجلها ، فقد تصدى للدعوة إلى هذه النحلة رجلان أحدهما معبد الجهني بالعراق ، وثانيهما غيلان الدمشي بدمشي ، وقد أخذ معبد يدعو إلى هذه النحلة زمناً غير قصير ، حتى كانت فتنة عبد الرحمن ابن الأشعث فانضم إلها ، ولما هزم ابن الأشعث كان هو فيمن قتله الحجاج صبراً من دعاة هذه الفتنة وأنصارها .

أَمَا غَيْلَانَ فَقَدَ اسْتُمْرُ دَاعِيا لِهَا بِالشَّامِ ، مَنَادِيا بِهَا ، وقد ناقشه عمر بن عبد العزيز في ذلك ، وكتب هو إليه كتبا يدعوه فها إلى التمسك بالعدل ، وفي هذه الكتب يبين نجلته ، ومنه كما في كتاب المنيَّة والأمل في الملل والنحل للمرتضى ٤ إذ قال راويا عن غيلان كتابا له إلى عمر بن عبد العزيز : أبصرت يا عمر وماكدت ، ونظرت وماكدت ، اعلم يا عمر أنك أدركت. من الإسلام خلقا باليا ، ورسما عافيا ، فياميت بين الأموات ، لا ترى أثراً فتتبع ، ولاتسمع صوتا فتنتفع ، طغى على السنة وظهرت البدعة ، أخيف العالم فلا يتكلم ، ولايعطى الجاهل فيسأل ، وربما نجت الأمة بالإمام ، وربما هلكت بالإمام ، فانظر أي الإمامين أنت ، فانه تعالى يقول « وجعلناهم أثمة مدون بأمرنا ، فهذا إمام هدى ، هو ومن اتبعه شريكان ، وأما الآخر ٰفقال تعالى فيه : « وجعلناهم أئمة يدعون إلى النار ، ويوم القيامة لاينصرون ، ولن تجد داعيا يقول: تعالوا إلى النار ، إذن لا يتبعه أحد ، لكن الدعاة إلى النار هم الدعاة إلى معاصى الله سبحانه وتعالى ، فهل وجدت يا عمر حكيها يعيب ما يصنع أو يصنع ما يعيب ، أو يعذب على ما قضي ، أويقضي ما يعذب عليه ؟ أم هل وجدت رحيما يكلف العباد فوق الطاقة ، أو يعذبهم على الطاعة ؟ أم هل وجدت عدلا يحمل الناس على الظلم والتظالم ، وهل وجدت صادقا محمل الناس على الكذب والتكاذب بينهم ؟ كني ببيان هذا بيانا وبالعمىٰ غنه عمى .

ویروی أنه لما ناقشه عمر بن عبد العزیز کشف شهته وأزال غمته ، وقطع حجته ، فقال هذا له : یا أمبر المؤمنین ، لقد جنتك ضالا فهدیتی ،

وأعمى فبصرتني ، وجاهلا فعلمتني ، والله لا أنكام في شيء من هذا الأمر(١) .

ولكنه عاد إلى دعايته بعد موت عمر ، وأمعن فى نشرها ، وبالغ فى فلات حتى ولى هشام فقتله ، ويروى أنه قد جاء بالأوزاعى الفقيه ، وناقشه حتى قطعه ثم قتله ، وقد رويت تلك المناقشة بعدة روايات فى العقد الفريد وسرح العيون . وغيرها . وقد رواها صاحب كتاب محاسن المساعى فى مناقب الإمام أبى عمر الأوزاعى ، وقال إنها مناقشة مع قدرى ، ويظهر من موازنها بغيرها أن القدرى هو غيلان ، ولذا أثبت هذه الرواية ، وها هى ذى :

كان على عهد هشام بن عبد الملك رجل قلبرى ، فبعث هشام إليه فقال له : قد كثر كلام الناس فيك ، قال : نعم با أمير المؤمنين ، ادع من شئت ، فيجادلني ، فإن أدركت على بلالك ، فقد أمكنتك من علاوئى : فقال هشام : قد أنصفت، فبعث إلى الأوزاعى ، فلم حضر ، قال له هشام : يا أبا عمر ناظر لنا هذا القدرى . فقال له الأوزاعى : اختر إن شئت ثلاث كلمات ، وإن شئت واحدة . فقال له القدرى : بل ثلاث كلمات . فقال الأوزاعى للقدرى : أخيرنى عن الله عز وجل ، بل ثلاث كلمات . فقال القدرى : ليس عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : هذه واحدة ، ثم قال : أخيرنى عن الله عز وجل : أحال دون ما أمر ؟ قال القدرى : هذه أشد من الأولى ، ما عندى في هذا شيء ، ما أمر ؟ قال القدرى : هذه أشد من الأولى ، ما عندى في هذا شيء ، عز وجل ، هل أعان على ما حرم ؟ فقال القدرى : هذه أشد من الأولى عن الله عز وجل ، هل أعان على ما حرم ؟ فقال القدرى : هذه أشد من الأولى عن الله والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، ما عندى في هذا شيء . فقال الأوزاعى : يا أبير المؤمنين ، هذه والثانية ، فامر هشام فضربت عنقه .

<sup>(</sup>۱) ويقول المرتضى فى المنية والأمل : دعا عمر غيلان ، وقال له أعنى على ما أنا فيه ، فقال غيلان ولنى بيع الخزائن ورد المظالم ، فولاه ، فكان يبيعها وينادى عليها ، ويقول تعالوا إلى متاع الخرنة ، تعالوا إلى متاع الظلمة ، تعالوا إلى متاع من خلف رسول الله في أمته بغير صنته وسيرته إلخ ، فأحفظ ذلك هشام بن عبد الملك وقالم واقه إن ظفرت به لأقطمن يديه ورجليه ، فلما ولى فعل به ما أقسم عليه .

فقال هشام للأوزاعي : فسر لنا هذه الكلمات الثلاث ما هي ؟ قال : نعم يا أمير المؤمنين ، أما تعلم أن الله تعالى قضى على ما نهى ، نهى آدم عن الأكل من الشجرة ، ثم قضى عليه فأكلها يا أمير المؤمنين . أما تعلم أن الله تعالى حال دون ما أمر ، أمر إبليس بالسجود لآدم ، ثم حال بينه وبين السمجود، أما تعلم يا أمير المؤمنين، أن الله أعان على ما حرم ؟ حرم الميتة والدم ولحم الخنزير ، ثم أعان عليه بالاضطرار . فقال هشام : أخبرنى عن الواحدة مأكنت تقول له ؟ كنت أقول : أخبرني عن الله عز وجل حيث خلقك ، خلقك كما شاء ، أو كما شئت ؟ فإنه يقول كما شاء ، فأقول له : ` أخبرنى عن الله عز وجل يتوفاك إذا شئت أو إذا شاء ، فإنه كان يقول إذا شاء ، فأقول له : أخبرنى عن الله عز وجل إذا توفاك أين تصبر حيث شئت أو حيث شاء ، فإنه كان يقول جيث شاء . يا أمىر المؤمنينَ من لم يمنكنه أن يحسن خلقه ، ولايزيد في رزقه ولايؤخر أجله ، ولا يُصبر نفسه حيث شاء ، فأى شيء في يده من المشيئة يا أمر المؤمنين . قال:صدقت يا أباعمرو. قال الأوزاعي : يا أمير المؤمنين إن القدرية ما رضوا بقول الله تعالى ، ولا بقول الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ولا بقول أهل الجنة ، ولا بقول. أهل النار ، و لا بقول الملائكة ، ولابقول أخيهم إبليس . فأما قول الله تعالى فهو : و فاجتباه ربه فجعله من الصالحين » . وأما قول الملائكة فهو : « لا علم لنا إلا ما علمتنا » . وأما قول الأنبياء فقال شعيب عليه السلام : «وما توفيق إلابالله عليه توكلت ، وإليه أنيب» . وقال إبراهيم عليه السلام : و لَنْ لَمْ يَهِدُفَى رَبِّى لَأَكُونَنَ مِنَ القومِ الضالينَ ﴾ . وقال نوح عليه السلام : و ولاينفعكم نصحى إن أردت أن أنصح لكم ، إن كان الله يريد أن يغويكم هو ربكم ، أ. وأما قول أهل الجنة فانهم قالوا : « الحمد لله الذي هدانا لهذا ، وماكنا لُمهتدى ، لولا أن هدانا الله ، وأما قول أهل النار فهو : « لو هدانا . الله لهديناكم ٥ . وأما قول إبليس فهو : ﴿ رَبُّ مَا أَغُويتُنِّي ٣ . .

وترى من هذه المناقشة أن الغرض منهاكان إلجام غيلان ، ليجد هشام مبرراً لقتله ، ولذا كان يسودها التحدى والتعجيز حتى عجز فقتل . وإن حوى بيانها علما عظيما ، وتفكيرا مستقيما ، وأخذاً من ظواهر القرآن الكريم ما يرد على القدريين .

ولم يمت المذهب بموت غيلان ، ولم يذب في غيره من المذاهب كما ذكر بعض الكتاب الفضلاء ، فقد دام بين أهل البصرة قرونا طويلة ، بل تحول عند طائفة منهم إلى ما يشبه مذهب الثنوية الذين جعلوا الحير إلى النور والشر إلى الظلمة وأولئك نسبوا لله فعل الحير ، ولأنفسهم فعل الشر من غير أن يكون لله فيه إرادة ، بل معاندين بذلك إرادته ، تعالى الله عما يقولون علوا كبيراً .

والآن نثبت لك مجادلة بن قدرى وسبى مها ماكان يدور حوله الجدل و النقاش و ها هي ذي :

# مجادلة بین قدری وسنی (۱)

#### قال القدرى:

قد أضاف الله الأعمال إلى العباد بأنواع الإضافة العامة والحاصة ، فأضافها إليهم بالاستطاعة تارة كقوله تعالى : « ومن لم يستطع منكم طولا أن ينكح المحصنات المؤمنات». وبالمشيئة تارة أخرى كقوله تعالى : « لمن شاممنكم أن يستقيم » وبالإرادة تارة كقول الحضر : «فأردت أن أعيها». وبالفعل والكسب والصنع كقوله تعالى « يفعلون » ، « يعملون » ، « بما كنتم تكسبون » ، ولبئس ماكانوا يصنعون»، وأما بالإضافة الحاصة ، فكاضافة الصلاة والصيام، والحبح والطهارة ، والزنى ، والسرقة ، والقتل ، والسكذب ، والسكفر ، والفسوق ، وسائر أفعالهم إليهم ، وهذه الإضافة تمنع إضافتها إليه ، كما أن إضافة أفعاله تمنع إضافتها إليهم ، فلاتجوز إضافة أفعالهم إليه سبحانه دونهم ، ولا إليه معهم ، فهي إذن مضافة إليهم دونه .

#### قال السني :

هذا الكلام مشتمل على حق وباطل ، أما قولك أنه أضاف الأفعال إليهم فحق لاريب فيه ، ولكن قولك هذه الإضافة تمنع إضافتها إليه سبحانه وتعالى

<sup>(</sup>١) هذه المجادلة مأخوذة من كتاب شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل . (م ١٣. ــ تناريخ المجدل )

كلام فيه إجال وتلبيس ، أفإن أردت تنع الإنمافة إليه منع قيامها به ، ووصفه بها . وجريان أحكامها عليه ، واشتقاق الأسماء منها له فنعم هي غير مضافة إليه بشيء من هذه الاعتبارات والوجوه ، وإن أردت بعدم إضافتها إليه عدم إضافتها إلى علمه . وقدرته علمها ومشيئته العامة وخلقه ، فهذا باطل ، فإنها معلومة له سبحانه وتعالى ، مقارورة له مخلوقة ، وإضافتها إلىهم لاتمنع هذه الإضافة كالأموال ، فإنها مُخلوقة له سبعانه وهي ملكه حقيقة قد أضافها إليهم ، قالأعمال والأموال خلقه وملكه ، وهو سبحانه يضيفها إلى عبيده ، وهو الذي جعلهم ماليكمها وعاملها ، فصحت النسبتان ، وحصول الأموال بكسبهم وإرادتهم كحصول الأعمال ، وهو الذي خلق الأموال وكاسبيها ، والأعمال وعاملها ، فأموالهم وأعمالهم ملكه وبيده ، كما أن أسماعهم وأبصارهم وأنفسهم ملكه وبيده ، فهو الذي جعلهم يسمعون ويبصرون ويعملون ، فأعطاهم حاسة السمع والبصر ، وقوة السمح والبصر ، وفعل الأسماع والأبصار ، وأعطاهم آلة العمل وقوة العمل ، ونفس العمل ، فنسبة قوة العمل إلى اليد والكلام إلى اللسان كنسبة قوة السمع إلى الأذن ، والبصر إلى العين ، ونسبة الرؤية والسمع اختياراً إلى محلهما كنسبة الكلام والبطش إلى محلهما ، وإن كانوا هم الذين خلقوا لأنفسهم الرؤية والسمع ، فهل خلقوا محلهما وقوى المحل والأسباب الكثيرة التي تصلح معها الرؤية والسمع ، أم الكل خلق من هو خالق كل شيء ، وهو الواحد القهار . قال القدرى :

لوكان الله سبحانه وتعالى هو الفاعل لأفعالهم ، لاشتقت له منها الأسماء ، وكان أولى بأسمائها منهم ، إذ لا يعقل الناس على اختلاف لغاتهم وعاداتهم ودياناتهم قاعما إلا من فعل الأكل ، وسارقا إلا من فعل الأكل ، وسارقا إلا من فعل السرقة ، وهكذا جميع الأفعال ، فقلبتم أنتم الأمر . وقلبتم الحقائق فقلتم من قال هذه الأفعال حقيقة لا يشتق له منهم اسم . وإنما تشتق منها الأسماء لمن لم يفعلها ، ولم يحدثها ، وهذا خلاف العقول واللغات وما تتعارفه الأمم .

#### قال السي :

العبد فاعل لفعله حقيقة ، والله خالقه ، وخالق آلاته الظاهرة والباطنة ، وإنما تشتق الأسماء لمن فعل تلك الأفعال ، فهو القائم والقاعد والمصلى والسارق والزانى حقيقة ، فإن الفعل إذا قام بالفاعل ، عاد حكمه إليه ولم يعد إلى غيره ، واشتق له منه اسم ، ولم يشتق لمن لم يقم به . فها هنا أربعة أمور ، أمر ان معنويان في النبي والإثبات ، وأمر ان لفظيان فيما . فلما قام الأكل والشرب والزنى والسبرقة بالعبد عادت أحكام هذه الأفعال إليه ، واشتقت له منها الأسماء ، وامتنع عود أحكامها إلى الرب واشتقاق أسمائها له ، ولكن من أين يمنع هذا أن تكون معلومة للرب سبحانه ، مقدورة له ، مكونة له ، واقعة من العباد بقدرة رسم وتكوينه .

#### قال القدرى:

لو كان خالقها لزمته هذه الأمور .

#### قال السي :

هُذَا باطل ، و دعوى كاذبة ، فإنه سبحانه لا يشتق له الاسم مما خلقه في غيره ، ولا يعود حكمه عليه ، وإنما يشتق الاسم لمن قام به ذلك ، فإنه سبحانه خلق الألوان والطعوم والرواثيح والحركات في محالها ، ولم يشتق له اسم منها ، ولا عادت أحكامها إليه ، ومعنى عود الحسكم إلى المحل الإخبار عنه بأنه يةوم ويقعد ويأكل ويشرب :

( تراجع المناظرة بأكملها في كتاب شفاء العليل لابن القيم ) .

## المسارلة

#### نشأتهم :

نشأت هذه الفرقة فى العصر الأموى، ولكنها شغلت الفكر الإسلامى فى العصر العباسى ردحا طويلا من الزمان ، ولأنها نشأت فى العصر الأموى ، فتكلم عنها ، ونبين آراءها، ولكنى يكون الكلام وافيا نذكر ماكان فى المصر العباسي فنقول:

كان العراق في عصر الخلفاء الراشدين والعصر الأموى يسكنه عدة طوائف تنهى إلى سلائل مختلفة ، فبعضهم ينهى إلى سكان العراق الأقدمن من المحكدان ، وبعضهم فارسى ، وآراميون ، ونصارى ومهود ، وعرب وقد دخل أكثر هؤلاء في الإسلام ، وبعضهم قات فهمه على ضوء المعلومات القديمة الى في رأسه ، واصطبغ في نفوسهم بصبغتها ، وتكونت عقيدته على طريقتها ، وبعضهم أخذ الإسلام من ورده الصافى ، ومنهله العذب ، وانساخ في نفسه من غير تغيير ، ولكن شعوره وأهواءه لم تكن إسلامية خالصة ، بل في نفسه من غير تغيير ، وحنن إليه على غير إرادة ، بل على النحو الذي يسميه علماء النفس في العصر الحديث : العقل الباطن .

لذلك لما اشتدت الفتن في عصر أمير المؤمنين على بن أبي طالب انبعثت في العراق الأهواء القديمة من مراقدها ، واستيقظت من سباتها ، وهبت من مكامها مكشوفة من غير ستار ، وظهر في العراق وجوله الحوارج والشيعة ، والجهمية ، والقلوية ، وبني وسط هذا المزيج من الآراء ، وذلك المضطرب الفسيح من الأهراء ظهرت المعتزلة .

ويختلف العلماء في وقت ظهورها . فبعضهم يرى أنها ابتدأت في قوم من أصحاب على اعتزلوا السياسة ، وانصرفوا إلى العقائد عندما تنزل الحسن عن الحلافة لمعاوية . وفي ذلك يقول أبوالحسين الطوائني في كتابه رد أهل الأهواء والبدع : وهنم سموا أنفسهم معتزلة ، وذلك عندما بايع الحسن بن على عليه السلام معاوية ، وسلم إليه الأمر ، اعتزلوا الحسن ومعاوية وجميع الناس ، وكانوا من أصحاب على ، ولزموا منازلهم ، ومساجدهم ، وقالوا فشتغل بالعلم والعبادة .

ويرى الدكتور نيبرج أن الاعتزال أول ما نشأكان في القدرية .

والأكثرون على أن رأس المعتزلة هو واصل بن عطاء وقدكان ممن يحضرون عجلس الحسن البصرى العلمي فثارت تلك المسألة التي شغلت الأذهان في ذلك

العصر ، وهي مسألة مرتكب الكبيرة (١) ، فقال وأصل مخالفا الحسن البصرى أنا أقول أن صاحب الكبيرة ليس بمؤمن باطلاق ، بل هو في منزلة بين المنزلتين ، ثم اعتزل مجلس الحسن ، واتخذ له مجلسا آخر في المسجد .

ومن هذا تعرف لماذا سمى هو وأصحابه بالمعتزلة ؟ ولمكن بعض المستشرقين يرى أنهم سموا المعتزلة لأنهم كانوا رجالا أنقياء متقشفين ، ضاربى الصفح عن ملاذ الحياة ، وكلمة معتزلة تدل على أن المتصفين بها زاهدون فى الدنيا ، وفى الحق ليس كل المنتسبين إلى هذه الفرقة كما نعتهم ، بل منهم المتهمون بالمعاصى ، ومنهم المتقون ، منهم الأبرار . ومنهم الفجار .

وقال الأستاذ أحمد أمن في كتاب فجر الإسلام: ولنا فرض آخر في تسميتهم المعترنة لفتنا إليه ما قرأناه في خطط المقريزي من أن بين الفرق اليهودية التي كانت منتشرة في ذلك العصر وما قبله طائفة يقال لها الفروشم. وقال إن معناها المعتزلة . وذكر بعضهم عن هذه الفرقة ، أنها كانت تتكلم في القدو ، وتقول ليس كل الأفعال خلقها الله ، فلا يبعد أن يكون هذا اللفظ قد أطلقه على المعتزلة قوم ممن أسلموا من الهود لما رأوه بين الفرقتين من الشبه أ ه ملخصا .

#### مذهب المعتزلة :

قال أبو الحسن الحباط في كتابه الانتصار : وليس يستحق أحد اسم الاعتبال حتى بجمع القول بالأصول الحمسة : التوحيد ، والعدل ، والوعد،

<sup>(</sup>١) قال الأزارقة أن مرتكب الذنب صغيراً أوكبيراً كافر هو رولده . ووافقهم الصفرية إلا أنهم خالفوهم فى الأطفال . وقال النجدات إن مرتكب الىكبيرة وهى ما أجمعت الأمة على تحريمها حكافر .

وقال الإباضية إن مرتكب الذنب الذي جاء فيه وعيد مع معرفته بالله تعالى وما جاء به كافر كفر فعمة لا كفر إيمان . وذهب الحسن البصرى إلى أن مرتكب السكبيرة منافق . والجمهور يرى أنه مؤمن فاسق ، والمعتزلة يرون أنه في المنزلة التي بين المنزلتين إلا أبا بكر الأصم منهم، فإنه يرى رأى الجمهور .

والوعيد ، والمنزلة بين المنزلتين ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر - فإذا أكملت في الإنسان هذه الحصال الحمس فهو معنزلي .

هذه هي الأصول الجامعة لمذهب المعتزلة ، فكل من يتحيف طريفها ، ويسلك غير سبيلها ليس منهم ، لايتحملون إنمه ، ولاتلتي علمهم تبعة قوله ، ولنتكلم في كل أصل من هذه الأصول بكلمة موجزة ، فأما التوحيد فهو لب مذهبهم ، وأس نحلتهم ، ويرون فيه كما قال الأشعرى عنهم في كتابه مقالات الإسلاميين: إن الله واحد ليس كمثله شيء و هو السميع البصير، وليسرُ بجسم ، ولاشبح ، ولاجثة ، ولاصورة ، ولالحم ، ولادم ، ولاشخص ، ولا جوهر ، ولا عرض ، ولا بذى لون ولا طعم ، ولا رائحة ، ولا مجسة و لا بذي حرارة ، ولا برودة ، ولارطوبة ، ولايبوسة ، ولا طول ولاعرض ولا عمق ، ولا اجتماع ولا افتراق ، ولا يتحرك ولا يسكن ، ولا يتبعض ولا بذى أبعاض وأجزاء ، ولا جوارح وأعضاء ، وليس بذى جهات ولا بذى ىمن وشمال ، وأمام وخلف وفوق وتحت ولا محيط به مكان ، ولا يجرى عليه زمان ، ولا تجوز عليه المارسة ولا العزلة ، ولا الحلول في الأماكن ، ولايوصف بشيء من صفات الجلق الدالة على حدوثهم ، ولايوصف بأنه متناه ، ولا يوصف عساحة ولا ذهاب في الجهات ، وليس عحدود ، ولا والد ولا مولود، ولا تحيط به الأقدار ، ولا تحجبه الأستار ، ولاتدركه الحواس ، ولا يقاس بالناس ، ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه ، ولاتجرى عليه الآفات ، ولاتحل به العاهات ، وكل ما خطر بالبال وتصور بالوهم ، فغير مشبه له ، ولم يزل أولا سابقا ، متقدما للمحدثات ، موجودا قبل المحلوقات ، ولم يزل عالماً قادرا حيا ، ولا يزال كذلك لاتراه العيون ، ولا تدركه الأبصار ، ولاتحيط به الأوهام ، ولايسمع بالأسماع . شيء لاكالأشياء ، عالم قادر حي ، لا كالعلماء القادرين الأحياء ، وأنه القديم . وحده ولا قديم غيره ، ولا إله سواه ، ولا شريك له في ملكه ، ولا وزير له في سلطانه ، ولامعن على إنشاء ما أنشأ ، وخلق ما خلق ، لم مخلق الخلق على مثال سبق ، وليس خلق شيء بأهون عليه من خلق شيء آخر ، ولا بأصعب عليه منه ، لا مجوز عليه اجترار المنافع ، ولا تلحقه المضار ، ولا يناله السرور واللذات ، ولايصل إليه الأذى والآلام ، وليس بذى غاية فيتناهى ، ولا يجوز عليه الفناء ، ولا يلحقه العجز والنقص ، تقدس عن ملامسة النساء . وعن انخاذ الصاحمة والأبناء . أ ه قوله .

وقد بنوا على هذا الأصل استحالة رؤية الله سبحانه وتعالى يوم القيامة لاقتضاء ذلك الجسمية والجهة ، وأن الصفات ليست شيئا غير الذات (١) ، وإلا تعدد القدماء في نظر هم . وبنوا على ذلك أيضا أن القرآن الكريم مخلوق لله سبحانه ، لنفهم عنه سبحانه صفة الكلام .

وأما العدل ، فقد بين معناه المسعودى فى مروج الذهب ، فقال : هو أن الله لا محب الفساد ، ولانحلق أفعال العباد ، بل يفعلون ما أمروا به ، ونهوا عنه بالقسدرة التى جعلها الله لهم ، وركبها فيهم ، وأنه لم يأمر إلا بما أراد ، ولم ينه إلا عما كره ، وأنه ولى كل حسنه أمر بها (٢) ، برىء من كل سيئة نهى عنها ، لم يكلفهم مالا يطيقون ، ولاأراد منهم ما لا يقدرون عليه ، وإن أحداً لا يقدر على قبض ولابسط إلا بقدرة الله التى أعطاهم عليه ، وهو المالك لها دونهم يفنيها إذا شاء ، ولو شاء صبر الحلق على طاعته ، ومنعهم اضطراريا عن معصيته ، ولكان على ذلك قادراً ولكنه لا يفعل إذ كان فى ذلك رفع للمحنة ، وإزالة للبلوى . أه .

وقد ردوا بهذا الأصل على الجهمية الذين قالوا إن العبد فى فعله غير مختار ، فعدوا ذلك ظلما ، لأنه لا معنى لأمر الشخص بأمر يضطره الآمر إلى مخالفته ولا لنهيه عن أمر يضطره الناهى إلى فعله ، وقد بنوا على ذلك الأصل كما رأيت أن العبد خالق لأفعاله ، ولكنهم لاحظوا فى ذلك تنزيه

<sup>(</sup>١) وليس هذا محل إجاع منهم .

<sup>(</sup> ٢ ) احتجوا على ذلك بظاهر قوله تعالى : « ماأصابك من حسنة فن الله وما أصابك من سيئة فن نفسك » .

الله عن العجز، فقالوا إن هذا بقدرة أودعه الله إياها وخلقها، والمعطى المانح، وإنما أعطى ما أعطى ليتم التكليف.

وأما الوعد والوعيد فهو أن يجازى من أحسن بالإحسان ، ومن أساء بالسوء ، لا يغفر لمرتكب الكبائر ما لم يتب .

وأما القول بالمنزلة بين المنزلتين فقد بين وجهة نظرهم فيه الشهرستانى بقوله: ووجه تقريره أنه قال ( واصل بن عطاء ) أن الإيمان عبارة عن خصال خير إذا اجتمعت سمى المرء مؤمنا ، وهو اسم مدح ، والفاسق لم يستجمع خصال الحير ، ولااستحق اسم المدح ، فلايسمى مؤمنا ، وليس هو بكافر مطلق أيضاً ، لأن الشهادة وسائر أعمال الحير موجودة فيه لا وجه لإنكارها و لسكنه إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة ، فهو من أهل النار خالداً فيها ، إذ ليس فى الآخرة إلا الفريقان : فريق فى الجنة وفريق فى السعير ، ولسكنه تخفف عنه النار ، وتكون دركته فوق دركة الكفار (١) .

وأما الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فقد قرروا وجوبهما على المؤمنين نشراً لدعوة الإسلام ، وهداية للضالين ، وإرشاداً للغاوين ، وكل عما يستطيع فذو العيان ببيانه ، وذو السيف بسيفه .

# طريقتهم في الاستدلال على عقائدهم :

كانوا يعتمدون فى الاستدلال على عقائدهم على القضايا العقلية ، دون الآثار النقلية ، وكانت ثقتهم بالعقل لا يحدها إلا احترامهم لأوامر الشرع ،

<sup>(</sup>١) والمعتزلة مع اعتقادهم أنه في منزلة بين المنزلتين يرون أنه لا مانع من أن يطلق عليه الله المسلم تمييزاً له عن الذميين لا مدحا وتكريما . قال ابن أبي الحديد وهو من شيوخهم : إنا وإن كنا نذهب إلى أن صاحب السكبيرة لا يسمى مؤمنا ولا مسلما ، فإنا نجيز أن يطلق عليه هذا اللفظ إذا قصد به تمييز، عن أهل الذمة ، وعابدى الأصنام ، فيطلق مع قرينة حال أو لفظ يخرجه عن أن يكون مقصودا به التعظيم والثناء والمدح .

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد .

كل مسألة من مسائلهم يعرضونها على السل ، فما قبله أقروه ، وما لم يقبله رفضوه .

وقد سرى إليهم ذلك النحو ، ي البحث العقلي :

(أ) من مقامهم فى العراق وفارس ، وقد كانت تنجاوب فيهمــــا أصداء لمدنيات وحضارات قدعة .

(ب) ومن سلائلهم غير العربية فقد كان أكثر هم من الموالى .

(ج) ولعدم علمهم بالحديث.

(د) ولسريان كثير من آراء الفلاسفة الأقدمين إليهم ، لاختلاطهم بكذر من اليهود والنصارى وغيرهم ، ثمن كانوا حملة هذه الأفكار ونقلتها إلى العربيـــة .

و وكان من آثار اعتمادهم على العقل أنهم كانوا يحكمون نحسن الأشياء وقبحها عقلا وكانوا يقولون : المعارف كلها معقولة بالعقل واجبة بنظر العقل ، وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع ، والحسن والقبح صفتان ذاتيتان للحسن والقبح (١).

وقال الجبائى : كل معصية كان يجوز أن يأمر الله سبحانه بها فهى قبيحة للنهى، وكل معصية كان يجوز أن يبيحها الله سبجانه فهى قبيحة لنفسها كالجهل به، والاعتقاد بخلافه، وكذلك كل ما جاز إلا بأمر الله سبحانه به فهو حسن للأمر به، وكل ما لم بجز إلا أن يأمر به فهو حسن لنفسه (٢).

وقد بنوا على هذه الفكرة وجوب الصلاح والأصلح لله ، فقد قال جمهورهم أن الله لا يصدر عنه إلا ما فيه صلاح ، فالصلاح واجب له ، ولا شيء مما يفعله جلت قدرته إلا وهو صالح ، ويستحيل عليه سبحانه أن يفعل غير الصالح .

<sup>(</sup>١) المال والنحل للشهرستاني .

<sup>(</sup>٢) مقالات الإسلاميين للأشعرى .

أخذهم عن الفلسفة اليونانية و يرها :

فى العصر العباسى توردت على العقل العربى الفلسفة الهندية والفلسفة اليونانية ، وقد جاءت إليهم أرسالها عن طريق :

الفرس ، لأن الثقافة الفارسية قبيل الإسلام كانت متأثرة بالفلسفة اليونانية .

۲ – وعن طريق السريان ، لأنهم قد ورثوا الفلسفة اليونانية ،
 وألبسوها لبوسهم الديني ، ومسوحهم اللاهوتية .

٣ – وعن طريق اليونان أنفسهم ، لأن بعض الموالى كان يجيد اليونانية
 والعربيسة .

تأثر المعتزلة بهذه الفلسفة فى آرائهم ، وأخذوا عنها كثيراً فى مقدمات دلائلهم وأقيسهم ، بل كان بعض عقائدهم لا يخلو من تأثر بالفلسفة اليونانية حتى لقد زعم بعضهم أن وأيهم فى الصفات مأخوذ من المعانى الأفلاطونية ، وقد دفعهم إلى دراسة الفلسفة أمران :

أحدهما : أنهم وجدوا فيها ما يرضى نهمتهم العقلية ، وشغفهم الفكرى، ووجدوا فيها مرانا عقليا جعلهم يلحنون بالحجة في قوة .

وثانيهما: أن الفلاسفة وغيرهم لما هاجموا بعض المبادىء الإسلامية ، تصدى هؤلاء للرد عليهم ، واستخدموا بعض طرقهم فى النظر والجدل ، وتعلموا كثيراً منها ، ليستطيعوا أن ينالوا الفلج والفوز عليهم ، فكانوا بحق الفلاسفة المسلمين .

## دفاعهم عن الاسلام:

دخل فى الإسلام طوائف من المجوس ، والصابئة ، واليهود ، والنصارى وغير هؤلاء وأولئك ، ورءوسهم ممتلئة بكل ما فى هذه الأديان من تعاليم ، جرت فى نفوسهم مجرى الدم فى الجسم ، وتغلغلت فيها ، واستقرت فى ثناياها ، ففهموا الإسلام على ضوئها .

ومنهم من كان يظهر الإيمان خشية السلطان ، ويبطن غيره ، فأخذ المامين ما يفسد عليهم ديبهم ، ويشككهم في عقائدهم ،

ويدسون بينهم أفكاراً وآراء ما أنزل الله بها من سلطان ، وقد ظهرت ثمار غرسهم ، واستغلظت سوق نينهم ، فوجدت فرق هادمة تحمل اسم الإسلام وهي معاول هدمه ، فكان الروافض والمحسمة والمشبهة ، والزنادقة ، وغيرهم ، وقد تصدى للدفاع دون هؤلاء فرقة درست المعقول وفهمت المنقول ، فكانت المعتزلة . تجردوا للدفاع عن الدين وما كانت الأصول الحمسة التي تضافروا على تأييدها ، وتآزروا على نصرها إلا وليدة المناقشات الحادة التي كانت تقوم بينهم وبين مخالفهم ، والتوحيد الذي اعتقدوه على الشكل الذي أسلفناه كان للرد على المشبة والمحسمة ، والعدل كان للرد على الجهمية ، والوعد والوعيد كان للرد على المرجئة ، والمنزلة بين المنزلتين ردوا به على والمورج الذين كفروا مرتكب الذنب صغيرا أو كبيرا .

وفى عهد المهدى ظهر المقنع الحراسانى ، وكان يقول بتناسخ الأرواح ، واستغوى طائفة من الناس ، وسار إلى ما وواء النهر ، فلاقى المهدى عناء فى التغلب عليه . ولذلك أغرى بالزنادقة ، فكان يتتبعهم ليقضى عليهم ، بسيف السلطان ، ولكن السيف لا يقضى على رأى ، ولا يميت مذهبا ، ولذا شجع المعتزلة وغيرهم فى الرد عليهم ، وأخذهم بالحجة ، وكشف شهاتهم ، وفضح ضلالاتهم ، فضوا فى ذلك غير وانين .

#### مناصرة الخلفاء للمعتزلة.

ظهر المعتزلة فى العصر الأموى ، فلم يجدوا من الأمويين معارضة لهم لأنهم لم يثيروا شغبا ، ولم يعلنوا حربا ، بل كانوا طائفة لاعمل لها ، إلا الفكر وقرع الحجة بالحجة ، والدليل بالدليل ، ووزن الأمور بمقاييسها الصحيحة ، لا يتعرضون للسياسة إلا بقدر محدود ، وحجهم فيا يرون بيان لاسنان ، وسلاحهم دليل قوى ، لا سيف مشهور .

. ويحكى المسعودى فى مروج الذهب: أن يزيد بن الوليدكان يرى رأى المعتزلة ، ويعتقد بصحة أصولهم الحمسة .

ولما جاءت الدولة العباسية ، وكان سيل الإلحاد والزندقة قد طم ، وجد خلفاؤها في المعترلة سيفا مسلولا على الزنادقة فلم يفلوه ، وحربا شعواء مهم على الإلحاد ، فلم مخمدوها ، حتى جاء المأمون فشايعهم ، وقربهم ، ورأى ما بينهم وبين الفقهاء من خلاف ، فكان يعقد المناظرات بين الفريقين ، لينهوا إلى رأى واحد ، رلكنه سقط سقطة ماكان لئله أن يقع فيها ، وهو أنه أراد أن محمل الفقهاء والمحدثين على رأى المعترلة في القرآن بقوة السلطان ، وماكانت قوة الحمكم لنصرة الآراء ، وحمل الناس على غير ما يعتقدون ، واذا كان من المحرم الإكراه في الدين ، فكيف محل حمل الناس على عقيدة وإذا كان من المحرم الإكراه في الدين ، فكيف محل حمل الناس على عقيدة على القول عمل القرآن ، فأجابه بعضهم إلى رغيبته تقية ورهبا ، لا إمانا واعتقادا ، ومحمل آخرون العنت والإرهاق والسجن الطويل ، ولم يقولوا غير ما يعتقدون واستمرت تلك الفتنة طول خلافة المعتصم والوائق ، لوصية المأمون بذلك ، وزاد الوائق الإكراه على نفي الرؤية الذي يراه المعترلة ، ولمها جاء المتوكل رفع هذه المحنة ، وترك الأمور تأخذ سيرها ، والآراء تجرى في مجاربها ، ولهنا ما مختارون .

### منزلة المعتزلة عند معاصريهم :

شن الفقهاء والمحدثون إلغارة على المعترلة فكان هؤلاء بين عدوين ، كلاهما ، أيد قوى ، الروافض والزنادقة ، ومن على شاكلهم من ناحية ، والفقهاء والمحدثون من ناحية ، وإنك لترى في مجادلات الفقهاء ومحاوراتهم تشنيعا على المعترلة ، كلما لاحت لهم بارقة ، وإذا سمعت الشافعي وابن حنبل وغير هم يذمون علم السكلام ، ومن يأخذ العلم على طريقة المتكلمين ، فانما المعترلة أرادوا بدمهم ، وطريقهم أرادوا بترييفهم ، ولكن ما السرق كراهية الفقهاء لهم ، وكلا الفريقين يسعى لنصرة الدين لا يألو جهداً في تأييده ، الفقهاء لهم ، وكلا الفريقين يسعى لنصرة الدين لا يألو جهداً في تأييده ، ولا يدخر وسعا في إقامته ، يظهر لى أن عدة أمور تضافرت فأوجدت ذلك العداء ، وتعارضت فسببت تلك البغضاء ، وهذا بعض منها :

۱ — خالف المعيزلة طريقة السلف الصاليح فى فهم عقائد الدين الحنيف، كان القرآن الكريم هو الورد المورود الذى يلجأ إليه كل من يتعرف صفات الله سبحانه، وما يجب الإيمان به من العقائد، لا يصدرون عن غيره، ولا يطمئنون لسواه، كانوا يفهمون العقائد من آيات القرآن الكريم، وهى بينات، وما اشتبه عليهم حاولوا فهمه بما توحيه أساليب اللغة، وهم بها خبراء. وإن تعذر عليهم توقفوا وفوضوا الأمور غسير مبتغين فتنة، ولا راغبين فى زيغ، ولا سالكين غير سبيل الحق القويم.

وقد كان ذلك ملائما للعرب كافيا لهم ، لأنهم قوم أميون ليسوا أهل علوم ولا منطق ولا فلسفة ، خالف المعتزلة ذلك المهج ، وحكموا العقل فى كل شيء وجعلوه أساس بحثهم ، وساقهم شره عقولهم إلى محاولة اكتناه كل أمر ، فكان كل ذلك صدمة للفقهاء لم يألفوها ، فجردوا عليهم سيوفهم ، وأشاعوا عنهم قالة السوء ، وماكان المعتزلة فى الحقيقة إلا كما قال أحد للعلماء الأوروبيين : إنا لم نسمع من المعتزلة صوت المحالفة للدين ، ولكن سمعنا صوت الفائة تعالى وعلاقته سمعنا صوت الفائة تعالى وعلاقته بعبسك .

٧ — شغل المعتزلة بمجادلة الزنادقة والروافض والثنوية وغيرهم ، وكل عجادلة نوع من النزال ، والمحاربة ، والمحارب مأخوذ بطرق محاربه في القتال مقيد بأسلحته ، متعرف لحططه ، دارس لمراميه ، متقص لغاياته ، وكل ذلك من شأنه أن يجعل الحصم متأثراً بخصمه ، آخذاً عنه بعض مناهجه ، فالمعتزلة قد تأثروا إلى حد ما بآراء مخالفيهم وأفكارهم ، وما أحسن قول نيرج في ذلك : .

من نازل عدوا عظیما فی معركة فهو مربوط به ، مقید بشروط القتال ، وتقلب أحواله ، ویلزمه أن یلاحق علوه فی حركاته ، وسكناته وقیامه ، وقعوده ، وربما تؤثر فیه روح العدو وحیله ، كذلك فی معركة الأفكار ، وفی الجملة فللعدو تأثیر فی تكوین الأفكار لیس بأقل من تأثیر الحلیف فیه ، حتی إن بعض الحنابلة قد شكا أن أصحابه انقطعوا إلى الرد علی الملحسدین

انقطاعا أداهم إلى الإلحاد ، قلاغرو بعد ذلك إذا رأيت شذوذا في آراء بعض المعتزلة لتأثرهم بهذه المحادلة .

كانت طريقة المعتزلة في معرفة العقائد عقلية خالصة ، لا يعتمدون على نص ، اللهم إلا إذا كان موضوع الكلام حكم شرعيا ، أو له صلة بحكم شرعي خبل اعتادهم على العقل كما أسلفنا ، وللعقل نزوات وغرة ، لذلك وقعوا في كثير من الهنات دفعها إليهم نزعتهم العقلية الحالصة ، كقول الجبائي وهو من أغتهم أن الله مطيع لعبده إذا أجاب دعاءه ، وكان سبب قوله هذا القول أنه سأل أبا الحسن الأشعرى قائلا له : ما معنى الطاعة عندك ؟ فقال موافقة الأمر ، وسأله هذا عن قوله فيها ، فقال الجبائي : الطاعة عندى موافقة الإرادة ، وكل من فعل مراد غيره فقد أطاعه ، فقال أبو الحسن يلزمك على هـذا الأصل أن يكون الله مطيعا لعبده إذا فعل مراده ، ولو جاز أن يكون الله تعالى مطيعا لعبده إذا أن يكون خاضعا له ، تعالى الله عن ذلك علوا كبراً (١) .

وقول أبى الهذيل من أثمتهم أن أهل الجنة غير مختارين ، لأنهم لوكانوا مختارين لكانوا مكافين ، والآخرة دار جزاء لا دار تكليف ، وفى ذلك مطط عقلى ، لأن الاختيار لايستلزم التكليف ، وذكر الحياط أنه رجع عن هذا القول (٢).

مثل هذا النوع من الشذوذ الفكرى كان يقع من بعضهم ، فيسير بين الناس عنهم ومعه قالة السوء عامة ، من غير أن تخص المسيء : « واتقوا فتنة لا تصيين الذين ظلموا منكم خاصة »

خاصم المعتزلة كثيرين من رجال كانت لهم منزلة كبيرة عند
 الأمة ، ولم ينزهوا كلامهم فى خصومتهم ، وانظر إلى قول الجاحظ عن رجال

<sup>(</sup>١) الفرق بين الفرق .

<sup>(</sup>٢) الانتصار في الرد على ابن الراوندي .

الحديث والفقه: وأصحاب الحديث والعوام هم الذين يقلدون ولا يحصلون، ولا يتخرون، والتقليد مرغوب عنه في حجة العقل، منهي عنه في القرآن... إلى أن قال: وأما قولهم فالنساك والعباد منا، فعباد الخوارج وحدهم أكثر عدداً من عبادهم، على قلة عدد الخوارج في جنب عددهم، على أنهم أصحاب نية، وأطيب طعمة، وأبعد من التكسب، وأصدق ورعا، وأقل زيا، وأدوم طريقة، وأبذل للمهجة، وأقل جمعا ومنعا، وأظهر زهدا وجهدا (١). فكان الطعن في مذاهب هؤلاء عمر القول سببا في نفور الأمة من المعتزلة.

و حتنق مذاهبهم ، وتعصب لها ، فأراد أن محمل الناس على اعتناقها ، واعتنق مذاهبهم ، وتعصب لها ، فأراد أن محمل الناس على اعتناقها ، فآذى الفقهاء والمحدثين ، وابتلاهم ، وأنزل بهم المحنة ، فصيروا وصابروا ، واستدرت محنتهم عطف الناس عليهم وسخطهم على من كان سبب البلية ، ومن استحل هذه القضية ، فرجعت تلك الآلام وبالاعلى المعنزلة في سعتهم ، لأنهم أصل البلاء وخلطاء الخلفاء والأمراء ، صدروا عن رأمهم ، ونفذوا بتدبيرهم ، وكان منهم من دافع عن هذا الإرهاق ، وذلك الاضطهاد .

انظر إلى قول الجاحظ فى تبرير عمل الخلفاء فى امتحانهم الفقهاء والمحدثين : و بعد ، فنحن لم نكفر إلا من أوسعناه حجة ، ولم نمتحن إلا أهل النهمة ، وليس كشف المنهم من التجسس ، ولا امتحان الظنين من هتك الأستار ، ولو كان كل كشف هتكا وكل امتحان تجسساً لكان القاضى أهتك الناس لستر ، وأشد الناس تتبعا لعورة (٢) .

إن انهزام الآراء التي تناصرها القوة أمر محتوم ، لأن القوة المادية رعناء هوجناء من شأنها الشطط . والخروج على الجادة . وكل رأى يعتسد على القوة

<sup>(</sup>١) الفسول المختارة من كتب الجاحظ للإمام عبيد الله بن عسان .

<sup>(</sup> ٧ ) الفصول الحتارة أيضا .

فى تأييده تنعكس عليه الأمؤر، لأن الناس يتظنون فى قوة دلائله ، إذ لوكان قويا بالبرهان ، ما احتاج فى النصرة إلى السلطان .

7 - كان كثيرون من ذوى الإلحاد بجدون فى المعتزلة عشا يفرخون فيه بمفاسدهم وآرائهم ، ويلقون فيه جمعهم و دسهم على الإسلام والمسلمين ، حتى إذا تبدت أغراضهم أقصاهم المعتزلة عنهم . فابن الراوندى كان يعد منهم ، وأبو عيسى الوراق ، وأحمد بن حائط ، وفضل الحدثى ، كانوا ينتمون إليم ، وكل هؤلاء أحدثوا الأحداث فى الإسلام ، وأتوا بالمنكرات ، وكان منهم من استؤجر اليهود لإفساد عقيدة المسلمين ، وانهاؤهم المعتزلة أول أمرهم ، وإن فصلوا عنهم عند ظهور شنائعهم يجعل رشاشا مما لطخوا به ينال سمعة المعتزلة وإن أقسموا جهد أيمانهم أنهم منهم براء ، فإن الاتهام إلى ينال منه الراءة .

# اتهام الفقهاء والمحدثين لهم :

اشتلت حملة أولتك على المعترفة على المعترفة على حلف المعترفي يعيد حملاته ، الإمام محمد بن الحسن الشيباني أفتى بأن من صلى خلف المعترفي يعيد حملاته ، والإمام أبا يوسيف عسدهم من الزنادقة ، والإمامان مالك والشافعي لم يقبلا الشهادة من أحدهم . وسرت مقالة السوء إلى من ينتمي إليهم ، حتى المهوم بالفسق وانتهاك الحرمات. وفي الحق إن كل خصومة تؤدى إلى الملاحاة لابد أن تؤدى إلى المهاترة ، ورمى الخصم خصمه بالحق وبالباطل ، فكثير من النهم التي وجهت إلى المعترلة لم تصدر عن إنصاف ، بل كان التحير رائد المنهمين والتعصب دليلهم ، وكل تعصب يسد مسامع الإدراك في فاحية من النواحي ، فالمعترفة فهم خبر كثير ، ولوكان قد انتمى إليهم بعض من النواحي ، فالمعترفة فهم خبر كثير ، ولوكان قد انتمى إليهم بعض الإسلام ، فقد تفرق أتباع واصل في الأقطار الإسلامية رادين على أهل الأهواء ، وكان عرو بن عبيد حربا على الزنادقة مشبوبة ، لا مضد أوارسها . وكان صديقا لبشار بن برد ، علما علم منه الزنادقة مسمى في نفيه من بغداد فني ولم يعد إلا بعد مه ب ع. و

وكان منهم العباد الزهاد . فهذا عمرو بن عبيد (١) . يقول فيه الجاحظ ( متعصباً ) إن عبادته تني بعبادة عامة عبادة الفقهاء والمحدثين .

وقال الواثق لأحمد بن أبي دؤاد وزيره لِمَ كُم تول أصحابي (المعتزلة) القضاء ، كما تولى غيرهم ، فقال:ياأمبر المؤمنين إن أصحابك بمتنعون عن ذلك ، وهذا جعفر بن مبشر وجهت إليه بعشرة آلاف درهم ، فأبي أن يقبلها ، فذهبت إليه بنفسي ، واستأذنت فأني أن يأذن لي ، فدخلت من غير إذن ، فسل سيفه في وجهى ، وقال:الآن حل لي قتلك ، فانصرفت عنه ، فكيف أولى القضاء مثله .

ومن الغريب أن جعفراً هذا حمل إليه بعض أصحابه درهمين فقبلهما ، فقيل له كيف ترد عشرة آلاف درهم ، وتقبل دِرهمين ؟ فقال أرباب العشرة أحق بها مني ، وأنا أحق مهذين الدرهمين ، لحاجتي إلىهما ، وقد ساقهما الله : إلى من غير مسألة ، وأغناني مهما عن الشهة والحرام .

فهذه نفس قوية تسدكل باب للشهات ، اشتبه في مال السلطان لظنه أنه جسم عن غير الطرق المحللة ، فرفض العطاء ، وقبل الدرهمين حلالا طيبا .

ومن هذا السياق ترى أن المعتزلة كان منهم الزهاد ، ومنهم المقتصدون وقليل منهم ساء ما يفعلون .

# مناظرات المعتزلة

تكون علم الكلام من مجموع مناظرات المعتزلة مع خصومهم ، سواء أكانوا من الرافضة ، والمحوس والثنوية ، وسائر أهل الأهواء ، أم من رجال الفقه والحديث ، أم من الأشاعرة والماتريدية . فهم مركز الدائرة ،

<sup>(</sup>١) كان المنصور يبالغ في تعظيم عمرو بن عبيد ورثاء بقوله :

قبرا مررت به على سيران قبرأ تضمن مؤمنا متخشسعا عيد الإله ودان بالقسسرآن وإذا الرجال تنازعوا في شبهة فصل الحسديث بحجة وبيسان ولو أن هذا الدهر أبق صالحا أبق لنسا عسرا أبا عثمان

صلى الإله عليك من متوسل

وقطب الرحى ، شغلوا الأمة الإسلامية بمجادلاتهم ومناظراتهم نحو ثلاثة قرون ازدحمت فيها مجالس الأمراء والوزراء والعلماء ، وتضاربت فيها الآراء ، وتناحرت المذاهب ، وتجاوبت فيها أصداء الفكر الإسلامى ، وقد زين بزينة فارسية أو يونانية أوهندية . وقد امتازوا فى جدلم بميزات واختصوا خصائص جعلت لهم لونا خاصا ، ونحلة خاصة ، لا تختلف فى مجملها عما دعا اليها الدين ، وإن تباينت طرق استنباطها ، وتحالفت مقدماتهم الاستنباطية عن مقدمات غيرهم من جاهير الأمة الإسلامية . وأوضيح ميزاتهم فى الجدل : السما عندهم التقليد ، ومجافاتهم الاتباع لغيرهم ، من خير بحث وتنقيب ووزن للأدلة ومقايسة للأمور ، الاحترام عندهم للآراء لا للأسماء ، وللحقيقة لا للقائل ، ولذلك لم يكن يقلد بعضهم بعضا . وقاعدتهم التى يسيرون عليهاؤنكل مكلف مطالب بما يؤديه إليه اجهاده فى أصول الدين ، ولعل ذلك هو السبب فى افتراقهم إلى فرق كثيرة .

منهم الواصلية (۱) والهذيلية (۲) والنظامية (۳) والحائطة (٤) ، والبشرية (٥) والمعمرية (٦) والمزدارية (٧) والنامية (٨) والهشامية (٩) والجاحظية (١٠) والحياطية (١١) والجيائية (١٢) والبهشمية (١٣).

<sup>(</sup>١) أصحاب واصل بن عطاء .

<sup>(</sup>٢) أمعاب أبي الهذيل العلا ف .

<sup>(</sup>٣) أصحاب النظام.

<sup>(؛)</sup> أصاب أحدد بن حالط.

<sup>(</sup> ه ) أصحاب بشر بن المعتمر .

<sup>(</sup>٦) أصحاب معمر بن عباد السلمي .

<sup>(</sup>٧) أصحاب عيسى بن صبيح المكنى بأبي موسى الملقب بالمزدار .

<sup>(</sup> ٨ ) أصحاب ثمامة بن أشرس النميري .

<sup>(</sup>٩) أصحاب هشام بن عمر الفوطي ،

<sup>(</sup>١٠) أصماب الجاسط.

<sup>(</sup>١١) أمعاب ابي الحسين الخياط .

<sup>(</sup>۱۲) أصحاب الجبائي .

<sup>(</sup>١٣) أمحاب أبي هاشم عبد السلام بن الجبائي .

٧ - اعتادهم على العقل في إثبات العقائد . وقد انخدوا من القرآن الكريم مددا ، حيى لايذهب بهم الشطط إلى الخروج عن جادته ، ولم تكن معرفتهم بالحديث كبيرة ، لأنهم ماكانوا يأخذون به في العقائد ولايحتجون به . ٣ - أخذهم من مناهل العلوم التي ترجمت في عصرهم ، فقد ضربوا بسهم في تلك العلوم ، ونالوا منها ما يساعدهم في اللحن بالحجة ، ومقارعة الخصوم ومصارعة الأقوام في ميدان الكلام . وقد انضم إليهم كل مسلم مثقف بالثقافة الأجنبية التي غذت العقل العربي في ذلك العصر . فقد رأى ما يلائمه في آراء المعتزلة التي كانت جامعة بين الروح الدينية التي تظلها ، وفكرة التنزيه التي تسيطر عليها ، والأفكار الفلسفية التي ترضى النهمة وفكرة التنزيه التي تسيطر عليها ، والأفكار الفلسفية التي ترضى النهمة العقلية ، ولذلك كان بين رجالها كثيرون من الكتاب الممتازين ، والعلماء المبرزين ، والفلاسفة الفاهمين جمع عظم .

اللسن والفصاحة والبيان ، فقد كان بين رجالها خطباء مصاقع ، ومناظرون لبقون ، ومجادلون قد مرسوا بالجدل ، فعرفوا أفانينه ، وخبروا طرقه . ودرسوا كيف يصرعون الحصوم ويلوون عليهم المقاصد ، وهذا واصل بن عطاء كبيرهم ، خطيب عليم بخواطر النفوس ، حاضر البدية ، قوى الارتجال . وهذا النظام من شيوخهم كان ذكيا بليغا ، جاد اللسان أديبا شاعراً ، وهذا أبو عبان عمرو الجاحظ الذي يقول فيه أحد الصابئة ثابت بن قرة : أبو عبان الجاحظ خطيب المسلمين ، وشيخ المتكلمين ، ومدره المتقدمين والمتكلمين إن تكلم حكى سحبان البلاغة ، وإن ناظر ضارع النظام في الجدل ، شيخ الأدب ، ولسان العرب ، كتبه رياض زاهرة ، ورسائله أفنان مثيرة ، ما نازغه منازع إلا رشاه آنفا ، ولا تعرض له متعرض ، إلا قدم له التواضع إستبقاء .

خصوم المعتزلة :

جادل المعتزلة :

١ - الره افض والمجوس والشنوية والجهمية وسائر أهل البدع ـ

- ٢ ـ الفقهاء المحدثين..
- ٣ ــ الأشاعر والماتريدية ..

وسنتكلم الآن على جدلهم مع الروافض والجهمية ومن إليهم ، والفقهاء والمحدثين ، ونبقى الكلام على جدلهم مع الأشاعرة إلى أن يحين وقت الكلام عليهم .

## مجادلتهم للكفار وأهل الأهواء:

فى آخر العصر الأموى ، وصدر الدولة العباسية كبر الزنادقة والديصانية ، والمرقبونية ، وغيرهم من أهل الأهواء ، وكانوا تارة يكشفون القناع ، وأحيانا ينفثون تعاليمهم مسترين بلباس الإسلام ، متسربلين بسرباله ، ليدس السم من غير أن يشعر بهم أحد فلا يحترس منهم المتدينون ، وقد كان جل الرافضة على ذلك النحو ، فكانوا أشد عداوة على الإسلام من غيرهم ، وأعظم نكاية له ، وأهدى إلى مقاتله لاغترار بعض الناس بهم ، فتصدى للم المعتزلة ، وصارعوهم فى كل ميدان ، ظنوا أنهم محاربون الإسلام فيه ، ثم لاقوا الثنوية والديصانية والدهرية وغيرهم ممن استمد منهم الروافض وجها لوجه ، فلقد فرق واصل أصحابه فى الأمصار لمحاربة الزنادقة فيها ، ودافع بنفسه . ومن مؤلفاته كتاب ألف مسألة للرد على المانوية ، وكذلك فعل خلفاؤه من بعده ، وكان جدلهم بقوة ونهوض دليل ، وفصاحة ، فعل خلفاؤه من بعده ، وكان جدلهم بقوة ونهوض دليل ، وفصاحة ،

<sup>(</sup>۱) ومما يحكى أن صالح بن عبد القدوس وقد كان سونسطائيا مات له ولد ففى إليه أبو الهذيل العلاف والنظام معه وهو غلام حدث كالتبع له . فرآه محترقا . فقال أبو الهذيل لا أدرى لجزعك وجها ، إذا كان الناس عندك كالزرع . فقال صالح يا أبا الهذيل إنما أجزع عليه ، لأنه لم يقرأ كتاب الشكوك ، فقال أبو الهذيل : وما كتاب الشكوك ؟ قال كتاب وضعته من قرأه شك فيها كان حتى يتوهم أنه لم يكن ، وفيها لم يكن حتى يظن أنه قد كان . فقال له النظام : فشك أنت في موت أبنك ، واعمل على أنه لم يمت ، وإذ مات ، وشك أيضا في أنه قد قرأ هذه السكتاب ، وإن لم يكن قرأه فسكت صالح . ( من سرح العيون ) .

إن كثيرين من خصومهم كانوا يغمدون السلاح ، ويلقون السلم عند لقائهم وكثير منهم كان يسلم بعد نقاشهم .

وهذا أبو الهذيل العلاف أسلم على يديه أكثر من ثلاثة آلاف رجل من المجوس والتنوية ، لحذقه وبراعته في المناظرة ، وقوة ما يدعو إليه ، وضعف ما يلوون السنتهم به ، ولكن نعطيك صورة مما كان بجادل به المعتزلة ، ومقدار قوة استدلالهم ننقل لك بعضا مما روى من هذه المناقشات ، جاء في الانتصار : أن المانوية تزعم أن الصدق والمكذب متضادان ، وأن الصدق خير ، وهو من النور ، والمكذب شر وهو من الظلمة . قال لجم النظام ) حدثونا عن إنسان قال قولا كذب فيه ، من المكاذب؟ قالوا الظلمة . قال فان ندم بعد ذلك على ما فعل من المكذب وقال قد كذبت وأسأت . من القائل قد كذبت ؟ فاختلطوا عن ذلك ولم يدروا ، ما يقولون . فقال إبراهيم النظام : أن زعمتم إن النور هو القائل قد كذبت وأسأت فقد كذب من الكذب منه ، ولاقاله ، والمكذب شر ، وهذا هذم قولكم ، وإن قلتم إن الظلمة قالت : قد كذبت وأسأت ، فقد كان من الظلمة قالت : قد كذبت وأسأت ، فقد صدقت ، والصدق خير ، فقد كان من الظلمة قالت . قد كذبت وأسأت ، فقد صدقت ، والصدق خير ، فقد كان من الظلمة قالت .

انظر إلى ذلك الاستقراء والتتبع ، وأخذ الطرق على المناقش ، حتى يفحمه، وكذلك كانت مناقشة المعتزلة للروافض وغيرهم ممن على شاكلتهم . ومع هذا بجب أن نقرر أنه مع هذه المناقشة الحادة التي كانت تقوم بينهم وبين المعتزلة . كان هؤلاء يحسنون في معاملتهم . وتلك أخلاق العلماء تتسع صدورهم لمودة مخالفهم في الدين حتى يهديهم الله سواء السبيل .

### مجادلتهم نمع الفقهاء و المحدثين :

من المقرر من كتب علم النفس (١) أن المختلفين إن تقاربا في العقيدة كان الجدال أشد ، والملاحاة أحد ، وذلك ماكان ، فإن موضع الحلاف بين

<sup>(</sup>١) ذكر هذه القضية وأثبتها جوستاف لوبون ، في كتابه : الآراء والمتقدات.

المعتزلة والفقهاء هين متدارك ، لا يكفر به مخالف ، ولا يخرج به عن لهج الدين مجادل ، ولكن الجدال بيهما كان عنيفا ، والمهاترة قد راجت سوقها ، ولعل السبب فوق ما سبق أن الاختلاف كان اختلاف عقلية ومنطق ، وطرائق تفكير في هذا الدين القويم ، فالفقهاء والمحدثون يتعرفون دينهم من الكتاب والسنة ، وعملهم العقلي فهم نصوص الكتاب الكريم ، وتعرف الصحيح من المأثور عن الرسول الأمين ، ويعد طلب الدين من غير هذا الطريق شططا وتحيفا وعوجا .

والمعتزلة يرون أن إثبات العقائد بالأقيسة العقلية جائز إن لم يكن واجبا مادامت لم تخالف نصا فى الدين بل تؤيده ، هم لذلك يستخدمون المنطق ، والبحوث الفلسفية ، وإثبات عقائد الإسلام ، وأولئك الفقهاء يجافونها ويرون الوقوف عند النص ، حتى لا تزل الأقدام فى مزالق الضلال ، ومخاطر الأوهام ، والعقل يخدع ويغتر فيضل .

وليس معنى هذا الكلام أنه لم يكن هناك خلاف بلكان بينهما خلاف فى جزئيات كثيرة ، ولكنه لا يصيب لب العقيدة : ولذلك هم لا يكفرون الفقهاء والمحدثين ، وهؤلاء لا يكفرونهم بل يعدونهم مبتدعة .

وجدالهم كان صورة لاختلاف هاتين العقليتين ، واقرأ مجادلتهم فى مسألة خلق القرآن ، تجد المعتزلى منطلقا وراء الأقيسة العقلية من غير أى قيد بقيد به نفسه إلا التنزيه ، والفقيه أو المحدث متوقف متحفظ ، غير متهجم على ما لم ينص عليه فى كتاب ولا سنة ، وقد علمت أن الجمهور كان وراء الفقهاء والمحدثين على ما أسلفنا .

### المأثور من مجادلات المعتزلة

كان العصر العباسى عصر المناظرات حقا ، وكانت هى ميدان البيان ومظهر الفصاحة واللسن ، وقد كان المعتزلة فرسان الحلية فى المناظرات فى المعقائسيد .

وقد كثرت مجالس مناظراتهم . فقد تناظروا بين أيدى الأمراء ، وفى المساجد ، وفى كل مكان يصلح للجدل والمناظرة ، ولسكن المأثور من المناظرات قليل بالنسبة لما كان . ولعل السبب فى ذلك ، أن أكثر تلك المناظرات كان ارتجاليا ، ومن الصعب تدوين جميع ما يقال ، ذلك إلى أن اضطهاد المعتزلة فى عصر المتوكل ، وما والاه ، وكراهية الجاهير الإسلامية لمم ، كانا سببا فى ضياع كثير من آثارهم ، واندثار أكثر مناظراتهم ، وما بقى على قلته يعطينا صورة من قوة جدلهم ، ويبين لنا أنهم قوم خصمون .

\* \* \*

# مختارات من مناظرات المعتزلة المناظرة الأولى

مناظرة واصل بن عطاء لعمرو بن عبيد

لما فارق واصل مجلس الحسن البصرى ، أرسل إليه هذا عمروبين عبيد يناظره .

قال واصل:

لم قلتم من أتى كبيرة من أهل القبلة استحق اسم النفاق ؟ فقال عمرو: لقوله تعالى « والذين يرمون المحصنات . ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ، ولا تقبلوا لهم شهادة أبدا ، وأولئك هم الفاسقون ، فكأن كل فاسق منافق ، إذ كان ألف المعرفة ولامها موجودين في الفاسق .

#### قال واصل:

أليس قد وجدت الله تعالى يقول: « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك مم الظالمون » وأجمع أهل العلم على أن صاحب المكبيرة من أهل القبلة استحق اسم ظالم ، كما استحق اسم فاسق ، فألا كفرتم صاحب المكبيرة من أهل القبلة بقوله تعالى: « والمكافرون هم الظالمون » فعرف بألف ولام التعريف فى قوله تعالى: « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الظالمون » كما قال تعالى فى القاذف «وأولئك هم الفاسقون» فسميته منافقا لقوله تعالى «إن المنافقين هم الفاسقون » ؟

يا أبا عبّان أبما أولى أن نستعمل فى المحدثين من أمتنا ما اتفق عليه أهل الفرق من أهل القبلة ، أم ما اختلفوا فيه ؟ فقال عمرو : بل ما اتفقوا عليه أولى . فقال واصل ألست تجد أهل الفرق على اختلافهم يسمون صاحب الكبيرة فاسقا ، ويختلفون فيما عدا ذلك من أسمائه ، لأن الخوارج تسميه مشركا فاسقا ، والشيعة تسميه كافر نعمة فاسقا ، والحسن يسميه منافقا فاسقا وإلمرجئة تسميه مؤمنا فاسقا ، فالواجب أن يسمى بالاسم الذي اتفق المختلفون عليه ، وهو الفسق ، ولايسمى بما عدا ذلك من الأسماء التى اختلفوا فيها ،

فهذا أشبه بأهل الدين ، فقال عمرو : ما بيني وبين الحق عداوة ، والقول قولك ، فليشهد على من حضر أنى تارك للمذهب الذى كنت أذهب إليه ، قائل بقول أبى حذيفة ، وإنى قد اعتزلت مذهب الحسن فى هذا الباب .

### المناظرة الثانية مناظرة المأمون للمرتد الخراسانى

ارتد خراسانی عن الإسلام ، فحمل إلى المأمون ، حتى وافاه بالعراق . فقال له المأمون : لأن أستحييك عتى أحب إلى من أن أقتلك عتى ، ولأن أقيلك بالبراءة أحب إلى من أن أدفعك بالبهمة ، قد كنت مسلما بعد أن تنت نصرانيا ، وكنت فيها أتبح ، وأيامك أطول ، فاسترحث مما كنت به آنسا ، ثم لم تلبث أن رجعت عنا نافراً ، فخيرنا عن الشيء الذي أو خشك من الشيء الذي صار آنس لك من إلفك القديم ، وأنسك الأول ، فإن وجدت عندنا دواء ذائك تعالجت به ، والمريض من الأطباء فإن وجدت عندنا دواء ذائك تعالجت به ، والمريض من الأطباء عتاج إلى المشاورة ، وإن أخطأك الشفاء ، ونبا عن دائك الدواء ، كنت قد أعذرت ولم ترجع على نفسك بلائمة ، فإن قتلناك عكم الشريعة ، أعذرت ولم تفرط في الدخول في باب الحزم .

### قال المرتد:

أوحشني كثرة مارأيت من الاختلاف فيكم .

### قال المأمون:

لنا اختلافان أحدهما كالاختلاف فى الأذان ، وتكبير الجنائز ، والاختلاف فى التشهد ، وصلاة الأعياد ، وتكبير التشريق ، ووجوه الفتيا وما أشبه ذلك ، وليس هذا باختلاف ، إنما هو تخيير وتوسعة وتخفيف من المحنة ، فن أذن مثنى ، وأقام مثنى لم يؤثم ، ومن أذن مثنى ، وأقام فرادى لم يحوب ، لا يتعايرون ، ولا يتعايبون . أنت ترى ذلك عيانا ،

وتشهد عليه تبيانا ، والاختلاف الآخر كنحو اختلافنا في تأويل الآية من كتابنا ، وتأويل الحديث عن نبينا ، مع إجاعنا على أصل التزيل ، واتفاقنا على عين الخبر ، فإن كان الذى أوحشك هذا ، حتى أنكرت من أجله هذا الكتاب ، فقد ينبغى أن يكون اللفظ بجميع التوراة والإنجيل متفقا على تأويله ، كما يكون متفقا على تنزيله ، ولايكون بين جميع النصارى والهود اختلاف في شيء من التأويلات ، وينبغى لك ألا ترجع إلا إلى لغة لا اختلاف في تأويل ألفاظها ، ولو شاء الله أن ينزل كتبه ، ويجعل كلام أنبيائه ، وورثة رسله لا محتاج إلى تفسير لفعل ، ولحكنا لم نر شيئا من الدين والدنيا دفع إلينا على الكفاية ، ولو كان الأمر كذلك لسقطت البلوى والمحنة ، وذهبت المسابقة والمنافسة ، ولم يكن تفاضل ، وليس على هذا بني الله الدنيا .

قال المرتد: أشهد أن الله واحد ، لا ند له ولا ولد ، وأن المسيح عبده ، وأن محمداً صادق ، وأنك أمير المؤمنين حقا .

## الحال في لفروع في لعصرالأمرى

فى ذلك العصر تفرقت الأمة سياسيا إلى شيعة وخوارج وأمويين ، كما علمت ، وسرى ذلك الاختلاف إلى العقائد وإلى الفروع ، وتفرق الصحابة والتابعون ، فى الأقطار الإسلامية ، فرأوا ما لم يكونوا قد رأوه ، وانفتقت أذهانهم إلى أمور لم يكونوا يعرفونها ، وفى هذا العصر كثر التحدث عن رسول الله علية فكان ذلك التفرق مع شيوع التحدث سببا فى كثرة الكذب عليه عليه عليه من المهود والنصارى والحجوس وغيرهم فى الدين الإسلامى ، وهم متأثرون بتعاليمهم القديمة ، فأدخلوا على الأحاديث شيئاً كثيراً من الإسرائيليات وغيرها .

وقد قال الإمام النووى فى بيان الدوافع إلى المكذب على النبى على النبى على النبى على النبى على النبى على النبى على وهم أنواع منهم من يضع عليه ما لم يقله أصلا ، إما قرفعا واستخفافا كالزنادقة وأشباههم ممن لم يرج للدين وقارا ، وإما حسبة بزعمهم كجهلة المتعبدين الذين وضعوا الأحاديث فى الفضائل والرغائب ، وإما إغرابا وسمعة كفسقة المحدثين ، وإما تعصبا واحتجاجا كدعاء المبتدعة ومتعصبى المذاهب ، وإما اتباعا لهوى أهل الدنيا فيما أرادوه وطلب العذر لهم فيما أتوه إلخ (١)

### أهل الرأى وأهل الحديث :

قدعلمت أن الصحابة كانوا مجتهدون آراءهم إذا لم مجدوانصا في القرآن الكريم ولا في السنة ، ولكنهم كانوا مخشون الانسياق وراء الآراء ، حتى لايضلوا ، ولكيلا يبعدوا عن سمت الدين ومنهج الحق ، لذلك أثر عن كثيرين منهم النهى عن الآراء ، فقد قال عمر : يأيها الناس إن الرأى كان من رسول الله

<sup>(</sup>١) شرح مسلم للنووى ، وقد أسند ذلك إلى القاضى عياض .

وقال : يريه ، وإنما هو منا الظن والتكلف . وقال : القوا الرأى أعداء السنن أعيبهم القوا الرأى في دينكم ، وكان يقول : أصحاب الرأى أعداء السنن أعيبهم الأحاديث أن يحفظوها وتفلتت منهم أن يعوها ، واستحيوا حين سئلوا أن يقولوا لانعلم ، فعارضوا السنن برأيهم ، فإياكم وإياهم (١) .

لذلك وجد قوم من الحميد في ذلك العصر يكرهون الرأى ، ولايفتون الا بالحديث ، فإن لم بجدوا الحديث توقفوا ، وكان أكثر هؤلاء في الحجاز ، وسموا أهل الحديث ، كما وجد قوم أكثر اجتهادهم بالقياس والرأى ، لكثرة ما في الحديث من كذب على رسول الله يوفي ، وهذا الفريق يرى أن الشريعة معقولة المعيى ، ولها أصول يرجع إليها ، فكانوا لا بخالفون الأولين في العمل بالكتاب والسنة ما وجدوا إليهما سبيلا ، ولكنهم لاقتناعهم ععقولية الشريعة وابتنائها على أصول محكمة فهمت من الكتاب والسنة ، كانوا لا مجمون عن الفتوى ، برأهم فها لم يجدوا فيه نصاً .

وفوق ذلك كانوا يحبون معرفة العلل والغايات التي من أجلها شرعت الأحكام، وربما ردوا بعض الأحاديث لمخالفتها لأصول الشريعة (٢)، وكان مقام هؤلاء بالعراق لإقامة عبد الله بن مسعود به، وقد كان من أهل الرأى، ولأن أكثر رواة الحديث كانوا بالحجاز، وللتعاليم الفارسية واليونانية التي كانت بالعراق، وقد امتاز أهل الرأى بقلة روايتهم للحديث وكثرة تفريعهم الفروع، حتى وصلوا إلى وضع أحكام لأمور تتخيل بالحيال، ولا يحققها الواقع، كما امتاز رجال الحديث بكثرة روايته، ووقوفهم عند النص،

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين لابن القيم جـ ١ ص ١٤٥ و١٤٦ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ التشريع الإسلامي للأستاذ المرحوم الشيخ محمد الخضري ﴿ بِكَ ﴾ .

### عادلاتهم :

اشتدت المجادلة بين أهل الرأى وأهل الحديث ، ولكنها مجادلة منشؤها طريقة الدراسة لا الهوى ، كلهم يطلب الحق ، وكلهم يسعى إليه . ، اكن اختلاف الطرق شعب الأنظار ، وأوجد ذلك الاختلاف فى الفروع ، انظر إلى تلك المناقشة بين أنى حنيفة وهو من أهل الرأى ، والأوزاعى وهو من أئمة الحديث كما روى سفيان بن عيينة إذ قال :

اجتمع أبو حنيفة والأوزاعي في دار الحياطين بمكة المكرمة. فقال الأوزاعي لأبي حنيفة : مالكم لا ترفعون أيديكم عند الركوع ، وعند الرفع منه ، فقال أبو حنيفة لأجل أنه لم يصح عن رسول الله عليه أنه كان يرفع يدبه إذا افتتح الصلاة ، وعند الركوع ، وعند الرفع . قال : كيف ؟ وقد حدثني الزهري عن سالم عن أبيه عن رسول الله عليه أنه كان يرفع يديه إذا افتتح الصلاة وعند الركوع وعند الرفع ، فقال أبو عنيفة حدثنا حاد عن ابراهيم عن علقمة والأسود عن ابن مسعود أن رسول الله عليه أنه كان لا يرفع يديه إلا عند افتتاح الصلاة ، ولا يعود إلى شيء من ذلك . فقال الأوزاعي يديه إلا عند افتتاح الصلاة ، ولا يعود إلى شيء من ذلك . فقال الأوزاعي أحدثك عن الزهري عن سالم عن أبيه ، وتقول حدثني حاد عن إبراهيم أغله من سالم . وعلقمة ليس بدون ابن عمر ، وإن كان لابن عمر صحبة أو له فضل صحبة فالأسود له فصل كثير .

تعطيك هذه المناقشة أن الاثنين اتفقا فىالعمل بالحديث، ولـكن أباحنيفة لاحظ أولا فقه الرواة .

وكانت المناظرة بريئة لايقصد بها إلا إحقاق الحق ، وكلهم من نور الشريعة مقتبس . واقرأ الرسائل التي كانت بين الإمام مالك والليث تجد الحلاف في. وجهة النظر مع أدب المناقشة وحسن المودة وسعة الصدر التي امتاز بها العلماء المحققون ، بيد أنا نقول إن كراهة رجال الحديث للرأى وتخوفهم منه

جعل نسان كثير منهم ينزلق إلى مذمته ، وينال رشاش منه القائلين به ، وانظر إلى قول الشعبي لداود: احفظ عني ثلاثا: إذا سئلت عن مسألة ، فأجبت فيها ، فلا تتبع مسألتك أرأيت ، فان الله قال في كتابه: «أرأيت من اتخذ إلهه هواه ، حتى فرغ من الآية . والثانية إذا سئلت عن مسألة فلاتقس شيئا بشيء ، فربما حرمت حلالا أو حللت حراما ، والثالثة إذا سئلت عما لا تعلم فقل لا أعلم (١) . وقال أيضا : والله لقد بغض هؤلاء القوم إلى المسجد لحو أبغض إلى من كناسة دارى ، قيل ومن هم يا أبا عمر قال الأرأتيون (٢) :

**9 9 9** 

<sup>(</sup>١) الموافقات للشاطبي .

<sup>(</sup> ٢ ) يقصد بذلك أهل الرأى لسكثرة تفريمهم المسائل وكانوا يفولون أرأيت لو حصل كذا ، أرأيت لوكان كذا .

## محت ارمن جَدل لمجهّدين في ذلك و العصر

أرسل الليث بن سعد فقيه مصر إلى مالك بن أنس كتابا يبين فيه دليل ما خالفه فيه ، وها هو ذا الكتاب :

نسلام عليك ، فإنى أحمد الله إليك الذي لا إله إلا هو . أما بعد ، عافانا الله وإياك ، وأحسن لنا العاقبة في الدنيا والآخرة ، قد بلغني كتا بلث تذكر فيه من صلاح حالمكم الذي يسرني ، فأدام الله ذلك لمكم ، وأتمه بالعون على شكره ، والزيادة من إحسانه . وذكرت نظرك في الكتب التي بعثت بها إليك ، وإقامتك إياها ، وختمك علمها مخاتمك ، وقد أتتنا ، فجزاك الله عما قدمت منها خرراً ، فإنها كتب انتهت إلينا عنك ، فأحببت أن أبلغ حقيقتها بنظرك فيها ، وذكرت أنه قد أنشطك ماكتبت إليك فيه من تقوىم ما أتانى عنك إلى ابتدائى بالنصيحة ، ورجوت أن يكون لها عندى موضع ، وأنه لم بمنعك من ذلك فما خلا إلا أن يكون رأيك فينا جميلا ، إلا أنى لم أذاكرك مثل هذا . وأنه بلغك أنى أفتى الناس بأشياء مخالفة لما عليه جماعة الناس عندكم ، وإني يحق على الخوف على نفسي لاعتماد من قبلي على ما أفتيتهم به ، وإن الناس تبع لأهل المدينة التي إلها كانت الهجرة ، ومها نزل القرآن الكريم ، وقد أصبت بالذي كتبت به من ذلك إن شاء الله تعالى ، ووقع منى بالموقع الذى تحب ، وما أجد أحداً ينسب إليه العلم أكره لشواذ الفتياً ، ولا أشدُّ تفضيلا لعلماء أهل المدينة الذين مضوا ، ولا آخذ لفتياهم فيا اتفقوا عليه مني . والحمد لله رب العالمين الذي لاشريك له . وأما ماذكرت من مقام رسول الله عليه بالمدينة ، ونزول القرآن الكريم بها عليه بين ظهر انى أصحابه ، وما علمهم الله منه ، وأن الناس صاروا تبعا لهم فيه فكما ذكرت ، وأما ماذكرت من قول الله تعالى «والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار الذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه ، وأعد لهم جنات تجرى تحتها الأنهار خالدين فيها أبداً ذلك الفوز العظم » . فإن كثيراً من أولئك السابقين الأولين خرجوا إلى الجهاد في سبيل الله ابتغاء مرضاة الله ، فجندوا الأجناد ، واجتمع إليهم الناس ، فأظهروا بين ظهرانيهم كتاب الله وسنة نبيه ، ولم يكتموهم شيئًا علموه ، وكان فىكل جنله منهم طائفة يعلمون كتاب الله وسنة نبيه ، ويجتهدون برأيهم فيما لم يفسره لهم القرآن والسنة ، وأقرهم عليه أبو بكر وعمر وعثمان الذين اختارهم المسلمونُ لأنفسهم ، ولم يكن أولنك الثلاثة مضيعين لأجناد المسلمين ، ولا غافلين عنهم ، بل كانوا في الأمر اليسر ، لإقامة الدين ، والحذر من الاختلاف بكتاب الله وسنة نبيه ، فلم يتركوا أمراً فسره القرآن ، أوعمل به النبي عَلَيْقُ أو ائتمروا فيه بعده إلا علموهموه ، فإذا جاء أمر عمل فيه أصحاب رسول الله مالية بمصر والشام والعراق على عهد أبى بكر وعمر وعثمان ولم يزالوا عليه ، حتى قبضوا لم يأمروهم بغيره ، فلا نراه مجوز لأجناد المسلمين أن محدثوا اليوم أَمْراً لم يعدل به سلفهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والتابعين لهم ، مع أن أصحاب رسول الله علي قد اختلفوا بعده في الفتيا في أشياء كثيرة ، ولولا أنى فد عرفت أن قد علمتها كتبت بها إليك ، ثم اختلف التابعون فى أشياء بعد أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آ له وسلم ، سعيد ابن المسيب و نظر اؤه أشد الاختلاف، ثم اختلف الذين كانوا بعدهم فحضرتهم يا لمدينة وغبرها ورأسهم يومئذ ابن شهاب ، وربيعة بن أبى عبد الرحمن ، أ وكان من خلاف ربيعة لبعض ما قدمضي ما قد عرفت وحضرت وسمعت قولك فيه وقول ذى الرأى من أهل المدينة يحيي بنسميد ، وعبيد الله بن عمر وكثير ابـن فرقد وغيرهم كثير ممن هو أسن منه ، حتى اضطرك ماكرهت منذلك إلى فراق مجلسه ، وذاكرتك أنت وعبد العزيز بن عبد الله بعض ما نعيت به على ربيعة من ذلك فكنتها الموافقين فيها أنكرت ، تكرهان منه ما أكرهه ، ومع ذلك بحمد الله عند ربيعة خبر كثير ، وعقل أصيل ، ولسان بليغ ، و فضل مستبِن ، وطريقة حسنة فى الإسلام ، ومودة صادقة لإخوانه عامة ولنًا خاصة ، رحمه الله وغفر له ، وجزاه أحسن من عمله ، وكان يكون من ابن شهاب اختلاف كثير إذا لقيناه ، وإذا كاتبه بعضنا ، فربما كتب إليه

في الشيء الواحد على فضل رأيه وعلمه بثلاثة أنواع ينقض بعضها بعضا ، ولا يشعر بالذيمضي من رأيه في ذلك . فهذا الذي يدعوني إلى ترك ما أنكرت تركى إياه ، وقد عرفت أيضا عيب إنكارى إياه أن بجمع أحد من أجناد المسلمين بين الصلاتين ليلة المطر ، ومطر الشام أكثر من مطر المدينة بمالايعلمه الاالله ، لم يجمع منهم إمام قط فى ليلة مطر ، وفهم أبوعبيدة بن الجراح ، و خالد بن الوليد ، ويزيد بن أبي سفيان ، وعمرو بن العاص . ومعاذ بن جبل . وقد بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلمقال أعلمكم بالحلال والحرام معاذ بن جبل . ويأتى معاذ يوم القيامة بن يدى العلماء برتوة (خطوة) وشرحبيل بن حسنة ، وأبو الدرداء ، وبلال بن رباح ، وكان أبو ذر بمصر ، والزبير بن العوام ، وسعد بن أبي وقاص ، وبحمص سبعون من أهل بدر ، وبأجناد المسلمين كلها . وبالعراق ابن مسعود وحذيفة بن اليمان ، وعمران بن حصن . ونزلها أمير المؤمنين على بن أبي طالب كرم الله وجهه سنين ، وكان معه من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آ له وسلم ، فلم يجمعه إ بين المغرب والعشاء قط . ومن ذلك القضاء بشهادة شاهد و يمين صاحب الحق ، وقد عرفت أنه لم يزل يقضي بالمدينة به ، ولم يقض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم بالشام وبحمص ولا بمصر ولا بالعراق ، ولم يكتب به إليهم الخلفاء الراشدون أبوبكر وعمر وعنمان وعلى ثم ولى عمر بن عبد العزيز ، وكان كما قد علمت في إحياء السنن والجد في إقامة الدين ، والإصابة في الرأى ، والعلم بما قد مضى من أمر الناس ، فكتب إليه رزيق بن الحسكم إنك كنت تقضى بالمدينة بشهادة الشاهد الواحد وبمين صاحب الحق ، فكتب إليه إناكنا نقضى بذاك بالمدينة ، فوجدنا أهل الشام على غير ذلك ، فلا تقض إلا بشهادة رجلين عدلين ، أو رجل وامرأتين ، ولم يجمع بين المغرب والعشاء قط ليلة المطر ، والمطر يسكب عليه ى منزله الذي كان فيه مخناصرة ساكنا . ومن ذلك أن أهل المدينة يقضون في صدقات النساء أنها متى شاءت أن تتكلم في مؤخر صداقها تكلمت ، فدفع إليها ، (م ١٥ ـ تاريخ الجدل)

وقد وافق أهل العراق أهل المدينة على ذلك ، وأهل الشام ، وأهل مصر ، ولا يقص أحد من أصحاب رسول الله عليات ، ولا من بعدهم لامرأة بصداقها المؤخر ، إلا أن يفرق بينهما موت أو طلاق ، فتقوم على حقها ، ومن ذلك قولهم في الإيلاء أنه لا يكون عليه طلاق ، حيى يوقف وإن مرت الأربعة الأشهر .

وقد حدثني نافع عن عبد الله بن عمر وهو الذي كان يروى ذلك التوقيف بعد الأشهر أن الإيلاء الذي ذكر الله في كتابه لا يحل للمولى إذا بلغ الأجل إلا أن يني، كما أمر الله أو يعزم الطلاق ، وأنتم تقولون إن لبث بعد الأربعة الأشهر التي سن الله في كتابه ولم يوقف لم يكن عليه طلاق ، وقد بلغنا أن غيان ابن عفان ، وزيد بن ثابت ، وقبيصة بن ذؤيب ، وأبا سلمة بن عبد الرحسن ابن عوف . قالوا في الإيلاء إذا مضت الأربعة الأشهر فهي تطليقة باثنة ، وقال سعيد بن المسيب وأبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام وابن شهاب إذا مضت الأربعة الأشهر فهي تطليقة ، ولمه الرجعة في العدة ، ومن ذلك أن زيد بن ثابت كان يقول إذا ملك الرجل امرأته فاختارت زوجها فهي تطليقة ، وإن طلقت نفسها ثلاثا فهي تطليقة ، وقضي بذلك عبد الملك ابن مروان ، وكان ربيعة بن عبد الرحمن يقوله وقد كان الناس مجتمعون على أنها إن اختارت زوجها لم يكن فيه طلاق ، وإن اختارت نفسها واحدة أو اثنتن كانت له علمها الرجعة ، وإن طلقت نفسها ثلاثا بانت منه ، ولم تحل له حتى تنكح زوجا غيره ، فيدخل بها ، ثم يموت أو يطلقها إلا أن يرد علمها في مجلسه فيقول إنما ملىكتك واحدة ، فيستحلفونحلي بينه وبين امرأته . ومن ذلك أن عبد الله بن مسعود كان يقول ، أيما رجل تزوج أمة ثم اشبر اها زوجها فاشتراؤه إياها ثلاث تطليقات . وكان ربيعة يقول ذلك . وإن تزوجت المرأة الحرة عبداً ، فاشترته فمثل ذلك . وقد بلغنا عنكم شيء من الفتيا مستكرها ، وقد كتبت إليك في بعضها فلم تجبني في كتابي ، فتخوفت أن تكون استثقلت ذلك ، فتركت الكتاب إليك في شيء مما أنكره ، وفيما أور دت فيه على رأيك ، وذلك أنه بلغني أنك أمرت زفر بن عاصم الهلالى حَمَن أراد أن يستسقى أن يقدم الصلاة قبل الخطبة ، فأعظمت ذلك ، لأن الخطبة في الاستسقاء كهيئة يوم الجمعة إلا أن الإمام إذا دنا من فراغه من الخطبة ، فدعا ، حول ر داءه ثم نزل فصلي ، وقد استسقى عمر بن عبد العزيز وأبو بكر محمد بن عمرو بن حزم ، وغيرهما ، فكلهم يقدم الخطبة والدعاء قبل الصلاة ، فاستهتر الناس كلهم فعل زفر بن عاصم من ذلك واستنكروه . ومن ذلك أنه بلغني أنك تقول في الحليطين في المال أنه لاتجب علمهما الصدقة ، حتى يكون لـكل واحد منهما ما تجب فيه الصدقة ، وفي كناب عمر ابن الخطأب أن مجب علمهما الصدقة ، ويترادان بالسوية . وقد كان ذلك يعمل به فى ولاية عمر بن عبد العزيز قبلكم ، وغيره ، والذى حدثنا به يحيى بن سعيد ولم يكن بدون أفاضل العلماء في زُمانه ، فرحمه الله ، وغفر له ، وجعل الجنة مصيره . ومن ذلك أنه بلغني أنك تقول إذا أفلس الرجل ، وقد باعه رجل سلعة ، فتقاضى طائفة من ثمنها ، أو أنفق المشترى طائفة منها أنه يأخذ ماوجد من متاعه ، وكان الناس على أن البائع إذا تقاضى من ثمنها شيئًا ، أو أَنْفَق المشرى منها شيئًا ، فليست بعينها ، ومن ذلك أنك تذكر أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم لم يعط الزبير بن العوام إلا لفرس واحد ، والناس كلهم محدثون أنه أعطاه أربعة أسهم لفرسين ومنعه الفرس الثالث ، والأمة كلهم على هذا الحديث ، أهل الشام ، وأهل مصر ، وأهل العراق ، وأهل أفريقية لا يختلف فيه اثنان ، فلم يكن ينبغي لك وإن كنت سمعته من رجل مرضى أن تخالف الأمة أجمعين . وقد تركت أشــياء كثيرة من أشباه هذا ، وأنا أحب توفيق الله إياك ، وطول بقائك لما أرجو للناس في ذلك من المنفعة ، وما أخاف من الضيعة إذا ذهب مثلك مع استئناسي عكانك ، وإن نأت الدار ، فهذه منزلتك عندى ، ورأبي فيك فاستيقنه ، ولا تترك الْـكتاب إلى تخبرك وحالك ، وحال ولدك ، وأهلك ، وحاجة ، وإن كانت لك ، أو لأحد يوصل لك ، فإنى أسر بذلك ، كتنت إليك ونحن صالحون معافون ، والحمد لله ، نسأل الله أن يرزقنا وإياكم شكرما أولانا ، وتمام ما أنعم به علينا ، والسلام عليْك ورحمة الله .

### العصرالعاكيى

#### تمسهيد:

امتاز العصر العباسي بميزات جعلته أزهر العصور العربية ، من حيث العلوم ، والآداب ، والفلسفة .

وقدكان لهذا أثره فى الجدل ، إذ هو صورة للمنازع العقلية ، والنزوع الفكرى للأمم ، ولهذاكان لابد من الكلام إجالا عما اعترى الفكر الإسلامى والحياة الإسلامية من تغر ، ذاكرين أسبابه إجالا :

وأعظم الأسسباب لما طرأ على العرب من تغير فى ذلك العصر هو اختلاطهم بغيرهم من الأمم ، وثمرة ذلك الاختلاط لم تبتدىء فى ذلك العصر بل كانت فى أول القرن الثانى الهجرى ، إذ بتغلغل الموالى فى الاتصال بالعرب وكثر النزاوج والتصاهر بينهم ، وابتدأت الأمم ذوات الحضارات القديمة وخصوصا الفرس يلبسون العرب ثيابا من حضاراتهم ، ومخلعون عليهم حللا من ترفهم . وقبد أخذت النفس العربية تتنزل عن عصبيتها وحميتها.

اختلط العرب بالموالى ماديا ، وشاركوهم فى عيشهم ، وأسهموا معهم فى أرزاقهم ، واختاروا منهم أزواجا وأمهات أولاد ، وحكموهم سياسيا . فكان لهذا كله أثر عقلى ، إذ تشارك العقلان ، وتنزل كلاهما عن بعض خواصه ، فتكون من المزيج عقل واحد ، له خواص مشتركة ، ومناح فكرية متحدة ، غير أن ذلك احتاج إلى زمن مديد ، فان من السهل اشتراك طوائف من الناس فى مطالب مادية واحدة ، ونوع من الحكم واحد ، وليكن من الصعب جمعهم على عاطفة واحدة ، وإحساس مشترك ، ونظر إلى الحياة واحد، وأغراض وآمال تحدوهم جميعا إلى غاية واحدة ، وفكر يوحد الخياة واحد، وأغراض وآمال تحدوهم جميعا إلى غاية واحدة ، وفكر يوحد عقلية جديدة فى الحياة الإسلامية بمجرد الاختلاط المادى ، والخضوع عقلية جديدة فى الحياة الإسلامية بمجرد الاختلاط المادى ، وبدت فى السياسى ، بل مضى زمن صهرت فيه العواطف والأفكار ، وبدت فى

عاطفة جديدة وظاهرة فكرية جديدة ، بزغت في مبتدأ هذا القرن ، وتكامل نموها في مُنتهاه .

وقد تضافرت أمور في إنماء تلك العاطفة المستركة ، وذلك الفكر المشترك ، منها الانقلاب السياسي الذي انتقل به الملك من الأمويين إلى العباسيين أو من العرب إلى الفرس . فإن الفرس الذين نصروا بني العباس، كان لهم سلطان في عهدهم ، قويا أحيانا ، وضعيفا أحيانا . والعرب محرومون في الحالين ، فانغمروا في سائر الناس ، وطوتهم لجة الحياة الاجماعية ، وأخذ الفرس ينشرون حضارتهم متأثرة بالإسلام ، وببقايا الأخلاق العربية ، أو حضارة هي مجموع العنصرين ، ولكن عنصر الفرس فها أغلب ، لأنهم أو حضارة هي مجموع العنصرين ، ولكن عنصر الفرس فها أغلب ، لأنهم كانوا أقوياء بسلطانهم ، وكانوا أقوياء بآمالم التي زينت لهم إحياء ملكهم القديم ، وكانوا أقوياء بقاليم الفكري . فلم اصطدمت عاداتهم بعادات العرب ، وتقاليدهم بتقاليد العرب غلبتها ، وإن تأثرت قليلا عاداتهم بعادات العرب ، وتقاليدهم بتقاليد العرب غلبتها ، وإن تأثرت قليلا عاداتهم بعادات العرب ، ألبستها ثوبا من خيالها وصورها الذهنية .

ولم تكن المعركة قائمة بين العرب والفرس فقط ، لأن أمما أخرى كان لها أثر فى تكوين تلك الحضارة الجديدة ، إلا أن الفرس أظهرها ، وأشدها تأثراً لسابق ملسكهم الذى أورثهم مطامع وآمالا ، ولعظم سلطانهم بنصرتهم العباسيين ، ولأن مكان الاصطدام وهو العراق كان قريبا منهم ، مز دحما بهم ، متأثراً بنفوذهم قبل الإسلام وبعده .

والفكر الفارسي الذي كان له بليغ الأثر في الحياة الإسلامية في ذلك العصر ، كان متأثراً بالفكر اليوناني ، لغزو الفلسفة اليونانية له قبل الإسلام وبعده ، فإن الفلسفة اليونانية قد أنشئت لها مدارس قبيل الإسلام في فارس ، وبعد الإسلام جاءت هذه الفلسفة لابسة ثوبا يهوديا ومسيحيا على ألسنة السريان الذين أجادوا العربية ، فتأثر بهم المسلمون . وكان الفرس بطبيعة تكوينهم الفكرى أشد قبولا لها ، نسابق عهدهم بها ، ولاستعدادهم

للتأمل الذي يوائم الفلسفة ، ويوافقها ، فكان ذلك عاملا عظيما من غوامل تغبر الفكر الإسلامي في عصر العباسيين .

وقد كان مظهر ذلك النغسير الفكرى إلحركة العلمية التي ظهرت في ذلك العصر ، فإنه ما سكنت ربح الفتن السياسية حتى أخذت الأفكار تستغل النقافات المختلفة التي توردت إليها من عدة جهات ، فكثر التدوين في العلوم العربية والدينية ، فدونت أكثر قواعد النحو ، وابتدأ التفكير في علوم البلاغة ، ووضع ضوابط عامة لها ، إذ كثر النقد والبحث والموازنات بين المتقدمين والمتأخرين . وكانت النهضة الفقهية في استنباط الأحكام من كتاب الله وسنة وسوله يترافي ، وتفريع الفروع ، ووضع القواعد، وإحكام الصلة بين الأحكام وينبوع الدين ، فدون الفقه وأصوله ، ودونت السنة ، وقوانين روايتها ، وموازين صحة النسبة فيها .

و بجسوار ذلك كانت حركة الترجمة من اللغات الأجنبية قائمة على قدم وساق ، وزخرت اللغة العربية بأرسال من الأفكار اليونانية ، جاءتها من عدة طرائق ، جاءتها من طريق الفرس المتأثرين باليونان ، كما بينا ، وجاءتها من طريق السريان الذين كانوا أعظم ورثة اليونان إبان ظهور الإسلام ، وجاء بها من اليونانية نفسها ، فان بعض الموالى كان يجيد اليونانية والعربية ، فنقل إليها طرائف من أفكارها .

جاءت الفلسفة اليونانية أحيانا خالصة كما علمت ، وأحياناً لابسة ثوبا فارسياً ، وأحياناً مرتدية بمسوح يهودية ومسيحية عن طريق السريان . وكان طبيعياً أن يتأثر الذهن الإسلامي بهذه الأشكال المختلفة ، وإذا كان من الناس من لحم عقول قوية تسيطر على الأفكار التي ترد إليها ، وتهضمها ، فكذلك من الناس من لا تقوى عقولهم على احتمالها . بل تضطرب عند ورودها بين قديمها وجديدها ، فتكون في فوضى فكرية لا استقرار فيها ، ولذا رأينا قوما بعضهم شعراء ، وبعضهم كتاب ، وبعضهم فلاسفة ، بعضهم ينتسبون للعلم ،

غزتهم تلك الأفكار ، فلم تقو على هضمها عقولهم ، وهجروا أفكارهم القديمة الصالحة ، فاضطربوا وصاروا حائرين بائرين .

بل نستطيع أن نقول إنه ظهر فى ذلك الاضطراب ، وتلك الحسيرة الفكرية قوم يذهبون مذاهب سوفسطائية (١) اليونان والرومان . منهم من أخذوا يدعون إلى أن الأشياء لاحقيقة لها ، فنهم من أنكر وجودها ، ومنهم من ادعى أن الشيء كما يعتقد الإنسان ، ومنهم الشكيون الذين يشكون فى . كل شيء ، ويدعون إلى هذا الشك .

ومن هؤلاء صالح بن عبد القدوس ، ولعلاء الكلام معه ومع غيره مناقشات طويلة . جاء في كتاب سرح العيون : مات لصالح بن عبد القدوس ولد فمضي إليه أبو الهذيل والنظام معه ، وهو غلام حدث ، كالتبع له ، فرآه محترقا ، فقال أبو الهذيل : لا أعرف لجزعك وجها ، إذ كان الناس عندك كالزرع . فقال صالح : يا أبا الهذيل ، إنما أجزع عليه ، لأنه لم يقرأ كتاب الشكوك ، فقال أبو الهذيل : وماكتاب الشكوك ؟ قال كتاب وضعته ، من قرأه شك فياكان ، حتى يتوهم أنه لم يكن ، وفيا لم يكن ، وفعا لم يكن ، وعلى ختى يظن أنه قد كان . فقال له النظام : فشك أنت في موت ابنك ، واعمل حتى يظن أنه قد كان . فقال له النظام : فشك أنت في موت ابنك ، واعمل

<sup>(</sup>١) طائفة من فلاسفة الميونان قوام فلسفتها إنكار كل موجود ، ييقولون لا شي ، موجود ، ولو وجد ما أمكننا معرفته ، فهم ينكرون الوجود والمعرفة جميعا ، والشيء كما يعتقد الإنسان . فكل حكم يصدره الإنسان فهو حق، فليس هناك علم ، ولسكن هناك آراء . وليست هناك حقيقة ، ولكن هناك ما يشبهها ، ويقولون في الديانات أنها لا أصل لها في الفكر والعقل . ويقولون في الأرباب التي كانت شائعة إذ ذاك : أنها من اختراع واضعى القوانين ، ليرهبوا بها البشر ، فلا آلهة ، ولامعبودات في الواقع والعقل ، ويقولون في الأخلاق إن الحير في وأنه ليس هناك عدل ولا ظلم ، ولا حق ولا باطل ، وأن القوانين ما وضعت إلا المضعفاء وأن السعادة كل السعادة في القوة والسيادة على الأشياء ، والفوز من أي طريق ، وكون الفرد لا يتقيد بغير إرادته . فلخص فلسفتهم كما رأيت إنكار حقائق الكون ، ومسائل الأخلاق والعقل ، واعتبار الفرد محوركل الوجود ، فما انعكس في نفسه فهو الواقع والحق ، والغيء حق عند من اعتقد أنه حق ، وباطل عندهن اعتقد أنه باطل ، ولذا قال زعيمهم بروتغوراس : الغرد مقياس كل شيء .

أ ه ( مأخوذ من مذكرات الفلسفة المؤلف ) .

على أنه لم عت ، وإن مات ، وشك أيضا فى أنه قرأ هذا الكتاب ، وإن لم يكن قد قرأه ، فحصر صالح ، وكان مذهبه السوفسطائية ، فاتهم يزعمون أن الأشياء لاحقيقة لها ، وأن ما نستبعده ، يجوز أن يكون على ما شاهده ، ويجوز أن يكون على ما شاهده ، وأن حال البقظان كحال النائم . وإنك لترى إلى الآن كتب علم الكلام تبتدىء بالرد عليهم ، وتعني بالنظر فيما ينقض كلامهم .

ولم تمكن الحضارة الفارسية والنقافة اليونانية هما وحدهما مادة الغذاء للفكر الإسلامى فى ذلك العصر ، بل شاركتهما عدة عناصر أخرى ، فهناك بقايا الحضارة الأشورية وعلوم المكلدانيين ، وهناك الفلسفة الهندية ، وما اشتملت عليه من تصوف ، وما بها من أفكار ونحل ، وليس مبدأ تناسخ الأرواح الذى كثر الحديث فيه فى هذا العصر وسابقه إلا غزوا هنديا غزا الفكر الإسلامى . وقد ظهر بن المسلمين دعاة مبادىء إلحاد تشبه مبادىء كانت قائمة فى الهند القدعة ، فالدهريون الذين كثروا فى العصر العباسى ، وكانوا يقولون لايوجدنا ولا جلكنا إلا الدهرقد نبتوا فى الهند ، وقد ظهرت فى المسلمين طائفة طالما ناقشها المعتزلة وسائر علماء الكلام وناظرتهم ، وهى طائفة ولدت فى الهند وعاشت فى الهند وغيرها ، وسرت أفكارها إلى بعض ضعفاء الإعان (٢)

<sup>(</sup>١) تنسب هذه الطائفة إلى سومنات ، وهو اسم كان في الهند أحرقه السلطان محمود بن سبكتكين سنة ١٦٤ كما ذكر الحضرى في تاريحه . وقد ذكر البيروني أنها فرقة شديدة البغض للبر اهمة . وقد كانت خراسان ، وفارس ، والعراق ، والموصل إلى حدود الشام في القدم على ديبهم . إلى أن ظهر زرادشت من أذربيجان ، ودعا إلى المحوسية ، وراجت دعوته فانجلت السمنية عنها إلى مشارق بلخ .

<sup>(</sup> ٧ ) جاء فى كتاب الأغانى : كان بالبصرة ستة من أصحاب الكلام هم عمرو بن عبيد ، وواصل ابن عطاء ، وبشار الأعمى ، وصالح بن عبد القدوس وعبد السكريم بن أبى العرجاء . ورجل من الأزد . فكانوا يجتمعون بمنزل الأزدى ويختصمون عنده ، فأما عمرو بن عبيد فصار إلى الاعتزال ، وأما عبد السكريم وصالح فصححا التوبة . وأما بشار فبق متحيرا مخلطا . وأما الأزدى فمال إلى قول السمنية . وهو مذهب من مذاهب الهند القديمة ، وبق ظاهره على ماكان عليه .

من المسلمين ، وقوام مذهبها إنكار كل ما لا يعلم إلا بالحس والنجرية ، فلا يعترفون بغير الحس طريقا للعرفان ، وينكرون بسبب ذلك، وجود الله سبحانه وتعالى ، لأنه ليس معروفا بالحس ، ومع ذلك يأخذون بمبدأ التناسخ .

وقد كانت المناقشة قائمة بين كثير من علماء المكلام وبين السمنية فى داخل البلاد الإسلامية وخارجها . جاء فى كتاب المنية والأمل للمرتضى : أن ملك السند طلب إلى الرشيد أن يبعث إليه من يناظره فى الدين ، فبعث الرشيد إليه قاضيا لامتكلما ( لأن الرشيدكان قد منع الجدال فى الدين ، وحبس علماء المكلام) فانتدب ملك السند سمنيا ليجادل القاضى .

فسأل السمني القاضي: أخرني عن معبودك هل هو القادر؟ قال: نعم . قال أفهو قادر أن نخلق مثله ؟ فقال القاضي: هذه المسألة من علم السكلام ، وهو بدعة ، وأصحابنا ينكرونه . فقال السمني : قد كنت أعلمتك دينهم . وكتب ملك السند بذلك إلى الرشيد ، فقامت قيامته ، وضاق صدره ، وقال أليس لهذا الدين من يناضل عنه ؟ قالوا بلي . يا أمير المؤ منعن هم الذين أبيتهم عن الجذال في الدين وجاعة منهم في الحبس ، فقال أحضروهم . فلما حضروا قال : ما تقولون في هذه المسألة ؟ فقال صبي من بينهم : هذا السؤال عال ، لأن المخلوق لا يكون إلا محدثا ، والحدث لايكون مثل القديم ، فقد استحال أن يقال يقدر على أن مخلق مثله أو لايقدر ، كما استحال أن يقال يقدر أن يحاون عاجزاً أو جاهلا ، فقال الرشيد: وجهوا إليه بهذا الصبي . فقالوا إنه لا يؤمن أن يسألوه عن غير هذا . فقال اختاروا غيره . فاختاروا معمر بن عباد السلمي ، فسم في الطريق .

ومن هذا ترى كيف كانت المناقشة قائمة بين السمنية وعلماء الكلام من المعتزلة وغيرهم في داخل البلاد الإسلامية وخارجها .

وقد كان العصر العباسي عصر التحام جدل بين أصحاب الديانات فقد كانت كثرة إسلام اليهود والنصارى وغيرهم من أهل الديانات المختلفة سبباً في أن رؤساء هذه الديانات تجردوا للدفاع عنها ، ومهاجمة المسلمين في رفق ومن غير طعن إلا قليلا في الإسلام ، فكان ذلك مجسور جدل عظيم كما سنبن فيا يلى .

## تموّ البحدل في العصّرالعباسي

اشتدت حركة الجدل في العصر العباسي ، ونمت وازدهرت ، وقوى أمره حتى صار موضوع مباراة العلماء ، ومسابقة الأدباء ، ومنازلة الكتاب ، ومناط التقدير لكل عالم مستبحر ، وكل نجيب شاد ، يريد أن يتخذ من المعلم طريقا للمجد ومن الأدب طريقا للسبق ، ومن البحث والاطلاع وسيلة للوصول إلى الغاية ونيل الأمل، والحصول على المأرب ، وقد تضافرت عدة أسباب فجعلت للجدل تلك المنزلة وله ذلك الشأن منها :

كثرة الملل والنحل في البييلاد الإسلامية ، فقيد صارت الحواضر الإسلامية شرقا وغربا مزدحمة بأهل الملل والنحل من كل صوب ، فيها اليهودي والنصراني والمحوسي المانوي ، والزرادشي والمزدكي ، والحراني ، والدهري ، والسني ، وغير هؤلاء وهؤلاء ، وكلهم اجتمعوا في صعيد واجدوأكسهم ظل الإسلام حرية دينية يقيمون بها شعائرهم الدينية ، من غير أن يمسهم أحدهم بسوء ، وحرية فكرية تجعلهم يتناقشون في كل ما يقع تحت أنظارهم من أمور دينية وغيرها ، ماداموا لايسبون دينا ، ولايقدحون في شعيرة من شعائره .

ولقد حفظت مناقشات بين هذه الطوائف المختلفة ، وأقواها ما كان بين المسلمين وغيرهم ، ومن ذلك ما حكى من أن المأمون ناقش مجوسيا ثنويا ، فقال له : أسألك عن حرفين لا أزيد عليهما ، هل ندم مسىء قط على إساءته . قال بلى . قال فالندم على الإساءة إساءة أم إحسان . قال إحسان . قال : فأرى فالذي ندم هو الذي أساء أم غيره . قال : بل هو الذي أساء . قال : فأرى أن صاحب الخير هو صباحب الشر ، قال : قال : قانى أقول : الذي ندم غير الذي أساء . قال فندم على شيء كان منه أم على شيء كان من غيره (١) .

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ج ١ ص ٣٣٥ .

وترى على هذا النحوكثيراً من المناقشات الدينية ، سببهاكثرة الاختلاط واستمتاع الجميع بحرية القول والعمل فى ظل الأدب والأخلاق الفاضلة التى يجب أن تسود المناقشات العقلية بين الأكفاء ذوى الفكر الراجح ، والعقل القويم .

دخول طوائف كثيرة من أهل الديانات الأخرى في الإسلام، فإن الرؤساء وزعماء الأديان قد تقدموا بسبب ذلك للدفاع عن أديانهم، ومهاجمة بعض المبادىء الإسلامية في حرص وحذر واتئاد. وأشد ماكانت تلك المهاجمات ماكان بجيء من البود والنصارى، لعلمهم بالمكتب المنزلة. ولقد تصدى للرد عليهم علماء المسلمين، فردوا دعاويهم في نحورهم، ولووا مقدماتهم على نتائجهم، وبينما أولئك دائبون في محاولة الهدم، كان هؤلاء مسارعين لإحقاق الحق ورده إلى نصابه.

يروى أن يحيى الدمشتى وضع رسالة يحاول فيها الدفاع عن دينه ، وقد رأى الناس يخرجون عنه أفواجا أفواجا ، جاء فيها : إذا قال لك العربى ما تقول فى المسيح ؟ فقل له : إنه كلمة الله . ثم ليسأل النصرانى المسلم : بم سمى المسيح فى القرآن . وليرفض أن يتكلم بشيء ، حتى يجيبه المسلم ، فإنه سيضطر إلى أن يقول : كلمة الله ألقاها إلى مريم وروح منه . فإن أجاب بذلك فاسأله : هل كلمة الله وروحه مخلوقة أوغير مخلوقة ؟ فان قال مخلوقة فلير د عليه بأن الله إذن كان ، ولم تكن له كلمة ولا روح ، فإن قلت ذلك فسيفحم العربى ، لأن من يرى هذا الرأى زنديق فى نظر المسلمين .

ولهذه الاعتراضات الواهية ردود قيمة مذكورة في مواضعها من كتب علم الكلام ، وفي القرآن المكريم وتفسيره ، فلا نشغل أنفسنا بحكايتها ، وإنما سقنا ذلك لتعرف مقدار ماكان يتضافر به النصارى للدفاع عن عقيدتهم إزاء الغزو الروحى للإسلام في جماعتهم ، وقد كتب الجاحظ رسالة لأحد إخوانه في الرد على النصارى جاء في مقدمتها : أما بعد ، فقد قرأت كتابكم ، وفهمت ماذكرتم فيه من مسائل النصارى قبلكم ، وما دخل على قلرب

إخوانكم وضعفائكم من اللبس ، والذي خفتموه على جواباتهم من العجز . وذكر تم أنهم قالوا : إن الدليل على أن كتابنا باطل وأمرنا فاسد أننا ندعى عليهم مالا يعرفونه. فيما بينهم ، ولا يعرفونه من أسلافهم لأنا نقول إن الله . عز وجل قال فى كتابهالكريم على لسان نبيه محمد ﷺ , وإذ قال الله يا عيسى ً ابن مريم أ أنت قلت للناس اتخذونى وأمى إلهين من دون الله » وأنهم زعموا أنهم لم يدينوا قط بأن مريم إله في سرهم ، ولا ادعوا ذلك قط في علانيتهم وأنهم زعموا أننا ادعينا عليهم مالا يعرفون كما ادعينا على البهود ما لايعرفون حَمَنَ نطق كتابنا ، وشهد نبينا أن المهود قالوا عزيراً ابن الله ، وأن يد الله مغلولة، وأن الله فقير وهم أغنياء ، وهذا مالايتكلم به إنسان ، ولايعرف في تشيء من الأديان . ولو كانوا يقولون في عزير ما علمتموه وادعيتموه ما جحدوه من دينهم ، وما أنكروا أن يكون من قولهم ، ولما كانوا بانكار بنوة عزير أحق منا بانكار بنوة المسيح ، ولماكان علينا منكم بأس بعد عقد الذمة وأخذ الجزية . . الخ (١) . ثم يسترسل الجاحظ في بيان ما يعترض به النصارى ، ويعقب عليه ينقضه لبنة لبنة ، حتى لايترك لهم بعد ذلك حجة قائمة . وهذا كله يدل على أن دخول طوائف كثيرة فى الإسلام حرك الكثيرين من المتعصبين للذود عن دينهم ومهاجمة الإسلام بسيوف مفلولة . وإن ذلك قد دفع إلى حركة جدلية واسعة النطاق ، عقدت لأجلها مجالس المناظرة وفصلت فها الفصول في الكتب .

واضطراب عقائد بعض ضعفاء الإنمان ، إما لالتباس الأمر عليهم ، وحيرتهم بين قديم قد أنسوا إليه وألفوه ، وجديد قد عرفوه ، وإما لأنهم قوم لا يهتمون بالأديان ، بل سيطر الإلحاد على قلوبهم ويلبسون أردية الدين اتجاراً لنيل غرض أوشهوة . فقد كان اضطراب هؤلاء سببا في كثرة المناقشات الدينية والموازنات بين الأديان ، والتاريخ يروى لنا أن بعض الناس دخل في الإسلام ، ثم ارتد عنه ، وذلك يستدعى مناقشته لأن حكم الإسلام في الإسلام ،

<sup>(</sup>١) ثلاث رسائل للجاحظ نشرها يوشع فنكل `

المرتد أنه يستتاب قبل قتله ، والاستتابة تستدعى مناقشة فى الأسباب التى حملته على الخروج من الإسلام بعد أن عرفه . فإن كان ضالاً ، بين له السبيل ، ووضح له الطريق ، وإن كان معانداً عولج رأسه بالسيف ، فانه مفسد أراد اللهو والعبث بالأديان ، ولامعنى للدخول فى الإسلام وهو فى حل من ألا يدخل ، ثم الحروج منه إلا الإفساد ، والتشنيع بالباطل .

واقرأ مناظرة المأمون للمرتد الخراسانى ، فإنها تعطيك صورة من الجدل الذى كان بجرى بسبب الدخول فى الإسلام ، ثم الحروج من غير حجة واضحة ، ولا سبب معقول ، وستأتى هذه المناظرة فى المختار من مجادلات هذا العصر .

• اتساع نطاق الحركة العلمية ، وتغلغل المذاهب الفلسفية في الثقافة الإسلامية وفي نفوس رجال ممن يعيشون في ظل الإسلام . فقد علمت أن الفلسفة اليونانية و دخولها الربوع الإسلامية تبعه غزو سو فسطائية اليونان لبعض المسلمين ، و دخول كثير من النحل وآراء الفلاسفة في الإلهيات في كوث المسلمين الدينية .

بل إن أولئك العلماء الذين تصدوا للرد على الفلاسفة سلكوا مسلكهم في الاستدلال ، وبنوا قضاياهم الدينية على بحوث في الطبيعيات ، وقد نالوا لهذا أشطرا من القلسفة ، ليلحنوا على خصومهم ، وليعرفوا أسلحتهم ، فيشهروا عليهم مثلها فتكا وقوة ، وليلزموهم بمبادئهم وما يعتنقون من آراء ومذاهب ، وقد كان التحام الفلاسفة ، ومن لف لفهم مع علماء المسلمين مثاراً لحركة جدلية واسعة . قد قيدت يقيود المنطق وسادتها قيود الفلسفة واصطلاحات العلماء ، وإنك لترى ذلك واضحا في ردود الغزالي على الفلاسفة الذي ،جمعها في كتابه مهافت الفلاسفة يوردود ابن رشد عليه التي جمعها في كتابه مهافت الهافت المهافت المه

تشجيع الحلفاء للمناظرة ، فقد عمل خلفاء بني العباس على تشجيع الحركة العلمية ، وتقريب العلماء ، وإدنائهم لهم ، وذلك التشجيع قد تبعه

تشجيع المناظرات ، إذ ليست إلا صورة لقوة الحركات العلمية ، واختلاف النفوس فى المنازع ، واختلاف العقول فى المسالك فعقدت لها المجالس فى قصور الحلفاء والأمراء ، وفى المساجد والنوادى . وأشد الحلفاء سبقا فى هذا الميدان المأمون ، فقد كان بما أوتى من قدرة جدلية ، وما امتاز به من رغبة علمية ، وما اشتهر به عصره من كثرة العلم والعلماء أبرز الحلفاء العباسين فيه شخصية وقوة ، يعقد المجالس للمناظرة ، ويسهم فيها برأيه ، ويجادل كلا فى حجته ، والجميع فى المناقشة سواء لا فرق بين أحد إلا بالحجة الدامغة ، والعارضة القوية ، والقول المبين .

ولقد أكثر المأمون من مجالس المناظرات ِ، حتى لقد عيب ذلك عليه.. قال الطيفورى فى تاريخ بغداد : قال التغلبي سمعت يحيى بن أكثم يقول أمرنى المأمون عند دخوله بغداد أن أجمع له وجوه الفقهاء وأهل العلم من أهالي بغداد ، فاخترت له من أعلامهم أربعين رجلا ، وأحضرتهم ، وجلس لهم المأمون ، فسأل عن مسائل ، وأفاض فى فنون الحديث والعلم ، فلما انقضى ذلك المجلس الذي جعلناه للنظر في أمر الدين . قال المأمون : يا أبا محمد كره هذا المجلس الذي جعلناه للنظر طوائف من الناس بتعديل أهوائهم ، وتزكية آرائهم ، فطائفة عابوا علينا فى تفضيل على بن أبى طالب رضى الله عنه ، وظنوا أنه لا بجوز تفضيل على إلا بانتقاص غبره من السلف. والله ما استحل أو قال ما استجيز أن انتقص الحجاج ، فكيف السلف الطيب . وإن الرجل ليأتيني بالقطعة من العود ، أو بالخشبة ، أو بالشيء الذي لمعل قيمته لا تكون إلا درهما أو نحوه . فيقول إن هذا كان للنبي براتيم ، أو قد وضع يده عليه ، أو شرب فيه ، أو مسه ، وما هو عندى بثقة ، ولا دليل على صدق الرجل ، إلا أنى بفرط النية والمحبة أقبل ذلك ، فأشتريه بألف دينار وأقل وأكثر ، ثم أضعه على وجهى وعيني ، وأتبرك بالنظر إليه وبمسه ، وإنما هو عود لم يفعل هو شيئا ، ولا فضيلة له يستوجب مها المحبة ، 

وحرمة من قد صحبه ، وبذل ماله ودمه دونه ، وصبر معه أمام الشدة وأوقات العسرة ، وعادى العشائر والعائر والأقارب ، وفارق الأهل والأولاد ، واغترب عن داره ، ليعز الله دينه ، ويظهر دعوته . يا سبحان الله ، والله او لم يكن هذا في الدين معروفا لكان في الأخلاق جميلاً . وإن من المشرك*ين* لمن يرعى في دينه من الحرمة ماهو أقل من هذا . معاذ الله مما فطن به الجاهلون . ثم لم ترضِ هذه الطائفة بالعيب لمن خالفها ، حتى نسبته إلى البدعة في تفضيله رجلاعلي أبخيه ونظيره ومن يقاربه . وقد قال الله جل من قائل : « ولقد فضلنا بعض النبيين على بعض » ثم وسع لنا في جهل النماضل من المفضول . فما فرض علينا ذلك ، ولا ندبنا إليه ، إذ شهدنا عجماعتهم بالنبوة . فمن دون النبيين مثل ذلك ، إذ شهد لهم بالعدالة . والتفنَّفيل أمر لو جهله جاهل ، رجونا ألا يكون اجترح إثما، وهم لم يقولوا : بدعة فيمن قال بقول واحد من أصحاب رسول الله ﷺ وشك في الآخر ، واحتج في كسره وإبطاله في الأحكام وذلك في الفروج والدماء والأموال التي كان النظر فيها أوجب من النظر في التفضيل. فيغالط في مثل هذا أحد يعرف شيئًا ، أو له روية أوحسن نظر ، أويدفعه من له عقل ، أو معاند يريد الاستعلاء، أو متبع لهواه ذاب عن رياسة أو معتقد . وطائفة قد اتخذ كل رجل منهم مجلسا ، وأعتقد به رياسته ، لعله يدعو فثة لضرب من البدعة . ثم لعل كل رجل منهم يعادى من خالفه الأمر الذى قد عقد به رياسة بدعة ، ويشيط بدمه ، وهو قد خالفه من أمر الدين من هو أعظم من ذلك ، إلا أن ذلك أمر لا رياسة له ، فسأله عليه وأمسك عنه عند ذكر مخالفته إياه فيه ، فإذا خولف في نحلته ، ولعلها مما وسع الله في جهله ، أو قد اختلف السلف في مثله ، فلم يعاد بعضهم بعضا ، ولم يروا في ذلك إثما . ولعله يكفر مخالفه أو يبدعه ، أو يرميه بالأمور التي حرمها الله عليه من المشركين دون المسلمين بغياً عليهم وهم المترقبون الفتن والراسفون فها ، لينهبوا أموال الناس

ويستحلوها بالغلبة ، وقد حال العدل بينهم وبين ما يريدون يزأرون على الفتن زئير الأسد على فرائسها . وإنى لأرجو أن يكون مجلسنا هذا بتوفيق الله وتأييده ومعونته على إتمامه سببا لاجتماع هذه الطوائف على ماهو أرضى وأصلح للدين . إما شاك فيتبن ويثبت فينقاد طوعا ، وإما معاند فير د بالعدل كرها .

يستفاد من هذا النص كيف كان المأمون مشغوفا بالجدل والمناظرة ، وكيف كان يعقد لها المجالس رجاء حسم خلاف وفض نزاع ، أو هداية شاك طالب لليقين ، أو أخذ الذريعة للقضاء على معاند مكابر لا يبغى سداداً ، ولا يطلب رشاداً . وتراه قد كان يشكو من ناقديه وتجنيهم عليه بسبب تفضيله على بن أبى طالب على غيره من الصحابة ، وبهذا تعرف كيف كانت حركة الجدل قائمة على قدم وساق .

• تشعب الفرق الإسلامية وانفراعها والتحامها وكثرة مجادلاتها، فالمعتزلة قضوا ردحا طويلا من ذلك العصر فى منازلات مع الفقهاء والمحدثين ، وأهل الأهواء والنحل ، حتى جاءهم الأشاعرة وانفصل عنهم الخلفاء ، فنازلوهم فى كل مكان حتى ضعف أمرهم . والشيعة المعتدلة كثر حديثها ، وكانت مجالس المأمون موضعا لكثير من مناقشات الشيعة .

يروى عن بشر المريسي قال: حضرت عبدالله المأمون أنا وثمامة ومحمد بن أبي ألعباس ، وعلى بن الهيثم ، فتناظروا في النشيع ، فنصر محمد بن أبي العباس الإمامية ، ونصر على بن الهيثم الزيدية .

وجرى الكلام بينهما إلى أن قال محمد لعلى : يا نبطى ما أنت والبكلام ، فقال المأمون وكان متكئا ، فجلس : الشتم عى ، والبذاءة لؤم ، إنا قد أيحنا الكلام وأظهرنا المقالات ، فمن قال بالحق حمدناه ، ومن جهل ذلك وقفناه ، ومن جهل الأمرين حكمنا فيه بما يجب. فاجعلا بينكما أصلافإن الكلام فروع ، فإذا افتر عتم شيئا رجعتم إلى الأصول .

وهكذا كل الفرق الإسلامية ، وقد جدت فرق ونحل لم تكن من قبل زادت حركة الجدل حدة وقوة ونماء .

• وجود المذاهب الإسلامية فى الفروع ، فقد دونت هذه المذاهب وكان لها أئمة يدافعون عنها ، ويبر هنون عليها ويقيدون الأدلة عليها ، وإنك لتقرأ كتاب الأم للشافعى فتجد فيه أبوابا قد جاءت على شكل مناظرات مما يدل على رواج سوقها ، وقوة أمرها فى هذا الباب ، ولم يكتفوا بالاجتهاد فى الفروع بل استنبطوا لها أصولا ، وقعدوا لها قواعد . وقد كثر جلل الفقهاء كثرة فاحشة حتى بعد إغلاق باب الاجتهاد ، حتى كانت مجالس العزاء تحيا بالمحادلات الفقهية والمناقشات فى أصول المذاهب . وقد وضع لتنظيم جدل الفقهاء وترتيبه علم الجدل والخلاف ، وهو يشبه المنطق العملى ، وسنبين ذلك بيانا أوفى عند الكلام على الجدل فى الفروع .

لهذه الأسباب كلها ، ولغيرها مما لايسع المقام ذكرها قويت المناظرات وحلت محل الخطابة عندما ضعفت وكسدت بضاعتها ، وكان المجادلون فيها محرصون على بلاغة الكلام ، وإفصاح البيان والتأثير بالإقناع بعد الإفحام .

. . .

## مواضع البحسكال

### الحدل في الإمامة :

لم تنشأ فرق سياسية جديدة ، وإن أخذت الفرق القديمسة تبعد عن مذاهب أسلافها . وأشد الجدل في السياسة ماكان بين العلويين والعباسين ، وخصوصا في أول قيام الدولة العباسية ، فقد رأى العلويون أبناء عمهم يبتزون الأمر منهم ، ويستبدون به دونهم ، وما لحنوا إلا بحجتهم ، ولاقاموا إلا بأنصارهم ، فأعلنوا الخروج على المنصور ، وبادلوه الكتب يحتجون عليه بما لأبهم من مآثر ، ويحتج عليهم بما له من حق الوراثة ، وقد استمر العلويون شجا في حلق الدولة العباسية يمنعونها أن تنقلب في نعيم من الهدوء ، وتكرر خروجهم في عصور مختلفة على الدولة ، وقامت لهم خلافة في مصر ، لا تقل قوة عن خلافة العباسيين في بغداد بل أقوى .

والمناظرات فى شأن العلويين استمرت طول العصر العباسى قائمة على أحدً ما تكون قوة ، وأشد ما تكون انتشاراً ، وسرت إلى الأدباء والكتاب، وكتبت فيها الرسائل ، ودبجت فيها الكتب.

أما الخوارج فقد ضعف أمرهم ، وإن كان منهم خروج وحروب فى صدر الدولة ، فقد خضد ت شوكتهم ، وباد أكثرهم فى آخرها .

### المجدل في العمت أكر الزنادف

كانت تطلق كلمة الزندقة فى هذا العصر على كل متهم فى دينه ، مخلط بالإسلام عقائد مجوسية قديمة ، أو يتشكك فى دينه ، أو يرتكب الموبقات ويستحل المحرمات ، ولا يرجو للدين وقاراً ، يهزع الأخلاق ، وينشر المحون والفساد .

وقاء ذاعت هذه الأحوال فى ذلك العصر ذيوعاً شديداً ، وتضافرت عدة أسباب فى رواجها وانتشارها ، حتى خشى كثيرون على الإسلام الاندثار وعلى أسسه الانهيار ، ولكنه كان أقوى عماداً ، وأشد سناداً ، وأعمق فى القلوب تأثيراً ، مما توهم الأكثرون . والأسباب فى شيوع الزندقة كثيرة قوامها طمع بعض الفرس فى إحياء ملكهم القديم ، ولذا تقدم المقنع الخراسانى ، مهاجها الدولة الإسلامية بالسيف فى عهد المهدى ، فقد خرج مخراسان من قرية من قرى مرو ، وكان فيا ذكر يقول بتناسخ الأرواح ، خاستغوى بشراً كثيراً ، وقوى ، وسار إلى ماوراء النهر ، فوجه المهدى لقتاله عدة من قواده ، فهم معاذ بن مسلم ، وهو يومئذ على خراسان ، ثم أفر د لحاربته سعيداً الحرشى ، وضم إليه القواد ، فاستعد المقنع فى قلعة كش ، فحاصره سعيد بقلعته ، ولما اشتد عليه الحصار ، وأحس بالهلكة شرب معاونيا نساءه وأهله ، فات وماتوا جميعا ، ودخل المسلمون قلعته ، واحتروا رأسه (۱) .

و لما عجزت تلك المحاولة ، انصرف مريدو إحياء الملك الفارسي ، إلى إحياء الديانات الفارسية ، فأحبوا المانوية ، وأرادوا نشر الزرادشتية ،

<sup>(</sup>۱) الطري ج ۹ س ۳۲۸.

ولذا كثر المانويون وغيرهم من طوائف المجوس ، وقد أغرم المهدى بالفتك بهم ، والقتل الذريع فيهم ، حتى كان يأخذ بالظنة ، إذ رأى عددهم يكثر وينمى .

لما انتشر من كتب مانى ، وابن ديصان ، ومرقيون ، مما نقله ابن المقفع وغيره ، وترجمه من الفارسية والفهلوية إلى العربية ، وما صنف فى ذلك ابن أبى العوجاء ، وحاد عجرد ، ويحيى بن زياد ، ومطيع بن إياس من تأييد المذاهب المانوية والديصانية والمرقيونية ، فكثر بذلك الزنادقة ، وظهرت ، آراؤهم فى الناس . وكان المهدى أول من أمر الجدليين من أهل البحث من المتكلمين بتصنيف المكتب فى الرد على الملحدين ، ممن ذكرنا من الجاحدين وغيرهم ، وأقاموا البراهين على المعاندين فأوضحوا الحق للشاكين (۱) .

تتبعهم المهدى فى كل مكان ، ولم ير أحد متهما فى دينه من غير أن يفتك به ، وينزل به ما بجعله عبرة لغيره . ويظهر أن المانوية كانوا أكثر ظهوراً من غيرهم فوصيته لولده الهادى كان موضوعها المانوية . وهاهى ذى بنصها كما جاء فى الطبرى :

يابى إن صار إليك هذا الأمر ، فتجرد لهذه العصابة (يعنى أصحاب مانى ) ، فإنها فرقة تدعو الناس إلى ظاهر حسن ، كاجتناب الفواحش ، والزهد فى الدنيا ، والعمل للآخرة ، ثم تخرجها إلى تحريم اللحم ، ومس الماء الطهور ، وترك قتل الهوام تحرجا وتحوبا ، ثم تخرجها من هذه إلى عبادة اثنين : أحدهما النور والآخر الظلمة ، ثم تبيح بعد هذا إنكاح الأخوات والبنات ، والاغتسال بالبول ، وسرقة الأطفال ، لتنقذهم من ضلال الظلمة إلى هداية النور ، فارفع فيها الحشب ، وجرد فيها السيف ، وتجرد بأمرها إلى الله لاشريك له ، فإنى رأيت جدك العباس فى المنام قلدنى بسيفين ، وأمرنى بقتل أصحاب الاثنين .

<sup>(</sup>١) من ضحى الإسلام للأستاذ الجليل أحمد أمين نقلا عن المسعودي .

وقد نفذ الهادى وصية أبيه ، فتتبع المانوية بالقتل الذريع فيهم ، وحرك أهل الكلام لإبطال مذاهبهم .

وقد كان للمأمون مع بعضهم مناقشات ، ويروى أنه حاكى أسلافه من الحلفاء فى الفتك ، والعمل على إبادتهم بالسيف .

ويظهر أن مزدك بعد ذلك كان له أنصار كثيرون بجوار أنصار مانى ، فإن كثيرين من الإباحيين من الشعراء وغيرهم كانوا مزدكيين فى أعمالهم ، وربماكان منهم من يعتنق مذهبه ، على أنه عقيدة يؤمن بها ، ومذهب يسير على طريقته .

ولقد وجد من دعا إلى هذا المذهب علنا من غير سر ، وجهراً من غير إخفاء . فقد ظهر بابك الحرمى : وأخذ فى العبث والفساد ، ودعا إلى المزدكية ، وكان أصحابه جميعا عليها ، وكان ظهوره فى عصر المأمون . وقد أوصى أخاه المعتصم بالتشديد فى قتاله هو وقبيله ، وجاء فى الوصية ذلك الكلام : والخرمية فأغزهم ذا حزامة وصرامة وجلد ، واكفه بالأموال والسلاح والجنود من الفرسان والرجالة ، فإن طالت مدتهم ، فتجرد لهم بمن معك من أنصارك وأوليائك فاغزهم ، واعمل فى ذلك عمل مقدم النية فيه ، راجيا ثواب الله عليه . واعلم أن العظة إذا طالت ، أوجبت على السامع لها ، والموصى بها ألحجة ، فاتق الله فى أمرك كله ، ولاتفن (١) .

ولقد تجرد الأفشين وهو من قواد المعتصم الممتازين لبابك ، حتى قضى عليه . ومن الغريب أنه هو اتهم بالزندقة ، وبأنه من أنصار المزدكية ، وقد حوكم ، ثم قضى عليه ، وكانت محاكمته مناظرة قيمة ، ولذلك نثبها هناكما وردت في الطبرى :

أتى بالأفشين ، ولم يكن بعد فى الحبس الشديد ، فأحضر قوم من الوجوه ، لتبكيت الأفشين بما هو عليه ، ولم يترك فى الدار أحد من أصحاب

<sup>(</sup>۱) الطبرى ج ۱۰.

المراتب ، وصرف الناس ، وكان المناظر له محمد بن عبد الملك الزيات . وكان الذين أحضروا المازيار صاحب طبرستان ، والموبد (١) المرزبان ابن تركش ، هو أحد ملوك السفد ، ورجلان من أهل السفد (٢) فدعا محمد بن عبد الملك بالرجلين ، وعليهما ثياب رثة فقال لها . . ما شأنكما ؟ فكشفا عن ظهورهما ، وهي عارية من اللحم ، فقال له محمد تعرف هذين . قال : نعم ، هذا مؤذن ، وهذا إمام بنيا مسجدا بأشروسنة . فضربت كل واحد منهما ألف سوط ، ذلك أن بيني وبين ملك السفد عهدا أن أترك كل قوم على دينهم وماهم عليه . فوثب هذا على بيت كان فيه أصنامهم (يعني أهل شروسنة ) فأخرجا الأصنام ، واتخذاه مسجداً ، فضربتهما على هذا ألفاً لتعديهما ، ومنعهما القوم من بيعنهم .

فقال له محمد: ماكتاب عندك قد زينته بالذهب والجوهر والديباج، فيه الكفر بالله ؟ قال هذا كتاب قد ورثته عن أبي فيه أدب من آداب العجم. وما ذكرت من الكفر، فكنت أستمتع منه بالأدب، وأترك ما سوى ذلك ووجدته محلّى، فلم تضطرنى الحاجة إلى أخذ الحلية منه، فتركته على حاله ككتاب كليلة ودمنة، وكتاب مزدك في منزلك، فما ظننت أن هذا مخرج من الإسلام.

ثم تقدم الموبذ ، فقال : إن هذا كان يأكل المخنوقة ، ومحملني على أكلها ، ويزعم أنها أرطب لحماً من المذبوحة . وكان يقتل شاة سوداء كل يوم أربعاء يضرب وسطها بالسيف ، ثم يمشى بين نصفها ، ويأكل لحمها ، وقال لى يوما : إنى قد دخلت لحؤلاء القوم فى كل شيء أكرهه ، حتى أكلت لهم الزيت ، وركبت الجمل ، ولبست النعل ، غير أنى إلى هذه الغاية لم تسقط منى شعرة (يعنى لم يطل ، ولم يختن ) .

<sup>(</sup>١) الموبذ هو فقيه المجوس .

<sup>(</sup>٢) أماكن بسمرقند .

فقال الأفشين: خبرونى عن هذا الذى يتكلم بهذا الكلام أثقة هو فى دينه (وكان الموبذ مجوسيا، أسلم بعد ذلك على بد المتوكل) قالوا: لا. قال: فما معنى قبولكم شهادة من لاتثقون به، ولاتعدلونه. ثم أقبل على الموبد، فقال: هل كان بين منزلى ومنزلك باب أو كوة تطلع على منها وتعرف أخبارى ؟ قال: لا. قال: أفليس كنت أدخلك إلى، وأبثك سرى، وأخبرك بالأعجمية، ميلى إليها وإلى أهلها ؟ قال نعم. قال: فلست بالثقة فى دينك، ولا بالكريم فى عهدك إذا أفشيت على سراً، أسررته إليك.

ثم تنحى الموبذ ، وتقدم المرزبان بن تركش ، فقالوا للأفشين : هل تعرف هذا ؟ قال : لا ، فقيل للمرزبان : هل تعرف هذا ؟ قال : نعم ، هذا الأفشين . قالوا له هذا المرزبان . فقال له ( المرزبان ) يا مميخرق ، كم تدافع . وتموه ؟ قال له الأفشين : يا طويل اللحية ما تقول ؟ قال كيف يكتب إليك أهل مملكتك . قال كما كانوا يكتبون إلى أبي وجدى . قال : فقل . قال : لا أقول . فقال المرزبان : أليس يكتبون إليك بكذا وكذا بالأشروسنية وقال : بلي . قال أفليس تفسيره بالعربية إلى الآلحة من عبده فلان بن فلان ، قال : بلي . قال : قال محمد بن عبد الملك والمسلمون محتملون أن يقال لهم هذا . فاذا أبقيت لفرعون حين قال : أنا ربكم الأعلى . قال : كانت هذه عادة القوم لأبي وجدى ، ولى قبل أن أدخل في الإسلام ، فكرهت أن أضع نفسي دونهم ، فتفسد على طاعهم .

فقال له إسحاق بن إبراهيم بن مصعب : ويحك يا حيدر ، كيف تحلف بالله لنا ، فنصدقك ، ونصدق بمينك ونجريك مجرى المسلمين ، وأنت تدعى ما ادعى فرعون .

ثم قدم مازيار صاحب طبرستان ، فقالوا للأفشين : تعرف هذا ؟ قال : لا ، قالوا للمازيار تعرف هذا قال نعم ، هذا الأفشين ، فقالوا له هذا المازيار ، قال نعم قد عرفته الآن . قالوا هل كاتبته ؟ قال لا ، قالوا للمازيار ، هل كتب إليك ، قال نعم ، كتب أخوه خاش إلى أخى قوهيار .

إنه لم يكن ينصر هذا الدين إلا بيض غيرى وغيرك وغير بابك ، فأما بابك ، فأما بابك ، فإنه بحمقه قتل نفسه ، ولقد جهدت أن أصرف عنه الموت ، فأنى حمقه إلا أن دلاه فيا وقع فيه فان خالفت لم يكن للقوم من يرمونك غيرى ، ومعي الفرسان وأهل النجدة والبأس ، فان وجهت إليك لم يبق أحد كربنا إلا ثلاثة : العرب ، والمغاربة ، والأتراك ، والعربى بمنزله الكلب ، اطرح له كسرة ثم اضرب رأسه بالدبوس ، وهؤلاء الذباب ( يعنى المغاربة ) إنما هم أكلة رأس ، وأولاد الشياطن ( يعنى الأتراك ) فإنما هي ساعة ، حتى تنفذ سهامهم ، ثم نجول الخيل عليهم جولة ، فتأتى آخرهم ، ويعود الدين إلى ما لم يزل عليه أيام العجم .

فقال الأفشن: هذا يدعى على أخيه وأخى دعوى لا تجب على ، ولو كنت كتبت بهذا الكناب إليه لأستميله ويثق بناحيى ، كان غير مستنكر، لأنى إذا نصرت الحليفة بيدى ، كنت بالحيلة أحرى أن أنصره ، لآخذه بقفاه وآتى به الحليفة لأحظى به عنده كما حظى به عبد الله بن طاهر عند الحليفة ، ثم نحى المازيار . ولما قال الأفشين للمرزبان التركشي ما قال ، وقال لإسحق بن إبراهيم ما قال ، زجر ابن أبى دؤاد الأفشين . فقال هذا له : يا أبا عبد الله ، ترفع طيلسانك بيدك ، فلا تضعه على عاتقك ، حتى تقتل به جماعة ، فقال ابن أبى دؤاد : أمطهر أنت ؟ قال : لا . قال أما منعك من ذلك ، وبه تمام الإسلام ، والطهور من النجاسة ، قال : أوليس فى دين الإسلام استعال التقبة ؟ قال : بلى . قال خفت أن أقطع ذلك العضو من جسدى ، فأموت : قال : أنت تطعن بالرمح وتضرب بالسيف ، فلا عنعك خروج نفسى ولم أعلم أن في تركها الحروج عن الإسلام ، فقال ابن أبى دؤاد : تعنيى ، فأصبر عليها إذا وقعت . وهذا شيء أستجلبه ، فلا آمن معه خروج نفسى ولم أعلم أن في تركها الحروج عن الإسلام ، فقال ابن أبى دؤاد : قد بان حكم أمره ، ثم أمر به فحبس .

وقد أخذت بعض فرق الشيعة تخلط بتعاليمها مبادىء من الديانات القديمة فالإسماعيلية الباطنية التي تقول بالإمام المستور أخذت تخلط بمذهبها تعاليم

مجوسية قديمة ، ويؤكد بعض المؤرخين أن عبد الله بن ميمون القداح وهو من زعمام كان هو وأبوه ديصانيين (١) وادعى عبد الله أنه نبى مدة طويلة وكان يظهر كثيراً من الترهات والأباطيل ، ويذكر أن الأرض تطوى تحته ، فيمضى إلى أي مكان يحب في أقرب مدة (٢).

وليس القرامطة الذين ظهروا في آخر عصر المعتمد ، إلا شعبة من الباطنية التي اختلطت تعاليمها بتعاليم مجوسية ونصرانية ، فكانت زندقة لبست. لبوسا شيعيا.وقد كانوا قوة مخربة وسط الدولة العباسية ، وشجا في حلقها ، وشوكة في جنها ، وكان ابتداء ظهورهم على يد رجل قدم من لواحي خوزستان . إلى سواد الكوفة ، وكان يظهر الزهد والتقشف ، ويأكل من كسبه؛ وإذا قعد إليه إنسان ذاكره أمر الدين ورّهده في الدنيا ، وأعلمه أن الصلاة المفنر.صه على إلناس خمسون صلاة فى كل يوم وليلة . حتى فشا-ذلك عنه ، ثم أعلمهم أنه يدعو إلى إمام من أهل بيت رسول الله علي ، فلم يزل على ذلك يقعد إليه ، فيخبرهم من ذلك بما تعلق به قلوبهم ، ثم مرض ، وبقى في الطريق مطروحاً ، وكان فى القرية رجل بلقبه أهلها بكرمينه ، لحمرة عينيه ( وهو بالنبطية أحمر العينين ) فكلم في أن محمل هذا العليل إلى منزله ففعل ، وأقام عنده حتى برأ فكان كرميته يدعو الناس إلى مذهبه ، حتى أجابه جمع كثير من الأكرة ، وكان بأخذ من كل من يدخل مذهبه ديناراً يزعم أنه للإمام . و مما دعاهم إليه أنه جاء بكتاب فيه : بسم الله الرحمن الرحيم ، يقول الفرج ابن عَمَّانَ ، وهو من قرية يقال لها نصرانة. أنه داعية المسيح ، وهو عيسي ، وهو الكلمة ، وهو المهدى ، وهو أحمد بن محمد بن الحنفية . وذكر

<sup>(</sup>١) الديصانية نحلة مجوسية قديمة ، تنسب إلى ابن ديصان ، وكانت تقول بالأصلين النور ، والظلمة ، وطائفة مهم تقول إن النور خالط الظلمة اختياراً منه ليصلحها ، فلما اختلط بها ، ورام الخروج فيها ، امتنع ذلك عليه ، وقالت طائفة إن النور أراد أن يرفع الظلمة عنه لمسلم الحس بخشونتها ، فشابكها بغير اختياره .

<sup>(</sup> ۲ ) الطبر ي ، الجزء الحادي عشر .

أن المسيح تصور له فى جسم إنسان ، وقال له إنك الداعية ؟ وإنك الحجة ، وإنك الناقة ، وإنك الدابة ، وإنك روح القدس ، وإنك يحيى بن ذكريا ، ومن شرائعه ، أن الصوم يومان فى السنة ، وهما المهرجان والنبروز (١) . ولقد خاف الرجل بعد ذلك على نفسه ، إذ أفسد الناس ، ففر إلى الشام فنسب مذهبه إلى كرميته ثم خفف فقيل قرمط (١) .

ولقد عظم أمر القرامطة ، وانتشرت مفاسدهم ، وازداد طغيانهم ، وهاجموا الحجاج ، وفتكوا بهم ، وانتهكوا حرمات البيت الحرام ، وانترعوا منه الحجر الأسود ثم ردوه إليه ، وقالوا قد أخذناه بأمر ، ورددناه بأمر ، وكانت لهم مواقع حربية شديدة التقوا فيها مع جيوش العباسيين حتى قضى عليهم هؤلاء بالسيف .

وقد تصدى الأشاعرة للرد عليهم ، ومناقشاتهم ، وكانت المناظرات بينهم على أقوى ما تكون حدة ، حتى انتشلوا العامة من ضلالهم ، وردوا كيدهم فى نحورهم ، وأثبتوا بذلك أن الإسلام أقوى من أن يرام بذلك النحو من الكيد مهما تتعدد مثارات الباطل ، ونوازع الشيطان ، وطرق التضليل .

من كل ما سبق علمت كيف كان كثيرون من الفرس يحاولون إحياء دياناتهم القديمة ، ونور الإسلام في الآفاق ، وينشرون مبادئهم الثنوية ، تحت سلطان دين التوحيد ، وكان بجوار هؤلاء طائفة أخرى ملحدة لا دين لها، دأمها الشك، وديدنها الإنكار ، لاتذعن لدين ، ولاتطمئن إلى شرع ، ومن الناس من كان يطلق على هؤلاء اسم الزيادقة كالأولين ، كما أن من الناس من كان يطلق الزندقة على طائفة الإباحيين الذين لايتقيدون في شهواتهم بقيد من واجب أو دين أو خلق ، فكأن الزندقة كانت تطلق حينئذ على من اعتنقوا الديانات الفارسية القديمة ، وخصوصا المانوية . وكانت تطلق على الإباحيين . وعلى الملحدين ، وأكثر مناقشات العلماء والفقهاء كانت بينهم وبين الأولين ، وكثير منهاكان بينهم وبين الملحدين ،

<sup>(</sup>۱) ملخص من الطبري الجزء الحادي عشر .

# خسكن العشرآن

هذه مسألة شغلت الفكر الإسلامى فى عصور ثلاثة من خلفاء بنى العباس: المأمون ، والمعتصم ، والواثق . ابتلى فيها العلماء ، واضطربت فيها النفوس وأرهقت فيها حرية العقيدة ، وحرية الرأى ، وأوذى المتمسكون بدينهم ، المتورعون فى ألفاظهم ، المتوقفون فى علمهم عند حدود النص \_ إيذاء شديداً . ولا ذنب لهم فى ذلك ، إلا العكوف على كتاب الله وسنة رسوله بالله و عدم خروجهم عن نطاق ما بينا خشية أن يضلوا فى متاهات الباطل ، و عدم خروجهم عن نطاق ما بينا خشية أن يضلوا فى متاهات الباطل ، و مثارات الشيطان ، و نزغات الفكر ، و زيغ العقول ، و ماكانوا فى تدينهم ليغتوا بغير علم من كتاب أو أثارة من سنة .

وفى الحقيقة إن المناقشة فى خلق القرآن لم تكن بدعا فى العصر العباسى ، بلكانت قبل ذلك .

يروى أن أول من تكلم فيها الجعد بن درهم في العصر الأموى ، فقد كان يقول بخلق القرآن . فقتله خالد بن عبد الله القسرى يوم الأضحى بالمكوفة ، وكان واليا عليها ، أتى به في الوثاق ، فصلى ، وخطب . ثم قال في آخر خطبته : انصرفوا ، وضحوا بضحاياكم ، فقبل أن نعارضكم فإنى أريد اليوم أن أضحى بالجعد بن درهم ، فإنه يقول ماكلم الله موسى تكليا ، ولا اتخذ الله إبراهيم خليلا ، تعالى الله عما يقول علواً كبيراً ، ثم نزل ، وحز رأسه بالسكن بيده (١) .

وقال مثل ذلك القول الجهم بن صفوان ، فقد نفى صفة المكلام عن الله سبحانه وتعالى تنزيها له عن الحوادث وصفاتها ، وحكم بسبب ذلك بأن القرآن مخلوق ، وليس بقديم .

<sup>(</sup>١) سرح العيون ص ١٨٦.

ولما جاء المعتزلة ، ونفوا صفات المعانى ، ثم بالغوا ، فأنكروا أن يكون الله متكلا ، وما وردق القرآن الكريم من أن الله سبحانه وتعالى كلم موسى تكليما ، أولوه بأنه خلق الكلام فى الشجرة ، فهم لايصفون الله بأنه متكلم ، ولكن يعتقدون أنه يخلق الكلام ، كما نخلق كل شيء . وعلى هذا الاعتقاد بنوا دعواهم أن الكلام مخلوق لله سبحانه ، لذلك خاضوا فى حديثه فى الهصر العباسى خوضاً شديداً ، وشاركهم فى حديثه بعض الفقهاء ، فقد كان بشر بن غياث المريسى على كبر يحله فى الفقه من المصربن على القول كأن بشر بن غياث المريسى على كبر يحله فى الفقه من المصربن على القول خلق القرآن ، وقد نهاه أبويوسف عن ذلك فلم ينته ، فطر ده من مجلسه .

وقد كان ابتداء الحوض الشديد في شأن القرآن في عصر الرشيد ، ولم يكن هو ممن يشجعون الحوض في العقائد ، والجدل فيها على ضوء أقوال الفلاسفة بل يروى أنه حبس طائفة من المحادلين في العقائد من المعتزلة ، ولذا لم يشجع الكلام في شأن القرآن أهو قديم أو حادث ، ولذا لما بلغته مقالة بشر بن غياث المريسي في شأن القرآن الكريم . قال : إن أظفرني الله أقتله ، فظل بشر مختفيا طول خلافة الرشيد .

فلما جاء المأمون ، أحاط به المعتزلة ، وكان جل حاشيته من رجالهم ، وأدناهم هو إليه ، وقربهم زلنى نحوه ، وأكرمهم أبلغ الإكرام ، حتى يروى أنه كان إذا دخل عليه أبو هشام الفوطى من أثمة المعتزلة تحرك له حتى يكاد يقوم ، ولم يكن يفعل ذلك مع أحد من الناس ، وذلك لأنه كان تلميذاً لأبى الهذيل العلاف فى الأديان والمقالات وهو معتزلى . ولما عقد المحالس للمناظرات والمناقشات فى المقالات والنحل ، كانوا الفرسان ، والسابقين فى المحالة والبارزين على الحصوم ، لما عنوا به من دراسات عقلية واسعة ، كما بينا آنفاً عند الكلام على المعتزلة .

ولذلك كان لهم الأثر الكبير فى نفس المأمون بجتبى منهم من يشاء لصحبته، ويحتار منهم من يريد لوزارته ، وخص منهم أحمد بن أبى دؤاد بالرعاية والعطف والتقريب ، حتى أنه أوصى أخاه المعتصم بإشراكه معه فى أمره وقال

له: وأبو عبد الله بن أبى دؤاد ، فلا يفارقك ، وأشركه فى المشورة فى كل أمرك ، فانه موضع لذلك منك .

فلما أحس المعتزلة سهذه المنزلة زينوا له إعلان القول بخلق القرآن نشراً لمذهبهم ، وليكتسبوا بذلك إجلال العامة واحترامهم ، وصادف ذلك هوى فى نفسه ، فأعلن ذلك سنة ٢١٢ هـ وناظر من يغشى مجلس مناظرته فى هذا الشأن ، وأدلى فها بحججه وأدلته ، ولكنه ترك الناس أحراراً في عقائدتهم ، لا يرهقون في مذاههم ، ولا يحملون على فكرة لا يرونها. ، ولاعقيدة لا يستسيغون الخوض في شأنها ، ولكن في سنة ٢١٨ وهي السنة التي توفى فها بدا له ( ولعل ذلك بوسوسة بعض أهل الاعتزال ) أن يدعو الناس يقوة السلطان على اعتناق القول مخلق القرآن ، بل أراد أن محملهم على ذلك . قهراً وغلبة ، وابتدأ ذلك بارسال كتابه وهو بالرقة إلى إسحاق بن إبراهيم نائبه في بغداد ، بامتحان القضاة والمحدثين ، ليحملهم على القول بخلق القرآن. ويظهر أنه كان يريُّد حمل الذين لهم شأن في مناصب الدولة والذين يتصلون بالحكام بأى نوع من الاتصال ، ولو كانوا شهُّوداً في نزاع قد رفع أمره إلى القضاء ، على تلك العقيدة ، فقد جاء في آخر الكتاب الأرل : فاجمع من محضرتك من القضاة ، واقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين هذا إليك ، فابدأ بامتحانهم فيم يقولون وتكشيفهم عما يعتقدون في خلق الله القرآن وإحداثه ، وأعلمهم أن أمير المؤمنين غير مستعين في عمله ، ولا واثق فيما قلده ، واستحفظه من أمور رعيته عن لايوثق بدينه وخلوص توحيده ويقينه . فإذا أقروا بذلك ووافقوا أمر المؤمنين فيه ، وكانوا على سبيل الهدى والنجاة ، هرهم بنص من يحضرهم من الشهود على الناس ومسألتهم عن علمهم في القرآن ، وترك شهادة من لم يقر أنه مخلوق محدث ولم يره ، والامتناع من تِوقِيعها عنده . واكتب إلى أمير المؤمنين بما يأتيك عن قضاة أهل عملك في مسألتهم . والأمر لهم بمثل ذلك . ثم أشرف عليهم وتفقد آثارهم . حتى تنفذ أحكام الله إلا بشهادة أهل البصائر في الدين ، والإخلاص للتوحيد . وترى من هذا أنه لم توضع عقوبة لمن لم يعتقد هذه العقيدة سوى الحرمان من مناصب الدولة ، وعدم ساع شهادته إن كان شاهداً ، ولم يعد كتابه الثانى ذلك فأحضر المحاق بن إبراهيم القضاة واختبرهم ، ولم يكتف بذلك ، بل أحضر المحدثين أيضا ، وكل من تصدى للفتوى والتعليم والإرشاد وامتحبهم ، وأرسل إجابتهم عن مسألته في خلق القرآن إلى المأمون . فأرسل هذا كتابا (۱) يبن سخف هذه الإجابات ، وبحرح المجيبين ويسلقهم بقارص القول وعنيف الكلام . ثم ذكر في هذا الكتاب عقوبات لمن لم يقل مقالته ، إذ أمر محمل من لم يقل إليه موثقا . وقال : ومن لم يرجع عن شركه ممن سميت لأمير المؤمنين في كتابه هذا . ولم يقل إن القرآن مخلوق بعد بشر بن الوليد وإبراهيم بن كتابه هذا . ولم يقل إن القرآن مخلوق بعد بشر بن الوليد وإبراهيم بن المهدى (۱) فاحملهم أجمعين موثقين إلى عسكر أمير المؤمنين ، مع من يقوم محفظهم وحراسهم في طريقهم ، حتى يؤديهم إلى عسكر أمير المؤمنين ، مع من يقوم محفظهم وحراسهم في طريقهم ، حتى يؤديهم إلى عسكر أمير المؤمنين ، مع من ويتوبوا حملهم جميعاً على السيف إن شاء إلله ، ولا قوة إلا بالله .

وترى من هذا كيف ترقى من عقوبة الحرمان إلى الإنذار بعقوبة الإعدام ، وقد سارع إسحاق بن إبراهيم إلى تنفيذ رغبته وإجابة طلبته ، من غير مراجعة أو توان ، فأحضر الفقهاء والمفتين وأنذرهم بالعقوبة الصارمة ، والعذاب العتيد ، إن لم يقروا بما يطلب منهم ، وينطقوا بما سئلوا أن ينطقوا به ، ويحكموا بالحكم الذي ارتآه المأمون من غير تردد أو مراجعة ، فنطقوا جميعاً بما طلبوا وأعلنوا اعتناق ذلك المذهب ، ولكن أربعة ربط الله على قلوبهم ، واطمأنوا إلى حكم الله ، وآثروا الباقية على الفانية . ولم يرضوا بالدنية في دينهم أصروا على موقفهم إصراراً جريئاً ، وهم أحمد بن حنبل ، ومحمد ابن نوح ، والقواريرى ، وسعادة ، فشدوا في الوثاق وكبلوا بالحديد ، وباتوا ابن نوح ، والقواريرى ، وسعادة ، فشدوا في الوثاق وكبلوا بالحديد ، وباتوا

<sup>(</sup>١) ستجيء إليك هذه للسكتب ني باب المختار من المناظرات في ذلك .

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> قد ذكر في كتابه أنها إن لم يقولا يقتلا .

ليلتهم مصفدين فى الأغلال ، فلماكانوا فى الغد أجاب سجادة إسحاق فيما يدعوه إليه ، فخلوا عنه ، وأطلقوا من قيوده ، واستمر الباقون على حالهم ورضوا بتقيد الأشباح فى سبيل انطلاق الأفراح .

وفى اليوم التالى أعيد السؤال عليهم ، وطلب الجواب إليهم ، فخار ت نفس القواريرى، وأجابهم إلى ما طلبوا ، ففكوا قيوده ، وبقى اثنان الله معهما فسيقا فى الحديد ليلتقوا بالمأمون فى طرسوس ، وقد استشهد ابن نوح فى الطريق ، والذين أجابوا طلب مهم أن يواجهوا المأمون أحراراً . وقدموا كفلاء بأنفسهم ليوافوه بطرسوس كأخويهم . وبينا هم فى الطريق نعى الناعى المأمون ، ولكنه عفا الله عنه ، لم يودع هذه الدنيا من غير أن يوصى أخاه المعتصم بالتمسك بمذهبه فى القرآن ودعوة الناس إليه بقوة السلطان وكأنه فهم أن تلك الفكرة التى استحوذت على رأسه دين واجب الإطاعة ، وواجب لا يبرأ عنقه منه من غير أن يوصى خلفه به ، فوصاه .

فقد جاء فی مطلع وصیته: هذا ما أشهد علیه عبد الله بن هرون أمیر المؤمنین بحضرة من حضره ، أشهدهم جمیعا علی نفسه أنه یشهد هو ومن حضره أن الله عز وجل وحده ، لاشریك له فی ملكه ، ولامدبر لأمره غیره ، وأنه خالق ، وما سواه مخلوق ، ولایخلو القرآن أن یكون شیئا له مثل ، ولاشیء مثله تبارك وتعالی .

وجاء فى وسط الوصية : يا أبا اسماق ، ادن منى ، واتعظ ما ترى ، وخذ بسيرة أخيك فى خلق القرآن .

ولهذه الوصية لم تنقطع المحنة بوفاة المأمون ، بل اتسع نطاقها ، وزادت ويلاتها ، وكانت شرآ مستطيراً على المتوقفين من الزهاد والعلماء والفقهاء والمحدثين ، وأهل الفتيا في الدين .

استمر البلاء بأحمد بن حنبل ، ومزق جسمه بالسياط ، وهو راض بالبلاء غير مستهن بعقيدته . واستمر في الحبس تحو ثمانية وعشرين شهرآ ، حتى استيئسوا منه ، وعلموا أنه لا بحيب دعاءهم ، ويؤثر بالإجابة دعاء

النفس والوجدان، وما يراه واجب الاعتقاد، وجزءا من الإيمان. ثم أطلق سراحه فعاد إلى ماكان عليه من الإفتاء والتحديث إلى أن مات المعتصم ولما آل الأمر إلى الواثق سار على سنة أبيه وعمه فى هذه المسألة، وإنزال المحنة بمن لايراها، ولكنه لم يرد أن ينزل بأحمد أكثر مما نزل به، فقال له: لا نجمعن إليك أحداً، ولاتساكني فى بلد أنا فيه، فأقام الإمام أحمد مختفيا لا نخرج إلى صلاة ولاغيرها، حتى مات الواثق.

ولم تكن المحنة مقصورة على أحمد ، بل نجاوزته إلى غيره ، وكان الفقهاء يساقون من الأمصار إلى بغداد ، ليختبروا في هذه المسألة ، ويفتش عن خبايا قلومهم . وممن نزل به ذلك يوسف بن يحيي البويطي الفقيه المصري صاحب الإمام الشافعي ، فقد دعي للقول بما يقولون فامتنع ، فحمل مقيداً مغلول ، حتى مات في أصفاده ، محتسباً ذلك عند ربه ، ومنهم نعيم ابن حياد ، فقد مات في سمن الواثق مقيداً لذلك ، ومنهم أحمد بن نصر الحزاعي قتله الواثق وصلبه ، لامتناعه عن الحوض فيا يخوضون فيه ، وقد قبل إن ثمامة بن أشرس هو الذي سعى به إليه ، ويروى أن الواثق ندم على قتله ، وعاتب ثمامة وكل من أشار عليه بقتله .

فى هذه الفتنة الصاء التى خفت فيها صوت الحكمة ، وفى هذه الشدة الطخياء التى سكت فيها نداء الرحمة ، عاش العلماء سنبن ، وكان التورع عن الحوض جريمة لاتغتفر ، وإنما لايعنى عنه ، وحوبا كبيراً لايعدر فيه مؤمن لسابق عمله ، أو حسن سبرته ، أو صلاحه واحترام الناس له .

وقد تفاقم الخطب ، واستمرت البلوى ، حتى ستم الناس هذه الحال ، بعض الناس . بل حتى سئمها القائمون بها ، وحتى صارت هزلا لدى بعض الناس .

يروى أنه دخل عبادة المضحك على الواثق ، فقال يا أمير المؤمنين ، أعظم الله أجرك فى القرآن ، قال ويلك ، القرآن بموت . قال يا أمير المؤمنين ، كل مخلوق بموت ، بالله يا أمير المؤمنين ، من يصلى بالناس التراويح إذا ما مات القرآن ، فضحك الواثق وقال : قاتلك الله ، أمسك .

ويروى الدميرى في كتاب حياة الحيوان أن الواثق رجع في آخر حياته عن إنزال المحنة بمن لايرى هذا الرأى ، إذ دخل عليه شيخ ممن نزلت به المحنة فقال في ضمن مجادلته مع ابن أبي دؤاد: شيء لم يدغ إليه رسول الله يعلق أبو بكر ، ولاعمر ، ولا عمان ، ولا على ، تدعو أنت الناس البه ، ليس يحلو أن تقول علموه ، أو جهلوه ، فان قلت علموه . وسكتوا عنه ، وسعني وإياك من السكوت ماوسع القوم . وإن قلت جهلوه . وعلمته أنت ، فيال كع ابن لكع ، يجهل النبي عليه والحلفاء الراشدون رضي الله عنهم شيئا ، وتعلمه أنت .

فلما سمع الواثق ذلك وثب من مجلسه . وأخذ يردد تلك الكلمات ، وعفا عن الشيخ ، ورجع عماكان يفعل ، كما روى ابنه المهتدى .

موضع النزاع في هذه المسألة :

لم يكن النظر فى الواقع متلافيا حول محور واحد فى هذه المسألة ، فأحد المتناظرين وهم المعتزلة ، والخلفاء ، وكل من له يد فى هذه المحنة يرى أن القرآن شىء ، وإن كان أعلى من كل الأشياء ، وأن الله جعله ، وخلقه ، وإن كان أعلى من كثير من المخلوقات ، والآخرون نظروا إلى أن القرآن من حيث معانيه وكلام الله القائم ، وكلام الله قديم ، إذ هو صفة من صفاته فقد وصف الله سبحانه وتعالى بالكلام . فقال « وكلم الله موسى تكليما » ولا عكن أن تكون صفة من صفات الله محدثة .

ولما اشتدت حومة الجدل ، وحمى الوطيس رضى الأكثرون من العلماء والفقهاء والمحدثين أن يتوقفوا ، ولا يخوضوا ، وأن يسكنوا عن أمر لم يرد فى كتاب ولا فى سنة ، وإنك لتجد ذلك فى أجوبة كثيرين ممن امتحمهم إسحاق بن إبراهيم إجابة لطلب المأمون ، إذ كانت أجوبهم تدور حول التوقف ، والامتناع عن الحوض ، والإمساك عن الأمر .

وانظر إلى إجابة بشر بن الوليد، فاسحاق يقول له: ماتقول في القرآن؟ فقال أقول في القرآن هو؟ فقال أقول في القرآن هو كلام الله . قال لم أسألك عن هذا ، أمخلوق هو؟ فقال أول الم ١٧ ـ تاريخ الجدل )

قال: الله خالق كل شيء. قال: القرآن شيء؟ قال هو شيء. قال فمخلوق. قال: الله خالق. قال ما أحسن قال ليس نخالق. قال ما أحسن غير ما قلت لك.

وانظر إلى إجابة أبى حسان الزيادى ، إذ قال له إسحاق : القرآن مخلوق هو ؟ قال القرآن كلام الله ، والله خالق كل شيء ، وما دون الله مخلوق ، وأمير المؤمنين إمامنا ، وبسببه سمعنا عامة العلم ، وقد سمع ما لم نسمع ، وعلم ما لم نعلم . وقد قلده الله أمرنا ؛ فصار يقيم حجنا وصلاتنا ، ونؤدى إليه ذكاة أموالنا .

وترى من هاتين الإجابتين كيف كان القوم متوقفين ، لايريدون الحوض في هذا الحديث ، ولانحبون إنارة الفتنة حوله ، ولذا نستطيع أن نقول إن المناظرة كانت مناظرة قوم قد اعتنقوا مذهبا مع آخرين قد امتنع الأكثرون منهم عن الحوض في موضع النزاع ، ولم يروا أن يتكلموا فيه ، لعدم وروده في قرآن أو سنة ، ولعدم تعرض السلف الصالح له ، وقليل منهم من كون له

اعتقاداً مناقضاً لما قال المعتزلة .

ومن هنا نرى ظلم المأمون ، إذ سن سنة سيئة ، فأخذ عتحن الناس فى عقيدتهم ، ويحملهم على قول لم يجدوا من ورعهم ودينهم ما يشجعهم على الخوض فيه ، إذ لم يرد به شرع ، ولم يثبت بنض ، ولم يعرف أن أحداً من أصخاب رسول مراقي تعرض له وناقش فيه ، فليس بكافر من المتنع عن الخوض ، بل هو أقرب إلى الرشاد ، وأولى إلى السداد .

# محنت ارمن بحرز کار فی خکت العنسر آن

#### مجلس مناظرة

لما أعلن المأمون القول بخلق القرآن ، وزخرت مجالسه بالمناقشة فيه قبل نزول المحنة وبعدها ، تقدم رجل من أهل مكة المكرمة اسمه عبد العزيز بن يحيى المكناني لإعلان رأيه في هذا المقام ، وهو إنكار ما يدعون ، فرحل إلى بغداد ، ووقف في مسجد الرصافة ، وقال بصوت جهير يسمعه كل من في المسجد : القرآن كلام الله منزل غير مخلوق . فحمل إلى المأمول ، وشارك الناس في مجلس مناظرته ، وتقدم لإقناعه ، وإفهامه بشر بن غياث المريسي الفقيه الذي قدمنا الكلام في بعض شأنه ، وقد دون عبد العزيز تلك المناظرة في رسالة ساها الحيدة . وها نحن أولاء نقتبس لك منها شيئا يدل على نسقها وأساليب الجدل فها :

قال بشر ( مستدلا على خلق القرآن ) : قال الله تعالى : ﴿ إِنَا جَعَلْنَاهُ • قرآنا عربيا ، .

قال عبد العزيز : أى شيء فى هذا من الحجة والدليل على خلقه ؟ فقال بشر : هل فى الحلق أحد يشك فى هذا ، أو يخالف عليه ، إن معنى جعلناه خلقناه .

قال عبد العزيز: يا أمير المؤمنين إن القرآن نزل بلسانك ولسان قومك وأنت أعلم أهل الأرض بلغة قومك ، ولغة العرب كلها ، ومعانى كلامها ، وبشر رجل من أبناء العجم ، يتأمل كتاب الله تعالى ، على غير ما أنزل الله ، وغير ما عناه الله عز وجلى ، ويحرفه عن مواضعه ، ويبدل معانيه ، ويقول ما تنكره العرب وكلامها ولغاتها ، وأنت أعلم خلق الله بذلك ، وإنما يكفر بشر الناس ، ويستبيح دماءهم بتأويل ، لابتنزيل .

قال بشر: «جاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقا »، يروغ عبد العزيز إلى السكلام والخطب والاستعانة بأمير المؤمنين ؛ لينقطع المجلس .. قد أتيتك عا لا تقدر على رده ، ولا التشبيه فيه ، لينقطع المجلس بثبات الحجة عليك ، وإمجاب العقوبة لك ، فان كان عندك شيء ، فتكلم به ، وإلا فقد قطع الله مقالتك ، وأدحض حجتك .

قال عبد العزيز : يا بشر ، أخبرنى عن ( جعل ) هذا الحرف لحسكم لا يحتمل غبر الحلق ؟

قال بشر: لا . وما بين جعل وخلق عندى فرق ، ولاعند غيرى من سأئر الناس من العرب والعجم . ولايتعارفالناس إلا هذا .

قال عبد العزيز: أخبرنى عن نفسك، ودع ذكر العرب وسائر الناس، فأنا من الناس، ومن الحلق. ومن العرب، وأنا أخالفك على هذا، وكذلك سائر العرب مخالفونك.

قال بشر : هذه دعوى منك على العرب ، وكل العرب والعجم يقولمون ما قلت أنا ؟ وما نخالف فى هذا غيرك .

قال عبد العزيز: أخبرنى يا بشر ، إجاع العرب والعجم بزعمك أن جعل وخلق واحد ، أو فى سائر ما فى القرآن من (جعل).

قال بشر : بل ما في سائر القرآن من جعل ، وسائر ما في الكلام والأخبار والأشعار .

قال عبد العزيز : قد حفظ عليك أمير المؤمنين ما قلت ، وشهد به عليك .

قال بشر : أنا أعيد عليك هذا القول متى شئت ؛ ولا أرجع عنه ولا أخالفه .

قال عبد العزيز لبشر : زعمت أن معنى « جعلناه قرآنا عربياً » خلقناه قرآنا عربيا . قال:نتم هكذا .

قال عبد العزيز : قال الله عز وجل : « وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ، ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها ، وقد جعلتم الله عليكم كفيلا » . خلقتم الله عليكم كفيلا ، لا معنى له عند بشر غير ذلك .. ومن قال هذا فقد أعظم الفرية على الله عز وجل ، وكفر به ، وحل دمه باجاع الأمة . وقال الله عز وجل : « ولا تجعلوا الله عرضه لأيمانكم » فزعم بشر أن معنى ولا تجعلوا الله ولا تحلقوا الله ، لا معنى له عنده غير ذاك .. وكل من قال هذا من الحلق فهو كافر حلال الدم باجاع الأمة ، لأنه حكى أن الله أخير بمثل هذا . وقال الله عز وجل : « و يحعلون لله البنات سبحانه » فزعم بشر أن معنى فو يحعلون لله البنات ، محلقون لله البنات ، لا معنى لذلك غير هذا . فقال المأمون : ما أقبح هذه المقالة وأعظمها ، وأشنعها .. فحسبك يا عبد العزيز ، فقد صح قولك ، وأقر بشر بما حكيت عنه ، وكفر نفسه من حيث لم يدر .

قال عبد العزيز: يا أمير المؤمنين إن رأيت أن تأذن لى أن أنتزع بآيات بقيت وأختصر. قال المأمون: قل ما شئت. قال عبد العزيز: قال الله عزوجل: « وجعلوا لله أنداداً ليضلوا عن سبيله » فزعم بشر أن معنى جعلوا لله خلقرا لله أنداداً ، ومن قال هذا فهو كافر حلال الدم ، أى كان قد أخبر ممثل هذا عن الله عز وجل. وقال: « وجعلوا لله شركاء الجن » فزعم بشر أن معنى جعلوا خلقوا لله . لامعنى لذلك غير هذا ، ومن قال هذا فهو كافر حلال الدم باجاع الأمة .

قال المأمون: حسبك فقد أثبت حجتك كلها فى هذه المسألة ، وانكسر قول بشر ، وأبطلت دعواه ، فارجع إلى بيان ما قد انتزعت ، وشرحه ومعانيه ، وما أراد الله عز توجل به ، وماهو من (جعل ) مخلوق ، وماهو غير مخلوق ، وما تتعامل به العرب فى لغاتهم .

قال عبد العزيز : يا أمير المؤمنين ، إن ( جعل ) فى كتاب الله يحتمل معنيين ، معنى خلق ، ومعنى صبر .. ولما كان جعل يحتمل معنيين : معنى خلق ، ومعنى صبر ، لم يدع الله فى ذلك اشتباها على خلقه ، فيلحد الملحدون

ویشبه المشهون علی خلقه ، کما فعل بشر وأصحابه ، حتی جعل عز وجل علی کل من السکلمتین علما دلیلا – فرق بین ( جعل ) الذی بمعنی خلق و ( جعل ) الذی بمعنی صبر .

فأما جعل الذي هو معنى خلق ، فإن الله جعله من القول المفصل ، فأنزل القرآن به مفصلا ، وهو بن لقوم يفقهون ، والقول المفصل يغنى السامع إذا أخبر به ، عن أن توصل الكلمة لغيرها من الكلام ، إذكانت قائمة بذاتها على معناها ، فمن ذلك قول الله عز وجل : « الحمد لله الذي خلق السموات والأرض ، وجعل الظلمات والنور ، فسواء عند العرب ؛ قال جعل أوقال خلق ، لأنه أنزله من قال جعل أوقال خلق ، لأنه أنزله من القول المفصل ، وقال : « جعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة » فقالت العرب أن معنى هذا ، وخلق لكم ، إذكان قولا مفصلا ، وقال : « وجعل لكم المناهم والأبصار والأفئدة » فعقلت العرب عنه ، أنه عنى خلق لكم ، إذكان من القول المفصل ، فسواء قال خلق ، أو جعل .

أما (جعل) الذي هو على معنى التصبير ، لامعنى الحلق ، فان الله عز وجل أنزله من القول الموصل الذي لابدرى المخاطب به ، حتى يصل الكلمة بكلمة بعدها ، فيعلم ماأراد بها ، وإن تركها مفصولة لم يصلها بغيرها من الكلام لم يفهم السامع لها ما يعنى بها ، ولم يقف على ما أراد بها ، فمن ذلك قوله عز وجل : «ياداود ، إنا جعلناك خليفة في الأرض » . فلو قال « إنا جعلناك » ولم يصلها به خليفة في الأرض » ، لم يعقل داود ما خاطبه به عز وجل ، لأنه خاطبه وهو مخلوق ، فلما وصلها مخليفة عقل داود ما أراد بخطابه ، وكذلك حين قال لأم موسى « وجاعلوه من المرسلين » .

فأرجع أنا وبشر يا أمير المؤمنين فيما اختلفنا فيه من قول الله عز وجل : و إنا جعلناه قرآنا عربيا ، إلى سنة الله فى كتابه فى الجعلين جميعا ، وإلى سنة العرب أيضا مما تتعارفه ، وتتعامل به ، فان كان من القول الموصل ، فهو كما قلت أن جعله قرآنا عربيا ، أى صيرة قرآنا عربياً ، وأنزله بلغة العرب ولسانها ، ولم يصيره أعجميا ، فيبين له بلغة العجم ...

( تراجع رسالة الحيدة كلها ) .

#### المناظرة الثانية

كتب المأمون في القول بخلق القرآن

كتب المأمون إلى ولاته فى الأخذ بمذهبه فى القول بخلق القرآن وهو ما أرسله إلى نائبه إسحاق بن إبراهيم ، وما يرويه لنا الطبرى فى نص كتابه ، وهو:

أما بعد ، فان حق الله على أئمة المسلمين ، وخلفاتهم الاجتهاد في إقامة دين الله الذي استحفظهم ، ومواريث النبوة التي أورثهم ، وأثر العلم الذي استودعهم ، والعمل بالحق في رعيتهم ، والتشمير لطاعة الله فيهم ، والله يسأل أمير المؤمنين أن يوفقه لعزيمة الرشد وصريمته ، والإفساط فيما ولاه الله من رعيته برحمته ومنته ، وقد عرف أمير المؤمنين أن الجمهور الأعظم والسواد الأكبر من حشو الرعية ، وسفلة العامة ممن لانظر له ولا روية ، ولا استدلال له بدلالة الله وهدايته ، والاستضاءة بنور العلم وبرهانه في جميع الأقطار والآفاق ، أهل جهالة ، وعمى عنه ، ضلالة عن حقيقة دينه ، وتوحيده ، والإنمان به ، ونكوب عن واضحات أعلامه ، وواجب سبيله ، وقصور أن يقدروا الله حق قدره ، ويعرفه كنه معرفته ، ويفرقوا بينه وبين خلقه ، لضعف آرائهم ، ونقص عقولهم ، وجفائهم عن التفكر والتذكر ، وذلك أنهم ساووا بين الله تبارك وتعالى وبين ما أنزل من القرآن ، فأطبقوا مجتمعين واتفقوا غير متعاجمين ، على أنه قديم أول ، لم مخلقه الله ، وبحدثه و يخترعه ، وقد قال الله عز وجل في محكم كتابه ، الذي جعله لما في الصدور شفاء ، وللمؤمنين رحمة وهدى « إنا جعلناه قرآنا عربيا ، فكل ما جعله الله فقد خلقه ، وقال : ١ الحمد لله الذي خلق السموات والأرض ، وجعل الظلمات والنور ، . وقال : عز وجل : «كذلك نقص عليك من أنباء ما قد سبق ،

فأخبر أنه قصص لأمور أحدثه بعدها ، وتلا به متقدمها . وقال سبحانه: «الر ، كتاب أحكمت آياته ، ثم فصلت من لان حكيم خبير» ، وكل محكم مقصل دخله محكم مقصل ، والله محكم كتابه ومفصله ، فهو خالقه ومبتد ، و ثم هم الذين جادلوا بالباطل ، فدعوا إلى قولهم ، ونسبوا أنفسهم إلى السنة ، و فى كل فصل من كتاب الله قه ص من تلاوته ، مبطل قولهم ، ومكذب دعواهم ، يرد عديم قولهم ، ونحلتهم .

ئم أظهروا مع ذلك أنهم أهل الحق والدين والجاعة ، وأن من سواهم أهل الباطل والكفر والفرقة ، فاستطالوا بذلك على الناس ، وعرو به الجهال حتى مال قرم من أهل السمت الكاذب إ والتخشع لغير الله ، والتقشف لغير الدبن إلى موافقتهم عليه ، ومواطأتهم على سيء آرائهم تزينا بذلك عندهم ، وتصنعا للرياسة والعدالة فيهم ، فتركوا الحق إلى باطلهم واتخذوا دين الله وليجة إلى ضلالتهم ، فقبلت بتركيتهم لهم شهادتهم ، ونفذت أحكام الكتاب بهم ، على دغل دينهم ، ونقل أديمهم ، وفساد ديانتهم ، ويقينهم ، وكان ذلك غايتهم إليها التي جروا ، وإياها طلبواً في متابعتهم ، والكذب على مولاهم ـ وقد أخذ عليهم ميثاق الكتاب أن لايقولوا على الله إلا الحق ، ودرسوا ما فيه ، أو لئك الذين أصمهم الله وأعمى أبصارهم . أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ، فرأى أمير المؤمنين أن أولئك شر الأمة ، ورءوس الكلالة المنقوصوت من التوحيد حظا ، والمخسوسون من الإيمان نصيبا ، وأوعية الجهالة ، وأعلام المكذب ، لسان إبليس الناطق فى أوليائه ، والمائل على أهوائه ، من أهلى دين الله ، وأحق من يتهم في صدقه وتطرح شهادته ، ولايوثق بقواه ولاعمله ، فانه لاعمل إلا بعد يقين ، وإلا بعد استكمال حقيقة الإسلام ، وإخلاص التوحيد ، ومن عمى عن رشده وحظه من أهل الإيمان بالله و بتوجيده كان عما سوى ذلك من عمله ، والقصد في شهادته أعمى وأضل سبيلاً. ولعمر أمير المؤمنين أن أحجى الناس بالكذب في قوله ، وتخرص الباطل في شهادته من كذب على الله ووحيه ، ولم يعرف الله حقيقة معرفته ،

وأن أولاهم يرد شهادته في حكم الله وديه من رد شهادة الله على كتابه ، وبهت حق الله بباطله ، فاجمع من بحضرتك من القضاة ، واقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين هذا إليك ، فابدأ بامتحانهم فيا يقولون ، وتكشيفهم عما يعتقدون في خلق الله القرآن وإحداثه ، وأعلمهم أن أمير المؤمنين غير مستعين في عمله ، ولا واثق فيا قلده الله ، واستحفظه من أمور رعبته بمن لا يوثق بدينه ، وخلوص توحيده ويقينه ، فاذا أقروا بذلك ، ووافقوا أمير المؤمنين فيه ، وكانوا على سبيل الهدى والنجاة ، فمرهم بيص من يحضرهم من الشهود على الناس ، ومسألهم عن علمهم في القرآن ، وترك يخضرهم من الشهود على الناس ، ومسألهم عن علمهم في القرآن ، وترك إثبات شهادة من لم يقر أنه مخلوق محدت ولم يره ، والامتناع من توقيعها عود: واكتب إلى أمير المؤمنين عا يأتيك عن قضاة أهل عماك في مسألهم . والأمر لهم عثل ذلك ، ثم أشرف عليهم ، وتفقد آثارهم حتى لاتنفذ أحكام الله إلا بشهادة أهل البصائر في الدين والإخلاص للتوحيد . واكتب المأمير المؤمنين عا يكون في ذلك إن شاء الله ، وكتب في شهر ربيع الأول

وكتب المأمون إلى إسحاق بن إبراهيم — فى أشخاص سبعة نفر — منهم محمد بن سعد كاتب الواقدى ، وأبو مسلم مستملى يزيد بن هارون ، ونحيى بن معين ، وزهير بن حرب ، وأبو خيثمة ، وإسماعيل بن داود ، وإسماعيل ابن أبى مسعود ، وأحمد بن الدورق ، فأشخصوا إليه ، فامتحهم ، وسألهم عن خلق القرآن ، فأجابوا جميعا أن القرآن مخلوق ، فأشخصهم إلى مدينة السلام ، وأحضرهم إسحاق بن إبراهيم داره ، فشهر أمرهم وقولهم بحضرة الهقهاء والمشايخ من أهل الحديث ؛ فاقروا بمثل ما أجابوا به المأمون ، فخلى سبيلهم ، وكان ما فعل إسحاق بن إبراهيم من ذلك يأمر المأمون .

وكتب إلمأمون بعد ذلك إلى إسماق بن إبراهيم :

أما بعد ، فان من حق الله على خلفائه فى أرضه وأمنائه على عباده الذبن ارتضاهم لإقامة دينه ، وحملهم رعاية خلقه ، وإمضاء حكمه وسنته ، والانتمام بعدله في بريته أن يجهدوا الله أنفسهم ، وينصحوا له فيما استحفظهم وقلدهم ، ويدلوا عليه تبارك اسمه وتعالى بفضل العلم الذي أو دعهم والمعرفة الني جعلها فيهم ويهدوا إليه من زاغ عنه ، ويردوا من أدبر عن أمره ، وبنهجوا لرعاياهم سمت نجاتهم ، ويقفوهم على حدود إيمانهم وسبيل فوزهم وعصمتهم ، ويكشفوا لهم عن مغطيات أمورهم ومشتبهاتها عليهم بما يدفعون الريب عنهم ، ويعود بالضياء والبينة على كافتهم ، وأن يؤثروا ذلك من إرشادهم وتبصيرهم ، إذ كان جامعا لفنون مصانعهم ، ومنتظا لحظوظ عاجلتهم وآجلتهم ، ويتذكروا أن الله مرصد من مساءلتهم عما جملوه ، ومجاز اتهم يما أسلفُوه وقدموا عنده ، وما توفيق أمير المؤمنين إلا بالله وحده ، وحسبه الله وكنى به . ومما بينه أمير المؤمنين برويته وطالعه بفكره ، فتبن عظيم خطره وجليل ما يرجع فى الدين من وكفه وضرره ما يئال المسلمون بينهم من القول في القرآن الذي جعله الله إماما لهم ، وأثراً من رسول الله ونبيه عمد علي باقبالهم واشتباهه على كثير منهم ، حتى حسن عندهم ، وتزيد في عقولهم ألا يكون مخلوقا ، فتعر ضوا بذلك لدفع خلق الله والذي بان به عن خلقه وتفرد بجلالته من ابتداع الأشياء كلها محكمته ، وإنشائها بقدرته ، والتقدم عليها بأوليته التي لايبلغ أولاها ، ولايدرك مداها ، وكان كل شيء دونه خلقا من خلقه ، وحدثا هو المحدث له ، وإن كان القرآن ناطقا به و دالا عليه وقاطعا للاختلاف فيه ، وضاهوا به قول النصاري في ادعائهم في عيسى ابن مريم أنه ليس بمخلوق ، إذ كان كلمة الله، والله عز وجل يقول : « إنا جعلناه قرآنا عربيا» وتأويل ذلك « إنا خلقناه » كما قال جل جلاله «وجعل منها زوجها ليسكن إليها » وقال تعالى « وجعلنا الليل لباسا ، وجعلنا النهار معاشا» وقال سبحاً ٨: « وجعلنا من الماء كل شيء حي » . فسوى عز وجل بن القرآن وبين هذه الخلائق التي ذكرها في شبه الصفة ، وأخبر أنه جاعله و حده . فقال : « بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ » ، فدل ذلك على إحاطة اللوح بالقرآن ، ولا بحاط إلا بمخلوق ، وقال لنبيه مَلِيَّكُم : « لاتحرك به لسانك لتعجل به » . وقال جل شأنه : « ما يأتيهم من ذكر من رجهم محدث » ، وقال تعالى: « فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا أوكذب بآياته » وأخبر عن قوم ذمهم بكذبهم أنهم قالوا : « ما أنزل الله على بشر من شيء » ثم أكذبهم على لسان رسوله على أنه أن أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً » فسمى الله تعالى القرآن ذكراً ، وإيمانا ونورا وهدى ، ومباركا ، وعربياً ، وقصصاً ، فقال سبحانه : « تحل لئن اجتمعت الإنس والجن على إليك هذا القرآن » . وقال جل جلاله : « قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن ، لا يأتون بمثله » وقال تعالى : « قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات » ، وقال سبحانه : « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه » .

فجعل له أولا وآخراً ، ودل عليه أنه محدود مخلوق ، وقد عظم هؤلاء الجهلة بقولهم فى القرآن الثلم فى دينهم ، والجرح فى أمانتهم ، وسهلوا السبيل لعدو الإسلام ، واعترفوا بالتبديل والإلحاد فى قلوبهم ، حتى عرفوا ووصفوا خلق الله وفعله بالصفة التى هى لله وحده ، وشهوه به والأشياء أولى مخلقه ، وليس يرى أمير المؤمنين لمن قال هذه المقالة حظاً على الدين ، ولا نصيبا من الإيمان واليقين ، ولايرى أن يحل أحداً منهم محل الثقة فى أمانة ، ولاعدالة ولا شهادة ، ولاصدق فى قول ولاحكاية ، ولاتولية لشىء من أمر الرعية ، وإن ظهر قصد بعضهم ، وعرف بالسداد مسدد فيهم ، فإن الفروع مردودة إلى أصولها ، ومحمولة فى الحمد والذم عليها ، ومن كان جاهلا بأمر دينه الذى أمره الله به من وحدانيته ، فهو بما سواه أعظم جهلا ، وعن الرشد فى غيره أعمى وأضل سبيلا .

فاقرأ على جعفر بن عيسى ، وعبد الرحمن بن إسحاق القاضى كتاب أمير المؤمنين بماكتب به إليك ، وانصصهما عن علمهما فى القرآن ، وأعلمهما أن أمير المؤمنين لايستعين على شيء من أمور المسلمين إلا بمن وثق باخلاصه وتوحيده ، وأنه لا توحيد إلا لمن لم يقر بأن القرآن مخلوق ، فإن قالا يقول أمير المؤمنين فى ذلك فتقدم إليهما فى امتحان من يحضر مجالسهما بالشهادات

على الحقوق ، ونصهم عن قولهم فى القرآن ، فمن لم يقل منهم إنه مخلوق أبطلا شهادته ولم يقطعا حكما بقوله ، وإن ثبت عفافه بالقصد والسداد فى أمره ، وافعل ذلك بمن فى سائر عملك من القضاة ، وأشرف عليهم إشرافا يزيد الله به ذا البصيرة فى بصيرته ، ويمنع المرتاب من إغفال دينه ، واكتب إلى أمير المؤمنين عما يكون منك فى ذلك إن شاء الله .

فأحضر إسحاق بن إبراهيم لذلك جاعة من الفقهاء والحدكام والمحدثين واحضر أبا حسان الزيادى ، وبشر بن الوليد الكندى ، وعلى بن أبى مقاتل ابن غانم ، والذيال بن الهيم ، وسحادة ، والقواريرى ، وأحمد بن حنبل ، وقتيبة ، وسعدويه الواسطى ، وعلى بن الجعد ، وإسحاق بن أبى إسرائيل ، وابن الهرش ، وابن علية الأكبر ، ويحيى بن عبد الرحمن العمرى ، وشيخاً آخر من ولد عمر بن الحطاب كان قاضى الرقة ، وأبا نصر المار ، وأبا معمر القطيعى ، ومحمد بن حاتم بن ميمون ، ومحمد بن نوح المضروب ، وابن الفرخان وجهاعة منهم النضر بن شميل ، وابن على بن عاصم ، وأبو العوام وابن الفرخان وجهاعة منهم النضر بن شميل ، وابن على بن عاصم ، وأبو العوام البزاز ، وابن شجاع ، وعبد الرحمن بن إسحاق .

فأدخلوا جميعا على إسحاق ، فقرأ عليهم كتاب المأمون هذا مرتين ، حتى فهموه ، ثم قال لبشر بن الوليد : ما تقول في القرآن ، فقال قد عرفت مقالتي لأمير المؤمنين غير مرة قال : فقد تجدد من كتاب أمير المؤمنين ما قد ترى . فقال : أقول القرآن كلام الله . قال لم أسألك عن هذا أمخلوق هو ؟ قال : الله خالق كل شيء . قال : القرآن شيء ؟ قال : هو شيء . قال : فمخلوق ؟ قال : ليس مخالق . قال : ليس أسألك عن هذا أمخلوق هو ؟ قال : ما أحسن غير ما قلت لك . وقد استعهدت أميز المؤمنين ألا أتكلم فيه ، وليس عندى غير ما قلت لك . وقد استعهدت أميز المؤمنين ألا أتكلم فيه ، وليس عندى غير ما قلت لك . فأخذ إسحاق بن إبراهيم رقعة كانت بين يديه ، فقرأها غير ما قلت لك . فأخذ إسحاق بن إبراهيم رقعة كانت بين يديه ، فقرأها عليه ، ووقفه عليها ، فقال أشهد أن لأ إله إلا الله أحسد فرد لم يكن قبله شيء ، ولا بعده شيء ، ولا يشبه شيء من خلقه في معني من المعاني ، ولاوجه من الوجوه . قال : نعم وقد كنت أضرب الناس على دون هذا ، فقال للكاتب ما قال .

ثم قال لعلى بن أبى مقاتل ما تقول ياعلى ؟ قال سمعت كلاى لأمير المؤمنين في هذا غير مرة ، وما عندى غير ما سمع ، فامتد عنه بالرقعة ، فأقر بما فيها ، ثم قال ، القرآن مخلوق ؟ قال القرآن كلام الله . قال : لم أسألك عر هذا . قال : هو كلام الله ، وإن أمرنا أمير المؤمنين بشيء ، سمعنا وأطعنا فقال للكاتب : اكتب مقالته .

ثم قال للذيال نحواً من مقالته لعلى بن أبي مقاتل. فقال له مثل ذلك ، ثم قال لأبي حسان الزيادي ما عندك ؟ قال سل عما شئت ، فقرأ عليه الرقعة ، ووقفه عليها ، فأقر بما فيها ، ثم قال من لم يقل هذا القول ، فهُو كافر . فقال القرآن مخلوق هو ؟ قال القرآن كلام الله ، والله خالق كل شيء . وما دون الله مخلوق ، وأمير المؤمنين إمامنا ، وبسببه سمعنا عامة العلم ، وقد سمع ما لم نسمع ، وعلم ما لم نعلم ، وقد قلده الله أمرنا ، فساريقيم حجنا وصلاتنا ، ونؤدى إليه زكاة أموالنا ، ونجاهد معه ، ونرى إمامته إمامة ، وإن أمرنا ائتمرنا ، وإن نهانا انتهينا ، وإن دعانا أجبنا . قال القرآن نخلوق هو ؟ فأعاد عليه أ بو حسان مقالته ، قال إن هذه مقالة أمر المؤيمنين . قال قد تكون مقالة أمير المؤمنين ، ولايأمر بها الناس ، ولايدعوهم إليها ، وإن أخررتني أن أمر المؤمنين أمرك أن أقول ، قلت ما أمرتني به ، فانك الثقة المأمون عليه فيما أبلغتني عنه من شيء ، فإن أبلغتني عنه بشيء صرت إليه ، قال ما أمرنى أن أبلغك شيئا، قال على بن أبي مقاتل ، قد يكون قوله كاختلاف أصحاب رسول الله عَلِيُّتُهُ في الفرائض والمواريث ، ولم محملوا الناس علمها . قال له أبوحسان ما عندى إلا السمع والطاعة ، فمرنى آتمر . قال ما أمرنى أن آمرك ، وإنما أمرنى أن أمتحنك .

ثم عاد إلى أحمد بن حنبل ، فقال ما تقول فى القرآن ؟ قال هو كلامالله . قال أيخلوق هو ؟ قال هو كلام الله ، لا أزيد عليها ، فامتحنه بما فى الرقعة ، فلما أتى إلى « ليس كمثله شىء وهو السميع البصير » ، وأمسك عن لايشبه شيء من خلقه فى معنى من المعانى ، ولا وجه من الوجوه ، فاعترض عليه

ابن البكاء الأصغر . فقال : أصلحك الله ، إنه يقول سميع من أذن ، بصير من عين . فقال إسحاق لأحمد بن حنبل ما معنى قوله سميع بصير ؟ قال هو كما وصف نفسه . قال فما معناه ؟ قال لا أدرى ، هو كما يصف نفسه ، ثم دعا بهم رجلا رجلا كلهم يقول : القرآن كلام الله ، إلا هؤلاء النفر : قتيبة ، وعبيد الله بن محمد بن الحسن ، وابن علية الأكبر ، وابن البكاء ، وعبد المنغم ابن إدريس بن بنت وهب بن منبه ، والمظفر بن مرجان ، ورجلا ضريراً ليس من أهل الفقه ولايعرف بشيء منه ، إلا أنه درس في ذلك الموضع ، ورجلا من ولد عمر بن الحطاب قاضي الرمة ، وابن الأحمر .

فأما ابن البكاء الأكبر ، فانه قال : القرآن مجعول لقول الله تعالى وإنا جعلناه قرآنا عربيا » ، والقرآن محدث لقوله « ما يأتهم من ذكر من ربهم محدث » قال له إسحاق فالمحعول محلوق ؟ قال نعم . قال فالقرآن محلوق قال : لاأقول محلوق ولكنه مجعول . فكتب مقالته ، فلما فرغ من امتحان القوم ، وكتب مقالاتهم اعترض ابن البكاء الأصغر فقال : أصلحك الله . إن هذين القاضيين أئمة فلو أمرتهما . فأعادا الكلام قال له إسحاق هما من يقوم محجة أمير المؤمنين ، قال فلوأمرتهما أن يسمعانا مقالتهما لتحكي ذلك عنهما . قال له إسحاق إن شهدت عندهما بشهادة ، فستعلم مقالتهما إن شاء الله ، فكتب مقالة القوم رجلا وجلا ووجهت إلى المأمون فمكث القوم تسعة أيام ، ثم دعا بهم ، وقد وردكتاب المأمون هو جواب كتاب إسحاق بن إبراهيم في أمرهم وهاهوذا .

بسم الله الرحمن الرحيم ، أما بعد ، فقد بلغ أمير المؤمنين كتابك جواب كتابه كان إليك فيما ذهب إليه متصنعة أهل القبلة ، وملتمسو الرياسة فيما ليسوا له بأهل من أهل الملة من القول فى القرآن . وأمرك به أمير المؤمنين من امتحانهم وتكشيف أحوالهم وإحلالهم محالهم ، تذكر إحضارك جعفر بن عيسى وعبد الرحمن بن إساق عند ورود كتاب أمير المؤمنين ، مع من أحضرت ممن كان ينسب إلى الفقه ، ويعرف بالجلوس للحديث ، وينصب نفسه للفتيا بمدينة السلام ، وقراءتك عليهم جميعاً كتاب أمير المؤمنين ، فضه للفتيا بمدينة السلام ، وقراءتك عليهم جميعاً كتاب أمير المؤمنين ،

ومسألتك إياهم عن اعتقادهم في القرآن ، والدلالة على حظهم وإطباقهم على نفي التشبيه . واختلافهم في القرآن ، وأمرك من لم يقل منهم أنه مخلوق بالإمساك عن الحديث ، والفتوى في السر والعلانية ، وتقدمك إلى السندى وغباس مولى أمير المؤمنين بما تقدمت به فهم إلى القاضيين بمثل ما مثل لك أمير المؤمنين من امتحان من بحضر مجالسهما من الشهود ، وبث الكتب إلى القضاة في النواحي من عملك بالقدوم عليك ، لتحملهم وتمتحنهم على ما حده أمير المؤمنين ، وتثبيتك في آخر الكتاب أسماء من حضروا مقالاتهم ، وفهم أمير المؤمنين ما اقتصصت وأمير المؤمنين يحمد الله كثيراً كما هو أهله ، ويسأله أن يصلى على عبده ورسوم محمد من المونيق ، ويرغب إلى الله في التوفيق لطاعته ، وحسن المعونة على صالح نيته برحمته .

وقد تدبر أمير المؤمنين ماكتبت به من أسماء من سألت عن القرآن ، وما رجعت إلياث فيه كل امرىء منهم ، وما شرحت من مقالتهم ، فأما ما قال المغرور بشر بن الوليد في نفي التشبيه ، وما أمسك عنه من أن القرآن مخلوق: وادعى من تركه الـكلام في ذلك واستعهاده أمير المؤمنين ، فقد كذب بشر في ذلك ، وكفر ، وقال الزور والمنكر . ولم يكن جرى بين أمير المؤمنين وبينه في ذلك ، ولا في غيره ، عهد ولا نظر أكثر من إخباره أمير المؤمنين من اعتقاده كلمة الإخلاص والقول بأن القرآن مخلوق ، فادع به إليك ، وأعلمه ما أعلمك به أمير المؤمنين من ذلك ، وانصصه عن قولي في القرآن ، واستتبه منه ، فإن أمير المؤمنين يرى أن تستتيب من قال بمقالته ، إذ كانت تلك المقالة الكفر الصراح ، والشرك المحض عند أمير المؤمنين ، فإن تاب منها فأشهر أمره ، وأمسك عنه ، وإن أصر على شركه ودفع أن يكون القرآن مخلوقا بكفره وإلحاده ، فاضرب عنقه ، وابعث إلى أمير المؤمنين برأسه إن شاء الله ، وكذلك إبراهيم بن المهدى فامتحنه بمثل ما امتحنت به بشراً ، فأنه كان يقول بقوله ، وقد بلغت أمير المؤمنين عنه بوالغ ، فأن قال إن القرآن مخلوق ، فأشهر أمره واكشفه ، وإلا فاضرب عنقه وابعث إلى أمىر المؤمنين برأسه إن شاء الله . وأما على بن أبى مقاتل فقل له: ألست القائل لأمير المؤمنين إنك تحلل وتحرم ، والمتكلم له عمثل ماكلمته به مما لم يذهب عنه ذكره ، وأما الذيال ابن الهيثم ، فأعلمه أنه كان في الطعام الذي كان يسرقه في الأنبار وفيها يستولى عليه من أمر مدينة أمر المؤمنين أبي العباس ما يشغله ، وأنه لو كان مقتفيا آثار سلفه وسالكا مناهجهم ، ومحتذيا سبيلهم ، لما خرج إلى الشرك بعد إيمانه ، وأما أحمد بن يزيد المعروف بأبي العوام وقوله إنه لا يحسن الجواب في القرآن ، فأعلمه أنه صبى في عقله ، لا في سنه ، جاهل ، وإنه إن كان لا يحسن الجواب في القرآن فسيحسنه إذا أخذه التأديب ، ثم إن لم يفعل كان السيف من وراء ذلك إن شاء الله .

وأما أحمد بن حنبل وما تكتب عنه ، فأعلمه أن أمير المؤمنين قد عرف فحوى نلك المقالة وسبيله فيها ، واستدل على جهله وآفته بها . وأما الفضل ابن غانم فأعلمه أنه لم مخف على أمير المؤمنين ماكان منه بمصر وما اكتسب من الأموال في أقل من سنة ، وما شجر بينه وبين المطلب بن عبد الله في ذلك ، فإنه من كان شأنه ، وكانت رغبته في الدنيا الدرهم ، فليس بمستنكر أن يبيع إيمانه طمعا فيهما ، وإيثاراً لعاجل نفعهما ، وإنه مع ذلك القائل لعلى بن هشام ما قال ، والمخالف له فيا خالفه فيه . فما الذي حاد به عن ذلك ، ونقله إلى غيره . وأما الزيادي ، فأعلمه أنه كان متحللا لأول دعيكان في الإسلام خولف فيه حكم رسول الله بياتين ، وكان جديراً أن يسلك مسلكه ، فأنكر أبو حسان أن يكون مولى لزياد أو يكون مولى لأحد من الناس ، وذكر أنه إنما نسب إلى زياد لأمر من الأمور . وأما المعروف بأي نصر النار فان أمر المؤمنين شبه خساسة عقله غساسة متجره .

وأما الفضل بن الفرخان فأعلمه أنه حاول بقوله الذي قاله في القرآن أخذ الودائع التي أودعها إياه عبد الرحمن بن إسحاق وغيره ، تربصا بمن استودعه ، وطمعاً في الاستكثار لما صار في يده ، ولا سبيل عنيه من تقادم عهده ، وتطاول الأيام به ، فقل لعبد الرحمن بن إسحاق لا جزاك الله خيراً وأما محمد بن حاتم ، وابن نوح ، والمعروف بأبي معمر ، فأعلمهم أنهم مشاغيل بأكل الربا ، عن الوقوف على التوحيد ، وأن أمير المؤمنين لولم يستحل محاربتهم في الله ومجاهدتهم ، إلا لإربائهم ، وما نزل به كتاب الله في أمثالهم لاستحل ذلك ، فكيف بهم وقد جمعوا مع الإرباء شركا ، وصاروا للنصارى مثلا ، وأما أحمد بن شجاع ، فأعلمه أنك صاحبه بالأمس والمستخرج منه ما استخرجته من المال الذي كان استحله من مال على بن هشام ، وأنه من الدينار والدرهم دينه .

وأما سعدویه الواسطی فقل له: قبح الله رجلا بلغ به النصنع للحدیث والنزین به ، والحرص علی طلب الریاسة فیه أن یتمی وقت المحنة فیقول بالتقریب بها ، متی یمتحن فیجلس للحدیث ، وإن المعروف بسجاده ، وإنكاره أن یكون سمع ممن كان مجالس من أهل الحدیث وأهل الفقه ، القول بأن القرآن مخلوق ، فأعلمه أنه فی شغله باعداد النوی وحكه لإصلاح سحادته ، وبالودائع التی دفعها إلیه علی بن یحیی وغیره ما أذهله عن التوحید ، وألهاه ، ثم سله عماكان یوسف بن أی یوسف ، ومحمد بن الحسن یقولانه وقبوله الرشا ما أبان عن مذهبه وسوء طریقته ، وسخافة عقله و دینه ، وقد انتهی إلی أمیر المؤمنین أنه یتولی لجعفر بن عیسی الحسی مسائله فتقدم إلی جعفر بن عیسی الحسی مسائله فتقدم إلی جعفر بن عیسی الحسی مسائله فتقدم إلی جعفر بن عیسی فی رفضه ، و ترك الثقة به والاستهانة إلیه .

وأما يحيى بن عبد الرحمن العمرى ، فإن كان من ولد عمر بن الحطاب فجوابه معروف ، وأما محمد بن الحسن على بن عاصم ، فإنه كان مقتديا بمن مضى من سلفه لم ينتحل النحلة التي حكيت ، وأنه بعد صبى محتاج إلى التعليم، وقد كان أمير المؤمنين وجه إليك المعروف بأبى مسهر ، بعد أن نصه أمير المؤمنين عن محنته في القرآن ، فجمجم عنها ولجلج فيها ، حتى دعا له أمير المؤمنين عن محنته في القرآن ، فجمجم عنها ولجلج فيها ، حتى دعا له أمير (م ١٨ ـ تاريخ الجدله)

المؤمنين بالسيف ، فأقر دّميا فانصصه عن إقراره فان كان مقيا عليه ، فأشهر ذلك وأظهره إن شاء الله .

ومن لم يرجع عن شركه ممن سميت لأمير المؤمنين في كتابك ، وذكر أمير المؤمنين وأمسك عن ذكره في كتابه ولم يقل إذ القرآن محلوق ، بعسد بشر بن الوليد ، وإبراهيم بن المهدى فاحملهم أجمعين ، موثقين إلى عسكر أمير المؤمنين مع من يقوم محفظهم ، وحراسهم في طريقهم حتى يؤديهم إلى عسكر أمير المؤمنين ، ويسلمهم لمن يأمر بتسليمهم إليه ، لينصهم أمير المؤمنين ، فإن لم يرجعوا ويتوبوا حملهم جميعا على السيف إن شاء الله ولا قوة إلا بالله .

وقد أنفذ أمير المؤمنين كتابه هذا في خريطة بندارية ، ولم ينظر به اجتماع الكتب الحرائطية معجلا به تقربا إلى الله عز وجل بما أصدر من الحكم ، ورجاء ما اعتمد وإدراك ما أمل ، من جزيل ثواب الله عليه ، فانفذ لما أتاك من أمر أمير المؤمنين ، وعجل إجابة أمير المؤمنين بما يكون منك في خريطة بندارية مفردة عن سائر الحرائط ليعرف أمير المؤمنين ما يعملونه إن شاء الله .

### مناظرة (١) أحمد بن أبى دوًاد لشيخ في مجلس الوالق

أدخل على الواثق شيخ من أهل الشام مقيداً ، وهو جميل الوجه ، تام القامة ، حسن الشيبة ، فاستحيا منه ، ورق له ، فما زال يدنيه ويقربه ، حتى قر ب منه ، فسلم الشبيخ بأحسن السلام ، ودعا بأبلغ الدعاء ، وأوجزه .

فقال له الواثق : اجلس . ثم قال له : يا شيخ ، ناظر ابن أبي دؤاد على ما يناظرك عليه . قال الشيخ:يا أمير المؤمنين ، إن ابن أبي دؤاد يقل ،

<sup>(</sup>١) هذه المناظرة مروية عن الواثق رواها ابنه المهندى ، وهي بأكلها في كتاب حياة الحيوان الدميري ـ

ويصغر ويضعف عن المناظرة . فغضب الواثق ، وقال : أبو عبد الله بن أبى دؤاد يقل ويصغر ، ويضعف عن مناظرتك أنت . فقال الشيخ : هون عليك يا أمير المؤمنين ما بك ، وائذن لى في مناظرته . فقال الواثق : ما دعوتك إلا للمناظرة . فقال الشيخ : يا أحمد بن أبى دؤاد إلى ما دعوت الناس ، ودعوتني إليه . فقال الى أن تقول القرآن مخلوق ، لأن كل شيء من دون الله مخلوق .

فقال الشيخ: يا أمير المؤمنين ، إنى رأيت أن تحفظ على وعليه ما نقول، قال: أفعل. فقال: يا أحمد، أخبرنى عن مقالتك هذه، أواجبة داخلة فى عقد الدين ، فلا يكون الدين كاملا ، حتى يقال فيه ماقلت.

قال ابن أبي دؤاد : نعم .

فقال الشيخ : يا أحمد ، أخبرنى عن رسول الله ﷺ ، حين بعثه الله عز وجل ، هل ستر شيئا مما أمره الله به في دينه ؟

قال ابن دؤاد: لا .

فقال الشيخ : فدعا رسول الله عَلِيْتُهِ الناس إلى مقالتك هذه ؟ فسكت ابن أبى دؤاد .

فقال الشيخ له : تكلم ، فالتفت الشيخ إلى الواثق ، وقال : يا أمير المؤمنين ، واحدة ، فقال الواثق : واحدة .

قال الشيخ: يا أحمد، أخبرنى عن آخر ما لزل الله من الفرآن على رسول الله عليه فقال: « اليوم أكملت لكم دينكم، وأنممت عليكم نعمى، ورضيت لكم الإسلام دينا، فقال الشيخ: أكان الله تبارك وتعالى الصادق في إكمال دينه، أم أنت الصادق في نقصائه، فلا يكون الدين كاملا، حتى يقال فيه مقالتك هذه، فسكت ابن أبي دؤاد. فقال الشيخ: أجب يا أحمد، فلم يجب. فقال الشيخ: يا أمير المؤمنين: اثنتان. فقال الواثق:

فقال الشيخ : يا أحمد ، أخبرني عن مقالتك هذه ، أعلمها رسول الله

مَلِيَّةٍ ، أم جهلها ؟ فقال ابن أبى دؤاد : علمها ، فقال الشيخ : أدعا الناس إليها ؟ فسكت ابن أبى دؤاد ، فقال الشيخ : يا أمير المؤمنين ثلاث ، فقال الواثق : ثلاث .

فقال الشيخ : يا أحمد فاتسع لرسول الله ﷺ كما زعمت ، فلم يطالب أمته بها ، قال : نعم .

فقال الشيخ : واتسع لأبى بكر رضى الله عنه ، وعمر بن الخطاب ، وعمّان بن عفان ، وعلى بن أبى طالب رضى الله عنهم ، قال ابن أبى دؤاد : نعم . فأعرض الشيخ عنه ، وأقبل على الواثق ، وقال : يا أمير المؤمنين قد قدمت القول أن أحمـــ يقل ، ويصغر ، ويضعف عن المناظرة ، يا أمير المؤمنين ، إن لم يتسع لك من الإمساك عن هذه المقالة ما اتسع لرسول الله على من لم يتسع له ما اتسع لهم .

فقال الواثق : نعم إن لم يتسع لنا من الإمساك عن هذه المقالة ، ما اتسع لرسول الله على الله على بكر ، وعمر وعمان وعلى رضى الله عهم ، فلاوسع الله علينا ، اقطعوا قيد الشيخ ، فلما قطعوا قيده ، ضرب الشيخ بيده إلى القيد ، ليأخذه ، فجذبه الحداد إليه ، فقال الواثق : دع الشيخ ، ليأخذه ، فأخذه الشيخ ، فوضعه فى كمه ، فقيل للشيخ : لم جاذبت عليه . فقال الشيخ : لأنى نويت أن أتقدم إلى من أوصى إليه ، إذا أنا مت أن بجعله بينى وبين كفى حتى أخاصم به هذا الظالم عند الله يوم القيامة وأقول : يارب ، سل عبدك هذا لم قيدنى ، وروع أهلى وولدى وإخوانى بلاحق أوجب ذلك عبدك هذا لم قيدنى ، وروع أهلى وولدى وإخوانى بلاحق أوجب ذلك عمل ؛ وبكى الشيخ ، وبكى الواثق ، ثم سأله الواثق أن بجعله فى حل وسعة على ؛ وبكى الشيخ : والله يا أمير المؤمنين ، قد جعلتك فى حل وسعة من أول يوم إكراما لرسول الله على أن كانت ممكنة فعلت ، فقال الواثق : لى إليك حاجة ، فقال الشيخ : يا أمير المؤمنين إن ردك إياى إلى الموضع الذى أخرجي منه هذا الظالم أنفع لك من مقاى عندك ، أصير إلى الموضع الذى أخرجي منه هذا الظالم أنفع لك من مقاى عندك ، أصير إلى أهلى وولدى ، فأكف دعاءهم ، فقد خلفهم على ذلك .

## الأستاعرة والماترسيات

اشتد طغیان المعترلة باسم الحلفاء ، ولم یترکوا فقیها معروفا ، أو محدثا مشهورا أو إماما متبعا إلا أنزلوا به محنة فی عقیدته ، وابتلاء فی فکرته . فکرههم الناس ، وصاحب ذکرهم ذکر البلاء والمحن ، وتأریث العداوات والاحن ، وإلقاء الشر فی النفوس ، والدس للعلماء عند السلطان ، حتی نسی الناس خبرهم بحوار ذلک الشر المستطیر ، والفتنة الطخیاء ، والبلیة العامة ، نسوا دفاعهم عن الإسلام وبلاءهم فیه وتصدیم لأهل الأهواء من الزنادقة والسمنیة وغیرهم ، نسوا هذا کله ولم یذکروا لهم إلا إغراءهم الخلیفة بامتحان کل إمام تتی ، وکل ندب محتسب وکل مفت نتی ، وکل عدث مهدی . فلما جاء المتوکل وأبعدهم عن حظیرته وأدنی خصومهم إلیه ، عدث مهدی . فلما جاء المتوکل وأبعدهم عن حظیرته وأدنی خصومهم إلیه ، وفائ قیود العلماء ، وترك هذه المحنة خضدت شوكهم ، وتجرد لمنازلهم وفائ قیود العلماء والفقهاء والمتکلمین ، وجادلوهم بلسان عضب وحجة دامغة ، ومن ورائهم العامة یؤیدونهم والحاصة یناصرونهم .

وظهر فى آخر القرن الثالث وأول القرن الرابع رجلان امتازا بصدق البلاء ، وكثرة الأتباع والأولياء ، أحدهما أبو منصور الماتريدى ، وثانيهما أبو الحسن الأشعرى ، وكلاهماكان يدعو إلى ما كان يدعو إليه الفقهاء والمحدثون ، ومناصروهم دون المعتزلة .

وقد ولد الأول بقرية (ماتريد) من أعمال سمرقند، وتفقه على مذهب أبى حنيفة، ونبغ حتى رجع الناس إليه فيما وراء النهر يأخذون عنه الفقه وأصوله وسائر علوم الدين، وألف فى الأصول كتاب الجدل، وفى الفقه كتاب مآخذ الشريعة، ثم ذاعت شهرته فى علم الكلام، حتى صار له مذهب يسلكه أهل خراسان يقارب مذهب الأشعرى الذى سنبينه، وقد ذكر الاستاذ الإمام الشيخ محمد عبده فى تعليقاته على العقائد العضدية أن بن

الماتريدية والأشاعرة خلافا في نحو ثلاثين مسألة ، ولكن أكثر العلماء على أنها مسائل جزئية . والاختلاف فيها لفظى، فهما متفقان في الغاية وأكثر الوسائل . وقد ألف الماتريدي في علم الكلام كتاب الرد على الكعبي المعتزلي ، وكتاب أوهام المعتزلة ، وكتاب الرد على الرافضة ، وكتاب الرد على القرامطة ، وقد مات سنة ٣٣٢ ه .

أما الأشعرى فقد ولد بالبصرة ، وتوفى سنة نيف وثلاثين وثلاثمائة بعد الهجرة ، وتخرج على المعتزلة في علم الكلام ، وتتلمذ لشيخهم في عصره أبي على الجبائى ، وكان لفصاحته ولسنه يتولى الجدل والمناظرة نائباً عن شيخه ، إذ كان هذا يجيد الكتابة والدفاع بالقلم ولا يجيد النقاش باللسان . ولكن الأشعرى وجد من نفسه ما يبعده عن المعتزلة في تفكيرهم ، مع أنه تغذى من موائدهم ونال كل ثمرات فكرهم ، ثم وجد ميلا إلى آراء الفقهاء والمحدثين مع أنه لم يغش مجالسهم ، ولم ينل العقائد على طريقهم ، ولذا عكف في بيته مدة ، وإزن فها بين أدلة الفريقين ، وانقدح له رأى بعد الموازنة ، فخرج على الناس وجهر به ، وفاداهم بالاجتماع عليه ، فرقى المنس يوم الجمعة بالمسجد الجامع بالبصرة ، وقال :

أيها الناس من عرفى فقد عرفى ومن لم يعرفى فأنا أعرفه بنفسى (أنا فلان بن فلان) كنت أقول مخلق القرآن ، وأن الله تعالى لا يحرى بالإبصار ، وأن أفعال الشر أنا أفعلها وأنا تائب مقلع ، متصد للرد على المعتزلة ، مخرج لفضائحهم . معاشر الناس إنما تغيبت عنكم هذه المدة ، لأنى نظرت ، فتكافأت عندى الأدلة ، ولم يترجح عندى شيء على شيء ، فاستهديت الله تعالى ، فهدانى إلى اعتقاد ما أو دعته كتبي هذه ، وانخلعت من جميع ماكنت أعتقد ، كما انخلعت من ثوبى هذا ، وانخلع من ثوب كان عليه ، و دفع إلى الناس ماكتبه على طريق الجاعة من الفقهاء والمحدثين ، وفها ما أخذه على المعتزلة وما ناصر فيه الفقهاء والمحدثين ، وقد بين مذهبه ومآخذه على المعتزلة إجالا في مقدمة كتابه الإبانة ، وقد جاء فها بعد حمد الله والثناء عليه عما هو أهله والصلاة على النبي يافي :

أما بعد ، فإن كثيراً من المعتزلة ، وأهل القدر مالت بهم أهواؤهم إلى التقليد لرؤسائهم ، ومن مضى من أسلافهم ، فتأولوا القرآن على آرائهم تأويلا لم ينزل الله به سلطانا ، ولا أوضح به برهانا ، ولا نقلوه عن رسول رب العالمين ، ولا عن السلف المتقدمين ، فخالفوا رواية الصحابة عن نبي الله عَلَيْتُم في رؤية الله بالإبصار ، وقد جاءت في ذلك الروايات من الجهات المختلفات ، وتواترت الآثار ، وتتابعت به الأخبار . وأنكروا شَهْاعة رسول الله مُلِيِّقُهِ ، وردوا الرواية في ذلك عن السلف المتقدمين ، وجمحدوا عذاب القبر ، وإن الكفار في قبورهم يعذبون ، وقد أجمع على ذلك الصحابة والتابعون ، ودانوا يخلق القرآن نظيراً لقول إخوانهم من المشركين الذين قالوا: إن هذا إلا قول البشر . فزعموا أن القرآن كقول البشر ، وأثبتوا أن العباد مخلقون الشر نظيراً لقول المحوس الذين يثبتون خالقين : أحدهما مخلق الحبر ، والآخر بخلق الشر ، وزعموا أن الله عزوجل يشاء مالايكون، ويكون مالايشاء، خلافا لما أجمع عليه المسلمون من أن ماشاءالله كان ، وما لايشاء لا يكون ، ورداً لقول الله : ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللَّهُ ﴾ فأخبرنا أنا لا نشاء شيئا ، إلا وقد شاء أن نشاءه ، ولقوله تعالى : « فعال لما يريد » ولقوله سبحانه مخبراً عن شعيب أنه قال: « ومايكون لنا أن نعود فها، إلا أن يشاء الله ربنا ، ولهذا سهاهم رسول الله عَلَيْكُمْ بجوس هذه الأمة ، لأنهم دانوا بديانة المجوس ، وضاهوا أقوالهم ، وزعموا أن للخير والشر خالقين ، كما زعمت المحوس ، وأنه يكون من الشر مالايشاء الله ، كما قالت المحوس ذلك ، وزعموا أنهم بملكون من الضر والنفع لأنفسهم رداً لقول الله تعالى : « قل لا أملك لنفسي ضراً ولانفعا إلا ما شاء الله » ، وانحرافا عن القرآن ، وعما أجمع عليه المسلمون ، وزعموا أنهم ينفردون بالقدرة على أعمالهم دون ربهم . وأثبتوا لأنفسهم غنى عن الله عز وجل ، ووصفو أنفسهم بالقدرة على ما لم يصفوا الله بالقدرة عليه ، كما أثبت المحوس للشيطان من القدرة على الشر ما لم يثبتوه لله عز وجل ، فكانوا مجوس هذ

الأمة إذ دانوا بديانة المجوس ، وتمسكوا بأقوالهم ، ومالوا على أضاليلهم وقنطوا الناس من رحمة الله ، وآيسوهم من روحه ، وحكموا على العصاة بالنار والخلود ، خلافا لقول الله تعالى : « ويغفر مادون ذلك لمن يُشاء » وزعموا أن من دخل النارلم يخرج منها ، خلافا لما جاءت به الرو اية عن رسول الله عَلَيْتِهِ ؛ أَنْ اللَّهُ عَزُ وَجُلِّ مُحْرَجٍ مِنَ النَّارِ قُومًا بَعْدُ مَا امْتَحَشُّوا فَيَّا ، وصاروا حسماً . ودفعوا أن يكون لله وجه مع قوله : « ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام » وأنكروا أن يكون لله يدان مع قوله : « لما خلقت بيدى » وأنكروا أن يكون لله عين مع قوله : « تجرى بأعيننا » وقوله : « ولتصنع على عيني » ونفوا ماروى عن رسول الله علي من قوله : « إن الله ينزل إلى السماء الدنيا ، . وأنا ذاكر ذلك إن شاء الله بابا ، بابا ، وبه المعونة والتأييد، ومنه التوفيق والتسديد ، فإن قال قائل : قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية ، والجهمية ، والحرورية ، والرافضة ، والمرجئة ، فعرفونا قولكم الذي به تقولون ، ودیانتکم التی سا ندینون ، قبل له قولنا الذی به نقول ، ودیانتنا التي ندين مها التمسك بكتاب الله وسنة نبيه عليه السحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبماكان عليه أحمد بن حنبل ، نضَّر الله وجهه . ورفع درجته ، وأجزل مثوبته.و عن خالف قوله مجانبون ، لأنه الإمام الفاضل ، والرئيس الكامل الذي أبان الله به الحق عند ظهور الضلال ، وأوضح به المهاج وقمع به بدع المبتدعين وزينغ الزائغين . وشك الشاكين . فرحمة الله عليه من إمام مقدم . وكبير مفهم وعلى خميع أمة المسلمين ، وجملة قولنا أن نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله ، وما جاء من عند الله ، وما رواه الثقات عن رسول الله عَلَيْتُهُ ، لانرد من ذلك شيئا ، وأن الله إله واحد ، فرد صمد ، لا إله غيره ، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً ، وإن محمداً عبده ورسوله ، وأن الجنة والنارحق ، وأن الساعة آتية لاريب فها ، وأن الله يبعث من في القبور ، وأن الله استوى على عرشه ، كما قالسبحانه والرحمن على العرش استوى، ، وأن له وجهاكما قال جل وعلا وأنا نؤمن بقضاء الله وقدره خيره وشره . حلوه ومره . ونعلم أن ما أصابنا لم يكن ليحسيبنا . . ونقول إن القرآن كلام الله غير مخلوق ، وأن من قال بخلق القرآن كان كافراً ، وندين أن الله يرى بالأبصار يوم القيامة ، كما يرى القمر ليلة البدر ، يراه المؤمنون كما جاءت الروايات عن رسول الله يَرْكِيْنَهُ . ونقول إن المكافرين عنه مخجوبون ، كما قال الله عز وجل : كلا إنهم عن رهم بومئذ لحجوبون ».

ونـوجى ألاً نكفر أحداً من أهل القبلة بذنب يرتكبه ، كالزنى ، والسرقة وشرب الحمر ، كما دانت بذلك الحوارج ، وزعموا أنهم بذلك كافرون . ونقول إن من عمل كبيرة من المكبائر مستحلا لها كان كافراً إذا كان غير معتقد تحريجها .

ونقول إن الله يخرج من النار قوما بعدما امتحشوا بشفاعة محمد ولي و نؤمن بعذاب القير .. وأن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص .

وندين بحب السلف الذين اختارهم لصحبة نبيه عَلَيْ ونثنى عليهم عا أثنى الله عليهم ، ونتولاهم . ونقول إن الإمام بعد رسول الله عليهم أبوبكر رضى الله عنه ، وأن الله أعز به الدين ، وأظهره على المرتدين . ثم عمر بن . الحطاب رضى الله عنه ، ثم عثمان نضر الله وجهه ، قتله قاتلوه ظلما وعدوانا ، ثم على بن أبى طالب رضى الله عنه . فهؤلاء الأئمة بعد رسول الله عليه وخلافتهم خلافة النبوة ، ونشهد للعشرة بالجنة الذين شهد لهم رسول الله عليه ، ونحل ما شجر بينهم ، وندين لله أن الأئمة الأربعة راشدون مهديون فضلاء لا يوازيهم فى الفضل عبرهم . ونصدق بجميع الروايات التي أثبتها أهل النقل من النزول إلى السماء غيرهم . ونصدق بجميع الروايات التي أثبتها أهل النقل من النزول إلى السماء الدنيا ، وأن الله سبحانه وتعالى يقول « هل من سائل ؟ هل من مستغفر ؟ هوسائر ما نقلوه وأثبتوه .

ونرى الدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح والإقرار بإمامتهم ، وتضليل من رأى الحروج عليهم إذا ظهر منهم ترك الاستقامة . وندين بترك الحروج عليهم بالسيف وترك الفتال فى الفتنة . ونقر بخروج الدجال . ونؤمن بعذاب القبر ، ومنكرونكير ، ونصدق بحديث المعراج ، ونصحح كثيراً من الرؤيا فى المنام ، ونرى الصدقة عن موتى المؤمنين ، والدعاء لهم ، ونؤمن أن الله ينفعهم ، ونقول إن الصالحين بجسوز أن يخصهم الله بآياته . وقولنا فى أطفال ونقول إن الصالحين بجسوز أن يخصهم الله بآياته . وقولنا فى أطفال المشركين أن الله عز وجل مؤجج لهم ناراً فى الآخرة ، ثم يقول اقتحموها ، كما جاءت الرواية بذلك . ونرى مفارقة كل داعية لفتنة ومجانبة أهل الأهواء ، وسنحتج لما ذكرنا من قولنا .

هذه خلاصة قيمة لآراء الأشعرى بعد أن ترك الاعتزال ، ودان بما تعتقده جاعة الفقهاء والمحدثين ، ونستنبط من هذا هذه الأمور :

انه يرى أن يأخذ بكل ما جاء به الكتاب والسنة من عقائد ،
 ويحتج لها بكل وسائل الإقناع والإفحام .

٢ ــ أنه يأخذ بظواهر النصوص في الآيات الموهمة للتشبيه من غير

أن يقع فى التشبيه ، فهو يعتقد أن لله وجهاً لاكوجه العبيد ، وأن لله يداً لا تشبه أيدى المخلوقات .

۳ — إنه يرى أن أحاديث الآحاد يحتج بها فى العقائد ، وهى دليل
 لإثباتهما وقد أعلن اعتقاد أشياء ثبتت بأحاديث الآحاد .

أنه فى آرائه كان يجانب أهل الأهواء جميعا والمعتزلة ، و بحتهد فى ألا يقع فيا وقع فيه كثير من المنحرفين .

وفى الحق إن كثيراً من آرائه كانت وسطا بين المغالين وطريقا مستقيا بين الآراء المتجاذبة الأطراف ، وإن الدارس لحياة ذلك المفكر العظيم لايجد من العنت عليه أن يختار طريقا وسطاً لعلمه الغزير واطلاعه الواسع .

وكتابه و مقالات الإسلاميين » يدل على اطلاع كبير وفهم دقيق للفرق الإسلامية على اختلاف منازعهم ، وتباين مذاهبهم وتباعد مسا لكهم . ولايصعب على المتقصى أن يثبت ذلك الاعتدال في كل فكرة من أفكاره ، وعقيدة من عقائده.فرأيه في الصفات وسط بن المعتزلة والجهمية الذين نفوا الحياة والسمع والبصر والحشوية والمجسمة الذين شهوا الله تنزهت صفاته بالحوادث، تعالى الله عما يقولون علواكبيراً . ورأيه في القدرة وأفعال الإنسان وسط بين الجهمية والمعتزلة ، فالمعتزلة قالوا هو قادر على الإحداث والكسب معاً . والجهمية قالوا : إن الإنسان لايقدر على إحداث شيء ولاكسب شيء ـ فقال الأشعري العبد لايقدر على الإحداث ويقدر على الكسب (١) ، وقالت المشهة إن الله يرى يوم القيامة مكيفا محدودا ، وقالت المعتزلة والجهمية أنه سبحانه لايرى محال من الأحوال . فسلك الأشعرى طريقا بينهما . فقال يرى من غير حلول ولا حدود ، وقالت المعتزلة لله يد يد قدرة ونعمة ـ وقالت الحشوية يده يدجارحة . فسلك الأشعرى طريقا وسطا ، فقال يده يد صفة كالسمع والبصر . وقالت المعتزلة : القرآن كلام الله مخلوق مبتدع . وقالت الحشوية الحروف المقطعة ، والأجسام التي يكتب عليها ، والألوان التي يكتب بها ، وما بين الدفتين كلها قدعة(٢) فسلك الأشعرى

<sup>(</sup>١) تبين كذب المفترى فيما نسب لأبي الحسن الأشعرى .

<sup>(</sup>۲) تبين كذب المفترى س ١٥٠٠.

طريقا بينهما وقال: القرآن كلام الله قديم غير مغير ، لا مخلوق ولا حادث بلا مبتدع ، فأما الحروف المقطعة والأجسام والألوان ، والأصوات المحدودات مخلوقات مخترعات ، وقالت المعتزلة إن صاحب الكبيرة مع إيمانه وطاعاته لا مخرج من النار قط ، وقالت المرجئة من أخلص لله سبحانه وتعالى وآمن به فلا تضره كبيرة مهما تكن ، فسلك الأشعرى طريقا بينهما ، وقال المؤمن الموحد الفاسق هو في مشيئة الله تعالى إن شاء عفا عنه وأدخله الجنة ، وإن شاء عاقبه بفسقه ، ثم أدخله الجنة ، وقالت الرافضة إن للرسول صلوات الله وسلامه عليه ولعلى رضى الله عنه شفاعة من غير إذن الله ولا أمره ، وقال المعتزلة عليه ولعلى رضى الله عنه شفاعة من غير إذن الله ولا أمره ، وقال المعتزلة صلوات الله وسلامه لا شفاعة له محال من الأحوال فسلك الأشعرى طريقا وسطاً وقال إن للرسول صلوات الله وسلامه عليه شفاعة مقبولة في المؤمنين المستحقين للعقوبة ، يشفع لهم بأمر الله وإذنه ، ولايشفع إلا لمن ارتضى .

وهكذا تراه سلك في مذهبه مسلك الاعتدال والوسط ، وفي الوسط الحق والقسطاس المستقم في كثير من الأوقات .

وقد سلك الأشعرى فى الاستدلال على العقائد مسلك النقل ، ومسلك العقل ، فهو يثبت ما جاء فى القرآن الكريم والحديث الشريف من أوصاف الله ورسله واليوم الآخر ، والملائكة والحساب والعقاب والثواب ، ويتجه إلى الأدلة العقلية ، والبراهين المنطقية يستدل بها على صفات الله سبحانه وتعالى، وقد استعان فى ذلك بقضايا فلسفية ، ومسائل عقلية خاض فيها الفلاسفة وسلكها المناطقة ، والسبب فى ذلك هو :

ا ـ أنه تخرج على المعتزلة ، وتربى على موائدهم الفكرية ، فنال من مشربهم وأخذ من منهلهم ، واختار طريقتهم فى إثبات العقائد وإن خالفهم فى النتائج ، وباعد بينه وبين ما وصلوا ، وقد علمت أن المعتزلة سلسكوا فى استدلالا تهم مسلك المنطق والفلسفة .

٢ – وأنه قد تصدى للرد على المعتزلة ومهاجمتهم ، فلابد أن يلحن عشل حجتهم ، وأن يتبع طريقتهم فى الاستدلال ، ليفلج عليهم ، ويقطع

شبهاتهم ، ويفحمهم بما بين أيديهم ، ويرد حججهم عليهم .

٣ – وأنه تصدى للرد على الفلاسفة ، والقرامطة ، والباطنية ، والمحسوية ، والروافض ، وغيرهم من أهل الأهواء الفاسدة ، والنحل الباطلة ، وكثير من هؤلاء لايقنعه إلا أقيسة البرهان ، ومنهم فلاسفة عملاء لايقطعهم إلا دليل العقل ، ولايردكيدهم في نحورهم أثر أو نقل .

وقد نال الأشعرى منزلة عظيمة ، وصار له أنصار كثيرون ، ولتى من المحكام تأييداً ونصرة . فتعد خصومه من المعنزلة والكفار وأهل الأهواء في كل مكان ، وبث أنصاره في الأقاليم والجهات ، يحاربون خصوم الجاعة. ومخالفها ، ولقبه أكثر العلماء بامام أهل السنة والجاعة .

ولكن مع ذلك بنى له من علماء الدين مخالفون منابذون ، فابن حزم يعده من الجرية لرأيه فى أفعال الإنسان (١) ، وبعده من المرجئة لرأيه فى مرتكب الكبرة (٢) وقد تعقبه فى غير هاتين المسألتين ، ولكن مع ذلك قد ذاب مخالفوه فى لجة التاريخ الإسلامى ، واشتد ساعد أنصاره ، جيلا بعد جيل ، وقويت كلمتهم وقد حذوا حذوه وسلكوا مسلكه ، وقاموا بما كان يقوم به هو والماتريدى من محاربة للمعتزلة رالملحدين ، ومنازلة لهم فى كل ميدان من ميادين القول ، وكل باب من أبواب الإعان ومذهب من مذاهب اليقن .

ومن أبرزهم وأقواهم شخصية وأبينهم أثراً أبو بكر الباقلاني (٣) فقد كان عالماً كبيراً ، هذب بحوث الأشعرى ، وتكلم في مقدمات البراهين العقلية للتوحيد ، فتكلم في الجوهر والعرض ، وأن العرض لايقوم بالعرض ، وأن العرض لايبقى زمانين ، إلى آخر ما هنالك . ولم يقتصر في الدعوة

<sup>( 1 )</sup> الجزء الثالث ص ٢٢ من الفصل في الملل و النحل لابن حزم .

<sup>(</sup>٢) الجزء الرابع ص ٢٠٤ من الفصل في الملل والنحل لابن حزم .

<sup>(</sup>٣) مات الباقلاني سنة ٢٠٤ ه. .

لمذهب الأشعرى على ما وصل إليه من نتائج ، بل ذكر أنه لا يجوز الأخذ بغير ما أشار إليه من مقدمات لإثبات تلك النتائج ، فكان ذلك مغالاة وشططا في التأييد والنصرة ، فإن المقدمات العقلية لم يجيء بها كتاب أو سنة : وميادين العقل متسعة ، وأبوابه مفتحة وطرائقه مسلوكة ، وعسى أن يصل الناس إلى دلائل وبينات من قضايا العقول ونتائج القرائح لم يصل إليها الأشعرى . وليس من شر في الأخذ بها ما دامت لم تخالف ما وصل إليه من ثمرات فكرية .

ولذلك جاء الغزالى (١) من يعده ، فلم يسلك مسلك الباقلانى ، ولم يدع لمثل ما دعا إليه ، بل اعتقد أنه لايلزم من مخالفة مسلك الباقلانى والأشعرى فى الاستدلال بطلان المدلول والنتيجة ، وآمن بأن الدين خاطب العقول جميعا ، وعلى الناس أن يؤمنوا بما جاء بالكتاب والسنة ، ولهم أن يقووه مما يشاءون من أدلة .

والحق أن الغزالى نظر فى كلام أبى منصور الماتريدى ، وأبى الحسن الأشعرى نظرة حرة بصيرة فاحصة ، لا نظرة تابع مقلد ، فوافقهما فى أكثر ماوصلا إليه ، وخالفهما فى بعض ما ارتأياه دينا واجب الاتباع ، ولذا رماه كثيرون من أنصارهما بالكفر والزندقة . واقرأ ما قاله فى رسالته لافيصل التفرقة بن الإسلام والزندقة » فقد جاء فيها :

إنى رأيتك أمها الأخ المشفق ، والصديق المتعصب موغر الصدر منقسم الفكر لما قرع سمعك من طعن طائفة من الحسدة على بعض كتبنا المصنفة في أسرار معاملات الدين ، وزعمهم أن فيها ما مخالف مذهب الأصحاب المتقدمين ، والمشايخ المتكلمين ، وأن العدول عن مذهب الأشعرى ، ولو في قيد شعرة كفر ، ومباينته ولو في شيء نزر ضلال وخسر . فهون أيها الأخ المشفق المتعصب على نفسك ، لايضيق به صدرك ، وفل من غربك واصبر على ما يقولون ، واهجرهم هجرا جميلا ، واستحقر من لا محسد ولايقذف ، واستصغر من بالكفر أو الضلال لا يعرف ، فأى داع أكمل وأعقل من واستصغر من بالكفر أو الضلال لا يعرف ، فأى داع أكمل وأعقل من

<sup>(</sup>١) تونى الغزالى سنة ه٠٥ ه .

سيد المرسلين مُرِّلِكُمْ ، وقد قالوا إنه مجنون من المجانين ، وأى كلام أجل وأصدق من كلام رب العالمين ، وقد قالوا إنه أساطير الأولين .

خاطب نفسك وصاحبك ، وطالبه محد الكفر ، فإن زعم أن حد الكفر ما مخالف مذهب الأشعرى ، أو مذهب المعتزلي ، أو مذهب الحنبلي ، أو غيرهم ، فاعلم أنه غر بليد ، قد قيده التقليد ، فهو أعمى من العميان ، فلا تضيع باصلاحه الزمان . وناهيك حجة في إفحامه مقابلة دعواه بدعوى خصومه ، إذ لايجد بين نفسه ، وبين سائر المخالفين له فرقا وفصلا . ولعل صاحبك يميل من بين سائر المذاهب إلى الأشعرى ، ويزعم أن مخالفته فى كل ورد وصدر من الكفر الجلى ، فاسأله من أين ثبت له أن يكون الحق وقفا عليه ، حتى قضى بكفر الباقلاني إذ خالفه في صفة البقاء لله تعالى ، وزعم أنه ليس هو وصفا لله زائداً على الذات ، ولم صار الباقلاني أو لى بالكفر بمخالفته الأشعري من الأشعري بمخالفة الباقلاني ، ولم صار الحق وقفاً على أحدهما دون الثاني . أكان ذلك لأجل السبق في الزمان ، فقد سبق الأشعرى غيره من المعتزلة ، فليكن الحق للسابق عليه ، أم لأجل التفاو ت فى الفضل والعلم ، فبأى منزان ومكيال قدرت درجات الفضل ، حتى لاح له أنه لا أفضل في الوجود من متبوعه ومقلده . فان رخص للباقلاني في مخالفته ، فلم حجر على غيره .. وما يدرك التخصيص بهذه الرخصة . وإن زعم أن خلاف الباقلاني يرجع إلى لفظ لا لتحقيق وراءه ، كما تعسف بتكلفه بعض المتعصبين زاعما أنهما جميعا متوافقان على دوام الوجود ، والخلاف في أن ذلك يرجع إلى الذات أو إلى وصف زائد عليه خلاف قريب لا يوجب التشديد ، فما باله يشدد القول على المعتزلي في نفيه الصفات وهو معترف بأن الله عالم محيط بجميع المعلومات ، قادر على جميع الممكنات وإنما مخالف الأشعري في أنه عالم قادر بالذات أو بصفة زائدة ، فما الفرق بين الحلافين .. إلخ .

وترى من هذا كيف ينظر في العقائد نظرة جريثة لايقلد فيها إماما

ولايتبع مذهبا من المذاهب المقررة في العقائد ، وإن انهي إلى قريب مما انهي إليه الأشعري والماتريدي وأنصارهما وأتباعهما .

ولقد جاء بعد الغزالى أئمة كثيرون اعتنقوا مذهب الأشعرى فى نتائجه وزادوا على دلائله ، منهم البيضاوى(١) ، والسيد الشريف الجرجانى(٢) ، وغير هما من العلماء الأعلام ، والأئمة الأفذاذ الذين أحاطوا خبراً بالمعقول وغير هما ، وقد دونت دلائلهم ، ورد ودهم على المعتزلة وغيرم فى علم الكلام الذى لا زال يدرس إلى الآن ، وفق الله الجميع للسداد ، وهداهم إلى سبيل الرشاد .

<sup>(</sup>۱) توفی البیضاوی سنة ۷۰۱ وکان مناظرا مجیدا ، و اماما متعبدا ، و فقیها شافعیا مدققا 🛦

<sup>(</sup>٢) توفى الجرجانى سنة ٨١٦، وكان فقيها حنفيا ، ملما بالعلوم العقلية، ألف فيها كتبا انتفع الناس بها .

# مخارم باطرات الأشعرى

#### مناظرته للجبائي في أسماء الله تعالى

دخل رجل على الجبائى ، فقال : هل يجوز أن نسمى الله عاقلا ؟ فقال الجبائى : لا ، لأن العقل مشتق من العقال ، وهو المانع ، والمنع فى حق الله عال ، فامتنع الإطلاق .

فقال أبو الحسن الأشعرى: فعلى قياسك لا يسمى الله سبحانه حكيا ، لأن هذا الاسم مشتق من حكمة اللجام ، وهى الحديدة المانعة للدابة عن الجموح ، ويشهد لذلك قول حسان :

فنحكم بالقوافى من هجانا. ونضرب حين يختلط الدماء وقول الآخر:

أبنى حنيفة حكموا سفهاءكم إنى أخاف عليكم أن أغضبا وأى نمنع بالقوافى من هجانا ، وامنعوا سفهاءكم ، فاذا كان اللفظ مشتقا من المنع – والمنع على الله محال ، لزمك أن تمنع إطلاق حكيم عليه سبحانه وتعالى .

قال الجبائى : فلم منعت أن يسمى الله عاقلا ، وأجزت أن يسمى حكما ؟

قال الأشعرى: لأن طربتى فى مأخذ أسهاء الله تعالى الإذن الشرعى ، دون القياس اللغرى ، فأطلقت حكيما لأن الشرع أطلقه ، ومنعت عاقلا لأن الشرع منعه ، ولو أطلقه الشارع لأطلقته .

# مناظرة بينهما في الأصلح والتعليل

سأل أبو الحسن الأشعرى أبا على الجبائى قائلا : ما قولك فى ثلاثة : مؤمن ، وكافر ، وصبى ، فتمال : المؤمن من أهل الدرجات ، والكافر من أهل الدركات ، والصبى من أهل النجاة .

(م ١٩ ـ تاريخ الجدل )

قال الأشعرى: فإن أراد الصبى أن يرقى إلى أهل الدرجات هل يمكن ؟ قال الجبائى: لا ، يقال له: إن المؤمن إنما نال هذه الدرجة بالطاعة ، وليس لك مثلها.

قال أبو الحسن : فان قال التقصير ليس منى ، فلو أحييتنى كنت عملت الطاعات بعمل المؤمن .

قال الجبائى : يقول له الله : كنت أعلم أنك لو بقيت لعصيت ، ولعوقبت فراعيت مصلحتك وأمتك قبل أن تنتهى إلى سن التكليف .

قال أبو الحسن : فلو قال الكافر يارب علمت حاله كما علمت حالى ، فهلا راعيت مصلحتي مثله . فسكت الجبائي .

\* \* \*

# اختلاف المجتهدين من لقرن انتاني إلى منتقب القرن لرابع

امتازت تلك الحقبة من الزمن باتساع نطاق الحضارة فى كل المدن الإسلامية ، وسعة العمران . وبكثرة العلوم ، واتساع نطاق الحركة الفكرية لدخول كثير من الموالى فى الإسلام ، وكثرة المكتب المترجمة . وبتدوين السنة فى بطون المكتب ، بعد أن كانت فى صدور الرجال ، والعناية بمعرفة الصحيح من المروى عن رسول الله بمائية ووضع قوانين وأسس لرواية السنة ، لكى يتبين بها الحبيث من الطيب ، والصحيح من المكذوب على رسول الله يمائية . وبأن النزاع بين المحتهدين كان فى الأصول التى تستنبط منها الأحكام الشرعية ، وفى الأحكام نفسها .

#### الاختلاف في السنة :

كانت كثرة الكذب على النبي وَلَيْلِكُ مع طول العهد سببا في صعوبة معرفة الأحكام الشرعية من السنة ، ولذلك نبتت في بعض الرءوس فكرة رفض الاحتجاج بالسنة ما لم تكن بيانا لقرآن ، والاقتصار على القرآن الكريم، ويظهر أن هذا الفريق من الناس طوته لجة التاريخ ، واندثر لعدم استحقاقه للبقاء ، ولولا أن الأم للإمام الشافعي ذكرت فيه مناظرة قامت بين أحد القائلين به وبين الشافعي ما سمع بهم أحد ، ولعل هؤلاء كانوا من المعتزلة أهل الكلام ، فقد رأينا في كتاب تأويل مختلف الحديث أنهم كانوا بجهدون في الفقه ، ورأينا أن الأم يذكر أن بعض أهل البصرة هم رافضو الاحتجاج بالسنة على ما سبق ، والبصرة عش الاعتزال على ما علمت .

والعلماء على أن السنة هي الأصل الثانى لمعرفة أحكام هذا الدين ، ولكنهم اختلفوا في ذلك العصر في أوصاف الأحاديث التي تصلح حجة لذلك ، وقد

بين ذلك كله بيانا وافيا فى علم أصول الفقه ? وإذكانت هذه المسألة مثار جدل عنيف بن مجتهدى ذلك العصر الذى وضعت فيه هذه الأصول .

# الإختلاف ٰ في المقياس والوأي :

فى هذا الدور اشتد النزاع بين أهل السنة وأهل الرأى وشنت غارة شعواء على أهل الرأى ، فلاقى هؤلاء خصومهم فى كل ميدان من ميادين القول ، وقام كل فريق يدلى بحجته . وقد رأينا كثيراً من عبارات الاستهزاء بالرأى صادرة عن أهل الحديث .

والعراق كان فى هذا العصر عش أهل الرأى كما كان كذلك فى سابقه ، وأقدمهم قولا بالقياس أبو حنيفة وأصحابه وكان أكثر فقهاء هذا العصر على ذلك . وقد قال الأستاذ الحضرى : إن مبدأ اتخاذ القياس أصلا فى التشريع قد انتصر فى هذا الدور انتصارا عظيا ، وإن لم يكن الفقهاء على درجة واحدة فى استعماله فى الاستنباط وأبعدهم أثراً ، وأرسخهم قدماً فيه الحنفية ، وأقلهم نفوذاً فيه الحنابلة والمالكية ، والشافعية بين الفريقين ، وابتعد عنه بعض أهل الحديث والشبعة ، وغلا الظاهرية فى رافضه .

# النزاع في الإجماع :

رأى قوم من الفقهاء إجاع العلماء على أمر من الأمور يوجب اتباع الأعقاب له، لأن من لم يتبعهم يسر في غير سبيل المؤمنين، ورأى آخرون أن الإجاع ليس محجة ، بل أنكر وجوده . وكان الشافعي يقول إن الإجاع حجة ، ولا كنه كان إذا ناظر أنكر وجوده ، وقال الإمام أحمد بن حنبل: من ادعى الإجاع فهو كاذب ، وقد جرت مناظرات كثيرة بين المحتهدين في الإجاع ، وفي كتاب الأم الشيء الكثير منها .

وقد كان من موضوعات نزاعهم أمور أخرى منها أصل التكليف ، ومنها دلالات الألفاظ ، وغير ذلك ، وقد كان ثمرة تلك المناظرات علم أصول الفقه كما علمت .

وكان الاختلاف فى الفروع قد شمل المسائل الواقعة والفرضية ، واشتد واتسع ، وكانت ثمرته ظهور المذاهب الأربعة وغيرها .

والحلاف فى هذا الدور كما فى الدور الذى سبقه كان يقوم على الإجتهاد المطلق ، ولم يكن للتقليد فيه أثر ، ولكن فى آخر هذا الدور كانت تظهر بعض روائح التقليد ، وسرعان ما تزول ، وكانت حرية الرأى واسعة ، والمناظرات قائمة على قدم وساق ، كل يدافع عن رأيه فى قوة ، وثبات وسعة صدر ، ولم تكن مهاترة فى القول إلا نادرا ، لإخلاص المتناظرين ، وقوة فكرهم ، وتأديمم بآداب الدين الحنيف .

وقد جاء وليداً للمناظرات فى أصول الفقه والفروع فى هذا العصر علم الجدل الذى قال فيه ابن خلدون :

هو معرفة آداب المناظرة التي تجرى بين أهل المذاهب الفقهية وغيرهم ، فإنه لماكان باب المناظرة في الرد والقبول متسعا ، وكل واحد من المتناظرين في الاستدلال والجواب يرسل عنانه في الاحتجاج ، ومنه ما يكون صوابا ، ومنه ما يكون خطأ ، فاحتاج الأئمة إلى أن يضعوا آدابا وأحكاما يقف المتناظران عند حدودها في الرد والقبول ، وكيف يكون حال المستدل والمجيب ، وحيث يسوغ له أن يكون مستدلا ، وكيف يكون مخصوصا منقطعا ، ومحل اعتراضه ومعارضه وأين بجب عليه السكوت (١) .

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدورن .

# مختار من مناظرات الفقها، في دلك العصر مناظرة بين معمد بن الحسن والشافعي

قال محمد بن الحسن : ما تقول فی رجل غصب من رجل ساجة ، فبنی علیها بناء ، أنفق فیه ألف درهم ، ثم جاء صاحب الساجة ، فأثبت بشاهدین عدلمن أن هذا اغتصب هذه الساجة و بنی علیها ، ما کنت تحکم ؟

قال الشافعي : أقول لصاحب الساجة أن تأخذ قيمتها ، فان رضي حكمت له بالقيمة ، وإن أبي إلا الساجة قلعتها له ، ورددتها إليه .

قال محمد: فما تقول فى رجل اغتصب من رجل خيط حرير ، فخاط به بطنه ، فجاء صاحب الحيط ، وأثبت بشهادة عدلين أن هذا اغتصب هذا الخيط ، أكنت تنزع الخيط من بطنه ؟ قال الشافعى لا . قال محمد: الله أكبر ، تركت قولك . قال الشافعى : لا تعجل ، أخبرنى لولم يغصب الساجة من أحد ، وأراد أن يقلع هذا البناء عنها ، أيباح له ذلك ، أم يحرم عليه ؟ فقال محمد يباح ، فقال الشافعى : أفرأيت لوكان الخيط خيط نفسه ، فأراد أن ينتزعه من بطنه ، أمباح له ذلك ، أم محرم عليه ؟ فقال محمد: بل محرم ، فقال : فكيف نقيس مباحا على محرم .

قال محمد : أرأيت لو أدخل غاصب الساجة فى سفينة ، ولجمج فى البحر ، أكنت تنزع اللوح من السفينة .

قال الشافعي : آمره أن يقرب سفينته إلى أقرب المراسي إليه ثم أنزع اللوح ، وأدفعه إلى صاحبه .

قال محمد : أليس قد قال رسول الله مَالِيَّةِ : لا ضرر ولا ضرار ؟ فقال الشافعي : هو أضر بنفسه ، ولم يضر به .

ثم قال الشافعى : ما تقول فى رجل اغتصب من رجل جارية ، فأولدها عشرة كلهم قد قرءوا القرآنالكريم، وخطبوا على المنابر، وحكموا بين المسلمين، فأثبت صاحب الجارية بشاهدين عدلين ، أن هذا اغتصبها منه ، ناشدتك الله

بماذا كنت تحكم ؟ قال : أحكم بأن أولاده أرقاء لصاحب الجارية ، فقال الشافعي : أيهما أعظم ضررا أن تجعل أولاده أرقاء أو تقلع البناء عن الساجة ،

# مناظرة بين الشافعي وإسحاق بن راهويه

تناظر إسماق بن راهويه مع الشافعي في جلود المبتة إذا دبغت . فقد قال الشافعي دباغها طهورها : فقال إسحاق ما الدليل ؟ فقال الشافعي : حديث الزهرى عن عبيد الله عن عبد الله بن عباس عن ميمونة أن النبي عليليل مر بشاة ميتة ، فقال : هلا انتفعتم بجلدها .

قال ابن إسحاق : حديث ابن حكيم : كتب إلينا رسول الله علي قبل موته بشهر ألا تنتفعوا من الميتة بإهاب ولا عصب أشبه أن يكون ناسخا لحديث ميمونة ، لأنه قبل موته بشهر .

قال الشافعي : هذا كتاب وذاك سماع .

قال إسماق : إن النبي مَرَاقِيَّةِ كتب إلى كسرى ، وقيصر ، وكان حجة عليهم عند الله . فسكت الشافعي .

\* \* \*

# الحسلافة في الفسقه من لفرن الرابع إلى عضرناه \_ زا

كان الناس فى العصور السابقة قسمين : أحدهما مجتهد يطلب الدين من أصوله والثانى مقلد يأتى أهل العلم ، فيسألهم عن حكم الدين فى الآمر الذى عرض له .

أما الناس فى هذه العصور ، فقد استولت عليهم روح التقليد ، وأصبح الفقيه من يعرف ما استنبطه غيره ، لا من يستنبط الأحكام من مصادرها ، وشاع تقليد أصحاب المذاهب السابقة . حتى قال الإمام أبوالحسن الكرخى: كل آية تخالف ما عليه أصحابنا فهى مؤولة أومنسوخة ، وكل حديث كذلك فهو مؤول أومنسوخ (۱) . ولم يعرف أن أحداً أقدم على فتح باب الاجتهاد بعد أن أحكموا إغلاقه ، إلا الإمام الجويني والد إمام الحرمين ، وعدداً قليلا من العلماء اجتهدوا فى بعض المسائل .

ولكن لماذا غلقت أبواب العلم أمام العقول ، وقد كانت مفتحة ، وركزت العقول في محيط التقليد الضيق ، وقد كانت في ساحة الاجتهاد المتسعة الأرجاء ؟ السبب في ذلك عدة أمور منها :

تعصب التلاميذ لآثار أساتذتهم من الأئمة المجهدين الذين أناروا العصر السابق ، وكشفوا ظلمات المسائل بنور عقلهم الساطع ، وإن التعصب لفكرة يجمل الإنسان على الجمود عليها ، والتعلق بأهدامها ، ودعوة الناس إليها ، وتحبيذها ، وكذلك فعل أولئك الذين جاءوا بعد الأئمة السابقين ، فقد عنوا بدر اسة مذاهبهم ، ونشرها بدل السير على منوالها ، والاجتهاد كما اجتهد أصحاما ، فوثق الناس بالسابقين ، وشكوا في أنفسهم .

<sup>(</sup>١) تاريخ التشريع للأستاذ محمد الخضرى .

#### القضاء:

كان الحلفاء يختارون قضاتهم أول الأمر من المحتهدين ، لامن المقلدين ، ولكنهم في ها والعصور آثروا اختيارهم من المقلدين ، ليقيدوهم بمذهب ، وليعينوا لهم ما يحكمون به ، بحيث يكونون معزولين عن كل قضاء يخالف ذلك المذهب ، ولأن بعض القضاة المحتهدين كان يتعرض لتخطئة الفقهاء ، فيكون سكمه مثار نقد عند الناس ، لاسبب اطمئنان لهم ، وحكم القضاة يجب أن يكون داعية اطمئنان ، لا داعية انتقاد ، ليطمئن الناس على أمو الهم ودمائهم وأعراضهم . وكان تقييد القاضي بمذهب يرتضيه الخليفة سببا في نشر هذا المذهب ، واكتفاء أكثر الناس به به استمراره مفتوحا ما قد ينقض علهم أمرهم ، إذ العقول ، إذا الجورت بحوية استمراره مفتوحا ما قد ينقض علهم أمرهم ، إذ العقول ، إذا الجورت بحوية إلى ما في الدين من حقائق ، وبهلوا من ينابيعه ، وجدت من أصوله ما ينقض دعائم يبنها الظالمون ، ويؤسس قواعدها الغاشمون .

#### تدوين المذاهب :

فتدوينها سهل على الناس تناولها ، والناس دائما يطلبون السهل اليسير ، دون الصعب العسير .

كان يدفع الناس إلى الاجتهاد فيما سبق تعرف أحكام حوادث حدت لا يعرفون حكمها ، وشئون عرضت لايدركون أمر الشريعة في شأنها ، فلما جاء المحتهدون في الدور السابق ، ودونوا أحكام الحوادث الى عرضت والتي يحتمل عروضها ، صار الناس كلما عرضت لهم مسألة وجدوا السابقين قد تعرضوا لها ، فاكتفوا بمقالهم في شأنها ، فسدت حاجتهم بما وجدوا ، فلا حافز يخفزهم إلى بحث جديد ، وساعد ذلك ما للأقدمين من تقدير ، وما يكسهم الزمن من إجلال ، وعناية الأمم بتكريم السلف الصالح من الماضين ليرتبط حاضرها بماضها برباط متين .

لهذاكله انصرف الناس إلى التقليد ، اللهم إلا فى تعرف علل الأحكام فى المذهب ، وهذا هو الذى يسمى تخريج المناط ، أو ترجيع بعض الآراء فى المذهب على غيرها ، ويسمى من أوتى القدرة على ذلك المحتهد فى المذهب ،

#### المناظرات والجدل:

لا تظن أن المناظرات قد قلت عن العصر السابق ، لإقفال باب الاجتهاد ، وإحكام إغلاقه ، بل إن المجادلات قد اشتدت ، وشاعت ، ولكن بينا كان الغرض منها فيما سبق الوصول إلى معرفة حكم من الأحكام ، صار الغرض منها في هذه العصور نصرة مذهب على مذهب ، وقد شاعت مجالس المناظرات شيوعاً كثيراً ، فكانت لا تخلو منها مدينة في العراق أو خراسان .

كانت المناظرات تعقد أمام الوزراء والسكبراء ، ويحضرها كثير من أهل العلم ، وبلغ سيلها أعلى ارتفاعه ، حتى كانت تعقد فى مجالس العزاء .

قال أبو الوليد الباجى : العادة ببغداد أن من أصيب بوفاة أحد ممن يكرم عليه ، قعد أياما فى مسجد ربضه ، يجالسه فيها جيرانه ، وإخوانه ، فإذا مضت أيام عزوه ، وعزموا عليه فى التسلى إلى عادته من تصرفه ، فتلك الأيام التى يعقد بها فى مسجده للعزاء ، مع إخوانه وجيرانه لا تقطع فى الأعلب إلا بقراءة القرآن الكريم ، أو بمناظرة الفقهاء فى المساجد

انثال الناس على المناقشات الفقهية ، واشتدت المناقشة بين الشافعية والحنفية ، وماكان الدافع معرفة علل الأحكام ، أو استنباط قواعد الشرع ، بل إرضاء بهمة التعصب ، وشهوة الحكام . وكان حجة الإسلام الغزالى من أحد الناس فى الجدل والمناظرة ، وأقواهم فى الأخذ بناصية خصمه ، ولكنه تاب إلى الله ، ولم يعد هذا النوع من النقاش من التعاون على طلب الحق ، بل قال فى هؤ لاء المتناظرين : إن هؤلاء القوم يلبسون على أنفسهم بقولهم إن التعاون على طلب الحق من الدين .

وقال أبوحيان التوحيدى: سمعت أباحامد يقول لظاهر العبادلى: ولاتعلق كثير ألما تسمع منى في مجلس الجدل ، فإن الكلام يجرى فعه على ختل

الحصم ومغالطته ، ودفعه ومغالبته ، فلسنا نتكلم لوجه الله خالصا ، ولو أردنا ذلك لكان خطونا إلى الصمت أسرع من تطاولنا فى الكلام، وإن كنا . فى كثير من هذا نبوء بغضب الله تعالى ، فإنا مع ذلك نطمع فى سعة رحمة الله تعالى .

وقد أدت تلك الملاحاة ، وهذه المناقشات التي كانت تتخذ أحيانا للمغالطات إلى أمرين :

إحدهما : إتمام وضع علم أدب البحث والمناظرة ، الذى ساه ابن خلدون علم الجدل ، وقد بينا أنه ابتدأ فيما سبق .

ثانيهما: اشتداد التعصب المذهبي الذي انتقل إلى مخاصات فعداوات، وسرى ذلك إلى العامة، حتى كاد يؤدى إلى تناحر، ووصلت الحال إلى أن بعض الفقهاء كان لايجوز إمامة المخالف للمذهب، وفي ذلك شطط، وخروج عن جادة الاعتدال، فإن الأثمة رضوان الله عليهم كان كل منهم يجل رأى الآخر، وإن كان يخالفه، والقاعدة الفقهية المأثورة التي تقول: مذهبنا صواب محتمل الحطأ، ومذهب غيرنا خطأ يحتمل الصواب، كانت قانونهم.

وقد كان الشافعي يقول عن أبي حنيفة : الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة . وكان يقول الأحمد بن حنبل: إذا صح الحديث عندك فأعلمني به .

هذا ولا زال إلى الآن أثارة قليلة من التعصب بين أهل المذاهب ، نرجو أن تزيلها سعة العقول والأفهام .

نرجة خطيبين مِن خطب المحسك ل

# الحسانة ١١٠- ١١ه

هو شيخ المفكرين فى العصر الأموى ، وإمام الزهاد ، وقدوة الوعاظ ، وذو اللسن والبيان ، والتقوى والإبمان .

وإذا كان من الواجب عند دراسة المفكر أن نرد آراءه ومناحى تفكره إلى عناصرها الأولى ، وينابيعها التى نهل منها ، فمن اللازم أن نبين عند السكلام على الحسن أسرته ودمه وجنسه ، والبيئة التى ترعرع فى ظلها ، وشدا فى جوها ، ونما تحت سلطانها ، وأن نبين أعماله التى تولاها ، فسارت على وفقها عاداته ، وتكونت على نهجها ملكاته .

#### أسرته:

ولد الحسن من أبوين من الموالى ، بل من رقيق الفرس ، فأبوه يسار من أسرى ميسان (١) أسره المغيرة بن شعبة عند فتحها فى عهد عمر بن الحطاب رضى الله عنه .

وقد صار مولی زید بن ثابت رضی الله عنه ، وأمه خیرة من السبایا ، وصارت مولاة لأم سلمة زوج النبی علیقی وأم المؤمنین ، وفی بیتها ولد الحسن ، وقد منحته أم المؤمنین كلاءتها ورعایتها ، حتی أن أمه ربما غابت فی حاجته ، فیبكی ، فتعطیه ثدیما تعلله به إلی أن تجیء أمه (۲) .

من هذا السياق نفهم أنه ولد ، وأمه أمة لأم المؤمنين أم سلمة ، وإذا طبقنا الحسكم الشرعى فى هذه الحال وجب أن نقول أن الحسن ولد على الرق ، لأن ابن الأمة يتبع أمه فى رقها ، ما لم يكن ابن سيدها .

<sup>(</sup>١) قرية أو صقع بالعراق .

<sup>(</sup> ٢ ) ويروى ابن خلسكان أن ثديها در عليه ، فشر به، ويقول : فيروون أن تلك الحكمة والفصاحة من بركة ذلك . أ ه .

ولكن يسهر ان أم سلمة أعتقته هو وأمه ، أو أعتقته فقط ، لأنا لانعرف له مالكا سواها ، ويظهر أن العتق جاءه وهو صغير ، لأن الرواة لم يذكروه على أنه عبد لأ ، المؤمنين ، ولو أنه استمر عبدا أمدا طويلا لاشتهر ذلك ، ولتناقلته الرواة ، ولعل الحجاج كان يرمى إلى تعبيره برقه صغيراً عندما قال مخاطبا جند الشام ، إذ بلغه تفسيقه له : أيشتمني عبيد أهل البصرة ، وأنتم حضور ، فلا تنكرون .

وكان أبوه مولى لزيد بن ثابت كما علمت ، وأمه مولاة لأم سلمة ، وفي وسط هذه الحكمة ولد ، ومن أفاويقها رضع ، ومن مناهلها العذبة شرب ، وهو فوق ذلك من الموالى ، والموالى كانوا فى مقدمة الباحثين فى العلوم ، والحاملين لواءها في العصر الإسلامي .

وانظر إلى ما قاله ياقوت في معجمه :

قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ؛ لما مات العبادلة : عبد الله بن عباس ، وعبد الله بن الزبير ، وعبد الله بن عمرو بن العاص ــ صار الفقه في جميع البلدان إلى الموالي ، فصار فقيه أهل مكة عطاء بن أبي رباح ، ونقيه أهل اليمن طاووس ، وفقيه أهل اليمامة يحيى بن كثير ، وفقيه أهل البصرة الحسن البصرى ، وفقيه أهلالكوفة النخعي ، وفقيه أهل الشام مكحول ، وفقيه أهل خراسان عطاء الحراساني إلا المدينة المنورة ، فإن الله تعالى خصها بقرشي ، فكان فقيه أهل المدينة غير مدافع سعيد بن المسيب م ولعل السبب في ذلك :

١ ـٰـ اشتغال العرب بالجهاد والحرب والرياسة والسياسة ، وإدارة شئون الدولة ، وتفرغ هؤلاء للعلوم ، فعالجوها ومحصوها .

٢ – أن الموالى فقدوا السلطان ، ووجدوا في قيادة الأفكار ، والسيادة العقلية معوضًا لمنا فقدوًا .

٣ – أن موالى الصحابة اختصوا بخدمتهم واتباعهم فورثوا علمهم ، ونقلوا للأجيال أفكارهم .

٤ – هؤلاء الموالى حضر ، ورثوا ثقافة فكرية عن أممهم ، ونزعات

عقلية اتجهوا بها للدراسات دينية ، فغرسوا أقوى الغرس ، وأنتجوا أطيب الشراب .

## نشأته وتعليمه :

ولدالحسن بالمدينة المنورة، ونشأ بوادى القرى، ثم عاد إلى المدينة المنورة، وعاش في بيت له صلة بالبيوت النبوية، ولا نعلم بالتعيين الزمن الذي بقي فيه بالمدينة المنورة. ويظهر أنه قضى فيها السنين الأولى من شبابه ، فانه يروى أنه كان بالمدينة المنورة إذ قتل عنمان ، وكانت سنه أربع عشرة سنة ؟

جاء فى المنية والأمل: قال الحسن كنت بالمدينة يوم قتل عبّان ، وكنت ابن أربع عشرة سنة : وروى الحسن أن أمير المؤمنين ( عليا ) لما بلغه قتل عبّان ، وهو فى ناحية المسجد رفع يده، وقال: اللهم لم أرض ولم أمالى ، قتل عبّان ، وهو فى ناحية المسجد رفع يده، وقال: اللهم لم أرض ولم أمالى ،

فهذا الخبر يدل على أنه كان بالمدينة ، وهو يافع ، ولا ندرى إلى منى استمر وأقام وقد كانت المدينة المنورة عش الصحابة ، وإليها يفد كل زعماء الأمم المفتوحة ، وفيها من كل طوائف الناس أفواج وجموع ، لأنها كانت قصبة الدنم الإسلامى ، وطبعى أن يتورد الناس على قصبة دولتهم ، ومقر حكمهم، ففي المدينة المنورة التي الحسن ببعض الصحابة، وقد قال: لقيت ثلثمائة من الصحابة منهم سبعون بدريا ، فأخذ عنهم وتلقي كثيراً من علومهم من الصحابة منهم سبعون بدريا ، فأخذ عنهم وتلقي كثيراً من علومهم من الصحابة منهم سبعون بدريا ، فأخذ عنهم وتلقي كثيراً من علومهم من الصحابة منهم سبعون بدريا ، فأخذ عنهم وتلقي كثيراً من علومهم من الصحابة منهم سبعون بدريا ، فأخذ عنهم وتلقي كثيراً من علومهم من

كان عمر لايوزع الأسارى إلا بعد أن يجيئوا إلى المدينة ، وكان في هؤلاء الأسرى أشراف من الفرس والروم ، فحاجت المدينة بهم ، وكانوا متعلمين على الذبح الذي ساد في أممهم ، ودخل كثير منهم في الإسلام ، فصبغوا الحياة الإسلامية بصبغتهم .

على هؤلاء وأولئك تلتى الحسن البصرى علومه الأولى ومعارفة ، وهو ناشىء ، والتتى فى دراسته علم الدين بالعلوم الفارسية ، والنزعات التىكانت للأمم السابقة .

وانتقل بعد ذلك إلى العراق ، وفى العراق الملل والنحل والأهواء،وقد كان موطنا لمدنيات قديمة ، كان السريان قد انتشروا فيه ، وأنشئوا لهم (م ٢٠ ــ تاريخ الجدل) مدارس به قبل الإسلام ، وكانوا يدرسون فيها الآداب اليونانية ، وكان فى العراق قبل الإسلام مذاهب نصرانية تتجادل فى كثير من العقائد ، وكان فى الحيرة يونان مثقفون ، وكان العراق فى الإسلام ميدانا للحروب والفتن ، والتناحر المذهبي بين الشيعة والخوارج وغيرهم .

في ذلك المزدج من الأفكار ، والمضطرب الفسيح من الآراء ، وفي ذلك المزيج من النحل والأهواء ، أتم الحسن رجولته ، والنفس القوية تستخلص غذاءها الروحي من كل الأفكار ، كالرجل القوى يستخلص قوته من حسك السعدان ، ومن وسط القتاد ، فلا عجب إذا تغذت نفس الحسن البصرى من هذه الأفكار المتضاربة ، والآراء المتناحرة ، واستخلصت من بينها ما ينمها ويقربها . وإن النفس القوية تستفيد من باطل الآراء كما تستفيد من صحيحها إذ تعرف ما في الباطل من دخل ، وما في ثناياه من خطل ، فيكون إدراكها للحق على بينة ويقين . وليس قوياً في نفسه هو الذي يتحبر في وسط الشبهات ومتنازع الأهواء والأفكار ، ولكن القوى في نفسه هو الذي يتخبر ، ذهبه الحق وسط أعاصير الأهواء ، فلا يتطرق الشك إلى قلبه ، ولا يرد الاضطراب إلى نفسه ، بل لا يزيده اضطراب الآراء قلبه ، ولا يرد الاضطراب إلى نفسه ، بل لا يزيده اضطراب الآراء الإ يقينا ، والتحام الأفكار إلا تثبيتا ، كالشجر الثابت يأخذ من الريح العاصف غذاءه ولايصاب بأذى .

وكذلك كان الحسن البصرى ، فنى معتلج الآراء ، ومضطرب المذاهب انخذ له مذهبا فى الدين آمن به حق الإيمان ، وأذعن له حق الإذعان ، وكان كالطود الأشم تصطدم به الرياح ، فتتبدد حوله ، وهو جاثم فى مكانه ، يستخلص من تلك الفتن مايد عم حجته ، وينير محجته ، ويقوى به دعوته ، ويثبت ما رآه فى الدين حقا ، وفى أخلاق الناس منارا .

وقد استنبط بعض المكتاب من حال أبيه وأمه ، وكونهما كانا فارسين من الأسارى وأنهما لقناه اللغة الفارسية صغيراً ، وأجادها كبيراً . وفي الحق أنه ليس بين أيدينا سند تاريخي أثبت ذلك أو نفاه ، ولانستطيع أن نتعرف من كلامه أنه كان يجيد الفارسية أو لايجيدها . إذ أن أفكاره وآراءه كانت

إما عملية ، وإما اعتقادية ، وكلتاهما كانت تمت إلى الدين بسبب وثيق ، وإلى الأفكار التي انتشرت في عصره بصلة .

#### الأحوال الاجتماعية في عصره :

رأى الحسن البصرى عصرين متناقضين ، رأى الإسلام ، وقد اكتملت قوته، وعمت هدايته، ورأى الفتن وقد اشتدت، والإحن الجاهلية وقد استيقظت من سباتها ، ووثبت من مرقدها .

نعم قد أدرك طرفا من عصر الحلفاء الراشدين وأشطراً من عصر الأمويين رأى فى العصر الأول حكم الإسلام قائما ، الصولة فيه للحق ، والأخلاق يتأثرون فيها آدب النبي الكريم ، والمؤمنون فيه أشداء على الكفار رحماء بينهم ، آذلة للمؤمنين أعزة على الكافرين ، بأسهم على عدوهم ، وهم يد واحدة على كل خصومهم ، ويد واحدة فى إصلاح شئونهم . ورأى الأحداث قد قسمت المسلمين ، فريق مع الإمام العادل ، رفريق قد خرج عليه ، وتأول ، ثم رأى كيف أخذت الوحدة فى الانشقاق ، والهوة فى الانساع ، حتى جاء العصر الأموى ، فوجد الأمة تجتمع فى بعض الأحيان ، وتختلف فى أكثرها ، ورآها فى اجتماعها وافتراقها قد ضعف فيها صوت الدين ، وإن اشتدت الدعوة إليه ، فنى وسطزومعة من الاختلاف والانقسام والمنازعة وإن اشتدت الدعوة إليه ، فنى وسطزومعة من الاختلاف والانقسام والمنازعة والخسسام .

وفى غفلة الناس أو انتباه من بعضهم استيقظت العصبية الجاهلية ، وقويت الاختلافات القبلية التي نهى عنها الإسلام ، وساد التفاخر بالأنساب وبالأحساب لا بالأعمال والتقوى ، وانتشر التهاجي والإقداع في الشتم والطعن ، ولم يجد الحلفاء الأمويون حرجا دينيا يمنعهم من أن يأمروا الناس بسب على رضى الله عنه على المنابر ، وفي المجالس ، وكأن ذلك فريضة دينية واجبة الأداء وقربة محتسبة الجزاء .

كان لكل ذلك أثر فى نفس الحسن البصرى ، ولكن أثر الأولى موجب جعله يدرك قيمة الدين ، وأثر الثانية سابق جعله يفهم مافى الانشقاق من آثام،

وما في هجر الدين من مفاسد ، ولذا كان يدعو الناس إلى الأخذ بما أخذ به سلف الأمة والاهتداء بهديهم ، والسير في طريقهم ، واتباع نهجهم ، وانظر إليه وهو يصف أثر سلف الأمة في نفسه ، وأثر عصر الفتن فها ، إذيقول لأصحابه: واللهلوأن رجلامنكم أدركت من القرن الأول، ورأى من رأيت من السلف الصالح ، لأصبح مهموما ، وأمسى مغموما ، وعلم أن المحد منكم كاللاعب ، والمحتمد كالتارك ، وأو كنت راضيا عن نفسي لوعظتكم ، ولـكن الله يعلم أنى غير راض عنها ، ولذا أبغضتها وأبغضتكم .` أيها الناس إن لله عبادا قلوبهم محزونة ، وشرورهم مأمونة ، وأنفسهم عفيفة ، وحوائجهم خفيفة ، صبروا الأيام القلائل ، لما رجوه في الدهور الأطاول . أما الليل فقائمون على أقدامهم يتضرعون إلى ربهم ، ويسعون في فكاك رقابهم، تجرىمن الحشية دموعهم . وأما النهار فحلماء علماء أتقياء أخفياء، يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف ، يخالهم من الخشية مرضى ، وما بهم مرض ، ولكنهم خصصوا بذكر النار وأهرَالها ، ولهم كانوا فيما أحل لهم أزهد منكم فيا حرم عليكم ، وكانوا أبصر بقلوبهم لدينهم منكم لدنياكم بأبصاركم ، ولهم كانوا لحسناتهم أن ترد عليهم أخوف منكم أن تعذبوا على سيئاتكم . أو لئك حزب الله ألا إن حزب الله هم المفلحون .

وفى عصره التقت سذاجة العرب بحضارات الأم ذوات الحضارات القديمة ، وابتدأ العرب ينهلون من مناهل هذه الحضارات التى التقت فيه عادات العرب بعادات غيرهم من الأمم ، واصطدمت عواطف مختلفة ، وتصارعت العادات ، وتغالبت القوميات ، فكانت بجوار المعارك السياسية الفاشية والاضطرابات الفكرية السائدة معارك نفسية قوامها اصطدام مدنيات واضطراب حضارات .

وفى عصور الاضطراب هذه تصهر العقائد ، فأما الزبد فيذهب جفاء ، وأما ما ينفع الناس فيمكث فى الأرض . تظهر عقائد وآراء وأفكار ، ولكنها سرعان ما تذوب وتطويها لجة التاريخ ، وفى وسط ذلك الملتحم ، وذلك

الهياج الفكرى يتحمس كل معتقد لما يعتقده ، وكل مفكر لما يرتئيه . وقد كان الحسن البصرى فى منهجه مؤمنا مخلصا لإيمانه، لذلك تحمس للإيمان، واشتد فى طلبه ، فكان له المنزلة الأولى فى عصره .

#### رالحالة السياسية في عصره:

أدرك الحسن نوعين من الحكم ، أدرك حكم الدين قائماً ، وأمر المسلمين شورى بيهم ، وأدرك حكم الغلب وقد اشتد و احتد . أدرك عصر الحلفاء الراشدين ، والحليفة فيه يقول : من رأى منكم في اعوجاجا فليقومه . وأدرك عصر بني أمية ، وخطيهم يقول ؛ من قال لي اتق الله قطعت عنقه . وفوق ذلك أدرك الحكم وهوينتقل من خلافة إلى ملك رفيق ، فملك عضوض .

نشأ نشأته الأولى والناس فى أمن ودعة واطمئنان وسلام ، يطيعون الله ، ويطيعون أولى الأمر منفذين لأحكام الدين فيهم ، مقيمين لما أقام الله ، خافضين لما خفض ، عن الشرع يصدرون ، يشعر الناس بأن الحاكم ليس إلا أحدهم ، ولكنه معنى بأمورهم ، عليه أن يقيم حكم الله فيهم . ولما ظهرت رءوس الفتن ، وبدت أنياب الشر ، وأخذ الناس ينشرون السوء عن الحليفة الثالث ، حتى قتلوه كان الحسن قد سار يافعا ، فعلم هذه الفتنة ، ورآها رأى العين ، وأدرك ما جرته من ويلات .

رأى بعد ذلك الحليفة الرابع ، وقد رفع سلاح الحق فى وجه الباطل ، يناضله البيان الرائع الآخذ بنياط القلوب ، وبالسيف أحيانا ، ثم رأى بعضا من العرب أخذوا ينحازون إلى الباطل ، لثقل الحق عليهم ، ورأى كيف اختلف أهل الحق فى حقهم ، واجتمع المبطلون فى باطلهم .

غير أنه لم يخب ويضع فى هذه الفتن الطخياء ، بل آثر السكون ، لاضطراب حبل الأمور ، واختلاط الحق بالباطل ، وأن الناس بخبطون عشواء ، وصوت الداعى إلى الحق لايصل إلى الأسماع عند اشتداد الفتن واصطخاب الإحن .

رأى أن النائم في هذه الفتن خير من اليقظان ، والقاعد خير من القائم ،

والقائم خير من الساعي ، لأن سيل الشر قد طم ، والقلوب عليها أن الها ، والأسماع قد أصمتها هوجاء الفتن .

وقد استمرت تلك الفتن سنين حدثت فيها أحداث ، وفسدت فيها الأمور، وهزعت الأخلاق، ورميت الكعبة المشرفة بالمنجنيق، وقتل ابن ذات النطاقين ، ورأى شدة فى الحكام ، لم تعهد فى سلف هذه الأمة ، رأى زياد ابن أبيه ينشر حكما لايعتمد على الحق ، ورأى الحجاج يحاكيه ، فيأخذ الناس بشدة لم يعرف لها فى تاريخ الإسلام نظير ، دماء تهراق ظلها ، وفساد يعم الآفاق ، وتنبع لأهل الفقه والدين ، وتسقط لهفوات المسلمين ، وتقص لعورات المؤمنين .

كان لكل هذا أثرسلبي وإيجابي في نفس الحسن وآرائه، ومنهجه الذي سار عليه . ويجب أن نعلم أن النفوس تتلقى من بيئها ما يوائمها ، ويسايرها ، ونفس تقية عرفت طرائق الصالحين ، لابد أن يكون تأثير هذه السياسة فيها مغايراً لتأثيرها في نفس من كان عنده استعداد للشر والطغيان ، إذ هي بينها تغرى هذا بالطغيان ، تنفر ذلك من السلطان ، وتوجهه نحو الديان .

إن النفس التقية الوادعة المؤسنة إن رأت نوعا من حكم الطغاة ، اتجهت الى رضوان الله تبتغيه ، وإلى جنات النعيم ، وعكفت على توجيه الناس إلى الآخرة ، ليرجو فيها المثوبة ، لأنهم يثسوا من أية راحة فى هذه الدنيا ، ولعل هذه السياسة كانت من أسباب توجيه الحسن إلى الدعوة إلى الآخرة ، والاستهانة بالدنيا .

بل لعل هذه السياسة وهى التى دفعت كثيراً من الصحابة والتابعين إلى العكوف على دراسة القرآن الكريم، وتفهم أحكام الدين ، ورواية أحاديث النبى عَلَيْنَة كانت من أسباب انصراف الحسن إلى تلك الدراسات الدينية الواسعة النطاق بدل الاشتغال بالسياسة العملية ، وفيه استعداد لها (١).

<sup>(</sup>١) لبيانه وقوة نفوذه ، كما يتبين ذلك في موضعه إن شاء الله تعالى .

ولقد كانت الملاحاة السياسية بين بنى أمية ، والحارجين عليهم ، من خوارج وشيعة ، ذات أثر كبير في آراء الحسن الدينية ، التي لها صلة بالسياسة كما سنبين .

## الاحوال اللكرية في عصره:

فتحت العراق وفارس ، والشام ومصر ، وغيرها في عصر الخلفاء الراشدين ، ووجد بعد الفتح دعاة للإسلام بأقوالهم وبسيرتهم ، وبحكم العدل ينشر بينهم ، وبانقاذهم الناس من الاضطهاد الديني في ملهم ، فكان طبعيا أن يتحرك المتحمسون لتلك الديانات ، للدفاع عن كيانها ، وكان طبعيا أن تكثر المناقشات في الديانات ، وأن يلتحم الجدل فيها في العصر الأموى بين المسلمين وغيرهم ، وكان العراق مهداً لكثير من هذا الخلاف ، وذلك الجدل .

و نما دخل الموالى فى الإسلام دخلت معهم نحل مختلفة ، وآراء فى الدين - مضطربة ، فنشأ من بينهم المجسمة المشبهة ، وغيرهم ، وكان هذا كله مثار جدل ، وملتحم أفكار ، والاختلاف السياسى وما تبعه من انقسام إلى خوارج وشيعة ، وأمويين ، وانقسام كل جاعة فيا بينهم تبعه اختلاف فكرى شديد ، والتحام مذهبي عنيف .

فكان لهذا وذاك أثر فكرى فى تكوين الحسن البصرى آراءه ومذاهبه فى أصول العقائد .

وفى عهده ابتدأت العلوم الدينية تتكون ، فابتدأ التابعون يستخرجون أحكام الدين من القرآن الكريم يفرعونها ، ويفصلونها ، وكان ذلك النحوفى العراق وابتدأ الحديث يدون فى هذا العصر ، فكان لسكل هذا أثر فى نفس الحسن ، وإذا أضفنا إلى ذلك أنه اجتمع بثلثائة صحابى أخذ عنهم ، وتلتى عليهم ، صحلنا أن نقول أنه اجتمعت له در اسات دينية عالية مع استعداد قوى ، وإيمان ثابت ، فكان منه قائد فكر ، وزعم جيل .

#### صفاته:

جمع الله للحسن من الصفات ما جعله وحيد عصره علما وفضلا . وها هي ذه :

#### الذكاء:

كان ذكيا حاد الذكاء قوى الإدراك ، وكان عميق الفكرة ، لايكتفى بالنظرة الأولى فى الأمور ، بل يرددها مرتين ، ويراجع الفكرة حتى يتكون الرأى ، فإذا تكون فهو الجبال الراسيات . سئل أنس عن مسألة فقال : سلوا مولانا الحسن ، فقيل له ؛ أتقول ذلك ؟ فقال : سلوا مولانا الحسن ، فإنه سمع وسمعنا ، وحفظ ونسينا . وانظر إلى مناقشاته للحجاج ، فإنها تدل على بديهة حاضرة ، وذهن جبار ، ونفس قوية . قال له الحجاج مرة ما تقول فى على وعبان . قال : قول من هو خير منى عند من هو شرمنك ، قال فرعون لموسى ما بال القرون الأولى ، قال علمها عند ربى (١) .

#### حرية الفكر مع الايمان الصادق :

يعتبر الحسن ممن أدرك عصر الصحابة ، فهر تابعى ، وقد تلتى علوم الدين من أفواههم ، وسرت نورانيته إليه من قلوبهم ، وكان مع تأثره طريق السلف ، واقتفائه آثارهم ، يجتهد فيا يعرض من الأمور بعقل قوى ، جامعا بين المعقول والمنقول ، لا يحاكى أحداً من غير دليل ، ولايتبع غيره من غير برهان . ادلهمت فتن فكرية ، وأثيرت زوابع كلامية ، ومداهب غيرة ، فما أعماه مدلهمها ، ولا أذهب استقلال فكره خطوبها ، بل رأيه يستمده من قلبه ، ولا يستفتى سواه ، وسنبين ذلك واضحا عندما نتكلم عن آرائه .

#### الشجاعة:

فى وسط ذلك الجو الحانق حبست الآراء فى الصدور ، وكتمت الألسنة عن أن تنطق بما تعتقده القلوب، ولكن الحسن بما آتاه الله من قلب جرىء،

<sup>(</sup>١٠) المنية والأمل للمرتضى .

ونفس مؤمنة بما تعتقد ، وقلب واثق بالله شديد الإيمان به كان يقرر الحق ، لا يخشى فى الله لومة لائم ، ولا عقاب معاقب ، كان فى درسه حر الفكر ، حر القول ، لا يقصد بقوله إرضاء أحد ، بل يقصد إحقاق الحق .

سأله رجل عن الفتن ، فقال لا تكن مع هؤلاء ، ولا مع هؤلاء ، ولا مع هؤلاء ، فأراد إحراجه رجل من أهل الشام . فقال له : ولامع أمير المؤمنين يا أبا سعيد ، فغضب ، وخط بيده ، ثم قال : ولا مع أمير المؤمنين يا أبا سعيد !!! نعم ولا مع أمير المؤمنين .

حاوره النضر بن عمار والى البصرة ، فكان من قوله : اتق الله أيها الرجل في نفسك . وأيم الله لقد رأيت أقواما كانوا قبلك في مكانك ، يعلون المنابر ، ويهتز لهم المواكب ، ويجرون الذيول بطرا ورياء الناس ، يبنون المدر ويؤثرون الأثر ، ويتنافسون في الثياب ، أخرجوا من سلطانهم ، وسلبوا ما جمعوا من دنياهم ، وقدموا على ربهم ، ونزلوا على أعمالهم ، فالويل لهم يوم التغابن ، وياويلهم هيوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه ، لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه » .

بنى الحجاج داراً بواسط ، وأحضر الحسن ليراها ، فلما دخلها قال : الحمد لله ، إن الملوك ليرون لأنفسهم عزا ، وإنا لنرى فيهم كل يوم عبرا ، يعمد أحدهم إلى قصر فيشيده ، وإلى فرش فينجده ، وإلى ملابس ومراكب فيحسنها ثم يحف به ذباب طمع وفراش نار وأصحاب سوء ، فيقول انظروا ماذا صنعت ، لقد رأينا أيها المغرور ، فكان ماذا يا أفسق الفاسقين ، أما أهل السموات فقد لعنوك ، وأما أهل الأرض فقد مقتوك ، بنيت دار الفناء ، وخربت دار البقاء وغررت في دار الغرور ، لتذل في دار الحبور ، ثم خرج وهو يقول : إن الله سبحانه أخذ عهده على العلماء ليبينفاللناس ، ولا يكتمونه . و ملغ الحجاج ما قال ، فاشتد غضمه ، و جمع أهل الشام . فقال أيشتمني

وبلغ الحجاج ما قال ، فاشتد غضبه ، وجمع أهل الشام . فقال أيشتمنى عبيد أهل البصرة ، وأنتم حضور ، فلا تنكرون ، ثم أمر باحضار الحسن فجاء ، وهو يحرك شفتيه بما لم يسمع ، حتى دخل على الحجاج . فقال إيها

بن أبا سعيد ، أماكان لإمرتى عليك حق حين قلت ما قلت . فقال يرحمك الله أيها الأمير ، إن من خوفك حتى تبلغ أمنك أرفق بك وأحب إليك ممن آمنك حتى تبلغ الخوف ، وما أردت الذى سبق إلى وهمك ، والأمران بيدك العفو والعقوبة ، فافعل الأولى بك ، وعلى الله فتوكل ، وهو حسبنا ونعم الوكيل ، فاستحيا الحجاج منه ، واعتذر منه وحباه .

ولم يكن فى شجاعته مشهورا بل كان معتدلا متزنا يقدر للرجل قبل الخطو موضعها ، ولذلك كان يتخذ التقية درعا حصينا ، كما سنبين ذلك فى صلته بأمراء بنى أمية .

#### الزهد :

كان زاهدا فى عرض الدنيا ، طالبا لثواب الآخرة ، يغلب الخوف على الرجاء والعقاب على الثواب . وهنا نلاحظ فى زهده ثلاثة أمور (١) :

الأمر الأول: أنه كان يتهم نفسه ، فليس ممن زين له سوء عمله فرآه حسنا ، فنر اه يخاف الله و يخاف علماب الآخرة ، ويستهين بكل ما قدم من محل. قال عبد الواحد ابن زيد : لو رأيت الحسن ، لقلت صب على هذا حزن الحلائق من طول تلك الدمعة وكثرة ذلك النشيج . وقيل له :صف لنا الحسن ، فقال : رحمه الله أبا سعيد كان والله إذا أقبل كأنما رجع من دفن حميمه ، وإذا أدبر كأن النار فوق رأسه ، وإذا جلس كأنه أسير قدم لضرب عنقه .

قیل له یوماکیف أصبحت با أبا سعید؟ فقال : والله ما من انکسرت سفینته فی لجیج البحر بأعظم منی مصیبة . قیل ولم ذاك ؟ قال : لأنی من ذنوبی علی یقین ، ومن طاعتی وقبول عملی علی وجل ، لا أدری أقبلت منی أم ضرب بها وجهی ، فقیل له : أنت تقول ذلك یا أبا سعید . فقال ولم لا أقول ذلك . وما الذی یؤمنی من أن یکون الله سبحانه وتعالی قد نظر إلی وأنا علی بعض هناتی نظرة مقتنی بها ، فأغلق عنی باب التوبة ، وحال بینی وبن المغفرة ، فأنا أعمل فی غیر معتمل .

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزى .

و فى الحق إن النظرة الناقدة الفاحصة لعيوب النفس هى باب التهذيب وطريق التكميل ، فالنفس اللوامة هى المهذبة ، والنفس المحبذة هى المغترة ، وماكان الضمير المستيقظ إلا لائما ، متقصيا للسيئات التى وقعت ، مستصغرا للحسنات التى كانت، دافعا للمثل الأعلى ، ومسيراً المرء وراء الغاية السامية .

الأمر الثانى: لم يكن راغباءن الحلال الطيب، بل سائراً فى جادة الاعتدال، يطلب لذات هذه الحياة كما يبتعد عن موبقاتها معتقدا أن لا رهبنة فى الإسلام، وأن تحريم ماأحل الله ليس من كمال الإيمان. حضر مرة وليمة وحضرها رجل من المتقشفين فلما قدمت الحلواء رفع الرجل يده رياء وتصنعا، فأكل الحسن وقال: كل يا لكع بيته، فلنعمة الله عليك فى الماء البارد أعظم من نعمته عليك فى الحلواء. وسمع رجلا يعيب الفالوذج فقال: لباب البر بلعاب عليك فى الحلواء. وسمع رجلا يعيب الفالوذج فقال: لباب البر بلعاب النحل مخالص السمن، ما عاب هذا مسلم.

وكان يحب الاستماع ، ويميل إلى الغناء . قال ابن عون أدركت ثلاثة يتشددون فى السماع ، وثلاثة يتساهلون فى الغناء ، فأما الذين يتساهلون ، فالحسن والشعبى والنخعى ، وأما الذين يتشددون فمحمد بن سيرين ، والقاسم ابن محمد ، ورجاء بن حيوة .

ومع أننا نحكم بأنه كان ينال من طيبات الحياة وحلالها نقول إنه يَحْدَ عن زخار فها ويرغب عن زينها ، وكان إلى الزهاده أقرب . قال العلاء بن زياد سائلاله : رجلان تفرغ أحدها للعبادة ، واشتغل الآخر بالسعى على عياله أيها أفضل ؟ فقال الحسن ما اعتدل الرجلان ، الذي تفرغ للعبادة أفضل . الأمر الثالث : كان يختلط بالناس ولا يعتزلهم ، فليس من العباد المنقطعين عن الجماعة ، ولكنه كان قواما بالليل ، وكان أحيانا يخلو ويعتكف . قال حميد خادمه : قال الشعبي يوما ، أريد أن تعلمني إذا خلا الحسن يوما ، لأجتمع به خاليا ، فأعلمت بذلك الحسن ، فقال عرفه ، وليأت إذا شاء ، فيخلا الحسن يوما ، فأعلمت الشعبي ، فبادر وأتينا منزل الحسن ، فوجدناه الحسن يوما ، فاعلمت الشعبي ، فبادر وأتينا منزل الحسن ، فوجدناه مستقبل القبلة وهو يقول : ابن آدم لم تكن فكونت ، وسألت فأعطيت ،

وسئلت فبخلت ، بئس والله ويحك ما صنعت . وسلمنا عليه ، ووقفنا ساعة فما انتفت إلينا ، ولا شعر بنا ، فقال : الرجل والله فى غير ما نحن فيه ، فانصرفنا ولم نجتمع به .

#### التسامح:

لم يكن فى تدينه متعصبا تعصبا يدفعه إلى أن يكون كارها لـكل انسان ما لم يأخذ بدين الإسلام ، بل فتح صدره لـكل شخص مهما تكن نحلته، واستوحى من حقيقة الإسلام الدعوة إلى المحبة والسلام ، لا إلى الحرب والحصام ، ولذا كان يحضر درسه النصارى وغيرهم لفتح صدره لهم . وكان هو يوادهم ، ويحاسنهم .

يحكى أن نصرانيا من المترددين على مجلسه لسماع أقواله مات ، فذهب الحسن إلى أخيه ليعزيه فقال له : أثابك الله على مصيبتك ثواب من أصيب عثلها من أهل دينك ، وبارك لنا فى الموت ، وجعله غير غائب عنا ننتظره ، وعليك بالصبر فيا نزل بك من المصائب . وذلك تسامح لم يعرف إلا فى الصالحين الأقوياء الإيمان الذين يأخذون بلب الدين ومرماه ، ويتركون اللجاجة والحصام ، لنفور الشريعة السمحة عنها ، ولأن معاملة المخالفين بالمودة تحبهم فى الشريعة وأهلها ، ولقد قال تعالى : « لاينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم فى الدين ، ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم ، وتقسطوا إليهم ، إن الله يحب المقسطين » .

#### الفصاحة:

تفصح الحسن بوادى القرى ، ونال من اللغة العربية أشطرها ، بل إنى لا أغالى إذا قلت إنه نشأ نشأة عربية خالصة ، ولو أنه فارسى ، لذلك كان فصيحا ، بارع الحكمة ، قوى البيان ، رائع المعانى . يحكى فى بيانه صورة صادقة لهداية المؤمنين ، وعظة للمتقين ، فقد هذب بيانه ، وراض نفسه ، وقوى إيمانه ، حتى قال فيه الأعمش : مازال الحسن يعتنى بالحكمة حتى نطق بها . وسمعه آخر وهو يعظ فقال : لله دره إنه لفصيح إذا لفظ ، نصيح إذا

وعظ ، قبل للحجاج من أخطب الناس . قال : صاحب العامة السوداء بين أخصاص البصرة . يعنى الحسن . وقال أبو عمرو بن العلاء : مارأيت أفصح من الحسن البصرى ، ومن الحجاج الثقنى . فقيل له فأيهما أفصح ، تال الحسن .

وقد كان ذا لفظ نقى سهل رقيق ، متخير عذب ، قد جملته معانى الزهادة والورع والتقى سمعته أم المؤمنين عائشة رضى الله تعالى عنها يتكلم فقالت : من هذا الذى يتكلم بكلام الصديقين ؟ .

#### قوة شخصيته :

يعد الحسن البصرى من أقوى رجال الفكر الإسلامى شخصية ، وأشدهم نفوذا ، وأبعدهم فى تاريخ الفكر مدى ، أجلته العامة ، ورفعته الحاصة ، وهابه الحكام ، واستحيا من سمته القساة الطغام ، نهل من ينبوع علمه أكثر زعماء الفرق فى عصره ، ودانوا له بالإجلال ، حتى كان واصل يضع مواعظه موضع التقدير ، مع ما نشب بينهما من خلاف . شتم الحجاج وهو القاسى الشديد القسوة ، ولما حضر بين يديه وخاطبه استحيا أن يعاقبه مهابة وإجلالا. وحدث عن نفوذه عن العامة ولاحرج ، فيروى أنه لما مات شيعت البصرة كلها جنازته .

#### ما السر في هذا النفوذ:

لا شك عندى فى أن الحسن قد أتاه الله قوة روحية ، جعلته يستولى على نفس مخاطبه وقلبه ، فيقيدهما بما يريد ، ويدفع بهما إلى ما يرّى ، وينبغى من سداد، وتلك خاصة قد وهمها الله لذوى النفوس السامية التى تقود ولاتقاد هذا وقد ظهرت فى الحسن مزايا أخرى أحلته من الناس فى مكانة التجلة والإجلال . كان ذا سمت حسن ، وكان ذا إدادة قوية وخلق متن ، والناس لاير تفعون بعلم غزير فقط ، بل بذلك وبخلق متن . قيل لعبد الواحد صاحب الحسن بأى شىء بلغ الحسن فيكم إلى ما بلغ ، وكان فيكم علماء وفقهاء . فقال إن شئت عرفتك بواحدة أو باثنتن . فقلت عرفنى بالاثنتن .

فقال كان إذا أمر بشيء أعمل الناس له، وإذا نهى عن شيء أترك الناس له . قلت فما الواحدة ؟ قال : لم أر أحداً قطسريرته أشبه بعلانيته منه ، وكل هذا ولا شك من مظاهر قوة الإرادة وقوة الحلق ، وقوة الإيمان ، ومن الناس من يرى الآراء الحسنة ، ولكنه يتجافى عمله عن رأيه ، وليس ذلك إلا لضعف إرادته وضعف إيمانه ، وعدم تماسك أخلاقه وانحلال نفسه .

وليس من شك فى أن للشكل الجثمانى دخلا فى الاحترام إذا أضيف إليه الحلق وقوة الروح ، وقد كان الحسن ممن آتاه الله بسطة فى العلم و الجسم ، وقد قالوا إنه كان من أجمل أهل البصرة ، تام الحلق ، حتى قالوا إن عرض زنده كان شرا ، ثم كان أن سقط عن دابته ، فحدث بأنفه ما شوهه .

وكان يحترم نفسه ، ويتعفف عن الذهاب إلى الحكام ، والانتماء إليهم لا يتملقهم ولايندفع إلى مجالسهم . ورد أعرابي البصرة ، فقال من سيد هذا المصر ؟ قالوا : الحسن بن أبي الحسن ، قال فهاذا ساد أهله ؟ قالوا : استغنى عما في أيديهم من دنياهم ، واحتاجوا إلى ما عنده من أمر دينهم ، فقال الأعرابي: لله دره هكذا فليكن السيد حقا .

وكان بجمل تلك السجايا علم عزيز ، فتضافرت هذه الأسباب ، وكونت لها مهابة عالية عظيمة ، كان بها ذا شخصية قوية نفاذة إلى القلوب

#### علمه :

كان عالما فقيها محدثا متكلها ، وقد جمع الله له ميزتين عظيمتين ، فقد أخذ من علم السلف ، ونال من الأفكار العقلية الفلسفية خير ما فيها ، كانت نزعته الدينية تدفعه إلى تأثر السلف الصالح ، والاقتباس من نورهم ، فكان إذا ذكرت الصحابة يقول : قدس الله أرواحهم ، شهدوا وغبنا ، وعلموا وجهلنا . فما أجمعوا عليه اتبعناه ، وما اختلفوا فيه رفعناه . وقد كان مقامه وجهلنا . فما أجمعوا عليه البعناه ، الإسلامية ، واطلاعه على بعض الآراء في أرض العراق ، واتصاله بالفرق الإسلامية ، واطلاعه على بعض الآراء والمنازع التي كانت فيها ، وهي أثارة من علم الأولين من الأمم التي سكنها . سببا في أن نال أشطراً من المنازع العقلية ، وإنك لتلمح ذلك واضمعا في سببا في أن نال أشطراً من المنازع العقلية ، وإنك لتلمح ذلك واضمعا في

آرائه فى العقيدة ، وآرائه فى الدين ، وآرائه فى السياسة ، ألا تراه يوافق الحوارج فى تخطئة على فى التحكيم ، ولكن لايكفره ، وانظر إليه وهو يقول: لم يزل أمير المؤمنين رضى الله تعالى عنه مظفرا مؤيدا بالنعم، حتى حكم، ولم تحكم والحق معك ؟ ألا تمضى قدما لا أبالك ؟

وفى الحق إنا نلاحظ فوق ما سبق أنه لم يكن متخصصا فى مادة لا يجيد سواها ، بل كان ملما بأكثر المنازع التى اشهرت فى عصره ، يختار منها أجودها وأحكمها . ولا نصف علمه وفكره وقوة مواهبه مخير مما وصفه بله قرة الحرانى الحكيم فها نسبه إليه أبو حيان التوحيدى ، إذ قال :

كان الحسن بن أبى الحسن البصرى من درارى النجوم علما وتقوى وزهدا وورعا وعفة ورقة وتألها ، وفقها ومعرفة ، وفصاحة ونصاحة ، مواعظه تصل إلى القلوب، وألفاظه تلتبس بالعقول ، وما أعرف له ثانيا ، ولا قريبا مدانيا ، كان منظره وفق مخبره ، وعلانيته في وزن سريرته ، عاش تسعين سنة، لم يقرف بمقالة شنعاء ، 'ولم يزن بريبة ولا فحشاء، سليم الدين، نتى الأديم ، محروس الحريم ، يجمع مجلسه ضروبا من الناس ، وأصنا ف اللباس ، لمسا يوسّعهم من بيانه ، ويفيض عليهم باقتناعه ، هذا يأخذ عنه الحديث ، وهذا يلقن منه التأويل ، وهذا يسمع منه الحلال والحرام ، وهذا يتبعه في كلامه ، وهذا بجرد له المقالة ، وهذا محكى له الفتيا ، وهذا يتعلم الحكم والقضاء ، وهذا يسمع الموعظة . وهو فى جميع هذا كالبحر العجاج تدفقاً ، وكالسراج الوهاج تألقا ، ولا تنس مواقفه ، ومشاهده فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر عند الأمراء وأشباه الأمراء ، بالكلام الفصل ، واللفظم الجزل ، والصدر الرحب ، والوجه الصلب ، واللسان العضب ، كالحجاج وفلان بن فلان ، مع شارة الدين ، ومهجة العلم ، ورحمة التَّبِّي ، لا تثنيه لائمة في الله ، ولاتذهله رائمة عن الله ، بجلس تحت كرسيه قتادة صاحب التفسر ، وعمرو وواصل صاحبا الكلام ، وابن أبي إسحاق صاحب النحو ، وفرقد السبخي صاحب الرقائق ، وأشباه هؤلاء ، ونظراؤهم ، فمن ذا مثله ؟ ومن ذا يجرى مجراه .

#### آراؤه في أصول الدين:

لم نر للحسن كتبا قد دونت فيها آراء ، ومذاهب ، ولكن وجدنا آراء منقولة بالرواية ، وهو يشبه سقراط فى أنه ربى رجالا ، ولم ينشىء كتبا ، ولذا كان من العسير الحصول على آرائه فى كل ما تصدى له ، وبيان وجهة نظره فيما ارتآه . وإنا لنعثر على آرائه فى بطون المكتب مبتسرة ، ونلمس من المأثور من كلامه ما نراه دافعا دفعة إلى تلك الآراء ، وها هى ذى آراءه فى أصول العقيدة :

# رأيه في الايمان :

يرى الحسن أن الإيمان الجدير باسم الإيمان هو ما يدفع إلى العمل به ، فالإيمان فى نظره يستلزم العمل حما ، وذلك الرأى يشبه رأى سقراط فى المعرفة ، فهو يرى أن الفضيلة المعرفة ، لأن معرفة الحير تستلزم فى نظره عمله .

ومن السهل أن ترى من كلام الحسن ما تستدل به على أخذه بذلك الرأى وهذا المنزع ، قال فى بعض مواعظه : الرجل الذى يحب الله يحب التعب ، ويؤثر النصب ، همهات لا ينال الجنة من يؤثر الراحة ، من أحب ما عند الله سخا بنفسه إن صدق ، و ترك الأمانى ، فأنها سلاح النوكى . قيل له كيف ترى يا أبا سعيد فى الرجل يذنب ، ثم يتوب ، ثم يذنب ، ثم يتوب . قال : ما أعرف هذا من أخلاق المؤمنين . وكان يقول : إن الرجل إذا طلب القرآن ما أعرف هذا من أخلاق المؤمنين . وكان يقول : إن الرجل إذا طلب القرآن والعلم لله ، لم يلبث أن يرى ذلك فى خشوعه و زهده وحلمه و تواضعه .

وانظر إلى تلك الموعظة التي رويت له ، فإنك ترى فيها هذا الرأى واضحًا ، ثم يدلل على رأيه ويقول : ابن آدم إنك ان تجمع إيمانا وخيانة ، كيف تكون مشلم ، ولا يأمنك جارك ، أو تكون مسلم ، ولايسلم الناس منك ، أليس قد روى عن النبي مالي أنه قال : لا إيمان لمن لا أمانة له ، ولا دين أن لا عهد له : وكان مالي يقول: ليس يمؤمن من خاف جاره بوائقه.

## رأيه في مرتكب الكبيرة:

وقد بنى على رأيه فى حقيقة الإيمان رأيه فى مرتكب الكبيرة ، فهو يرى أن مرتكب الكبيرة منافق ، لأنه لو كان مؤمنا ما ارتكها ، و ما يعلنه من الإيمان لم ينل صميم القلب ، وانظر إليه وهو يقول : الناس ثلاثة : مؤمن ، وكافر ، ومنافق ، فأما المؤمن فقد ألجمه الحوف ، وقومه ذكر العرض ، وأما الكافر فقد قمعه السيف وشرده الحوف ، فأذعن بالجزية ، وسمح بالضريبة . وأما المنافق فنى الحجرات ، والطرقات ، يسرون غير ما يظهرون ، فاعتبروا إنكارهم رجم بأعمالهم ما يعلنون ، ويلك قتلت وليه ثم تتمنى عليه جنته .

#### رأيه في أفعال الانسان:

يظهر من مجموع المأثور عن الحسن أنه يرى أن أفعال الشر إنما هي من العبد لا من الله ، وأن العبد يخلق الشر بقدرة أو دعها الله إياه ، ولحن الشهرستاني ينكر أن يكون ذلك رأى الحسن ، فقد جاء في الملل والنحل : رأيت رسالة نسبت إلى الحسن البصرى ، كتبها إلى عبد الملك بن مروان ، وقد ساله عن القول في القدر والجبر فأجابه بما يوافق مذهب القدرية ، واستدل فيها بآيات من الكتاب ، و دلائل من العقل . ثم قال : ولعلها لواصل ابن عطاء ، فما كان الحسن ممن نخالف السلف في أن القدر خيره وشره من الله تعالى

وعندى أن ذلك لايصلح إبطالا لما نسب إلى الحسن من رأيه فى أفعال الإنسان ، لأن عقيدة السلف فى القدر تضاربت أقوال العلماء بشأنها ، فالمعتزلة يعدونها مناصرة لهم ، والأشاعرة يعدونها موافقة لطريقهم ، وعلى فرض أن عقيدة السلف كمذهب الأشاعرة ، فلا نستطيع أن نقول : إنها كانت محل إجماع لم يخالفها مخالف منهم ، وقد روى عن على رضى الله عنه ومقامه فى الدين مقامه ما يخالف طريقة الأشاعرة ، فلا مانع إذن من أن يكون الحسن قد اعتنق هذا الوأى ، مع أنه يتأثر طريقة السلف .

(م ۲۱ ـ تاريخ الجدل)

وإذا كان لدينا من المأثور عنه أقوال صريحة في اعتناقه هذا المذهب وجب أن نجزم بدلالتها على اعتناقه ، وقد روى عن الحسن كلام كثير يدل على ذلك ، منها الرسالة التي أشار إليها الشهرستاني ، ولا يقبل طعنه في صدق نسبتها إليه ، كما لا تقبل نسبتها إلى واصل ، لأن عبد الملك قد مات ، وسن واصل حوالي ست سنوات ، وتلك سن لا تكون فيها آراء بداهة ، وعلى فرض أن واصلاكان في عصر عبد الملك في سن تكونت فيها آراؤه ، فاحتمال فرض أن واصلاكان غير ناشيء عن دليل ، وليس له سند تاريخي يعتمد عليه . وإذا كان لدينا كلام كثير للحسن ينحو منحي هذه الرسالة بطل كل احتمال ، وفسد كل استدلال .

قال داود بن أبي هند: سمعت الحسن يقول كل شيء بقضاء الله وقدره ، الا المعاصى . وكتب إليه الحجاج يقول: بلغنا عنك في القدر شيء ، فاكتب الينا بقولك ، فكتب إليه ، وكان في رسالته إن أهل الجهل قالوا: إن الله يضل من يشاء ، وبهدى من يشاء ، ولو نظروا إلى ما قبل الآية وما بعدها ، لتبين لهم أن الله لايضل إلا بتقدم الفسق والكفر ، لقوله تعالى : «يضل الله الظالمين » أي يحكم بضلالهم ، وقال : « فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم ، وما يضل به إلا الفاسقين ».

ومنها: واعلم أيها الأمير أن المخالفين لكتاب الله وعدله يعولون فى أمر دينهم بزعمهم على القضاء والقدر ، ثم لايرضون فى أمر دنياهم إلا بالاجتهاد والبحث والطلب ، والأخذ بالحزم فيه ، ولا يعولون فى أكثر دنياهم على القضاء والقدر .

قال أبو الجعد : سمعت الحسن يقول : من زعم أن المعاصى من الله جاء يوم القيامة مسوداً وجهه . من هذا كله يبدو لنا أن الحسن كان رأيه في إرادة الإنسان كرأى المعتزلة .

رأيه في بني أمية :

بينا لك أن الحسن قد اعتزل السياسة عمليا ، ولكن لم يعتزلها فكريا

بل كون له رأيا في كل الأحداث التي نزلت بالأمة الإسلامية وقد علمت أنه كان من الموالين لعلى رضى الله عنه ، ولم يخطئه إلا في التحكيم .

وانظر إلى وصفه له كرم الله وجهه ، فقد جاء فى نوادر أبى على القالى : عن هشام بن حسان قات للحسن البصرى : يزعم الناس أنك تبغض عليا . قال : أنا أبغض عليا . كان سهما صائبا من مرامى الله عز وجل ، ربانى هذه الأمة وذا فضلها وشرفها ، وذا قرابة قريبة من رسول الله عليه ، وزوج فاطم الزهراء ، وأبا الحسن والحسن ، لم يكن بالسروقة لمال الله ، ولا بالمنومة فى أمر الله ، ولا بالملولة لحق الله ، أعطى القرآن عزائمه ، وعلم ما له فيه وما عليه حتى قبضه الله إليه ، ففاز برياض مونقة ، وأعلام مشرقة ، أتدرى من ذاك دذاك على بن أبى طالب كرم الله وجهه .

وعندما بلغه مقتل الحسين بن على رضى الله عنهما بكى وانتحب وتأوه وقال : واحسرتاه ، ماذا لقيت هذه الأمة ، قتل ابن دعيها ابن نبيها ، اللهم كن له بالمرصاد ، « وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون » .

لذلك نقرر فى يقين أن الحسن لم يكن من أنصار بنى أمية ، ولكنه لم. يلمع الناس إلى الخروج عليهم ومنابذتهم ، وإذا سئل فى درسه عن الخروج على الحكام الظالمين حرم ذلك ولم يبحه ، وقد كان يأخذ بالموعظة الحسنة فى هدايتهم ، وينقم علهم مظالمهم .

ولعل سائلا يسأل لماذا سكت عن هذه المظالم ، ولم يدع الناس إلى الوقوف فى وجه الظالمين ، والضرب على أيديهم سالمكا فى ذلك سبيل الأمر بالمعروف والنهى. عن المنكر .

#### والجواب على ذلك :

ا حانه لاحظ أن الدءوة إلى الخروج عليهم يتبعها فوضى فى الأمور واضطراب الأمن وفساد الأحوال ، وفوضى ساعة يرتكب فيها من المظالم مالايرتكب فى استبداد سمين ، إذ الطبائع الفاسدة تظهر ، والجبلات المنحرفة تتبين ، فيشيع الشر . ويكثر الفساد ، وقد سأله رجل قائلا ما تقول فى

أثمتنا هؤلاء ، فسكت مليا . ثم قال : وما عسى أن أقول فيهم ، وهم يلون من أمورنا خمسا : الجمعة ، والجاعة ، والذيء ، والثغور ، والحدود ، والله لا يستقيم الدين إلا بهم ، وإن جاروا ، وإن ظلموا ، والله لما يصلح الله بهم أكثر مما يفسدون . والإصلاح بهم دفع خطر الفوضى ومظالمها .

وكان يقول: هؤلاء (يعنى الملوك) وإن رقصت بهم الهاليج، ووطى، الناس أعقابهم، فان ذل المعصية فى قلوبهم، إلا أن الحق ألزمنا طاعهم، ومنعنا من الحروج عليهم، وأمرنا أن نستدفع بالتوبة والدعاء مضربهم. ٢ ... ورأى أن كثرة الحروج على الولاة يحل الدولة الإسلامية، ويجعل بأس المسلمين شديدا فيا بيهم، فيكلب فيهم عدوهم، ويحرب عليهم خصومهم ويستعدى عليهم موتورهم.

٣ ... ذلك إلى أنه رأى الدماء تهرق فى الخروج بدون حق يقام، ومظلمة تدفع ، والناس يخرجون من يد ظالم إلى أظلم .

٤ - ووجد أن الطريق المعبد الإصلاح هذا الأمر إصلاح فساد المحكومين إذا تعذر عليه إصلاح فساد الحاكم ، رأى أن الفساد عم الاثنين ، وتغلغل فى الفريقين ، فاعتقد أن الحكام لون من ألوان الشعب ، ومظهر لحاله ، فلن يتغيروا ما لم يتغير هو ، والملازمة بينهما ثابتة ، فإذا اتجه الشعب إلى إصلاح حاله ، وصار فى الطريق تبعه حمّا صلاح الحكام . سمع رجلا يدعو على الحجاج فقال : الاتفعل رحمك الله . إنكم من أنفسكم أوتيتم . إننا نحاف إن عزل الحجاج ، أومات أن تليكم القردة والحنازير ، فقد روىأن النبي عليك قال : عمالكم كأعمالكم ، وكما تكونون يولى عليكم . ولقد بلغني أن رجلاكتب إلى بعض الصالحين يشكو إليه جور العال ، فكتب إليه بلغني أن رجلاكتب إلى بعض الصالحين يشكو إليه جور العال ، فكتب إليه لمن عمل بالمعصية أن ينكر العقوبة ، وما أظن الذى أنم فيه إلا من شؤم الذنوب والسلام .

ورأيه هذا الذي ارتآه من أن صلاح الشعب يتبعه صلاح الحاكم ، وأن الثورة ليست هي الطريق لإصلاح نظام الدولة هو رأى جوستاف لوبون في

إصلاح نظام الحكومات ، واقرأ كتاب الثورة الفرنسية ترى ذلك الرأى واضحاً بأدلته .

من كل هذا ترى أن الحسن كان ينكر مظالم بنى أمية ، وينكر الحروج عليهم ، ويروى أن حكمهم ليس هو الحكم العدل القائم على أساس من الهداية ، وقد كان يعتقد أن الحكم المنتظم حقا ما قام على أساس الشورى ، وكان ينقم من بنى أمية عامة ، ومعاوية خاصة أن جعل الحكم وراثيا بعد أن كان شوريا .

كان يرى أن أمرين أفسدا الناس سياسيا في عصره . أحدهما : ما فعله عمر و بن العاص من رفعه المصاحف ، والأمر الثانى إشارة المغيرة بن شعبة على معاوية بالعهد لابنه يزيد . وقال في هذا : من أجل هذا بايع هؤلاء لأبنائهم ، وصارت الحلافة تتوارث ، ولولا ذلك لكانت شورى ، لايلها إلا من اتفق على فضله واستحقاقه الإمامة إلى بوم القيامة . وجاء في المنية والأمل أنه قال : أربع خصال في معاوية لو لم تكن فيه إلا واحدة لكانت موبقة : خروجه على هذه الأمة بالسفهاء ، حتى ابتزها بغير مشورة منهم ، واستخلافه يزيد ، وهو سكير خمر يلبس الحرير ، ويضرب بالطنابير ، واحتاؤه زياداً ، وقد قال النبي يُلليني : الولد للفراش وللعاهر الحجر ، وقتله حجر بن عدى ، فياله من حجر وأصحاب حجر .

وللحسن وصف للحاكم العادل ، ذكره فى كتاب أرسله إلى عمر بن عبد العزيز إذ طلب منه ذلك الوصف ، وهاهو ذا الكتاب :

اعلم يا أمير المؤمنين أن الله قد جعل الإمام العادل قوام كل ماثل ، وقصد كل جائر ، وصلاح كل فاسد ، وقوة كل ضعيف ، ونصفة كل مظلوم ، ومفزع كل ملهو ف ، والإمام العادل يا أمير المؤمنين كالراعى الشفيق على إبله ، الرفيق الذي يرتاد لها أطيب المرعى ، ويذودها عن مراتع الهلكة ، ويحميها من السباع ، ويكنفها من أذى الحر والقر ، والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالأب الحائى على ولده ، يسعى لهم صغارا ويعلمهم كبارا ، يكتسب لهم في حياته ويدخر لهم بعد نماته : والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالأم

الشفيقة البرة الرفيقة بولدها حملته كرها ، ووضعته كرها ؛ وربته طهلا ، تسهر بسهره ، وتسكن بسكونه ، ترضعه تارة ، وتفطمه أخرى ، وتفرح , بعافيته ، وتغتم بشكايته . والإمام العدل يا أمير المؤمنين وصى اليتامى ، وخازن المساكين ، يربى صغيرهم ، ويمون كبيرهم . والإمام العدل يا أمير المؤمنين كالقلب بين الجوانح ، تصلح الجوانح بصلاحه ، وتفسد نفساده . والإمام العدل يا أمير المؤمنين هو القائم بين الله وبين عباده ، يسمع كلام الله ، ويسمعهم ، وينظر إلى الله ، ويربهم ، وينقاد إلى الله ، ويقودهم ، فلا تكن يا أمير المؤمنين فيا ملكك الله كعبد ائتمنه سيده واستحفظه ماله وعياله ، فبدد المال ، وشرد العيال ، فأفقر أهله ، وفرق ماله .

واعلم يا أمير المؤمنين أن الله أنزل الحدود ليزجر بهاعن الخبائث والفواحش فكيف إذا أتاها من يلها ، وأن الله أنزل القصاص حياة لعباده ، فكيف إذا قتلهم من يقتص لهم . واذكر يا أمير المؤمنين الموت وما بعده ، وقلة أشياعك هنده ، وأنصارك عليه ، فتزود له ولما بعده من الفزع الأكبر. واعلم يا أمر المؤمنين أن لك منزلا غير منزلك الذى أنت فيه يطول فيه ثواؤك ، ويفارقك أحباؤك ، يسلمونك في قعره فريدا وحيدا فتزود له عما يصحبك : « يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه». واذكر يا أمير المؤمنين إذا بعثر مافي القبور ، وحصل مافي الصدور، فالأسرار ظاهرة والكتاب لا يغادر صغيرة ولاكبيرة إلا أحصاها . فالآن يا أمىر المؤمنين ، وإنك في مهل ، قبل حلول الأجل ، وانقطاع الأمل . لاتحكم يَّا أمير المؤَّمنين في عباد الله بحكم الجاهلين ، ولاتسلك مهم سبيل الظالمين ولاتسلط المستكبرين على المستضعفين، فأنهم لاير قبون في مؤمن إلا ولِاذمة ، فتبوء بأوزارك وأوزار مع أوزارك ، وتحمل أثقالك وأثقالا مع أثقالك ، ولا يغرنك الذين يتنعمون عما فيه بؤسك ، ويأكلون الطيبات في دنياهم بإذهاب طيباتك في آخرتك . لا تنظر إلى قدرتك اليوم ، ولمكن انظر إلى قدرتك غدا ، وأنت مأسور في حبائل الموت ، وموقوف بين يدى الله في مجمع من الملائكة والنبيين والمرسلين ، وقد عنت الوجوه للحي القيوم ، وإنى يا أمير المؤمنين وإن لم أبلغ بعظي ما بلغه أولو النهى من قبلى ، فلم آلك شفقة ونصحا ، فأنزل كتابى عليك كداوى حبيبه يسقيه الأدوية الكريهة لما يرجو له فى ذلك من العافية والصحة ، والسلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته .

## اتخاذ الحسن التقية:

يظهر أن الحسن مع ما أبداه كان يخفى آراء أخرى ويمتنع عن إعلانها خشية أن تقع عليه المظالم ، ويشتد به استبداد الأمويين . يروى أنه كان إذا حكى عن على شيئا فى ملأ من الناس ، قال عنه أبو زينب .

قال إبان بن عياش قلت يا أبا سعيد . وما هذا الذى يقال عنك إنك قلته فى شأن على ؟ فقال : يا ابن أخى أحقن دمى من هؤلاء الجبابرة ، لولا ذلك لمسالت بى أعشب .

ولاشك أن هذا أحد عبداً التقية وهو أن يخبى الإنسان ما يعتقده خشية أن يقع عليه ظلم ، بل يظهر غبره من غير أن يكون فى ذلك ضرر على جمهرة المسلمين ، وقد ببى ذلك على بعض آيات وردت فى القرآن الكريم مثل قوله تعالى : « من كفر بالله من بعد إيمانه ، إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ، ولكن من شرح بالكفر صدرا ، فعليهم غضب من الله ، ولهم عذاب عظيم »، فقد أبيح النطق بالكفر مع إضهار الإيمان ، ومثل قوله تعالى : « لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله فى شىء الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله فى شىء المهم تقية من غير ضرر ديني يلحق المسلمين .

ولكن أخذ الحسن بمبدأ التقية هذا لم يكن كثيراً ، بل كان قليلا ، ولم نعلم أنه دفعه إلى مناهضة آرائه الدينية أصلا ، ولكن كان يدفعه إلى المواربة أحيانا في آرائه السياسية .

## اتصاله بالحكومة في عهده :

تولى الحسن فى شبابه الكتابة للربيع بن زياد والى خراسان . وفى عهد الدولة الأموية طلبه عدى بن أرطأة ليوليه قضاء البصرة فرفض .

وقال ابن الجوزى: قيل لما ولى عدى بن أرطأة البصرة عزم على أن يولى الحسن القضاء، فهرب الحسن، واستر، وكتب إليه:

أما بعد ، أيها الأمير فإن الكاره للأمر غير جدير بقضاء الدابت فيه ، وإن العامل للعمل بغير نية حقيق ألا يعان عليه ، ولك في المحتارين للأمر الذي دعو تني إليه كفاية وقناعة ، وقصدك إياهم ، وتعويلك عليهم أونى بك وأصون عيملك ، فانه لا خير في الاستعانة بمن لايرى أن العمل الذي يدعى إليه واجب عليه ، وفرض لازم له ، فعافني أيهاالأمير عافاك الله ، وأحسن إلى بترك التعرض لى ، فان الله لايضيع أجر من أحسن عملا . . فعافاه وأكرمه ، وقال : والله ماكنت لأبتليه بما يكرهه .

ويظهر أن الذى حمله على الرفض خشيته أن يعين بتوليه الظالمين . ولذا تولاه عندما طلبه عمر بن عبد العزيز ، وقال فيه عمر حينتذ . لقد وليت قضاء البصرة سيد التابعين .

وكان مع بعده عن الظالمين من ولاة بنى أمية ، كان إذا استشير أخلص في الشورى ، ومحضهم النصيحة جريئة قوية . قال ابن الجوزى :

لما قدم عمر بن هبيرة واليا على العراق أحضر الحسن والشعبى ، فقال لها: أصلحكما الله إن أمير المؤمنين يزيد بن عبد الملك يكتب إلى كتبا أعرف فى تنفيذها الهلكة ، فأخاف إن أطعته غضب الله ، وإن عصيته لم آمن سطوته ، فما تريان لى ؟ فقال الحسن للشعبى يا أبا عمرو ، أجب الأمير ، فرفق له فى القول ، وانحطفى هوى ابن هبيرة ، وكان ابن هبيرة لايستشفى دون أن يسمع قول الحسن ، فقال قل يا أبا سعيد فقال : أوليس قد قال الشعبى : فقال ابن هبيرة فما تقول أنت؟ فقال : أقول والله إنه يوشك أن ينزل بك ملك من ملائكة الله فظ غليظ ، لا يعصى الله ما أمره ، فيخرجك من سعة قصرك إلى ضيق قبرك فلا يغنى عنك ابن عبد الملك شيئا ، وإنى لأرجو أن الله عز وجل يعصمك من يزيد ، وإن يزيد لا بمنعك من الله ، فاتق الله أبها الأمير ، فانك لا تؤمن أن ينظر الله إليك ، وأنت على أقبح ما تكون عليه من طاعة يزيد نظرة بمقتك بها ، فيغلق عنك باب الرحمة ،

واعلم أنى أخوفك ما خوفك الله سبحانه في يشول: « ذلك لمن خاف مقاى وخاف وعيد». وإذا كنت مع الله عز وجل فى طاعته كفاك بوائق يزيد ، وإن كنت مع يزيد على معصية الله ، وكلك الله إلى يزيد حين لايغنى عنك شهيئا.

#### دروسه:

كانت دروس الحسن التي يلقمها في المسجد تحوى أنواعا كثيرة من المعلومات المتفرقة ، ففيها الحكمة والموعظة الحسنة ، والبحوث الكلامية التي في مهدها نشأت المعتزلة ، وفيها الحديث ورواياته ، وفيها الفتيا والأحكام وفيها التفسير والقصص . وقد ورد مهله العذب كل الطوائف ، بل كل النحل ونهل منه الحاصة ، واستفاد منه العامة ، وفي حلقات درسه ظهرت النرق الكلامية : المعتزلة ، والحشوية ، وغيرهم ، فدل هذا على أن الناس على تباين مشاربهم وتعدد مذاهمهم كانوا بحضرون دروسه ، ويشتارون من حلاوه بيانه ، مدفوعين إلى ذلك بدافع من الدين ، أو بجاذبية اختص بها ذلك بيانه ، مدفوعين إلى ذلك بدافع من الدين ، أو بجاذبية اختص بها ذلك على حسب اتصالهم به وقربهم منه أو بعدهم عنه ، وعلى حسن استعداداتهم وقواهم، ويظهر أنه ماكان مخص عواعظه مكانا دون مكان ، بل كان يلقنها وقواهم، ويظهر أنه ماكان مخص عواعظه مكانا دون مكان ، بل كان يلقنها حيثها لاحت له بارقة من حسن الأثر ، ينتهز الفرص إذا سنحت ، وكثيراً ماكان يعظ في الجنائز ، حتى شاع أنه كان يسأل رفقاءه وغيرهم عند الدفن ماكان يعظ في الجنائز ، حتى شاع أنه كان يسأل رفقاءه وغيرهم عند الدفن ماكان يعظ في الجنائز ، حتى شاع أنه كان يسأل رفقاءه وغيرهم عند الدفن ماذا السؤال ، ماذا أعددتم لهذه الفجوة ، أو نحو ذلك .

#### قصصه

انتشر القصص في المساجد في عهد عنمان رضى الله عنه ، ومن جاء بعده من الحلفاء ، وقد قسمه الليث بن سعد إلى قسمين : قصص العامة وقصص الحاصة ، فأما قصص العامة فهو الذي يجتمع إليه النفر من الناس ، يعظهم ويذكرهم ، فذلك مكروه (١) لمن فعله ولمن استمعه ، وأما قصص

<sup>(</sup>١) لعل هذا النوع من القصص كان فيه الـكثير من الكذب و لذا كرهه .

الخاصة فهو الذي جعله معاوية ، ولى رجلا على القصص ، فاذا سلم من صلاة الصبح جلس وذكر الله عز وجل وحمده ومجده وصلى على النبي مالتم ودعا للخليفة ، ولأهل ولايته وحشمه وجنده ودعا على أهل حربه وعلى المشركان كافة (١) .

وقد اختلط فى هذا القصص الصدق بالكذب ، ولذا اتهم الأكثرون من القصاص بالكذب ، وكان من القصاص الحسن ، ولكن قصصه امتاز بأنه كان يعتمد على التذكير بالآخرة ، ولايحكى إلا الصدق . كان يجلس فى آخر المسجد بالبصرة ، وحوله الناس يسألونه فى الفقه وفى الفتن التى حدثت فى عهده ، فيجيبهم ، ويعظهم ، ويحدثهم بالمأثور ، ويعص عليهم .

ولأنه يتحرى الصدق فى قصصه أبقاه على رضى الله عنه عندما أخرج كل القصاص من المساجد .

ولما أنحى الغزالى باللائمة على القصاص ، لاقترافهم المكذب استشى الحسن من بينهم .

ومما أثر عن قصص الحسن قوله :

روى أن عيسى عليه السلام قال للحواريين اعملوا لله ، ولاتعملوا لبطونكم ، فإن الطير لاتزرع ، ولاتحصد ، تغدو ولا رزق لها ، الله يرزقها ، فإن قلتم إن بطونكم أكبر من بطونها ، فهذه الوحوش من الدواب لاتزرع ولا تحصد ، تغدو ولا رزق لها ، الله يرزقها .

وكان يروى أن عائشة رضى الله عنها رأت رجلا متماوتا ، فقالت ما بال هذا ؟ فقال : إنه صالح ، فقالت الا أبعد الله غيرة ، كان عمر رضى الله عنه أصلح منه ، وكان إذا مشى أسرع ، وإذا ضرب أوجع ، وإذا أطعم أشبع ، دعوا التصنع ، فإن الله لايقبل من متصنع عملا .

<sup>(</sup>١) من كتاب فجر الإسلة م نقله عن المقريزي .

جاء في البيان والتبيين للجاحظ أن الحسن قال :

قدم علينا بشر بن مروان أخو الحليفة ، وأمير المصرين ، وأشب الناس ، فلم صرنا به إلى الجبانة ، فإذا نحن بأربعة سودان يحملون صاحبا لهم ، فصلوا عليه ، ثم حملنا بشرا إلى قبره ، وحملوا صاحبهم إلى قبره ، ودفنا بشرا ودفنوا صاحبهم ألى قبره ، فلم أعرف ودفنوا صاحبهم ، ثم الصرفوا وانصرفنا ، ثم التفت التفاتة ، فلم أعرف قبر بشر من قبر الحبشى فلم أر شيئا قط كان أعجب منه .

#### الخاتمية:

قضى الحسن تلك الحياة الطويلة الزاخرة بجلائل الأعمال ، فى نفع وإرشاد ، وكان بحق مثلاكاملا للرجل الذى ساد الناس بمواهبه وأخلاقه . ولد عبدا ، ومات سيدا ، ولد مغمورا ، ومات مشهورا . أدرك فتنا كقطع الليل ، وكان فها يلوح كما يلوح النجم الثاقب فى الدجنة الحالكة ، وماكان ذلك إلا بمواهبه ، وخلقه المتن ، وعقله الجبار ، وإيمانه بالواحد القهار، هابه الحكام ، وأحبته الحاصة ، وتيمنت به العامة . ولقد كان ذا أثر فى تفكير كل من اتصل به من الرجال الذين أو دعهم نفسه ، ونحل له مخزون فكره ، ودان له بالإجلال الموافقون له فى الرأى والمعارضون ، وما ذلك إلا لأنه فتح قلبه للناس ، وكانت سرير ته كعلانيته ، فرضى الله عنه وأرضاه .

# واصل برعطاء

لابد لنا قبل التعرض لصفاته وما امتاز به من مواهب وسمايا وآراء أن نشرح :

أولا: عنصره والدم الذي يسرى في عروقه ، فان للعنصر والجنس. الأثر الأكبر في تكوين مواهب أصحاب المواهب وتوجيه أفكارهم .

ثانيا: البيئة التي أظلته والعصر الذي أحاط به ، وما اشتمل عليه من . أحوال سياسية واجتماعية وفكرية ، فإن هذه الأجواء المختلفة تظهر المواهب ، وتوجهها ، وتوحى إليها بالآراء التي توائمها .

#### عنصره:

واصل من أصل فارسى ، وكان مولى لبنى ضبة وقبل لبنى مخزوم ، والموالى فى ذلك العصر كانوا قواد الحركات العلمية ، وأصحاب البدىء من الأفكار ، والجديد من النزعات ، كما بينا ، فنى كل ناحية من النواحى العلمية نرى أثرهم واضحا ، وفعلهم ناجحا ، وفكرهم راجحا ، وحيما رأيت نحلة فى الإسلام جديدة ، أو مذهبا فيه حديثا ، فاعلم أن نابتته نبتت فى رعوسهم ، عنهم صدر ، وإليهم يعود .

جاء فى العقد الفريد: قال لى ابن أبى ليلى قال لى عيسى بن موسى ، وكان ديانا شديد العصبية، من كان فقيه العراق ؟ قلت الحسن بن أبى الحسن قال ثم من؟قلت محمدبنسيرين، قال فا هما؟قلت موليان.قال: فمن كان فقيه مكة؟ قلت عطاء بن أبى رباح ، و مجاهد ، وسعيد بن جبير ، وسليان بن يسار ، قال فا هؤلاء؟ قلت موال . قال فن فقهاء المدينة ؟ قلت زيد بن أسلم ، و محمد بن المنكدر و نافع بن أبى نجيح . قال فن هؤلاء، قلت موال ، فتغير لو نه ثم قال فن أفقه أهل قباء ، قلت ربيعة الرأى و ابن أبى الزناد . قال فا كانا ؟ قلت من الموالى ما أهل قباء ، قلت ربيعة الرأى و ابن أبى الزناد . قال فا كانا ؟ قلت من الموالى ما

قاربد وجهه ، ثم قال ، فمن فقيه اليمن ؟ قلت طاووس ، وابنه ، وابن منبه ، قال فما هؤلاء ؟ قلت من الموالى . فانتفخت أو داجه ، وانتصب قاعدا ، قال فما كان فقيه خر اسان؟ قلت عطاء بن عبد الله الحراسانى . قال فما كان عطاء مدا ؟ قلت مولى . فاز داد وجهه تربدا ، واسود اسودادا ، حتى خفته ، ثم قال فمن كان فقيه الشام ؟ قلت مكحول . فقال فما كان مكحول هذا ؟ قلت مولى . فتنفس الصعداء ، ثم قال فمن كان فقيه الكوفة ؟ فوالله لولا قلت مولى . فتنفس الصعداء ، ثم قال فمن كان فقيه الكوفة ؟ فوالله لولا خوفه لقلت الحكم بن عتبة ، وعمار بن أبي سليان ، ولكن رأيت فيه الشر ، فقلت إبراهم النخعي والشعبي . قال فما كانا ؟ قلت عربيان ، فقال فيه الله أكبر ، وسكن جأشه .

ولما كانت العلوم فى الموالى والنحل من بيهم تنبت ، وعن آرائهم تصدر ، لعل السبب فى ذلك يرجع إلى الأمور الآتية :

أن العرب في عصر الدولة الأموية كانت لهم السيادة والسلطان ، وكان عليهم الحرب والنزال ، فشغلهم كل ذلك عن العكوف على الدرس والاستقصاء والبحث والتعمق ، والموالى رأوا بين أيديهم فراغا ، فأزجوه بالمدارسة والننقيب والاطلاع والتمحيص ، ووجدوا أنهم فقدوا السلطان ، فأرادوا أن يسدوا تلك الحلة ، وينالوا الشرف عن طريق آخر وهو المعرفة والعلم ، والنقص قد يؤدى إلى الكمال ، والحرمان قد يدفع الإنسان إلى كبرى الغايات ، وجلائل الأعمال ، وذلك ماكان بالنسبة لهؤلاء الموالى ، فقد سيطروا على الفكر العربي الإسلامي ، وان كان المعرب الغلب المادى .

أن العرب لم يكونوا أهل صناعات ، والعلم إذا تفرغ له الإنسان صار كأنه صناعة له . قال ابن خلدون من كلام طويل فى هذا المقام : ثم صارت هذه العلوم كلها ملكات محتاجة إلى التعليم ، فاندرجت فى جملة الصنائع ، وقد كنا قدمنا أن الصنائع من منتحل الحضر ، وأن العرب أبعد الناس عنها فصارت العلوم لذلك حضرية ، وبعد عنها العرب ، والحضر لذلك العهد هم العجم أو من معناهم من الموالى وأهل الحواضر .

أن الصحابة استكثروا من الموالى ، وكان هؤلاء تبعا ، وملازمين يصاحبونهم فى غدوهم ورواحهم ، فيأخذون عنهم ما عرفوا من رسول الله على على إذا انتهى عصر الصحابة ، كان أولئك حملة العلم للعصر الذى يليه ، ولذلك كان أكثر التابعين منهم .

ومما يروى فى هذا أن عكرمة مولى ابن عباس ، كان على الرق يوم مات ابن عباس فباعه ولده على من خالد بن يزيد بن معاوية بأربعة آلاف دينار ، فأتى عكرمة مولاه عليا ، فقال له ما خير لك ، بعت علم أبيك بأربعة آلاف ، فاستقاله ، فأقاله ، فأعتقه .

أن أولئك الموالى ينتسبون إلى أم عريقة ، ذات أفكار قديمة وآراء دينية ، فكان لهذه تأثير في تكوين أفكارهم ، وتوجيه أذهانهم بل معتقداتهم . وانظر إلى قول جوستاف لوبون في كتابه الآراء والمعتقدات : دلت التجربة والاختبار على أن للأم ذات الماضى الطويل آراء ومعتقدات واحدة في بعض الموضوعات الأساسية . ليست روح الشعب عبارة عن تصوير نظرى ، بل هي حقيقة ذات حياة تكونت من تقاليد وأفكار وأساطير وخيالات متكاثفة في النفس تكاثفا إرثيا . ومعنى ذلك أن كل شخص ينتمى إلى أمة ذات ماض طويل في حضارة ، وثقافة لابد أن يكون في نفسه ميراث فكرى من جنس حضارة هذه الأمة ، هذا الميراث يكون استعدادا كامنا تنميه ، أو تحفيه بيئته الاجتماعية أو الفكرية ، لذلك لا يأخذنا العجب ، إذا رأينا كثيراً من هذه الآراء ، وتلك النحل التي ظهرت في العصر الأموى ، ونمت في العصر العياسي ، لها نظير في النحل الفارسية القديمة والمذاهب المسيحية أوالهودية ولكنها تفترق عنها بأن تلك هذبها الإسلام ، إن كان أصحامها عمن أشربت قلوبهم حبه .

إذا علمت ما امتاز به الموالى فى الإسلام ، وأن واصلا كان مهم ، فلا تعجب إذا كان بعد ذلك رئيس فرقة تكلمت فى أصول الاعتقاد ، وخالفت فى طرائق تفكيرها ، وفى بعض ما أنتجه فكرها المألوف عند

الفقهاء والمحدثين الذين تتبعوا المنصوص عليه فى المكتاب والسنة لا يعدونه إلى ماوراء ذلك .

#### يدشته :

إن المفكر ذا الأثر فى أفكار أهل عصره لا تكون آراؤه بديئة لم تكن لها مقدمات سابقة ، ولا عش فرخت فيه ، حتى ظهرت تلوح لكل من يطاب ، علما بل هى نتيجة لمقدمات سبقت ، وثمرات لأشجار غرست ، ووسط مناح فكرية تشعبت ، فالمفكر العظيم نتيجة سبقها مقدمة ، ومقدمة تتلوها نتيجة ، هو ثمرة جيل ، وغارس الأصول لجيل .

والبيئات التي يتغذى منها المفكر، هي الأحوال السياسية في عصره ، والأحوال الاجتماعية ، والأحوال الفكرية .

أما الأحوال السياسية في العصر الأمرى فهي كما تعلم ، دولة مستبدة لا تعتمد على قوة من الحق ، تريد أن تفرض حكمها فرضا على الناس ، وتتخذ لذلك وسائل الإغراء تارة والتحذير أخرى ، تستدنى القلوب بالمال أحيانا ، وتبرق بالسيوف أحيانا كثيرة ، وقد شق عصا طاعتها كثيرون ، بعضهم امتشق الحسام ، وبعضهم سكن ، وفي نفسه لوعة ، وفي قلبه حسرة ونفرة . كثر خروج الحوارج على الدولة، وشغلوها بغاراتهم ، وأحيانا كانت تكون كفتهم قريبة من الرجحان ، والشيعة قد استقرت في العراق وفارس وخراسان إن لاحتبارقة نجاح ظهروا ، وإن رأوا مدلهات الخطوب سكنوا ، ولم يكن ذلك التناحر السياسي خاليا من النزعات الفكرية بل إنها سادته ، وسيطرت عليه ، فالحوارج كانوا يفكرون في كل شيء ، في حكم مرتكب الكبيرة ، ثم في حال الحلفاء الراشدين ، وغير ذلك من المسائل التي يتعلق بعضها بالإمامة وبعضها بأصول الاعتقاد ، والشيعة فكروا فيمن يستأهل الإمامة ، وانشعبوا في ذلك إلى فرق كثيرة على ما تعلم ، ولم يقتصروا على ذلك ، بل اتجهوا إلى العقائد ، ففكروا فيها، بل إلى الفروع ، فكانت لهم آراء خاصة مهم ومذاهب فقهية امتازوا مها ، فالأحوال السياسية تبعها أحوال فكرية متشعبة.

### الأحوال الاجتماعية :

حسك أن تعلم أن واصلا قضى أكثر حياته في العراق ، والعراق كان موطنا لطوائف مختلفة الأجناس ، فمهم عرب ، وأغلبهم مضريون ، ومهم النبط ، ومهم فرس ، ومهم آراميون ، ولكل طائفة من هؤلاء عادات وتقاليد تستمدها من مدنيتها الأولى وجنسيتها القديمة ، وحد الإسلام دينهم ، ولكنه لم يجمع أهواءهم ، ولم يوحد أجناسهم ، ولذلك بدت في العراق أهواء مختلفة ، وإحساسات متناقضة ، نجم من هذه العناصر مخلوط غير تام المزاج ، يتوحد في ظاهره ، ومختلف في باطنه ، ولذلك سادته الفتن، وخطبة زياد البتراء ، وخطب الحجاج المختلفة أصدق مصور لأحوال العراق الاجماعية في ذلك العصر ، ولكن كان بجوار أهل الشقاق والفتن في العراق زهاد كثيرون من أمثال الحسن البصري والشعبي وغيرهما من كبار رجال الدين الممتازين .

## الأحوال لفكرية :

امتازت الحالة الفكرية فى العصر الأموى بظاهرتين إحداهما دينية ، والأخرى علمية ، فأما الدينية فهى أن الأحكام الدينية ابتدأت توضع لها قواعد جامعة ، وكان فى كل جهة إمام فى الدين له مدرسته ، فأبو حنيفة فى العراق ، ومالك فى الحجاز ، والليث فى مصر .

وأما العلمية الفلسفية فهي أن الترجمة ابتدأت تظهر ، وحركة النقل من اللغات الأخرى إلى اللغة العربية أخذت تنتشر ، وأولئك الأجانب الذين تفصحوا في العربية أخذوا يدونون بها ما قرءوه في لغاتهم ، وكان بعضهم قد مهر في الفلسفة والعلوم قبل إسلامه ، فهذا عبد الملك بن أبحر الذي أشل على يد عمر بن عبد العزيز أيام كان واليا على مصر كان في أول أمره مدرساً في الإسكندرية ومن علماء مدرسها وأمثاله كثيرون ، وعنهم أخذت الأفكار الإسلامية تنهل من علم الفرس واليونان ، والعراق الذي تربى فيها واصل ونشأ ، كان السريان منتشرين فيه قبل الفتح ، ولهم مدارس يدرسون فيها الآداب اليونانية ، وكانت في العراق مذاهب نصرانية يتجادل أصحابها في.

كثير من العقائد ، فكان لابد أن تتخلف من هذا جمعية آراء وأفكارخمدت في أثناء الحروب ، ثم استيقظت بعد أن قرت سياسة البلاد ، ولما دخل كثير من أهل العراق في الإسلام أخذت هذه الآراء تصطبغ بالصبغة الإسلامية ، ويزهر منها ما يتفق مع الإسلام ، ويذبل منها ما يخالفه (١) .

إذا كان ذلك كذلك فلا تعجب إذا رأيت أكثر الفرق الإسلامية قد نبت في العراق ، خصوصا الفرق التي تجانفت عن بعض الأصول الإسلامية ، والفرق التي نزعت منزعا فلسفيا في إثبات العقائد كالمعتزلة ، ولاعجب إذا كان شيخهم واصلا ممن تغذى من تلك الحركات الفكرية التي ظهرت في العراق في ذلك العصر .

#### : نشأته

ولد واصل بن عطاء بالمدينة المنورة . ولكن لا نعلم الزمن الذى مكثه فيها بالتعيين لنعرف ماارتسم في ذهنه من عادات أهلها ، وماكان يظلها من أفكار وآراء ، وقد انتقل إلى العراق ، ويظهر أنه قضى فيه سن التعلم ، فقد جاء في الملل والنحل أنه كان تلميذا للحسن البصرى يقرأ عليه العلوم والأخبار ، واستمر تلميذا للحسن أن اعترل مجلسه عندما اختلفا في مسألة مرتكب الكبرة ، ويظهر أنه كان ينتاب مجالس غيره من العلاء ، بل يظهر أنه كان يغشى عالس الشيعة ، حتى عد ممن تخرج عليهم وتربى ، وحتى أنه كان يقال أخذ واصل الاعترال عن أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية . وإذا ساغ لنا أن نستنبط من آرائه نوع تربيته ، وأثر العلماء الذين تخرج عليهم ودارسهم ، فيجب أن نقرر أنه اتصل بالحوارج والشيعة وأهل الحديث وأرباب النحل فيجب أن نقرر أنه اتصل بالحوارج والشيعة وأهل الحديث وأرباب النحل فيجب أن نقرد أنه اتصل بالحوارج والشيعة وأهل الحديث وأرباب النحل وأظهر له ، فذهبه في مرتكب الكبيرة ، ومذهبه في الإمامة ، ومذهبه في العقائد ، تلمت فيها كل التعاليم السابقة كما سنبين ذلك جليا عند الكلام العقائد ، تلمت فيها كل التعاليم السابقة كما سنبين ذلك جليا عند الكلام العقائد ، تلمت فيها كل التعاليم السابقة كما سنبين ذلك جليا عند الكلام على آرائه .

ومن المعروف عندنا أنه لايتخرج المفكر على الرجال فقط ، بل يستمد من

<sup>(</sup>١) فجر الإسلام .

البيئة العامة التي تظله والآراء التي تضطرب وتتناحر في عصره ، وخلاصة الكتبالتي يقرؤها، ولذلك بجب علينا أن نقول: إن واصلا قداستمد من العراق وورث ما فيه من نزعات فكرية ، واضطرابات مذهبية ، فعصر كل ذلك واستساغ منه ما يلائم نفسه ، وما يتفق مع هديه وإيمانه ، فقد كان شديد الإيمان بالله ، قويا في دينه ، كما سنبين ذلك عند الكلام على صفاته ، وعلى دفاعه عن آرائه .

وقد كان كثير المراقبة لعيوبه شديد المؤاخذة لنفسه ، ولذلك هذبها أتم تهذيب ، وكملها أكبر تكميل . إن الإنسان لايتخرج على المكتب والرجال فقط ، بل لإرادته أحيانا أثركبير فى نفسه ، فتوجيه الإنسان عقله وسيطرة إرادته على هواه من الأمور التى تكمل فكره ، وتهذب نفسه ، وتربى ملكاته ، ويظهر أن واصلا كان عنده من هذا القدر الوافر ، يدلنا على ذلك أمران :

أحدهما: أخذه نفسه بالابتعاد عن الراء إذ رأى لثغته فيها ، كما منوضح .

ثانيهما : امتناعه التام عن الغضب في مجادلاته ، وأخذه نفسه بذلك . وانظر إلى ماروى عنه مع عمرو بن عبيد ، فإن إنساناسأل عمرًا هذا عن شي وانظر إلى ماروى عنه مع عمرو بن عبيد ، فإن إنساناسأل عمرًا هذا عن شي في القدر بحضرة واصل ، وغضب عمرو على سائله ، وأجابه له بما لم يرضه ، فقال له واصل : يا أبا عمان إياك وأجوبة الغضب ، فإنها مندمة ، والشيطان يكون معها ، وله في تضاعيفها همزة ، وقد أوجب الله على نبيه أن يستعيذ يكون معها ، وله في تضاعيفها همزة ، وقد أوجب الله على نبيه أن يستعيذ من همزات الشيطان ، وأن يكونوا معه بقوله : « أعوذ بك من همزات الشياطين .. » إلخ الآية ، وقلما شاهدت أحداً تثبت في جوابه ، وما ينطق به لسانه ، فيلحقه لوم .

#### صفاته:

المتاذ واصِل بصفات جعلته من كبار الرجال حقا، وأعظم تلكالصفات:

#### : ميمته

فلم يكن ثرثارا كثير الفضول ، بل كان لاينطق إلا بقدر معلوم ، وإلا عند الحاجة . وقد جاء في المنية والأمل : كان واصل يلازم مجلس الحسن ، ويظنون به الخرس من طول صمته ، فمر ذات يوم عمرو بن عبيد ، فأقبل عليه بعض مستحبي واصل ، فقال هذا الذي تعدونه في الحرس ، ليسأحد أعلم بكلام غالية الشيعة ، ومارقة الخوارج ، وكلام الزنادقة والدهرية والمربث وسائر المخالفين والرد عليهم منه (١) . والسكوت في مواطن السكوت بمعل المحادل أقوى على خصمه ، وأعرف بمواضع ضعفه ، فإذا رمى أصاب ، وإذا جودل أجاب ، وكان كلامه فصل الحطاب .

## قدرته على الخصام والجدل :

كان مع صمته قوى الذهن حاضر البديهة ، فهو يسكت عندما لايكون السكلام واجبا ، فإذا وجب القول تدفق كالسيل المنحدر فى الوادى ، فلا يترك مقالا لقائل ، ولا شبهة لمشتبه ، وهو بصير بمراى السكلام وغاياته . وفى الحق أن القدرة على البيان ، وصرع الأخصام فى مقام النزال تستدعى خمسة أمور ، كلها اجتمعت لديه ، وتوافرت فيه ، وهذه الأمور هى :

مقدرته على التصرف وعدم الحبسة الفكرية : مع ثبات الجنان ، وتلك كانت فيه :

و مما يدل على ذلك القصة التي حكاها صاحب الكامل إذ جاء فيه : حدثت أن واصل بن عطاء أبا جذيفة أقبل في رفقة ، فأحسوا الخوارج فقال واصل لأهل الرفقة إن هذا ليس من شأنكم ، فدعوني وإياهم ، وكانوا قد أشرفوا على العطب ، فقالوا : شأنك ، فخرج إليهم ، فقالوا : ما أنت وأصحابك ، قال: مشركون مستجيرون ليسمعوا كلام الله ، ويعرفوا حدوده ، فقالوا قد أجرناكم ، قال فعلمونا ، فجعلوا يعلمونه أحكامهم ، وجعل يقول قد قبلت أنا ومن معى ، قالوا فامضوا

<sup>(</sup>۱) هذا يدل على أنه اتصل بالشيعة والخوارج وغيرهم وتأثر بهم وإن كان قد رد عليهم ، فإن الخالف قد يتأثر بمخالفه وإن ناضله ونازله .

مصاحبين ، فإنكم إخواننا ، قال ليس ذلك لسكم قال الله تبارك وتعالى : « وإن أحد من المشركين استجارك ، فأجره حتى يسمح كلام الله ثم أبلغه مأمنه » فأبلغونا مأمننا ، فنظر بعضهم إلى بعض ، ثم قالوا ذاك لسكم، فساروا بأجمعهم ، حتى بلغوا المأمن (١) .

هذه قدرة على تصريف الأمور ومعرفة كيف يستدرج الخصم إلى ما يريد لو لم يتخد هذا لكان نصيبه القتل حماً ، ولـكنه كان يفهم عقلية الخوارج فاستغلها ، وعرف من أين بنالهم ، فينجو من شرهم .

## حضور البدية :

لتواتيه بالألفاظ الجيدة ، والمعانى المحكمة ، والأساليب التى تأخذ باللب في أوجز زمن ، ولقد آتاه الله ذلك الحظ منها ، وليس أدل على ذلك من قدرته على تجنب الراء في كل خطبة من غير إخلال بالمعنى ، ولا مجافاة للعربية الفصيحة ، مع تصديه للارتجال في أكثر المناسبات، فإن ذلك لايتأتى إلا لشخص أسعفته بدمة حاضرة ولسن ، وسرعة خاطر وقوة ذهن ، وذكاء فطرى .

## الحلم والتأنى :

فقد عرفت مجانبته للغضب ، ورأيه فيه ، وأنه يعقب اللوم فيما سلف من القول .

## اطلاع غزيو :

وقد عرفت مقدار اطلاعه وإلمامه بأقوال الفرق الإسلامية التي ظهرت في عصره ووجوه الرد عليها .

#### الفراسة الصادقة :

وربما كانت هي أعظم العوامل في الجدال ليعرف المجادل من ملامح خصمه ما تكنه نفسه وما بجول بفكره ، فيأخذ له العدة في أقل مدة ، وقد

<sup>(</sup>١) الكامل المبردج ٢ ص ١٢٠.

يأخذ عليه طريقه إذا كان هو المتكلم ، ويرد على الدليل قبل إلقائه ، ويميت فكرته عند سنوحها ، وقد آتى الله واصلا من ذلك القدر الوفير ، والحظ الكبير ، وأظناك قد لمحت ذلك فى مجادلته مع الخوارج التى نقلها صاحب الكامل .

#### اللثغة:

كان واصل ألثغ بالراء ، وقد عرف ذلك النقص فيه ، فاندفع إلى تكيل نفسه من هذه الناحية ، ليستطيع التغلب على ذلك العيب الحلق ، فلم يقوم لسانه ، ولكنه استطاع مع ذلك أن يقوم بيانه ، فمنع الراء من كلامه ، وانتصر في ذلك انتصارا عظيا ، وقد واتته في ذلك بديهة حاضرة ، وعلم بدقائق اللغة غزير ، ومادة مهيأة معدة ، وأمدته اللغة بسعة مترادفها ، وكثرة موادها ، وسهولة تناولها ، وانظر إلى ماقاله الجاحظ في محاولة واصل التغلب على ذلك العيب :

ولما علم واصل بن عطاء أنه ألثغ فاحش اللثغ ، وأن نخرج ذلك منه شنيع ، وأنه إذا كان داعية مقالة ورئيس نحلة ، وأنه يريد الاحتجاج على أرباب النحل ، وزعماء الملل ، وأنه لابد من مقارعة الأبطال ، ومن الخطب الطوال ، وأن البيان محتاج إلى تمييز وسياسة ، وإلى ترتيب ورياضة ، وإلى تمام الآلة ، وإحكام الصنعة وسهولة المخرج ، وجهارة المنطق وتكيل الحروف وإقامة الوزن ، وإن حاجة المنطق إلى الطلاوة والحلاوة كحاجته إلى الجلالة والفخامة ، وأن ذلك أكبر ما تسمال به القلوب ، وتنثني إليه الأعناق وتزين به المعاني ، وعلم واصل أنه ليس معه ماينوب عن البيان التام واللسان المتمكن والقوة المتصرفة ، كنحو ماأعطى الله نبيه موسى صلوات الله عليه وسلامه من التوفيق والتسديد مع لباس التقوى وطابع النبوة ومع الحبة والاتساع والمعرفة ، ومع هدى النبين وسمت المرسلين ، وما يغشهم الله به من القبول والمهابة ، ولذلك قال بعض شعراء النبي النبي النبية :

لم تكن فيه آيات مبينة كانت بداهته تنبيك بالخير

ومع مما أعطى الله موسى عليه السلام من الحجة البالغة ومن العلا ات الظاهرة والبرهانات الواضحة إلى أن حل الله تلك العقدة ، ورفع تلك الحبسة وأسقط تلك المحنة . ومن أجل الحاجة إلى حسن البيان ، وإعطاء الحروف حقوقها من الفصاحة رام أبو حذيفة إسقاط الراء من كلامه ، وإخراجها من حروف منطقه ، فلم يزل يكابد ذلك ، ويغالبه ، ويناضله ، ويساجله ، ويتأتى لستره والراحة من هجنته ، حتى انتظم له ما حاول ، واتسق له ما أمل ، ولولا استفاضة هذا الحبر ، وظهور هذه الحال ، حتى صار لغرابته مثلا ، ولظرافته معلما لما استجزنا الإقرار به ، والتأكيد له ، ولست أعنى خطبه المحفوظة ورسائله المخلدة ، لأن ذلك يحتمل الصنعة ، وإنما عنيت عاجة الحصوم ومثاقلة الأكفاء ، ومفاوضة الإخوان .

## القدرة على الارتجال:

إذا كان من الخطباء السياسيين من يجيد الخطابة ، وإن كانت مقدرته على الارتجال غير كبيرة ، كما كانت حال بعض خطباء اليونان والرومان في الأزمنة القديمة ، فمن المحال أن يكون ذلك شأن الخطيب المناظر ، فإن المناظرة ومساجلة الآراء تستدعى القول للتو والساعة ، ليرد على المناقش حبجته ، وليبدهه بما لاينتظره من حقائق ، ويرد عليه ما يتعرض به ، وعلى ما يريد أن ينقض به دليله .

وقد كان واصل بما آتاه الله من ثبات جنان ، وحضور بديهة ، ومواتاة الألفاظ التى تتحدر على فيه ، ويتسيب سيبها عندما يريد – من أقدر الناس على الارتجال وبيده مخاطبه بمالا ينتظر من حجج بينات و دلائل واضحات ، واقرأ خطبته الحالية من الراء التى ارتجلها وقد تبارى مع خالد بن صفوان وشبيب بن شيبة والفضل بن عيسى في القول أمام عبد الله بن عمر بن عبد العزيز – ترى مقدار قوته في الارتجال ، وها هي ذه :

الحمد لله القديم بلا غاية ، والباقى بلا نهاية ، الذى علا فى دنوه ، ودنا فى علوه ، فلا يحويه زمان ، ولا يحيط به مكان ، ولا يتوده حفظ ما خلق ،

ولم مخلقه على مثال سبق ، بل أنشأه ابتداعا ، وعدله اصطناعا ، فأحسن كل شيء خلقه وتم مشيئته ، وأوضح حكمته ، فدل على ألوهيته ، فسبحانه لا معقب لحكمه ، ولا دافع لقضائه ، وتواضع كل شي لعظمته ، وذل كل شيء لسلطانه ، ووسع كل شيء فضله ، لا يعزب عنه مثقال حبة ، وهو السمين العليم ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده إلها تقدست أسماؤه وعظمت آلاؤه ، علا عن صفات كل مخلوق ، وتنزه عن شبيه كل مصنوع ، فلا تبلغه الأوهام ، ولا تحيط به العقول ولا الأفهام ، ويعصى فيحلم ، ويدعى فيسمع ، ويقبل التوبة من عباده ، ويعفو عن السيئات ، ويعلم ما تفعلون ، وأشهد شهادة حق وقول صدق باخلاص نية وصحة طوية أن محمد بن عبد الله عبده ونبيه وخالصته وصفيه . ابتعثه إلى خلقه بالبينة والهدى ، ودين الحق ، فبلغ مألكته ونصح لأمته ، وجاهد فى سبيل الله ، لا تأخذه فى الحق لومة فبلغ مألكته ونصح على على عمد وعلى آل عمد أفضل وأزكى وأتم وأنى وأجل وأجل وأعلى صلاة صلاها على صفوة أنبيائه ، وخاصة ملائكته ، وأضعاف ذلك إنه حميد مجيد .

أوصيكم عباد الله مع نفسي بتقوى الله ، والعمل بطاعته ، والمجانبة لعصيته وأحضكم على ما يدنيكم منه ، وزلفكم إليه ، فإن تقوى الله أفضل زاد ، وأحسن عاقبة في معاد، ولاتلهينكم الحياة الدنيا بزينها وخدعها ، وفواتن لذاتها وشهوات آمالها ، فإنها متاع قليل ، ومدة إلى حين ، وكل شيء منها يزول ، فكم عاينتم من أعاجيبها ، وكم نصبت لكم من حبائلها ، وأهلكت من جنح إليها واعتمد عليها ، وأذاقتهم حلوا ، ومزجت لهم سما ، أين الملوك الذين بنوا المدائن ، وشيدوا المصانع ، وأوثقوا الأبواب ، وكاثفوا الحجاب ، وأعدوا الجياد ، وملكوا البلاد ، واستخدموا التلاد ، قبضتهم بمحملها ، وطحنتهم بكلكلها ، وعضتهم بأنيابها ، وعاضتهم من السعة ضيقا ، ومن العزة ذلا ، ومن الحياة فناء ، فسكنوااللحود ، وأكلهم الدود ، وأصبحوا لا ترى إلا مساكنهم ولا تجد إلا معالمهم ، ولا تحس

منهم أحدا ، ولا تسمع لهم نبسا ، فتزودوا عافاكم الله ، فإن خبر الزاد التقوى ، واتقوا الله يا أولى الألباب لعلكم تفلحون ، جملنا الله وإياكم ممن ينتفع بمواعظه ، ويعمل لحظه وسعادته ، وممن يستمع القول أبئيع أحسنه أولئك الذين هداهم الله ، وأولئك هم أولو الألباب، ، إن أسه قصص المؤمنين وأبلغ مواعظ المتقين ، كتاب الله الزكية آياته ، الوانسحة بيناته ، فإذا تلى عليكم فأنصتوا له ، واسمعرا لعلكم تفلحون ، أعوذ بالله القوى من الشيطان الغوى ، إن الله هو السميع العليم ، « قل هو الله أحد، الله الصمد ، لم يلد ولم يولد،ولم يكن له كفوآ أحد ». ثم قال نفعنا الله وإياكم بالكتاب الحكيم ، والوجى المبين ، وأعاذنا وإياكم من العذاب الأليم، وأدخلنا وإياكم . جنات النعيم (١) .

#### تقواه وزهده :

كان واصل ممن امتلأ قلبه رهبة ، وروعة ، ومراقبة لله ، وثقة به ، واطمئنانا لحكمه وسكونا لقضائه . وقد رأيت ذلك واضحا في خطبته السابقة ، وقد قال الجاحظ فيه : لم يشك أصحابنا أن واصلا لم يقبض دينارا ولا درهما . وفي ذلك قال بعضهم في مرتبته :

ولا مس دينارا ولا مس درهما ولا عرف الثوب الذي هو قاطعه

وذاك مقام لايشاهده وغسد فأبدع قسولا ماله في الورى نسد على تركها واللفظ معارد ســـرد وضوعف في قسم الصلات له الشكر وقلل ذاك الضعف في عينه الزهــــد

فسائل بعبد الله في يوم حفـــله وقام ابن عیسی ثم قفساه واصل مفا نقصته الراء إذ كبان قــــادرا ففضل عبد الله خطبسة واصسل فأقنع كل القسوم شكر جبــاههم

<sup>(</sup>١) قد ذكر هذه القصة في شمره صفوان الأنصاري مادحا واصلا فقال كما في البيان و التبيين :

كان واصل يقول: المؤمن إذا جاع صر . وإذا شبع شكر ، وبذلك أخذ نفسه ، وسار على هذا النهج ، واتبع هذا الطريق فهو صابر أو شاكر. مطمئن في كلتا الحالتين .

لم يعهد إليه عمل حكومى ، ولم يسع إليه ، ويظهر أنه كان ذا إقطاع أو ذا تجارة ، ولسكن من مجموع أعماله يفهم أنه ماكان معنيا بندبير ماله ، وريما كان يعنى بتدبيره ربيبه أبو عبد الله الغزالى . كان جل عنايته نشر مذهبه ، واارد على مخالفيه ، مالئا قلبه بتقوى الله :

لقد كان شديداً فى الله شدة لاحد لها ، كان صديقا لبشار بن برد ، فلما عرف فيه الإلحاد قاطعهونافره، وسعى فى نفيه فنفاه، وكان يقول فيه: إن من أخذع حبائل الشيطان وأغواها لكلمات لهذا الأعمى الملحد . وكان بشار قبل ذلك عدحه ويقول فيه :

تكلف القول والأقوام قد حفلوا وقال مرتجــــلا تغلى بداهتــــه وجانب الراء لم يشعر به أحد

فلما قاطعه واصل قال فيه: مالى أشايع غزالا (١) له عنق عنق الزرافة ما بالى وبالكم

وحبروا خطبا ناهيك من خطب كمرجل القبن لما حف باللهب قبل التصفح والإغراق في الطلب

كنقنق (٢) الدو إن ولى وإن مثلا أيكفرون رجالا أكفروا رجلا

<sup>(</sup>۱) كانوا يلقبون واصلا بالغزال قيل لأنه كان يجلس في سوق الغزالين عند ربببه أبي عبد الله مولى قطن الهلالى ، وقال أبو العباس المبرد في الكامل كان يلقب بذلك ، لأنه كان يلزم الغزالين ، ليمرف المتعفقات، من النساء فيجمل صدقته لهن . وجاء في البيان والتبيين كان واصل بن عطاء غزالا .

<sup>(</sup> ٧ ) النقنق الظليم والدو الفلأة ، والمراد أن له عنقا طويلة ، كعنق النعامة ، وأد قال فيه عمرو بن عبيد قبل معرفته عندما رآه : أرى عنقا ، لا يفلح صاحبها . فسمه واصل ، فلما سلم و جلس ، قال لعمرو : أما علمت أن من عاب الصنعة فقد عاب الصانع ، لتعلق ما بينهما ، فاستر جم عمرو ، وقال لا أعود لمثلها يا أبا حذيفة . الفهرست لابن النديم .

## الجرأة في الحق :

كان جريئا فى الحق ، لا يخشى فيه لومة لائم ، إذا اعتقد جرى اعتقاده على شفرة لسانه سيفا بتارا قاطعا ، شاقا لحجب الظلمات يجأر باسم الله ، ويدافع لله . سأل سائل الحسن البصرى عن حكم مرتكب الكبيرة : أهو من أهل الإيمان أم من المكفار ، فأجاب واصل غير ملتفت لأى أمر سوى الحق ، الذى أحس بصوته يجلجل فى قلبه : إنه فى منزلة بين المنزلتين . ثم اعتزل المحلس إلى آخر ماهو مشهور معروف .

جاء فى كتاب البيان والتبيين أنه كان يزعم أن جميع المسلمين كفروا بعد رسول الله علي ، فقيل له وعلى أيضا . فأنشد :

وما شر الثلاثة أم عمر بصاحبك الذي لا تصحبينا ولا نعرف مقدار ذلك الزعم من الصحة . ولكنه إذا صح يكون دليلا ليس فوقه دليل على قوته فيا يعتقد ، وكيف كان لايهاب أخداً . كان يرى رأيا سيئا في معاوية بن أبي سفيان ، وعمرو بن العاص ، ولا يمتنع عن المجاهرة به مع أن سيف بني أمية مشهور ، ورماحهم مشرعة ، وسلطانهم قاهر ، ولكنها النفس المؤمنة ليس لسوى الله عليها سلطان ، ولا لغيره قوة ، وإذا عظم سلطان الله على النفس ضعف سلطان العبد عليها ، وإذا المتلأت النفس بقوة الله لم تستخذ للإنسان ، ولم بهن لمخلوق .

وأولئك الذين تمحررت عقائدهم من ربق التقليد ، ونفوسهم من مظاهر الحنوع والضعف ، فلم يميتوا فى نفوسهم مذاهبهم ، ولم يخمدوا فيها نيران الحق المقدس ، أولئك هم قادة الفكر الإنساني ، وأولئك هم هداة الإنسانية ، ورواد الحق ودعاته ، ويظهر من أخبار واصل أنه كان فى الرعيل الأول من هذا النوع .

#### آراۋە :

كان موضوع آراء واصل الأمور التي شغلت أهل عصره ، وكانت موضوع مناظراتهم وملاحاتهم ، فهي بنت بيئته ، ترعرعت في مهدها ،

و بمت واستغلظت سوقها تحت ظلها ـ ولأن كانت آراء الشخص صورة عقله. لقد كانت آراء واصل سالـكة طريق الاعتدال ، إذا أضيفت إلى آراء معاصريه وهي بالتالى تدل على تفكيره الهادىء المنزن ، وعقله المسدد المستقيم ، كانت آراؤه وسطا بين متجاذبين ، وملتى متناحرين .

ولقد ذكر الشهرستانى فى كتابه الملل والنحل أموراً أربعة ارتآها واصل وها نحن أولاء ذاكروها ، لا على أنها هى الأمور التى شغلت كل تفكيره ، بل على أنها أمثلة نسوقها لإثبات ما قلناه ، وهو أن آراءه وسط بين متنازعين دائما.

كان واصل ينني صفات الله سبحانه وتعالى من القدرة والإرادة والعلم والحياة فهو يقول: الله قادر ، ولكن من غير قدرة زائدة على الذات ، الله عالم ، ولكن من غير علم زائد على الذات ، وفى الحق أن مدهبه هذا ما دفعه إليه إلا الحشية من أخطار فرق ثلاث . اندفعت إلى وصف الله بما لا يليق الأولى المجسمة وأهل الحلول الذين كانوا يزعمون أن الله يحل فى مكانه كالحوادث . والثانية الحشوية الذين كانوا يثبتون لله تعالى صفات كثيرة مما يتصف بها الحوادث حتى قال قائلهم : استنن اللحية والفرخ ، واثبت ما عداهما من صفات الإنسان لله . والثالثة النصارى الذين قالوا بالتثليث ( الأقانيم الثلاثة ) وظن واصل أنه لو أثبت صفات الله قديمة بالتثليث ( الأقانيم الثلاثة ) وظن واصل أنه لو أثبت صفات الله قديمة زائدة على الذات لحكم بتعدد الآلحة ، ولقال مقال النصارى .

رأى واصل كل هذا ، ورأى القرآن الكريم يصف الله بالقدرة والإرادة وغيرها ، فأثبت ما جاء فى القرآن الكريم، وابتعد عن أن يثبت أن القدرة زائدة والإرادة زائدة وهكذا .

قال إن المرتكب للكبيرة فاسق ، وأنه فى منزلة بين الكفار والمؤمنين وفى الحق إن مذهبه فى هذا هو الوسط بالنسبة للمذاهب الشائعة فى هذا العصر فإن الحسن البصرى كان يرى أنه منافق ، والحوارج كانوا يرون أنه كافر ، وبعضهم يكفره ، ويكفر أولاده ، والمرجئة يرون أنه مؤمن ولا يضر مع الإيمان معصية ، بل غلا بعضهم ، فقال إن الإيمان الاعتقاد بالقلب وإن أعلن

الكفر بلسانه ، وعبد الأوثان أو لزم اليهودية والنصرانية فى دار الإسلام ، وعبد الصليب ، وأعلن التثليث فى دار الإسلام ، ومات على ذلك فهو مؤمن كامل الإيان عند الله عز وجل من أهل الجنة .

فى وسط ذلك المضطرب شق واصل لنفسه مهيعا وسطا، ونريد أن نتركه محتج لدعواه هذه ، لتعرف طريق فهمه للدين وأصوله . قال : وجدت حكم الله فى المؤمن الولاية والمحبة والوعد بالجنة . قال تعالى « الله ولى اللهين آمنوا » . و « الله ولى المؤمنين » . « وبشر المؤمنين بأن لهم من الله فضلا كبيراً » . « وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجرى من تحتها الأنهار » ؛ « يوم لا يخزى الله الني والذين آمنوا معه » .

فوجب أن صاحب الكبيرة ليس بمؤمن ، لزوال أحكام المؤمنين عنه ووجدت حكم الله على الكفار على ضربين ، ضرب حد لقوله تعالى : « قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليسوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب ، حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » . فهذا حكم الله في أهل الكتاب وهي زائل عن صاحب الكبيرة ، وهذا هو الضرب الأول . وقوله تعالى : « فإذا لقيم الذين كفروا فضرب الرقاب حتى إذا أثخنتموهم فشدوا الوثاق ، فإما منا بعد وإما فداء » وهذا حكم الله في مشركي العرب وغيرهم من الكفار سوى أهل الكتاب وهو زائل عن صاحب الكبيرة . ثم بينت السنة المجمع عليها أن الكفار لا يورثون ، ولا يدفنون في مقابر أهل القبلة ، وليس يفعل عليها أن الكفار لا يورثون ، ولا يدفنون في مقابر أهل القبلة ، وليس يفعل ذلك بصاحب الكبيرة وهذا هو الضرب الثاني .

فوجب أن صاحب الكبيرة ليس بكافر لزوال أحكام الكفار عنه ووجدت حكم الله فى المنافق ما جاءت به السنة المجمع على صحتها من أنه إن ستر نفاقه فلم يعرف عنه ، ولم يشتهر به ، وكان ظاهره الإسلام ، فهو عندنا مسلم له ما للمسلمين ، وعليه ما عليهم ، وإن أظهر كفره استتيب ، فإن تاب ، وإلا قتل ، وهذا الحكم زائل عن صاحب الكبيرة ، فوجب أن

صاحب المكبيرة ليس بمنافق از وال أحكام المنافقين عنه ، وإذن مرتكب الكبيرة يسمى فاسقا فاجرا لتسميته بذلك في كتاب الله ، ولإجهاع الأمة على هذه التسمية .

قوله إله الإنسان خالق أفعال نفسه بقوة أو دعها الله إياه ، ولقد كال ذهبه وسطا بين مهجين ، كلاهما ضلال بعيد ، كان بعض الدهريين يسبون المخلوقات إلى الدهر ، أو إلى الطبيعة ، أو نحو ذلك وهو كفر ليس في ذلك من ريب ، وقد انتشر مذهبهم في عصر واصل ، واطلع على مقالاتهم تلك .

وكان على الجانب الآخر طائفة من الجهمية التى تقول إن أفعال العباد هى أفعال الله سبحانه ، والإنسان لا إرادة له فيا يعمل ، بل الله يفعل فعله على يديه ، كما مجرى الربح ، وكما ينبت الزرع ، وكما محرك الأرض ، وقا رأى واصل فى ذلك خرقا للعدل الإلهى ، وهدما لقانون الجزاء من عقاب المسيء ، وإثابة الحسن ، بل رأى فيه هدما للتكليف ، ولمح من ورائه هدم الشرائع الدينية ، لأنه لا معنى لتكليف الإنسان أمراً لا إرادة له فيه ، ولا قدرة له عليه ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً . هذا ما رباه وأنت تراه وسطا لآراء متجاذبة وأفكار متضاربة .

كان يرى فى أهل واقعة الجمل من فريتى على وطلحة أن أحد الفريق ن فاسق من غير تعيين ، ولذا كان يقول لا تقبل شهادة اثنين : أحدهما من فريق على ، والآخر من فريق طلحة ، ومذهبه فى الحقيقة وسط لرأى معاصريه . وقد شرح ذلك البغدادى فى كتابه الفرق بين الفرق ، فقال : زعمت الخوارج أن طلحة ، والزبير ، وعائشة ، وأتباعهم يوم الجمل كفروا لقنالم عليا ، وأن عليا كان على الحق فى قتال أصحاب الجمل ، وفى قتال أصحاب معاوية بصفين إلى وقت التحكيم ثم كفر بالتحكيم ، وكان أهل السنة والجاعة يقولون بعدم فسق الفريقين فى حرب الحمل ، وقالوا إن عليا كان على الحق فى قتال على ، وأصحاب الجمل كانوا محطئين فى قتال على ، ولم يكن على الحق فى قتال على ، وأصحاب الجمل كانوا محطئين فى قتال على ، ولم يكن خطؤهم كفرا ولا فسقا يسقط شهادتهم ، وأجازوا الحكم بشهادة عدلين من خطؤهم كفرا ولا فسقا يسقط شهادتهم ، وأجازوا الحكم بشهادة عدلين من

كل فرقة من الفريقين ، وخرج واصل من قول الفريقين ، وزعم أن فرفة من الفريقين فسقة لا بأعيانهم ، وأنه لا يعرف الثقة منهما . وأنت ترى أن مذهبه فى هؤلاء وسط بن الحوارج والجاعة .

#### مناظراته:

قد شرحنا لك فى أوصاف واصل أنه كان من أقدر أهل عصره على الجدل والخصام ، وقرع الحجة بالحجة والدليل بالدليل ، وملاقاة الخصم بقدم أثبت من قدمه ، وبرهان أسطع من برهانه . وقلنا إنه كان جامعا لكل الصفات التى تقتضى الغلب فى النقاش ، والسبق فى ميدان المناظرة : فراسة صادقة ، وجنان رابط ، وجأش ثابت ، وعقل رزين ، لا يعتريه لا يطيش ، وبديهة حاضرة ، وقدرة على التصرف فى الأمور ، لا يعتريه حصر ، ولا يأخذه فزع ، وعلم غزير ، وإحاطة تامة .

ولذا كان له الغلب على الأقرام فى ميدان الخصام ، لا يعترض عليه بالاعتراض إلا أسرع إلى تزييفه . ولايقام عليه دليل إلا أسرع إلى تزييفه . وذلك مقام صعب لا يصل إليه إلا أولو الألباب ، وذوو المرتبة الأولى فى البيان .

جاء فی العقد الفرید: إن الجوابات هی أصعب الكلام كله مركبا ، وأعزه مطلبا ، وأغمضه منصبا ، وأضيقه مسلكا ، لأن صاحبه يعجل مناجاة الفكرة واستهال القريحة ، يروم فی بديهته نقض ما أبرم القائل فی رویته ، فهو كمن أخذت عليه الفجاج ، وسدت له المخارج ، قد اعترضته الأسنة ، واستهدف للمرامی ، لا يدری ما يقرع به ، فيتأهب له ، ولا ما يفجؤه من خصمه ، فيقرعه بمثله ، ولاسيا إذا كان القائل قد أخذ عجامع الكلام ، فقاده بز مامه بعد أن رأی فيه ، واحتفل ، وجمع خراطره ، واجهد ، وترك الرأی يغب حتی يختمر ، فقد كرهوا الرأی الفطير ، كما كرهوا الجواب الدبری ، فلا يزال فی نسج الكلام واستثباته ، حتی كرهوا الجواب الدبری ، فلا يزال فی نسج الكلام واحدة ، ثم قيل إذا اطمأن شارده ، وسكن نافره ، صك به خصمه جمله واحدة ، ثم قيل

له: أجب ، ولا تخطىء ، وأسرع ، ولا تبطىء ، فتراه يجيب بجواب من غير أناة ، ولا استعداد ، يطبق المفاصل ، وينفذ إلى المقاتل كما يرمى الجندل بالجندل ، ويقرع الحديد بالحديد ، فيحل به عراه ، وينقض به مرائره ، ويكون جوابه على أكثر كلامه كسحابات لبدت عجاجته ، فلا شيء أعضل من الجواب الحاضر ، ولا أعز من الحصم الألد الذي يقرع صاحبه ، ويصرع منازعه بقول كمثل النار في الحطب الجزل .

لم يكن يناظر واصل حبا فى الغلب ، بل دفعاً لأوهام وأكاذيب سادت ذلك العصر ، وسيطر ت على عقول كثيرين فيه ، وقد عنى نفسه بذلك ، حتى إنه كان يهمل بعض شأنه الحاص . كان يناظر الرافضة والدهرية ، والصائبة ، والزنادقة وغيرهم ليرد فرياتهم ، ويجعل كيدهم فى نحورهم . وشغلت مناقشته لهؤلاء كل خواطره ، وقد ذكرت زوجته بعض حاله فقالت : كان واصل إذا جنه الليل صف قدميه يصلى ، ولوح ودواة موضوعان ، فإذا مرت به آية فيها حجة على مخالف ، جلس ، فكتها ، معاد فى صلواته (۱) .

ولقد كان عليا بأفكار كثير من الزنادقة ، وأهل النحل المختلفة ، لأنه خالف كثيراً منهم ، وكان صديقا لبعضهم كما علمت من أخباره مع بشار ، وفي كتاب الأغانى : كان بالبصرة ستة من أصحاب المكلام : عمرو بن عبيد ، وواصل بن عطاء ، وبشار الأعمى ، وصالح بن عبد القدوس ، وعبد الكريم ابن أبي العوجاء ، ورجل من الأزد هو جرير بن حازم ، فكانوا يجتمعون في منزل الأزدى ، ويختصمون عنده . فأما عمرو وواصل فصارا إلى الاعتزال ، وأما عبد الكريم وصالح فصححا التوبة ، وأما بشار فبقى متحيرا مختلطا . وأما الأزدى فال إلى قول السمنية .

وقد كان مرجعا لكل من ججادل هؤلاء الخارجين عن حدود الإسلام

<sup>(</sup>١) المنية والأمل للمرتضى .

وموثلا لهم ، يصدرون عن رأيه إذا التبس عليهم الأمر . جاء فى كتاب المنية والأمل .

روى أن بعض السمنية قالرا لجهم بن صفران هل نخرج المعروف عن المشاعر الحمسة . قال : لا . قالوا فحدثنا عن معبودك ، هل عرفته بأمها ؟ قال : لا . قالوا : فهو إذن مجهول . فسكت ، وكتب بذلك إلى واصل ، فأجاب وقال تشترط وجها سادسا ، وهو الدليل . فتقول لا نخرج عن المشاعر والدليل ، فاسألهم هل تفرقون بين الحي والميت ، والعاقل والمحنون ، ولابد من قولهم هذا عرف بالدليل ، فلما أجابهم بذلك ، قالوا ليس هذا من كلامك فأخبرهم فخرجوا إلى واصل وكلموه ، وأجابوه إلى الإسلام .

وقد كان يسجل كثراً من ردوده ، ويقيدها ، وبعض مناقشاته كانت كتابية . وعن عمرو الباهلي أنه قال : قرأت لواصل الجزء الأول من كتاب ألف مسألة في الرد على المانوية ، فأحصيت في ذلك الجزء نيفا وتمانين مسألة (۱) و

ولم يكن جدله مع المناقضين للإسلام فقط ، بل كان يجادل كثيراً من المسلمين المخالفين له في مذهبه في العقائد ، وكانوا كثيرين . ومما يروى أن خالد بن عبد الله القسرى قال له : بلغني أنك قلت قولاً فما هو ؟ فقال أقول يقضى الله بالحق وبحب العدل . قال فما بال الناس يكذبونك . قال مجبون أن محمدوا أنفسهم ، ويلوموا خالقهم . فقاللا ، ولاكرامة ، الزم شأنك(٧). ومناقشاته كثيرة مع المسلمين الذين خالفوه . يروى في هذا أنه اجتمع مع جعفر بن محمد الصادق ، فقال جعفر :

أما بعد ، فإن الله بعث محمداً بالحق ، والبينات ، والنذر وَالآيات ، وأنزل عليه « بعضهم أولى ببعض فى كتاب الله » فنمحن عترة رسول الله ملك ، وأقرب الناس إليه ، وإنك ياواصل أتيت بأمر يفرق الكلمة ، وتطعن به على الأمة ، وأنا أدعوك إلى التوبة .

<sup>(</sup>١) المنية والأمل.

<sup>(</sup>٣) الـكتاب المذكور .

فقال واصل: الحمد لله العدل فى قضائه ، الجواد بعطائه ، المتعالى عن كل مذموم ، والعالم بكل خنى مكتوم ، نهى عن القبيح ، ولم يفضه ، وحث على الجميل ، ولم يحل بينه وبين خلفه ، وإنك يا جعفر ، وابن الأئمة شغلك حب الدنيا ، فأصبحت بها كلفا وما أتيناك إلا بدين محمد ما شغلك حب الدنيا ، فأصبحت بها كلفا وما أتيناك إلا بدين محمد ما وصاحبه وضجيعه ابن أبى قحافة ، وابن الحطاب ، وعثمان ، وعلى بن أبى طالب وجميع أثمة الهدى ، فإن تقبل الحق تسعد به ، وإن تصدق عنه تبؤ بإثمك (۱).

رسله في الآفاق :

لم يكتف واصل بمناظراته الكتابية والخطابية ، بل أرسل أتباعه في الآفاق يردون على الزنادقة وغيرهم . قال أبو الهذيل : بعث عبد الله بن الحارث إلى المغرب فأجابه خلق كثيرون ، وبعث إلى خراسان حفص ابن سالم ، فدخل ترمل ، ولزم المسجد ، وناظر جهما (٢) فقطعه ورجع إلى قول الجلق ، فلما عاد حفص إلى البصرة رجع جهم إلى قول الباطل ، وبعث القاسم إلى اليمن ، وبعث أيوب إلى الجزيرة ، وبعث الحسن بن زكوان إلى الكوفة ، وعثمان الطويل إلى أرمينية .

وقد كان متتبعا لأخبار رسله ، ليتعرف أحوالهم ، فإذا لاحظ فى أحدهم خروجا عن الجادة أرسل إليه يعظه . يروى فى ذلك أنه بلغه أن عمرو بن عبيد يؤول بعض الأحاديث تأويلا فيه شطط ، فأرسل إليه كتابا جاء فيه :

عهدى والله بالحسن ، وعهدكم به أمسى فى مسجد رسول الله عَلِيْتُهُ بشرقى الأجنحة وآخر حديث حدثنا إذ ذكر الموت وهول المطلع ، فأسف على نفسه واعترف بذنبه ،، ثم المتفت والله يمنة ويسرة باكيا ، فكأنى أنظر إليه يمسح مرفض العرق من جبينه ، ثم قال : اللهم إنى قد شددت وضين

<sup>(</sup>١) ذكرت هذه الخطبة فى المنية والأمل وأنت ترى أن فيها مناقضة للآراء المروية عنه من شكه فى فسق على وأصحابه ، ولعله كان قد انتهى فى آخر حياته من شكه فى أحد الفريقين إلى الجزم ببراءة أحدهما .

<sup>(</sup>٢) جهم بن صفوان رأس الجبرية .

راحلتی ، وأخذت فی أهبة سفری إلی محل القبر ، وفرش العفو ، فلاتؤاخذنی ما بنسبون إلی من بعدی ، اللهم إنی قد بلغت ما بلغی عن رسولك ، وفسرت من محكم كتابك ما قد صدقه حدیث نبیك ، ألا و إنی خاتف عمراً ، وأنت خاتف عمراً ، ألا و إنی خاتف عمراً ، شكایة لك إلی ربك جهرا ، وأنت لا أنت عن يمن أبی حدیقة أقربنا إلیه . وقد بلغی كثیر هما حملته نفسك ، وقلدته عنقك من تفسیر التنزیل ، وعبارة التأویل ، ثم نظرت فی كتبك ، وما أهدته إلینا رواتك من تنقیص المعانی ، وتفریق المبانی ، فدلت شكایة الحسن علیك بالتحیف بظهور ما ابتدعت ، وعظیم ما تحملت ، فلا یغررك تدبیر من حولك ، وتعظیمهم طولك وخفضهم أعیهم عنث إجلالا لك ، تدبیر من حولك ، وتعظیمهم طولك وخفضهم أعیهم عنث إجلالا لك ، غدا والله تمضی الحیلاء والتفاخر ، وتجزی كل نفس بما تسعی .

ولم يكن كتابى إليك ، وتجليبى عليك ، إلا ليذكرك بحديث الحسن رحمه الله ، وهو آخر حديث حدثناه ، فأد المسموع ، وانطق بالمفروض ، ودع تأويلك الأحاديث على غير وجهها ، وكن من الله وجلا .

تم محمد الله و توفيقه

## الفه\_\_\_رست

| الصفحة                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| قدمة الطبعة الأولى ٣                                                          |
| لمناظرة والجدل والمكابرة ه                                                    |
| ٣ العناية بالجدل.                                                             |
| لاختلاف ومنشؤه ۸.۰.                                                           |
| ٧ ـ غموض الموضوع في ذاته ٨ ـ غمه ض موضوع النزاع                               |
| ٨ ـــ الحتلاف الرغبات والشهوات ٨ ـــ اختلاف الأمزجة                           |
| <ul> <li>٩ ــ احتلاف الاتجاه ٩ ــ تقلید السابقین و محاکاتهم من غیر</li> </ul> |
| نظر إلى الدليل ونقص للبرهان ١٠ ــ اختلاف المدارك                              |
| ١٠ ـــ الرياسة وحب السلطان ١١ ــ التعصب ١١ ــ سيطرة                           |
| الأوهـــام .                                                                  |
| جدل العرب في الجاهلية العرب في الجاهلية                                       |
| ١٢ ـــ العقلية العربية ١٥ ــ معلومات العرب ودياناتهم                          |
| ١٦ ــ ديانات العرب ١٨ ــ اليهودية ٢١ ــ النصرانية٢٣ــ                         |
| الزرادشتية ٢٤ ـــ المانوية ٢٥ ـــ المزدكية ٢٦ ـــ الصابشة                     |
| ٢٩ ـــ أصحاب الروحانيات ٢٩ ـــ أصحاب الأشخاص .                                |
| ٣٤ _ الجدل بين أهل الديانات ٣٤ _ الجدل بين النصارى                            |
| والمشركين ٣٦ ــ جدل اليهود مع المشركين ٣٧ ــ جـــدل                           |
| المشركين مع الحنفاء .                                                         |
| الجدل في عصر النبوة ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ١٠٠                                       |
| ٧٤حدل النبي صلى الله عليه وسلم مع المشركين ٤٨                                 |

| صفحة |                                                                                 |
|------|---------------------------------------------------------------------------------|
|      | جدل النبي صلى الله عليه وسلم مع اليهود والنصارى ٥٥ ـــ                          |
|      | تحدث الملوك في شأن النبي صلى الله عليه وسلم .                                   |
| ٥٩   | جدل القرآن الكريم                                                               |
|      | ٦٤ ــ الأفيسة الإضارية ٦٥ ــ القصص ٦٦ ــ قياس الحلف                             |
|      | ٧٧ ـــ السبر والتقسيم ٦٨ ـــ التمثيل .                                          |
| ٧٦   | الجدل بعد النبي صلى الله عليه وسلم جميم جميم الجدل بعد النبي صلى الله عليه وسلم |
|      | ٧٦ ــ تمهيد في افتراق الأمة وسببه ٧٧ ــ العصبية العربية                         |
|      | ٧٨ – التنازع على الخلافة وطلب الملك ٧٨ – دخولطو ائف                             |
|      | كثيرة فى الإسلام ٧٨ – مجاورة المسلمين لـكثير من أهل                             |
|      | الديانات القديمة ٧٩ – محاولة أعداء الإسلام إفساد الأمو بين                      |
|      | المسلمين ٨٠ ــ ترجمة الفلسفة في آخر العصر الأموى والسلمير                       |
|      | العباسي ٨٠ ــ ورود المتشابه في القرآن الكريم ٨١ ــ استنباط                      |
|      | الأحكام الإسلامية ٨١ ــ القصص.                                                  |
| ٨٢   | الجدل والمناظرة في عصر الخلفاء الراشدين                                         |
|      | ٨٧ ــ اختلاف المسلمين في الحلافة ٨٨ ــ المسالك التي                             |
|      | سلكها الحلفاء ٨٩ ــ الفتن في عهد عثمان رضي الله عنـــه                          |
|      | ٩٤ – الجدل في الخلافة في هذا العصر ١٠٣ – الجدل في                               |
|      | أصول الدين في عصر الخلفاء الراشدين ١٠٩ ــ الجدل في                              |
|      | الفـــروع .                                                                     |
| 114  | الجدل في العصر الأموى الجدل في العصر الأموى                                     |
|      | . ١١٣ ـ تمهيد ١١٧ ـ الفلسفة .                                                   |
| ۱۱۸  | الفرق الإسلامية الفرق الإسلامية                                                 |
| 119  | الفرق السياسية                                                                  |
|      |                                                                                 |

١١٩ - الشيعة ١٢٤ - السبئية ١٢٥ - الكيسانية ١٢٧ -

الزيدية ١٣٠ – الإمامية ١٣١ – الإسماعيلية .

| ميف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | عيفحة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| جدل الشيعة ٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 144   |
| تماذَجُ مِن جدل الشيعة ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 140   |
| ـــ مناظرة للشيعة في مجلس عمر بن عبد العزيز وي. هـ هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 140   |
| ــ مناظرة المـأمون فى تفضيل على p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 149   |
| 18۷ – ما قاله العلامة جرستاف لوبون فى وصف اليعقوبين 18۸ – ما قاله 18۸ – ما كتبه السكونت هنرى دى كاسترى 18۹ – ما قاله أبو العباس المبرد فى الكامل ١٥٠ – خروجهم على الإمام على وعلى الأمويين من يعده ١٥١ – ادعاء الزيدية أن الله سبحانه وتعالى يبعث رسولا من العجم ١٥٦ – الأزارقة ١٥٧ – النجدات ١٥٧ – الصفرية ١٥٨ – العجاردة ١٥٩ – الإباضية ١٥٩ – خوارج لا يعدون من المسلمين ١٦٠ – | 187   |
| اليزيدية ١٦٠ – الميمونية . عبدل الخوارج ١٦٠ مرافع الخوارج ١٦٠ وطلاقة اللسان ١٦٣ – رغبتهم الشديدة للمناقشة والمحادلة.                                                                                                                                                                                                                                                             | 171   |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 177   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 177   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 177   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 179   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 171   |
| المرحئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 175   |

| مف                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفرق الدينية                                                                                                           |
| مناظرات المعتزلة                                                                                                        |
| مختارات من مناظرات المعتزلة مناظرات المعتزلة                                                                            |
| <ul> <li>المناظرة الأولى : مناظرة واصل بن عطاء لعمر و بن عبيد</li> </ul>                                                |
| <ul> <li>المناظرة الثانية: مناظرة المأمون للمرتد الخراساني ٢١٧</li> <li>٢١٧ — قال المرتد ٢١٧ — قال المأمون .</li> </ul> |
| الجدل فى الفروع فى العصر الأموى                                                                                         |
| مختار من جدل المجتهدين في ذلك العصر ٢٢٣                                                                                 |
| العصر العباسي ٢٢٨                                                                                                       |
| نمو الجدل في العصر العباسي به ٢٣٤                                                                                       |
| مواضع الجدل ٢٤٢                                                                                                         |

| بنفحة       |                                                                                                                       |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 717         | الجدل في العقائد                                                                                                      |
| 701         | خلق القرآن                                                                                                            |
| 709         | مختار من الجدل فى خلق القرآن                                                                                          |
| **          | الأشاعرة والماتريدية والماتريدية                                                                                      |
| <b>Y</b>    | مختار من مناظرات الأشعرى بن مناظرات الأشعرى بن الله تعالى . ٢٨٩ ــ مناظرته للجبائى فى أسماء الله تعالى .              |
| <b>۲۹</b> 1 | اختلاف المحتهدين من القرن الثانى إلى منتصف القرن الرابع<br>٢٩٢ ـــ الاختلاف في القياس والرأى ٢٩٢ ــ النزاع في الإجاع. |
| 791         | مختار من مناظرات الفقهاء فى ذلك العصر                                                                                 |
| 797         | الحلافة في الفقه من القرن الرابع إلى عصرنا هذا ٢٩٨ ــ المناظرات والجدل ٠٠                                             |
|             | ترجمة خطيبين                                                                                                          |
|             | مِن خطباء الجدل                                                                                                       |
| 4.4         | الحسن البصرى من سنة ٢١ – ١١٠ ه                                                                                        |
|             | سرس أن ته ٣٠٥ _ نشأته و تعليمه ٣٠٧ _ الأحيوال                                                                         |

صفحة

الاجتماعية في عصره ٣٠٩ ـ الحالة السياسية في عصره ٣١١ ـ الأحوال الفكرية في عصره ٣١٢ ـ صفاته ٣١٢ ـ ذكاؤه ٣١٢ ـ ورية الفكر مع الإيمان الصادق ٣١٢ ـ شجاعته ٣٠٤ ـ ٣٠٤ ـ زهده ٣١٦ ـ تسامحه ٣١٦ ـ فصاحته ٣١٧ ـ قوة شخصيته ٣١٧ ـ نفوذه ٣١٨ ـ علمه ٣٣٠ ـ آراؤه في أصول الدين ٣٢٠ ـ رأيه في الإيمان ٣٢١ ـ رأيه في أصول الدين ٣٢٠ ـ رأيه في أفعال الناس ٣٢٧ ـ اتخاذ مرتكب الكبيرة ٣٢١ ـ رأيه في أفعال الناس ٣٢٧ ـ اتخاذ الحسن التقية ٣٢٧ ـ اتصاله بالحكومة في عهده ٣٢٩ ـ دروسه ٣٢٩ ـ قصصه ت

واصل بن عطاء من سنة ٨٠ ــــ ١٣١ هـ

٣٣٥ - بيئته ٣٣٦ - الأحوال الاجتماعية ٣٣٦ - الأحوال الفكرية ٣٣٧ - صمته ٣٣٩ - الفكرية ٣٣٧ - صمته ٣٣٩ - قدرته على الخصام والجدل ٣٤٠ - حضور البديهة ٣٤٠ - القدرة اطلاعه الغزير وفراسته الصادقة ٣٤١ - اللثغة ٣٤٠ - القدرة على الارتجال ٣٤٤ - تقواه وزهده - ٣٤٦ - جرأته في الحق وآراؤه ٣٥٠ - مناظراته ٣٥٣ - رسله في الآفاق ٣٥٥ - الفهرست .

رقم الإيداع ١٩٨٠/٣٦٧٧