

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# HARVARD College Library



Digitized by Google

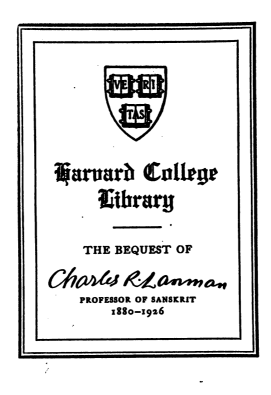
•

Digitized by Google

Digitized by Google

;

Digitized by Google



# Ind L 3044.10,5

## BEMERKUNGEN ZU DEN GRHYASÜTRA.

Rekanntlich giebt es sechs Hülfswissenschaften zum Verständniss und Erklärung des Veda, wie es bildlich heisst, sechs Glieder des als Person gedachten Veda (sehe z. B Sûryadevayajvan in KERN'S Aryabhathya, Pref. p. VII), darum auch vedånga genannt: vier formelle, nl. Lautlehre (çixâ), Grammatik (vyakarana), Worterklärung (nirukta) und Metrik (chandas), und zwei reelle, z. w. das Ritual (kalpa) und die Sternkunde (jyotisha). Der Unterschied zwischen diesen Wissenszweigen und den ebenfalls vedänga genannten Musterlehrbüchern zu deren Erlernung (wie ja auch veda selbst sowohl den Inhalt des heiligen Wissens, als die aus samhita und brahmana bestehende heilige Schrift bezeichnet) ist von ROTH in seiner Einleitung zu Yaska's Nirukti (S. XIV ff.) scharf betont und richtig auseinandergesetzt. Nur dem kalpa fehlt ein allgemein gültiges Musterlehrbuch, und muss ihm auch fehlen; denn das im Ganzen übereinstimmende Ritual der Brahmanen ist schon seit undenklichen Zeiten nach den verschiedenen çâkhâs, mitunter inach den Geschlechtern, in den Untertheilen verschieden. Statt éines finden wir daher eine grosse Menge kalpasûtra, jedes zunächst nur für die çâkhâ verbindlich, für welche es verfasst, die jedoch auch den Auspruch machen allgemeine Grundsätze und Vorschriften zu lehren. Dass es doren schon zu Pânini's Zeit gab, hat man gefolgert aus einer Stelle seiner Grammatik (1V, 3, 105), wo die Rede ist von durch Alte verkündigten kalpås 1, aus deren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er ist nicht nöthig das Wort kalpeshu mit WEBER auf die Lehrbücher des kalps (kalpasûtrâni) zu beschränken; es kaun damit jedes Werk, jedes eigenthümliche System gemeint sein, das entweder das Gesammtritual, oder einen speziellen Abschuitt des Rituals zum Gegenstand hat; hätte P. nur jene bezeichnen gewollt, so würde er, wie einige Zeilen unten (IV, 3, 110) das Wort sûtra

Erwähnung nothwendig folgt, dass er auch andere, neue kalpås gekannt hat. Dass die in diesem Jahrhundert in Indien aufgefundenen kalpasûtra, oder einige von ihnen schon damals bestanden, ist freilich möglich, doch ist dieses für jetzt unbeweisbar; jedenfalls können sie nicht den im Pânineïschen Sinne alten Ritualen angehören, da sie, so viel wir wissen, nicht zu der dort gelehrten Regel stimmen. Auch dem von MadHAVA namhaft gemachten Mîmâinsâlehrer PRABhâkara scheinen nur n e u e kalpasûtra vorgelegen zu haben; es geht dies hervor aus der bei COLEBROOKE (Misc. Ess. ed. Cowell, I, p. 338) angeführten Stelle: "the kalpasûtras neither are a part of the Veda, nor possess equal nor independent authority. It would be a laborious entreprise to prove a superhuman origin of them, nor can it be accomplished, since contemporaries were aware of the authors being occupied with the composition of them. "

Es ist aber die Frage, ob wir unter kalpasûtra nur die oft mit diesem Namen bezeichneten çrautasûtra zu verstehen haben<sup>1</sup>, oder ihn auch in weiterem Sinne als Gesammtnamen beanspruchen dürfen für die das çrauta und das grhya, ja selbst den dharma, darstellenden Lehrbücher. Von der Âpastambaçâkhâ des schwarzen Yajurveda hat sich wirklich ein Gesammtritual vorgefunden, worin die drei genannten Gattungen nur soviele Abschnitte sind, und das überdiess noch mehr zum Ritual gehöriges enthält; und es ist Grund zu vermuthen, dass dies auch bei den übrigen çâkhâs dieses Veda der Fall sei<sup>2</sup>. Zwar treten die zu anderen Veden gehörenden, dabei viel besser bekannten çrauta- und grhyasûtra immer als selbstständige Schriften auf<sup>3</sup>; doch auch bei ihnen ist ein

<sup>3</sup> Wie es sich mit den ihnen zukommenden dharmasûtra verhält, ist vorjäufig noch nicht ganz gewiss. Denn da nur in den çâkhås des schwarzen

auch hier hinzugesetzt haben. — Immerhin waren dem Verfasser der 3ten vårtt. zu Pån. IV, 2, 60 kalpasåtra bekannt, denn nur auf diese ist es möglich das Wort kalpåder zu beziehen, wie es auch der Scholiast thut. Beiläufig bemerke ich, dass diese vårttikå metrisch ist abgefasst: laxan s-kalpa-sûtrûn tâd akalpåder ikak smrtah, mit Ausscheidung des aus vårtt. 4 hineingedrungenen, hier überflüssigen vidyå.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei COLEBROOKE a. a. O. p. 389 wird kalpa im Gegensatz zu grhya gegebraucht. Vergl. auch WEBER, Ind. Lit. Gesch. <sup>2</sup> p. 17. Das kalpasûtra des MACAKA ist oben ein grautas. (s. ebend. p. 88).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. WEBEE a. a. O. p. 111 und 112, besonders N. 108 und 109.

enger Zusammenhang der Lehrbücher derselben vedischen Schule nicht zu verkennen. Um diesen genauer zu bestimmen, ist es aber gehoten, Etwas näher auf ihren Inhalt einzugehen.

Es giebt zwei Arte des Rituals, das vaitanika und das grhyn. Theologisch wichtiger ist das vaitanika, so genannt nach dem vitana, d.h.den drei heiligen Feuern, welche zu dessen Anwendung erforderlich sind, wie die Vermittlung opferkundiger und für die jedesmalige Handlung im rituellen Sinne, vorbereiteter Brahmanen, der sogenannten rtvijas. Im Gegenantz zu diesem umständlichen und bis ins kleinste Detail ausgearbeiteten Ritual steht das einfachere grhya, das jeder Hausvater ohne Vermittlung Andrer 1 in nur einem geweihten Feuer, dem häuslichen (grhya), vornehmen darf. Obgleich vom Standpunkte des dharma in abstracto gleich verbindlich<sup>2</sup> werden sie nicht gleich geachtet. Denn indem die grhya-Ceremonien im liturgischen Theile der cruti nur gelegentlich oder gar nicht erwähnt werden, sind die zum vaitanika in Beziehung stehenden Opfer, Bräuche, Geräthe u.s. w. Hauptgegenstand desselben, der eben zur Erklärung, Beleuchtung und Deutung dieses Rituals verfasst ist. Darum nennt man den Dreifeuercultus auch wohl grauta, d. h. auf die gruti sich stützend; der andere, nur mittelbar aus der Offenbarung abzuleiten, heisst smarta, d. h. aus der smrti (der Erinnerung alter vedakundiger acaryas) entlehnt. Also vaitanika = çrauta,

<sup>1</sup> Iliermit ist untürlich nicht gesagt, dass die Zuziehung opferkundiger Brahmanen nicht erwünscht, und nöthigenfalls geboten sei. Doch im vaitänika opfern sie zum Behuf des Hausvaters, im grhya aber opfert der Hausvater selbst mit ihrer Hülfe. Ein theoretisch wichtiger Unterschied.

<sup>2</sup> Lebrreich in dieser Hinsicht ist das 8te Kapitt. des Gautamadharmaç.; dort werden 40 samskârâs aufgezählt, z.w. die 14 Sacramente (der Zahl 14 entsteht durch die Nichterwähnung des godâna und des nishkramana), die 5 mahâyajūâs, 7 pâka-, 7 havir-, 7 somayajūâs, von denen die zwei letztgenannten Gattungen vitâne zn vollziehen sind, alle übrigen grhye,

Yajus mit den çrauta- und grhyas. gleichnamige dharmas. sich vorfinden, kann man nicht immer mit Bestimmtheit aussagen, in je welcher çâkhâ die anderen dharmasûtra, wie das des Vishnu und des Vâsishtha unterzubringen sind. Dem Namen nach rechnet man das von STENZLER und in Calcutta edirte Gautamadharmaçâstra zum Sâmaveda, mit mehr Recht als das Vâsishthadh. (S. WEBER, a. a. O. N. 332); in diesem doch werden die Bhâllavinas (s. ebend. p. 104) und das Vâjasaneya citirt, und in einer Stelle des 4ten ådhy. steht wörtlich dasselbe wie Pâr. Grhy. III, 10, 42 fg. Nach Bühler ist Vishnu's smrti das dharmasûtra der Kâthakâs, einer ebenfalls dem schwarzen Yaj. angehörenden çâkhâ.

grhya = smårta<sup>1</sup>. Es ist aber fraglich, ob die nach ihrer Beschaffenheit auseinandergehaltenen Rituale auch immer als aus verschiedenen Quellen hervorgekommen gedacht wurden; und ich glaube nicht, dass die im dharmaçåstra streng durchgeführte Spaltung zwischen grauta- und smarta-Ritual in der anerkannt älteren Stufe der Sanskritliteratur, bei Pânini und Yâska nachzuweisen sei. Im Gegentheil der gemeinsame Ursprung beider tritt unverkennbar selbst in der Rechtsliteratur hervor. Auch da heissen die smårtakarmåni, obgleich im grhya dargestellt vaidikah krivas, sehe z. B. Manu II, 26; 84', und ebend. II, 67 wird der vaivahiko vidhis ein samskâro vaidikah genannt<sup>2</sup>. Eine unbefangene Betrachtung der Lehrbücher des Rituals berechtigt zum gleichen Schluss. Denn einerseits finden sich die Namen crauta und smarta als Benennungen des vaitânika und grhya, soviel ich weiss, in ihnen nicht vor, andrerseits geben sich die beiden Ritualbücher einer und derselben çâk hâ in Stil und Methode der Behandlung als Theile eines Ganzen kund, wobei freilich das wichtigere vaitanika den Löwenantheil bekommt. Ueberall, wo man die Gelegenheit hatte die beiden Lehrbücher einer und derselben Schule unter einander zu vergleichen, fand man: erstens einen ungleich grösseren Umfang der sogenannten crauta ûtra 3; zweitens, dass die allgemeinen, für beide Rituale gleich bindenden Vorschriften fast immer im Lehrbuch des vaitânika enthalten sind; drittens, dass in den grhyas. kurz beschrieben werden Handlungen, welche nur als Surrogat ühulicher vaitanika Ceremonien zu vollziehen sind von Einem,

<sup>1</sup> So Yâj Ñ. I, 97: Karma smârtam vivâhâgnau kurvîta pratyahan grhî

dâyakâlâhrte vâ'pi çrautam vaitânikâgnishu

Bei ihm heisst (I, 813) smarta, was in der Parallelstelle bei MANU (VII, 78) grhya genannt wird.

<sup>2</sup> Wenn man dagegen einwenden möchte, das diese Bezeichuung Nichts beweise, weil eben jede smrti, der orthodoxen Lehre nach, sich auf eine verlorene çruti stützt, so mache ich dagegen geltend, dass gerade in den Rechtsbüchern stets veda und smrti einander gegenüberstehen; so z. B. Man. II, 6 vedo 'khilo dharmamülam smrticile ca tadvidäm, vergl. den Anfang des Gautamadharm. vedo dharmamülan tadvidän ca smrticile.

<sup>3</sup> So enthält ÇâNKHÂYANA's çrantas. 18 adhyàya gegen 6 des grhya; bei ÂçVALÂYANA ist das Verhältniss 12 gegen 4; im Ritualbuche des ÂPASTAMBA sind 28 praçna dem çrauta-Rituale, nur 8 dem grhya gewidmet; das grhya des PâRASKAKA in 3 kânda ist nur ein magerer Anhang zu Kâtyâyanaçrautas. in 26 gdhyâya.

der die drei Feuer nicht angelegt hat; endlich, dass das umständlichere Ritual im Lehrbuch des grhya als bekannt vorausgesetzt wird (S. z. B. Par. I, 2, 4). Darum wird wiederholentlich im grhyasûtra auf das andere verwiesen und in Worten, die gar keinen Zweifel an der Zusammenhörigkeit beider übrig lassen. Es folgt hieraus noch nicht nothwendig, dass in derselben çâkhâ die beiden Ritualbücher von demselben Verfasser herrühren (wie denn auch wirklich z. B. das grhyasûtra der Kâtyâyanaschule des Weissen Yajurveda einem PâRASKARA zugeschrieben wird, der aber nicht als Verfasser des crautasûtra dieser Schule auftritt, und OLDENBERG den beiden Ritualbüchern Cankhayana's einen einheitlichen Plan abspricht 1), doch hat man ebensowenig das Recht sich durch die Namen grauta und smårta verführen zu lassen, sie von einander zu trennen. Wann und wie ihre Spaltung zu dem scharfen Gegensatz hat geführt, welcher sich in den Rechtsbüchern faktisch vorfindet, möge für jetzt nicht nachzuforschen sein<sup>2</sup>, die Verfasser der Ritualbücher waren sich der Einheit des Rituals wohl bewusst, und Cankh. Grhy. I, 1, 13 wird dieses kalpaikatva ausdrücklich hervorgehoben. Wo aber ein Gesammtritualbuch vorhanden ist, wie das der Apastambaçakha oder, wie bei Âçvalâyana, s es sehr wahrscheinlich ist, dass crauta-und grhyasûtra von éinem Verfasser herrühren, ist ein solches Buch eben ein kalpasütra im weiteren Sinne. Sprachlich und dogmatisch ist der Inhalt eines solchen Werkes kalpa zu nennen. Sprachlich, weil kalpa die allgemeine Bedeutung des lat. ritus zukommt, und wie dieses sowohl jeden Brauch,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ind. Stud. XV, p. 11—13. Da Çânkhy.s çrauta nur handschriftlich vorhanden ist, bin ich nicht in der Lage, die von ihm vorgebrachten Argumente alle zu prüfen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es hängt diese Frage eng zusammen mit dieser, in welcher Zeit der Begriff çruti zur Bezeichnung literarischer Denkmäler von übermenschlichem Ursprung die scharf markirten Gränzen bekommen hat, welche er im letzten Jahrtausend inne hat. Noch zur Zeit des KUMÅRILA schwankten diese Gränzen, wie hervortritt aus dessen Bestrebungen zur Widerlegung der Ansicht, dass anch die sâtra-Literatur zu der çruti gehöre. Vergl. auch die oben (p. 156) aus COLEBR. citirte Stelle des PRABHÂKARA.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Anfang des grhya (uktåni vaitånikåni grhyåni vaxyåmah) schliesst sich so eng wie möglich an den Anfang des grauta an (athå'sya samåmuåyasya vitåne yogåpattim vaxyåmah). Innerhalb einiger Zeilen und mit denselben Worten «wie oben gesagt» wird Grhy. IV, 1, 14 auf das grhya und IV, 1, 16 auf das grauta verwiesen.

Art und Weise 1, als insbesondere die gottesdienstlichen bezeichnet; dogmatisch, weil es in Einklang ist mit der Definition der indischen Ausleger. Wenn Durga den kalpa folgendermassen bestimmt: samyag adhîtasya parijñâtaechandaso'mushmin karmani viniyoga iti kalpa, so sind diese Worte ebenso sehr auf das grhya wie auf den Dreifeuercultus anwendbar. Denn von manchen vedischen mantrås wird der viniyoga nur im grhya-Ritual gelehrt, wie z. B. von dem ganzen Lied der Süryå bei der Heirath, von den auf die Sohneserzeugung sich beziehenden Sprüchen, von Rgv. I, 42 wenn man einen weiten Weg gehen will oder einen gefährlichen. « (Âçv. Grhy. III, 7, 10). Ferner folgt aus dem Anfange des Âçval. çrauta: °samâmnâyasya vitâne yogapattim vaxyâmah, dass es auch eine nicht-vitâne yogâpatti gegeben haben muss, mit anderen Worten, dass auch grhye mantrânâm viniyogah möglich sei. Und so beruft sich auch Kautsa (bei Yaska I, 15), um die Sinnlosigkeit der mantrås darzuthun, ebensowohl auf solche welche im grhya-Ritual anzuwenden sind (nl. den Spruch: svadhite må himsih), als auf diejenigen, die zum grauta-Ritual gehören. Ist es aber richtig, dass kalpa ursprünglich der Gesammtname war für die im grhya und vaitanika enthaltenen Bräuche, so liegt es nahe die in der älteren Literatur erwähnten kalpås in diesem Sinne aufzufassen. Unter den Literaturzweigen, welche Âçv. Grhy. III, 3, 1 als Gegenstände des svådhyåya aufzählt, werden die kalpås genannt vor den gåthå nåracamsir itihâsapurânâni, hinter den roo, yajûmshi sâmâny atharvângiraso brâhmanâni. Weder grhya- noch dharma-Lehrbücher werden mit Namen aufgeführt, doch unter den Ahnen, denen nach beendigter Lesung das tarpan a dargebracht wird, fehlen die dharmâcâryâs nicht; ist es zu gewagt daraus zu schliessen, dass der Verfasser des Âçv. grhya unter kalpås nicht allein Systeme und Bücher des grauta-Rituals sondern auch die des grhya und Rechtsbücher verstanden hat? Und auch in der oben besprochenen Påninistelle (IV, 8, 105) würde diese Auffassung sehr gut passen. Dasselbe gilt für die Nir. XIII, 9, erwähnte Deutung der vier padâni der vâc durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man merke nur die Uebereinstimmung zwischen kalpena met Gen. oder kalpa am Ende bahavrihi-Zusammensetzungen mit dem lat. ritu in Ausdrücken wie pecorum ritu,

die yajnikas nl. als mantrah kalpo brahmanan caturthi vyâvahârikîti; hier ist die provincia des kalpa eben das Ritual im ausgedehntesten Sinne, Gegenstand sowohl der crautawie der grhyasûtra. - Somit liegt weder in der Vorliebe und Ausführlichkeit womit das vaitanika-Ritual in den sûtra behandelt ist, noch in dem zuerst in den dharmacastra sich offenbarenden Gegensatz zwischen dem aus der cruti und dem aus der smrti entlehnten Ritual ein zwingender Grund vor zu der Annahme, dass schriftliche Darstellung des häuslichen Cultus immer später eingetreten sein muss als die des Dreifeuercultus. Bei den trümmerhaften Resten der überreichen Literatur, welche dem Panini und den Verfassern der Ritualbücher vorgelegen hat, ist es überhaupt sehr gewagt solche weitgehende Schlüsse zu machen. Thatsache ist es, dass noch heute wie vor vielen Jahrhunderten das grhyasûtra des Âçvalavana in der Schule der bahvrcas als Theil der cruti gilt. während das crautasûtra dieser Schule als vedânga kalpa betrachtet wird. Man vergl. den bei MAX Müller in seinem neuesten Werke: "The Hibbert lectures on the origin and growth of religion, as illustrated by the religions of India " 1878 S. 161 citirten Brief aus Puna mit der Aussage der Mîmâmsûscholiasten bei COLEBROOKE Misc. Ess. I, pag. 333: " the Bahvrc, a çâkhâ of the Rgveda by whom a ritual of Acvalayana has been admitted, under the title of the fifth Aranyaka, as a part of the Rgveda. «

Für uns Europäer haben die smårta-Bräuche ein ganz besonderes Interesse. Denn dass die grhyasûtra nicht allein für die Kenntniss indischer Sitte grossen Werth haben, sondern auch ein bodeutendes Hülfsmittel sein dürften zur Erforschung der indogermanischen Sittengeschichte überhaupt, steht seit langer Zeit ausser Frage. Schon vor mehr als fünf und zwanzig Jahren, als prof. STENZLER zum ersten Male in eingehender Weise die Aufmerksamkeit der Sanskritisten und Altherthumsforscher auf dieses früher fast gar nicht betretenes Gebiet lenkte<sup>1</sup>, konnte er mit Gewissheit als seine Ueberzeugung geben, dass manche der in diesen Büchern aufbewahrten alten Bräuche bis in den Zeiten vor der Trennung der arischen Stämme hinaufzurücken

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> COLEBROOKE hat die grhyasûtra leider nur dem Namen nach gekannt. Seine Darstellung der «religious ceremonies of the Hindus, aud of the Brahmans especkully« ist aus viel späteren, zum Theile unlauteren Quellen geschöpft,

wären. (S. seinen Aufsatz in der Zeitschr. d. d. m. G. Band VII). Nach ihm sprach sich auch MAX Müller in seiner Hist. of the ancient Sanskr. Literature in gleichem Sinne aus. Und WEBER, dem in der reichen Sammlung von Sanskrit-Handschriften der Berliner Bibliothek vier grhya ftra mit ihren Auslegern in verschiedenen Exemplaren zu Gebot standen, hatte bereits 1852 in seiner Ind. Literaturgeschichte S. 19 [20 der 2en Ausg.] die Bemerkung gemucht, «dass diese Werke einen reichen Schatz höchst alterthümlicher Vorstellungen und Auffassungen enthalten. " Dieses Urtheil hat sich auch bestätigt, als man den Schatz zu heben anfing. Doch ist das bis jetzt verarbeitete Material 1 nur ein verhältnissmässig kleiner Theil des Ganzen. Eine zusammenfassende Darstellung der grhya-Gebräuche, welche vergleichenden Untersuchungen zur Grundlage dienen möchte, muss noch geschrieben werden. Freilich war dieses so gut wie unmöglich, so lange nur von einem grhyasûtra eine gute und vollstäudige Ausgabe vorlag, wie vor 1876 der Fall.

Diese erste Ausgabe war im 1864 und 1865 in den "Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, herausgegeben von der deutschen morgenländischen Gesellschaft « erschienen in zwei Heften, deren erstes den Text, das zweite eine mit erläuternden Anmerkungen und Auszügen aus einem Commentar bereicherte Uebersetzung enthielt. Sowohl die Person des Herausgebers, als der Wahl des Textes konnte nicht erwünschter sein. Denn war einerseits der beste Kenner des Rituals am meisten geeignet und befügt diese Aufgabe zu übernehmen, andrerseits verdiente es das Âcvalâyanagrhya nach Form und Inhalt von allen zuerst zu allgemeiner Bekanntheit zu gelangen. Dem Titel nach ("Indische Hausregeln, Sanskrit und Deutsch, herausg. von ADOLF FRIEDRICH STENZLER. - I. Âcvalâvana») war diese Edition der erste Theil einer Sammlung; doch verflossen zwölf Jahre, ehe mit Påraskara (1876 Text, 1878 Uebersetzung und Anmerkungen) die Fortsetzung folgte. Indessen ist die Zahl der handschriftlich bekannten grhyasûtra bedeutend vermehrt; statt vier, welche STENZLER beim Anfange seines Unternehmens vorlagen (ausser den zwei von ihm herausgegebenen noch Çânkhâyana und Gobhila) macht WEBER in der zweiten Ausgabe seiner Indischen Lite-

<sup>1</sup> Den schon behandelten Stoff s. WEBER, Ind. Lit. Gesch, <sup>2</sup> N, 11,

raturgeschichte deren elf als factisch vorhanden namhaft. Von diesen beziehen sich zwei (Âçv. und Çânkh.) auf den Rgveda, ebensoviel auf den Sâmaveda, z. w. Gobhila und Drâhyâyana (WEB.-p. 93), fünf auf den schwarzen Yajurveda, die des Âpastamba, Hiranyakeçin, BhAradvaja, Baudhayana und das Manava (WEB. p. 112), auf den weissen dagegen nur eins, das des Pårask., ebenfalls ein auf den Atharvaveda, falls man das Kauçikasütra den grhya beizühlen darf. Ausgegeben sind ausser den genannten Stonzler'schen Arbeiten noch 1º in 1868 in der Bibl. Ind. Âçvalâyana mit dem vollständigen Commentar des Nârâyana Naidhruva 1, aus dem bei Sr. nor übersetzte Auszüge vorliegen, 2º Cânkhâyana in dem vor Kurzem erschienenen XVen Theile von WEBER's "Indische Studien": diese verdienstliche Ausgabe ist besorgt von HERM. OLDENBERG. Line im Jahre 1871 in der Bibl. Ind. angefangene Edition des Gobhila ist bis jetzt zum 10ten Kap. des 3en Buches vorgerückt, dazu ein weitschweifiger, meist nutzloser Commentar des Editors, Herrn CANDRAKANTA TARKALANKARA.

Zur Beurtheilung und Würdigung dieser Ausgaben ist es nöthig die Schwierigkeiten hervorzuheben, welche insbesondre europäische Henusgeber bei der Feststellung und Auslegung des Textes zu überwinden haben. Erstens die Abhäugigkeit von den crautasûtra, wodurch diese nothwendig in den Kreis der Untersuchung hineingezogen werden, eine langwierige und oft unerquickliche Arbeit, zur Zeit als STENZLER den Âcvalâyana unter Händen hatte, nicht einmal immer ausführbar (s. Sr.'s Einleit. zur Uebere. des Âçval. S. III). Zweitons sind die Commentare, ohne deren Hülfe das Verständniss der sütra beinahe unmöglich sein würde, durch einen grossen Zeitraum von ihnen getrennt, und stehen uns näher als den Verfassern der Texte, welche sie auslegen. Von den von STENZLER zu Påraskara benützten Scholiasten scheint nur Våsudeva älter zu sein als das 14te Jahrhundert 2; nach WBBER hat der Verfasser der vrtti zu Çûnkhâyana im sechszehnten gelebt. \*

<sup>&#</sup>x27;So nennt er sich im Schlussverse. Auf dem Titel der gedruckten Ausgabe heisst er Gårgya Nåråyana, unter welchem Namen der Scholiast zu den çrautasütra des Âçv. sich bekannt macht. Allein, da die Namen der Väter nicht stimmen, ist es sehr unwahrscheinlich, dass Gårgya und Naidhruva eine und dieselbe Person sind. Vergl. WEB. Ind. Lit. Gesch. N. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. STENZL's Einl. zu Parask,'s Uebers. S. VI-XII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. WEBER, "Verz. der Berl. Sanskr, Handschr." no. 1282.

Und es möge der Scholiast des Âçv., wie er der beste ist, so auch der älteste sein (was ich bei Mangel an Hülfsmitteln nicht entscheiden kann), andrerseits mag man die Abfassungszeit der grhya selbst bis ins Zeitalter des Kålidåsa verlegen 1, immerhin bleibt ein weiter Spielraum übrig für Missverständniss und Irrthum jeder Art. Dabei kommt drittens der jämmerliche Zustand, worin die vedischen Sprüche überliefert sind; offenbar lag den våjnikås wenig an ihrem Inhalt; die Scholiasten erklären sie gewöhnlich gar nicht, oder thöricht<sup>2</sup>; in den Handschriften stehen sie öfter als Silbencomplexe ohne Sinn. Vierteus sind Einschiebungen und Anhänge auszuscheiden, welche obgleich nicht ohne Werth (denn sie sind hineingedrungen aus dem Wunsch späterer Geschlechter ihr grhya möglichst vollständig zu haben), dennoch vom ursprünglichen Bestande der sûtra abzuziehen sind. Hieraus folgt, dass auch nach den trefflichen Arbeiten STENZLER'S und OLDENBERG'S zur Kritik und Erklärung der grhya zu thun übrig ist. In der Hoffnung, dass jeder Beitrag zur Lösung der Schwierigkeiten willkommen sein wird, wage ich es in den folgenden Seiten einige bei der Lectüre gemachten Bemerkungen zu veröffentlichen. Ausser den gedruckten Ausgaben habe ich die S. 16-25 meiner Promotionsschrift de jalakarmane beschriebenen Haudschriften des Pårask. und GANGådHARA's Samskårapaddhati benutzt.

I.

• In Bezug auf die aussere Form ist in den grhya-Lehrbüchern dasselbe Streben nach Kürze merkbar, das in jedem sûtra-Werke hervortritt, durch das praktische Bedürfniss des Auswendiglernens veranlasst. Jedoch ist es nöthig zu

<sup>3</sup> Die mantra-Deutungen des JAYARAMA und RAMAKRSHNA sind nach dem zu urtheilen, was STENZLER in seiner Påraskara-Uebersetzung anführt, völlig werthlos, und sollten gar nicht berücksichtigt werden.

<sup>3</sup> Râmakrshna scheint eine Paddhati des Gangâdharagekannt zu haben, doch findet sich die in Stenzl.'s Uebers. des Pârask. zu II, 3, 7 besprochene Stelle in meiner Paddhati nicht vor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier ist vielleicht für Gobhila's grhya eine Sonderstellung zu beansprachen. So weit diese Schrift jetzt gedruckt vorliegt, wird in ihr nirgendwo auf die grants verwiesen, und ihr ganzer Habitus zwingt zu dor Vermuthung, dass im Gegensatz zu den auderen grhyasûtra hier ein guez selbstäudiges, vom grauta-Lehrbuche unabhängiges vorliegt. Man beachte auch die grössere Ausführlichkeit der Darstellung und das Fehlen ausserhalb der Samhitås stehender Sprüche. Daraus scheint sich auch eine spätere Abfassungezeit zu bekunden, als die der übrigen grhya-Rituale.

unterscheiden. Abgerissene Aphorisme oder algebraïsche Formeln ohne Satzbildung, wie sie die Lehrbücher der formellen Wissenschaften und der Philosophie enthalten, sind in den Lehrbüchern des Rituals nicht zu finden. Vielmehr ist die Darstellung der kalpasütra eine fortlaufende, gehörig in Sätze gegliederte und im Ganzen sehr lesbare. Der Gebrauch vieler termini technici, wie es der in ihnen behandelte Stoff erheischt, und einiger notae, wie vå um Beliebigkeit, eke um eine abweichende Gewohnheit oder Meinung zu besagen, ist in ihnen die einzige Abweichung von der gewöhnlichen Prosa. Die bald grösseren, bald kleineren Textesabtheilungen, von den Indern als süträni, in unseren Ausgaben als Paragraphen bezeichnet, sind weder ein charakteristisches Merkmal des Stils, noch bei der Interpretation als massgebend zu betrachten. Sie rühren auch nicht von den Verfassern selbst, sondern von den Auslegern her. Zu diesem Schlusse führt mich: 1º'der Umstand, dass sie in den commentarlosen Texten fehlen; 2º. dass, da wo, wie bei Âçv., zwei Ausgaben zu Gebot stehen, die Paragaphenzahle eines und desselben Kapittels sehr oft in beiden verschieden sind; man vergl. z. B. in beiden I, 22, 1, 23, III, 8; 3º. dass den Abtheilern das Verständniss der Sprüche völlig abging, da sie jedes durch keine dazwischentretende Wörter getrenntes Complex von mantrås ohne Rücksicht auf Grösse und Bedeutung zu einem sütra zusammenschlugen (belehrend ist in dieser Hinsicht die eine ganze Seite ausfüllende § 5 des Pårask. III, 3); 4º die mitunter gewaltsame Trennung zusammengehörender Theile eines Satzes, indem die Paragraphenabschnitte die regelmässigste und natürlichste Satzgliedrung zerschneiden, wie recht deutlich hervortritt, wenn man den zerstückelten Text in einem fortliest 1. Wie aber die Scholiasten zu einer solcher Textesabtheilung kamen, ist begreiflich aus der aus mündlichem Vortrage hervorgegangenen Gewohnheit die Auslegung nicht in Rand- oder Fussnoten unterzubringen, sondern sie auf die je zu erklärenden Wörter des Textes unmittelbar folgen zu lassen, sodass immer Textesabschnitte mit Abschnitten des Commentars abwechseln. So wurde unter ihren Händen der Leitfaden (sûtram) zu vielen Fädchen und Fasern (sûtrâni),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beispiele sind genug zu finden. So schliesst sich Åçv. I, 19, 10 auch der Construction unch, unmittelbar an au I, 19, 1-4, von denen es durch die Zwischensätze § 5 9 getrennt ist.

an welchen sie nöthigenfalls ihre subtilen Webekünste anwenden konnten. Mitunter bewirkt verkehrte Paragraphenabtheilung auch Entstellung des Sinnes. Beispiele davon giebt OLDENBERG zu Çânkh. I, 22, 3 (8. 38); II, 5, 10 (8. 136); IV, 1 (8. 149). Ich füge hinzu: Cankh. I, 8, 3 und 4, welche einen Satz bilden und demgemäss zu übersetzen sind, I, 16, 4, wo hinter vå ein neuer Satz anfängt, III, 3, 2 wo die lückenhafte zweite Hälfte eines trishtubh xeme tishtha ghrtam uxamânâ und der Anfang einer anushtubh ihaiva tishthao zusammengeworfen sind. So fängt auch Pår. III, 8, 4 mit xemasyao ein neuer Spruch mit neuem viniyoga an. Par. I, 8, 12 fg. sind als éin Satz zu betrachten, wie das Fehlen von ca und der Causalpartikel tasmad darthut; sie sind zu übersetzen: "Denn es giebt eine çruti: ""Weil gesagt wird: bei Heirath und Begräbniss gehe er zum gråma ein, desshalb ist bei ihnen der gråma massgebend."" — Âçv. I, 2,2 lese man svåheti atha baliharana, die fehlerhafte Abtheilung | svähetyatha balihao entstand aus dem Wunsch des Scholiasten den Unterschied in der Anwendung der Formeln svähä und namas hier zu erklären. Ebenso ist Âçv. IV, 4, 16 fgg. von STENZLER in Nachfolgung des Nåråy. verkehrt abgetheilt. Die richtige Abtheilung ist: triråtram axåralavanåçinah syur | dvadaçaratram va mahagurushu | danadhyayane varjayeran daçâham sapindeshu | gurau câ'sapinde | aprattāsu ca strîshu, wie auch wirklich von einigen Erklärern abgetheilt worden ist (sehe Nar. a. a. O. § 27 ed. Calc.); damit ist zugleich der Widerspruch, welcher nach der anderen Eintheilung zwischen mahagurushu in § 17 und gurav asapinde in § 19 bestehen würde, beseitigt.

Ebenso ist die Eintheilung in Kapittel nicht immer im Einklang mit dem Satzverband. So hat OLDENBERG mit Recht die letzte Paragraph von Çânkh. I, 9 zur ersten des folgenden Kapittels gemacht. Auch der Schluss des 15ten Kap. ebendas. ist vom Kap. 16 nicht zu trennen; die Worte grhân prâptâyâm (so ist mit OLD. zu lesen; man vergl. § 17 ârohantyâm, § 18 tarantyâm) sind ad hikâra zu dem im 16ten Kap. beschriebenen Verfahren. Bei den Kapp. 4 und 5 des dritten Buches läuft die Grünze geradezu mitten in einer Reihe zusammengehöriger Sprüche, denn der Spruch çag mam çag mam çivam çivan xemâya vah çântyai prapadye gehört dem Sinn und Wortlaut nach zu dem in Kap. 4 beschriebenen grhyaprapadana, und hat mit dem Verlassen der Gemeinde, wozu es bei OLD. gezogen wird, Nichts zu machen. Ebenso gehört die letzte Paragraph von Pår. I, 7 zum folgenden Kapittel, dagegen die erste von Pår. I, 5 und Âçv. I, 20 je zum vorigen. Es ist auch hier des häufig eintretenden Falls zu gedenken, dass die fortlaufende Darstellung einer Ceremonie durch Spaltung in Kapittel zum Nachtheil des Verständnisses getrübt wird; seltener hat man unterlassen ein getrennte Sachen behandelndes Kapittel zu zertheilen; so sollte z. B. Pår. I, 11,7 ein neues anfangen.

Endlich kann es vorkommen, dass die Worttheilung verkehrt ist. Çânkh. II, 12,10 und VI, 1,5 wird yâny âsyena praviçeyus vom Scholiasten gewaltsam und darum offenbar verkehrt gedeutet mit Ergänzung von bilam (s. OLD.'s Ausg. p. 141); OLDENB. theilt richtig ab yany asye na praviçeyus, was einen gesunden Sinn giebt, nl. «was nicht in den Mund hineingehen darf v.a. «verbotene Speise » bhaxyavarjani, wie auch wirklich beim Schol. des Câmbavyagrhya steht (s. a. a. O.) 1. Fehlerhaft steht ein wenig früher (Cankh. II, 11, 13) rahasyam çrâvayishyan kâlaniyaman câ'deçena pratiyeta, von OLD. nur gezwungen und wider den Sprachgebrauch 2 übersetzt. Die richtige Lesung ergiebt sich aber meines Erachtens, wenn man das unverständliche ådeçena in ådeçe na zertheilt und cå in vå ändert, also: pûrne kâle carite brahmacarye çamyor bârhaspatyânte vede'nûkte rahasyam çrâvayishyan kâlaniyamam. vå 'deçe na pratîyeta. So gelesen stimmt dieser Satz zu dem unmittelbar vorhergehenden, indem er eine Ausnahme enthält zu der Regel, dass drei von den vier Veda-Gelübden je ein volles Jahr zu beobachten sind "wenn [aber] das [erste] brahmacarya die ganze dafür augewiesene Zeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> OLD. selbst giebt eine andere Interpret., der ich nicht beistimmen kann: " alle die, die (einem für gewöhnlich) nicht zur (iesicht kommen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Uebereinstimming mit dem, was etymologisch und syntaktisch vorauszusetzen wäre, bedeutet die Zusammensetzung von prati und dem Verb. i c. acc. soviel als rationem habere alicuius rei, eigentlich adire aliquid. Der Fall, im welchem einer Sache ratio habetur, steht dazu immer im Locativ, wie z. B. Âçv. Grhy. I, 7, 1: atra khalûccâvacâ janapadadharmâ grâma dharmâçoa tân vivâhe pratîyât. Ein Instrum. in dieser Bodeutung wäre gbenso unerhört wie unerklurlich.

hindurch beobachtet, und der Veda bis zum Ende 1 durchgenommen ist, so steht es dem guru frei, wenn er ihn die Geheimlehre hören lassen will, die genaue Bestimmung (niyama) der Zeit in seiner Gelübdeanweisung nicht zu beobachten." Nach dieser Auffassung hat auch kalaniyama die Bedeutung, welche es immer hat, und wird vratadeça am natürlichsten erklärt; denn dass letzteres auch in dieser speziellen Bedeutung == vratade cana ist, beweist z. B. Yajñ. III, 23. Doch fürchte ich, dass damit die Stelle nicht ganz geheilt ist; denn pratfyeta ist grammatisch unrichtig, statt dessen würde man pratiyat oder auch pratfyfta erwarten. Vielleicht ist pratfyåt zu lesen und das überflüssige a dem Anfange des unmittelbar folgenden Kapittels zuzuweisen, das somit lauten würde: akrtaprataraçasya'parahne°, und wirklich einen gesunderen Sinn ergeben; denn dass Einem der gefrühstückt hat, im Nachmittag ein Gelübde angewiesen werde, braucht wahrlich nicht ausdrücklich vorgeschrieben zu werden, wohl aber dass er an diesem Tage nicht gefrühstückt haben dürfe.

Auch an einer anderen Stelle des Cankh. hat verkehrte Wortabtheilung den Sinn fast unkenntlich gemacht. Das siebente Kapittel des vierten Buches enthält die aus den dharmaçastra, Gobh. 111, 3, 17-29 und Pår. II, 11 wohlbekannte Aufzählung der anadhyåyås, wo man auf kürzere oder längere Zeit die Lesung der heiligen Bücher einstellen muss; sie fängt an bei § 2 und schliesst mit § 52 ab, oder mit § 51, falls jene als eine Einschiebung zu tilgen ist. So viel ist gewiss, mit § 53 wird Etwas Neues besagt. Allein so wie sie hier stehen geben die Worte vidyutstanayitnuvarshavarjan kalpe varshavad ardhashashtheshu gar keinen Sinn. Wassoll es bedeuten, dass ausser bei Blitz, Donner und Regen in den 54 Monaten bei der Lesung des Kalpa wie beim Regen zu verfahren sei? Das hat auch OLD. gefühlt, wusste aber keine ihn selbst oder Andere befriedigende Heilung anzubringen. Ich meine sie gefunden zu haben. In den beiden vorigen Kapitteln (IV, 5 und 6), welche über die Ueffnung und Schliessung des Veda Unterrichts und das dabei stattfindende Ceremoniell (upåkarana und utsarga) handeln, wird aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach der BAshkala-Rezension bildet die im Text angegebeue re deu Schluss der Rksamhitä. S. WEBER -Nachtrag zu der zweiten Ausgabe der Ind. Lit. Gesch. 1878, p. 2.-

drücklich gesagt, dass diese Bestimmungen für die Lesung der chandâmsi, d. h. der mantrås gelten; darum heisst es auch, dass sie nach dem utsarga 64 oder 54 Monate lang die chandamsi ganzlich ruhen lassen (chandamsi viçramayanty ardhasaptamân mâsân ardhashashthân vâ (IV, 5, 8 fg.), und beim upåkarana werden auch wirklich die Anfangsverse der verschiedenen Abschnitte der Samhitäs als Opfersprüche angewandt (man vergl. Åçv. III, 5, 5 fgg.). Bei Pår. II, 10, 18-21 heisst es dass der Lehrer die Anfänge der adhyaya vorsagen soll 1, r shimukhani bei den Bahvrcas, parvâni bei den Chandogâs, sûktâni bei den Âtharvanâs. 2 Nun können die rshimukhani, wenn man die angeführten Stellen des Çânkh. und Âçv. (beide grhya der Bahvrcâs) damit vergleicht, Nichts Anderes bezeichnen, als "die Anfänge der mandala des Rgvedan und so deuten es auch die Scholiaste des Påraskara. Sind also rshimukhani (= rshîna m mukhani) die Anfänge der Liedersammlungen des Rgveda, so ist entweder der Singular oder der Plural des Wortes rshi mit mandala des Rgveda Synonym. Dass rshi in den Påninischolien mit mantra im Allgemeinen gleichgestellt wird, ist übrigens bekannt (s. zu Pan. III, 2, 186 und IV, 4, 96). 3 Auch an einer anderen Stelle hat Cankh. rshi in dieser übrigens sehr begreiflichen Bedeutung, nl. II, 7, 27 etad rshisvådhyåye vyåkhyåtam. 4 Kehren wir jetzt zu unserer Stelle (Çânkh. IV, 7, 58) zurück. Es genügt nur den unterlassenen Strich der Buchstabe i wiederherzustellen, und die Worte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ..... adhyAyAdîn prabrûyâd | rshimukhani bahvrcânâm | parvâni cchandogânâm | sûktany atharvanâm. Da Pâr. für Brahmanen des Yajurveda schrieb, ist es wahrscheinlich, dass mit adhyâyâdîn die Anfänge der Abschnitte des Yajurveda gemeint sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Meine beiden Codd. lesen åtharvanånåm statt atharvanåm.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aus Pûn.'s eigenen Worten kann man nicht ersehen, ob rahi nur im engeren Sinne re oder in der weiteren Bedeutung man tra zu fassen sei.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die von OLD. zu der Stelle vorgeschlagene Deutung als eine besondere Schrift, welche rshisvådhyåya hiess, ist nicht stichhaltig. Es wird einfach nach dem in IV, 5 fgg. dargestellten rshisvådhyåya verwiesen. Man wende dagegen nicht ein, wie hier (II, 7, 27) vyåkhyåta genannt werden könne, was vielmehr vyåkhyåtavya zu nennen wäre. OLD. selbst fühlt es, dass II, 7 nicht auf seinem Platz steht; dass dem so ist, geht hervor aus der Bemerkung dass dieses Kap. eng Zusammenhangendes (c. 6 und 8) trennt, wie auch die Vergleichung mit Pår. II, 5, Åçv. I, 22, Gobh. II, 10, 42-46 darthut; alle vier haben die Reihenfolge: bhaixa, vågyatasthåna, homa. Offenbar ist Çånkh. II, 7 ein in den Text des sûtra eingedrungenes pariçishta. S. unten,

vidyutstanayitnuvarşhavarjan kalpe va'usuuvad geben einen guten und passenden Sinn. Denn es steht da: "Betreffend die Lesung des kalpa in den sechstehalb Monaten (in denen die chandâmsi = rshayas ruhen) geiten facultativ dieselben Regeln für die anadhyâyâs wie bei den rshi (= chandâmsi), ausgenommen Blitz, Donner und Regen. Warum diese drei ausgenommen sind, hat ja eine ganz natürliche Ursache; können sie doch während der Lesung des kalpa gar nicht eintreten, weil dann die trockene Jahreszeit herrscht.

Wie in der Eintheilung, so ist auch in der Auslegung des Textes beim Benutzen der Commentare Kritik durchaus geboten. Man meine nicht, dass jede Construction, jede Ellips an jeder Stelle, wie gezwungen auch, möglich sei, weil der Text ein sûtra. Dem ist gewiss nicht so. Abgesehen von einer bestimmten Anzahl notae, deren Bedeutung durch oft wiederkehrende Beispiele verbürgt ist, darf keine Auslegung zulässig sein, welche in gewöhnlicher Prosa wegen Verstösse wider Grammatik, Stil oder Logik nicht geduldet werden würde. Sind Stellen, es sei durch Verderbniss, es sei durch unsre Unwissenheit unklar, besser ist es sie nicht zu verstehen, als der Sprache. zum Trotz sie verkehrt zu deuten. Und dies geschieht, wenn z. B. in Çânkh. I, 7, 1 fgg. pratiçrute juhoti | caturasran gomayena sthandilam upalipya pürvayor vidiçor daxinâm prâcîm pitrya uttarân daive (prâcîm evai'ka) udaksamsthâm madhye lekhâm likhitvâ die Accus. daxinâm prâcîm, uttarâm prâcîm entweder von einem zu ergänzenden kalpayet abhängig gedacht oder als Locative behandelt werden, obgleich der grammatische Verband sie zunächst als zu lekham gehörig anweist, oder, wenn auch nicht ohne Härte, als Objecte zu upalipya, wie sie der Schol. des Câmbavyagrhya auch wirklich erklärt (S. OLD. Çânkh. p. 128). Oder wenn Pâr. II, 6, 7 na kalpamâtre dem Schol. nach == na granthamatre gedeutet wird. Da in dieser Auffassung STENZLER und das Pet. Lex. (s. v. kalpa) übereinstimmen, und es nicht unwichtig ist den Inhalt der betreffenden Stelle am genauesten zu kenuen, will ich hierbei etwas länger verweilen. Pår. II, 6 enthält die Darstellung des samavartana. Die eigentliche Ceremonie fängt erst mit § 9 an; die vorhergehenden sutruni geben eine

<sup>1</sup> naisha sthânor aparâdho yad enam andho na paçyati purushâparâdhas sa bhavati Nir. I, 16.

Digitized by Google

Anweisung über die Zeit, wann sie Statt finden soll: (1-4) Vedam samapya snâyâd brahmacaryam vâ 'shţâcatvårimçakan (dvådaçake'py eke) gurunå 'nujñåtah: "Nach Beendigung des Veda bade sich [der Schüler] oder nach Beendigung eines achtundreissigjührigen brahmacarya (eines zwölfjährigen nach Einigen) mit Genehmigung des Lehrers.« Folgt eine Definition des Begriffs veda: (§ 5) vidhir vidheyas tarkaç ca vedah «der Veda ist [d. h. umfasst, besteht aus] Vorschrift oder Regel [vidhi = kalpa 1], Anzuwendendes [d. h. mantra], Raisonnement füber den vidhi und die mantras] v. a. brahmana; darauf die Bestimmung: shadangam eke na kalpamåtre kâman tu yåjñikasya, welche bei St. drei Paragraphen (6-8) bilden. Diesen Worten fehlt ein eigenes Verbum; sie sollen also ergänzt werden, doch wie? Nach dem Commentar muss shadangam (§ 6) mit sam åpya in § 1 verbunden werden, so auch na kalpamåtre (§ 7), doch zu kåman tu yåjñikasya (\$ 8) sei ein aus snâyât herausgedachtes snânam zu ergänzen. Die Auslegung von § 6 ist an sich möglich; demnach wäre der Zwischensatz zur Definition des Begriffs veda auf § 5 beschränkt, und § 6 eine Fortsetzung von §§ 1-4. Und so hat auch STENZLER "Einige sagen: er soll den Veda mit den sechs Anga 2 gelernt haben. " Doch § 7 und § 8, die Sr. mit Anschluss an den Commentar folgendermassen übersetzt: "7. Nicht nach der blossen Form [soll er den Veda gelernt haben]. 8. Nach Belieben aber [ist das Baden] des Opferkundigen « sind uumöglich so aufzufassen, und es wundert mich, dass der sonst so umsichtige Uebersetzer an dieser Erklärung keinen Anstoss nahm. Denn na und kaman tu, welche nach ihrer Stellung im Texte und einem steten Brauch gemäss einen Gegensatz zu einander ausdrücken, werden völlig getrennt, kalpa ohne einigen Grund wie grantha gedeutet, endlich das Adverb kåmam dem imaginären snånam zu Liebe geradezu zum Adj. kamyam (aber nur in der Uebersetzung) umgestaltet. Und all dieses zur Erklärung des sonst nicht unterzubringenden Gen. yajñikasyal Doch suchen wir uns lieber aus den eigenen Worten des Pår. den Sinn heraus. Da na und kaman tu zusammengehören, so bilden §§ 6-8 zwei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergl. Kull. zu Man. II, 6 sa (sc. vedas) sarvo vidhyarthavådamantråtmå und die p. 160 citirte Stelle des Nir.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Also alsob im Texte sashadangam stände,

Sätze, nl. shadangam eke und na kalpamåtre kåman tu yajnikasya. Von ihnen kann der letztere sich unmöglich auf den Hauptsatz (§§ 1-4) beziehen, denn der Gen. yaj ñikasya bezeichnet eine Species des Genus brahmacarin, und brahm a c â r i n ist eben Subject des Hauptsatzes sowohl in §§ 1-4, wie in § 9 ff. Es bleibt also nur die eine Möglichkeit übrig, dass der Zwischensatz § 5 hier fortgesetzt wird, und ist dem so, so muss auch § 6 shadangam eke nicht, wie der Comm, und Sr. meinen, mit §§ 1-4, sondern mit § 5, welchem er unmittelbar folgt, zusammenhängen; mit anderen Worten die in § 5 angefangene Definition des Lehrstoffes veda wird in §§ 6-8 fortgesetzt. Der Sinn ist also : "Einige [verstehen unter veda] die sechs anga. Nicht kalpamåtre, freilich aber für denjenigen, der sich speziell dem Studium des Ritus widmet.« Obgleich mir nun die Bedeutung dieser sechs anga und das Wort kalpamåtre nicht ganz klar ist, so ist es wenigstens ein posițives Resultat zu wissen, dass uns hier eine alte Definition, des Begriffs veda bewahrt ist. Denn in keinem Falte können, mit shadanga die späteren sechs vedanga gemeint sein; die Sechstheilung hier steht vielmehr im Gegensatz zu der § 5 erwähnten Dreitheilung. Was kalpamätre betrifft, so scheint es am passendsten es aufzufassen als "nur in Betreff des Rituals." ----Nimmt man ferner in Betracht, dass diese ved a Definition nicht am passenden Orte hineingefügt ist, - man würde sie hinter samâpya erwarten, nicht hinter gurunâ 'nujñâtah — so ist es nicht unmöglich, dass sie nicht einmal vom Verfasser des sûtra selbst herrührt, und einem alten bhashya entlehnt ist. ---Uebrigens darf es Keinen Wunder nehmen, dass solche grammatiach schlecht zu vertheidigende Auslegungen allgemein anerkannt und in den Schulen gelehrt wurden; in dieser Hinsicht haben sich die Theologen überall viel zu Schuld kommen lassen, in Indien wahrlich nicht am meisten.

Auch nach einer anderen Seite hin sei man auf seiner Hut. Im Verlauf der Zeit wandelt sich auch das scheinbar uuwandelbarste um; und wie zäh die Inder auch an ihrem Ritual, vorzüglich an dem grhya hingen, in den vielen Jahrhunderten, welche sütra und Commentare trennen, muss manches sich geändert haben, anderes von bedeutsamer That zu unverständlicher Symbolik herabgesunken sein. So gilt das Opfern der Kuh, eine beim madhuparka beliebig, an der mittleren ashtakå unbedingt vorgeschriebene Handlung, schon seit lange für unerlaubt, und Gaugadhara's Samskarapaddhati (fol. 94b, 95a) lässt die darauf bezüglichen Worte des Pår. aus mit der Beifügung "gor âlambhanan kalau nishiddhan tasmåt taddharmo nocyate. " Da aber die grhyasûtra auch jetzt noch als Norm und Grundlage der grhya-Opfer augeschen werden, nimmt man nur im äussersten Falle seine Zuflucht zu einer dergleichen sophistischen Ausrede 1, womöglich sucht man die deutliche Vorschrift des sütra durch hermeneutische Künste der veränderten Sitte anzupassen. Einleuchtend ist u. a. die absichtlich verdrehte Interpretation in Pår.'s Beschreibung des sîmantonnayana. Es steht da unumwunden, dass dieses Sacrament vom Ehemanne bei seiner zum ersten Male schwangeren Frau vollzogen werden soll, und dieses ist in Einklang mit Allem, was wir sonst über indische Sitte wissen (vergl. Qankh, I, 22, 1; Gobh. II, 7, 1 fg.). Zwar lässt Âçv. es gänzlich unerwähnt, dass die betreffende Schwangerschaft die «erste:« sei 4, doch wenn wir bei Pår. (I, 15) lesen: atha sîmantonnayanam pumsavanavat prathamagarbhe mâse shashthe 'shtame vâ, ist es reine Willkür herauszuholen, dass nur bei der ersten Schwangerschaft der sechste oder achte Monat bedingt sei, doch bei jeder folgenden die Zeit nach Belieben erwählt werden dürfe 3. Und doch werden Pår.'s Worte von den Scholiasten so gedeutet und darum abgetheilt (1) atha simantonnayam | (2) pumsayar navat | (3) prathamagarbhe mase shashthe 'shtame va. anstatt sie als éin sûtra zu betrachten, oder, wenn Spaltung vonnöthen, nach prathamagarbhe zu interpungiren. Wenn

<sup>1</sup> Bekannt is der Vers, worin fünf alte Bräuche als im Kali nicht zulässig: beseitigt werden. — So heiset es auch im Anfang des Paraçaradharmaçastra:

anye krtayuge dharmâs tretâyân dvâpare pare

aoye kaliyuge ornâm yugarûpânusâratah.

In wie weit der folgende çloka ebendas.

krte tu Mânavo dharmas tretâyân Gautamas smrtah

dvåpare Çânkhalikhitah kalau Pârâçaras smrtah

chronologischen Werth hat, ist, so viel ich weiss, noch nicht untersucht.

<sup>3</sup> Bei ihm heisst es (I, 14, 1) caturthe garbhamåse sîmantonnayanam.

<sup>3</sup> Von den Gesetzbüchern geben Vishnu (in adhy. 27) und Yājñ. (I, 11) an, dass es im 6ten oder 8ten Monat zu verrichten sei, also dieselbe Zeit, welche Pår. bei der ersten Schwangerschaft vorschreibt. Beliebigkeit bei jeder folgenden wird da ebeusowenig erwähnt, wie im grhya. Man beachte zugleich die nahe Verwandschaft des Yājū. mit unserem Påraskara. (S. STENZL. zu Pår. III, 10, 1).

ich recht sehe, ist die Ursache dieser Spitzfindigkeit nicht weit zu suchen. Die Gewohnheit der Kåtyåyanås das simant. in jeder Schwangerschaft zu wiederholen ist später entstanden als die Abfassung ihres Ritualbuches: sie entwickelte sich als Consequenz eines theologischen Dogmas, das in Sr.'s Aum. zu Pår. a. a. O. und von Når. zu Âçv. I. 14, 1 erörtert wird, und war ihrerseits wieder von Einfluss auf die Auslegung der betreffenden Stelle im grhya. - Ein gleiches Bestreben finde ich in der Art und Weise, wie bei Nar. zu Açv. I, 22, 1 einige Erklärer die Zeit der Bartscheerceremonie vom 16ten Lebensjahr ins 16ten Jahr nach der Einführung beim Lehrer verlegen, eine unsinnige Auffassung, wie sie nur aus dogmatischem Triebe und im Kopfe spitzfindiger Theologen aufkommen konnte. Eben gewaltsam ist die Gleichstellung von priya mit jâmâtr beim Schol. des Çâukh. II, 15, 8 (sehe Old. zu der Stelle), offenbar dadurch beeinflusst, dass man die Sitte nicht mehr kannte, Freunde ohne spezielle Veranlassung mit dem argha zu bewirthen. Ueberhaupt hat diese uralte Ceremonie der Gastfreiheit ihre eigentliche Bedeutung schon lange eingebüsst, und in manchen Stücken, wie schon COLEBROOKE einleuchtete 1, Aenderung gelitten. Unter anderen enthält sie eine Fusswaschung. Bei Gobhila 2 scheint sich der Gast selbst die Füsse zu waschen, so auch ist die Vorschrift der späteren Werke, welche COLEBR. benützte, Âcv. aber (I, 24, 11 fg.) sagt ausdrücklich, dass er sie waschen lässt: pådau praxålâpayîta daxinam agre brâhmanâya prayacchet savyam çûdrâya wer lasse sich die Füsse waschen; den rechten reiche er dem Brahmanen zuerst, dem Çûdra den linken# oder mit anderen Worten "wenn ihm der Gastherr selbst die Ehre der Fusswaschung erweiset, reiche er ihm den rechten zuerst, wenn es ein Diener that, den linken "; lächerlich klingt dazu der Zusatz des Nåråy. "wenn xatriya oder vaiçya Wüscher (praxâlayitârau) sind, so ist es einerlei, welchen Fuss er zuerst darreiche." Ohne Zweifel ist Âçv.'s Fassung die ältere. Es würde dem eigensten Wesen der Gastfreiheit zuwider sein, wenn was der Hausherr nicht selbst that, son-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. seinen dritten "Essay on the rel. cerem. of the Hindus" z. B. p. 222 dor Misc. Ess. ed. Cow., Th. I.

<sup>\*</sup> Sehe ST.'s Anm. zu Pår. I. 3, § 9 nnd 10. Der gedruckte Text ist noch nicht soweit vorgerückt.

dern seine Dienerschaft thun liess 1, dieses der Gast selbst zu thun genöthigt wäre. Auch bei Homer wäscht sich kein Eérog, wenn auch der Bettler Odysseus, selbst die Füsse. Wo dies aber, wie jetzt in Indien, Brauch ist, da ist der gastliche Empfang zu leerer Form herabgesunken. Nach den Auslegern und Paddhati schon in den Tägen Påraskara's; denn so erklären sie die darauf bezügliche Vorschrift in seinem sütra. Sieht man sich aber seine Worte an, ohne zugleich den Commentar vor sich zu haben, so muss man gestehen, dass eine solche Interpretation nur durch Zerstörung der natürlichsten Satzgliedrung und des graumatischen Verbandes möglich war. Am deutlichsten springt dies ins Auge, wenn ich das bei Äçv. und Pår. der Fusswaschung vorangehende und diese selbst getreu nach Sr.'s Ausgaben zusammenstelle:

#### Âcvalâyana.

#### Pâraskara.

I. 3

1, 24

(7) vishtarah pâdyam ar-|(5) âharanti vishtaram ghyam âcamanîyam ma-|padyam pâdârtham udadhuparko gaur ity eteshân kam arghyam âcamanîyam tris trir ekaikam vedayante (vgl. die Definition des dhughrtam apihitan kammadhuparka 5 uud 6 dadhani madhv ânîya sarpir tris trih prâha vishţarâvâ madhvalâbhe.)

(8) aham varshma sajātā- (7) vishtaram pratigrhnāti nâm vidyutâm iva sûryah (8) varshmo 'smi samânâ-| idan tam abhitishthâmi|nâm udyatâm iva sûryah | yo mā kaçcā 'bhi dāsatīty iman tam abhitishthāmi viçed (9) åkramya vå (10) enam abhyupaviçati (9) pådau praxâlâpayîta (11) pådayor anyam vishtara

(4) âsanam âhâryâ'ha sâdhu bhavân âstâm arcayishyâmo bhavantam iti.

madhuparkan dadhimasye kâmsyena (6) anyas dîni (dazu § 26 âcântodakâya çâsam âdâya gaur iti trih prâha)

udagagre vishtara upa-yo mâ kaçcâ 'bhidâsatîty daxinam agre brâhma-lâsînâya (10) savyam pâ-

<sup>1</sup> Selbst der arme Carudatta wäscht sich, als er in später Nacht zu Hause gekommen ist, nicht selbst die Füsse. Man sehe den dritten Act der Mrochaksft. ņāya prayacchet (12) sa-dam praxâlya daxiņam vyam çûdrâya. praxâlayati (11) brâhmaņaç ced daxiņam prathamam.

16 Hieraus ergiebt sich: Io. Bei Âcv. fehlt der von Pår. beschriebene Anfang der Ceremonie, dass nl. dem Gaste mit freundlicher Rede ein Sessel vom Gastherrn angeboten wird 1. IIo. Die Gegenstände, welche dem Gaste nach dreimaliger Ankündigung dargeboten werden sollen, sind dieselben bei beiden, nur hat Par. eins obendrein, zwischen 1 und 2 des Âçv.; denn Äçv.'s erstes: vishtara (Bündel zum Sitzen) ist auch bei Pâr. no. 1, doch Âçv.'s zweites: pådya (Fusswasser) ist bei Pår. nº. 8, Pår's nº. 2 aber padya (ein Bündel für die Füsse; man sehe Sr.'s Anm. zu der Stelle) fehlt bei Âcv. Darum sind auch nº. 3-6 des Âcv. nl. arghya (Ehrenwasser), âcamanîya (Mundspülwasser), madhuparka (die süsse Speise), go (die Kuh) = Par. nº. 4 bis 7. IIIº. Auch die Benennung der gleichen Gegenstände ist dieselbe, allein auch hier ist nº. 2 des Âçv. - Par.'s no. S auszunehmen; Äçv. hat pâd ya, Par. - wunderbarer Zufall - dessen Umschreibung pådårtham u d'a ka'm, gerade die Glosse, die sich in den Scholien zu Pan. V, 4, 25 vorfindet. Und sonderbar, Par.'s no. 2, das bei Âçv. fehlt, ist fast gleichlautend mit Açv's padya 2. Schaden nur, dass ein Wort padya in der Bedeutung "Bündel für die Füsse" weder bei Lexicographen noch bei Grammatikern noch sonst wo in der Literatur bekannt, ja in Streit mit der grammatischen Regel (Pan. VI, 3, 53) gebildet ist. - Nach der Aufzählung der Ehrengaben folgt ihre Anwendung. Der Gast setzt sich auf den vishtara, bei Açv. darf er auch darauf treten 3. Dann folgt bei Âcv. natürlich die Anwendung der zweiten Ehrengabe, nl. des pådya, bei Par. erwärten wir aber erst zu hören, was mit dem padya geschehen voll. Glaubt man den Auslegern, Har J M M

<sup>1</sup> Die Aufforderung an den Besucher sich su setzen ist übrigens auch im gewöhnlichen Leben stehender Brauch in Indien, wie bei uus; in der Literatur sind Beispiele leicht zu finden, wie Vikramorv. p. 58; Mudrår. p. 42; 70; Ratn. p. 52; Målavik. p. 17; 20; 183; Kathås. 6, 68 u. A. (die Dramata citire ich nach den Ausgaben des Prof. Jivänanda Vidyäsagara.)

- Å Nach Sr.'s Angabe in seiner Separatausgabe des Pår. I, 3 (1855 mit Glückwunsch an Alex, v. Humboldt) S. 11 hat Jäyarama wirklich pådyam.

<sup>3</sup> Auch hier ist diese, wie aus dem Spruche hervorgeht, ursprüngliche Fassung nur bei Âçv. bewahrt.

so wird es wirklich erwähnt, denn pådayor anyam vishtara Asinaya soll bedeuten wein anderes für die Füsse [giebt er] dem Gast, wenn er auf dem vishtara sitzt «. Freilich ist von einem dadati weder hier noch früher ein Spur zu finden, und cs mag befremden, dass der sütra-Verfasser, der sich über die Aussparung einer Buchstabe mehr freuen soll, als über die Geburt eines Sohnes 1 statt zwei Characteren padyam deren fünf (pådayor anyam) anwendet ...... Doch genug des Unsinnes. Man gebe nur kein Acht auf die dummen Paragraphenziffern und verbinde den Dat. åsinaya mit den verbis praxalya und praxalayati, wo er hingehört. Thut man dies, so hat man eine sehr einfache Interpretation, das fehlerhafte padya verschwindet, und es kommt der schönste Einklang mit Âçv. heraus. Auch hier wäscht der Brahmane selbst dem Gaste die Füsse, oder lässt dies einen Andren thun; wenn selbst (bråhmanac det) den rechten zuerst. Wer aber wird hier dem Brahmanen gegenübergestellt? Er muss genannt sein in den, so wie sie hier stehen, verderbten Wörtern pådayor anväm. Paläographisch erlaubt und dem Sinhe nach geboten ist es statt an yam zu lesen an yo; man streiche ausserdem das durch die falsche Deutung des vorhergehenden pådavor nöthig gewordene und daher eingeschaltete pådam, und wir bekommet den angemessenen Satz: pådavor anvo vishtafa åsinåva savyam prazalya daxinam prazalayati brahmanaç ced daxinam prathamam "von den Füsseh wäscht ein Andrer dem auf dem vishtara Sitzenden den rechten erst nachdem er den linken gewäschen, wenn [aber] der Brahmane [wäscht], den rechten zuerst." Leicht sieht man auch, dass padyam in § 5 ans pådyam entstellt und pådårtham udakam ein in den Text eingedrungenes altes Glossem ist: 2 Nach dessen Beseitigung ist auch in Zahl, Benennung und Reihenfolge der Ehrengegenstände die Uebereinstimmung zwischen Acv. und Pår. eine vollkommene. Der einzige Unterschied, der noch übrig bleibt, ist dass Pår. das oben erwähnte åsana dem vishtara vorangehen lässt, während es bei Âçv. fehlt. Es wird aber weder von den Scholiasten, noch in der Samskarapaddhati ein anderes âsana genannt; als eben der vishtara; hieraus folgt: mit asana und vishtara sind zwei vishtara gemeint, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. MAX Müller "Hibbert Lectures" p. 146.

<sup>•</sup> Nur zweifelnd spricht sich STENZL. in seinem -Glückwunsch- p. 10 in sliesem Siune aus. In der Ausg. des Pår. schweigt er darüber ganzlich.

wirklich geben Gangådhara und die Erklärer bei STENZLER ebensoviel als benöthigt an <sup>1</sup>. Dieser Umstand gab Veranlassung zu dem Entstehen der Corruptel padya, worin man das zweite vishtara suchte, und zu der Aufnahme des pådårtham udakam als Stellvertreter des pådya. — Also folgte aus dem Bestreben der Ausleger, den Brauch ihrer Zeit aus ihrem grhya herauszuholen, dass sie ihn durch Textesentstellung und gezwungene Interpretation vielmehr hineinlegten.

Leichter aufzudecken ist eine andere Inconsequenz zwischen Grhyaverfasser und Scholiast. Im zweiten Kapittel des vierten Buches von Âçvalâyana wird der Leichenzug beschrieben. Voran gehen die Feuer und die Opfergeräthe, hinter ihnen der Todte getragen oder auf einem bestimmten von Kühen gezogenen Fuhrwerk, nachher die an ustarani, endlich die Verwandten. Unter anustaranî versteht man eine Kuh, die, nachdem sie ant der Verbrennungsstätte geschlachtet ist, dem Todten zur Hülle mitverbrennt werden soll. Dazu legt man die Glieder des Thieres auf Glieder des Leichnams, je in einer bestimmten Reihenfolge, und das Ganze wird mit dem Felle des Thieres bedeckt, wie es Âcv. IV, 8, 20-25 genau dargestellt ist. Der Sinn dieses anstössigen Brauches ist ziemlich klar; die Kuh ist das Symbol des Lichtes, wie immer; darin gehüllt soll der Todte zu Yama's Reich eingehen. Derselbe Gedanke liegt zu Grunde, wenn man zur Darbringung an die Götter die Opferspeise nit âj ya unterbreitet und übergiesst. (S. Âçv. I, 11, 14 und STENZI.. zu der Stelle). Dass der Brauch uralt ist, dafür zeugt der Vedavers, dessen Anwendung hier vorgeschrieben wird, und der auch wirklich ganz zur Handlung stimmt: agner varma pari gobhir vyayasva u. s. w. (Rgv. 10, 16, 7). Zur Zeit des Âçval. durfte man schon die Kuh durch eine Ziege verfangen (s. die bald anzuführ. Stelle), nach demselben Princip, das im Allgemeinen den Ziegenbock als Substitut jedes Opferthiers hat aufkommen lassen, als das Tödten des Rindes u. s. w. für unerlaubt zu gelten anfing 2. Nåråvana bemüht sich um durch Interpretationskünste die Nicht-Nothwendigkeit dieses Umlegethieres darzuthun. So zieht er eke aus Âçv. IV, 2, 3 pîthacakrena goyuktenety eke zugleich zu dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In der bei STENZL. zu Pår. I, 8, 9 citirten Gobhilastelle ist die Darreichung des zweiten vishtara beliebig: dvau cet prthag rgbhyam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Āryavidyāsudhākara p. 80-82,

folgenden Satz: anustaranîn gâm — ajâm vâ — ekavarnan — krshnam eke — savye bahau baddhva 'nusankâlayanti (§ 4-8) 1; und in Kap. 3, wo das Verfahren mit der anustaranî ohne irgend eine Anweisung, woraus man schliessen könnte, dass es beliebig wäre, ausführlich wird dargestellt, benützt er die Gelegenheit, dass Âcv. angiebt, was nach Einigen zu thun sei, wenn die Nieren fehlen, um uns zu belehren, dass damit gemeint werde «wenn das Umlegehier fehlt," anustaranî nityâ ced vrkkâpacâro nopapadyeta tasmåd anityeti manyåmahe. Implicite sei damit zugleich die Vorschrift gegeben, dass wenn das Umlegethier fehlt, man zum Ersatz nachgeahmte Glieder aus Grützen verfertigen soll und mit diesen verfahren, wie mit den wirklichen Gliedern (Når. zu Âçv. IV, 3, 23). Alles leeres Geschwätz, wenn man dadurch den Âçv. besser zu verstehen hofft, doch lchrreich, insofern wir daraus ersehen, dass die anustarani zu Nåråyana's Zeit veraltet war, und nur noch ein symbolisches und theoretisches Bestehen hatte.

Von den europäischen Herausgebern hat sich OLDENBERG der einheimischen Auslegung gegenüber auf einen unabhängigeren Standpunkt<sup>2</sup> gestellt, als STENZLER, der bisweilen seine bessere Einsicht der Ansicht seiner Führer opfert. Dieses war übrigens zu erwarten. STENZLER ist einer der Pioniere unserer Wissenschaft; als er seine ersten Arbeiten unternahm, war es bei Weitem schwieriger Commentare zu Sanskritschriften zu benützen und zu entbehren, al. jetzt; zur Ausübung besonnener Kritik war die Zeit noch nicht gekommen. Doch obgleich dieses rüchsichtsvolle Benehmen bei den Anfängen unserer Wissenschaft sehr berechtigt war, so ist es natürlich, dass die jüngeren Forscher auf dem heutigen Standpunkte der Sanskritphilologie die Mei-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch hier ziehe ich eine andre Satzabtheilung vor, als die bei ST. vorliegt. Bei ihm bildet ajäm vaikavarnäm éinen Satz, und doch ist die zunächst licgonde Auffassung diese, das jedes Umlegethier, es sei eine Kuh, oder deren Substitut die Ziege, eiufarbig oder schwarz sei. Nach ST.'s Text würde die Bestimmung der Farbe nur die Ziege betreffeu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Seine Kritik in der Behandlung der Zeugnisse des übrigens nicht sehr guten Commentars des Çânkh. ist anerkennenswerth. An einer Stelle aber muss ich diesem gegen ihn Recht geben; Çânkh. 4, 7, 8 ist nabhyeshu gewiss als die "Begegnungspunkte der Jahreszeite" zu deuten, man vergl. 4, 5, 17 rtvantyåsu ca råtrishu. Auch von Pår. (2, 11, 2) werden die rtusandhayas den anadhyûyas beigezählt. Uebrigens hat nabhya nirgendwo die Bed. "wolkig", und kanu sie auch uicht haben.

nungen erhheimischer Interpreten nicht zum alleinigen Maasstab nehmen können oder wollen. Und dass wir Europäer hier und da den Text wirklich besser verstehen können, als die indischen Ausleger selbst, kann ich mit einem einleuchtenden Beispiele begründen. Åçv. I, 8, 10 fg. schreibt vor, dass die Jungvermählten nach vollendeter Hochzeit während eines näher bestimmten Zeitraums keine salzhaltige Speise essen, Enthaltsamkeit üben. geschmückt sein, auf dem Boden schlafen sollen 1. Als Grund dieser Beschränkung wird angegeben éka rahir jâyata iti. STENZI., übersetzt nach Når. "denn dann wird ihnen ein Rshi geboren, win der Anm. aber zu dieser Stelle steht: «Andere erklären diese Worte so: am Ende dieser Beschränkung wird ihuen ein und derselbe Rshi zu Theil, d. h. die Frau geht aus dem Geschlechte (gotra) des Vaters in das des Gatten über. När.« Dass der wunderglaubige Hindu diese Erklärung nicht billigte und ihr den einen Rshi, der dem Ehepaar als Sohn verheissen wird (1), vorzieht, ist begreiflich, der europäische Forscher aber, der weiss dass der Uebertritt des Weibes in die Familie three Ehcherrn allgemein indogermanisch ist, soll sie ambabus manibus als einen neuen, schönen Beweis dieses Facturis anfasson.

Obgleich also Kritik beim Benutzen der Commentare durchaus geboten ist, so würde es einseitig und ungerecht sein um ihre gelegentlichen Verirrungen, welche überdiess gewöhnlich nicht ihnen selbst, söndern den sie bedingenden Umständen zu verübeln sind, die grossen Dienste zu verkennen, welche sie unsrer Wissenschaft leisten. Ohne sie würden uns die Ritualbücher so gut wie unverständlich sein. In ihnen wird Vieles erörtert, was im sütta, eben weil die Schüler es besser praktisch lernten, übergangen ist. Wo es sich aber handelt um die Praxis des Rituals, um das als selbstverständlich im Lehrbuche nicht oder nur kurz besprochene Détail, ist den Auslegern fast immer unbedingt Glauben zu schenken, da sie nicht nur aus Büchern, söndern aus eigner Effahrung schöpften: Das sütra war und ist nöch jetzt zum Äus wend ig lern en bestimmt <sup>4</sup>; es enthält

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anch hier ziehe ich der Texteseintheilung bei När, und St. eine sprachlich und sachlich bessere vor; man lebe: sta ürdhvam.... trirätran dvädaçarätrani samvatsatam val'ka jshir jäyäta iti als eine Parsgraph, denh das Mötiv ist dasselbe ohne Unterschied, wie lange das vrata beobachtet wird. Man vergleiche eine ähnliche Bestimmung für das vrata des brahmacärin I, 28, 19.

<sup>&</sup>gt; Wie Çânkh. Grhy. II, 7 und IV, 8 die Lehr- und Lernmethode dargestellt

nur das Allernothwendigste; die umständliche Erklärung 1 wird aber vom Lehrer dabei gesprochen. Darum heisst diese im Gegensatz zum sûtra das bhâshya, d. h., das zu sprechende, « 2 gleichsam ein livre du maître der französischen Schulmethode. Desshalb ist es auch sehr wahrscheinlich, dass im Ritual wie in auderen Wissenszweigen, z. B. in der Grammatik, die ältesten bhâshya zugleich mit oder bald nach Abfassung des sûtra verfasst sind; ja es ist sehr gut denkbar dass der Verfasser des "Leitfadens" selbst eine "mündliche Erklärung dazu" ausgearbeitet habe. Doch indem das sütra blieb, verdrängte stets ein späteres bhåshya das frühere. Die verhältnissmässig ältesten, uns nur dem Namen nach bekannten Commentare, wie des Karka zu Pâraskara (s. STENZLI Einl. p. XI, XII) und des Devasvâmin zu Âçv. (s. Nâr. in den Eingangsversen zu seiner vrtti des Âcv.) \* sind zeitlich gewiss nicht weit entfernt von den uns wirklich erhaltenen. Es würde ein werthvoller Fand von grossem Gewinn sein, wenn man ein bhash ya zu Vorschein brachte, das die Anschauuttgen der eignen Zeit der grhya-Verfasser enthielte oder wenigstens diesen nahe stände. Nur mittelbar pflücken wir die Früchte der Arbeitsthätigkeit der alten yåjñikås.

wird, und wie sie sich durch mehr oder weniger deutliche Hinweisungen in der Literatur kund giebt, so ist sie wesentlich noch heute. S. MAX Müllke in den mehrmal erwähnten "Hibbert Lectures" p. 156 ff.

<sup>1</sup> Wenn es Çânkh. IV, 8, 1, heisst nykyopetebhyaç ca vartayet, sö ist mit vartayet gemeint «der Lehrererkläre oder erläutere die Heilige Schrift.» Dass vrtti ein Synonym ist von bhåshya, ist bekaunt.

<sup>2</sup> Somit ist eine direkte Ableitung des mit krt-Suffixe gebildeten bhåshys in der Bed. «Commentar» von bhåshå «Sprache» ausgeschlossen, insofern diese Wörter unabhängig von einander aus derselben Wurzel herausgewachten sind. Dass ein taddh. bhåshya von bhåshå gebildet werden konnte und wirklich bestand, wird natürlich damit nicht in Abrede gestellt.

<sup>3</sup> Dieser Devasvâmin muss auch gemeint sein wenn Når. den bhåshyakåra anführt (z. B. I, 34, 16 [St. 19]; II, 8, 3; 4, 13). Ín den Kingangsversen zu Âçv.'s Çrautas wird eben dieser Commentar bhåshya genannt:

Åçvalâyanasûtrasya bhâshyam bhagavatâ krtam

DevasvâmisamākHyena vistīrņam sadanākulam

tatprasådån mayedånîn kriyate vrttir îdrçî

Nåråyanena Gårgyena Narasimhasya sünunå.

Also durch die Gunst des D. hat Nar. eine vrtti zum Grautas. geschrieben. Auch der Verfasser der vrtti zum Grhyas. erzählt dasselbe mit ziemlich gleichen Worten

> Äçvalûyanam Acûryam pranipatya jagadgurum Devasyâmiprasâdena kriyate vrttir îdrçî.

Wahrscheinlich verdanken wir ihnen auch die Sicherstellung des Textes im Grossen und Ganzen, indem hier wie überall, wo einem Texte eine jedes Wort erklärende Auslegung zur Seite geht, diese jenem gleichsam zur Stütze dient. Ausnahme machen nur die vedischen Sprüche, welche bisweilen fürchterlich gelitten haben.

Jedoch giebt es noch manche Stelle, wo die Lesart der Ausgaben Verbesserung bedürft. Wenn ich jetzt zu einigen unter ihnen Verbesserungsvorschläge gebe, thue ich das ohne damit dem Verdienst der Herausgeber einigermassen Eintrag zu thun. Auch der correcteste Text bietet Stellen, zu deren Aufklärung die Arbeit mehrerer vonnöthen ist.

Dass e und ai, o und au in den Handschriften und in der Aussprache häufig verwechselt werden, ist eine bekannte Sache. Unter den variis lectionibus unsrer grhya-Ausgaben is diese Klasse von Fehlern natürlich auch vertreten; man sehe z. B. Sr.'s Krit. Anm. zu Pår. II, 13, 2 (der Text hat das grammatisch unmögliche anaduhau, in der Uebers. ist es berichtigt); III, 1, 4; 11, 10; Old. zu Cankh. I, 26, 16; 28, 28; II, 1, 17; IV, 18, 1. Wo Grammatik oder Satzverband e oder o fordern, da schreibe man so, wenn auch alle Handschriften ai oder au böten, und umgekehrt. Darum lese man Par. I, 18, 1 proshyaitya statt proshyetya, man vergl. die Parallelstelle Açv. I, 15, 9 pravâsâd etya; etya bedeutet "gekommen", it ya bedeutet Nichts. Ebenso muss es im Spruche bei Pår. II, 1, 6 heissen ushnena våya udakenaihi (oder besser okena ehi) statt okenehi, denn man fordert den Våyu auf zu kommen, nicht zu gehen. In einem anderen Spruche Pår. II, 4, 3 lese man sami dhai statt samindhe; es betet / der Schüler zu Agni, dass er win Leben, Verstand, Kraft u. s. w. auflodre«, er erzählt nicht, dass er es schon thut; man vergl. den unmittelbar folgenden Prec. bhûyâsam und Imper. asân i. Pår. II, 15, 2 steht in der Ausgabe praushtapadåbhyas; es scheint dass die Hss. in dieser Lesart einig sind, denn Sr. erwähnt keine abweichende, und auch meine beiden Hss. haben prau<sup>o</sup>, dennoch ändre man proshtapadåbhyas. Die Vollmondsnacht, an welcher der Mond in diesen nazutra steht, heisst praushtapadî und der Monat praushtapada, doch die zwei nazatra selbst haben den Namen proshtapadas,

vergl. Pân. VII, 3, 18 mit IV, 3, 53 und BORTHL. und ROTH s. v. Umgekehrt hat die Edition des Âçval. in der Bibl. Ind. II, 5, 9 irrthümlich proshthapadyâ im Texte, doch in Nâr.'s Commentur den richtigen Form praushtno! — Und so ist auch Pâr. III, 4, 9 ein au in o zu ändern, nl. statt opyaudumbara<sup>o</sup> zu lesen opyodumbara<sup>o</sup>. Da wir hier eine Zusammensetzung haben, ist nicht das poss. adj., wie Çânkh. II, 1, 20 audumbaro dando, Pâr. II, 10, 13 audumbaryas (sc. samidhas) nöthig, doch wie Çânkh. I, 22, 8 und III, 2, 1 (resp. udumbaraçalâțubhis und udumbaraçâkhayâ), das subst. udumbara. Pâr. hat geschrieben udumbarapalâçâni == udumbarasya p.

Wie nach ST. Krit. Anm. zu Pâr. III, 8, 3; 10, 51; 11, 10; 12, 2; 15, 22 in einigen Handschriften, so ist Pâr. II, 5, 9 das Zeichen des Diphthongs in allen an unrichtiger Stelle überschrieben; man verbessere darum visrjeta und vergl. ebend. § 2 bhixeta, § 8 tishthet, § 10 syât, § 12 varjayet.

Wie Âçv. III, 5, 10 nach ST. in zwei Hss. ad hyâ ya ir geschrieben ist statt ad hyâ pyair, so ist ein ähnlicher Fehler zu verbessern Çânkh. I, 11, 3. Aus dem Satzverband geht hervor, dass dort stehen muss nicht "nachdem das Mädchen ein gefärbtes oder noch ungewaschenes Kleid angethan hat", sondern "man lässt sie ein gef. oder noch ung. K. anthun", also doch nicht vâs ah paridhâya, sondern v. paridhâpya; man vergl. das unmittelbar vorangehende âplâvya und die Parallelstelle Pâr. I, 4, 12 athainâm vâs ah paridhâpayati.

Pår. II, 10, 22 ist edirt in dras tad veda yena yathå na vidvishåmahe, wo entweder yena oder yathåzu viel ist. Bedenkt man aber, wie oft y und p in någarî-Schrift unter einander verwechselt werden, so ist es sehr wahrscheinlich, wo nicht gewiss, dass diese Worte falsch gelesen sind statt indras tad veda yena pathå<sup>o</sup>: "Indra weiss es, auf welchem Wege wir uns nicht entzweien werden" <sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie leicht auch y und m verwechselt werden können, zeigt folgende Stelle sus dem 3ten Akte der Ratn&vall. In der Schilderung von Sågarikå's Bestürzung und Scham, dass sie entdeckt sei, heisst es in den gedruckten Texten:

hriyâ sarvasyâ'gre nayati viditâsmîti vadanam

dvayor drshtvå 'låpan kalayati kathåm åtmavishayåm u. s. w.; statt nayati hat eine andere Rezension harati; hier bedürfen wir aber *namati*. Die beschämte Sågarikå senkt das Haupt in Jedermanns Gegenwart, sie wagt es nicht aufzublicken.

Âçv. III, 9, 4 heisst es vom Schüler, dass ihm das Bad gestattet sei, wenn er bis ans Ende des Wissens ist durchgedrungen oder nach Erlaubniss des Lehrers. nachdem er mit einem Geschenk darum gebeten. Doch wenn auch der Sinn zu erkennen, die Worte vidyante gurum arthena nimantrya krtånujñåtasya vå snånam [so Sr.; die Ed. der Bibl. Ind. hat °arthena nimantran krtvå 'nujñå°] sind schwerlich richtig. Man ändre °arthena nimantrya krtånujñåkasya°; k und t sind in någari-Schrift leicht mit einander zu verwechseln.

Çânkh. I, 28 beschreibt das caudakarma; unter dem dazu benöthigten Geräthe gehört auch ein Spiegel (ådarça), s. § 7. Weder Acv. noch Pår. erwähnen diesen, bei Gobh. ist er beliebig (s. II, 9, 4). Wie natürlich verordnet Gobhila, dass der Spiegel dienen soll, um darin zu blicken; am passenden Moment der Anwendung heisst es auch (§ 13) audumbaran xuram prexata ådarçam vå (åd. vå, weil hier der Spiegel nicht nothwendig). Nach den Handschriften des Cankh. soll aber der Vater die Haare und die mit diesen vermischten kuça-Halme mit dem Spiegel ..... berühren! (keçân kuçatarunan câ 'darçena samsprçya). Ich stehe nicht 'an dieses samsprçya zu ändern in samsparçya, damit der Vater in den Spiegel blicke; ådarçena samsparçya heisst doch " sie mit dem Spiegel in Berührung gebracht habend " v. a. "nachdem er Haare und Halme in den Bereich des Spiegels gebracht hat. "

In den Handschriften kommt es mitunter vor, dass eine oder mehrere Sylben von den Abschreibern übergangen sind, wie z. B. in allen des Âçv. die Sylbe mu (II, 1, 10); s. Sr. krit. Anm. zu der Stelle; aus meiner Handschr. B. des Pårask. habe ich mir 41 Versehen dieser Art gemerkt. Auch Pår. I, 17, 2 und Cankh. 111, 8, 4 liegen meiner Meinung nach Beispiele vor. An erstgenannter Stelle wird beim namakarana vorgeschrieben, dass der Name sei dirghäbhinishtäna. STENZIER übersetzt minit langem Auslaut m, sodass abhinishtâna = "Auslaut» wäre. Da abhinishtâna aber in den grhyis bei der Bestimmung des dem Knaben zu ertheilenden Namens ein stehender Ausdruck ist, geht es nicht an es bei Pår. anders zu deuten, als bei den Anderen. Und das würde man thun; denn in der Parallelstelle des Âçv. (I, 15, 4) abhinishtanantam und in der des Gobh. (11, 8, 14) dìrghåbhinishtånantam hat nicht abhinishtana, sondern anta die Bedeutung "Auslaut", und ersteres ist den Commentaren nach das hier ganz angemessene visarjanîya. Ueberdiess wäre eine andere Auffassung in Streit mit Pan. VIII, 3, 86 und den Lexicis. Darum ist offenbar auch bei Par. zu lesen dîrghâbhinishţânântam. Nachdem die Figur nta vom Abschreiber des archetypus überschen war, blieb der Fehler stehend, da die Leser sich der ursprünglichen Bedeutung des verälteten Wortes nicht mehr bewusst waren, und die Glosse mit ihrer sachlichen Erklärung ihnen genügte. - Bei Çânkh. ist ein trishtubh-Spruch verdorben, der beim Kosten der neue Frucht zu sprechen ist. Bei Old. steht er in folgender Fassung: amo'si prâna tad rtam bravîmy amo'si sarvân asi pravishtah | sa me jaram rogam apanudya çarîrâd amâ ma edhi mâ mrdhâ na indra. Dass in der letzteren Vershälfte die überflüssigen Anfangswörter sa me zu tilgen. sind, weiset das Metrum aus; doch auch der zweite pada ist nicht in der Ordnung, zwischen sarvan und asi fehlt eine Silbe. Demungeachtet hat Old. den Spruch ungeändert übersetzt, und den Wortschatz des Sanskrit mit dem neuen sarvanc == viçvanc bereichert, das ja auch im Index zum XVten Theil der Ind. Stud. sein Plätzchen bekommen hat. Jedoch thut man besser es wieder zu streichen, und sarvan zu ergünzen mit der nicht allein vom Metrum, sondern auch vom Sinne geforderten Silbe. Man lese nur: amo'si pråna tad rtam bravîmy amo'si sarvângam asi pravishțah jarâm | rogamº.

Ich übersetze — insoweit Uebersetzung des schwebenden, an Vieles zugleich anspielenden Ausdrucks eines vedischen mantra möglich ist —: "Bei mir bist du, Lebenskraft, ich sage das der Wahrheit gemüss; mein bist du, meinen ganzen Körper hast du durchdrungen. Sei mit mir, Alter und Krankheit vom Leibe hinwegtreibend, vernachlüssige uns nicht, Herr!"

Auch einige andere verdorbene Sprüche lassen nach meiner Ansicht eine gelinde Heilung zu — Pår. I, 9,5 enthält einen Spruch, den in einer gewissen Ceremonie das Weib zu sprechen hat, wenn sie einen Sohn verlangt: pumåm sau Mitrâyarunau pumåmsåv Açvinåv ubhau | pumån Indracca Sûryacca pumån samvartatåm mayi | punah svåhå. Die zwei letzten Wörter sind auffallend, denn unmittelbar folgt, dass der Spruch bei einer ersten Spende zu sagen sei (iti pûrvån garbhakâmâ); vergl. Çâukh. I, 17, 9. Man ändre pumse svaha, d. h. "dem Männlichen" oder "der Männlichkeit svåhå «, vergl. I, 12, 4: nama striyai namah pumse. Im Spruche selbst werden nur männliche Gottheiten, eben ihrer Männlichkeit wegen angerufen. - Pår. 11, 4, 8 lese man medhâm me Açvinâvo; vergl. Âçv. I, 15, 2. - Pâr. II, 6, 17 ist durch falsche Worttheilung unklar; ein gesunder Gedanke kommt nur heraus, wenn man liest Somo râjâ yam âgamat (STENZI.. hat Somo râjâ'yaın âgamat) sa me°. Es gehört nl. dieser Spruch bei der Handlung des Zahnreinigens; der Reiniger aber, heisst es, sei vom udumbara-Holz verfertigt. Der Natur der Sache nach muss von diesem Holz im Spruche die Rede sein, d. h. nach indischer Terminologie ist das audumbara ebenso die devata des Spruches, wie die Speise z. B. in der oben behandelten Çankhåyanastelle<sup>1</sup>. Da nun sa mukham pramårxyate nur vom Zahnreiniger gesagt werden kann, so muss das entsprechende Relativ sich im vorigen Halbvers vorfinden, und der Sinn ist also: "Zu dém König Soma kam, der wird mir den Mund reinigen." Und diese Erklärung eines unserem ähnlichen Spruches finde ich auch bei COLEBROOKE, Misc. Ess. I. p. 142. - III, 2, 14 lese man anstatt Parjanyasya drshtyâ das gewiss mehr ansprechende Parjanyasya vrshtyå; so haben beide meine Codices. — Dass III, 4, 15 statt raxamanam zu lesen sei raxamånå, braucht nur im Vorübergehen bemerkt zu werden. - III, 4, 18 ist der Anfang des beim grhaprapadana anzuwendenden Spruches verderbt. Es steht da dharmasthûnaråjam çristupam ahoratre dvaraphalake, und so scheinen alle Hss. zu haben, denn die meinigen sind hierin einig, und Sr. giebt keine Variante. Es ist nicht schwer zu sehen, dass uns hier drei kleine Sätze vorliegen, nl. dharma sthûnarâjah | çrî stûpam | ahorâtre dvâraphalake. Çânkh. III, 3, 7-9 ist derselbe Spruch richtig überliefert. -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jeder Gegenstand, den man im mantra anredet, oder von welchem der mantra handelt, ist dessen devatå. So heisst in der Ssk. Paddh. p. 88 der vishtara die devatå des Spruches varshmo'smi samånånåm (Pår. I, 3, 8, Åçv. 1, 24, 8), die vadhå ist ebendas. p. 100 devatå. So öfter in der Anukramanî, s. s.B. zu Rgv. I, 28, 5-8; III, 8; X, 183. — Darum halte ich auch meine Auffassung des Wortes bhůmi Pår. I, 16, 17 als Voc anfrecht wider Sr. und die Comm., die es als Nom. betrachten. Pår. sagt nusdrücklich: der Vater spricht die Stelle an, wo das Kiud geboren ist «sa yasmin deçe jåto bhavati tam abhimantrayate.«

Diese Verbesserungsversuche betreffen nur eine geringe Anzahl verdorbener Sprüche. Die Mehrzahl ist mir gleich unverstäudlich wie den Herausgebern; manche, namentlich solche, die sich nicht in den Samhitås vorfinden, sind uns in so verzweifeltem Zustande überliefert, dass es für jetzt nicht möglich ist sie zu verstehen, viel weniger sie zu heilen. Es wäre auch besser. wenn man sich der Uebersetzung solcher vedischen Sprüche gänzlich enthielte. Ist es schon an und für sich keine leichte Sache den schwebenden und an Vieles zugleich anspielenden Ausdruck der auch durch ihren Gedankenkreis uns so fern stehenden alt-indischen Dichtung in eine moderne Sprache überzugiessen, so wird diese' Aufgabe, wenn noch offenbar arge Textesentstellungen hinzu kommen, ebenso schwierig wie nützlos. Zumal, wenn die Uebersetzung nich bloss für den natürlich schr beschrünkten Kreis der Sanskritisten bestimmt ist, sondern, wie faktisch mit STENZLER's Uebersetzungen des Âçval. und Pårask. der Fall, auch andren Kreisen zugänglich ist.

Uebrigens hat die schlechte Ueberlieferung der vedischen Sprüche in den Ritualbüchern Nichts, das befremden kann. Das Aufsagen (resp. Murmeln) einiger Gebetsformeln als integrirender Theil einer gottesdienstlichen Handlung bedingt nicht ein Verstehen derselben, geschieht vielmehr gedankenlos; und wie jetst, so sind es schon seit lange nicht die besten Kenner der alt-indischen Sprache, welche theoretisch und praktisch das überlieferte Ritual aufrechthalten und ausüben. Daher ist auch in den von Hindus besorgten Ausgaben der Ritualbücher, z. B. des Âçval., eine gründliche Vernachlässigung der mantrås nicht zu verkennen, wie sie sich oft genug in falscher Wort- oder Satzabtheilung, schlechter Orthographie, u. s. w. äussert 1. Und da die Sprüche in den Ritualbüchern gewöhnlich nicht mit erklürt wurden, so blieben auch Versehen, welche nur ein Abschreiber in diesem dem Leser unverständlichen Theile gemacht hatte, leicht stehend für immer, indem man die heiligen Buchstaben gerade ihrer Unverständlichkeit wegen, ängstlich genau nachzeichnete. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beispiele davon sind beim Durchnehmen solcher Editionen leicht zu finden. Aus Âçv. Grhy. adhy. 1 der Bibl. Ind. habe ich mir folgende Stellen notirt: 7,18; 12,2; 13,7; 14,7; 15,1; 17,6; 18,5; 20,6; 22,4; 24,14; au der zweiten von ihnen ist s. B. yatravetthå zu yatravecchå entstellt, gewiss kein Druckfehler, denn im Comm. ist das gleiche Verderbniss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lehrreich ist es die verschiedenen Verunstaltungen zu vergleichen, welche

Endlich habe ich noch zu bemerken, dass an einigen Stellen des Påraskara meine Handschriften einstimmig sind in Lesarten, welche denen der Ausgabe vorgezogen zu werden verdienen. Dass sie auch minder gute Lesarten enthalten, spricht von selbst; doch liegt kein Nutzen darin, diese anzugeben. Jene sind: 1º. I, 12, 4 vor båhyatah steht noch prâçanânte, das bei Sr. fehlt. Das baliharana findet nach dem Essen Statt, vergl. II, 14, 11; 20. II, 10, 3 âjyâhutîr; Sr. âjyâhutî. Da aber §§ 3-9 mehr als zwei Butterspenden vorgeschrieben werden, so ist der Plural passend. Umgekehrt sollte man III, 11 bei dem succincte beschriebenen Thieropfer § 1, obgleich alle Handschriften agnin bieten, dennoch den Dual. agns vorziehen, denn nach Âçv. I, 11 (wo eine ausführlichere Behandlung dieses Opfers) können nur zwei Feuer, das grhya und das câmitra gemeint sein; 8º. II, 14, 3 haben meine Hss. ekakapålan ca, und 40. III, 4, 13 ûrk ca tvâ, an beiden Stellen fehlt ca bei Sr. mit Unrecht.

## III.

Nachdem ich in vorigen Seiten einige Bemerkungen zum eigentlichen Texte unserer sütra vorgebracht habe, wünsche ich jetzt etwas näher einzugehen auf die in mancher Gestalt auftretenden Ergänzungen und Erweiterungen desselben.

Was ST. in den krit. Anm. zu Pår. II, 8, 7 bemerkt, dass in einem seiner Hss. «mehrere Wörter des Commenturs in den Text gerathen «, ist beim oben besprochenen Verhältnisse zwischen Text und Auslegung kein vereinzeltes Factum, ist übrigens auch in anderen Zeiten und Literaturen keine Seltenheit. Darum nehme man keinen Anstand offenbare Glossemata zu tilgen, wie das oben besprochene pådårtham udakam, wie Pår. 11, 11, 6 tatkålam (§ 4 bis 6 bilden einen Satz, worin tatkålam schon einmal vorkommt; das zweite tatkålam stört die Symmetrie), Âçv. I, 10, 23 die Wörter karmano und suhutam, die zur Erklärung von asya und svishtam dienen, Âçv. III, 7, 2 anabhirthpena karmanâ, eines

derselbe mautra in den Ritualbüchern verschiedener çâkhâs gelitten hat; so vergl. man s. B. Âçv. I, 17, 13 mit Pår. II, 1, 16, die ashtakâmantrâs bei Pår. und Çânkh., Çânkh. II, 18, 3 mit Âçv. I, 20, 7, Çânkh. III, 5, 3 mit Âçv. Çr. II, 5, 17.

Bhâshya Deulung von akarma<sup>o</sup>. Auch sind Pâr. II, 17, 4 und 5 um den im sûtra nicht passenden raisonnirenden Ton wohl aus einem Bhâshya eingedrungen. Offenbar ist auch Açv. I, 1, 4: vaca eva ma idan ghrtâcca madhunaçca syâdîyo 'sti prîtih svâdîyo 'stv ity eva tad âha das Wort prîtih ein an unrichtiger Stelle hingerathenes Glossem<sup>1</sup>.

An einigen Stellen finden sich metrische Citaten in den grhyasûtra vor, am meisten bei Cânkh., wo sie zuweilen von beträchtlicher Länge sind. Es fragt sich, ob diese clokas nachträglich sind eingeschaltet, oder schon von den Verfassern der grhya selbst herrühren, Old. p. 11 scheint die letztere Ansicht zu hegen, und a priori ist auch nicht viel dagegen zu sagen. Denn wirklich "macht uns schon die brâhmana-Literatur mit Sprüchen in cloka-Form bekannt, die Lehren für Leben, Recht und Opfer enthalten «, man sehe z. B. BURNELL's lehrreiche Erörterung (Einl. zur Samhitop. Bråhm. p. IV) über einen Spruch, der sich im Samhitopanishadbråhmana, bei Yâska, in der Vâsisthasmrti, in der Vishnusmrti, und endlich bei Manu in verschiedener Fassung wiederfindet. Doch man muss unterscheiden. Erscheint ein metrisches Citat an passender Stelle, d. h. sind Vorhergehendes und Folgendes damit in Harmonie und ist übrigens keine Ursache da es anzuzweifeln, da hat man das Recht nicht es dem Verfasser des grhya abzusprechen. Allein oft genug stehen die Citaten in keinem Zusammenhang mit dem Texte, dem sie einverleibt sind. Darum halte ich folgende clokâs bei Cânkh. für eingeschaltet: I, 10, 7-9 (der erste und zweite gehören dem Inhalt nach zu I, 5 und 8, keiner zu I, 10), die beiden Kapittel II, 16 und 17, zusammen 10 çlokâs (ein Gemisch von allerlei aus dharmaçastra entlehnten Sprüchen, welche viel mit dem atithya, doch so gut als gar Nichts mit dem in Rede ste-. henden madhuparka zu schaffen haben, mit dem sie nur durch das Anfangswort madhuparke verknüpft sind), IV, 7, 55 (das sich an das unmittelbar vorangehende gar nicht anschliesst und nur eine Ausdehnung ist von IV, 7, 5); das Lob das brâhmanabhojana in I, 2, 5 fgg. stimmt zwar theilweise zum adhikara, allein die letzten zwei çlokas,

Die Uebersetzung des unmittelher vorhergehenden Spruches agorudhâya gavishe ist bei ST. nicht sehr klar. Warum nicht go, wie der Sinn erheischt, als Name des "Lichtes" aufgefasst? "Dem Himmelherrscher (dyu-xâya), der das
Nicht-Licht (ago) abwehrt (rudhâya), und das Licht begehrt (gav-ishe) u. s. w "

welche Brahmanenspeisung geradezu als Stellvertreterin des Opfers verherrlichen, sind hier nicht ad rem. Ungewiss bin ich in Betreff von IV, 5, 15-17, diese Verse stehen wenigstens an ihrem Platz. Doch die kurzen Citaten Çânkh. I, 1, 15, Äçv. I, 3, 10 (man merke die alterthümliche Einleitung tad eshâ 'bhiyajñagâthâ giyate), 1V, 7, 16 Sr. gehörten allem Anschein nach von Haus aus zu den betreffenden grhya. ---Açv. I, 6, 8 ist die Definition der râxasa-Ehe wohl einem metrischen Vorbilde entlehnt; mit kleiner Umstellung kommt der Halbeloka deutlich zu Vorschein: hatvå bhittvå ca çîrshâni rudadbhyo rudatîm haret. Uebertünchte clokâs erinnere ich mich auch an einer Stelle des Gobhila (I, 2 am Ende) angetroffen zu haben; der Indische Herausgeber hat nur einen als solchen erkannt und behandelt die anderen als Prosa. Form und Inhalt nach (detaillirte Darstellung des tagtäglichen snåna) rühren sie aus einem dharmaçâstra her 1, doch ist das Metrum theilweise verwischt, ob absichtlich oder durch starke Corruption wage ich nicht zu entscheiden.

Andrer Art sind die prosaischen Zusätze. Zum Theile sind es zusammenhangslose Bruchstücke, z. B. Pår. II, 5. Genanntes Kapittel soll eine Fortsetzung sein der Beschreibung des von 1I, 2 an in Rede stehenden upanayana. Die eigentliche Ceremonie der Einführung beim Lehrer bis zum vratâdeçana behandelt II, 2, 5 bis II, 3, 2, die Rest des dritten Kapittels wird ausgefüllt mit dem "Vorsagen der sâvitrî", das nach § 6 auch an einer andern Zeit als am Tage des upanayana geschehen darf. Unmittelbar an dieses Vorsagen schliesst sich au die Holzanlegung des Schülers (1I, 4)<sup>2</sup>, und das bhixâcarana (11, 5, 1-9). Bis soweit ist der Faden zu verfolgen. Mit § 10 aber beginnt eine bunte Reihe von Vorschriften welche sich über die ganze Zeit des Schülerseins ausdehnen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergl. z. H. Manu II, 60 fgg., Vishuusmrti adhy. 62, Kuty. karmapradipa 1, 5 – 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cap. 4 fängt an atra samidådhånam. Nach den Commentt. deutet St. dieses atra als atrå'gnau d. h. in demselben Feuer, in welchem die im vorigen Kapitel beschriebene Haudlung vollzogen wurde (Uebers. p. 46). Doch auch H, 5 fängt ebenso an: atra bhixåcaryacaranam, wo eine Hinweisung auf das "Feuer" gar nicht zulässig ist. Am einfachsten ist es beide atra — welche doch auf derselben Weise zu erklären sind — zeitlich aufznfassen, d. h. "zugleich mit dem såvitryauuvåcana soll das samidådh. und das bhixåc. Statt finden."

und nicht einmal durch ein ata ûrdhvam (wie z. B. bei Âçv. I, 22, 19) angeknüpft werden. Die Beschränkungen in Lebensweise und Nahrung (§§ 10 und 12) werden unterbrochen von einer kurzen, grammatischer Construction baaren Aufzählung aller Pflichte des Schülers (§ 11)<sup>1</sup>; §§ 13 bis 15 bestimmen den Dauer des vedabrahmacarya, §§ 16 bis 28 Kleidung und Stäbe, §§ 29—31 die guruçuçrûshâ, §§ 82 bis 35 die drei Arten von snâtakâs<sup>2</sup>, §§ 36 bis 43 handeln über die patitasâvitrîkâs. An einen planmässige Anordnung des Stoffes ist hier also nicht zu denken, vielmehr an spätere Einschaltung aus anderen Ritualen.

Weit häufiger sind ganze Kapittel zur Ergänzung hinzugefügt. Es sind dies die sogenannten pariçishta. Wie ihr Name besagt, dienen sie zur Darstellung solcher Bräuche und Ceremonien, welche der Verfasser des anerkannten ghrya und crauta-Lehrbuches, aus welcher Ursache auch, übergangen oder zu kurz behandelt hat. 3 Ihre Anfügung mag zu verschiedenen Zeiten und von verschiedenen Lehrern angeordnet sein. An Form und Ausdruck sind sie meistens leicht kenntlich; sie entstanden zu einer Zeit, als man schon in Häufung von Sprüchen, deren Inhalt zum Theile mit der betreffenden Handlung in gar keiner Beziehung steht, und in einem durch viele Wiederholungen und Beimischung abgeschmackter Zusätze compliciten Ritual ein Verdienst suchte, zu welchen die relative Einfachheit des alten sinnreichen Rituals nicht hinreichte. Acvalayana's grhya, dessen im Vergleich der übrigen sichere Gestaltung wir hauptsächlich vielleicht daran zu verdanken haben, dass seine Anhänger es als Theil der cruti verehrten 4, ist fast ganz frei von diesen Zusätzen, und sind diese in einer besonderen Schrift in vier adhyåyås unter dem Titel Äçvalâyanagrhyaparicishta enthalten. Wie es sich in dieser Hinsicht mit

\* So heisst es im Anfang des Açv. Par.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine etwaige Erklärung, warum diese Worte hier stehen, ist nicht zu geben, wenn man sie nicht mit dem Verfasser der Ssk. Paddh. (f. 64) dem åcArya in den Mund legte und zum çishya sich gesprochen dächte. Das ist aber unbrahmanischen Lesern nicht zuzutrauen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch bei Gobh ist diese Bestimmung der drei Δrten von snåtakås (IIJ, 5, 21-23) ohne Zweifel eingeschaltet, da sie den Satzverband stört und Zusammenhangendes treunt.

*gråye* tu yåni noktåni kvæcid *væitdæike*'pi vå vidher alopanårthåya tåni vaxyâmy atah param,

<sup>+</sup> S, oben S. 161.

Gobhila verhält, weiss ich nicht. Bei Påraskara sind manche paricishta-kapittel, wenigstens in einem Theil der Hss., zwischen den übrigen Text hineingerathen. Von Cânkhâyana's sechs Büchern bilden die letzten zwei anerkannt 1 den pariçishta-Theil, doch giebt es ausserdem noch etliche in den ersten vier adhyâyâs, welche mit grosser Wahrscheinlichkeit ebenfalls dem Verfasser des sûtra abzusprechen sind, z. B. II, 7, III, 11, IV, 8. Ausgegeben sind alle paricishta des Âçvalâyana nl. als Anhang zum grhyas, dieses Namens in der Bibl. Ind. (p. 265-350), alle des Çânkhâyana, nl. an ihrer Stelle aus den Hss. von Oldenberg aufgenommen, keines des Påraskara. STENZLER hat gemeint, die nur in einigen, nicht in allen Hss. sich vorfindenden Kapittel aus seiner Edition ausscheiden zu müssen. Er selbst sagt darüber folgendes : «Von geringerem Gewichte sind die verschiedenen Ergänzungen, welche Påraskara's Hausregeln durch spätere Hand [oder Hände?] erfahren hat. Sie finden sich in den Handschriften B C des Textes, in C zuweilen erst am Rande, fehlen aber in A und bei Jayarâma, und die darin erwähnten Gebräuche werden von Râmakrshna meistens mit der Bemerkung begleitet, dass sie, obwohl sie von dem Verfasser des Sütra nicht ausdrücklich vorgeschrieben seien, doch dem Herkommen gemäss beobachtet werden müssen. Es war also nicht schwer, Påraskara's Text von diesen späteren Zusätzen zu befreien." Eben diese Bemerkung Råmakrshna's hätte jedoch einen Grund zur Aufuahme der betreffenden Kapittel abgeben sollen. Denn von weit grösserer Bedeutung als die Frage nach der Autorschaft und Abfassungszeit vedischer Schriften, ist die nach ihrer Authenticität, d. h. ob die in ihnen enthaltenen Verhältnisse mit der Wirklichkeit übereinstimmen, und von altersher übereinstimmten. Ohne Zweifel bestanden die in Âçv., Pâr. und anderen grhyasûtra dargestellten Bräuche`schon viele Jahrhunderte, ehe sie in der Form, in welcher sie uns überliefert sind, schriftlich aufgezeichnet wurden. Solange von dem Inhalt der paricishta-Kapittel der Gegentheil nicht bewiesen ist - und man kann doch schwerlich ihre Authenticität leugnen - so lange liegt gar kein Grund vor sie von einer Edition auszuschliessen. Es möge die Fassung der paricishta moderner sein, ihr Ritual modifizirt und ausgearbeitet,

1 S. Old. p. 7

in vielen Stücken sind sie uns ebensogut werthvolle Quellen indischer Sitte, wie die satra. Uebrigens ist es nicht immer cine leichte Sache die pariçishta aus dem Verband des ursprünglichen Werkes auszuschälen. Denn obgleich wir Recht haben einige Kapittel, welche in den Handschriften zum Theile vorhanden sind, zum Theile fehlen, als paricishta zu betrachten, so folgt hieraus noch nicht, dass darum alle andere Kapittel ächt sind. So ist z. B. auch Pår. II, 11, obgleich es sich in allen Hss. vorfindet, von dem ursprünglichen Bestande des sûtra abzuziehen, denn nach Sr.'s eigner Bemerkung wird es in der ältesten Paddbati, die er benützt hat, der des Vasudeva, nicht erklärt 1, überdiess behandelt es am Ende (§§ 9-13) mit anderen Worten den nämlichen Gegenstand, der in II, 12 beschrieben wird, und kann daher unmöglich vom Verfasser des Kap. 12 herrühren. Dass die anderen Scholiasten es wohl erklären, beweist nur, dass es zu ihrer Zeit schon dem sûtra gänzlich einverleibt war. Immer genau auseinanderzuhalten was von dem ursprünglichen sütra Theil ausmachte, was später angehängt wurde, ist keine leichte, um nicht zu sagen, für jetzt eine unmögliche Sache. Aber darum sollten auch alle paricishta-Kapitt. eines sûtra in dessen Edition mit edirt werden. Und da die Påraskarakapittel, die in Sr.'s Ausgabe keinen Platz bekommen, auch in Betreff ihres Inhalts nicht ohne Interesse sein möchten, so lasse ich sie hier selbst folgen, insoweit sie mir nl. haudschriftlich zu Verfügung stehen und nicht schon in meiner Promotionschrift de jatakarmane (p. 18. fgg.) aufgenommen sind, wie die hinter I, 12 folgenden Kapp. über das garbhadhana. Nach I, 16 folgen in meiner Handschrift nicht zwei, wie in denen St.'s., sondern drei. Ich gebe sie ohne Uebersetzung, da ich auf nur eine 2, und diese hier und da corrupte Hs. angewiesen bin.

Cod. A. fol. 11 verso Z. 6 athâto yamalajanane prâyaçcittam vyâkhyâ (Z. 7) syâmo | yasya bhâryâ gaur dâsî mahishî vadavâ yâ vikrtim prasavet prâyaçcittî (sic) bhavet | pûrne daçâ (Z. 8) he caturnâm

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vorrede zu Pår.'s Uebers. p. X: "Bemerkenswerth ist, dass P.'s Vorschriften über die Umstände, unter welchen der Unterricht im Veda unterbrochen werden muss (anadhyåya, Pår. 2, 11) von Våsudeva gänzlich übergangen sind."

<sup>\*</sup> En int diese die in meiner Schrift *de jdtakarm*. (p. 17) A gennunte, In B fehlen sie,

xîravrxânâm kâshâyam<sup>1</sup> upasa wharet 2 plaxavațodumbarâçvatthaçamîdevadâru (Z. 9) gaurasarshapås teshåm apo hiranyam dürvämkuråmrapallavair ashtau kalaçân prapûrya sarvaushadhînâm || fol. 12 recto || dampatî snâpayitva "po hi shtheti tisrbhih (V. S. XI, 50 fg.) kayâ naç citra iti dvâbhyâm (V. S. XXVII, 39 fg.) pancendrena panca vå (Z. 2) runen 3 edam Apah pravahatt(sic)ety (V. S. VI, 17) apAgham (V. S. XXXV, 11) iti snåpayitvå 4 'lankrtya tau darbheshûpaveçya tatra mâruta 🐷 (Z. 3) sthâlîpâka 🐷 çrapayitvâ "jyabhâgâv ishţvâ "jyâhutîr juhoti půrvoktaih snapanamantraih | sthå (Z. 4) lîpåkasya juhoty agnaye sváhá somáya sváhá pavamánáya svâhâ pâvakâya svâhâ maru (Z. 5) tâya svâhâ mârutâya svâhâ marudbhyah svâhâ yamâya svâhâ 'ntakâya svâhâ; mrtyave svâhâ bra(Z. 6)hmane svaha 'gnaye svishtakrte svahety || etad eva grhotpåteshûlûkakapotagrdhrah çyeno vå (Z. 7) praviçet stambha (sic) prarohed valmîkam madhujâlam vâ bhaved udakumbhaprajvalanâsanaçayanayânabhan (Z. 8) geshu grhagodhikakrkalasaçarîrasarpana ity evan chatradhvajavinåçe sårpanairr (Z. 9) te gandayogeshv anyeshv apy utpâteshu bhûkampolkapatakakasarpasangamaprexanadishv etad eva || fol. 12 verso || pråyaçcittam grahaçåntyoktena vidhinâ krtvâ "câryâya varam datvâ brâhmanân bhojavitvā svastivā (Z. 2) cyā "cishah pratigrhya çântir bhavati çântir bhavati. (19).

atha yamalacarum mârutam vyâkhyâsyâ (Z. 3) mo | yasya ca yamalau putrau dârikâ vâ prajâyate 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verschrieben für kashåyam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Worte caturnåm bis upasa 🕑 haret bilden einen Halbçloka.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Worte pancaindrena (doch wohl se zu lesen) panca vårunena müssen den Anfang eines mantra's bilden, doch habe ich nicht finden können, woher dieser genommen.

<sup>4</sup> Dieses snåpayitvå ist hier zu viel, es steht schon im Anf. der ersten Zeile: dampati snåpayitvå.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch die Wörter yasya bis prajâyate bilden einen halb-çloka; ca im Anfang zeigt, duss sie ein Fragment sind. Doch kann darika nur "Mädchen" sein, und soll also auch die Geburt eines Mädchens zur Sühne Anlass geben,

pûrne daçâhe caturnâm xîravrxânâm kâshâya 1 (Z. 4) mahrtya — 'çvatthaplaxanyagrodhaudumbaraç catvâro --- vidhavâ snapayati | brahmacârino vâ çukla-(Z. 5) vâsasa aindrîm diçim (sic) udîcîm vâ mangalam parvavad gayantyo (?) yamalinî 🗢 snapayanty acaryah snâpa (Z. 6) yati vasoh pavitrena çatadhârena vå | 'shtabhih kalaçaih suåtvå 'pratiratham (V.S.XVII, ) 33) japed idam apah pravahate (Z. 7) ti (V. S. VI, 17) ca | tau snapitau varam prayachaty (sic) anaduhamatrbhyaçca (?) hiranyam vastram eva paritoshanam | vaje vaje (Z. 8) 'vateti (V. S. 1X, 18) japitva "ghâram mârutan carum juhoti marutâya svâhâ marutaya svaha maru (Z.9) dbhyo vishnave prajapataye 'gnaye svishțakrte svâheti | prâçanânte çesham carum grhîtvâ 'çvattham pra || fol. 13 recto || daxinîkrtvôpaviçet | tad eva tantra 🙂 samâpya tato brâhmanabhojanam. (20).

atha'tto (sic) mūlavidhim (Z. 2) vyakhyasyamo | mûlâmçe prathame pitur neshtho<sup>2</sup> dvitîye mâtus trtîye dhanadhanyasya caturthe kula (Z. 3) çokavahah svayam punyabhagi syan mulauaxatre mulavidhanam kuryat sarvaushadhya sarvagaudhaiçea (Z. 4) samyuktam | tatrodakumbham krtvå savastragandhapushparatnasahitav çvetasiddhârthakusumayuktam ku (Z. 5) ryât tasmin rudram 3 japitva 'pratirathaw raxoghram 4 ca suktam dvitîyodakumbham krtvâ catuhprasravana (Z. 6) samyuktam tasminn uparishtan mulani dharayed vamçapâtre krtvâ vastre vadhvâs | tasmin pradhânâni mûlâ (Z. 7) ni vaxyâmi hiranmayamûla v saptadhânyam prathamá kárshmarya sahadevy aparajita vála padha • (Z.8) çankhapushpy adhopushpi madhuyashtika cakrankita<sup>7</sup> mayûraçikhâ kâkajanghâ kumârîdvayam jîvanty apå (Z. 9) mårga bhrngdraka laxmanå sulaxmand jåti

<sup>6</sup> Ilier scheint die pråkrtisierte Form vorzuliegen von skr. påthå.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie oben verschrieben statt kashåyam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Statt th ist natürlich t zu lesen; statt kulaçokâvahâh wohl @avahah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man lese: rudran.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Man lese: råxoghnam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zu lesen ist wohl baddhvå, wo nicht vå baddhvå.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Auch in der Stelle des Pancat. III, zu diesem Worte im Pet. W. citirt, wird die Wurzel der enkränkitä unter 108 Pflanzenwurzeln beim räjäbhisheka genannt,

vydghrapat[t]rac cakramardakah siddhecvaro 'çvatthodumba || fol. 18 verso || rapålåça<sup>1</sup> plaxavatå 'rkadurvå rohitaka çamî çatâvarîty evamâdi mûlaçatam pûrayitvå | tasmin ni (Z. 2) shiddhåni mulani vaxyåmi vailva dhava nimba kadamba rajavrxo'xa 2 çala prayâlu : dadhikapittha kovi (Z. 8) dâra çleshmântaka vibhîtaka câlmalir aralu sarvakarâțikavarjam 4 | tatrā 'bhishekam kuryāt pituh çi (Z. 4) çor jananyā devasya tvety (V. S. I, 10) | audumbaryâm âsandîm udagagrām astrnāti | tatrā "sînānt sampātenā 'bhishin (Z. 5) cati çiraso 'dhy anuloma v çiro me çrîr yaça iti (V. S. XX, 5--9) | yathâlingam angâni sammrçati | snâtvâ nai (Z. 6) rrtam pâyasa 🗢 çrapayitva karshmaryamayav sruksruvam ca pratapya sammrjyå 'nvarabdha åghårav å (Z. 7) jyabhågau hutvå 'sunvantam iti catasrah (V. 8. XII, 62-65) sthâlîpâkena juhuyât pancadaçâ "jyâhutîç caturgrhî (Z. 8) tena juhoti krnushva pâja iti panca (V. S. XIII, 9-13) mâ nas toka iti dve (V. S. XVI, 16 fg) ya te rudra çiva tanûr iti shad (V. S. XVI, 49—54) agnis ra (Z. ?) xâ ∞ si sedhati çukrah çocir amartyah çucih pâvaka îdya iti (T. Br. 2, 4, 1, 6; Rgv. VII, 15, 10) tvam nah soma viçvato raxâ || fol. 14 recto || râjann aghâyato na rishye (sic) tvâvatah sakheti (T. S. 2, 3, 14, 1; 4, 1, 11, 1; Rgv. I, 91, 8) svishtakrdådi | prácanánte krshná gauh krshnácca ti (Z. 2) lå hemamayamülaın saptadhâu yasamyuktam åcåryåya dadyåt krshno'nadvån s brahmane dadyån naxa (Z. 3) trasúcakebhyo váso dadyád anyebhyo bråhmahnebhyah suvarnan dadyåt krçarå (!) påyasena bråhmanån bho (Z. 4) jayet | sårpadaivate gandajåta esha eva vidhih katyayanenoktah katyayanenoktah. (21).

Sowohl in 19 wie in 21 sind die Schlusswörter wiederholt; jedes von ihnen sollte also das Ende des kånda bilden!

<sup>2</sup> axa natürlich hier Pflanzname, in Bed. 7) oder 9) des Pet. Wört.

<sup>3</sup> Wohl zu ändern in priyåla.

<sup>4</sup> Die *eursie* gedrückten Pflanznamen sind im Pet. Wört. entweder gar nicht, oder nicht als solche verzeichnet.

<sup>4</sup> Man lese: agn<sup>9</sup>.

• Hier and Z. 1 Nomm. statt Acc! Vielleicht ist das viermal wiederholte dady at später eingefügt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Statt palâça.

Diese Kapittel liefern einen neuen Beitrag zur Lehre der omina und portenta, wie sie im Adbhuta-Theil des Shadvimcabrahmana, im Adbhuta-Theil des Kaucikasútra (beide herausgegeben von Weber in den Abhandlungen der Kön. Akad. von Wissens. zu Berlin, 1858), im 46sten adhyaya vou Varahamihira's Brhatsamhita und in Açval. Pariç. 1V, c. 11-22, dargestellt ist 1. Kap. 20 beschränkt sich auf die bei der Geburt von Zwillingen oder eines Mädcheus zu vollziehende Sühne; in Kap. 19, obgleich der Anhub es glauben machen konnte, ist von Zwillingen gar nicht die Rede, vielmehr wird da im Allgemeinen angegeben, was zu thun sei, wenn eine Unregelmässigkeit oder Naturwidrigkeit (vikrti) bei der Niederkunft eines zum Gesinde gehörenden weiblichen Wesens, es sei Mensch oder Thier, Statt gefunden habe (vgl. Var. Brh. 46, 52). Letztere Sühne sei überhaupt bei jeder Art adbhuta, sowohl grhyådbhuta als bei anderen zu veranstalten, wobei dann einige Fälle näher bestimmt werden. Mit dem Hereintreten eines kapota und ulüka vergl. man noch Acv. Grhy III, 7, 7 und Cankh. Grhy. V, 5, 1 und 2; mit madhujala ("Bienenstock" vergl. madhukoça im Pet. W.) und valmîka Çânkh. Grhy. V, c. 10 und 11.

<sup>1</sup> Der betreffende Abschnitt des Äçval. Pariçishta stimmt beinahe wörtlich überein mit dem adbhuta-Theil des Shadvimçabr.; die Incongruenzen sind im Ganzen unerheblich und nicht grösser, als zwischen verschiedenen Rezensionen eines Werkes und bei verschiedenen Klassen von Brahmanen zu erwarten wäre; bei den Chandogås heisst es am Ende jeder Ceremonie sâma gâyet, bei den Bahvreås aber çântatîyan japet. Man vergleiche:

| Adbhntab | r. § 8 mit   | Āçv. | Par. | IV | , 11 | Adbhutabr. § 7 mit Açv. Par. 1V, 16 (doch |
|----------|--------------|------|------|----|------|-------------------------------------------|
|          | <b>* 8 *</b> |      |      |    | 12   | die Sätze açvatarîgarbho jâyate, yadâ     |
|          | - 4 -        |      |      |    | 18   | majjati hastinî gehören bei Âçv. in c.    |
| *        | * 5 *        |      |      | *  | 14   | 13 bei der pråncî dik)                    |
|          | <b>~ 6 ~</b> |      |      |    | 15   | Adbhutabr. § 8 mit Åçv. Par. IV, 17.      |

Adbhutabr. § 9 stimmt mit Âçv. Par. IV, 19, hat bei diesem aber statt divam anv&vartate die Wörter r&trim anv&o; § 10 mit IV, 21, doch statt param anv&o steht dort sarv& diço'nv&o; § 11 mit IV, 20, doch statt so'd hast&d diçamo hat Âçv sa paramo, endlich § 12 mit IV 18, doch nicht sarv&n diçam anv&o sondern divam anv&o, wie ja auch dem Sonnengott angemessener.

Statt des sonst unbekannten, von Sårana künstlich erklärten çåntikåya in § 2 des Adbhutabr. ist aus dem Åçv. Par. die richtige Lesart saçåntika zu entnehmen; auch ist wohl überall, wo das Adbh. Br. beim homa der Ausruf sarvapåpaçamanåya svähå hat, dieser entstellt aus sarvotpåtaçamauåya svähå des Åçv. Par. Kap. 21 beschreiht den målavid hi, eine unter dem naxatra måla zu vollziehende Sühne. Die Anleitung zu deren Verrichtung wird im Anfang kurz angedeutet; es heisst nur (f. 13, a, 2): "im ersten Theil (Grad) des Måla sei er dem Vater verderblich, im Zweiten der Mutter, im dritten dem Vermögen, im vierten bringe er seinem Geschlechte Kummer an, selbst sei er glücklicher Dinge theilhaft; unter dem Målanaxatra verrichte er die Måla-ceremonie." Der Platz unseres Kapittels im Texte, nl. nach dem Ceremoniel der Geburt und unmittelbar vor der Namengebung, macht es so gut wie gewiss, dass mit diesen Worten gemeint sei: die måla-Ceremonie sei zu vollziehen, wenn ein Kind unter måla geboren wird, denn dieses würde wenn unter dem ersten amça geboren, dem Vater, unter dem zweiten der Mutter Unheil bringen, u.s. w.

Dass nur diese Auffassung richtig sein muss, geht noch hervor aus der Hinzuziehung der sûkta 110 und 112 des sechsten Buches des Ath. Veda, auf welche unser mûlavid hi ein neues und erwünschtes Licht wirft. In beiden ist offenbar die Rede von einem Kinde, das unter dem unglücklichen Gestirn der viertau geboren, bestimmt ist seinen Vater oder Mutter oder beide zu tödten. Man vergl. VI, 110, 3 (sa må vadhît pitaram vardhamâno mâ mâtaram pra minîj janitrîm) und VI, 112, 2 (..... pitâputrau mâtaram munca sarvân) mit unserem Kap. 21, fol. 13 vers. o. Z. 3 und 4 abhishekam kuryât pituh çiçor jananyâh. Wenn WEBER, als er in seiner "Abhandlung über die vedischen Nachrichten von den naxatra (zweiter Theil, pag. 291 und 292)" genanute Atharva-Sprüche behandelte, dieses Pâraskarapariçishta gekannt hätte, so würde er VI, 110, 1

. jyaishthaghnyâm jâto vicrtor yamasya mûlabarhanât pari pâhy enam

gewiss anders gedeutet haben. Nicht das naxatra jyesthâ, wie man aus TBr. I, 5, 2, 8 folgern könnte, muss hier gemeint sein, sondern jyeshthaghnî (so ist doch zu lesen statt jyai<sup>o</sup>, vgl. Pet. Wört. s. v.) ist eben ein andrer Name für mûla. Dieses siebzehnte Mondhaus enthält die viertau als hellste Sterne, darum wird es Taitt. Sauh. 4, 4, 10, 2 geradezu viertau genannt; die beiden Locat. jyeshthaghnyâm und viertor aber können nur eben dieses naxatra bezeichnen. Da in der Reihe der naxatra auf jyeshthâ unmittelbar mûla folgt, ist jyeshthaghnî wahrlich kein unpassender Name für das Gestirn, das an jyeshthå ein Ende macht; überdiess ist es eine gewohne Metapher im Sanskrit, wenn man Zeitabtheilungen oder Himmelserscheinungen, welche auf einander folgen so darstellt, alsob der Nachfolger immer des Vorhergehenden Ende herbeiführe, ihn tödte. Darum heisst Mhbh. 18, 109, 2 fgg. die Sonne im zweiten Frühlingsmonat (Vaiçâkha) Madhusûdana d.i. "Tödter des Madhu", weil er an Madhu, dem vorhergehenden Monat, ein Ende macht. Man vergl. Bålarâmâyana p. 131. Und so ist auch hier jyeshthaghnî 1 das naxatra, das ein Ende macht an jyeshthâ, mit anderen Worten Mûla. Aus dem Namen jyeshthaghnî erklärt sich auch die aberglaubige Furcht, dass ein unter Müla geborenes Kind seinen jyeshtha (Vater, Mutter, kula, u. s. w., in engerem Sinne Vater und Mutter) tödten würde; zur Sühne dieses Unheils wird der mûlavidhi veranstaltet, und waren auch die sûkta Ath. V. VI, 110 und 112 (man besche sich nur den Anhub dieses: mâ jyeshtham vadhîd ayam Agna eshâm) bestimmt 2. Damit hängt zusammen, dass nirrti gewöhnlich als die adhidevata unseres Gestirns betrachtet wird, oder (wie es Taitt. S. 4, 4, 10, 2 heisst) die pitaras, und dass VI, 110, 1 Yama mit den vicrtau in Verbindung gebracht ist 3. Auf eine weitere Besprechung der erwähnten Atharvaverse, welche noch manche Schwierigkeiten darbieten, will ich hier nicht eingehen. - Der mülavidhi ist auch zu vollziehen särpadaivate gandajāte (sehe Kap. 2] am Ende), das nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Statt jyeshthåghnî. Wie bekannt, wird das Fem. suffix d oder i des orston Gliedes einer Zusammensetzung in der vedischen Sprache oft verkürzt; s. Påu. VI, 3, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es wäre vielleicht interessant zu untersuchen, ob eine derartige alte Volksmeinung der Oedipusmythe zu Grunde liegt; hier doch ist der Sohn theils direkt, theils indirekt Ursache des Todes seiner Aeltern und steht selbst während langer Zeit in grossem Ruhm und Ehre (vergl. deu Anhub des Kap. \$1). Jedenfalls, die Atharvasprüche beweisen es, ist die Verknüpfung dieses Unheils an dom müla schon schr alt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> WEBER bringt den Gen. yamasya zu mîlabarhanât, ich weiss nicht aus welchem Grund. Viel näher liegt es zu denken au viertor yamasya «an dio Oeffnung (Eingang P) des Yama.« Es ist auch nicht nothwendig, dass man die Ath. V. II, 8, 1; III, 7, 4 genannten viertau mit den in Rede stehenden identificirt; denn jene haben das Epitheton bhagavatî und subhage, und es ist nicht so unwahrscheinlich, dass diese «Glück verheissende doppelte Oeffnung» gerade zur Unterscheidung von der unheilvollen «doppelten Oeffnung Yama's« so genannt sei.

bedeuten kann: wenn Jemand geboren ist unter ganda (d. h. doch wohl unter dem yoga ganda, s. Colebr. Misc. Ess. II, p. 319 N. I) und zugleich der Mond im naxatra steht, das die sarpâs zur adhidevatâ hat, d. h. unterd Âçlesha. Ebenso heisst es Kap. 19, fol. 12 recto Z. 8 und 9, dass die dort beschriebene Sühnceremonie bei Fehlgeburten auch zu veranstalten sei sârpanairrte gandayogeshu, man lese sârpanairrtagandayogeshu d. h. unter Âçlesha, Mûla und dem yoga ganda; recht deutlich ist diese Angabe jedoch nicht.

Die Einschiebungen im zweiten kända sind alle schon in meiner Schrift de jätakarmane veröffentlicht (sehe STENZLER in den Krit. Bemerk. zu Pår.) mit Ausnahme eines Satzes zwischen II, 5, 27 und 28: keçasammito bråhmanaya lalåtasammitah xatriyasya ghrånasammito vaiçyasya == Çânkh. II, 1, 21-23; vielleicht liegt in xatriyasya ein Spur der Unächtheit dieser Stelle, wenn nl. darauf was zu geben sei, dass Pår. die Leute der zweiten Kaste sonst immer råjanya, nirgendwo xatriya nennt. -- Zu den von ST. verpönten Paragraphen zwischen II, 2, 10 und 11 über das yajñopavîta und das ajina vergl. man was Old. sagt (p. 134 a. E): "Når. bemerkt hinter [Çânkh. II], 2, 3: ajinamantram âha mâdhyandinagrhye u. s. w."; dieser mantra findet sich also wohl in einem completen Pår.

Im dritten Buche steht auch in meiner Handschr. A ein ganzes Kap., das von Sr. nicht aufgenommen ist, doch steht es hinter 4, nicht hinter 5, wie bei BC von Sr. Ich lasse es hier unverändert folgen:

(fol. 31, recto Z. 7) athâto vâpîkûpatadâgârâmadevâyatanapushkarinyâm (sic) pratishthâ (Z 8) panam vyâkhyâsyâmah | tatrodagayana âpûryamânapaxe punyâhe tithivârakarane naxatre ca (Z. 9) gunânvite | tatra vârunam yavamayan carus çrapayitvâ "jyabhâgâv ishtvâ "jyâhutîr juhoti "ttvam (sic) no a || fol. 31 verso || gne" "sa tvan no agna" "imam me varuna" "tat tvâ" "yâmi" "ye te çatam" "ayâç câ 'gna" "ud uttamam" "urum hi râjâ" "va (Z. 2) runasyottambhanam" "agner anîkam" iti hutvâ sthâlîpâkasya juhoty agnaye svâha somâya (Z 8) svâhâ varunâya svâhâ yajîâya svâhogrâya svâhâ bhîmâya svâhâ çatakratave svâhâ vyushtyai svâ (Z. 4) hâ svargâya svâheti yathoktas svishtakrt | pråçanânte jalacarâņi xiptvā ' 'lankrtya gân târayi (Z. 5) ttvâ (sic) "câryâya varan datvâ | karņaveshțakau vâsâ si dhenur daxiņâ | tato brâhmaṇabhojanam. (5).

Mit dem Inhalte dieses Kap. vergl. man Cânkh. V, 2 und Âçv. Par. IV, 9 und 10; über die pårtâni im Allgemeinen handelt Âçv. Par. IV, 1.

Das Pariçishtakap. in Sr.'s C am Ende des dritten kanda mit dem Aufang athato dharmajijñasa fehlt leider in meiner Handschrift.

J. S. SPEYER.

<sup>1</sup> Vielleicht ist jalacarâni nixiptvâ zu lesen.

5993 - 14

47

**s** . This book is a preservation photocopy. It was produced on Hammermill Laser Print natural white, a 60 # book weight acid-free archival paper which meets the requirements of ANSI/NISO Z39.48-1992 (permanence of paper)

> Preservation photocopying and binding by Acme Bookbinding Charlestown, Massachusetts 1996

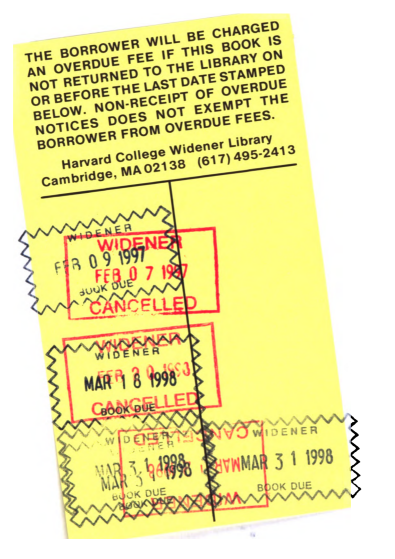


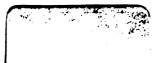
,

.



•







3 2044 025 022 492

