Die gottesdienstl... Vorträge der Juden

Leopold Zunz

Jud 4400.10



## Barvard College Library

FROM

Phillips Barry





# gottesdienstlichen Vorträge

der Juden,

historisch entwickelt.

#### Ein Beitrag

zur Alterthumskunde und biblischen Kritik, zur Literatur- und Religionsgeschichte

von

#### Dr. Zunz.

Zweite, nach dem Handexemplar des Verfassers berichtigte und mit einem Register vermehrte Auflage,

im Auftrage der Zunz-Stiftung herausgegeben von

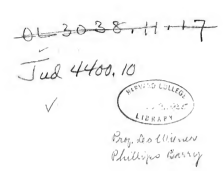
Dr. N. Brüll,

Rabbiner der israelitischen Gemeinde in Frankfurt a. M.

Frankfurt a. M.

Verlag von J. Kauffmann.

1 8 9 2.



H. L. Brönner's Druckerei (F. W. Breidenstein) in Frankfurt am Main.

317

Managed by Google

# Inhalt.

| Japite. |                                                         | Seite. |
|---------|---------------------------------------------------------|--------|
| 1.      | Einleitung                                              | 1      |
| 2.      | Dibre hajamim oder die Bücher der Chronik               | 13     |
| 3.      | Midrasch                                                |        |
| 4.      | Hagada                                                  | 61     |
| 5.      | Targumim                                                | 65     |
| 6.      | Hagada in den Werken des Midrasch und der Halacha       | 87     |
| 7.      | Ethische Hagada                                         | 103    |
| 8.      | Geschichtliche Hagada                                   |        |
| 9.      | Geheimlehre                                             | 165    |
| 10.     | Specielle oder Auslegungs-Hagada                        | 179    |
| 11.     | Pesikta                                                 | 195    |
| 12.     | Jelandenu                                               | 237    |
| 13.     | Pesikta rabbathi                                        | 250    |
| 14.     | Die übrigen pentateuchischen Midraschim                 | 262    |
| 15.     | Die nicht-pentateuchischen Hagada's                     |        |
| 16.     | Boraitha derabbi Elieser                                | 283    |
| 17.     | Einzelne Hagada's                                       | 291    |
|         | Rabbi Moses haddarschan, Rabbi Tobia; Jalkut des Rabbi  |        |
|         | Simeon haddarschan                                      | 299    |
| 19.     | Organismus der Hagada                                   | 316    |
| 20.     | Vortragswesen des Alterthums                            | 342    |
| 21.     | Jüngere hagadische Entwickelungen                       | 373    |
| 22.     | Vortragswesen im ersten rabbinischen Zeitalter          |        |
| 23.     | Vortragswesen im zweiten rabbinischen Zeitalter         | 441    |
| 24.     | Die Gegenwart                                           | 463    |
|         | Verzeichniss der benutzten und angeführten handschrift- |        |
|         | lichen Werke                                            | 497    |
|         | Deutsches Register                                      | 499    |
|         | Hebräisches Register                                    | 509    |
|         | Concordanz der Seitenzahlen                             | 515    |

013038.11.

J

,

## Vorrede.

Der nöthigen Auskunft über Inhalt und Bedeutung des Buches, welches ich hiermit meinen Lesern überreiche, sei mir verstattet, einige Betrachtungen über die jüdischen Angelegenheiten im Allgemeinen, und insbesondere über die Fragen, zu deren Beantwortung ich beigetragen zu haben wünsche, vorauszuschicken. Ich appellire dabei von Autoritäten, die Vorurtheil und Missbrauch anerkennen, an die Aussprüche der Wahrheit, der Gerechtigkeit; denn wo ringsum Freiheit, Wissenschaft und Civilisation sich neue Grundlagen erkämpfen, darf auch der Jude auf ernste Theilnahme, auf ungeschmälertes Recht den Anspruch erheben. Oder müssen, weil Pfaffenthum und Inquisition, Despotie und Sklaverei, Tortur und Censur allgemach abziehen, die Willkür des Faustrechts und des Mittelalters Unsinn allein in den Judengesetzen eine Wohnstätte behalten?

Es ist endlich Zeit, dass den Juden in Europa, insonderheit in Deutschland, Recht und Freiheit statt der Rechte und der Freiheiten gewährt werde: kein kümmerliches erniedrigendes Vorrecht, aber ein vollständiges, erhebendes Bürgerthum. Wir haben kein Begehren nach den geizig zugemessenen Rechten, die eine gleiche Anzahl von Unrecht aufwiegt; wir finden kein Behagen an dem mitleidig Zugestandenen, uns ekelt das erschlichene Privilegium an. Tief vor Scham sollte der erröthen, den die Gunst durch einen Adelsbrief über seine Brüder im Glauben erhöbe, während das Gesetz mit brandmarkender Ausschliessung ihm seine

Stelle unter dem geringsten seiner Brüder im Vaterlande zuweist. Nur in gesetzmässiger, gemeinsamer Anerkennung können wir Befriedigung, in unwiderruflicher Gleichstellung das Ende unseres Schmerzes finden. In der Freiheit aber, die der Hand die Fessel abnimmt, um sie der Zunge anzulegen, in einer Toleranz, welcher unser Verfall, nicht aber unser Fortschritt behagt, in dem Staatsbürgerthum, das Schutz ohne Ehre, Lasten ohne Aussichten bietet, vermisse ich Liebe und Gerechtigkeit, und in dem Körper des Staatsverbandes können so schädliche Elemente nur böse Krankheit erzeugen: Nachtheil dem Einzelnen und dem Ganzen. es ist des einzelnen Staatsmitgliedes Wohlergehen und Nützlichkeit lediglich von dem Umfang seiner Befugnisse und dem Grade der ihm für leibliches und geistiges Gut gewährten Sicherheit abhängig. Allein die Summe dieser seiner Glückseligkeit wird verringert, die Wirkung seiner Thätigkeit neutralisirt, wenn er, der Einzelne, als Helot geboren, nicht wegen seiner Individualität, sondern wegen der Gesammtheit, der er angehört, beeinträchtigt wird, weil ihn die Machthaber, nach einem die Individuen moralisch abschätzenden Tarif einer minder berechtigten Classe - einer solchen. der sie natürlich selber nicht angehören - zugewiesen haben. Nicht von dem Juden hängt es ab, ob er dem Ganzen schädlich oder nützlich sein müsse, sondern nur von der allgemeinen Civilisation und der diese bestimmenden Gesetzgebung. Erziehung, Glaubensgemeinschaft und Familienbande sind unantastbares Eigenthum des Einzelnen; sie sind vielleicht des Juden einziger Besitz, höchstes Lebensglück, und weil er sie nicht mit Füssen tritt, wird er bestraft. Wer, der das Organ des Gesetzes, d. i. der allgemeinen göttlichen Gerechtigkeit, sein will, darf sich herausnehmen, seine individuelle menschliche Ansicht als Maassstab der Würdigkeit anzulegen, um danach die Glückseligkeit auszutheilen? Nur die Handlungen des Mündigen verdienen die Gunst oder den Zorn des Gesetzes; dann aber war er durch Geburt und Erziehung längst seinem Glauben und seiner Liebe zugewandt, und es ziemt der Macht der Lehre, die ihn gewinnen möchte, nicht, auch noch des schändenden Gesetzes vielschneidiges Schwert in die Wagschale. zu werfen.

Ich wende mich hinweg von diesem Flecken heutiger Gesittung, voll der Zuversicht, dass die Gerechtigkeit deutscher Regierungen, die Biederkeit des deutschen Volkes ihn in kurzer Zeit werden getilgt haben. Schon sind seit 50 Jahren, ungeachtet vielleicht auch, weil - 2 bis 3 hundert elende Scribenten die Schädlichkeit oder Unmöglichkeit der Maassregel bewiesen, die Juden nach und nach ganz oder theilweise emancipirt, und die Gesetzgebung in Betreff ihrer überall wesentlich verbessert worden. Die tüchtigeren Schriftsteller, die grösseren Gesetzgeber traten auf die Seite des seit 1400 Jahren in tausendfältiger Art gedrückten und verhöhnten Israel. Lange genug ist an verwesenden Zuständen gestümpert, und die Gleichstellung nunmehr, glanbe ich, hinlänglich "vorbereitet" worden. "Der neue Geist soll aufgeben das kleinliche Beherrschen und Bevormunden abgesonderter Menschen und Classen, soll alle Macht des Guten und allen Umfang des Bösen zwar anerkennen, aber sich der Gemeinplätze und Vorurtheile einer vergangenen Zeit unumwunden entschlagen. Die Emancipation der Völker hat ihre Zeit, unabhängig von unserm beschränkten Urtheil."\*) Diesem Geiste huldigen deutsche Fürsten, wenn sie für jüdische und christliche Unterthanen Ein Herz haben \*\*); von selbigem durchdrungen, wirkten für der Juden Recht und Erhebung Regierungen und Stände in Württemberg Bavern und Baden, vorzüglich im Kurfürstenthum Hessen wo die nicht bevormundete Wahrheit und ein erleuchteter Patriotismus, wo wahre Gesittung und Menschenliebe ihre Macht bewiesen \*\*\*). Und die Zeit geht vorwärts; das württembergische unvollständige Emancipationsgesetz ward i. J. 1828 mit 61 gegen 17, das vollständige Hessische in diesem Jahre mit 35 Stimmen gegen 5 augenommen.

Mit der bürgerlichen Hintansetzung der Juden steht die Vernachlässigung jüdischer Wissenschaft im Zusammenhange. Durch

<sup>\*)</sup> Kasselsche Allgemeine Zeitung 1832 N. 142, Beilage S. 948,

<sup>\*\*)</sup> Die *Dessauer* Franzschule erhält von der Regierung jährlich 300 Thaler, der Rabbiner zu *Bernburg* von dem Herzog 200 Thaler, und für die \* Gemeindeschule in *Strelitz* zahlt der Fürst 30 Friedrichsd'or.

<sup>\*\*\*)</sup> Vgl. Dr. Riesser, der Jude, N. 1 bis 9.

grössere geistige Cultur und gründlichere Kenntniss ihrer eigenen Angelegenheiten, würden nicht allein die Juden eine höhere Stufe der Anerkennung, also des Rechts errungen haben; auch so manche Missgriffe der Gesetzgebung, so manches Vorurtheil gegen jüdisches Alterthum, so manche Verurtheilung neuer Bestrebungen ist eine unmittelbare Folge des verlassenen Zustandes, in welchem seit etwa 70 Jahren, namentlich in Deutschland, sich jüdische Literatur und Wissenschaft des Judenthums befinden. Und obwohl die Schriften über den Talmud und wider die Juden wie Pilze über Nacht aufschossen und einige Dutzend Solone sich uns zu Reformatoren aufdrangen: so war doch kein Buch von Belang da, aus welchem die Staatsmänner sich hätten Rathes erholen können, kein Professor las über Judentum und jüdische Literatur, keine deutsche Academie setzte Preise darauf aus, kein Meuschenfreund machte Reisen zu diesem Behufe. Gesetzgeber und Gelehrte von dem Pöbel unter den Autoren schweige ich - mussten den Autoritäten des 17. Säculums: Eisenmenger, Schudt, Buxtorf u. A. bettelhaft nachtreten, oder von der verdächtigen Weisheit moderner Berichterstatter borgen. Ja, die meisten gestanden ihre Unwissenheit in diesem Fache offen ein oder verriethen sie doch bei den ersten Worten. Die reale (vorgebliche) Kenntniss des Judenthums steht noch heute, wo sie vor 135 Jahren Eisenmenger hingestellt hat, und die philologische ist sogar seit 200 Jahren fast nicht von der Stelle gerückt. Daher kommt es, dass selbst schätzbare Schriftsteller, sobald das Judencapitel herankommt, eine ganz andere, man möchte sagen, gespenstige Natur annehmen; dass alle Citate aus den Quellen den Subsidien-Werken des 16. und 17. Jahrhunderts nachgeschrieben werden; dass man längst siegreich widerlegte Einwürfe wie unsterblichen Kohl auftischt\*), und verlassen von aller wissenschaftlichen Thätigkeit, von allem zeitgemässen,

<sup>\*)</sup> z. B. dass Talmud und Midrasch an der Vernachlässigung von Sprache und Wissenschaft, an der Abneigung gegen Ackerbau und Gewerbe Schuld seien (vergleiche dagegen אברות אכם אברות אכם ברות אברות אברות בא 127, Rapoport in Biecure haittim Jahrgang 8 S. 8 u. ff., 20 u. ff. [Hartmann, die enge Verbindung S. 401, 411]); dass der Eid des Juden unzuverlässig sei (s. Salomon und Wolf, Charakter des Judenthums S. 65 u. ff.), u. dgl. m.

gehörigen Apparat, das Orakel der Wichte befragt\*). Manche construirten, unwissend oder böswillig, ans einem erträumten Judenthum und ihrem eigenen Christenthum eine Art von Bekehrungs-System oder folgerten die Nothwendigkeit rückschreitender Gesetze \*\*). Und obgleich treffliche Männer bereits für jüdische Wissenschaft ihre Stimme erhoben und thätig gewesen \*\*\*), so ist doch im Ganzen noch wenig in dieser Beziehung gebessert. Selbst die unvergleichliche Oppenheimersche Bibliothek musste, trotz allen reichen und frommen Juden und allen gelehrten und mächtigen Christen, nach Oxford answandern und konnte kein Asyl in Deutschland finden, das gerade in diesem Fache dem Auslande (Parma, Florenz, Rom, Leyden, Paris, Oxford) sehr bedeutend nachsteht.

Mittlerweile sind jedoch die Juden nicht ganz müssig geblieben. Sie haben seit Mendelssohn für bürgerliche Rechte, für Cultur und Reform und endlich auch für ihr in den Staub getretenes Alterthum gewirkt und geschrieben. Im Leben und in der Wissenschaft, in der Erziehung und dem Glauben, in Ideen, Bedürfnissen und Hoffnungen hat eine neue Zeit ihre Stärke offenbart; gnter Samen ist ausgestrent, treffliche Kraft entwickelt worden. Aber es bedarf noch der schützenden Anstalt, die dem Fortschritt und der Wissenschaft eine Grundlage, der Gemeinde ein religiöser Mittelpunkt werde. Für die physische, die polizeiliche Vegetation jüdischer Gemeinden sorgen Lazarethe und Waisen-

<sup>\*)</sup> Dass wegen "Kol nidre" (s. unten S. 389) die Juden von Aemtern müssten ausgeschlossen werden, sagten die Apostaten dem Prälaten v. Abel, der hierauf sein Votum in der Sitzung der württembergischen Kammer vom 22. Februar 1828 begründete; die Berichtigung kam indess schon den folgenden Tag durch den Freiherrn v. Cotta. [Die Beschuldigung staumt von dem Apostaten Dunin A. 1240.]

<sup>\*\*)</sup> z. B. Rühs, Paulus (die jüdische Nationalabsonderung S. 12, 13, 75, 105, 117, 134, 136, 138 — das missverstandene מצער — 144), Chiarini etc. [Zusammenhang des Ankämpfens gegen die Fortschritte der Juden und dem Bekehrungs- und Verfinsterungswerke, Verbot der deutschen Predigten etc. Poppe, Lesefrüchte 1823 S. 96, Friedländer, An die Freunde etc. — journal de commerce 1824, 13. März — Recension in der Leipz. Lit. Z. 1823 No. 162; No. 211 S. 1685.]

<sup>\*\*\*)</sup> Wachler, [A.] Th. Hartmann, Diefenbach, Hupfeld u. A.

bäuser, Armenanstalten und Begräbnissplätze: aber Religion und Wissenschaft, bürgerliche Freiheit, intelectuelles Fortschreiten fordern Schulen, Seminarien und Gotteshäuser: sie rufen die Arbeit tüchtiger Gemeindevorstände, fähiger Jugendlehrer, miterrichteter Rabbiner zu Hülfe. Wenn Emancipation und Wissenschaft kein leerer Schall sein sollen, keine feile gleissnerische Modewaare, sondern die Lebensquelle der Sittlichkeit, die wir nach, langer Irrfahrt in den Wüsten wieder gefunden: so muss sie Institutionen befruchten; hochstehende Lehranstalten, allgemeinen Religionsunterricht, würdigen Gottesdienst, zweckmässige Synagogen-Vorträge. Für die Bedürfnisse der durch die Juden gebildeten kirchlichen Gesammtheit sind diese Einrichtungen nnerlässlich: aber wir hedürfen zu deren Begründung religiösen Eifers und wissenschaftlicher Thätigkeit begeisterter Theilnahme an dem Allgemeinen, wohlwollender Anerkennung von Aussen.

Unabweisbar ist das freie, belehrende Wort. Alle seine Güter hat sich das Menschengeschlecht durch die mündliche Belehrung, durch die das ganze Lebensalter hindurch währende Erziehung erobert. Zu allen Zeiten ist auch in Israel das Wort der Lehre von Mund zu Mund vernommen worden, und iedes fernere Gedeihen jüdischer Anstalten kann nur dem Einsicht und Erkenntniss ausgiessenden Worte entströmen. Darnm regt sich auch so grosses Verlangen nach Wort und Lehre und wird so häufig von Rabbinern und Lehrern gefordert, dass sie den Kindern in der Schule, in der Synagoge den Erwachsenen einen belehrenden, erbauenden Vortrag zu halten fähig seien. An verschiedenen Orten sind bereits regelmässige Predigten oder Erbauungs-Vorträge, theils in den Schulen, theils in den Synagogen eingeführt; hier und da auch sonstige Verbesserungen mit dem öffentlichen Gottesdienste vorgenommen worden. Diese reformatorische Thätigkeit hat natürlich Streit und Zwiespalt, literarische Fehden, selbst Einschreitungen der Regierungen veranlasst; obwohl aber die Predigt in der Synagoge und sonstige Aenderungen im Gottesdienste fortdauernd mit wirklichen Hemmungen zu kämpfen haben, wobei es nicht an

hochtrabenden Scheltworten\*) fehlt: geht doch die wahre Reform unter den Juden ihren Gang, von Feinden und Bekehrern aller Art zwar gestört, aber nicht zerstört.

Abgesehen aber von allen, diesen Gegenstand betreffenden Bestrebnugen unserer Tage, so wie von ieder etwanigen persönlichen Beziehung zu denselben, schien mir die Institution der gottesdienstlichen Vorträge der Juden einer streng geschichtlichen Untersuchung würdig und bedürftig; was ich über deren Ursprung, Entwickelungsgang und Schicksale, seit der Epoche Esra's bis auf die gegenwärtige Zeit, ermittelt habe, ist nach seinen wesentlichsten Momenten nunmehr in diesem Buche niedergelegt. Einen vorzüglichen Bestandtheil bildet die Darstellung der Hagada. durch deren unbetretenes Gebiet die Geschichte des Vortragswesens führt, welche daher erst mit dem 20. Capitel auf eine verständliche Weise, ihrer Grundlage sicher, auftreten konnte: Die ersten 19 Capitel sind, nächst der allgemeinen Einleitung (Cap. 1), und dem den Weg zur Hagada ebnenden Forschungen (Cap. 2 und 3), der Hagada gewidmet, und zwar Cap. 4 der Hagada überhaupt, die Capitel 5 bis 9 verschiedenen Richtungen derselben, die Capitel 10 bis 18 (S. 179 bis 315) der Auslegungs-Hagada; das 19. Capitel schildert zugleich die wichtigsten Ergebnisse einer Betrachtung von mehr als 100 hagadischen und Midrasch-Werken zusammenfassend, den Organismus der Hagada. Das 21. Capitel beschäftigt sich mit den späteren hagadischen Entwickelungen und verbreitet sich unter andern über die Geschichte der Gebete (S. 379 bis 407) und die jüngeren kabbalistischen Werke (S. 415 bis 423). Die letzten 3 Capitel geben Fortgang und Beschluss der Geschichte des Vortragswesens und zwar die Cap. 22 und 23 aus dem Zeitraume zwischen A, 970 und 1760, Cap. 24 aber die Gegenwart, ihre reformatorische Thätigkeit nebst dem Standpunkte des Synagogenwesens dergestalt entwickelnd, dass die Institution der Vorträge als Resultat der Geschichte und als Element der Verbesserungen betrachtet wird. Mögen meine Untersuchungen, neben dem Hauptziel, das sie verfolgen, die An-

<sup>\*)</sup> Ketzerei, neumodisches Judenthum, Deismus u. dgl. m.

erkennung des Rechts und der Wissenschaft, für diese besonderen und die sich daran anknüpfenden Studien Theilnahme erwecken, und den besseren Bestrebungen der Zeit und die Gunst der Mächtigen, das Wohlwollen der Einsichtigen, den Eifer der Gottesfürchtigen zuführen! Ein solcher Lohn wird süsser für mich sein, als literarischer Beifall.

Aber es ist meinerseits nicht unfruchtbarer Beifall, wenn ich dem trefflichen Rapoport, dessen Namen an mehr als 110 Orten mein Buch ziert, hier meinen Dank öffentlich abstatte, nicht blos für die unerschöpfliche Belehrung, die mir seine gedruckten Schriften gewährten, sondern für den, nunmehr dreijährigen Briefwechsel, welcher meinen Untersuchungen in manchen Punkten so sehr förderlich gewesen. R. Salomo Jehuda Rapoport in Lemberg, aus einem seit dem 16. Jahrhundert durch literarische Leistungen berühmten Geschlechte, hat sich vornehmlich durch seine - in den Biccure haittim befindlichen - Lebensbeschreibungen von R. Saadia Gaon, R. Nathan, R. Hai Gaon, R. Elasar Kalir, R. Chananel und R. Nissim (sämmtlich Rabbinen des 10, und 11, Säculums) bekannt gemacht. Vielfach angebauet wird das Feld der ältern jüdischen Literatur in diesen, durch kritische Tiefe, Scharfsinn und glänzende Gelehrsamkeit eben so sehr als durch den frommen edlen Sinn, der in ihnen sich ausspricht, ausgezeichneten Schriften. Ich habe öfter Veranlassung gehabt\*), insbesondere im 21. Capitel\*\*), den gelehrten Leser auf dieselben zu verweisen. Indessen sind jene Biographien und einige verwandte Arbeiten\*\*\*) nur zu besonderm Behuf ausgehobene Theile zweier umfassender, noch ungedruckter Werke: 1) Ausche Schem, worin das Leben und Wirken der hervorragendsten jüdischen Gesetzlehrer, Rabbinen und Schrift-

<sup>\*)</sup> s. unten S. 55 u. ff., 75, 78, 93, 102, 107, 109, 119 137 u. ff., 145, 147, 152, 159, 175, 178, 204, 210, 250, 264, 269, 273, 294, 300, 306, 323, 350; ferner S. 428.

<sup>\*\*)</sup> S. 373 bis 423, wo Rapoports Namen 47 mal genannt wird.

<sup>\*\*\*)</sup> z. B. über die freien Juden in Arabien (l. l. Jahrg. 4 S. 51-77), über die Studien der Talmudisten (ib. Jahrg. 8 S. 8-24); יותרה in 4 Acten (ib. S. 171-254) gehört zwar einer andern Gattung an, ist aber mit einer lehrreichen Vorrede ausgestattet. Siehe die Anführungen oben S. IX, unten S. 145, 329, 433.

steller, namentlich aus der talmudischen und der Geonäischen Zeit, beschrieben werden; 2) Erech Millim, ein Sprache und Alterthümer erläuterndes Real-Wörterbuch, welches dem erstgenannten als Einleitung vorausgeschickt werden soll. Nächst mancher Auskunft, die ich Rapoports Correspondenz zu danken habe, waren es vorzüglich mitgetheilte Auszüge aus jenen grösseren Werken, die meinem Buche von so bedeutendem Nutzen gewesen\*). Möge er bald im Stande sein, dieselben zu publiciren und in diesem Unternehmen von Reichen und Gelehrten wirksam unterstützt werden!

Schliesslich habe ich zu erinnern, dass durch gegenwärtige Untersuchungen zahlreiche Irrthümer und Unvollkommenheiten meiner vor 10 Jahren gearbeiteten Abhandlung über Raschi (Zeitschrift für die Wissenschaft des Judenthums S. 277 bis 384) verbessert worden sind \*\*), wie denn überhaupt jene Abhandlung von mir gänzlich umgearbeitet worden \*\*\*) und vielleicht noch ein-

<sup>\*)</sup> Vgl. S. 39, 51, 97 (über die 49 Middoth), 149, 150, 157, 158 und 161 (über Jossippon), 292, 297, 302 u. ff., 306 (Midrasch Rabbathi), 348 (נורמית), 372 Anmerkung g, 385 (נורמית)).

<sup>\*\*)</sup> Man vergleiche z. B. Raschi S. 298 und 319 (Pesikta) mit unten Cap. 11 und 13; die ebendas. S. 294 bis 297 beleuchteten Werke, desgleichen Josippon (S. 300—304), Kalir (305), die Theschuboth (309), Moses haddarschan (318, 319), Joseph Kara (318), Schabthai (320) und die Familie des R. Meschullam (277, 306), haben in gegenwärtigem Buche eine völlig andere Gestalt erhalten; ganz neu sind Schriften als Raschi's Quellen nachgewiesen unten S. 96, 98, 136, 150. Von anderen — bisweilen ausdrücklich bemerkten — Berichtigungen führe ich an: הובר בי הובר (Raschi S. 281, 284), sondern Lothringen (s. unten S. 271 Anu. b), מובר (Raschi S. 281, 284), sondern Siponte (unten S. 51); ib. 292 Anu. 15 st. Kethuboth I. Kidduschin (unten S. 457 Anm. Z. 3). Die Angaben über Simeon den Alten und den Babli (ib. 312), Seder Tanaim (312 n. t.), Juda Darschan (319) und den Peitan (311) sind verbessert unten S. 404, 374, 430 Anu. d, 400 Anm. b Z. 5 und 404 Anm. b Z. 2. Die Worte ib. S. 212 Z. 6 v. u.: und Raschi nennt ihn "ein einziges Mal" werden unten S. 404 Anm. e berichtigt.

<sup>\*\*\*)</sup> Hier sei mir nur erlaubt, folgende Fehler zu verbessern: R. Gerschom war nicht aus Metz, nie in Babylonien und trauerte um seinen abtrünnigen Sohn, als dieser gestorben war (s. Raschi S. 278, 309) [vgl. אירה מהירה אס (מערה מהירה) אירה אס (מערה מהירה) אס (עמרה מהיר

mal, aber in anderer Gestalt, vor den Augen des Publikums erscheinen dürfte.

Berlin, am 20, Juli 1832.

Z. 6 v. u. müssen gestrichen werden. לשון רוכוי 327 Anm. 57) ist auch zu Aboda sara f. 7 b befindlich. In dem Verzeichnisse S. 340 bis 343 fehlen wenigstens 20 Namen; S. 350 bis 352 muss durch die Beschreibung von mehr als 70 Codices ergänzt werden. Der Commentar zu Kerithoft (S. 368) ist von Raschi, aber der zu Taanith stark verdächtig (vgl. unten S. 46, 68, 82, 96, 398). [S. auch בחרות הדורות f. 143 b unten gegen Raschi Taanith 4 die Erklärung von ביב שמשר 25 a zuncz מרכן הלא שמערור מעם ביב שמשר 25 a zuncz מרכן f. 25 a ביר לא נרים a cine Erklärung; f. 21 b ביר ביר (בסי שלי כתוב לא נרים ב- עספר רבי (בסי שלי כתוב לא נרים 25 מיר) בא ביר כתוב (במר 25 מיר) ביר שלי כתוב לא נרים 25 מרוב (בסי שלי כתוב 25 מרוב לא נרים 25 מרוב (בסי שלי כתוב 25 מרוב 25 מרוב (בסי שלי כתוב 25 מרוב 25 מרוב

#### Vorrede zur zweiten Auflage.

Auf den Wunsch des Herrn Verlegers und wegen meiner genauen Kenntnis der Entstehungsgeschichte dieser zweiten Auflage vertrete ich hier den, während des Druckes dem Leben entrissenen Heransgeber, indem ich in Kürze und Sachlichkeit den Meister zum Muster nehme.

Als die Gottesdienstlichen Vorträge selten und sehr teuer wurden, drängten Freunde, Fachmänner und Buchhändler den Verfasser zu einer ungearbeiteten Ausgabe – vergeblich. Man war nicht gewohnt, von Zunz Gründe für sein Verhalten zu verlangen, im engeren Kreise begriff man seinen Widerstand; ein Blick auf sein Schaffen soll das erklären.

Als Zunz 1819 mit seiner Schrift: "Etwas über die rabbinische Literatur" hervortrat, lag das jüdische Schrifttum vor ihm wie ein Chaos, in welches Licht zu bringen sein durchdringender und ansdauernder Geist berufen war. Aber die "Wissenschaft des Judenthums", für welche er 1823 eine Zeitschrift gründete, war für den jungen Prediger im Jacobsohn'schen Tempel nicht ein blosser Spiegel für die Vergangenheit; er gab sich dem Gedanken hin, dass richtig erkannte Geschichte der Führer der künftigen Umwandlung in Religion, wie in der Politik, sein werde. Er musste darüber Enttäuschungen erfahren, die sein hohes Alter missmutig machten. Die Geschichte richtet stets, erzieht aber selten. Zunz hatte, wie ich öfter von ihm gehört, sich zu einer Geschichte der Juden angeschickt, als M. J. Jost ihm zuvorkam, dessen Fleiss sich dem äusseren Schicksale der Juden zuwandte. Zunz fasste nunmehr den jüdischen Gottesdienst ins Auge, der in Lehrvorträ gen und Gebeten ein Bild der jeweiligen Cultur darbietet. Eine kritische Geschichte

der ersteren, die in ihren Anfängen zugleich die Literaturgeschichte der Juden überhaupt vertritt, hatte vor Zunz niemand gealmt: der "Midrasch" war eine verschwommene Vorstellung von Thätigkeit, Autor und Buch ge-In der Geschichte der Vorträge ist, ohne dass die Überschrift es verrät (Cap. 21 S. 373 ff.) auch die dunkelste Periode des Gebetes, der Übergang des Midrasch in den Pijjut, den Hauptzügen nach gezeichnet. Das Gesammtbild der "synagogalen Poesie" und des "Ritus", wofür Zunz in den Bibliotheken Englands, Frankreichs und Italiens nach Unbekanntem forschte. nahm zehn Druckjahre (1855-65) in Anspruch, und Zunz trat ins Greisenalter. Am 2. Januar 1871 erneuerte die Universität in Halle das 50jährige Doctordiplom und beglückwünschte den Jubilar mit den Worten: "qui . . per longam vitae spatium strenue functus optime meruit amplissima hebraearum rerum scientia omnique humanitatis cultu insignis in primis poeseos synagogalis monumenta litterarumque historiam copiis doctrinae suae sagacissimae illustravit no vam studiorum rabbinicorum viam monstravit horumque intelligentiam atque amorem multis libris ingenuisissimis doctissimisque egregie auxit indefatigatus venerabilem senectatem litteris impendit spectata virtute integritate morum candore animi omnibus commendatus communi civium amicorum laude ac veneratione floret". Dem Greise war die Schaffenskraft nicht geschwunden, aber die Triebfeder ermattet; sie erstarrte, als dem kinderlosen Manne seine treue Lebensgefährtin unter schweren Leiden von dannen schied (1874). Als die, zu seinem 70. Geburtstag gegründete Zunzstiftung den 80. durch Herausgabe seiner gesammelten kleinen Schriften feierte (1875-76), wurde fast Alles unverändert abgedruckt, weil der hochbejahrte Mann eine materielle Revision ablelute.

Es ist aber die Frage nicht unberechtigt, ob ein Werk, wie die Gottesdienstlichen Vorträge, überhaupt eine Umarbeitung gestattet hätte. Es erschloss allerdings einen neuen Weg für Studien, Bernfene und Unberutene betraten ihn oder verliefen sich dahin; neue Quellen und Mittel wurden zugänglich; aus einzelnen Anmerkungen wurden Abhandlungen; seltene und mangelhafte Ausgaben wurden durch neue ersetzt; es ist über Einzelheiten bis auf das Unbedeutendste Manches hinzugefügt, Manches ohne Verständnis bekrittelt, Weniges auch berichtigt worden, und es ist nicht der letzte Maassstab für die Bedeutung des Buches, dass es nach 60 Jahren in seiner ersten Gestalt erscheinen darf, weil die Anordnung, Auffassung und Kritik des Stoffes, leider auch der grösste Teil der Vorrede, noch heute ihre Geltung behalten, wie andere gleichartige Grundwerke. Wenn ein solches, wie Saturn, seine Kinder verschlingen sollte, so würde der Geist der schaffend darüber schwebt, vielleicht in der Materie untergehen. Solche Bedenken mochten auch Zunz, ansser der Riesenarbeit, von einer Umarbeitung abgeschreckt haben, und zu einem einfachen Abdruck konnte er sich nicht entschliessen, nachdem er, wie sein Handexemplar zeigt, Einzelnes zu bessern begonnen hatte.

Anders gestaltete sich die Sache, als ein 18. März (1886) den Kämpfer für Recht von seiner irdischen Hülle befreite, und die Zunzstiftung in ihren künftigen Beruf trat, die Wissenschaft des Judenthums im Sinne des Verblichenen zu fördern. Ich habe als Mitglied des Beiraths bis 1889 leider die Erfahrung gemacht, dass die schriftstellerischen Kräfte in jener Richtung

eher ab- als zunehmen. Um so näher lag es, für Zunz's Schriften selbst einzutreten; eine neue Ausgabe der G. V. trat wieder in den Vordergrund. Es verstand sich von selbst, dass eine solche nur Änderungen oder Zusätze des Verfassers enthalten dürfte - sie sind durch Klammern gekennzeichnet; - hingegen war eine angefügte kritische Auswahl der einschligigen Literatur und eine Ergänzung der Bibliographie der besprochenen Schriften wünschenswert. Für die Redaction eines solchen Supplements schien mir Doctor Brüll die seltene Vereinigung von Fähigkeit und Musse, Eifer und Ansdauer zu besitzen. In einer vorläufigen Unterhandlung erklärte er sich bereit, die Arbeit allein auszuführen und erbat sich dazu Zunz's Handexemplar. Das Curatorium der Zunzstiftung, welcher das Autorrecht von der Erbin, das Verlagsrecht vom derzeitigen Besitzer abgetreten worden, überliess das Recht der 2. Auflage dem Herrn Verleger, welcher für eine würdige Ausstattung gesorgt hat. Als der Druck seinem Ende nahte, wurde das Leben des Herausgebers plötzlich in seiner Blüte geknickt; die jüdische Wissenschaft verlor an ihm einen ihrer würdigsten Vertreter; den Verlast des Supplements, wozu sich in seinem Nachlasse zahlreiche, aber formlose Notizen fanden, hofft der Herr Verleger durch eine andere Kraft zu ersetzen, welche mit Benutzung jenes Materials die geplante Ergänzung ausführen soll. Bei der Correctur des Druckes hat Herr Dr. Salfeld in Mainz seine gefällige Aufmerksamkeit für die letzten Bogen verdoppeln müssen, um den Herausgeber zu ersetzen. Die Register hat Herr Dr. A. Löwenthal in Berlin nach gegebenen Andeutungen möglichst vollständig ansgearbeitet. Da das klassische Buch unzählige Male nach der 1. Auflage citirt ist, so findet der Leser eine Concordanz der Seitenzahlen am Ende des Buches.

So möge denn der Geist der Wahrheit, der Freiheit und Gerechtigkeit, welchen dieses Buch im alten Gewande durch sechzig Jahre weit verbreitet hat, auch in dem neuen überall wohl aufgenommen werden.

Berlin, im November 1891.

Moritz Steinschneider,

#### Erstes Capitel.

## Einleitung.

Seit früher Zeit finden wir in der Verfassung des jüdischen Volkes Veranstaltungen getroffen, um dem in Lebensmühen und Irrthum versenkten oder vom Sinnenrausch und roher Begierde gefesselten Menschen das Göttliche nahe zu bringen. Sabbat- und Festfeier, Opfer und heilige Versammlungen, gemeinschaftliche Audachten und Gesetzes-Unterweisungen sollten Trost dem Sünder, dem Schwachen eine Stütze, Allen Belehrung gewähren, und in der Mitte der Nation wie in der Brust des Einzelnen ein heiliges Feuer des Glaubens und der Vaterlandsliebe bewahren. tausende sind seitdem vergangen, die Juden haben längst Selbstständigkeit und Vaterland verloren; aber bei dem Untergang aller Institutionen blieb die Synagoge als einziger Träger ihrer Nationalität; dorthin floh ihr Glauben und von dorther empfingen sie Belehrung für ihren irdischen Wandel, Kraft zur Ausdauer in unerhörten Leiden und Hoffnung auf eine künftige Morgenröthe der Freiheit. Der öffentliche Gottesdienst der Synagoge ward das Panier jüdischer Nationalität, die Aegide des jüdischen Glaubens.

In den Synagogen wurde gebetet. Zum Beten aber war jeder Ort, jede Zeit heilig, wie jede Sprache gleich wohlklingend; gebetet ward auch bei Privatopfern. Selbst nicht das gemeinschaftliche Gebet allein konnte der Synagogen letzter Zweck sein. In der That hat sich der Ausdruck Bethaus a) nicht erhalten, sondern ist von der Benennung Versammlungshaus b) verdrängt worden,

a) בית תפלה מפספגעייה. [s. Gittin f. 39 b.]

b) הכנסת הרנסת, συναγωγή. Dass man im gemeinen Leben die Synagoge "Volkshans" nannte, wird tadelnd berichtet, Sabb. f. 32 a.

obwohl in dem Worte, welches "Versammlung" oder "Gemeinde" bedeutet, durchaus keine Beziehung eines gottesdienstlichen Actes oder einer religiösen Bestimmung enthalten ist a); ein Beweis, dass in der Zusammenkunft der zu gemeinsamen ernsten Zwecken anwesenden Gemeinde, für welche, als Symbol der Nation, die Synagoge als kleines Gotteshaus b), das Symbol des grossen, d, i. des Tempels, war, das eigentlich heilige lag. Ausser dem Gebet, welches nur Ausdruck der andächtigen Empfindung ist, musste also wohl irgend eine erhebende Selbstthätigkeit, durch welche die Versammlung sich ihrer bewusst wurde, die Bestimmung der-Synagogen sein, und konnte, nachdem das Staatsleben aufgehört hatte, diese Thätigkeit nur in der Erhaltung und Fortoflanzung der Gesetze und des Nationalglanbens bestehen, so dass Gebet und Belehrung vereinigt als Zweck und Inhalt des Gottesdienstes der Synagogen erscheinen dürfte. Die Elemente dieses zwiefachen Bestandtheils des jüdischen Gottesdienstes nehmen wir zum Theil schon in den ältesten Zeiten wahr. Wir lesen in den Propheten c) von Versammlungen an den Sabbat- und Neumondstagen, in denen gebetet wurde, und von Ermahnungs-Vorträgen der Propheten in den Tempelhallen. Als im Verlaufe der Zeiten, nachdem das Prophetentum mit der alten Unabhängigkeit verschwunden, dafür aber ein eifriges Studium des überlieferten Gesetzes und eine grenzenlose Ergebenheit für den Glauben der Väter entstanden war, an den einzelnen Orten Synagogen, und in diesen ein regelmässiger Gottesdienst eingerichtet wurde, musste wohl nächst dem Gebet, die öffentliche Belehrung im Glauben und im Gesetz als vorziigliches Element desselben hervortreten. Diese gottesdienstlichen Belehrungen stellen sich zunächst als Vorlesungen aus der heiligen Schrift, und zwar insonderheit aus dem Pentateuch dar.

a) Aboth c. 3: בחי כנסיות של עמי הארץ, "die Versammlungsh\u00e4user des idiotischen P\u00f6bels" בחירם, של נכרים, "Versammlungsh\u00e4user der Nichtjuden". Bab. mez. 24a] Sp\u00e4terhin ward אינוס בנסת ישראל so viel als ἐκκλησία, [Rosch hasch. 17a. Targ. Ezech. 16, 4. 14]. Vergl. Vitringa de Synag. p. 100 etc., 132, 133.

b) Megilla f. 29 a. Jalkut Ps. f. 94 b. Vergl. j. Berachot c. 5. §. 1 (f. 22 b) [Targ. Ezech. 11, 16].

c) Jes. 1, 12-15.

Im fünften Buche Mose, welches selber ein zusammenhängender Vortrag des Gesetzgebers ist, wird es der Behörde zur Pflicht gemacht. am Hüttenfeste des Erlassjahrs, der versammelten Gemeinde, in der auch Weiber und Kinder anwesend sein müssen, das Gesetz vorzulesen a). Den Gebrauch, an bestimmten Wochentagen Abschnitte der Bücher Mose in den Synagogen vorzntragen, schreibt die Tradition theils Mose 1) theils Esra zu b). So viel darf mit Sicherheit angenommen werden, dass er nicht jünger als das Maccabäische Zeitalter ist, in welchem man bereits die Vorlesung von prophetischen Parallelstellen einführte c). Im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung wird der Sabbat-Vorlesungen als uralter Sitte gedacht d). Nach welcher Ordnung diese Vorlesungen in den ältesten Zeiten stattfanden, ist nicht bekannt. In Palästina wurde der gesammte Pentateuch in einem dreijährigen Cyklus vollendet e), der, wie Einige glauben f), eigentlich 31/2 Jahr umfasst habe, so dass 2 Cyklus einen Sabbats-Cykel oder 7 Jahre enthalten hätten. Der ersten Annahme würden die 153 Sedarim, in welche die Masora den Pentateuch zerlegt g), der zweiten, die 175 Abschnitte (Parascha's) entsprechen, von denen im jernsa-

<sup>[1]</sup> Moses oder den Propheten.]

a) Deut. 31, 10-13.

b) Baba Kama f, 82 a, j. Megilla c. 1, §, 1, [c. 4, §, 1, Mechilta בשלה 18 b]. c) s, unten S, 5 und 6.

d) Apostelgeschichte 15, 21. Josephus gegen Apion 2, 17 Ende:

ούν είσαπαζ άκροασαμένους όυδε δις ή πολλάκις άλλ' έκάστης έβδομάδος τῶν ἄλλων ἔργων ἀφεμένους, ἐπὶ τὴν ἀκρόασιν τοῦ νόμου ἐκέλευσε συλλέγεσθαι καὶ τοῦτον ἀκριβῶς ἐκμανθάνειν.

e) Megilla f, 29 b.

f) R. Salomo Algasi in שמע שלמה II שמע שלמה v. R. Salomo Algasi, Vorrede. Vergl. R. Jacob Naumburg in בחלה יעקב f. 15 b, [die Quelle ist נחלה יעקב, No. 148 im Anlang zu S. Lurja's Jam schel Schelomo baba kama. Simon Kohen, Vorrede wלמה בשלמה בEd Amsterdam 1710 citirt den betreffenden Passus. Das Wort המחצה halte ich für einen Schreibfehler, da die Sache im Talmud (s. Maimonides H. Tefillah 13, 1) ausdrücklich erklärt ist. Mittheilung von H. J. Michaël].

g) Aufgezählt hinter den rabbinischen Bibeln, auch von Voisin zu pugio fidei p. 102 [S. Midr. Esther f. 122 a; Levit. 2, 3 ist אור השר השר הלוב על השר בעוד הלוב מון הלוב מון

lemschen Talmud die Rede ist a). Aus eben diesem Talmud b) erhellt soviel mit Gewissheit, dass damals die späte noch jetzt übliche Ordnung nicht befolgt wurde. Dieser Ordnung gemäss, die in Babylonien Wurzel gefasst zu haben scheint c), zerfällt der Pentateuch in [53 cc) oder [54 Parascha's oder Wochenabschnitte d), von welchen der erste an dem Sabbath nach dem Hüttenfeste dem letzten des Monats Tischri —, der letzte am Beschlusstage 1) des kommenden Hüttenfestes (23. Tischri) gelesen wurde, so dass die 5 Bücher Mose binnen Jahresfrist vollendet wurden. wähnte Beschlusstag 2) erhielt nach dieser Bestimmung den Namen: Gesetzfreude oder Thorafest. Vielleicht steht die uralte Sitte der Vorlesungen im Erlassjahr, oder die Tempelweihe Salomons e)3), oder auch die "Frende des Wasserschöpfens" - eine Feier, die zur Zeit des Tempels auf den letzten Tag des Hüttenfestes fiel f) 4) - mit dieser Ordnung im Zusammenhange. Das Fest der Gesetzfreude ist selbst bei den Karäern üblich, obwohl diese Secte alte jüdische Fasttage auf andere Tage verlegt hat. In der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts erscheint der heutige Cyklus der Parascha's als längst bestehende Einrichtung g).

<sup>[1]</sup> nennten Tage. 2] letzte Festtag, 3] Salomos. 4) f auf — fiel: am zweiten Abend des Hüttenfestes anfing.]

a) j. Sabbath c. 16. §. 1; Tr. Soferim 16, 10 [s. aber Midr. B. 22 f. 17 a].

b) j, Megilla c. 3. . Ende ist von der Beendigung des 5. Buches Mose an einem auf einen Sabbath fallenden Neumondstage die Rede [j. Abada sara 1 f 2 a, ist keine Spur vom Thorafeste].

c) s. Megillah f. 29 b, 30 b, wo mehrere hentige Benennungen der Wochenabschnitte vorkommen; vergl. die noch ältere Gesetzesvorschrift der Boraitha ib. f. 31 b.

<sup>(</sup>cc) Wenn nämlich וילך und נצבים שלמה) (צבים שלמה) (צבים ms. 1426) als eine Parascha zählt, wie R. Nissim (Tosaf.) Raschi (ברדם f. 18 d. 19 c. d), so enthält Deuteron. nur 10 Parascha's].

d) Hiervon enthält das erste Buch 12, das zweite 11, das dritte 10, das vierte 10, das fünfte 11.

e) II. Chron, 7, 10: "Am 23. Tage des siebenten Monats (Tischri) entliess (Salomo) das Volk nach ihren Wohnungen fröhlich (שמקרט) und wohlgemuth". Von dieser Benennung weiss übrigens der Tahnud noch nichts.

f) Mischna Sueca e. 5. [בן No. 72 f, 62 b, vgl. Joh. 7, 37—39, מנורת השואבה וכוי וכר נמלה מאימא עלאה 48, הקוני זהר וכוי וכר נמלה מאימא עלאה 48, החואבה וכוי וכר נמלה מאימא עלאה -1.5

g) In den Scheeolth des R. Achai [l. Acha], so wie in der Pesikta.

An gewissen Sabbathen, den vieren z. B., die zwischen der letzten Woche des elften und der letzten Woche des zwölften Monats liegen, und welche an Einrichtungen erinnern sollen, die einst um diese Jahreszeit, mit Bezug auf die Feste Purim und Pesach, in Palästina stattgefunden, las man hinter dem Wochenabschnitte noch besondere Stücke ans dem Pentateuch; eben so wurden an Fest- und Fasttagen, am Tempelweihfest und an den Neumondstagen bestimmte Abschnitte gelesen a). Endlich wurde, angeblich seit Esra b) selbst, an jedem Montage und Donnerstage ein Theil des jedesmaligen Wochenabschnittes vorgelesen, und zwar, wie der Gebrauch es allmählig festsetzte c), die erste Parascha desselben. Mit der Vorlesung dieser ersten Parascha begann man schon in dem Mincha- oder Nachmittags-Gottesdienst des vorhergehenden Sabbath. Die Vorlesung des Gesetzes geschah durch die Mitglieder der Gemeinde; es wurde nämlich von einem Synagogen-Beamten eine gewisse Zahl — 7 am Sabbath, 3 bis 8 1) an den übrigen Lesetagen - aus den erwachsenen Anwesenden angerufen [cc)], um hintereinander die einzelnen Abschnitte der Parascha in gehöriger Weise vorzutragen d), und zwar niemals auswendig, sondern aus einer correcten Gesetzrolle. Ein Beamter war den Lesenden behülflich e) 2), jedoch enthielt man sich, selbst noch im neunten und zu Anfang des zehnten Jahrhunderts, des Lesens Unkundige zur Thora zu rufen f). Das periodische Vorlesen des Gesetzes, der thätige Antheil des Publicums und die Erfordernisse

 $<sup>^{\</sup>circ}$  [1) 6. 2) f. war — behülflich: scheint zuweilen den Lesenden behülflich gewesen zu sein.]

a) Mischna Megilla c. 4.

b) j. Megilla c. 1. §. 1.

c) Megilla f. 31 b.

<sup>[</sup>cc] Rosch Haschana 31 a Mitte, Tr. Soferim c. 10 §. 5. 6. Megilla 22 b ff. j. Berachoth c. 4 f. 18 b. j. Megilla 3, 5. j. Taan, 4, 1 f. 11 a oben.]

d) ib. t. 32 a: "Wer ohne Wohlklang liest und ohne Gesang lernt, von dem heisst es: Auch ich hatte ihnen nicht gute Gesetze gegeben".

e) s. Raschi zu Taanith f. 27 b קרא (Schullehrer oder Vorleser?) vgl. jedoch Tos. Baba bathra 15 a, Raschi Sabb. 12 b unten, Tos. Menach. 30 a oben s. Tr. Soferim].

f) Abudraham in פירוש חפלה ed. Vened. f. 49 c. 48 d. [l. 48 d. 49 c.]

der Correctheit dienten lediglich den höheren Zwecken, die Nationalität zu bewahren und die Vorschriften des Glaubens und der Sittlichkeit angetrübt zu überliefern.

Aber nicht blos aus dem Gesetze, auch aus den Propheten wurden an Sabbath- und Festtagen Abschnitte vorgelesen, die, weil mit ihnen die jedesmaligen Vorträge geschlossen und die Versammling entlassen wurde, Schlussvorträge oder Haftara's [a)] Man hat diesem Gebrauch eine geschichtliche Veranlassung geliehen, und diese in den bekannten Verfolgungen des Syrischen Königs Antiochus Epiphanes gesucht, Einer älteren Meinung zufolge b), hätten die Syrer die Gesetzes-Vorträge unter- $\{sagt[bb]\}$  und die Gesetzrollen wegnehmen lassen, so dass man mit passenden Abschnitten aus den prophetischen Büchern den Pentateuch ersetzen musste. Vitringa c), von dieser Erklärung nicht befriedigt, glaubt, dass während der Verfolgung gar keine Vorlesung habe stattfinden können. Selbst aber, nachdem die Freiheit über die Tyrannei obgesiegt hatte, sei, namentlich in kleineren Gemeinden, an Exemplaren des Pentatench, auf den die griechischen Inquisitoren emsiger als anf die übrigen heiligen Bücher Jagd gemacht, ein so fühlbarer Mangel entstanden, dass man eine Zeit lang sich mit der Lesung aus den Propheten habe begnügen müssen. Beide Meinungen stimmen darin überein, dass zum Andenken an jene Tage diese Vorträge alsdann im Gebrauch erhalten worden, Vielleicht aber gab es keinen historischen Ursprung für eine Einrichtung, die bei der Analogie der Gesetzes-Vorträge, und dem hohen Ansehen der prophetischen Bücher, im Laufe der Zeit wohl allmählig ihre Begründung fand. Vor der Zerstörung des Tempels waren dergleichen prophetische Lectionen längst üblich d). Eine Angabe verschiedener Haftara's findet sich in den Werken des dritten Jahrhunderts: damals aber war eine allgemeine Feststellung

<sup>[</sup>a) פשר von פשר, das in diesem Sinne "entlassen" zuerst in der Chronik (2, 23, 8) angetroffen wird.]

b) Abudraham f. 63 b.

<sup>[</sup>bb) Vgl. 1. Maccab. 45, 49, 56, 57; השכיחם תורתך in der Thefilla.]

c) l. l. p. 1006-1008.

d) Lucas 4, 16. Apostelgesch. 13, 14 etc. [l. 15.]

in diesem Punkte noch nicht geschehen a) und unsere heutige Ordnung ist erst das Werk späterer Jahrhunderte b). In einigen Orten
Babyloniens las man am Nachmittagsgottesdienste des Sabbath
Haftara's aus den Hagiographen c), und in Persien und Medien
kannte man noch zu Anfang des 11. Säculums bestimmte Haftara's
auf das ganze Jahr für diesen Gottesdienst d). Im Occident ist
von solchem Gebranch keine Spur. Aus den Hagiographen wurde
endlich am Purim-Feste das Buch Esther, und zwar vollständig
von einem und demselben, der Gemeinde vorgelesen.

Aber schon früh machten diese Vorträge aus dem Original der heiligen Bücher ein neues Bedürfniss fühlbar; die Sprache in der diese Bücher geschrieben sind, die hebräische, fing an auszusterben, sie ward den Juden nach und nach fremd, und das Aramäische, das zur Zeit des Jesaia e) den Einwohnern Judäa's unverständlich war, schwang sich in Palästina schon vor der Hasmonäischen Periode f) zur Volkssprache empor, so dass alle Acte des bürgerlichen Lebens g), Sprichwörter [1]h, für das Volk (Ungelehrte, Weiber, Kinder) bestimmte Formulare i), selbst populäre Bücher k)

1000

<sup>(1)</sup> Sprüchwörter.]

a) Mischna und Tosefta Megilla c. 3. Megilla f. 29 b, 31 a.

b) s. unten Cap. 11. [Vgl. ברדם f, 20 a, ib. b. . . . באני מנחם. לדני משלם הרב רי משולם ההובא מארץ בכל והיו בו כנביאים כשבא לידי הספר של הרב רי משולם ההובא מארץ בכל והיו בו כנביאים סימני הפשרות לפרשיות התורדה לכל השנה וראותי סימן צוארו אהרן גבי הימני הפשרות Verzeichnisse von Haftara's geben Machsor Vitry, Maimonides, Abudraham, שערים לר (Rom 1547 in 12.) c. 6.]

c) Sabbath f. 116 b.

d) Hai Gaon in כל בן 25 d.] Raschi zu Sabb. f. 24 a. Vergl. R. Nissim zu Alfasi Megilla c. 4.

e) H. Reg. 18, 26-28, Jes. 36, 11-13.

f) Sota f, 33 a. Vergl. Mischna Edujoth 8, 4 den Ausspruch des R. Jose ben Joëser (circa A, 130 [v. Chr.])

g) j. Moëd-Katon 3, 3, f. 6 a und ib. b oben. Mischna Kethboth [l. Kethnboth] c. 4. § 8 etc. Tosefta Sabbath c. 8. Berachoth f. 8 a. Philo de Decalogo p. 766 (πατηίω γλώττη πάσηα d. i. ΝΠΟΕ [aber πατηίω qωτή] H. Macc. 12, 37. 15, 29 ist hebräßsch]). Vergl. R. Asaria de' Rossi in Meor enajim c. 9 f. 52, c. 57 f. 175, und de Rossi, della lingua propria degli ebrei etc. Parma 1772, namentlich p. 10 etc. und von p. 102 an.

h) An unzähligen Stellen des Tahnud; s. die folgende Seite Anm. c.

i) z. B. Kadisch und die Introduction der Hagada des Pesach-Festes.

 $<sup>\</sup>boldsymbol{k})$ z. B. Megillath Taanith. Vergl. Josephus vom jüdischen Kriege zu

und amtliche Sachen a) in dieser Sprache abgefasst wurden oder in Umlauf kamen. Mehrere zugleich wirkende Ursachen begründeten diese Herrschaft der aramäischen Sprache, Von Babylon, wohin die Juden seit Nebucadnezar verpflanzt worden und woselbst sie eine geraume Zeit ungestört sich ausgebreitet hatten, kehrten seit Cyrus unausgesetzt und oft in bedeutender Zahl Colonisten nach Judäa zurück und brachten als ihre Muttersprache das Aramäische mit. Hiezu kam der Einfluss der ursprünglich aus Aram und Babel stammenden und einen aramäischen Dialect redenden Samaritaner, ferner der in Palästina lange herrschenden Syrer so wie die Ausbreitung der Juden in Syrien. Endlich darf nicht ausser Acht gelassen werden, dass schon die Dialecte von Galiläa und Phönicien aramäische Elemente enthielten. So wird bei dem stets abnehmenden Einflusse Judäa's, und bei der langjährigen Zerrüttung und Sprachverwirrung der Juden, über die schon Nehemia klagt, die endliche Herrschaft eines hebräisch gefärbten aramäischen Dialects erklärlich. Und dennoch hat das hebräische, das zu Nehemia's Zeiten noch gesprochen und noch mehrere Jahrhunderte nachher von den Gelehrten geschrieben wurde, in Judäa vorzüglich b), lange dem Untergange widerstanden, es blieb Jahrhunderte lang das Kleinod der ihm mit Begeisterung anhangenden Weisen der Nation c); Werke des zweiten Säculums (die Mischna namentlich) tragen noch mächtige Lebenskeime dieser Sprache in sich, die erst im vierten Jahrhundert gänzlich ausstirbt. den Ungelehrten d), der Masse des aramäisch redenden Volkes,

Anfang: ... τοῖς κατὰ τὴν 'Pωμαίων ὴγεμονίαν, 'Ελλάδι γλώσση μεταβαλών, ἄ τοῖς ἄνω βαοβάρως τῷ πατρίω σύντάξας ἀνέπεμψα κτλ. [Pfannkuche in Eichhorns Bibliothek Th. 8 S. 440—446.]

a) Mischna Joma 3, 1; Schekalim 5, 3, 6, 5, j. Maaser scheni c, 5 gegen Ende; j. Sanhedrin c, 1, § 2.

b) Erubin 53 a. Buxtorf Lexic, rabb. בליל [f. Buxtorf — בליל l.: vergl. Midr. Ps. 105 Anf.], de Rossi L L p. 12—14; 83.

c) j. Sabbath 1, 3 Ende. j. Schekalim 3 Ende. Sifri קאוינו Col 233 unten, עקב Col. 145 unten.

d) הדיושות (wie namentlich die aramäisch redenden Samaritaner heissen, Sanhedrin 21 b), וֹהְנִישְׁתְּ (I. Cor. 14, 16, 23, 24). לשנון הדועם, als Volkssprache, bezeichnet die aramäische (j. Jebamoth 15, 3. j. Kethub. 4, 8. Baba mezia f. 104 a.), dem Hebräischen entgegengesetzt (j. Sanhedrin 7, 12.). Von

war die heilige Sprache längst entfremdet, und für dasselbe waren die aramäischen Uebersetzungen. Targumim bestimmt, von denen die Vorträge aus dem Urtext, vielleicht bald nach deren Einführung, begleitet wurden. Von einem in der Regel dazu angestellten Uebersetzer wurde der vorgelesene Text der Schrift versoder paragraphenweise, auswendig a) der Gemeinde aramäisch übersetzt, so dass der Vorlesende und der Uebersetzer abwechselnd vortrugen. So lange die asiatischen Juden aramäisch redeten, hat dieser Gebrauch ohne Zweifel an den meisten Orten bestanden, und wo er unterblieb, wohl nur aus Mangel eines kundigen Uebersetzers b). Die allmählige Verbreitung der schriftlichen Targumim, deren Studium schon im ersten Drittel des dritten Säculums empfohlen wurde c), mag wohl die Vernachlässigung der mündlichen Uebersetzungs-Vorträge mit verschuldet haben, die vermuthlich, seitdem in Westasien die arabische Sprache sich verbreitete, immer weniger beachtet, auch hier und da vielleicht durch persische d) oder arabische Uebersetzungen verdrängt wurden. Der Tr. Soferim, der später als die Gemara geschrieben ist, berichtet e), dass am neunten Ab, dem Tage der Zerstörung Jerusalems, die Klagelieder Jeremiä von einem Kundigen in der Synagoge übersetzt wurden, damit Volk, Weiber und Kinder sie verstehen. Auch sei es Pflicht, am Sabbath, nach der Vorlesung aus der Thora, die Abschnitte des Pentateuch und der Propheten, der Gemeinde in der ihr verständlichen Sprache vorzutragen. R. Nitronai Gaon (A. 850.)

palästinischen Antoren werden aramäische Sprichwörter als משל הדנים angeführt, s. Sifri אַרְחָחָתְם Col. 123. Bereschith [l. Vaichi] rabba f. 107 d. Tanchuma f. 17 a, 22 b. Midrasch Tillim 48 f. 23 d, 51 f. 24 b, und sonst.

a) Mischna Megilla c. 4. § 5, 10. Tosefta ib. c. 3. j. Megilla 4, 1. Megilla f. 24 a. Sota f. 39 b.

b) j. Megilla 4, 3. Tr. Soferim 12, 7, 14, 2,

c) Berachot f. 8 b.

d) In welche Sprache, dem Maimonides zufolge, der Pentateuch schon viele hundert Jahre vor Muhamed übertragen worden ist (בובלות הכמה) לובלות (בסכל לשון ארמי למה אלא או או ארמי לשון ארמי לשון פרסי לשון קרש או לשון פרסי לשון קרש או לשון פרסי ליבון.

e) c. 18. § 4.

gab sein Gutachten a) dahin, dass diejenigen, welche nicht nach dem Targum übersetzen lassen, in der Meinung, dass wir nicht des Targums, sondern blos der der Gemeinde verständlichen Sprache bedürfen, ihre Schuldigkeit nicht thäten. Es müsse das Targum, auf welches die Weisen sich in Bezug auf das Schrift-Verständniss verlassen haben, beibehalten werden; doch könne ausserdem jemand der Gemeinde eine Erläuterung vortragen, [aa)]. R. Jehuda ben Karisch b) (circa A. 910.) warf der Gemeinde zu Fez es als Vernachlässigung vor, dass sie den Gebrauch der Vorlesung des pentateuchischen Targums ') in den Synagogen eingestellt hatte, während es doch von ihren Brüdern2) in Irak, Aegypten, Africa und Andalusien verehrt und studirt werde<sup>3</sup>)[bb)]. Nach der Meldung des R. Nathan Cohen ben Isaak (A. 950.) c) trug der Vorsteher der Suranischen Academie das Targum vor, wenn der neu ernannte Exilfürst aus dem Gesetze vorlas; die Uebersetzung des Schluss-Abschnitts (Maftir) geschah durch einen andern angesehenen Mann. R. Hai Gaon, der letzte der Geonim, erklärte die Vorträge des Targum zu Gesetz und Propheten für Pflicht d): ein Beweis dass sie bereits an mehreren Orten bei Seite gesetzt wurden.

Dieser durch Einbürgerung einer fremden Sprache herbeigeführte Untergang des Targumischen Vortrags, musste im Occident noch weit früher und zwar in Folge der Herrschaft der griechischen Sprache, eingetreten sein, welche in den griechischen Städten Palästima's, in Aegypten, Cyrene, dem asiatischen und europäischen Griechenlande, die Muttersprache der seit früher Zeit dort augesteckten Juden geworden war. Die Sprache von Hellas war selbst in das aramäische und hebräische eingedrungen und stand bei den

<sup>[1]</sup> Targum, 2) Vorfahren. 3) worden.]

a) s. R. Zidkiahu in אַברלי לְקְטֵּ § 19. f. 10 b. R. Jesaia Trani zum Alfasi Megilla c. 4 Anf. R. Jacob ben Ascher in אַרָח חִים \$ 145.

<sup>[</sup>aa) Vgl. den Befehl A. 853.]

b) s. Schnurrer in Eichhorns allg. Bibliothek der biblischen Literatur B. 3 S. 954.

<sup>[</sup>bb) So nach der Berichtigung von Wetzstein (in Orient 1842 N. 2 S. 19)].

c) Beim Juchasin ed. Cracau f. 120 b. 123 a.

d) R. Zidkiahu a. a. O.

jüdischen Weisen Palästina's in hohem Ansehn a). Für jene sogenannten hellenistischen Juden hatten die Siebzig und späterbin Akilas (Aquila) aus Pontus die heiligen Schriften in's Griechische übertragen; jene Gemeinden durften sich am Purimfeste das Buch Esther in griechischer Sprache vorlesen lassen b); sie beteten zum Theil in dieser Sprache c). Dass mithin das Targum ihnen unverständlich war, ist klar, und vermuthlich haben Vorträge dieser Art daselbst nicht lange stattgefunden. Ob aber eine griechische Uebersetzung in den Synagogen gelesen wurde, lässt sich nicht mit Bestimmtheit behaupten. Justinians bekannte Novelle d) verbreitet mehr Dunkelheit als Licht über diesen Gegenstand, doch geht aus derselben wenigstens so viel hervor, dass die Juden, sich damals (A. 541) dem Gebrauch griechischer Versionen widersetzten e).

Aber selbst dort, wo die aramäische Sprache die herrschende war, wurde durch die Targums allein dem Bedürfnisse nicht Genüge gethan: nicht blos die Sprache der heiligen Bücher, auch ihr Inhalt erheischte Erläuterung. Mehr als jedes andere Werk des Alterthums fordert ein heiliges Gesetzbuch, dessen Missverstand zeitliches und ewiges Verderben bringt, die Hülfe der Auslegung, zumal wenn, wie dies bei dem Pentateuch der Fall war, neue Verhältnisse des Staats- und des Privatlebens Rechte und Begriffe modificiren. Nicht blos, dass bei dem Verluste der Selbstständigkeit vieles unausführbar wurde, sondern es ist ohne Zweifel manches niemals dem Buchstaben nach zur Ausführung gekommen; z. B. dass der König stets die Gesetzrolle bei sich haben müsse, dass eine abtrünnige Stadt gänzlich zerstört, ein ungehorsamer Sohn

a) s. R. Asaria de Rossi I. l. c. 8, f. 50 a.

b) Megilla t. 18 b.

c) j. Sota c. 7. § 1: בכי לוי בר חיתה אזל לקיסרין שמע קלון קריין שמע (Prist. Tychsen tentanen p. 157, de Rossi della lingua etc. p. 98- [Falsch bei Wiener Wb. 2. Anfl. v. Cäsarea Ann. 4 (als wäre die חורה in griech. Version dort vorgelesen worden)].

d) Tit. 28. Novella const. 146. Vergl. Vitringa I. 1, p. 956 etc.

e) In der praefatio; . . . quod quidem solam habentes hebraicam vocem, et ipsa uti in sacrorum librorum lectione volunt, nec graecam tradere dignantur et multum dudum tempus per hoc ad invicem commoventur. [Vgl. Hody de bibl. text. p. 235 ff. Carpzov, Crit. sacra p. 523.]

gesteinigt werde a); dahin gehören auch die Flucht vor dem Bluträcher, die körperliche Bestrafung der beigebrachten Verletzungen, die Aufforderung an die Zaghaften, aus der Schlachtlinie umzukehren b), das Verbot auf die Einwanderungen in Aegypten, die Leviratsehen, die aussätzigen Häuser c), das Erlassjahr. Dahingegen vermisste man in dem geschriebenen Gesetze manchen religiösen Gebrauch, manches Rechts-Verhältniss, manche Lehre, wie denn in der That von den Einzelnheiten des Volkslebens, von der Summe der Gesetze und der religiösen Wahrheiten nur der geringste Theil in den mosaischen [1)] Büchern niedergelegt sein konnte [cc)]. In dem wirklichen Zustande des jüdischen Volkes finden wir mehreres, das theils eben so alt sein mochte als das Gesetz d) theils in eben dem Ansehen stand e). Endlich mussten die Widersprüche, Dunkelheiten und Lücken dieser Bücher die Erläuterung fast noch früher herausfordern als die Uebertragung. In anderer Beziehung war ein gleiches mit den Propheten der Fall. Ihre Aussprüche galten als Vorschriften des rechten Lebenswandels f), in ihrer Rede spiegelte sich der geistige Inhalt des Nationalgesetzes, ihr donnerndes Wort weckte die schlafenden Gewissen der Gesammtheit und der Einzelnen: das, ganze Wohl und Wehe der Nation lag in dem inhaltsschweren Nachlasse jener Gottgesandten und wenn das Gesetz den Leitstern für die Gegenwart gab, so erleuchteten die Blitze der Propheten eine finstere Zukunft.

Demnach war es eben so sehr in der Ordnung als Bedürfniss, wenn jenem belehrenden Theile des öffentlichen Gottesdienstes, der bereits aus Schrift-Vorlesungen und Ucbertragungen bestand, ein

<sup>(1)</sup> Mosaischen.

a) Tosefta Sanhedrin c. 14: עיר הנדחת לא היה ולא עהיד להיות (Vgl. Sanhedr. f. 71 a); ib. c. 11.

b) s. indess 1 Maccab. 3, 56 [ein solches Beispiel aus der Seleuciden-Epoche vergl. Jud. 7].

c) Vergl. Tosefta Negaim c. 6.

<sup>(</sup>ce) s. בוורו 3, 35.]

d) Dies bezeichnet der Ausdruck: הלכה למשה מסיני.

e) nämlich die דְרֵבוּי חַוּפָרִים. Vgl. R. Jona in שערי תשובה ed. Ven. 1544 f. 14 c. etc. [R. Chananel bei Rapoport אַרָי חַנָנָאַל S. 34, 35, 48.]

f) Als המכה s. H. Reg. 17, 13. Dan. 9, 10. Vergl. Nehem. 9, 32 mit 34.

drittes Element sich zugesellte: Auslegungen. Unterweisungen, Reden, freie Vorträge. Was es mit diesen Auslegungen und Vorträgen für eine Bewandthiss hatte, wann und wie sie entstanden, ihre Bestandtheile [1], ihre Ausbildung, ihre Blüthe und ihr Verfall, [mithin], die Geschichte derselben von den ältesten Zeiten bis anf den hentigen Tag, — dies darzustellen ist unsere Aufgabe; zu deren Lösung aber wir folgende Reihe von Untersuchungen eröffnen.

### Zweites Capitel.

# Dibre hajamim oder die Bücher der Chronik.

Nachdem der jüdische Staat durch die Babylonier aufgelöst, und die Juden nach einem fremden Lande verpflanzt wurden, von woher sie nach geraumer Zeit, als persische Unterthanen, mit zum Theil neuen Ideen, nach ihrem Vaterlande zuräckkehrten, verlor sich nach und nach das Prophetenthum, dessen Mitglieder, und Jünger die politische und religiöse Erziehung der Nation gelenkt hatten, die seine Orakel und seine Geschichtschreiber waren. Die letzten Klänge prophetischer Begeisterung vernehmen wir in Maleachi; aus seiner Rede quillt nicht mehr jene energische Fülle, wir horchen vergebens auf den alten Bardenton. Aber als letzter Prophet verkündet er uns den Elia, der noch die Gottheit vernahm in ihrem stillen Wehen, dass er vor dem grossen Tage des Ewigen uns werde wieder gesendet werden. Ob nach Maleachi noch im Geiste der Propheten gedichtet worden, oder ob dergleichen irgendwo unter den Werken anderer Propheten (etwa im 9, Capitel des Zacharia) stecken, weiss ich nicht. Allein wenn es Arbeiten der Art oder Männer von prophetischer Begeisterung noch damals gegeben hätte, so wären sie uns sicherlich nicht vorenthalten worden, oder ihre

<sup>[1)</sup> woraus sie zusammengesetzt waren.]

Spur so ganz und gar verschwunden. Hier aber stimmt die Aussage der Tradition, die Maleachi als den letzten Propheten nennt, vollkommen mit den Ergebnissen der Kritik überein, Mit Maleachi oder wenigstens kurz nach ihm verhallte das prophetische Wort: nur noch aus den sorgfältig gesammelten Ueberbleibseln von den Werken jener Volk belehrenden Redner konnte die jüngere Generation Unterricht, Trost und Stärke schöpfen. Da Maleachi, nach Ton and Inhalt zu urtheilen, in die Zeit des Esra (A. 450), oder doch in eine von dieser nur wenig entfernte Zeit fällt, so dürfte der Irrthum unbedeutend sein, wenn wir das Prophetenthum 1 bis 2 Generationen nach Nehemia — der fast nur noch Afterpropheten a) kennt — also 400 Jahre vor unserer Zeitrechnung, als erloschen betrachten. Wenn Josephus von Hyrcanus berichtet b), ihm sei die Regierung, das Hohepriester-Amt und das Prophetenthum zuerkannt worden so ist dies, wenn nicht ein leerer Ehrentitel, entweder eine rhetorische Floskel des Josephus 1) oder die Meinung einer Sage, die gleich darauf von Josephus hinzugefügt wird,2) dass Hyrcan nämlich wohl gewusst habe, dass seine Söhne nicht lange regieren würden. Vielmehr berichtet das erste Buch der Maccabäer: "Und es beschlossen die Juden und die Priester, dass Simon Lehrer und Hoherpriester auf immer sein solle, bis ein wahrhafter Prophet auftreten werde" c). Dass schon unter Antiochus Epiphanes das Prophetenthum längst aufgehört hatte, bezeugt dasselbe Buch d). Josephus selber setzt das Ende des Prophetenthums in die Regierungszeit des Artaxerxes I.

Wenige Generationen nach Nehemia mussten diejenigen heiligen Bücher, welche das Gesetz und die Propheten ausmachen, bereits gesammelt sein. Ihr Alter geht weit über jene Epoche hinaus, und ihr Inhalt bildete ein Ganzes: Gesetz, Geschichte und gewisser-

<sup>[1)</sup> Berichterstatters.]

<sup>[\*)</sup> f. Sage — wird: gleich darauf von Josephus hinzugefügten Sage.]

a) Neh. 6. 7 bis 14.

δ) Archãol. 13, 10 § 7 . . . . . ἀρχῆς τοῦ ἔθτους καὶ τῆς ἀρχιερατικῆς τιμῆς καὶ προφητείας.

c) 1. Macc. 14, 41, Vgl. 13, 42,

d) 4, 46, 9, 27.

massen auch Zukunft des Volkes Israel. Eine und dieselbe Stimme ertönt von Moses bis Maleachi: die des Ewigen, welcher gebietet, lenkt, droht, straft und tröstet; der entschiedene Vorzug, der noch in später Zeit und bei allen Institutionen zum Vortheil dieses Theils der biblischen Bücher sichtbar wird, muss mit dadurch erklärt werden, dass man dieselben als das einzige Denkmal des untergegangenen jüdischen Staats schon lange verehrt hatte, als andere vaterländische Schriften älterer und jüngerer Zeit die Aufmerksamkeit auf sich lenkten. Unter diesen letzteren verstehe ich die sogenannten Hagiographen - Kethubim - die nicht als durch Offenbarung, sondern durch den heiligen Geist eingegeben angesehen wurden. Dem hohen Liede z. B. fehlt der Charakter der prophetischen Begeisterung, darum gehört es eben so wohl als die Sprüche den Kethubim a) an, obgleich beide Bücher den Namen Salomo's an der Spitze haben; Rnth und die Klagelieder scheint man erst in späterer Zeit ans den Propheten entfernt zu haben b). Was die 5 Werke: Hiob, Koheleth, Esther, die Chronik und Daniel anbelangt, so entbehren sie entweder - wie Hiob und Koheleth - jeder Beziehung auf Judenthum, oder sie gehören, wie über die andern 3 von den genannten kein Zweifel mehr obwalten kann, einer Zeit an, die jünger als das Aufhören des Prophetenthums ist. Namentlich bleibt das Buch Esther ein merkwürdiges Denkmal unprophetischen Geistes. Denn obwohl es Raum hat, den persischen König 187 mal und sein Königthum 26 mal zu nennen, so fand es doch keine Gelegenheit, Gottes auch nur ein einziges Mal zu gedenken. Nur die Psalmen und Esra c) geben in Bezug auf Alter und Stellung zu einer näheren Betrachtung Anlass,

a) Vgl. Aboth R. Nathan c. 1 [und Midr. Prov. c. 25]: Die Sprüche, das hohe Lied und Kohelet seien verborgen gehalten und nicht den Kethubim gleichgestellt, und zuerst von den Männern der grossen Synagoge erklärt worden.

b) s. die Stellen bei Eichhorn, Einleitung Th. I. S. 126+134 וכן יש בספרן
 Ps. Midr. 121 wird Thren. eitirt].

c) Unter Esra wird hier auch Nehemia verstanden, welcher mit jenem eigentlich nur ein einziges Buch ausmacht. s. Baba bathra f. 15. Sanhedr. 93 b. Eichhorn l. l. I. S. 131.

Es kann wohl das hohe Alter mehrerer einzelner Psalmen nicht in Frage gestellt werden. Ein grosser Theil a) gehört unstreitig der Zeit des ersten Tempels an. Schon [das Buch] Jeremia b) citirt Psalmyerse, und im Jona c) erscheint ein ganzes Gebet nach dem Muster der Psalmen gearbeitet. Dahingegen tragen mehrere durch künstlich alphabetische Anordnung den Stempel der Jugend d): mehrere sind erst nach der Wegführung ins Exil gedichtet e), und · einige f), worin namentlich über das Aufhören des Prophetenthums geseufzt wird q), wird man versucht, sogar in die Epoche der Syrer-Herrschaft zu verlegen. Wenn demnach auch einzelne Psalmen von Propheten, mindestens aus der Propheten-Epoche herstammen, so konnte doch unsere gegenwärtige Sammlung erst nach dieser Epoche in Umlauf gebracht worden sein. Dies erhält durch die Beschaffenheit der Bestandtheile dieser Sammlung mehrfache Bestätigung. Die Eintheilung des Psalters in 5 Bücher erscheint nämlich nicht als spätere Willkür, sondern als ans der Geschichte dieses Buches hervorgegangen. In dem ersten Buche treffen wir die meisten ältesten Stücke, sie gelten alle h) für Davidisch, nur bei dreien i) ist eine geschichtliche Ueberschrift vorhanden, und wenn diese dem Sammler angehört,

α) Ps. 2, 3, 16, 18, 20, 21, 23, 24, 26 [del.] = 29, 31, 45, 61, [31—61 del.]
 68, 72, 110 u. A. [72 - A. del.]

b) Jerem. 33, 10 [l. 11]. Vergl. Ps. 100, 1, 106, 1.

c) Vergl. Jona 2, 3—10 mit Ps. 5, 8, 18, 5, 7, 31, 7, 23, 42, 8, 103, 4, 116, 3, 17, 18, 142, 4.

d) Ps. 9, 10 (?), 25, 34, 37; 111, 112, 119, 145,

e) Ps<sub>1</sub>, 14, 44, 51, 77 (defect), 85, 89 [l. 82], 102, 106 im Exil; Ps. 126 unter Serubabel; Ps. 137 nach dem Exil; Ps. 147 vielleicht unter Nehemia, S. Midr. Cant. 23 b, dass Esra einige Psalmen verfasst habe.

f) Ps. 74, 76, 79, 80, 83,

g) Ps. 74, Vers 9: אין עוד נביא ולא אחנו יודע עד מה; s. Hitzig Begriff der Kritik etc. S. 93.

h) Der 10. Psalm gehört vielleicht zu Ps. 9. Ps. 33, dessen Antang sich an den Schluss des vorhergehenden Verses anknüptt, sollte man eigentlich im 4. oder im 5. Buche erwarten; vielleicht eine spätere Einschaltung. Vergl. D∑⊃, das nur in den jüngsten Schriften angetroffen wird. Ps. 1. ist als allgemeine Einleitung zu betrachten. Ps. 2 wurde sehon im Alterthume nicht mitgezählt (j. Taanith 2, 2), vermuthlich weil er zu dem ersten Psalm geschlagen wurde (Berach, f. 9 b. Origenes bei Eichhorn III, S. 504).

i) Ps. 3, 7, 34, Ps. 18 ist aus Samuel [od. einer ähnlichen Quelle] eingerückt.

so hat er noch Quellen benutzt, die uns unzugänglich sinda). In dem zweiten Buche finden sich zwei Psalmen des ersten Buches b), mehrere von jüngerem Alter und nur 19 Davidische. Demnach kann die Nachschrift dieses Buches: "Vollendet sind die Gebete Davids, Sohnes Isai" nicht auf das zweite Buch allein - das bereits einen gleichen Schlussvers als das erste hat, - sondern muss auf beide Bücher bezogen werden, so dass folglich die Sammlung damals, [als neue Collectionen veranstaltet wurden], aus diesen beiden Büchern bestand. In dem dritten Buche, das mithin später der vorhergehenden Sammlung angefügt wurde, befindet sich nur ein einziges Davidisches Gebet (Ps. 86), alles übrige wird [Assaph, Ethan und Heman] den Levitischen Sängern, die bereits im zweiten Buche auftreten, zugeschrieben. Sehr späte Psalmen werden in dieser Sammlung sichtbar, auch Wiederholungen aus der ältern¹)c)-Das 4, und 5. Buch, die ursprünglich wohl nur eine einzige Rolle ausgemacht haben, sondern sich in mehrfacher Rücksicht von ienen ersten drei Büchern ab. Von Levitischen Dichtern ist in den Ueberschriften keine Spur, nur eine kleine Sammlung Davidischer Gedichte erscheint, alles übrige - bis auf den 90. Psalm, der Moses zugeschrieben wird — ist anonym, was in den ersten 3 Büchern fast bei keinem einzigen Stücke der Fall ist. Diese Namenlosigkeit halte ich für ein Merkmal der Jugend, sie scheint anzudeuten, dass die Sammler nicht viel jünger als die Verfasser waren. In diesen beiden letzten Büchern wird auch, bis auf 2 Ausnahmen (Ps. 140 und 143), das bekannte קלה gänzlich vermisst, welches in 9 Capiteln des ersten [Ps. 3, 4, 7, 9, 20, 21, 24, 32, 39,], aber in 28 der beiden folgenden Bücher (Ps. 44, 46-50, 52, 54, 55, 57, 59-62. 66-68. 75-77. 81-85, 87-89) vorkommt, dessgleichen in dem Psalm des Habacuc (cap. 3) und zwar niemals in einem Psalm ohne musikalische Ueberschrift d). Vielleicht haben wir in

<sup>[1]</sup> Auch — ältern c) del.]

a) Ps. 7, 1.

b) Ps. 53 (Ps. 14) und 70 (Ps. 40, 14-18).

c) Ps. 108 besteht aus Ps. 57, 8—12 und Ps. 60, 7—14 [A. c entfällt an dieser Stelle].

d) 27 Psalmen Mismor oder Schir, 6 Maskil, 3 Michtam, 2 Schigajon, 2 blos Lamnazeach mit Angabe des Instruments (Ps. 61, 81).

den Sela-Psalmen die Ueberbleibsel einer ältern Sammlung, die indess auch erst später angelegt sein muss, da sich das Sela auch in jüngeren Stücken (Ps. 9, 44, 77, 85, 89) 1) findet. In jeder Beziehning darf man daher das 4. und 5. Buch der Psalmen als den zweiten Theil unserer Psalmen-Samulung betrachten: wir haben darin die 2) [Wiederholungen aus der älteren aa) und nächst den] eigentlichen Fest- und Opfergesänge des zweiten Tempels b), eine alphabetisch eingerichtete Gnomologie (Ps. 119), und Nachträge zu den Davidischen Gesängen. Auch verdient es bemerkt zu werden, dass in diesem zweiten Theile nur ein einziger Psalm (142) eine jener ungewöhnlichen Bezeichnungen (משביל) hat, die in dem ersten Theile häufiger auftreten und selbst diese wird hier noch durch das gewöhnliche השלה erläutert. Was endlich die Ueberschriften jiberhaupt betrifft, so beurkunden sie sich als in später Zeit hinzugethan, nicht nur, weil die meisten der historischen Angaben nicht passen, sondern mehr noch durch den liturgischmusikalischen Charakter derselben, der an die späten Tempeleinrichtungen und namentlich an die Chronik erinnert c). Demnach dürfte die letzte Redaction der Psalmen wenig älter oder selbst noch jünger als das eben genannte Buch sein.

Was nun das Buch Esra betrifft, so kommt zwar in selbigem weder etwas von Propheten noch von Prophezeiungen vor; indess wird des Haggai und des Zacharia gedacht nud das ganze Buch tritt gewissermassen als Fortsetzung der Bücher der Könige auf,

<sup>[1)</sup> del. 2) del.]

<sup>[</sup>a) Ps. 108 besteht aus Ps. 57, 8-12 und Ps. 60, 7-14,]

b) 11 Hodu үүүү Ps. 95--100, 105, 106, 107, 118, 136), 13 Hallelujah (Ps. 111--117, 135, 146--150), 15 Stufenlieder (Ps. 120--134), von denen 5 auch Namen an der Spitze tragen [s. Mischna Succa 5, 4].

so dass es seinem geschichtlichen Charakter nach wohl hätte zu den prophetischen Büchern gezählt werden können, zumal bei dem hohen Ansehen des Verfassers, der von Späteren sogar für eine Person mit Maleachi gehalten wurde a). Es könnte unter diesen Umständen die Stellung des Esra in den Kethubim einigermassen befremden.

emden.

\*\*Direction\*\*

Hier dürfte der Einwurf gemacht werden, dass die jetzige Klassificirung der Hagiographischen Bücher erst eine spätere sei, dass wir nicht wüssten, was man etwa unter den Hasmonäern zu den Propheten gezählt habe, und dass sogar Philo und Josephus b) namentlich Esra, letzterer sogar Esther, Daniel und die Chronik zu den prophetischen Schriften zu zählen scheinen. Hiergegen ist folgendes in Erwägung zu ziehen: Weder Philo noch Josephus theilen ein authentisches Verzeichniss der heiligen Schriften mit, Ersterer bedient sich, so wie die neutestamentlichen und ältesten jüdischen Autoren, ohne weiteren Unterschied jedes biblischen Buches, dessen Inhalt in seine Darstellung gehört, und seine stilistischen Ausschmickungen bei der Anführung jener Bücher beweisen für ihre Stellung und Autorität nicht das Mindeste. So wird z. B. das erste Buch der Könige mehrmals angeführt, stets ohne weiteren Beisatz, während es von dem ersten Buche Samuel - welches mit jenem damals in Alexandrien als Ein Werk betrachtet wurde - heisst: "wie die heilige Schrift sagt". David, [der schon in der Bibel als gottbegeistert, Mann Gottes und dergl, vorkommt] wird von Philo ein Prophet, ein Freund Mosis genannt; darf man hieraus schliessen, dass damals die Psalmen zu den Propheten gereihet worden seien? Eben so wenig, als man behaupten wird, der Targumist der Psalmen habe dieses Buch als einen Theil der Propheten gekannt, weil er hin und wieder (z. B. Ps. 103, 1) einen Davidischen Psalm mittelst Prophezeiung verkündet nennt. Und gerade die Psalmen zählt Josephus ausdrücklich zu den nicht-prophetischen Schriften, Josephus, um den Römern die Glaubwürdigkeit der alten israelitischen Geschichte

a) Targum Maleachi 1, 1. Megilla f. 15 a, namentlich von R. Josua b. Corcha [l. Korcha] und R. Nachman.

b) s. die Stellen bei Eichhorn 1. l. Th. 1. S. 87-99, 105-125.

darzuthun, bemerkt, dass von Moses Tod bis auf Artaxerxes (Langhand), die nach Mose lebenden Propheten die Ereignisse in 13 Büchern aufgezeichnet haben. Die übrigen 4 Bücher (Psalter, Sprüche, Koheleth, hohes Lied) enthielten Hymnen und Lebensregeln. Offenbar will Josephus den gesammten historischen Inhalt der heiligen Schriften als prophetisch geltend machen; die nicht historischen Bücher werden von ihm entweder ganz mit Stillschweigen übergangen oder nur kurz erwähnt. Er bemerkt selber, dass seit Artaxerxes keine ordentliche Prophetenfolge war, und blos weil er die heiligen historischen Bücher für älter als iene Zeit hielt, klassificirte er sie sammt und sonders unter die Propheten [a)]: Dahingegen kann schon vor Josephus, zur Zeit des Jonathan ben Usiel, weder Esra, noch Daniel, noch die Chronik zu den Propheten gezählt worden sein, da die Jonathansche Uebersetzung zu den 8 prophetischen Büchern oft von den Alten erwähnt wird und noch vorhanden ist, während ein Targum jener 3 Bücher, nicht nur ein Jonathansches [b] sondern überhaupt ein Targum, dem ganzen Alterthume völlig fremd war, und nur über die Chronik ist in späterer Zeit eins angefertigt worden. [Vor der Zerstörung des Tempels galten Esra. Daniel und die Chronik gleich Hiob als hagiographische Schriften c).] Wenn übrigens (ausser Ruth und den Klageliedern, deren Stellung schon früh schwankte und die bald, in Folge des liturgischen Gebrauchs, unter die 5 Megilloth und so unter die Kethubim gestellt wurden) je ein Buch in später Zeit dislocirt wurde, so hätte man eher die Versetzung von Esra (und wohl auch von Daniel und der Chronik) aus den Kethubim in die Propheten als das Umgekehrte erwarten dürfen,

Allein bei einer sorgfältigern Betrachtung unseres Esra werden eigene, auffallende Erscheinungen sichtbar. Schon ältere Forscher haben auf Theile dieses Buches, die durchaus nicht von Esra oder

<sup>[</sup>a) Inwiefern Josephus alle heiligen Bücher prophetisch nennt, vergl. Bretschneider capita theol. jud. p. 8 ff. Hartmann die enge Verbindung S. 21 ff. 31 ff. Siehe Sirach 39, 1.]

<sup>[</sup>b] S. Megilla 3 a, dass Jonathan kein Targum der Kethubim geliefert, weil Messias darin bestimmt; dies geht offenbar auf Daniel.]

<sup>[</sup>c) S. Mischna Joma 1 gegen Ende.]

Nehemia herrühren können, aufmerksam gemacht, und dieselben Interpolationen oder Einschaltungen späterer Verfasser betrachtet, ohne doch über die eigentliche Oekonomie des Werkes ins Reine zu kommen. Gleich der Anfang erregt durch seine Identität mit dem Schlusse der Chronik besondere Aufmerksamkeit, und das ganze 3, Capitel Verdacht durch ausserordentliche Aehnlichkeit mit dem Stil und den Lieblingsmeldungen eben dieses Buches; dasselbe gilt von den letzten 4 Versen des 6, Capitels, In den ersten 11 Versen des 7. Capitels ist von Esra in der dritten Person und auf eine Weise die Rede, die nicht ihn zum Urheber haben kann; Gleiches findet in der ersten Hälfte des 10, Capitels statt, anderer unwahrscheinlicher Dinge zu geschweigen. Im 8. und 9. Capitel des Nehemia werden Begebenheiten, die bereits früher (Esra c, 3 und c, 9) und zum Theil aus einer ganz andern Zeit vorkommen, mit Ausschmückungen wiederholt, und gegen die wahre Geschichte Esra und Nehemia als gleichzeitig und gemeinschaftlich handelnd aufgeführt. Im 11. und 12. Capitel stösst man theils auf dieselben Fehler (12, 26, 36), theils auf ungehörige Einschiebsel (11, 3 etc.) und endlich auf Geschlechtsregister (12, 10 etc., 22 etc.) und Notizen, die einer spätern Zeit, als in der Nehemia blühete, angehören. Das 13. Capitel steht mit sich selbst (Vers 3 mit 23) in Widerspruch und der Anfang desselben erscheint nach Esra 9 und Neh. 9, 2 sogar überflüssig. Anderntheils finden sich wiederum Stiicke, die, wenn auch mit Esra gleichzeitig, ihm doch abgesprochen werden müssen. Esra c. 2. muss älter als Esra sein: möglich, dass er dasselbe in sein Buch mit aufgenommen, allein Nehemia sagt nichts davon, sondern führt es (7, 5) als Geschlechts-Verzeichniss an. Die in Esra cap. 4 bis 7 befindlichen aramäischen Stücke sind gleichfalls älter als Esra; doch selbst zugegeben, dass dieser sie in seine Erzählung einrückte, ist doch nicht abzusehen, weshalb er diese Erzählung (4, 24. 5, 1-5. 6, 13-28) mitunter auch in aramäischer Sprache fortführt, oder er müsste auch diese einem ältern Berichterstatter nachschreiben, was freilich der Ausdruck אמרנא "wir sagten" (5, 4) wahrscheinlich macht. Demnach würde dem Esra in dem nach ihm benannten Buche höchstens der achte Theil gehören, und das übrige unter ältere und jüngere

Schriftsteller, vorzüglich Nehemia, zu vertheilen sein, so dass wir anstatt Interpolationen im Esra vielmehr ein Buch von unbekannter Zeit und unbekannten Verfassern haben würden, in dem sich wenige Fragmente des Esra eingeschaltet finden. Diesen gordischen Knoten aber löst der eine Ausspruch: dass wir die Chronik und das Buch Esra als zwei zusammengehörige Theile eines und desselben Werkes ansehen. Wir haben alsdann in dem Buche Esra gleichfalls den Chronisten vor uns, mit seinen Berichten von Volksversammlungen, Festesfeierlichkeiten und Gesetzes-Vorlesungen, seinen Lobpreisungen der Leviten und insonderheit der Sänger, mit seiner ausserordentlichen Fürsorge für die Opfer-Ordnungen, seiner Vorliebe für Geschlechtstafeln, seinen Uebertreibungen in Zahlen, seinen Anführungen des Pentateuch und der Psalmen, seiner historischen Unwissenheit, seinem ausschmückenden Stil und den ihm Diese Merkmale der Feder des Chronisten eigenen Wortformen. lassen sich in den als spätere Theile des Esra bezeichneten Stellen - während die echten ganz davon frei sind - in folgender Art nachweisen:

Das erste Capitel des Esra beginnt mit den Schlussworten der Chronik; dieser Schluss aber reicht nur bis in die Mitte des 3. Verses, unterbricht sogar den Zusammenhang, so dass wir in jedem Falle Vers 1 bis 3 dem Chronisten zuschreiben müssen, auch ist die Art der Bekanntmachung des Cyrns gegen die echten Quellen. In dem fortlaufenden Berichte erkenne ich keinen verschiedenen Verfasser, die ganze Erzählung ist ein Auszug aus Esra 5, 13—16, 6, 3—5. Die Zahlen Vers 9—11, welche die Menge der kostbaren Geräthe angeben, sind wohl übertrieben, wenigstens die Angabe von 5400 Gefässen (Vers 11). Der dem Chronisten eigene substantivische Gebrauch des Infinitivs a) findet sich Vers 6 und Vers 11. Das 3. Capitel beginnt mit einer allgemeinen Volksversammlung in Jerusalem; eine solche veranstaltet der Chronist b), wenn er von Bundschliessungen des Mosaischen Gesetzes erzählt, die niemals stattgefunden haben. Im zweiten und dritten Verse wird der

a) I. Chron. 5, 20, 1, 23, 31, 25, 3, 11, 31, 19, 33, 19, [Vgl. 1, 28,]

b) Il. Chron. 15, 9. 20, 4. 30, 5. 13.

Pentateuch citirt. Nächst zwei dergleichen Anführungen im Buche der Könige a), einigen in dem spät verfassten Josua b) und zwei allgemeinen Hinweisungen, die bei dem ächten Nehemia vorkommen c). ist nur der Chronist d) an solchen Citaten reich und dasselbe ist mit den unächten Stücken des Buches Esra der Falle). Vers 3 erinnert der Ausdruck [בי באימה und das] עמי הארצות an den Chronisten f), obwohl auch an den echten Esra (9, 1, 2, 11); jedoch darf nicht ausser Acht gelassen werden, dass gerade bei dem Chronisten eine Verbindung zweier Pluralformen, die dem feinen Sprachgebrauche widerstreitet, üblich ist q). Von der im 4. Verse gedachten Feier wird weiter unten die Rede sein. Das Wort (Vers 7) erinnert an צרכך (Chron. II. 2, 15); beides sind späte Ausdrücke. Vers 8 etc. wird das Tempelamt der Leviten und insonderheit der Sänger (נצבו) aus Assaphs Familie auf dieselbe Weise herausgehoben, als wir dies in der Chronik gewohnt sind h), so wie denn auch der Chronik die Anführung von Lob-Psalmen i), der Ausdruck שמלחים (ו מצלחים und die gleiche Berufung auf David m) eigen ist. Die grossen Freudenbezeugungen des Volkes (V. 11--13), namentlich bei Tempel- und Sänger-Feierlichkeiten, sind ein Lieblings-Artikel bei dem Chronisten n). Endlich

<sup>,</sup> a) Reg. I. 2, 3. II. 14, 6.

b) Jos. 1, 8. 8, 34. 31. 23, 6.

c) Neh. 10, 35, 37 (בתורה).

d) Chr. I. 16, 40. II. 23, 18. 25, 4. 30, 5. 18. 31, 3. 35, 12. 26.

e) Esra 3, 2. 4. Neh. 8, 14. 15. 10, 35. 13, 1.

f) [I. Chron. 7, 23 בי ברעה.] H. Chr. 13, 9. 17, 10.

g) בורי חילים Chron. I. 7, 5. 7. 11. 40.

h) Chron. 1, 6, 24, 15, 17, 19, 16, 5, 7, 37, 25, 1, 2, 9, II, 5, 12, 20, 14, 29, 13, 30, 35, 15,

i) 1. 16, 8-36, 41. H. 5, 13, 7, 3, 6, 20, 21, Vergl. I. 29, 10,

k) H. Chron. 5, 13. 7, 3. 6. L'23, 30.

l) I. 13, 8. 15, 16. 19. 28. 16, 5. 42. 25, 1. 6. II. 5, 12. 13. 29, 25.

m) I. Chr. 9, 22. 25, 6. II. 8, 14. 23, 18. 29, 25. 35, 4 (wo sugar Davids Schriften citirt werden), 15.

a) H. Chr. 15, 15, 20, 27, 23, 18, 29, 30, 30, 21, 26. [הדרלה] ausser I. Reg. 1, 40 nur noch bei Jona, dem Chronisten und älteren Baraitha's (Kidduschin 66 a, Aboth R. Nathan c. 1 gegen Ende, 2 Mitte. Megilla 13 b, מון ומשמחתה שמחתה שמחתה בשמחתה וה Abendgebet der Geula, חבשת שמחת וה Frühgebet], auch in der Geschiehte bei Tanchuna 86 d oben, ימים שמחת בימים 192 b].

ist der erwähnte Gebrauch der Infinitiv-Form auch in diesem Capitel (Vers 11) sichtbar. Der Abschnitt Esra c. 6, 19 bis c. 7, 11, worin vier mal Esra citirt wird, fängt mit einer Passahfeier an (wovon unten ein Mchreres), deren begleitende Umstände zur Lobpreisung der Leviten, stark an den Bericht des Chronisten von der Feier unter Hiskia a) erinnern. Im 21. Verse mahnt uns das לדרוש לה um an die Chronik. In den ältesten Schriften heisst dieser Ausdruck: Gott (den Priester, den Propheten) anfragen [1], die Anfangs seltnere bildliche Bedeutung "des Strebens, nach den göttlichen Vorschriften zu wandeln, und eines solchen Wandels selber", wird bei den nachexilischen Schriftstellern gewöhnlich und zuerst bei dem Chronisten finden wir sie im alltäglichen, prosaischen Gebrauche. Vers 22. beschreibt abermals eine "Freude" bei der Passahfeier; eben daselbst wird der König von Persien - der Vers 14 in dem aramäischen Actenstücke richtig bezeichnet wird -"König von Assur" b) genannt, und erinnert dies an [jüngeren Sprachgebrauch, besonders anl H. Chron. 33, 11. Die Geschlechtstafel 7, 1-5 stimmt fast mit der I. Chron, 6, 35-38 überein, aber nicht mit ib. 5, 34-37; hieraus erhellt, dass die Uebereinstimmung des Geistes und der Ausdrücke hier mehr zu beachten ist, als ein Widerspruch in Namen und Zahlen, der bei dem compilirenden Chronisten gewöhnlich ist c). Die Lobeserhebungen Esra's (V. 6, 10, 11) können nicht blos nicht diesem Manne, sondern selbst nicht einmal seiner Zeit angehören, da sie (V. 11) eine Erläuterung des Ausdrucks De geben, die obendrein unrichtig ist.2) Das Wort (V. 6) kommt nur noch im Buche Esther, המעלה (V. 9) nur noch in der Chronik (I. 17, 17) vor. Ist letzteres Wort ein Infinitiv, so erinnert es an die ähnlichen Formen des Chronisten d). Vers 7 werden nach den Israeliten Priester und Leviten und vor

י) befragen. י) f, die — ist l, einem jüngeren Sprachgebrauch (קסם lehren) gehört.

a) H. Chron. 30, 15-25.

b) Dass Assur (אַשְּרָא) bei den jüngeren biblischen Schriftstellern Syrien bedeute, beweist Hitzig I. I. S. 98 etc. [f. dass — etc. I. Vergl. Winer bibl. Realwb. 2. Aufl. S. 117.]

c) Gegen de Wette, Beiträge S. 48.

d) I. Chron, 6, 16, H, 8, 16.

den Nethinim, "die Sänger und die Wächter", wie in der Chronik oft, aufgeführt. V. 10 hat die Phrase: 'מרכת הר und sogar nach dem Periodenbau von Chronik II. 30, 19. Das Stück cap, 10, 1—17, gehört dem Chronisten; Esra wird in demselben sechs mal citirt, auch hat der Chronist ohne Zweifel Esranische Nachrichten benutzt. Zu Anfang dieses Capitels wird von dem heftigen Weinen der Zuschauer berichtet, und V. 6 begiebt sich Esra in das Gemach des Jehochanan ben Eljaschib, obgleich dieser Hohepriester lange nach Nehemia lebte a). Das Wort מרעיך (V. 9) ist nur noch in dem spätesten Stücke des 1) Daniel (10, 11) zu Nehem. 7, 73 bilden die 6 Schlussworte den Anfang einer die nächstfolgenden beiden Capitel umfassenden Erzählung, welche nach Esra c, 3, 1-3 und c, 9 gearbeitet ist, theils schon Erzähltes ausschmückend, theils von Esra und Nehemia das schon von Serubabel berichtete wiederholend. Der Inhalt dieser beiden Capitel verbreitet sich über folgende Gegenstände: 1) Vorlesung des Gesetzes durch Esra, 2) Feier des Laubhüttenfestes, 3) Busstag bei Gelegenheit der Ausstossung fremder Frauen, 4) Gebet der Leviten. Der ganze Ton, ja jede Reihe dieser Beschreibung erinnert an den Verfasser der Chronik; verdächtig wird sie aber hauptsächlich dadurch, dass Nehemia von diesen Geschichten, die dem echten Esra so wie dem echten Nehemia sogar widersprechen, nichts weiss, obwohl ihn der Berichterstatter zum Collegen des Esra gemacht hat; und dass aus der Erzählung die Nachahmung und das Unterschieben sichtbar horvortritt. Wie überall bei dem Chronisten wird der Leser auch hier mit Volksversammlungen (8, 1) agirenden Leviten (8, 4. 7. 9. 11. 13. 9, 4. 5), grosser Festesfreude (8, 17. 12) und der Beschreibung Mosaischer Festfeier (8, 14-18), wie sie seit undenklicher Zeit — hier seit Josua — nicht stattgefunden habe b), unterhalten. Was in den früheren unechten Theilen (Esra 6, 19 bis 22) nur kurz berichtet wurde, das wird hier nach der Erzählungsweise des Chronisten ausgeschmückt, der solche Be-

1

<sup>[1]</sup> dem - des, del.]

a) Nehem. 12, 22. 23.

b) Vgl. Chr. II. 7, 9 (Berichtigung von I. Reg. 8, 65). 8, 13. 30, 1 bis 5. 13—26. 35, 1—19.

schreibungen für wichtiger als die Wiederherstellung des Monotheismus hält a). In dem Munde eines solchen Erzählers, den offenbar bestimmte Zwecke leiten, und der die Ideen und Bedürfnisse seiner Zeit in die ältere Geschichte überträgt, kann daher der Bericht von Esra's Vorlesungen aus dem Gesetz keine sichere Gewähr sein, und müssten wir uns schon damit begnügen, höchstens die nackte Thatsache des Vorlesens an den Festen des 7. Monats zu retten, sollten auch alle einer spätern Zeit erborgte Zuthaten verloren gehen. Eben so ist es dem Charakter des Chronisten augemessen, dass er das Volk auf den Versöhnungstag, der doch 5 Tage vor dem Hüttenfeste eintritt, aufmerksam machen zu lassen vergisst, dass er seinem eigenen Berichte der frühern Hüttenfeier (Esra 3, 4) geradezu widerspricht (V. 17) und (V. 15) sogar Stellen aus dem Pentateuch citirt, die gar nicht darin vorkommen. Einzelne diesem Schriftsteller eigene Ausdrücke und Wendungen sind: [מַכָּרָא), die heilige Schrift (8, 8)] מבינים "Lehrer" (8, 3. 7. 8. 9) wie in der Chronik b); השביל (Vers 13) oder שכל Verständniss des Gesetzes bekommen oder gewähren, gleichfalls wie bei dem Chronisten c) und im Daniel d). Chronistisch sind die Hinweisungen auf den Pentateuch (8, 14, 18), ist ferner die Bemerkung (Vers 17), dass dergleichen "seit Josua"e) nicht gefeiert worden, die Form (8, 6) f), die Verwechselung von ויעמדן und ויקומן (9, 2, 3) g), [das aram. הבר (8, 10 vgl. 2 Chr. 16, 27)] und der Infinitiv

a) Die Abschaffung des Götzendienstes durch Josia, die im Buche der Könige 18 Verse einnimmt, wird von dem Chronisten in 6 abgemacht (Vergl. II. Reg. 23, 4—20. 24 mit II. Chron. 34, 3—7. 33); aber die Passahfeier, dort nur 3 Verse ausfüllend, hier zu 19 ausgedehnt (Vergl. II. Reg. 23, 21—23 mit II. Chron, 35, 1—19).

c) II. Chr. 30, 22: 'הלוים שכל שכל שכל לה'

d) Dan. 11, 33, 35, 12, 3, 10.

e) "Seit Samuel" H. Chron. 35, 18; "seit Salomo" ib. 30, 26.

f) Vergl. [l. Dan. 8, 25 vgl.] מנה I. Chron. 6, 16. מנסד H. Chron. 8, 16.

g) Vergl. Gramberg die Chronik S. 43. [20, 4, 21, 1.]

(9, 13), Die Persischen Könige werden wiederum (9, 32) durch "Könige von Assur" bezeichnet. Das Gebet der Leviten besteht, ausser den letzten Versen fast nur aus Reminiscenzen des Pentateuch a) und an den Chronisten erinnernden Wiederholungen b). Die ersten drei Namen in c. 9, 4, die an Esra 3, 9 erinnern, machen die übrigen Namen verdächtig; erdichtete Namen scheint auch der Chronist aufzuführen c). Der 29. Vers des Cap. 10 stört den Zusammenhang, soll aber die gesammte Gemeinde zu dem Vertrage solidarisch verpflichten. Kennzeichen der Chronistischen Feder sind "die Sänger und die Wächter" und die Ausdrücke und בל ידע מבין In dem elften Capitel schreibe ich 5 Verse (11, 17, 22, 23, 24) dem Verfasser der Chronik zu, Den 11. Vers, der in seiner jetzigen Fassung keinen Sinn giebt, kann man zum Theil nach der Chronik selber (I. 9, 11) berichtigen d). Vers 17 wird durch 5 Worte e) verdächtig. Die drei störenden Verse 22-24 erwähnen des Assaph, und namentlich verfällt in den beiden letzten der Interpolator in den Ton seiner Beschreibungen f) von den Anordnungen des Königs David. In dem zwölften Capitel schreibe ich die Hälfte dem Verfasser der Chronik zu, nämlich:

a) Vers 5 ist Ps. 106, 48, vergl. II. Chron. 29, 20. Vers. 6=11. Reg. 19, 15; Vers 8=Gen. 15, 18; Vers 9=Exod. 3, 7; [V. 10 cf. Jerem. 32, 20.] Verse 11, 12, 18=Exod. 14, 22, 15, 5, 13, 21, 32, 8; Verse 21, 25, 32=Deuteron. 8, 4, 6, 11, 7, 9. Im 22. Verse sind die Worte ארץ hinter וארץ vielleicht ein Fehler.

b) Vergleiche die Verse 12 und 19, 13 und 14, 16 und 17 (s. II. Chr. 30, 8), 18 und 26, 19, 27 und 31, 32 und 34.

c) Machath ben Amasai und Joel ben Asaria treten als Hemans Vorfahren (1. Chron. 6, 20) und unter Hiskia auf (11. Chron. 29, 12). Achnliches ist mit Kisch ben Abdi [jedoch ben Sima und Eden ben Joach (1, 6, 5, 6)] der Fall (ib. I. 6, 29, H. 29, 12). Vergl. auch Gramberg a. a. O. S. 69, 130, 156, 193. [Ib. 29, 13 vgl. mit I. 9, 15, I. 6, 24 ist Assaph ein Abkömmling von ערשן und so versteht man die Verfälschung aus H. Reg. 18, 37.]

d) Nämlich statt Seraja (der zu Jeremia's Zeiten lebte): Asaria.

e) אסף החולה אסף crinnern an die Chronik und die Psalm-Ueberschriften; הההלף ist beachtenswerth. Von allen diesen Sachen ist bei den LXX nichts zu finden (auch nicht 1. Chr. 9, 15 und 16, Hartmann (die enge Verbindung S. 243, 344) glaubt, dass hier ein Vorsänger bezeichnet werde.]

f) 1. Chron. cap. 24 bis 26, 11, 7, 6, 8, 14, 23, 18, 29, 25, 27, 30, 35, 15,

Vers 10-26, 27 von ממות an, 30 wahrscheinlich, 35, 36, [einige Worte in 42 | 43, 44 von [1] an, 45-47. Selbst über die ersten 9 Verse dieses Capitels möchten Zweifel entstehen: Die Verse 1 bis 7 und 13 bis 21 liefern, vielleicht nach echten Geschlechtsregistern, 22 Namen von Priesterfamilien, von denen zum Theil variirend - 16 in dem Actenstücke des Nehemia (10, 8-9) gleichfalls gelesen werden: statt der 5 aber, die ausserdem in diesem Documente vorkommen, giebt das zwölfte Capitel 6 andere, die vielleicht späterhin an die Stelle jener getreten sein mögen. Vers 10, 11, 22 wird die hohepriesterliche Geschlechtsfolge bis Alexanders Zeitgenossen, Jaddua, herabgeführt, und zwar Vers 10 und 11: Jojakim, Eliaschib (Nehemia's Zeitgenoss), Jojada (dessen Kinder Nehemia 13, 28 erwähnt), Jonathan, Jaddua, Vers 22 wird zwischen Jojada und Jaddua, Jochanan genannt, und bei den LXX liest man vor letzterm Namen noch Ιωα. Mir scheinen zwischen Jojada und Jaddua zwei Hohepriester: Jonathan und Jochanan, gelebt zu haben. Alsdann reicht Jaddua's Zeitalter ganz angemessen bis in die Regierung "Darius des Persers", wie der Berichterstatter hinzufügt, welches Niemand anders sein kann als der letzte Persische König, wie denn schon diese Bezeichnungsart einen unter nicht-persischer Herrschaft schreibenden Autor verräth, Vers 23 wird sogar das Buch Dibre hajamim (die Chronik) citirt und hinzugefügt, dass diese Berichte der Leviten-Familien aus der Zeit des Hohenpriesters Jochanan herrühren; vielleicht ein Fingerzeig, dass die vielen Leviten-Namen Männern und Familien, die bis zu dem angegebenen Zeitabschnitte geblühet haben, angehören. Vers 24 und 25 sind die dem Chronisten a) eigenen Ausdrücke und יבשמר zu bemerken; auch hat Vers 24 [einige] bekannte Chronistische Phrasen b), und die Namen beider Verse laufen denen aus V. 8 und 9 parallel. Vers 26 schliesst sich an Vers 12 an, aber mit dem schon Cap. 8 Vers 9 vorkommenden Anachronismus, nach welchem Esra und Nehemia als gemeinschaftlich thätige

בי נין.

a) I. Chr. 26, 12. 15-17.

להלל להודות במצות דויד איש האלהים (6

Zeitgenossen dargestsllt werden. Dasselbe wird Vers 36 wiederholt; Esra muss sogar bei der Prozession vorangehen. Im 27. Verse erscheinen die Worte von משמה an verdächtig, auch gehört vermuthlich Vers 30 dem Chronisten. Vers 35 und 36 treten wieder Assaph und "David, der göttliche Mann" auf, [Vers 42 ist wegen des Schlusses a) verdächtig.] Vers 43 meldet fünf mal die "Freude". und von dem Worte 37 des Verses 44 bis einschliesslich Vers 47 wird vollends das ganze Chronistische Geschütz aufgefahren: Freude an den Leviten, Sänger, Thorhüter, Assaph, Davids Vorschriften, Fürsorge für die Sporteln, auch wird Nehemia citirt und der bekannte Infinitiv הודות nicht vergessen. Endlich dürften auch die, den erwähnten sich dicht anschliessenden drei ersten Verse des 13, Capitels Eigenthum des Verfassers der Chronik sein. Nicht nur, weil Vers 2 eine Reminiscenz aus dem 5. Buch Mose b) ist, sondern weil die Bezeichnung מבר בוניסה dem Chronisten c) gehört, und Vers 3 dem Inhalt von Nehem, 13, 23-27 geradezu widerspricht. Aus dem bisher Gesagten erhellt, dass in dem Buche Esra (und Nehemia) folgende Theile der Feder des Chronisten vindizirt werden miissen:

Esra cap. 1. cap. 3. cap. 6, 18 Schluss bis cap. 7, 11. cap. 10, 1 bis 17, Nehem. cap. 7, 73 von און מוס an. cap. 8. cap. 9. cap. 10, 29. cap. 11, 11. 17. 22 bis 24. cap. 12, 10 bis 26. 27 von שוס an. 30 (wahrsch.). 35. 36. [die letzten zwei oder vier Worte] 43. 44 von an bis 47. cap. 13, 1 bis 3. Es ist wahrscheinlich, dass auch an anderen Stellen des Buches, insonderheit bei Namens-Verzeichnissen, der Chronist Wörter geändert oder eingeschaltet hat. Im Ganzen genommen lässt sich jedoch von dem Reste des Buches sagen, dass er uns beglaubigte Geschichte gebe, aus Actenstücken d) und eigenen Beschaubigte Geschichte gebe, aus Actenstücken d) und eigenen Be-

<sup>[</sup>a] יושטיען המשררים, dieser Ausdruck nur noch 1. Chr. 15, 19, 28. 16, 5. 42.]

b) Deuter. 23, 4-6.

c) II. Chr. 25, 4. 35, 12. Vielleicht gehört ihm auch der aramäische Schluss in Esra 6, 18: סכרוב ספר משה

d) Esra cap. 2. cap. 4, 7 bis cap. 6, 18 und cap. 7, 12 bis 26, beides aramäisch.

richten des Esra a) und des Nehemia b) bestehend, die der Verfasser der Chronik in sein Werk - welches, wenn es nicht Sagen und Erdichtungen folgt, selbst aus beglaubigten Quellen schöpft - aufgenommen hat. Als die griechische Uebersetzung des sogenannten apokryphischen oder dritten Buches Esra angefertigt wurde, waren unsere Bücher der Chronik nebst Esra und Nehemia sonder Zweifel noch ein einziges ungetheiltes Werk. Besagtes apokryphisches Buch nämlich beginnt mit dem 35. Capitel aus dem zweiten Buche der Chronik, giebt dieses und das darauf folgende Schlusscapitel derselben, jedoch ohne die beiden letzten Verse des Buches, mit denen bekanntlich Esra anhebt, fügt hierauf das ganze Buch Esra an, nur mit der Veränderung, dass das Stück: Esra cap. 2 bis cap. 4 Vers 5, erst nach dem Rest des cap. 4 steht und von diesem überdies durch einen apokryphischen Zusatz von Serubabels Weisheit (III, Esra c, 3 bis cap. 5, Vers 6) gesondert ist. Auf den Inhalt des kanonischen Esra folgt alsdann Nehem, 7, 73 bis 8, 13, wo das Werk fragmentarisch mit dem Worte 15081 c) abbricht, so dass sicherlich die fehlenden sieben Capitel, Neh, cap. 1 bis eap, 7, weiterhin zu lesen waren. Es ist wohl möglich, dass selbst unser Nehemia ursprünglich vollständiger war, denn nicht blos giebt er gewisse Nachrichten nicht, von denen Josephus weiss, sondern die Hinweisungen des Chronisten auf sein eigenes Buch und die Erwähnung des Jaddua berechtigen zu der Annahme, dass derselbe seine Berichte noch weiter geführt habe, als bis zu dem plötzlich abbrechenden Fragment aus Nehemia. Der kanonische und der apokryphische Esra beweisen, dass schon in früher Zeit die letzten Theile der Dibre hajamim, da wo die prophetischen Berichte aufhören, als eigenes Buch, das sogar mannigfache Bearbeitungen erfuhr, abgeschrieben und in Umlauf gesetzt wurden; vielleicht hat die Hochachtung vor Esra dem Sofer auch einigen Antheil daran. Um aber bei solcher Theilung den Zusammenhang in beiden

a) Esra 4, 1-6, 7, 27-9, 15, 10, 18-44.

b) Nehem. 1. 1 bis 7, 73 בערוקם 10, 1—28, 30—40, 11, 1—10, 12—16, 18—21, 25—36, 12, 1—9, 27 (bis תוכה, 28, 29, 31—34, [ausser 2 oder 4 Worte Vers 42] 37—42, 44 (bis 13, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31, 4—31

c) zul Entovrigenour.

Büchern zu retten, wurde bei unserm Esra, ein Stiick vom Anfange noch als Schluss für die Chronik beibehalten, zumal da diese sonst sich mit Traner-Ereignissen würde geendigt haben. Aber schon vor Philo und  $^{1}$  Josephus [der den apokryphischen Esra kannte und benutzte a)] war jene Theilung sammt der ursprünglichen Beschaffenheit dieser Bücher vergessen, und nur Spuren davon haben sich in der griechischen Uebersetzung des Esra, im zweiten Buche der Maccabäer b) [bei Philo bb)] und im Talmud c) erhalten.

Nunmehr erhält die Oekonomie der Dibre hajamim - welche die Chronik, Esra, Nehemia und vermuthlich noch mehreres Verlorene aus späterer Zeit umfassten - nenes Licht. Das Werk will die Geschichte von Judäa, in welcher die Davidische Dynastie und das durch den Tempeldienst befestigte Mosaische Gesetz die wichtigsten Momente sind, darstellen. Der Anfang dieser Geschichte ist der Untergang des Saulschen Herrscherhauses (1, Chr. 10). Alles, was diesem vorangeht, ist Einleitung und meist nur Genealogie, die aber bestimmten Zwecken dient. Zuvörderst bedurfte der Chronist der Geschlechts-Verzeichnisse des Stammes Juda und des Davidischen Hauses (I. Chr. cap. 2, 3-cap. 4, 23) und vornehmlich Levitischer Geschlechtstafeln (5, 27-6, 38) nebst topographischen Nachweisungen (6, 39-66). Der Stamm Juda veranlasste ihn vermuthlich, auch von dem enclavirten Stamme Simeon (4, 24-43) und dem mit jenem ein Schicksal theilenden Stamme Binjamin (7, 6-12, 8, 1-40, 9, 35-44) Nachrichten zu geben, zumal da die Binjaminschen Verzeichnisse ungezwungen auf Sanl führten; denn mit dem Untergange dieser Dynastie sollte die

<sup>[1]</sup> Philo und del.]

<sup>[</sup>a) Eichhorn Einl. S. 347.]

b) Cap. 2. Vers 13: Έξηγοῦντο δε καὶ ἐν ταξς ἀναγραφὰς καὶ ἐν τοῖς ἐπομνηματισμοῖς τοῖς κατὰ τὸν Νεεμίαν τα ἀντὰ, και ὡς κατταβαλλόμενος βιβλιοθήκην, ἐπισυνήγαγε τὰ περὶ τῶν βασιλέων καὶ προφητῶν, καὶ τὰ τοῦ Λαβιδ, καὶ ἐπιστολὰς βασιλέων περὶ ἀναθημάτων.

<sup>[</sup>bb) Der den Inhalt Esra 8, 2 τὰ ἐτ βάσιλικᾶις βίβλοις ἱεφοφαντήθεντα nennt (ed. Mangey B. 1 p. 379)].

c) Esra wird als Verfasser eines Theils der Chronik betrachtet (Bababathra f. 15 a).

Blüthe und Geschichte des Mosaischen Dienstes und des Davidischen Hauses (Vergl. I. Chr. 10, 14) beginnen. Andrerseits sah der Chronist sich genöthigt, der Einwohner Jerusalems (ib. 8, 28, 9, 3-9, 34) und der Levitischen Familien nach ihren Aemtern (9, 10-34) zu gedenken. Dies und ein Bestreben, in den Gechlechtsnachrichten vollständig zu erscheinen, vielleicht selbst die Anfeindung des durch Götzendienst untergegangenen Reiches Israel (5, 25), mochte den Verfasser bewogen haben, auch über sieben andere Stämme kurze Notizen dieser Art (5, 1-26, 7, 1-40; zusammen 66 Verse) mitzutheilen, wobei aber Sebulan und Dan a) übergangen werden. So war denn eine allgemeine Einleitung von Adam an wie von selbst da und mit dieser die äussere Form einer ab ovo beginnenden Geschichte, wiewohl die Namen einer weit spätern Epoche auch in die früheste Geschichte hineingetragen werden b). Bei den in den Büchern der Chronik herrschenden Wiederholungen in Bezug auf Namen und Geschlechtstafeln kann solch zwiefaches Einrücken von - wahren oder erdichteten - Verzeichnissen nicht auffallen.

Das Zeitalter des Chronisten ist nunmehr innerhalb engerer Grenzen, als sich bis jetzt der Kritik dargeboten hatten, festzustellen verstattet. Sein Standpunkt als Bearbeiter der alten beglaubigten Geschichte, der Geist dieser Arbeit, der [Hass gegen Israel und die Samaritaner, der] hervortretende Eifer für Gesetzkunde und Tempeldienst, welchem Esra bereits eine Art von Heros geworden war, setzen ihn um wenigstens ein Jahrhundert tiefer als Esra. Seine Begriffe (z. B. von Satan), seine Irrthümer in der Zeitfolge und Alterthumskunde, seine Ausschmückungen der Geschichte und der Mangel an prophetischer Begeisterung und Wahrheit c), ent-

a) Besonders scheint er Dan geflissentlich zu übergehen, vergl. I. Chr. Chr. 6, 54 mit Josna 21, 23, 24; vielleicht des goldenen Kalbes wegen (s. 1. Reg. 12, 29). Nur ein einziges Mal (I. Chr. 12, 35) wird, zum Ruhme Davids, dieses Stammes mit wenigen Worten gedacht. Lebte damals vielleicht noch Danitischer Götzendienst unter den Cuthäern oder im nördlichen Palästina? Die Tosefta (Sabb. c. 8) [s. j. Sab. 6, 9. Sab. f. 67 b] spricht von einem Amoritischen Aberglauben 375, der von dem Götzen Dan hergeleitet wurde.

b) Die Nachweisung von den Bewohnern Jerusalems I. Chr. 9, 2-17, ist nach Nehem. 11, 3-19 angefertigt. Vgl. oben S. 26.

c) Nach 3 Capiteln voll von Dichtungen und Zusätzen sagt er: אחרי

fernen ihn um eine geraume Strecke von der Zeit des Propheten-Ueberall sind Leviten, nirgends Propheten, im Vordergrunde ; älteren Propheten legt er Titel bei a), die niemals oder selten bei den echten Historikern vorkommen. Ja, er spricht bereits von Midrasch oder Auslegungen des Propheten Iddo b)[1]. Seine bis wenigstens 100 Jahre nach Nehemia reichenden Familiennachrichten c), lassen vermuthen, dass er noch später gelebt habe, welcher Schluss seine Kraft behält, selbst wenn jene Nachrichten Es ist bereits erinnert, dass die Erwähnung des erdichtet wären. Jaddua und die Hinweisung auf Darius den Perser einen Zeitgenossen der Syrer-Herrschaft bekundet; die Benennung Assur für Syrien bestätigt dies. Seine [Unkenntniss des alten Hebraismus, seine] Ungewandtheit in dem hebräischen Stil erinnert nur noch an Daniel, und in dem Gebrauch aramäischer Formen und späterer Ausdrücke, ist er fast nur Esther und Koheleth an die Seite zu setzen d). Auch

הדברים והאמת האלה (II. Chron. 32, 1). Etwas ähnliches bei Daniel 10, 1. ["Dichtungen und" del.]

<sup>[1)</sup> des — Iddo del.]

a) מאר ספר חווה (der Seher) s. H. Chr. 9, 29, 12, 15, 19, 2, L. 9, 22, 26, 28, 29, 29; H. 16, 7, 10. Selbst Assaph und Jeduthun macht er zu הוה (H. Chr. 29, 30, 35, 15).

b) H. 13, 22; על מררש הנביא עד. Vgl. [l. ib.] 24, 27 (מררש מפר מלכים beide Male als schriftliche (כתובים) Werke].

c) Wenn I. Chr. 3, 21—24 von Jesaia bis Jochanan neun Geschlechter enthält (wie bei den LXX nnd nach der Meinung des R. Binjamin bei R. Azaria [l. Asaria] de Rossi in meor enajim f. 123 a), so müsste der leztgedachte circa 270 Jahre vor Chr. gelebt haben; wenn aber nur sechs, so würde er doch bis zum Jahre 350 hinabreichen. Nach der letztern Annahme fiele (Vers 22) Schemaja ben Schechanja, übereinstimmend mit Neh. 3, 29, in Nehemia's Zeit.

scheint er [1] schon jüngere Psalm-Sammlungen, sammt Ueber- und Nachschriften vor sich gehabt zu haben a). [Ja es ist ziemlich sicher, dass ihm die älteren Werke in der Quadratschrift vorgelegen aa).] Denmach ist der Anfang der Seleucidischen Aere (A. 312 [v. Chr.]) unstreitig die fernste Grenze für die Epoche des Chronisten.

Dahingegen erscheint er älter als Juda Maccabi, da er von dem Chanuka-Feste nichts weiss b); überhaupt älter als die Periode der syrischen Verfolgungen, indem sein Buch eine ruhige Zeit beurkundet, in welcher man der Befestigung des Tempeldienstes und dem Gesetzes-Studium ungestörte Musse widmen durfte. Er schweigt von Sirachs älterm Zeitgenossen, dem Hohenpriester Simon dem Gerechten, den er als Tempel-Restaurator gewiss nicht würde unerwähnt gelassen haben; es möchte wohl auch sein Verbleiben in der Zahl der heiligen Schriften ein Zeichen sein, dass Sirach später als der Chronist geblühet. [In der That hat Sirach bereits die chronistischen Ansichten von David's Tempel-Einrichtungen c).] So wäre dem die nächste Grenze der Anfang des zweiten Jahrhunderts der Seleucidischen Aere, und die mittlere kanm um 2 Generationen fehlende, Zeitbestimmung für die Abfassung der Chronik das Jahr 260 vor Chr.

Durch eine von dem bisherigen unabhängige Betrachtung werden wir in Bezug auf das Alter des Chronisten auf denselben Zeitpunkt<sup>2</sup>) hingewiesen. Der unter dem Namen der grossen

<sup>[1)</sup> f. Auch scheint er: Er citirt bereits unseren Jesaia (c. 36-39) und scheint.]

<sup>(2)</sup> Zeitpunct.]

a) s. oben S. 17. 18. 22. Vgl. I. Chr. 16, 8 etc.

<sup>(</sup>aa) Gramberg S. 36 ff.]

b) s. Esra 10, 9 (am 20. des neunten Monats) und ib. 16 (am 1. des zehnten Monats); bekanntlich dauert jenes Fest vom 25. des neunten bis zum 2. oder 3. des zehnten Monats, und wenn es auch zur Zeit des Esra noch nicht vorhanden gewesen, so hätte der Chronist doch desselben Erwähnung gethan oder darauf Rücksicht genommen.

<sup>[</sup>c) 47, 11 ff.]

Synagoge a) bekannte Verein von Priestern und Gesetzlehrern, an dessen Existenz und stiller, daher wohl den Zeitgenossen unbemerkt vorübergegangener, Wirksamkeit, kein erheblicher Grund zu zweifeln ist[aa)], kann nicht später als 240 bis 220 J. vor Chr. geblühet haben. Sei es, dass derselbe sich innerhalb einer bestimmten Periode organisirt, oder seit Esra als Schule oder Aufeinanderfolge der Soferim[ab] gewirkt habe, immer muss er bald nach jener Zeit und kurz nach Simon dem Gerechten eingegangen sein. Denn von dem gedachten Simon an ist uns die Reihenfolge der Lehrer in den Pirke Aboth namentlich aufbewahrt, und Simon wird als eines der letzten Mitglieder jenes Vereins - der schon in die Zeit Esra's, ja selbst Serubabels verlegt wird - genannt, Der grossen Synagoge wird die Einführung der täglichen Gebete zugeschrieben. In der That weiss Daniel schon von den dreimaligen täglichen Gebetenb), allein der Chronist spricht weder von dergleichen Gebeten, noch von Synagogen, noch von Sabbats-Vorlesungen, wiewohl von ausserordentlichen und deutlichen Vorlesungen und Erläuterungen des Gesetzes an Festtagen. Diese Betrachtung führt mithin gleichfalls zu dem Schluss, dass der Chronist älter als Simon und mindestens ein Zeitgenosse des Vereins gewesen sei. Bemerkenswerth bleibt es immer, dass das Wort (Schüler) zuerst in der Chronik und dem Wahlspruche der grossen Synagoge auftrittc).

Demnach ist das Werk des Chronisten in der nachprophetischen Zeit erschienen, als Gesetz und Propheten längst bekannt und als Erbthum der Vorzeit verehrt waren. Mehreres, was in jener spätern Epoche bekannt und geschrieben wurde, zählte man zu den heiligen Schriften, wenn es der Aufmerksamkeit der Nation würdig erachtet wurde, so auch die Chronik; aber zu den Propheten, die längst aufgehört hatten, konnte sie nicht mehr gezählt

3\*

בנסת הגדולה (a).

<sup>[</sup>aa) S. Hartmann, die enge Verbindung S. 123, 127, 147. 148.]

<sup>[</sup>ab) סופרים γραμματείς Ι. Macc. 7, 12.]

b) Dan. 6, 11.

c) I. Chron. 25, 8; Mischna Aboth c. 1 § 1. Sifri דברים Col. 120. Mechiltha f. 4 a.

Bald nach der Abfassungszeit der Chronik, als die Verehrung der älteren Schriften, deren Urheber in Vergessenheit geriethen, immer höher stieg, und die heiligen Nationalwerke so ziemlich ihren gegenwärtigen Umfang hatten, war es - einzelne Gesänge etwa ausgenommen - neueren Schriften nicht mehr möglich, jenen im Range gleichzukommen, selbst Sirach nicht, und nur einem einzigen Autor aus der Heldenepoche der, an Propheten-Begeisterung erinnernden, Maccabäer gelang es, doch nur unter der Hülle des Daniel, allmählig einen Platz unter den Hagiographen zu erhalten. Grösser als heutzutage war der Bestand der Kethubim (Schriften, Bücher) bei den Alten ohne Zweifel, da Koheleth auf vieles Bücherschreiben anspielta), dem Chronisten echte Quellen und jüngere Ueberlieferungen vorlagen, Sirach noch späterhin zu den Kethubim gezählt wurde, die Maccabäischen Bücher sich auf Actenstücke und Geschichtswerke berufen und Josephus von Büchern spricht, die nach Artaxerxes geschrieben seien. Allein die Obmacht der heiligen Schriften hat ihnen grossentheils den Untergang gebracht, manche sind vielleicht absichtlich unterdrückt worden b), und da das Buch der Weisheit, Philo, Josephus und die ältesten Fragmente der hebräischen Literatur von keinem anderweitigen biblischen Buche wissen; so darf man annehmen, dass bereits geraume Zeit vor der Zerstörung des Tempels und wohl nicht lange nach Sirach dem Uebersetzer, die heiligen Schriften den gegenwärtigen Cyclus umfassten.

Massa Google

a) Kohel. 12, 12.

b) Es ist bekannt, dass man Koheleth und Ezechiel dem Publikum zu entziehen Willens war. Vermuthlich wurden die, von den meist Sadducätischen Hasmonäern und den edomitisch-heidnischen Herodäern ausgegangenen, Schriften von der Nationalpartei gehasst. [Eben so vermuthet Vatke] B. 1 S. 390, dass vom Standpunkte des Naturdienstes ausgehende Werke der älteren Zeit gewiss vorhanden gewesen, aber im nachexilischen Geiste [ihren Untergang gefunden.]

## Drittes Capitel.

## Midrasch.

Jenes Studium des Gesetzes und der Propheten, jene Autorität der überlieferten Schriften, denen sich die jüngere Zeit unselbstständig ergab, gewahren wir nicht zuerst in der Chronik und im Daniel. Wir begegnen dieser Erscheinung bereits in dem Zeitalter des erlöschenden Prophetenthums. Josua tritt als Fortsetzung des Deuteronomiums auf, und beruft sich eben so oft auf den Pentateuch als alle übrigen Bücher der Propheten und der Hagiographen zusammengenommen a); der 119. Psalm ist ein hundertfältiges Echo von der Trefflichkeit, von der Unentbehrlichkeit des Gesetzes: Maleachi, obwohl ein Prophet, weiss fast nur priesterliche Pflichten einzuschärfen, und damit der Tag des Herrn in Erfüllung gehe, muss ein alter Prophet wiederkommen. Esra und Nehemia wirken mächtig für die Erhaltung des Gesetzes, für die Befolgung des von den Propheten Gebotenen. Die Chronik arbeitet zwar für bewusste Zwecke, doch aber in einem Geiste steter Unterordnung: die Art, in der sie Begebenheiten und Personen der Vorzeit auffasst und darstellt, bezeugt sowohl die Herrschaft dieses Alterthums, als das Streben, die Begriffe und Interessen der Gegenwart, damit sie von ihnen geheiligt werden, aus Thatsachen und Worten der Vorfahren herauszudeuten. damals wurden Schriften des höhern Alterthums nach den herrschenden Ansichten gedeutet und also in gewissem Sinne geändert. Man schmückte die Geschichte, die bereits selber Sagen darbot, mit neuen Sagen, das Leben der Heroen - Könige und Propheten -mit neuem Glanze; die eigene Meinung entdeckte man in den Worten der Alten, und religiöse Anwendungen in ihrem Gesetze:

a) Das Buch Josia hat den Namen Mose's 56 [l. 58] mal [l. 58] mal [l. 58] and [l. 58] and

dem dunkel gewordenen half man mit Auslegungen nach. Als Ausleger der Gesetze treten Esra und die Leviten auf; der Chronist beruft sich auf Werke des Midrasch, d. h. der Auslegung und Ueberarbeitung [a1]); Daniel wird uns als förmlicher Ausleger des Jeremia aufgeführt. So treten bereits in den heiligen Schriften. in dem Zeitalter der Soferim, die Grundzüge jenes, das überlieferte Wort zugleich anerkennenden und modifizirenden, Auslegungssystems hervor, das, Geist beherrschend, neue Bahnen brach, neue Institutionen schuf. Allerdings ist die hebräische Literatur des jüdischen Volkes aus der 300jährigen Periode zwischen dem Hasmonäischen und dem Hadrianischen Zeitalter meist nur in dürftigen Bruchstücken auf uns gekommen; aber eben in dieser Periode wurde der Weg geebnet, der von dem sogenannten Kanon des schriftlichen zu dem des mündlichen Gesetzes hinführte. Seit Esra und Nehemia hatten Soferim, Priester, Schriftsteller und Institute für die Verbreitung der heiligen Bücher und für die Beobachtung des darin Enthaltenen Sorge getragen. Als die Soferim die Stelle der Propheten vertraten, nahm allmählich die Auslegung die Stelle schöpferischer Hervorbringung ein und den Prophetenjünger ( ersetzte der lernende Schüler (חלמיד), [die Prophetenschulen wurden zu Versammlungen der Weisen a2)]. Die Männer der grossen Synagoge empfahlen die Ausbildung vieler Schüler und die Umzäunung des Gesetzes mit neuen Verordnungen [1]]. Eins der letzten Mitglieder dieses Vereins, der Hohepriester Simon der Gerechte (221-202 J. v. Chr.) hatte zum Schüler Antigonus aus Socho [c. 190], - den ersten aus dem Stande der Soferim, der uns unter einem griechischen Namen bekannt ist. Damals begannen die Erschütterungen, welche durch ausländische Ideen, innern Zwiespalt und von Verfolgungen begünstigte 2) Griechenthümelei erregt wurden; Abtrünnige a) und Sectirer, letztere sogar

<sup>[1]</sup> mit neuen Verordnungen del.] [2] genährte.]

<sup>(</sup>a1) S. Ber. rab. 45 d הנולה מן הירונו עלה בירינו מן הנולה

<sup>[</sup>a2] Ueber die Weisen-Versammlungen s. Eichhorn Biblioth. Bd. 9. S. 426 ff).]

a) עובי ברית קדש Dan. 11, 30; ihnen entgegengesetzt sind die הסירים (למנה I. Macc. 2, 42, 7, 13)] II. Macc. 14, 6, Josippon S. 198, vgl. Ps. 79, 2

unter Antigonus Schülern a), begünstigten zum Theil den syrischen Druck und die Tendenzen des Epiphanes, bis mit dem Kampfe der Hasmonäer neuer Schwung aber auch neuer Fanatismus geweckt wurde, vor welchem nichts Stand zu halten vermochte, das sich nicht dem heiligen Glauben, der gemeinsamen Sache des Vaterlandes, der Nationalliteratur unterordnete. Als die Juden nach 25jährigem Kampfe ihre Unabhängigkeit und die Zionsburg errungen hatten, ward Simon ben Mathathia Fürst und Hoherpriester, und in Jerusalem wurde das Synedrium errichtet (142 J. vor Chr.) b). Die Handhabung der Rechtspflege war nunmehr die Sache dieses obersten Instituts, dessen Vorsteher Nasi (בנשיא) hiess. Ihm zunächst stand der erste Gerichtsvorsteher (אב בית דין),[bb)] dem im Verlaufe der Zeit vornehmlich die Civilprozesse oblagen c). Beide zusammen bilden die Repräsentanten in der von diesem Zeitabschnitt an nicht mehr unterbrochenen Reihefolge von Gesetzes-Autoritäten d). Des Chronisten ziemlich einseitiger Eifer für

a) Zadok und Boöthus, s. Aboth R. Nathan c. 5. [Vgl. das erste Auftreten der Sadducäer A. 166 bei Josephus.]

b) I. Maccab. 14, 9. [s. indes Isr. Annal. 1830 S. 108 u. Herzfeld Gesch. S. 496].

<sup>[</sup>bb) Mischna Chagiga 2, 2.]

c) Die sogenannten דיני ממונות, Rapoport hat dies ermittelt. [(בית מלים) ms. s. v. דיני מאב בית דין

d) Es folgten nämlich (cf. Mischna Aboth c. 1, Chagiga 2, 2.) auf Simon und dessen Schüler Antigonus: 1. Jose ben Joeser, Jose ben Jochanan, 2. Josua ben Perachia, Nithai, 3. Juda ben Tabai, Simon ben Schetach, 4. Schemaja, Abtaljon, 5. Hillel, Schammai. Diese letzten blüheten zur Zeit des Herodes Hillel soll noch den R. Josua ben Perachia gekannt haben (Sifri sutta bei Jalk, Num. 761 f. 235 d)], Hillels Enkel, Gamaliel, ist Paulus Lehrer und der Zeitgenoss des Onkelos; Gamaliels Sohn, Simon II., kam bei der Zerstörung Jerusalems um), ihre Vorgänger folglich eirea 50-60 J. v. Chr., Simon ben Schetach eirea 80-90 (welches mit der Angabe übereinstimmt, dass er der Bruder der Königin Salome gewesen) und das erstgenannte Paar etwa 140-130. Zwischen dem Tode Simons des Gerechten und der Einsetzung des Synedriums verflossen 60 Jahre, also wenigstens 2 Generationen. Setzt man Antigonus Blüthezeit in das Jahr 190, so erhellt hieraus offenbar eine Lücke zwischen Antigonus und Jose ben Joeser. Dies wird durch den Text Aboth 1, 4 vollkommen bestätigt, es heisst daselbst: קבלו מהם (was alte Codices bestätigen, [l. wie auch alte Codices haben] s. ברך המים aboth, Cracau 1589) "Jose ben Joeser und Jose ben Jochanan empfingen von ihnen", d. h. von den mittel- oder unmittelbaren Nachfolgern des Antigonus. Nun aber fällt die Periode derselben ge-

Tempelfeierlichkeiten hatte innerhalb eines Jahrhunderts die edlere Natur einer Fürsorge für die Erhaltung des Gesetzes und die Ausbreitung seines geistigen Inhalts angenommen. Schon in den Männern der grossen Synagoge und in Simon, auch in des Letztern Lobredner, Josua ben Sira, finden wir vereinigte Sorgfalt für Geistiges und für Aeusserliches. Die Spaltung zwischen dem nationalen und dem fremden Princip, und zugleich der Gegensatz zwischen dem Sadducäismus, der dem Buchstaben huldigt, und dem sich dem Gesetze zur Seite stellenden Pharisäismus entwickelt sich in äusseren Fehden und inneren Streitigkeiten. Erstere endigen mit dem Triumphe des Nationalgesetzes, und neue Institutionen erblühen, während sich in dem Meinungsstreite die Autorität des mündlichen Gesetzes kräftigte. Neben den Synagogen entstanden allmählig durch Synedrial-Mitglieder Schulen (בתי מדרש), in denen die Schrift gelehrt und das Gesetz vorgetragen wurde, und mit diesen Schulen der Titel: Rabbi (כבי) [aa)]. Die Schriftverständigen und die Volkslehrer werden Weise (מבמים) genannt, aber sie nehmen dafür den bescheidenern Titel: Weisheits-Schüler (סלמידי הכמים) an. Als die Schulen an Ansehen stiegen und Niemand mehr auf den Rang eines Volkslehrers oder eines höhern obrigkeitlichen und richterlichen Amtes Anspruch machen konnte, der nicht aus den Schulen hervorgegangen oder in dem Umgange mit einem Weisen sich gebildet hatte: wurden, in Abstufungen, förmliche Titel und Lehrberechtigungen verliehen. Der Vorsteher des Synedriums ward Raban a) genamt, der graduirte Volkslehrer Rabbi; ein Unter-

rade in die Maccabäischen Kriege und die Zeit des Zadok und Boöthus, der sectirenden Schüler des Antigonus, welches beides sattsam jene Lücke erklärt. So viel ist demnach sieher ermittelt, dass das älteste jener Paare (AMM), der Errichtung des Synedriums gleiebzeitig oder nur kurz nachher blühete. Eine Stelle im j. Talmud (Maaser scheni Ende) führt diese "Paare" auf die Zeit des Hyrcan (Jochanan) zurück, welches seine völlige Richtigkeit hat. Aus dieser Untersuchung geht nunmehr deutlich hervor, dass keines jener Paare im Laufe der Zeit vergessen worden, vielmehr die namentliche Tradition mit der Einsetzung des Synedriums und gerade in der Epoche anfängt, wo die letzten Stimmen der biblischen Autoren verhallen.

<sup>[</sup>aa] aram., בר emphat. רבץ, Math. 8, 19, 23, 7, Macc. 10, 51, Targ. 1, Sam. 24, 12, Jerem. 3, 4, Mehrere Stellen bei Hartmann 8, 397, 398.]

a) רבנים, daher רבנים Vorsteherwürde, רבנים beamtete Lehrer.

richteter überhaupt hiess ein Sofer, ein Weiser, ein College a), bildlich ein Baumeister b); letztere Benennung war jedoch nicht üblich. "Unsere Lehrer" oder "unsere Weisen" wurde nunmehr der Ausdruck zur Bezeichnung der Autoritäten in der Nationalliteratur und für Gesetzkunde. Eine je drohendere Stellung innere und äussere Feinde nahmen, je weiter die Kluft zwischen der Nationalpartei und den Sectirern wurde, je schärfer der Hass des gegen diesen Nationalsinn ohnmächtigen Römers, desto krampfhafter klammerte sich die Intelligenz des Volkes an ihr Palladium und darum trägt alles in jener Epoche Gedachte den Stempel grenzenloser Verehrung der heiligen Schriften, alles verlengnender Treue für das vaterländische Gesetz. Ja es wurde ein durch die Erfahrung bewährter Satz, dass solche Gebote, für welche die Juden in der Verfolgungszeit Märtyrer geworden, hernach pünktlich beobachtet wurden c). Ich glaube also nicht, dass irgend eine Schrift von Belang ganz ausserhalb des Gebiets jener Richtungen hat geschrieben werden, oder wofern sie erschienen, sich auf die Dauer hat erhalten können.

Dass aber in jener Epoche National-Schriftsteller aufgetreten seien, ist — stände es auch nicht historisch fest — ans verschiedenen Gründen zu beweisen. Es ist aus dem bisherigen klar, dass in dem Jahrhundert, welches der Hasmonäischen Periode vorangegangen war (260—160 J. v. Chr.) mancherlei und mannigfaltiges geschrieben worden; dass gewissermassen zu viel Schreiben getadelt wurde. Man prunkte mit Büchertiteln, bearbeitete die ältere Geschichte, bemülhete sich für die Verbreitung der heiligen Bücher, für die Bildung von Schülern, und der Name Sofer war der höchste Ehrentitel. Ist es denkbar, dass hieranf eine gänz-

ם חבר (מ

b) בנאר s. Mischna Mikwaoth c. 9 § 6, Sabb. 114 a.

liche Dürre an literarischen Erzeugnissen gefolgt sei? Gewiss nicht, zumal da das Volk aus der Unterjochung zur Selbstständigkeit, durch Kampf sich zum Siege erhoben hatte, und die neuen Secten, die neuen Institutionen, die unvermeidliche eigene Gesetzgebung, Beschäftigung gab, Bedürfnisse schuf, das Nachdenken und die Polemik weckte. Je mehr sich Schulen und Gesetzvorträge ausbreiteten, je höher die Verehrung der Gelehrten stieg, desto grössern Spielraum gewannen Thätigkeit, Talente und die Nacheiferung. Wenn daher aus der ersten grössern Hälfte jener Epoche (160 J. vor Chr. bis A. 20), aus einem fast 200jährigen Zeitraum so äusserst wenig sich bis auf uns gerettet hat, so haben wohl die Vertilgungskriege unter Titus und Hadrian die meiste Schuld. Die über die Juden und namentlich über ihre Lehrer damals ergangenen Verfolgungen, die Zerstreuung des Volkes, die Zerstörung der Ortschaften, die hie und da einer gänzlichen Verödung glich, die fanatische Wuth, mit der man auf eine Vernichtung der Nationalliteratur, auf die Ausrottung der Volkslehrer ausging, alles dieses hat unstreitig den meisten Productionen iener Zeit den Untergang bereitet und aus dem Gedächtnisse eines spätern Geschlechts alle Erinnerung aus der persischen Zeit verlöscht. So weit uns aber noch die Spuren von den Schriften jenes Zeitraums leiten, gewahren wir in selbigen die Eigenthümlichkeiten des Midrasch: Auslegung, Unterordnung, Amplification.

Im Verläufe der Jahrhunderte, vornehmlich seitdem in Rom und Constantinopel das Christenthum den Thron bestieg, verschwanden aus Israel Freiheit und Unabhängigkeit bis auf die letzten Spuren und mit ihnen aus der Nationalliteratur auf lange Zeit jede Selbstständigkeit. Die Auslegung herrschte unumschränkt in den Institutionen wie in den Köpfen, und was früher in Keimen sichtbar ward, erblühete zu Bäumen, die den Gesichtskreis bedeckten. Es trat gewissermassen die heilige Schrift in den Hintergrund, von dem Midrasch überschattet; die Zeit des Prophetenthums und alles, was in ihr den Israelitischen Staat bedingte, war nur noch hinter fernen Nebeln sichtbar, aber die Bedürfnisse, die Ideen der Gegenwart erheischten Aufmerksamkeit und Pflege. So wuchsen die Abweichungen von dem alten Gesetze und die Er-

weiterungen desselben zu einem eigenen Codex heran, und der alte Gedanke ward als Symbol dem neuen, lebendigen, dienstbar. Die steten Angriffe auf Juden und Judenthum riefen die Volkslehrer zu Kampf und Trost auf; den Trost spendete der Glauben, die Waffen wurden aus der Rüstkammer der väterlichen Literatur Neue Ideen weckten in den verschiedenen Ländern der geholt. Zerstreuung die Aufmerksamkeit der Juden: sie mussten zurückgewiesen oder den jüdischen Begriffen angepasst werden. Beide Bestrebungen thaten sich als Unterordnung unter Gesetz und Glaubenslehre kund. Die Fürsorge für die Erhaltung der Nationalliteratur und der Ueberlieferung verursachte eine fleissige Beschäftigung mit derselben; in den Auslegungen offenbarte sich der, Eifer, in den Sinn der alten Schriften einzudringen. Zudem übte bald der Zeiten Noth und Barbarei, die selbst Griechen und Römer zu Bettlern machte, auf die unglücklichen Juden gleichen Einfluss, Schien doch die einst so reich begabte Welt in einseitigen theologischen Meinungskampf gebannt, gleichsam als sollte den von dem Norden gekommenen Barbaren Zeit gelassen werden, eine neue Civilisation zu gründen. Jedermann stritt um das überlieferte Gesetz, und über ein halbes Jahrtausend trifft das Auge des Beschauers bei Juden, Syrern, Griechen, Christen fast auf nichts als Midrasch, Auslegung, Controvers, theologische Abhandlungen. An der Tagesordnung war überall allegorische Auslegung und kirchliche Anwendung der heiligen Bücher; aus dem klaren Buchstaben wurde tiefe Deutung und geheime Weisheit herausgeforscht. Sogar die wenigen selbstthätigen Geister schritten in dieser breiten Bahn einher: Aber unter der Hülle eines an das Ueberlieferte sich anfügenden Midrasch verbargen sie Funken eines Genius, an denen sich in besseren Zeiten strahlende Gedanken entzünden sollten.

Dieser Umfang nothwendiger Verhältnisse und gegebener Bildungs-Zustände enthält die Erklärung, wie es kam, dass die Bearbeitung der Nationalschriften in der Form des Midrasch fast alle übrigen schriftstellerischen Thätigkeiten verschlang. Das Gesetz und die Schrift auffassen und auslegen, hiess sich zur Höhe seiner Zeit emporschwingen und zugleich alle patriotische Pflichten erfüllen. Es brachte Ehre und Einfluss in diesem, hohen Lohn in dem zukünftigen Leben. Wer sich mit Erfolg den verschiedenen Fächern des Midrasch zuwandte, war ein Rechtskundiger, ein Gottesgelehrter, ein Weltweiser, ein Sprachkenner, ein Redner, und wenn nichts darin vernachlässigt werden sollte, auch ein Mann, der in Geschichte, Naturkunde, Astronomie kein Fremdling war. Das erläuternde Wort bedurfte allmählig selber der Deutung, das überlieferte Gesetz neuer Bereicherung: So ward aus dem einfachen Midrasch nach und nach ein zusammengesetztes Studium, das mancherlei Richtungen umfasste und mancherlei Kräfte beschäftigte. Die älteste und am schärfsten gezeichnete Sonderung ist diejenige, wonach der Midrasch in Halacha a) (Regel) und in Hagada b) (Gesagtes) zerfiel. Je mehr nämlich die Anordnungen der Soferim, der Hohenpriester und Synedrien sich häuften, je umfangreicher das mündliche Gesetz in Verhältniss zu dem, ohnehin nicht den ganzen bürgerlichen Codex gewährenden Pentateuch wurde: desto weiter wich der Weg, auf welchem man zur Gesetzkunde gelangte, von demienigen ab, der zu dem Verständniss der Schrift leitete. Diese Kluft erweiterte sich, als man Allegorie und geheime Weisheit in den heiligen Schriften suchte, welches zur Zeit Jonathans, Philo's und der Apostel schon eine alte Beschäftigung gewesen zu sein scheint. Die namentlich seit Hillel blühenden Schulen waren hauptsächlich dem Gesetzesstudium gewidmet, doch hörten die Lernenden auch Anslegungen der Schrift, die indessen, wenn sie auf das practische Gesetz keinen Bezug hatten, oft mehr Ausflüsse eines freien Nachdenkens als Resultate der Ueberlieferung waren; man betrachtete sie als exegetische oder sittliche Belehrungen, aber sie hatten keine bindende Kraft, während die Belehrungen im Gesetze ein unentbehrlicher Unterricht und eine Autorität waren. Die Gesetzesvorschriften bildeten die Halacha, die freien Auslegungen die Hagada; die Halacha, als Richtschnur für die Praxis, musste gehört, d. h. recipirt sein, darum wird sie auch als Sche-

a) הלכה, Regel, Richtschnur, hebr. משפט, s. Targ. Exod. 21, 9.

b) הברה [rad. בכן entgegnen, בהר sprechen, erzählen, in der Form von Esther 4, 14) gebildet].

matha a) (Gehörtes) der Hagada, die blos als etwas Gesagtes galt, gegeniübergestellt. Als das mündliche Gesetz sich seinen eigenen Codex, die Mischna, geschaffen hatte, und das Studium des zwiefachen Gesetzes schlechthin Talmud oder Gemara (d. h. das Studium, das Erlernte) hiess, geschah es auch, dass der Ausdruck Midrasch, der ursprünglich ebenfalls Studium bezeichnet, gleichbedeutend mit Talmud oder Gemara b) gebraucht wurde, um das Gesetzesstudium, sowohl der Schrift als der Mischna, zu bezeichnen.

Die älteste Spur einer Modification [(4)] des pentateuchischen Gesetzes findet sich im Ezechiel; [die erste Schärfung mosaischer Verbote bei Esra;] das erste Merkmal einer auf die Halacha abzielenden Thätigkeit bei dem Chronisten. Die Angabe [(Esra 3,11)], dass Sofer einen Mann bezeichne, der die göttlichen Gebote zählt, beweist, dass die ursprüngliche Bedeutung dieses Wortes damals

<sup>[1]</sup> f. einer Modification des p. G. l. gewisser pentateuchischer Gesetze,

a) אין איטערא s. Pesachim 114 a. Sota 40 a. Baba kama 60 b. [Vgl. קרלפעד 150 mid ברי אנדה als Gegensätze: Vajikra rabba 188 d. דברי אנדה s. Nidda f. 70 b.]

b) In einigen Parallelstellen wird der Praxis (מעשב) das Studinm gegenübergestellt: letzteres heisst Midrasch (Aboth c, 1) oder Talmud (Sifri Col, 139, 179, Fj. Chag. 1, 7], j. Pesachim 3, 7) oder Mischna (Sifra אחרי מות Col. 173), Den Ausdruck Midraschoth anstatt Tahmud hat Sifra Col. 95, 173, 225, 229. Daher wird die Reihefolge der Studien also bezeichnet: Mischna, Midrasch, Halachoth (Resultat des Midrasch), Agadoth (Sifri Col. 241. Tosefta Berachoth cap 2, Tos. Sota c, 7. Aboth R, Nathan c, 8, 18, 27, 39); bisweilen wird statt Midrasch das üblichere Tahmud (Sitri Col, 225) oder Gemara (Berachoth f. 22 a, Kidduschin f. 30 a) gebraucht. Mehr der ursprüngtichen Bedeutung des Midrasch getreu ist die Aufzählung: Midrasch, Mischna, Tahund (Berachoth f. 11 b), oder: Midrasch, Halachoth, Hagadoth (Mischna Nedarim c. 4 § 3. Tosefta Sota c. 7). Am vollständigsten ist folgende Aufzählung, in welcher aber nicht das Studium, sondern bestimmte Werke in's Auge gefasst werden: Thora, Mikra, Mischna, Midraschoth, Halachoth, Tahmud, Tosafoth, Agadoth (Midrasch Cant, f, 8 d) [vgl. Vajikra rab. 189 c]. Zur Zeit als die Mischna noch keine authentische Redaction erhalten hatte, behauptete R. Jehuda, dass der Midrasch (das Studium), R. Meir aber, dass die Halachoth (die Resultate) die Mischna ausmachten (Kidduschin f. 49 a). Mit diesem, bis jetzt wenig verstandenen, Satze hängt der Ausspruch (Sanhedr, f. 86 a) zusammen, dass der Anonymus der Mischna R. Meir, der des Sifra R. Jehuda sei so wie die Behauptung des R. Jehuda (Vajikra rabba c. 22 f. 189 c, vgl. hiermit den Gegensatz von Midrasch und Halacha in Aboth R. Nathan c. 28 Endel.

schon verloren gewesen, dass aber in der richtigen Ueberlieferung des Gesetzes die Thätigkeit der alten Soferim bestanden habe. [Bestimmte Einrichtungen scheinen schon der Zeit des grossen Vereins anzugehören und Spuren modificirter Gebräuche hat bereits die Uebersetzung der LXX aa)]. In der Mischna werden die verschiedenen Anordnungen der Synedrien und der Weisen "Befehle der Soferim" a) genannt. Sowohl die Gesetze der mündlichen Ueberlieferung als die Lehren der Propheten und der Hagiographen heissen, im Gegensatze zu den mosaischen Büchern: Kabbala b), das Empfangene, — als sei der schriftliche Inhalt der nachmo-

<sup>[</sup>aa] Levit. 24, 7 ib. 1, 3-5 s. Hartmann S. 462, vgl. Philo ed. Mangey II, p. 151, 240, 241.

a) דברי סופרים Vgl. oben S. 11. [s. Sanhedrin 10, 3. Kelim 13, 7.]

b) Sämmtliche nichtmosaische Biblische Bücher heissen קבלה [j. Kidduschin 4, 5], (Chagiga 10 b, Rosch haschana 7 a, 19 a, Cholin 137 a, Nidda 23 a, vgl. Raschi zu Baba kama 2 b, Cholin I. I. [Tos. Baba kama 38 b oben, Tos. Chol. 2 a מתנות כהנה zu Bamidb. rabba f. 228 c. Tos. Aboda 17 al und R. Tobia לכח מוב f. 80 d, 79 a), und falsch ist die Meinung, dass hierunter nur [l. nie] die Hagiographen zu verstehen seien (Tr. Soferim 18, 3; Raschi zu Taanith 15 a, - welches in der ältern Ansicht bestärkt, dass der Commentar zu diesem Tractat nicht von Raschi herrühre; Tosafoth ib.; משמר עקבצה zu Baba kama Anfang; [יוָחְסִין 46 b], המצרף N. 26). Als "Kabbala" werden ausdrücklich bezeichnet: Jesaia (Sifri שלח לך Col. 64, Sanhedrin 99 b [s. Nachmanides אחרי מות f. 95 b, j. Challa 1, 1 f. 2 a, חונכה צע 3, 6]), Jeremia (Mechiltha 12 b, 18 a, [Tanchuma 23 d], Tana debe Eliahu f. 156 a), [Maim. מלכים 7, 14, auch in der ירדוני des R. Nissim oder Saadja], Ezechiel (j. Kilajim cap. 9 Anfang, [Taanith 17 b, Mischna Middoth 4 bei Raschi Ez. 46, 1 משפטי שכועות f. 21 b], Tana debe Eliahu f. 75 a), [Amos (Chag. 10 b, Nid. 22 a)], Joel (Mischna Taanith 2, 1), Zacharia (Rosch haschan 7 a), Maleachi (Sifra שמונר Col. 94, אחרו מות Col 167, Tana debe Eliahu f. 42 h), (s. Raschi zu Aboth הני מחלמיריו של אהרן, Psatter (Sifri לה לכך Col. 64. j. Nidda cap. 3 § 3. Sota 37 a, [Vgl. Tos. Aboda 12 b], Nidda 25 a), [Nidda 25 a gehört in die zweitfolgende Zeile vor Tosefta], Sprüche (Midr. Prov. 6 f. 53 a, Tana debe Eliahu f. 35 b) [vgl. Tosaf. Bab. mez. 24 b], Hiob (Tosefta Nidda c. 4, Eliahu sutta cap. 4 f. 13 b, vgl. R. Tobia לקח מוב f. 16 b), hohes Lied (Sifri סנחם Col. 95, Jalkut Levit. f. 170 c., הנהת ספרא f. 53 a, Mechilta f. 3 c, 11 ac, 24 d. Tosefta Joma c. 2 Mitte und Ende, Boraitha der Stiftshütte cap. 6), Koheleth (Sifri עקב Col. 147, [Jalk. Prov. f. 143 c oben.] Mechiltha f. 11 c, 27 b, vgl. Nachmanides שער הגמול f. 96 d. [Die Chronik (j. Pesachim 5, 6, j. Kidd. 4, 5) ב"ב ב"ב ב"ב 123 a, (Bamidb, rab. 228 d) Esra (Nachman. אמנר 99 a, j. Jeb. 2, 5, Beresch. rab. 7, R. Nachschon Gaon bei Mordechai ר"ק c. 1).]

saischen Lehren gleichfalls ein Ueberliefertes, welches dergestalt dem mündlichen Gesetze näher gerückt wird als dem schriftlichen. Wirklich sind Esra's Einrichtungen - sowohl die in der Schrift. als in der Gemara a) ihm zugeschriebenen — oder die Gründung des Purimfestes nie dem schriftlichen Gesetze, sondern gleich der Einsetzung des Chanuca-Festes und ähnlichen Vorschriften den Befehlen der Soferim beigezählt worden. Ein grosser Theil der hagiographischen Bücher ist bekanntlich erst zur Zeit der Soferim ver-Demnach war der eigentliche Gegensatz in dem Gesetze: das Mosaische und das Nachmosaische: letzteres wurde - was zum Theil bereits in der Chronik sichtbar wird -- auf Könige und Propheten, ältere und jüngere Soferim zurückgeführt, aber man ging nicht darauf aus, schriftliche Documente darüber zu erdichten. Es ist mithin für das mündliche Gesetz oder für die Wichtigkeit der Halacha ziemlich gleichgültig, ob wir selbige in den Hagiographen finden oder nicht, da sie demungeachtet ebenso alt oder älter sein können. Philob) sagt [nicht nur] ausdrücklich, die Gewohnheiten der Juden seien nicht aufgeschrieben, [sondern stellt das mündliche Gesetz dem mosaischen an die Seite bb)]; ein Beweis, dass die Unterscheidungen zwischen dem mündlichen und dem schriftlichen bedentend älter waren, worauf nächst dem erwähnten, für die Schrift und die Soferischen Einrichtungen gemeinschaftlichen Ausdrucke Kabbala, noch eine andere Spur hinführt c). Alles dies zeigt den Ungrund einer Unterscheidung zwischen dem schriftlichen und dem mündlichen, in Bezug auf Autorität und innere Nothwendigkeit; vielmehr war vieles in der Halacha, als das lebendige, wirklich gestaltete, in gewissem Sinne wichtiger, als

a) Baba kama 82 a.

b) Leg. ad. Cajum p. 1008: καὶ πολύ πρότερον τῶν ἱερῶν νόμων ἔτι τῶν ἀγράφων ἐθῶν ἔνα νομίζειν . . . θεόν.

<sup>[</sup>bb) II. p. 361 ἄγραφος παράδοσις.]

c) Das schriftliche Gesetz heisst הורה שככות [(auch bei Philo l. l.)]. Mit etwas schriftlichem (בכתב) will schon die Chronik (I. 28, 19) eine Erzählung bewahrheiten. Die Ausdrücke בחם וחול של פהן בעל פה (Mechitha 37 b), falsch שבא על פה (Bamaliel berichtet (Sifri Col. 243).

der zum Theil theoretische Pentateuch, was auch von den Alten anerkannt worden a). [Bereits vor der Maccabäischen Periode enthielt man sich des Genusses heidnischen Brodes und Weines [aa)] und selbst der Vertheidigung am Sabbat [ab)]. Merkwürdig ist es, dass Hyrcan schon gewisse Vorschriften des Deuteronomiums abgeschafft hat b). Uebrigens konnte selbst eine verfehlte Auslegung, eine schiefe Accomodation, der Halacha nichts von ihrer geschichtlichen oder dogmatischen Bedeutung rauben.[1])

Die älteste Zusammenstellung der Halachoth oder die älteste Mischnae) scheint ein Werk der Hillelschened) Schule zu sein [verschiedene Bestimmungen der Halacha finden sich bei Philo und Josephus [dd] und im N. T. [de]; dem R. Akiba, der im Hadrianischen Kriege hingerichtet wurde, wird zuerst und bestimmt die Abfassung von Mischna-Ordnungen zugeschriebene). Die Sammlung und

<sup>[1]</sup> Uebrigens — ranben del.; dafür: Die Sadducäer hatten einen schriftlichen Strafeodex (בעלים הענים ב. 41.]

a) Die Befehle der Soferim seien angenehmer oder wichtiger als die des Gesetzes, s. Mischna Sanhedrin 10, 3, j. Berachoth cap. 1 f. 6 a. Ernbin f. 21 b, Pesachim f. 115 a, j. Aboda sara 2, 7. Midrasch Cant. f. 6 a [j. Ernb. 5, 1, gegen Ende. Rosch. Hasch. 19 a]. Vgl. oben S. 11.

<sup>[</sup>aa) Dan. 1, 8, vgl. Tobia 1, 10 ff. Judith 12, 1, 2.]

<sup>[</sup>ab) 1. Macc. 2, 31 ff, 11. Macc. 6, 11.]

b) Mischna Maaser scheni c, 5 Ende.

c) מענה hat als Worte der Soferim (vgl. Kelim 13, 7) die Geltung des "zweiten oder wiederholt eingeschärften Gesetzes", daher der Name; bei den Griechen: אור אולפנא (H. Reg. 22, 14): בית אולפנא (H. Reg. 22, 14): בית אולפנא

d) In unserer Mischna finden sich etwa 6 Stellen, die auf Autoritäten des Hasmonäischen Zeitalters, und erwa noch einmal so viele, die auf Schammai und Hillel bezogen werden. Hillel soll 7 Regeln für die Accomodation der Halacha aufgestellt haben, s. Tosefta Sanhedrin c. 7 Ende, Sifta Col. 7, Aboth R. Nathau c. 36, [vgl. j. Pesachim c. 6 § 1 במקר וכנוררה שוה התחיל בורש להן מהקש וביקל וויים (Succa f. 20 a) als Restaurator des Gesetzes genannt. Die von ihm gestiftete Schule war fast alleinige Autorität für die Halacha.

<sup>[</sup>dd] S. Hartmann S. 433, 434, 435, 441, 462.

<sup>[</sup>de] Matth. 23, 23, 12, 1, 2, 10. Apost. 1, 12. Macc. 7, 1, Luc. 11, 39, e. Ueber filtere Mischnajoth oder Halachoth s. Mischna [Sanhedrin c. 3] Kelim 13, 7, Chagiga f. 14 a, Boraitha in Baba bathra f. 134 a, Sneca f. 28 a. Von R. Akiba als Verfasser und Gründer von Halachoth u. s. w. s. Tosefta

Sichtung der einzelnen Theile des mündlichen Gesetzes ist grösstentheils das Verdienst der Schule des Patriarchen R. Simon ben Gamaliel (circa A. 166), eines Abkömmlings des Hillel [aa]; die Anordnung der aus diesen Arbeiten hervorgegangenen heutigen Mischna a) verdanken wir seinem berühmten Sohne und Nachfolger R. Jehuda hanasi (A. 219), dessen Schüler die letzte Hand an die Redaction des Werkes legten. Später als die Mischna redigirt, doch dem Inhalte nach zum Theil älter als diese b), sind folgende drei Midraschim: 1) Sifra c), auch genannt Sifra debe Rab d) oder Thorath-Kohanim e), das sich über das dritte

Sabim c. 1, Sanhedrin f. 86 a, j. Schekalim c. 5 § 1, Midrasch Thren. f. 53 d, Cant. 37 b, Koheleth 98 d, 115 a.

<sup>(</sup>aa) Vgl. j. Baba bathra 10, 8. R. Simon b. Gam. lehrt הלכות קצובות הלכות קצובות ומפי כית דינו

a) In der Mischna sind zwar die abweichenden Meinungen, aber nur selten (s. Edujoth e. 6 § 3) mit der Motivirung — dem Tahmud oder Midrasch — derselben, aufgeführt. (Vgl. oben S. 43 Anmerk.) Sie zerfällt in 6 Ordnungen, 63 Tractate, 524 Perakim oder Capitel. [Zahl der המכרום בי ווי בלכונים 125a, wo nur 522 Perakim gezählt werden.] Einzeln aufgezählt findet man sie bei Galatin (de arcanis etc. p. 13—19), Buxtorf (recensio oper. Talmud.), Voisin (ad pug. fidei p. 30—62), Bartolocci (Biblioth. rabb. Th. 3 p. 85 etc.), Reimann (Einleitung in die Gesch. der Theologie S. 282—300), Wolf (biblioth. Th. 2 p. 743 etc.), J. Fabrichas (hist. biblioth. Th. 1, p. 245—247), Surenhus (in den Vorreden seiner Mischna-Uebersetzung) (Waehner (antiquit. ebr. Th. 1 p. 258—273). Im. Aboab Nomologia p. 250—254].

b) s. Raschi zu Cholin f. 20 a [Mitte].

c) ספרא (das Buch [daher schreibt de Rossi catal. Th. 1 p. 157 libri st. Sifra, wie es fälschlich im הכרון (das Buch [daher schreibt]), s. Berachoth f. 47 b, Ernbin 96 b, Kiddnschin 49 b, Sanhedrin 86 a, Schebuoth 13 a, 41 b. Megilla 28 b.

בר רבי רב (Cifra aus Rab's Schule): Berachoth f. 11 b, 18 b (zweifelhaft), Raschi zu Maccoth f. 9 b, R. Samuel zu Baba bathra f. 124 b. Weil Rab (gestorben A. 243) dieses Werk oder dessen Inhalt zuerst in Babel bekannt gemacht, wird es auch als בארבי רבי רבי רבי וויל (Cholin f. 66 a) angeführt.

e) In der Mischna (Menachoth 4, 3), dem Sifri (Col. 99) ist dies der Name des dritten Buches Mose (Priester-Codex), den daher auch der Midrasch desselben erhalten hat; s. Jebamoth f. 72 b, והלכות גרולות, f. 131 b, R. Nathan in Aruch און המוכח בפרשת בפילונים. בפרשת במלומים בפרשת במלומים בפרשת במלומים בפרייתא של פרשת מלואים בתוים שלנו המוכח במוכח און בברייתא של מינים שלנו במוכח במוכח במוכח במוכח במוכח במוכח במוכח במלומים וותוכח במוכח ב

Buch Mose erstreckt; 2) Sifri a) oder Sifri debe Rab b), bei älteren Autoren auch Wischalchu c) genannt, zu dem vierten und fünften Buche Mose; 3) Mechiltha d) über einen Theil des zweiten Buches Mose. In diesen drei Werken ist der ältere Gang des Midrasch zu erkennen; derselbe gehört, je nachdem der Text der heiligen Schrift dazu Anlass gibt, der Halacha oder der Hagada an. Bei dem halachischen Midrasch wird uns der Gang der Schlüsse und der Discussion gegeben, so dass wir in demselben dasjenige, was auch Talmud heisst, ganz deutlich wahrnehmen. Des Sifra und Sifri wird im Talmud häufig gedacht und ihr Inhalt

a) מיפרי ((Siphré, noundogia 320)] s. Berachoth f. 47 b, Kidduschin 49 b, Sanhedrin 86 a, Schebnoth 41 b, Megilla 28 b.

ארבע א מפרי דבי רבי (Raschi Il Osca 2, 1. [Raschi 2 Reg. 4, 34 יונדפר ההאינין ובספרי א ביירוא בדיירוא האינין ובספרי א (Raschi Il Osca 2, 1. [Raschi 2 Reg. 4, 34 יונדפרי א האינין ובספרי דבי רב האינין ובספרי דבי רב ורב א מונד האינין ובספרי דבי רב ורב א מונד האינין ובי רב א מונד האינין ובי רב האינין ובי רב הא מונד האינין וווי בי רב א מונד האינין וווי בי רב א מונד האינין וווי בי הא מונד האינין וווי בי הא מונד הא מ

c) אישלחן (אum. 5, 2, weil der Sifri mit diesem Verse beginnt, s. Aruch ורנות 1 (בול 2, ספר , יחנית 1 (בול 1) 3; vgl. unten S. 49.

d) מבילתא heisst Maass, Form, hebr. מברה (j. Baba bathra 5 Ende, Elia in Meturgeman כללא 2, vgl. Nachmanides zn סרומה f. 68 d), daher sind מכלא und and (Ordnung) in gewissem Sinne gleichbedeutend (vgl. Targ. hieros. zu Lev. 26, 33: מכלא חלף מכלא וסדרין חלף סדרין). Motivirte Halacha oder halachischer Midrasch wird מכילתא (Themura f. 33 a, Gittin f. 44 a) oder מדנת (Menachoth f. 18 a, Aboth R. Nathan c. 14 Anf., vgl. Aruch כדנת 1, 1) genannt. Die entscheidendste Stelle, als Belag [l. Beleg] dieser Erklärung, findet sich Vajikra raba c. 3 f. 167 d (ein Theil hiervon auch Midrasch Koheleth f. 94 c), woselbst drei Klassen des halachischen Studiums angegeben werden: Halachoth (Mischna), טדות und Talmud; wer die ersteren kennt ist ein בר הולכן, wer die zweiten ein בר מכילאן, und der Kundige des dritten ein בר הולכן אולםן. So hat denn der genannte Midrasch des Exod., der viele halachische Auseinandersetzungen dieser Art enthält, gleichfalls diesen Namen behalten, unter welchem er von Aruch und Raschi (Beza 5 b, Themura 4 a unten und sonst) citirt wird. Bisweilen wird der Namen auch in der Mehrheit, מבילחון ausgedrückt, s. Raschi zu Nahum 1, 7, Sota 13 b, Sebachim 116 b. R. Moses mikozzi [l.-von Concy] in מכיל מין (z. B. f. 122 d) sagt gewöhnlich מכיל מין, nach Targ. Exod. 25, 29. [Raschi zu Exod. 37, 27 a. מכילתא, was nicht mehr da ist ; מומאת המת uc בסף משנה bei Maimonides ist Sifri sutta s. מכילתא בסף משנה c 1.]

oft benutzt a); die darin aufgeführten Autoritäten gehören spätestens der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts an b). Die Mechiltha scheint um ein bedeutendes später redigirt c). Ausserdem besitzen wir von einem zweiten Midrasch zum vierten Buche Mose, welcher der zweite oder kleine Sifri genannt wird, starke Fragmente d).

a) s. oben Seite 46, 47; namentlich werden oft Stellen aus dem Sifra mit der Formel: תבנא aufgeführt, [aus Sifri mit קרביא].

b) R. Chija, der Oheim des Rab, wird sehr oft im Sifra (jedoch fehlerhaft im Sifri Ende שלה לב Col. 68) genannt; auch R. Bana, der Lehrer des R. Joehanan (Sifri בברים Col. 115).

c) Tr. Kidduschin f. 18 a wird eine Boraitha citirt, die sich in der Mechiltha anch findet, welche letztere jedoch nicht namentlich vorkommt. Maimonides zufolge erstreckt sich die Mechiltha des R. Ismael über die letzten 4 Bücher des Pentateuch (s. dessen Vorrede zn תָרָ חָוֹקָה (l. Mischne Thora): eine solche hat, wie Juchasin f. 29 b meldet, ben Asai zum Verfasser. Die genannten Autoren sprechen auch von einer Mechiltha des R. Akiba. Unsere Mechiltha heisst gleichfalls nach R. Ismael, ערות מגרכ עון c. 17 Tanchuma. Maimonides in המצוח 'ם c. 20, weil mit dessen Aussprüchen das Werk beginnt, und zwar zu Exod. cap. 12. Solchen Anfang scheint bereits R. Nissim (A. 1020) gekannt zu haben, s. Arneh אממה; obwohl nach Halachoth gedoloth die Mechiltha über das ganze zweite Buch Mose sich verbreitet zu haben scheint, siehe die Stelle unten Cap. 10 bei Bereschith rabba. [Ferner wird sie Mechilta des R. Simon b. Jochai genannt, (vgl. Nachmanides zum Pentateuch בשלח f. 53 c, משפשים f. 64 c mit Mechiltha 12 b, 33 d. Dieser auch id. אכער vgl .Recanate f. 44 a.). Verschiedene Recensionen unserer Mechiltha s. bei Nachmanides l. l. יתרנ 60 be, 101 a, wo nach מכילתא בשי ואח"כ ראיתי במכילתא אהריתי דר' שמעון בן יוחאי ששנו :citirt wird החדש מוצר הכבוד ,בה לשון אחר Rosch haschana c. 4.] Aus der verlorenen Mechiltha zu Deuteronomium citirt R. Schem tob in מנדל ען (s. Azulai im Th. 1 f. 48 b). Die ältesten Ausgaben der Mechiltha sind erschienen Constpl. 1515, Venedig 1545. Im בל בן § 51 heisst es: פירוש ההנדה Anf meine desfallsige Anfrage antwortete Rapport, dass der Verfasser unter diesem Ausdruck, wenn nicht die vollständigere Mechiltha, Tr. Pesachim cap. 10 gemeint haben könne.

לדרש שני בפנים אחרים, (10, 19, בפנים שני פלים שני פלים שני מיל פנים שני (המוולה des Sifri: Raschi Sota f. 16 a); בריתא דסיפרי (מאומה ווי (מאומה הוויה אלומה ווי (מאומה הוויה אלומה ווי אלומה וויא אלומה ווי אלומה וויא אלומה וויים אלומה וויא אלומה ווים וויא אלומה וויא אל

Nächst der von der höchsten damaligen Behörde, dem Patriarchen R. Jehuda und seiner Academie, ausgegangenen Mischna besass jedoch das Alterthum noch mancherlei Arten von Sammlungen einfacher und motivirter Halachoth. Man war noch im Besitze der älteren Mischna-Sammlungen, der Midraschim, aus denen zum Theil die officielle Mischna ihren Ursprung erhalten; hierzu kamen die Mischna's, welche einzelne Lehrer zum Gebrauch für ihre Schüler anlegten a), und endlich grosse Sammlungen von Zusätzen und Begründungen der Mischna, welche R, Chija und seine Zeitgenossen, als die Nachfolger des R. Jehuda, ordneten. aus jenen Sammlungen und den erwähnten Midraschim stammenden Halacha's werden als ausserhalb der Mischna vorhandene Autoritäten, Boraitha's b) genannt, und im Talmud mit der Formel תנא דבי. . . oder auch mit den Worten . . . . חנו רבנו, חניא letzteres ist der Fall, wenn die Schule, in welcher jene Boraitha gelehrt worden, namentlich angeführt wird c). Ausser dem halachischen Inhalt des Sifra, der Sifri's, der Mechiltha's und der in beiden Talmuden befindlichen Boraitha's gibt es einzelne dergleichen, die ihrer Selbstständigkeit halber und weil sie mehr Midrasch und

a) z. B. des Nathan (Themura f. 16 a, vgl. Baba mezia f. 86 a, Kethuboth f. 93 a), Levi (Kethuboth f. 53 b, Themura 33 b, j. Baba kama 5 Ende) [Kiddusch. 76 b, Bab. bat. 52 b קרונשין דבי לוע לופאר (Midrasch Thren. f. 53 d, Cantie. 37 b, j. Beza 3, 4. j. Schebiith e. 5 § 2; Midrasch Khoheleth 88 b, 98 d. 115 a. j. Horajoth Ende. Baba bathra f. 154 b), Banah (Taanith 7 b), Chona (j. Horajoth Ende). Baba kama f. 82 a ist eine Boraitha, von der bemerkt wird, dass sie von R. Josua ben Levi herstamme.

b) ברניתא hebr. היצונה (Targ. I. Chron. 26, 29, [Targ. Ezech. 9, 16]).

c) z. B. Ismael, Elieser ben Jacob (Erubin 54 a. Sanhedr. 92 b), ברבני בון יוחנן בן זכאי Erub. 19 a cf. Raschi], Samuel (s. Raschi zu Berachoth 20 a), Rab, Jannai, Hiskia, Manasse (Sanhedr. 56 b. Bechoroth 36 a), Anan (Succa 49 b).

Propädeutik der Halacha, als selber Halacha sind, eigene Werke bilden, z. B. die Boraitha's  $[^{1})$ ] des R. Ismael a), [die] des R. Elieser ben Jose [die] unbekannten Auslegungsregeln Rabs  $[a^{1})$ ] und mehrere andere, von denen erst weiterhin die Rede sein kann. [Manche Boraitha ist der Mischna einverleibt worden a) $^{2}$ .]

Eine besondere, sehr wichtige Stellung unter den Boraitha's nehmen diejenigen Sammlungen ein, welche nach der Ordnung der Mischna schon bei Lebzeiten des R. Jehuda und unmittelbar nach seinem Tode von den Lehrern, die aus seiner Academie hervorgegangen waren, angelegt worden sind. Dieselben enthielten, zum Theil aus den älteren Halacha's oder den Midraschim, sehr vieles, was die nur auf Resultate sich beschränkende Mischna weggelassen hatte, theils auch Zusätze der Zeitgenossen: man nannte dergleichen Sammlungen deshalb grosse Mischna's b) oder Tosefta's c). Die vorzüglichsten derselben sind diejenigen, welche R. Chija und R. Hoschaja veranstaltet haben. R. Chija war Rabbi's jüngerer Zeitgenosse, R. Hoschaja, der eine Generation später blühete, hat den Ehrennamen: Vater der Mischna d), erhalten. Auf ihre, unter verschiedenen Benennungen e) citirten Arbeiten berufen sieh bereits

<sup>[1]</sup> Boraitha.]

a) Sie bildet den ersten Abschnitt des Sifra und erklärt die 13 Regeln der Exegese in Bezug auf die Halacha. [שמעאל] 5c 6a, סרפא לנפש \$2.4.
 מרפא לנפש \$2.4.
 בהורת כהנים בתחלתו באותה המתחלת ר' ישמעאל אומר בחיג מדות וכי מדות וכי

<sup>[</sup>a¹] Beresch, rab. f. 36 c. כללין דאוריתא הלכתא דבבלאי [-כללין דאוריתא

<sup>[</sup>a2) Maimonides zu Mischna Pesachim 4, 10.]

b) Midrasch Thren. I. I. (vgl. S. 49 Anmerk, a), j. Horajoth Ende. Nach R. Levi ib. ist zwischen grossen Mischna's und Toseffa's ein Unterschied, jedoch wie es scheint, nur in der Form. Seder Eliahu sutta c. 16 Anf. wird aus einer solchen, jetzt verlornen, Mischna eitht [vgl. auch Midr. Ps. f. 16 c. שנו רבותינו מתוך כעם רצון ומתוך אפילה אורה.

c) מוספתא oder המספה, Zusätze oder Nachträge. Alte Tosefta's citirt R. Abuhu j. Sabbath c. 8 § 1, j. Pesachim c. 10 § 1, j. Schekalim 3, 2; vgl. j. Chagiga c. 1 Ende.

d) j. Baba kama 4, 6. [j. Kidduschin 1, 3 f. 9 a.]

e) ביה רבי (j. Kidduschin 3, 9), רבי רבי (Horajoth 8 a), רבי חייה (j. Baba kama 1, 2), רבי חייא (Menachoth 38 b); רבי רבי רבי (j. Baba kama 1, 2, 3, 4); am häufigsten הני oder הני, [ersteres] הניא palästinensischen Tahnud.

Lehrer des 3. Säculums a). Die Tosefta's, die bei jüngeren Autoren häufig genannt werden b), besitzen wir gegenwärtig zu 52 Tractaten, zusammen 383 Perakim oder Capitel enthaltend c). Manche erst [theils vor, theils] nach der Redaction des Talmud bekannt gewordene Tosefta's hatten wenig Autorität d).

Alle bisher genannten Quellen des mündlichen Gesetzes, welche die Namen Midraschim, Halacha's, Mechiltha's, Mischna's, Tosefta's und Boraitha's führen, sind mit unbeträchtlichen Ausnahmen in hebräischer Sprache abgefasst - für deren Studium sie fast noch unbenutzt liegen - und gehören, ihrem Haupt-Inhalte nach, der Epoche zwischen Hillel und Rab an (30 vor bis 243 nach Chr.). Die Redaction derselben darf unbedenklich nahe dem Ablauf des dritten Jahrhunderts angesetzt werden. Obwohl in denselben die früheste Auslegung, die Bereicherung und Darstellung des gesetzlichen Zustandes und die Ergebnisse des halachischen Studiums niedergelegt worden, so war es doch keiner Zeit und keiner Autorität verliehen, weder in der Erklärung noch in der Feststellung des gesetzlich Nothwendigen, für ewige Zeiten abzuschliessen e). Das mündliche, nach und nach ebenfalls zum schriftlichen gewordene. Gesetz bedurfte im Verlaufe der Jahre der Auslegung, der Abänderungen und Zuthaten. Die Aussprüche späterer Weisen, die Gerichts-Entscheidungen, das Studium und die Discussion der Lehrer und der Academien über den Sinn des Ueberlieferten, die Feststellung streitiger Reception, die Anwendung und nöthig gewordene Modi-

a) Samuel (j. Chagiga e. 1 Ende), Jochanan (Sanhedrin 86 a), Ilfa (j. Kidduschin 1, 3. Taanith 21 a), Levi (j. Horajoth Ende), Sera (Cholin 141). Vgl. Joma 70 a, Kethuboth 69 b, Kidduschin 49 b.

b) Halachoth gedoloth f. 32 d, R. Scherira Gaon bei Juchasin 110 b etc. Siehe die oben S. 49 Anmerk. a bemerkten Stellen der Hagada's תוספת דרי חייאן itit R. Chananel bei בתוכות הב חדושי רשביא f. 64 a].

c) Gedruckt in den Ausgaben des Alfasi.

d) s. R. Ascher zu Cholin e. 2. [Vgl. j. Erub. 1, 6 איתבעית מתניתא ולא 6. ה. ביל משנה שלא נכנס לחבורה אין סומכיז עליה [אשתכחת - . . כל משנה שלא נכנס לחבורה אין סומכיז עליה

e) So behanptet z. B. schon ein jüngerer Zeitgenosse des R. Jehuda hanasi, Sammel, dass mehrere in die Mischna aufgenommene Halacha's nicht mehr zur Ausführung kämen [(j. Berachoth e. 2 f. 12a). Von ähnlichen temporären Halacha's s. Baba kama 94 b u. Tosaf ib. vgl. לית כללין דרבי כללין דרבי כללין. J. Therumoth f. 4 a, ההלבה, R. ההלבה, Baba mezia 7, 1.]

ficirung einzelner Gesetz-Regeln; - Alles dies war nach Jahrhunderten auf zum Theil verändertem Schauplatze und nach völligem Aussterben des Hebräischen, wiederum Midrasch, oder Auslegung des überlieferten Wortes geworden. Das Bedürfniss einer Redaction dieser Bearbeitung, Motivirung und Auslegung der Halacha's, der Mischna und des älteren Midrasch, zu einem iene Studien und Rechtsfälle umfassenden Werke ward um so fühlbarer, als die Academien Palästina's (in der Mitte des 4. Jahrhunderts) und Babylonien's (im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts) durch Verfolgungen und Feindesmacht auf lange Zeit hin vernichtet waren, So entstand unser Talmud oder die schriftliche Gemara a), und zwar wurde der jerusalem'sche in Tiberias, der babylonische in Sura redigirt. In beiden Werken besitzen wir eine Art theologischen Corpus juris, das uns die Halacha und ihre Discussion sammt aller sie berührenden Auslegung treu wiedergibt und dadurch zum klaren Spiegel der Zeiten und der Menschen wird, der keinen Vorzug und kein Gebrechen verhüllt.

Der jernsalem'sche Talmud, bei älteren Schriftstellern die "Gemara der Occidentalen" oder der "Palästinische Talmud" b) genannt, kennt keine Autorität, die erweislich jünger als die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts anzusetzen wäre c); von R. Dime und Rabin, die ungefähr um jene Zeit nach Babylonien auswanderten, ist in demselben keine Spur, eben so wenig, als von dem Patriarchen

c) So sind z. B. R. Berachja, R. Mane b. Jona u. A. höchstens 4 Generationen jünger als R. Jochanan, der A. 258 starb.

Hillel, der gegen die Mitte des gedachten Jahrhunderts den jüdischen Kalender feststellte [aa], obwohl von der Kalenderberechnung selbst a). Da bald darauf das Recht, Lehrer zu promoviren, den Palästinischen Schulen genommen, und diese im Kriege zerstört wurden: so darf man annehmen, dass einige Generationen später die Redaction dieses Tahnuds erfolgt ist, doch sicher nicht vor dem letzten Drittel des vierten Jahrhunderts, da Diocletian b), Ursicinus c) und Julian d) in dieser Gemara erwähnt werden. Hiermit stimmt die Angabe des Maimonides e), dass dieser Tahnud etwa 300 Jahre nach der Zerstörung verfasst worden, sehr nahe überein; grundlos jedoch ist die Behauptung, dass R. Jochanan der Verfasser sei f).

Der babylonische Talmud, von den Spätern "der unsrige" g) genannt, muss die jerusalemsche Gemara benutzt haben h); auch

<sup>[</sup>aa) Zur Zeit des R. Simon, in der zweiten Hälfte des 3. Säculums, wurden die Festtage noch willkürlich angesetzt (j. Succa c. 4 § 1).]

a) R. Jochanan bar מַרְיָא, der sicher nicht vor dem ersten Viertel des vierten Säculums lebte (s. j. Pesachin 7, 12), sagt (j. Aboda Sara cap. 1 § 1 Ende), er habe ausgerechnet, dass zu der Zeit des von Esra veranstalteten Fastens (Neh. 9, 1) der 22. Tischri nicht auf einen Sabbat gefallen sei.

b) Kilajim 9 gegen Ende, Theruma [l. Therumoth] 8 Ende, Schebiith 9, Jona 4, 4, Kethuboth 12, 3, Nasir 7, 1, Schebnoth 3, 8, Aboda sara 1, 4, 5, 4.

c) Berachoth 5, 1, Schebiith 4 Anf., Beza 1, 7, Jehamoth 16, 3 (vgl. Jost Geschichte Th. 4 Anh. S. 253), Sota 9, 3, Sanhedrin 3, 5.

d) Nedarim cap. 3 § 2. [s. Lightf. opp. t. 2 p. 228.]

e) In der Vorrede des Jad chasaka [I. Mischne Tora] (Vgl. מאור עינים c. 20 f. 87 b): ורבי יוחנן חיבר הגמרא הירושלמית בארץ ישראל אחר חרבן הבית בקרוב שלש מאות שנה

f) s. z. B. R. Isaak Cohen [für s. — Cohen I. Schon bestritten von Parchi] in רובר לדכך בפרוב ל t. Iba [und Sth vgl.] R. Menachem in בפרוב Vorrede. Im Sefer הברובה (הלכות שופר) התרובה wird sogar behauptet, R. Jochanan habe R. Asche ülberlebt, und zwar wäre er, wie es im הקבלה שלשלת הקבלה (d. Ven. f. 33 a, ed. Amst. f. 24 a] heisst, älter als 300 Jahre geworden, n. dgl. m.

g) Die Geonim thei מכריע \$ 42), R. Nissim in Megillath Setharim ('ם הַלְּבֵּי הַלְּבֵּי הַלְּבֵי הַ 605), Alfasi Erubin Ende f. 126 b, R. Nathan I. הַלְּבֵי ; vgl. Rapoport במים S. 67. 68 [Raschi Gen. 15, 2, I. Sam. 15, 33].

h) s. Rapoport I. I. Ann. 16 S. 66 (vgl. Nidda 51 b unten בני מערבא ס'הזכות וו רמבין. Dass die Geoniu gegen dessen Decisionen entseheiden, s. מ'הזכות וו רמבין No. 13].

reichen seine Autoritäten erweislich [¹] bis in das zweite Drittel des 5. Sächlums a); [sein eigentlicher Inhalt erstreckt sich über einen Zeitraum von  $2^{1}/2$  Jahrhunderten.] Die Jahre 468 und 471 werden ausdrücklich als Zeiten der Noth angegeben b), welches mit der Geschichte übereinstimnt und das Aufhören der Gesctzes-Ausleger, als unmittelbarer Aufeinanderfolge der Receptions-Quellen, erklärtc). Endlich wird uns glaubwürdig gemeldet d), dass die bereits von R. Asche zu Anfang des 5. Jahrhunderts vorgetragenen 60 Ordnungen [²)] am Schlusse dieses Säculums von R. Jose, damaligen Vorsteher der Academie, schliesslich[³)] zu unserer Gemara zusammengestellt worden seien. Die Schluss-Redaction, die jedoch keine wesentliche Aenderung machte, ist also dem 6. Jahrhundert zuzuschreiben.

Der jerusalemsche Talmud erstreckte sich über die ersten 5 Ordnungen der Mischna e), doch haben wir ihn nicht mehr vollständig [jetzt noch zu 39 Tractaten] f). Jede einzelne Mischna erscheint daselbst häufig mit der Ueberschrift: Halacha, und in der Abtheilung derselben nimmt man manche Verschiedenheit in Bezug auf die der Mischnajoth selber wahr; der Ausdruck ist gedrängt,

<sup>[1]</sup> erweislich del.] 2) Tractate, 3) del.]

a) z. B. Mar bar R. Asche, Mar Sutra, Rabina u. A.

b) Aboda sara f. 9 b. Vgl. Sanhedrin f. 97 b (wo sogar das Jahr 521 vor-kommt), und die Gutachten der Geonim bei R. Asaria in Meor enajim c. 43 f. 139 b.

c) s. R. Scherira bei Juchasin 117 b, vgl. שבט יהודה f. 2 b, Seder Olam sutta gegen Ende.

d) R. Scherira I. I. R. Abraham halevi הקבלה f. 37 a, 38 ab, Juchasin 160 b, 120 a, בריתות Th. 4.

e) הקבלהן (ה. 36 a, Maimonides Vorr. בי הקבלה) הקבלהן (ה. 5 f. 15 a) R. Menachem ben Serach in צרה לדרך Vorrede, (R. Sincon Duran in Livorno 1745 f. 34 cd.) Juchasin f. 95 a, R. Isaak Lamperonti in פחך יצחק Buchstabe (ה. 48 b.

die Discussion spärlicher, als die Mittheilung von Rechtsfällen. Die babylonische Gemara besitzen wir zu einem Tractat (Berachoth) der ersten Ordnung, und mit wenigen Ausnahmen a) zu sämmtlichen Tractaten der folgenden 4 Ordnungen, Was die sechste Ordnung (Taharoth, vom Reinen und Unreinen) betrifft, mit der man sich schon früh wenig beschäftigte b), so existirt in beiden Talmuden die Gemara nur zu dem ersten Tractat (Nidda), den man wohl auch zu der dritten Ordnung zu zählen pflegt. Von Talmud zu anderen Tractaten dieser 6. Ordnung haben wir nur dunkle Nachrichten c). Die babylonische Gemara, reicher in der Discussion als die palästinensische, hat wenigstens den vierfachen Umfang dieser letzteren. Die 36 Tractate derselben nehmen in unseren Ausgaben - mit den Commentarien am Rande - 2947 Folioblätter ein: dennoch ist sie, nach gehöriger Erwägung der älteren und fremdartigen Bestandtheile, nur etwa 10 bis 11 mal d) so stark als die Mischna, die gerade um so viel Generationen älter ist. Beide Talmude sind in aramäischer Sprache, der jerusalemsche in dem palästinensischen, dem Syrischen sich nähernden Dialecte, abgefasst; hebräisch aber lauten die Anführungen aus den oben erwähnten Midrasch- und halachischen Schriften, so wie aus einigen anderen weiterhin anzugebenden älteren Werken, ferner die Fragmente aus

a) Nämlich von der 2. Ordnung: Schekalim; von der 4ten: Aboth, Edujoth; von der 5ten: Middoth, Kinnim und die Hälfte von Tamid.

b) Baba mezia 114 b, s. Raschi Succa 14 a, Rapoport רבינו תונאל S. 29.

d) Die 9 Capitel der ersten Ordnung sind 64 Blatt stark; die 80 der zweiten 821; die 71 der dritten 612; die 60 der vierten 690; die 76 der fünften 687; die 10 der sechsten 73. Dies giebt — nach Abzug von 51 Titel-und unvollständigen Schlussblättern — für jeden Tractat im Durchschnitte 80½ Blatt, worunter 8½ Capitel Mischna. Schlägt man diese letztere zu 6 Blatt an, die Parallelstellen (nach einer von mir angestellten ungefähren Uebersicht) zu 3½, die Citate aus älteren Werken zu 3, die nicht halachischen Sachen zu mindestens 7½ Blatt; so bleiben für den halachischen Inhalt der eigentlichen Gemara 60½ Blatt, also das zehnfache der dazu gehörigen Mischna

früheren Gemara-Sammlungen a) und zum Theil der hagadische Inhalt, Als nach einer langen Unterbrechung die Academien in Babylonien wiederhergestellt wurden, erging es dem damaligen Geschlecht mit dem Talmud, wie dem Zeitalter der Soferim mit der heiligen Schrift. Die Erklärung, Einübung und Verbreitung der Gemara ward auf Jahrhunderte hinaus fast die einzige Thätigkeit der Lehrer und der Lernenden. Es war dem Studium des nun in zahlreichen schriftlichen Denkmälern verewigten Gesetzes allzuviel Spielraum dargeboten, und die Epoche, in welcher Soferim, Synedria, Patriarchen, Mischna-Lehrer (Thanaim) und Mischna-Erklärer (Emoraim) die Ueberlieferung lebendig erhalten hatten, lag bereits zu fern, als dass ein munterbrochener Fortgang des Midrasch, eine Unmittelbarkeit der Gesetzes-Auslegung noch möglich gewesen wäre. Bald darauf starb auch das Aramäische als jüdische Nationalsprache ans, und die Werke der Vorfahren wurden nunmehr anch in dieser Beziehung ein Gegenstand der Studien. Im sechsten Jahrhundert betrachteten sich die Gesetzlehrer bereits nicht mehr befugt, dem Talmud zu widersprechen, sondern nur ihre Meinung über den Sinn und die Autorität unter verschiedenen abweichenden Aussprüchen abzugeben; daher nannte man sie Se bora im b). Ihnen verdanken wir sicherlich die Erhaltung des richtigen Textes, so wie manche Zusätze und Erlänterungen. Die Geonäische Periode, die in dem letzten Viertel dieses Jahrhunderts anhob, that viel für die Aufnahme des talmudischen Studiums, doch sind von der Thätigkeit des 7. Jahrhunderts nur geringe Spuren geblieben. Manche Tractate wurden wenig beachtet c). A. 741 blühete R. Simeon aus Kahira: er schrieb ein Compendium des Nöthigsten aus dem Talmud

a) Einen Beweis liefert Sanhedr f. 30 b: קוֹקון רבי קרנא. Vgl. R. Scherira Gaon bei Juchasin f. 112 etc., Aruch הלמוך, Raschi zu Succa f. 28 a.

b) בבוראים von מבוראים, ein Meinender רבנן סבוראים entgegengesetzt den älteren רבנן הנאנים) נאונים No. 261). Ihrer Zusätze und Berichtigungen gedenken R. Scherira I. I. f. 114 b, Maimonides zu Sabim 4, 6. [s. Tosaphoth Kidduschin 52 a.]

c) R. Moses mikozzi [l. v. Coney] (ביתבים Verbot 241 f. 70 a) meldet, nach einer älteren Autorität (בית ים), dass in der Schule des R. Jehudai (A. 756) schon seit länger als 100 Jahren der Tractat Nedarim (von den Gelübden) nicht vorgetragen worden sei.

unter dem Titel: grosse Halacha's a), aus denen zum Theil die Decisionen des wenige Jahre darauf blühenden R. Jehudai Gaon, durch dessen Schüler angefertigt worden sind. Das gegenwärtig vorhandene Werk Halachoth gedoloth ist vermuthlich aus beiden [sowie aus den Scheëlthoth] etwa [1]] circa A. 800 compilirt b). Bereits um die Mitte des 8. Jahrhunderts schrieb R. Acha aus Schabcha Scheelthoth c), die nach der Reihefolge der Wochenabschnitte des Pentateuch die dahin gehörigen Gesetze und Observanzen in der Form von beantworteten Anfragen, durch Auszüge ans der babylonischen Gemara und eigene Auseinandersetzungen erläutern; doch sind die edirten Scheelthoth oft nur Auszüge und Abkürzungen d). In dem 9, und 10. Jahrhundert fuhren die Geonim oder Vorsteher der babylonischen Schulen fort, durch mündlichen Unterricht, durch Rechts-Gutachten, Gebetordnungen, Wörterbücher, Halacha-Sammlungen und Commentarien den Talmud zu erläutern und dessen Ansehen auszubreiten; auch veranlasste der seit der zweiten Hälfte des 8. Säculums aufgestandene Karäismus einen lebhaften Controvers, der besonders im zweiten Viertel des 10. Jahrhunderts, durch R. Saadia Gaon Schwung [2] erhielt. Indess liegt die Betrachtung dieser Thätigkeiten ausser dem Bereich unserer Untersuchungen über den Entwickelungsgang des ursprünglichen Midrasch.

<sup>[1)</sup> etwa del. 2) Bedeutung.]

a) הכ"כות גדולור. Dieser Ausdruck ist schon alt, s. Succa f. 38 b, [Schebuot 45 a] Baba mezia f. 112 b, Derech erez c. 2 Ende, vgl. oben S. 50.

b) s. Zunz über Raschi S. 298, Rapoport רבינו נרדן S. [21,] 35, Nachträge S. 21. In dem Exemplar der von R. Joseph tob Elem (c. A. 1040) geschriebenen Halachoth gedoloth stand am Ende: סליק סיפרא דרב יהודאי נאון der älteren מניינ בוולותן ctitrt בארצין בנוור נאונים f. 49 dl.

c) שאלחנה (Anfragen); beste Ausgabe Diehrenfurth 1786, 171 Nuumern enthaltend, mit den trefflichen Erläuterungen des R. Jesaia b. Löb Berlin.

d) s. R. Eliahu [l. Elia] Misrachi zu בסכינ f. 254 c., R. Jesaia Berlin l. l. sehr oft. Vgl. Rapoport סכינ כהן S. 20, Nachträge S. 1. Dass manche Numuern am unrechten Orte stehen, lehrt der Augenschein, s. auch Rapoport l. l. Einen anderen Beleg hierzu giebt [R.] Mordechai, der (zu Taanith) dasjenige, was wir jetzt unter פרשת פרשת (N. 66) lesen, richtig aus פרשת afführt. [Eine Stelle aus לפוריא f. 21 e citirt היותל הוא פרשת בוויקרא

babylonischen Schulen hörten mit dem Jahre 1040 gänzlich auf, nachdem bereits seit mehreren Generationen das talmudische Studinm sich in Europa und Afrika<sup>1</sup>) ausgebreitet hatte. Einer spätern Epoche und einem andern Schauplatze war es vorbehalten, diesem Studium neuen Schwung zu geben.

## Viertes Capitel.

## Hagada.

Die zur Auffassung, Auslegung und Anwendung der heiligen Schriften, nach Abzug der Halacha, noch übrige Thätigkeit des Midrasch ist nunmehr die Hagadaa) [2]. Ihrem Gebiete fällt somit Alles anheim, was nicht Erforschung des geschriebenen oder Accommodation des überlieferten Gesetzes ist; sie ist das Product der freien Einsicht des Einzelnen, während die Halacha der strengen Autorität der Behörde, der Schulen und Gesetzlehrer emanirt: was die Halacha entwickelt, ist ein bleibendes, im practischen Leben der Juden sichtbar werdend; aber die Hagada will mehr die Anerkennung eines Gedankens als der zu seiner Kundgebung gewählten Form, and oft ist eine augenblickliche, nicht dauernde Wirksamkeit ihr Zweck. Die Halacha musste von bevollmächtigten Autoritäten ausgehen, und der eigenen Thätigkeit war es nur verstattet, das richtige zu ermitteln; aber die hagadische Auslegung ziemte auch der unterrichteten Privatperson, und auf dem Wege dieser Auslegung wurden neue Ideen an die Worte der älteren Schriften angeknüpft. Die Halacha musste von dem, der sie verkündiget, gehört worden sein; für die Hagada genügt es, um Hagada zu sein, dass sie eben nur gesagt wird.

Hiermit soll aber nicht gemeint sein, dass alle mögliche Einfälle über die Schrift, über deren Inhalt und Bedeutung Hagada

<sup>[1)</sup> Africa, 2) (a) del,]

a) הגרוה (rad. בנג entgegnen, הגרה sprechen, erzählen), in der Form von (Esther 4, 14) gebildet. [a)—gebildet del.]

seien. Denn wie die Halacha das Gesetz selbst ist, so darf die Hagada nur der von dem Gesetze geregelten, der Sittlichkeit entsprechenden Freiheit verglichen werden, nicht der Zügellosigkeit, dem Unverstande. Was in der Halacha die strenge Autorität des Gesetzes, der Schule ist, das tritt in der Hagada als die Herrschaft der Meinung und der Sittlichkeit auf; Vaterlandsliebe, Frömmigkeit und das Vertrauen der Schüler oder des Publikums werden Führer und Autorität, so dass der hagadische Midrasch, gleich dem halachischen, ein geschichtliches Moment wird, das einen geistigen Inhalt und eine sittliche Bedeutung hat.

Die Erläuterung der Schrift in ihrer ungeschmücktesten Gestalt war das Targum. Zwar setzt die Uebertragung schon eine Auffassung voraus; allein es hat der Buchstabe solche Gewalt, dass er der Willkür des Uebersetzers, folglich aller eigentlichen Auslegung und Anwendung auf die Gegenwart, wenig Spielraum lässt, so lange das Targum wirklich nichts anders als Uebersetzung sein will. Dieser schlichten und jedermann zugänglichen Auffassung der Schrift gerade entgegengesetzt war die Auslegung in Bezug auf sogenannte Metaphysik, auf Lehren über Gott und Welt, Zwischen beiden in der Mitte lag das unbegrenzte Feld der freien Auslegung und der beliebigen Anwendung des Inhalts der heiligen Bücher für die Erfordernisse der Gegenwart und auf die herrschenden Ideen. würden demnach in der Hagada eine dreifache Richtung erkennen: 1) Erläuterung des Schrifttextes nach dem Wortverstande; 2) Entwickelung des freien Gedankens in beliebiger Einkleidung und bei freiem Gebrauche des Textes; 3) Darstellung der Geheimnisse des Glaubens und der übernatürlichen Welten [a)]. Während also die erste, Peschat (ついき), die Vergangenheit, das Wandelbare, und die dritte, Sod (חֶבֶּ), die Zukunft, das Ewige zu erforschen strebt, hält die zweite, Derusch (דרוש), sich an die Gegenwart, deren Interessen und Empfindungen sie selbst in das überlieferte Wort hineinträgt. Das Machtgebot der Gegenwart aber, das überall die stärkste Herr-

<sup>[</sup>a] Der in Philo's Fusstapfen schreitende Origenes hat gleichfalls 1) eine buchstäbliche, 2) eine mora lische, 3) eine mystische Auffassung der Schrift (Hartmann S. 559), die er mit Leib, Seele und Geist vergleicht ( $\pi \iota \psi i \ d \psi \chi \bar{\psi} v$ 4, 2, 4, vgl. Schnitzers Uebers, S. 26 ff.)]

schaft übt, zumal bei unterjochten Nationen, musste auch auf die Entwickelung und Gestaltung der Hagada Einfluss üben. Zahllose Veranlassungen mussten sich darbieten, den Sinn der Schrift zu erforschen, ihren Inhalt für die Bedürfnisse des Tages zu benutzen. ihre Worte zu vertheidigen, ihren Ruhm zu verherrlichen. Neben dieser Gewalt der Zeit bot auch der Reiz, der für bessere Köpfe in der freien Entwickelung eigener Ideen lag, eine Macht dar. In der Halacha fand nur Gedächtniss und Scharfsinn einen Wirkungskreis, in der Hagada aber konnte das Talent sich noch auderweitig entfalten: Man suchte in den Geist des Ueberlieferten einzudringen. die Worte der Schrift mit neuen Reizen auszustatten, neue Belehrung an das Verkündete zu kniipfen, aus dem alten Trost neue Hoffnung heraus zu schöpfen, und faud Gelegenheit, hierbei Darstellungstalent und Kenntnisse zu zeigen. Je anhaltender die Leiden Israels wurden, desto stärker fanden edlere Naturen sich hingezogen zu jener Betrachtung des überlieferten Wortes, welche mit frischem Muthe beseelend, die Liebe für die Gesammtheit, die Anhänglichkeit an das ererbte Gut, das Vertranen zu Gott, die Hoffnung auf schönere Tage erhielt. Die Ermittelung des Wortverstandes musste in den früheren Jahrhunderten, zumal den Gelehrten, ganz überflüssig erscheinen; von einem wissenschaftlichen Studium zu diesem Behufe hatte man lange Zeit keine Ahnung, ja, man glanbte, durch eine ausschliessliche Beschäftigung mit der Schrift sich von dem Gesetze und den Erfordernissen der Gegenwart allzusehr zu entfernen, wie dies namentlich an den blos das Wort der Schrift anerkennenden Karäern sichtbar geworden war. Hier und da hielt man selbst eine siunbildliche Auslegung für der heiligen Bücher würdiger, und eine Amplification des darin Erzählten für glänzender, als die schlichte Thatsache, den schlichten Sinn, die bedeutungslos er-Die scheinbare Leichtigkeit des Derusch war auch ein Anziehungsmittel; mancher, den die strenge Halacha und die Metaphysik zurückschreckte, sah in der Hagada ein bequemeres Studium und einen leichteren Weg zum Ruhme. Erwägt man endlich den allgemeinen politischen und Culturzustand der Welt in dem ersten Jahrtausend unserer Zeitrechnung: so kann es nicht befremden, wenn wir bei den Juden damaliger Zeit die hagadische Auslegung, namentlich in ihrer zweiten Richtung, dem Derusch, so stark angebaut finden, wenn sie so grossen Beifall fand und unter mannigfacher Form in die Nationalliteratur, selbst in Targum und Halacha, eindrang.

Austatt aber die Hagada nach den geschilderten Richtungen zu verfolgen und so uns in den Elementen des in mannigfacher Combination ausgearbeiteten hagadischen Products zu verlieren, wird es für die Erkenntniss dieser Producte und der mit dieser Geistesthätigkeit in Verbindung stehenden Institutionen der Gesetzes-Erläuterungen erspriesslicher sein, wenn wir den literarischen Vorrath nach gewissen Haupt-Merkmalen in Classen absondern, bei welchem Geschäft indessen jene Richtungen doch immer den leitenden Faden an die Hand geben werden. Hier bemerken wir nun alsbald, nächst dem Targum und dem ursprünglichen allgemeinen Midrasch, eine zwiefache Classe von Werken der Hagada. In der einen nimmt die Hagada selbstständige Formen an; das sichtbare Wort der Schrift tritt in den Hintergrund, aber ihr Inhalt, ihr Geist, die Anhänglichkeit an das Nationale weht und wirkt in dem hagadischen Producte. In der anderen Classe hingegen besteht die eigentliche Thätigkeit in der Auslegung und der Anwendung der Schrift; das Wort selbst wird sichtbar, durchdringt den Geist jüngerer Zeit und befruchtet mit neuen Ideen. Die erstere Classe umfasst die allgemeine, die letztere die spezielle Hagada; zu jener gehören die gnomologischen Sammlungen und Sittenlehren, Fabeln und Gleichnisse, Erzählungen, Sagen und historischen Ausschmückungen, ferner in theilweiser Beziehung die sogenannte Geheimlehre und manche Anklänge an bestimmte Wissenschaften, Für die spezielle Hagada aber gibt zunächst die Schrift selbst Form und Grundlage. Die Phantasie und der Geist des Autors oder des Redners füllt mit den Anwendungen auf die Gegenwart den Inhalt aus; die Mittel dazu liefert ihm eben jene allgemeine Hagada, so dass die spezielle Hagada oder die eigentlich hagadische Auslegung als die Spitze und Summe aller einzelnen hagadischen Formen zu betrachten ist, und alle freigewordenen selbstständigeren Thätigkeiten wiederum gemeinschaftlich der Verherrlichung der Schrift dienen missen. Alles was sich auf dem Felde der Hagada unserer Betrachtung darbietet, dürfen

wir nunmehr unter folgende 6 Abtheilungen bringen: I) Targumin, II) hagadische Bestandtheile in den Werken des Midrasch und der Halacha, III) ethische Hagada, IV) geschichtliche Hagada, V) Geheimlehre, VI) hagadische Schrift-Auslegung oder spezielle Hagada.

## Fünftes Capitel.

## Targumim.

Geschriebene aramäische Uebersetzungen der meisten biblischen Bücher hat es sicherlich schon unter den Hasmonäern gegeben. Damals war das Aramäische Volkssprache, und wenn die Hellenisten sich die Schrift in's Griechische hatten übertragen lassen, so steht zu vermuthen, dass in Palästina und Babel dies hinsichtlich der dortigen Mundart der Juden bereits eben so früh geschehen sei. Einer schriftlichen Uebersetzung des Hiob aus der Mitte des ersten Jahrhunderts wird bestimmt Erwähnung gethan a) und sogar noch viel älterer Targumim gedacht b), und da man wohl nicht mit Hiob den Anfang gemacht haben wird, so lässt sich mit Wahrscheinlichkeit für die ersten Uebertragungen des Gesetzes ein noch höheres Alter voraussetzen. Zwar gehörte das Targum, gleich der Halacha, zu den Dingen, die man nicht aufschreiben sollte; allein dies ward nie genau befolgt, auch warnte man gegen das Aufschreiben, abgesehen von politischen Ursachen, nur insofern, um zu verhindern, dass etwas Geschriebenes der Art kanonische Autorität erwerbe. Vielleicht, dass unberufene Interpretation eine Schen vor Targumim, den Gesetzeskundigen wenigstens, eingeflösst hat. Endlich aber erblickte man doch eine glückliche Lösung der Aufgabe, sich gleich weit von Zusätzen als von buchstäblicher Uebertragung zu halten,

a) Tosefta Sabb. c. 14, j. Sabb. c. 16 § 1. Sabb. f. 115 a. Tr. Soferim 5, 15. Vgl. die Nachschrift des Hiob bei den LXX.

b) z. B. zu Esther, s. Megilla f. 3 a. Vgl. R. Asaria de'Rossi l. l. c. 9 f. 51 a; eine Probe ans einem Targum der [l. zu] Ps. [50, vielleicht auch 68]
 s. Vajikra rabba [c. 9 f.] 174 c.

in den während der ersten Hälfte des ersten Jahrhunderts angefertigten Uebersetzungen des Gesetzes und der Propheten durch Onkelos den Proselyten und Jonathan ben Usiel, einen Schüler Hillels.

Die Arbeit des Onkelos, der etwa zur Zeit des Philo den Pentateuch übersetzte, ist fast durchweg eine schlichte und sehr verständige Uebertragung. Nächst dem Bestreben, alles Anthropomorphistische zu beseitigen, wird sein Vortrag nur an wenigen, meist dichterischen Stellen, durch bildliche Auslegung zur Hagada a), obwohl manches, was wir jetzt der Art in Onkelos lesen, ihm nicht zugehört b). Jonathans Targum zu den Propheten unterscheidet sich von der Arbeit des Onkelos sowohl in dem Dialect [bb] und dem Stile als in dem Geiste der Auffassung. Die freiere Handhabung des Textes war bei den prophetischen Schriften, da sie nichts gesetzlich giltiges enthalten, statthaft ja selbst unabweisbar, wegen ihrer dunkeleren Sprache und ihres auf Israels Zukunft gedeuteten Inhalts. Schon zu den historischen Büchern c) macht Jonathan oft den Ausleger; zu den eigentlichen Propheten geht diese, zu wirklicher Hagada werdende Auslegung, fast ununterbrochen fort d); indess ist wohl manches von späterer Hand hineingetragen e). Jonathan scheint Onkelos Version bereits gekannt zu

a) z. B. Gen. 25, 27. 45, 27. 49, 3. 11. 17. 27. Deut. 18, 21. [l. 21, 18]
 32, 14, 33, 6; zu letzterer Stelle vergl. Sifri Col. 242, R. Saadia Emunoth 9, 1.

b) z, B zu Num. 32, 3; vgl. Sam. Dav. Luzzato אוהב נר (Wien 1830) S. 67.

<sup>(</sup>Bb) Das Onkelos-Targum heisst das babylonische (Aruch אבוב vgl. Tos. Menach, 49 a v. כל כהן.

<sup>c) Vgl. Jud. 5, 24, 26, 31, 11, 39, l. Sam. 2, 1—10, 15, 23, 17, 8, 28,
16. H. Sam. 14, 11, 20, 18, 21, 19 (s. Midrasch Ruth f. 42 b) 22, 26, 49,
23, 4 etc. I. Reg. 5, 13, 18, 36, 19, 11, II. Reg. 4, 1, 22, 14.</sup> 

d) Beispiele spezieller Hagada: Jes. 12, 3 (vgl. j. Succa 5, 1). 33, 22. 52, 7. 62, 10. Jerem. 10, 11 (wird selbst der aramäische Vers erläutert). 12, 5. Ez. 11, 16. cap. 16. Hos. 3, 2. Amos 8, 5 (vgl. Baba bathra f. 90 b). Micha 6, 4. Habacuc cap. 3. Zacharia 12, 11. — Die Messianischen Stellen stehen gesammelt bei Elia in Methurgeman (חשב) und bei Buxtorf lex. p. 1270–1272.

e) Ohne Zweifel alles Feindselige gegen Rom, z. B. I. Sam. 2, 5. Jes. 34, 9. Ez. 39, 16. s. Elia I. I. (מְנַמָאַ); desgleichen Armilus Jes. 11, 4, s. unten

haben a). Aus beiden Targumim werden an mehreren Stellen der Talmude b) und der hagadischen Werke c) Proben mitgetheilt.

Was die Targumim der Hagiographen [d]] betrifft, so sind zu unterscheiden: 1) Psalmen, Sprüche, Hiob; 2) die 5 Megilloth (hohes Lied, Ruth, Klagelieder, Esther, Koheleth); 3) Daniel, Chronik, Esra. Die Paraphrasen der Psalmen, Hiobs und der Sprüche, welche wir gegenwärtig besitzen, haben einen und denselben sprachlichen Charakter, so dass sie in der Zeit nicht sehr fern von einander liegen dürften und ihr Ursprung ein gemeinschaftliches Vaterland, vielleicht Syrien, erfordert. Während aber das Targum der Sprüche sich von hagadischer Auslegung fast ganz

Cap. 17. Von Verfälschungen im Texte des Jonathan spricht sehon Raschi zu Ezech. 47, 19. Vgl. unten vom Zusatz-Targum. Ausdrücke wie אַך על נב Ez. 14, 4. scheinen Jonathan nicht zu gehören. [Verschiedene Texte kennt Kimehi zu Ezech. 21, 3, 4. Den Schluss von Richter 10, 6 hat Jonathan übergangen laut מון 1,41 und Kimehi ad h. l. (Geigen.]

a) Targ. Jud. 5, 26 eitirt unverändert Targ. Deut. 22, 5; Targ. Reg. II. 14, 6 fast unverändert Targ. Deut. 24, 16; Targ. Jerem. 48, 45, 46 ist gleich Targ. Numer. 21, 28, 29.

c) Ans Onkelos: Bereschith rabba [c. 8] f. 9 c. [c. 42 f.] 46 d. [c. 64 f.] 71 d. Midrasch Thren. f. 74 d. 75 ab. Tanchuma f. 51 c. Midrasch Ps. c. 18 f. 13 b, c. 78 f. 30 a. Schemoth rabba [c. 3] f. 122 a. Bamidbar rabba [c. 13] f. 253 d. Boraitha R. Elieser c. 38 (wird Onk. genannt). Aus Jonathan: Jud. 5, 31 (Tanchuma f. 2 a), Jes. 5, 6 (Midrasch Koheleth 113 c; Dypy ist, wie schon meor enajim c. 45 f. 148 a bemerkt, ein Fehler), Nahum 3, 8, (Bereschith rabba f. 1 a).

<sup>[</sup>d] Man nannte das hagiographische Targum nach Jonathan s. Raschi Ps. 68, 5, 74, 19 (die jetzt nicht vorhanden), Samuel b. Salomo de A. 1428 bei Biscioni p. 108 vgl. Galatin p. 178, במר משפטים מהריי מולין bei S. 104, ברור המור S. 104. ברור המור S. 104.

frei hält a), betritt das der beiden andern Bücher die Jonathan'sche Bahn, und erinnert durch seine Hagada sehr oft an noch jüngere Arbeiten der Art. Von Targumim zu Hiob ist zwar schon in älterer Zeit die Rede b); allein das Targum der Sprüche, so wie die uns vorliegenden aramäischen Versionen Hiobs und des Psalters, welche Spuren späterer Zeit an sich tragen c) und Raschi unbekannt waren d), macht zuerst R. Nathan im Aruch durch häufige Anführungen e) namhaft. Das Targum der fünf Megilloth, dessen gleichfalls zuerst R. Nathan f) bestimmt gedenkt, weicht ganz von dem Charakter der Uebersetzung ab, und wird fast zum hagadischen Commentar, welches in immer stärkerem Grade nach der Reihefolge: Ruth, Klagelieder, Koheleth, Esther, hohes Lied der Fall ist, so dass die Hagada in Anwendung der Schrift auf jüngere Ideen sich in reicher Fülle ergiesst. Der Verfasser, vielleicht für sämmtliche Megilloth einer und derselbe, hat sehr wahrscheinlich ziemlich lange nach der talmudischen Epoche gelebt; sein Dialect hält die

a) Zu bemerken ist Targ. Prov. 25, 1, wo der Name Salomo weggelassen wird. Von den unz\u00e4bligen Feblern in unserer Recension dieses Targum (Venedig 1517) s. Luzzato I. I. S. 132.

b) s. oben S. 62. Ein Targ. [zu] Hiob [5, 10], von R. Joseph citirt, ist Nasir f. 3 a, aber nicht in allen Editionen (Vgl. Seder hadoroth f. 120 d) erwähnt.

c) Targ. Ps. spricht von Constantinopel (108, 11 s. de Rossi Var. Lect. Th. 4 p. 71), and hat gleich dem Targ. Hiob (15, 15, 20, 27, 35, 10), das Wort (Ps. 82, 6, 86, 8, 96, 1.) für Engel.

d) Raschi macht in seinen Commentarien häufigen Gebrauch von Onkelos und Jonathan, niemals aber erwähnt er eines hagiographischen Targum. [Bekräftigt von Berliner in Frankels Zeitschrift 17 S. 73 u. f.]. Vgl. auch Raschi zu Ps. 68, 5. 74, 6. 19. Wenn Raschi zu Taanith f. 18 a Targ. Ps. citirt, so scheint dies ein zweiter Beleg (s. oben S. 44) für die Meinung, die Raschi diesen Commentar abspricht. Zu Megilla f. 21 b sagt er, es gebe kein Targum der Hagiographen, s. ib. Tosafoth.

Mitte zwischen dem Westaramäischen der vorgenannten Classe und dem Ostaramäischen des babylonischen Talmud [aa)]. Die irrige Meinung, als sei Rab Joseph (gestorben A. 325) Urheber des hagiographischen Targum, widerlegen bereits Autoren des 13. Säculums a). Ein Targum zu Daniel, Chronik, Esra, das nach der Beschaffenheit dieser Bücher meist überflüssig erscheint, ist dem Alterthum fast unbekannt geblieben b); indessen existirt ein Targum der Chronik, das in zwei Ausgaben c) erschienen ist. Nichtsdestoweniger müssen wir dasselbe, wie im Verlaufe dieses Capitels dargethan werden wird, einer anderen Classe von Targumim vindiziren.

Gleich dem babylonischen Tahmud wurde des Onkelos Targum "das unsrige" genannt d), im Gegensatze zu einem andern Targum der Bücher Mose, welches in zwiefacher Gestalt vorhanden ist; dasjenige, welches den gesammten Pentateuch umfasst, wird Targum des Jonathan ben Usiel; dasjenige aber, welches nur über einzelne Verse und oft über abgerissene Worte sich erstreckt, Targum jeruschalmi genannt. Also in den Ansgaben. Diese Targums haben den Gelehrten schon grosses Herzleid zugefügt, so dass Mancher, wenn vom hierosolymitanischen Targum die Rede

<sup>[</sup>aa) Ein kürzeres Targum ohne Digressionen enthält die Antwerpener Polyglotte; wahrscheinlich übereinstimmend mit Ms. Rom 1424.]

a) Diesen, vermuthlich aus den Citaten im Tahmud (s. oben S. 63, 64) entstandenen Irrthum, den sogar R. Samuel ben Meir (zu Exod. 15, 2. Levit, 20, 7) theilte, berichtigen Tosafoth Sabb. 115 a, Baba kama f. 3 b. s. R. Asaria de' Rossi I. l. c. 45 f. 145 b. [הַעָּבָה (s. v. בַּוּבָה) nennt ein בּרַבְּעָם כְּיִּי עָבָּי עָבָּי עָבָּי

b) Arnch citirt niemals ein solches: Juchasin f. 54 a bemerkt, dass er ein Targum der Hagiographen geschen habe, mit Ansnahme zu den Büchern Daniel, Esra und der Chronik. Vgl. Elia in Methurgeman s. v. בקר, אום לפר Rossi Cod. 737. Haudschriften des Targum der Chronik sind im Vatican (cod. Urb. 1, vom Jahre 1294), in Erfurt (vom Jahre 1343; s. Becks Vorrede) [Oxford (Uri cod. 35, 36)], und Cambridge (A. 1347, nicht 1447, wie Wilkins in der Vorrede sagt).

e) Von Beck (Augsb. 1680, 1683; läckenhaft) und D. Wilkins (Amsterdam 1715, woselbst auch ein besonderer Abdruck des Targum allein veranstaltet wurde, 207 Seiten enthaltend. Der christliche Vorredner, der in hebräischer Sprache sehreibt, datirt 1714, 5. November), [wieder abgedruckt in מנ"ך Slavita 18.., Kopust 1818].

d) Aruch בל בן, R. Meir bei [חיים] f. 64 b unt.], כל בן § 37 f. 39 c. [Kidduschin 49 a.]

ist, seine Leser nur mit einigen Schimpfworten abfertigt. Man hat zwar bald erkannt, dass Jonathan, der Uebersetzer der Propheten, keinesweges der Verfasser dieses Targum sein könne, allein über das Verhältniss des jenem so äusserst ähnlichen und oft ganz gleichen jerusalem'schen Fragmentenwerks wollte kein rechtes Licht aufgehen a). Kehren wir daher zu den Quellen zurück: so ergiebt sich zuvörderst, dass das Alterthum von einem pentateuchischen Targum des Jonathan keine Silbe weiss, vielmehr in Jonathan nur den Uebersetzer der Propheten verehrte b). Zunächst ist - gerade wie beim hierosolymitanischen Talmud - den ältesten Autoren auch der Ausdruck hierosolymitanisches Targum" nicht bekannt, doch sprechen sie von einem Targum Palästina's c). Dahingegen erwähnen die Autoren bis zu Ende des 14, Säculums d) sehr oft des Targum jeruschalmi, und aus diesen Anführungen sowohl als aus dem deutlichen Zeugnisse Mehrerer e) erhellt auf das bestimmteste, dass dasselbe vollständig den Pentateuch umfasst habe. Vergleicht man

a) s. Walton prolegg. p. 573 etc., Schickard Bechinath haperuschim p. 31, Wolf Th. 2 p. 1169, Carpsov critica sacra p. 157 etc.; am richtigsten war noch die Ansicht von Drusius (s. Walton l. l. p. 574). Vgl. Eichhorn Einl. Th. 1 S. 455-459.

b) Der Tahnud (Succa 28 a, Baba bathra 134 a, Megilla 3 a), Donasch ben Librat (מעמי מקרא) ms.), Raschi (Kidduschin f. 13 a), [R.] David Kimchi (zu Jes. 14, 7).

c) R. Chananel und Alfasi (s. die Stellen unten S. 68). [Raschi zu בייך בייך 1. 6, 11, 15, 19, 28, 33, 48, 65, 80, 83 citirt ברנום zu Pentat., fast stets den Psendo-Jon, meinend.]

e) R. Meir in Kol bo 1 l. [und ץ מון השני 1 ms. § 5]: "Man sollte billig jeden Sabbat das jernsalemsche Targum des Wochenabschnittes wiederholen, da es besser als Onkelos den Grundtext erläntert; allein es sei selten, und überdies richteten wir uns nach den Babyloniern".

jene Anführungen mit dem Texte der edirten Targums, so findet sich in Ansehung der Bibelstellen, die mit dem Fragmenten-Targum versehen sind, eine ziemliche Anzahl nur in unserm jeruschalmia), etwa eben so viele finden sich in diesem und in dem sogenannten Jonathan b), zuweilen deutlicher in dem einen von beiden c); manche werden in beiden vermisst d), manche sogar nur in dem Jonathan

a) Aus der Genesis: 1, 1. [Nachmanides h. l.] R. Menachem in Zeda laderech 1, 1. 23. 10, 3. Aruch אסיא 1. 11, 12. Aruch פנמנס 1. 14, 1. Aruch תבר 4 (14 – 4, del.) – 14, 5. Aruch זין, 14, 23. Elia מכרל 15, 11. Aruch מם 2. 16, 7. Aruch אַנכה 2, 19, 1. Elia פיל 3. 21, 15. Aruch, Elia מלק. 22, 14. Elia אננה 24, 2. Arneh קיים, 25, 18, Elia הנדק 26, 10. Elia קלל 2. 26, 35. Arneh הפהן (abw.). 27, 44. Aruch דָקָהָ 2, 29, 7. Aruch אַשֵּוּ 2. 32, 16. Elia דָקָהָ (fast dem Jonathan gleich). 35, 16. Aruch 22, 36, 39. Raschi zu Beresch, rabba, 38, 25. Aruch כל 6, 38, 26. Elia ברת 47, 21. Aruch ל 7. 49, 17. Aruch ערמון 2 (abw.), 50, 26, Elia נלסקם. Aus Exodus: 4, 4, Elia מבן 2, 4, 7, Aruch מבן 2. 14, 9. Aruch פונדק 1. 15, 25. Elia ארדף 26, 32. Elia אנקל 28, 32, Aruch נרך 4. 29, 17. Aruch אינם 8, שונ Aus Leviticus: 1, 15. Aruch, Elia עום 13, 2. Aruch קלף 4, Elia קלף 1. 14, 56 Elia ib. 21, 20. Dav. Kimchi בב 27,28. Aruch 6. Aus Numeri: 7, 3. Dav. Kimelii s. v. צב. 13, 24. Aruch סנל 3. 15, 38. Aruch ל, הן 1. 21, 20. Aruch אַנ 1. 31, 50. Aruch בול Aus Deuteron,: [14, 1 Aruch קבר 4.] 25, 10. Elia קבר 26, 3, Abudraham f. 81 a. 26, 17. Aruch 100 32, 6. Aruch ppw (abweichend).

c) Deutlicher im Jeruschahni: Gen. 31, 5. (Aruch אשל 3. Elia של 4.) [Gen. - של 4) del.] [Ex. 15. 3 (מקנה אברם) Sign. 15, 8 b).] Num. 34, 8. (Aruch 3.). Deutlicher in Jonathan: Ex. 25, 25. (Aruch ב 2), 29, 17 (Aruch ספוג אווא, 24, 24. (Aruch 24,

d) Aus Genesis: 10, 4. Aruch אמלקו, vgl. Targ. Chr. 1. 1, 17 [l. 7]. 16, 5. Aruch ממחם 17, 17. Aruch ששם 2, Elia ששם 24, 10. Aruch 32, 32, 16. Aruch לברקם, לברקם, לברקם, R. Simson Kilajim 8, 4. 37, 7. Aruch, Elia כרך 2, Raschi Baba mez. 21 a. 44, 19. Aruch משם 4. 48, 14. R. Chananel (bei

gefunden a). Bisweilen geschieht es daher, dass in den Parallel-Targumim beide nicht gleichlautende Stellen, jede von verschiedenen Autoren, als jeruschalmi angeführt werden b). Was diejenigen Citate anbelangt, zu denen nur das Targum Jonathan vorhanden ist, so werden deren in selbigem eben so viele wiedergefunden c),

a) Genesis: 21, 7, Aruch אבר 2. Exodus: 4, 10, Aruch, Elia בותר Leviens: 1, 16, Aruch בותר 2, (abw.), 11, 35, Aruch בותר 2, Elia בותר בותר 1517 liest man im Fragmenten-Targum, Numeri: 13, 24, Aruch אמכל 25, 18, R. Simson Para 7, 5, Denteron.: 19, 5, Aruch אבר 19, 5, 21, 10, Aruch שכן 10, Aruch אינה 32, 10, Aruch שכן

b) z. B. Gen. 50, 26 meint Aruch (נלסקם) unsern Jonathan, Elia den Jeruschahni; Exod. 4, 4 ist derselbe Fall (Aruch קמן 5, Elia קמן 2).

c) Aus Genesis: 2, 7. Arnch בחר 4. 8, 21. Arnch מלי 2. 11, 7. Recanate (כת) f. 28 c. 11, 28. Aruch אחון, Elia אחן; vgl. jedoch 15, 7. 16, 12. Aruch ערב 2, Elia ערב, R. Simson Kilajim 1, 6, 18, 13, Aruch בוקר, 19, 28. Arneh מברעם 3, דק 4. 22, 12. Elia מנדעם (abw.) 27, 44. Arueh שדך. [31, 5 Aruch אַשָּ 3 El. אַשֶּ 4]. 31, 36. Aruch אָקר. 31, 46. Aruch אָה 3. 38, 14. Aruch קד, 2, Tos. Baba bathra f. 156 b. 38, 14. Aruch אַשָּק. 40, 1. Aruch מונ (40, 10 (Aruch מקנה אברם, סגל 19, 1 a). 41, 45. 50. Aruch מנם 2, Elia s. v. 43, 11. Dav. Kimchi במן 43, 16. Aruch אשן 2. 47, 24. Aruch אשן 2. 43, 24. Aruch 50, 26. Arneh נלסקם [50 — נלסקם del.] Exodus: 1, 11. Arneh ב. 2, 2, 16. Arneh אונוס 2. 9, 31. Arneh קמן 5. 9, 10. Arneh קמן 2. 9, 31. Arneh בסר 11 (abw.) 13, 17. R. Zidkiahu in שבולי לקט 69 f. 31 d. 14, 25. Arnch מלנוס ([14-רוות del.].) 15, 8. Aruch בלנוס 3; Aruch, Elia בלנוס 16, 31. Aruch COCC, R. Simson Kilajim e. 1 § 2. Elia s. v. (abw.) [16-(abw.) del.] 20, 13. Arneh כן 4. 25, 31. Arneh בסם 3. 30, 35. Arueh מונ 31, 14. Arneh סם 6. Leviticus: 1, 12. R. Simson Pea 7, 4. 11, 18 Aruch קק 1. 11, 19. Aruch ברך 2. 11, 22. Aruch נעלא (abw.) ib. Aruch דין 2, Elia כרך 5 (in den Ausgaben fehlerhaft.) 11, 28. Arnch pp 1, R. Samuel ad. h. l., Elia pp 3. 11, 29. Arnch כרכשתא 1, Elia כרכש ; Aruch הדרונא, Tos. Berach. 12 b oben. 11, 30. Aruch כלמנדראם. 13, 30. Aruch צלהב (in den Ausgaben des Aruch von Musaphia und Landan ist am Schlusse dieses Artikels fehlerhaft eine Klammer angebracht, als sei derselbe nicht von R. Nathan). 15, 25. Aruch

als vermisst a). Offenbar hat also von dem jerusalemschen Targum des Pentateuch eine doppelte Recension existirt, von welcher die eine — unser Pseudojonathan — ganz, die andere aber nur in Fragmenten zu uns gelangt ist. Ausdrücklich berichtet R. Asaria de' Rossi b) von zwei völlig übereinstimmenden Handschriften von pentateuchischen Targumim, die eine "Targum des Jonathan ben Usiel", die andere "Targum jeruschalmi" überschrieben, und schon R. Binjamin Musaphia e) sprach die Ueberzeugung aus, dass unser Jonathans-Targum identisch mit dem Targum jeruschalmi des Aruch sei, zu welchem unser hierosolymitanisches Targum nur die Varianten bilde. Von dem jerusalemschen Targum, das seine hagadische

a) Genesis: 2, 2. R. Abraham Jarchi in המנהנו Sabbath § 56. בל בן § 37 f. 39 d [and בעל הטורים f. 65 a]. Abudraham f. 53 b, בעל הטורים ad. h. l, R. Menachem Recanate f. 9 d (dass nämlich ייכל durch שוביך übersetzt werde). 2, 14, Aruch, Elia אַרְשָּׁ 3 (vgl. Levit. 11, 42). 7, 14, Aruch בי 2. 8, 1. Aruch, Elia ערך 9, 22. Aruch ערך 1. 18, 22. Aruch בנון 2. 19, 8, Aruch 2. 19, 11. Aruch בן 2. 21, 14. Aruch בן 3, Elia בן 1. 25, 18, Aruch 32, 32, Aruch אינון 37, 9. Aruch הנדון 3, Elia הנדון 3, 37, 20. Aruch מלק. 38, 27. Raschi zu Beresch, rabba c. 11. 41, 1. Arneh בל 8. 41, 23, Aruch צנן 42, 21. Aruch, Elia פרסר 1. Exodus: 6, 12. Aruch בון 2. 12. 27. Aruch בם 8. 16, 25. [היים] ארחות היים 8 21 f. 41 b. 18, 18, Aruch לע 23, 11. Aruch בקר 2, Kimchi s. v. 28, 10. Aruch בקר 25, 28. Aruch אַנָב 4. 30, 33. Abudraham f. 46 a. 30, 35. Aruch מַשָב 1. 32, 2. Aruch, Elia בכך 2. Leviticus: 8, 31. 34. Aruch נעא, Elia נע, 3. Vergl. ib. Vers 30 T. jernsch. 21, 18. Aruch מַסִיע, פַסִיע, 22, 22. Aruch נַסִים 2. [26, 2 ben Esra und Chaskuni ad h. I.] Numeri: 11, 31. Aruch שבת 2, Nachmanides zu Hiob 33, 25, Elia בים 13, 20. Aruch בים 2. Deuteron.: 4, 17. Aruch בים 2. 5, 5. Aruch עתר, 7, 15. Aruch כרח, vgl. Elia s. v. [21, 3. Aruch צותר, 2.]

b) Meor enajim c. 9 f. 50 b.: ר>ירה שלמים על התורה מולה מייו וכחיב בשליו בני פואה מייוי וכחיב בשליו בני פואה מייוי וכחיב בשליו שהוא הרגום יונתן ביע והא ביד הר״ר שמואל קסים במנטובה ובשולו יכנה! שהוא הרגום יונתן ביע והא ביד הרגום מלת בראשית לא בחכמתא אבל תרגום ירושלמי. שניהם מתחילים הרגום מלת בראשית לא בחכמתא אבל הרגום ירושלמי. שניהם מתחילים הרגום מלת בראשית לא בחכמתא אבל הרגום ירושלמי.

c) Am ausführlichsten zum Aruch unter אשן 2.

Eigenthümlichkeit zu mannigfacher Bereicherung oder Aenderung empfänglich machte, müssen verschiedene Recensionen a) vorhanden gewesen sein. Mehr als ein Besitzer mag schon in früher Zeit b), um einen vollständigen Codex zu haben, sich aus einer zweiten Recension oder nur aus einem andern Exemplar, die abweichenden Stellen und Wörter haben ausheben und dem Texte beifügen lassen: so entstanden die Fragmente der zweiten Recension und der unseren Ausgaben zum Grunde liegende Codex [cc)]. Aus der gegenwärtigen Uebereinstimmung einzelner Stellen in beiden Recensionen c) darf blos geschlossen werden, dass die Aushebung entweder nicht mit gehöriger Genauigkeit geschehen, oder dass hier und da spätere Hände gleich gemacht haben. Gegen das einmüthige Zeugniss des Alterthums vermögen einige Schriftsteller des 14. Jahrhunderts d), die zuerst vom pentateuchischen Targum des Jonathan ben Usiel reden, nicht das Mindeste. Jene und andere ihnen ähnliche

a) De Rossi (cod. 378) spricht von einem sehr abweichenden, aus Onkelos und Pseudojonathan gemischten, Targum zu Exod. 13—15 (dieser Abschnitt wird am Pesach verlesen), desgleichen (cod. 1107) von einem ähnlichen aus Onkelos und Jeruschalmi zusammengesetzten Targ. zu mehreren Abschnitten des Pentateuch (vermuthlich gleichfalls von Pesach, da in dem Codex die Hagada für Pesach vorangeht). Vgl. unten die zweiten und die Zusatz-Targums. Zu den angegebenen zahlreichen Varianten kann noch hinzugefügt werden, dass Elia (מכות מבות במבות במבות במבות במבות במבות במבות inden.

b) Cod. Vatic. 440 (nach Assemani aus dem 13. Säculum) enthält Targ, jerus, zum Pentateuch von f. 198 bis 227, und zwar beginnt Exodus f. 207 b, Leviticus f. 213, Numeri f. 215, Deuteron. f. 220 b. Dieser Umfang sowohl, als die mitgetheilten Anfänge der verschiedenen Bücher stimmen vollkommen mit dem edirten Fragmenten-Targum überein, s. unten S. 77.

<sup>[</sup>cc) vgl. Mendelssohn אור לנתיבה!]

c) z. B. Gen. 22, 24. 32, 7. 38, 19. Levit. 18, 28. 27, 34. S. oben S. 67 Anm. c.

Scribenten sind ohnehin stark mit untergeschobenen Schriften und Autoren beschäftigt, wie wir noch im Verfolg dieser Untersuchungen zu zeigen werden Gelegenheit haben. Auch mag, unabhängig von dieser absichtlichen Unterschiebung, die Abkürzung 🦖 durch ungelehrte Abschreiber in das ihnen bekanntere "Targum Jonathan", anstatt in "Targum jeruschalmi", aufgelöst worden sein und solchergestalt der Fehler sich in den [1)] Handschriften [und Ausgaben] verewigt haben [aa)]. Aehnliche Versehen sind selbst mit dem Aruch begangen worden: man liess in den Ausgaben hier und da das Wort "jeruschalmi" weg a), oder bürdete ihm ungerechter Weise das Wort "Jonathan" auf b), und hernach glaubte man, in so falschen Zeugnissen den Beweis gefunden zu haben, dass Jonathan den Pentateuch übersetzt habe c). Wir werden demnach die Benennung Jonathansches oder Pseudojonathansches Targum gänzlich aufheben, und den ehrwürdigen alten Namen: jerusalemsches Targum wieder in seine Rechte einsetzen, das Fragmenten-Targum nur durch die Bezeichnung: "zweite Recension des jerusalemschen Targum" (abgekürzt: II. Targ. j.) unterscheidend.

Das jerusalemsche Targum verhält sich zum Onkelos, wie Midrasch zum schlichten Wortverständniss: Onkelos ist nur zuweilen Ausleger, der Hierosolymitaner nur zuweilen Uebersetzer; die Grundlage der Arbeit ist bei diesem der Derusch, bei jenem der

<sup>[1]</sup> den del.

<sup>[</sup>aa) s. מערי צדק ed. 1561 f. 5 d. מערי צדק, wo alle anderen Autoren (s. oben S. 69 Anmerk. b zu Aufang) ורושלפו haben. Der Verfasser des תרגים יהונהן צו Rabbah schreibt תרגים יהונהן (77 b, 82 c. etc., ebenso Sign. 4,1 ef. בציב פתנם "Sign. 4,1 ef. הדרת קדש

מ) Aruch פרג אסל , גל , קלף 4, פרג (In פרג ע. וו hat Ms. ירף).

c) Was z. B. dem sonst so tüchtigen und gründlichen Azulai begegnet, wenn er sich (Schem hagedolim Th. 1 f. 79 a) auf die eben gedachte Stelle unserer Tosafoth beruft. Vermuthlich blendeten ihn kabbalistische Vorurtheile,

Peschat. Aber der Targumist des Jeruschalmi hat keine Hagada, noch weniger einen Commentar ausarbeiten, sondern dem Publicum ein Werk übergeben wollen, in welchem die Auslegung der Schrift, den herrschenden Ideen entsprechend, eben sowohl den Erfordernissen der halachischen Accomodation als der hagadischen Amplification genügte, und seine ganze Arbeit wird daher eine freie Uebertragung mit theilweise vorherrschendem Midrasch. Fast alle seine in die Hagada einschlagenden Deutungen und Ausschmückungen treffen wir in den übrigen hagadischen Schriften a); die wenigen ihm eigenthümlichen b) hat er so wenig ersonnen, als Jonathan seine Interpretirung der Propheten. In beiden offenbart sich die Cultur der Zeit und die Macht überlieferter Ideen.

Seine Sprache ist ein palästinensischer Dialect des Aramäischen, daher müssen wir ihm Syrien oder Palästina, vielleicht Cäsarea

a) Man vergleiche z. B. T. Gen. 21, 21 (Jalkut Gen. f. 27 bc), 31, 19 (Boraitha R. Elieser c. 36) 35, 21 (Targ. Micha 4, 8), 36, 43 (Bereschith rabba c. 83 f. 92 d), 37, 14 (ib. [c. 84] f. 94 b), 37, 28 (Boraitha R. Elieser c. 38), 38 5 (Bereschith rabba [c. 85] f. 95 d), 39, 10 (ib. [c. 87] f. 98 a), 40, 5 (ib. [c. 88] 98 c), 42, 23 (Raschi ib, ff. ib, l, ad, h, l,l). Exod. 1, 15 (משה דכרו הימים דמשה Anf.), 2, 12 (Schemoth rabba f. 119 a), 9, 33 (Tanchuma f. 23 a oben), 12, 37 (Mechiltha 6 d, 10 a), 12, 42 (vgl. Sanhedrin f, 98 a), 24, 10 (vgl. Boraitha R, Elieser c. 48), 25, 17 (Succa 5 a), 33, 23 (Berachoth 7 a). Levit. 24, 10 (Boraitha R. Elieser c. 48), 26, 44 (Megilla 11 a). Num. 11, 26 (Sanhedrin 17 a) 12, 1 (Targ. I. stimmt mit Josephus und דברי הימים דמשרה, Targ. H. mit Sifri Col. 54 überein), 16, 4 (Sanhedrin 110 a), 22, 28 (Mischna Aboth c. 5). Deuteron. 1, 12 (אפקרסור s. Sifri Col. 119), 2, 25 (Aboda sara 25 a), 12, 4 (Sifri Col. 153), 21, 13 (Jebamoth 48 b), 31, 14 (Vaichi rabba f. 107 d), Ganze Massen der Hagada, dem Targum des hohen Liedes gleich, entwickelt das jerusalemsche Targum zu den 3 letzten Capiteln des Pentateuch. Die angegebenen Beispiele, die auf das zwanzigfache vermehrt werden könnten, widerlegen hinlänglich den Vorwurf, als habe der Verfasser des j. Targum seine Auslegungen ersonnen (s. Winer specimen § 6 [Bibl. Real. Wörterb. Aufl. B. 1 S. 215 Anm. 2, 359, Anm. 1, B. 2 S. 128, Anm. 1 S. 130, 191, Anm. 3; überhaupt sucht er ihn bei jeder Gelegenheit lächerlich zu machen, s. 195 u. viel ältere Sachen auf ihn zurückzuführen (B. 1 S. 387, 495, 627)], Petermann de indole paraphraseos pentateuchi, quae Jonathanis esse dicitur p. 44, 53 etc., 61 etc.).

b) s. Gen. 6, 8. 27, 31 (dass Esau seinem Vater einen Hund vorgesetzt).
 28, 12. 45, 14. Num. 41, 44. Gegen die Reception ist Ex. 6, 16. 18. 14, 3.
 Eine moralische Tendenz hat die Auslegung Levit. 24, 12 (dieselbe auch Num. 9, 8. 15, 34. 27, 5). [(ist aus Sifri)]. Siehe unten S. 75.

wegen Num. 24, 19), als Vaterland zuweisen, was auch die älteste ihm ertheilte Benennung rechtfertigt. Durch die Vermischung mit den Ueberresten der hebräischen Sprache, die gleichsam in der armäischen Palästina's untergegangen ist, haben die aramäischen Werke jener Epoche einen eigenthümlichen Charakter, der sie eben so sehr von der Sprache des Onkelos, als der der früheren Hierosolymitaner unterscheidet, obwohl sie diesen näher stehen als jenem. So gewahren wir denn in unserm Targum eine merkliche Entfernung vom Onkelos, aber ausnehmende Achnlichkeit in Ausdrücken, Stil und Grammatik mit dem jerusalemschen Talmud, den Werken der älteren und jüngeren [1] Hagada und den Targumim der Hagiographen a). Die vorkommmenden fremden Wörter waren bereits

<sup>[1)</sup> älteren und jüngeren del.]

a) Hier nun folgende Beispiele: אולא (Gen. 1, 1) auch Targ. Ps. 37, 20, T. Hiob 20, 4. אנצרת (Gen. 49, 21) s. j. Taanith Ende und Pesikta I. (vgl. unten Cap. 11) [f. ( ) l. bei Arnch איטיטוס (Levit. 14, 7), s. Targ. Chron, II. 28, 3, T. Hiob 7, 12. 15, 22. 24 und Aruch s. v. שיקר bei Onkelos יקרא, ist hänfig im hagiogr. Targum. אלקפשא (Gen. 41, 44), anch Targ. Esther 10, 3 (bei Elia). אספקלריא (Ex. 19, 17) auch T. Hiob 28, 17, ברנות ([T. IL] Num. 24, 6) s. T. Ps. 104, 17. בר נשא s. Elia s. v. נולחהון (Num. 15, 37) s. [j. Chagiga 3, 1] Bereschith rabba [c. 36 f.] 40 a. קרן (Gen. 18, 13) vgl. Nidda fol. 23 a. אודיקת s. Arneh דק [3]. הכלבשיש (Exod. 21, 25) s. T. Ps. 22, 18, 38, 6. T. Hiob 9, 17. ועמוס (Exod. 24, 11 bei Elia und Musaphia) vgl. Targ. Cant. 6, 5, j. Taanith c. 4 § 2, Sifri הברכה Col. 249, Megilla 9 a), קררונאי (Levit. 11, 29) s. Bereschith rabba [c. 82 f.] 92 c. חקרונאי (bei Onkelos אוד), sehr häufig im j. Talmud und im hagiogr. Targum. טייר (Gen. 44, 15) s. Vajikra rabba [c. 32] f. 202 b. שליא s. Elia s. v., welchem zufolge es im Jonathan nur ein einziges Mal (Joel 2, 16) vorkommt. מלק s. Targ. Ps. 2, 3. 22, 11 (wo איתלקית statt איתלקית, mit der ed. Genna 1516, zu lesen ist). 31, 10. 50, 17. 51, 13. 55, 23. 60, 10. 71, 9, 102, 11. 108, 10. 147, 17. Targ. Hiob 15, 33, 18, 7, 27, 22, T. Thren, 2, 1, T. Chron, II, 15, 17, j. Jebamoth 12, 2. Beresch. rabb. c. 75 f. 84 c. Pesikta XVII [bei Arneh s. v.] ברכדונא (Ex. 28, 18 Targ. II.) s. Elia s. v. כרכושהא s. Aruch. מטול (für ארי oder ישכול s. Elia מרחק s. Aruch. סנולא (hebr. ישכול) vgl. den Vokalnamen עונד. סגוכ (Gen. 49, 21) s. Targ. Prov. 13, 17. T. I. Chr. 14, 1. 8. Aruch. ציבחר (bei Onkelos ועירא) ist bei Jonathan Jes. 10, 25, im j. Talmud, T. Hiob 36, 2 (für זעיר) und T. II. Chr. 24, 24. קלים s. Elia קלכ 2 und Aruch קלק 2. קל (Exod. 15, 25 Targ. II.) vgl. j. Therumoth c 8 f. 25 b, Vajikra rabba [c. 22 f.] 190 b, Pesikta XVII [ms.], Midrasch Koheleth 97 b, 114 b. אבנם (hebr. אבנם, Onkelos המנין) bisweilen im Tahmud und im Targ. der Hagiographen. GLev. 11, 18. Dent. 14, 17) vgl. Tana debe Ismael in j. Sabb. 2, 1. קקבטון (Gen. 40, 16 Targ. II.) s. unten Pesikta XIV. רבע

in jenen Dialect eingedrungen, und fast ist kein einziges darunter, das nicht in andern Schriften zu finden wäre a).

Freie Uebertragungen waren nralter Gebrauch b); Jonathan zu den Propheten ist oft sehr frei; gegen dergleichen Uebersetzungen sah man bisweilen sich genöthigt, Maassregeln zu ergreifen, insofern sie gemissbilligte Ansichten dem Schrifttexte unterlegten. Merkwürdig genug werden in der Mischna c) und im jerusalemschen Talmud d) targumische Stellen getadelt, die sich in unserm Targum wiederfinden, und in demselben Talmud, sowie im[1] Bereschith rabba e)

<sup>[1)</sup> in.]

a) מנרים (Lev. 25, 31) auch in Boraitha R. Elieser c. 41 [דְּרָּהַמּ bei Suidas und Dufresne, פתרם bei Aruch מברם ef. ib. מברם (ib. 26, 10) ist älter als die zweite Hälfte des 3. Jahrhunderts (s. Baba bathra f. 91 b); (Dent. 29, 5) bereits in Jonathan Jes. 49, 26 (anstatt dessen Kimehi ad. h. l. הררון las). Unter den übrigen fand ich dem Jeruschalmi eigenthümlich: אונום (Lev. 15, 19) אונום (Ex. 2, 16. 18, 1), דירון האונה (Ex. 14, 25).

b) s. Bereschith rabba [c. 70] f. 79 d, [c. 85 f.] 95 d, Sota f. 48 b (zu Denteron. c. 1 und von Rab Scheschet eitirt [so las auch בפתור ופרון f. 66 b, aber Raschi ad h. l. und Hagahoth Maimuni מוןרב יוכן בי וכן בי ל 1, 5 \$ 2 haben בי ווין, Sebachim f. 54 a (zu Denteron. c. 33, Varianten von Rab und Levi). Vgl. j. Berachoth c. 9 Anf., j. Biccurim c. 3 und unten Cap. 20. Siehe die nächstfolgenden Anmerkungen.

c) Mischna Megilla c. 3. vgl. mit Targ. Levit. 18, 21.

d) j. Berachoth c. 5 § 3 und j. Megilla c. 4 § 10, befindet sich in dem Targ. jerus. I. zu Levit. 23, 28. s. Rapoport in ארבינן נכון S. 45.

e) j. Kilajim c. 8 Ende: רואמנין ותור בר וראמנין דמתרנמין ותור בר Vergl. Targ. jerus. I. zu Deuteron. 14, 5: רורימנין ותורי בר Bereschith rabba (c. 37) f. 40b ורימנין ותורי בר בר בר Bereschith rabba (c. 37) f. 40b הרקי המוקדוניא הערמיא שפריקא stimunt mit beiden Recensionen des j. Targum (Gen. 10), in den letzten vier Worten auch mit j. Megilla 1, 9 fiberein. ib. דרונייא ond dem jerusalemschen Talund (l. l.) gleich; dasselbe ist mit אמריא in Bezug anf Targ. II. der Fall. Bei החוניה infindet eine Verwechselung statt, da der Talmud (auch der babylonische. s. Joma 10 a) und die Targumin die

[und Vajikra rabba aa)] werden überdies ganz mit dem jerusalemschen Targum übereinstimmende Targumstellen mitgetheilt. Man darf hieraus nur so viel folgern, dass das jerusalemsche Targum bereits ältere, freiere Targumim, benutzt habe. Denn diese Arbeit selber reicht nicht zu so hohem Alterthume hinauf; vielmehr ist sie jünger, als der Namen Constantinopel a), als die Feststellung des jüdischen Kalenders b), als der Sturz des weströmischen Reiches c), und selbst als die babylonische Gemara, deren Stil d), Inhalt und

<sup>[</sup>aa) c. 23 f. 192 a: כד אינון נקיין מן עננין s. T. j. II Exod. 24, 10.]

a) Num. 24, 19, 24.

b) Gen. 1, 14 ist von den Cyklen der j\u00e4dischen Jahrrechnung die Rede. Vgl. ib. 17 [l. 16] die genauen Berechnungen und ib. 7, 11.

d) Beispiele: חי וקים (Gen. 16, 13), אפילו הכי (ib. 27, 33), חי וקים וכמה (Deut. 31, 27 Targ. II.), אף על גב (Deut. 28, 15), מעידן לעידן לעידן 21, 21), מחסרי הימנותא (Gen. 37, 17), מחסרי הימנותא (Num. 11, 32), מלנו מלנלנ (Exod. 18, 20), דקודשא בריך הוא (Gen. 18, 21 [l. 22, 1]), מלנלנ (ib. 34, 31), שממת (Gen. 19, 8 Targ. II.). In einzelnen Ausdrücken sehr häufig tahnudisch, gänzlich von Onkelos abweichend, z. B. אמנושא (Ex. 7, ובן, (Onk. רדפוי), אספסתא (Onk. בחן, (כיסתא), ארדפוי (Onk. דרגש), דרגש, רייק (Onk. שינתא, (שינתא), ררייק (Deut. 28, 44), הלואי, הלואי, (Onk. חזור, (Onk. רייק), חררו (Onk. נריצן), חכים (kennen), חייט (Onk. ציכום (Exod. 28, 8), לנינא ,כבריתא ,ייחום ,טייל ,(Dent. 18, 11), טיים ,טלית (פרח אירות) שיים ,טלית עראי ,(סולתא ,(קולתא Onk, סבים ,נימום ,מוונא ,מיל ,(קולתא ,Unk) (hebr. יקרי, בלש Onk. עירבוב (פונדק, ערובא Onk) פשפש פולמוס, פונדק (Onk. רוח), פרסשוא, פרסשוא (Gen. 25, 14. 15), פינקם (Onk. מנים), קטרג (Num. 29, 1, auch T. Hiob 37, 20), קיסא (Onk. אעא א), קנקלין ,קסטרא שמש ,שותפין ,(שנש .Onk) שעמם ,שלפוקין ,שדר ,ועולמתא Onk. ריבא (שכב), היאטרון (Dent. 28, 19) [= j. Aboda 1, 7].

Studien sehr deutlich hervortreten a). Allein das Targum muss älter als unser Masoretischer Text b), als die Arabisirung des westlichen Asien c) und das Aussterben des Aramäischen sein, so dass wir demselben die zweite Hälfte des siebenten Jahrhunderts zuweisen dürfen. Ueber das Altersverhältniss der beiden Recensionen lässt sich ohne den Beistand vollständiger Handschriften schwerlich etwas Haltbares ausmitteln d).

Das jerusalemsche Targum ist jedoch nicht auf den Pentateuch beschränkt. [R. Jehuda aus Paris dd) und [Abudraham e) citiren [ $^{1}$ ]

<sup>(1)</sup> A. citirt.

a) Gen. 27, 1, Segenspruch über den Thau am Abend des Pesach. ib. 30, 22 und 35, 9 Targ. II. ganze tahnudische Stellen. Exod. 12, 8, Halacha's aus der Gemara. ib. 24, 12 werden die 613 Gesetze erwähnt, ib. 26, 9 die 6 Mischna-Ordnungen. Lev. 22, 27 dass die Opferordnungen die Opfer vertreten. ib. 23, 42 die Halacha's für den Bau der Stiftshütte [l. Laubhütte]. ib. 24, 10 vom tahnudischen Privatrecht. Num. 19, 7 die 40 Maass des Quellenbades. Vgl. ferner Lev. 15, 19 (Sifra Col. 152) Num. 28, 7, 29, 7, 30, 3, 11. Dent. 2, 6, 16, 1, 8, 17, 17 u. dgl. m. s. oben S. 72.

b) Gen. 14, 5 המון ibersetzt die erste Recension wie Onkelos, die zweite wie die LXX; letzterem [l. letzterer] (די בהוף) stimmt Bereschith rabba bei. Wenn zwar das Keri und ein Masoretischer Text sehr alt sind und unserm Targumisten offenbar vorlagen (s. Petermann l. l. p. 23-30), so bietet er doch starke Varianten dar, namentlich in der Punktation.

c) Dies beweist der Gebrauch des Aramäischen, die Existenz der griechischen Städtenamen, der Hass gegen das griechische Reich. Aus dem Worte איני (Safran) und dem Wunsche für den Untergang der 12 Mächtigen Ismael's (Num. 7, 87) lässt sich wohl nichts beweisen: letzteres konnte auch vor Muhamed gesagt sein, s. Bereschith rabba [c. 62] f. 69 a. [Die zweite Erklärung T. j. Deut. 24, 6 findet sich, laut ben Esra, bei den Karäern.]

d) Von dem Vorrathe des Fragmenten-Targum kommt  $^{i}$ <sub>3</sub> auf das erste Buch,  $^{i}$ <sub>4</sub> auf das fünfte,  $^{i}$ <sub>5</sub> auf das vierte,  $^{s}$ <sub>20</sub> auf das zweite, etwa  $^{i}$ <sub>14</sub> auf das dritte. Dies möchte darauf hindeuten, dass die Variationen vornehmlich in den hagadischen Bestandtheilen von Bedeutung waren.

<sup>[</sup>dd] Bei פורוש קרובות ms. (H. h. 17.) zum Jozer des Versöhnungstages: ישירוך מציא הרב ולהיה בשם הרב יהורה מפריש מפוז ומכרכר הרנום יורושלם: Dieselben Worte in Piske Tos. Middoth No. 4, wo aber 'ז בולותא הקרוב משני מוון aufgelöst worden. Die Stelle II. Sam. 6, 16 lautet bei Jonathan התקר וחשבה אוון, wie bereits Kimchi und R. Jesaia citiren.]

e) f. 25 a, ed Vened. f. 26 b. Das citirte jerus. Targum (zu I. Sam. 9, 13 weicht vom Jonathan, wie solches bei Kimehi (ad. h. l.) und in den Editionen vorkommt, ab [vgl. ארחות הוים f. 17 c § 74].

ein solches Targum zu einer Stelle [1)] im Buche Samuel, [Tanchum und R. Ephraim aus Bonn beriefen sich auf jerusalemsches Targum zu Stellen aus Samuel und Könige aa)] und David Kimchi a) hat uns zu den ersten Propheten starke Fragmente eines Zusatz-Targum b) aufbewahrt, das er selber der Hagada e) gleichstellt, der es auch völlig entspricht. Stellen aus einem jerusalemschen Targum zum Jesaia werden von Raschi zu Taanith d) [R. Nathan dd)], Abudraham e) und Abraham Farissol f) namhaft gemacht, und stimmen zum Theil mit einem Fragment in einer Vaticauischen Handschrift g) überein. Ein Targum jeruschalmi zu Jeremia kennt

<sup>(1)</sup> zwei Stellen.]

<sup>[</sup>aa] ויהי כנגן המנגן הרגים ירושלמי והנה ויהנה שוא פירוש קרובות (ms. vor Pesach: יהי כנגן המנגן הרגים ירושלמי והנה (s. Targ. H. Reg. 3, 15) Tanchum zu L. Sam. 16, 23.]

a) Jud. 11, 1 בא היא נכוסא דל. (47 Worte); I. Sam. 17, 8 meint Kimchi die in unserm Texte Jonathans befindliche Hagada (106 Worte), wie ans seinen Worten zu ib. Vers 40 erhellt; I. Reg. 22, 21 בוק קבוס (68 Worte), II. Reg. 4, 1 עור מארון (174 Worte), ib. 4, 6 עור מארון (55 Worte), ib. 4, 7 בון היה (72 Worte), ib. 13, 21 בון היה (9 Worte), ibereinstimmend mit Jalkut Reg. f. 36 c.

b) תוספתא (11. Reg. 4, 7).

c) II. Reg. 4, 6: "In der Hagada und dem Zusatz-Targum".

d) Zu Taanith f. 26 b: (Jes. 66) ברמפורש בתרנים ירושלמי בפרשת השמים ברמפורש בתרנים ירושלמי בפרשת הא במאני בתרנים ירושלמי בפרשת המואר הממוץ s. die gleich folgende Seite Anmerkung a.

<sup>[4</sup>d] Aruch wy zu Jes. 55, 12 (denn Targ. Ps. 98, 8 lautet ganz verschieden).]

e) Ed. Amst. f. 84 a, ed. Vened. f. 83 c. Die Worte lauten: יאשכלילינכן בסנפרנין (Jes. 54, 11); Jonathan bei Kimchi (ad h. l.) und in den Editionen lautet: באכנין שבין.

f) İn Magen Abraham c. 59: im Targum jeruschalmi zu Jes. 66, 17 (vgl. Kinchi ad h. l.) werde gesagt, dass Jesus aus Nazaret sei. Mir scheint die Stelle המרונה הא in Targ. Jes. 10, 32 gleichtalls einem Zusatz-Targum entlehnt. Allein fehlerhaft liest man im Methurgeman des Elia תרנים: תרנים: תרנים, da dies Jonathan (Jes. 2, 20) gehört.

g) Cod. Urbin. Vatican. N. 1 hat f. 616 b, am Rande des Jesaia ein Targum, etwa 190 Worte enthaltend, das also beginnt: נבואת ישעורה דאתנבי ביה ביה ביה ביה בהמין בסיף נבואתו ביוני מנשה בי רחוקיה מלך שכמא דביתו יהודה ביה בהמין בסיף נבואתו ביוני מנשה צלמא בהיכלא [ואתנבי לעמא ישראל כדנן אמרן משכומת, und endigt: ישראל בית שכומת gendigt: ישראל בדנו בית שכומת gendigt: ישרא בית שכומת gendigt: ישרא ביה שכומה gewaltsamen Tod (s. Assemani catal. Vatic. p. 451). Der Inhalt dieses Fragments stimut mit dem erwähnten Citat von Raschi zu Taanith tiberein, und ein Theil daraus, in hebräischer Sprache, wird in Pesikta rabbathi f. 6 a und Jalkut Jes. f. 58 d gelesen.

David Kimchi a); eins zu Ezechiel nennen R. Simeon b), R. Nathan c) und David Kimchi d), letzterer spricht auch von einem Zusatz-Targum e) zu diesem Propheten. Raschi weiss von einem jerusalemschen Targum zu Michaf), und in dem fast eben so alten Reuchlinischen Codex q) wird ein Stück aus einem solchen Targum zu Zacharia mitgetheilt. Raschi zu Taanith h) meldet, in dem "Targum des Gebets des Habacuc" (3, 1) werde gesagt, dass der Prophet sich eine Art Kerker gemacht und darin niedergesetzt habe. Hiervon findet sich in unserm Targum nichts: auch scheint die Weise, in welcher jenes Targum angeführt wird, ein von dem Jonathan abweichendes anzudeuten. In der That kennt de Rossi ein Targum zum 3. Cap, des Habacuc, das von dem Jonathan'schen gänzlich abweicht i). Dürfen wir bei dieser Uebereinstimmung historischer Zeugnisse und im Besitz hagadischer Targum-Fragmente zu den Büchern Richter, Samuel, Könige, Jesaia, Jeremia, Ezechiel, Micha, Habacuc, Zacharia, nicht die Folgerung machen, dass es zu den sämmtlichen prophetischen Büchern ein

a) Zu Ezech. 5, 1 führt er aus demselben ברעה für das hebräische ברעה (Jerem. 48, 37) an, [aber man liest auch ברעה, welches auch Jes. 15, 7 sein könnte (cf. מ"ש zu Jes. l.l.)]

b) Der ein solches gesehen, wie Raschi zu Ezech. 27, 17 meldet.

c) Arach בן 2 citirt zu Ezech. 1, 2: חרגום ירושלמי יחזקאל נכיא בר
 ירמיה נכיא

d) Dasselbe ad, h. l.

c) Zu Ezech. 34, 9: ויונהן חדש בו בתוספת; hierant folgt ein 15 Worte enthaltendes Targum, das in unseren Editionen vermisst wird.

f) Zu Micha 7, 3: פצאתי בתרגום ירושלמי עבדוה כקליעה דחובין Duchstale ארח צדקרה ביו der Selicha ארח צדקרה Buchstale בירוש קרובותן Ein Erfurt'scher Codex lebi Breithaupt Raschi ad h. l. lites בתלמוד בתלמוד stale בתרמוד findet sich die Stelle j. Taanith 2, 1, wobei nicht zu übersehen, dass des j. Targum zu Jesaia und Habaene nur "Raschi zu Taanith" gedenkt, vgl. oben S. 44, 64.

g) Die Stelle befindet sieh zu Zachar. 12, 10 am Rande, in dem A. 1106 geschriebenen Codex (cod. Kenn. 154), und ist zuerst von Bruns (Repertorinm Th. 15 S. 174) bekannt gemacht worden. Sie beginnt: תרנום ירושלמי ושפכתו צלותא רקשום על בית דוך ועל יחבי ירושלם רוח נבואה וצלותא דקשום Succa f. 52 a.

h) Taanith f. 23 a: בתרגום של תפלת חבקוק.

i) Cod. de Rossi 265 und 405, beide aus dem 13. Jahrhunderte.

vollständiges jerusalemsches Targum müsse gegeben haben? Die herrschenden Auslegungen, Sagen und andere Zuthaten konnten auch bei dem Inhalte der Propheten angebracht werden; für die westaramäischen Leser, denen Onkelos nicht genügte, war Jonathan zwar verständlicher, sowohl seiner Mundart, als seiner sorgfältigeren Paraphrase halber. Allein, wie uns der Augenschein lehrt, trachtete man auch nur dahin, Jonathan zu bereichern, seinen Ausdruck zu modificiren. Aber hierans entstand eine neue Arbeit, die vielleicht ihres Umfanges wegen untergegangen ist. Man könnte auf die Vermuthung gerathen, dass das jerusalemsche Propheten-Targum nur die Haftara's umfasst habe. Indess hält diese Behauptung [¹] nicht Stich, und die Aussagen der alten Autoren lauten so, als hätten sie Targumim zu vollständigen Büchern der Schrift gesehen a).

Da wir nun das Targum jernschalmi zu Gesetz und Propheten nachgewiesen haben: so entsteht gleichsam von selber der Gedanke, dass auch die übrigen biblischen Bücher in diesem Targum nicht leer ausgegangen sein möchten. Zum Buche Esther besitzen wir in der That ein jerusalemsches Targum, welches gewöhnlich das zweite Targum heisst, aber jenen ersteren Namen ausdrücklich von Raschib) erhält, und ihn vollkommen rechtfertigt. Das oben er-

<sup>[1]</sup> Man könnte auf, gerathen, Indess, diese Behauptung del.]

a) Von einer Beziehung der Haftara's zu dem jerusalemschen Targmm s. unten Cap. 22; jerusalemsches oder Zusatz-Targum wird erwähnt zu 6 [l. 8] Haftara-Abschnitten (Jud. 11. [H. Sam. 6]. l. Reg. 4. Jes. 54 [55]. Jes. [del.] 66. Ezech. 1. Hab. 2. [l. 3], aber auch zu 11 [l. 10] Capiteln, die wir nicht als Haftara's kennen, nämlich: I. Sam. 9. ib. 17. l. Reg. 22. II. Reg. [3 u.] 13. Jerem. 48. Ezech. 27. ib. 34. Micha 7. Habacue 1. ib. 3. [Habacue - 3 del.] Zachar. 12. מונרות המונרות (במונר) heisst auch die Zuthat zu Targ. Esther Anf. R. Elasar (במונר) און המונרות המונרות (במונר) aus einem התונרות במונר) aus einem (במונר) in weiss nicht ob dies Suranisch (vgl. de Rossi Var. Leet. Th. 2 p. 66) oder Syrisch heissen soll. [In מונרות במונר) בירוש בירוש בתרוביות במונר) במונר ב

b) Zu 5 Mos. 3, 4 (s. Zunz, Raschi S. 297, vgl. Elia in Methurgeman Vorrede S. 2). Er nennt es auch (l. Reg. 10, 19) die Hagada der Megillath Esther, da es überhaupt mehr Midrasch als Version ist. בתנום אושרורשן it. Tos. Baba bathra 100 b. — So heisst Esther auch in der Edition s. l. e. a. bei Kenn. c. 545 und noch anderen der ältesten Ausgaben (Annal. p. 140). Jerus. Targ. zu Esther s. התווח הוא f. 10 c.]

wähnte Targum der Chronik thut sich durch Sprache, Stil und hagadische Paraphrase als ein jerusalemsches kund a), daher blieb es, wie das ähnliche zu den Propheten, fast ganz unbekannt. Von einem jerusalemschen Targum zum hohen Liede b), [den Klageliedern bb)], den Psalmen e), Hiob d) und den Sprüchen e) ist sogar wirklich die Rede; allein, wie es scheint  $[^1$ )], wird hierunter — wenigstens bei den drei letztgenannten Büchern  $[^2$ )] — das gewöhnliche hagiographische Targum verstanden f), das übrigens an manchen Stellen mit starken Zusätzen eines andern [oder zweiten]

<sup>[1]</sup> f. wie es scheint l. offenbar. 2) wenigstens - Büchern del.]

a) Zuweilen schreibt diese Version das jerusalemsche Targum des Pentatench wörtlich aus, z. B. in der Völkertabelle des ersten Capitels, oder ib. Vers 51 [l. 50] (vgl. j. Targ. Gen. 36, 39). Hinsichtlich ihrer palästinensischagadischen Tendenz vergleiche man Targ. I. Chron. 1, 20. 21, 44. 2, 55. 3, 1. 15. 24. 4, 9. 10. 15. 18. 22. 23. 24. 5, 2. 12 (ערים בירו אולפנא). 12, 32. 13, 14. 14, 1. 18, 17. 20, 2, 5. 21, 15. 23, 16. 24, 6. 26, 24. 27, 34. II. Chron. 3, 1. 17. 13, 2. 15, 17. 23, 5. 11. 24, 20. 28, 3. 32, 18 (ערים בירו קורש), wie j. Targ. Gen. 31, 47. 45, 12). 21. 31. 33, 12. 13. 18 che Psalmstellen I. Chron. 16 stimmt das Targum oft wörtlich mit Targ. Ps. 105 und 96 überein.

b) Zu Cant, 3, 2 citirt Arnelı (פלט א). ברנום ירושלמי (Exa 4, 14 Nachmanides (Exod. 30, 34)).

<sup>[</sup>bb] Nachmanides ארי ותקוטטו אף וטלטלו (Targ. Thr. 4, 15) als j. Targum, auch Maimonides (מררות 7 fin.) Targ. Thren. 1, 11].

c) Tanchuma f. 39 b sagt: וְחְרְנֶם יְרְוְשֵׁלְמֵי ; die Worte stimmen mit unserm Targum (Ps. 122, 4) fiberein. Nachmanides citir (בתרנום 100 d): חירום 100 d): הרנום בער חולים, die Anführung lautet wie unser Targum (Ps. 73, 20) [ebendasselbe מון המתרנם היורשלמי 17 לי תשא dasselbe המתרנם היורשלמי 17 לי תשא so R. Saumel Zarza (ביוֹם הַנִּרְן הַיִּוֹם) (ביוֹם הַנַר הַנִּים) אוויים בער המתרנום היורשלם מון המתרנום היורשלם מתרנום היורשלם מון המתרנום היורשלם מתרנום היורשלם היורשלם מתרנום היורשלם מתרנום היורשלם מתרנום היורשלם היור

d) Nachmanides zu Hiob 1, 1 (die citirten Worte gehören zu 32, 2). 10, 20, 33, 21, 38, 36. Vergleiche den aus der "syrischen Bibel" geschöpften Zusatz bei den LXX zu Hiob 42, 17.

e) Aruch אַב (zu Prov. 11, 20); Nachmanides zum Pentateuch (מַשָא) ed. 1545 f. 110 b, eifirt jerus. Targum zu Prov. 10, 8. 10.

f) Die citirten Stellen finden sich fast unverändert in nnserm hagiographischen Targum. Nachmanides sagt sogar zu Prov. 1, 1: החרנום והוא . Irrigerweise spricht R. Moses Margalith (הירושלכני בעוד). Baba bathra e. 6 § 2) von einem jerus. Targ. zu Koheleth; vgl. hierzu Arneh בפרר Nichtsdestoweniger sagte schon Galatin (de arcanis p. 178), die gewöhnliche Recension des Targ. Cantic. sei die jerusalemsche, und es gebe auch ein Jonathanisches zum hohen Liede.

Targums a) versehen ist. Vornehmlich stimmen in Sprache und hagadischem Stil die Targumim der Psalmen und des Buches Hiob [¹] mit dem jerusalemschen Targum zum Pentateuch übercin b), so dass man diese hagiographischen Targumim in dem Cyklus des Jeruschalmi mit einbegriffen betrachten darf. Es wäre demnach die Existenz eines aus Palästina stammenden umfassenden Targum nachgewiesen, von welchem wir gegenwärtig nur einzelne Theile vollständig, anderes kaum in Bruchstücken besitzen, das aber, wenn nicht alle, doch die meisten biblischen Bücher übertragen und diese Uebertragung stark mit hagadischem Geiste ausgestattet hat. Vorziiglich tritt die Hagada in dem Targum [²)] des Pentateuch, dem [³)] des Buches Esther, den Fragmenten zu Jesaia und Zecharia, den Bruchstücken aus dem zweiten Targum zum Hiob stark hervor, und obgleich diese gesammte

 $<sup>[^1)</sup>$ f. der — Hiob I.; dieser beiden Bücher.  $^2)$ l. den Targums.  $^3)$ l. des hohen Liedes und.]

a) s. Ps. 18, 29, 76, 11, 77, 11, 78, 64, 110, 1; (Prov. 25, 20 [l. ist] zweifelhaft. Dieses nicht hagadische Targum ist von Fragmenten einer zweiten Recension fast gänzlich frei. Vgl. Eichhorn I. I. S. 463); Hiob 4, 11, 5, 7, 7, 12, 11, 12, 12, 5, 6 (s. Sneca f. 52 b). 14, 18 (s. Bereschith rabba [52] f. 57 (d. 22 (s. Sabb. f. 152 ab). 15, 10, 18, 20, 32, 18, 4, 12 (abweichend bei Nachmanides ad h. I.) 13, 16, 21, 13 (nur bei Nachmanides ad h. I.), 24 (Aruch 12 1 citirt zwei Targums; eins hat unser Text, eins Nachmanides ad h. I.), 24, 19 (zwei andere Recensionen, vgl. Sabb. f. 32 b). 25, 2 (vgl. Jalkut Hiob f. 151 a), 28, 7, 8, 17 (zwiefach), 29, 15, 30, 2, 4 (s. Charjiga f. 12 b), 19 (vgl. Jalk, Hiob f. 147 b), 24, 34, 9, 26, 36, 18 (fehlt), 19, 20, 33 (zwiefach), 37, 12, 21, 22, 23, 24, 38, 12, 13, 14, 25 (zwiefach), 36 (ist nach Nachmanides ad h. l. aus dem jerusalemschen Targum), 37. Was Nachmanides 9, 26 und 15, 24 citirt, stimmt nicht mit unserm Texte überein.

b) Vgl. T. Ps. 17, 14, 24, 9, 45, 1, 11, 46, 1, 49, 16, 17, 50, 10, 11, 60 II, 62, 12, 66, 9, 68, 16 etc. 69, 15, 32, 72, 1, 74, 19, 78, 9, 49, 80, 11, 81, 4—6, 84, 7, 8, 87, 2, 89, 1, 47, 104, 26, 107, 4, 10, 17, 23, 33, 110, 1, 114, 1 (יבראלי), vgl. Jelamdenu bei Arneh s. v), 121, 5, 122, 3, 137, 4 (s. Pesikta rabbathi f, 54 c.), 7, 8, 141, 6, Hiob ist noch stärker als die Psalmen, von der Hagada durchdrungen. Vgl. 1, 6 (am Gerichtstage des Neujahrfestes), 15 (Lilith, 2, 11 (s. Baba bathra f, 16 a), 3, 6 (vgl. Bereschith rabba [64] f, 71 e), 3, 19, 11, 8 (vgl. Erubin 21 a), 26, 9, 31, 26 (המרום בלחלות), 33, 23, 36, 22 erinnert בלחלות and ie Erklärung von הוו (durch בלחלות) in Jalk. Hiob f, 153 b und Schemoth rabba [c. 12 Ant.] f, 128 a, 37, 13 (s. Taanith f, 8 b), 41, 3, 42, 14 (s. Baba bathra f, 16 b). Vergleiche die vorhergehende Anmerkung.

Arbeit nicht einem und demselben Verfasser zugeschrieben werden kann, vielmehr die verschiedenen Recensionen und sprachlichen Unterschiede mehrere Hände verrathen: so bleibt doch Vaterland, Epoche und Tendenz im Allgemeinen für alle gleich, und dies Targum ein wichtiges Denkmal der einfachen wie der ausgeschmückten Auslegung einer Zeit, in welcher erläuternde und an die Ueberlieferung anknüpfende Uebertragungen der Schrift Bedürfniss und Sitte waren, daher es, trotz dem hohen Ansehen, in welchem Onkelos und Jonathan standen, nicht an Männern gebrach, die neue Targums, wie sie ihrem Zeitalter entsprachen, ausarbeiteten. Sie gaben ihren Zeitgenossen die Schrift verdeutlicht, für die Praxis des Lebens und für die geistige Betrachtung ausgestattet mit den Schätzen des doppelt begabten Midrasch.

Endlich muss noch einer Schrift-Uebersetzung gedacht werden, nämlich der griechischen des Akilas a), die weder ein Targum im gewöhnlichen Sinne, d. h. ein aramäisches, noch überhaupt eigentlich hagadisch, viehnehr durch ängstliche Treue bekannt war. Allein in den älteren Schriften, den hagadischen namentlich, beruft man sich mehrere Male b) auf diese griechische Uebersetzung, und bedient sich dabei des üblichen Ausdrucks price in Beweis ihres hohen Anschens bei den palästinensischen Gelehrten und ihres Einflusses auf die Hagada. Man benutzte unter andern diese Version zur Erklärung selbst aramäischer Ausdrücke im Daniel c). Von Akilas wird überhaupt in den jüdischen Schriften Rühmliches erzählt [cc] und, wie es scheint, hat sich noch ein und der andere Ausspruch von ihm erhalten d).

a) עקילם, אמיאת, Aquila.

b) Talmud jeruschalmi (Sabb. 6, 4. Joma 3, 8. Succa 3, 5. Moëd Katon 3, 7. Megilla 1, 9. [l. 2, 4]. Kidduschin 1, 1). Bereschith rabba [c. 21] f. 24 c, [c. 46 f.] 51 b, [c. 93 f.] 104 b. Midrasch Thren. f. 58 c (in den Editionen Najbrasch Vajikra rabba f. 178 a, [c. 30] 200 d, [c. 33] 203 bd. Pesikta XVII. ms. Midrasch Koheleth f. 86 a. Midrasch Esther f. 120 d. Midrasch Cant. f. 7 b, 27 bd. Mehrere von diesen Stellen sind bereits von R. Asaria de' Rossi (l.l. f. 146 a) und Schöttgen (Wolf biblioth, Th. 3 p. 891—94) zusammengetragen worden.

c) j. Jona 3, 8 (Dan. 5, 5); die erste Stelle in Beresch, rab. ist gleichfalls zum Daniel 8, 13).

<sup>[</sup>cc) s. j. Chagiga 2, 1, j. Megilla 1, 9.]

d) z. B. Bereschith rabba f. 4b: רבי וורן בשם אקילום; vielleicht gehören ihm auch die griechischen Worte Midr. Thren. f. 77 b, Schemoth rabba f. 130 a.

## Sechstes Capitel.

# Hagada in den Werken des Midrasch und der Halacha.

Obwohl die Halacha eine Entwickelung des Midrasch ist, die der Hagada gegenübertritt und diese gewissermassen ausschliesst: so konnte es doch an wesentlichen oder zufälligen Berührungsnunkten zwischen beiden nicht fehlen, und eine gänzliche Aussonderung hagadischer Bestandtheile in den halachischen Schriften war daher kaum zu bewerkstelligen. Dies gilt zunächst von denjenigen Werken des ältern Midrasch, welche den Pentateuch, ganz oder theilweise, sowohl für halachische als hagadische Zwecke, je nach dem Inhalte des Textes [1], bearbeiten. In diesen wird die Hagada nothwendig einen beträchtlichen Theil ausmachen, ja selbst da erscheinen, wo die Halacha zwar Hauptsache ist, jedoch den Gedanken des Schrifttextes nicht dermassen erschöpft, dass er nicht auch der freien Anwendung Spielraum gönnen sollte. Dieser Satz wird durch den Inhalt des Sifra, der Sifri's und der Mechiltha a) vollkommen gerechtfertigt: Hagada und Halacha, beide in der Form des ausführlich deduzirenden Midrasch, wechseln daselbst mit einander ab. Jenen Schriften reihen sich einige andere an, welche einzelnen Fächern des Midrasch gewidmet sind, als: Seder Olam, das die biblische Geschichte der Zeitfolge nach feststellt; die Boraitha, welche die Stiftshütte beschreibt; die 32 Regeln hagadischer Auslegung. In gewissem Betrachte gehört selbst die Masora hieher, indem man in der sichtbaren Gestalt des Textes und der Concordauz der Ausdrücke bald bestimmte Gedanken dargelegt, bald den Wink fand [2] zu eigenen Forschungen [3].

<sup>[1]</sup> l. je nach . . . sowohl für . . . . ganz . . . 2) del. 3) sah].

a) Raschi zu Beraeh. 11 b (vgl. R. Ascher zu Nedarim 36 b): מדרש הוא [Mechiltha מקרא כגון מכילתא וסיפרא וסיפרא שהם מדרשי מקראות als מדרש citirt in Tosaf. Beza f. 2 b unten].

Geringere Selbstständigkeit kann die Hagada in den streng halachischen Schriften behaupten; nichtsdestoweniger ist der Anknüpfungspunkt oft ein sehr wesentlicher. Nicht bloss, dass manche Halacha, ihrer allgemein sittlichen Natur wegen, zu moralischen Betrachtungen, passenden Schriftauslegungen u. s. w. nothwendig [1] führen musste. — es konnte auch nicht an Veranlassungen fehlen. zumal bei der ungezwungenen Ausführlichkeit der Gemara, bei Gelegenheit der Discussion mancherlei einzuweben, das theils geschichtlich diese Discussion selbst betraf, theils sie erläuternd uns die Lehrer, die dort auftreten, und ihre anderweitigen Aussprüche näher bekannt macht. Oefter geschieht es aber auch, dass, weil gerade irgend ein Lehrer oder ein Gegenstand aufgeführt wird, der Ordner verschiedene Sagen, Betrachtungen, Auslegungen u. dgl. einrückt, die | zwar | Anfangs iene Person oder Angelegenheit betreffend [2], hernach [aber] in Folge dieses [3] stets gelegentlichen Anknüpfens ganz anderartige Materien berühren, Endlich kann auch, wie z. B. in der Mischna, der Fall eintreten, dass ein umfassendes halachisches Werk einzelne Theile enthält, die nur die halachische Form darbieten, deren Inhalt aber Midrasch oder Hagada ist.

Unter den Schriften des ältern Midrasch gebührt hier der erste Rang den Werken: Sifra, Sifri, Sifri sutta, Mechiltha, welche in Beziehung auf Hagada einen durchaus gleichen Charakter haben: Auslegung und Anwendung der Schrifttexte, moralische und religiöse Betrachtungen, untermischt mit Sentenzen und Erzählungen, alles in rascher Abwechselung und zum Theil selbst mit den Formen der halachischen Erörterung; der hagadische Vorrath in Sifra und Sifri sutta a) ist indess weit geringer, als der in den beiden übrigen. Im Sifri sind beträchtliche Stücke fast ausschliesslich Hagada b), welche zusammen drei Siebentheile dieses

 $<sup>[^1)]</sup>$ f. zu—nothwendig l.: nothwendig zu moralischen Betrachtungen und passenden Schriftauslegungen.  $^2)$ del.  $^5)$ l. eines.]

a) In Bezug auf Sifri sutta s. die Stellen Jalkut Num. f. 213 bc, 214 d, 221 d, 229 b, 246 c, 247 c. Im Sifra nur Col. 85, 86, 89-94, 141, 167, 172, 174, 222—229.

b) z. B. נשא Col. 27—30, בהעלתך 41—57, שלח לך 67, 68, הקר 74, 75, בהעלתך 2010, פנחם (87—90), פנחם (91, 93—96, מטור 105, 106, 106)

Werkes ausmacht. Seder Olam, welches schon der Talmuda) als Boraitha citirt und Rabbi Jose ben Chalaftha (A. 160) zuschreibt, ist in hebräischer Sprache abgefasst, der Stil fast noch reiner als im Sifri. Nächst sieben älteren Autoritäten b) kommen auch zwei jüngere c) vor, die unmöglich von Rabbi Jose angeführt sein können. Sogar von R. Jose selber werden neun mald) Aussprüche vorgetragen, die meist den Zusammenhang eher stören als fördern. Ich betrachte alles dies als spätere Einschaltungen. Dasselbe Urtheil fälle ich über eine historische Notiz, die man dicht vor dem Schlusse des Buches von zwei Aussprüchen des R. Jose eingeschlossen findet e); auch ist in der gewöhnlichen Benemung "Seder Olam rabba" das Wort "rabba", von dem das Alterthum nichts weiss f), erst spätere Zuthat, eben so wie zwei in den Text des 28. Capitels gerathene Glossen. Das Buch giebt eine |auf Exegese, nicht auf Reception basirtel Erläuterung der biblischen Zeitereignisse [g], und verfolgt dieselben von Adam bis auf die im Daniel angedeutete Regierung Alexanders von Macedonien; der Midrasch ist hier und da mit Betrachtungen u. s. w. durchwebt, und c. 17 wird gesagt, dass Elia die jüdische Geschichte niederschreibe, bis zu der Zeit seiner erwarteten Wiederkunft. Die Bo-

<sup>113-120</sup>, 122, 123, 121 (אתרון) 123-131, 120 (133-151) 120 (133-151) 130, 140, 140, 140 (140) 140 (140) 140) 140 (140) 140) 140 (140) 140) 140 (140) 140) 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 1400 140

a) Megilla 11 b, Jebamoth 82 b, Nidda 46 b, Nasir 5 a, Aboda sara 8 b, Sabb, 88 a,

b) Elieser (c. 4 zweimal), Josua (ib.), Jochanan ben Nuri (c. 3), Josua ben Korcha (c. 23), Sim[e]on ben Gamaliel (c. 4), Meir (c. 6 Ende), Nehorai (c. 14, c. 22).

c) R. Jose ben Jehnda, Rabbi's Lehrer (c. 7) und R. Chija, sogar mit dem Ausdruck יון (c. 5).

d) In den Capiteln 1, 11 (zweimal). 17, 23, 27 (zweimal), 30 (zweimal). Vielleicht war dieses Buch einst vollständiger, vgl. Sanhedr. 102 a.

e) Von dieser Stelle, anfangend: מיכן ואילך צא יחשיב, und endigend: מיכן ואילך, s. unten Cap. 8.

f) Weder im Tahuud noch bei Raschi (Rosch haschana 11 b, Themura 15 a und sonst), noch im Aruch ( $\frac{5}{2}$  7) anzutreffen.

<sup>[</sup>g)Vgl, Raschi und Thosafoth zu Themura 15 a s, unten S, 399 Anm. d. zu Ende.]

raitha des R. Elieser ben Jose Galili [aa)], der als Hagadist einen grossen Namen hatte a), heisst auch die 32 Middoth, nach der Zahl der darin aufgestellten Regeln des Midrasch, von denen einige die hagadische Auslegungskunst, andere die Auffassung des Zusammenhanges, manche selbst die Halacha betreffen. Sie zeigen, mit welcher Freiheit man schon in der Mitte des zweiten Jahrhunderts zu Werke ging, um die Schwierigkeiten der heiligen Bücher zu ebnen und ihren Inhalt den späteren Ansichten unterzuordnen. Jünger als diese Boraitha ist die Beschreibung der Stiftshütteb), bald Boraithac), bald Mischnad) genannt, sie erscheint sogar jünger als die Mechiltha; doch stimmt sie in der Ausdrucksweise mit den Werken des ältern Midrasch überein; das Schlusscapitel gehört der eigentlichen Hagada.

Die Masora sollte aller Hagada abhold sein, da sie gerade es mit dem Buchstaben zu thun hat. Allein allmählich wurden die Resultate, die sie darbot, theils in hagadische Formen eingekleidet, theils selbst Veranlassung, mit sprachlichen und sittlichen Betrachtungen die Auslegung zu bereichern e).

Wir wenden uns jetzt zu den eigentlich halachischen Werken, und machen mit der Mischna den Anfang. Die Strenge der

<sup>[</sup>aa] Raschi Sam. I, 5, 11. 1, 11. Gen. 2, 9. II. Reg. 14, 31. Comment. Chron. II 30, 19. אַנשׁכל הַכְּפָּר 155 commentirt sie.]

a) j. Kidduschin c. 1 gegen Ende. Seine halachischen Aussprüche im Talmud sind wenig, desto häufiger tritt er im Sifri hagadisch auf; vgl. unten Cap. 19.

b) מלאכת המשכן, Vened, 1602 und Hamburg 1782 (hinter משפטי des R. Hai Gaon) [Offenbach in 8.], 14 Cap. enthaltend. Sie beginnt מאצל מזבח העולה שנאמר עולה: [und schliesst: מאצל מזבח העולה שנאמר עולה].

בפר הישר ( 286. Jalkut Exod. f. 99 b, 101 bd, 102 ac, 105 a, 106 b, 112 d etc., [vielleicht] Raschi Exod. 26, 1. [del.] 28, 4. [Nachmanides הרומה Raschi Exod. 26, 1 [חרומה הרומה ist daher] Tosaf. Sabb. 22 b oben [98 b, Tos. Menach. 86 b].

d) Nachmanides zum Pent. [משנת המשכן f. 109 c הרומה 68 c, משנת המשכן Schalschel, f. 33 bl.

e) s. unten Cap. 19. Es ist nicht von unserer späteren grossen und kleinen Masora, sondern nur von den masoretischen Bruchstücken in den Werken der Alten die Rede.

Halacha und die geregelte Kürze des Ausdrucks macht diese Sammlung der Hagada fast unzugänzlich; diese wird daher nur in folgender Art daselbst angetroffen: 1) als ganze in sich abgeschlossene Tractate, die unter der Form von Halacha einige der mit derselben verwandten Materien des nationalen Alterthums oder der Sittenlehre abhandeln: dahin gehört der dem R. Elieser ben Jacob zugeschriebene Tractat Middoth (die Beschreibung des Tempels), ferner der Tractat: Pirke Aboth (die Sprüche der Väter). Jenen darf man als Midrasch, diesen als Hagada ansehen; zu beiden giebt es auch keine Gemara. 2) Mehrere Tractate a) schliessen mit Hagada in der Form von Belehrungen und Tröstungen; so schliesst des Propheten strenger Vortrag mit Trost und Liebe, 3) Manche Halacha's gehören ihrer Natur nach zu hagadischen Lehren und an andere wird, behufs besserer Erläuterung, eine Erzählung, eine Auslegung u. dgl. angefügt, gerade wie dies, in grösserem Maassstabe, im Sifri, dem älteren Midrasch oder in der Gemara stattfindet. Dies ist etwa in 35 Mischna's aus 14 Tractaten der Fall b), so dass in allem circa 50 einzelne Mischna's, wenigstens zum Theil, der Hagada anheimfallen.

In der ausführlichern und umständlichern Tosefta, deren Darstellung nicht selten an den Midrasch des Sifri und der Mechiltha erinnert c), findet sich die Hagada weit stärker ein, und mancher Tractat ist fast nur Hagada, z. B. Tosefta Sota, weil dessen Inhalt meist Alterthumskunde — wie Middoth — ausmacht

a) Berachoth, Pea; Joma, Taanith, Moëd Katon; Sota; Maccoth, Edujoth; Menachoth, Cholin, Tamid; Kelim. Der hagadische Schluss von Kidduschin und Kinnim ist den Boraitha's entnommen.

b) Pea 1, 1. Pesachim 10, 4—6. Schekalim 6, 2. Jona 3, 10. 11. Rosch haschana 1, 2. 3, 8. Taanith 3, 8. 5, 6. Kidduschin 1, 10. Nedarim 3, 11. 9, 10. Sota 1, 7—9. 3, 4. 5, 3—5. 8, 1. 9, 9. etc. Aboda sara 4, 7. Sanhedrin 4, 5. 6, 5. 8, 5. 11, 3. Edujoth 2, 9. 10. Negadim 12, 5. Jadajim 3, 5. 4, 4. [Schwarzauer (s. Orient 1842 L. Bl. S. 301) zählt 84 Mischna's (7 in I, 18 in II, 11 in III, 31 in IV, 12 in V, 5 in VI. Ordnung), in denen Bibelstellen hagadisch gedeutet werden.]

c) Dass in den Tosefta's ganze Stellen vorkommen, die in Sifra, Sifri und Mechiltha ebenfalls befindlich sind, ist bekannt; aber auch Auszüge aus Seder Olam, z. B. Tosefta Sota c. 12 (vgl. Seder Olam c. 16. 17. 20), Tosefta Korbanoth c. 13.

und zu geschichtlichen Nachrichten und allgemeinen Betrachtungen vielen Stoff darbietet. Mehrere Tractate a) oder einzelne Capitel derselben b) schliessen, ähnlich den Mischna's, mit hagadischem Inhalt, mit welchem die Tosefta auch an anderen Stellen ausgestattet ist c). Von denjenigen Boraitha's, deren Fragmente im Talmud etc. hagadische Bestandtheile verrathen, erwähne ich hier nur folgende zwei, als die bedeutenderen: Tana debe Ismael und Seder Eliahu. Erstere stammte ohne Zweifel aus der Schule des R. Ismael, wenn auch nicht die unmittelbaren Zuhörer desselben Urheber und Ordner des gesammten Inhalts waren; ihrer wird häufig in den talmudischen und hagadischen Schriften gedacht, und bestand sie vermuthlich aus einer Reihe von halachischen Festsetzungen und hagadischen Schrifterklärungen und Betrachtungen. nach der Ordnung des Pentateuch d) oder nur eines Theiles desselben, etwa wie die Mechiltha. Dieses Werk würde demnach zur Classe der älteren Midraschim zu zählen sein; sein hagadischer Inhalt e)

a) Maaser scheni, Erubin, Cholin, Menachoth, Kerithot, Korbanoth, Mikwaoth.

b) Pea 4, Pesachim 4, Chagiga 1, Jebamoth 8, Kidduschin 1, Baba kama 2, Baba bathra 2, Edujoth 3, Korbanoth 2, Nidda 5.

c) Berachoth 1. 3, 4, 6. Pea 1, 3 gegen Ende, Sabbath 8, 16, Taanith 1. 2, 3, Rosch haschana 1, Jouna 2, 4, Succa 2, 3, 4, Chagiga 2, Kidduschin 5, Nedarim 2, Nesiroth 4, Sota 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, Baba kama 7, 8, 9 gegen Ende, Sanhedrin 1, 4, 8, 11, 13, 14, Schebnoth 3, Edujoth 1, Aboda sara 1, Horajoth 2, Cholin 2, Menachoth 7, Arachin 1, 2, Para 3, Nidda 4, Jadajim 2,

d) s. Succa f. 49 a, wo der Anfang der Genesis ausgelegt wird; vgl. Sifti NET Col. 196 (dass R. Ismael Worte der Schrift parabolisch auffasse), Schebuoth 26 a (dass R. Ismaels Lehrer den ganzen Pentatench auslegte).

e) z. B. [Berach. 32 a] Sabbath [31 a] 32 ab [l. b], 64 a, 98 b, 105 a, [106 b], 114 a, 151 b. Erubin 19 a. Pesachim 3 a, 5 a. Beza 24 a, 25 b. Rosch haschana 16 a, 17 a. Taanith [6 a,] 7 b [zweimal], 8 b. Joma 38 b, 39 a, 43 b, 44 a, 54 a, 67 b, 88 a. Succa 49 a, 52 b. Megilla 12 a. Jebamoth 65 b. Kethuboth 5b. Kidduschin 29 ab, 30 b. Gittin 7a, 56 b, 70b. Sota 3 ab, 13 b, 36 b. Baba mezia 42 a, 61b, 86b, [87 a]. Aboda sara 11 a, 29 a. Sanhedrin 34 a, 42 a, 57 a, 99 a. 107 a, 108 a. Horajoth 8 a. Schebnoth 14 a, [47 b]. Sebachim 41 b [zweimal], 88 b, [119 a]. Menachoth 29 a, 99 b. [Bechor. 57 a.] Cholin 42 a, 59 a, 66 b. Arachin [15 b,] 16 ab. Nidda 13 b, [51]. Statt אונה בא באר און הוא 15 b. Hagadische Beispiele aus diesen Schriften sind; j. Berachoth c. 6 f. 25 b mit Menachoth 75 b. Hagadische Beispiele aus diesen Schriften sind; j. Berachoth

ist beträchtlich. Vom Seder Eliahu meldet die Gemara a), es bestäuden die Halacha's, die der Prophet Elia den R. Anan (A. 280) gelehrt, aus zwei Theilen: dem grossen und dem kleinen Seder. R. Nathau b) fügt hiuzu, der grosse Seder enthalte in 3 Abschnitten 30 Capitel, der kleine 12, und alle von der Gemara eitirten Sätze: "Tana debe Eliahu", seien in diesen Boraitha's zu finden. Demnach enthielt dieses jetzt verlorene Werk c) auch Hagada, da mehrere der erwähnten Eliahn-Citate d) hagadischer Natur sind. Mir scheint dieses Werk auch in Bereschith rabba und Ben Sira e) eitirt zu werden.

Eine eigene Classe von Boraitha's bilden die sogenannten kleinen Tractatef), welche in der Form und meist auch in dem Stil der Tosefta's folgende Gegenstände abhandeln: 1) [und 2)] Sittenlehren, 2)[¹)] Regeln für Schreibung der Gesetzrollen und Synagogen-Ritual, 3)[²)] Ehepflichten, 4)[³)] Ceremonial für Trauerfälle, 5)[⁴)] Halacha's in Bezug auf die Schaufäden, 6)[⁵)] die Proselyten, 7)[⁶)] die Nichtjuden und 8)[¹)] das Land Israel. Von dem [⁵)]

<sup>3</sup> a, 6 a, 17 b (s. Mechiltha 19 c und Tr. Berachoth 27 a, wo es bloss problesst), Pea c. I f. 3 a (s. Mechiltha 15 b, Tr. Sabb. 133 b), 4 b. Erubin 5, 1. Kidduschin 1, 7. Sanhedrin 11, 4. [j. Sota 5, 5] Beresch. rabb. 21 c. Midrasch Cant, 17 d. Midrasch Kohelet 86 a u a, m.

<sup>[1]</sup> l. 3. 2) l. 4. 3) l. 5. 4) l. 6 bis 9. 5) del. 6) del. 7) del. 8) l. den beiden.]

a) Kethuboth 106 a. s. R. Beer ben Israel Eulenburg in באר שבע Venedig 1614 f. 71 d), dass R. Elia der Verfasser sei.

b, Arneh סדר 3.

c) s. Rapoport רבינו נהן S. 43 Ann. 43. Tosafoth Kethub. l. l. scheinen es noch gekannt zu haben. [Ob anch התרומה \$ 135?]

d) Sabb. 13 a. Pesachim 94 a, 112 a. Megilla 28 b. Sanhedrin 92 a, 97 a. Aboda sara 5 b, 9 a. [Tamid c. 11 Ende.] Vielleicht waren Sätze wie Berachoth f. 29 b unten auch in dieser Boraitha.

e) Beresch, rab. c. 54 f. 61 מבי אליהב. Vgl. unten Cap. 7 über Tana debe Eliahu und Cap. 10. Siehe בן סרא ב ed. Vened. f. 20 a.

לוכן ארץ זוטא (2) ארץ ארץ (10. (ed.]: 1) ארץ ארץ (10. (בלה ל סטכתות קטנות ל סטרתום (3) אורים (3) אורים (4) אורים (5) ארל רבתי oder אבל רבתי (5) אורים (5) אורים (6) אורים (6

ersten Tractat [1] kann erst im folgenden Capitel, von dem zweiten [2] wird weiter unten gesprochen werden; der 5. und der 7. [3] scheinen nicht mehr zu existiren a). Ueber die übrigen vier ist folgendes zu bemerken: In der Massechet Calla [4], die der jerus. Talmud bereits gekannt zu haben scheint b), ist bei weitem der grösste Theil hagadisch; sie wird von Raschie) und zwar mit denselben Anfangsworten, die sie in den Editionen hat, angeführt; allein der Schluss ist offenbar defect [co], auch werden von späteren Schriftstellern d) Erzählungen aus diesem Tractate angeführt, die gegenwärtig darin vermisst werden. Der Boraitha Simchoth oder Ebel rabatthi gedenkt schon der Talmude), so wie sie auch von Späteren mehrere Male citirt wird f). Die ersten 5 Capitel bestehen aus 89 Halacha's; die übrigen 9, die dieser Eintheilung entbehren, enthalten hin und wieder (c. 8. c. 12 Ende) Hagada. Massechet Gerim, aus 4 Capiteln in 34 Paragraphen bestehend,

<sup>(1)</sup> Tractaten, 2) l.dritten. 2) l, 6, u, d. 8, 4) l. Kalla.]

a) R. Moses ben Nachman (בותם הארם הותם בי Alfasi Moëd Katon c. 3, f. 163 b) und R. Menachem ben Meir erwähnen der Boraitha von den Schaufäden als einer der sieben kleinen Tractate; den Tractat von den Nichtjuden erwähnt gleichfalls Nachmanides [und R. Saunel Sardi in כם c. 46 § 1 f, 59 c ed. Prag], vgl. Azulai Schem hagedolim Th. I. f. 48 b, Th. H. f. 49 a). Vernuthlich betrachtet Nachmanides die beiden "Derech erz" als Einen Tractat [er citirt ארץ בורך ברך ארץ f. 116 b] und zählt die "Hilchoth Erez Israel" nicht mit.

b) j. Berachot e. 2 § 5 Ende.

c) Zu Kidduschin f. 49 b. s. auch Jalkut Num. f. 255 a

<sup>(</sup>cc) Bei רבי יהודה אומר ען פנים לניהנם (vgl. Aboth c. 5) fängt der ר' יהודה an, aus welchem R. Is. Abnab c. 9. 20. 21. 59. 245. 177. 178. 180 (Hauptstelle). 190 eitirt; aus deu ersten פרק eitirt er ib. c. 20, 78. 179 (viernal). 245. c. 276 ממ' כ' פ' בן עואי בי מאר ברק ר' מאר ברק ב' מאר ברק עואי ברק מקרון (c. 212: יביצר מרקדין 192). ברק מאר ברק ב' פ' ביצר מרקדין 1920.

d) R. Isaak Abuab in מנורת המאור c. 9. [78, 220?]

e) Kethub. f. 28 a, Moëd Katon 24 a. 26 ab. Nach R. Nathan (Aruch אַבל 2 [s. Zion S. 136]) giebt's eine grosse und eine kleine Mesachta dieses Namens.

f) Raschi zu Moëd Katon 26 a; (R. Nathan, R. Baruch (תרומה) 130).] Tosafoth Pesachim 40 b; Jalkut Exod, § 271 f. 77 c, Deuteron. 878 f. 274 b. Aber der Ausdruck bei R. Moses mikozzi [l. mi-Coney] (מבוים Gebot 75 f. 155): מבוי לחכמים הברלכית רברלכית וברלכית (s. Azulac לחכמים f. 20 b N. 2).

setzt, meist nach Mechiltha, Tosefta und Talmud, die Regeln bei der Aufnahme von Proselyten und deren Rechte fest. Halacha's der Art kennen bereits ältere hagadische Werke a). Unser, zuerst von R. Schem tob  $\Phi$ en Abraham b) angeführter Tractat ist im vorigen Jahrhundert gedruckt erschienen c). Nur der Schluss-Paragraph (cap. 4 § 3) ist hagadisch. Die Hilchoth Erez Israel sind einer hagadischen Schrift, nämlich der des Eldad [dd], entnommen, betreffen jedoch nur Regeln über das Viehschlachten, angeblich nach dem Brauch der zehn Stämme; ob diese unbedeutenden Halacha's verschieden von einer "Mesachta des Landes Israel" sind, deren hier und da gedacht wird, weiss ich nicht d). Die beiden letztgenannten Tractate sind jünger als der Talmud.

Einen wichtigern Platz in der ältern halachischen Literatur nahm das Werk ein, welches den Namen führt: die 49 Middoth e),

a) הלכות גרים werden Midrasch Ruth 43 b, Midrasch Koheleth 96 d genannt.

b) Siehe א מגדל zn Maimonides Hilchoth Isure-biah c. 13 und 14, woselbst sogar eine jerns. Gemara dazu citirt wird [יוררים Ed. Cstpl. Bogen 7 Bl. 4 a (ed. Crac. f. 29 a unten liest בירום).]

e) In der Ausgabe des Tahmud Amst. 1714 etc.; durch Azulai, Livorno 1779 (l. 1782 hinter שמחם הרובל Th. 2 f. 61 b bis 63 a); mit den fibrigen kleinen Tractaten und einem Commentar מקב מוקל מעקב ausgestattet durch R. Jacob Naumburg ben Baruch, Fürth 1793. Eine Handschrift vom Jahre 1343 führt Azulai (Sehem hagedolim Th. 2 f. 18 b) an; auch befindet sich ein handschriftliches Exemplar in der Oppenheimerschen Bibliothek (laut Catal. ms.)

<sup>(</sup>dd) אלדד הרני and שחיטה und אלדד הרני in אלדר הלכות מחיפה, anfangend: אמר

e) תושע החשע ארבעים (Raschi Ps. 78, 16, zu Succa f. 8 a ob. Ben Esra in יחוד Anf. בעירובין המדוח לא ידע ראית המדוח לא ידע אם לא ידע חכמת המדוח לא ידע ראית המדוח של ר' גחן של ר' גחן של ר' גחן.)

auch Mischna a), von Späteren Boraitha b) oder Midrasch c) genannt, und dessen Raschi, ben Esra, Tosafoth, Jalkut, R. Ascher gedenken [cc]], und zwar nennt ben Esra ausdrücklich Rabbi Nathan als Verfasser. Dass dieser Rabbi Mischna's verfasste, ist bereits gemeldet worden; aus den angeführten Fragmenten geht aber hervor, dass unter andern in diesem Werke viel von geometrischen und Zahlen-Verhältnissen vorkam. Nun bestätigt es sich aber aus den talmudischen Schriften, dass R. Nathan es liebte, in der Halacha sowohl als in der Hagada, das Zahlen-Verhältniss der Dinge anzugeben d); Hagada's, die sich nach der Ordnung der natürlichen Zahlen, über in gewisser Anzahl vorhandene Dinge verbreiten, werden uns ausdrücklich als von R. Nathan herstammend, mitgetheilt e). Man darf demnach annehmen, dass dieses — jetzt

a) Raschi Levit. [l. Exod.] 27, 5 (statt מים [wie cod. H. h. 50 und die Amst. rabb. Bibel haben u. ed. Nuñes-Tores] ist [in vielen Editionen] מים d. l. Massechet gedruckt), l. Reg. 7, 16 [17]. 22 [l. 28].

b) Tosafoth Baba bathra f. 27 a ob. (dass hier gleichfalls מים statt סים zu lesen sei, wird schon in der Vorrede [von יעקב בן הירש מבראר] zu Agadat-Bereschith ed. Zolkiev dargethan), R. Ascher bei הציבה מקבא zu Baba bathra l. l.). Raschi zu Taanith f. 26 a (Dies ist vielleicht ein neuer Beweis, dass dieser Commentar nicht von Raschi sei, vgl. oben S. 44, 64, 78.)

c) Jalkut Genes. f. 16 a; Num. f. 240 d (ohne Quelle, aber übereinstimmend mit Raschi zu Ps. l. l.).

<sup>[</sup>cc)s. die vorherg. Anm.; vielleicht nimmt Amithai in אשיחרה בדברה mit den Schlussworten ככל מדוחים darauf Bezug. — Raschi zu ב"ר darauf Bezug. המדוח מ"ט מדוח שבהן נברא עולם 9: להמדוח מ"ט מדוח שבהן נברא עולם 9: הירי יוסי 9: להמדוח מ"ט מדוח שבהן נברא עולם 9: ב"ר ב"ר וכבריתא דר" טעמא מדוח בדי מעמא מדוח

d) Nach Ordnung der Zahl zwei (Arachin 10 b, Midrasch Thren, 73 d, Vajikra rabba 176 b, j. Aboda sara 1, 7.), drei (Mechiltha 35 d, Berachoth f, 3 b, j. Berachoth 4 a [j. Kilajim gegen Ende], Sanhedrin 103 b, Kethnboth 93 a. Baba kama 16 b,] Beresch, rabb. c, 5 f, 7 d), vier (Sifri Col. 106, Mechiltha 22 4 c), fünf (Themura 16 b), sechs (Sabb, 35 b), sieben (b, 60 b, Menachoth 98 b, Sifri Col. 35), zehn (s. die folgende Anmerkung), dreizehn (Tamid 27 a), vier und zwanzig (Raschi zu Taanith 1, 1). Die in der babyl, Gemara und den Rabboth befindlichen Stellen sind bereits im zugegeben. Vgl. unten Cap. 7 über Aboth R. Nathan. Ausserdem habe ich bemerkt, dass R. Nathan Gegensätze — welches gewissermassen eine geometrische Anschauung ist, wie die Zahlensätze eine arithmetische — liebt, z. B. Sifri Col. 82, 91 (zweimal), Berachoth 51 b, Aboda sara 57 a, Midr. Koheleth 114 a, Mechiltha 8 a unten.

e) Es heisst Midrasch Esther f. 119 c: חני בשם רבי נתו מעשרה מדוח

verlorene — Werk des R. Nathan zum grossen Theile seine Mischna's enthielt und nach der Zahlenfolge von 1 bis 49 rubrizirt war, so dass in jeder Rubrik unter der Eingangs-Formel halachische, hagadische oder sonst wissenschaftliche Gegenstände, die in Bezug auf die Zahl dahin gehörten, aufgeführt wurden. Dass der Ausdruck Middoth für "Regeln", "Ordnung einer Schrift" damals sehr gewöhnlich war, ist aus dem Obigen bekannt a).

Das eben genannte Werk, welches mindestens gleichzeitig mit der authentischen Mischna ausgearbeitet wurde, beweist, dass man als eine Abzweigung der Halacha manche wissenschaftliche Gegenstände betrachtete und bearbeitete, deren Studien für ein richtiges Verständniss des Gesetzes, so wie für die Anwendungen desselben im bürgerlichen Verkehr unentbehrlich erschienen b). Es hat sicherlich Boraitha's gegeben, die Gegenständen aus der [einheimischen Geographie ce) der] Natur- und der Heilkunde gewidmet waren e); Messkunst und Kalenderberechnungen werden namentlichempfohlen d), und über letztern Gegenstand, der für die Festordnung so wichtig war, waren eigene Boraitha's vorhanden e). Insonderheit waren in

אלי :עשרה חלקים משל ונות בעולם .תשעה באלכסנדריא ואחד בכל העולם etc., hierauf die Zahl *zehn* noch 14 mal auf diese Weise vor. Vgl. Aboth R. Nathan c. 27 [Anfang], Kidduschin 49 b.

b) Manche in die Grössenlehre oder Sternkunde einschlagende Gegenstände werden im Talmud von R. Nathan mitgetheilt.

<sup>[</sup>cc) Tosefta Sifri עקב col. 150.]

c) s. [Mischna Oholoth 1, j. Joma 3, 9 (מכלקם), 8, 5 (vom tollen Hunde). To-sefta Joma 2.] Berachoth 44 b, 55 a, 61 a. [Meĭla 20 b, Gittin 79 a.] Vgl. מבווים כ. 4 § 31.

d) Mischna Aboth c. 3 Ende, Sabb. 75 a.

e) ברייתא דסור העיבור s. Rosch haschana 20 b; einer jüngern Abhandlung gehört jedoch [f. einer — jedoch l. älter als Samuel] die im ט' עברונות (Riva 1560 f. 2 a) citirte Stelle: תניא כשעלה יששכר ברקיע[vgl. j. Erub. c. 3 gegen Ende: מכתבו לכם סררי מוערוח.

späterer Zeit zwei solcher Abhandlungen bekannt, die nach den Gründern unserer Kalenderrechnung die Boraitha's von Ada und von Samuel heissen a). Erstere existirte noch vor 500 Jahren b). Letzterer gedenkt zuerst R. Schabthai ben Abraham, ein Schriftsteller des 10. Jahrhunderts e), und war sie auch noch vielen jüngeren Autoren bekannt d); vielleicht, dass die im Talmud befindlichen astronomischen Sätze Samuels e) einen Bestandtheil dieser Boraitha ausmachten.

Einen ausserordentlichen Vorrath der mannigfaltigsten Hagada enthalten die beiden Talmude: Auslegungen, Aussprüche, Erzählungen, Sagen, Gleichnisse, Ermahnungen u. s. w., je nachdem der Text der Halacha oder der Gang der Gemara mittelbar

מ) פרייתא דרב אדא ברייתא דשמואל, ברייתא דרב אדא (ס' erwähnt in ס' in העבור in מ"ע in מ"ע in מבור מ"ע in העבור

b) Wie die Anführung des R. Obadia ben David (zu Maimonides קרוש c. 10), der A. 1325 in Aegypten schrieb, zeigt.

c) Vgl. de Rossi catal. codd. mss. Th. 2 p. 25 (cod. 399 N. 2), Biscioni catal. in fol. p. 130; id. in 8 p. 409 cod. 14 N. 11 und die in der nächstfolgenden Anmerkung aus [dem grossen] Rasiel angeführte Stelle. Die Worte des R. Schabthai in Bezug auf diese Boraitha lauten in der Vorrede zu seinem בדינותי בכוכבים כי כל חכמרת הכוכבים מיוסדת בבריתא ms. (nach einer in Parma genommenen Abschrift) folgendermassen: רגם בינותי בכוכבים כי כל חכמרת הכוכבים מיוסדת בבריתא [vgl. Commentar Chron. I. 28, 19] כי גם בספרו הגוים מסככימים עמהם, אך סהם שמואל עד מאוד את הספר שלו היותרה ומחר כן מצאתי גו אחד חכם מבכל ושמו בגדש · · · וכל חכמתי היותרה מסכמת עם ברייתיא דשמואל ועם כל ספרי היונים והמקדונים · · ולימדני מדירת צל הקנה כמו שכתוב בברייתא דשמואל לידע ולמצוא מזל השערה מדירת צל הקנה כמו שכתוב בברייתא דשמואל לידע ולמצוא מזל השערה וכיככב השערה וכיככב השערה וכיכוכב השערה

e) Erubin 56 a, j. Berachoth I. 1.

oder unmittelbar dazu die Veranlassung giebt. Daher ist die Hagada bisweilen mit der Halacha verflochten, öfter aber mehr von derselben abgesondert. In dem jerusalemschen Talmud liefern mehrere Tractate a) keine oder fast keine Hagada, während andereb) sehr stark mit selbiger begabt sind. Beinahe kein Tractat des babylonischen Talmud entbehrt derselben, und manche sind so reichlich damit ausgestattet, dass die Hagada oft als besonderer Bestandtheil der Gemara citirt wird c). In beiden Talmuden giebt es Fälle von blos angedeuteten hagadischen Stücken, deren Ausführung in anderen Werken zu suchen ist d). Obwohl die Hagada oft der Missdeutung unterworfen ist, wenn sie in abgerissener Gestalt betrachtet wird, hat man doch schon früh hagadische Anszüge aus dem Talmud angefertigt. Dergleichen aus dem Talmud jeruschalmi finden sich hinter dem in Salonichi gedruckten Jalkut e). Die bekannteste Sammlung der Hagada aus dem babylonischen Talmud ist das A. 1511 in Constantinopel und bald darauf in Salonichif) gedruckte Werk En-Israel oder Enjacob von R. Jacob Chabib, das in späteren Auflagen mannigfach bereichert, auch mit neuen Erläuterungen versehen worden ist g).

In den halachischen Arbeiten der Geonäischen Periode (eirca 600—1000) hat sich Manches sowohl aus der ältern als aus der jüngern Hagada erhalten, und je zahlreicher die Verluste sind,

a) z. B. Baba kama (s. c. 4 § 3, c. 8, § 7), Baba mezia (s. c. 2 § 5), Schebnoth (s. c. 1 § 6), u. A. m.

b) z, B. Taanith, Chagiga, Aboda sara.

e) Aruch בזק חוור, סלף, טרסי מרסי 1, צע צלצול 3 וו. A. m.

d) s. unten Cap. 8 (von den Büchern der Hagada), Cap. 10.

f) De Rossi Annales etc. p. 46 N. 21.

g) s. Azulai וער לחכמים f. 35 b N. 16; Oppenheim Catalog (1826) p. 68, 534, 678.

die wir an Werken jener Zeit zu beklagen haben, desto grössere Sorgfalt nehmen die wenigen Ueberbleibsel in Anspruch, Ich führe hier zuerst den bereits genannten Tractat Soferim auf, der zu den kleinen Mesachta's [aa)] gezählt wird. Derselbe enthält 21 Capitel, die in einzelne Halacha's abgetheilt, sich theils über die Vorschriften zur Schreibung der Gesetzrollen, der Rolle Esther u. s. w. erstrecken, theils ein ausführliches Ritual über die Thora- und Gebetordnung an Sabbaten, Fest- und Fasttagen enthalten. Allem Anscheine nach sollte die erste Hälfte vornehmlich den Schreiber. die letzte den Vorleser des Gesetzes belehren, wobei denn hier und da manche hingehörige Hagada angebracht wird. Allein das Werkchen erscheint gegenwärtig in ziemlicher Unordnung, wie schon die Verwirrung der beiden Hauptthemata a), und Stellung und Charakter der Hagada b) dartbun. Manche Halacha's gehören nicht an ihre jetzige Stelle c), welches namentlich mit einer die Masora angehenden Halacha der Fall ist, zu deren Verständniss ich in der Anmerkung d) den Schlüssel gebe. Nächst starken Aus-

<sup>[</sup>aa] הורת הארם f. 86 d.]

a) Schreibregeln und Masora sind: 1, 1—6, 9—14. c. 2, 3, 1—9, 10 erste Hälfte, 11, 12, 13 zum Theil, 14—16, cap, 4 bis cap, 8, 9, 1—7, 12, 8 zweite Hälfte, 9—12, 13, 1—4, 6 erste Hälfte, 7, 15, 1—5, 17, 1, Synagogenritus: 9, 8—11, cap, 10, cap, 11, 12, 1—7, 8 erste Hälfte, 13, 5 8—14, cap, 14, 15, 12 Schluss, 17, 2—11, cap, 18 bis cap, 20, 21, 1—8.

b) 1, 7. 8. 3, 10 letzte Hälfte. 13 zum Theil. 13, 6 letzter Theil. 15, 6—11
 [l. 10, 16, 1—11]. 12 erste Hälfte. 21, 9. Siehe die folgende Seite.

c) Vgl. 14. 20 mit 15, 1; 16, 12 mit 14, 15. 17. Wie sehr incorrect unser Text ist, zeigt R. Jacob Naumburg (l. l.) fleissig nach.

zügen aus beiden Talmuden [aa], enthält dieser Tractat ganz spezielle Masora, erwähnt wie es scheint sogar einiger Accente a), kennt alphabetische Gebete b), jüngern Synagogenritus c), spricht von dem Unterschiede der Ost- und der Westländer d), hat Stellen aus Bereschith rabba  $[^4]$  e) und Pesikta e0 und in seiner Hagada Verwandtschaft mit noch jüngeren hagadischen Schriften e0. Diese Gründe so wie der Stil und die Tendenz des Werkes berechtigen vollkommen zu der Ueberzeugung, dass dasselbe gleich den Gebetordnungen und Masora-Sammlungen der zweiten Hälfte der Geonäischen Periode angehöre. R. Ascher hat bereits erklärt e1, dass die Massechet Soferim — die übrigens von Raschi citirt wird e1 und noch e2 nichts von unserm Esther-Fasttag weiss e3, — von den Geonim herrühre.

abweichende Masora zu I, Chr. 9, 6. Früher schon hat die Uebereinstimmung bewerkt Heidenheim (cf. אַ אַנילנאָ בין מופרים עם סופרים בע הנהות ריא אונילנאָ Sklow 1804)].

<sup>[1</sup> del. 2) del.]

<sup>[</sup>aa) c. 14 § 7 = j. Megilla c. 3 § 7 (auch 7 49 f. 54 a)].

a) c. 13 § 1 liest eine Variante: Etnachtha und Sof-Pasuk.

b)c. 19 $\S$ 9. Siehe unten Cap. 21. Auch das Kethib-Verzeichniss c. 7 $\S$ 4 ist alphabetisch.

c) c. 17 § 7 ist von Parascha's die Rede, die der Zeit der Geonim angehören.

d) 10, 7, 13, 10, 21, 1. Vgl. 17, 4. Auch in der jüngern Masora treten die Unterschiede zwischen den Juden in מַערב (Palästina) und מורה (Babel) hervor.

e)c, 14  $\S$ 7, vgl. Beresch, rabba c. 49 f. 54 a. [(Diese Anmerkung ist zu streichen.)]

f) s. unten Cap. 11.

g) [vgl. jedoch j. Sanh. 4, 1, 2.] c. 16 § 5, 6, 7, vgl. mit Pesikta rabbathi f. 37 a; [c. 13 findet man die Genealogie Hamans wie in Targ. Esther] c. 21 § 9 mit Boraitha R. Elieser c. 16, 38 (scheint auch defect zu sein) und 19, 12 mit ib. cap. 17, wo sogar R. Elieser [l. R. Elieser b. Hyrkanos sogar] eitirt wird.

 $<sup>\</sup>hbar)$ l<br/>n Hilchoth Sefer Thora; vgl. Azulai Schem hagedolim Th<br/>. 2 f. 62 a N. 6.

i) Zu Megilla [23 a] 24 a, 31 b,

k) c. 17 § 4: "Die drei Purim betreffenden Fasttage werden nicht hintereinander, sondern getrennt, an einem Montag, Donnerstag und Montag abgehalten. Unsere Lehrer in Palästina pflegen wegen des Nikanor-Festes nach den Purimtagen zu fasten, auch weil man mit Strafen zögert, nicht voraneilt."

Die Scheelthoth des R. Acha, ohne Zweifel älter als der eben beschriebene Tractat, grossentheils aus erläuterten Talmudstellen zusammengetragen, liefert daher gleichfalls hin und wieder der Hagada. Besonders beachtenswerth sind alsdann solche hagadische Mittheilungen, die im Talmud vermisst werden a) oder die andern [1] uns bekannten [2] Schriften entlehnt sind b). Endlich treffen wir auf Hagada-Fragmente in den Halachoth gedoloth [bb], dem Maase-Geonim c), [Tikkim-Geonim co], den Rechtsgutachten der Geonim d), und waren deren ohne Zweifel auch in den verlorenen Werken des R. Zemach, Saadia, Scherira, Jacob ben Nissim, Chefez und Hai Gaon zu finden.

Bekanntlich fiel das Nikanor-Fest auf den 13. Adar, den gegenwärtigen Fasttag. Vgl. auch c. 21 § 1. [לשחלו (21 כ עיקרא בשראילתות דר' אחאי בפרשת ניקרא (21 כ עיקר מקרימין ומתענין יום ה' הענית אסתר להיות בשכת או בערב שבת מקרימין ומתענין יום ה' (citirt in 36 36 d).]

<sup>[1)</sup> anderen. 2) unbekannten.]

a) z. B. Scheelthot N. 56 f. 18 b, N. 36 f. 12 b, N. 145 f. 42 b.

b) z. B. N. 80 f. 25 b, welches sich auch in Pesikta XV. findet (vgl. unten Cap. 11).

<sup>[</sup>bb) Es gab anch הלכות נאונים s. ס' המכרוע פי 91 f. 73 a. 25-15 b.]

c) מעשה הנאנים. Halachische Gegenstände führen aus diesem Buchean: R. Elasar (קרקה) § 355 mit der nähern Bezeichnung: פרפן היא ferner ib. § 441) und R. Zidkiaha [l. Zidkia] (מבלי לפן § 33 f. 16 c, § 52 f. 24 a); vgl. auch die Anmerkungen zu den Halacha's des 9. Ab im Mordechai. Dass aber auch Hagada, und zwar im Stile der jüngeren Epochen, daselbst zu finden war, erhellt aus R. Elasar L. l. § 318 f. 55 a.

<sup>[</sup>cc)eitirt von R. Ascher (zu Berachoth c. 9 Anf.) Abudraham (f. 92 a) vgl. den Segenspruch bei R. Ascher l. l.]

## Siebentes Capitel.

## Ethische Hagada.

Die heilige Schrift bot sich der Thätigkeit des Midrasch in vielfacher Beziehung dar. Zunächst war sie als das Wort des Alterthums aufzufassen, und dies rief die Targumim hervor. Bei der Betrachtung des Inhalts, nahm das Gesetz hauptsächlich die Aufmerksamkeit in Anspruch, und dies erzeugte die Halacha,

R. Chananel (הרומה ms. § 164 [del. dafiir: הרומה 169 הרומה) d. i. im Commentar des רבינו חנגאל d. i. im Commentar des רבינו חנגאל א רשיבא I. I. 75 a, in סי הזכות No. 26; R. Gerschon שוית מהרים No. 264]. R. Joseph tob Elem (Abudraham f. 125 a; vgl. 100 f. 141 c, Tosafoth Pesachim 30 a, Cholin 47 a, Menachoth 34 b), [R. Bechai (דובות הלבבות Vorr.)] Alfasi (vgl. Kethub c. 9 f. 113 b u. sonst), R. Nathan (Aruch הבסתן, סבעל, פצעל, מנג, פצעל, הבסתן u. a. m.) Raschi (zu Sabbath 23 a, 24 a, 156 b. Erubin 26 a, 63 a, 101 a. Pesachim 4 a, 76 b. Beza 15 a, Megilla 25 b. Jebamoth 122 a, 42 a, 85 a. Gittin 87 b. Baba kama 70 a, 81 a. Baba mezia 16 a, 67 a, 80 b, 93 b. Aboda sara 70 b, 71 a. Maccoth 9 b. Menachoth 34 a. Cholin 46 b, 57 a; s. auch Hagaboth Maimonioth in den Rechtsgutachten zu הלכות אישות No. 29. [= RGA, bei מהירם 456.] Raschi nennt die Verfasser ausdrücklich Babylonier, s. Cholin 47 a, Bechoroth 49 b [auch R. Schemaja s. ביה zu עמע 2, 7. Kimehi לקוטי הפרדס, קיק s. v. לקוטי הפרדס, ליק f. 12 c, 21 d, 22 b] R. Jehuda ben Nathan (Tosafoth Kethuboth f. 96 a), R. Samuel ben Meir (zu Pesachim 110 b), [R. Maimon בי המשניות לרמ"בם R. Elieser ben Nathan (בי בכורות שבי המשניות לרמ"בם קעור f. 71 [l. 60 b, 61 b, 69 d]), R. Jacob ben Meir (אור הושר הושר א 382 f. 87 c, Tosaf. Cholin 97 a), R. Serachja (המאנד in Alfasi Th. 1 f. 96 b), [Maimonides oft עימור הנאונים f. 37 c, 66 a), R. Isaak ben Abbamare (עימור הנאונים f. 37 c, 66 a), R. Isaak ben הלכות מריפות in הרומה (Tosafoth Baba kama f. 96 a), R. Baruch (הרומה in הריפות מריפות in הריפות § 9 איסור והיתר (169 איסור נקר) (R. Elasar aus Worms (דוקת) § 488 f. 87 d)] R. Moses v. Coucy (in seinen, תוספורת ישנים genannten Zusätzen zu Tr. Joma f. 83; oft im Jod), Tosafoth (Pesachim 100 b [Baba mez. 71 a, Cholin 48 a, Succa 10 a) u. a. a. ().), R. Meir Levi (s. Ascheri zu Kethuboth c. 12 § 4), R. Moses ben Nachman (הורת האדם f. 33 b, 50 d etc., מלחסת דע Sabbath, in Alfasi Th. 1 f. 17 b), R. Jesaia (s. Meor enajim c. 43 f. 187 a, שבלי לקט § 4, 14, 31), R. Zidkiahu [l. Zidkia] שבלי לקט § 50 u. sonst), Mordechai, R. Ascher, R. Jerucham sehr oft; Hagahoth Maimonioth (s. אישות ב Th. 1 יך חוקה c. 4, Th. 2 אישות c. 14, Th. 4 f. 206 b), תניא f. sa, R. Schemtob (מניד משנה בנים שכנים שכנים c. 8), R. Vidal מניד משנה בוו מניד משנה c. 5) u. A. m. Obwohl, wie aus diesen Ausführungen hinlänglich

Der übrige Inhalt war Geschichte oder Belehrung; was sich als Sage oder Erzählung der Schrift anschloss ward geschichtliche. was als Lehre und Betrachtung ethische Hagada. Endlich war die gesammte Schrift ein Schatz von Texten zur Ausführung und Begründung eigener Ansichten und zeitgemässer Anwendungen, und dies bildete die spezielle oder Auslegungs-Hagada, Wir haben bereits wahrgenommen, wie die zwei Ausströmungen des Midrasch: Targum und Halacha, von der Hagada mehr oder weniger durchdrungen wurden. Nunmehr wenden wir uns zu der Hagada in ihren eigenen Bildungen und Productionen, um zuerst die allgemeine Hagada in ihrer zwiefachen Gestalt: als ethische und als historische Form, und alsdann die wieder allgemeiner Midrasch werdende spezielle Hagada der Auslegung in ihrer Entwickelung zu verfolgen. Zu einer gewissermassen selbstständigen Form hat sich diejenige Seite der Hagada ausgebildet, die ich die ethische genannt habe. Aus der Betrachtung der heiligen Schriften und in Bezug auf die Zustände, Bedürfnisse und Ideen der Nation, wie die durch das Allgemeine bedingten einzelnen Verhältnisse, musste sich nach und nach, vermittelst der Thätigkeit der Weisen, eine Summe von Resultaten, Lehren, Sentenzen bilden, von denen ein Theil selbst als Sprichwörter in das Volk überging, [manche das Gegentheil solcher Sprichwörter bildeten [a)]. Mag selbst zwischen dergleichen Lehren und dem Inhalte der heiligen Bücher kein sichtbarer Zusammenhang wahrzunehmen sein, so waltet doch ein gemeinschaftlicher Geist in den Urhebern dieser Lehren, in dem Boden und der Nationalität, denen sie angehörten, und wenn ein späteres Geschlecht dieselben dem Geiste der Schrift be-

hervorgehet, jene Rechtsgutachten fast nur halachische Materien berührten, so hat sich doch in denselben auch Gelegenheit für die Hagada gefunden, z. B. bei Raschi zu Sabb. 24 a, Aruch בו בה (Tos. Pesachim 116 a] u. a. a. O. Ausser den gedruckten Rechtsgutachten der Geonim (genzehe gedruckten Rechtsgutachten der Geonim (22 eigentlichen Geonim [einzelne angegeben in Brück's pharis, Volkssitten (1840) S. 18 f.], ausser anonymen und den בשובה einiger Lehrer aus dem 9., 10. und 11. Jahrhundert), sind noch viele dergleichen handschriftlich da (s. Azulai אין להתכנום f. 12 a [cod. Rossi 327 No. 10. 11. 14. 17. 18]).

<sup>[</sup>a) j. Sanhedrin 4, 8.]

freundet gefunden und seiner Literatur angeeignet hat: so müssen wir sie, in Bezug auf die Schrift, als Bereicherung derselben, als freie Fortleitung der in ihr geöffneten Quellen, d. h. als hagadisch betrachten. Dies wird um so mehr der Fall sein, wenn dergleichen Sentenzen u. s. w. sich offenbar an die heiligen Bücher, an den Nationalglauben und die Nationalliteratur anlehnen.

In Ansehung der ästhetischen Form treten jene Lehren und Aussprüche entweder als schlichte Betrachtung und Anmahnung oder mit dichterischem Schmucke auf; letzterer besteht meist in einem blossen Gleichnisse, wenn der Inhalt der Lehre unmittelbar ausgesprochen wird: ist derselbe aber verhüllt, so erhalten wir den Gedanken mittelbar und den Ausspruch in der Form einer Fabel oder erdichteten Erzählung (Parabel). Die hebräische Sprache hat jedoch für die mittelbare und für die unmittelbare Darstellung der Sentenz nur einen und denselben Ausdruck: Maschala), der höchstens durch erklärende Zusätze für die Bezeichnung der verschiedenen Formen umschrieben wird, in seiner Ursprünglichkeit aber die Sentenz (Sprichwort), das Gleichniss und die Fabel (Parabel) ausdrückt.

Das Maschal spielt in der gesammten Hagada, in der Sittenlehre und den Vorträgen der Alten eine Hauptrolle, es ist
fast in allen halachischen und hagadischen Werken reichlich
anzutreffen, am meisten als Gleichniss, Sentenz, Sprichwort, wie
es bereits in den Sprüchen und dem Buche Kohelet, auch hin
und wieder in den Psalmen erscheint. [Es gab vielleicht schon
Sammlungen von Sprichwörtern [aa).] Was die eigentlichen Fabeln
oder Parabeln betrifft, so scheint es im Alterthume ganze Sammlungen derselben gegeben zu haben b), und namentlich wird R.

מ) משלות בלואים (Gittin 35 a).

<sup>[</sup>aa] Vgl. דמתלין מתלא פסחא כויתא והלילה מתבר אנרייא, wird 150 Jahre nach der Einstellung der Opfer angeführt j. Pesachim 7, 12. Mehrere dergl. aus Jerusalem s. Kethub. 66 b.]

Meir a) als Fabeldichter gerühmt. Mehrere Proben von Fabeln b) und Parabeln c) haben sich noch erhalten.

Unter den Werken, die als Gnomologien oder Sittenlehren geachtet waren, gebührt dem Sirach der erste Rang [d]]. Josua ben Sira ben Elieser, Priester in Jerusalem, verfasste eirea 260 Jahre vor der Zerstörung des Tempels, sein [hebräisches dd] Werk, Meschalim e), das nur in griechischer, lateinischer und syrischer Version sich erhalten hat. Die griechische Uebersetzung veranstaltete sein Enkel, ein Zeitgenosse des Hyrcanus. Dass es [hierauf] noch lange Zeit in hebräischer Sprache vorhanden ge-

<sup>—</sup> der Berge, Thäler, Bäume, Kräuter, wilden und zahmen Thiere und der Dämonen — שרם — und Fabeln gelernt [vgl. Bereschith rabb. c. 13 Anf.] Gespräche der Bäume kennt bereits die heilige Schrift (Jud. 9, 8—15. II. Reg. 14, 9).

a) Misehna Sota cap. 9 § 15: משטת רבי. מאיר בטלו מושלה בשטת הדבי. Dass er 300 Fabeln gehabt, bezeugt R. Jochanan (Sanhedrin f. 38 b unten). Er brachte Fabeln in seinen Vorträgen an (ib.), welches auch j. Kidduschin Ende beweist. Auch Bar Kappara wusste viele Fabeln (Vajikra rabba f. 198 a) [Midr. Kohel. 83 a].

b) Von Füchsen, z. B. Berachoth 61 b, Sanhedrin 39 a und Raschi ib. (vgl. disciplina clerical, N. 24 S. 69), Bereschith rabba c. 78 f. 87 c, Midrasch Esther 125 d, Midrasch Koheleth 98 c, Ben Sira 27 b [Jalk. Exod. 56 a]; vom Löwen: Beresch. rabb. f. 72 a; vom Wolf: Midrasch Esther 126 a, Jelandenu (Jalkut Num. 242 a); von der Esclin: Midr. Esther 125 c; vom Hahn und der Fledermaus: Sanhedrin 98 b; vom Hunde, der Katze und der Maus: Ben Sira f. 25 etc.

c) Eine Parabel des R. Meir s. Tr. Simchoth cap. 8. Andere finden sich [Taanith 5 b] Vajikra rabba f. 183 a; Vaichi rabba f. 114 c, Debarim rabba f. 296 b, Abchir (Jalk. Genes. f. 16 b oben), Midrasch Tillim c. 7 f. 7 a, 39 f. 22 c., 52 f. 24 d Mitte, Midr. Esther 128 d etc., Boraitha R. Elieser cap. 15. 34 und sonst. Versinnlichende Gleichnisse, wie sie bereits bei den Propheten vorkommen, sind in den lagadischen Schriften, namentlich denen der Auslegung, fast auf jedem Blatte.

<sup>[</sup>d) Wenigstens sagt Sirach nirgends, dass er — die biblischen Schriften umgereihter — älterer Werke benütze (vgl. Eichhorn S. 46, 80.]

<sup>[</sup>dd) Prolog des jüngeren Sirach: ¡βραϊστί].

e) משלים, dem Titel der Sprüche Salomo's entlehnt; s. Sirach 18, 21. 22. 44, 40, Hieronymus in der Vorrede [zu den Sprüchen n. Chr. 115], Tanchuma f. 69 a.

wesen, bezeugen [die syrische Version aa)] die Tosefta a), der jerusalemsche b) und der babylonische Talmud c), Hieronymus [dd)], Bereschith rabba d), Vajikra rabba e), Midrasch Koheleth f), Tanchuma g) und noch einige spätere Schriften h). Und dass das Buch in Ansehen gestanden, erhellt aus der Art, wie dessen gedacht und sein Inhalt angewendet wurde. Sehr wichtige Autoritäten, meist palästinensische i), berufen sich auf Sirach, z. B. [1] Rab k), Jochanan l), Elasar m) Rabba bar Mare n) und zuweilen in einer nur von Schriftstellen üblichen Weise; das Buch wird sogar noch im An-

<sup>(1)</sup> l. als].

<sup>[</sup>aa) vgl. Eichhorn Biblioth. B. 2 S. 691.]

a) Jadajim cap. 3: "das Buch Ben Sira und alle seit der Zeit geschriebenen Bücher".

b) j. Berachoth c. 7, j. Chagiga 2, 1, j. Nasir 5, 3. Die Bücher des Ben Sira eitirt R. Akiba j. Sanhedr. 10, 1.

c) Chagiga 13 a, Jebamoth 63 b (auch R. Nissim Erzählungen f. 16 a), Kethuboth 110 b, Baba bathra 98 b, 146 a, Sanhedrin 100 b, Nidda 16 b.

<sup>[</sup>dd] pracf. ad Proverbia: fertur et panaretos Jesu filii Sirach liber et alius pseudepigraphus liber qui sapientia Salomonis inscribitur, quorum priorem hebraicum reperi . . . . parabolas praenotatum.]

d) c. 8 f. 10 a, 10 f. 12 a, 73 f. 82 c, 91 f. 101 c.

e) cap. 33 f. 203 b.

f) f. 102 c, 116 a.

g) f. 13 a, 15 d, 69 a. S. unten S. 104 Anmerkung.

b) Vom "Alfabeth des Ben Sira" s. unten S. 105. Dass R. Nissim aus dem Sirach citire, hat schon Rapoport (in dessen Leben S. 81) nachgewiesen. Ob Josippon (S. 158) den hebräischen Sirach gekannt habe, ist wahrscheinlich zu verneinen; s. das folgende Capitel.

i) Von palästinensischen Sprichwörtern s. Pesachim 114 a. Dortige Lieder und Sprichwörter werden von Rab Dime, der nach Babel aus Palästina gekommen war, angeführt (Kethuboth 17 a, Berachoth 44 b) [Tischlieder in Jerusalem: Mischna Sota e, 9.]

k) Erubin 65 a (vgl. Sanhedrin 44 b [u. j. Taan. 3, 6]), 54 a. Beza 32 b.

<sup>1)</sup> Nidda f. 16 b.

m) j. Taanith 3, 6. j. Chagiga 2, 1. Bereschith rabba f. 10 a. Tanchuma f. 15 d. Des R. Elasar, der in seiner Jugend nach Palästina gekommen war (j. Rosch haschana 2, 5), eigene Sentenzen s. Sota f. 41 b.

n) Jebamoth 63 b. Baba kama 92 b. Dessen eigene Sentenzen s. Joma 86 b, Baba mezia 107 b, Baba bathra 16 b. Er war von Palästina nach Babel ausgewandert.

fange des 4. Säculums zu den Kethubim gezählt a) [und fand sich noch zu Ende desselben in den hebräischen Abschriften mit Kohelet und dem hohen Liede vereinigt aa)]. Sirachs Sprüche sind in ethische Schriften b) übergegangen, von den Weisen empfohlen c) und in öffentlichen Vorträgen verbreitet worden d). Die anonymen Citate mit eingerechnet, werden uns in diesen Schriften, meist in abgekürzter Form, etwa 40 Sentenzen aus dem Sirach mitgetheilt e),

a) שנאמר (Erubin 65 a) [vgl. anch unten 8, 389 Anm. a und ברכות 55 b יי החלומות כל החלומות R. Chanina (L. L) und der babylon. Talmud (Berachoth 48 a); desselben Ausdrucks, mit dem Zusatz: בכתובים und dem Pentateuch und den Propheten gegenübergestellt, bedient sich Rabba bar Mare (Baba kama L. L). "Die Schrift sagt" citirt bekanntlich auch Origenes. הכתוב אומר von derselben Stelle: Eliahu rabba bei Jalkut Gen. f. 23 d; aber in den Ausgaben c. 12 f. 61 b dafür: "die Weisen sagen".

<sup>[</sup>aa] Hieronym, l. l.]

b) Ohne Angabe der Quelle erscheinen Sirachsche Sprüche in den Aboth (c. 1 § 5 vgl. den Spruch des Jose ben Joehanan, eines Zeitgenossen des jüngern Sirach, mit Sir. 9, 12. ib. c. 4 § 3 Sentenz des ben Asai, s. Sirach 5, 18 und 6, 1 Luther. Uebersetzung), in den Aboth R. Nathan (cap. 24 Spruch des ben Asai vgl. Sir. 41, 30. In Bensets hebr. Uebersetzung findet sich 36, 20 das Sprichwort: "Nach dem Kameele die Last". Dasselbe auch in Sifri D⊓DE Col. 93, Tana debe Ismael (Bereschith rabba f. 21 e |Midr. Sam. cap. 71), Kethuboth 67 a, Sota 13 b, Midrasch Koheleth 87 b, Jalkut Deuter. f. 262 d. Eben derselbe hat, ich weiss nicht auf welche Autorität, eine Sentenz aus Megillath Setharim (j. Berachoth e. 9 Ende) unter Sirach 25, 5 aufgeführt.

c) s. Erubin f. 54 a, woselbst Rab den Inhalt von Sirach 14, 11, ohne die Quelle zu nennen, seinem Schüler einschärft. Vgl. Pesachim 113 b, Beza 32 b nnd die bisher angeführten Stellen.

d) s. Rab Joseph in Sanhedrin 100 b.

e) Sirach 3, 21. 22 (Chagiga 13 a. j. Chagiga 2, 1. [variirend] Bereschith rabba c. 8 f. 10 a [s. Midr. Conen f. 50 מראַרבן 0.0 119; seltsam במר אַלהוב א בובור אַלהוב (דרים א להדים 13 בובור אַלהוב (דרים א להדים 13 ביבור א להדים 14 ביבור ביבור להדים 13 ביבור ביבור להדים 14 ביבור ביבור להדים 14 ביבור 
worunter einige a), die in dem griechischen sowohl als in dem

rabb, c. 22 f. 16 bl Vajikra rabba 190 c. Midrasch Koheleth 97 b. Bamidbar rabba 272 d, Jalkut [Gen. f. 11 a] Koheleth f. 185 c). 13, 19. 20 (Baba kama 92 b, Jalkut Gen. f. 23 d, Jnd. f. 11 a). 13, 31 (Bereschith rabba f. 82 c [ohne Quelle: Jalk, Gen. f. 38 a]), 14, 11-19 (Erubin f. 54 a, vgl. R. Schemtob Palkira in המבקש f. 6 b). 18, 15 der syr. Version (vgl. 18, 23 der Lutherischen Uebersetzung und des griechischen Textes; Tanchuma f. 13 a) [22, 5, 6 vgl. Midr. Thren. 52 b בל דומר ומרא (Plessner S. 18)]. 25, 4 (vgl. Pesachim 113 b). 25, 30 (Jebam. ib. Sanhedr. ib. אשה רעה. 25, 34 (ib. נגרשנה). 26, 1 (ib. יפה יפה (אשה יפה). 26, 3 (ib. בחיק.). 26, 17 (ib. אשה טובה). 27, 10 s. 13, 19. 20. 28, 14 (Vajikra rabba c. 33 f. 203 b. Jalkut Levit, f. 192 c [Ps. 107 d ob.]). 28, 22 (Jebam. ib., Sanhedr. ib. בנים הין פצעי (ברים הוא 30, 12 (ähnlich dem Spruche Midrasch Prov. c. 22 f. 57 b). 30, 17 (vgl. Beza 32 b [nnd Aboth R. Nathan c. 24 Endel שלשה חעהן). 30, 23 (Sanhedrin l. l. Alfabeth Ben Sira &. Eichhorn stellt irrig in der Einleitung S. 81 jenem Citate die Verse 38, 19. 21 gleich, nachdem er ib. S. 80 das richtige angegeben). 33, 20, 24 (vgl. Ben Sira y: "Verbirg, mein Sohn, dein Geld während du lebst, verstecke es, und deinen Erben gieb es erst am Tage deines Todes"). 36, 20 (s. oben S. 102 Anmerk, b). 37, 8 (Variationen hiervon sind die syrische Uebersetzung und Alfabeth Ben Sira שיתין מלוכין : שותין (שיתין Ben Sira א. Ohne Quelle, aber gleichfalls von R. Elasar: j. Taanith c. 3 § 6, Pesikt. rab. 46 a, Schemoth rabba 139 a, s. anch Jalkut Hiob f, 153 b). 38, 4, 7 (Bereschith rabba e. 10 f. 12 a). 38, 22 (vielleicht אל תצר צרת Sanhedrin l. l., Jebamoth l. l.), 41, 30 vgl. Beza 32 b and Aboth derabbi Nathan c. 24), 42, 9, 10 (Sanhedrin L.I. קליר). Nach Rapoport (בת לאביה משמונת שוא S. 116) hat der Verfasser des Lobgedichts auf den Hohenpriester im Musafgebet des Versöhnungstages, Sirach 50, 5-8 benutzt. Hierher würden die Worte gehören: ... כה נהדר ככוכב הנוגה כרואה זריחת .... כדמות הקשת .... כשושנת נן. Nachweisung der hebräischen Fragmente des Strach haben sich bis dato vornehmlich R. Asaria de' Rossi (Meor enajim f. 21 [l. 29] ab, 43 b, 92 a; hieraus hat sie [(del.)] Zemach David Th. 1 f. 20 und Th. 2 f. 11 a [geschöpft]) und Benser verdient gemacht; doch hat letzterer mehrere Stellen übersehen, manche an ungehörige Orte eingerückt, einige sogar, wie es scheint, willkürlich aufgenommen.

a) Baba bathra f. 98 b (vgl. Derech erez sutta cap. 8. R. Jomtob bei מתרל עו א מתרל עו Alfasi Baba bathra f. 203 b. R. Schemtob in מתרל עו מתרל עו במוקי ויוסך בת Maimonid. Hilchoth Isure-biah c. 21 § 15. Bensev im hebräisehen Sirach 29, 30 - 33) ברבתיב בספר בן סירא הכר שקלתי בכף מאונים ולא מצאתי קל (מצאתי קל מסובין וקל מסובין חתן הרו בבית חמיו וקל מחתן אורח מכנים אורח וקל מסובין וקל מסובין חתן הרו בבית חמיו וקל מחתן משור בר בשרם ישמע מסובין וקל מסובין הון הרו בבית המיו וקל מאורת משור בר בשרם ישמע הוו: "Wie geschrieben ist im Buche Ben Sira: Alles wog ich auf der Wagschale und fand nichts leichter als Kleien, leichter abs kleien den Bräutigam einen Gast, der einen Gast einführt, und leichter als den Bräutigam einen Gast, der einen Gast einführt, und leichter als den Gast, wer, bevor er ausgehört, antwortet". Mit der nämlichen Formel wird von R. Jochanan (Nidda 16 b, vgl. die Sentenz des R. Simon

syrisehen Texte vermisst werden. Bis auf drei a) sind sie sämmtlich in hebräischer Sprache abgefasst, und wenn die Anführungen buchstäblich sind, so geben sie einige nicht unerhebliche Beiträge b) für den Hebraismus jener Zeit.

Das Werk ist, wie jene Anführungen beweisen und die Beschaffenheit des Buches es vermuthen lässt, früh ins aramäische übersetzt worden. Diese oder eine ähnliche Uebertragung muss späterhin, höchst wahrscheinlich in Babel c), mit fremden, nicht immer des Buches würdigen, Zuthaten bereichert worden sein. Die Proben, die uns davon mitgetheilt werden d), sind in aramäischer Sprache

ib. und Vajikra rabba c. 21 f. 189 a) folgendes angeführt: שלשרה שנאכונ וארבע לא אהבתי שר הנרגל בבית המשתאורת (ואמרי לה שר הנרגו ואמרי לה שר הנרגו) יהמושיב שבת במרומי קררת והאוחו באמרה ומשתין והנכנס לבית הבירו פתאם. Zusammenstellungen der Art findet man cap. 25. 27. 50 indess scheint die gegenwärtige nicht ganz von Sirach herzustammen. An 3 Orten des Talmud (Kethuboth 110 b, Baba bathra 146 a, Sanhedrin 100 b, anch Halachoth gedoloth f, 75 a) wird folgendes aus Sirach eitirt: כבל נמנ עני רעים בז סירא אומר את לילות בשפל ננים ננו ובמרום הרים כרמו מממר , נגים לנגו ומעפר כרמו לכרמים, d. h. des Armen Tage sind alle schlimm, selbst die Nächte; der Däche niedrigstes ist das seine, auf Bergeshöhe sein Weinberg; sein Dach hat den Regen der andern Dächer, und seines Weinberges Erde erhalten die Weinberge. [חביא] und hiernach] R. Ruben, Verfasser des אנגן שבת (Frkf. a. M. 1700), citirt daselbst f. 9 a "im Namen des Midrasch Tanchuma" eine Stelle, in der es heist: וכן בן כירא אומר הדר Diese Stelle lesen wir jetzt im zehnten. Diese Stelle lesen wir jetzt im zehnten Capitel des Derech erez sutta am Schlusse. [Von der verfälschten Gestalt selbst des griechischen Textes s. Bengel in Eichhorns Biblioth, Th. 7 S. 833 ff.]

a) Sanhedrin f. 100 b (Sirach 30, 23), Tanchuma 15 d (ib. 38, 1), 69 a (vgl. ib. 12, 4. 5).

c) Die Babylonier Rab Joseph und Abaje sind die ersten, welche (Sanhedrin f. 100 b) solche unechte Sätze anführen.

d) Sanhedrin I. I., z. B. זלדקן קורממן עבדקן סכסן

abgefasst [1] und werden von babylonischen Autoritäten citirt, und zwar so, dass man deutlich erkennt, die echten Sentenzen und die unechten bildeten Ein Werk a): vermuthlich sind jene Zuthaten auch in die hebräischen Exemplare von Babel übergegangen. Wir besitzen noch ein Büchlein, Ben Sira's Alfabeth oder Ben Sira's Buch b) genannt, dessen zuerst R. Nathan e) gedenkt, welches aber weit jünger als jene aramäische Bearbeitung sein muss d). Neben mancherlei Fabeln finden sich in demselben noch einige Spuren aus dem echten Sirach e).

Einen selbstständigeren Charakter hat das [wohl im ersten Jahrhundert vor Chr.] von einem ägyptischen Juden griechisch geschriebene Buch der Weisheit [ee], das nach der Meinung einiger Gelehrten 2 verschiedene Verfasser hat [2], aber den palästinensischen oder babylonischen Juden unbekannt geblieben zu

<sup>[1]</sup> f. sind — abgefasst l. lauten aramäisch. 2) das — hat del.]

a) Echtes und unechtes wird unter einander genannt; auch sagt R. Joseph: מעלי מעליותא דארת בה "die darunter befindlichen guten Sprüche".

b) Erschienen: Constantinopel 1519, [Isny 1542] Venedig 1544 (20 Bl.), Sulzbach 1697.

c) Aruch פֿרש (Ferner תְּשֶׁבֶּיץ 58. תְּשֶׁבֶּיץ Th. 3 No 263, der es zu den מאוני צרק zählt. Bezng daranf nimmt אָרָני צרק S. 85.]

d) Das Büchlein spricht von R. Sera, R. Papa (ed. Vened. 16 b), citirt arabische Sprichwörter (16 a), hat den Ausdruck ליות (18 a, 19 a), erklärt auf arabisch (22 a), kennt Aundete im späteren Geschmacke (23 a), commentit den Satz aus Derech erez sutta c. 1 von den lebend in das Paradies Gekommenen (28 b etc.), und enthält überhaupt Dinge, die eine jüngere Epoche verrathen. In der Sulzbacher Ausgabe sind noch spätere Sachen hinzugethan. Eine andere Recension des Ben Sira ist bei de Rossi cod. 1090. [Sira als Jeremia's Sohn in תמליאת (מבודת הקורש) מבודת הקורש) מבודת הקורש (מבודת הקורש) מבודת הקורש) מבודת הקורש (מבודת הקורש) מבודת הקורש) (מבודת הקורש)

e) s. oben S. 102, 103. Aus dem ersten aramäischen Alphabet vier Sprüche; aus dem zweiten, hebräischen und zum Theil gereinten, zwei. In dem letzteren sind die meisten Sentenzen der Gemara entlehnt.

<sup>[</sup>ee] Als die Weisheit Salomo's werden citirt: Die Sprüche (Tosefta sota c. 7. Sanhedrin 107 a. Midr. Prov. 1 f. 51 d, 9 f. 54 bc, 10 f. 54 d, 15 f. 56 c, 16 f. 56 d, 19 f. 56 d, 23 f. 57 c. cf. Midr. Prov. c. 11 Anf. 15 m. 16 Anf.) und Koheleth (Tosefta Jadajim c. 3. Sabb. 151 b, 153 a. Tr. Kalla gegen Ende, Meg. 17 a, Berach. 17 a (bei ראבור המאר, עמנואל Anch שלמה בחכמות 277 במורת עבו בעורה שבו פנור אבר בעאל, עקידה מבורה שבו פור שלמה בחכמות sagen בחכמות שבו פור שוב אבר בעאל.

sein scheint, obgleich von einer aramäischen Uebersetzung desselben, freilich von ungewissem Datum, sich Spuren erhalten haben a). Palästinischen Ursprungs aber scheint die Zuthat von der Weisheit Serubabels in dem sogenannten Pseudo-Esra zu sein, und vermuthlich ist die ganze Erzählung eine blosse Einkleidung gewisser sittlicher Betrachtungen, die älter als der Ordner jenes Esra ist.

Wichtiger ist der Platz, den ein verlorenes Werk in der jüdischen ethischen Literatur eingenommen hat, das bald Megillath Setharim b), bald Megillath Chasidim c) genannt wird, und das Rab bei seinem Oheim R. Chija fand d). Es enthielt Sentenzen, auch aus Bibelstellen geschöpfte Halacha's c), und namentlich Aussprüche des R. Ise ben Jehudaf), der gleich berühmt war wegen seiner Frömmigkeit g), als wegen seiner spruchreichen Lehrweise h) und Methode im Midrasch i). Das Buch scheint daher nicht ausschliesslich halachisch, wie Einige glauben k), sondern mehr ethisch gewesen zu sein, etwa eine Sammlung von Halacha's und Sentenzen, die auf Weisheit, sittlichen Lebenswandel und die väterliche Religion

a) Nachmanides citirt in der Vorrede seines pentateuchischen Commentars 2 Stellen daraus [die schon ältere Exegeten für die syrische Version erklärt haben], (mitgetheilt nebst den Originalstellen von Schickard in Bechinath haperuschim p. 44, s. auch H. Wessely in הכנות שלמה Vorrede).

b) מגלת סתרים "Buch (Rolle) der Geheimnisse", Sifri bei Jalkut Deuteron. f. 273 d.

c) מגלת חבירים "Buch der Frommen", Sifri קקב Col. 148. Raschi eitirt (b. Mos. 11, 13) blos במגלה Ein jüngeres Werk dieses Namens meint R. Meir bei במנולה באשית חבמה abgrührte Stelle lesen wir in Derech erez sutta c. 2.

d) Sabb. 96 b, Baba mezia 92 a.

e) Vergleiche mit den angeführten Stellen noch j. Berachoth Ende, Midrasch Samuel Anfang (woraus die Glosse zu R. Samuel ben Meir ad 5 Mos. l. l. citirt), Pesachim 113 b.

f) איםי בן יהידה

g) j. Baba kama ?, 7. Sota Ende.

h) Gittin f. 67, Aboth R. Nathan c. 18 Ende.

i) Vgl. Pesachim 8 b, 24 b. Kidduschin 32 a, Nedarim 81 a, Bereschith rabba 32 d; ferner über Vers-Eintheilung: Mechiltha f. 21 a, j. Aboda sara 2, 7, Beresch. rab. 89 d.

k) Arueh בללו שמואל f. 5 d.

Bezug haben, und hiermit stimmen Titel und die mitgetheilten Fragmente überein.

Die älteste, vollständig erhaltene, hebräische Gnomologie ist diejenige Mischna, welche Aboth oder Pirke Aboth a), gemeiniglich Sprüche der Väter genannt wird. Sie besteht aus 5 Capiteln, von denen die ersten vier die Sentenzen von 63 der ausgezeichnetsten jüdischen Lehrer enthalten, die seit den Vorgängern Simons des Gerechten bis zu der Zeit der nächsten Nachfolger R. Juda hanasi's, d. i. während eines Zeitraums von wenigstens 450 Jahren, geblühet haben. Cap. 1 bis Cap. 2 § 4 führt uns nach der Zeitfolge die Männer der grossen Synagoge, die ältesten Synedrial-Autoritäten und Lehrer der Mischna bis auf R. Gamaliel ben Jehuda (A. 230) vor; in dem übrigen Theile des zweiten Capitels werden 8 Weise namhaft gemacht, von Hillel bis Tarphon. Diese beiden Capitel scheinen älter als die folgenden beiden zu sein, die verschiedene Sentenzen von 40 Mischna-Lehrern des ersten und zweiten Jahrhunderts enthalten. Das 5. Capitel giebt zunächst einige nach Zahlen zusammengestellte Aussprüche und moralische Betrachtungen und schliesst mit den Wahlsprüchen dreier Weisen, von denen die beiden letzten sich aramäisch ausdrücken. Es haben aber im Alterthume mehrere Sittenbücher der Art als Boraitha's, und zum Theil unter demselben Namen Aboth existirt. Dies erhellt zuvörderst aus der noch vorhandenen Boraitha, die auch das Capitel von der Erwerbung des Gesetzes b) heisst und oft als sechstes Capitel der Mischna Aboth angefügt zu werden pflegt. Sie ist eine Art Lobrede auf das Gesetz, im Tone des Midrasch, und werden in derselben die Söhne Rabbi's und R. Josua ben Levi genannt. Ferner wird im babylonischen Talmud c) das Fragment einer Boraitha angeführt, welches in der Einleitung einer Stelle der Mischna Aboth d) entspricht. Man darf hieraus

מ) פרקי אבורת.

 $<sup>^</sup>b)$  חורה פרקם (בריתא האברת f. 10 a) oder בריתא ברות (auch בפרק ששי בפרק בי מגירת הכאור) פרק (בפרק בי מגירת הכאור) פרק (בפרק בי מגירת הכאור) פרק עשי vermuthlich jüngere Glosse, vgl. auch c. 248).]

e) Tamid f. 28 a: תניא רכי אומר איזו היא דרך ישרה שיבור לו האדם בארו לעולם יאהב את התוכחות שכל זמן שתוכחות בעולם נחת רוח בארו לעולם

d) Cap. 2 Anfang: רבי אומר איזוהי דרך ישרה שיבור לו האדם כל

schliessen, dass von Rabbi und Anderen noch viele Sentenzen vorhanden gewesen. Es scheint sogar, dass eine ganze Stelle in den beiden ersten Capiteln der Mischna erst späterhin aus Boraitha's hinzugekommen sei, und wird diese Vermuthung durch triftige Gründe unterstützt a).

Die bedeutendste aber unter den, in Form und Inhalt sich den Aboth anschliessenden Boraitha's ist der aus 40 Capiteln [aa]] bestehende, zuerst von R. Nathan b) und Raschi e) angeführte Tractat A b o t h der a b b i Na t h a u d), den man in den Talmud-Ausgaben vor den kleinen Tractaten findet. Dem Inhalte nach correspondirt diese Boraitha folgendermassen mit der Mischna: cap. 1 bis 13 und der Schluss von cap. 22 mit Aboth c. 1; cap. 14 bis 17 mit einem Theile von Aboth c. 2; c. 18 ist als Zusatz zu diesem Theile der Aboth zu betrachten e); c. 19 bis 22 (zur Hälfte) entsprechen Aboth c. 3; cap. 23 bis 29 schliessen sich an Aboth c. 4 (mit Ausnahme des Schlusses) an. Die letzten 11 Capitel endlich entsprechen in der Form dem letzten Capitel der Aboth, enthalten aber, namentlich von cap. 33 an, mehrfache Zusammenstellungen, nach der Reihefolge der Zahlen, von 10 abwärts f), und zwar zwölfmal

שהיא תפארת לעושיה ותפארת לו מן האדם Eine Variante von c. 4, 7 s. Nedarim 62 a.

a) Aus dem ersten Capitel die drei letzten Sprüche, aus dem zweiten die Sentenzen Rabbi's und seines Sohnes, indem selbige die Ordnung in der Reihefolge unterbrechen, denn erst hinter diesen Stücken sehliesst die Kette der Reception wieder an das Vorhergehende an. Vgl. auch die erwähnte Boraitha aus Tr. Tamid. Endlich ist die in den Aboth R. Nathan befolgte Ordnung (c. 12 etc.) nnserer Vermuthung günstig.

<sup>[</sup>aa] aus 49 Capiteln bei de Rossi c. 327 No. 9 p. 182, der aber keine Vergleichung angestellt hat.]

b) Aruch ככר 1, כלנם 1, כקר 3. נקר 1, citirt in e. 21 als נקר.].

c) Zn Jes. 44, 5. Hiob 31, 1. Gittin f. 67 a; Haggai 2, 16, woselbst diese Aboth "Massechet" heissen [Beresch. rabb. c. 42].

d) משה נתקדש בענן mit den Worten beginnend: משה בענן - Vgl. Jona 4 ab. משה של אבות bei באירי אין דער פין פון Prov. 27, 8 (cf. Aboth R. Nath. c. 24 Ende), auch מריתא דר' נתן ms. ad יוסי יוסי ואיוסי תנאים ואמוראים (5.34).

e) Es schildert das Lob der Gelehrten im Munde Rabbi's und Ise's, gleich wie in der Mischna R. Jochanan ben Saccai als deren Lobredner auftritt.

f) Cap. 33 und 34 enthalten die Decaden, worunter auch (c. 33) zehn

eine Aufzählung von 10 Dingen, zweimal eine von 8, zwölfmal von 7, siebenmal von 6, zweimal von 5, elfmal von 4, neunmal von je 3, also in Allem 343 (7 mal 7 mal 7) Sachen umfassend. Neben diesen Aufzählungen und Sentenzen liefern diese Aboth manche das Leben der Weisen betreffende Mittheilung und mannigfaltige, der Tendenz des Werkes angemessene hagadische Abschweifungen. R. Nathan ist nicht der Verfasser dieser Aboth. Er selbst wird nicht nur öfter darin angeführta), sondern selbst Rabbi's Söhne und ein noch jüngerer Lehrer, R. Josua ben Levi b). Auch würde vielleicht, bei dem zwischen R, Nathan und R, Jehuda hanasi obwaltenden Verhältnisse, ersterer kein ganzes Capitel c), die Aussprüche des letztern berichtend, eingerückt haben. Ueberdies hat das Buch hin und wieder Wendungen und Sachen d), die einem jüngern Stil angehören, was auch mit den häufigen Erläuterungen des Mischna-Textes der Fall ist. Endlich wäre es unerklärlich, weshalb R. Nathan nicht diesen grossen Vorrath von nach Zahlen geordneten Aussprüchen seinem Werke der 49 Middoth einverleibt haben sollte. Alles dies erhält seine natürliche Lösung, wenn wir annehmen, dass R. Nathan auch Sentenzen-Sammlungen angelegt habe, und dass unsere Aboth derabbi Nathan aus 3 Elementen zu-

punctirte Worte im Pentateuch aufgezählt und gedeutet werden. Mit Cap. 35 beginnt die Zusammenstellung von je sieben Dingen; vernuthlich fehlt im Anfange eine Angabe von "sieben, die nicht zum ewigen Leben kommen" [l. leben und nicht gerichtet werden], worauf nächst dem Geschlecht der Sündfluth und dem des Thurmbaues (welche beide fehlen), noch andere 5 begründet werden. Die Capitel 36 und 37 beschäftigen sich mit den Heptaden: das 38. Capitel hat eine Zusammenstellung von 5 und hierauf drei von 6 Dingen; von dem folgenden Capitel beschäftigt sich die erstere, bei weitem grössere, Hälfte mit der Vier-, das übrige mit der Drei-Zahl, welche letztere auch in der ersten Hälfte des 40. Capitels figurirt, dessen übriger Theil wiederum verschiedene Zahl-Ordnungen aufführt.

a) Cap. 1. 27. 34.

b) Cap. 34 Mitte.

c) Cap. 18.

d) Cap. 2 ist die Geschichte von Elia, ganz wie in Eliahn rabba f. 75 b erzählt; cap. 12 die Beschreibung von Mose's letzter Stunde erinnert an die Chronik Mose's; c. 30 הקב°ה יהא שמו הגדול מבורך לעולם ולעולמי עולמים (an Tana debe Eliahn), s. unten S. 113. [ביראה ברהת ובוע] c. 1.]

sammengesetzt seien: 1) Auszügen aus der Boraitha Aboth des R. Nathan; 2) Auszügen aus desselben 49 Middoth; 3) mancherlei anderen und späteren Zuthaten. Der Urheber dieser letzteren ist also für uns als der Ordner des Ganzen zu betrachten; er blühete unstreitig nach dem talmudischen Zeitalter. Zu den Fragmenten, die nach den 49 Middoth gearbeitet sind, gehört offenbar der Anfang des 27. Capitels, wo R. Nathan citirt, und nur der Auszug einer "Zusammenstellung nach zehn" mitgetheilt wird, die anderswoß ausdrücklich im Namen des R. Nathan vorkommt.

Die erste Mesachta unter den kleinen Tractaten, welche allgemeine Sittenlehren, Verhaltungsregeln u. dgl. enthält, besteht aus 3 Abschnitten: 1) Derech erez, 2) Derech erez sutta, 3) Perek haschalom b). Der erste Abschnitt, 11 Capitel stark, verbreitet sich im ersten Capitel über die verbotenen Grade der Ehe und fügt einige Sittenlehren in Bezug auf Keuschheit hinzu, Das zweite Capitel ist von allgemein ethischem Charakter, schliesst aber mit einer ganz fremdartigen Hagada; die beiden folgenden Capitel, von denen das erste an die Aboth erinnert, enthalten meist Sittenlehre und die übrigen 7 einzelne Vorschriften über den Lebenswandel, das Verhalten in der Gesellschaft, Höflichkeits- und Anstandsregeln, diätetische Anweisungen und religiöse Ermahnungen. Der zweite Abschnitt giebt in den ersten 9 Capiteln eine Anweisung zum sittlichen und religiösen Leben für die Schüler der Weisen, d. h. die Gelehrten; im 10. und letzten Capitel werden in der ersten Hälfte anderweitige Materien behandelt, das Folgende lenkt wieder in den Gegenstand des Büchleins ein, das aber hier etwas abgebrochen schliesst. Der dritte Abschnitt enthält in einem Capitel eine Lobrede auf Frieden und friedliche Gesinnung. In ihrer gegenwärtigen Gestalt gehören diese Theile des Derech erez weder einerlei Verfasser, noch einer und derselben Zeit an. Schon R. Jehuda c) kennt Hilchoth Derech erez, d. h. Vorschriften über sittsames, an-

a) Midrasch Esther 119 c s. oben S. 92. Merkwürdig ist der Ausspruch Mechiltha משמח רבי נתן אברה חכמהו עמן : 23 b: משמח רבי נתן אברה

b) פרק השלום; דרך ארץ זוטא; דרך ארץ:

c) Berachoth f. 22 a.

ständiges und höfliches Betragen; die jerusalemsche Gemara a) citirt förmlich eine Stelle aus einer solchen Boraitha, die sich in unserm Derech erez wiederfindet; in dem babylonischen Talmud b) wird eine Boraitha überhaupt angeführt, dasselbe Citat enthaltend, aber ausführlicher, als solches uns gegenwärtig bekannt ist. Nächstdem wird der erste Abschnitt unter verschiedenen Bezeichnungen angeführt von R. Achae), R. Scherira Gaon d), R. Isaak ben Geathe), R. Nathan f), Raschi g), Machasor Vitri h), Tosafoth i), Jalkut k). Die ersten zwei Capitel müssen erst von späterer Hand dem Abschnitte Derech erez einverleibt worden sein. Dies erhellt theils aus ihrem halachischen und sonst fremdartigen Inhalte, aus den vorkommenden jüngeren Autoritäten l), und dem der Geonäischen Epoche verwandten Schlusse des 2. Capitels m), theils aus der diesem Abschnitte ertheilten Benennung Ben-Asain), welches die Anfangsworte des 3. Capitels sind, und in der That bildet das Buch von diesem Capitel ab ein zusammenhängendes Ganzes; alle angeführten Autoritäten sind älter als Rabbi. Der zweite Abschnitt, oder Derech erez sutta, heisst schon bei Raschio) eine Boraitha und wird

a) j. Sabbath 6, 2: דתני בדרך הארץ; vgl. cap. 10.

b) Sabb. f. 61 a. Vgl. Beza f. 25 b.

c) Scheelthoth N. 32 Anf. (דרתנן); s. jedoch Baba bathra f. 90 b.

d) der (Juchasin f. 112 a) die Hilchoth Derech erez zu den kleinen Boraitha's (בריתות קשועות) und zugleich zur Hagada zählt.

e) s. R. Salomo ben Addereth R. G. A. § [l. No.] 538.

f) Aruch אַפיקריסין citirt eine Stelle aus "Derech erez", die sich im 10.
 Capitel findet.

g) Zu Berachoth f. 22 a.

h) s. בחלת ועקב f. 39 a und die Amsterd. Talmud-Ausgaben.

i) Tosaf. Taanith f. 20 b.

k) Zu Gen. f. 9 a.

<sup>1)</sup> Ende c. 1: R. Miassa, ein Enkel des R. Josua ben Levi.

m) Vgl. die Formel ... ידי שנאמרה על ידי nebst den der Geheimlehre entlehnten Sachen. Das zweite Cap. findet man übrigens fast vollständig in Tana debe Eliahu c. 15 f. 76 b bis 77 a.

עואי (א פרק בן עואי א. Raschi I. I. und Pesachim 86 b., Tosafoth Erubin f. 53 b. מרח, וווייל ;בפרק אחר המתחיל בן עואי 59 (הוקח gedruckt...]

o) l. l.: חים של חים.

mit den noch jetzt vorhandenen Anfangsworten citirt; andere Autoren nennen ihn gleichfalls Hilchoth a) oder Massechet Derech erez b); demnach ist der Zusatz "sutta", so wie ein ähnlicher Zusatz "rabba" in Ansehung des ersten Theiles, jüngeren Ursprungs, gerade wie dies bei dem Buche Seder Olam der Fall ist. Obgleich der Talmud c) eine Stelle [1] citirt, die in dem Derech erez sutta vorkommt [2]], so scheint diese Boraitha doch beträchtlich jünger, und bereits die Aboth, den Tractat Simchoth, die Aboth derabbi Nathan, den Talmud und die Mesachta Derech erez benutzt zu haben. Ton und Stil gehören einer späteren Zeit, jedoch vermuthlich vor dem 10, Jahrhundert d). Uebrigens ist dieser Abschnitt mit dem 9. Capitel zu Ende, höchstens gehört der, zum Theil schon Cap. 5, zum Theil anderswo befindliche e) Schluss des 10. Capitels noch dazu, dessen grösster Theil aber, der auf Anlass des Ausgangs vom 9. Capitel, von den Messias-Tagen spricht, ein späteres Einschiebsel ist, und sich in etwas veränderter Combination in Seder Eliahu sutta findet f). Der ganze dritte Abschnitt oder das Capitel vom Frieden lehnt sich an das, was gegen Ende des 9. Capitels über den Frieden gesagt ist und besteht aus Auszügen bekannter hagadischer Werke g), die zusammengestellt und mit wenigen Zügen zu einem Ganzen vereinigt worden. Das Derech erez sutta, das

<sup>[1</sup> l. Stellen. 2) vorkommen.

a) Tosafoth Bechoroth f. 44 b ob. citiren aus dem 6. Capitel.

b) Raschi Berachot 4 a, Tosafoth Jebamoth 16 b, Jalkut Gen. f. 12 a [20b].

c) Berachoth f. 4 a אָקְמֶר מְרָ אָלָן, vgl. sutta cap. 3. [Vgl. ib. c. 1, 8 aber auch Aboth R. Nathan c. 2. Cholin 44 b אַמֶרָר הַכַּמֶּרֶם]

d) Tana debe Eliahu c, 12 f. 64 b hat ohne Zweifel Derech erez sutta c, 3 Ende gekannt.

e) s. oben S. 104 Anm,

f) Eliahn sutta c. 16 (f. 37 a, b, 36 a, 37 b, 36 a, b) enthält säunutliche Stellen, die in diesem Capitel des Derech erez in grosser Unordnung nebeneinander stehen. Sie gehören übrigens alle der Mischma und den babyl. Talmud an und finden sich auch Midr. Cant. 17 c, Pesikta rabbathi 28 c. [s. בנין יהרשע ad. h. l.] Der Schluss, von welchem im Texte die Rede ist, beträgt 5 Reihen und beginnt

g)Bereschith rabba f. 41 e, Vajikra rabba c. 9 f. 175 a, Tanchuma f. 83 a. Sifri Col. 29, Debarim rabba f. 296 b etc., Cholin 141 a. [Vgl. Bamidb. rabba 245 c ff. 280 c.]

ein Spiegel für die Gelehrten sein soll, ist voll edler Sittenlehre und kernhafter Lebensweisheit, die Philosophen noch jetzt mit Erfolg studiren dürfen.

Um das Jahr 974 a), also zur Zeit des vorletzten Gaon, R. Scherira, schrieb ein uns dem Namen nach unbekannter Rabbi in Babel b) ein sittlich religiöses Werk in hebräischer Sprache, betitelt: Tana debe Eliahu, der Einschärfung der Tugend, des religiösen Lebenswandels und des Gesetzes-Studiums gewidmet. welches gegenwärtig aus 2 Abtheilungen besteht, von denen die erste: Seder Eliahu rabba, d. h. die grosse Ordnung Elia's, die zweite Seder Eliahu sutta (die kleine) heisst. Der Seder rabba, aus 31 Capiteln bestehend, verbreitet sich in einem fliessenden. wortreichen Stile c) über die mannigfaltigsten Gegenstände: bald werden Gesetzesvorschriften erläutert, bald ganze biblische Abschnitte ausgelegt und mit Anwendungen bereichert; Schilderungen des schönen Looses der Tugendhaften und Treuen wechseln mit Gebeten, Klagen und Tröstungen ab. Am öftersten wird Busse, Almosenspende, milde Gesinnung, andächtiges Beten, Pünktlichkeit in der Beobachtung des Gesetzes, fleissiges Studium in dem Lehrhause, Ehrfurcht vor den Gelehrten [cc)], Keuschheit, Demuth und Vermeidung nichtjüdischer Gebräuche eingeschärft. Sehr nachdrücklich tritt der Verfasser gegen Uebervortheilung eines Nichtjuden auf d). In dem Vortrage, der sich ziemlich regellos über die

a) s. Tana debe Eliahu c. 1 f. 22 a. c. 6 f. 48 b, c. 31 f. 174 ab. Vgl. Rapoport רבינן נהן S. 44.

b) e. 18 f. 98 a giebt er selbst Babel als seinen Wohnort an, und spricht von dortigen Ortschaften, die nur Juden bewohnen; auch weiss er (c. 21 f. 114 a) von den Ruinen des babylonischen Thurms, die 21 morgenländische Meilen weit auseinander geschleudert seien.

c) Er liebt Häufung von Synonymen: besonders rednerisch sind c. 17 f. 83 b, c. 18 f. 98 b, und das ganze in Form einer Anrede an Gott abgefasste 19. Capitel. Zuweilen werden die Belehrungen in Gesprächsform gegeben.

<sup>[</sup>cc] Die meist arm (c. 18 u. 27, auch Sutta c. 5).]

d) "Wer mit uns umgehe, sei unserm Bruder gleich, daher ist Uebervortheilung eines Nichtjuden verboten." Er beweist dem Schüler, dass er Schaden erlitten, weil er sich einen unwillkürlichen Irrthum gegen einen Nichtjuden zu Nutze gemacht hatte (c. 15 f. 75 a). "Wer unredlich mit Nicht-

verschiedenen Gegenstände ergiesst, trifft man häufig auf lange Bibelstellen, Erläuterungen moralischer Vorschriften aus den talmudischen Büchern, die Wiederkehr gewisser Lieblingsausdrücke, darunter einiger aus dem Gebetbuche a), selten aber auf eigenthümliche Wortformen b) und namentliche Anführungen c). Die Darstellung wird durch Erzählungen und Gleichnisse belebt, insonderheit aber durch die Fiction, als geschehe der Vortrag von einem alten Lehrer, der im grossen Lehrhause zu Jerusalem oder sonst umherreisend jüngere Personen, die Fragen an ihn richten, unterweist d). Es ist dies Elia, wie aus dem Buche selber e) und

juden umgeht, entweihet den Himmel, dessen Gesetze er Schande bringt; wer den Christen [l. 173] belügt und bestiehlt, übt bald ein Gleiches gegen Juden aus." (c. 28 f. 145).

- a) z. B. רשתי חקרתי וצרפתי ובחנתי (e. 13 f. 63 b, 26 f. 133 a); ביעור (das sich in der ältern Hagada nur selten findet, z. B. Tosefta Cholin c. 2 Ende, vgl. Aboth R. Nathan c. 2) oder דבר מכוער (Sünde oder Unanständiges); מתוך הצער שעבוד טלטול (f. 41 a, 78 a, 80 a, 83 b, 86 a etc.) נפת חבק נשק חכמרה (c. 19 f. 104 b, 21 f. 113 b); חכמרה חכמרה (c. 19 f. 104 b, 21 f. 113 b) בינה דעה והשכל (e. 6 f. 48 b, 8 f. 53 a, 9 f. 56 a, 13 f. 64 b, 14 f. 69 b, 17 f. 82 b, 18 f, 101 a, 20 f, 106 b, 21 f, 112 b etc.); הי וקים לשבח לפאר לרומם בריך שמידה לעלם oder יהא שמו הגדול מבורך לעולם : אבי שבשמים u. dgl. (c. 2, 4, 5, 7 f, 50 a, 8, 14, 17, c. 18 f, 89 a, 96 a, 22 Ende, 23 f, 123 a, 27 f. 141 b, 29 f. 149 b, 31 f. 165 a, 173 b); המקום ברוך המקום ברוך (f. 16 a, 26 a, 41 a, 50 a, 51 ab, 52 a, 56 a, 58 b, 62 a, 66 a, 70 b, 73 a, 76 a, 89 a, 94 a, 95 b, 101 a, 102 b, 103 b, 115 b, 127 a, 128 b, 133 a, 156 a, 165 a, 169 b). בנערד אני עלי שמים וארע (e. 9 Anf., c. 18 f. 90 b, c. 14 f. 69 b, c. 23 f. 123 a etc.); בך שנו חכמים (f. 29 a, 33 a, 36 b, 47 a, 48 a, 59 b etc.); רם ובשר ושבר (f. 35 b, 42 b); בא וראה מכחישי התורה ; (f. 19 b, 28 b, 109 b); בחכמתו ותבונתו ; (f. 29 a, 101 b, 115 b, 124 a); מפורש בקבלה (99 b, 156 a, s. oben S. 44.) [c. 21 f. 114 באימה וביראה וברתת ובזיע.]
- b) z. B. שכוט (e. 7. f. 49 b), חוכחות (für das 5. Buch Mose (c. 4. f. 38 a); e. 7. f. 51 a werden 14 Arten kriechender Insekten aufgezählt: ירוקנון (קפוחות , קפויין וירקובות . נפרפון קפוחות , קפויין וירקובות . נפרפון היעלו שדות . נפכדרין , יעלו מים מים . כפיפון , קפוחות , קפויין וירקובות . Letzteres erinnert an das talmudische קפויין , בקא פקר (Tosefta Termooth e. 7), statt יעכשיו muss vielleicht בשטע gelesen werden היקוף קונה (s. Rapop. 3. מבן. מבן. 3. - e) Nur im Allgemeinen heisst es כלאן אמרו כל אמרו סופר עם בעweilen mit dem Zusatze כתוב במשנה] כמשנה c. 14, כתוב בתורה (c. 15) auf Aboth.]
- d) c. 9 f. 55 b, c. 16 Anf., c. 23 Anf. Als reisend: c. 6 f. 47 a; 14 f. 69 a, 18 f. 94 a, 98 b, 20 f. 107 b, 22 f. 117 b. 23 f. 123 a.
  - e) Aus dem Titel; s. ferner c. 18f. 96 a, und Bamidbar rabba f. 218 a : אליהו אומר

aus Parallelstellen a) hervorgeht, obwohl der Autor diese Einkleidung auch vergisst und von Elia in der dritten Person redet b). Vielleicht ist auch das ältere Seder Eliahu benutzt c). Es verdient Erwähnung, dass der Verfasser nach der Schöpfungs-Aere zählt d). Die erste Anführung dieses Buches findet sich im 12. [1] Säculum, und zwar wird es von da ab unter den Benennungen Eliahu e), Tana debe Eliahu rabbathi g), Seder Eliahu h), Seder Eliahu rabba i) häufig citirt. Der Anfang des Werkes lautete vor 600 Jahren schon so, wie er uns gegenwärtig vorliegt k).

Die zweite Abtheilung oder Seder Eliahu sutta, aus 25 Capiteln bestehend, fängt mit den Worten an: מעשה דבי אליהו Die ersten vierzehn Capitel, hinsichtlich des Stils, der Behandlungsweise und der Materien t) dem Eliahu rabba gleich,

<sup>[</sup> gegen Ende des 11.]

a) Vgl. c. 15 f. 75 b mit Sabbath 13 a und Aboth R. Nathan c. 2, wo Elia genannt ist. Eliahu sutta c. 15 beginnt uit einer Citation Elia's, und was hierauf folgt ist ein Auszug aus Eliahu rabba c. 18 f. 91 b etc.

b) f. 41 ab, 84 b.

c) Was Bereschith rabba mit הבי אליהו anfithrt (f. 61 a) findet sich c. 11 f. 60 b, (vgl. oben S. 89). In Eliahu sutta c. 1 halte ich das Citat: משום gleichfalls für eine Hinweisung auf jenes ältere Werk, zumal da die dortige Hagada bereits in dem Piut עמיר ארץ (am ersten Neujahrstage) behandelt wird.

d) c. 31 f. 173 b, dass der zweite Tempel i. J. 3408 nach der Schöpfung erbauet worden ist.

e) Bamidbar rabba I. I.

f) R. Elasar in קרקת f. 1 a, 3 c etc., Jalkut Exod, f. 98 c, 108 c, Levit. 139 b, Deuter. 267 a, Jes. 43 a, Ps. 111 a und sonst. R. Jacob ben Ascher zu Levit, f. 41 a. [Raschi zu Ber. r. 40.]

g) R. Elasar l. l. § 329 f. 60 c, § 361 f. 66 b.

h) R. Moses v. Couey in מכוין, Verbot 234 f. 68 d. R. Isaak in Tosafoth Sabb. f. 13 b.

i) R. Baruch in א פרומה § 88 [l. 89, David Kimchi zu I. Chr. 8], R. Moses v. Coucy I. I. Gebot 231 f. 231 a, Tosafoth Baba mezia f. 86 b [114 b], הניא f. 2 a, Juchasin f. 12 b.

k) R. Elasar I. I. f. 1 a citirt diesen Anfang: וינרש, und bemerkt, dass dessen Zahlenwerth dem der Worte הנא דבי אליהן gleichkomme; jedes beträgt nämlich 519.

 $<sup>^{1)}</sup>$  z. B. מהוך צער שעבור (c. 10 f. 23 b), או מעבור בחן (4 f. 13 b, 14 f. 31 a), או מבורך מבורך (f. 14 a etc.). Vgl. cap. 2 Anf. und cap.

<sup>14</sup> Anfang, mit Eliahu rabba f, 69 a; c. 2 f. 7 b, mit ib. f. 127 b, 143 a. c. 4 f. 13 b mit ib. 113 b.

a) f. 31 b. = Eliahu rabba 91 b; 31 b unten bis 32 a unten ist völlig gleich mit sutta c. 1 vom Anfange bis f. 2 a oben אַרָם אַרוּך, auch zum Theil schon mit rabba c. 25 f. 129 ab; 32 ab findet sich rabba 25 b, 26 a, 27 a.

<sup>[</sup>aa) Der Ausdruck אבא אליהן schon Sanhedrin 113 a unten.]

b) f. 33 b: שכך שנו הכמים במשנה אל התן בממון שאינו של: vermuthlich aus einer der verlornen grossen Mischna's. Vgl. f. 37 b unten: הוא היה אומר לא הדחיל עם דלא דחיל

c) f. 34 a, s. Aboth R. Nathan c. 20.

d) f. 33 b = Nedarim f. 32 b; 34 a unten = Sabb. f. 25 b; 34 b = Horajoth f, 13 a, Baba mezia f. 33 b u. s. w.; f. 38 a vgl. j. Jebamoth c. 1  $\S$  6, j. Kidduschin c. 4  $\S$  1.

e) c. 16 Anf. und f. 34 a Z. 4. beides von R. Simon ben Jochai, wider Nedarim f. 32 b und die Aboth R. Nathan.

f)36 a = 10 b; 34 a unten und 34 b oben ist aus Eliahu rabba c. 25 f. 129 b.

g) Sie wird, gleich den Schlusscapiteln, von R. Elieser (statt R. Meir) introduzirt: § 2 werden die Worte "Geheinnisse vom Ilimmel" vor die "Gesetz-Geheinnisse" eingeschaltet; § 5 heisst es ישובה (akademisches Studium) statt ישובה (Geistesruhe); § 7 wird dem הלעלום הבא noch das in dem vorliegenden Buche so gewöhnliche ישובה linzugefügt. Endlich ist die schon Rabba f. 94 b und Sutta cap. 1 mit Veränderungen vorgetragene Geschichte des R. Jose ben Kisma gänzlich ausgeblieben.

h) Cap, 5 Ende, sogar mit Zusätzen aus der Gebetordnung.

Cap. 15, nur dass hier statt Elia, R. Jochanan citirt wird. Die übrigen sechs[1] Capitel a) beginnen mit Vorträgen, die R. Elieser seinen Schülern gehalten haben soll, und [2)] die in Ton und Inhalt gewissen späteren Hagada's entsprechen. Das 19. Capitel spricht von Amalek; das [20, vom letzten Gerichte, das] 21, vom Messias, Die Capitel 22 bis 24 reden von der Busse und dem Tode; in den Capiteln 22. u. 23 werden moralische Erzählungen mitgetheilt b). [In dem letzteren ist von dem סבר סליקה die Rede.] Das 25. und letzte Capitel, vom Lobe Abrahams, liefert als Schluss die Sage von Abraham und Nimrod. Demnach ist alles von Cap. 15 an bis zum Ende des Elia sutta eine spätere Compilation, wozu Eliahu rabba, Eliahu sutta, Aboth derabbi Nathan, Boraitha Aboth, ältere Erzählungen, die Talmude und spätere Midraschim die Bestandtheile geliefert haben; das echte Eliahu sutta muss mithin mit dem 14. Capitel geschlossen werden, womit sogar Handschriften übereinzustimmen scheinen. Selbst in dem eigentlichen Anfang des sutta weichen die Codices von einander ab c). Auch ist in dem ersten Capitel vielleicht nicht alles am rechten Orte. Uebrigens scheint das echte Eliahu sutta dem Verfasser des Eliahu rabba zugesprochen werden zu müssen und beide Theile bildeten ur-

<sup>[1]</sup> l. sieben. 2) f. Vorträgen, die — und die l. Vorträgen des R. Elieser an seine Schüler, die.]

a) Cap. 19, 21[del.]—25. Das 20. Capitel fehlt [in der zweiten Ausgabe]. Der Herausgeber, Samuel Heida, meldet, dasselbe sei 200 Blatt (mit seinem Commentar) stark, im Umfange fast dem ganzen Tana debe Eliahu gleich, cod. de Rossi 541 N. 16 enthält der Angabe nach cap. 20 bis incl. 25 des Eliahu sutta; cod. de Rossi 1240 N. 8 soll dieselben "sechs" Capitel enthalten, obwohl de Rossi hinzufügt; videlicet a XIX ad XXV, s. unter Cap. 13.

b) Cap. 22; von der Reue eines öffentlichen Mädchens, kommt sonst nirgend vor.

c) De Rossi hält N. 35 seines cod. 327 für ein noch unbekanntes Eliahu sutta. Allein aus seiner eigenen Beschreibung erhellt, dass die Handschrift mit dem Abschnitte אָרָי מְלִיקוֹ דְרֵי מִלְיתְ דְרֵי (sutta cap. 1 f. 3 a Z. 4) anfängt, und ihr erstes Capitel unserm zweiten entspricht. Eliahu sutta ist daselbst nur 12 Capitel gross und am Ende dieses 12. Capitels wird ausdrücklich bemerkt, dass hier das Werk zu Ende sei. Schade, dass de Rossi nicht die letzten Reihen mitgetheilt hat. Da er hinznfügt, zu Anfang des 11. und 12. Capitels werde Elia genannt, so möchte man vermuthen, dass dort das 12. unser 15 tes sei, wenn nicht sonst der Codex stark abweicht.

sprünglich wahrscheinlich ein einziges Werk, bis die jüngere Compilation — auf die wir späterhin zurückkommen werden — sie sonderte. Der Commentar zu Aboth, der Raschi zugeschrieben wird, benennt mit dem Namen Tana debe Eliahu eine Stelle, die im 17., aber auch bereits im 9. Capitel des sutta vorkommt a). Deutliche Erwähnungen des sutta finden sich bei Schriftstellern des [12. und] 13. Säculums b). Das ganze Tana debe Eliahu ist in 2 Ausgaben vorhanden c).

Wir schliessen diese Uebersicht der ethisch-hagadischen Werke mit einer nur drei Capitel enthaltenden Schrift, welche Midrasch Themurad) heisst und von R. Gedaljae) unter diesem Namen aufgeführt, zuerst aber von Azulaif) herausgegeben worden ist.

b) Tosafoth Kethuboth 105 b. Jalkut Exod. f. 108 c. R. Bechai in שלחן הד ל 12 c. [ed. Prag. f. 25 a אמרו עוד בסדר אליהו ווטא שבע חופות יש ב 25 a אברע עוד בסדר אליהו ווטא שבע חופות יש ב 25 buchst. ב הקמח ל 16 fin.] (fehlt). Irrthimilieh sprechen von einer Handschrift aus dem 11. Säc. Bartolocci (Biblioth. rabbin. Th. 1 p. 133) und Assemani (Catalog. Vatic. eod. 31). Durch die Worte בשנה החינ לוצירה ובשנה אלף רחמש לחרכן (dies wäre A. 1073) ist vielleicht das Alter der Zusätze angedeutet, wenn sie nicht gänzlich falsch sind.

c) Zwar findet sich eine Ausgabe Venedig 1550 im Cataloge der Oppenheimerschen Bibliothek (Hamburg 1826, Seite 198 N. 170) angemerkt, doch
ist die erste, von der man sicher weiss, zu Venedig 1598 (69 Bl. in 4), nach
einem Manuseript vom Jahre 1186, erschienen, [an deren Schluss der Corrector
Jacob b. Joseph Cohen bezeugt, nie dieses Werk im Drucke gesehen zu
haben]. Eine correcte Ausgabe veranstaltete R. Samuel ben Moses Heida,
der selbige zugleich mit einem weitläufigen Commentar, בערוץ בערוץ בערוץ
בערוץ, ausstattete. Sie erschien zu Prag (die erste Abtheilung enthält 177,
die zweite 62 Blatt in fol.) s. a. doch vernuthlich bald nach dem Jahre 1676,
in welchem der genannte Commentar beendigt wurde, da der Verfasser für den
Druck sorgte und sein Sohn bei der Correctur half. Aus einem handschriftlichen Exemplar eitirt zuweilen המבועד (129 a, 209 b).

d) מדרש תמורה

e) In Schalscheleth hakabbala ed. Amst. f. 24 b.

f) Hinter dem zweiten Theil des Schem hagedolim (Livorno 1786), 3

Die Tendenz dieses Schriftchens ist, darzuthun, dass Abwechselung und Contraste in der Welt nöthig seien. R. Ismael und R. Akiba werden (im 2. Capitel) als vortragend dargestellt, und das 3. Capitel legt den 136. Psalm auf die in Koheleth 3, 1—8 angegebenen Wechselfälle des menschlichen Lebens aus. Das Alter dieses Midrasch mag zwischen 6 und 700 Jahren betragen a).

## Achtes Capitel.

## Geschichtliche Hagada.

Sage und Erzählung, die wir als ein wesentliches Element der Hagada erkannt haben, durchdringen das gesammte Gebiet der hagadischen Productionen. Die Geschichte, in ihren Elementen oft selbst nur Sage und überlieferter Glauben, wird durch neue Sagen erläutert, verschönert; das gedeutete Wort und die eingeschärfte Halacha durch Erzählungen verdeutlicht, gewissermassen versinnlicht; und unter der Hülle von Geschichten, zu denen berühmte Namen des Alterthums den Stoff leihen, werden Wahrheiten vorgetragen, Schwierigkeiten gelöst, Hoffnungen und Trost bereitet. So reichen sich die Schrift-Auslegungen, die ethische Sentenz, die Sage und die moralische Erzählung die Hände zu vereinigter Anstrengung für ein gemeinschaftliches Ziel. Daher treffen wir fast in sämmtlichen Erzeugnissen der Hagada auf Sagen und Geschichten in grosser Zahl und ausserordentlicher Mannigfaltigkeit, gehen sie neben der authentischen vaterländischen Geschichte begleitend einher, bald durchdringen und beherrschen sie dieselbe.

Blatt (97—99) stark; 'zulai fand den Midrasch in einer alten Handschrift. Er beginnt: מי יהן לי שומע לי יפה כחו של אום: יחן מי יהן לי שומע לי יפה כחו של אום: הואלה שמו לי העולם מוריע על הק'בה שהוא בראו ישחבח ויתעלה שמו לעד לנצח כך העולם מוריע על הק'בה שהוא בראו ישחבח (צחים אמן ואמן נסין Zolkiew 56 a—59 b.]

a) Ton und Stil, ein jüngerer Hebraismus, einige medizinische Bezeichnungen (cap. 1) scheinen nämlich das 12. Säculum zu verrathen.

Manches, was in der Gestalt von lebendiger, dramatischer Anwendung der Schrift, zur Erläuterung derselben gegeben wurde, verknöcherte sich gleichsam im Laufe der Jahrhunderte zu einer Thatsache: Prosa wurde aus Poesie, und ein jüngeres Geschlecht mochte nicht selten die historische Einkleidung einer Wahrheit für die Wahrheit selber halten. So erscheint denn die geschichtliche Hagada hier als Zusätze zu den heiligen Büchern, dort als Abänderung derselben; die Erzählungen werden selbst zur Geschichte, oder sie sind Märchen und Parabeh.

Schon eine geraume Zeit vor dem Chronisten war, neben der documentirten Geschichte, die überlieferte Sage in den geschilderten Richtungen wirksam, Im 50. und 51; Capitel des Jeremia wird unter der Hülle dieses berühmten Namens die Zeit-Begebenheit vorgetragen; im Buche Jona die Sage zu einer moralischen Erzählung ausgebildet. Die Chronik ist reich an Ausschmückungen der älteren Geschichte und an neuen Zuthaten, die sie selbst Auslegung nennt oder Auslegungen entnommen hat. Daniel besteht zur Hälfte aus Sagen, zur Hälfte aus Einkleidungen der Zeitgeschichte in einer Form, die zugleich Auslegung des Ueberlieferten und Trost für die Gegenwart, ja selbst Begründung von Glaubenslehren gewähren soll. Etwas ähnliches bemerkt man in der Interpolation Jes, 19, 18-25. In dem sogenannten Pseudo-Esra gehört die Einschaltung vom Serubabel, die ihrem Wesen nach ethisch ist, in Ansehung der Form, gleich den Traum-Auslegungen Daniels, zur geschichtlichen Hagada, und Manasse's Gebet [aa)] ist offenbar erst ein Ergebniss des Berichtes der Chronik.

Der Midrasch war, wie der Chronist beweist, schon in dem ersten Jahrhundert der Seleucidischen Epoche herrschend; die Uebereinstimmung fremdartiger Quellen a) in Sagen und Namen zeigt oft, wie alt eine Ueberlieferung sein könne, die wir erst in jüngeren Schriften antreffen. Für manches der Art lässt sich



<sup>[</sup>aa] Hebräisch in cod. de Rossi (416) vom Jahre 1422, auch bei שלשלת הקבלה (ed. Ven. f. 19 a, ed. Amst. f. 12 a) und daraus מ-34 b, ungearbeitet und erweitert bei שלטי הנבורים f. 107 c.]

a) z. B. des Targum und des neuen Testaments, der Kirchenväter und des Tahmud, des Koran und der Hagada.

durchaus kein Alter angeben, als höchstens die äusserste Grenze, daher können die Sagen und Erzählungen, in Bezug auf ihren Urspring, oft nur gerade so wie die Werke, in denen sie uns vorliegen, klassificirt werden, nämlich nach Epochen, nicht nach einzelnen Generationen, kaum nach Jahrhunderten. Fast alle erheblichen Momente der biblischen, wie der hasmonäischen Periode waren in der vor-Hadrianischen Zeit bereits reichlich mit geschichtlichen Zisätzen und verschönernden Legenden versehen, wie ganze apokryphische Bücher und mehrere Stellen im Buche der Weisheit a), Josephus b), [Philo bb)] und dem neuen Testamente c) beweisen. In dem gedachten Zeitabschnitte machen sich aber als hagadische Geschichte vornehmlich folgende Schriften bemerklich: 1) die Zisätze zu Esther, 2) die Zusätze zum Daniel, 3) die Maccabäischen Bücher, 4) Judith, 5) Aristeas, 6) Tobia.

Der Inhalt des Buches Esther musste früh zu mannigfaltigen Volkssagen und Bereicherungen Anlass geben. Die Begebenheit, welche [in der Art, wie sie dargestellt ist] an eine Erlösung der uralten Zeit erinnerte [¹], erhielt nach [und nach] der Einsetzung des Festes Purim [²] eine besondere Wichtigkeit, die Feier grösseren Glanz, und vollends nach der Zeit des Maccabäischen Krieges, wo eine Erlösung gewissermassen erlebt und erkämpft und durch ein ähnliches Fest verewigt worden, mussten beide Ereignisse, die all-

a) Vgl. Eichhorns Einleitung in die Apokryphen S. 125.

b) z. B. die Säulen des Seth (Arch. 1, 2), Abraham, Lehrer der Astronomie (ib. 1, 8), Ansschmückung der Geschichte Josephs (ib. 2, 4, 6.), das Orakel an Pharao (ib. 2, 9), Amrams Vision u. Thermutis (ib.), Moses reisst dem Könige die Krone vom Kopfe (ib.), u. bekriegt die Aethioper (2, 10), die Anzahl der verfolgenden Aegypter (2, 15), Mose's Rede (ib.) und Muth (3, 1), der Sieg gegen Amalek (3, 2), Mose's Anrede vor der öffenbarung (3, 5), Bileams Rath (4, 6), Mose's Verschwinden (4, 8 § 48) u. dgl. u. [Arch. 8, 6, 2 ἐγοὐ δὲ καὶ ἐν τοῖς ἐπιμοφίσις ἡμιῶν βιβλίοις εὐρον etc., wo offenbar ein Midrasch gemeint wird.]

<sup>[</sup>bb) s. de vita Mosis.]

c) s. von Henoch (Brief Judae 14, 15), Michael (ib. 9), Moses (Hebr. 12, 21), Jannes (2 Timoth. 3, 8). [Vgl. Hartmann, die enge Verbindung S. 68 ff. 465 ff.]

<sup>[1]</sup> L erinnern musste. 9) f. der — Purim I., je mehr Purim ein Volksfest geworden.]

jährlich durch die besonderen Institutionen frisches Leben erhielten, manche Phantasie und manche Feder beschäftigen. Die in der Uebersetzung der LXX, befindlichen Zusätzezum Buche Esther mögen zwar von hellenistischen Juden abgefasst sein; allein sie setzen das Dasein solcher Ausschmückungen unter den Juden voraus, wie Josephus und spätere Werke bezeugen. Den Traum und die Gebete des Mordechai und der Esther findet man, mehr oder weniger von dem griechischen Texte abweichend, in dem zweiten Targum des Buches Esther, im Midrasch Esther a), in Josippon b) und endlich in verschiedenen hebräischen Handschriften c) als eigene aramäische Zuthat zu dem Buche Esther d). Dieses aramäische Stück ist, mag auch der Ursprung solcher Ausschmückungen alt sein, eine Arbeit der Geonäischen Periode, wie Inhalt e), Stil f) und

a) f. 128 bcd.

b) ed. Breithaupt S. 74-80.

c) Cod. Vatic, Urbin. 1 fol. 869 (Assemani cat. p. 452, 453); cod. [Berol. od. Ken. 150; c.] Ambrosian. B. 35 (de Rossi specimen etc. Tübingen 1783, p. 108), cod. Pii VI (de Rossi l. l. p. 8. 108); codd. de Rossi 7, 42, 737.

d) Abgedruckt bei Assemani l. l. und de Rossi l. l. p. 122 bis 142, ferner Varianten ib. p. 144—149, zusammen 51 Verse [auch Breslau 1813 in forma min.]

e) Gebete und Aufführungen der alten Wunder, des Moses u. dgl. gehören nicht in den Geist des Buches Esther; der Traum ist dem Daniel nachgebildet; Esther selber hätte schwerlich gesagt: (l. l. p. 140) רלמיסני יהחון היך ריהון (עם אירתא דוורת). Von dem Hass gegen die Götzendiener ist gleichfalls in Esther keine Spur.

Wortformen a) darthun und muss dem Zeitalter des hagiographischen Targum, nicht aber, wie de Rossi b) glaubte, dem ein Jahrtausend ältern des Mordechai zugeschrieben werden. In diesen Sagenkreis gehörte wohl auch eine Rolle von Susac), von der uns nichts als der Namen übrig geblieben ist.

Daniel, schon früh, wie aus Ezechiel erhellt, ein gefeierter Name, hat wohl bald zu mancher Erzählung den Stoff geliehen und in Babel, später in Palästina und Aegypten, verbreiteten sich in drei Sprachen die Berichte seiner Wunder und seiner Weisheit. Ihn wählte auch der fromme Zeitgenosse der Hasmonäischen Heldenthaten zur Schilderung jener Zeiten der Trauer und des Entzückens und bald war Urheber und Bedeutung dieser künstlichen Prophezeiung vergessen. Aber während man für letztere vielfach eine Auslegung suchte, wurden Daniel's Thaten mit neuen bereichert, und die älteren Nachrichten verschiedentlich modificirt. Von Daniel's Unternehmungen gegen Bel und den Drachen haben sich in der Hagada d) die Spuren erhalten. Noch eine andere Sage, den Daniel betreffend, und die ihn mit dem Propheten Habacuc [dd)] in Ver-

<sup>,</sup> vgl. Megilla f. 11 a, j. Targ. Levit. 26, 44. Midrasch Esther f. 117 a, 128 c.

b) l. l. p. 103 etc. namentlich p. 120, wo er dasjenige für interpolirt hält, was der spätern Zeit angehören möchte.

c) Nachmanides zum Pentateuch (בני הצא) כל פל 1545 f. 146 a) citirt aus einer מנלח שושן [Susanna, Delitzsch de Habae. p. 46, vgl. מנלח דו. 6 p. 256 n. ff. hieraus bei Delitzsch l. l. p. 101].

d) s. Bereschith rabba c. 68 f. 77 cd. und die nächst folgenden Anmerkungen [vgl. ברע בל in dem Piut הלילה וריי בחצי הלילה.

<sup>[</sup>dd] אריה אריה Dies vielleicht der Ursprung der Sage, woraus man

bindung setzt, ist in aramäischer und in hebräischer Sprache vorhanden; letzteres bei Josippon a), ersteres aber als ein Fragment b); das wir gleichfalls dem Zeitalter des hagiographischen Targum zuweisen müssen. Vom Daniel, der selbst ein Erzeugniss der Hasmonäischen Epoche ist, ist der Uebergang zu dem Cyklus der Maccabäer-Sagen, gleich dem von Esra zur Chronik; wie dem Chronisten die Thaten des Esra, so erscheinen gewissen späteren Autoren die der Maccabäischen Märtyrer und Helden in der Glorie des Wunderbaren. Am meisten frei von dem Sagenmässigen erhält sich das sogenannte erste Buch der Maccabäer, welches sich höchstens, gleich den klassischen Historikern, erlaubt, Gebete und Reden seinen Helden in den Mund zu legen, und das wir den "Büchern der Könige" der prophetischen Zeit gleichstellen; allein die folgenden Maccabäischen Bücher, ursprünglich in Alexandrien verfasst, sind fast nur Sage, die zum Theil in späteren Hagada's wieder angetroffen wird. Unter den vielfältigen hagadischen Thema's aus der Maccabäischen Epoche tritt die Erzählung von der Mutter und den sieben Söhnen besonders glänzend hervor, sie bildet eine Zierde

bei den LXX den Verfasser machte; die Sage vom Engel als Löwe s. Midr. Ps. 24 f. 18 d. Midr. Cant. 1, c. Bamidb. rab. 257 b, wo auch der von Palästina gekommenen Steine gedacht wird, vgl. Raschi Dan. 6, 18, Delitzsch 1, l. p. 37 ff.]

a) p. 34—37. [vgl. R. Saadia zu Dan. 6, 23 (auch bei Bochart hieroz. 3, 3 p. 749)].

b) In pugio fidei (p. 956, 957 ed. Lips.) wird aus Bereschith rabba (s. unten Cap. 18) ein aramäisches Fragment [abgedruckt in Delitzsch de Habacuco p. 32, 33] citirt, anfangend: וישליכו אותו הבורה הרא דכתיב בדניאל ואיתכנשן בביאי על מלכא ואתהפכן und mit der 21. Reihe also schliessend: אכלן אינון אריותא קדמין דמלכא וקדם דניאל. Gleich in der zweiten Reihe sagen die Babylonier von dem Könige: לביל תבר ולתנינא קטל ולכמריא (Bel destruxit, draconem interfecit et sacerdotes occidit). Sprache und Schreibart sind fast syrisch, als: שלם (ad), שלם (tradere), אלע (coëgi), מר (cibus), בישאלא (ut devorarent, esurirent), בישאלא (cibus), מר (dourine), אידיה (manum suam), סערא (capillum), אידיה (messores), מיוכלתא (cibus), ממול (et eum posnit), שאבקת (relinquis), ממול (quia), אדיק (prospexit). [Dies kommt aus der syrischen Version, wie Munk richtig hat (notice p. 85), aber schon Hieronymus (praef. ad Habac.) schöpfte diese Geschichte aus der jüdischen Ueberlieferung. Eine jüngere jüdisch-persische Uebersetzung ist u.s. in Paris (Munk p. 85); d. ganze persiche Stelle über Bel u. Drachen u. חבקוק, mitgetheilt in Delitzsch de Habac. fin.]

der historischen Hagada aller Jahrhunderte a). Von mehreren hierher gehörigen Schriften, als dem vierten Buche der Maccabäer, dem Leben des Hyrcan b), dem Buche des Hasmonäischen Hauses c) hat sich nichts als der Namen erhalten, und mit ihnen ist für manche geschichtliche Mittheilung in den jüdischen Nationalschriften vermuthlich die letzte Quelle versiegt. Mit den Maccabäischen Sagen steht das Buch Judith in einer doppelten Verwandtschaft: einestheils giebt es uns gleichfalls die Sage einer Erlösung und eines angeblichen Volksfestes; anderntheils wird in der späteren Hagada Judith als Tochter des Jochanan oder des Mathatia und als Heldin der Hasmonäischen Zeit dargestellt. Es findet sich in einer von dem griechischen Text völlig abweichenden Gestalt in den Sammlungen der hagadischen Geschichten d), und schon Hieronymus meldet, dass Judith in aramäischer Sprache von den Juden nicht als kanonische Schrift, sondern als eine Geschichte betrachtet

a) s. H. Maccab. c. 7, die Schrift de Maccabaeis (c. 8 bis 17), Gittin 57 b, Midrasch Thren. f. 67 d, Pesikta rabbathi f. 70 a, המררשים (cod. Vatic. 23 N. 4), Josippon S. 182 etc., 783, Tana debe Eliahu c. 30 f. 159 ab, Midrasch der Zehngebote N. 2, Jalkut Deuter. f. 301 d, Thren. f. 168 a, R. Joseph ben Salomo in dem Jozer: מון אורן בי אפפח (מון הווי ספרו בי עמי הילים). Einen persischen Commentar dazu findet man in cod. de Rossi 1093 N. 4.

b) I. Macc. 16, 23, 24. Vgl. Eichhorn l. l. S. 289, 90.

e) Halaehoth gedoloth f. 141 b: בית הלל בית הקני בית שמאי חקני בית הלל הכם כתבו מגרה לדורורה ער שיעמור כהן כתבו מגרה בית חשמונאי וער עכשיו לא עלדה לדורורה ער שיעמור כהן Ein zu Anfang des 4. Säculums der Seleuedistehen Aere verfasstes Buch über die Hasmonäer wurde also 800 Jahre nachher für verforen gehalten. Einer אמניה חשמונאי wird auch in der Vorrede zu חבור des R. Nissim gedacht (lib. Machab. chald. eod. K. 19; hebr. ib. 332, 338].

wurde  $[a^1]$ . [Indess ist diese aramäische Uebersetzung jünger als Origenes  $a^2$ )]. Es wäre wohl möglich, dass in einer palästinensischen Stadt a), zum Andenken an die Heldenthat eines Weibes ein Volksfest gefeiert, und nachdem die wahre Veranlassung vergessen war und einer mannigfach ausgestatteten Sage Platz gemacht hatte, der Judith zu Ehren eine Geschichte, vermuthlich noch vor der Zerstörung des Tempels, erdichtet wurde.

Die Erzählung des Aristeasb) von der Anfertigung der griechischen Bibel-Version, die schon Josephus benutzte, schmückt den Ursprung dieser Version mit einer Art mythischer Maschinerie aus, um ihr die [1] vielleicht nicht selten [auch] von den Palästinern bestrittene Autorität zu verschaffen. Vermuthlich ist alles, was er berichtet, ersonnen [bb]]; aber in der unglücklichen Zeit, in der Josephus schrieb, wurden diese Sagen um so mehr in Ehren gehalten, als sie das jüdische Gesetz, das auch anderweitig von Römern (Tacitus) und Griechen (Apion) angefeindet wurde, verherrlichten. Tobia endlich, eine moralische Erzählung, deren Ursprache und Abfassungszeit ungewiss ist - obwohl sie noch vor der Hadrianischen Epoche gedichtet scheint - war vor dem fünften Jahrhundert bereits aramäisch vorhanden. Eine kurze Erwähnung ihres Inhaltes - obschon ohne Nennung der Namen - geschieht in den Einschaltungen zum Tanchuma c). Die Geschichte Tobi ben Tobiel, in hebräischer Sprache, ist zuerst Constantinopel 1516 und 1519 erschienen [cc)]. So sehen wir denn schon in jener Periode die historische Hagada in allen Formen ausgebildet: Sagen-

<sup>[1]</sup> f. die l.: bei den Griechen und.]

<sup>(</sup>a1) in prologo ad h. l.]

<sup>[</sup>a2] in epist. ad Africanum.]

a) Bethulia [Bετιλούα], wenn der Namen nicht fingirt ist, könnte בתול] (Jos. 19, 4) oder] בית חלא (j. Maaseroth c. 2 § 2), in בית חלא [ef. בית חלא בית חול [ef. בית חלא שלא] Ebedjesu 96)] verwandelt, sein [(aber die Lage?).]

b) Hebräisch von R. Asaria de' Rossi in Meor enajim f. 10 b-26 b.

<sup>[</sup>bb) Vgl. auch Bernhardy Grundriss Th. 1 Halle 1836 S. 365.]

c) האוענן f. 86 ed. vgl. die Geschichte von Mathanja im Midr. der Zehngebote N. 7. (s. unten S. 144.)

<sup>[</sup>cc] Sie ist persisch übersetzt ms. (Munk l. l. p. 84).]

geschichte, Legenden, Ausschmückungen, Bearbeitung von Volkssagen, moralische Erzählungen, Parabeln, und zwar sowohl in aramäischer als in griechischer Sprache, und manches, das uns in jüngeren halachischen, hagadischen, targumischen Werken aufbewahrt ist, dürfte seinen Ursprung in jener Epoche haben, welche zu allen Thätigkeiten der späteren Jahrhunderte den Grund gelegt hat.

Die Reihe des geschichtlichen Midrasch aus der folgenden [mischmisch-] tahnudischen Epoche (A. 140—500) eröffnet ein Werk, das vorzugsweise Hagada heisst: die Hagada zu Pesach a) und zwar, weil es an den Abenden dieses Festes in jeder Familie vorgetragen, erzählt wird. Es enthält eine kurze Schilderung von dem Auszuge aus Aegypten, mehrere dahingehörige Stellen aus den halachischen Schriften und Danksprüche. Das älteste Stück ist vielleicht der hebräische Anfang; nächst dem die aramäische Introduction, die aber in ihrer jetzigen Gestalt erst nach der Zerstörung Jerusalems gearbeitet sein kann; das übrige findet sich grossen Theils in der Mischna, Tosefta, Mechiltha, dem Sifri und beiden Tahmuden b).

מנדה oder חברת מערה, auch אנדהא genannt, (s. Pesachim f. 115 b, [cf. 17 c. 24 f. 45 d)], mufasst eigentlich nur den Theil des gedruckten Pesach-Vortrages, der sich mit den Worten נאמר לפנין הללוידן endigt. Hierauf folgt nämlich in 2 Abschnitten das 557 (Ps. 113 bis 118), der Schluss-Segen משר נאלנו (den R. Tarfon und R. Akiba verfasst zu haben scheinen, s. Mischna Pesachim c. 10). Das Gebet יהללון (von Rab Jehuda citirt, Pesachim 118 a), der 136. Psalm, der Hymnus בשמה (von R. Jochanan angeführt, ib.). Hiermit war der zweite oder uneigentliche Theil der Hagada, nämlich das Hallel, geschlossen. Nach und nach wurden noch hinzugefügt: 1) einige Gebetstücke für den Sabbat, die auf משכת folgen, 2) zwei im elften Jahrhundert verfasste Piutim, 3) der von R. Joseph tob Elem herrührende Schluss NEEL. Keine rabbinische Autorität des Mittelalters kennt eine weitere Zuthat der Hagada. Erst etwa seit dem 15. Jahrhundert sind noch 4 Stücke hinzugesetzt worden: כי לו נאה, cr לו אחר מי ירוע, אדיר הוא ,כי לו נאה, und [(l. noch später)] das einem deutschen Volksliede nachgeahmte הדר נדיא; sie sind in neueren Ausgaben der Pesach-Hagada mit Recht unübersetzt geblieben. [In Murners Uebersetzung (Frkf. 1511 in 4.) fehlen preces quaedam et hymni (Wolf 2, 1287).] R. Saadja Gaon (s. Abudraham f. 85 a) schloss mit dem erwähnten Schluss-Segen die Hagada. R. Amram Gaon eifert gegen Aenderer in der Hagada (תשב"ץ Th. 3 No. 290).]

b) או מה נשתנה ist aus Mischna Pesachim 10, 4 und älter als die Tempel-

So wie diese Hagada in ihren Bestandtheilen halb historisch, halb liturgisch ist, so bietet eine zweite dieser Periode angehörige Schrift eine gleiche Doppelgestalt dar: nämlich Megillath Taa-

Zerstörung, daher ist auch der darin befindliche Satz, die Opferspeise betreffend, später ausgelassen worden (vgl. die Pesach-Ordnung im Mordechai), עברים היינו citirt Rava in Pesachim f. 116 a. עברים היינו wird schon von Tosafoth Aboda sara (f. 45 a) aus der Hagada angeführt, scheint ihr also eigenthümlich anzugehören; eine ähnliche Erzählung liest man Tosefta Pesachim Ende. אמר רבי אליעור בן עוריק findet sich in der Mischna (Berachöth 1. 5). Tosefta (Berachoth 1). Mechiltha (f. 8 a) und dem Sifri (בארד Col. 170). ברוך המקום bis ברוך הוא scheint jüngeren Ursprungs; Phrasen der Art trifft man im Tana debe Eliahu (vgl. vornehmlich c. 18 f. 103 b, s. oben S. 113) und im Tanchuma (s. unten Cap. 12). בנגד ארבעה בנים ist der Mechiltha (f. 8 c und Ende 2) entnommen, und stammt aus einer Boraitha (s. j. Pesachim 10, 4, wo die Antworten anders geordnet sind). יכול מראש gehört gleichfalls der Mechiltha (f. 8 c). מתחלה עובדי עיון citirt Rab (i. Pesachim 10, 5. Pesachim f. 116 a), vermuthlich meinte er das ganze, bis דצ"ד עד"ש באייחב bis מעולנו מידם דצ"ד עד"ש באייחב bis מעולנו מידם wird in Bruchstücken an verschiedenen Orten wiedergefunden. Schon die Misehna (Pesachim 10, 4) sagt: דורש מארמי אובד אבי עד שינמור ככל , und in der That ist jener Abschnitt ein Midrasch der hier angegebenen biblischen Stelle (Deut. 26, 5-7), welchen die Mischna bereits vor sich gehabt haben mag. Ausserdem kommt das Stück וירד מצרומה bis auch im Sifri (כי תבא Col. 21 b [cf. Jalk. Deut. f. 301 a]) vor, woselbst es dann heisst: וירא את עניינו כמה שנאמר וראיתו על האבנים וארת עמלינו כמה שנאמר כל הבן הילוד היאורה חשליכוהו וכוי אגדה ורי יהודה היה נורתו בהם סימנים רצ"ך עד"ש בא"חב. Demnach hätte - mit unwesentlichen Abweichungen - der gesammte Abschnitt im Sifri gestanden; das Wort מנדה bezeichnet ganz deutlich, dass hier so sehr abgekürzt werde, weil die Stelle anderweitig aus der Hagada bekannt sei. (Ein kurzes Citat siehe Joma 74 d). Wirklich findet man sie vollständig im לקח טיב (f. 83 a) des R. Tobia, der bekanntlich den Sifri excerpirt |dass aber die ganze Stelle chemals in Sifri selbst zu lesen war, erhellt aus מירוש תפלורן ms. ימארמי ואובד אבי עד רבן גמליאל וכל האגדה הוא נדרש מספרי בוודוי בכורים. Von dem Stück ועבררזי בארץ מצרים findet sich auch in der Mechiltha (f. 4 b) eine Spur, und der Schluss wird amplifizirt in Schemoth rabba c. 8 Ende mitgetheilt (אשכל הכפר c. 85 citirt aus der מעכל הכפר אנדרת פסח ישכל הכפר) רבי יוסי הגלילי Den Abschnitt אני הוא ולא אחר bis ולא מלאך. אימר (bis מכורה מכורה) liefert die Mechiltha (f. 13 d) abgekürzt; vgl. Midr. Ps. c. 78 f. 30 b. Anf das, wie ich glaube, der Hagada selbst gehörende Stück כמה מעלות שובורן bereits selbstständig in כוורי 3, 11 angeführt], folgt der letzte, die Psalmstücke einleitende, Theil der eigentlichen Hagada: רבן נמליאל אומר, der sieh fast mit denselben Worten in der Mischna (Pesachim 10, 5, 6, vgl. Midrasch Ps. 113 f. 40 d) findet [s. Reifmann über die Hagada in צין 2, 61 ff.].

nith a), die Hagada und Halacha zugleich ist. In diesem Büchlein werden nach der Reihefolge der Monate des jüdischen Jahres die Tage aufgezählt, an welchen wegen eines freudigen Ereignisses, an das sie erinnern, nicht gefastet werden darf. Demnach ist die Tendenz der Schrift eine practische Halacha, ihr Inhalt aber besteht aus Erzählungen überlieferter Geschichte. Diese Megilla, ursprünglich in aramäischer Sprache und etwa zu Anfang des zweiten Jahrhunderts abgefasst b), enthält ohne Zweifel Elemente, die aus älteren Werken herstammen, aber auch deutliche Merkmale jüngerer Zusätze c). Sie wird schon in der Mischna und nachherigen halachischen Schriften als ein geschriebenes Buch citirt d), jedoch war gegen die Mitte des 3, Säculums die für jene Tage vorgeschriebene Verfügung des Nichtfastens bereits aufgehoben e), Manches in dem Buche stimmt mit der beglaubigten Geschichte überein; dasjenige, was sich davon erhalten hat, ist öfter gedruckt und commentirt worden f), in seiner jetzigen Gestalt jedoch offenbar ein Commentar der älteren Megilla dieses Namens, doch älter als das 8. Säculum q).

Von einer Megillath Juchasin h) ist in der Mischna und sonst noch einige Male die Rede i). Dies Buch hat Geschlechts-

a) מנלה מענים Amst. 1711, 12 Capitel stark.

b) s, Baba bathra f. 115 b, [Rosch hasch, 19 a.] vgl. Cholin f. 129 b.

c) Vgl. Wolf biblioth, Th. 1, p. 385, Th. 2 p. 1325, Th. 3 p. 1196.

d) Mischna Taanith 2, 1. j. Taanith c. 1 § 4, Sabb. 13 b, Taanith 15 b. Cholin 129 b; vgl. Raschi zu Ernbin 62 b, Taanith 12 a, 15 b, 17 b.

e) Schon R. Jonathan sagt (j. Megilla 1, 4, j. Taanith 1, 4, 2, 12): -בטלה מגלת הענירו

f) Eine Handschrift vom Jahre 1344 hat de Rossi (cod. 117); die ältesten Ausgaben sind Mantua 1513 und Venedig 1610.

h) מגלת יוחסיו.

i) Mischna Jebamoth 4, 13, j. Taanith 4, 2, Jebamoth 49 a [l. b], Vaichi rabba f, 110 b, Jalkut Chron. f, 159 a, Pesachim 62 b; aus letzterer Stelle möchte

Verzeichnisse und Familiennachrichten, offenbar aber auch hagadische Sagen und erdichtete Genealogie, enthalten. Dergleichen verdächtige oder ersonnene Geschlechtstafeln finden sich bereits in der Chronik, im Buche Judith, [den Evangelien] und den Targumim der späteren Jahrhunderte [aa)]. Nicht viel Tröstlicheres lässt sich von einem Buche Adams a) sagen, das man schon zu Anfang des 3. Säculums gekannt haben soll und das offenbar apokryphisch war, wenn man nicht die ganze Erzählung als Allegorie betrachten will. [Hieher gehört auch das nur noch griechisch vorhandene Buch vom Leben und Tode der Propheten bb).]

Indessen hat es um jene Zeit verschiedene Sammlungen von Sagen und Erzählungen gegeben, die selbst, gleich ihrem Inhalt, verschiedenen Epochen und Verfassern zugehören. Wir haben Boraitha's, die Geschichte enthalten b), und Werke mit theilweisem Inhalt der Art, die Compilationen sind, und ältere schriftliche Quellen voraussetzen c). Zudem finden sich Fragmente von geschichtlicher Sage, die unstreitig irgend einem Buche entnommen sind, zumal da wir Aehuliches im Josephus vorfinden d). Ferner werden oft im Tahnud Erzählungen blos citirt und demnach als bekannt vorausgesetzt, oder nach ihrem kurzen Inhalte angegeben, die man

man folgern, dass die chronistischen Genealogien in diesem Buche gedeutet wurden [bei Jalk. Ex. f. 98 b מַלֶּלְתְּ Die Chronik selber heisst daher מל בי (8. מְלְיםִי f. 6 a u. בַל בי No. 4)].

<sup>[</sup>aa) vgl. die γετεαλογίαι bei Paulus ad. Tit. 3, 9, 1 Timoth. 1, 4.]

a) Vgl. die Antwort Samuels, Baba mezia f. 86 a, Beresch. rabb. f. 27 d etc., Vajikra rabba 181 b, Midr. Kohel. 84 a.

 $<sup>[</sup>b\bar{b})$ s, H. A. Hamaker, commentatio in libellum de vita et morte prophett. Amsterd. 1833 in 4.]

c) Ein grosser Theil der Hagada's in den Tahnuden und Midraschim gehört hierher, zumal wo die Geschichten sich häufen, wie in Aboth R. Nathan, Midrasch Thren., Tr. Taanith u. dgl. m.

d)z, B. von Elasar Poira, s. Kidduschin l. l. [und Joseph. archaeol. 13 s. auch arch. 14, 9. 4–17, 6, 4.]

in späteren Werken ganz oder vollständiger findet a). Anderntheils sind in den Schriften der Geonäischen Periode viele Geschichten zu finden, die älter als diese Schriften sind, obgleich sie in den älteren Werken vermisst werden. Endlich citirt Raschi ausdrücklich bei Gelegenheit der Vervollständigung in der Gemara nur angedeuteter Geschichten, die Bücher der Hagada als seine Quelle b). In diesen Büchern waren Erzählungen der mannigfaltigsten Art gesammelt; neben alten Ueberlieferungen standen sehr neue Geschichten, von denen manche durch jüngere Hände der talmudischen Hagada einverleibt wurden. Solche Zusätze aus der Hagada pflegen an denjenigen Stellen der Gemara sich zu finden, wo die Formel קרו ליה ("weshalb nannten sie ihn so?") eine nachfolgende Erklärung einleitet c). Von den in den halachischen und hagadischen - auch den verlorenen - Werken befindlichen Erzählungen sind späterhin Sammlungen angestellt worden, die theils handschriftlich, theils gedruckt noch vorhanden sind d). Eine in der Vaticanischen Bibliothek befindliche Compilation der Art e) enthält unter den 33 Geschichten auch

a) Vgl. Cholin 106 a oben [j. Berach. c. 8 § 1 f. 31 b על הראשונים הווא למעל בשר חויר (באכל בשר חויר) mit Tanchuma 73 b, Taanith 8 a mit Aruch הוויר, Sanbedrin 44 b mit j. Chagiga 2, 2; [ferner Kiddusch. 80 b האי עוברא und R. Chananel in Tosaf. ib. (die Matrone von Ephesus)] s. Raschi zu Nedarim 50 ab, Sota 22 a, Cholin I. l.

b) אנדה אנדה oder אנדה (ספרי אנדה); s. Raschi zu Taanith l. l., Meila 17 b, Sanhedrin 31 b, Bechoroth 16 a; vgl. Rapoport רבינן נהן S. 45 Anm. 45, und רבינן נהים S. 79 Anm. 39.

e) Rapoport רבינו נתן S. 72 [74].

מעשיות החלמור (del.)], Venedig 1644; חבור מעשיות החלמור (Ferrara 1554 in 8. (36 Bl.), Venedig 1605 in 8 (56 Bl.), Verona 1647 in 12. Vgl. anch [(del.)] Catal. Oppenh. 8, 704 N. A. 323, die verschiedenen jüdischdeutschen Maasse-Bücher (Wolf Th. 2 p. 1360), חברר הדרורה (T. 137 a und die folgenden Anmerkungen. Cod. Vatican. 285 und 299. Cod. de Rossi 563 N. 11. 24. 26. 30. יוברות המורי (בשביעה מורי להמורי (בשביעה מורי (בשביעה מו

e) Cod. 285, auch cod. 299,

folgende: Judith, Antiochus, die Mutter mit den sieben Söhnen, Armilus, Ben Sira und eine Erzählung von R. Josua ben Levi, mit welchem Elia reist, welcher scheinbar stets den Leuten, die ihn gastlich aufnehmen, übel mitspielt, während er den Bösen Wohlthaten erzeigt. Zuletzt erklärt er den Zusammenhang der Sache dem erstaunten R. Josua, mit der Lehre, dass die Wege der Vorsehung verhüllt seien u. s. w. a). Deutlicher wie in dieser Geschichte konnte es nicht verrathen werden, dass hier Elia und R. Josua blos hagadische Personen sind, um der Belehrung Colorit zu geben. Ohne Zweifel sind mehrere Geschichten, in denen die Genannten figuriren, blosse parabolische Einkleidungen, die einestheils an die ethische, anderntheils an die dramatisch auslegende Hagada anknüpfen; in allen drei Formen war es dem Darsteller nur um die geistige Frucht zu thun, die von der hagadischen Hülle umschlossen ist. Geschichtliche Parabeln der Art finden sich in den verschiedensten Werken der Hagada b).

a) Dieselbe Geschichte (jildisch-deutsch im Oppenh. Cat. Octav N. 884 [und Maase-Buch f. 11]) hat auch R. Nissim aufgenommen (s. unten S. 133), früher aber schon in einer veränderten Gestalt Muhamed (Koran Sura 18 die Höhle), der die, stets gemeinschaftlich und hier sehr passend auftretenden Charactere des Elia — des überall gegenwärtigen Retters und Lehrers — und des frommen, an Wunderschicksalen wie an Hagada's reichen R. Josua ben Levi, höchst ungeschickt in Pinchas (wie man dort den "Diener Gottes" erläutert, auch ist nach jüdischen Sagen Elia und Pinchas identisch) und Moses verwandelt, letztern als den Schüler darstellend. Rapoport, von welchem diese Bemerkung (in einer geschriebenen Beilage zu seinem Leben des R. Nissim, Anm. 39 am Schluss) herrührt, folgert auch hieraus [(l. beweist damit)] ganz richtig, dass manche erst in späteren Samulungen befindliche Erzählungen weit älter seien. [Neu bearbeitet ist die Erzählung in Adlers Synagoge, B. 1 S. 112–118, auszüglich bereits in Creizenach's Geist u. s. w. (1824) S. 328—330.]

Man hat aber den historischen Vorrath der Hagada noch auf andere Weise als sittlich religiöses Moment bearbeitet, den poetischen Einkleidungen hatten noch drei Gattungen von Geschichten in dieser Beziehung eine wesentliche Bedeutung: 1) National-Begebenheiten, 2) Wundersagen, 3) Züge aus dem Leben hochgeachteter Personen. Während die Schicksale des jüdischen Volkes, die Schilderung seiner mannigfachen Leiden, die Beschreibung glücklicher Rückkehr von Trübsal zur Freude, die Bande des Glaubens und der Nationalität fester knüpften, erhöhete das geglaubte Wunder das Zutrauen zu dem Gotte der Väter, der auch der Gott der Verstossenen ist, und aus dem Leben der Frommen und der Weisen schöpfte man Muth und Belehrung. Solchergestalt entstanden Sammlungen von Geschichten aller Art, Behufs der Stärkung im Glauben und in der Tugend. Unter diesen ist die berühmteste diejenige, welche R. Nissim etwa um das Jahr 1030 veranstaltete und zunächst für seinen Schwiegervater Donasch a) bestimmt hatte. Die Erzählungen werden durch den Verfasser zu einem Ganzen, das als Sittenbuch auftritt, vereinigt und weiss er mit vieler Gewandtheit aus einem Thema in ein anderes überzugehen, auch hier und da der Darstellung mehr Leben zu verleihen. Die meisten von diesen Erzählungen, deren Zahl sich auf etwa 60 beläuft, finden sich in der Mischna und der Boraitha b), in dem jerusalemschen c) oder dem babylonischen Talmud d), in den Schriften der Haga-

mit Hiob. Schon in der Chronik (II. 21, 12) tritt Elia nach seinem Verschwinden auf.

a) Laut Titel und Vorrede des Büchleins; vgl. Rapoport הבינו (בסים S. 74, 76—78. Dass dieser Donasch der bekannte Grammatiker sei, ist indessen nichts weiter als Vermuthung.

b) חבור יפהן ed. Amst.] f. 18 a der sterbende Vater (Edujoth 5, 6), 10b der Schüler und das Mädchen (Sifri Col. 68, vgl. Menachoth 44 a).

c) 3 b das Begräbniss (j. Chagiga c. 2 § 2, Sanhedrin 6, 6), 27b das Verwahrniss (j. Demai c. 1 § 3; vgl. Debarim rabba f. 292 a), 34 b Abba Judan (j. Horajoth 3, 4; vgl. Vajikra rabba f. 170 d).

d) 2 b R. Broka (Taanith 22 a), 6 a der Taubenschlag (Kidduschin 39 b, Cholin 141 a), ib. Elisa ben Abuja (Chagjiga 15 a), 7 b das Gesicht Mosis (Berachoth 61 b), 8 ab zwei Geschichten von Nachum Gimso (Taanith 21 a [vgl. j. Pea Ende]), 9 a R. Elasar ben Simeon (Baba mezia 85 a), ib. Rabbi (ib.), 10 a R. Chija bar Abba (Sabb. 119 a), ib. Joseph der Sabbat-Verehrer (ib.),

da a), zum Theil etwas anders lautend, wieder. Einige sind älteren, jetzt verlorenen Geschichtssammlungen entnommen b). Für einige aber fehlt bis jetzt die hagadische Quelle c), die entweder eben jene Hagada-Sammlungen oder vollständigere Exemplare der uns bekannten Hagada's waren. Das Werk des R. Nissim ist ver-

- b) 16 a die Hexe (angedeutet Sota 22 a, s. ib. Raschi). 26 b die Vernachlässigung des Händewaschens (s. Joma 83 b, Cholin 106 a ob. und Raschi ib.; allein die Geschichte findet sich auch Tanchuma 73 b, Bamidbar rabba 279 c). 38 b R. Josua ben Levi (s. unten S. 141). 29 b Nathan und Channa (s. Sanhedrin 31 b und Raschi ib., Sabb. 56 b und R. Tauu ib. in Tosaf., Schechloth N. 42 f. 13 d, Rapoport מתנה (s. 79, 80) [; bearbeitet in 31 s. 714 ff.].

<sup>10</sup> b Kamchith (Joma 47 a [vgl. j. Joma 1, 1]), ib. Rab Huna und seine Nachbarin (Taanith 21 b), 11 b R. Saccai (Megilla 27 b), ib. und 12 a vier Erzählungen von R. Chanina ben Dosa (Taanith 24 b, 25 a), 13 b R. Meir (Aboda sara 18), 15 a die Frau Rab's (Jebamoth 63 a), ib. b. die Frau des R. Chija (ib.), 16 a die Jungfrau und die Wittwe (Sota 22 a), 16 b R. Akiba's Frau (Nedarim 50 a), 17 a Hillel (Joma 35 b), ib. b R. Elasar ben Charsom (ib.) ib. Schemaja und Abtalion (ib. 71 b), ib. Onkelos (Aboda sara 11 a), 18 b der geduldige Hillel (Sabbath 31 a, Aboth R. Nathan c. 15), 19b Nicodemon (Taanith 19 b, 20 a), Abaje (ib., 21 b, 22 a), 26 a R. Meir (Joma 83 b), ib. b Antonin und Rabbi (Aboda sara 10 b), 28 b ein Schüler (Berachoth 23 a), 29 a R. Akiba (Erubin 21 b), 34 a Elasar Bartota (Taanith 24 a).

schiedentlich aufgelegt a), aber durch mancherlei Glossen und Fehler entstellt b).

a) Ferrara 1557, 48 Blatt in 12, unter der Benennung : הכנר יפה מהנשנעה Amsterdam 1746, 40 Bl. in 8; Zolkiev 1799. Die letztgenannte Ausgabe ist vermuthlich ein Abdruck der Amsterdamer, obgleich auf dem Titel nichts davon gesagt worden, und blos auf die Ausgabe von Ferrara verwiesen wird. Allein der grösste Theil dieses Werkes findet sich bereits in [der Sammlung Const. 1819 in 4 und fast wörtlich hieraus abgedruckt in] einem zu Venedig A. 1544 den 12. Schebat, in klein Octav gedruckten Buche, enthaltend: Alfabeth des Ben Sira (1 b bis 30 a), מעשה תורה (30 b bis 37 a), ארחות חיים (79 b bis 84 a), und שבתלמור שבתלמור (37 b bis 79 a), welches letztere, mit mancherlei Versetzungen - die ein übel verwahrtes Manuscript verschuldet haben mag - aber [(mit-aber del.)] oft mit richtigeren Lesearten als die jüngeren Ausgaben, den grössten Theil dieses Nissimschen Werkes ausmacht, Wenn man den Inhalt von [ed. Constpl. p. 6 und 9 ed. Ven.] f. 44 a Zeile בני שאל אכור לן bis 45 b Z. 4 v. u. בני שאל אכור לן und den von [p. 18 und 19 (ib.)] f. 55 b Z. 2 נופן bis 57 a Z. 3 v. u. הכמים דיל bis 57 a Z. 3 v. u. ihre Stellen mit einander vertauschen lässt, so erhält man die Ordnung der Amsterdamer Ausgabe; jedoch fehlt in dem [Constpl.] Venetianischen Drucke folgendes aus der genannten Ausgabe: 2 a bis 3 b unten (Vorrede), 4 b unten bis 6 b Mitte מקברן (die Geschichte von Elia und R. Josua und das meiste aus der Erzählung Elisa ben Abuja), 6 b Z. 6 v. u. bis Z. 3 ניהנם, 10 a u. bis 10 b M. (Joseph Verehrer des Sabbat), 28 ab (R. Meir und seine Wirthin), שלן אפרש לד אלן bis 38 b העושים במסתרים (worunter 3 Erzählungen). Mehr darin aber ist; ed. [Cstpl. p. 32 n. ed.] Vened. f. 69 b oben 8 Reihen (gehört in ed. Amst. hinter f. 27 b Z. 3 777: von künstlichen oder räthselmässigen Ausdrücken); [ed. Ven.] f. 38 a unten bis 40 a oben die Beschreibung des Paradieses und der Hölle (gehört ib, 6 Reihen vor dem Schluss des Werkes [welche in der Constpl. Ausg. einen besonderen Theil der ganzen Sammlung ausmacht, nämlich No. 2 und von den מעשיות getrennt istl. In Bezug auf einzelne Phrasen und Worte herrscht übrigens eine merkliche Verschiedenheit.

b) Am correctesten ist der [Constpl.] Venetianische Druck, der von mehreren — zum Theil sehon von Rapoport gerügten — Fehlern frei ist, z. B. ed. Amst. 8 a עומרים בענין לנחנים שנים ולנחוץ או שלורון והבנין עומרים בענין לנחנים שלורון והבנין עומרים בענין לנחנים שלורון או או או שלורון והבנין עומרים בענין לנחנים שלורון או שלורון והבנין שלורון והבנין שלורון למספר שלורון שלורון בא statt dessen (weniger unrichtig): Simeon ben Elasar. 12 a statt: משמעות ה או הובל שלורון שלורון וופא men בלשון רבן מהם בלשון רבן וורב וורב בלראן מהם בלשון רבן וויף או בלורון בלורון וויף או בלורון שלורון בלורון ב

Wir wenden uns nunmehr zu einzelnen aus dem Geonäischen Zeitalter stammenden Erzählungs-Schriften, deren Reihe wir mit dem aramäischen Schriftehen: Buch des Antiochus a) eröffnen. Es enthält eine ziemlich fabelhafte Beschreibung b) der Bedrückungen des Antiochus und der Siege der Hasmonäer und folgt in der Zeitrechnung c) und manchen andern das Fest Chanuka betreffenden Nachrichten dem Talmud. Der Text hat sich in Handschriften erhalten d), sein Inhalt wird von verschiedenen alten Autoren e) citirt; die hebräische Uebersetzung ist oft gedruckt f). Grössere Aufmerksamkeit fordert die unter der Benennung Seder olam sutta g) bekannte chronologische oder geschichtliche Arbeit, von welcher die ersten drei Fünftheile blos die Namen und Zeitdauer

richtig: אָסָכּן, סבאָ, 33 a Z. 6 feblt das zweite רְרְחַמִין, 34 a unten. מין המון רבים 1962. פון 34 a unten ברתומא ברתומא ברתומא (כ. 1 geg. Ende. ed. Cracau f. 12 b I. איש בירות bei איש בירות בירות bei ברתונא bei איש בירות בירות בירות א bei ברתונא מירות בירות בירות מון איש בירות בירות בירות מון איש בירות ביר

מנלת אנטיוכם (a)

b) Unter andern wird erzählt, der Feind habe 772 tausend Mann verloren und Nikanor sei im Tempel erschlagen worden; Antiochus habe im 23. Regierungsjahre die Verfolgungen begonnen, u. dgl. m.

c) Die Verfolgungen hätten 213 Jahre nach dem Tempelbau begonnen und die Nachkommen der Hasmonäer — worunter er auch die Herodäer zu verstehen schein" — 206 Jahre regiert; s. Aboda sara f. 9 a, Seder olam sutta, vgl. R. Asaria de' Rossi i. 1. c. 26.

d) Er beginnt אד עלמא endigt עד עלמא (Biscioni catal. p. 143 cod. 52). Handschriften: ans dem dreizehnten Jahrhundert bei Biscioni l. l.; circa A. 1300 de Rossi c. 414; [ans dem 14. Jahrh. s. c. Ken. 637] circa 1400 ib. cod. 989; aus dem 15. Jahrhundert ib. c. 951; A. 1474 ib. c. 1026; A. 1484 ib. cod. 535; von der Wagenseilschen Handschrift s. Wolf Th. l. p. 204.

e) Megillath Taanith c. 9, vgl. ib. c. 12, Abudraham f. 74 a. R. Abraham ben David (דברו מלכי בית שני Anf.) scheint mehr den Josippon zu benutzen. [במני שמפורש במנלת אנטיוכס ed. Const. f. 3 a

f) [Neapel 1491, Const. 1505, Mantua 1557, 5 Bl. in 8. 1720 s. l. in 16. [Mantua 1725 in 8. Wien Siddur 1819 f. 202.] Handschriftlich in cod. de Rossi 414; älter als A. 1438 im cod. Vatic. 26; vom J. 1469 cod. de Rossi 850; vom Jahre 1480 bei Wolf Th. 1 p. 204. Auch findet sich diese Erzählung in verschiedenen älteren Ausgaben des Machsor [מַרְתִוּרְרָן Ven. 1666 in 8. Sabionetta 1557 in 4. f. 24 u. 25, in מַרְתַרֶּרְתְ מַרְתַ מַרְ מַרְּתַרָּן מַרְלַתְּרָן מִירָּן מַרְּתַרָּן מַרְלָּרָן מִלְּרָן מִרְּלֶרְן מִרְלֶרָן מִרְּלֶרְן מִרְּלֶרְן מִרְלֶרָן מִרְּלֶרְן מִרְלֶרְן מִלְּרָן מִרְלֶרְן מִרְלֶרְן מִרְלֶרְן מִרְלֶרְן מִרְלֶרְן מִרְּלֶרְן מִלְּרָן מִלְּרָן מִלְּרָן מִרְלֶרְן מִרְלֶרְן מִלְּרָן מִלְּרָן מִלְּרָן מִיּבְּלְּרָן מִיּרְלֶרְן מִלְּרָן מִרְלֶרְן מִלְּרָן מִיּרְלֶרְן מִיּרְלֶרְן מִיּרְלֶרְן מִוּ 198 a, in polythylogen.

g), oft gedruckt, unter andern hinter der Cracauer Ausgabe des Juchasin (165 b—168 b); Amst. 1711 hinter Seder Olam.

der 50 Geschlechtsfolgen angeben, welche nach der Bibel von Adam bis incl. den König Jojakim geblühet haben. Zugleich neunt der Verfasser, von David an, die jedem Zeitalter zugehörigen Hohenpriester und Propheten, giebt auch die Lebenszeit der einzelnen Söhne Jacobs an. In dem übrigen Theile des Buches, der nicht volle 3 Quartseiten ausmacht, werden als in gerader Linie von dem Könige Jojakim abstammend noch 39, also in allem 89 Geschlechter aufgezählt, und zwar bildet diese Reihe ununterbrochen die Succession der babylonischen Exilfürsten. Von dem 17ten (Nachum) bis zu dem gegen Ende des 5. Jahrhunderts hingerichteten Mar Sutra werden, eben so wie früher bei den Königen, bei jedem die Lehrer (סכמים) genannt, die zu seiner Zeit gewirkt haben, und ihm gleichsam zur Seite gestanden. Bei Gelegenheit dieser Geschlechtsfolgen werden die Namen und Regierungsperioden einiger babylonischer, persischer, syrischer und jüdischer Regenten, einzelne Notizen aus der Zeit der Sassaniden-Herrschaft und schliesslich mit Wundersagen untermischt, die über die persischen Juden, namentlich über die Exilfürsten, gegen den Schluss des 5. Säculums ergangenen Verfolgungen, mitgetheilt. Obwohl dieses Buch als Auszug und Ergänzung des Seder Olam erscheint, und daher auch einen ähnlichen Namen erhalten hat, so weicht es doch in Absicht und Ausführung durchaus von jenem ab, welchem es nur durch den Stoff und die äusserliche Form, nicht aber im Geiste ähnlich erscheint, Die Tendenz dieser Schrift ist: Documentirung der Patriarchen-Familie von Babylon als rechtmässiger Nachkommen des Davidischen Hauses [a)]. Die Reihe dieser Exilfürsten eröffnet daher der König Jojachin, welchem sein Sohn Schealthiel und hernach sein Enkel Serubabel folgen. Der Verfasser lässt letztern, nachdem die Mauern von Jernsalem und der Tempel durch Esra hergestellt worden, wieder nach Babel zurückkehren und daselbst sterben. Nach diesem tritt nun eine Reihe von Nachfolgern auf, fast lanter unbekannte Namen, so dass erst der zwanzigste dieser Exilfürsten, Anan, als Zeitgenosse des Samuel aufgeführt wird. Auf diese Weise müssten

<sup>[</sup>a] Derselben Ansicht huldigen die Geonim R. Zemach (בשובה am Ende) und R. Scherira (השובה bei Juchasin f. 115 a) so wie Tanchuma (s. unten S. 235, 236)].

jene Fürsten - von denen übrigens keine ältere Quelle etwas weiss - selbst nach der um viele Jahre kürzeren Epochen-Rechnung unseres Verfassers, so äusserst lang regiert haben, dass im Durchschnitt je drei ein Jahrhundert umfassten. Der Verdacht aber, dass diese Geschlechtstafel gleich ähnlichen aus früher und später Zeit [z. B. denen des Eldad aa)] erdichtet sei, wird durch die Bemerkung zur Gewissheit, dass'die Namen 1 bis 13 und 16, 18, 19 einer Stammtafel der Chronik entlehnt sind a). Zwar hat man schon früh hinter gewissen Genealogien und Familiennachrichten des Chronisten mehr gesucht, als der schlichte Wortverstand giebt b); dieses geschah aber einestheils nur bei Nachrichten aus der ältern Zeit, die an keinen Punkt der wirklichen Geschichte anzuknüpfen waren, nicht aber mit deutlichen Geschlechts-Verzeichnissen der spätern Epoche, anderntheils war die Auslegung solcher dunkeln Nachrichten ein Midrasch, keine Zuthat zu denselben. Es wäre auch unerklärlich, warum der Chronist den Stand und Wirkungskreis iener Männer so ganz und gar verschwiegen hätte. Da dem-

<sup>(</sup>aa) s. מכלכ יופי ad Ps. 89.]

a) Folgendes ist die richtige Aufzählung der 39 Generationen: 1) יכניה חסריה (7) ברכיה (6) חנניה (5) משולם (4) זרובבל (8) שאלתיאל (2) (יויכין 1. אים איה (13) אובריה (13) אוביה (13) שמעיה (10) אובריה (19) ישעיה (19) חזקיה (19) אובריה (19) אובריה (19) אוביה (der Name fehlt, vielleicht אלישיב; vgl. I. Chron. 3, 16-23), 14) רב (15) שפט (s. I. Chron. 3, 24), 17) נחום (18, 16) עקוב (I. Chr. I. l.). שפט (I. Chr. 3, 22), 20) ענו (ib. 23 ענו (vgl. Midrasch Ruth 44 a, aber auch j. Sota 9, 14), 22) (als dessen Chacham R. Jehuda ben Ezechiel, der am Ende des 3. Jahrhunderts starb, genannt wird), 23) עקביא, 24), 25) מר עוקבן (hier erst scheinen die Nachrichten einen geschichtlichen Boden zu betreten; auf Mar Ukban folgten als Exilfürsten dessen Brüder Huna Mar und Ukba; dieser Ukba ist der letzte, von welchem der Verfasser sagt, dass die Weisen ihn geleitet, כה (עברוהן, אבא (26) אבא (27) מר כהנא (welchem sein Bruder Safra folgte), 28) מר זומרא (diesem folgte znerst sein Sohn Cohana), 29) הינא (nach ihm regierte seines Vaters Bruder Hunna), 30) מר וומרא (der A. 478 hingerichtet wurde), 31) אין ווטרא (ward A. 520 oberster Lehrer in Palästina), 32) נחמיה (36 מינם (34 , מקב (34 , מר זומרא (38 נוריא (36 , מינם (35 , מר המיה (36 , 36 , מר המיה (36 , 36 , 36 , 36 , 36 , 36 ) ))))) מבריכוי oder אבריכוי (seine Brüder waren יעקב und אבריכוי, 39), אבוי חצוב. Zu bemerken ist, dass die Namen 32 bis 37 pg, die folgenden titulirt werden.

b) s. Megilla 13 a, Sota 11 a, Themura 16 a, Bereschith rabba 81 b, Sifri בהעלחך Col. 42, 43, Vajikra rabba 165 b (Jalkut Chr. 160 b), Midr. Ruth 42 a. Vgl. *Philo* de congressu quaerendae p. 430.

nach auf einen Namen, der älter als die Chronik ist, ein Zeitgenosse des Samuel, Anan, unmittelbar als der Sohn des ersteren folgt a); so gehet aus diesem ungeheuern Sprunge wohl zur Genüge hervor. dass der Verfasser des Seder olam sutta nicht das Geringste von Exilfürsten wusste, die vor dem genannten Anan geblühet hätten, mit alleiniger Ausnahme zweier Namen, welche Männern aus Rabbi's Zeit angehören, und zur Ergänzung seiner Liste dienen mussten b). Die Namen der Fürsten von Anan bis Mar Sutra II., welche etwa dem Zeitraum zwischen den Jahren 240 und 470 gehören, haben einen beglaubigtern Charakter, obwohl man die Aufeinanderfolge und die Angabe der direkten Abkunft dahingestellt sein lassen muss. Nur die Angaben aus dem 5. Jahrhundert haben geschichtlichen Werth. Das Büchlein führt die Nachkommenschaft Davids um 8 Generationen tiefer herunter als das Jahr 520, ist folglich frühestens im 8. Jahrhundert geschrieben. Wenn es mit einem Seder Olam der Seboräer c) identisch ist, so scheint es zu

a) Bei Juchasin 167 b: ושכיב שפט ועמד אחריו ענן בנו חכמים דברוהו
 יורב שמואל חכם שלו

c) s. R. Barnch in רוכות (זייני) (זייני) (זייני) f. 206 a) (R. Estori Parchi רוכב) f. 206 a) (R. Estori Parchi רוכב) ב. 51 f. 428 a las in פרונה f. 206 a) (R. Estori Parchi פרונה f. 206 a) (דרבינו (ohne פרונה ohne בינו (ohne פרונה ohne בינו (ohne בינו ohne בינו ohne בינו ohne als Erlassjahr angemerkt. Es könnte diese Notix, die in unserm Sutta fehlt, da sie am Ende gestanden, ausgefallen sein, vielleicht durch die Schuld derer, die anderswo das Buch mit ihren Zusätzen bereichert haben, s. die folgenden Anmerkungen.

Anfang des 9. Jahrhunderts ausgearbeitet zu sein; alsdann dürfte diesem Verfasser auch eine, noch nicht gehörig erläuterte Interpolation a) des alten Seder Olam angehören. In dem Sutta werden übrigens jüngere Zusätze b) wahrgenommen. Bemerkenswerth ist

a) Seder Olam e. 30 nahe vor dem Schluss (vergl. Jalkut Daniel f. 156 d und Meor enajim e. 19 f. 85 b): ... אלפא יוונים אלפנין יוונים שטרות למנין יוונים אלפא מפולימום של אסוירום פול עד פולמום של אספסינום שמונים שנה אלי בפני הבית מפולמום של אספסינום עד פולמום של טיטום כ"ד ומפולמום של טיטום ער מלחמת כן כוזיבא י"ושנה ומלחמת כן כוזיבא ב' שנים ומחצה כ"ב שנה Unverständlicher als dieses Original ist Meyers lateinische Uebersetzung, die er vermithlich in grosser Eile gearbeitet, da es ihm, wie er sagt, an Zeit zur Prüfung dieser Stelle gebrach (verderbt ist auch diese Stelle bei Raschi Sanhedrin 97 b, aber die 21/2 Jahre für בתוכא schon Sanhedrin f. 93 b! Doch 31/2 für den Hadrian-Krieg behaupteten Hieronymus Zeitgenossen (in Dan. c. 9]. Indessen lautet dieselbe im Jalkut so: וכו כוחבים במגלדה בשטר למניו יוונאי אלפי ומאדה ושבע עשרה שניו, מפולמום של אסוירוס ועד פולמוס רומיים שר אספסיינים שמונים שנה, שבע עשרה שנה מלכות בית כוזיבא מפולמוס שר אספסיאנים עד פולמוס של טימוס חמשים ושנים שנה מפולמום של מימוס עד מלחמת בו כוויבא שלש שנים ומהצה מכאו ואילד צא וחשוב תרון שנה ומהצה. Der Verfasser schrieb demnach A. Seleuc. 1117, d. i. 805 nach Chr. (womit die Angabe des erwähnten Erlassjahres völlig fibereinstimmt) und rechnete - wenn man אין statt ה"רן liest - von dem letzten Kriege unter Severus 6061/2 Jahr, verlegte denselben folglich in das Jahr 198. Was die fibrigen Data betrifft, so ist sowohl unter die Zahlen als in die Folge der Sätze Unordnung gerathen; allein man sieht deutlich, dass der Verfasser die Zwischenräume der Kriege seit Vespasian, Titus, Koseba bestimmt. Die Zahl 80 passt für die Zeit zwischen dem Hadrianischen und dem Severinischen Kriege (118-198); 17 Jahre sind für die Gesammtdauer des Hadrianischen Krieges (118 - 135), 31/2 kann den Krieg unter Vespasianus bezeichnen; 52 J. werden bekanntlich schon im Talund zwischen Jerusalems Zerstörung und dem Kriege von Bettar (68-120) gerechnet; hier scheint richtiger der Zwischenraum vom Anfang des Vespasianischen bis zu dem des Hadrianischen Krieges durch diese Zahl bestimmt zu werden. Man lese mithin: מפולמום של פולמום עד פולמום עד פולמום ... אדריינוס שמנים שנה, שבע עשרה שנה מלחמת בית כוזיבא, מפולמוס של אספסיאנום עד מלחמרת בן כוזיבא חמשים ושתים שנה, מפולמום שר -אספסיאנוס עד פולמוס של טימוס שלש שנים ומחצה .... חרו שנה ומחצה [Vgl. hienach Morinus Exerc. p. 228 ff.]

es, dass aus der Stammtafel unseres Verfassers die Karäer ihre noch bunter ausgestattete Fürsten-Genealogie, grösstentheils zusammengesetzt haben a).

Gegen das Ende des neunten Jahrhunderts ist, vielleicht in Nord-Africa, das Büchlein Eldad des Daniten b) angefertigt worden, dessen Urheber zuerst von R. Zemach Gaon c) und R. Jehuda ben Karisch d) [und R. Chisdai b. Isaac dd)] genannt wird, und dessen wir hier erwähnen, einestheils wegen der Märchen über die Israeliten jenseit des Flusses Sambation, die hier zuerst so ausgestattet erscheinen, anderntheils weil sich in dem Büchlein Trümmer älterer Sagen erhalten haben e). Seine Autorität war jedoch nicht

a) s. קררט (חררט ביין ארר פורט ביין אור פורט אור פורט מור פורט אור פורט אור פורט מור פורט אור  אייד פורט אורט אוריים אייד פורט איי

<sup>b) אלדר הדני s. a. (Opp. Cat. S. 442), Constpl. 1516, Venedig 1544
und 1605, Jesnitz 1722, [Karlsruhe 1769]; später auch in Brinn, Ostra und a.
O. Auszüge bei Schalscheleth hakabbala f. 28 a, Bartolocci l. l. Th. 1 p. 101,
Eisenmenger entdecktes Judenthum Th. 2 S. 527, 530, 536, 539.</sup> 

c) Der gegen Ende des 9. Jahrhunderts lebte und von Mehreren, die Eldad gesprochen hatten, über ihn angefragt wurde; seine Antwort findet sich in dem erwähnten Büchlein [wo das Jahr 880 vorkommt. Es heisst in dem Bnehe (Bartol. I. p. 129) שנר אבעים למר אלו מר אלדרוה לספרד שנת ארבעים (1824 S. 63, 68, בכנרי העתים למינו נהן 3. 1824 S. 63, 68, 68, 68, 68, 68, 68.

d) David Kimchi (rad. מענה) citirt aus R. Jona folgende Stelle des ben Karisch: וכחב רבי יונה בשם רבי יהודה כן קריש כי הוא שמע אלדר הדני אימר יש לי שניה בענין יש לי עסק.

<sup>[</sup>dd] מכתב gegen Ende ובימי רבותינו איש ישראל נבון ויקר משרט נפל אצלינו איש ישראל נבון ויקר משרט כשרט דן יייבותים משרט דן יייבותים בשרט דן יייבותים משרט דן יייבותים בשרט דן יייבותים משרט דן יייבותים משרט דן יייבותים בייבותים 
e) z. B. von den Nachkommen Mose's s. unten Cap. 18.

anerkannt a). Von ähnlicher Geltung ist das Buch Serubabelb, das theils aus dem sogenannten Pseudo-Esra, theils aus Armilus-Sagen c) geschöpft hat, und vielleicht noch jünger als Eldads Schrift ist. Auch manches Samaritanische Apokryphon [des Josua] scheint aus jüdischen Sagen abgeleitet d). Grössere Aufmerksamkeit verdienen folgende, mehr nationale Productionen der Sagen-Hagada, die, wenn auch mit älteren Elementen versetzt, in ihrer gegenwärtigen Gestalt nur den letzten 2 Jahrhunderten des Geonäischen Zeitalters (840—1040) angehören können, ja wohl grösstentheils erst gegen das Ende dieser Periode oder später entstanden sind. Es sind dies: die Geschichten von R. Josua ben Levi, [den zehn Märtyrern, der Midrasch der Zehngebote; ferner] Midrasch Vajisu (oder die Kriege von Jacobs Söhnen), [das] Leben und Sterben von Moses und Aron, Josippons Buch [und] die grosse Chronik (auch das Buch Hajaschar genannt).

R. Josua ben Levi, ein in der Halacha wie in der Hagada ausgezeichneter Lehrer aus der Mitte des 3. Säculums, und von welchem die älteren, namentlich die palästinischen Schriften, nichts märchenhaftes berichten e), ist bereits in der babylonischen Gemara f) zu einer mythischen Person geworden, welcher Charakter

a) Ben Esra z. B. (zu Mos. 2, 22) erklärt Eldad's Buch, das Buch Sernbabel, die Chronik des Moses und alle ihnen ähnlichen nachtahmudischen Productionen für nicht glaubwürdige Werke, denen keine Autorität zukomme.

b) ספר זרובבל (Constpl. 1519.

c) s. unten Cap. 17, beim Midrasch Vajoscha.

d) Samaritanische Erzählungen von Josua leitet Samuel Schullam (Juchasin [ed. Const. fol. ult. ed. Cracan] f. 154 a [hieraus bei ברובי הלובי fol. 155 c. und לקום ראירו בספר זכרוני הכותיים (מציאתר ראיתי בספר זכרוני הכותיים [ist ans dem samarit. Josua c. 26, s. Hottinger epitome ad fin. exercit. anti-Morin. p. 112, vgl. A. 1855 Abulfatach].

e) Von seinem Tode ist Bereschith rabba (c. 62 f. 68 d, c. 92 f. 103 b), J. Aboda sara c. 3 § 1, Schemoth rabba 164 b, bisweilen nur (s. die folgenden Anmerkungen) im jerusalemschen Talmud von seinem Verkehr mit Elia die Rede.

f) Kethuboth 77 b, Sanhedrin 98 a, Maccoth 11 a; vgl. jedoch auch j. Thernmoth c. 8 gegen Ende, Bereschith rabba (c. 35 f. 38 d, c. 94 f. 107 a) und Pesikta XVII, ms.

in der jüngern Hagada ganz besonders stark hervortritt a). Es ist indess ganz deutlich und an einem Beispiele bereits dargethan worden b), dass hier nicht blose Legenden, auf Rechnung des R. Josua im Umlaufe waren, sondern dass dieser berühmte Hagadist als Held geschichtlicher Parabeln, die ihn meist mit Elia dem Propheten in Berührung bringen, auf mannigfache Weise auftritt. Mehrere dieser Geschichten gehören schon dem talmudischen Zeitalter an. Eine aber, seine Thaten im Paradiese betreffend, und die gemeiniglich vorzugsweise Geschichte von R. Josua ben Levic) genannt wird, verräth alle Merkmale eines jüngern Ursprungs und ist offenbar die Ausschmückung einer ältern Sage der Art. Man hat sie in verschiedenen Recensionen d). Dasselbe gilt

a) Derech erez sutta e. 1. Pesikta rabbathi f. 56 c. Anch die Erzählung Kethuboth I. I. hält Rapoport für eine Zuthat zum Talund aus dem Geonäischen Zeitalter. Die ältere Hagada weiss nichts von ewig lebenden Rabbinen.

b) s. oben S. 130.

e) מעשה דרבי יהושע בן לוי

d) Sowohl aramäisch als hebräisch, auch auszugsweise, überarbeitet und unter dem Namen מסכתא דגן עדן und מסי גיהנם, Tractat von der Hölle, desgleichen vom Paradiese", da eine Beschreibung derselben gegeben wird; s. Kethuboth I. I., cod. Vatic. 285 N. 6 und cod. 299 N. 10, cod. de Rossi 263 N. 7, 8, Ben Sira Ende, R. Nissim in חבור יפה ed. Amst f. 38 b, Rabbathi (bei pugio fidei p. 419, 605, 874, Galatin p. 601, Abravanel in משנענה השנקע f. 13c, 44c, vergl. unten Cap. 18), Jalkut Gen. f. 7a, Nachmanides שבולי פון שער הנמול c. 1 § 115, R. Zidkiahu [(l. Zidkiah)] in שבולי Ende [R. Jacob Sikeli תורת המנחה ms. No. 341 (für den Versöhnungstag), wo auch der ganze aramäische מדרש mitgetheilt wird (wie in שבילו אכונה – Jüd. dentsch gedruckt in מענה לשון No. 50, auch besonders 8. (שערי גן עדו) – מנו אבות ed. Livorno 1785 f. 89b (אנרה), R. Machir in אבקת רוכל (Buch 2 עין יעקב Erub. eap. 2 (אגדה), כל בן \$ 120, R. Meir Aldabi in שרילו אמנוה (Abschnitt 9 f. 118b, wo מרולו אמנוה citirt wird), ציוני f. 69d, הכמה porta 1 c. 13 f. 42b etc. [und darans בית תרות f. 303 ff. החורות \$ 95 ff.] שלשלת הקבלה f. 73b, סדר הדורות f. 111b. In den Handschriften findet sich diese Erzählung häufig hinter Ben Sira (fast dasselbe ist in ed. 1544 בן סירא der Fall). Sie ist auch in der Sammlung kleiner Hagada's enthalten, die im Jahre 1519 zu Constpl. in 4 erschienen ist, in welcher sie die zweite Stelle einnimmt, Vgl. Bartolocci biblioth. rabb. Th. 4 p. 413 [Beschreibung des נן ערן nach שבילי אמונה] 9 f. 118a) aus 3 ע. מחיצות u. s. w.l.

von dem Midrasch Ele Eskera a), der aus älteren, meist talmudischen Nachrichten b) und sonstigen Sagen zusammengesetzt c), die Hinrichtung von zehn berühmten Mischna-Lehrern beschreibt, diese in der Zeit auseinander liegenden Begebenheiten gleichsam episch vereinigend [cc)]. Der Midrasch der Zehngebote di

a) מברה אלה אוכרה, so benannt nach den Anfangsworten (vgl. Ps. 42, 5), handschriftlich in der Oppenheimerschen Bibliothek (Quart N. 1032), war auch in der Uffenbachschen (s. Bibl, Uffenb, c. 87 N, 5 p. 125-128, Wolf I, I, מעשה דהרוני מלכות Th. 2 p. 1332, Th. 3 p. 1199), vermuthlich identisch mit מעשה דהרוני (Juchasin 36a, auch cod. de Rossi 473) und der Erzählung עשרה הרוני בולבות welche die Reihe der Geschichten in dem cod. Vatic. 285 eröffnet. [Eine Stelle darans bei לקומי הפרדם f. 4a Z. 2 v. u. bis ib. b Z. 13 v. u. להיות ישל משראל: zum Theil abgedruckt in Geiger B. 4 S, 449-451.]

b) Sie betreffen R. Ismael den Hohenpriester (Tosefta Sota c. 13, Mechilta f. 34e, j. Sota 9, 12. Midr. Canticum 38c, Tr. Simchoth [(l. Semachot)] c. 8, Aboda sara 11b, Sanhedrin 11a, Sota 48b, Cholin 123a, Aboth R. Nathan e. 37), R. Simeon ben Gamaliel (s. Gittin 56b und die eben angeführten Stellen), R. Akiba (j. Sota 5, 5. j. Berach. 9, 6. Berachoth 61b, Aboda sara 5a, Menachoth 29b, Tr. Semachoth I. I., Midr. Thren. 77b; vgl. Pesachim 50a, 69a. Sanhedr. 38b, 68a, 110b, Baba bathra 10b, Tanchuma 49c unten), R. Jehuda ben Baba (Tosefta Baba kama c. 8, Aboda sara 8b, Sanhedrin 11a, Sota i, l. j. Sota 9, 9, 12. Midr. Cant. l. l.), R. Chanina ben Teradion (Sifri col. 229) Aboda sara 17b etc., Semachoth I. I., Midr. Ps. [87] f. 33c, Tr. Calla Ende); hinsichtlich des R. Chuzpith ist nur eine Andeutung (Cholin 141 c, Kidduschin 39b; s. Tos. Bechoroth 36a, סבר הדורות f. 95c), die zuweilen (j. Chagiga 2, 1, Midr. Ruth 48b) auf R. Jehuda hanachthom bezogen wird צרור המוך ed. 1546 חיי שרה f. 24b ולישנא דנברא רבא חוא

c) Auf keinem schriftlichen Grunde beruhet die Nachricht von dem Märtyrertode der andern 4 Lehrer: Elasar ben Schamua (vgl. Midr. Köheleth 112 d), Chanina ben Chachinai, Jehuda ben Dama (oder ben Thema) und Jeschebab (vgl. Juchasin 63a, סדר הדורות 80e). Vgl. auch Midr. Prov. c. 9 f. 54a. In Midr. Ps. c. 9 f. 8d [Midr. Prov. 1 f. 52a, Midr. Ele Eskera ms.]. Tana debe Eliahu c. 30 f. 159b, Hechaloth (bei אַינָני § 64] ציונָני, Juchasin 31b, סבר הדורות 101d, 125a), der Geschichte des R. Josua ben Levi, bei .R. (ותוסף ללדת) זהר, f. 3b מי כונן עשרת אבירי ברית: פ' זכור Kalir (in Scherira (יחקמין) 115a), Raschi zu בייך c. 34] R. Nissim in הבור יפה ed. Vened. f. 43a, 50a, R. Jehuda in dem Piut: אליך צורי כפי שמחתי] אליך אליך צורי כפי (für Mincha [oder מַנְסֵק des Versöhnungsfestes) [Menachem b. Jacob in אל ערב יה"ב) אלהים אצעקה במלולי, der dieselben aufführt, vgl. die Aufzählung in Midr. Ps. 9 und כוורי 3, 65], ist bereits [del.] von den zehn Märtyrern die Rede.

[cc) vgl. שלשלת הקבלה ed. Ven. 30a ed. Amst. 21b, Juchasin, צמח דור ad A. 3828, die sich bereits wider die Gleichzeitigkeit aussprechen.]

d) מדרש עשרת הדברות, wie Rapoport glaubt, bereits von Raschi

könnte beim ersten Blick mehr der ethischen als der Erzählungs-Hagada anzugehören scheinen, da er die Lehren der Zehngebote einschärft; allein offenbar war es dem Verfasser eigentlich um die Erzählungen zu thun, die er nach dem Inhalt des Dekalogs vertheilend, als zur Tugend ermunternde Beispiele vorträgt und daher nur mit einer kleinen, belehrenden Einleitung versieht. Das Büchlein, das übrigens durch Inhalt und Stil seine Jugend verräth a), auch an bestimmte spätere hagadische Werke erinnert b), hat demnach grosse Aehnlichkeit mit der beschriebenen Geschichtensammlung des R. Nissim, dem es ohne Zweifel vorlag. Es enthält ausser

a) z. B. השכרו חכמים וישתכת של הקיבה יתרומם וישתכת פלנ. חכמים אמרו חכברך שמו של הקיבה ישרבת (N. 6), מלך רומי (N. 7), מלך רומי (N. 8). Der Vortrag ist zusammenhängend, Autoritäten werden selten genannt, der Stil erinnert an Derech erez sutta.

b) Gleich in den ersten Nummern findet man Sachen aus Alfabeth R. Akiba und Boraitha R. Elieser, desgleichen p. 2 Excerpte aus Pesikta rabbathi (N. 21). Die Worte: המא משפי היא מפי הקיבה יהא שמה משפי ברוי ברוי ברוי ויקים וברקים יוצאין מפיו לפיד מימינו ולפיד משמאלו והקול ווהקול פול באייר השמים ואומר עמי עמי ביה ושראל ... וכששמעי ישראל את הדבור באייר השמים ואומר עמי עמי ביה ושראל ... וכששמעי ישראל את הדבור עשר מילין sind buchstäblich aus dem jerusalemschen Targum (Exod. 20, 2. 15), das also lautet: דבירא קדמאה כר דושר של מו שורה נפיק מן פום קודשא היה שמורה מברך הי כזיקי והי כשלהוביון דניר הור נפיק מן פום קודשא איו שמאליה פרח ומיים באויר שמיא למפד דינור מן ימיניה ולמפד דאישא מן שמאליה פרח ומיים באויר שמיא באור ומיים באויר שמיא באור ומיים באויר שמיא באור ממי בילי ישראל .... וכל עמא חמיין ית קליא ... ורחני מילין מרחוק מרום ביליו מרחוק מרום.

einem allgemeinen Eingange a) 17 Erzählungen b); einige Gebote fehlen, auch der Schluss c).

Während in den drei genannten Midraschim die Mischnisch-Talmudische Zeit hagadisch behandelt wird, schlingt sich die Hagada in den vier übrigen um den Pentateuch und einige andere Momente der älteren Geschichte, so dass sie zu dem Sagenkreise der alten Apokryphen und der Targumim und Midraschim der mittleren Epochen, gewissermassen den Schlussring bilden. Der Midrasch

a) 8½ Seite gross, wo man vielerlei liest, das auch aus Boraitha R. Elieser, Schemoth rabba, Pesikta rabbathi und älteren Hagada's bekannt ist, unter andern eine Beschreibung der 7 Himmel. Anfang: בתוכ מי נמלל גבורות הי "מעמיע כל ההלתו אפילו מלאכים לא ימללו בבורותיו.

b) Sie sind auf die einzelnen Gebote folgendermassen vertheilt; N. 2) die Mutter mit den 7 Söhnen (s. oben S. 124), der hinkende Jude (auch in der Sammlung des cod. Vatic. 285 N. 3); N. 3) Einer, der nie schwur (cod. l. N. 7): N. 4) der Fromme und die Kuh (cod. l. N. 11, 77) f. 101 a [cf. ib. f. 115 d]), Joseph der Sabbat-Verehrer Sabbath 119 a und a. a. O.); N. 5) 3 Beispiele von kindlicher Liebe aus j. Pea c. 1 § 1, auch Pesikta rabbathi f. 44; das Kind und das erste Buch Mosis (eben so cod. l. N. 13; abgekürzt und abweichend bei R. Nissim ed. Vened. f. 61 a, ed. Amst. 21 b, ed. Zolkiev 17 b, Eliahu sutta c. 17 f. 45 a); N. 7) Matthia ben Charasch und die Versuchung (cod. l. N. 16, Midr. Abchir bei Jalkut Gen, f. 49 d), R. Akiba und der Todte (s. oben S. 132), R. Meir und die Frau seines Wirthes (Jebenso סדר הדורות f. 129 ed] mit einem ganz andern und geziemendern Schlusse bei R. Nissim ed. Amst. 28 a, ed. Zolk, 22 a; wahrscheinlich übereinstimmend mit unserm Midrasch im cod. Vatic. 1. N. 17; s. Rapoport הבינו נסים S. 76), Mathanja's Weib und der Tod, also anfangend: מעשה בארם אחר שהיה מוליד בנים והם מתים, die Geschichte vom Sanl (der nach langer Trennung durch Elia's Hülfe mit seiner Frau wieder vereinigt wird), ich halte sie für einerlei mit N. 26 in dem mehrerwähnten Vaticanischen Codex; N. 8) Salomo und der Dieb (bei R. Nissim f. 38 a ed. Amst. auch bei Helvieus jüd. Historien Th. 1 S. 150), der Kaufmann und der Dieb; N. 9) der Zolleinnehmer Boja u. s. w. (s. j. Chagiga 2, 2, j. Sanhedrin 6, 6, wo die Erzählung in aramäischer Sprache vorgetragen ist.)

c) Nämlich Gebot 6 und Gebot 10; auch werden keine Erzählungen zum ersten Gebote mitgetheilt. Im סבר הדנורות (f. 113 a) wird die Geschichte von dem frommen Metzger (bei R. Nissim ed. Ven. 59 b, ed. Amst. 20 a, ed. Zolk. 16 a, cod. Vat. 285 N. 14) aus einem בכור כבר א citirt, also olme Zweifel [(also .... del.)] aus einem vollständigen Midrasch der Zehngebote [s. l. et. a.].

Vaiisua), dessen Jalkutb) und Nachmanidesc) erwähnen, ist eine Art von poetischer Bearbeitung der Textgeschichte, die, gleich dem Büchlein des Aristeas, der Sage von Abraham, dem Midrasch Esfa u. A. m., mit Bewusstsein einen hagadischen Stoff umfasst, hanntsächlich vielleicht um eine angenehme Lesung, eine Erholung von dem ernsten Studium zu bereiten. In dem genannten Midrasch ist der Krieg von Jacobs Söhnen gegen die Kananiter und Esau behandelt. Von mehr religiöser Haltung und im Geiste der späteren Midraschim abgefasst sind die Hagada's über Moses und Aarons Leben und Tod, in denen aus älteren Sagen und Auslegungen das Dahingehörige zusammengetragen, ausgeschmückt und mit einiger Sorgfalt in dem Vortrage, verbunden worden. Der Chronik des Moses d) gedenken R. Nathan e) und einige andere Autoren f), ihr Verfasser hat sich einen fliessenden hebräischen Vortrag gewählt, in welchem oft blos die Bibelverse aneinandergereihet sind und selbst der biblische Stil nachgeahmt wird. Dies allein thut eine Epoche kund, in welcher die Schätze der Hagada bereits zu schriftstellerischer Thätigkeit verwendet wurden. Der Inhalt bestätigt dies vollkommen q). Aelter als dieses Werkchen, obgleich

a) מרכש ויסען, gedruckt zu Anfang des 16. Jahrhunderts, vermuthlich in Constpl. (Azulai Schem hagedolim Th. 2 f. 25 b, de Rossi Annal. Sec. XVI. p. 49 N. 43).

b) Genes. f. 40 d Mitte bis 41 b unten [handschriftlich Opp. Q. 235 — citirt bei שלפי העבורים f. 42 c].

c) zum Pentateuch וישלח, unter dem Namen: ספר מלחמת בני יעקב.

d) רברי הימים של משה (Constpl. 1516, Venedig 1544, Paris 1629 (wonach ich citire). [Gaulmyns vita Mosis (ohne die Noten) abgedruckt in Gfrörer: Prophetae veteres pseud. (Stuttg. 1840) p. 306–316].

e) Aruch אהרן (s. f. 3 a oben).

f) R. Samuel ben Meir zu Num. 12, 1, ben Esra zu Exod. 2, 22, [nach Reifmann (אַרָּקָלָהָרָ 2 S. 154) auch Raschi zu cant. 2, 11] Jalkut Exod. f. 41 a, ein handschriftlicher Commentar zum Pentateuch Ende בתעלהך; vgl. Meor enajim c. 35 f. 109 b oben. Benutzt ist dieser Midrasch in Schemoth rabba 118 c oben.

g) z. B. die Erklärung der Plagen, der Namen, (4 a vgl. Vajikra rabba 165 be), der Anfang (nach dem jernsalemschen Targum), der Stab Mossis (9 a), das Licht bei Mose's Geburt (3 a, vgl. Sota 12 a), רברים Pharao's Toehter; vgl. ferner: רמכון (11 a) mit der Mechiltha (13 d), ומאפט ומאר (11 b) mit Eliahu rabba (c. 7 f. 50 b unt.), 12 ac, 12 (14 a), u. dgl. w.

ebenfalls der jüngern Hagada angehörend, ist der Midrasch vom Ableben Mosisa), der in der Weise der Auslegungs-Hagada der letzten Epochen, Mose's letzte Thaten und Tod mit grosser Ausführlichkeit beschreibt und dabei Engel und Gott selber auftreten lässt. Es werden verschiedene Autoritäten angeführt b), auch scheint der Verfasser bereits poetische Arbeiten des 9. oder 10. Säculums gekannt zu haben e). Bei Kalir d) und einigen ungenannten älteren Autoren finde ich die erste Bekanntschaft mit dieser Arbeit e). Von ähnlicher Art, aber vermuthlich jünger, ist der Midrasch vom Ableben Aronsf).

Unter den schriftlichen Denkmälern der spätern Hagada macht Josippon g) gewissermassen Epoche. Seine Arbeit steht der alten

a) מַשֵּרְה מְשֵּרְה (Constpl. 1516, Vened. 1544, Paris 1629. Vgl. Uffenb. cod. 90 N. 1 (Th. I p. 143—146), Schudt jild. Merkwürdigkeiten Th. 4 Abth. 2 S. 390—599. [Eine ἀκάλησις οder ἀκάβασις Μουστίως schon bei Origenes (περ) ἀρχων Uebers. S. 198), s. Gfrörer l. l. p. 317—362; in der Vorrede p. 18 weiss Gfrörer nichts von dem, was hier über diese Schriften gesagt wurde.]

b) Chelbo (24 a), Jochanan (22 a), Jonathan (30 b), Josia (24 b), Samuel (23 b), Samuel ben Nachmeni (15 a, 30 b), Tanchuma (16 a).

c) Vgl. 23 b: משכבודי אשים לבישך ומהדרי אשיה כסותך ומזוהרי אשים לבישך ומהדרי אשים רכובך הפרבות רכובי אשים רכובך Ferner die Rede Josia's (25 a): הארץ ומסדורו הארץ השמים העליונים העירו מוסדורו הארץ (de morte Mosis p. 64−66) in Hexameter fibertragen hat.

d) Vgl. עשר מיהורה בו כחרתו (<br/>im Piut אדירי ככל אדירי (אומץ אדירי הומץ הות) mit f. 22 a.

e) Im letzten Abschnitt des Debarim rabba sind beträchtliche Stücke aus unserm Midrasch. Man vergleiche 16 a (Debarim rabba 301 c), 16 a Mitte bis 17 a Zeile 2 (jb. 301 d), 22 a Zeile 6 bis 23 a Zeile 9 v. u. (ib. 302 a Zeile 12 bis ib. b Mitte), 28 b (ib. 302 b Mitte), 30 a unten (ib. 302 c oben), 30 b unten bis 31 b unten (ib. Zeile 5 bis Z. 4 v. u.), 32 a Mitte bis Ende (ib. 302 c Z. 2 v. u. bis Ende). Gaulmyn hat nach einer aus dem Morgenlande erhaltenen Handschrift einen בשלום החברות שלום החברות שלום החברות שלום החברות שלום החברות החברות החברות שלום החברות החברות החברות שלום החברות החב

f) מדרש פטירת אהרן Constpl. 1516, Vened. 1544, 1605.

g) יוסיפון הכהן גוריון הכהן נורים שני bei Späteren. Ich citire nach der Breithauptischen Ausgabe,

Bearbeitung der Sagen am fernsten. Hier lesen wir nämlich in zusammenhangendem Vortrage und biblischem Hebräisch eine jüdische Geschichte, untermischt mit Nachrichten über fremde Völker. sonderlich Griechen und Römer, und im Ganzen wenig vom Geiste der alten Hagada durchdrungen, desto mehr aber an Josephus und die Apokryphen festhaltend, zugleich aber oft und stark dem Inhalte des Josephus entfremdet, so dass hier unmöglich es Josephus selber oder sein Uebersetzer ist, der zu uns spricht. Gleich den Büchern der Chronik fängt das Buch mit Adam an, erklärt die Völkertabelle der Genesis a) und geht sofort zu fabelhaften Sagen der ältesten römischen Geschichte über b), die sich an gleiche Nachrichten über Babylon anknüpfen. Mit Babels Fall c) wird die eigentliche jüdische Geschichte eröffnet; es folgen hierauf die Erzählungen von Daniel, Serubabel, dem Tempelbau d), einige Nachrichten von Cyrus und Kambyses, an welche sich die Geschichte der Esther anschliesst. Mit einem schnellen Sprung kommt der Autor von Darjus bei Alexander an, beschreibt dessen Verhältniss zu den Juden e), seine Thaten und seine Züge ausführlich f), sehr kurz aber die seiner Nachfolger, insonderheit auf Rom Rücksicht nehmend g), und fährt alsdann wieder mit der jüdischen Geschichte fort, so dass der Angriff des Heliodor auf den Tempel, die Uebersetzung der Siebzig, die maccabäischen Begebenheiten, die Ereignisse der Herodäer und der letzte Krieg bis zur Zerstörung des Tempels h) vorgetragen und nur viermal i) mit kurzen Nachrichten aus der römischen Geschichte unterbrochen werden. Dass weder

a) S. 1 bis 8.

b) S. 9-22,

c) S. 23-28.

d) Von Daniel S. 25-46, Serubabel 47-56, dem Tempelbau 57-60, dem heiligen Feuer 60-63, der Bundeslade S. 63.

e) S. 64-71, 72-84, 85-90.

f) S. 90-152.

g) S. 153-167.

h) S. 168-172, 172-176, 176-562, 562 - 886 (über S. 886-892 s. weiter unten S. 153.).

i) S. 221—226 über Hannibal und die römischen Kriege, 349—358 von Cäsar, 529 Geschichte der Paulina, 667—673 die Kaiserkrönung.

Josephus, noch überhaupt ein vorhadrianischer Schriftsteller spricht, ist längst anerkannt. Bei grosser Unwissenheit in der wahren ältern Geschichte trifft man vielmehr eine Bekanntschaft mit späteren Ereignissen, Zuständen a) und Begriffen b). In der Sprache gewahrt man nicht blos jüngern Hebraismus c), sondern viele Ausdrücke des rabbinischen Zeitalters d) und bestimmte Spuren, dass aus einer fremden Sprache übersetzt worden e); es verräth sich sogar Un-

a) Gothen in Spanien (S. 221), Dänen (517), Franken (354, 519, 547), Irland (547), Burgunder (547, 772), die Krönung der Kaiser (667 etc.), der Reichsapfel, Papst und Bischöfe (672, 675), Turkomannen (92), Braminen (128), Hinzufügung von עומה (264), das Exil (714, 752, 753); s. insonderheit die geographischen Nachrichten S. 2—22.

b) ספר חכמת יוסף (1725); von den Verwandlungen der Seelen (800), der Unsterblichkeit (1789), der Seelenlehre (882), den finsteren Bergen (125); Erklärungen der Worte (1789), מיכר (1789), מיכר (1789), מיכר (1789), מירושלים (178

c) אייר (125), ביתר (126), אייר (134), אלמן (134), אייר (216), מדראה (125), ביתר (493) משוחררים (493), זול (710), הוראה (753), התראה (493) בלא המתים (693), משוחררים (696), שכינה (229), השירה המתים (696), שנויו (696), שכינה (229), Ferner ganze Plrasen, wie רבינו עליו השלום (716) נשהבח לנצח (768), משה רבינו עליו השלום (739), שהבח לנצח (768) שלם נבונים עד מתי (792), בלה משלות (773) עדב בקר וצהרים (428), כי הוא מרבה לסלות (792), האריך אפיך לעוברי רצוניך (792), האריך אפיך לעוברי רצוניך (792), מיתה משונה (792), האריך אפיך לעוברי רצוניך (793).

מטחה (616, בחירה (615, 618), הנהנה (309), הסכמה (173, 797), השארות (732), השארות (738), השארות (738), השארות (738), השארות (748), השארות (748), המטות (748), מסכמות (748), מסכמות (748), מסכמות (741, 751, 782, 797, 798, 801), קסריאות (310, בספר (311), קוטב (741), קוטב (741), הבורא יתעלה שמי (425, 426), ואם תאמרו (435), שלמות (738), הבורא יתעלה שמי (425, 426), ואם האמרו (738), הבורא יתעלה מונה (738), ואם האמרו (738), ואם האמרו (738), ואם האמרו (738), ואם המונה (738), ואם

kenntniss des Griechischen, fast selbst des Lateinischen a). Dahingegen begegnen wir Merkmalen der Benutzung morgenländischer Werke und Sagen b). Dies alles begründet die Vermuthung, dass der Verfasser zu einer Zeit geschrieben, in der bereits die altrömische Weltuntergegangen, die Kenntniss der griechischen Literatur ausgestorben war, dahingegen die arabische Cultur Wurzel gefasst hatte, so dass er seine Nachrichten nur aus mehrfach getrübten Quellen, aus übersetzten Uebersetzungen und mannigfach bearbeiteten Auszügen des Josephus schöpfen konnte. Hierzu kommt der Umstand, dass Josippon offenbar an sehr vielen Orten blos den Egesippus e) ausschreibt, der selber ein pseudonymer Autor und wahrscheinlich der nachtalmudischen Jahrhunderte ist; ja er scheint dem Egesippns sogar den ganzen pseudepigraphischen Cha-

a) s. die Erläuterungen von קיםר (S. 349), ויסיפורן (574), (574) und die vorhergehende Anmerk. Vgl. auch noch S. 377 die Erläuterung des Wortes Augustus.

c) Dass Josippon sehr häufig mit Egesippus zusammenstimme, hat Breithaupt an vielen Stellen zum Ueberfluss gezeigt [s. auch בישראל S. 44 (nach Rapop. Brief d. d. 1832 Mai)]. Rapoport glaubt, Josippon habe Josephus Werke gar nicht gekannt und nur aus Egesippus geschöpft, welcher wahrscheinlich auch die Begebenheiten vor dem Vespasianischen Kriege beschrieben habe, was jedoch aus Egesippus Worten in der Vorrede nicht deutlich hervorgehet. Ich stimme Rapoport hierin bei, dass der Verfasser des Josippon an vielen Orten lediglich Egesippus benutzt habe, so z. B. S. 728 הקומיאה Scotia (Eg. 5, 15), 574 die Angabe, dass Josephus ben Gorion nach Galiläa beordert worden (id. 3, 3), worans Rapoport ganz richtig den Grund herleitet, weshalb ben Gorion auch als Verfasser der Geschichtswerke vorkommt, indem bei Egesippus ben Mathatia" in der That gar nicht genannt wird. Namentlich zeigt sich in langen Reden grosse Uebereinstimmung zwischen Josippon und Egesippus; man vergl. z. B. S. 543 (Eg. 2, 9), 605 (id. 3, 16), 608 (id. 3, 17), 686 (id. 5, 2), 743 (id. 5, 16), 777 (id. 5, 22), 795 (id. 5, 23), 847 (id. 5, 41), 878 (id. 5, 53) und sonst.

racter seiner Arbeit entlehnt zu haben a), der jedoch mit ziemlicher Verwirrung festgehalten ist, da Joseph ben Gorion zwar immer als der eigentliche Josephus auftritt, der Verfasser aber nicht selten sich vergisst und denselben citirt b). Aber gerade diese Vermischung von Merkmalen der Echtheit und der Unterschiebung ist eine Eigenheit der jüngeren pseudepigraphischen Autoren, die theils der Zeit, in welche sie ihre Leser versetzen wollten, zu fern standen, theils zu wenig Kenntnisse und Kunst besassen, um die Unterschiebung streng und gleichsam im Ernste zu behaupten. In gewisser Rücksicht bieten Seder olam sutta, die Geschichten des R. Josua, die Boraitha R. Elieser und manche jüngere hagadische Erzählung ganz ähnliche Erscheinungen dar. Nach allen diesen Zeichen kann unser Josippon nicht vor der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts verfasst worden sein. Untersuchung über das genaue Zeitalter Josippons wird indess durch die andere Untersuchung über sein Vaterland bedeutend gefördert; dieses Vaterland nämlich ist nicht Frankreich, wie man bisher annahm c), sondern Italien d). In diesem Lande allein vereinigte sich Kenntniss des Lateinischen und des Arabischen, auch ging von dort zuerst eine europäisch-jüdische Literatur aus, und zwar gerade in der letzten Hälfte des 9. und zu Anfang des 10. Säculums e). Ganz besonders aber weiset auf Italien als auf den Ursprung Jossipons hin: die Schreibung mancher fremden Namen f),

a) Wenn die Stelle von Seite 350 bis 354 wirklich unserm Autor gehört, so könnten die Worte בועים ברופי (S. 351), wie Rapoport bemerkt, auf den lateinischen Egesippus bezogen werden, im Gegensatze des יוְטִיפוּט בייִט פוּט (Price of Verfasser von Hörensagen gekannt haben mag, [von dessen Werken gegen Apion er jedoch Kunde hat (S. 466)].

b) s. S. 250, 309, 334, 337, 373, 443, 446, 452, 466.

c) Zuerst Scaliger im elenchus trihaeres., vgl. Breithaupts Vorrede.

d) Rapoport in seinen Briefen an mich [die Möglichkeit habe ich bereits Zeitschr. S. 130 behauptet].

e) s. unten Cap. 21.

f) Einen Uebergang des Lateinischen in das Italiänische erkenne ich in der Beibehaltung der Genitiv [l. Declarations] -Formen, z. B. אפולינוס (Apollinis 522), אינורים (Isidis 531), יובים (Jovis 20, 531, 371), אינורים (Olympiadis 401), אינורים (Colympiadis 401), אינורים (Colympiadis 401), אינויאונים (בעניתום בצו). Man vergleiche ferner (בעניתום בצו)

die öfteren italienischen Ortsbenennungen a), die Beschäftigung mit Rom und Römischer Geschichte b), die Bekanntschaft mit Italiens Localitäten und die Ausführlichkeit, die in Beziehung auf dieselben entwickelt wird c). Selbst die Bearbeitung des in Italien entstandenen und nur dort in Handschriften befindlichen Egesippus ist ein wichtiges Moment dieser Untersuchung. Endlich finden wir die erste Spur des Josippon bei italienischen Juden d), so wie überhaupt vom letzten Drittel des 10. Jahrhunderts an die Anführungen unseres Buches nicht aufhören e). So dürfen wir denn unbedenklich dem ungenannten Verfasser des Josippon das Jahr 940 als sein Zeitalter anweisen [eine Epoche, in der ähnliche Productionen

<sup>(131),</sup> אסמירלדא (149), פון (149), פון (149), פון (149) (149) קפטוסיאן (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (149) (

a) Albano (12), Benevent (ib.), Campagna (7, 9, 14), Canusium (222),
 Capua (158), Otranio (391), Po (6), Porto (10), Romagna (20), Messina (157),
 Sorrento (19), Syracus (156), Tarento (498), Tessino (6), Trani (869), Vennsia 222), Napoli (19, 20), Tiber (22, 8, 9).

b) s. S. 9-22, 114, 156-165, 221-226, 349-358, 529, 667-673.

c) s. S. 6—9, 12, 17—19, 22, 156, 159, 223, 323, 353, 391, 667—672. Wie es scheint, hat der Verfasser in Rom gelebt.

in der griechischen Literatur anheben [aa)]. Nächst ursprünglicher jüdischer Hagada a) waren seine Quellen vornehmlich ehristliche und arabische Autoren: zu den ersteren gehören lateinische Uebersetzer des Josephus b) und des Aristeas e), die Vulgata d) und Egesippus; zu letzteren vermuthlich die Nachrichten vom Alexander e)

- a) Vgl. die Schreibung von בינין (216), welches im zweiten Buche der Maccabäer (11, 5) בינין אונין בינין צורן (867, 870), Josephus Bruder, ist Nikodemon ben Gorion, der auch בינין (867, 870), Josephus Bruder, ist Nikodemon ben Gorion, der auch בינין (868, 870), Josephus Bruder, ist (860, Vgl. Gittin 57b); von der Bute des Zacharia (690, Vgl. Gittin 57b); von der Geanischen Fluth, die den dritten Theil der bewohnten Erde überschwemmte (131), vgl. Bereschith rabba c. 23 Ende, Mechilta 25 cd. In der Erzählung von der Mutter mit den sieben Söhnen ist die Anwendung des ביניון הבנים (187, 784) der Gemara Gittin und dem Midrasch Thren. entnommen. [Vielleicht schwebte dem Darsteller auch j. Erub. 4, 8 vor, wo eine Familie ארוכור (197) ביניון בינייון ביניון בינייון ביניון בינייון בינייון בינייון בינייון בינייון בינייון בינייון ביני
- b) Der Autor sagt oft (370, 452, 510, 524), dass er abkürzt, vermuthlich hat er diese Versicherungen schon in seinem Originale vorgefunden. Die Tempelbeschreibung (458 etc.) und manche Erklärung in griechischer Sprache (122, 149, 287, 323), so wie verschiedene Nachrichten, in denen er mehr mit Josephus als mit Egesippus übereinstimmt, gehören unstreitig früheren Bearbeitungen. Den Rufin aber hat er nicht benutzt, da dieser (de exidio hieros. 2, 25) Joseph ben Gorion richtig von ben Matathia unterscheidet.
  - c) s. S. 173 etc.
- d) Vgl. die Erzählungen vom Bel und Drachen, von Serubabels Weisheit, dem heiligen Feuer, der verborgenen Bundeslade, die Zusätze zu der Geschichte Esther, den Namen "Sirach" und mehreres, das den Apokryphen entlehnt ist.
- e) Josippon selber (90, 150, 152) citirt חולדות אלכסנדר, als eine Arbeit der Aegypter. R. Asaria de' Rossi besass ein Werk dieses Namens in hebr. Sprache, als dessen Urheber er die מצרים מצרים מצרים enajim c. 10 f. 54b, [c. 19 f. 86b] c. 23 f. 93b). מנן אבות אל השם הכחוב בציץ ובסי קורות אלכסנדרוס) באיץ כתוב כי אמר איני משתחוה אלא אל השם הכחוב בציץ מגן אבות לרשב"ץ) כתוב כי אמר איני משתחוה אלא אל השם הכחוב בציץ מגן אבות לרשב"ץ). מוב כי אמר איני משתחוה אלא אל השם הכחוב בציץ בוteratur 1835 Th. I, Beiträge von Jacobs i. Ukert 1835 B. 1, Abselm. 8 S. 371 ft., Gräsze, Literaturgesch. B. 2 Abh. 1 S. 354]

<sup>(</sup>הם אנשי הושקאנה), Jehuda Hadassi] der Commentator der Chronik (I, 11, 17), R. Jsaak b. Samuel (Tosafoth Aboda Sara 10b) (R. Abraham Halevi (ברכי רשראב)), der also nicht, wie Moriuus sagt p. 234, primus istius Josephi mentionem feeit, sondern etwa der elfte Zeuge ist].

<sup>[</sup>aa) Bernhardy Grundriss Th. I S. 486].

und vielleicht auch verschiedene geographische Arbeiten. Durch einzelne Bemerkungen, rhetorischen Schmuck und eingeflochtene Beschreibungen suchte der Verfasser dem Ganzen Reiz und Leben zu verleihen, — und in der That ist an dem Stile nichts auszusetzen. Mehreres thut sich jedoch als Interpolation kund a), und

a) Die - in der Münsterschen Ausgabe weggebliebenen - ersten 4 Capitel (S. 1-22) haben bereits Sefer hajaschar und der Commentar der Chronik benutzt [letzterer hat יוכראש יוכיפון; auf S. 10 und 13 beziehet sich Nachmanides (Commentar 42b). Raschi beruft sich (zu Dan, 5, 1, 11, 2) auf S. 24 und 71 [R. Saadja (zu Dan. 6, 23) kennt S. 34 ff.], R. Samuel auf S. 85; ferner waren der Inhalt von S. 88, 166, 193 Raschi (zu Dan. 8, 21, 22. 11, 17), und der von S. 211 und 260 R. Gerschom bekannt. An 3 Stellen bezeugt Raschi die Erklärung von 329), und der Inhalt von S. 349 (Cäsars Geburt etc.) wird von R. Isaak ben Samuel documentirt. Für S. [456 n.] 460 (Tempel[ban und]-beschreibung) zengt wiederum Raschi (Joma l. l. [u. Baba bathra 3b]), für S. 574 R. Saadia, für S. 586 Kalir, so wie R. Nathan für den hauptsächlichsten Inhalt des sechsten Buches. (R. Bechai (ייקדי) citirt die Geschichte von משל in בנפניא u. Italien, auch R. David Kimchi v. משך und zu Ps. 120,5. — Jehnda Hadassi.] Es muss also wohl der Inhalt jener, selbst etwas fremdartig erscheinenden Bestandtheile dem Josippon zugesprochen werden. Dahingegen sind als interpolirt zn betrachten: 1) S. 65 ניתר דבריו bis S. 68 zu Ende des Capitels, da hierdurch der Zusammenhang mit dem Folgenden gestört wird; zu beachten ist die 5 mal vorkommende arab. Schreibart n. ferner Porphyrius. 2) S. 330, die zweite Erklärung von dem Namen יררתן, die der ersten widerspricht; 3) mehreres in dem Abschnitt 154-165, wo die unsinnigsten Nachrichten zusammengehäuft werden, auch rechnet der Verfasser (161) nach Jahren der Schöpfung (vgl. jedoch oben S. 114), spricht von Christen (165), und widerspricht (160, 163) den Angaben Josippons; Syracus wird סרקוסטה (156, 158), als wäre es Saragossa, genannt, auch zählt der Interpolator die verschiedenen Eroberungen von Jerusalem auf (158-161); Sicilien heisst öfter איםקליאה (158), auch ist von יהושע בן שירך – ganz nach griechischer Orthographie — die Rede (ib.). Sonderbar klingt die Bethenerung: ואני הוא יוסף הנקרא יוסיפוס היהודי אשר הסיפור עליו בעולם כי ו (Nach Raschi zu Dan. 7, 6 mit der כתב ספר מלחמות הי והוא החלק הששי Erklärung bei R. Saadia ad h. l. scheint in dem echten Josippon etwas anderes gestanden zu haben, als wir p. 153 lesen. Ferner sagt בין התרומות bei התרומות ומציינו סמך וסער לדבר זה בספר כן גוריון הכהן שכתב כי שנת היובל 6.45 .aber p. 265 ist nur שמטה. אחר ממלכות בני חשמונאי, aber p. 265 ist nur 335 ממלכי הגוים bis ממלכי הנוים. 5) wahrscheinlich S. 346 die Berechnung der mina; 6) vielleicht von S. 350 unten bis 352 Mitte; 7) die beiden letzten Capitel (886-892). Das Werk schliesst mit וער הנה מלחמות בית Der darauf folgende Klagegesang ist gereimt und fehlt in der ersten Mantuanischen Ausgabe; die Nachrichten S. 888 sind aus dem Talmud, und zwar fehlerhaft, zusammengetragen. Das letzte Capitel gehört - wie

zwar als aus Spanien und dem 12. Jahrhunderte herstammend a). Im Ganzen hat Josippon zwar vielen Beifall gefunden, doch da er meist aus nichtjüdischen Quellen geschöpft, sich der altjüdischen Hagada im Range nicht gleichzustellen vermocht. Die Vergleichung alter Handschriften und Ausgaben würde jedoch für das Verständniss dieses Werkes noch manchen nützlichen Beitrag liefern b).

Näher der historischen Hagada, obwohl das jüngste ihrer Erzeugnisse, ist das unter drei Namen bekannte Sefer hajaschar σ), welches in einem correcten und fliessenden Hebräisch eine aus-

mir Rapoport bemerklich gemacht hat — dem R. Abraham ben David, Verfasser des דברי מלכו בית שני als dessen Eigenthmm es schon von [R.] David Kimchi (zu Zacharia 11, 14, vgl. שרשים s. v. משרש angeführt wird. Ob die Nachrichten von Alexanders Zügen dem Verfasser des übrigen Josippon gehören, mag ich nicht entscheiden; Merkmale tieferer Jugend habe ich in denselben nicht gefunden.

a) Vgl. die in der vorhergehenden Anmerkung angegebenen Arabismen und die Einschaltung aus R. Abrahams Werken. Letzterer hat auch den Anszug aus Josippon veranstaltet. In der Cunathschen Ausgabe findet sich ein Zusatz nahe vor dem Schlusse, in welchem von Spanien, Sevilla und der edlen Abkunft der dortigen Juden gesprochen wird (s. de Rossi Anm. l. l.) Dazu z\u00e4hle ich auch die Anf\u00fchrung des Menachen ben Saruk (ed. Cracan c. 91, ed. Breith. S. 807), da Egesippus den richtigen Namen hat, aber j\u00e4ngere spanische Abschreiber statt dessen den ihnen wohl gel\u00e4nigeren Namen des Grammatikers einsehieben konnten.

b) Ansgaben: 1) s a. et l., aber Mantua vor 1480 in fol., 136 Blatt, etwa 536 Columnen Text, mit einer Vorrede des Abraham Cunath ben Salomo (de Rossi Annal, p. 114—120), 2) Constpl. 1510 in klein 4, mit einer Vorrede von R. Tam ben David Jachia; der Text ist in 97 Capitel eingetheilt. 3) Basel 1541 fol. nebst Vorrede und lateinischer Uebersetzung von Seb. Münster stammt aus der Cunathschen Ausgabe, euthält indess nur von Cap. 3 אווי בכל ארץ ארק ארם בכל ארץ הוא בעל ארץ ארק ארם בעל ארץ ארץ ארם (ed. Ven. f. 7, ed. Crac. f. 6c, ed. Breith. S. 23) bis cap. 63 אווי לו הוא ל

<sup>(</sup>in der Vorrede). Vened. 1625, Craean 1628, Prag [in 4 s. a. unter Leopoldus, der Herausgeber Joseph hatte die Absehrift des לי מפויה ויעקב (ל' מפויה מדיל, vor sieh] 1668, Frkf. a. M. 1706, Amsterd. 1707, Ffirth 1768, Frkf. a. d. Oder 1789, [1792, jüd.-dentsch Frankf. a. M. 1674].

geschmückte Erzählung von der Schöpfung Adams bis zum Beginn der Zeit der Richter liefert, hauptsächlich bei dem Inhalt des ersten Buches Moses verweilend, so dass 3/4 des Buches der vormosaischen, etwa 1/6 der Mosaischen und nur wenige Seiten der spätern Geschichte gewidmet werden. Augenscheinlich hat der Verfasser, mit Benutzung älterer Sagen, ein angenehmes Lesebuch zu liefern sich bemühet, in welchem man Geschichte und Sage mit einander verarbeitet, jedes Ereigniss an seinem gehörigen Orte, das Dunkele erläutert und durch den Vortrag selber alle Schwierigkeiten beseitigt finden sollte. Der Autor dieses Romans wollte zugleich die Ehre haben, sein Buch für das in der Bibel citirte Sefer hajaschar a) gehalten zu sehen, und noch ganz neuerlich haben sich Literaten von ihm anführen lassen b). Nächst den, für seinen Zweck ausgestatteten Nachrichten aus der Gemara c), Bereschith rabba d), Boraitha derabbi Elieser e), der Chronik des Moses f), Midrasch

a) Jos. 10, 13. II. Sam. 1, 18. Daher findet man auch f. 81 b den Gesang Josua's vollständig — natfirlich fast nur zusammengereiltete Bibelstellen—und am Schlusse eine Reminiscenz aus den im Buche Samuel I. I. befindlichen Davidischen Sprüchen.

b) Nach dem Londoner Courier (1828, 8. November), der sich auf die Bristoler Gazette beruft, war damals aus Gasan in Persien durch einen Mann, Namens Aleurin, das Buch Jasehar, dessen Josna gedenkt, herbeigeschaft worden. 11 Tage daranf beriehtete dasselbe Blatt, ein Herr Samuel in Liverpool sei bereits friher mit der Uebersetzung dieses, aus dem nördlichen Africa ihm zugekommenen Buches beschäftigt, obwohl er von Niemanden darüber habe Auskunft erhalten können. In einem Berliner Blatte [(den Berliner Nachrichten)] vom 29. Nov. des gedachten Jahres ist [von mir] eine Berichtigung über diesen Gegenstand ersehienen und seit der Zeit weder von dem angeblichen Fund, noch von der Uebersetzung etwas gehört worden.

c) 10 b der Untergang des Thurms (Sanhedrin 109a), 19a die Richter in Sodom (ib. b), 73a l'harao's Länge (Moëd Katon 18a), 59b Esan's Tod (Sota 13a) u. dgl. m.

d) 12a vgl. Beresch. rabba f. 42a, 13a Haran's Mangel an Vertrauen ib. b; 23b die fürbittenden Engel ib. f. 62d; 47a Tamar's Herkunft ib. f. 96b.

e) 10 b die 70 Engel, 19 b das Mädchen פלשים, 20 a die Salzsänle, 21 a Abrahams Besuch bei Ismael (vgl. Jalkut Gen. 27 b) u. dgl. m.

f) f. 67a (Chron. 2a), 68a etc. (ib. 2b etc.), 69a (ib. 4a etc.), 70a etc.

Vajisu a), Josippon b), Midrasch Abchir c) und sonstigen jüdischen und arabischen Sagen d), ist er nicht sparsam an Erdichtungen, namentlich in Bezug auf die Mittheilung von Geschlechtsregistern und Namen, von Jahrzahlen und Namenklärungen. Mit besonderer Kunst werden Ereignisse so dargestellt, dass spätere Begebenheiten durch sie ihre Begründung finden. Durch Inhalt und Tendenz, so wie durch den aller Eigenthümlichkeit ermangelnden hebräischen Stil erweiset sich dieses Buch als ein Erzeugniss der nachgeonäischen Zeit e): der öftere Gebrauch arabischer und europäischer Namen f) verräth Spanien als dessen Vaterland, womit auch die Correctheit der Sprache und eine Notiz von dem angeblichen Ursprunge des Buches g)

<sup>(</sup>ib. 6a etc.), 73b (ib. 8b), 74b (ib. 9b u. s. w. Bemerkenswerth ist der Schluss jener Chronik: יותר דברי משה . . . הלא הם כתובים בספר הישר Vielleicht hat dies dem Verfasser des Sefer hajaschar den ersten Anlass gegeben.

a) In אישלח f. 37a etc. (s. oben S. 145).

b) Vergleiche f. 11 a, 17 b, 60 a, 62 a etc., 82 b mit Josipp. S. 2—7, 9, 10, 11 etc., 17.

c) מַקְץ f. 53a, אַניבש f. 56a, vgl. mit Jalk. Gen. f. 46d, 47d und den Interpolationen in Beresch. rabb. (s. unten Cap. 10).

d) z. B. f. 23a die Verwandlungen des Satan (vgl. Jalkut Gen. 28b und Rabbathi, s. unten Cap. 18); Şelicha [l. Suleicha], Potifars Weib. [Auch 9a von Abrahams Stern, vgl. Fabric. cod. pseud. V T. t. I S. 345.]

e) Der Mensch ist ein במש היה כורבר (3b); f. 82b wird eine Geschichte erzählt, wodurch der Name Edom, den die Juden dem römischen Reiche geben, erklärt werden soll.

f) z. B. ארה Ende (f. 25b): Said, Kassem, Ali, Abdalla, Abdmalich, Mohammed, Omar, Nassur, Sadun, Abu Jussuf, Khalif, Emir; f. 46b: Bona.

g) Ein römischer Anführer habe, als Titus Jerusalem eingenommen, einen alten Mann in dem Versteck eines Hauses sammt vielen älteren hebräischen Werken gefunden, und ihn nebst seinen literarischen Schätzen nach Sevilla gebracht, woselbst beide sich ein prachtvolles Haus gebauet u. s. w. Auch hätten die Juden dem Ptolemäus zuerst dieses Sefer hajaschar, und später erst, als er hierüber erzürnte, die Mosaischen Bücher zum Uebersetzen zugeschickt. Daher finde sich dasselbe noch in Aegypten.

übereinstimmt. Da es erst seit 600 Jahren [1] genannt wird a), so mag es im 12. [2] Säculum verfasst worden sein.

### Neuntes Capitel.

### Geheimlehre.

Israels Gesetz und Geschichte und die in beiden offenbar werdende Leitung Gottes ist der Inhalt der heiligen Bücher. Aber zwei Abschnitte erheben sich zu dem Ursprung der Dinge selber: zu Gottheit und Schöpfung; die letztere wird in dem ersten Capitel der Genesis, die Majestät der ersteren von Ezechiel beschrieben, und beide bildeten schon früh einen wichtigen und eigenen Theil der Auslegung als Grundlage des Glaubens und der Weisheit.

Wir machen gebührendermaassen mit der Vision Ezechiels den Anfang. Dieser Prophet beschreibt b) mit grosser Ausführlichkeit Gesichte, in denen er den göttlichen Thron zu schauen gewürdigt worden; es erschien ihm auf selbigem sogar eine menschenähnliche Gestalt e). Der unterhalb des Thrones ausgespannte Himmel wird von vier an einem glänzenden Räderwagen befindlichen Cherubim getragen. Nichts aus der früheren Prophetenzeit gleicht diesen Visionen: weder die Offenbarungen des Pentateuchs, noch die Erscheinungen des Elia d), des Michaihu e), des Jesaia f), und wenn

<sup>[1]</sup> f. erst — Jahren l.: seit etwa 700 Jahren.]

<sup>[\*)</sup> f. im 12, l. zu Ende des elften.]

a) Raschi hat es nicht gekannt, R. Samuel ben Meir auch nicht (s. Zunz Raschi S. 323, vgl. Raschi Pesachim f. 64b oben): s. Jalkut Exod. f. 51 cd. 52 ac. 54 d. 57b. [Ob Maimonides? Scheyer Dalalat Th. 3 S. 406.]

b) Hauptsächlich cap. 1, aber auch 2, 12, 13, 23, 8, 24, eap. 10, 43, 2, 3, 44, 4,

c) 1, 26. 27.

d) I. Reg. 19, 9.

e) ib. 22, 19.

f) Jes. 6, 1-3.

irgend einen Vergleichungspunkt darbieten, so sind die Darstellungen bei Zacharia und Daniel. Bei Ezechiels Zeitgenossen, Jeremia, findet sich keine Spur solcher Bilder. Bemerkenswerth ist es, dass der Prophet erst in der wiederholten Schilderung seines Gesichts angiebt, die Thiere seien Cherubim, und dennoch hinzufügt, von ihren 4 Gesichtern sei eines das eines Cherub a); man sollte hieraus, so wie aus der Bemerkung, dass er nun wisse. dass es Cherubim seien b), schliessen, dass ihm die eigentliche Gestalt der Cherubim nicht recht bekannt gewesen, welches bei einem während der Tempelzeit aus Palästina exilirten Priester auffallen dürfte, da Cherubin sich von alter Zeit her oberhalb der Bundeslade befanden. Eben so eigenthümlich erscheint es, dass die Räder voller Augen waren c). Die Art, in welcher die Engel auftreten und anreden, findet sich nur bei Daniel d); letzteren nennt Ezechiel sogar als Vorbild der Weisheit und Frömmigkeit e), welches im Munde eines älteren Propheten höchst auffallend ist; auch das Stillschweigen Jeremia's vom Ezechiel, obgleich er mit den Exilirten in Verbindung stand, ist nicht ausser Acht zu lassen. Hiob und Zacharia kennen zuerst einen eigentlichen Satan und der Ursprung des erstgenannten Buches ist, wie aus dem Inhalte, der Sprache und der Stellung erhellt, nicht sehr fern von der Epoche des Zacharia; dass nun gerade Ezechiel zuerst des Hiob gedenkt f), bleibt einigermaassen beachtenswerth. Mehrere Jahre vor Jerusalems Eroberung sagt Ezechiel — fast im Widerspruche mit Jeremia ganz deutlich, dass Zedekia geblendet werden wird q); solche

a) 10, 1-9, 14, 15,

b) 10, 20: "Dies ist das Thier, welches ich unter dem Gotte Israels am Flusse Chebar gesehen habe; ich wusste nun (אַקרע), dass es Cherubin sind."

c) 1, 18, 10, 12.

d) הברים (Ez. Cap. 9, 10, 12) vgl. Dan. 10,5; die Anrede בן אדם Dan. 8, 17.

e) 14, 14, 20, 28, 3.

f) 14, 14. 20 in Gemeinschaft mit Noa und Daniel.

g) Ez. 12, 12. 13: אשר אשר פניו יכסה יען אפר החכם התרכם והנשיא אינה והנשיא אתרכם והבאתי יראה לעין הוא את הארץ הארץ הארץ הבאתי אותו בכלה ארץ כשדים ואינהה לא

specielle Weissagungen — und die gegenwärtige hätte vielmehr sich für Jeremia geeignet — kennt das wahre Prophetenthum nicht. [Ferner fehlt es nicht an deutlichen Beziehungen auf Serubabel au]]. Auch ist es nicht ganz begreiflich, wesshalb schon 14 Jahre nach Jerusalems Zerstörung eine so ins Einzelne gehende Beschreibung des neuen Tempels und einer neuen Verfassung gegeben wird, von welcher fast nichts ausgeführt worden ist. Endlich erinnern die Bilder von der Belebung der Erschlagenen und den Kriegen Magogs eher an die Epoche des zweiten als an die des ersten Tempels.

Man könnte nach dem bisher Gesagten eine Bedenklichkeit in Bezug auf das Zeitalter Ezechiels nicht unbegründet finden; in der That, diese Zweifel werden nicht gehoben, wenn man auch der Sprache und dem Stile unseres Autors einige Aufmerksamkeit widmet. Allerdings, Ezechiels Vortrag ist lebendig, kraftvoll, originell, einer Zeit entsprossen, in welcher noch das Prophetenthum und die hebräische Sprache selbstständiges Leben hatten; er bietet eigene Formen a) und Redensarten b), so wie in grosser Anzahl sonst nicht vorkommende Wörter aller Gattungen c) dar, worunter manche von

יראה ושם יפות. Vgl. Jeremia 34,3—5. [Hiernach ist Spinoza (tract. theol. polit, c. 10 f. 129) zu berichtigen.]

<sup>[</sup>aa) 17, 22-24, cf. 20, 40; 21, 30, 35.]

יְּמֶצֵל הַקְּרִיר הָבָּאוֹת ;נְחַלֵּים הִאפּסָים הְּינִים הְּלַעֲמוֹת הַלְּאוֹה (שְּ הָחתל הָמָלֹח הוצא הוחך הוחר מהֻקצע הַאנק הָחל יְּסְטֹרה מְשִׁיק [הַשְׁבֹּב] הָשׁבב (וְשֵׁבַן

פ) המק ,כסם ,כלל ,כתל ,טעה (חדר) , המן ,דלח ,בתק ,אמלה ועשה ,ששה ,ששה ,שאם ,רם ,קרם ,קוםם ,צרב ,fliegen ,מפבים ,תעננה ,עשה ,עשה ,ששא ,שאם ,רם ,קרם ,קוםם ,צרב ,עם ,נה ,הה ,הי ,הד ,הי ,הדלי ,ברום ,בוק ,אגף ,אולם ,אשרים ,חיץ ,הצן ,הפך ,דחן ,געל ,גלום ,גלב ,פבולים) ,חחול ,חשמל ,הובנים ,הראל ,חיץ ,הצן ,הפך ,דחן ,געל ,גלום ,גלב ,עתר ,סרעף ,טוכך ,סלון ,סרב ,נקבים ,נדן ,גדה ,משי ,מחי ,טע ,טורה ,טיח ,פנג ,עתר ,סרעף ,טוכך ,סלון ,סרב ,נקבים ,נדן ,גדה ,משי ,מחי ,טע ,טורה ,טיח

dem Propheten selbst gebildet zu sein scheinen a). Dahingegen hat seine Sprache oft eine aramäische Färbung b) und mehr, als Eine Stelle thut eine Benutzung oder Nachahmung der Jeremianischen Weissagungen kund c). In den Ausdrücken finden sich Uebereinstimmungen mit Hiob d) und sonstigen jüngeren Werken e), selbst

- a) אַשְּוֹח (Ezech. 23, 44) statt אַרָרשׁ, אַדְרשׁ (14, 3) für הראל, הרראל הראל (15, 15), אַשְּוֹח (23, 16. 16, 29), מהמָהם (7, 11), אַשְּאַר (9, 8) wenn es kein Fehler ist, בצוא (28, 23), הוונין (41, 9, 11), הרומיות (45, 12), בצוא (1, 14).
- b) z. B. חמרן (4, 9), מלו (28, 16), משו (39, 26), הלאת (24, 12), להנהיך
   (22, 20), חמר (26, 18), מברה (27, 31), מברה (31, 5), הם (14, 4), ושמט (14, 4), ועקר בברה (22, 25 vgl. Jer. 20, 5] die Form און statt ה in Cap. 16, 13.
   20, 22, 31, 36, 43, 47, 51. Vgl. unten.
- c) Die Bilder von Schwert, Hunger und Pest; das Sprichwort אבוה (Jeren. 31, 29. Ezech. 18, 2); der Ausdruck אבוה (Jeren. 31, 29. Ezech. 18, 2); der Ausdruck אבוה (Jeren. 15, 5, 34, 17. Ezech. 23, 46) [ששר,] Vgl. ferner Jeren. 6, 17 mit Ez. 33, 2-5, [Jer. 33, 1-5 mit Ezech. 34, vgl. Zach. 10, 3 ff. Jer. 6, 14 u. Ez. 13, 16], die Orakel gegen Aegypten, die erwähnte aram. Endung יח und den Gebrauch gewisser pentateuchischer Redensarten (abgesehen von den weiter unten aufgeführten) bei beiden Propheten.
- d) אַלגביש (bei Hiob תָּהִים, מְפַבּרשׁ, [vita] [auch Ps. 143] אַלגביש (auch Esra, Nehemia, Chronik, Esther, Daniel) בְּצָה, השקור ,רתה, כפן ,השקיע ,תון [רַאמות]

משקול: הָקוּע [שפוטים], שחיף, שחו ,הָתח ,קםה ,קוע פהות ,צפיע [צפון) ,צפָה ,משקול: הָקוּע [מספים ,מספים ,מסשח משמוח ,משמח מרכה ,מכלול ,מכללל ,בידה ,אבחדה ;מקכה ,מרכץ ,מפץ [מכשלות] ,מכנה ימברח ,מערב ימחמל ,עודה מכורה ,כסתות ,יפעה ,יניקה ,קלאה ,קבלה ,זרמה ,נרשה ,נורה בקרה ,פתחון ,ענבון בנין ,איתון ;שבעה ,רכולה ,רגזה [ראשה] ,ראוה ,קפרה קבוצה ,מכרת ,מסרת ,קשמעות ,תונות ,מרירות ,תכנית ,צמרת |חתית] ;שממון ,שכרון ,מרכלת ,מסרת ,קשמעות ,תונות ,מרירות ,תכנית ,צמרת |חתית] ;שממון ,שכרון ,מרכלת ,מסרת ,קשמעות ,תונות ,מרירות ,תכנית ,צמרת וחתית] ;

mit den Schriften der spätesten Epochea); einige erinnern sogar an noch jüngern Hebraismusb). Noch auffallender ist die starke Benutzung von pentateuchischen Worten und Wendungenc), die weit eingreifender als bei Jeremia ist und in deren Gebrauch er häufig

c) Aus I. Mos.: אֶרְף, עלְטַה, עלְטַה, עלְטַה, הָאַר, (שַרֶף, (vgl. מְלָהָף, הָאַר, מָהַלְּיִם הוֹלְדֹה, הַאָּר הָחָק, הָשָּלְשִם, (Hiob, Kohel.), שַּלְטַת, (Hiob, Kohel.) בכף הבא הפליט (vgl. מַאַרְים) אַפְּרִים (Ps. 19. 150. Dan.) (שַלְיִם (Dan.)]. H. Mos.: המכנת הכן הָכחו הָבְרשׁ הְּרָה הְּרשׁישׁ שהם וישפה הָחַלם הַפּך הברקת אָרְם הלשרת בקדש הנעליכם ברגליכם צר החפרק פּאַרֵי הְּכְיִלְח הַפּל מִתלקחת מקצוע (Hi. Jes.) ורת חברת אשה אל אחותה הלאות ביני ובינכם בכד לשון (Keli. Chr.) (הבל שבת) (Geiger Zeitschr. 4, 33).

עבר, וכבלרה ומרפה הנמקו בעונם. הָמָמאות מממאיר איפת צדק ומרחת השבט ומקנר אשר יגור ווען וביען ויען במשפטי ומאסו האון עוכם ותחת השבט ומקנר אשר יגור וויען וביען וביען וען במשפטי ומאסו האום וויה רעה יעשרה אותם האדם וחי בהם וונהן עץ השדה את פרון והשבתי חיה רעה להבריל בין קדש (דשה (Ez. 18, 13. Lev. 20, 9)), שבר ממה לחם לחל (Mel. 8), שקץ (Hiob), שקץ (Mac. 8), משורה (Clar.), מחבת (Dan.), מחבת (Clar.), משורה (Eb.))

IV. Mos.: מְשֵׁל] (Dichter), בַרְתוּ אָנִים ה' דבַרתוּ לְנֶם אָנִי ה' היה לנֶם אָנִי ה' דבַרתוּ (Dichter), פַּרָע

Jerem. 51 [Dan.]. פרטת Zach., Esther. אל־מנות (Paläste) Jes. 13 [קרטת Jes. 23, 7].

mit den spätesten Kethubim zusammentrifft a). Die Aera des Exils findet man ausser Ezechiel nur bei nach Nebucadnezar verfassten Werken [und die Erwähnung von DD nur bei den Schriften der persisch-griechischen Epoche] b). Vielleicht dürften diese Wahr-

קעל קעל (Neh.), קעל קעל (Josua, Chr., Dan.). קעל קעל (Josua 15, 4).

V. Mos.: בדע, חסם, אַאָּה, הסיט פטל (ואסתיר פני מהם צַאַת, חסם von Götzen (ib.), נדען von Götzen (ib.), נדען עסט (Ps. 150), קטף (Hiob, Kohel.), [בפַנִיכם (Jos.)] אני נחלתם (Jos. Chr.), אני נחלתם (vgl. Josus 13, 33).

Aus. I. II. III. IV.: ריח ניחות (vergl. Esra, Dan.); I. III. IV. V.: אוּקוֹה (Jos., Neh., Chr.: einmal Ps. 2, 8). Aus sämmtlichen Büchern des Pentateuch: ענם היום חוה (Josna).

a) s. die vorhergehende Anmerkung. Ueberhaupt kommt eine beträchtliche Anzahl von pentatenehischen Ansdrücken nur wieder in den spätesten Schriften vor, z. B. קנר אביר יעקב (אלרכה שער אביר יעקב בכרה ואלרהי השמים) אררת שער אביר יעקב החברה והברל הדה כל שרת החרם משנה הורות וועפים ההחברם וההתודה מקבות מגרנות על מגרנות על המגלה על האחון משנה הורה מליוה מרבכת מסכנות מכרהב מוון מגרנות ברול ביותם ורכוש קשות החלה עלקה גדולה ומרה (erklären) פרש הקרש להתול השנה וותפעם רוח).

b) לגלוהנו (Ez. 1, 2. 33, 21. 40, 1. Vergl. II. Reg. 25, 27. Jerem. 52, 31.

nehmungen zu der Ansicht berechtigen, dass Ezechiel und seine Vision der persischen Epoche und Cultur näher stehen, als gemeiniglich geglaubt wird; wenigstens sind die bestimmten Jahres-Angaben, die nebst den älteren Schilderungen nur poetische Unterlage der Busse- und Trost-Vorträge sein konnten, kein besonderes Hinderniss und in dem Zeitalter des Cyrus [und Darius] wird die neue Verfassung a) und manches andere begreiflich, das in der Jeremianischen Epoche mannigfaltige Schwierigkeiten darbietet. Der Talmud meldet sogar, dass das Buch Ezechiel von der grossen Synagoge aufgeschrieben worden sei b).

So wie der Midrasch der heiligen Bücher älter als die Chronik ist, so war es auch die Betrachtung der Ezechielischen Vision. Denn der Chronist sagt bereits c), die Cherubim der Bundeslade seien ein Abbild der Mercaba (des göttlichen Thronwagens) und von Gott dem David vorgezeichnet worden. Sirach d) preist den Ezechiel vornehmlich, weil er den Wagen der Cherubim geschaut. Doch scheint die erste philosophische Ausbildung der Begriffe über göttliche Majestät in Alexandrien ihren Ursprung zu haben, wo [persisch-] chaldäische Weisheit, jüdische Theologie und die Philosophie der Griechen 1) sich in den Hellenisten gewissermaassen vermittelnd begegneten. Die ältesten Spuren hiervon sind vermuthlich im Buche der Weisheit sichtbar e). Aeltere jüdische und jüngere alexandrinische Lehren sind es, aus denen im Verlauf der Jahrhunderte und nachdem die Araber zum zweiten Male hellenische Weisheit dem Morgenlande zugeführt, eine neue kosmogonische oder theosophische Philosophie sich entwickelte, die in noch späterer

<sup>[1)</sup> l. u. die der griechischen Gnosis.]

a) Cap. 40 bis zu Ende des Buches.

b) Baba bathra 15 a,

d) Cap. 49, 10.

e) Vgl. Eichhorn Einleitung zu diesem Buche S. 97-125.

Zeit, als sie ihr Fundament schon weit hinaus über Ezechiels Vision ausgebreitet hatte, den Namen Kabbala erhielt a).

Das zweite grosse Geheimniss, Gottes Offenbarung in der Natur, war in der Schöpfungsgeschichte dargelegt — aber nicht enthüllt, und vielleicht haben griechische und chaldäische Philosopheme sich eben so früh an die Betrachtung des ersten Capitels der Genesis gewagt, da Sirach b) vor dergleichen Eindringen in die göttlichen Geheimnisse warnt. Philo beginnt seine Werke mit einer Betrachtung der Schöpfung; seine das Judenthum mit platonischen Ideen verschmelzende Philosphie bietet in Bezug auf die Natur des göttlichen Wesens, wichtige Vergleichungspuncte mit den in der jüngeren Kabbala heimischen Principien über Emanation, Urlicht und Zahlenwesen dar.

Die jüdischen Weisen in Palästina und Babel beschäftigen sich sowohl mit dem Schöpfungs- als mit dem Visions-Capitel e), allein nur mit äusserster Vorsicht. Gegen Ezechiel war man überhaupt sehr bedächtig und seine Vision durfte Niemand lesen, vor dem zurückgelegten dreissigsten Jahre d). Von mündlichen Auslegungen jener heiligen Thema's vertraute man nur den erlesensten Schülern e), und auch dies nie in Gegenwart Mehrerer f); vor der Menge durfte darüber gar nicht gesprochen werden g), und Profanirungen der Art wurden für keck und gefahrbringend gehalten h). Bücher sind

a) Vgl. unten Cap. 21.

b) Cap. 3, 21 etc.

c) j. Chagiga 2, 1. Chagiga 11b bis 16a. Menachoth 29b Mitte, vgl. ib. Raschi. j. Berachoth 9, 1. [Megilla 24b oben.]

 $d_{\rm J}$  Hieronymus Vorrede zum Ezechiel; vgl. Sabbath 13a, Chagiga 13a, Menachoth 45a.

e) Mischna und Tosefta Chagiga c. 2 § 1, j. Chagiga 2 Anf. Chagiga 13 a, 14 b. Kidduschin 71 a. Tana debe Eliahu c. 31 f. 172 b.

f) Mischna Chagiga c. 2 Anf.

g) Pesachim 50a; vgl. j. Joma 3, 7 [ausnahmsweise קרי בר פור בר און j. Chag. 2 Anf.].

h) Sabbath 80b, vgl. j. Chagiga 2, 1 die Erzählungen von Ben Soma's Tode, Chagiga 13 a unten. Siehe auch Mechiltha 13 ed. Vgl. Josephus (de bello jud. lib. 2 c. 8 § 7) von den Essenern: συντηφήσειν ὁμοίως . . . . . τὰ τῶν ἀγγελων ὀνόματα,

über diese Gegenstände gar nicht verfasst worden, und gewiss würde dies nie in der Volkssprache, dem Aramäischen, geschehen Zuweilen berichten Spätere von Vorträgen über Mercaba und Bereschith a), ohne etwas von dem Inhalt zu wissen. Manchen Lehrern wird nachgerühmt, dass sie die Gespräche der Engel und der Dämonen studirt hätten b); vermuthlich Boraitha's, welche mancherlei Sätze aus der Natur- und Menschenkunde, auch wohl der Engellehre enthielten. Wir haben mehrere solcher Aussprüche noch übrig, unter der Einkleidung, als stammten sie von Engeln her c): eine Form, die aus der Prophetenzeit sich vererbt Vielleicht gehören die Mittheilungen über Dämonen d) und die wenigen in den Schriften der talmudischen Epoche vorkommenden Engelnamen e) diesen Sammlungen an. Indess waren Arbeiten d[ies]er Art keine eigentlichen Bestandtheile jener hochwichtigen, gleichsam göttlichen Materien, sondern nur ihnen verwandt f); auch gehören die Geheimnisse des Gesetzes, von denen zuweilen [1)] die Rede

<sup>[1)</sup> hier und da.]

<sup>[</sup>aa) vgl. מורה נבוכים 1, 71.]

a) j. Chagiga l. l., Chagiga 14b.

b) שיחת שרים (Succa 28a) weiss Raschi nicht zu erklären.

c) s. unten Cap. 20.

d) z. B. Chagiga 16a.

פוטחרן (Aboth R. Nathan c. 12), וריאכל (Pesachim 118a), וריאכל (Sifri Col. 235), בנרלפון (Sifri Col. 235), סמטחרן (Sifri Col. 236), סמטחרן (Berachoth 51a), סמטחרן (Berachoth 51a), סמטחרן (Signa 21a), 
f) Wozn z. B. auch die Lehren über die Namen Gottes gehören, die hin und wieder in beiden Tahunden vorkommen, und wovon eine Spur bereits bei dem Chronisten (l, 13, 6) אַשר בקרא שָׁשׁ bemerkt wird [vgl. 11. Sam. 6, 2].

ist a), zum Theil der allgemeinen Auslegung an. Von Halacha's der Schöpfung b) geschieht einige Male eine Erwähnung, doch in fast märchenhafter Art, so dass man nicht auf die wirkliche Existenz eines solchen Buches schliessen darf. In Bildern wird zuweilen von tieferer Anschauung der Fundamente des Glaubens gesprochen c). Allein eine eigentliche hebräische oder aramäische Literatur über diese Gegenstände hat weder in der vortalmudischen noch in der talmudischen Zeit existirt. Fast noch geringere Ausbeute geben das 6, und 7. Säculum d); erst mit der zweiten Hälfte der Geonäischen Epoche [1] (etwa von A. 780 an [2]), also mit der Epoche der allmählich auflebenden Wissenschaftlichkeit, und nachdem die Beschäftigung mit den Materien der Geheimlehre häufiger geworden e), traten eigene Schriften auf, die sich an die Erläuterung der Schöpfung, an die Schilderung der göttlichen Majestät wagen, ältere philosophische Ideen mit überlieferten und eigenen Meinungen verbindend f), gleichsam als Commentar des dahingehörigen biblischen

<sup>[1)</sup> des g. Zeitalters. 2) um A. 780.]

a) רוף הורה Boraitha Aboth Anf., Aboth R. Nathan e. 8, j. Aboda sara e. 2 § 7 Ende, Chagiga f. 13a, Pesachim f. 119a (andere Leseart: מעפר הורה רוון באר הורה), Eliahn sutta e. 17 f. 40 a [ygl. Weisheit Sal. 6, 22, Ephes. 5, 32].

b) אלכות יצירה Sanhedr. 67b, statt dessen, vermuthlich fehlerhaft, ib. 65b in einer Parallelstelle פפר וצירה gelesen wird. [Wenn לוברי 4, 25 sagt, so meint er — wie bereits Moscato ad h. 1 bemerkt — מעשה בראשית ans Mischna Chagiga 2 Anf.]

c) s. Chagiga 14b unten, 16a oben. Vergl. Hallenberg die geheime Lehre der Juden etc. S. 283 etc.

d) Vgl. Bereschith rabba 4a, 5c, 6bd, 11ad, 15b, 30b; ferner die im jerusalemschen und hagiographischen Targum vorkommenden Engelnamen יפיפיה ,רואל, סכואל, זונוגאל, עופיאל

e) Vgl. Midr. Cant. 8a, 15a oben, Midr. Prov. c. 10 f. 54d, Pesikta rabbathi f. 35b, Midr. Ps. c. 3 f. 4b, Derech erez c. 2 Ende, Tana debe Eliahu f 92b, 172a—173 a, Eliahu sutta c. 17 (s. oben S. 116). Siehe weiter unten.

f) Schon lange vor Saadia wandte man den Vers Spr. 3, 19 auf geheime Philosophie an (Berachoth 55 a, vergl. The Research of the Philosophie and Gerachoth 55 a, vergl. The Research of the Res

Inhalts. Das Buch Jezira a) verdient unter diesen Schriften den ersten Platz. Man hat båld Abraham, bald R. Akiba als dessen Verfasser genannt; allein es gehört nach Sprache und Ideengang b) dem Geonäischen Zeitalter, in welchem es auch zuerst durch Reminiscenzen c) und Erlänterungen d) bekannt wird; vermuthlich hat die Erwähmung der Schöpfungs-Halacha's den Verfasser bewogen, seinem Büchlein diesen Namen und eine Mischna-ähmliche Einrichtung zu gehen. Die Zurückführung auf Abraham ist ein Merkmal jüngerer Pseudepigraphie. Das 3. und 4. Capitel der Boraith a derabbi Elieser c) beschäftigen sich in einem weuiger

a) בפר יצירה [; ein jüngeres Werk dieses Namens bei קוטי הפרדם t, 10b oben].

b) שוכן עד מרום וקדוש שמו (e. 1.5) ist aus dem Gebetbuche [nicht aus Jes. 57, 15, wie Jos. Gugenheimer in Orient 1848 LB, S. 294 verbessert], sind in der tahuudischen Epoche unbekannt, eben so die grammatischen Classificationen der Buchstaben; wird (c, 3) als ein ursprünglich hebräisches Wort betrachtet; der Ansdruck בשמים כל החת כל שביעי החת כל לפיכך חובב שביעי החת כל ist der Pesikta I. entnommen, s. Jalkut Exod. § 276; מכה שאין און יכולה n. s. w. vgl. j. Schebnoth 3, 8 and sonst; באלכסונין (c. 5) stammt aus der talmudischen Epoche (s. Sueca Sa), die Mischna [und die palästinische Gemara (j. Kilajim 4, f. 13a)] hat dafür לככן (s. Aruch s. v). מופלא ומכוסה (3, 2) ist nach Sirach (s. oben S. 104) und Chagiga 13a; בליות etc. (vgl. 5, 2.) nach Berachoth 61 ab. Uebrigens ist das Büchlein voll von Ausdrücken des jüngeren Hebraismus, ohne dass auch nur ein einziges Wort ihm eigenthämlich wäre, z. B. אויר, אדוק אדוק אלכסון אמצע בוריו הבור הבור הרהור הרהור. מילדה ולפיכך ולעיטה ולכך וכיצד וכיעור וביון וכוין וטחול וחוזר וזכות והלוך. ראירה ,ראירה וקרקבן פשום סימן מסם מניין ממש מכאן ואילדן מימר השכועה שכיעה שבתאי היהה. Man vergleiche ferner die Bildingen עשאן, כמין ,עשאן die Ausdrücke אל מלך נאמן, die Namen der Planeten und der Monate, die Bezeichnung אותינת für Buchstaben.

c) 8. Eliahu rabba c. 31 f. 172a: וכללן ורדרן ויסדו ומפחן ונמדן ומישחן ולמדן ורדרן ויסדו ויסדו וומירן, vgl. Jezira c. 1  $\S$  10: חקקן חצבן, ib. c. 2  $\S$  2: שכן דימירן צרפן, ib. c. 5  $\S$  2: עשאן ערכן, cf. c. 6  $\S$  4: משכן דלקן, cf. c. 6  $\S$  4: משכן דלקן

d) Die ältesten Commentarien sind von R. Saadia Gaon aus Aegypten (cod. Uri 380, cod. de Rossi 769 N. 2, vgl. Rapoport רבינו מערים S. 23, 32 [und R. Moses b. Esra bei Wolf Th. 3 p. 4, Minik, notice sur Saadja p. 14 ff.]; der unter seinem Namen gedruckte ist nicht von ihm [s. מעפחת מפרים ב 28a § 43]), [Isaac Israeli (מעפת השמים Th. 1 Ende)] R. Schabthai ben Abraham aus Italien und R. Jacob ben Nissim aus Kairovan; sämmtlich Autoren des 10. Säeulums.

e) s. unten Cap. 16. Das dritte Capitel giebt eine Schöpfungs-Theorie, das vierte beschreibt die himmlischen Heerschaaren.

dunkeln Stile mit den beiden grossen Gegenständen der Geheimlehre. Eigene Boraitha's darüber [vielleicht älter als Kalir aa] werden zuerst von Raschi angeführt a). Aelter scheinen die unter dem Namen von Mischna's, zuerst von R. Hai Gaon b) eitirten grossen und kleinen Hechaloth c) zu sein, die dem R. Ismael, der schon früh als Heros der Geheimlehre galt d), zugeschrieben und in denen die Ordnungen der Himmel und der himmlischen Heerschaaren, die Schilderungen des Thrones, der oberen Tempel, nebst Schöpfungs-Theorien und Mancherlei von der menschlichen Seele vorgetragen werden. Ein Theil dieses Buches ist, mit offenbar jüngeren Zuthaten versehen, gedruckt erschienen e). Jünger als die Hechaloth ist das Buch Rasielf), welches fast nichts als eigene Einfälle,

כך כתיב במעשרה (Nenjahr) ענוי ארץ 2018. מרכבה שרושה קרובות (Menjahr) מרכבה ושם תפס ר' אלעור כל אלה מעשרה 46d citirt תורת העולה Auch מרכבה ושם תפס ר' אלעור כל אלה מרכבה.

a) Zu Berachoth 51a, Chagiga 13a; ein כועשרה מעשרה מעשרה שרות משרה בראשים und מרכבה bliegt in Vatican (A. 1295 geschrieben, Bartol. Th. 4 p. 522 u. f.), der Pseudo-Saadianische Commentar zum Buche Jezira eitirt eine משנת מתרכבה בראשים f. 1a, 36a ed. Grodno); beide Boraitha's eitirt Recanate מעמי מעום f. 30a (בראשים 1. 39a), das מעמי בראשים שיח בראשים wird auch [in מון 4, 18 f. 123c und] im Jalkut Rubeni f. 2d angeführt. Vgl. unten S. 168.

b) s. Arneh אבן המנונעת, En Jacob im Tr. Chagiga e. 2; vgl. Rapoport S. 88, 89.

c) היכלות ווטרתי [27 Capitel bei de Rossi]; nächst R. Hai noch von R. Tobia (קתן מוב) לקת מוב) לקת מוב לקת מוב האפוני (45a), R. Jehuda Levi (15b), R. Elasar מובי היים הוא f. 46a, 67b], dem grossen Buche Rasiel (15b), Nachmanides (הצורה ל הנצור הנמור שער הנמור בינור המאר 18 מוביר מינוני) אמל מוביר מינוני מוביר מינוני מוביר מוביר מוביר מינוני מוביר מובי

d) s. Berachoth f. 7a, Boraitha R. Elieser c. 48, die Erzählung der 10 Märtyrer, Midr. Prov. c. 10 f. 54d etc., Rasiel f. 37a etc., c. de Rossi 1287, c. Vatic. Urbin. 31 N. 4, das sogenannte Raschi zu Alfasi Sabb. c. 14 f. 43a. [רקומי הפרום] Vgl. unten Cap. 21.

e) ארני לבנון in der Sammlung ארני לבנון Venedig 1601, Cracan 1648. [Bemerkenswerth ist das Citat bei R. Jacob Sikeli (הובחקתי שוא ms. חורת המנחה) שמעאל ובפרקי היכלות לרי ישמעאל

קםר רויאק" (בויאק" Amst. 1701, 4. 48 (eigentlich 49) Blatt, enthält: 1) ספר רויאק" (המלבוש הנדוך ב' 1, המלבוש ה' 1, המלבוש הנדוך (ב' 3, 3 f. 21a f. 72b)], המלבוש s. weiter unten, 3) מעשרה בראשית oder מלשרה (מלשה מלב') (מלשה מלב') מעשרה בראשית שומן (35a), Gebete (36b), שועור קומה (37b) (eitirt von ben Esra zu מאמר מנה מלב')

die dem Engel Rasiel untergeschoben werden, liefert, und die ganze himmlische Oekonomie beschreibt a). Das mit demselben zusammengedruckte "grosse Buch Rasiel" b) gehört jedoch nicht dazu. Noch sind zwei mit dergleichen Materien beschäftigte Büchlein zu

- α) Nicht blos die Namen der Engel, welche fiber die Weltgegenden, Jahreszeiten, Tage u. dgl. gesetzt sind, sondern selbst die Benennungen, welche die Zeichen des Thierkreises, die Winde, Planeten u. s. w. zn verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten im Himmel führen; in allem wenigstens einige tausend solcher ersonnenen Engelnamen und erdichteter Worte.
- b) רויאכל דוגרול (7b-33b) (erwähnt in תשבו s. v. רויאכל (in der lateinischen Version). Alb, Magn. opp. (Lyon 1651 fol.) S. 5 p. 661: est etiam liber magnus Razielis qui dicitur etc. סנולות וקטיעות מסלאך רויאל ms. bei Eisenm. 1, 428] ist eine Art Commentar zum Buche Jezira, dem Maase-Bereschith, dem Namen von 72 Buchstaben u. dgl. mit mancherlei astronomischen, ethischen, kabbalistischen Betrachtungen. Nicht blos der Titel bezeichnet dies Buch als jünger, sondern Inhalt und Vortrag. Unter andern werden, ausser dem Buche Jezira und den Hechaloth, angeführt: Schochar tob (8a), der Talmud (9a unten, 7b, 9b, 10a etc.), Midrasch Esfa (9a), Midrasch (7b u. sonst), Bereschith rabba (12a, 19a), Midrasch Konen (12ab), Alfabeth R. Akiba (16a, 17a, 23b), R. Schabthai (18b, vgl. 17b unten), Boraitha R. Samuel (18b, 19a), סי המולות (20b) סי הרוים (20b) סי רוים wird von Salomon b. Jeruch. citirt]), מעשרה מרכבר (24a), die Geonim (27b), die Kabbalisten 29b); es nennt die Vokale und die Accente (10b, 11a), kennt die [l. führt die Sprache der] Pintim (16a, 17a), commentirt das Gebet אל אדון (19b) und hat den Ausdruck שבל הפועכ Aus dem Character des Buches, dem Stile und den Citationen erscheint mir mit völliger Bestimmtheit als dessen Urheber der Verfasser des רוכת, R. Elasar aus Worms (A. 1220), von welchem fiber diese und ähnliche Materien noch vieles handschriftlich existirt [vgl. cod. München 80 "Im Besitze eines Autographs des Buches Rasiel von R. Elieser aus Worms . . . . Wahrscheinlich hat dies durch eine Ideenassociation Zunz

במוך כורא c. 1 und Ende, ferner von במוך בורא c. 1 und Ende, ferner von במוך בורא Beschwörungsformeln und Amulete. Des Buches Rasiel gedenkt ben Esra (Exod. 14, 19). Der Engel Rasiel spielt bereits in Targ. Koheleth 10, 20 eine Rolle. Das ביור ליים - dasselbe oder ein ähnliches — führt Moses Botril im Commentar zum Buche Jezira f. 53 a an, auch ist ein solches im cod. Uffenb. 87 N. 1 und cod. Oppenb. 997 Quart. Das Buch Rasiel gehört seiner Sprache und seinem Inhalte nach frühestens dem 11. Jahrhunderte an; es erinnert an die Hechaloth, das Buch Jezira, die Pintim, citirt die Miselma (40a), R. Nathan (38a), in den letzten Theilen sogar die Gemara (vgl. 42a Mitte, ib. b oben, 45a). Mir indess scheint das eigentliche Buch Rasiel nur von 2b bis 6b, 34a bis 42a zu reichen, worunter auch noch hier und da Interpolationen sich befinden dürften, also etwas über 12 Blatt zu umfassen.

nennen, die, wenn sie überhaupt beide aus der Periode der Geonim stammen, etwa dem zehnten oder elften Säculum angehören: nämlich das Alfabeth des R. Akibaa) und Midrasch Konen; ersteres beschäftigt sich mit den hebräischen Buchstaben b), letzteres mit Schilderungen von Himmel und Erde, Hölle und Paradies c).

auf die Vermuthung gebracht, dass der Verfasser des Rokeach auch das Buch Rasiel verfasst habe." So Jellinek im Orient 1846 No. 161.

a) אותיות auch מררש und מדרש genannt, angeführt von R. Salo-שפה ברורה) won b. Jerucham, R. Samuel halevi (מבוא התלמור § 4), [Jalkut], ben Esra Vorrede), R. Baruch (הרוכה in Hilchoth Tefillin gegen Ende), dem grossen Buche Rasiel (f. 16a, 17a, 23b), R. Elasar (in [שמם ms. f. 6a] הוכת f. 6b und § 28), וברכה ms. zu Mussaf des 1. Tages Pesach, הקמח in ברכה R. Isaak ben Moses aus Wien (in איר זרוע ms. Anfang), Nachmanides שער הנסור (בפתור ופרח) (הגדה של ר' עקיבא :f. 104d; ib. 105b הנמיל f. בפתור ופרח) (הגדה של ר' עקיבא in Hilch. Thefillin 1, 19]. Ein Fragment daraus, ohne Angabe der Quelle, findet sich Jalkut Jes. § 296 f. 46 a. Ist gedruckt Constantinopel zu Anfang des 16. Jahrhunderts, Venedig 1546, Cracau 1584, Amsterdam 1708 [Sklow 1785]. Letztere Ausgabe enthält: Ansprüche der einzelnen Buchstaben auf die Ehre, dass mit ihnen die Thora beginne, aus der Gestalt der Buchstaben hergeleitete moralische Betrachtungen, Hagada's über verschiedene Alfabeth-Combinationen und über die Namen der hebräischen Buchstaben. Unter andern ist von Henoch oder Metatron die Rede (10b etc.) und das Ende der Welt wird (13a) auf das Jahr 6093 (A. 2333) angesetzt, Von R. Sera wird berichtet (12b), er habe den Gläubigen die Geheimnisse überliefert, dass sie mit denselben Krankheiten heilen. Einsicht (בַּעָבָה) - die auch im Seder Eliahu rabba sehr hervorgehoben wird - sei mehr werth als das Gesetz (13b), in welchem Ausspruche sich eine Opposition gegen das Acusserliche der Halacha offenbart, die auch in späteren Productionen dieser Gattung hervortritt. Die Stelle f. 21 b (5) ist mit Benutzung des Buches Jezira nach der ון נופרה של תורה שראשי ושיבות נאון f. 6b: זו נופרה של תורה שראשי ושיבות נאון יעקב מתעסקים בה ומורין פרט וכלל והויות אסור והתר לישראל. Bekanntlich gehört die Bezeichnung ראשי ושיבות נאון יעקב ursprünglich der Würde der letzten [l. jüngeren] Geonim (s. לקומי הפרדם f. 9a, 16c, אלדך הדני Anfrage, zu צמור (44b, עמור f. 28d] Rapoport Nachträge S. 12); allein es darf hieraus nicht gefolgert werden, dass der Verfasser unseres Alfabeth nothwendig deren Zeitgenosse sei, denn derselbe Ausdruck findet sich noch für Lehrer in Babylon und Zefath aus dem 12. und 13. Jahrhundert bei Benjamin de Tudela Alcharisi in סתכמונג (c. 46 zwei Mal), und als allgemeiner Ehrentitel selbst noch bei R. Machir [bei . . . del.] [in] אבקת רוכל 1, 1.

b) s. die vorhergehende Anm. Ed. Amst. f. 8a beginnen die Midraschim fiber Atbasch, Albam und אַרוֹיָם בשִיינ

c) מדרש כונן (nach Prov. 3, 19; s. oben S. 165 Anm. d), wird in dem grossen Buche Rasiel (f. 12ab) auch unter der Benennung: מדרש ה'

Aelter als diese beiden ist vielleicht ein dem R. Akiba zugeschriebenes Buch, Hajaschar a). Ein mir unbekanntes Buch Juchasin b) scheint von ähnlichem Inhalt zu sein. In mehreren der letztgenannten Bücher ist bereits Chiromantie, Magie und Dämonologie ein Theil der Geheimlehre.

#### Zehntes Capitel.

# Spezielle oder Auslegungs-Hagada.

Die ersten Spuren der Auslegung sind so alt, als die biblischen Bücher selber. Schon im Pentateuch und zwar hauptsächlich in

יסר ארץ (Prov. ib.) citirt. Ist Venedig 1601 [Cracau 1648, Frankf. a. 0. 1719] und Zolkiev 1785 in 4 erschienen; zahlreiche Auszüge daraus im Jalkut Rubeni (f. 3b, 4 ac, 6 c, 7b, 8 ab, 9 ab, 13 d etc.) [Ed. Ven. hält 6 Bl.].

מ) R. Tobia in לתמה אדם על ההיכלות דר' ישמעאל להלח מיד מול מכודום בלוחים. כלוחים ועל דברי ר' עקיבא אשר דיברו בספר הישר במעשה מרכבה כי כולם נכוחים. Offenbar dieser Stelle entlehnt ist folgender Satz des R. Menachem in תעיה באנדה ר' ישמעאל בן אלישע ור' עקיבא וחביריהם ניפלאים ואל המעה במצדה ר' ישמעאל בן אלישע ור' עקיבא וחביריהם מיפלאים משלאים בחרבא דמשה | Derselbe sagt ib. 58b: ועוראים ב' וכולם נכוחים למבין וישרים למוצאי דעה מילאים הישר ביולם ולמוצאי השוה ms.; es ist ms. in Michael 317]. Die Wendung בספר הישר בספר הישר בספר הישר ביולם נכוחים מולאים מולאים מולאים מולאים ולולם מולאים מו

der Genesis a) werden Menschen- und Ortsnamen gedeutet und mit Auslegungen versehen, und dass dergleichen Deutungen Midrasch seien, bezeugen bereits die Lehrer des 3. Säculums b). Nächst diesem etymologischen Midrasch, der oft ältere Werke und Ueberlieferungen, als die tuns vorliegenden, voraussetzt, und von welchem die heiligen Schriften etwa 107 Beispiele liefern c), finden sich schon in Hosea d), Ezechiel e), Josua f) und einigen jüngeren Psalmen g) deutliche Zeichen von einem Studium der pentateuchischen Auslegung. Eine bestimmtere Gestalt gewinnen diese Erscheinungen freilich in der nach-Esranischen Periode, so dass der Chronist, im Besitze älterer Midraschim und selber an Auslegungen nicht dürftig, sogar schon dem Zeitalter Esra's Auslegungen des Gesetzes vindizirt h). [Die Uebersetzung der Siebzig hat verschiedene hagadische Auslegungen hh).] Die Männer des grossen Vereins empfahlen die Umzäunung des Gesetzes; Sirach i) preist

a) z. B. חור (3, 20), וף (4, 1), וור (4, 12. 16), שת (4, 25), רו (5, 29), (11, 9), אברה (11, 9), ישכועאל (12, 11, 9) אברה (16, 14), רו (16, 14), רו (17, 18), רו (19, 20. 22), באר שבע (19, 27), ווא (19, 38), רו (19, 38), רו (21, 31, 17), עשק (26, 38), רו (25, 26, vgl. 27, 36), ארו (25, 26, vgl. 27, 36), עשק (26, 20), ארו (26, 21), רו (26, 22), רו (26, 21), רו (26, 21

b) Bereschith rabba c. 25 f. 28c.

c) 51 die Genesis, 18 das 2. und 4. Buch Mose, 30 Josua, Richter, Samuel, Könige, 3 Ezechiel – die letztgenannten 7 Werke also auch 51 –, nur 4 die Chronik, 1 Esther.

d) Cap. 12, 4. 5, 13, 14.

e) Cap. 16, 49, 20, 5—26. Siehe die Gesetzgebung Cap. 43 bis 48 und vgl. oben S. 160, 161.

f) Mit Ansnahme der fast nur mit Ortsnamen angefüllten Capitel 16 und 19 bietet jedes Capitel des Josua mehrfache Beziehungen auf den Pentateuch dar. Vgl. oben S. 35.

g)s. Ps. 77. 78. 90. 99. 103. 105. 106. 119. Vgl. insonderheit 78, 25. 106, 33. 119, 95. 148.

h) Nehem. 8. Vgl. oben Cap. 3. Schon R. Joseph del Medigo (מצרף כ'חכמרה) f. 29b) nennt die Chronik einen Commentar, keine Geschichte.

 <sup>[</sup>hh] Gen. 46, 27 vgl. Philo 1, 467, Hartmann S. 490. Deut. 9, 19 vgl.
 Hebr. 12, 21, Hartm. 492. Deut. 32, 8 vgl. Philo II, 242, Hartm. S. 478.

i) s. Cap. 38, 38, 39, 39, 1, 2, 3, 6, 7, 9, 11, 14,

das Studium der Schrift [und wird zuweilen Stellenausleger aa), der Priester Aristobul verfasste 175 Jahre vor Chr. einen allegorischen Commentar zum Pentateuch ab)]. In der Hasmonäischen Periode wurden, wie das Buch Daniel a) zeigt, bereits die Propheten ausgelegt; die damals entstehenden Spaltungen zwischen Sadducäern und Peruschim [1] hatten in der Auffassung der heiligen Bücher ihren vornehmsten Grund, und als vollends das Herodäische Zeitalter heranrückte, und die Auslegung schon in verschiedenen Richtungen die Köpfe beschäftigte, hat es an Studien und Belehrungen hierüber nicht fehlen können, wie aus den Werken jener und der nächstfolgenden Zeit genugsam hervorgeht, der Wortverstand wurde durch Targumim und die Begebenheit durch Zuthaten erläutert: man drang auch in den Geist des Wortes ein, suchte die Zwecke des Gebotenen und Gelehrten zu ergründen und durch fruchtbare Anwendung gleichsam das Ueberlieferte zu verjüngen. Hieher gehören aus der vorhadrianischen Epoche die Auslegungen beim Verfasser des Buches der Weisheit b), die Hagada's im zweiten Buche der Maccabäer, die Meditationen der Essäer c), die Ueberlieferungen älterer Weisen d), die Targumim des Jonathan und Onkelos, Philo's [allegorisch-exegetische] Bearbeitungen der Mosaischen Bücher e), mancherlei im Aristeas, beim

<sup>(1)</sup> Pharisäern.

<sup>[</sup>aa) 44, 16; 49, 14.]

<sup>[</sup>ab) Valckenaer diatribe de Aristob., Eichhorn allg. Bibl. Th. 5 S. 581, Schon Plato soll nach ihm (Euseb. praep.) ein griechischer Moses benutzt haben.]

a) Cap. 9, 2. 24-27. 12, 4.

b) Cap. 2, 24. 7, 17—21. 10, 5. 7, 8. 11, 5—16. 12, 8—11. 19 etc. Cap. 16 u. dgl. m.

c) Philo quod omnis probus liber p. 887, de vita contemplativa p. 893.

d) Philo de circumcisione p. 811: ταῦτα μὲν οὐν εἰς ἀκοὰς ἢλθε τὰς ἡμετέρας, ἀρχαιολογούμενα παρά θεσπεσίοις ἀνδράσιν οι τὰ Μωσέως οὐ παρέργως διηρμήνευσαν. [Vgl. auch Mangey II, 15, 243.]

e) Deren theilweise Uebereinstimmung mit der Hagada bereits R. Asaria de' Rossi (l. l. cap. 4 f. 36 b, 37 a, c. 6 f, 45 a) nachgewiesen hat.

Josephus a) und im Briefe an die Hebräer b), [die Onomastica [bb]] nebst verschiedenen älteren Fragmenten in späteren hebräischen Werken. [Philo's Auslegungen waren im ersten und zweiten Jahrhundert bereits bei den griechischen Weisen eine classische Autorität cc).] In ihrer Fülle aber tritt die hagadische Auslegung zuerst in der Mischnischen Epoche auf, wie die schon oben namhaft gemachten Werke des Midrasch, der Halacha und der Hagada bezeugen. Es wird sogar von einer Gesetzrolle des R. Meir der selber Schreiber war - berichtet, in welcher die hagadische Auslegung - am Rande - eingetragen war c). Vom ersten Drittel des dritten Jahrhunderts an erscheinen eigene Bücher der Hagada, und zwar für die Auslegung d), obwohl Manche mit dem Aufschreiben der Hagada's, aus Furcht vor Missbrauch des geschriebenen und also bleibenden und Autorität erlangenden freien Gedankens, nicht zufrieden waren e). Nichtsdestoweniger studirten die angesehensten Lehrer f) aus der geschriebenen Hagada. Diese Sammlungen, aus denen unstreitig sehr vieles in beide Talmude und spätere hagadische Werke übergegangen ist, und die zum Theil in der Geonäischen Zeit noch vorhanden gewesen waren, haben vermuthlich die Hagada in ihrer umfassendsten Gestalt, wie wir sie grossentheils in den Werken des ältern Midrasch, den Talmuden und den sogenannten Midraschim erblicken, enthalten, d. h. sie gaben die Auslegung untermischt mit den ethischen und historischen

a) z. B. seine Erläuterungen der Gesetze in der Archäologie und in den Büchern gegen Apion [vgl. Hartmann S. 591 ff.].

b) Cap. 2, 14. 3, 7. 6, 13 etc. 7, 1 etc. 11, 1 etc. u. dgl. m.

<sup>[</sup>bb] cf. Fohlenberg, Fragment u. s. w. Copenhagen 1836 in 4.]

<sup>[</sup>cc] Hartmann S. 556 ff.]

c) ברורר של ר' מאיר, s. Bereschith rabba f. 11a, 24b, 106b. j. Taanith 1, I. [Aus solchen Randglossen citiren vermuthlich die Verfasser des N. T.]

d) j. Maaseroth e. 3 Ende, j. Sabbath 16, 1. Berachoth 23 b, Gittin 60 a, Sanhedrin 57 b, Schebuoth 46 b, Themura 14 b, Tr. Soferim 16, 2 [auch במברא Berach, 56 a unten].

e) j. Maaseroth l. l., vgl. Asaria de' Rossi l. l. c. 15 f 77b. Siehe unten Cap. 20.

f) Gittin l. l. Cholin 89a. Themura l. l.

Elementen, hie und da auch wohl mit Anwendungen auf die Halacha und für die Ideen der Gegenwart berechneten Excursionen.

Wir werden uns also nunmehr an diese Midraschim-Sammlungen wenden müssen. Einige kleinere oder nur fragmentarisch erhaltene Schriften dieser Gattung ungerechnet, sind es vornehmlich folgende 6 Werke, in denen die hagadische Auslegung der heiligen Schrift niedergelegt und die sie betreffenden Aussprüche der Alten gesammelt sind: 1) Rabboth oder Midrasch Rabboth a) zu dem Pentateuch und den 5 Megilloth, 2) Tanchuma oder Jelamdenub) zum Pentateuch, 3) Schochartobe) zu den Psalmen, den Sprüchen und einigen Capiteln des Samuel, 4) Pesiktad), 5) Boraitha R. Elieser e), 6) Jalkut f), tausend Folioseiten stark, in Auszügen aus dem Midrasch, der Halacha und den mannigfaltigsten hagadischen Werken, die Auslegung nach der Ordnung der heiligen Bücher enthaltend. Sowohl die 5 erstgenannten Werke, als der meiste Inhalt des sechsten werden mindestens für eben so alt, als der babylonische Talmud, zum Theil aber für noch älter gehalten; namentlich schreibt man die Rabboth, das umfassendste unter jenen 5, und stärker im Umfange als die andern 4 zusammengenommen, bald einem Lehrer des dritten, bald einem des vierten Jahrhunderts zu; als Verfasser der Pesikta wird R. Cohana, als Verfasser der Boraitha R. Elieser, der

a) רבורן oder רבורן Aelteste Ausgabe: Constpl. 1512; die 5 Megilloth besonders Pesaro 1519. Ich citire nach der Ausgabe Frankfurt an der Oder 1705 fol. mit verschiedenen Commentaren, worunter der beste, בתונות כהעונה genannt, von R. Beer Cohen aus Russland, circa A. 1580 (starb in Jerusalem); die einzelnen Bücher fangen auf folgenden Blättern an: 1 Mos. f. 3a, 2 Mos. f. 116a, 3 Mos. f. 165a, 4 Mos. f. 209a, 5 Mos. f. 285c bis 3024; Cant. f. 2a, Ruth f. 40a, Klagelieder f. 50a, Koheleth f. 82a, Esther f. 116c bis 130b.

b) אלמדנו oder ילמדנו, s. unten Cap. 12.

c) שחר שור (s. unten Cap. 15) Constpl. 1512 [25. Adar unt. Bajazet nur bis c. 118 fin.], Prag 1622, Amsterd. 1730 (nach welcher ich eitire). Handschriftlich bei Biscioni p. 204 cod. 13, 157 Bl. in 4, de Rossi cod. 1232.

d) פסיקתא, s. unten Cap. 11 und 13.

e) פרקי דר' אליעור oder ברייתא דר' אליעור, s. unten Cap. 16.

לקום (לקום שמעוני vgl. unten Cap. 18.

berühmte R. Elieser ben Hyrcanus angegeben, ein Zeitgenosse des Josephus. Endlich betrachtet man die Rabboth als ein zusammengehöriges, von einem und demselben Verfasser ausgegangenes Werk. Wir lassen diese Meinungen vorläufig auf sich beruhen und gehen an die Untersuchung der Bestandtheile jener Sammlungen, anfangend mit den Rabboth und zunächst mit dem ersten Buche Mosis.

Der Midrasch zur Genesis, welcher nach den Anfangsworten, bei den Alten Bereschith derabbi Oschaja a), oder Bereschith derabbi Hoschaja rabba b), grösstentheils aber Bereschith rabba e) genannt wird, besteht gegenwärtig aus 100 Parascha's (Capiteln), deren jede einen Bibelvers an der Spitze trägt. Achtzehn darunter d) introduziren die Hagada mit den Worten: "Rabbi ... begann und sprach" e): bei 69 wendet der Autor sofort den Inhalt des Textes auf eine Stelle aus den Propheten oder Hagiographen an, und zwar einmal f) durch die Formel און הוא משמבור הכתוב ("das ist, was die Schrift sagt"), 2 mal g) durch das gleichbedeutende aramäische: און הוא דכתוב ("das ist, was die Schrift sagt"), 35 mal h) durch das blose Wort בתוב ; in 31 Capiteln i) ist auch

a) Halachoth gedoloth f. 36d: תאני בראשית דרבי אושעיא וקוץ זרה, s. Bereschith rabba cap. 20 f. 23 d.

b) [del.] Maimonides Vorrede zu Taharoth gegen Ende [, im arab. Original bei Pococke p. 343, worauf auch Geiger aufmerksam gemacht].

<sup>(</sup>b) hebr. Uebersetzung des Maimonides l. l.]

e) בראשית רבא (Halachoth gedoloth f. 143d) oder רבה, wie grossentheils alle Spätere schreiben.

d) R. Abin c. 52; Berachja c. 2; Elasar ben Jose ben Simra c. 38; Hoschaja c. 1. 24; Isaak c. 3. 39. 49. 48; Jochanan c. 6. 8; Jose ben Simra c. 69; Josna aus Sichnin c. 42; Levi c. 9; Pinchas c. 68. 75. 92; Simon c. 16.

e) חתם . . . בתח

f) c. 53 f. 58 d.

g) c. 30 f. 31 d, c. 65 f. 72 a.

h) Cap. 4. 5. 7. 10 his 12, 14, 19, 21, 26, 27, 29, 32, 33, 40, 41, 47, 48, 51, 55 bis 57, 59, 61, 62, 66, 67, 70, 74, 78, 82, 84, 86, 94, 95,

i) 20, 22, 23, 28, 31, 34, 36, 43 bis 46, 50, 54, 58, 60, 63, 64, 71 bis 73, 77, 79 bis 81, 85, 87 bis 91, 93,

diese Bezeichnung weggeblieben. Nur acht Parascha's a) entbehren im Anbeginne einer solchen Anknüpfung an den Vers der Auslegung. In der Regel geht jede Parascha, nach längerem Verweilen bei der Textstelle, zu dem weiteren Inhalte des biblischen Abschnittes über.

Das Alter des Bereschith rabba ist aus folgenden Merkmalen zu ermitteln: Es werden babylonische Autoritäten angeführt, die in den letzten Jahren des dritten Jahrhunderts blüheten b); ferner wird nicht blos des Diocletian c) gedacht, sondern sehr häufig solcher palästinensischen Lehrer, die nicht vor dem zweiten Drittel des 4. Säculums gelebt haben können d). Eine mit R. Akiba und R. Juda hanasi beginnende Reihefolge von 7 Rabbinen wird aufgeführt, von denen jeder nächstfolgende, wie es heisst, das Licht der Welt erblickte, als sein Vorgänger starb e). Selbst wenn dieser Ausspruch nicht buchstäblich aufgefasst, sondern darunter nur die Aufeinanderfolge von Generationen verstanden wird, trifft das Zeitalter des letzten nur wenige Jahre vor der Regierung Der jerusalemsche Talmud ist erst nach der Zeit dieses Kaisers redigirt worden; aber gerade aus diesem Talmud enthält unsere Hagada zahlreiche Auszüge f), [die bisweilen eine jüngere

a) 13, 15 17, 18, 25, 35, 37, 76; Cap. 17 hebt mit חנינן an. Von den 5 letzten Parascha's (96-100) s. weiter unten.

b) Hamnuna (f. 24d), Nachman (f. 14a), Jehuda ben Ezechiel (f. 16d). Zweifelhaft ist אבא (f. 96c. vgl. Kidduschin 73b).

c) e. 63 f. 70 ab, s. oben S. 53 [wohl auch e. 83 (לומינות)].

d) Justus bernft sich auf Berachja (7d), dieser auf Chelbo (43 b, 63 c), dieser auf Juda bar Simon (57 b), dieser auf Chonain (53 a), dieser auf Samuel ben Isaak (76 c). Chanina ben Ame beruft sich auf Josua (18 d), dieser auf Levi (22 a, 78 d), dieser auf Samuel ben Nachman (77 c). Beide Samuel blüheten im letzten Viertel des dritten Jahrhunderts (s. 11 a, 15 a, 70 a).

e) c. 58 f. 64 c.: R. Akiba, Rabbi, Ada ben Ahaba, Abun, dessen Sohn Abun, Abba Hojascha ans מריא. R. Hoschaja. In Midrasch Koheleth f. 83 d sind die auf Ada ben Ahaba folgenden also aufgezählt; dessen Sohn Hammuna, dessen Sohn Abin, Abba Hoschaja. Vergl. Midr. Samuel c. 8 f. 63 d [und Aehnliches Kidduschin 72 b oben]. Ueber Abba Hoschaja s. j. Baba kama 10, 10, j. Baba mezia 2, 5, Vajikra rabba c. 30 f. 199 d [Tosefta Baba kama c. 11].

f) z. B. aus j. Berachoth 4 (Ber. rab. 76 d), Pea 1 (ib. 65 b), Theruma 8 (ib. 70 a), Pesachim 10, 1 (ib. 98 cd), Schekalim 6, 2 (ib. 27 c), Megilla 1, 9 (ib.

Hand verrathen aa), und die Autoritäten sind in beiden Werken dieselben. Die Erzählung von dem durch die Römer verstatteten Tempelbau wird in das Zeitalter des R. Josua ben Chananja, der unter Hadrian lebte, versetzt a). Es braucht kaum erinnert zu werden, dass damals eine solche Erlaubniss unmöglich war und nur die Begebenheit unter dem Kaiser Julian gemeint sein kann. Auch meldet der Verfasser, dass der Bau vereitelt wurde und zwar durch die Sinnesänderung des Kaisers und den Hass der Samaritaner. Nichtsdestoweniger verräth der Berichterstatter durch die Zeitverwirrung, dass er geraume Zeit nach jenem Vorfalle geschrieben haben müsse. Auch scheint der Sammler das Seder Eliahu b) und die Aboth R. Nathan c) gekannt zu haben. Der häufigere Gebrauch griechischer Wörter, stärker als in dem jerusalemschen Talmud, scheint gleichfalls die Hagada um ein bedeutendes jünger als die Gemara zu machen; es dürfte daher wohl so wenig als möglich gefehlt sein, wenn wir die Sammlung und Redaction des Bereschith rabba in das 6. Säculum verlegen,

Da dieses Werk in Bezug auf Autoritäten, Sprache und Inhalt durchaus mit der jerusalemschen Gemara übereinstimmt und weder aus dem babylonischen Talmud etwas mittheilt, noch von den Aussprüchen der babylonischen Lehrer, vom 4. Jahrhundert ab d), so muss demselben ein mit der palästinensischen Gemara gemeinschaftliches Vaterland zugewiesen werden, welches auch bereits Raschi  $\epsilon$ ) anerkannt hat. Der Verfasser ist nicht bekannt; dass

<sup>40</sup>b), Jebamoth 16, 3 (ib. 73 d), Kidduschin 1, 5 (ib. 45 e) u. dgl m. [Kilajim 9 (ib. 36 be)].

<sup>[</sup>aa)vgl. j. Kilajim $\,$ c. 9 $\,$ die Erzählungen von Rabbi mit Beresch. rabb. c. 33f. 36be.]

a) c. 64 f. 71 d.

b) c. 54 f. 61 a, s. oben S. 89, 114.

c) c. 6, vgl. Ber. rab. c. 42 Anf.

d) Ueber בוביה מנה s. oben S. 175. Das babylonische Sprichwort מוביה מנגירן (Töbia fehlte und Sigud wird geschlagen, s. Pesachim f. 113b), wird in unsern Midrasch durch שילא חטא ויוחנא משהלמא ausgedrückt (s. c. 25 f. 28d, c. 40 f. 44a, c. 64 f. 71b).

e) Zu Gen. 47, 2, wo er es die Hagada Palästina's nennt.

es nicht Rabba oder R. Hoschaja war a), braucht nach dem, was bisher erörtert worden ist, nicht weiter dargefhan zu werden. Ursprünglich gehörte die Bezeichnung "nabba" dem Namen des Hoschaja an; allmählich wurde dies rabba allein gebraucht und es entstand die Bedeutung: "das grosse Bereschith", wobei man sich die Hagada als umfangreichere Explication des heiligen Textes selber dachte.

Die ersten namentlichen Anführungen und ein unbezweifelter Gebrauch des Bereschith rabba finden sich bei den Halachoth gedoloth b), R. Elasar Kalir c), R. Hai Gaon d), R. Nissim c), [R. Chananel ee), R. Gerschom ff)], verschiedenen [anderen] Rabbinen des 11. Säculums f), R. Moses Calvo g), Alfasi h), R. Nathan i) und

a) s. die Vorreden von R. Abraham halevi in הקבלה ה, Maimonides im יר, R. Elasar aus Worms im רעקת und R. Isaak Abuah im יכנורת המאור המאור לחכמים, Th. 2 f. 75b, אוער לחכמים f. 40a.

b) s. oben S. 174. Die letzterwährte Stelle, die in mancher Beziehung wichtig ist, lautet wie folgt: שמשה וחומש הפקודים חספר בראשית וחומש שני חומש סדרי תוספות ותשעה וחספר כהנים וחומש הפקודים ומשנה הורה .... וששה סדרי תוספות ותשעה דבורים הורת כהנים וארבעה סדרש סופרים סיפרא וסיפרי שהן ארבעה סיפרי ואלו הן בראשית רבא ומכילתא דואלה שמות וספר וידבר ואלה הדברים וכולהו פירושם בהורת כהנים וחיצונורת וקטנות אין מספר הילבות דיקדוקי וכולהו פירושם בהורת והקדוקי סופרים הורה ודיקדוקי סופרים

c) Vgl. z. B. חויו לארבעים שנה (im Piut "Tal" für den ersten Tag Pesach) mit Beresch, rabba c. 13 f. 16 bc. Siehe Tosafoth Bechoroth f. 55 b oben.

d) s. Raschi zu Berachoth f, 59 a.

e) In Megillath-Setharim, s. Tosafoth Baba bathra f. 113 a.

<sup>[</sup>ee] Bei Tos. Baba mezia f. 83 b und ישנים יומא 44b.]

<sup>[</sup>ff] R. Ephraim aus Bonn citirt im Commentar zu dem Piut שבשי וה Ende (H. h. 17).] -

F) Ein Ungenannter beim Arueh (הכלת); R. Menachem ben Isaak (s. R. Simson zu Kilajim 1, 6) oder R. Isaak ben Jehuda (s. Tosaf. Baba kama 55 a); der Lehrer des Commentators zu Taanith f. 4 a. — Von dem Karäer Jeschua, der demselben Jahrhundert angehört, existite ein Werk, בראשית רבא אוואר ביל מון אוואר ביל מ

g) Aruch התיה.

h) Zu Sanhedrin c. 6 f. 273 a, er citirt: במדרש רבוחינן, vgl. Bereschith rabba f. 14 b.

i) Im Aruch fast auf jeder Scite,

Raschi a). In den ersten 95 Capiteln, welche zu den elf ersten Wochenabschnitten der Genesis gehören, finden sich, bis auf sechs Stellen b) und einige in den Text gerathene Glossen c), keine Spuren späterer Zuthat. Dass im Anfange nichts fehlt, erhellt aus Halachoth gedoloth d) und Aruch e). Ob die einzelnen Parascha's ursprünglich ihre gegenwärtige Abtheilung hatten, ist indess nicht so sicher. Der einleitende Text beherrscht selten die ganze Parascha; die Formel .... '\text{\text{Top}} trifft man auch in der Mitte der Capitel, während, wie bereits erinnert worden, die Introductionen \text{\text{Opt}} oder \text{\text{\text{Top}} oft auch zu Anfange vermisst werden. Auffallend bleibt es, dass in zahlreichen Citationen des Aruch unter "Parascha" nur die den angezogenen Stellen zunächst vorhergehenden

a) Häufig im Commentar zur Genesis, s. auch Sabb. 32 a, Succa 46 b, Sebachim 115 b u. sonst. Raschi hat einen eigenen Commentar zu dieser Hagada verfasst, von welchem R. Beer Cohen (zu Beresch. rab. f. 32 a) eine alte Handschrift hatte.

b) 1) e. 75 f. 84 d Z. 9 מלאכים מלאכים bis zu Ende des Capitels (85 b), beginnt mit der nur späteren Schriften eigenen Formel נודע אינון 
c) Verwiesen wird f. 3 d auf Pesikta, 4 b auf ein unbekanntes אַנֶכִי דְרַי, vgl. oben S. 172, 7 c auf Midrasch Koheleth und Vajikra rabba, f. 28 b, 44 a nnd 96 c auf frühere Stellen. 11 d sind drei Reihen interpolirt, 95 d, 97 d, 99 d finden sich Glossen; das cap. 95 endigt mit 3 Reihen einer Erklärung; f. 83 b, 84 ab, 100 d ist מיא cingeschaltet.

d) Da der Titel der Hagada ihrem Anfange entnommen ist, s. oben S. 174, vgl. רוקה f. 1 a.

c) Er citirt ein Wort (מבנונ), das gleich zu Anfang vorkommt, ohne weitere Stellen-Angabe; eben so לכמין und קלמין (s. f. 3 c) als aus dem "Anfang".

Textworte verstanden, oder auch blos der Bibelvers schlechthin angegeben wird. Zwar finden sich meist die Capitelzahlen theils am Rande, theils im Texte angemerkt; allein ich möchte dies für eine spätere Ausstattung halten a). Nur ein einziges Mal bezeichnet R. Nathan die Stelle des Citats durch das Wort "Pesikta" b). Bei mehreren Parascha's c) bemerkt man jedoch einen Schluss, der schon den Text der nächstfolgenden Parascha einleitet. Von den letzten 5 Capiteln des Bereschith rabba, die sich über die zwölfte Parascha (ירדי) verbreiten, wird weiter unten die Rede sein d).

Die nächste Stelle in Rücksicht des Alters gebührt der Hagada zu den Klageliedern, die gewöhnlich Midrasch Echa rabbathi e) genannt wird, aber bei R. Nathan, der zuerst dieser Hagada gedenkt, Megillath Echaf) heisst. Die Introduction

a) Selbst bei Vajikra rabba, dessen Capitel scharf abgesondert sind, weiss R. Nathan von keiner Capitelzählung, auch hätte er nicht nöthig, neben der Capitelzahl auch noch die Bibelstelle anzugeben [im ערוך ms. Heim, u. Leyd, die Zahl stets im Texte.] Ferner heisst es fast überall פרשת (nicht (פרשה), welches zu einem Texte (vgl. דמולמוס), nicht aber zu einer Zahl passt. Bis מַרָן 2 findet man die Capitelzahl stets am Rande, von da an aber bald gar nicht, bald im Texte, nie am Rande. Indess kommt einige Male (ברה, בתך, פתר, פתר, פתר, 3) die Zahl ohne sonstige Bezeichnung vor. Uebrigens ist die Nummer im Aruch in der Regel um 1 grösser, als in unseren Ausgaben [Im ms. Leyden dies nur von Cap. 17 an der Fall, das Cap. 17 ist dort nirgends citirt. Cap. 12 ist auch zuweilen 13 (אנבקר)], z. B. Cap. 11 (בפולסמון), 13 (אר), 30 (תחיה), 34 (פלייטון), 40 (פפולסמון) ist bei uns = cap. 10, 12, 29, 33, 39. Dahingegen treffen die Zahlen 41 (ברן 6), 42 (סר) אין, פרסמנמא (פרסמנמא ) mit den unsrigen überein. In den folgenden tritt wieder der vorherige Unterschied ein, z. B. 44 (מננון), 45 (מספוטמיא), 89 (מכר) ist bei uns: 43, 44, 88.

b) Arneh נכן, s. Beresch. rabb. c. 59 f. 65 d [allein ערוך ms. liest יובפרי ms. liest ', מנין מא אל ארצי ס. כי אם אל ארצי.

c) s. Cap. 29, 44, 47, 49, 60, 63, 67, 68, 72, 73, 74, 77, 79, 81, 91,

d) s. unten Cap. 14.

e) איכה רבתי איכה כורש איכה כורת איכה בתר (בותי ביתי blos den Midrasch zu dem ersten Capitel verstanden (nach den Worten ברבתי Thren. 1, 1), später aber dieses Wort auf die ganze Hagada ausgedehnt, entsprechend dem "rabba" und dem ähnlichen auch anderweitig vorkommenden "rabbathi". ברתא איכה, Raschi Jes. 43, 24; מרכות פורש קנות (ברתא איכה ברתא קנות) (e. Rossi 222)].

לו איכה (נפש החסית הכום ,בטן אסיא sehr oft, z. B. אסיא בטן החסית החסית חסית 1, שתם 2.

dieses Midrasch bildet eine einleitende Hagada, aus 33 - nicht nummerirten - Perioden bestehend, welche sämmtlich, die letzte ausgenommen a) — mit den Worten הבי .... anheben b), und in denen ein dem Inhalt der Klagelieder angemessener zur Trauer über den Untergang der nationalen Unabhängigkeit anregender Vortrag, an einen Text ausserhalb der Klagelieder angeknüpft wird. In der Regel hat der Vortrag die Anfangsworte dieses biblischen Buches zu seinem Schlusse. Auf jene Einleitung folgt die Hagada zu dem Buche selber nach der Reihefolge der Verse, welche zugleich die Abschnitte c) bilden, untermischt mit Erzählungen und Sagen von den unglücklichen Schicksalen der Juden, Zügen von der Gewandtheit und dem Geiste der Israeliten d) (worunter 10 Geschichten, in denen Jerusalemiten und Athener auftreten), Darstellungen der Verfolgungen durch die Römer e) und der Verhöhnung der Juden in den römischen Lustspielen f). Das Werk ist voll von Auszügen aus dem jerusalemschen Talmud und aus Bereschith rabba, und da in demselben die Geschichte von der Mutter der Maccabäer in die Kaiserzeit verlegt wird a), so scheinen dem Verfasser auch die Maccabäischen Bücher nicht mehr bekannt gewesen zu sein. Eine Stelle dürfte sogar auf die Herrschaft der Araber anspielen h). Die Hagada des ersten Capitels ist nicht nur so stark als die zu dem übrigen Theile der Klagelieder i), sondern

a) f. 57d oben, s. unten Cap. 13 [s. - 13 del.].

b) Abba bar Cohana § 1 bis 3. Abin 18, 19. Abuhu 4 bis 7, 16. 17. Alexander 20, 21. Chama ben Chanina 27. Chanina ben Papa 12 bis 15, 31. Jochanan 24. Josua 22, 23. Isaak 8 bis 11. Nachman 25. Pinchas 26. Sabdi ben Levi 28, 29. Seira 32. Simon ben Jochai 30.

c) Zuweilen bezeichnet Arnch diese Vers-Abschnitte durch das Wort (פלנין).

d) f. 59 e bis 62 b [dort die Quelle zu der Geschichte von der Austheilung des Rebhuhns (in Rosenöl II, 138)].

e) f. 64, 66 a, 67 a bis 68 b.

f) f. 53 a. 75 c.

g) f. 67 d, vgl. oben S. 124.

h) f. 66 d. Ohne namentliche Quelle wird von der Herrschaft Edoms und Ismaels gesprochen und hinzugefügt, dass sie gelinde sei.

i) f. 58 c bis 70 a erstreckt sich über das erste Alfabet, 70 a bis 74 d

es finden sich auch in diesem Theile mehrfache Wiederholungen a), und zum 5. Capitel schrumpft der Midrasch fast ganz zusammen b). Hieraus erhellt, dass die letzten Abschnitte später hinzugekommen sind, und dass man die Abschliessung des ganzen Werkes füglich nicht vor der zweiten Hälfte des 7. Säculums ansetzen darf, obwohl die namentlich angeführten Autoritäten nicht jünger als der jerusalemsche Talmud sind. Hinsichtlich des Laudes, wo diese Sammlung veranstaltet worden, gilt dasselbe, was wir von Bereschith rabba ausgesagt. Bemerkenswerth ist es, dass eine ganz lateinische Anrede vorkommt c). In unserm jetzigen Texte findet man manche Interpolation, auch Glossen und Corruptionen d). Nächst R. Nathan macht Raschi c) den ersten deutlichen Gebrauch von diesem Midrasch.

über das zweite, 74 d bis 77 d über das dritte, 77 d bis 80 c über das vierte, 80 c bis 81 d über eap. 5.

a) 69 ab = 63 c oben, 72 d = 59 b, 74 c Mitte = 68 b ob., 75 c = 53 a, 76 cd = 66 d, 77 b = 74 a unten, 79 b oben = 56 c unten, 79 c ob. = 72 a = 54 b, 80 a oben = 71 c, 80 a Mitte = 67 a.

b) Indess hat dieser Theil auch Abkürzungen erlitten. Was Aruch בלע בלע anführt, fehlt bei uns f. 81 b.

e) "vive domine imperator", s. f. 64 b und Aruch דמינו

d) f. 55 a Mitte שם ישבנו גם בכינן bis ib.d Mitte שם ישבנו גם בכינן bis ib.d Mitte ד"א ויקרא ה׳ אלהים erscheint mir als ein jfingerer Midrasch, sowohl wegen der Introduction דשיה als wegen des ganzen Stils; [f. 57 d etc. ist zum Theil in Pesikta rabb. 48 c, 51 b] Glossen s. f. 79 a.

e) s. oben S. 179.

ויקרא רבה (ז

g) הגדת ויקרא.

h) Cap. 12, 14 bis 18, 21 bis 25, 27 bis 29, 31 bis 37.

i) Cap. 2, 4 bis 7, 9, 10, 19.

k) Cap. 1, 3, 8, 11, 13, 20, 26, 30. Die zwölfte Parascha hob ehemals: שפרפר (ל פלח an, wie Aruch (סכם סנטמא) 1 ms. L.] שפרפר (ל פלח und Midrasch Esther (f. 124 a) zeigen.

von einem bestimmten Texte des biblischen Buches aus, wendet dessen Inhalt auf die Auslegung eines Verses aus den nichthistorischen Hagiographen a), nur zweimal auf prophetische Stellen b) an, variirt mit diesen Anwendungen, entfernt sich aber nie ganz von dem ursprünglichen Texte, so dass die Parascha den Character eines, gleichsam nach Art eines musivischen Kunstwerkes zusammengesetzten Ganzen erhält. Mit Ausnahme dreier Parascha's c) hat jede einen ordentlichen Schluss, der bei 25 die Zeit der zukünftigen Erlösung, und bei dreien d) das Gebet und die Vergebung der Sünden betrifft. Bei den 6 übrigen e) endigt die Parascha auf eine Art, durch welche gleichfalls das Beschliessen eines abgehandelten Thema's deutlich und die Erledigung gewissermassen empfunden wird. Hierdurch unterscheidet sich Vajikra rabba wesentlich von dem mehr frei paraphrasirenden Bereschith rabba; in ersterem sind die Parascha's nothwendige, in sich abgeschlossene Bestandtheile, die nicht sowohl das Buch Leviticus als vielmehr 37 Texte desselben auslegen, bearbeiten und anwenden. Dieser Umstand allein verräth schon ein jüngeres Alter dieses Midrasch im Vergleich mit dem zu der Genesis. Nächst den Werken des ältern Midrasch (Sifra u. s. w.), dem jerusalemschen Talmud und dem Bereschith rabba haben unserer Hagada auch andere Quellen zu Gebote gestanden, wie unter andern eine Auslegung Samuels beweist, auf die im jerusalemschen Talmud nur hingedeutet wird f). Auch manche der vorkommenden Citate g) finden sich in den

a) Den Psalmen (Cap. 26, 32, 21, 27, 34, 10, 9, 31, 17, 8, 36, 1, 35, 29, 14), Sprüchen (Cap. 25, 16, 30, 11, 7, 13, 33, 12, 6), Hiob (Cap. 15, 5), dem hohen Liede (Cap. 23, 19), Koheleth (Cap. 28, 4, 3, 22, 37, 20, 18). Die Capitel des Midrasch sind hier nach der Folge der hagfographischen Stellen geordnet.

b) Cap. 24 auf Jes. 5, 16; Cap. 2 auf Jerem. 31, 20.

c) Cap. 2 f. 167 b oben, c. 3 f. 168 c oben, c. 26 f. 196 a.

d) Cap. 5. 16. 20,

e) Cap. 4. 8. 21. 28. 29. 34.

f) Vgl. Vajikra rabba f. 173 d unt., 199 b unt. mit j. Taanith 1, 8 [4,6] und j. Kethuboth 1, 1. Die Stelle betrifft die Ehen.

g) Diese Formel bezeichnet bekanntlich Boraitha's (s. oben S. 50, 85, 88, 89, 92, 110). Mehrere dieser Citate sind in Sifra, Sifri, den Tosefta's, dem jerusal. Talmud und Bereschith rabba befindlich. Die dabei angeführten Auto-

übrigen halachischen und hagadischen Schriften nicht. Der hauptsächlichste Theil des Inhaltes ist unstreitig aus den Sammlungen geflossen, welche unter der Benennung von hagadischen Büchern theils Auslegungen, theils Geschichten enthielten. In Bezug auf Sprache und Vaterland, mit den bisher genannten Rabboth-Hagada's übereinkommend, scheint Vajikra rabba etwa der Mitte des 7. Jahrhunderts anzugehören. R. Hai Gaon a) und R. Nissim b) scheinen dasselbe bereits gekannt zu haben; sicherer darf dies von R. Salomo Babli c) und R. Meir ben Isaak d), die ungeführ in der Mitte des 11. Jahrhunderts lebten, behauptet werden. Zuerst bestimmt erwähnt wird der Midrasch von [R. Chananel dd)] R. Nathan e), Raschi f) und R. Samuel ben Meir g). Den gegenwärtigen Umfang

- a) s. Aruch עשר gegen Ende; vgl. jedoch auch David Kimchi s. v. שקר.
- b) s. dessen הבור יפה ed. Amsterd. f. 22 a, weshalb die Kinder zuerst das 3. Buch Mose lernen, vgl. Vajikra rabba f. 173 b. Ferner die Erzählung f. 34 a, die sich ib. c. 37 f. 208 b findet.
- c) In dem Piut für den ersten Tag Pesach מר שור ישע מאשרים. heisst es im Buchstaben במלמל פניקטי נתרוים: מ Mit denselben etwas seltenen Ausdrücken wird des Schreckens der Völker, ob der Offenbarung, gedacht: Vajikra rabba cap. 1 f. 166 a (auch Midr. Cantic. 14 c) [auf diese Hagada verweist bereits בירוש מדוור ms.] ונהרוין (allein liest man im Tanchuma f. 31 d, 32 a). Targ. Ps. 68, 30.
- d) In seinem aramäischen Piut: אקרטורז gegen Ende, wird von der zukünftigen Mahlzeit dasselbe Wort אריכטון gebrancht, dessen sich auch Vajikra rabba (f. 179 b unten) bedient.
  - [dd] שוֹית הגאונים Salonichi 1665; nach Dukes (Orient 1844 S. 233)].
- e) Sehr häufig, s. unten. Was cap. 1 f. 166 a, c. 5 f. 171 a, c. 6 f. 172 b vorkommt, citirt er (קבים, קכים, קפרם אות) aus dem "Anfang des Vajikra rabba". [Arueh קלפון meint er Vaj. rab. c. 26].
- f) Zu Gen, 46, 26. Exod. 32, 5. Lev. 9, 24. Jes. 22, 15. Jerem. 31, 20. Hag. 1, 1. [Koh. 5, 9.] Dan. 7, 7, 9. Sanhedr. 38 a oben [zu ¬□] c. 3, 16, 28].
  - g) Zu Baba bathra f. 134 a: תנחומא ובראשית רבה ויקרא רבה ויקרא.

ritäten sind: R. Elicser (187 c, 198 d, 205 a), Josua (205 a), Ismael (169 c, 172 c, 175 a, 190 d, 192 a, 194 a; vgl. oben S. 88.), Judan (181 d, 177 b), Simon (165 b, 169 d, 171 b, 177 d, 178 c, 184 b, 185 bd, 191 b, 194 d, 206 c), Nehemia (173 c), Nathan (202 d), Bar Kappara (205 c), Chija (166 a, 168 c, 169 c, 170 d, 171 a, 172 c, 179 bc, 182 d, 184 a, 186 c, 189 b, 192 a, 193 a, 200 cd, 202 ac, 206 d), Hoschaja (173 c), Hiskia (169 d, 178 d), Elssar (200 c

bezeugt R. Nathan a); auch die jetzige Eintheilung der Parascha's ist bereits im Aruch zu finden, woselbst zur Bezeichnung der Abschnitte entweder der an der Spitze auftretende Ausleger b) oder der Anwendungstext e), selten aber der pentateuchische Text allein d) und niemals eine Ordnungszahl der Capitel e) namhaft gemacht wird. Nächst einigen Versetzungen f), Auslassungen und Glossen g), ist in dem gedruckten Texte dieser Hagada besonders Eine Interpolation bemerkenswerth: man hat nämlich die ersten 3 Parascha's am Schlusse mit Zuthaten aus Tana debe Eliahu h) bereichert, von denen jedoch die älteren Handschriften noch frei gewesen waren i).

a) Er nennt eine Stelle aus c. 36 f. 207 c bereits "das Ende" (אַרוֹן) 2), desgleichen eine Stelle aus c. 37 f. 208 b (קלב) [auch R. Tam (Tos. Rosch Haschana 8b); älter als letzteres ist das karäische ויקרא ווקרא c. 3 Buchstabe γ].

b) Aruch סקם, פנן 2.

c) Wonach Aruch in der Regel die "Parascha" nennt, z. B. ר ב, 1, auch ohne Gebrauch des Wortes Parascha, s. בארכום ה. Meist wird auch der Wochenabschnitt oder der pentateuchische Text hinzugefügt. Ersteres ist der Fall in בליא בילר ב, דכום . בלדר הוונק, 1 מב ה, הוונק, 1 מב ה, הקליקון ב, דכום בלדר המוניא u. a. m.; letzteres in בלדר המוניא ב. לדי המוניא בילר המוניא היים בילר המוניא בילר ב

d) פְּפֵל (מַשְרף, 2 חַלֵּץ, שְרף, 2. הַלֵּץ 1. Für den peutateuchischen Text allein – wenn solcher nicht zugleich, als der erste, den Wochenabschnitt mit bezeichnet – wird "Parascha" nicht gebrancht.

e) Statt יון: (14) in עקב (14) in יון: [Ms. L. היינדי, חובר, nicht aber יון: [Ms. L. משפר אור]. In משפר wird citirt: erste Parascha in (dem Wochenabschnitte) ואררי

<sup>(2</sup> c. 13 f. 179d Zeile 2 ביתן bis Z. 4 לביתן geliört – nach dem Commentator – די משה – hinter f. 182b Z. 4 הקן c. 20 f. 187c Z. 2 ביצר בנים כניצר – c. 20 f. 187c Z. 2 ביצר בנים כניצר – c. 20 f. 187c Z. 2 ביצר בנים כהונה auf eine Stelle des R. Bechai gestiltzt, anmerkt.

g) Was Aruch שמורן 1 aus c. 10 citirt, fehlt. Eine Abkürzung findet sich f. 201 b; Glossen bemerkt man f. 183 a, 201 b, 202 c, wo auf Midrasch Koheleth, eine frühere Parascha und Tanchuma verwiesen wird.

h) Cap. 1 f. 166c Zeile 2 u. s. w. ist aus Eliahu rabba c. 6 f. 46 ab; cap. 2 f. 167 b Z. 5 u. s. w. fängt da an, wo die vorhergehende Interpolation auf-hört, nämlich l. l. f. 46b bis 48a § 55. Gleichergestalt ist c. 3 f. 168d Zeile 4 u. s. f. das Weitere l. l. f. 48 ab und ib, b Mitte. Von den letzten 9 Reihen des 2. Capitels (f. 167 d) hat dies bereits R. Beer Cohen bemerkt, vermuthlich mit Hiffe des Jalkut Levit. f. 117c unten. [In der ed. Ven. 1545 sind die Zusätze als אחרה במחוא אחרה (במחוא אחרה)

i) R. Jacob ben Ascher in seinem Commentar des Pentateuch (zu Lev.

Schon aus den bisherigen Erörterungen erhellt, dass der sogenannte Midrasch rabba kein von Einem Verfasser ausgegangenes Werk ist; selbst die 3 Hagada's, die ich als die ältesten betrachte, verrathen verschiedene Sammler und Zeiten und verschiedenen Plan. In der That ist der Ausdruck: Midrasch rabba [a], dem Alterthum durchaus fremd, das nur die einzelnen Bücher bezeichnet, und konnte derselbe erst entstehen, als man die Hagada's zu dem Pentateuch und den Megilloth in ein gemeinschaftliches Corpus vereinigte [b)]. Wir werden daher mit der abgesonderten Untersuchung jedes einzelnen Buches fortfahren, zuvor aber unsere Aufmerksamkeit auf ein anderes hagadisches Werk richten, das, merkwürdig in mehrfacher Beziehung, für den nächsten Zweck dieser Forschungen von besonderer Wichtigkeit ist.

### Elftes Capitel.

## Pesikta.

Zwei Midraschim dieses Namens sind in der gelehrten Welt bekannt: Pesikta rabbathi und Pesikta sutarta c), d. h. grosse und kleine Pesikta. Da man aus dem Meor enajim des R. Asaria und dem Schalscheleth des R. Gedalja wusste, dass hin und wieder auch von der Pesikta schlechthin — ohne Beinamen — die Rede ist: so wurde die erwähnte sutarta und die Pesikta für eins und

<sup>41</sup> a citirt nicht Vajikra rabba (f. 167 d) sondern Tana debe Eliahu. Im Jalkut werden die Stellen Levit. f. 114 c, 117 c, 120 a, welche den Ausgängen der ersten drei Capitel des Vajikra rabba entsprechen, richtig aus Tana debe Eliahu angeführt.

<sup>(</sup>a) Zuerst bei Nachmanides (משפטים Anf. בהעלוהר בהעלוהר 111b), בהערה וו בהעלוהר 10b), ferner bei R. Josua b. Schoeib (דעשרים f. 11a) und תשב"ץ Th. 2 No. 223 fin.]

ן (b) Nachmanides scheint die pent. Rabboth-Hagadas bereits als ein einziges Werk vor sieh gehabt zu haben s. Commentar מקץ ה ל 37 מין בבראשית ויהי בשלח בהבסדר בראשית ייחי ועוד לפנינו בפרשת ויגש ייחי ובפרשת ויהי ובפרשת וישמע ייחרו ייחי ובפרשה אשה כי תזריע ייחון בסקומות ייחים ייחים בארשה אשה בי תזריע ייחים ייחים ייחים ייחים ייחים ייחים בארשה אשה בי האומים ייחים בארשה אומים 
c) Siehe unten Cap. 13 und Cap. 18.

dasselbe gehalten. Weil aber die grosse Pesikta ein dünner Quartband, die kleine ein beträchtlicher Foliant ist, so liessen Manche aus eigener Machtvollkommenheit jene beiden Werke ihre Zunamen wechseln. Dies ist die Ausbeute der literarischen Mittheilungen, welche mit mehr oder weniger Verwirrung und Unkenntniss von [Genebrardaa)] Buxtorfa), [Morinbb] Hottingerb, Bartoloccic), Relandd), Groddecke), Breithauptf), Wolfg), Ugolinih), [Köcherhh)], de Rossii [und Maschii] über diesen Gegenstand dargeboten werden. Allein selbst dieses unbedeutende Resultat ist für die Erkenntniss des Werkes, das jetzt unserer Betrachtung vorliegt, durchaus unbrauchbar, denn die Pesikta ist weder jene rabbathi, noch jene sutarta, und folglich in der jüdischen Literatur als unbekannt oder vergessen anzusehen.

Das Dasein der Pesikta aber bezeugen ältere Autoritäten, als die erwähnten beiden Schriftsteller des 16. Jahrhunderts. Im Jalkut findet man bei mehr als 200 Stellen am Rande "Pesikta" als Quelle angemerkt und sind diese Bruchstücke — von denen mehrere, ganz oder theilweise, an verschiedenen Orten des Jalkut zugleich vorkommen — bald mehrere Columnen, bald einige Zeilen stark. R. Nathan citirt im Aruch über drittehalb hundert Male "Pesikta" oder "Piska" mit allerhand beigefügten Worten, als "von Succa", "von Selichoth", "von Para", "von Anochi" u. m. dgl., die entweder verschiedene Werke dieses Namens, oder einzelne Ab-

<sup>[</sup>aa] Tabulae rabbin, s. v. Daraus in Reland Analecta rabb, p. 189.

a) Bibliotheca rabbin, s. v.

<sup>(</sup>bb) Exercit, Bibl. p. 372.1

b) Bibl, orient, p. 3,

c) Bibl, rabbin, Th, 4 p. 361,

d) Analecta rabb. p. 189 [l.: s. Anm. aa].

e) Spicileg. Anonym. § 380, 381. Pseud. hexecontas N. 46.

f) Zu Raschi Prov. p. 820 Anm. 10, Cant. p. 932 Anm. 32.

g) Biblioth, hebr. Th. 1 p. 720, Th. 3 p. 641,

h) Thesaurus ebr. Th. 15 Vorrede.

<sup>(</sup>hh) Nova bibl. hebr. T. 2 p. 264.]

i) Catal. Mss. ad. cod. 1240; dizionario Th. 1 p. 89.

<sup>(</sup>ii) Bibliotheca sacra T. 1, p. 107.]

schnitte eines und desselben Midrasch zu bezeichnen scheinen. Da man mehrere der von Aruch angeführten Sätze in den Pesikta-Fragmenten des Jalkut findet: so meinen beide Autoren, hänfig wenigstens, dieselbe Hagada. Auch Raschi spricht öfter von Pesikta schlechthin, zuweilen aber führt er Beinamen des Aruch auf. Endlich fehlt es nicht an jüngeren Antoren, in denen ähnliche Citate vorkommen.

Diese Pesikta oder Pesikta's sind nicht die oben genannte Pesikta rabbathi; denn letzteres Werk liegt uns gedruckt vor, und ungeachtet es an vielen Orten grosse Uebereinstimmungen mit den Pesikta-Fragmenten des Jalkut darbietet, so ist doch der Unterschied wiederum ausserordentlich gross; ja sogar - um die einzelnen Zeugnisse älterer Schriftsteller hier noch zu übergehen dem Sammler des Jalkut haben die Pesikta und die Pesikta rabbathi als von einander verschiedene Quellen gedient, denn er giebt aus beiden Werken zahlreiche einander gänzlich unähnliche Auszüge. Noch weniger möglich ist die Identität der Pesikta mit der sogenannten sutarta. Letztere besteht meist in einem Auszuge des Sifra und des Sifri, und in ihr ist fast kein einziges Citat des Aruch zu finden. Noch mehr! Ihr Verfasser ist R. Tobia, der noch A. 1106 daran arbeitete, also zu einer Zeit, wo R. Nathan und Raschi bereits gestorben waren. Endlich ist die Pesikta auch von jeder der übrigen bekannten alten Hagada's verschieden, wie theils oft aus dem Inhalt der Fragmente, theils aus dem, wegen sorgfältiger Quellen-Bezeichnung berühmten, Werke des R. Nathan hervorgeht, der die Pesikta's stets von den anderen Hagada's unterscheidet und zum Ueberfluss sogar 75 Mal mit anderen Hagada's als gemeinschaftliche Quelle anführt, nämlich in 44 Stellen mit Vajikra rabba a), in 16 mit Jelamdenu b), 10 mit Megillath Echa c), 7 mit

מ) Arueh בקינום אפיקריסין אווהנטו ,? אפי אומרנדין 4 דמס ,נייה 10 ממגנון מסקיד 1 לכלוך 13 חל ,זנט דנטיב 4 דמס ,נייה 4 כמר ,4 פרט ,1 פקרט ,5 פרט ,5 פרט ,5 פרט ,5 פרט ,6 פרט ,6 פררט ,6 פרט ,7 פררט ,7 פררט ,7 פררט ,7 פררט ,7 קנקר ,7 פררט ,7 פררט ,7 פררט ,7 קנקר ,7 הקרדקיים ,7 קפל ,1 של 1 של ,5 ררט , קבטין ,9 קשר ,7 הקר ,7 קבטין ,9 קשר ,7 הקר ,7 המר , החת , שלפותית ,שלש ,2 ררט , קבטין ,9 קשר ,7 החת ,7 שלפותית , שלש ,9 ררט ,7 קבטין ,9 קשר ,7 החת ,7 שלש ,7 המר ,7 המר ,7 המר ,7 החת ,7 שלש ,7 המר 
b) אנרדמין אנרדמין (בלסטר ביין הוק האנרדמין (אנרדמין 1, פרס פרבטא 1, פרס פרבטא 8, צר 8, פרט פרבטא שלש

פ) אמר 3, גואל 5, דרריא 1, דרריא 1, אמר 3, אמר אמר הייר קרדקיים נביא מתק 1, חלץ

Bereschith rabba a), 2 mit Midrasch Tillim b) und einmal mit dem jerusalemschen Talmud c). Ja dass selbst die ähnliche Bezeichnung einer mit der Pesikta manche Uebereinstimmung darbietenden Hagada, z. B. des Vajikra rabba, nicht die Identität beweise, erhellt aus Stellen, wo Aruch für ein beiden gemeinschaftliches Fragment, beide gleichartige Quellen zugleich aufführt, z. B.: "Piska von Achare-moth und Vajikra rabba in Achare-moth" d).

Bei der nunmehr erwiesenen Selbstständigkeit der Pesikta entsteht die Frage, ob die Pesikta's des Aruch besondere Werke oder nur verschiedene Abschnitte eines und desselben Werkes seien? Aus folgenden Gründen müssen wir uns für letzteres entscheiden: 1) Jalkut hat nur den allgemeinen Namen Pesikta, obwohl daselbst die mitgetheilten Auszüge sehr oft die Citate des Aruch aus den Pesikta's enthalten; 2) die meisten Autoren, nach Arnch und Raschi, citiren Pesikta ohne Zusatz; 3) die Bezeichnungen beim Aruch treffen häufig mit den Anfängen oder der Bibelstelle der Fragmente beim Jalkut zusammen, so dass sie sich als characteristische Merkmale verschiedener Abschnitte kundgeben; 4) mehrere Abschnitte in der Pesikta rabbathi stimmen in Ueberschrift und Inhalt mit jenen Benennungen und Fragmenten überein. Schwieriger könnte die Frage erscheinen, nach welcher Ordnung diese Abschnitte abgetheilt waren und in welcher Beziehung sie zu den bei Aruch, Raschi etc. befindlichen Bezeichnungen gestanden. Was den Arnch anbelangt, so sind die Bezeichnungen der einzelnen Pesikta's eben so zahlreich als mannigfaltig. Bald weisen sie auf Wochenabschnitte e), Parascha's f) und einzelne Verse des Penta-

a) מימום אטימום, הריה דריה עפרן, עפרן אטימום (8, קרטין

b) פשפש, סמפירינון ?.

c) לשון 1.

d) עגעג ,סקבטר ,מנגנון

e) Vaihi Beschallach (Ex. 13, 17, s. בסב 4), Achare-moth (Lev. 16, 1, s. קרסקר), Vesoth habracha (Deuteron. 33, 1, s. בשני 4).

f) Vaihi bejom Kaloth (Num. 7, 1, s. אולון).

teuch a), bald auf Abschnitte aus anderen biblischen Büchern b) hin; andere nehmen ihre Namen von Festtagen c), Busstagen d) und einige von einzelnen Worten her, deren Beziehung räthselhaft erscheint e).

Den ersten Leitfaden in diesem scheinbaren Irrbau gewähren diejenigen Bezeichnungen, deren Stelle in den prophetischen Büchern deutlich ist; solcher finden sich sieben und man bemerkt alsbald, dass sie sämmtlich die Anfänge bestimmter Haftara's bilden, und zwar von dem ersten, vierten, fünften, sechsten, siebenten, neunten und zehnten Sabbath nach dem Fasttage des 17. Tamus, welche mehreren Wochenabschnitten aus dem 4. und 5. Buch Mose correspondiren f). Uns vor der Besorgniss zu schützen, als sei diese Uebereinstimmung der Pesikta-Namen mit den Haftara's blos Sache des Zufalls, kommt uns eine Angabe Raschi's zu statten, der eine jener Pesikta's ausdrücklich die "Pesikta der Haftara' nennt g). Hierdurch entziffert man sofort drei andere einzelne Worte des Aruch und entdeckt in ihnen die zweite, dritte und achte Haftara h) aus jenem Cyklus. Die Haftara für den elften

a) Ulkachtem lachem (Lev. 23, 40, s. 72 6).

b) Vaihi omen (Esther 2, 7, s. בכר 2), Vaitomer Zion (Jes. 49, 14, s. בכר 2), Dibre Jirmijahu (Jerem. 1, 1, s. מַמֵראָ).

c) Succa (Hüttenfest), s. בין, Rosch-haschana (Neujahr), s. מלמר

d) Selichoth, s. גואל.

e) Hachodesch (קייך), Anochi (ib.), Schimu (ברךם 1).

<sup>(</sup>ברי ירמיהן ist die Haftara des Wochenabschnittes ברי ירמיהן von כחמן, משות von אנכי אנכי הוא ,רארה יסי ענירה מערה, עקב von ותאמר ציון ואהחנן von אנכי אנכי הוא ,רארה ענדים מערה, עקב von בוצבים Die erstgenannte, dem 4. Buche Mose gehörige, Parascha abgerechnet, sind die übrigen Theile des Deuteronoms.

g) Zu Jeremia 40, 1: פסיק' דאפטרתא דברי ירמיהן

h) לסטעי von איכה (Num. c. 33—36); איכה von דברים (Deuter. 1, 1 bis 3, 22) und zwar bezeichnet hier איכה die Haftara aus Jes. cap. 1 (s. unten die Nachweisung zu Pesikta XXII); ער רוצא סיר רעני (Deuter. 21, 10 bis c. 25 Ende).

Sabbath a) vermisst man im Aruch, aber die für den zwölften b), an welchem der vorletzte Wochenabschnitt des Pentateuch c) gelesen wird, offenbart sich in einer Pesikta, die gleichfalls durch ein einzelnes Wort bezeichnet wird. Wir haben demnach elf Pesikta's, welche eben so vielen Haftara's, also derselben Reihefolge von Sabbaten vor dem Hüttenfeste angehören. Nicht nur die bei mehreren jener prophetischen Abschnitte befindlichen Pesikta-Fragmente im Jalkut bestätigen dieses Resultat, sondern die Uebereinstimmung mit einzelnen Abschnitten der Pesikta rabbathi, vor allem aber die mehrfach bezeugte Angabe, dass der Cyklus jener Haftara's in der Pesikta geordnet und von ihr vorgeschrieben sei d).

a) An diesem Sabbat wird aus dem Pentateuch יְילֹךְ (Denter. cap. 31), aus den Propheten דָילֹךְ (Jes. 55, 6—56, 8) gelesen.

b) שובה (Hosea 14, 2 etc.), die Haftara des ersten oder zweiten Sabbat im neuen Jahre.

c) האוינו oder der dichterische Vortrag Mose's (Deuter, e. 32).

d) Man bezeichnet den Cyklus der 12 Haftara's durch eine aus den Anfangsbuchstaben gebildete Abbreviatur רשית נויע אריק שריש. Die 3 ersten heissen die strafenden, die 7 folgenden die tröstenden, die beiden letzten (m) oder Dirschu und Schuba) die zur Busse ermahnenden, s. R. Joseph tob Elem [bei האבריה ms. § 556] und R. Meschullam bei Mordechai Megilla cap. 4 [קומי הפרדם] f. 18c, 19cd]; R. Elasar in רוקה § 53, 310; R. Moses שאנו מפטירים ג' דפורענותא קודם) Gebot 19 f. 103b סמ"ג [del.] שאנו מפטירים ג' דפורענותא קודם (תשעה באב ... ולאחר תים שבע רנחמתא ותרתי דשוכה וכן יש בפסיקתא (Tosafoth Megilla f. 31ab שאנו נוהנין על פי הפסיקתא לומר ני דפורענותא) קודם תשעה באב ואלו הן דברי ירמיהו שמעו דבר ה' חזון ישעיהו ובתר תשערה באב שב דנחמתא ותרתי דתיובתא ואלו הו נחמו ותאמר ציון עניה סוערה לבדה אנכי אנכי רני עקרה קומי אורי שוש אשיש דרשו שוב' וסדר זרה מתחיל בפנחם וסימניך דשיח . . . וזה המנהג לא ישתנה לעולם של פי הפסיקהא (על פי הפסיקהא ms. §§ 556, 595)]; R. Ascher zu Megilla Ende (כסדר הפעורות הסדורות בדרש פסיקתא); Hegahoth Maimonioth zn Tefilla cap. 13 § 19; כל בן f. 13 ab [und ארחות חיים f. 27 b § 64] (סדר ההפטורות מפנחם עד סכות דשיח וכוי דחכי איתא בפסיקתא), vgl. ib. [l. auch כל בן § 67 f. 72a; R. Jacob ben Ascher in Orach chajim § 428 [כל בן ואמרינן בפסיקתא) und] Abudraham in סדר הפרשיות f. 118b (הי באב in הי באב מבראשית ועד יוו בתמוז מפטירין לענין הפרשיות דומה לדומה. משם ואילך הכל לפי הזמו ולפי המאורע תלת דפורענותא ושבע דנחמתא ותרתי דתיובתא; R. Nissim zu Alfasi Megilla c. 3 f. 267b; אנקדה zu Megilla f. 134b; R. Jacob Levi Rechtsgutachten N. 17 [auch הלכות שמחות des ההרים § 5] (דשיה) ed. Cremona f. 75: מנהנים ed. Cremona f. 75: כתב המרדכי והר"אש וספר המצוות .... על פי הפסיקתא .... ועוד דסדרו

Wenn also die aus den Propheten entnommenen Bezeichnungen Haftara's bedeuten, so darf man mit Recht schliessen, dass die, pentateuchischen Stellen entsprechenden, Pesikta-Namen, Sabbatoder Fest-Vorlesungen aus dem Gesetze angehören, und man entdeckt sofort mehrere Gesetzesabschnitte, die am Versöhnungstage, Pesach und Wochenfeste, selbst an Chanuka, vorgelesen werden a), und die folglich jene bereits Festtage bezeichnende Pesikta's vervollständigen; es finden sich alsdann auch die Abschnitte heraus, die an den vier ausgezeichneten Sabbaten, vor und nach dem Purimfeste, nächst dem Wochenabschnitte, gelesen werden b), so dass die scheinbare Verwirrung der Pesikta's sich in einen regelmässigen Cyklus von Hagada's auflöst, welche alle Festtage und die bedeutenderen Sabbate des ganzen Jahres umfassend, bald die pentateuchischen, bald die prophetischen Lectionen dieser Tage auslegen, Endlich thut sich sogar die Pesikta jenes noch fehlenden elften Sabbats unter einem sachverwandten Namen kund c). Mit Uebergehung einiger, in diesen Cyklus nicht fügsamen Bezeichnungen, von denen noch die Rede sein wird, finden sich beim Aruch dreissig Pesikta's. Da indessen zwei unter verschiedenen Benennungen aufgeführte, wie anderweitige Fragmente lehren, nur eine einzige ausmachen d) und ich mirgend neue Benennungen, wenigstens nie solche, die sich nicht auf jene zurückführen liessen, angetroffen; so setze ich die Anzahl der Abschnitte der Pesikta auf neun und zwanzig fest.

Es kann wohl nicht zweifelhaft sein, in welcher Ordnung diese Abschnitte auf einander gefolgt waren: sie mussten nothwendig der Reihe der Sabbat- und Festtage, an die ihr Inhalt sich an-

תרומת הרשן (הפטרות מנחטו No. 19. Der Talmud kennt noch keine Haftara's, die dem Inhalt der Wochenabschnitte fremd sind (מורת שרה מורחי) No. 7 vgl. בשיבין Th. 2 No. 70)].

a) z. B. עשר העשר am 2. Tage des Wochenfestes (zuweilen auch am 8. des Pesach und am Tage des Beschlussfestes); אחרי פונה אחרי מונה am Versöhnungstage; ויהו בינים כלות משה am Chanuka-Sabbat u. a. m.

b) כי תשא oder שקלים שקלים, זכור פרה עפרה Vgl. oben S. 4.

c) s. unten Pesikta II.

d) Nämlich סוכה und לכם לכם, s. unten Pesikta V.

schloss, entsprechen, also das jüdische Kalenderjahr repräsentiren, Aber mit welcher einzelnen Pesikta den Anfang machen? R. Nathan giebt hierauf eine entscheidende Antwort: Er citirt zweimal "aus dem Anfang der Pesikta's" eine Stelle a), die offenbar zu einer andern gehört, die er aus dem Abschnitt "des Neujahrs" anführt b). In der That liest man beide in einem und demselben Fragment des Jalkut, das schon durch seinen Inhalt, ständen auch die Zeugnisse des Aruch nicht zur Seite, als ein Theil der Neujahrs-Pesikta erscheint c). Diese hat also die Reihe der Pesikta's eröffnet: ein Ergebniss, welches nach dem bisher Gewonnenen, ohne Weiteres hätte aufgestellt werden können, schiene es nicht gerathener, langsam aber sicher auf diesem Felde kritischer Fährlichkeiten vorzurücken. So würden denn die Abschnitte etwa folgende Ordnung in der Pesikta beobachten: die ersten vier d) gehören dem Neujahrs- und dem Versöhnungsfeste nebst den dazwischen fallenden Sabbaten; die folgenden vier e) dem Hütten- und Beschlussfeste. Auf den 9., für den Chanuka-Sabbat f), folgen die vier genannten ausgezeichneten Sabbate q); auf den 14. h), für den Neumond, und zunächst für den des Nisan, 3 für Pesach i), 2 für Schebuoth k). Den Beschluss machen die zuerst gefundenen 10 Pesikta's, für die gleiche Zahl von Sabbaten zwischen dem 17, Tamus und dem Hüttenfest, so dass die 29. und letzte der Haftara שוש אשיש gehört. Solchergestalt schliesst das Werk, das ernste Buss-Ermahnungen eröffneten, mit trostreichen Hoffnungen zukünftiger Glückseligkeit. Denn die Frage, ob der Umfang der Pesikta sich auf jene 29 Abschnitte beschränkt habe, kann unbedenklich bejahet

a) Aruch מסקיד, מסאסא

b) ib. מלמד

c) Jalk, Num. f. 250 c.

d) אחרי מות שובה סליחות האש השנה

e) מוכה עז או כשב או שמיני עצרת שור או כשב או עז סוכה

ויהי ביום כלות משה ח

g) s. oben S. 190 Anmerkung b.

את קרבני לחמי וא

ויהי בשלח פרעה העמר ויהי בחצי הלילה (י

k, עשר השלישי בחדש השלישי

werden. Kein Autor erwähnt einer sonstigen und alle Fragmente des Jalkut lassen sich erweislich auf die genannten zurückführen. R. Nathan, der die Pesikta für sein Wörterbuch sorgfältig excerpirte, und welchem wenigstens zwei Handschriften a) zu Gebote standen, hätte ganze Pesikta's unmöglich mit Stillschweigen übergehen können. In der That würde die Ordnung und der Charakter der Abschnitte auch nur durch eine neue wesentlich gestört worden sein.

Jetzt wird es möglich sein, von dieser vergessenen Hagada eine genauere Kenntniss zu erwerben. Der Name Pesikta b) bedeutet: Abschnitt, Section und ist mit Pasuk, Pesik, Piska c) verwandt, wird daher auch anderweitig als Bezeichnung einer Eintheilung gebraucht d). Ursprünglich hat daher nur jeder einzelne Abschnitt den Namen Pesikta oder Piska erhalten und zwar mit Beifügung des Titels, welches bei den ältesten Schriftstellern, insonderheit bei R. Nathan, fast ohne Ausnahme, vermittelst der Präposition .... ausgedrückt wird. Das Gesammtwerk wurde daher: Piskoth e), d. h.: die Piska's genannt. Als man aus demselben ohne Angabe des Abschnittes citirte, ging der allgemeine Name Pesikta auf den Gesammt-Inhalt, folglich auf das ganze Buch über. Diejenigen Abschnitte, welche Parascha's des Pentateuch

a) Aruch מכור 4 citirt zwei Exemplare für die Pesikta Sachor, desgleichen für Para in מַלְּחָבּה; eine zweite Leseart in der Pesikta Beschallach kommt מַלְּחָבּן 4 vor.

ש von פסק aufhören, schliessen, abschneiden, theilen. [Syr. משר erläutern, בשניקרוא בעולקרא בעולקרא של edutlich, פשניקרא שניקרוא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא בעולקרא ב-295, 297, 303 (bibl. orient.) Ebedjesu 16, 52, 54, 82. Hott. lex. harm. Vorr. c. 4.] ist gleich שייקרא בעולקרא bei Isa b. Ali vgl. Hott. lex. harm. Vorr. c. 4.]

c) wird gleichbedeutend mit Pesikta gebraucht.

d) Mehrere Fälle, in denen Aruch sich dieser Bezeichnung bedient, und welche für die Construirung der Pesikta verwirrend erscheinen, sollen blos den Abschnitt anderartiger Werke und gar nicht die Pesikta's angeben, z. B. des Sifri (קיוף), des Bereschith rabba (s. oben S. 179), der Megillath Echa (s. obendaselbst), des Jelamdenu (בנית אפופסין בריוני אולונלונין ; ששון כבר) 1; daher auch in diesen Fällen das charakteristische .... הוולדי hinter אפופסין עירוונא עירוונא שירי שירי איי אפופסין עירוונא מור איי אפופסין אור מור איי אפופסין אור איי אפופסין אור איי אפופסין אוריי אור איי אפופסין אוריי אור אוריי אורי

e) מסקיד (מסאסא Aruch מסקות מסקיד מסקות ו

correspondiren, werden auch schlechthin Parascha's a) genannt, insonderheit die Sectionen 10 bis 13 oder die der 4 Parschioth-Sabbate; eine einzelne Periode durch Parascha zu bezeichnen, ist ungewöhnlich b), noch seltener der gänzliche Mangel einer Bezeichnung der Section c). Bei jüngeren Autoren trifft man die allgemeine Benennung Midrasch für das ganze Werk d), auch für einzelne Abschnitte e) desselben. Einige Schriftsteller reden bisweilen von einer Pesikta derab Cohanaf); sehr wahrscheinlich meinen sie die mit den zwölf Haftara's anfangenden Sectionen. Da nun die erste dieser Haftara's mit R. Abba bar Cohana beginnt g): so ist jene Bezeichnung wohl eine Abkürzung oder Entstellung dieses Namens.

b)Geschieht im רוקן (§ 206) des R. Elasar: ארחץ, בפסקא דסןכה בפרשת ארחץ, s. Jalkut Levit, f. 187 c Zeile 2 v. וו

c) Arneh נשש Ende: ובפיסקא (fehlt דסליחית) (wie ביסלא שוא hat, H. und L.)); ib. ביס ובפס (פסקא ד) ביסוף רני (א. L. ביסוף רני עקרה (פסקא ד):

d) z. B. R. *Elasar* l. l. § 219 f. 31 c, § 220 f. 32 c; zuweilen im *Jalkut*; R. *Nissim* l. l.: במדרש בפרשה בחרש במדרש

e) R. Elasar I. I. § 296 f. 44a oben: במררש בחרש בחרש בחרש במררש בחרש בחרש במררש בחרש במררש קומי אורי. R. Asaria de' Rossi I. I. f. 60 a: מררש במטליא

דרב כהנא (Raschi for the later frames), R. Meschullam bei Mordechai Megilla c. 4. [Raschi for c. 28] R. [Elieser Halevi הרב"] שם הא \$ 556; R.] Jacob Levi Rechtsgutachten N. 17 (s. oben S. 190 Annerk); R. Menachem Ziuni (אור מה אחרית) הא אחרין שה אחריין שה

g) s. unten Pesikta XX.

Vielleicht galt sie einem Pesikta-Cyklus, der die 18 Sectionen XX. bis XXIX. und I. bis VIII. umfassend, mit der Pesikta Wesoth habracha (für den Tag des Thora-Festes) schloss a). Ein einziges Mal wird der Ausdruck: Pesikta sutta b) gefunden, als Gegensatz entweder zu der Pesikta rabbathi oder zu dem erwähnten Cohana-Cyklus.

Jede einzelne Section bildet ein Ganzes, das dem Inhalte der Lection und dem Gegenstande des Festes oder des Sabbats angepasst ist; der Vortrag breitet sich hagadisch über das Hauptthema und verwandte Materien aus, wobei die Vorzüge und Hoffnungen des gebengten Israel ihren gebührenden Platz behaupten. Der Anfang derjenigen Abschnitte, bei welchen derselbe noch er-

a) Dass die Succa-Pesikta sich in der Pesikta R. Cohana befand, bezeugt R. Asaria I. I. zu wiederholten Malen: allein der Name Succa scheint mehrere. wo nicht alle, dem Hüttenfeste zugehörige Sectionen umfasst zu haben. Von der Pesikta "Ulkachtem lachem" ist es durch den [l. aus] Aruch [und Agur] erwiesen (s. die Nachweisungen zu Pes. V.); R. Elasar l. l. § 50 sagt: במסקא תכוכות ביום השמיני עצרת, meint aach augenscheinlich Pesikta VII.; was endlich R. Asaria an der zweiten Stelle mittheilt, findet sich seinem Inhalte nach: Jalkut f 251 c oben, woselbst aber die siebente, nicht die fünfte Section vorgetragen wird. Auch R. Manoachs Citat scheint auf jene Section zu führen. Endlich meldet Azulai (l. l.), er habe das letzte Blatt des בסיכתא דרב anf Pergament in alter Handschrift gesehen und am Ende desselben folgende Worte gefunden: חסלת וואת הברכה ברוך המקום שזכיני להשלים Diese Pesikta, fügt Azulai hinzu, schiene demnach (wie Tanchuma z. B.) ein Midrasch der pentateuchischen Parascha's zu sein. Ich habe, wie aus dem Obigen zu ersehen ist, einen ganz andern Schluss aus dieser Angabe gemacht. Cod. Uri 119 wird als Pesikta derab Cohana angegeben; die unvollständige Beschreibung passt ebensowohl für Pesikta als für Pesikta rabbathi; auch ist es nicht klar, ob jener Titel sich im Mannscript findet. Auf meine wiederholten in London geschehenen Anfragen erhielt ich die mündliche Antwort, jener Codex sei in Oxford nicht zu finden. Die Meinung, dass Pesikta R. Cohana identisch mit rabbathi sei, über welche sogar Azulai (l. l.) nicht im Reinen war, ist ohne Grund. Vergleiché jedoch auch die Nachweisungen zu Pes. XVII.

halten oder doch zu ermitteln ist, lautet entweder הבי (מרכי ב) oder [7"[b]; eine einzige [Section, die siebente] beginnt halachisch mit ילמדנו דבינן: c). Den Schluss bildet in der Regel, gleich den Parascha's des Vajikra rabba, eine Periode, die Erlösung betreffend. Es finden sich ganze Sectionen, die mit Parascha's des eben genannten Midrasch übereinstimmen d): ausserdem stösst man auf Auszüge aus dem jerusalemschen Talmud  $[dd_1]$ , auf Parallelstellen mit Bereschith rabba e), Vajikra rabba f), Midrasch Echa g). Nur in wenigen Sectionen h) habe ich keine Parallelen mit den genannten Werken gefunden. Die ganze Anordnung der Pesikta nach der Einrichtung des jüdischen Gottesdienstes; die Auswahl von Abschnitten aus pentateuchischen Hagada's; die nur bei jüngeren Midraschim noch übliche Form, die hagadischen Capitel mit der Halacha zu introduziren; die Feststellung der Haftara's, zum Theil im Gegensatze mit dem Talmud i); die Berücksichtigung des Thora-Festes k); endlich das mit dem achten Säculum allmählig

a) Die Pesikta's I, V, XII, XX; vermuthlich auch IV, IX, XVIII.

b) Die Pes. VI, IX, XIV, XVI, XVII, XIX, XXVI; vielleicht auch II. und XIII. (רבי לוי פתח).

c) Die Pes. VII; über jene Formel s. unten Cap. 12 und Cap. 20. Von zwölf Pesikta's (III, VIII, X, XV, XXI bis XXV, XXVII bis XXIX) weiss ieh den Anfang nicht anzugeben.

d) Die Parascha's 20, 27, 28, 29, 30 mit den Pesikta's IV, VI, XVI, I, V
 לקחתם לכם).

<sup>[</sup>dd) s. die Nachweisungen zu den Pesikta's I bis VI, VIII, XII, XIII, XVII, XX bis XXII, XXVI.]

e) z. B. Cap. 6 (XIII), 7 (XII), 42 (VI), 44 (XIII), 48 (XIII), 51 (XVIII), 53 (XXIX), 56 (I), 58 (XIX), 60 (XIV), 63 (XI), 71 (XXVII), 72 (IX), 77 (II), 79 (XVII).

f) z. B. Cap. 2 (X), 6 (XVII), 7 (XIV), 12 (IV), 16 (XXIV), 18 (XI), 19 (XIII), 20 (IV, XI, XXIV), 21 (IV), 22 (XIV), 26 (XII), 27 (VI), 28 (XVI), 29 (I), 30 (V, III), 35 (XXI).

g) f, 50 a (XX), 50bed (XXII), 51 b (XXVI), 54 b (XXII), 56 b, 57 d, 58 ab (XX), 58 cd, 62 d (XXII), 63 a (XXII, XXIV), 65 a (II), 69 cd (XXVI, 69 d (XXIII), 72 ab (XXII), 72 d (XXIV), 74 b (XXII), 74 c (XV), 74 d (XXVI), 77 a (XXIV), 79 cd (XXIV).

h) Pesikta's VII, VIII, XXV, XXVIII.

Vgl. die oben S. 189 angeführten, die Haftara's betreffenden Aeusserungen der Gesetzlehrer.

k) Vgl. oben S. 4.

beginnende Hervortauchen der Pesikta: alles dies berechtigt uns, die Pesikta für jünger als die genannten Hagada's und das Jahr 700 für die ungefähre Epoche ihrer Abfassung zu halten. Sprache, Stil, Ton und Inhalt stimmen grossentheils mit den palästinensischen Hagada's überein, so dass wir ihr ein mit dem jerusalemschen Talmud gemeinschaftliches Vaterland a) zuweisen müssen, welches schon ältere Autoren eingesehen zu haben scheinen b). Der Verfasser oder Ordner der Pesikta ist eben so unbekannt, als der der übrigen Hagada's. Mehr oder weniger deutliche Spuren einer Bekanntschaft mit derselben gewahrt man in den Scheelthot c), den Halachoth gedoloth d), dem Midrasch Canticum e), der Pesikta rabbathi, bei R. Elasar Kalirf) und verschiedenen Rabbinen des elften Jahrhunderts g); der erste aber, der ihrer namentlich gedenkt, ist R. Nathan, An nicht weniger als 274 Stellen citirt er Fragmente der Pesikta's und zwar mit genauer Angabe der jedesmaligen Section. Er hat, so weit es sich noch ermitteln lässt, die fremdartigen Wörter dieses Werkes fast vollständig h) excerpirt. Gleich-

a) Vielleicht nicht das eigentliche Palästina, da der Verfasser die zweiten oder Exil-Festtage zu berücksichtigen scheint.

b) In der Anführung eines aramäischen Spruches aus בולקחתם sagt Abudraham (חוכות ב-190 f. 109 b): בירושלמי רפסיקהא, "in dem jerusalemschen Dialect der Pesikta".

c) Vgl. unten Pesikta XV.

מתר רבי לוי שבעים שרים ביום ביום משמרות היו מקריבין ע' פרים על הללו כנגד מי כנגד שבעים אמות. כ"ד משמרות היו מקריבין ע' פרים על אמות ואילו הן כ"ד משמרות ביו משתרות ימי החג ואילו הן ע' אמות ואילו הן כ"ד משמרות ביו מלו הרי אלו ארבע עשרה בני יפת. בוש ביה הרי אלו שרעים בני חם. עילם ביו הרי אלו עשרים וששה בני שם שהם כולן שבעים שומופ מלומצי של weggelassen, genau so wie R. Asaria (L. f. 173 a) in der Pesikta derab Cohana und zwar in der Section für Succa gefunden hat.

e) ו.  $4\,d$ ב משה Vgl. die Nachweisungen zu Pesikta IX.

f) s. unten die Nachweisungen zu Pesikta I [V. X bis XIII. XVI].

g) R. Simon ben Isaak (s. Nachweisungen zu Pes, XVII.), R. Joseph tob Elem (s. oben S. 189); ein älterer Erklärer scheint von R. Nathan (Arneh pp 2) angeführt zu werden.

h) Den Beweis liefern die Parallel-Parascha's in Vajikra rabba, die grösstentheils erhaltenen Pesikta's X bis XIII, XVIII, insonderheit die Pes. XVII.

zeitig erwähnt Raschi der Pesikta, theils im Allgemeinen, theils nach einzelnen Abschnitten, etwa  $25\,[^{1}]$  mala). Von da ab findet man den Gebrauch und die Anführung derselben bei verschiedenen Autoren und Schriften des zwölften b), dreizehnten e), vierzehnten d) und fünfzehnten e) Jahrhunderts, selten und spät erst bei spanischen Schriftstellern f). Am wichtigsten ist für die Pesikta nächst Aruch die Sammlung des Jalkut, durch welche der grösste Theil jener Hagada erhalten worden ist. Allein vom Schluss des 15. Säculums ab scheint Niemand mehr die Pesikta anders als eben aus diesen Auszügen beim Jalkut zu kennen g); man vergass über den beiden

<sup>[1] 1. 29.</sup> 

a) Mit ihren charakteristischen Namen citirt Raschi die Pesikta's IV, X, XII, XVI, XIX, XX, XXIII; die übrigen allgemeinen Pesikta-Anführungen gehören theils einigen dieser genannten Sectionen (IV, X, XVI, XXIII), theils den Pesikta's I, V, IX, XI, XIII, XXII. Mehrere andere Sectionen, z. B. III, XIV, hat er benutzt (s. zu diesen Daten die unten folgenden Nachweisungen). Die ausdrückliche Erwähnung der zwei Haftara-Sectionen 20 und 23 berechtigt zu dem Schlusse, dass ihm der ganze Cyclus bekannt gewesen. Die Pesikta VI. hatte er wenigstens in Vajikra rabba; die Pes. XVII. benutzte sehon sein Vorgänger, Verwandter und Landesgenosse R. Meir ben Isaak [auch meint er sie augenscheinlich Sabb, f. 34 a ob., wo wir jetzt מור העום הוא בישור הו

b) Der Commentator der Chronik, [R. Elieser b. Nathan, R. Ephraim b. Jacob], R. Baruch ben Isaak, R. Simson ben Abraham.

c) R. Elasar ben Jehuda aus Worms, R. Moses mikozzi [l. aus Coney], Tosafoth, R. Zadkiohu [l. Zülkia] ben Abraham, ein Glossator des R. Samuel ben Meir, [die Commentatoren des Machsor], R. Meir (im בק' בק'), R. Manoach, R. Simeon, Sammler des Jalkut, Nachmanides, R. Bechai, R. Hiskia, (ידקובי) Vorrede), R. Soliman b. Moses (Cod. Uri 29) [Wolf Th. 4 p. 992].

e) R. Jacob Levi (הַהְיִרְיל), R. Menachem Ziuni, R. Isaak Abuab, Abravanel, Abr. Zacut Juda Calaz [R. Israel Alnakava, s. dessen המאור המאור המאור המאור f. 284 ab, 285 a, 286 a מנורת זהב ל b, 365 ab, 366 a, 367 b].

f) Bei Nachmanides, Bechai, Nissim, Abuab.

g) Dies gilt schon von Abravanel. Vielleicht kannte R. Israel die Pesikta, s. dessen מנורח המאנר f. 284 ab, 285 a, 286 a. [Vielleicht u. s. w. del.] Aber der Verfasser des המשות הכמה, R. Elia, eitirt

sogenannten gedruckten Pesikta's allmählich die alte und eigentliche Hagada dieses Namens. Mit einigen einzelnen Sectionen nur waren hin und wieder wenige Autoren vertraut geblieben a); aber das Gesammtwerk und seine Einrichtung kannte Niemand b). Daher schlichen sich, sowohl in den Aruch als in sonstige dahingehörige Autoren, Entstellungen des Ausdrucks Piska c) und andre Fehler ein, die man zum Theil in neuester Zeit noch schlimmer verbessert hat d). Endlich wurden die Pesikta rabbathi und die sogenannte

aus dem Jalkut (l. l. f. 123 b, 124 a, 129 b, 130 a, 144 a, 147 h, 256 a). [Von R. Moses de Trani s. unten S. 229.]

a) Die Pesikta Succa dem R. Asaria; die Pesikta Beschallach R. Menachem Lonzano, R. Moses Hellin (zweifelhaft), den Gelehrten in Zafeth. [R. Beer b. Naftali Cohen.]

b) R. Salomon Norzi (מנתת שי,), der die Pesikta nur aus dem Arueh kennt (l. l. Gen. 1, 14. Num. 7, 1. 29, 2), hält sie, wie etwa Tanchuma, für eine Hagada zum Pentateuch, denn er citirt (Gen. 23, 16): אומים ופרשת ראה בפתאה ועשר (העשר העשר העשר העשר) seinen Irrthum. Dasselbe scheint Azulai zu glauben (s. oben S. 194). Auch wusste man nicht, was man aus den nirgend zu findenden "Parascha's" des Arueh machen sollte (s. Rapoport l. l.).

c) Man druckte statt dessen: פסופ (Aruch מארה הם 4, מים מלימיא, 5 בל 7, מים מלימיא, 4. של 7, מארה 2 מארה 2 מסליות 7, ג' בל 17, אמר של 20, מרה 2 משליות 17, בל 18, אינר לא 4, bet Landau 8, 97 richtig in פסחים verbessert, jedoch sind die Klammern falsch angebracht), מכחים מפרוים אנגרכטם אלריא לפרא (Aruch מכיליםא פיים, אנגרכטם אלריא לריא 38 c [Selichot-Commentar ed. Craeau 1584 f. 73a]), מכורת המאור) ב 146, 294).

d) Aruch מוף פרק קמא דסוכה: Da aber die Stelle im talmudischen Tractat Succa nicht zu finden ist, so emendirte sie Landau (Aruch S. 706) in: לי כלי, wodurch das Citat in seiner ursprünglichen Gestalt gänzlich verwischt ist, denn es muss סוף פסקא דסוכה gelesen werden [so hat שרוך ms. H., auch das Ms. L.]. Eben so fehlerhaft heisst es im Auszuge des Aruch (פסקא דסוכה statt פסקא דסוכה. Ein Fehler entgegengesetzter Art wird im Arneh זקן זה שקנה 2 wahrgenommen. Es heisst daselbst: זקן זה שקנה Dies ist entweder eine Corruption für: בסיפרא (s. Kidduschin f. 32 b unten), oder es muss בסיפרא [wie ערוך ms. hat, aber ms. L. hat בפסיקתא statt ערוך gelesen werden (s. Sifra Col. 181). Dass R. Nathan nicht auf solche Weise die Pesikta anführe, ist bereits gezeigt worden. Aruch קמר 2 [Ms. L. hat בפסקא liest שמה קמרון כדאמרינן "צב דומות לקמרוסתא" לעניין שש ענלות צב -man 'אמרן רבותינן שבפי' צב קמרוסת'. Man merkt zwar, dass die Stelle verderbt ist, allein aus R. Simson, der sie anführt, erhellt zugleich, dass [für: Man u. s. w. l.: Aus R. Simson erhellt, dass hier von der Pesikta die Rede ist, denn

sutarta mit der alten Pesikta confundirt und diese buchstäblich aus den jüdischen Bibliographien verdrängt. Ausser einigen dürftigen Bemerkungen Azulai's a) hat zuerst Rapoport b) auf die vom Aruch citirte Pesikta aufmerksam gemacht, insonderheit aber auf die Pesikta von Beschallach, und seinen desfallsigen Bemerkungen verdankt man mittelbar die Kunde von dem noch gegenwärtigen Vorhandensein dieser Section c). Die wirkliche Restauration der Pesikta ist indess zuerst in dieser unserer jetzigen Untersuchung unternommen worden und werden wir nunmehr diese alte Hagada, aus ihren Fragmenten, nach der von uns aufgestellten Ordnung der Pesikta's wiederherzustellen versuchen, was jedoch hier nur durch Hinweisungen auf die Stellen, wo jene Fragmente und ihre Parallelstellen anzutreffen sind, geschehen kann. Sämmtliche Citate d) des R. Nathan habe ich theils in den Pesikta-Fragmenten, theils in anderen Hagada's wiedergefunden und nur bei 12 e) wird zwar nicht die Stelle, aber doch die eigentliche Leseart des Aruch ververmisst. Die Fragmente beim Jalkut endigen nicht immer mit dem Paragraphen, sondern ein Theil des folgenden schliesst sich zuweilen noch dem in dem vorangegangenen Paragraphen begonnenen

שמה קמרון כראמרן צב דומות לקמרוכתא לענין (Kelim 16, 7): שמה קמרון בראמרן צב דומות לקמרוכתא לענין אינו בי דומות לקמרוכתא לענין אינו ביום נמות משרוני ביום כלוח משה ואמרו רבותינו שבירוש צב קמרוכז שש ענלות צב בפרשת יויהי ביום כלוח משה ואמרו רבותינו שבירוש צב קמרוכז שש ענלות צב בפרשת יויהי ביום כלוח משה ואמרו ביום לוח משה של Bezicht sich auf den Text des Pentateuch und anf die Pesikta IX, wo die angeführte Erklärung zu lesen ist [Meor enajim f. 176 a בסוכה בסוכה בסוכה וה בסוכה בסוכה בסוכה וה בסוכה בסוכה בסוכה בסוכה וה בסוכה בס

a) s. oben S. 194.

b) In רבינו נחן Anmerk. 20.

c) s. unten Pesikta XVII.

d) Ueber מכויא und קנתנר s. unten die Pesikta's XX, XXI.

e) ארוא 3. אריא א אריא 4 (ארכיליפורין) 4 ארך אטקטקיא 3. אלריא א שנרטי 3. שרוך טברירי זנם א אריא (ארכיליפורין) 4 ארך אטקטקיא 3. או ערוך פרתיומיאה (פלתה 2 לכ 4. בשלף us. ערוך) das Wort: Mechiltha בשלף f. 10 c oben und aus derselben auch noch angeführt in Ms. L.], דו און 1. הר קטע 1. צחן 1.

Fragmente an; hierdurch vergrössert sich die Zahl der Pesikta-Stellen enthaltenden Jalkut-Stellen von circa 200 auf etwa 230. Ausserdem erkannte ich als der Pesikta angehörig über 30 Fragmente, bei denen entweder keine a) oder eine andere Quelle b) oder die allgemeine Bezeichnung Midrasch c) angemerkt ist, so dass die Anzahl sämmtlicher Pesikta-Fragmente zweihundert und einige siebzig beträgt. Mit Ausnahme von drei, etwa 10 Reihen betragenden Fragmenten d), habe ich sie sämmtlich unter die einzelnen Sectionen vertheilt. Bei dieser Vertheilung der Fragmente und der ergänzenden Bruchstücke aus sonstigen Hagada's leiteten mich theils die Angaben des R. Nathan und einiger anderen Autoren, theils vorsichtig angestellte Vergleichungen mit der Pesikta rabbathi, endlich auch Inhalt und Stellung (im Jalkut) des Fragments. Wiederholungen im Jalkut selber — welches mit den verschiedenen Auszügen, ganz oder theilweise, hänfig der Fall ist, je nachdem der Bibeltext dazu Anlass giebt - habe ich in den Nachweisungen genau bei denjenigen Fragmenten, in welchen sie enthalten sind, angemerkt. Hierdurch wird die Zahl der Fragmente, welche den wirklichen Bestand der Pesikta-Auszüge beim Jalkut angiebt, wiederum auf circa 190 reduzirt. Kaum sechs Jalkut-Fragmente e), die nicht mit Bestimmtheit und gewonnener Ueberzeugung, ihren

a) z. B. Gen. f. 50 b unten, Exod. 98 c unten, Jes. 52 c M., Jerem. 59 d, 62 c unten, Hosea 77 d, Prov. 140 a unten und viele Stellen in den 5 Megilloth, insonderheit zu den Klageliedern, von f. 165 d bis 168 c.

b) Als: Bereschith rabba (Micha f. 82 a Mitte), Vajikra rabba (Lev. 183 ed), Jelandenu (Prov. 138 b unten), Tanchuma (ib. 139 d), Debarim rabba (Deut. 258 c unten), Pesikta rabbathi (Ps. 115 b M. Hiob 150 a oben).

c) z. B. Levit. f. 188 b, Sam. 23 c, Reg. 28 c oben, Jes. 50 a Mitte, Jerem. 59 c M., 60 b, 61 b M., Micha 81 c unten, Ps. 99 b M., Hiob 154 cd.

d) Exod. 162 f. 50 d oben (vgl. Schemoth rabba 116 e), Josua 29 f. 7 b Mitte (es wird סרר פתחם סדר פתחם ביותר tiert; auch Raschi zu Jos. 17, 14 hat diese Hagada gekannt), Jes. 302 f. 47 c Mitte (die Randnote מירה findet sich am Schlusse des Fragments, dessen Inhalt ursprünglich aus Mechiltha gen. 9 stammt).

e) Zweifelhaft erscheinen mir: Jos. § 15 f. 4 a unten (Pes. IX), Prov. 955 f. 139 d Zeile 2 v. u. (Pes. XII); wahrscheinlich richtig: Jos. 11 f. 3 b (Pes. XX), Jes. 338 f. 53 d (Pes. XXVII), 359 f. 56 c (Pes. XXVIII), Ps. 730 f. 103 b oben (Pes. XII).

Sectionen zugewiesen worden, und höchstens sieben [1] von den sämmtlichen Citaten, die in keiner Section Platz finden konnten a). Dieses so höchst unbedeutende Residuum hat mich vollends in meiner Ansicht von dem Umfange der Pesikta's bestärkt, zumal da in der That alle beim Aruch und sonst zu findenden, den 29 Sectionen fremden Pesikta-Citate, theils fremdartigen Werken b)

<sup>[1)</sup> l. kaum sechs].

b) s. oben S. 192, wo bereits bemerkt worden, dass bisweilen die Abschnitte in Sifri, Bereschith rabba [del.], Midr. Echa und Jelamdenu durch Piska ausgedrückt werden. Unter בפסיקתא דויהי אומן 2 citirt Arnch: בפסיקתא דויהי שרוך] את הרסה תרגום נעצוץ הנתא ms. und ed. Pesaro haben ווהר Die Stelle ist auch zu dem angezogenen Verse (Esther 2, 7), in dem zweiten Targum (auch in Megilla 10 b) zu lesen. Eben so unter הרגום: תרגום שיר השירים, womit eine Stelle ans Targ. Cant. (1, 1), das R. Nathan sonst schlechthin Targum nennet, gemeint ist. Weshalb hier die Targumim Pesikta's heissen und sogar das characteristische . . . . 7 erhalten, weiss ich nicht; vielleicht soll אָרַוּכָּוֹת (s. oben S. 77) gelesen werden ערורן ms. hat שה"ש ראשון בחרשי (lies בתרפי (בתרגום; Ms. L. בתרגי פסוק ראשון שר שריש [ Ein Fall, dass umgekehrt die Pesikta als Targum angeführt wird, s. unten bei Pesikta XVII. Dass jedoch R. Nathan wirklich das Targum meint, bezeugt eine Parallelstelle unter ארב 5: ויהי אומן את הדסה הרגום In Hagahoth Ascheri Sabb. c. 6 wird angeführt: בפביקתא דרב שלום ריש מתיבתא, vgl. ib. Tosafoth f. 64 b [unten]. R. Baruch in הרומה [Ende der הלכות סית ms. u. ed.] und R. Moses mikozzi [del.] in 1ºDO (Gebot 25 f. 108 a) erzählen, in dem Buche Pesikta des R. Jacob hätten sich einige Regeln für die Schreibung der Gesetzrollen befunden; entweder ist hier von dem Codex der Pesikta, nicht von diesem Werke selber, oder von der Pesikta rabbathi (vgl. יורה דעה § 275, wo ספרים החיצונים vorkomint) die Rede. Von der sogenannten Sutarta s. unten Cap. 18. Der Ausdruck ססיקתא kommt übrigens auch in der Masora (in Bezng auf das Pesik) und in der Halacha vor [s. Baba kama f. 102 a unten].

oder der Pesikta rabbathia) angehören, theils auf blossen Irrthümernb) beruhen.

Es folgen nunmehr die Nachweisungen über jede einzelne Pesikta. Um Wiederholungen zu vermeiden, auch um eine Uebersicht der verschiedenartigen Citate zu erleichtern, habe ich dieselbe mit Nummern von 1 bis 9 versehen; die Nachweisungen der Nummern 1 bis 4 beziehen sich auf die eigentlichen Pesikta-, die übrigen auf die Parallel-Stellen. Dieselben bezeichnen demnach: 1) Citate, welche die Section namentlich angeben, 2) Fragmente beim Jalkut, 3) sonstige Pesikta-Citate, 4) correspondirende Abschnitte und Stellen aus der Pesikta rabbathi, 5) Ergänzungs- und Parallelstellen im Targum, den Werken des ältern Midrasch und der Halacha, nebst der babylonischen Gemara, 6) jerus. Talnud, 7) ältere Hagada, 8) spätere hagadische Werke, 9) Schriften der Rabbinen.

- I. Pesikta Rosch haschana (המש השנה, s. Levit. 23, 24. Num. 29, 1) für das Neujahrsfest, grossentheils mit Vajikra rabba cap. 29 übereinstimmend, mit welchem sie auch einen gemeinschaftlichen Anfang hat c).
  - 1) Aruch d). [אניא] 73.] Interpolation in Pesikta rabbathi f. 67 c [R. Moses Provencal (bei עינים f. 190 b)].
  - 2) Genes. 101 f. 29 a oben bis לפני בשופה. Exod. 276 f. 79 a oben. Num. 782 f. 250 c (enthält Levit. 645 f. 186 b Mitte, Ps. 754 f. 105 d Mitte). Jes. 258 f. 41 a unten (enthält Micha 551 f. 81 c unten, dessen Schluss durch Midrasch bezeichnet ist). Jerem. 312 f. 66 b Mitte bis ביולם הבא (enthält Genes. 121 f. 36 a). Joel 534 f. 78 b oben. Amos 540 f. 78 d unten.

a) Viele hierher gehörige Beispiele s. unten Cap. 13.

b) Pesikta wird fälschlich eitirt: Aruch דוקן 2 (s. oben S. 198 (טבלא ונין); im Auszuge des Aruch במשרון אוטרבוין באטרון אבורה! כ. 4 ed. Ven. f. 53 d Zeile 14, wo st. איינוק צו צו בפויקרא בים 'ל' דבררא s. Baba bathra 8 a.] בים בים בים ist ein uncorrecter Ausdruck des R. Asaria (l. l. c. 45 f. 146a) zur Bezeichnung eines Pesikta-Fragments im Jalkut Prov.

c) Wie R. Nathan ausdrücklich bezeugt, indem er sagt: כפסיקתא כפסיקתא וכבינוס היותר המחלת לעילם ה' ובויקרא רבה אמור אל הכחנים פרשת דראש השנה המתחלת לעילם ה' וברך לעולם ה' דברך.

מם אן 5, בקינום בקינום, זמיון 4, ומיון מסקיד מסקיד מסקיד מסקיד מלמד מלמד מיון, 4 דמם בקינום ל

- 3) Raschi zu Klagel. 1, 14 [zu ງ c. 82 Ende]. R. Elasar in Rokeach § 200 (6 Stellen), 201, 203. R. Jacob ben Ascher Commentar zum Pentateuch (Pinchas f. 66 b). Abudraham f. 99 d, 100 d. R. Isaak Abuab in Menorath hamaor 3, 4, 6, 1 (cap. 146), 5, 2, 1, 2 (c. 291), 5, 2, 1, 4 (c. 293), 5, 2, 1, 5 Ende (c. 294).
- 4) N. 40 f. 63 d, N. 41 f. 64 bis 66, N. 47 f. 73 ab.
- j. Targ. Gen. 49, 21. 50, 13. Aboth R. Nathan c. 1
   Sota f. 12 a. Sanhedrin f. 38 b.
- 6) j. Schebiith c. 5 Ende, Beza c. 5  $\S$  2, Sanhedrin c. 10  $\S$  1.
- Bereschith rabba c. 53 f. 59 b oben, c. 56 f. 63 b. Vajikra rabba eap. 29.
- Boraitha R. Elieser c. 11. Buch Jezira c. 4. Tanchuma (Schemini) f. 47 b. Midrasch Ps. 47, 81 Ende. 92 f. 34 d. Bamidbar rabba 267 d.
- Kalir (בנים כון את חיל im Piut בחרון)
   הוון החוף im Piut מכנים כון את חיל im Piut בצרק
   (s. Abudraham f. 99 e oben). R. Menachem Recanate Commentar (Exod.) f. 71 b.
- II. Pesikta Selichoth (תְלֹיקוֹת, s. Exod. 32, 11. Num. 14, 17—19. Jes. 55, 6), zuweilen Parschath Vaichal a) genannt, correspondirt den Versöhnungs- und Bussetagen, welche den Sonntag vor dem Neujahrsfeste anheben und bis zum Eintritt des Versöhnungstages dauern. Den zweiten Namen führt die Section nach dem Abschnitt des Pentateuch, der an Fasttagen, namentlich an den Fasten nach dem Neujahrsfeste gelesen wird. Zugleich entspricht sie dem elften Sabbat aus dem gedachten Cyklus der 12 Haftara's, indem die Haftara desselben (Dirschu b) auch die Fasten-Haftara ist. In der Regel trifft auch jener Sabbat dicht

a) פרשה ויחל, nach Exod. 32, 11.

b) דרשו (לקומי חפררם, Is a defined from the following from the from

vor dem die Versöhnungszeit eröffnenden Sonntage. Der Anfang der Pesikta ist vielleicht Jalkut Num. f. 224 b.

- 1) Aruch a). Tosafoth Berachoth f. 18 a b).
- Exod, 391 f. 108 d Mitte. Num. 744 f. 224 b (enthält Deut. 945 f. 307 c unten, Hiob \*907 c) f. 150 a oben).
   Thren, 1001 f. 166 d unten.
- [3) RGA, bei Ibn Chabib No. 76 (mitgetheilt von Dr. Geiger).]
- 4) N. 47.
- 5) Rosch haschana f. 17 a.
- 6) j. Kidduschin c. 1 Ende. Sanhedrin c. 10 § 1.
- 7) Beresch, rabb. c. 77 f. 86 c. Midr. Thren. f. 65 a.
- 8) Midrasch Ps. 30 f. 20 d, 86 f. 32 a unten.
- Die Selicha אומין יוסיך für das Minchagebet des Versöhnungstages.
- III. Pesikta Schubha (קובר, s. Hosea 14, 1), entspricht der Haftara des zwölften Cyclus-Sabbats, der meist zwischen das Neujahrsfest und den Versöhnungstag fällt, und dessen pentateuchische Lection Hasinu (Deut. c. 32) ist. Dieser Sabbat heisst der Busse-Sabbat d).
  - 1) Aruch e) R. Elasar in Rokeach § 19.
  - Reg. 222 f. 34 b Mitte, 246 f. 38 c Mitte. Jerem. 290 f. 63 c Mitte (enthält Esra 1067 f. 157 c unten), 303 f. 65 a unten. Ezech. 358 f. 71 b oben (enthält Ps. \*702 f. 99 b Mitte). Hosea 516, f. 75 b, \*532 f. 77 d, 533 ib. Joel 535 f. 78 b f). Ps. 789 f. 110 b, \*854 f. 121 a. Prov. 961 f. 144 c oben.

a) רב, גשש ,נואל (ב, לב לב, נשש ,נואל (ב. 1.

b) Die Stelle der Tosafoth lautet: לויחל מפרשי (hieraus bei מבפסיקתא מפרשי ביי עודה במיק ביי עודה ביי Jugen. 14, 1; s. S. Geiger in Zion B. 2 S. 77].

c) Die mit einem Sternehen versehenen Citate bezeichnen solche Fragmente, die der Pesikta angehören, ohne dass es jedoch am Rande des Jalkut angegeben ist; s. oben S. 200.

d) שכה שוכה, nach der genannten Haftara.

פי אפיא (במס 4, קצח, במס 2, ברומנקיא (ברומנה מליאות פרקלה החצף לפנקל מליאות (ברומנקיא 2, קנקל קנקל פרומנה פרקלה החצף המסטינר (ברומנקיא פרומנה פרומנה פרומנה החציעה החציע

f) Die letzte Hälfte dieses Fragments findet sich auch Jalkut Num. f. 224 c oben, als gehörte sie zu Pesikta II.

- 4) N. 45.
- 5) Sifri (Balak) Col. 88. Targ. II. Chron. 33, 11 bis 13.
- 6) j. Taanith c. 2 § 1 f. 5 a: 3 Stellen. Maccoth c. 2 § 6.
- Beresch. rabb. c. 44 f. 48 d oben. Vajikra rabba c. 7 f. 173 a, c. 30 f. 200 b Mitte.
- Boraitha R. Elieser c. 43. Midr. Cant. f. 8 c unten. Midr. Ruth f. 46 d. Midr. Koheleth 96 b, 103 a. Midr. Ps. 25 f. 19 b oben, 65 f. 27 a unten.
- Raschi zu Hosea 14, 2. Jalkut Exod. 178 f. 55 c, Hosea 517 f. 75 c, Jona 550 f. 81 a, Ps. 766 f. 107 c oben Kohel. 971 f. 185 b oben a).
- IV. Pesikta Achare-moth (אחרי אורי, s. Levit. 16, 1), zu der Lection des Versöhnungstages gehörig, und grossentheils cap. 20 und 21 aus Vajikra rabba entsprechend. Aus dem Anfange, der sich cap. 20 (f. 187 a) findet, citirt R. Nathan מנגנון.
  - 1) Aruch b). Raschi zu Hiob 39, 30.
  - Levit. 524 f. 142 c oben (enthält Exod. 361 f. 98 c, \*362 f. 98 c unten). Kohel. 967 f. 183 b oben.

a) Aus Jalkut citirt R. Jechiel ערכי הכנוים f. 73 b.

- Raschi zu Spr. 31, 1 a). R. Isaak Abuab I. I, 5, 2, 2 1
   (cap. 295) b), Tosafoth Menachoth f. 64 b.
- 4) N. 48 f. 74 c.
- 5) Baba bathra f, 75 a.
- 6) j. Biccurim c. 2 § 1.
- 7) Vajikra rabba cap. 20 und 21; ib. c. 12 f. 178 d.
- Midr. Kohel. 87 d, 88 c, 106 d. Tanchuma f. 51 d. Midr.
   Ps. 26 f. 19 c unten, Bamidbar rabba f. 213 c.
- Jalkut Sam. 126 f. 18 a, Ps. 706 f. 100 a oben, Hiob
   f. 154 b unten.
- V. Pesikta Succa (מוכה), aramäisch: כפכקא להוא, für das Hüttenfest bestimmt, von welcher die Pesikta "Ulkachtem Lachem" (בווי לכווי Levit. 23, 40) ein Theil ist d), den wir vollständig e) in dem dreissigsten , Capitel des Vajikra rabba besitzen. Aus dem Ende citirt Aruch מווי 3.
  - 1) Aruch f). R. Elasar in Rokeach § 221, 228, 206, 307. R. Zidkiahu [4] in מכלי לקט 93 f. 41 b zweimal. [אַרָּיָא] in Halach. יו ענא § 920]. R. Asaria de' Rossi in Meor enajim c. 11 f. 60 a, c. 57 f. 173 a. "Ulkachtem Lachem" wird angeführt: Aruch הווא 3. מכלי אור פלי, ווא 3. מכלי 9; Hagahoth Maimonioth zu Hilchoth Schofar Anf. g).

<sup>(1)</sup> I. Zidkia,]

a) 1st nicht ganz sicher. Vgl. Vajikra rabba c. 12 f. 178 d, Bamidbar rabba f. 238 a, Aruch בלום, Jalkut Jerem. 320 f. 67 a.

 $b) {\bf Ist\ ziemlich\ wahrscheinlich; dasselbe\ wird\ cap. 282\ aus\ Midrasch Ps. angeführt.}$ 

c) Bei R. Asaria; vgl. oben S. 193, 194.

d) Das Citat שלן 3 findet sich zwischen שוח מוח drei at Elkachtem bei Aruch angeführten Stellen liest man zwischen den Stellen [בען 2 und שון 3. R. Nathan bedient sich niemals des .... ק (s. oben S. 192) zur Bezeichnung der Ukachtem Piska (vgl. Anm. g).

e) So z. B. ergänzt R. Moses mikozzi [del.] die bei Jalk. Lev. f. 187c fehlenden Stellen des Vajikra rabba.

f) אפין (Aruch nennt zwar nicht die Pesikta, verweist aber auf den Artikel קרוב, (Aruch nennt zwar nicht die Pesikta, verweist aber auf den Artikel פורים).

<sup>9)</sup> אמנם בפסיקתא פרשת ולקחתם לכם ביום הראשון למדנו שמציה (lies: דנדרים (dasselbe wird להתענות בערב ר׳ה וכן בירושלמי פיה (ary ה' (dasselbe wird bei Agur (ב' האנור). 1. 1) aus "Pesikta von Succa" angeführt].

- Exod. 363 f. 99 a unten, Levit. 651 f. 187 c Mitte (enthält Ps. 670 f. 95 b unten, 881 f. 128 b oben, Prov. 940 f. 135 a Mitte), \*652 f. 188 b, 653 f. 188 c unten (enthält Hiob \*926 f. 154 cd a), 654 f. 188 d Mitte.
- 3) Raschi zu Ezech. 27, 17 [Bereschith rabb. c. 14]. R. Elasar l. l. § 219 f. 31 c, 220 zweimal. R. Moses mi-kozzi [¹]] מכנ Gebot 12 f. 97 d. R. Ascher zu Berachoth c. 5 Ende (citirt in Juchasin f. 34 b, 48 b). Hagahoth Maim. zu Thefilla cap. 6. Abudraham f. 109 b. R. Is. Abuab l. l. 3, 4, 6, 4 (c. 149) b), 3, 4, 6, 5 (c. 150), 3, 10, 1, 1 (c. 230) die zweite Stelle (wahrscheinlich), 5, 3, 1, 2 (c. 299) von den Worten an: מכור מכני המכור [ביר מכני המכני המכור [ביר מכני המכני המכני המכני המכור [ביר מכני המכני ה
  - 5) Tana debe Ismael (Pesachim 5 a). Succa 35 a.
- 6) j. Succa c. 3 § 5.
- Bereschith rabba c. 6 f. 8 c, c. 63 f. 69 d. Vajikra rabba c. 30.
- 8) Midr. Cant. 12 cd, Midr. Koheleth 106 d, Jelamdenu (bei Jalkut Ps. 855 f. 121 b Mitte). Tanchuma 55 c, 56 a. Midr. Ps. 16 f. 11 c, 26 f. 19 c, 102 Anf. und Ende, 130 Ende. Schemoth rabba f. 129 c.
- 9) Halachoth gedoloth f. 142 a. Teschubath Geonim (s. Mordechai zu Joma). Jalk. Gen. 110 f. 32 b unten, Jud. 59 f. 10 c, Jes. 314 f. 50 a, Jerem. 298 f. 64 c, Cant. 994 f. 182 a. Hagahoth Ascheri zu Succa c. 3 (f. 64 c).
- VI. Pesikta Schor o Kessebh (עור או כשב או עור). s. Lev. 17, 3) gleichfalls für das Hüttenfest, an dessen erstem Tage c) dieser Abschnitt des Pentateuch in der Synagoge gelesen wird. Diese Piska stimmt ganz mit Vajikra rabba

<sup>[1]</sup> l. a. Couey.]

a) Nächst Vajikra rabba wird Midrasch als Quelle citirt, welcher aber spätere Zusätze enthält.

b) Nachdem er nämlich mehreres aus Vaj. rab. c. 30 anführt, fügt er hinzu: "Dies findet sich auch in der Pesikta".

c) Zwar gehört jene Lection auch dem zweiten Tage Pesach; allein es offenbart sich in den Pesikta's ein unterscheidender Charakter der drei Fest-

- c. 27 überein, und ist in selbigem ohne Zweifel vollständig erhalten; auch citirt R. Nathan überall a) Vajikra rabba parallel mit dieser Pesikta.
  - Aruch b). Interpolation im Commentar des R. Samuel ben Meir. Deut. 7, 11.
  - Levit. \*642 f. 183 c unten c), \*643 f. 183 d Mitte (enthalten Micha \*554 f. 82 a Mitte, wo irrthümlich Beresch, rabb. angemerkt ist). Jes. \*314 f. 50 a Mitte.
  - R. Juda Calaz in Sefer hamusar ed. Constpl. cap. 10 (Signatur 13, Blatt 5 a).
  - 6) j. Baba mezia c. 2 § 5.
  - Beresch. rabb. c. 33 f. 35 cd, 36 a. c. 42 f. 46 a. Vajikra rabba c. 27.
  - Tanchuma f, 55 a. Midrasch Esther 128 a. Bamidbar rabba 209 a, 236 b, 256 d, 277 a.
  - Jalk. Ezech, 369 f. 72 d, 372 f. 72 und 73. Ps. 726 und 727 f. 102 c. Hiob 926 f. 154 d.
- VII. Pesikta Schemini Azereth (ביום השמיני עצרת s. Num. 29, 35) für das Beschlussfest oder den achten Tag des Hüttenfestes; der Anfang dieser Section findet sich Jalkut Num. f. 251 a.
  - 1) Aruch d). R. Elasar l. l. § 50.
  - Num. 782 f. 251 a unten (enthält Levit, 547 f. 151 b oben, Jes. 297 f. 46 b unten, Kohel. 989 f. 189 a), 783 f. 251 c. Kohel. 975 f. 186 d.
  - R. Meir bei [בל בן f. 64 c § 1 und]
     f. 39 c. R. Is. Abuab l. l. 3, 4, 6, 8 (cap. 153). Abravanel zu Jes. 26 f. 44 c oben.

tage, wonach für Pesach die Erlösung, für Schebuoth das Gesetz, für das Hüttenfest die Opferung das Hauptthema bildet. Auch wird Jelamdenu zu diesem Absehnitte als Parallelstelle zur Succa-Pesikta angeführt, s. Aruch

a) Die Parallelstelle zu dem Citat in פרורנמא findet man in פרסשנמא

b) קטה ,פרודנמא 4, פטר 3, פטר 4, גיית .

c) Vaj. rab. ist die angegebene Quelle; allein der Anfang ist abgekürzt, und bei Vaj. rab. f. 196 c Mitte f\u00e4ngt erst der Text beim Jalkut wieder an,

d) אלריא 3, מברירי אפרגיאה.

- Midr. Cant. 34 b. Midr. Kohel. 103 ab, 113 b. Tanchuma 75 b. Bamidbar rabba 282 cd.
- VIII. Pesikta Vesoth habracha (הואת הכרכה, s. Deuteron. 33, 1) für das Freudenfest der Thora, oder den Tag nach dem Beschlussfeste.
  - 1) Aruch a). R. Elasar l. l. § 216.
  - Deut. 950 f. 309 c unten, 951 f. 309 d unten, 310 a Mitte und unten (enthält Num. 770 f. 244 a und Sam. \*151 f. 23 c), 952 f. 310 d oben.
  - 6) j. Schekalim c. 6 § 1.
  - 8) Midr. Cant. 30 a, Midr. Ps. 90 f. 33 ab.
  - R. Elia de Vedas in ראשית (porta IV. c. 14 f. 217 a) b).
  - IX. Pesikta Vaihi bajom kalloth Mosche (ווהי ביום , s. Num. 7, 1), der Lection des Chanuka-Sabbats gehörig c). Der Anf. ist Jalk. Num. f. 214 a.
    - Midrasch Canticum f. 4 d. Aruch d). R. Simson zu Kelim 16, 7.
    - 2) Exod. \*186 f. 56 d unten (enthält Hiob 912 f. 151 a unten, Cant. 986 f. 178 c unten), 365 f. 99 d oben, 370 f. 101 c oben. Num. 711 f. 214 a oben, 713 f. 214 b unten und c oben (enthält Reg. 192 f. 30 c Mitte). Zach. 570 f. 85 a unten. Prov. 962 f. 145 a Mitte. Jos. 15 f. 4 a unten (zweifelhafe) [ist 7 51 d c. 46].
    - 3) Raschi zu Spr. 30, 4. R. Jacob ben Ascher zum Pentat.

בראשו של ענין מזי רעב. לפיכך: וכו׳ (Arueli ms. L. statt בראשו של ענין מזי רעב.
 לפירים (בלא חוזר .. מי כמוך לטרים (בלא חוזר .. מי כמוך

b) Er citirt indess ירמו ברסתון במבודרין, augenscheinlich, weil er die ganze Stelle aus Jalkut Sam. 23 e ausschrieb, wo er nur die dicht vorhergehende Nachweisung eines Fragments aus Sanhedrin in's Auge fasste und die Randbezeichnung בירות entweder übersah oder nicht verstand. Merkwürdig bleibt aber die Randnote in der Amst. Ausgabe, die als Quelle jenes Fragments den zehnten Perek des genannten Tractats Sanhedrin wirklich angiebt.

c) s. Tr. Soferim c. 20 § 10.

- (פקודי) f. 40 b. קב ונקי spr. l. l. Der Commentar zum j. Targ. Num. 7, 5.
- 4) N. 5 f. 6 c etc. N. 8 f. 11 c. N. 16 f. 31 b.
- 5) Sifri という Col. 31.
- [6) j. Succa 1, 1 f. 1 b unten.]
- 7) Beresch. rab. c. 46 f. 51 d, c. 72 f. 81 d.
- 8) Midr. Cant. f. 22 bc, 32, [Jelamdenu מרמ) bei Aruch [77] 8] Tanchuma f. [16 c] 62, Midr. Ps. 3 f. 4 d, 91 f. 34 ab. Midr. Prov. 30 f. 58 b Mitte. Schemoth rabba f. 136 b. Bamidbar rabba c. 12 f. 246 c, 247 d bis 250.
- 9) Sohar Exod. (יררן) col. 128 (wo אוב) als Citir-Formel gebraucht wird), ib. (ירקה') col. 315. R. Menachem Recanate zum Pentateuch (הרובה) f. 73 d.
- X. Pesikta Ki tissa oder Paraschath-Schekalim a)
  (אשרט סלפים oder עקלים, vgl. Exod. 30, 12 etc.), dem letzten
  Sabbat des Monats Schebath entsprechend, welches der erste
  der 4 Sabbate vor und nach Purim ist. Aus dem Anfange
  citirt R. Nathan מיל ב
  - 1) Aruch b). Raschi zu II. Reg. 3, 27 [Beresch rabb. c. 16].
  - Exod. 376 f. 102 d unten, 386 f. 105 c oben und d oben. Reg. 199 f. 31 c Mitte, 201 f. 31 d ob., 227 f. 35 b ob., 244 f. 38 a unten. Jes. 260 f. 41 b Mitte. Ps. 812 f. 113 c ob. Prov. 952 f. 139 a ob., 953 f. 139 b ob. (zum Theil schon in Exod. 386), 961 f. 144 b Mitte.
  - Raschi zu II. Reg. 20, 12. Jes. 39, 1. Glosse in Schemoth rabba c. 39 Anf. R. David Mirls zu j. Jebamoth 2, 5 (f. 7 b).
  - 4) N. 10 f. 12 d bis 15 b.
  - 5) Sanhedrin f. 96 a.
  - 7) Vajikra rabba f. 166 d, 167 a.

a) פסיקתא דפרשת שקלים Raschi l. l.

לוגל , בוק , ארנון , אזמרגדין , אפיקריסיו , אוותנטי 2, חכן 1, חכן 7, דמס 7, דמה 1, חכש ,חמש ,חמה הלא פרבטא 1, פרבטא 1, פרבטא 1, ופפסקא וווא. L. (zwischen גלא פרפירא ,וובפסקא.

- Midrasch Ruth 40 c. Tanchuma f. 35. Midr. Ps. 75 f. 28 c Mitte. Schemoth rabba c. 39 f. 154 c, Bamidbar rab. f. 211 d.
- 9) Aruch המכא . Raschi zu I. Reg. 13, 2. [Kalir].
- XI. Pesikta Sachor (קור), s. Deuter. 25, 17), für den zweiten jener Sabbate, der dem Purimfeste [1] zunächst vorangeht. Der Anfang dieser Section ist vielleicht Jalk. Deut. f. 300 b. Aus dem Ende citirt R. Nathan במוך [aber Ms. L. במוך und nach Dernburg (S. 129) sei hier der Abschn. קורור א' בוראן (דיון א' בוראן)
  - 1) Aruch a).
  - 2) Genes. 115 f. 34 c oben. Exod. 262 f. 75 c unten, 264 f. 76 a Mitte, 265 f. 76 b unten, 267 f. 76 c, 268 f. 76 d ob. Deuter. 938 f. 300 b (enthält Genes. 135 f. 41 d unten, bis zu den Worten אבעורה (בעורה אבון). Sam. 123 f. 17 b unt., Ps. \*827 f. 115 b Mitte). Ps. 723 f. 102 b oben.
  - Raschi zu H. Sam. 1, 2 (s. Jalk. Sam. 141 f. 20 d. Exod. 267 f. 76 c Zeile 10 v. u.), Jes. 34, 6 (s. Bereschith rabba cap. 83 f. 92 c, Raschi Genes. 36, 33), Ezech. 16, 15. Ps. 9, 1.
  - 4) N. 12 und 13.
  - Sifri (בי הצא)
     Col. 210, Mechiltha (בי הצא)
     f. 20 cd, 21 ad.
  - Bereschith rabba c. 63 f. 69 c, Vajikra rabba c. 18 f. 185 c.
  - 8) Tanchuma (צני הצא) f. 84 a (vgl. Jalk. Ezech. 348 f. 70 a, Ps. 643 f. 92 c unt., 886 f. 129 b, Prov. 947 f. 136 d, Hiob 906 f. 149 c). Debarim rabba bei Nachmanides zur Genes. (הישל) f. 30 c Midr. Ps. 9 f. 8 c. Midr. Samuel cap. 18 Ende. Schemoth rabba 26 f. 143 a. Bamidbar rabba f. 251 c.
  - Vergl. R. Jechiel in Seder haddoroth f, 29 d. [Kalir].

<sup>[1]</sup> I. den Purimtagen.]

מ) ומר ,דנטיב 4, נו ,5 בלם 1, בז 4, ארך ,אמבטי 4, פש ,טמס ,זרת ,1 ומר ,דנטיב 6, נו ,5 בלם 1, פגר ,עמלק ,נעמה ,מטר

- XII. Pesikta Para (ארמה ארמה oder הארמה), s. Num. 19, 2), zu dem dritten der erwähnten 4 Sabbate gehörig. Der Anfang, aus welchem R. Nathan מ כלם 3 citirt, ist Jalk, Num. f. 234 d; aus dem Ende wird im Aruch ב כלם 2 angeführt.
  - 1) Aruch a). Raschi zu I. Reg. 5, 10.
  - Exod. 268 f. 77 a Mitte. Levit. 577 f. 166 c Mitte. Num. 759 f. 234 d oben (enthält Levit. 626 f. 178 a, Jes. 316 f. 50 b oben. Reg. 177 f. 28 b Mitte, 178 f. 28 b unten, \*28 c oben, (enthält Levit. 559 f. 157 c Mitte). Ps. 730 f. 103 b oben (wahrscheinlich), 853 f. 121 a (zum Theil in Num. l. l.). Esra 1069 f. 158 b Mitte. Kohel. 977 f. 187 a unten. Prov. 955 f. 139 d Zeile 2 von unten (zweifelhaft).
  - Der Commentar zu I. Chron. 2, 6. II. 9, 4. R. Bechai zu Num. (קקב) f. 201 c [ed. Riva f. 216 a]. R. Abr. Zacut in Juchasin f. 32 a. [R. Moses קורת העולה Th. 3 c. 65 f. 134 c].
  - 4) N. 14 f. 22 etc.
  - 5) Baba bathra f. 75 a.
  - j. Pea c. 1 § 1 gegen Ende, Jebamoth c. 2 § 5, Sota c. 1 § 8, Kidduschin c. 3 Ende.
  - 7) Bereschith rabba c. 7 f. 9 ab (vgl. Jalk. Genes. 11 f.
    4 b, Aruch קבור). Vajikra rabba c. 20 f. 187 a, c. 26 Anf. bis f. 195 a Mitte (s. Jalk. Levit. f. 178 a, Ps. f. 94 a).
  - 8) Midr. Cant. 3 a, 4 b. Midr. Koheleth 86 b, 104 ab. Tanchuma (קרון) f. 69 (vgl. Jalk. Sam. 133 f. 19 b. Reg. 213 f. 33 b), ib. (קרון) f. 68 a. Bamidbar rabba f. 273, 274 a, 270 c unten (s. Jalk. Num. 751 f. 230 c).
  - 9) Vergl. Aruch בר 7. Sohar Exod. (פקודי Col. 386 b).

<sup>2,</sup> ברם מייר, 1 חבט, 3 וחל ,דסקר, 3 רמים דלטור, 3 גלגל, 2 בלם (5 להום להד, ב"ב למנה (ist die Leseart eines andern Codex, vgl. polic. Aruch fithrt ו L. Lauch אירום, הוא מייר של בילום בילו

b) Auch bei Recanate חקח f. 182 c, R. Asaria de' Rossi l. l. c. 2 f. 30 a.

- XIII. Pesikta Hachodesch (שֶּהְהָּה, s. Exod. 12, 2), gehört dem vierten, oder dem Sabbat vor dem Neumond des Nisan, an. Der Anfang findet sich Jalk. Ex. f. 58 b und aus dem Ende (vgl. ib. c unten) citirt Aruch
  - 1) Aruch a). Commentar zu I. Chron. 3, 6 b).
  - Exod. 189 f. 58 b oben (enthält Ps. 738 f. 104 a), 190 f. 58 b (enthält Levit. 626 f. 178 a ob. Chron. 1082 f. 161 d ob., Esth. 1053 f. 171 b), 191 f. 58 c oben und unten (enthält Jos. 15 f. 4 a ob., Ps. 831 f. 116 a oben), 307 f. 84 b ob., 362 f. 99 a oben, (enthält Deut. \*795 f. 258 c unt.), 363 f. 99 a oben. Deut. 828 f. 265 a ob. (enthält Ps. 816 f. 114 a Zeile 19 v. u.) c). Reg. 195 f. 31 a Zeile 14 v. u. (zweifelhaft; enthält Cant. \*990 f. 180 b oben), 222 f. 34 b Mitte d). Hosea 518 f. 75 d ob., 519 f. 76 a ob. (zum Theil in Exod. f. 84 b). Ps. 862 f. 122 d oben (enthält Num. 786 f. 255 c oben). Prov. 950 f. 138 a unt. Cant. 986 f. 177 d oben, f. 178 a.

מ) ענות ארלונין בשלה אפטיא א אמר אמימוס אנריאון אבן שעות (במס בנמס 1, וחלון 1, וחלון 1, חבהב נמס בנמס בינמס בינמס בינמס מארת לידור אוד הבהב במס מארת באונה במס מארת בינמס מארת בינמס מארת בינמס מארת בינמס בינמס מארת בינמס בינמ

b) In der Ausgabe: Venedig 1517 fol. bei Bomberg; es heisst dort: בפרון של פרשת החרש (vergl. Jalk. Exod. f. 58 b unt. [und Ps. f. 104 a])

c) Erst am Schlusse des Fragments ist "Pesikta" angemerkt. Das hierauf folgende (אַלָּח u. s. w.) ist aus Sanhedrin f. 19 b (vergl. Jalk. Sam. f. 18 c) und (אָלָח u. s. w.) aus Bereschith rabba f. 93 bd.

d) Ist nur wahrscheinlich und oben (S. 204) als zu Pesikta III. gehörig notirt worden.

e) Diese und die vorhergehende Stelle sind im Jalkut nicht als Pesikta-Stücke bezeichnet; s. aber Aruch yzp.

Asaria de' Rossi (in תשובה לחשגה f. 192 b, der aus Jalkut citirt].

- 4) N. 15 f. 25 d, 26, 27 cd, 28 acd, 29.
- 5) Tr. Soferim 15, 7. 8, 16, 4.
- 6) j. Sabbat c. 16 § 1, Sanhedrin c. 10 § 2, Horajoth c. 3.
- Beresch, rabb. c. 6 Anf., ib. f. 8 b oben, c. 44 f. 49 bc,
   c. 48 f. 53 a. Vajikra rabba c. 19 f. 185 d, c. 24 f. 193 a.
- Midr. Cant 8 c, 16 bc, 17 a, 21 c, 29 d. Midr. Ps. 40
   £ 22 d. Schemoth rabba f. 124 d, 129 cd, 132 d, 162 b.
- 9) Vgl. Aruch אספטין, R. Elasar in Rokeach § 242, Jalkut Gen. 77 f. 21 d Mitte, 82 f. 23 b Zeile 3, Cant. 982 f. 175 d. Sohar Gen. (יורן) Col. 503, Exod. (יורן) Col. 138 (mit der Formel רורן). R. Is. Abuab l. l. 3, 4, 4, 1 (cap. 138). [Kalir].
- XIV. Pesikta Korbani lachmi (קרבני לחבוי , s. Num. 28, 2), die Neumonds-Feier betreffend, schliesst sich an die vorhergehende Pesikta an, welches auch durch die Pesikta rabbathi bestätigt wird. Aus dem Anfang derselben, der sich Jalk. Num. f. 248 b befindet, citirt Aruch ברנו 4, aus dem Ende ברנו
  - 1) Aruch a).
  - Genes. 109 f. 30 c unt. (enthält Prov. \*950 f. 138 b unt.). Num. 777 f. 248 b unt. (enthält Reg. 176 f. 28 b oben, Ezech. 382 f. 74 b oben, Ps. 760 f. 106 d, 761 f. 106 d, 876 f. 126 c ob. und Mitte, Prov. 950 f. 138 c ob., 955 Anf. f. 139 d unten, Ruth 604 f. 164 b unten).
  - 3) R. Samuel Jafe in יפה חואר zu Bamidbar rabba f. 281 b. [R. Jehuda Claz ספר המוסר c. 17 Anf.]
  - 4) N. 16 f. 30, 31.
  - Bereschith rabba c. 60 f. 66 c. Vajikra rabba c. 7 f. 173 bc, c. 22 f. 191 ab.

15

ם) ברגן חבר, חבר, א כבש לה לאט 1, כללוך 1, מנרס 2 in der Baseler Ausgabe), בקבטא מלטמיא (פרבטא פרבטא קבטין קבטין קבטין פרבטא ה

- 8) Tanchuma צ f. 45 c, מנכים f. 74 d, נצכים f. 85 c Mitte. Midr. Prov. c. 13 f. 55 d, 56 a. Bamidbar rabba f. 282 [246 c].
- 9) Jalkut Hiob 926 f. 154 c. Raschi Jes. 1, 21 (קמקד). Sohar כנחם Col. 391.
- XV. Pesikta Vaihi bachazi halaila (וְדֹנִי בַּחְצֵי הַלְיֹלֵה, s. Exod. 12, 29), nach der Lection des ersten Tages Pesach so benannt. Aus dem Ende citirt Aruch במכם
  - 1) Aruch a). [Zidkia b. Abraham (שכלי הלקט in Erklärung der Hagada)].
  - 2) Exod. 186 f. 57 b unten. Num. 720 f. 216 a unten.
  - R. Is. Abuab l. l. 4, 1, 1, 2 (cap. 240). Abravanel zu Jes. 22 f. 40 c (hieraus R. Asaria de' Rossi l. l. f. 74 a).
  - 4) N. 17 f. 32.
  - 7) Midr. Thren. 74 c.
  - 8) Midr. Ruth 47 d b). Tanchuma (ND) c) f. 23 b. Midr. Ps. 78 f. 30 b, 105 f. 39 b. Midr. Prov. 13 f. 55 d. Schemoth rabba c. 9 f. 127 a, c. 18 f. 134 d. Bamidbar rabba f. 264 d. [Vajoscha zu Exod.]
  - 9) R. Acha in Scheelthoth N. 80 f. 25 b d). Aruch לקלן 3. Jalkut Exod. 182 f. 56 b. בל בו \$ 51 f. 56 b unten [= ביות היים f. 83 a oben (כמו שמצינו)].
- XVI. Pesikta Omer (העומר, s. Levit. 23, 10), für den zweiten Tag des Pesach-Festes, mit welchem die Zählung der 7 Wochen nach der Darbringung des Maasses (Omer) Gerste den Anfang nimmt; die Section stimmt meist mit Vajikra rabba c. 28 überein.

a) צר, אלייסטון (הרלמוס בלסטר אלייסטון 8 (in mehreren dieser Artikel wird Jelamdenu als parallel citirt), קל 5, קל 1.

b) Diese und die vorhergehende Stelle fehlen in dem Auszuge bei Jalk.
 Exod, f. 57 e oben,

c) R. Isaak Abuab I, I. cap. 140 citirt איארא.

d) בכיה אמרו bis zu Ende der Nummer, gehört einem Vortrage für Pesach an, und stimmt fast mit Tanchuma überein.

- 1) Aruch a). Raschi zu Sabb. f. 34 a [aa)].
- Levit 643 f. 185 a Mitte (enthaltend Genes. 81 f. 22 c oben, Jud. 62 f. 10 d ob., Jerem. 276 f. 61 c unten).
   Jes. 302 f. 47 c ob. Ezech. 344 f. 69 b unt. Ps. 795 f. 111 a ob. Hiob 898 f. 147 c unt. Kohel. 966 f. 182 c ob., 989 f. 189 b.
- Raschi zu Ps. 30, 12, zu Megilla f. 4 a. R. Moses mikozzi [1] l. l. Gebot 199 f. 220 a.
- 4) N. 18 f. 33 cd, 34 a.
- 7) Vajikra rabba c. 28 f. 197, 198.
- 8) Midr. Koheleth 82 cd, 83 a, 114 a. Midr. Esther 129 cd,
- 9) Raschi zu Jes. 30, 32.

XVII. Pesikta Beschallach (קרני בשלה ברשה), s. Exod. 13, 17), dem siebenten Tage des Pesach entsprechend. Diese Section ist, so viel man weiss, die einzige, welche sieh — aber nur handschriftlich b) — erhalten hat. Aus einer angestellten Vergleichung dieser Pesikta mit den Fragmenten hat sich ergeben, dass nur sehr wenig c) in derselben noch

<sup>[1]</sup> l. von Coucy.]

קמים ,צמת ,פסנמר 1, סנמר ,מגרם ,זנם (-

<sup>[</sup>aa) vgl. indess oben S. 197 Ann. a.]

c) Nämlich zwei Erzählungen von R. Elasar ben Simeon; die eine fängt an: מרביש אזל לגביה דרבי שמעון בן יוסי בן לקוניא חמוי; die andere mit den im Arneh (אנגרכשם) citirten Worten.

enthalten war, welches die Fragmente bei den verschiedenen Autoren nicht mitgetheilt hätten, und dass sie höchst wahrscheinlich bereits dem R. Nathan in derselben Gestalt und gleichem Umfange vorgelegen habe. Was letztern anbelangt, so ist diese Section kleiner als manche der übrigen. Der Anfang a) lautet: רורי בשלח כרעה הה"ד אמרו לאלהים; der Schluss: מלמד שהעלה כל שבם (שבם עצמות ראש שבמו עמו למון aus dem Ende.

a) Nach Jalkut und Schemoth rabba; der Text בא אל פרעה in der Handschrift ist offenbar fehlerhaft.

- Genes. 152 f. 48 b Mitte. Exod. 225 f. 66 a Mitte (enthält Exod. 186 f. 57 a unt., Prov. \*954 f. 139 d),
   226 f. 66 b oben, ib. c oben (enthält Num. 773 f. 245 d),
   227 f. 66 c Mitte, ib. d Mitte. Deuter. 850 f. 269 a unten. Sam. 152 f. 23 d Mitte (zum Theil in Genes. l. l.)
- 3) [Raschi a)]. R. Moses Hellin in ידי מו Beresch. rab. [c, 35] f. 38 d. R. Beer Cohen צי מתנות כהונה zu Schemoth rabba f. 137 e.
- 4) N. 19 f. 34 b Zeile 10 bis 6 v. u.
- 5) Tosefta Sota cap. 4 Mitte. Mechiltha מב c. 5 f. 3 c,
   המבים [c. 1] f. 10 d, 11 a. [Sabb. 34 a.] Succa 45 b.
   Moëd katon 9 a.
- j. Schebith c. 9 § 1 (f. 20 b). [j. Berachoth c. 9 (f. 36 a)].
- Beresch. rab. c. 35 f. 38 d, 39 ab, c. 79 f. 88 d, c. 94
   f. 106 c. Vajikra rabba c. 32 f. 202 d.
- Midr. Cant. 27 bcd, 30 c
   Midr. Kohel. 111 a, 111 bc. Debarim rabba f. 299 a.
   Tanchuma 2 d, 73 c.
   Midr. Esther 122 b, 130 b.
   Midr. Ps. 17 f. 12 b unt., 22 f. 17 a, 23 f. 18 a, 92 f. 35 a unt.
   Midr. Sam. [c. 32] 71 c.
   Schemoth rabba 137 c, 138 a unt., 142 a.
   Bamidbar rabba 214 c, 279 d.
- 9) R. Simeon b. Isaak b. Abun in dem Piut בעדר zum 7. Tage Pesach. R. Salomo in בערד פרדם 1. Tage Pesach (כלמכסים מלכים). Aruch בערד 2. R. Simson zu Schebiith 9, 1. Jalkut Genes. f. 40 c unt. Jes. f. 46 d unt. Ps. [667] f. 95 a, [691 f.] 98 b, [790

 $<sup>^{33}</sup>_{10}$   $^{32}_{10}$   $^{30}_{3}$   $^{30}_{10}$  Ende, סמנטר  $^{7}_{4}$ ,  $^{15}_{11}$   $^{4}_{4}$ ,  $^{10}_{17}$   $^{5}_{17}$   $^{20}_{18}$   $^{21}_{19}$   $^{22}_{19}$   $^{22}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{19}$   $^{23}_{$ 

<sup>(</sup>a) wahrsch. s. oben S. 197 Anm. a. ferner zu בפסיקתא כפרש בפסיקתא כי בי בי בפסיקתא בפסיקתא בפסיקתא (שכבר נפטר רש״בי נפטר רש״בי נפטר ו

f. 110 c] 119 b Mitte. Tosafoth Aboda sara 4 a a), 16 b unt. Nachmanides zu Gen. f. 29 b. R. Bechai (מְשֵׁלֵה) f. 49 d. Sohar b). R. Menachem Recanate (מַצְרַ) f. 147 a.

- XVIII. Pesikta Bachodesch (בהרש השלישי), s. Exod. 19, 1) für den ersten Tag des die Gesetzgebung durch Mose feiernden Festes Schebuoth; scheint vollständig erhalten.
  - 1) Aruch c). R. Elasar l. l. § 296 f. 44 a oben. R. Nissim zu Alfasi Aboda sara cap. 2 f. 339 b. Interpolation in dem Commentar des R. Samuel ben Meir Deuter. 7, 11. [עבורת הקרע] Th. 2 c. 19 f. 38 a].
  - Exod. 272 f. 78 b oben (enthält Sam. 161 f. 25 b oben und unten, Jes. 317 f. 51 a oben, Ps. 676 f. 96 c, 889 f. 131 a, Prov. 941 f. 135 a unt., 960 f. 142 b ob., \*962 f. 145 a Zeile 12 v. u., 964 f. 146 b oben und Mitte, Cantic. \*986 f. 117 c, Kohel. \*968 f. 183 c Mitte), 273 f. 78 c.
  - 3) R. Menachem Recanate (יירא) f. 38 c. Abravanel Jes. 43 f. 67 a, Hosea 3 f. 229 c.
  - 4) N. 15 f. 28 d.
  - 5) Sifri Col. 130 Mitte. Sabb. f. 88 b.
  - 7) Beresch. rab. cap. 51 f. 57 b unten.
  - 8) Midr. Cant. 5 d, 7 b, 14 b, 15 a. Midr. Kohel. 90 a. Midr. Ps. 18 f. 14 a Mitte. Midr. Prov. 57 b unt., 58 d, 59 a. [Boraitha R. Elieser c. 41].
  - 9) Vgl. Jalkut Gen. f. 25 c, Ps. f. 93 c, Cantic. f. 177 b.

a) Die Tosafoth bedienen sich des Ausdrucks מַרְרָנְמָינוֹ, obwohl sie offenbar den Midrasch der Pesikta meinen (vgl. oben S. 201).

b) Im Sohar wird an verschiedenen Orten gemeldet, R. Elasar habe den R. Jose, den Sohn seines Schwiegervaters R. Simeon ben Lakunja, besucht und ihn befragt (s. בראשור) Col. 19; דב Col. 185, wo etwas aus Midt. Thren. angeführt wird; בלין Col. 309; בלין Col. 430); mir scheint dergleichen nach dieser Pesikta gemodelt. [Am Schluss der Idra suta wird der gedacht.]

פ) אאלקי (א אסכולא אפטיא אסכולא, דסקר הסקר סקפטס , פקרס פומא הסכולא אהיקי פקרס הסוור הסוור 1, קרטס קנדיטון הפרתיומיאה פרודגמא, 1,

- XIX. Pesikta Aser teaser (עשר רועשר). s. Deuter. 14, 22) für den zweiten Tag Schebuoth a). Der Anfang, aus welchem beim Aruch ריין citirt wird, ist Jalk. Deut. 279 a, und das Ende, aus welchem R. Nathan דבר 1 anführt, vermuthlich ib. 280 c oben.
  - 1) Aruch b). Raschi zu Hiob 31, 40.
  - Deut. 892 f. 279 a Mitte (enthält ib. 938 f. 301 b oben,
     Ps. 729 f. 103 a ob., Prov. 932 f. 132 b unt.), 893 f.
     279 e ob., 897 f. 279 d Mitte, 280 c ob.
  - R. Is. Abuab l. l. 3, 4, 6, 9 (cap. 154), 3, 7, 2, 4 (c. 192).
  - 4) N. 26.
  - 7) Bereschith rabba c. 58 f. 65 a.
  - 8) Tanchuma האר f. 80 d, 81 b. Midr. Prov. 31 f. 58 d.
  - Jalkut Prov. 962 f. 144 c Mitte und unten [vgl. Tos. Taanith 9 a].
- XX. Pesikta Dibre Jirmijahu (קרני ירמיהן, Jerem. 1, 1). Sie beginnt mit dem Anfange des Midrasch Thren. אבא הי (קרני ירמיהן) (Jalk. Jes. f. 44 a unten, Jerem. f. 59 d oben), auch citirt R. Nathan aus diesem Anfange לי 7 und ייים (Jalk. Jes. l. l. Midr. Thren. f. 50 a). Mit dieser Section beginnt der Cyklus der 12 Haftara's und wahrscheinlich auch derjenige Theil der Pesikta, welchen man unter der Benennung: Pesikta derab Cohana c), angeführt findet. Die Haftara, mit welcher dieser Abschnitt introducirt, entspricht dem Wochenabschnitte ממור (Num. 30, 2 bis 32 Ende).

a) Vgl. oben S. 190. Nicht blos der Inhalt, welcher sich von Beziehungen auf Pesach und Hüttenfest fern hält, sondern auch die Pesikta rabbathi bestätigt die hier angegebene Stellung dieser Section [vgl. jedoch לקום f. 13 b].

הפר ,1 חפר ,1 חפר ,1 הפר ,1 וווא. L. am Schluss hinter עפרן ,סעותיה ,ואוצרו הטוב bis עפרן ,סעותיה ,ואוצרו הטוב.

c) s. oben S. 193.

- Aruch a). Raschi zu Jerem. 40, 1. [Moses Alaschkar No. 97 f. 158 a (wie es scheint, nach אור זרוע)].
- Num. 771 f. 245 c oben, 787 f. 255 d unt. Deut. 919 f. 286 d oben, Jos. 11 f. 3 b (wahrscheinlich). Jes. 284 f. 44 a unt. Jerem. \*256 f. 59 c Mitte (enthält Jos. 15 f. 4 c) \*257 f. 59 c (enthält Ezech. 350 f. 70 b oben), \*258 f. 59 d, \*259 ib., 300 f. 64 d Mitte b), 326 f. 67 c Mitte (enthält Prov. \*956 f. 140 a unten), 327 f. 67 d ob. Prov. 932 f. 132 a oben und Mitte (enthält Jes. 302 f. 47 a unt.), Dan. 1066 f. 157 b oben. Thren. \*999 f. 165 d.
- 3) R. Jacob ben Ascher zum Pentat. (שופטים) f. 79 a.
- 4) N. 30 f. 51 b; vgl. aber N. 27 f. 46 d.
- 6) j. Kilajim cap. 9 gegen Ende, Taanith c. 4 § 5.
- 7) Midr. Thren. 50 a, 56 b, 57 d, 58 ab, 77 c oben.
- 8) Midr. Koheleth 82 ab.
- XXI. Pesikta Schimu (עשמעי, Jerem. 2, 4), der Haftara von אַמעי (Num. c. 33—36) oder dem zweiten Sabbat des erwähnten Cyklus entsprechend.
  - 1) Aruch c). R. Elasar l. l. § 56.
  - Jerem. 264 f. 60 b ob. (enthält Gen. 32 f. 9 d unt., Jes 341 f. 54 c ob), \*265 f. 60 b (enthält Exod. 176 f. 54 d Mitte, Num. 764 f. 239 c unt., Deut. 886 f. 277 ob. Jes. 258 f. 41 a Zeile 12 v. u.). Ezech. 358 f. 71 b unten.
  - 3) Abravanel zu Jes. 2 f. 7 cd.
  - 4) N. 28.

b) Nach diesem Fragment eitirt R. Asaria I. l. c. 38 f. 120 b.

c) מר, 16 קל, 1 נרחם 8 מר (16 קל, 1 נרחם 17 ברחם 18 מר (16 קל, 1 נרחם 18 מל abgedruckt in קנהור, 19 קנהור, קנהור, 1 קנהור, 2 ערקא (15 ערקא 15 ביורי העתים 1828 אין 19 קנהור (16 אין 1926) אין 1926 אין 1

- 5) Vgl. Baba bathra 98 b.
- 6) j. Erubin c. 3 Ende.
- 7) Vajikra rabba c. 35 f. 206 c.
- Midr. Cant. 9 d oben. Debarim rabba f. 300 c unt. Schemoth rabba f. 143 d unt. Bamidbar rabba f. 274 b Mitte.
- 9) Jalk. Cant. f. 176 a oben-
- XXII Pesikta Echa (אַרבּה, s. Deut. 1, 12. Jes. 1, 21. Thren. 1, 1. 2, 1. 4, 1), für den Sabbat vor dem Tage der Zerstörung Jerusalems, oder den dritten aus dem Cyklus; also genannt nach dem Worte אַרבּה, das sich in der Lection und der Haftara dieses Sabbats so wie auch in den Anfängen der Klagelieder befindet.
  - 1) Aruch a).
  - Deuten. 801 f. 259 c unten (enthält Jes. 256 f. 40 d unt.).
     Jes. 258 f. 41 a oben (enthält Jos. 14 f. 3 c ob.), 270 f. 42 c unt., 290 f. 45 b. Jerem. \*271 f. 61 b Mitte, 272 f. 61 b, 292 f. 63 d unt., 293 f. 64 a unt. Ezech. 364 f. 72 a. Hosea 524 f. 76 c unt. Dan. 1066 f. 156 d unten.
  - Raschi zu Jes. 1, 21. 22. Cant. 5, 2. Tosafoth Pesachim f. 40 b (wahrscheinlich). Abravanel Jes. 1 f. 6 c, ib. d zweimal, Amos 5 f. 248 c. R. Joseph Samega in Mikraë kodesch f. 27 a.
  - N. 28 f. 49 d, woselbst die Parallelstelle; die correspondirende Section aber ist ib. N. 30.
  - 6) j. Taanith c. 4 § 5. Chagiga c. 1 § 7.
  - Vajikra rabba f. 198 a Mitte, Midr. Thren. 50 bcd, 54 b, 58 cd, 62 d, 63 a, 72 ab, 74 b.
  - Midr. Ps. 137 f. 48 b oben. Schemoth rabba 134 d. Seder Eliahu rabba c. 18 f. 94 b.
  - 9) Jalk. Jerem. f. 62 c, Ps. f. 128 a, Thren. f. 167 d.
- XXIII. Pesikta Nachmu (מרבה), Jes. 40, 1) für den Sabbat nach dem Trauertage des 9. Ab, mit welchem die Reihe der sieben

a) אנטר, אמר אמר אמר, אנטידיקום 1, קסט 1, קסט אנטידיקום.

Trost-Haftara's den Anfang nimmt. Als vorn in dieser Section befindlich citirt R. Nathan die Stelle unter אַפֿרָכיא.

- 1) Aruch a). Raschi zu Jes. 50, 5.
- 2) Gen. \*162 f. 50 unten. Reg. 174 f. 27 d unt. Jes. 307 f. 48 c, 308 f. 48 d. Jerem. 312 f. 66 b von כל מארביר bis zum Schluss des Paragraphen. Hiob 897 f. 147 c. Ruth 601 f. 164 a unten, 602 f. 164 b.
- 3) Raschi zu Jes. 6, 8. Amos, 7, 14. Micha 4, 14. Abravanel zu Jes. 6 f. 17 b oben, in אינעורן כוערן f. 21 a.
- 4) N. 30 f. 51 d, 52 ab. N. 31 f. 53 b. N. 34 f. 59 a.
- 5) Sabb. 88 a.
- 7) Midr. Thren. f. 69 d. Vajikra rabba c. 10 f. 175 c.
- 8) Midr. Ruth 46 bc. Midr. Kohel. 87 a. Tanchuma אשלה לה 66 c. Midr. Ps. 103 f. 137 c. Vaichi rabba f. 115 b. Alfabeth R. Akiba f. 21 a (5). Bamidbar rabba 267 d.
- 9) Aruch עמוס. Jalkut Ps. f. 121 d, Tren. f. 167 ab.
- XXIV. Pesikta Vattomer Zion (קראמר ציון), Jes. 49, 14), dem fünften Sabbat und der pentateuchischen Lection עקב (Deut. 7, 12—11, 25) correspondirend. Die Stelle bei Aruch עמר wird aus dem Anfang dieser Pesikta angeführt.
  - 1) Aruch b).
  - Deut. 851 f. 269 c ob. 941 f. 305 a ob. Jes. \*332 f. 52 c
     Zeile 21 v. u. (enthält Num. 764 f. 240 c oben), 266 f. 42 a, 333 f. 52 d oben, Ezech. 345 f. 69 c ob. c). Ps. 778 f. 109 a unt. 816 f. 114 a ob. (enthält Jes. 357 f. 56 b
     Mitte), 867 f. 124 b oben, 885 f. 129 oben. Tren. \*1030 bis 1034 f. 168 c.
  - Abudraham f. 93 a. Glosse in Tosafoth Rosch haschana f. 17 b.
  - 4) N. 28 f. 49 cd, N. 32 f. 54, 55.

a) ון אפרכיא (1, גנם, אפרכיא.

<sup>6)</sup> בכר 5, גם, 5, דרריא, 7חלץ, דרריא, 1, סקר 1

c) In der Pesikta rabbathi findet sich dieses Fragment in der Piska Schimu (N. 28).

- 5) Sifri (דברים) Col. 114.
- Midr. Tren 63 a, 72 d, 77 a, 79 cd. Vajikra rabba c. 16 f. 182 b, c. 34 f. 206 a
- 9) Aruch 78 4. Jalk. Deut. 790 f. 258 a unten.
- XXV. Pesikta Ania soara (עניה סערה, Jes. 54, 11) für den sechsten Cyklus-Sabbat
  - 1) Aruch a).
  - 2) Jes. \*339 f. 54 a ob., 339 ib. unten.
  - Tosafoth Baba bathra f. 75 a. Abravanel Jes. 54 f. 82 d oben.
  - 4) N. 33 f. 56 bc.
  - 5) Baba bathra l. l.
  - Parallelstellen in Pesikta XI (s. Jalkut Ps. 886 Anf., f. 129 b).
  - 8) Midr. Ps. 87 f. 33 bc, 137 Ende.
- XXVI. Pesikta Anochi (במר מנכי הוא מנכי הוא Jes. 51, 12), gehört dem siebenten Sabbat des Cyklus; der Anfang dieser Pesikta findet sich Jalkut Jes. f. 53 a.
  - 1) Aruch b).
  - Exod. 251 f. 72 c Mitte (enthält Jes. 337 f. 53 c ob.),
     Reg. 234 f. 36 d ob. [c]. Jes. 336 f. 53 a unten (enthält Zephan. 567 f. 84 b Mitte),
     Zephan. 567 f. 84 c ob. Ps. 859 f. 121 d unt. Hiob 917 f. 152 a, 918 f. 152 b. Thren.
     \*1028 f. 168 b.
  - 3) Abudraham f. 43 a. Abravanel Zephan. f. 275 b.
  - 4) N. 34 f. 58 d, 59 d.
  - 6) j. Taanith c. 4 § 2. Megilla c. 3 § 6.
  - 7) Midr. Tren. 51 b, 69 cd, 74 d.
  - 8) Midr. Cant. 17 a. Midr. Ps. 103 f. 37 e unten.
  - 9) Jalk. Num. f. 240 b, Ezech. 370 f, 72 d.

מצלא ,3 פשפש 1, פן ,פגר ,סמפירינון ,כדכד ,גלג (מ

תייר אגשתון (ל

<sup>(</sup>c) Vier Reihen bis כממין ועד: das übrige ist aus Bar. R. Elieser c. 38 und Tanchuma f. 13 d. R. *Moses Trani* (RGA, Th. 2 No. 22 f. 110 a), der aus Jalkut citrit, schreibt daher von dieser folgenden Stelle irrig ממיקתא

- XXVII. Pesikta Ronni (קני עקרק, Jes. 54, 1) für den achten Sabbat des Haftara-Cyklus. Im Aruch wird aus dem Anfange, ז aus dem Ende dieser Section citirt.
  - 1) Aruch a).
  - 2) Gen 16 f. 5 a unt. Jes. 334 f. 52 d, 338 f. 53 d Mitte b).
  - 3) Abravanel Jes. 54 f. 81 c unten.
  - 5) Sifri (דברים) Col. 115.
  - 7) Beresch. rab. c. 15 f. 18 c, c. 71 f. 80 c.
  - 8) Midr. Cant. 8 ab, 35. Midr. Ruth 49 c.
  - Jalk. Zachar 575 f. 86 a, Cant. 992 f. 180 c. Tosafoth Cholin f. 75 a.
- XXVIII. Pesikta Kumi ori (קומי אורי, Jes. 60, 1), dem neunten Cyklus-Sabbat entsprechend.
  - 1) Aruch c). Nachmanides Genes, f. 12 d. Abudraham f. 107 d.
  - 2) Jes. 292 f. 45 d oben, 359 f. 56 c Mitte (wahrscheinlich).
  - 3) Glosse in Bereschith rabba c. 1 f. 3 d d).
  - 8) Tanchuma התעלתן f. 63 d. Midr. Ps. 36 f. 22 a. Bamidbar rabba 263 bd.
  - Raschi und [R.] David Kimchi zu Ezech. 40, 25, Jalk. Ps. 727 f. 102 d.
- XXIX. Pesikta Sos asis (עשרש), Jes. 61, 10) für den zehnten Sabbat des Cyklus, welchem zugleich die siebente und letzte der Trost-Haftara's gehört.
  - 1) Aruch e). Interpolation in Debarim rabba f, 291 d oben.
  - 2) Genes. 93 f, 27 a ob. Jes. 365 f. 57 d Mitte, 366 ib.
  - R. Menachem Recanate l. l. f. 3 d (vgl. f. 16 b) f). Abravanel Jes. 62 f. 90 b
  - 7) Bereschith rabba c. 53 f. 59 cd.

מסובין, חדרך, ברת מסובין, הדרך.

b) Ist nicht ganz sicher; vielleicht gehört das Fragment zu Pesikta I.,
 s. Jalk. Ps. 873 f. 125 c Mitte.

כהחלונות (כהחלונות (c)

d. Vgl. Jalkut Dan. f. 155 c Mitte.

בים דריה, 3 בן 3. בין 1. עם דריה, 3 בן 5 Diesem Rabbiner, nicht aber — wie Wolf (biblioth. Th. 1 p. 907) dem Morin [p. 372] nachschreibt — dem Buche בהיך, gehört obiges Citat; [nach ihm eitht העולה העולה און 73 b].

- 8) Midr. Cant. f. 26 d. Debarim rabba f. 291 c unten.
- 9) Piut מלך אזור גבורה (für den ersten Neujahrtstag).

## Zwölftes Capitel.

### Jelamdenu.

Diesen Namen führt ein von verschiedenen alten Autoren, zuerst von R. Nathan, angeführtes hagadisches Werk, aus welchem auch im Jalkut zahlreiche Auszüge mitgetheilt werden. Jede nähere Bezeichnung der im Aruch citirten Stellen führt auf den Pentateuch zurück; namentlich auf sämmtliche Parascha's der ersten vier Bücher a) — mit alleiniger Ausnahme des letzten Wochenabschnittes von Numeri [b)] — und die ersten vier Parascha's des fünften c). Es kann also jene Hagada nur dem Pentateuch, wenigstens dem grössten Theile desselben, angehört haben. Dies bestätigen einige, für die ersten Capitel der Genesis vollkommen passende, Stellen, die sich, dem Aruch zufolge, im Anfange des Jelamdenu finden d). Einige Abschnitte dieser Hagada begannen, wie aus Jalkut erhellt e),

<sup>[</sup>b] Parascha X oder מסער fehlt, vermuthlich nur zufällig, s. Jalk. Nuu. f. 255 c.]

c) Deat. I (עם) 2, ששן 1), II (פלגוג , נליבטון), III (יקנטין ,אקי), IV (מר) 3, ויקנטין ,אקי)

שמים ,רכם ,רמע ,קסר ,פמש ,סרבל ,2 מס ,דסקר ,אפליון ש

e) Num. 771 f. 244 b, Deut. 793 f. 258 b, Sam. 146 f. 21 d; vgl. Deut. f. 264 a, Num. f. 225 a, 251 d.

mit der, bereits in der siebenten Pesikta vorkommenden, halachischen Formel: Jelamdenu rabbenu ("unser Rabbi lehre uns"), und dass dergleichen halachische Introductionen öfter im Jelamdenu gebraucht wurden, beweisen verschiedene, von R. Nathan auf bewahrte, Bruchstücke a), so dass der Namen des Werkes ohne Zweifel von diesem Charakter desselben herstammt. Nun aber treffen alle diese Merkmale genau mit der Beschaffenheit des bekannten Midrasch Tanchuma zusammen: Auch dieser erstreckt sich über den Pentateuch, besteht aus verschiedenen Abschnitten, die oft mit der gedachten Halacha-Formel und einem halachischen Inhalt beginnen, wird gleichfalls Jelamdenu genannt und von eben so alten Schriftstellern eitirt. Demnach hindert uns nichts, unsern Tanchuma und den Jelamdenu des Aruch für eine und dieselbe Hagada zu halten.

Zur Unterstützung dieser Ansicht können sehr erhebliche Gründe geltend gemacht werden. Zuvörderst ist Mehreres, was Raschi aus Tanchuma anführt, laut Aruch, aus Jelamdenu b), und Manches, was R. Nathan aus Jelamdenu beibringt, fand der Urheber des Jalkut im Tanchuma c). Andrerseits sind verschiedene, von den Autoren citirte, Stellen des Jelamdenu, im Tanchuma zu lesen d). Dies gilt insonderheit von vielen Jelamdenu-Fragmenten des R. Nathan e), die an dem im Aruch ihnen zugewiesenen Platze

a) Sielie עבר 5, ארגליא 3, ארגליא 1. ברך 1, ברך 1.

b) Vgl. Raschi Exod. 8, 17 mit Aruch בלמסטרא. Raschi Hiob 36, 21 mit Aruch בהרת בהרת

c) Vergl. Aruch בכואה mit Jalkut Jud, f. 10 d, ib. אדר 3 mit ib. Ex. f. 73 a unten.

d) Raschi zu I. Sam. 11, 8 (Jalk. Exod. f. 105 d oben, Sam. f. 17 a, Tanelı. f. 35 a). R. Moses mikozzi [l. von Coney] ביסם f. 105 ac (Tanelı. ℵ⊐ f. 24 b), R. Moses ben Meir Cohen in Hagahoth Maimonioth (ברקד ב e. 1 § 16, yel. Tanelı. f. 52 d), Jalkul Num. f. 225 a (Tanelı. 66 d), Prov. f. 132 b unt. (Tanelı. 80 d); Nachmanides zu Alfasi Cholin f. 256 b (ib. f. 47 cd), R. Ascher in Hilchoth Thefillin (er hat die Stelle von בספר ב l. und Mordechai f. 148 d oben, בספר ב min der in the sich sogar auf Arnelı במבר ב wähnt wird; [indess versiehern Tosaf. Menachoth 35 b das Gleiche], u. A. m.

e) z. B. Aruch הייתק (Tanch. f. 5 d), קטר (ib. 10 b), פרס 2 (12 e), פרס (17 d), דכוס (19 b), בכר לוקון (17 d) בכר (19 b), בכר (19 c), במל (21 a, s. Jalk. Reg. 33 d), בלסטר (23 a), פרובט (21 e), פרובט (22 d), ובל (23 a), בלסטר (23 a), בלסטר (23 a), בלסטר (23 a)

Und dennoch wird diese Behauptung wiederum von triftigen Einwürfen erschüttert. Den stärksten bietet Jalkut dar. In dieser Sammlung lesen wir etwa 190 Auszüge aus Jelamdenu d), von

<sup>(23</sup> b), דרנים (24 b), אדר (26 d), אדר (27 c), אדר (28 d), ודרנים (29 a), אדר (29 a), איז (29 a) בליור (28 a) בליור (29 a) בליור (28 a) בליור (28 a) בליור (29 a)

a) Aruch בכר 5, vgl. Tanch. 58 d, Jalk. Num. f. 202 a oben; vergl. Aruch אשש 3 mit Tanch. מפות Anf., ib. ברך 1 mit Tanch. 21 c.

b) Raschi Gen. 4, 24. Exod. 38, 8. Num. 21, 19. [Ezech. 16, 19. Cant. 7, 1. 1 Sam. 28,8.]

c) f. 3 a, 64 c, 65 c [vgl. Jalk. Num. f. 222 c Anf. שלח, 83 a, 85 c.

<sup>[</sup>cc) Zu Sam. I, 11, 3 wird (wie Aruch ילמרנו (בוק angeführt.]

d) Gen. f. 13 a, 17 b, 24 b, 25 d, 37 d, 38 c, 43 a, 45 d, 46 a zweimal, 47 d, 49 ad. — Levit. 140 b, 157 c. — Num. 214 d, 217 d, 218 d, 219 b, 220 c unten (vgl. Aruch אָלֹבְעָרָאָ), 221 c, 222 c, 223 a zweimal, 224 a dreinal (vgl. Aruch

deren Inhalt wenig oder nichts mit unserm Tanchuma übereinstimmt; zugleich aber enthält Jalkut zahlreiche Stellen aus Tanchuma, die fast alle dem genannten Midrasch entsprechen. Wie kann also weggeleugnet werden, dass der Sammler des Jalkut, zwei von einander verschiedene Hagada's, die eine Tanchuma, die andere Jelamdenu genannt, gekannt und ausgezogen habe? Einmal werden sogar beide Quellen zugleich am Rande angegeben a). An manchen Orten erhält man den überzeugendsten Beweis der Verschiedenheit dadurch, dass wechselseitig sich einander ergänzende Fragmente b) aus Jelamdenu und Tanchuma mitgetheilt werden, und nur die letzteren unserem Tanchuma entnommen sind. Hierzu kommt, dass Mehreres c), was die Alten aus Jelamdenu citiren, in der That nicht im Tanchuma vorkommt, hierunter namentlich eine beträchtliche Anzahl der Citate im Aruch d), während ein Theil derselben

by, we gar keine Quelle namhaft gemacht wird), 224 c, 225 a, 230 d, 238 d, 239 b zweimal, 240 ab, 241 ab, 242 ad, 243 abc, 244 b zweimal, 244 d, 245 a, 246 ad, 247 d, 248 a, 251 d, 253 c, 255 a, 255 c zweimal. — Deut. 258 b, 261 c, 262 acd, 263 a, 264 ac, 265 ab, 268 c, 269 c, 271 b 272 d zweimal, 276 d, 278 ab, (zu Parascha IV), 292 a (zu Parascha VI), 312 b (zu der letzten oder elften Parascha: חברכה, הברכה). - Jos. 2 a, 4 b. - Jud. 9 c zweimal, 10 cd, 11 c. - Sam. 13 ac, 14 ab, 18 d, 19 a, 20 a, 21 ad. - Reg. 33 d zweimal, 38 a. -Jes. 41 b, 42 c, 44 d zweimal, 48 b zweimal, 48 c, 49 c, 51 c, 54 bd, 55 b, 57 bc, 58 b. — Jerem. 61 d, 62 ad, 63 c, 64 ab, 66 d, 67 a zweimal. — Ezech. 70 bd, 71 b, 74 b. — Hosea 76 b, 77 a, 78 a. — Amos 79 b. — Obad. 80 b. — Micha 81 d, 82 ac. - Nach. 83 a. - Zachar. 86 c. - Maleachi 88 ab. - Ps. 95 a, 100 b, 101 bd, 102 a, 103 a, 103 b zweimal, 103 c zweimal, 105 b, 107 cd, 109 c, 112 b, 114 b, 116 a, 118 d, 119 b, 121 b, 124 cd, 125 d, 126 ad, 127 c, 128 a, 129 c. — Prov. 132 b, 133 b, 135 ac, 136 c, 137 c, 138 b, 139 b, 140 abc, 141 b, 141 d zweimal, 142 a, 143 cd, 144 d, 145 b. - Hiob 148 b, 149 d, 151 d, 153 ab, 154 a zweimal. — Chron. 161 c. — Thren. 168 d. — Cant. 178 a, 180 a, 181 c. Kohel, 188 c.

a) s. Num. f. 224 a.

b) s. Jalk. Num. f. 240d, 241a; 241b; 241d, 242a; 243a bis d; 244d, 245a.

c) z. B. R. Samuel ben Meir Deut. 3, 23.

in den Jelamdenu-Auszügen des Jalkut allerdings zu finden ist a). [Ja es werden irgendwo Tanchuma und Jelamdenu dicht neben einander als verschiedene Hagada's aufgeführt aa).] Wir müssten mithin die Verschiedenheit der genannten Midraschim als erwiesen betrachten.

Alle diese Schwierigkeiten verschwinden durch die Bemerkung, dass nicht blos Citate aus Jelamdenu, sondern auch aus Tanchuma, auf welche die Alten sich berufen, in unseren Ausgaben vermisst werden b), wir folglich aus der uns vorliegenden Recension dieses Werkes nicht auf dessen frühere Beschaffenheit schliessen dürfen. Dieser Zustand datirt aber nicht erst aus neuerer Zeit; schon alte Handschriften weichen ausserordentlich stark, eben sowohl von einander als von den Editionen ab, die selber variiren [c)]. Der ursprüngliche Jelamdenu, wie ihn die Handschriften des elften oder die eines früheren Säculums darboten, glich nicht mehr den jüngeren Bearbeitungen und Auszügen desselben, die als Tanchuma circulirten, und bereits dem Sammler des Jalkut als verschiedene Hagada's

<sup>(</sup>was schon Musafia bemerkt) רְרָהְ ,2 קפַרָּר, [worüber Löwenstein unnöthigerweise sich wundert (die Proverbien Frankf. a. M. 1839 S. 169)], אמכין (vgl. Tanch. 37 b und die folg. Anm. d)].

a) Als: [אַלם] Jalk. Jes. 346] אַסַרולאָ (Jalk. Num. f. 220 c unten), אַמַנטי (ib. 241 a) (ib. 224 a oben), אַסַרולאָ (ib. 254 a, wo aber das Wort selbst fehlt), אַס (ib. 243 d), פֿרָרָנור (Prov. 144 d), אַס בּטראָ (Ps. 114 b), אַס 2 (Jud. 10 d), אַס (Num. 243 b unten), אַס (Ezech. 74b), בּעראָרָנוּס (Jer. [305 f. 65b] 62 d, 63 a), בּעראָרָנוֹס (Num. 243 b unten).

<sup>[</sup>aa] פירוש קרובות ms. (c. H. h. 17) hinter בירוש קרובות:

<sup>(</sup>e) אותי חלוף נדול רבים רבה באופן אחר נם בדברים באופן אחר נה האיתיו באופן אחר נה באופן אחר נה באופן אחר נה באופן פול (Babionetta 1551.]

vorlagen, die er daher beide benutzte und zuweilen wechselseitig ergänzte. In den Ausgaben hat sich nur der Auszug, obwohl mit mancherlei Zuthaten, erhalten a); die Handschriften geben ohne Zweifel die älteren Recensionen des Jelamdenu.

Wir wenden uns nunmehr zu dem gegenwärtigen Repräsentanten des Jelamdenu-Tanchuma, nämlich zu dem gedruckten Midrasch dieses Namens b). Abschnitte, die mit der Formel Jelamdenn introduzirt werden, findet man in demselben 82, und zwar zu den Parascha's des ersten, zweiten und vierten Buches, ferner zu dem ersten, dritten und fünften Wochenabschnitte des dritten Buches Mose. Die auf die Halacha folgende Hagada wird, 9 Abschnitte ausgenommen c), durch das bekannte אין eröffnet. Nächstdem beginnen 27 Wochenabschnitte d) und circa 21 in der Mitte der Parascha's liegende - im Druck oft gar nicht vermerkte -Stücke e) schlechthin mit זש"ה, 5 mit כך פתח ר' חנחומא בר אבא f), 5 aber g) entbehren aller Einleitung. Die Zahl sämmtlicher den eigentlichen Tanchuma bildenden Abschnitte würde demnach etwa 140 betragen. Nächst diesem eigentlichen Inhalt nimmt man ganz deutlich fremde Bestandtheile wahr, und zwar 1) 15 Columnen starke, mannigfach modificirte Auszüge aus der

a) Wichtig ist die Bemerkung, dass nichts von den Citaten des R. Nathan zu den letzten 5 Parascha's des Leviticus, sieh im Tanchuma findet, der bekanntlich zu den nämlichen Wochenabschnitten der charakteristischen Jelamdenu-Introductionen entbehrt.

b) Ausgaben: Constantinopel 1522, Vened. 1545, Mantua 1563, Salonichi 1578, Verona 1595, Prag 1613, Frankf.-a. d. O. 1701 (ich citire nach dieser Ausgabe) und einige neuere [f. und . . . . l. Cracau 1803, Zolkiev 1811 in 8].

c) f. 2 d, 4 b, 5 c, 9 a, 11 d, 14 c, 21 b, 28 b, 75 b.

d) Genes. I, VIII, XII. Exod. I, III, V, VI, XI. Alle Parascha's (die fünfte, מַצְוּרָעָ, ausgenommen) in Leviticus. Num. I, V, VII. Deuteron. II bis V, VII, VIII, X, XI.

c) Gen. 2 a, 8 d. — Exod. 19 b unten, 20 a, ib. c, 21 d unten, 22 b, ib. d, 29 d oben, 30 d oben, 31 d Mitte, 33 a unten. — Levit. 44 a, ib. c ob., 54 b, 55 c, 56 c, 57 b unt. — Num. 59 b unt., 62 d. — Deut. 82 b, 84 d.

f) Exod. 30 c oben, 34 b unten, 35 c unten, 36 b Mitte; Num. 62 d.

g) Gen. 13 b (Anfang von איישיר). Exod. 22 c oben, 28 b unten, 33 d Mitte (רעשיר), Levit. 52 a Mitte (vgl. jedoch ib. unten).

Mechiltha a); 2) ganze Abschnitte aus den Scheelthoth b); 3) Stücke aus der Boraitha R. Elieser c); 4) Fragmente aus Vajikra rabba und Pesikta d); 5) Zusätze und Interpolationen mancherlei Art e);

a) Tanchuma במכילהא ררבי ישמעאל. f. 23 c heisst es: ממכילהא ררבי ישמעאל. ohne dass benerkt wird, wo diese Auszüge aufhören. Dies geschiehet erst ib. בשלח 27 c. Uebrigens folgt Tanchuma nicht dem Text der Mechiltha, wie folgende Uebersicht zeigt:

| Mechiltha.                             |
|----------------------------------------|
| 8⊃ Cap. 1.                             |
| <b>— — 13.</b>                         |
| <b>— — 14.</b>                         |
| <b>— — 15</b> .                        |
| <b>— —</b> 16.                         |
| — 17 Anf.                              |
| <b>— — 18.</b>                         |
| <ul> <li>— 17 stellenw.</li> </ul>     |
| <b>–</b> 17.                           |
| <ul> <li>— 18 Schluss.</li> </ul>      |
| בשלח Einleitung.                       |
| — Cap. 1.                              |
| <b>— —</b> 2.                          |
| 4 Anf.                                 |
| שירה Cap. 1.                           |
| Cap. 6.                                |
| שירה Cap. 1.                           |
| <b>— — 2.</b>                          |
| 4 Schluss.                             |
| <ul> <li>5. 6 erste Hälfte.</li> </ul> |
| — 6 Schluss.                           |
| ריםע Cap. 1.                           |
| <b>— — 2.</b>                          |
| <b>— — 1.</b>                          |
| ויבא עמלק etc.                         |
| עסע Cap. 6.                            |
| — - 7 Schluss.                         |
|                                        |

b) Tanchuma 1 a (Sch. N. 1 f. 2 a), ib. (zu Purim f. 21 c), 3 b (N. 4 f. 3 b, vgl. N. 70 f. 23 a), 29 a (N. 2 f. 2 d und N. 58 f. 18 c), 69 a (N. 137 f. 40 b).

c) f. 13 d oben הכותוים etc. (Boraitha c. 38), f. 43 a unten bis ib. c Schluss (Bor. c. 10).

d) ציע zweiter Midrasch (f. 47 c); Stücke in dem zweiten צי (f. 44 d etc.); vgl. unten S. 238.

e) 12 b Anf. bis יושלח; Zusätze in den Mechiltha-Excerpten (23 c Z. 8-11, 32—34, 23 d Mitte אַלשים אם, 24 b Mitte ל, הוה ל, ib. Z. 12—1 v. u.,

6) Weglassungen und Glossen a). Durch mehrere dieser Zusätze erscheint vornehmlich Tanchuma zu der letzten Hälfte des Deuteronomiums mangelhaft, und erinnert hierdurch stark an den Jelamdenu der Alten, der in diesem Theile in der That defect zu sein scheint b). Auch die Auszüge aus Mechiltha müssen, einigen Anführungen des R. Nathan zufolge c), sich bereits im Jelamdenu befunden haben. Jene Zuthaten und Verkürzungen aber abgerechnet, herrscht in unserm Tanchuma und in den Fragmenten der Alten, sowohl des Jelamdenu als des Tanchuma, ein gleicher Geist, eine gleiche Sprache, und in allen wird in Bezug auf Eigenthümlichkeiten das Gleiche wahrgenommen, wie es auch bei einem Werke, das ursprünglich nur eins war, nicht anders sein kann.

Jelamdenu oder Midrasch Tanchuma ist demnach die erste uns bekannte pentateuchische Hagada, welche die gesammten Bücher Mose umfasst. Gleich dem Vajikra rabba zertheilt dieser Midrasch den Text in bestimmte Themata, au die er sich vornehmlich hält, so dass er in einzelne, in sich geschlossene, Abschnitte zerfällt,

<sup>25</sup> a Z. 17—13 v. u., 26 a Z. 2—3, 11—14, 18—21, 26 c Mitte 10 Reihen); 39 b Anfang ידוףם [ י וודנן דא מיד יורנן איד וודנן איד וודנן דא מיד יורנן בי איד וודנן דא מצינות רבוים איד איד וודנן מא פוא מואר איד איד וודנן מא מואר איד וודנן בי אורנן בי

a) [Aus der Mantuaner Ausgabe stammende u. in den späteren mit denselben Blattzahlen unpassend abgedruckte] Hinweisungen auf Stellen des Buches selber (15 a, 16 a, 21 d, 27 d, 39 b, 40 ed, 41 a, 42 d, 51 b, 53 a, 57 e, 29 e, 62 b, 63 ed, 71 a, 82 e), auf Seder Olam (41 b) und den Tahmud (28 b, 59 e, 81 e, 87 d). f. 26 d heisst eine Ueberschrift מכפרא הורי כווה f. 33 b: מכפרא הורי כווה בריכין להקרש בבדר אחרי כווה f. 28 b; [über das Citat] אז של שבועיה של שבועיה s. das folgende Capitel S. 247.

b) s. oben S. 227, 229. Raschi citirt zu Deuteron, nicht Tanchuma.

c) Aruch אז, הרדפני, הרדפני, 1, אז.

die meist auf ähnliche Weise wie die Parascha's des Vajikra rabba oder die Pesikta's, mit messianischen Hoffnungen a), oft mehrere in einerlei Ausdrücken b), schliessen. Dass alle diese Abschnitte mit halachischen Einleitungen und der Formel Jelamdenu eröffnet worden, ist nicht wahrscheinlich, nicht blos weil überhaupt eine so strenge Beobachtung der Form jenen Werken fremd ist, sondern weil wohl nicht so sehr häufig das Jelamdenu in dem heutigen Tanchuma würde vermisst werden, wenn dies durchgängig die Regel jener Hagada gewesen wäre. Allein eine grössere Anzahl solcher halachischen Einleitungen hat es gegeben, wie Citate sowohl aus Jelamdenu c) als aus Tanchuma d) darthun. Diese künstliche Methode hagadischer Bearbeitung ist übrigens ein Zeichen der Jugend, und müssen wir daher den Tanchuma für jünger als Vajikra rabba und Pesikta halten, mit denen er übrigens [1] starke Parallelen e) darbietet. Ueberdies haben mehrere Jelamdenu-Abschnitte, in Bezug auf Inhalt und Manier, grosse Aehnlichkeit mit den Scheelthoth f) und den Werken der Geonim g), welches auch

<sup>[1]</sup> l. in der That.]

a) Jelamdenu (Jalk, Deut. f. 278 b, Ezech. f. 70 b), Tanchuma f. 3 b, 4 b 5 b, 9 b, 11 b, 17 a, 23 a u. sonst.

b) Tanch. f. 13 a, 36 b, 51 a, 53 d, 64 c, 67 a, 79 d.

c) Jalk. Sam. [146] f. 21 d. Deut. [793] f. 258 b. Num. f. 244 b. [§ 771]. Aruch אילי הצרק אר ברך ms. (cod. H. h. 17) zu אילי הצרק. [Auch קירש קרובות ms. (cod. H. h. 17) zu אילי הצרק. [Jalk. Ps. 709 f. 100 b und 119 b erinnert an Tanch. יירא Anf. f. 7 a Mitte].

d) Jalk. Jes. f. 59 a, Ps. 103 d, Joel 78 c (Ps. 123 a). Mordechai zu Joma. R. Zidkiahu [l. Zidkia] שבולי לקט (צול ב 13 ל 40 d. Tos. Aboda sara f. 22 b (unten und Hagahoth Ascheri zu Sabb. c. 6, auch אים הם לא הבין :ויצא הרון אור מה ביאור (wahrscheinlich). [R. Bonet שביאור שוא ביאור שוא ביאור לחלומות

e) In Bezug auf Vajikra rabba s. z. B. Aruch \$\frac{1}{2}\$ 7, \$\Delta \Delta \Delta \UD03 \U03 \UD03 \U03 \UD03 \

f) Vgl. f. 4 b (Scheelth. N. 5 f. 3 c), 2 b ([ib.] N. 28 f. 9 a), 8 c (N. 113 f. 33 d), 9 d und 15 d (N. 8 f. 4 a), 30 a vom Zinse (N. 43 f. 13 a), 58 d (N. 48 f. 14 d, 15 a), 73 b (N. 90 f. 28 a).

<sup>(</sup>g Anfragen über Gegenstände ähnlicher Art und in gleichem Stile finden

von anderen charakteristischen Ausdrücken gilt, wie überhaupt verschiedene Redensarten und Sachen in dieser Hagada an Schriften erinnern, die der letzten Epoche des Geonäischen Zeitalters angehören a). Es ist sogar von den beiden "noch bestehenden" Aca-

sich in den Werken der Geonim (s. Scheelthoth 42 c, Aruch קלון 1, Alfasi Sabb. cap. 19, כל בין N. 5 Anf., ib. f. 153 c, 154 a, Eliahu rabba c. 31 f. 169 a', und ihres Zeitalters (vgl. unten Cap. 20).

a) Dahin gehören z. B. יתברך שמו (Jelamdenu bei Jalk. Deut. f. 265 a) oder יחברך שמו של מלך מלכי (Tanch. 3 a, 5 b unten, 5 d, 22 d, 68 d, 77 a, 78 d), und יהא שמיה מברך לעלם (42 a oben), bisweilen mit dem Zusatze: עקב Anf.), die nicht selten den Gang der Hagada unterbrechen und augenscheinlich dem Sammler selbst gehören. Vergl. Scheelthoth [No. 1 f. 2 a und] N. 64 [f. 20 b]: בריך שמיה רקוב׳ה דיהב לנא אורייתא ומצוותא על ידי משה רבינו לאלפא לעמיה בית ישראל; die Phrase der Geonim (Aruch יחברך שם בורא כל העולם:): כרצונן; die ähnlichen Sätze in [Eldad Anf.,] Tana debe Eliahu, Midrasch der Zehngebote (s. oben S. 113, 115, 143), Targ. Cant. 1, 2, Targ. jerus. Deut. 34, 6, Vajoscha, dem Anfang von Hai Gaon Taharot-Commentar ms., Bamidbar rabba (s. unten S. 260), Midr. Ps. (S. 268)] und den Zusätzen zu Eliahu sutta c. 25 f. 59 b [in Midrasch Jona (S. 270)]. יאסרן רבותינו (im Tanch. sehr oft; Jelamdenu bei Aruch Jalk. Num. f. 243 b, Jerem. 61 d, Ps. 124 d etc., häufig mit dem Zusatze ליין, Tanch. 67 c) erinnert an Tana debe Eliahu, Midrasch Abchir und jüngere Commentatoren. 'ז ist den alteren Hagada's fremd, wo es stets heisst היים טובים. Statt היים טובים. (die Gesundheit beim Niesen, Aruch myy,) hat die Tosefta [Sabb. c. 8 und Berach. 53 al פרסא, der Talmud אסותא (s. Themura f. 14 a), Vgl. ferner פרסא (Tanch. 9 e) das todte Meer; אלא שלא נטרים (Jelamd. bei Jalk. Num. f. 243 c, Tanch. אחרי מות 54 c), womit der Sammler, mehrere Variationen (דבר אחר) übergehend, sich entschuldigt; מכאן אמרו הכמים häufig in Tanchuma, Derech erez und Tana debe Eliahu, selten im ältern Midrasch (s. [Mischna Aboth c. 1] Mechiltha (יתורן) 22 a, Sifri נשא Col. 30 [Chagiga 8 a]; Berachoth 4 a ist Interpolation [wie die Parallelstellen beweisen]); שנו ist gleich כך שנו חכמים oder (ארנליא, 1 אלם ist gleich) רבותינו falls nur in jüngeren Schriften häufig, selten und fast nur im Dialog gebraucht in der ältern Hagada (j. Chagiga c. 2 § 1; [Pesikta VI Anf. Tosefta Sota fin. Jebam. 3 b 121 a.; Kethub. 17 a. Pesach 99 a (מכאן כמכן חכמים Chulin בד אמרו חכמים (Jebam. 10 b) ב"ב c. 5 fin. כד אמרו חכמים Jebam. 10 b [Meg. 18 b, Erub. 53 b] Baba bathra 60 b, [Jalk. Maleachi 88 a hat 12 by st. ist im Gespräche und auf einen bestimmten Fall angewendet); Erklärung des מבי (Jelamd, bei Jalk, Num, f. 243 d, Aruch יהן und s. v. [1. הואמינה), die Parallele der Thefilla mit Channa's Gebet (Jalk. Sam. f. 13 c, vgl. Midrasch Vaichullu, s. unten Cap. 17), Mosis Stab (ib. Num. f. 238 d. vgl. Boraitha R. Elieser c. 40), das Gebet Mose's (Tanch. 68 a), die Beschreibung von Aaron's ובחכמה בראו הקיבה יחברך ויתרומם] Tod (Jalk. Num. f. 255 ed) u. dgl. m. ובחכמה בראו (בתב Aruch לעד

demien in Babel die Rede! a). Oft liest man ganze Perioden, ohne dass eine Autorität des Alterthums genannt wird, und manche der angeführten Namen sind sogar auf fehlerhafte Weise geändert b); der Stil ist hin und wieder breit, prosaisch, an die Commentarien des elften Säculums erinnernd c). Auch scheint gegen die Karäer polemisirt zu werden d). Ich glaube daher dem Jelamdenu kein Unrecht zuzufügen, wenn ich seinem Verfasser das Zeitalter der ersten Hälfte des neunten Jahrhunderts anweise e).

Schwieriger dürfte die Frage über das Vaterland des Verfassers zu beantworten sein. Aus dem Umstande, dass vornehmlich der jerusalemsche Talmud und die palästinischen Hagada's und Autoritäten benutzt und die Sprache mit vielen griechischen und lateinischen Ausdrücken f) untermischt ist, sollte man auf

a) Tanch. מחוד לישראל שיהו לישראל שהר ובאלו מכל מכל בתורה יומם ולילה ומתקבצין שתי פעמים בשנה באדר ובאלול מכל הוגין בתורה יומם ולילה ומתקבצין שתי פעמים בשנה באדר ובאלול מכל המקומות ונישאין ונותנין במלחמתה של תורה ... ואותן שהי ישיבות לא ראו שבי ולא שמד ולא שלט בהן לא יון ולא אדום והוציאן הב"ה ריב שנים קודם חרבן ירושלים בתורתן ובתלמודן ... צדקה עשה הקב"ה עם ישראל שהקדים והגלה את גלות יכניה לגלות צדקיה כדי שלא השתבח מהן ישראל שהקדים והגלה את גלות יבבל מן אותה שעה עד היום ולא שלט בהן לא אדום ולא יון ולא גורו עליהם שמד ... שמשם (מבבל) מהחלת הנאולה לא אדום ולא יון ולא גורו עליהם שמד ... שמשם עולין לירושלים stata (s. oben S. 135, 136) und bei R. Scherira Gaon (Juchasin f. 115 a) [f. bei u. s. w. l. und den Geonim].

b) s. unten Cap. 19.

ב c) z. B. Tanch. f. 71 d יונר כוואב u. s. w. fast die ganze Spalte; יושב Anfang.

d, Anfang נת d. 2d: נישר f. 2d: וקראת לשבת עונג זו הדלקת הנר בשבת ואית לישב (vgl. über denselben Gegenstand R. Meschullam Lucca wider die Karäer).

e) R. Isaak Abuab nennt (in der Vorrede seines Menorath hamaor) R. Tanehuma und R. Oschaja (den angeblichen Verfasser des Bereschith rabba) אחרונים, d. h. spätere Autoren, im Gegensatze zum Talmud.

einen syrischen oder palästinensischen Verfasser zu schliessen sich berechtigt glauben, während so manche Aehnlichkeit mit den Werken des Geonäischen Zeitalters und den Schriften der Geonim selber und die wichtige Stelle von den beiden babylonischen Akademien für Babylon zu entscheiden scheinen. Wir entgehen diesen Verlegenheiten am leichtesten, wenn wir den Ursprung des Jelamdenu nach Europa, etwa nach Griechenland oder dem südlichen Italien verlegen, wo man zwar hauptsächlich die palästinensischen Werke kannte und studirte a), aber auch mittelbar verschiedene Geonäische Schriften verbreitet waren, und ohne Zweifel [1] eine Correspondenz mit den Geonim - damals der höchsten Autorität - stattfand. Nun begreift man nicht blos die fremden europäischen Wörter, sondern auch den ganzen Commentarien-artigen und an die Sprache des R. Meschullam b) erinnernden Stil, manche neuere Ausdrücke c), und die Benutzung sowohl der Pesikta als der Scheelthoth, wobei nicht zu übersehen ist, dass der Verfasser der letzteren seine Tage in Palästina beschlossen hat. Eine merkwürdige Stelle, wo der Ströme Tiber und Tessin gedacht ist d), giebt dieser Vermuthung, welche zugleich die Verfälschung gewisser alten Autoritäten zu erklären scheint, einiges Gewicht. Uebrigens ist R. Tanchuma bar Abba nicht Verfasser des Jelamdenu, sondern nur einzelner Abschnitte und Aussprüche in demselben, und der eigentliche Sammler, dem auch die halachischen Einleitungen gehören, muss einige Zeit später gelebt haben, vielleicht in der zweiten Hälfte des 9. Säculums.

druck timisia für die Synagoge zu Marsala in Sizilien (i. J. 1373) bei Giovanni p. 141. מַלְמַנְמַרִץ (Aruch) viell. parlamentarii].

<sup>(1)</sup> del.1

a) s, unten Cap. 19 und Cap. 21,

b) s. Aruch סעד [u. vgl. oben S. 236 Anm. c].

c) z. B. ים מובים, המת היים מובים

d) Jalkut Jes. 48b (verstümmelt Tanch. 22c oben): ונהפכו נחליה לופה העיר לילה אמר רבי הנחומא זו היברוש וחיצינוש שהם נהונים על שפה העיר לילה ויומם לא תכבה למה שבטלו ישראל מן התורה שהיו יגעים בה יומם ולילה אומם לא תכבה למה שבטלו ישראל מן התורה שהיו יגעים בה יומם ולילה שאני בהם אינו כבה לעולם - Teavuires - gelesen werden. Indess liegt weder jener Fluss noch dieser See bei Rom.

Die ersten Anführungen des Tanchuma oder Jelamdenu [oder dessen Benutzung] finden sich bei [Kalir, R. Chananel, R. Nissim] R. Simeon a), R. Nathan, [dem Jalkut], Raschi b), R. Tobia c), R. Samuel ben Meir d). Seit der Mitte des zwölften Jahrhunderts sind die Berufungen auf dieses Werk häufig [dd)]. Die Verschiedenheit der Recensionen bezeugt bereits Raschi e); noch stärker aber Jalkut und Handschriften aus dem 13. f) und 14. g) Jahrhundert. Aus dem letzteren stammen, wie ich glaube, die erwähnten Zuthaten aus Scheelthoth [gg]), Vajikra rabba, Boraitha R. Elieser, so wie die Interpolationen in den letzten Abschnitten des Deuteronomiums. Auf Einschiebsel und Aenderungen im Jelamdenu haben bereits R. Joseph Kolon h), R. Asaria de' Rossi i), R. Esra ben

a) אכורומא בתנחומא (ורבי שמעון מצא בתנחומא (Cod. ms. Berolin. N. 122 [auch Breithaupt cod. 1]). Vgl. den Piut אילי הצדק (zum 7. Tage Pesach) desselben R. Simeon in den Worten הביע ובל הבא בירן mit Tanch. 22a unten; ferner הוו (נדרן אחר ferner) שבתי וראה וו (für den zweiten Neujahrstag) mit ib. 12 d.

b) Ausser [zu] dem Commentar zu den biblischen Büchern, auch zuweilen im Talmud, z. B. Sota 7b, Baba kama 92a, Aboda sara 54b; [sehr oft zu ב"ר (אכורש בתנחומא)]

c) l. l. עקב f. 69 d, נשא f. 39 d.

d) Zu Gen. 19, 24. Deut. 3, 23., Baba bathra f. 134a.

<sup>[</sup>dd) מורה נבוכים 2, 10.]

e) Zu Hiob 4, 12. 13 von einer Glosse: במדרש הנחומא מצאתי מולה במדרש הנחומא עולה (צו איי איי מולה); vgl. Tanch. 72b (wo בי הצא und שופטים Abschnitte hat, die in der Const. Ausg. fehlen).

f) s. R. Asaria de' Rossi l. l. c. 19 f. 86 a. cod. de Rossi 1240 und 405. Auch im pugio fidei, der hin und wieder (p. 594, 598, 611, 642) den Tanchuma unter dem Namen Midrasch anführt, werden Abweichungen sichtbar.

g) Cod. Uri 116. cod. Vatic. 34 (Genesis hat 77 Blatt, Exod. 41, Levit. 38, Num. 59, Deuteron., dessen letzte Parascha's fehlen, 18). cod. Vatic. 44 (die resp. Blattstärke ist: 76, 63, 55, 69, 24). cod. Uri 90. 2 codd. Oppenh. (p. 24, 200). cod. de Rossi 261 (vollständiger als die Edition). cod. der Hamburger Stadtbibliothek.

<sup>[</sup>gg] Aus Tanehama citirt schon המוְסֵר 'D 11 f. 102b die Scheeltha Tanchama 3b].

h) Rechtsgutachten Cremona 1557 N. 117 f. 90c: בספר מצאתין בספר אחר מיוחס גם כן למדרש תנחומא אחד מיוחס למדרש תנחומא אמנס בספר אחר מיוחס גם כן למדרש תנחומא במצא בו Die Stelle findet sich bei uns Debarim rabba f. 295c.

i) l. l. f. 86 a.

Isaak aus Fano a), Lonzano b) und neuere Autoren c) aufmerksam gemacht.

### Dreizehntes Capitel.

## Pesikta rabbathi.

Diese in zwei [1] Ausgaben d) vorhandene Hagada besteht aus

<sup>[1)</sup> l. drei.]

a) Der Vorredner [Ordner] und Glossator in der Ausgabe des Tanchuma, [Mantua 1563, 106 Bl. fol., wieder abgedruckt] Verona 1595, fol. 98 Bl. Er bemerkt, dass er nach 2 Handschriften verbessert habe, da in früheren Ausgaben der Midrasch zu den ersten drei Parascha's des 3. Buches Mose 'gefehlt, und dafür Abschnitte aus Pirke R. Elieser (f. 43a etc.] eingerückt worden; selbst das, was in jenen Ausgaben als Midrasch des Tanchuma gelte (f. 43 abc, 44 d bis 46 a, 47 c bis 48 b), sei fremdartig. Von dem bereits erwähnten Stücke in המוך (f. 68 c, ed. [Mantua 82 d] Verona 75 c) meldet er, dass es in den Codices fehle und nicht zu Tanchuma gehöre. Der Herausgeber der Frankfurter Edition hat dies verschwiegen und sagt blos, dass das Stück in der Venetianischen Ausgabe fehle, aber in der Prager und Veroneser sich finde.

b) s. מערוד f. 45 s. v. חנחומא

c) Vgl. Azulai שם הנרולים Th. 1 f. 48b, Th. 2 f. 49b N. 2, Rapoport רבינו נהן

d) Erste Ausgabe s. l. & a., ausser dem Titelblatte 74 Blatt in 4, jedes aus 4 Columnen zu 36 Reihen in rabbinischer Cursivschrift bestehend. Das sechzigste Blatt ist ין (statt בסיקתא רבתי. Der Titel lautet: בסיקתא רבתי. בשם ה' אשר העתיקו' חכמים ז"ל מאמרום עתיקין ותיקין נפלאים ונוראים אשר יצא מפי החנאים והאמוראים אשר זולתו מי ימצאים: והבאו לבית הרפוס האלוף התורני בר אוריון ובר אבוהן כבוד מהור"ר יצחק כ"ץ בן האלוף המופלא הגאון הגדול ר"ם ואב"ד כמהר"ר חיים אשר נודע בשערים שמו מזה כן מזה כן הנאון מהורר יצחק כ"ץ וצ"ל שהוא היה מצא הספר הלו בחוך גנוי אוצרות אצל שאר חבורים וכיאורים דברי אלקים חיים אשר ירד וצלל במים אדירים אביו הגאון הגדול מהרר חיים כ״ץ זצ"ל ועוד הוסיף שנית ידו להטיב עמנו והגיה אותו כפי הכרח הענין על פי חיפש ועיון רב לכן אתם הרבקים בה' אלקים קחו את זה בירכם ואל תחוסו על כספיכם כי ה' נתו לכם מטמון Demnach hat R. Isaak Cohen, Sohn des Rabbiners Chajim [ein Posener Rabbiner R. Chajim Cohen A. 1616 beim אמה (auch in רי חיים בר יצחק (41 a חינוך בית יהודה A. 1583], aus seines Vaters Bibliothek dies Buch herausgegeben und dabei die Correctur besorgt (nicht "gesammelt", wie Dassov de resurrectione, Vorrede S. 11 sagt). Dass diese Ausgabe in Prag erschienen, bezeugt der von dorther gebürtige Verfasser des und diese Angabe bestätigt der Einband des mir vorliegenden שמחי ישנים

48 — nicht numerirten — Abschnitten a), aus deren Ueberschriften und Anfängen man von den Bestandtheilen dieser Pesikta folgende, durch den Inhalt völlig gerechtfertigte, Uebersicht gewinnt. N. 1

Exemplars, der mit Blättern aus einem in Prag für das Jahr 416 (1656) gedruckten Calender beklebt ist, dessen Lettern dieselben als die in dem Buche gebrauchten sind. Ueberdies ist jener Calender von R. Simeon, dem Sohne des "grossen Gaon R. Chajim Cohen seligen Andenkens" angefertigt, so dass dieser Simeon vermuthlich ein Bruder des Herausgebers der Pesikta rabbathi war. Mithin würde diese Edition nur um wenige Jahre von dem Jahre 1656 entfernt sein; eine Vermuthung, die dadurch Gewicht erhält, dass R. Ruben Cohen, der um jene Zeit blühete, und von welchem schon A. 1660 ein Werk erschien, in zwei seiner Schriften (ילקום ראובני f. 34 c, עונג שבת f. 35 a), die Pesikta rabbathi nach der Blattseite anführt, an letzterer Stelle sogar mit der charakteristischen Angabe קר מיי עיב, [da hier Blatt 60 durch ני bezeichnet ist]. Zweite Ausgabe: Sklow 1806, 4, gleichfalls ziemlich uncorrect, mit einem kleinen - wenig brauchbaren - Verzeichnisse schwieriger Wörter. [Dritte Ausgabe Breslau 1831, 4, ausgestattet mit 6 Vorzügen. Der Verf. des Commentars Wolf b. Israel Isser berichtigte viele Stellen nach einer Handschrift Abrahams, des Sohnes Elia Wilna's.]

מ) בר"ח (f. 1a. 2) מומור (f. 1a. 2) מומור מישראל שברך על המזון בר"ח ביום השמיני נשיא (f. 2a unten. 3) שיר חנכת הבית לדוד ייר נר של חנוכה ויקח אליהו שתים עשרה אבנים. (f. 3a. 4) לבני מנשה י״ר גר של חנוכה ויהי ביום כלות משה (f. 5b. 5) ייר ראש חדש שחל להיית בחנוכה, f. 6b. ויהי המקריב ביום (f. 8c unten. 7) ותשלם כל המלאכה. ייר נר של חנוכה (6 והיה בעת ההיא אחפש את ירושלים בנרות י״ר מהו (f. 10a. 8 ,הראשון למנצח על הנגינות לדוד (f. 11 a. 9) שידליק אדם נר .... מן הגר של חנוכה יהודה וישראל רבים כחול אשר על (11 f. 12d. 11), פרשת כי תשא (דבים כחול אשר על (12 f. 12d. 11) פרשת זכור (f. 15d. 12), שפה. ילמדנו רביני מאימתי משמיעים על השקלים f. 18 a. 13) פרשת פרה, f. 20 c. 14) מני אפרים שרשם בעמלק, f. 22a (auch את קרבני (f. 25d. 16 פרשת החדש (f. 25d). את קרבני (genannt, f. 25d). את קרבני לחמי, f. 30 a. 17) פרשת מצות העומר (f. 31c. 18), ויהי בחצי הלילה (f. 30 a. 17), לחמי 19) פרעה, f. 34 b. עשר דברים, f. 34 c. 21), פרשת מתן חורה, f. 34 b. עשר דברים, f. 36a. 22) פרשת חניינא, f. 40a. 23) פרשת חניינא, f. 41c. 24) פרשת חניינא רבעייתא, f. 43c unten. 25) רברא שחיתאה, f. 45a. 26) הרעשר עשר העשר, f. 45 c. 27) שמעו דבר הי בית (f. 46 d oben. 28) ויהי בעת שסרחה הצאן נחמו (f. 48d. 29), קרשת איכה (f. 49d. 30), על נהרות בבל (f. 48d. 39), יעקב , נחמו עמי (ב. ה. 52 d. 32), האמר ציון עובני ה' (52 d. 33), החאמר ציון עובני ה' (52 d. 33), נולי מאוד בת ציון (53 d. 56d. 35), גילי מאוד בת ציון (53 d. 56d. 36), ילמדנן (f. 61b. 37) שוש אשיש (f. 62a. 38), קומי אורי (f. 62d. 39) ילמדנו דבר אל בני (f. 63 c. 40), פרשת הרנינו (f. 63 c. 41), רביני אם היתה קטטה ישראל לאמר באחד לחדש השביעי, f. 64a. 42) הקעו בחדש שופר, f. 66b. ערשת שובה (69 a. 45), פרשת חנה (f. 67 b. 44), פרשת וה' פקד את שרה (43), ל אשרי (f. 70d. 46) לדוד משכיל אשרי (f. 72b. 47), להוד משכיל אשרי לפנין del.], f. 72d. 48) מרשת אחרי מות f. 73c bis 74d. Zwischen gehört dem Neumondstage, N. 2 bis 8 dem Feste Chanuka, N. 9 a) entweder noch diesem Feste oder einem im Monate Thebeth einfallenden Busstage, N. 10 bis 15 sind für die 4 Parschioth-Sabbate, N. 16 bis 19 laufen mit den Pesikta's XIV bis XVII parallel, N. 20 bis 25 beziehen sich auf das Fest Schabuoth, das Fest der Gesetzgebung, N. 26 entspricht der Pesikta XIX. Mit N. 27 beginnen die Haftara's und zwar gehören N. 27 und 28 den durch die Pesikta's XX und XXI repräsentirten Haftara's, N. 29 und 30 dem Trauerfeste des Monats Ab, N. 31 bis 34 laufen mit den Pesikta's XXIII bis XXVI parallel, die beiden Nummern 35, 36 entsprechen der Pesikta XXVII, den beiden letzten Pesikta's, die folgenden Abschnitte 37 und 38. N. 39 b) bis 44 sind für das Neujahrsfest, N. 45 ist für den Sabbat nach diesem Feste, N. 46 für den Versöhnungstag oder die Busstage, N. 47 für dieselben oder auch das Fasten Gedalja, N. 48 endlich für das Versöhnungfest bestimmt. Die Pesikta rabbathi befolgt demnach, gleich der Pesikta, die Ordnung des jüdischen Jahres; daher entsprechen, hinsichtlich ihrer Beziehungen, die Nummern 2 bis 8 der Pesikta IX, die Nummern

N. 15 und 16 finden sich die Worte: סליק פרשת החדש אחרם; hieraus erhellt, dass die Section Korbani lachmi als Duplicat für die letzte der 4 Parschioth, d. i. für die Parascha התדש, ihren Platz in der Pesikta hatte, welches also die oben S. 191 angegebene Ordnung neuerdings bestätigt. Bei N. 18 ist statt העומר fehlerhaft מעומק gedruckt. Die Nummern 20 bis 25 haben auch die allgemeine Ueberschrift: עשרת הרברוה (d. i. Dekalog). Abschnitt 27 ist ohne merklichen Absatz - nur das Wort הלים findet sich - der vorhergehenden N. 26 angefügt; laut Inhalt gehört er der Haftara דברי ירמיהן. עמנה אחת אפיים מובחר ושוה לכל פנים: Vor N. 47 liest man noch die Worte die dem Abschreiber oder Herausgeber angehören, welcher damit sagen will, dass die nochmalige Behandlung dieser Thema's nur angenehm sein könne. מנה אחת אפיים מובחר Für: Vor-könne I.: N. 47 beginnt mit den Worten מנה אחת אפיים ושוה לכל פנים כד"א הוא ההיכל לפני יוזן ה' את שלתך הישלת דברים כלפי תעלה כר"א על השל ויוכרה ה' בר"ה נפקדה חנה, die in No. 44 gehören. Vgl. j. ברכות ברכות משחר ( ap. 9 ברכות השחר § 5]. Der wirkliche Anfang fehlt [vgl. unten S. 247 Ann. e].

a) Der Inhalt dieser Nummer betrifft das Gebet, der Schluss nimmt Bezug auf Salomo's Gebet bei der Tempelweihe.

b) Die Halacha der N. 39 bezieht sich zwar auf den Versöhnungstag, aber der Text der Hagada, die übrigens fast ganz fehlt, gehört der Lection des Neujahrsfestes, wie die Schlussworte (f. 63 c) und Mordechai (zu Joma) beweisen.

10 bis 38 den Pesikta's X bis XXIX ganz nach derselben Reihenfolge, endlich die Nummern 39 bis 48, mit denen die rabbathi endigt, den Pesikta's I bis IV. Offenbar hat die rabbathi einen andern Ausgangspunkt, nämlich statt des Neujahrs einen Neumond, welcher Abschnitt daher in der rabbathi neu auftritt, ohne Parallele in der Pesikta. Da dieser Neumond dem Chanuka-Feste vorangeht, so gehört er einem der beiden Monate Cheschvan und Kislev [aa)]. Der Monat Cheschvan tritt eine Woche nach dem Schlusse des Hüttenfestes ein und wird jedesmal an demselben Sabbat eingesegnet, welcher den Cyklus der pentateuchischen Lectionen eröffnet und daher Sabbat-Bereschith a) genannt wird. Es ist mithin sehr wahrscheinlich, dass die rabbathi diesen in der Pesikta übergangenen Sabbat als Ausgangspunkt gewählt hat, womit zugleich eine Ordnung der Sabbate, die der Reihefolge der Parascha's entspricht, angedeutet ist; natürlich mussten die den Festen des vorhergehenden Monats Tischri bestimmten Abschnitte, denen die 8 ersten Pesikta's correspondiren, nun von dem Anfange nach dem Ende der Sectionen verlegt werden, während alles übrige in der, beiden Werken gemeinschaftlichen, Reihefolge verblieb. Allein von jenen solchergestalt verlegten Sectionen, haben wir in der rabbathi nur noch diejenigen, welche die Busse- und Versöhnungzeit betreffen, mit den Pesikta's I bis IV correspondirend, während das Hütten-, das Beschluss- und das Thorafest, die in der Pesikta von 4 Sectionen (V bis VIII) repräsentirt werden, völlig leer ausgehen. Diesen hätten nothwendig Abschnitte der rabbathi gewidmet sein müssen, die hinter N. 48 folgen, und den Beschluss hätte ein Abschnitt Vesoth babracha — der Pesikta VIII parallel - gemacht, der zugleich den letzten Wochenabschnitt des Pentateuch dargestellt, und so einen vollkommen passenden Schluss, der, mit dem Neumond nach dem ersten Wochenabschnitte eröffnenden, Hagada gebildet haben würde. Ich weiss nicht, ob das Werk ur-

שבת תנוכה Aber שבת חנוכה ist auch Haftara von שבת חנוכה und במsammen, jedoch nicht nach בחבר רב עמרם, אי לנוי לנוי Sabb. Chanuka angegeben wird. (בא"בן 76.79 d), של רני ושמחי wird in Tosaf. Bab. bathra 86 citirt]

a) שבת בראשית.

sprünglich unvollendet geblieben oder erst späterhin auf diese Weise mangelhaft geworden ist. Es lassen sich für beide Ansichten einige Gründe vorbringen a).

Nächst der Pesikta, aus welcher ganze Sectionen oder grosse Stücke derselben aufgenommen worden, und von der die rabbathi gewissermaassen eine neue Redaction oder Umarbeitung sein sollte, hat der Verfasser auch aus Jelamdenu geschöpft. 28 Abschnitteb) beginnen mit der Jelamdenu-Formel und einer halachischen Einleitung, und der Uebergang in die Hagada geschieht regelmässig durch die Worte: "Also begann R. Tanchuma bar Abba" c). Nur der defecte Abschnitt 39 macht eine Ausnahme von dieser Regel. In dem 14. Abschnitt kommt sogar ein zwiefaches Jelamdenu vor. Mehrere dieser halachischen Introductionen finden wir theils in den Scheelthoth d), theils im Tanchuma e) wieder; die übrigen befanden sich höchstwahrscheinlich in dem Jelamdenu der Alten. Jener Zusammenhang zwischen den Jelamdenu's und den Vorträgen des R. Tanchuma ist ein neuer Beweis für die Identität des Jelamdenu und des Midrasch Tanchuma, und mit beiden finden sich in der rabbathi bedeutende Parallelstellen f). Ausserdem gewahrt

a) Es giebt keine Spuren von dem Vorhandensein der Succa-Sectionen in der Rabbathi; indess hat das Werk keinen gehörigen Schluss, und könnte also der Verlust des Restes dem Zustande der Handschrift beigemessen werden. Ganze Abschnitte fehlen übrigens in unserer rabbathi, s. unten S. 248. Vielleicht hat der Cyklus R. Cohana (s. oben S. 194) der Ordnung in der Pesikta rabbathi als Leittaden gedient. Vgl. unten S. 246.

b) N. 1 bis 14, 19, 26, 30, 32, 34, 39 bis 46, 48. Nicht mit dieser Introduction versehen sind 18 Abschnitte, nämlich N. 15 bis 18, 20 bis 25 (die Sectionen des Dekalogs), 28, 29, 31, 33, 35 bis 38 (die meisten der Haftara-Abschnitte). Von den Abschnitten 27 und 47 fehlt der Anfang; letzterer gehört wahrscheinlich auch zu den Jelamdenu's.

c) בר ר' אבא oder פתח רבי תנחומא בי רבי.

d) N. 3, vergl. Scheelth. N. 26 f. 8 c; N. 4, vergl. ib. das erste ברם

e) N. 3, vgl. Tanchuma לשא f. 63b; N. 5, vgl. ib. איךא 7c; N. 10, s. ib. וירא f. 34a; N. 43, s. ib. אירא 8 c.

f) Vgl. z. B. [Jelamdenu] Jalk. Thren. f. 168d mit rabbathi f. 53 c unten; ferner hinsichtlich unseres Tanchuma: Pesikta rabbathi 5 b (Tanch. 63 b), 6 c (ib. 62 d, ib. b unten), 6 d (ib. und ib. c), 7 ab (ib.), 7 d (ib. 61 d), 8 a (ib. 62 a, ib. b Mitte), 8 b (ib. 62 ed), 8 c (ib. 62 d, b, a unten). Schon aus

man grosse Aehnlichkeiten mit verschiedenen Stellen jüngerer Hagada's a), Spuren von der unmittelbaren Benutzung der Scheelthoth b), [des T. Soferim bb)] und in dem Vortrage deutliche Zeichen der Jugend c), so dass die Zeit der Abfassung sicher nicht vor der zweiten Hälfte des neunten Jahrhunderts [cc)] angesetzt werden darf, welches durch ein Zeugniss des Buches selbst d) auf das deutlichste bestätigt wird. Ueberhaupt nähert sich diese Hagada in jeder Beziehung dem Jelamdenu, steht aber der Pesikta, von der sie blos die Form und einen grossen Theil des Inhalts ange-

diesem Beispiele leuchtet ein, dass beide Hagada's nur stellenweise und in geänderter Reihenfolge der Materialien mit einander übereinstimmen, s. mehreres im folgenden Capitel bei Bamidbar rabba S. 259.

a) 2. B. f 3 bc (Midrasch Koheleth 115 d etc.), 8b etc. (Midr. Cantic. 22 c), 50 b etc. (Midr. Ps. 137 f. 47 d etc.). Vgl. die folgenden Capitel S. 259, 266.

b) Rabbathi f. 12 b oben (Scheelth. N. 54 f. 17 b unten).

<sup>[</sup>bb) No. 13 Anfang f. 20 c st. aus Tr. Soferim 14,5].

c) . . . . . י תוחומא (s. oben S. 235 Anmerk. a), כך ררש ר' תנחומא (קר בי תוחומא (קר

<sup>(</sup>cc) Merkwürdig ist, dass יר יעקכ בן יותי (aus No. 10) im 11. Jahrhunder קרים רביני עקב א angeführt wird; s. unten Ann. f., doch ist aber יעקב בר אוא יעקב בר בר אוא יעקב בר בר אוא יעקב בר בר אוא יעקב בר יותא יעקב בר יותא יעקב בר יותא יעקב ער אוא יידאי (סר. יותאי יעקב בר יותאי יעקב בר יותאי יעקב בר יותאי

d) f. 1 b: מאות ושבעים וחינו הרי שבוע הרי יובל הרי שבע מחרב בית חינו הרי שבוע ואחר) d. h. alle Bestimungen der Siebenzahl seien schon verstrichen, nicht blos 7 Jahre oder ein Jobel sei der Tempel zerstört, sondern schon länger als 777 Jahre; folglich schrieb der Autor nach A. 845. Die zweite Angabe ist offenbar ein Zusatz eines Lesers vom Jahre 1219, vielleicht des R. Elasar aus Worms, der dieser Pesikta sich häufig bedient.

nommen, sehr fern. Wahrscheinlich ist die Pesikta rabbathi ebenfalls in Europa verfasst, und zwar, wie ich glaube, in Griechenland a); dem R. Nathan ist sie unbekannt geblieben b). Die ersten Spuren ihrer Bekanntschaft trifft man bei Kalir c) und  $[^{1}$ )] R. Nissim d) [und R. Joseph Tob Elem e)]; namentlich aber gedenken ihrer zuerst Rasch if) und dessen Enkel R. Samuel g) und R. Jacob h). Bei den Alten wird die rabbathi unter den Namen Pesikta rabbathi i),

<sup>(1)</sup> del.].

a) Dies würde nämlich die Benutzung palästinischer Hagada's, des Jelamdenu, den Lusdruck במספניה (f. 56 a) und die Unbekanntschaft des R. Nathan mit diesem Werke erklären. [f. 45 c ed. Breslau. (Chalifen) בין כשהן כילופים.

b) In dem Text des R. Ascher zu Erubin Ende ist irrthümlich gesagt, dass im Aruch (אַנְשֵׁלֵּ) Pesikta rabbathi angezogen werde.

c) In dem Stücke או בכחב אשורים (zu dem Wochenfeste), ist der Inhalt des 21. Abschnitts (f. 37 und 38, vgl. Jalk Exod. f. 80 ed) fast wörflich angebracht; desgleichen in אלה הערות והוקים. In dem Klageliede או בכולאת wird die Parabel aus N. 27 (f. 48 ab, vgl. Jalk. Jerem. 300 f. 64 d) behandelt.

d) Ist nur wahrscheinlich. Bei Nachmanides zu Num. (בהעלתך) f. 111 b (עפו בתרוב במרוב 
<sup>(</sup>e) הילכות שם הלכות bei RGA. מה"רם No. 941 (t. 95 a unten: דרך עצל ונני s. die ניוחי עצל זה עשיו שנתעצל מתלמוד הורה וכו' s. die ganze Stelle Pesikta rab. f. 12 d unten.)

f) Zu Jes. 51, 14 (s. rabbathi N. 34 f. 58 a). [Bereschit rabba c. 10.]

g)s. R. Isaak Arama in עקרה N. 3 f. 8 d und vgl. rabbathi N. 21 f. 39 b unten.

h) In dem handschriftlichen Commentar zum Pentateuch aus dem 14. Jahrhundert, Ende במשפטים.

i) Raschi zu Jes. l. l., R. Eleasar in דְרָקְחָ \$. 201, 203, 215, 217, 225, 226, 233, 295, 296 Ende, 312, 469, Jaikut häufig. Statt רבחי heisst es bei Raschi zu Exod. 6, 14 הַנְרוּלְה (s. rabbathi N. 7 f. 10 d). Diese in neueren Ausgaben [z. B. ed. Nunnes Torres von ברחי ברחי וויים | eingeklammerte,

Pesikta a), Jelamdenu b), Midrasch c) citirt, welche Bezeich-

in einigen älteren, z. B. Vened. 1517 fol., ib. 1522, 4, ganz weggebliebene Stelle fand ich in einem Codex der hiesigen k. Bibliothek, auch hat sie die Erfurtsche Handschrift (Breithaupts Raschi Th. 1 p. 435). במאנו העורון במשורן f. 26 a).

a) Sehr häufig, z. B. Raschi zu II. Sam. 24, 9 (rabbathi f. 16 d, Jalk. Sam. f. 26 c; das dort vorkommende אנפוראות fehlt daher im Aruch); R. Samuel ben Meir bei עקרה l. l.; R. Jacob ben Meir (s. die vorhergehende Anmerkung); [R. Elieser b. Nathan No. 86 f. 30 b Anf. (deutlicher ms. Wolfenb. בססיקתא ist rab. No 18 f. 33 a); dessen Erklärung hat רוקה § 295 aufgenommen, nach welchem בהנות כהנות בהנות widr. kohel. Anf. f. 82 c citirt; R. Isak (Tos. Jebam, f. 816); R. Baruch (תרוכה in הלכות תפלין in הלכות תפלין in הלכות תפלין rab. 14, 4 a, 50 d ob.) ferner b. gegen Ende (rab. f. 29 d). R. Elasar in רוקה cf. 2 b: שולים ענוה עשתה עשתה עטרה לראשה עשתה ענוה שולים etc. Diese Stelle ist ursprünglich aus j. Sabb. 1, 3. Midr. Cant. f. 3 e und Tanchuma f. 1 a, ans welchem letzteren sie auch im Jalkut Prov. f. 141 d aufgenommen worden [auch Jalk, Ps. 870 Ende f. 124 d]; wahrscheinlich gehört sie der rabbathi, die f. 23 b lückenhaft scheint. Ferner f. 6 b unten, auch wahrscheinlich, vgl. Schemoth rabba f. 144 d oben); R. Simson (zu Maaser scheni c. 3 §. 10, zu Orla c. 3 §. 7); Tosafoth (Rosch haschana f. 25 a, vgl, rabbathi f. 66 b, Erubin f. 19 a, 96 a vgl. rabbathi f. 41 a, Jebamoth f. 16 b, vgl. rabbathi f. 8 c. Mitte, die daselbst defect ist [Ende des kleinen ומוריד חנוך בן ירד :מדרש ויושע שהוא ממטרון; dahingegen hat sich das Citat in Bamidbar rabba f. 249 c oben erhalten, vgl. Sohar בירושלמי) בל חמרא 96 b ב״ב 96 Col. 110); [Tos. בירושלמי) כל א (ובפסיקתא s. rab. 10 cf. Jalk. Cant. 181 b u. Aruch נבפסיקתא, Midr. Cant. 34 c. Sanh. 37 a.] Jalkut Sam. 89 f. 14 b; R. Zidkiahu in שבלי לקט 40 f. 20 b (vgl. rabbathi f. 12 b); R. Jesaia Trani zu Megilla c, 3 gegen Ende; Mordechai in den kleinen Halachoth f. 144 b. N. 1302, R. Ascher in Hilchoth Sefer Thora, Hagahoth Maimonioth המלין e. 1 §. 19 (alle drei Autoren citiren dieselbe Stelle, [die schon bei R. Baruch] s. rabbathi f. 39 d); ein Ungenannter in dem erwähnten handschriftlichen Commentar in יתרו ויתרו נדול (vgl. rab. f. 40 b); Zusätze zum Tanchuma האונן f. 86 a (s. rabbathi f. 34 d, 35 a); Abudraham f. 74 c (s. rabbathi f, 9 b), R. Nissim ben Ruben zu Alfasi Rosch haschana cap. 1 (s. das Ausführlichere unten S. 247); R. Samuel Schlettstadt (in den Anmerkungen zu Mordechai f. 184 d N. 884); Abravanel ישועות משיחן f. 42 d etc. [vgl. נחלח c. 5 f. 66 b unten, 68 a d]; R. Juda Claz in מכוס cap. 4 Signatur 7, Blatt 8 a (s. rabbathi f. 9 b); R. Joseph ben Binjamin Samega (מקראי קרשי f. 48 b). Vielleicht hat man oft die Sectionen der Pesikta der rabbathi einverleibt, und dies Werk konnte daher schlechthin Pesikta genannt werden.

b) Vielleicht [Jalk, Thren. 168 d unten (s. oben S. 243 Anm. d) und] Tosafoth Megilla f. 23 a: בילמרנו רחעוכה. Vgl. cod. de Rossi 1240, woselbst der Abschreiber das Werk "Jelamdenu" benannt hat, offenbar nach den Anfangsworten. [Ferner in 1987] Th. 1 § 531, 532, 578]

c) R. Isaak bei Tosaf. Sabb. 49 a [כאלישע] (s. Pes. rabb. f. 40 c.); Jalk.

nungsarten, zumal für spätere Autoren, nicht wenig zu der, in Angelegenheiten der Pesikta herrschenden, Verwirrung beigetragen haben. Auch einzelne Abschnitte werden bald Pesikta a), bald Midrasch b), am häufigsten aber Parascha c), genannt. Die äussere Eintheilung und Beschaffenheit der rabbathi scheint, so weit unsere Geschichtsquellen hinaufreichen, dieselbe gewesen zu sein d). Schon R. Elasar aus Worms e), der vor 600 Jahren blühete, kannte den ersten Abschnitt als den Anfang der rabbathi; die Reihefolge des 10. und des 11. Abschnitts bezeugen [R. Isak und] R. Simson f) (A. 1200); mehrerer anderen Nummern ge-

Reg. f. 28 c oben, Jes. 59 b; Tosafoth Sabb. 87 b [אורתר] (s. Pes. rab. f. 82 b); Hagaboth Ascheri zu Sabb. c. 4 N. 6. [Merkwürdig ist בהנרת אמוראים Raschi II. Sam. 24, 9 (cf. rabb. f. 16 d)].

מ) R. Elasar in רוקח § 234, ib. f. 3 d.

b) R. Elasar I. I. §. 18, 206. בל בו \$. 20 f. 12 d. Vgl. במתנות כהנה בש Beresch. rab. f. 62 c unten [מרורי רוי bei במדרש] (s. לקום ראובני f. 7 b cf. Pesikta rabb f. 34 d ff.)].

c) s. S. 247 die Anmerkungen b und c.

d) Ohne Zweifel würde ich dies durch den erwähnten de Rossischen cod. 1240, der schon A. 1270 geschrieben worden, erhärten können, wenn dessen Besitzer nicht so befangen und unzulänglich darüber hätte berichten wollen. Seiner Beschreibung nach enthält die Pesikta dieser Handschrift 45 Sectionen: indess sei zwischen der 8. und 9. eine eingefügt, welche mit den Worten anfange; למנצח על ננינות לדוד שמעה אלהים רנתי. Dies ist offenbar unsere neunte, folglich sind es schon 46. Zwischen der 17. und 18. Nummer befinde sich Midr. Canticum, also nach unserer Berechnung vor der Section ויהי בשלח, welches vollkommen mit der üblichen Lesung des hohen Liedes zwischen dem und 7. Tage Pesach stimmt. Waren die Nummern 27 und 47 dort gleichfalls mangelhaft und deshalb übersehen worden, so kommen unsere 48 Sectionen vollständig zusammen. Noch zwei seien den 45 hinzugefügt: eine aus Midrasch rabba (אמנר), die andre ביום שמיני überschrieben. Ich halte diese für die Pesikta's V und VII, wenn nicht gar für V bis VII, welche das Hüttenund das Beschlussfest betreffen. Demnach wäre es wohl denkbar, dass man die rabbathi durch die Pesikta ergänzt und bis zur Parascha Vesoth habracha (s. oben S 197, 242) erweitert habe. Die Anfänge der ersten drei von de Rossi angegebenen Abschnitte sind den unsrigen gleich.

e) In דוקח § 228, 229 (vgl. rabbathi f. 1 ab).

f) [Ersterer Tos. Jebamoth f. 81b, letzterer] zu Orla 3,7 (und daraus bei Tosafoth Sebachim f. 72b): אחר רבים אחר וישראל רבים אחר פרשה בפרשה בפרשה כי השא

denken verschiedene Autoren a). Der Inhalt aber war weit vollständiger; nicht blos beweisen dies die Lücken unserer Recension, sondern verschiedene Citate und Fragmente b); namentlich müssen

a) Die 3 ersten Abschnitte bereits im Cod, de Rossi |die erste unter der Benennung פירוש הרובות in פרשת in פירוש ms. gegen Ende zu אך בך לדל מעוז ; die Halacha des 3. Abschnitts citirt Mordechai zu Sabbat c. 2 (f. 9b, 151d); die sechste Section nennt [כל בו f. 26d und] כל בו (§ 20 f. 12d: בפסיקתא במדרש וחשלם כל המלאכה, vgl. rabbathi f. 9b), ferner eine Glosse הלכות תפלה ms. zu Chanuka und] in Schemoth rabba [c. 29] c. 11 f. 127d (המלאכה); von den Nummern 9, 10, 11 ist in den vorhergehenden Anmerkungen die Rede gewesen; die Stellung der 18. und 19. Nummer bezeugt der erwähnte Codex; die Abschnitte 20 bis 25 citiren Glossen zu Tanchuma f. 28b unten (בעשרת) und zu Schemoth rabba (vom 22. spricht) und zu Schemoth rabba (vom 22. spricht Bechai עשר הרברות ברבורג) שבועה v. כר הקמת f. 144d (כמו שכתוב בעשרת הדברות); des 21. Abschnitts gedenkt R. Elasar l. l. f. 3d (בפסיקתא אנכי הי אלהיך nach der, rabbathi f. 36c befindlichen, Introduction so genannt); [l. auch אַ תניא § 46 f. 107 b zweimal, שירוש קרובות ms. zu צער בערק aber] den 26, nennen R. Simson (zu Maaser scheni c. 3 § 10) und R. Elasar (l. l. § 469), beide unter dem Ausdruck: Parascha; letzterer citirt auch (l. l. § 215) den 36. Abschnitt, desgleichen (ib. § 234) den 37., häufig auch (ib. § 18, 206, 214, 215, 217, 218) den 40sten unter dem Namen כבסיקתא רבתי :dessen Halacha er namentlich anführt (§ 203 מדרש הרנינו etc.), vgl. Raschi zu בפרשת הרנינו ילמדנו רביני שופר שניקב וסתמו מהו Beresch. rab. c. 56 [meint mit מ' הרנינן No. 44, ebenso ib. c. 42 (שאין לך) כל שביל ושביל בסדום שלא היו בו שבעה מיני אילנות זה למעלה מזה שהיה ובהרנינן obwohl die Stelle bei uns fehlt; auch ib. c. 55 ובהרנינן מפורש]; auf N. 41 verweiset eine Glosse in rabbathi f. 67 c; von dem 42. Abschnitte ist in Tosafoth Rosch haschana f. 25a die Rede. Den 47. macht R. Nissim zu Rosch haschana c. 1 (Alfasi f. 207b) in folgender Stelle namhaft: נרסינו בפסיקתא בשם רבי אליעור בפרשת דרשו ה' בהמצאו דתניא בכ"ה באלול נברא העולם .... נמצא אומר בראש השנה נברא אדם הראשון שעה ראשונה עלה במחשבה .... בדימום אמר לו הקרוש ב"ה זה סימן לבניך כשם שעמדן לפני בדין זה [wird citirt von Moses Provencale in מיע) השנה (נ. 189b)]. Die angeführte Stelle liest man fast wörtlich in der ersten Section der Pesikta und in der 47. der rabbathi; da jene aber nicht Dirschu heisst, letztere hingegen, nach Inhalt und Stellung, dieser Haftara entspricht, zumal da die Bussetage (vgl. oben S. 203 Pesikta II.) wirklich, nach Inhalt dieser Hagada, am 25. Elul bereits angefangen wurden (s. R. Nissim l. l.): so müssen wir dieselbe als die Section Dirschu anerkennen. Des 48. Abschnitts endlich thut eine Interpolation in der rabbathi selber (f. 1a) Erwähnung.

b) Vgl. die verschiedenen bereits citirten Stellen aus Rokeach, Tosafoth, auch einige Auszüge im Jalkut (Cant. 176b Mitte, Ps. f. 102a Zeile 17-4 v. u., Jerem. § 326 Anf.), die einem Fragment aus rabbathi einverleibt sind; vgl. die folgenden Anmerkungen und unten Cap. 18.

ganze Stücke, die gegenwärtig im Midrasch Canticum a) sich finden, und ein beträchtlicher Theil der dem Eliahu sutta angefügten Capitel b) der rabbathi einverleibt gewesen sein, wie sowohl aus der inneren Beschaffenheit jener Hagada's als aus bestimmten Anführungen hervorgeht c). Ohne die Oekonomie des Werkes zu stören, konnten jene Fragmente da Platz gefunden haben, wo wir jetzt Abkürzungen oder Auszüge wahrnehmen; die neuen Abschnitte aber waren ohne Zweifel Duplicate, wie wir dergleichen für manche

a) f. 4cd, 6, 7, an welchen Stellen sich die Auszüge finden, die Jalkut (Reg. 175 f. 28a, Chron. 1082 f. 161 cd, Cant. Anf., ib. f. 175b unten, 182 a unten) aus Pesikta rabbathi mittheilt. Gehörten diese Fragmente etwa zu N. 14 f. 23b? Siehe auch Tos. Erubin 19a.

b) Die bereits oben (S. 116) als nicht zu Eliahu sutta gehörig erwähnten letzten 7 Capitel dieses Buches, verrathen sich durch Manier und Ausdruck (z. B. . . . י אליעור ואמר זהו שנאמר ברוח הקרש על ידי als Zeitpartikel, אמרן רבוחינו c. 19 f. 46 b, 47 b, mehrere רבר אחר, namentlich aber durch Tendenz und Inhalt, als der Pesikta rabbathi verwandt und zum Theil ihr nachgebildet. Cap. 19 verbreitet sich über das Gericht über Amalek, Cap. 20 (nach den Anzeigen in der Vorrede des [R.] Samuel Heida f. 1 [und später durch Einblick in die erste Ausgabe f. 6 ab-65 a bestätigt]) über das letzte Gericht, die neue Welt, die Erörterung zwischen Gott und den Bösen, die Mahlzeit vom Leviathan, die Seligkeit der Frommen durch das Studium des Gesetzes und den Messias [l. die Befreiung des Bösen aus der Hölle (es ist aber nicht grösser als das 21ste)]. Mir scheinen diese beiden Capitel hinter N. 36 der rabbathi ihren Platz gehabt zu haben. Die ersten 7 Reihen des 21, Cap. (f. 49 a) sind dem Anfang des 37. Abschnittes (קומי gleich; was aber in rabbathi Messias ist, wird in Eliahu sutta das Urlicht. Die hierauf folgende Darstellung der Verherrlichung Gottes findet sich im Jalkut (Jes. 360 f. 57a), zwar ohne eigene Quelle, aber den Auszügen aus der gedachten Nummer der rabbathi dicht anschliessend. Vermuthlich hat dieses Capitel hinter dieser Nummer gestanden. Die Cap. 22 und 23, die von der Busse und insonderheit dem Versöhnungstage (f. 52b, 55a) sprechen, fanden sich vielleicht vor N. 39. Die Cap. 24 (vom Tode) und 25 (von Abrahams Thaten) entfernen sich von dem Inhalt der Pesikta, auch ist der Ton in den übrigen wohl nicht ganz jenem Werke gleich, daher ich sie für theilweise spätere Bereicherungen ansehe.

Parascha's bereits in der gegenwärtigen rabbathi besitzen. Der gedruckte Text hat Lücken und Abkürzungen a), Zusätze b), Glossen c) und eine unendliche Zahl von Druckfehlern; letzteren wird einigermassen durch die, den grössten Theil der Abschnitte umfassenden, Auszüge beim Jalkut d) abgeholfen. Der Gebrauch der rabbathi ist seit dem zwölften Säculum bei italienischen, fran-

a) f. 1a wird auf N. 48, f. 8b auf Midrasch Canticum, f. 33a auf Vajikra rabba, f. 67b auf N. 41 verwiesen; f. 43a unten ist mehreres ausgelassen. Vielleicht war auch N. 40 (מַררַשְׁ הַרְנַיְבֶּי) ursprünglich größer.

b) N. 47 f. 73b Zeile א רוכה הוכה הוא הי בשמחה בשה Ende des Abschnitts gehört nicht der rabbathi, sondern dem Midrasch Konen (s. oben S. 169) [oder gar den הרכלות האובני בי סרקי היכלות f. 101ab)] an. Von der zweiten Angabe des Zeitalters in N. 1 ist schon (S. 244) gesprochen worden.

c) f. 37c Mitte: שלשון לען "milliard auf französisch". f. 44b unten: Glosse, eine Leseart im jerus. Talmud betreffend.

d) N. 1 (Jalkut Ps. 741 f. 104c, 874 f. 125 d, Jerem. 300 f. 64 d Mitte), 2 (Ps. 781 f. 109 c), 3 (Kohel, f. 190 a, 189 d. Hosea f. 77 a Zeile 15 bis 13 v. u.), 4 (Reg. 209 f. 32 d, Jes. 371 f. 58 d, 370 f. 58 d), 5 (Cant. f. 179 d oben, Jerem. 306 f. 65 c), 6 (Sam. 144 f. 21 c, Ps. 862 f. 122 d, Reg. 186 f. 30 a), 7 (Sam. 111 f. 16 b, Prov. f. 139 c), 8 (Zephan. 567 f. 84 b, Ps. 878 f. 127 a), 9 Ps. 723 f. 102 a, 627 f. 90 d), 10 (Cant. f. 181 b), 11 (Cant. f. 181 a, Num. 764 f. 239 c, Jes. 319 f. 51 b, Dan. 1060 f. 155 c unten, Sam. 165 f. 12 bc, Hosea 517 f. 75c, Reg. 175 Ende, 176 f. 28a), 12 (Hiob f. 149c, Jud. 51 f. 10a, Jes. 358 f. 52 a, Ps. 827 f. 115 b), 13 (Jud. 50 f. 9 d), 14 (Reg. 173 f. 27 d, 178 f. 28 c oben), 17 (Prov. f. 146 a zwei Reihen), 21 (Ps. 720 f. 101 c, 815 f. 113d, 816 ib., 796 f. 111 b, Exod. \*286 f. 80 c), 22 (Ex. 293 f. 81 d, es wird auf die rabbathi blos verwiesen), 23 (Ps. 888 f. 129 d, 8 Reihen, Hiob 906 f. 149 a), 24 (Prov. f. 132 b unten, Ps. 808 f. 112 d, Hiob 922 f. 153 d), 25 (Hiob 905 f. 148 d), 26 (Reg. 221 f. 34 a, Prov. f. 132 c Z. 7), 27 (Jerem. 262 f. 60 a, Zephan. 566 f. 84a, Jerem. 326 f. 67c oben, 308 f. 65d, 326 f. 67c M., 300 f. 64d, Ps. 884 f. 128 d unten, Reg. 249 f. 39 b, Jerem. 293 f. 64 a), 29 (Ps. f. 128 d Z. 3 v. u.), 32 (Jerem. 276 f. 61 d, Jes. 332 f. 52 c, Ps. f. 129 a Z. 18 bis 13 v. u., f. 93 b, Jes. f. 52 bc), 34 (Jes. 273 f. 42 d, 336 f. 53 b, 5 Reihen, Ezech. 370 f. 72 d [Jes. 308 f. 49a]), 35 (Jes. 364 f. 57 d), 36 (Zachar. 569 f. 85 a, Dan. 1062 f. 156 a, Jes. 337 f. 53 c), 37 (Jes. 359, 360 f. 56 c etc.), 38 (Jerem, 315 f. 66 c, Cant. f. 179 c unten), 40 (Zachar. 578 f. 86 b, Ps. 831 f. 115 d und 116a), 41 (Ps. 877 f. 127a, Jes. 319 f. 51 b, 256 f. 40 c, Cant. 988 f. 179 a, Ps. 831 f. 116 a), 44 (Sam. 78 f. 13 a, 89 f. 14 b, 77 f. 12 d), 45 (Hosea 531 f. 77 c, 532 Anf. ib.), 46 (Ps. 718 f. 101 a bis ib. b Zeile 14), 48 (Hiob 908 f. 150 c). Die Stellen des Jalkut sind nach ihrem Platze in der Pes. rabbathi aufgezählt.

zösischen und deutschen Juden häufig a); den spanischen b) ist sie fast unbekannt geblieben; verschiedenen Autoren des 16. Jahrhunderts c) war sie nur aus dem Jalkut zugänglich, und selbst in neuerer Zeit war die rabbathi nicht sehr verbreitet d) und ist namentlich J. B. de Rossi e) völlig unbekannt gewesen.

# Vierzehntes Capitel.

# Die übrigen pentateuchischen Midraschim.

Jetzt erst nach dem Umwege über Pesikta, Jelamdenu und Pesikta rabbathi, ist es uns vergönnt, wieder zu den pentateu-

a) s. oben S. 245 bis 247.

b) Erst die Nachfolger des R. Ascher und seiner Söhne, die aus Deutschland nach Toledo kamen, nämlich Abudraham und R. Nissim citiren die Pesikta rabbathi, und vermuthlich nach deutschen oder französischen Autoritäten. Dass mehrere spanische Schriftsteller des 15. Säculums nie etwas von ihr gehört hatten, bezeugt Abravanel (ישועות משיחן f. 42d, 43).

c) R. Levi ben Chabib (R. G. A. Venedig 1565, N. 144 f. 253 d), der die oben (S. 247) erwähnte Stelle des R. Nissim nacheitirt, bedient sich des Ausdrucks בפרק דרשן; R. Isaak Adarbi (בברק דרשן Salonichi 1580, N. 7 f. 23c) citirt Pesikta, meint aber rabbathi, und schreibt dem Jalkut (Reg. f. 29c) nach; R. Asaria de' Rossi (Meor enajim c. 19 f. 85b Mitte und unten; vgl. c. 45 f. 146 a) hatte die rabbathi selbst vermuthlich nie gesehen; R. Gedalja Jachia, Verfasser des Schalscheleth, kennt sie nicht; R. Salomo Duran (מפארם) Ven. bei Sanete, f. 61b, 62a, 64b) führt nur Stellen aus Jalkut an.

d) Die oben S. 249 erwähnte Stelle der Tosafoth Sabb. citirt R. Isaak Lamperonti [l. Lampronti] (פחד יצחס Buchstabe 🔉 f. 82 c) folgendermaassen: ריש בפסיקתא דרבי ישמעאל בן אלישע. Hier hat man also durch Weglassung des Wortes במעשה [s. oben S. 249 Anm. a] eine neue Pesikta geschaffen. Etwas ähnliches ist R. J. S. Reggio (התורה והפילוסופיא, Wien 1827, Seite 81 Anmerk.) begegnet, indem er aus den beiden im Jalkut (Ps. f. 102a § 723) befindlichen Worten כווף דבר, die der rabbathi gehören (s. f. 8b unten), den Namen einer eigenen Hagada machte. Die meisten neueren jüdischen Schriftsteller haben die rabbathi für die Pesikta R. Cohana gehalten.

e) Er spricht zwar von ihr und besass sie sogar selbst (cod. 1240); allein er kannte sie so wenig, dass er sie für das Werk des R. Tobia hielt und sich wunderte, dass seine Handschrift so ganz und gar von dem gedruckten Texte (jenes von ihm für die rabbathi angesehenen Tobianischen Werkes) abweiche.

chischen Rabboth zurückzukehren, von denen wir nur die Hagada's zum ersten und zum dritten Buche Mose unserer Betrachtung unterzogen hatten. Wir machen mit dem fünften Buche den Anfang. Der Midrasch zu diesem Theile des Pentateuch, Debarim rabba genannt, enthält, nach dem ersten Anscheine zu urtheilen, fortlaufende Betrachtungen über den Inhalt des Textes; allein einige Aufmerksamkeit lehrt, dass derselbe aus 27 ziemlich gleich grossen Abschnitten a) — die jedoch im Druck nicht bemerklich gemacht sind — zusammengesetzt ist.

Ein jeder Abschnitt führt, gleich der Hagada des Jelamdenu und Vajikra rabba nur einen bestimmten Text aus, und zwar wie in Tanchuma und Pesikta rabbathi durch mannigfaltige Variationen. Den Eingang bildet eine Halacha, die nur darin von den Jelamdenu's sich unterscheidet, dass nicht יכורנו השלים sondern das Wort של b) sie eröffnet. Der Uebergang zur Hagada geschieht mittelst der Formel השלים, deren nur ein einziger Abschnitt e) entbehrt. Die meisten Abschnitte sind mit einem die Erlösung betreffenden Schlusse versehen d), ganz wie die Vorträge im Tanchuma. Nächst dem Umstande, dass dieser Midrasch aus dem jerus. Talmud, Bereschith rabba und Vajikra rabba excerpirt, bietet er auch starke Parallelen mit den Hagada's zum hohen Liede, Koheleth und den Psalmen dar, und fünf seiner Halacha's sind auch im Tanchuma befindlich e). Wenn der Verfasser auch nicht aus den Werken des letztgenannten geschöpft hat [ee], so

מ) בררים (1 ל. 285 c, 2) 286 b, 3) 287 a, 4) 287 c; ארחדנן (1 ל. 285 c, 2) 286 b, 3) 287 a, 4) 287 c; ארחדנן (1 ל. 289 a, 7) 289 c, 8) 290 b, 9) 291 a; ארקר: 10) 291 d, 11) 292 c, 12) 293 a; ראה (12) 294 a, 14) 294 c; ווערםים (15) 295 b, 16) 295 d, 17) 296 b; ארקר: 12) 296 d, 19) 297 b; ארקר: 20) 298 a, 21) 298 c; ארקר: 22) 299 a, 23) 299 b; ארקר: 24) 300 a; ארקר: 25) 300 c; ארקר: 26) 301 a, 27) 301 d.

b) z. B. f. 287a: הלכה אב מישראל זהיר זהיר זהיר שהוא הלכה הלכה הלכה שהוא זהיר בכיבוד שהוא

c) Der 27ste, s. f. 301 d.

d) Nämlich die Nummern 1 bis 4, 8, 10 bis 12, 14 bis 16, 18, 19, 21, 24, 25.

c) Die Nummern 17 (f. 296b, s. Tanch. יוקר, 40d), 20 (f. 298a, s. ib. יוקר, 17e), 21 (f. 298c, s. ib. בי השא 37a), 25 (f. 300c, s. ib. ירבר, 27d), 26 (f. 301a, s. ib. אוקרא 11d).

<sup>[</sup>ee) Was wir Debar. rabba f. 300d (Jalk. Deut. f. 305c) lesen: ירעתי את

weisen ihm doch Sprache und Darstellungsart a) eine Stelle unter den späteren Bearbeitern der Hagada an. Einige Ausdrücke sind ihm eigenthümlich b). Vielleicht ist die Epoche des Jahres 900 der Wahrheit am nächsten; über sein Vaterland habe ich nichts ermittelt c). R. Nathan war dieser Midrasch nicht bekannt, ob Raschi, ist sehr zu bezweifeln d). [Jalkut hat Auszüge]; die ersten sicheren Anführungen datiren von der Mitte [1]] des 12. [2]] Säculums e), und zwar eitiren die Aelteren:

<sup>[1]</sup> l. vom Anfang. 2) l. 13.]

a) z. B. יחברך שמו של הקיבה (290 a), מדור רבורוען (290 a), an Tana debe Elialu erinnernde lange Bibelstellen (293 cd, 295 a), אין לו אח (291b, auf Christenthum zielend), יניפולין (Neapolis, bei den Alten Siehem, 292b), oft בו מודר ביונן און מודר ביונן מודר attere aramäische Erzählungen werden übersetzt (296 d, vgl. Vajikra rabba f. 175 ab) oder modernisirt (294 d, vgl. Vajikra rabba f. 176 ab) variationen oder אין sind äusserst häufig. Vgl. auch Rapoport ביינן בון בון אחשר 44.

b) סכולה, bei den Aelteren: Serach (301 d); פֿרסעדוּקְעמ (290 d, 291 a), peregrita (290 b), אספליאות (298 a), פרס וקלאונה (300 d), woffir Musaphia forum et colonia liest, vielleicht muss פרוקנסולאה (proconsul) emendirt werden.

c) עיר מצור זו רומי (287b) beweist wenigstens nichts für Rom.

e) R. Simson zu Maaser scheni 3, 10. R. Elasar קראָר § 320 f. 56 d, R. Moses mikozzi [del.] במרנ Gebot 18 f. 100 a, Tosafoth Sebachim f. 59 b, Nachmanides Deuter. [מערפתים] f. 144 d, Jalkut [Gen. 20 d, 22 d. Ex. 52 b, 69 d, 79 d, 109 d (הַלְבֶּהָין)] Deut. 258 e, 259 d, 260 c, 261 bd, 262 b, 264 b etc. [Sam. 26 a, Jes. 40 c]. Vgl. auch pugio fidei p. 261, 382, 777. [ערבתית] I f. 15 a (schon bei מַרְּמָבֶרִין).]

Ausdruck: מדרש דכרים שמים ward erst später gebräuchlich. Der heutige Text, der hie und da defect scheint, hat sowohl Abkürzungen a) als Zusätze b).

Aus einer zweiten, anderweitig nicht bekannten, Hagada des Deuteronomiums, Debarim suttac) genannt, findet man einige 20 Fragmente im Jalkutd). Sie sind hebräisch abgefasst, reich an Parabeln, setzen, wie schon aus der Benennung hervorgeht, Debarim rabba vorause) und haben deutliche [1] Merkmale der Jugendf).

Bevor wir jetzt zu den Midraschim des zweiten und des vierten Buches übergehen, haben wir noch eine Schuld an den des ersten abzutragen. Es sind die letzten fünf Capitel des Bereschith rabba, den Abschnitt Vaichi umfassend, von uns bei der Beschreibung dieser Hagada übergangen worden, weil es mit diesem Theile des Bereschith rabba eine eigene Bewandtniss hat. Fast Alles daran ist anders als in den übrigen Parascha's: die Anfänge g), die Ausdrücke, die Darstellung h). Nächst Wiederholungen

<sup>[1]</sup> l. sichere.]

a) In dem 22. Abschnitt fehlt die Hagada; Abkürzungen trifft man: 291d oben (aus der Pesikta XXIX), ib. Mitte, 292 a oben, 294 b (aus Midr. Koheleth), ib. c Mitte, 295 a oben, ib. unt., 296 d oben (aus Vajikra rabba).

b) Von den Zusätzen aus מדרש פטירת משה s. oben S. 146. Eine Glosse im Texte ist 290b, Zeile 10.

c) דברים וומא, das kleine Debarim.

d) Exol. 64 b, 100 b. Levit. 186 b (ist dieselbe Stelle als Exol. 64 b). Num. 239 b, 247 c. Deuter. 261 a, 262 ac, 265 b, 266 a, 279 c, 283 b, 285 b, 288 b, 295 a, 300 b, 302 a, 303 a, 305 a, 310 a (drei Stellen), ib. cd, 311 b, 313 acd.

e) Vergl. auch Jaik. Deuter. 262 ac mit Debarim rabba 288 b.

ק) Jalk. Nun. 247 c setzt Masora voraus; Deut. 266 a: יהי שכו של כולך. ibid. 302 a wird erzählt, dass die Priester versprechen mussten, Niemanden an der Lesung des Gesetzes zu hindern, welches eine Verurtheilung der päbstlichen Bibelverbote zu sein scheint. Exod. 64 b von den Motiven der Proselyten, vergl. Tana debe Eliahu c. 29 f. 153.

<sup>9)</sup> Cap. 96: שומי מקר מברים למה פרשה זו סחומה מכל מצרים על הפרשיות של הורה אלא כיון שנפטר אבינו יעקב התחילה שעבוד מצרים על הפרשיות איר עזריה בשעה שבירך יעקב אבינו את :97 : ושראל אין את או את היא קרא לאלהים עליון בראש השנה :98 : יוסף :99 : אקרא לאלהים עליון בראש השנה :98 : מלמה תרצדון הרים נכנונים רכי יוסי הגלילי ורבי עקיבא דעו כי ה' יהודה בר סימון ורבי אחא האלהים ר' יהודה בר סימון ורבי אחא

h) אמרן חכמים (107d), אמרן רבותינן (108a), die vielen רבר אחר (c. 96),

aus Bereschith rabba a), finden sich doppelte Recensionen b) und ein beträchtlicher Theil des Inhalts stimmt mit Tanchuma überein c). Noch mehr! Es giebt ein zweites Bereschith rabba zu der Parascha Vaichi d), dessen Jugend e) und Abhängigkeit von Tanchuma f) noch deutlicher hervortritt, so dass wir, wenigstens was den Segen Jakobs anbelangt, den Tanchuma mitgezählt, vier verschiedene, jedoch in verwandter Beziehung zu einander stehende Hagada's besitzen. Aus den Zeugnissen der Alten geht hervor, dass sie von allen Kenntniss gehabt haben g); fast aber sollte man

die Uebersetzung in's Hebräische (108 a unten, vgl. j. Kilajim c. 9 gegen Ende; ib. b vergl. Beresch. rab. f. 36 c).

a) Vgl. c. 97 f. 108 c oben mit ib. f. 23 d, 103 d 'C) mit 9 a und 94 a, 109 a 'γ mit 90 b. Auch ist 108 b Auszug aus 113 b [d c. 100].

b) Ganze Stücke, durch לישנא אחרינא bezeichnet, s. 112 d, 115 c. Ueberdies ist c. 98 fast nur ein Auszug aus c. 99.

c) c. 96 (Tanch. 17 ab), c. 98 f. 109 a (ib. 17 d Mitte), 109 b ob. und לקרית שמע (ib. oben und unten), c. 99 f. 112 d (ib. 17 d bis 18 b Mitte), c 100 f. 113 c, 114 b, 115 d (ib. 18 d oben).

d) שיטה חדשה לבראשית רבה על ברכת יעקב אבינו לבניו Venedig 1602, Hamburg 1782 (hinter משפטי שבועות und משכטר des R. Hai Gaon [ed. Vened. f. 48 a bis 51 a  $6\frac{1}{2}$  S.; ed. Hamb.], f. 41 b bis 43 b, 5 Quartseiten stark), anfangend: יעקר א לא ויקרא צריך קרא לומר אלא ויקרא בניו לא היה צריך קרא לומר אלא ויקרא. עשו למה שהוא גדול עשו למה שהוא גדול

e) Die Sprache ist hebräisch, der Inhalt fast nur Excerpte, der Stil (42a, 43a) den späteren Midraschim zu vergleichen (s. unten). Vgl. ferner משה משם מרבר ב (42a), וו היא שנאמרה בר״הק ע״י איוב (42a), וו היא שנאמרה בר״הק ע״י איוב (42a), וו היא שנאמרה בר״הק ע״י איוב (43b). אר״ול (41b unten, 42b, 43a), ענין אחרת (43b).

g) Jalkut Jos. 5 a [z. Theil auch Gen. 49 a] hat ein Fragment aus Bereschit rabba, das in unserer Edition fehlt; R. Nathan (Aruch פרוקופ) citirt aus demselben Fragmente mit der Angabe, es finde sich am Schlussed der 96. Parascha; R. [Baruch (הרומה) יו ווי הלכות איי וו הרומה) und R.] Simson endlich (Schebith 6, 1), der gleichfalls diese Stelle citirt, sagt [l. die.. citiren, sagen] aus-

vermuthen, dass unser jetziges Vaichi rabba die jüngere sei a). In jenem zweiten Bereschith rabba trifft man deutliche Merkmale einer Bearbeitung aus dem 11. Jahrhundert b), und diesem, so wie dem folgenden Jahrhunderte schreibe ich die Zusammenstellung und Ausstattung der jetzt vorhandenen Hagada's zu Vaichi zu, in welchem die Bestandtheile des ächten Bereschith rabba, wenn dieser überhaupt nicht defect geblieben, nur in geringer Anzahl vorhanden sind  $\{bb\}$ .

drücklich, dass sie in der "Parascha Vaichi des Bereschith rabba" ihren Platz habe. In der That finden wir sie in der שומה הרשה f. 41 b, einige Reihen vor dem Schluss der ersten Parascha. Dieselbe Stelle hat Tanchuma 17 d. [R. Nathan (l. l. שלש) citirt aus בראשית רבה בויחי ועקב eine Stelle, die in allen Recensionen vermisst wird. Der Commentar der Chronik (l. 4, 27) citirt aus Bereschith rabba zu Gen. 49, 7 einen Midrasch, der nur שישה חדשה f. 42 a oben zu lesen ist. Den grössten Theil dieser שומה giebt Jalkut (Jos. 5 a, Gen. [158 u. 159 f.] 49 bcd, 50 ab) als aus Bereschith rabba, und mehrere Stellen daraus der Verfasser des pugio fidei (p. 767, 829, 313, 842), als dem kurzen (d. i. unserm) Bereschith rabba entnommen. Dahingegen scheinen Raschi (s. zu Gen. 47, 28, und dessen [nur sehr dürftiger] Commentar zu Beresch. rabb. c. 97 [l. 96 u. 98]), Jalkut (Gen. 48c etc.) und Raymund Martin (pugio p. 819, vgl. Vaichi rabba [c. 99 f.] 113 b) auch unsere Recension als Bereschith rabba anzuerkennen. [In בנה"ם zu תורה מפר תורה c. 8 § 4 ist dies der Fall (s. יוקר init. c. 96)] R. Nissim (דרשות N. 7 Ende) führt eine Stelle (f. 113 b) mit den Worten an: וזה מוזכר בבראשית רבה ובילמדנו

- a) R. Nathan citirt nichts daraus; viehnehr führt er [f. citirt...er l. führt] (auch Kimchi s. ע. אבירין (בר א. פריער) (בר איז (בר א. בריער) איז (בר א. בריער) (בר א. בריער) איז (בר א. בריער) איז אנטרירן (בר א. בריער) איז אנטרירן (בר א. בריער) איז אנטרירן (בר א. בריער) באר בריער) באר בריערן (בריער) באר בריער) באר בריערן (בריער) באר בריער) באר בריערן (בריער) באר בריער) באר בריער בריער) באר בריער באר בריער בריער) באר בריער באר בריער בריער) באר בריער באר בריער באר בריער באר בריער באר בריער) באר בריער בריער באר בריער באר בריער באר בריער באר בריער בריער באר בריער באר בריער בריע
- b) Die Menge von Vergleichungen, die Zahlen-Allegorien, die Ansdrücke ארשרונים, die Reminiscenzen aus Bamidbar rabba zu der Parasen אינים, die Reminiscenzen aus Bamidbar rabba zu der Parasen אינים, die Reminiscenzen aus Bamidbar rabba zu der Parasen אינים, der Parasen werkes des R. Moses haddarschan sei, berechtigen zu der Annahme, dass dieser berühmte Hagadist Verfasser des ganzen ersten Midrasch המינים, הרורה ל. 42 a Zeile 3 bis ib. Z. 4; vgl. Jalkut Gen. 49 be) sei. [Eine Stelle der שוים wird pugio p. 829 aus dem kleinen אינים בינודגן.] Siehe unten Cap. 18.
  - [bb) cf. mein Schreiben an Dr. Frankel d. d. Prag 24. März 1836.]

Einer ähnlichen Feder als die Parascha Vaichi verdankt die Hagada zu Exodus, Schemoth rabba e), ihren Ursprung; obwohl dicht hinter Bereschith rabba auftretend, ist sie durch einen ganzen Welttheil und ein halbes Jahrtausend von jenem geschieden. Sie besteht aus 52 Capiteln, von denen 41 d) mit Tini, 2 e) mit Tini, 9 f) mit NON OCH CONTROL OF ABBREICH ABBREICH ABBREICH ABBREICH ABBREICH GESCHENDUNG ABBREICH ABBREICH GESCHENDUNG ABBREICH GESCHENDUNG ABBREICH ABBREICH ABBREICH ABBREICH GESCHENDUNG ABBREICH GES

a) אנדת בראשית, Venedig 1618, 4, am Ende der שהי ידות des R. Menachem Lonzano (s. Azulai שם הנדולים Th. 2 Anf.), Zolkiev 1800, 55 Bl. in 8. [Wilna mit Vorrede von אברהם ב' אליהו ווילנא

b) Der erste Abschnitt hebt an: ראה רעה רעה הי כי רבה רעה האדם וורא (Gen. 6, 5), der zweite: משכיל לדוד Der Schluss des לכנצח משכיל לדוד Der Schluss des Midrasch lautet: הק"בה ייה איתי על בני ובני מאהבין אותי על כל Midrasch lautet: אמר הק"בה האהבתי את בני שנאמר האומות אני נותן להם מאה עולמות מלאים באהבה שאהבתי את בני שנאמר האומות אני נותן להם מאה עולמות מלאים באהבה שאהבתי את בל הון וכו"

<sup>(</sup>bb) אמרן רבותינו בשם ר' במ. 3, 31, 42 .... אמרן רבותינו בשם ר' במ. 60, 65. הלפים c. 61, המקין c. 11 המקין c. 15 הלפים c. 19. 21. פיתכרך שמו של הקר"ה ה' היה שמן של הקר"ה מבורך c. 19. 22. 20. מי היה שמן של הקר"ה מבורך במורך am ersten Pesch, בשם metzten des Succot erwähnt. c. 31 Ende und c. 76 polemisch gegen Christenthum. (baseline 2.7, 74. 75.]

c) שמות רבה, bei älteren Autoren: שמות רבה,

d) Cap. 1 bis 8, 10 bis 18, 21 bis 38, 45 bis 50.

e) Cap. 19 und 20.

f) Cap. 9, 39 bis 44, 51, 52. In dem letzten Capitel fehlt das 77 in der Introduction.

g) Vgl. z. B. Cap. 1 Anf., c. 6 gegen Ende, c. 9 gegen Ende, c. 15 f. 132ab (Tanchuma 9 c), c. 51 f. 163 c, den grössten Theil der Parascha ער תשא u. dgl. m.

h) אמרן רבורינן, auch mit dem Zusatze לין (117 b, 119 c, 120 a, 121 b,

Abschnitte haben einen die Zukunft betreffenden Schluss a); in vielen ist der Vortrag eine hagadische Paraphrase des gesammten Text-Inhaltes und nicht blos die Ausführung eines bestimmten Thema's; an Variationen und Parabeln ist dieser, fast alle ältere Hagada's b) excerpirende, Midrasch besonders reich c), daher selbst einige Halacha's, die vermuthlich im Jelamdenu Eingänge bildeten, unter den Variationen sichtbar werden d). Mit Ausnahme der vielen aus älteren Werken geschöpften Stellen, woher vermuthlich der grösste Theil der griechischen und lateinischen Ausdrücke stammt e), verrathen Ton und Schreibart f) eine neuere Zeit, wahrscheinlich das 11. oder das 12. Säculum, in dessen letzten Jahren zuerst dieses Midrasch gedacht wird g). Ausser einigen entstel-

<sup>122</sup> d und fast auf jedem Blatte) יתברך שכו של הקיבה (131 d oben, 132 a oben, ib. Mitte, 135b); ים הכח (132 b, s. oben S. 235); von den mit Tanchuma und Pesikta rabbathi gemeinschaftlichen Namen-Verfälschungen s. unten Cap. 19.

a) Cap. 15, 18, 23 bis 25, 29, 32, 40, 41, 50 bis 52.

b) Selbst aus der Pesikta rabbathi (vgl. Sehemoth rabba f. 127 d, 144d u. sonst) und fast in jeder Parascha aus der babylonischen Gemara, z. B. Berachoth, Megilla, Sota, Sanhedrin u. s. w. Schöttgen (bei Wolf biblioth. Th. 2 p. 1425) meinte, dieser Midrasch werde in Berachoth angeführt; ihn leitete eine Bemerkung des En Jacob (f. 10a der Octavausgabe) irre. f. 129b: יחברך

c) Im 15. Capitel, welches חחורש הזה לכם (Exod. 12, 2) zum Grundtext hat, finden sich 27 verschiedene Anwendungen dieses Textes. Cap. 30 enthält 19 Parabeln oder Gleichnissreden.

d) 132 c, 139 c unten.

e) z. B. ריפלומטור (136 e) פלוטומיא (147 d) פרוטיקטור (153 c), דיפלומטור (147 d).

f) Man sehe z. B. 142b, 124a (fast im Ton der Piutim), 118d oben (wie im Sefer hajaschar), und vergleiche die Redensarten (נובה במה במה לעום, 119a und sonst), עם (f. 118b etc.). Siehe auch oben Anmerk. b. Auffallend ist der סבלות שהין (f. 131c) [vgl. jedoch unten S. 320]. Die Stelle מבלות שהין findet sieh auch Midr. Ps. 119 f. 44b. [Die Erzählung c. 52 f. 164b ist aus Midr. Ruth 44c in's Hebr. übersetzt.]

ק שמות רבהן in Jalk, Ex. 50 d., 54 a, 68 c, 112 a (..., אבות רבהן in Jalk, Ex. 50 d., 54 a, 68 c, 112 a (..., אבות רבהן in Jalk, Ex. 50 d., 54 a, 68 c, 112 a (..., אבות הבמל in Jalk, Italy in Jalk, It

lenden Druckfehlern a), nimmt man in dem gedruckten Texte sehr starke Abkürzungen b) wahr.

Bamidbar rabbac), der Midrasch des vierten Buches Mose, nimmt in 23 Capiteln 761/2 Blatt ein. Hiervon kommen 14 Capitel, 541/2 Blatt stark, auf die ersten beiden, aber nur 9 Capitel und 22 Blatt auf die 8 letzten Wochenabschnitte dieses Buches. Ein so grosses Missverhältniss in dem Umfange der einzelnen Parascha's gestattet nicht, ohne Weiteres jene Hagada als ein, einem und demselben Verfasser angehöriges Ganzes zu betrachten. Wir werden daher jeden der erwähnten beiden Theile besonders untersuchen und zwar zuerst den zweiten, welcher die 8 Parascha's von בהעלתך (Num. cap. 8) an umfasst. In demselben beginnen, zwei ausgenommen d), die Parascha's mit Halacha's oder bestehen wenigstens aus Unterabtheilungen mit Anfängen dieser Art, obwohl diese kleineren Abschnitte, wie in Debarim rabba, im Druck nicht bemerkbar werden. Betrachtet man diese Introductionen genauer, so finden sie sich alle im Tanchuma an der nämlichen Stelle e), eine neue ausgenommen f), und selbst

a) 120a: lies הסנה statt הסוף. 126c unten von אלה ראשי בית אבוחם an gehört hinter Cap. 8. 153c lies ופרפוסימא (praepositus) statt אורפוסא.

b) Grossentheils durch Glossen im Text selber bemerkt, hinweisend auf Bereschith rabba (143d, 155d), Midr. Thren. (143b), Vajikra rabba (118d 127b), Pesikta (129c, 154c, vgl. 'רַרָן רָרָן (138d nunen), Pesikta rabbathi (127d, 144d). Midr. Cant. (118d, 122c, 125c, 140d), Midr. Esther (155c), Midr. Pellos, Stellen aus der Gemara (122a, און די דערוא בן דערון הבער (118a, 130c, 143c). Das ganze 39. Capitel ist auf diese Weise verschwunden, da auf die Pesikta verwiesen wird (התרוב בפרשיות (בפרשיות (127b)). באון הכתוב בפרשיות (127b) weiss ich nicht zu erklären, da es weder Bamidbar rabba, noch Pesikta, noch Pesikta rabbathi meinen kann. Die Hinweisung (f. 143c) בפרשה (143c) בפרש

כמדבר רבה (הפול bei den Aelteren auch: סיני רבה סיני רבה (הפרש)
 עבודת הקדש)

d) Cap. 18 (קרח) und 19 יחקת).

e) c. 15 f. 263b (Tanchuma 63 c), 264a (ib. 64 a), 265 a (ib. 64 c); c. 16 f. 266a (ib. 65 c); c. 17 f. 268b (ib. 66 d); c. 20 f. 279 c (ib. 73 b), 279 d (ib. 73 c); c. 21 f. 280 c (ib. 74 c); c. 22 f. 283b (ib. 75 d); c. 23 f. 283 c (ib. 76 a), 284 b (ib. 76 c).

ר) אלח לך f. 268a: חינוק שיש בו אבן בשבת.

die Hagada schliesst sich an den genannten Midrasch an, bald wörtlich, bald in Auszügen, oft auch mit neuen Bereicherungen, die theils aus Jelamdenu [aa)], Pesikta, Pesikta rabbathi a) u. s. w., theils aus Werken späterer, namentlich französischer Rabbinen b), geflossen sind. Zu letzterer Gattung gehört insonderheit die zweite Hälfte des 18. Capitels c), die im Geiste jüngerer Commentarien

<sup>[</sup>aa] Aruch ממימוס citirt aus Jelamdenn, jetzt in Bamidb. rab. c. 16 Ende f. 268 b.]

a) Ganze Abschnitte dieser Hagada sind im Bamidbar rabba zu finden, aber in abweichender Zusammenstellung, man vgl. z. B. Pesikta rabbathi N. 3 f. 3a (Bam. rab. 257d), 3b (ib. 257d, 258a, 257d, 258a), 3c (ib. 258a, 257d), 5b (ib. 258e; N. 5 f. 6c (ib. 249a, b oben, a unten, b Mitte und unten), 6d (ib. 249b unten, 250d), 7a (ib. 251ab), 7b (ib. 248a, 251b), 7c (ib. 252a), 7d (ib. 252b unten, 248ab), 8a (ib. 248ba), 8b (ib. 247a, 248d unt., b M., 246b), 8c (ib. 246bc, 249b unten, c oben); N. 6 f. 9b (ib. 251b); N. 7 f. 10a (ib. 251c), 10b (ib. 252b etc.), 10c (ib. 252 caded). Stellt man dies mit der oben (S. 243) gelieferten Vergleichung in Bezug auf Tanchuma zusammen, so ergiebt sich das Verhältniss sowohl der Abkürzungen des Tanchuma als der Bereicherungen des Bamidbar rabba, in Beziehung auf Jelamdenu und Pesikta rabbethi.

b) Was Bamidbar rabba f. 249d, 253d vorkommt, führt Raschi Num. 7. 18. 23 auf R. Moses haddarschan (s. unten Cap 18) zurück. f. 272a (und hieraus in der Interpolation Tanchuma f. 68c) wird eine sinnbildliche Auslegung des Wortes ציצה gegeben, so dass dasselbe die Zahl der 613 Gesetze darstelle. R. Tam ben Jachia מהלי הם f. 90 b) behauptet, der 5 Knoten an den Schaufäden werde nirgend anders als in Bamidbar rabba gedacht. Indess kennt sie bereits das jerus. Turgum (Num. 15, 38). Merkwürdiger aber ist es, dass jener Midrasch schon bei R. Nissim חבור יפה ed. Amsterd. f. 11b) und Raschi (Num. 15, 39 und zu Menachoth f. 43 b [Schebuoth 29 a] vorkommt; R. Tam (Tos. Berachoth 18 a, Tos. Baba bathra 74 a) führt ihn auf die Rabbinen von Lothringen (des 11. Säculums), [Nachmanides (שלת) 116b) auf Raschi, mit dem Bemerken, er wisse nicht, ob es eine Hagada sei (Vorr. zu השנות לםי המצוח, R.] Mordechai und [l. vgl.] Tosafoth Menachoth f. 39a) führen ihn [führen ihn del.] auf R. Jehuda (vermuthlich Sir Leon, circa A. 1210 in Paris), R. Moses v. Coucy (200 S. 26 f. 109b) auf Midrasch schlechthin und erst R. Ascher (הלכות ציצית) und Abudraham (f. 19b) auf Tanchuna zurück

c) f. 271 b unten bis 272 d; nächst Auszügen aus Sanhedrin, Baba bathra, Vajikra rabba, Pesikta rabbathi (74c unten, vgl. Bamidbar rabba 272 b בזארו, sind viele Abbreviaturen-Midraschim, der in der vorhergehenden Anmerkung erwähnte Midrasch von משנה החיצונה הורת כהנים p, und die Phrase היורת כהנים יתברך שמן של hinlängliche Merkunde der Jugend (277b; בעלם ממך: את עולם הכל גלוי לפניך ואין כל דבר נעלם ממך: אולם הכל גלוי לפניך ואין כל דבר נעלם ממך: אולם הכל גלוי לפניך ואין כל דבר נעלם ממך: אולם הכל גלוי לפניך ואין כל דבר נעלם ממך: אולם הכל גלוי לפניך ואין כל דבר נעלם ממר (277b).

gearbeitet und mit starken Auszügen aus der babylonischen Gemara und Vajikra rabba ausgestattet ist. Der Anfang dieses zweiten Theils des Bamidbar rabba ist in unseren Ausgaben mangelhaft a).

Was nun den ersten Theil, oder die Hagada zu den Parascha's במדבר und במדבר, betrifft, so gewahrt man zwar ebenfalls ein Anschliessen an Tanchuma, und findet selbst mehrere der dortigen Halacha's der Hagada einverleibt b); allein ein Strom neuer Hagada verschlingt gleichsam den Midrasch, nach welchem gearbeitet worden, und vernichtet die Oekonomie der Jelamdenu's, und zwar in so hohem Grade, dass dem Verfasser dieser Arbeit schwerlich der andere Theil des Bamidbar rabba zugeschrieben werden kann. Vielmehr dürfen wir annehmen, dass die ersten beiden Parascha's ursprünglich den übrigen gleichartig gewesen, und, wie diese, die halachischen Introductionen und gleichmässige Behandlung des Textes beobachtet hatten. Nachdem aber Einleitungen dieser Art, sowie die Einrichtung der ältern und mittlern Hagada ausser Gebrauch gekommen waren, hat ein Autor die Hagada jener zwei Parascha's zu neuer Bearbeitung sich erlesen, und sie auf die mannigfaltigste Weise ausgestattet; insonderheit ist die zweite Parascha, NUL, die allein 9 Capitel und 42 Blatt umfasst, mit grosser Vorliebe bedacht worden. Ohne der älteren Werke zu gedenken, hat der Verfasser nächst Tanchuma, namentlich die Pesikta und die Pesikta rabbathic) ausgeschrieben [und auch den Psalmen-Midrasch cc) benutzt]. Statt der kurzen Erläuterungen oder Allegorien der Alten, statt ihrer steten Berufung auf Autoritäten, lesen wir hier Compilationen aus halachischen und hagadischen Werken, untermischt mit künstlichen, oft spie-

 $<sup>\</sup>alpha)$ c. 15 Anf. f. 263b ist offenbar Bestandtheil der Halacha Tanchuma f. 63 c.

b) Vgl. 211 b mit Tanch. 58 d, 240 b mit ib. 50 d, 249 b (על שלש) mit ib. 62 b,

c) Hinsichtlich der Pesikta vgl. f. 209 a (Pes. VI), 211 d (X), 213 c (IV), 214 c (XVII), 236 b (VI), 246 c (IX), 247 d etc. (IX), 251 c (XI), 256 d (VI). Ferner für den zweiten Theil: f. 263 (XXVIII), 264 d (XV), 267 d (I und XXIII), 270 c, 273 etc. (XII), 274 b (XXI), 277 a (VI), 279 d (XVIII), 282 (XIV), 282 cd (VII). Ueber Pesikta rabbathi s. oben S. 259.

<sup>[</sup>cc) c 8f. 225 a von den נרום ist aus Midr. Ps. 146 f. 50 a.]

lenden Anwendungen der Schrift, und finden viele Blätter hindurch keine Quelle namhaft gemacht a). Schwerlich ist demnach diese Arbeit älter als das 12. Jahrhundert, und kann es folglich nicht auffallen, wenn ihr Verfasser Bekanntschaft mit der Hedschrab), dem Buche Jezirac), dem Tana debe Eliahud) und Kalir's Festgebetene) zeigt und überdies jüngere Auslegungenf), einen jüngeren Hebraismnsg) und an spätere Kabbala grenzende Ideen h) vorführt. Die Schriften aus dem 13. Säculum thun des Bamidbar

a) Die Abschnitte 13 und 14, 51 Columnen stark, enthalten fast kein griechisches Wort der alten Hagada, und letzterer namentlich wenig Namen von Lehrern.

b) נלות הגרה (250 d); vgl. mit dieser Stelle Tana debe Eliahu cap. 10 f. 58 b Mitte.

e) מה יב מנהינים בנפש (261 c), עשר ספירות בלי מה (262 b).

פ) לתכלית שבעים נתלה על (261 c) ist der Schluss des Pint לתכלית שבעים נתלה על für den Sabbat Sachor vor Purim.

g) ממי משה החסיד (262b) wie im Midrasch Vaichi (s. oben S. 254), חמש הרגשות (260 e) מכעים שרבעה מרגשות חמש הרגשות (261 d).

h) f. 261 e: שבעים שמות שיש לו להקיבה, שבעים שמות שיש Von den 70 Namen לירושלים Von den 70 Namen Gottes s. Targ. Cant. 2 Ende, Hechaloth (bei און און און און Alfabeth R. Akiba f. 11a, Rasiel f. 37b, R. Simeon ben Isaak im Piut אמרת (tir den ersten Tag Schabuoth), den Piut אוהרת ראשית (Musafgebet desselben Tages) im Buchstaben ב

rabba zuerst Erwähnung a). Seit jenem Jahrhundert sind also auch ohne Zweifel zuerst die verschiedenen, unter der Benennung "rabba" vorhandenen, hagadischen Bearbeitungen des Pentateuch gemeinschaftlich abgeschrieben und in Umlauf gesetzt worden, welches den in neuerer Zeit dem ganzen Thesaurus gegebenen Namen Midrasch rabba, worin auch die 5 Megilloth mit eingeschlossen wurden, hinlänglich erklärt.

#### Fünfzehntes Capitel.

## Die nicht-pentateuchischen Hagada's.

Nächst den beiden Pesikta's, welche eine gottesdienstliche, aber keine biblische Ordnung befolgen, haben wir bis jetzt 10 Auslegungs-Hagada's, worunter nur Eine nicht-pentateuchische, Midrasch Echa, unserer Betrachtung unterzogen; der noch übrigen nicht-pentateuchischen Hagada's sind zwölf, nämlich die Midraschim zu dem hohen Liede, Esther, Ruth, Koheleth, den Psalmen, den Sprüchen, Samuel, Hiob, Jesaia, Jona, Esra, der Chronik. Der Midrasch Canticum, den man nach dem Anfangstext auch Agadath Chasithb) nennt, enthält Auslegungen zu dem hohen Liede, die keine andere Eintheilung haben, als die durch die ver-

a) Jalkut (Numer. 214 d, 223 b, 224 a, 241 d, 242 abd, 243 abcd, 244 d, 245 a etc. [l. bed Jalk. 8am. 149 f. 23 a am Rande: הנחומא בכודבר מיני רבא Th. 1 No. 165 f. 84 c בסויבר סיני רבא בסויבר מיני רבא Th. 1 No. 165 f. 84 c בסויבר (ון אחר (l. stets) Tanchuma als gemeinschaftliche Quelle nennt [ausser 223, 221]; Nachmanides Anf. [f. 107 d, 108 b), ferner [בקרבר 135 d [ausser 223] c. 6 f. 61 b]. Vergl. R. Isaak Abuab בסויבר הכואור (c. 6 f. 61 b).

b) אנדת האוח אנדה ירושלמית] אנדה שהיא מדרש חזות במדרש Th. 3 No. 37 f. 10 c unten)].

schiedenen Verse von selbst gegebene; nur vor Cant. 2, 8 ist der Anfang eines zweiten Abschnitts angemerkt a). Nächst Bereschith rabba, dem jerusalemschen und dem babylonischen Talmud b), schöpft diese Hagada vornehmlich aus Vajikra rabba e) und Pesikta d), hat aber auch viel eigenes e) und besonders mannigfaltige Variationen. Nach verschiedenen Merkmalen zu urtheilen, gehört sie zu den jüngeren Hagada's f), obwohl sie vermuthlich älter als Pesikta rabbathi ist g). Unsern Text entstellen Fehler, unverständliche Phrasen und Glossen h). R. Nathan, Raschi [ben Esra,

a) f. 16 b: סדרא תנינא.

b) s. z. B. f. 5 d, 8 a, 17 c und sonst.

c) z. B. Vajikra rabba c. 1 f. 166 ab (Midr. Cant. 14 cd), c. 11 f. 178 a (ib. 7 b), c. 19 f. 185 c (ib. 29 c), c. 23 Anf. bis f. 191 d Mitte (ib. 13 d bis 14 b), c. 30 f. 199 d (ib. 21 a), c. 33 f. 204 a (ib. 17 d ob.).

d) f. 3 a (Pesikta XI), 4 b (id.), 4 d (IX', 5 d (XVIII), 7 b (XVIII), 8 ab (XXVII), 8 c (XIII), 1b. unten (III), 9 d (XXI), 14 b und 15 a (XVIII), 16 bc und 17 a (XIII), 1b. a (XXVI), 21 c (XIII), 22 bc (IX), 26 d (XXIX), 27 bcd (XVII), 29 d (XIII), 30 c (XVII), 32 (IX), 34 b (VII), 35 (XXVII).

e) z. B. f. 2 d unten bis 3 a unten, 39 c oben, 24 c, woselbst der Text auf lauter Mischna-Stellen angewendet wird, n. a.-O.

f) f. 3a wird der Peitana's gedacht. 13d: הוא שאמר דור ברוח הקדש fehlen Jalk. Ps. 692 f. 98b). 4d deutliche Anführung der Pesikta IX. Vielleicht ist 36 d unten und 37 b Midrasch Thren. (66 d und 53 d) benutzt. f. 8a: ברנים ממשנה ff. 14 d עקורא עולה על מתנית כהונה scheint die arab. Zeit voranszusetzen, vgl. die ähnliche Frage in אמרנית (ה. oben S. 234 d).]

h) 19 a: בתיאריהן, soll vielleicht heissen בתיאריהן (man wird einst die Könige an ihren Diademen aufknüpfen). f. 36 e: מיכוים die Könige an ihren Diademen aufknüpfen). f. 36 e: מיכוים die Könige an ihren Diademen בי מיכוים die Könige an ihren Diademen aufknüpfen). die Pesikta XVII dorthin gerathen. 4d unten (vgl. 11 e) מוצר בו לארקולאין בן הדוסה dorthin gerathen. 4d unten (vgl. 11 e) wei לארקולאין בן הדוסה dorthin gerathen. 4d unten (vgl. 11 e) wei לארקולאין בן הדוסה dorthin gerathen. 4d unten (vgl. 11 e) wei אמנונח הוכמים לערוך) dei מינונח הוכמים (ערוך) dei מינונח הוכמים (ערוך) dei מינונח הוכמים (ערוך) dei הוא מינונח הוכמים (ערוך) dei מינונח הוכמים (ערוך) dei הוא מינונח הוכמים (ערוך) dei מינונח הוא מינונ

Maimonides, R.] Dav. Kimchi [Nachmanides aa)] und Tosafoth citiren diesen Midrasch a).

Midrasch Esther oder Hagadath Megillab besteht aus 6 Parascha's c), deren Inhalt zum Theil dem jerusalemschen Talmud, Vajikra rabba und den Targumim entlehnt ist. In der letzten Parascha aber — die sich jedoch über den grössten Theil des Buches Esther erstreckt — nimmt man jüngere Bestandtheile wahr d), Analogien mit dem zweiten Targum zu Esther und grosse Einschaltungen aus Josippon e). Seit etwa 600 [1] Jahren wird dieser Midrasch oft citirt f). Die aus 8 Abschnitten bestehende Hagada des Buches Ruth g) wird, gleich dem Midrasch Echa, durch eine besondere Introduction eröffnet und schöpft fast Alles aus der jerusal. Gemara, aus Bereschith rabba, Midr. Thren. und

und auch angeführt] bei Azulai אַררות לחכמים f. 4a, 48b) [und אַרות יש״ר 96]. 18b unten: מכללה וריארטיה עתידוי מן כלטוורא דא יתהו וייטורר זה שטיהם אחריהם בים אמת אמת welches in verschiedenen Handschriften fehlt (laut אמת h. l.), scheint die Glosse eines Uebersetzers zu sein. 5 b Zeile 10 v. u., ib. e Zeile 1, 16e sieht man die Glossen deutlich.

<sup>[1] 1. 700.}</sup> 

<sup>[</sup>aa] Ben Esra zu Koheleth 5, 11, Jalk. Jos. 6c, Maimonides 2, 93; Nachmanides יותן f. 41 d, איקן # 46 d, כי משא 73 a.]

a) R. Nathan in Aruch אמפן; Raschi Cant. 4, 1. 8, 11 [I. Reg. 14, 25] und sonst; Kimchi s. אין מור, אין Tosafoth Cholin f. 59 b.

הגדת מגלה (4

c) 1) 116 c, 2) 119 d, 3) 121 b, 4) 123 a, 5) 124 a; 6) 124 d—130 b (von Esther 2, 5 an).

d) אמרן (129 ab), אמרן הכמים (128 d) und öftere Variationen (125 d). Man beachte ferner die Darstellung von f. 126 an, die Vergleichung der Zeichen des Thierkreises (ib. e), die Ausmalung f. 127, 129 a unten und 130b, die an בא וראה בא der Bor. R. Elieser und des Tana debe Eliahu (s. oben S, 114) erinnernde Formel און (126 d). [die an u. s. w. del.]

e) f. 128b unten bis ibid. d. s. Josippon p. 74 bis 80 (vgl. oben S. 121) und R. Asaria de' Rossi l. l. f. 86 a.

f) Nachmanides (חרושי יבטות) f. 72 a.] zu Alfasi Sanhedr. f. 275 a. u. a. m. [Aruch ביטות], aber fehlt in Ms. L. Jalkut Ex. 256 f. 73b. Deut 307 d. Jos. f. 3a, 4c, 8b. Sam. 18ac, 24c, 26b. Jes. 45 a. Nachmanides חרומה Bog. 15, 1a, 2a. R. Simson zu שביעית e. 6 § 1. Maimonides הרוכה 6, 5.]

g)f. 40a, 42a, 43d, 45a, 46a, 47d, 48d, 49d bis 50a. s. [l. citirt von Raschi, Dan. 8, 15 und] Tos, Jeban. 82b.

Vajikra rabba, scheint aber auch den babyl. Talmud zu benutzen a). [Einiges darin mag dem 11. Jahrhunderte angehören.] Die Hagada des Koheleth, in drei Ordnungen abgetheilt b), hat mehrere Stücke mit Midrasch Ruth gemeinschaftlich c), benutzt ausser den älteren palästinensischen Hagada's auch die babyl. Gemara d) und wiederholt, des Textes halber, bereits früher aufgenommene Hagada's e), ganz im Geiste späterer Sammler, welche ältere Ausführungen allegorischer Texte, abgerissen und an der Stelle, wo diese Texte in der Schrift ihren Platz haben, einrücken. Ausserdem characterisiren noch andere Merkmale dieses Werk als eine Arbeit des jüngeren Zeitalters f), obwohl es bereits von [R. Salomo Babli [g] gekannt und von R. Nathan angeführt wird h). Aus den erwähnten Hagada's zum hohen Liede, zu Ruth und Koheleth ist vieles in Jelamdenu, Debarim rabba, Pesikta rabbathi und Schemoth rabba übergegangen; sie bilden zwischen den letztgenannten und der älteren Hagada die Mitte i) [1]. [Von sämmtlichen fünf

<sup>[1)</sup> i del.]

a) Vgl. 42 be mit Baba bathra 91 b.

b)82 a, 99 d, 106 c bis 116 b. Die Capitel des biblischen Buches fangen an: Cap. 1) f. 82 a, 2) 87 c, 3) 90 a, 4) 94 a, 5) 95 c, 6) 98 d, 7) 99 d, 8) 104 d 9) 106 b Zeile 8, 10) 110 a, 11) 112 b, 12) 114 c,

c) Kohel. 86 cd, (Rnth 44 be), 100 b (ib. 40 b), 101 c (ib. 48 a), 106 c (ib. 44 a).

d) z. B. f. 96 b, 97 d, 116 b und sonst.

e) z. B. f. 91 b רי מיר (s. f. 86 ab), 92 c (s. f. 89 d כי מיר), 99 c (s. f. 82 b הבל), 103 d Zeile 9 (103 c unten), 106a = 89 d l. l., 108 a unten, (102 d unten), 109 a נמן (s. 98 d unten),

f) Gleich der Anfang lautet: אישרה מלך ישראל ידי שלמה מלך ישראל אל ה. 82 c: der Mensch sei in den verschiedenen Lebensstifen verschiedenen Thieren gleich. 87 b: 57 biblische Concordantien der Phrase לב פלפים יותרונים זכרו פירונים זכרו פירונים זכרו יותרונים זכרו יותרונים ועורונים ואינוים אינוים ועורונים ואינוים וערורים ואינוים ווערונים ואינוים ווערונים ווערים ווערונים ווערונים ווערונים ו

<sup>[</sup>g] In der Selicha חנון חועה חנון nimmt er Buchst. ⊃ auf Midr. Kohel. Bezug, welches bereits פירוש קרובות ms. (H. h. 17) anmeldet.]

h) Arueh קסלפנס, קהל . Nächstdem anch von [Raschi Kohel 7, 8, ib. 19 II Sam. 20, 21] R. Tam bei Tos. Sabb. 12a [Commentar der Chron. II, 29] Maimonides in מַנְרָה, 2, 6. Dav. Kimchi s. v. לל.

i) de Rossi (cod. 541 N. 2-5) spricht von einem Midrasch der Megil-

Megilloth giebt es aber jüngere compendiarische Midraschim; nur der zu Esther [aa] ist gedruckt, die übrigen [ab] mir unbekannt.]

Die unter verschiedenen Namen bekannte Hagada zu den Psalmena), umfasst, mit Ausnahme von sieben [¹]b), sämmtliche Psalmlieder. Die meisten Capitel haben die bekannte Einleitungs-Formel [¬'D']; allein schon in dieser Beziehung herrscht zwischen zwei Theilen dieses Midrasch eine auffallende Verschiedenheit: Jene Formel, in den ersten 118 Psalmen die meist herrschende Regel, verschwindet aus dem übrigen Theile des Buches, während dasjenige auftritt, was dort als Ausnahme gilt c). Schon dieser Umstand darf auf die Vermuthung führen, dass nicht der gesammte Midrasch einer und derselben Hand gebührt. Gehen wir in eine nähere Betrachtung dieses Werkes ein, so bestätigt sich der wahrgenommene Unterschied auch in anderen Beziehungen. In dem

loth (ausser Esther), der ganz von dem unsrigen abweiche. Wahrscheinlich eine Arbeit neuerer Zeit. איכה זומא bei איכה s. v. אשבי s. עומא s. v. אומא

<sup>[</sup>l. sechs.]

<sup>[</sup>aa] Constant. 15..]

<sup>[</sup>ab] Auch im Jalkut ist der Midrasch der drei erstgenannten sehr mager; ab Jalkut ist der Midrasch der drei erstgenannten sehr mager; ab glaube, dass zu Ps. 95—99 (die sämmtlich beim Gottesdienst vom Sabbatabend recitirt werden) ein eigner Midrasch vorhanden gewesen. Wirklich eifirt R. Hillel (Saec. 12) auch einer Midrasch vorhanden gewesen. Wirklich eiffende Geschichte מבלה הדברים תלולים ms. zu Schabuoth בלא הדברים תלולים ms. zu Schabuoth בלא הדברים תלולים Alten (Jalkut Salonichi bei Heydenheim Vorr. zu Ps. 1825) eins mit Ps. 114, folglich unser Midrasch nur unvollständig.]

a) שוחר שיב, הנדת הלים (nach dem Anfangstexte). Die Hagada des 119 Ps. (die nur bis zu den ersten Versen des Buchstabens p reicht) heisst המרש אלפא ביתא

b) Ps. 42 [l. cb] 96, 97, 98, 115, 123, 131. [del.]

zweiten Theile ist der Vortrag paraphrastisch, der Inhalt vornehmlich aus der babylonischen Gemara geschöpft, und ein spätes Zeitalter überall durchblickend a). Vielleicht dass Alles vom 119. Psalm an eine spätere Vervollständigung des Midrasch ist [aa)]. Indess gehört auch die erste Abtheilung den letzten Jahrhunderten der Geonäischen Epoche, da sie Auszüge aus dem babyl. Talmud, aus Pesikta b), der Boraitha R. Elieser c), Tanchuma d) und Pesikta rabbathi e) giebt und durch Stil und Inhalt auch sonst die Eigenthümlichkeiten jener Zeit darlegt f). Aus der Benutzung des Tanchuma, der Klage über christliche Verfolgungen und die Herrschaft der

a) Das stets wiederkehrende בהה . 44a Klagen über die Länge des Elends, ib. כ ירובה לוכה לופה לופה אום. 45a oben bis 46 d m. Rennung von Autoritäten (43a Mitte bis 44d unten, 45a oben bis 46 b oben, 48 d M. bis 50 d M., 51b); f. 46a בחבים השוב ה לירוב עברי ברחבים השוב השוב לשון עברי בשוב הישר לי הוא אוכור הישר לי בו (כ. 137] לדכ unten ist aus Tana debe Eliahu c. 14 f. 69 a. אכור (47 d, 48a unten). "Man verstehe jetzt nichts im Gesetze" (43 c oben, 49d unten), d. h. in den Geheimnissen desselben. "Alle verbotenen Speisen wirden einst erlaubt" (49d; s. Recanate שביינינופום f. 95b). "Jeder hat einen Stern im Himmel" (50b). 50d oben: אמרה רוח הקדש על ידי יחוקאל. d. decotenentes; Musaphia hält indess dieses Wort für eine Glosse und אימרה רוח הקדש על ידי יחוקאל.

<sup>[</sup>aa] Bestätigt sich durch die ed. 1512, die von Ps. 119 an nichts hat.]

b) 8. Midr. Ps. 3 f. 4d (Pesikta IX), 9 f. 8c (XI), 16 f. 11c (V), 17 f. 12b unten (XVII), 18 f. 14a Mitte (XVIII), 22 f. 17a (XVII), 23 f. 18a (ib.) 25 f. 19b oben (III), 26 f. 19c (V), ib. unten (IV), 30 f. 20d (II), 36 f. 22a (XXVIII), 40 f. 22d (XIII), 47 f. 23d (I), 65 f. 27a unten (III), 75 f. 28 c Mitte (X), 81 Ende (I), 86 f. 32a unten (II), 87 f. 32bc (XXV), 90 f. 33 ab (VIII), 91 f. 34ab (IX), 92 f. 34d (I), 92 f. 35a unten (XVII), 102 Anfang und Schluss (V), 103 f. 37c (XXIII), ib. unten (XXVI), 105 f. 39b (XIII). An den meisten Stellen werden nur Auszüge gegeben.

c) Vgl. 92 f. 35 a כל עדויוף, ib. b. כן עוסיאל בן יוסף וו. s. w. mit Boraitha R. Elieser Cap. 19 [aber ed. 1512 hat dafür: בן דור:

e) Vgl. c. 137 f. 47 d etc. mit Pes. rabb. N. 27 f. 48 c, 29 f. 50 bc, 32 f. 54 cd; c. 14 f. 10 d mit ib. N. 42 f. 67 ab, wo der Schluss קר בריש ר הנחומא für das Verhältniss zu Jelaudenu bemerkenswerth ist.

f) Viele Variationen, ötters וכן הוא אומר, Bezug auf Christenthum (2 f. 3 d), Verfälschung der alten Autoritäten (s. unten Cap. 19), Erläuterung älterer Halacha's (vgl. Tosaf. Berachoth f. 31 b כל היושב בהענית בשבת פירש (s. auch במדרש חילים 93 d]), Er-

Araber a) und der, auf besondere Weise kund gethanen, Bekanntschaft mit Apulien und Sicilien [1] b) ziehe ich die Folgerung, dass der Verfasser in Italien, vielleicht im südlichen Theile desselben, gelebt habe. Citirt wird der Midrasch zuerst von R. Nissim, R. Nathan, Raschi und R. Samuel ben Meir c), und ist ohne Zweifel in der Mitte des 11. Säculums allgemein bekannt gewesen d).

Demselben Zeitalter, vielleicht demselben Lande, glaube ich den Midrasch Mischlee), über die Sprüche, zuweisen zu müssen. Dieser Midrasch sammelt aus früheren Werken, mit Weglassung der Quellen und Vortrags-Formeln, die für den Inhalt der Sprüche passenden Sentenzen und Auslegungen, die in der

wähnung der 4 Kniebengungen im Gebete Kadisch, von denen zuerst R. Nachschon Gaon redet (s. Abudraham f. 29 d) (יסור וויפות אויפות היום הוא 10 אברות היום הוא 10 לקוטי פרום האויפו היום הוא 10 לקוטי פרום האויפו היום ליסור ליסור פרום הוא 10 לקוטי פרום האויפו ליסור משרו (f. 8 d). אבר וויפון היום הוא מכרו הכמון (f. 8 d). אבר אמרו (f. 8 d). אבר אמרו הכמון המלון הוא (f. 8 d). אבר אמנו אמרו המשון הוא משרו המשון הוא האויפון הוא לא אמרו המשון הוא האויפון הוא אמרו המשון הוא האויפון המשון הוא האויפון המשון הוא אמרו המשון הוא האויפון המשון הוא אמרו המשון הוא אמרו המשון המשון הוא אמרו המשון השרון המשון 
<sup>(1)</sup> und ., del.]

a) c. 6 f. 6b: ישמעאל ארום, vergl. oben S. 180. ib. c. 63 f. 26d: ון ארום היה פשנו עיפה לרברי הורה ואין מניחין אוהנו הניחין אוהנו

b) Bereschith rab. c. 23 f. 27a: שברוא שלכסנדרואה שלכסנדרואה על שם טובירואוס אלכסנדרואה אלכסנדרום אנטוכיאה ע"ש אנטוכיאה ע"ש אנטוכיא אלכסנדרום אנטוכיא אלכסנדרוט של סטנטינום בנה קוסטנטינט פוליא אנטיוכס בנה אנטוכיא אלכסנדרוט בנה בנה מציליא וסקיליא 25d. 1512.

c) R. Nissim — jedoch nur unter der allgemeinen Benennung Midrasch — in מגלת סתרים (bei R. Joseph Schalom in קייבה מגר הוא הגהות הריים ועירא שיותהן של בני ישראל תורה היא שהם אוכרים אמר רבי ועירא שיותהן של בני ישראל תורה היא שהם אוכרים (typl. Midr. Ps. c. 5 f. 5a); R. Nathan וואב לא מעות האיר (vgl. Midr. Ps. c. 5 f. 5a); R. Nathan וויטויטוס [סנקלט, פרמא], חסור 1, מור מור (vgl. Midr. Ps. c. 48 f. 24a), חסור 1, Raschi בי מור 28, 23, 2, 64, 2 [Kohel. 11, 7. Prov. 16, 4. Kidduschin 69 b]; R. Samuel zu Gen. 36, 12.

d) Indess ist cod. Vatican. 76 im Jahre 1366 geschrieben, nicht 1017, wie Assemani ausrechnet. [Unsere Edition des Midr. Ps. ist lückenhaft, vgl. zwei Anführungen in der obigen Anm. a. Was Tos. Sabb. f. 130 a anführen, s. Jalk. zu Ps. c. 6, ist אור בין המשבר בין המ

e) מדרש משלי.

Sprache des Commentators vorgetragen werden, — ziemlich dürftig zu dem letzten Viertel des Buches a). Auch in den früheren Theilen sind einige Capitel ganz übergangen b), doch ist das letzte Capitel besser bedacht c). An manchen Stellen wird es deutlich, dass die Namen der alten Lehrer bereits sinnbildlich, nicht geschichtlich angewendet wurden d), wie wir dies schon bei einer andern Gelegenheit zu bemerken Veranlassung hatten. Der besondere Geschmack an Untersuchungen der Geheimlehre blickt aus diesem Midrasch hervor, der ohne Zweifel das Buch Hechaloth gekannt hat e), übrigens von R. Nathan angeführt wird f).

Der Midrasch Samuel ist in 32 Parascha's abgetheilt, von denen die 8 letzten dem zweiten Buche Samuel gehören. 14 dieser Parascha's g) haben einen fremden Text als Ueberschrift, an welchen die Hagada sich anschliesst, um zu dem Inhalte des Buches überzugehen; bei vieren h) findet man einen Ausgang, die Erlösung betreffend. Der meiste Inhalt besteht aus Excerpten älterer Werke: das eigene, namentlich die Variationen, tragen den Stempel der Jugend i); der Verfasser möchte daher wohl erst zu

a) Zu den Capiteln 23 bis 30; für das 29. Capitel ist nur mit 2 Reihen gesorgt.

c) Cap. 31 (f. 58 c bis 59 b) wird unter andern auf 20 berühmte Frauen des biblischen Alterthums angewendet.

d) Fünfmal wird berichtet, dass R. Elieser den R. Josua, als seinen Schüler, um die Bedeutung mehrerer Stellen befragt, vgl. unten Cap. 19.

e) Vgl. c. 8 f. 53 c und c. 10 f. 54 d.

f) Aruch קקד 3; vgl. R. Asaria in Meor enajim c. 19 f. 86 a. [Raschi zu Aboth c. 6.]

g) Cap. 1 bis 5, 7, 9, 16, 18, 23, 24, 28 bis 30.

h) Cap. 3, 5, 24, 31.

י) מכאן אמרו חכמים (63 d), Auszüge aus Midr. Cant. 36 be (62 ab); vergl. den Stil zu Anf. des 23. Capitels. f. 65 a unten: האני רבי אליהו רוני רוני רוני רוני במי אליהו aus Bereschith rabba f. 61 a oder Eliahu rabba c. 11 f. 60 b. Wäre die

Anfang des 11. Jahrhunderts gelebt haben. Einiges jedoch erscheint als spätere Interpolation a). Die ersten Anführungen dieses Midrasch fand ich bei Raschi, [R. Samuel] und dem Commentar der Chronik b).

Von den Midraschim zu Hiob u. s. w., die offenbar jüngeren Ursprungs sind, ist wenig zu melden. Des Midrasch Hiob gedenken Jalkut c), Recanate d) und R. Beer Cohen c); des Midrasch Jesaia Abravanel f), R. Abr. de Portaleone g) und gleichfalls R. Beer Cohen h). Ich weiss nicht, ob beide noch irgendwo vorhanden sind. [Einen Midrasch der Propheten citirt ein alter Commentar des Machsor hh). Einen Jalkut ha-Machiri zu Jesaia hat die Leydener Bibliothek hi)]. Midrasch Jona, den de Rossi für ungedruckt und für durchaus unbekannt hielt i) ist in 2 Ausgaben gedruckt k) und besteht aus einer poetischen Aus-

Stelle der Gemara (Aboda sara f. 24 b) entnommen, so würde R. Isaak Napcha eitirt worden sein.

a)c. 4 f. 61 b die störende Geschichte von R. Akiba ist aus Midrasch Themura c. 2 Anf.

b) Raschi Succa f. 53 b, [Gen. 36, 3. R. Samuel Gen. 22, 1], Commentar zu I. Chr. 10, 13 [s. auch Tos. Sota 42 b]. אגרה מר שמואל heisst dieser Midrasch in cod. de Rossi 563 [שמואל] bei Raschi].

c) Zn Hiob 897 f. 147 c oben: ומררש איוב מוסיף כשבא הושים בן דא מוסיף מוסיף מוסיף שבמצרים פיתום אצל יהודה שאנו שניהם ומקולם נפלו שתי עיירות גדולות שבמצרים פיתום אצל יהודה שאנו שניהם ומקולם נפלו שתי עיירות נגזר על ישראל לבנותם יורעמסס ועל דבר זה נגזר על ישראל לבנותם

d) Commentar zur Gen. f. 20 d. | לבירה לאיוב אמרת הק"בה לאיוב אמרת]
 בלה ענן וולך אם ולך אדם לפני הצור וואמר לו צורתו של אכא מה הצייר וכו"

פ מחנות כהונה zu Vajikra rabba c. 15 Anfang.

f) ישועות משיחו f. 33 c.

g) שלטי הגבורים Vorrede.

h) l. l. Vajikra rabba f. 199 a, Bamidbar rabba f. 267 b.

<sup>[</sup>hh) cod. Hamb. h. 17 zu שבועות s. die Stelle oben S. 230.]

<sup>[</sup>hi) Wolf 3 p. 683 ילקים ישעיה לר' מכיר ist Catal. Lugd. Batav. p. 404 ed. 1716.]

i) Cod. de Rossi 563 N. 25, weil er nämlich weder bei Wolf, noch in der Quartausgabe des Oppenheimerschen Catalogs zu finden ist. Indess hat ihn der ältere handschriftliche Catalog jener Bibliothek, die neuere Ausgabe Hamb. 1826, auch bereits ein A. 1743 in Amsterdam gedruckter Catalog hebräischer Bücher, auf der verletzten Seite N. 10.

k) Prag 1595, 4 (bereits bemerkt von Eljakim Carmoly in seinem Vor-

malung der Geschichte Jona, die nächst einigen talmudischen Citaten und starken Auszügen aus der Boraitha R. Elieser wenig Eigenes darbietet aa). Auch das Dasein von Midraschim zu Esra und der Chronik wird bezeugt a).

#### Sechzehntes Capitel.

### Boraitha derabbi Elieser.

Ein aus 54 Capiteln bestehendes, mehrere Male aufgelegtes b) hagadisches Werk, gemeiniglich Pirke R. Elieserc) genannt, wird von den Alten, sowohl unter diesem Namend) als unter der allgemeinen Benennung Hagadac), doch vornehmlich als Boraithaf) angeführt. Nach einer Einleitung, die von dem Studium

worte zu Petachia's Reise im [Nouveau] Journal asiatique Oct. 1831 S. 260); Altona s. a. (unter Christian VII) in 8, 8% Seiten. Beide Male hinter der Reise des R. Petachia. Er beginnt: שמו של מלך מלכי יתברך וישתבח שמו של מלך מלכי הקייבה שרחמיו מירובים על כל מעשיו בכלהי יקימון :andigt: המלכים הקייבה שרחמיו מירובים על כל מעשיו

<sup>[</sup>aa) Vgl. Ad. Jellinek Anh. zu Kanzel-Vorträgen (Lpzg. 1847) S. 39, 40, dass der Schluss ... יענה שירך aus Sohar יְּלָהָתֹּל ibersetzt ist.]

a) R. Tam ben Jachia in der Vorrede zu der von ihm veranstalteten Ausgabe des Josippon (Constpl. 1510): בכר נודע ענינו: יוסף הכהן יוסף בכר נודע ענינו: יוסף בכר ענינו יוסף בכר שובי שיוסף ויוסף בכר שובי שובי שובי היוסף לקומו ע"פ רבותינו ז"ל במדרש עורא ובמרוא ברוח לקומו ראובני ובי הוא Midrasch der Chronik tei לקומו ראובני הרובי שובי אבל בתוספות סוטה בשלהי פרק קמא an: אבל בתוספות סוטה בשלהי פרק קמא an: אבל הנסף האגדה של דברי הימים כתוב כדברי רש"י וחולק על הגמרא הרצו שבספר האגדה של דברי הימים כתוב כדברי רש"י וחולק על הגמרא ושילון. In welcher Beziehung diese Anführungen zu dem "Midrasch" über die Chronik, Esra und Daniel des R. Samuel ben Nissim stehen (s. Bartolocci Th. 4 p. 399, vergl. Wolf Th. 3 p. 1115, Uri eod. 89) ist mir nicht bekannt.

b) Constantinopel 1514 am 13. Ijar; Venedig 1544, 92 Quartseiten Text; Sabionetta 1567, in 4, 50 Bl.

c) פרקי רבי אליעור "die Capitel des R. Elieser".

d) Raschi Gen. 27, 9. Deut. 12, 17. Jona 1, 7. R. Jehuda Levi כוורה 3, 65. 4, 29. Maimonides מורה נכוכים 2, 26. 1, 70.

e) R. Tam in Tosafoth Kethub. f. 99 a.

f) בריותא, דרבי אליעזר, R. Nathan im Aruch (ohne Ausnahme, s. die Stelle weiter unten), Raschi Gen. 17, 3, R. Tam in הישר הישר (הושר), § 568, eigentlich § 668 [f. 62 b], der Glossator zu Raschi Megilla 22 b. [Kiunchi שרשים יערשים ועריי - ועור א

und dem hohen Ruhme des R. Elieser ben Hyrcanus handelt (cap. 1. 2), knüpft der Verfasser seine hagadischen Darstellungen an die Schöpfung an und verfolgt den Gang des Pentateuch in seinen wichtigsten historischen Momenten. 9 Capitel (3 bis 11) sind den Schöpfungstagen, 10 (12 bis 21) dem ersten Menschen, und 2 (22. 23) dessen Nachkommen gewidmet. Hierauf beschäftigt sich das Buch mit Noa (cap. 24), dessen Söhnen und Nachkommen (cap. 25), und geht alsdann zu Abraham (cap. 26 bis 31), Isaak (cap. 32 bis 35), Jacob (cap. 36, 37), Joseph und den Israeliten (cap. 38, 39) über. Das 40. Capitel handelt von Mose, das 41. von der Offenbarung, die folgenden beiden von dem Auszuge, das 44. von Amalek und die nächsten beiden vom goldenen Kalbe. In den darauffolgenden Capiteln vermisst man eine strenge Ordnung, denn Cap. 47 verbreitet sich über Pinehas, Cap. 48 kommt noch einmal auf die Erlösung in Aegypten zurück, wahrscheinlich damit sich hieran die nächstfolgenden 3 Capitel natürlicher anschliessen mögen, von denen die ersten beiden die Geschichte Hamans und das dritte die zukünftige Erlösung darstellt. Das 52. Capitel beschreibt 7 göttliche Wunder. Mit dem 53. Cap. lenkt der Verfasser wieder in die Mosaische Geschichte ein und verbreitet sich über Einiges aus dem Zuge in der Wüste. Das 54. und letzte Capitel spricht über Mirjams Strafe. Hiernach sollte man fast vermuthen, dass das uns vorliegende Werk unvollständig sei, da ein Darsteller, der alle Momente des pentateuchischen Inhalts so ausführlich entwickelt, schwerlich bei dem Aussatze der Schwester Mose's plötzlich die Feder niedergelegt haben dürfte. Der Vortrag ist so eingerichtet, dass er hie und da, gemeiniglich mit dem Schlusse eines Capitels, in einen Spruch des Gebets der 18 Segenssprüche a) endigt. Dieses Zusammenstimmen der Thema's [1] und der Thefilla geht vornehmlich b) vom 27. Capitel an regelmässig fort, so dass der erste Spruch den Schluss des gedachten

<sup>[1]</sup> l. Themata.]

a) Von diesem Gebete, welches auch schlechthin Thefilla heisst, s. unten Cap. 21.

b) Schon Cap. 17 Ende und Cap. 23 Ende bemerkt man Annäherungen an Theile des Morgengebetes, das vor den 18 Sprüchen abgehalten wird.

Capitels ausmacht, und in gehöriger Ordnung a) damit fortgefahren wird; der Inhalt des achten Spruchs thut sich in den letzten Capiteln kund b), also auch in dieser Beziehung ist das Gewebe der Disposition in der Mitte abgerissen.

Allein wir haben hiervon den augenscheinlichen Beweis in dem Inhalt und den Schlussworten des 54. Capitels selbst. Im 14. Capitel wird nämlich vorgetragen, dass die göttliche Majestät 10 Mal zu den Menschen sich herabgelassen habe [bb]; diese Herablassungen werden daselbst kurz aufgezählt und im Verfolg des Werkesc) ausführlich dargestellt; beim letzten Capitel ist jedoch erst von der achten Herablassung die Rede, und dieses Capitel bricht mitten in der Ausführung eines Satzes abd).

Ohne Zweifel war also der Plan dieser Hagada ein vollständigerer, und wenn der Ausführung nicht uns unbekannte Hindernisse sich entgegengestellt haben, so haben wir vermuthlich den ganzen Theil eingebüsst, der die noch übrigen Lebensmomente Mose's bis zu dessen Tode umfasste. Doch fehlen alle Spuren, dass irgend einmal mehr von diesem Werke, als wir gegenwärtig besitzen, vorhanden gewesen; auch hat R. Nathan, der desselben zuerst namentlich erwähnt, davon nicht mehr als wir gekannte).

a) Die 8 Sprüche erscheinen in folgenden Stellen: 1) מבן Cap. 27 Ende; 2) אונן (Cap. 31 Mitte und 34 Ende; 3) באלה (Cap. 35 Ende; 4) באלה (Cap. 36 Ende; 5) באלה (Cap. 48 Ende; 6) מאלה (Cap. 46 Ende; 7) באלה (Cap. 51; 8) באלה (Cap. 52 und 54.

b) Es wird dieses Spruches selbst, nur in dem vorgedruckten kurzen Inhaltsverzeichniss gedacht; allein von der Macht Gottes, den Leiden der Menschen abzuhelfen (מרכם), ist in den genannten Capiteln fast ausschliesslich die Rede.

<sup>[</sup>bb] Bereits Mechiltha יחרו כתורה: c, 3: מעשר ירירות שכתוכות בתורה: c) Cap. 14. 24. 25. 39. 40. 41. 46. 54.

d) מכאן אמרו זב שבעה זבה שבעה אבל שבעה מצורע שבעה, זב שבעה במה מנין שנאמר במין שנאמר שבעה מנין שנאמר Demnach sind die Beweisstellen für אבל ausgeblieben.

Der Verfasser dieser Boraitha ist übrigens nicht R. Elieser, nach welchem sie den Namen hat und der ein volles Jahrhundert älter als die Mischna ist, da 6 Capitel a) mit Sentenzen aus Aboth introduziren, einige Male b) Boraitha's und sehr zahlreich Autoritäten c) angeführt werden, die wenigstens bis in die ersten Jahrzehnte des 4. Säculums hinabreichen. Ja der Verfasser scheint bereits von dem Zeitalter mehrerer Gesetzlehrer, so wie von der richtigen Ueberlieferung nicht überall eine gehörige Kenntniss zu besitzen d). Vielmehr erinnert in einzelnen Ausdrücken das Werk an Productionen der Geonäischen Epoche e); manches von dem

a) Cap. 12. 13. 16. 19 26. 43. Cap. 32 wird die Mischna citirt.

b) האני cap. 21, האני cap. 23.

c) Rabbi (cap. 16, 24, 29), Nathan (33), Levi (22, 33, 35, 36, 38, 40.), Jannai (38, 48), Gamaliel bar Rabbi (17, 29), Jochanan (21, 29, 51), Sinteon ben Lakisch (43), Abuhu (16, 49), Meassa (21), Schemaja (23, 50), Seira (21, 25, 29), Huna (36), Sinton (42), Pinchas (17, 24, 33, 39, 41, 44), Asaria (28, 33, 34), Serika (29), Ruben (42), Schila (42, 44), Tanchum (34, 39, 49), Manna (20, 23), Tanchuma (23), Berachja (31).

d) Cap. 53 wird ein R. אַרַרְה aufgeführt; aber das dort ihm beigelegte gehört ganz [del.] anderen Autoritäten (s. Moëd katon 16 b). Derselbe kommt auch, im Widerspruch mit allen Parallelstellen der Hagada's, Cap. 46 vor. Dieser Mann wird fast nie genannt, nur im Midrasch Koheleth f. 107 a tritt ein אַרַא מוּל. Cap. 47 erscheint R. Elasar ben Arach als Urheber von Sätzen, die nach vielen Stellen der Pesikta, des Midrasch Cantic, u. s. w. ganz anderen Lehrern zukommen. Cap. 43 rihmt ben Asai die Busse des Simeon ben Lakisch, der 130 Jahre später gelebt hat.

e) Vgl das häufige בא נראה, כוה עשה [s. oben S. 114, 265. Einige Male schon Sifri col. 94, 98, Mechiltha 19 a ob. 2 c. 11 a, 13 a unt., 18 c, 25 d, 27 c, 28 d, 31 d unten, 32 c, Tosefta Berach. c. 6, Sab. c. 1, Sota 7, 8, Baba kama 7, Baba mezia 6, Berach. f. 10 a, 35 b, 5 a, Taanith f. 8 a, Sabb.f. 51 a, 53 b, 99 b, 127 a, Meg. 29 a, Jebam. 63 b, Joma 75 a, 86 b, Erub. 19 a, 44 a, Succa 40 b, Baba kama 79 b, Baba mez. 7, Bab. bat. 10 a, 88 b, Sanh. 22 a, 24 a 108 a, Jebam. 63 b, Kidd. 20 a, 33 a, Sota 5 ab, 13 a, 36 a, Nidda 31 a, Chulin 54 b, Menachoth 33 b (auch R. Chanina), 99 b, Arach. 15 a, 30 b, j. Pea 1, Biccurim 33, Pesach. 3, 7, Schekalim 5, 1, Baba mezia 5, 8, Beresch. rab. c. 72 f. 81 e, c. 45 f. 50 d, c. 70 f. 79 c, Vajikra rab. 167 a, 168 b, 174 a, 183 a, 187 b, 195 a, Pesikta Omer (Jalk. Lev. 185 a, Aboth R. Nathan 16, Calla bei מצורת המאור 70 (בא ואראד) Sabb. 30 b; חוני Bab. bathra 73 b Midr. Esther 126 d, Joma 57 a, Sanh. 11 a mit Moëd katon c. 3 (עין יעקב) 245 a)], מיחדים שמו (c. 3. 37. 25), מיחדים שמו (c. 4); ואין ישראל עושין תשובה אלא מתוך הצער ומתוך הדחק ומתוך הטלמול ומתוך שאין להם מחיה (c. 43), s. dieselbe Phrase im Tana debe Eliahu (s. oben S.

Inhalt findet sich in den Talmuden, in gleichzeitigen oder späteren Schriften a). Die ausführlichen Mittheilungen über das Kalenderwesen und die dahin einschlagende Institution verrathen eine jüngere Zeit b). In vielen einzelnen Betrachtungen und Sagen herrscht die auffallendste Aehnlichkeit mit dem jerusalemschen Targum c); in der Ausschmückung durch Angabe partieller Traditionen d) und der Namen uralter Individuen, entspricht das Buch spät verfassten Hagada's c). Nicht blos mehrere dieser

a) Cap. 1. 2, vgl. Aboth R. Nathan c. 6; c. 3 die sieben vorweltlichen Sachen, vgl. Pesachim 54\*a, Nedarim 39 b. ib. Schöpfung des Himmels, s. Bereschith rabba c. 1. 3, 12. ib. Erklärung der zehn Welt schaffenden Worte, vergl. Pesikta rabb. f. 39 b. c. 52 von der Gefahr des Niesens und □νη, s. oben S. 235. c. 17 Anf. vgl. Tanchuna 70 d. Namentlich sind mehrere Zahlen-Zusammenstellungen älteren Werken entlehnt, s. z. B. 4 Sachen (cap. 3, 4), 5 (c. 34), 6 (c. 32), 7 (c. 18), 8 (c. 3), 9 (c. 14), 10 (c. 3, 11, 12, 14, 19, 26, 32, 39), 12 Stunden (c. 11). Vergl. die vorherg. Anmerkung d.

b) Cap. 6 bis 8; die 12 Zeichen des Thierkreises aufgezählt, wie in Midrasch Esther und Pesikta rabbathi; סודערעה und andere Berechnungen, die zum Theil aus älteren Boraitba's genommen scheinen.

e) Cap. 7 Mitte, die Rechnungen auf Anlass von Gen. 1, 14. 16; c. 11 die Schöpfung des Menschen (j. T. Gen. 2, 7); (c. 13 ארקב) בארונים (Gen. 3, 1)] פכו להרע ב 1 Kains Zeichen (Gen. 4, 15); c. 23 Bau der Arche, wörtlich wie j. Targ. Gen. 6, 14; cap. 24 die 70 Engel beim Turmbau (Gen. 11, 7. 8); c. 25 von dem Mädchen לוב (Gen. 18, 21); c. 30 Ismael's Weiber (Gen. 21, 21); c. 38 sau's Tod (Gen. 50, 13); c. 40 Mosis Stab (Exod. 2, 21). Siehe die vorherg. Anm. e. Das Wort ארבונים (Gen. 14), fehlt jedoch im Aruch. Vgl. oben 8, 72.

d) Ueberlieferung des Geheimnisses der Intercalation (c. 8), des Wunderstabes (c. 40), des Erlösungs-Zeichens (c. 48), Vgl. Bamidbar rabba f. 216 c, dass Noa die priesterliche Kleidung überliefert habe. [Ueberlieferung der Masora s. 7"21" ed. 1517 vorletztes Blatt.]

e) Menachem ben Amiel ben Joseph, Name des Messias (c. 19), s. Sefer

Namen a), sondern bestimmte Aeusserungen b) und insonderheit eine darunter, die in mehrfacher Beziehung interessant ist c), zeigen, dass der Verfasser unter arabischer Herrschaft lebte. Diesen, die Jugend des Buches darthuenden Merkmalen, entspricht Stil und Geist des Midrasch, die Künstlichkeit des Planes und der Inhalt vollkommen. Unser Hagadist giebt sich auf Veranlassung des pentateuchischen Moments ausgedehnten Betrachtungen über mancherlei Gegenstände hin, die theils geheime Weisheit, theils biblische Begebenheiten, vornehmlich aber das religiöse Leben der Juden betreffen, als die Kalender-Berechnung (cap. 6. 7) und die Intercalation (c. 8), den Sabbat (c. 18), die Habdalad) (c. 20), den Versöhnungstag (c. 46), die Busse (c. 43), die Beschneidung (c. 29), die Pflicht, Leidtragende zu trösten (c. 17), den Bann (c. 38) und die Auferstehung der Todten (cap. 33. 34). Von den

Serubabel; c. 25 werden Lot's Tochter und Frau und c. 30 Ismael's Frauen genannt; c. 48 ענבון Ephraim's Enkel, und Rachel Tochter des Schutelach; c. 38 die Lehrer der Samaritaner. Man vergleiche das jerns. Targum, den Midrasch Esfa (s. das folgende Cap. S. 279), den Midrasch Vajisu, das Buch Hajaschar.

a) Isa [l. Ajescha] und Fatima, c. 30. [So hiessen Mohameds Wittwe und seine Tochter.]

b) c. 28 werden zweimal die Ismaeliten als herrschendes fünftes Reich aufgeführt. c. 32: "Gott wird das Flehen des Volkes erhören über die Untaten Ismaels am Ende der Tage". c. 30: Nach einem schweren Kriege Ismaels gegen 2000 wird Messias kommen.

c) c. 30: ישמעאל אומר חמשה עשר דברים עהידין בני ישמעאל לעשות חימים ואלו הן ימדרו את הארץ בחבלים ויעשו בית הקברות בארץ באחרית הימים ואלו הן ימדרו את הארץ בחבלים ויעשו בית הקברות למרבץ צאן אשפתות, וימדרו בהם ומהם על ראשי ההרים, וירבה בצמד. ויוקמל הגייר והקולמום, ויפסל סלע מלכות, ויבנו את הערים החרבות, ויפנו הררכים. וישני גונה ופרדסים, וינדרו פרצות חימות בית המקדש, ויבנו בנין בהיכל. ושני אחים יעמדו עליהם נשיאים בסוף, ובימיהם יעמוד צמח בן דור שני אחים יעמוד צמח בן דור Der Verfasser weiss also schon von der Moschec, die die Khalifen auf dem Platze des Tempels aufführen liessen, von den neuen Minzen (im Jahre 76 Heg. (A. 695) hat der Khalif Abdulmalik das Moslemische Minzgepräge eingeführt], den neuen Unternehmungen der Araber und der Herschaft zweier Brüder; alles dies wird, mit Anspielung auf das Volk "Ismael", dem R. Ismael unterlegt.

d) הכרלה, der in gewissen religiösen Ceremonien bestehende Abschied vom Sabbat.

Lebensverhältnissen der ersten 3 bis 4 Jahrhunderte, deren Ausdruck wir in den älteren halachischen Werken, und selbst in vielen Hagada's, fast auf jeder Seite begegnen, wird in dem vorliegenden Buche nichts sichtbar, auch in Bezug auf die Sprache ist fast kein eigenes Leben mehr zu bemerken. Mit Ausnahme weniger Ausdrücke, ist nichts sprachlich Eigenthümliches in seiner, weit mehr dem rabbinischen als dem talmudischen Zeitalter verwandten, Schreibart zu entdecken. Der Verfasser beurkundet durch die Bemerkung (c. 8), dass das jetzige Geschlecht kein Bat - kol mehr vernehme, den grossen Zwischenraum zwischen der Ueberlieferung und seiner Zeit. Auch ist es ganz im Geiste der jüngeren Epoche, dass in den Darstellungen den handelnden Personen so häufig Gebete in den Mund gelegt werden. Hieraus erhellt, dass das Buch frühestens im achten Jahrhunderte, womit eine merkwürdige Stelle über Messianische Hoffnungen übereinstimmt a), geschrieben worden (Auch der Umstand, dass die Anfangsworte nach dem Zahlenwerthe dem Namen des angeblichen Verfassers entsprechen, erinnert an die letzte Hälfte des geonäischen Zeitalters b). Tiefer als in die zweite Hälfte des 8. Säculum hinabzugehen, verbietet das Stillschweigen von Karäern, über die er die Samaritaner vergessen haben würde.] Nach einer alten Sitte, trat der Autor beim Beginn seiner Vorträge in den Hintergrund und verbarg sich gleichsam hinter den berühmten Namen des R. Elieser ben Hyrcanus, der das Werk mit dem 3. Capitel introduzirt, und nach diesem Anfange hat dasselbe seinen Namen erhalten. Allein bald

a) Cap. 28: Die 4 Reiche werden einen Gottestag weniger ½ seiner Stunde herrschen. Ein Gottestag beträgt 1000 Jahre und eine Stunde 83½ Jahre (ib. c. 48), demnach wird die Herrschaft 944½ Jahre währen. Da mun nach Seder Olam und dem Tahmud – Babel 70 Jahre, Persien und Medien 34 und die Griechen 180 J. über Israel geherrscht haben, so bleiben für Rom und die Araber noch 660½ Jahre, also im 661. Jahre der Zerstörung (A. 729) wäre der Messias zu erwarten. Demnach hätte der Autor [frühestens im letzten Drittel des 7. oder] zu Anfang des 8. Jahrhunderts gelebt. Ist aber dieser Ausspruch einer ältern Schrift entlehnt, was bei der Beschaffenheit des Buches nicht unwahrscheinlich ist, so könnte der Verfasser wohl 100 Jahre jünger sein, und erst dem 9. Säenlunn angelören. [1st aber u. s. w. del.]

מי ימלל macht zuerst in der Vorrede die Bemerkung, dass מי ימלל macht zuerst in der Vorrede die Bemerkung, dass מי ימלל בורח ה' אליעזר בן הורקנוס = גבורח ה' , jedes beträgt nämlich 797 s. unten S. 384 ff.]

nach dieser empfehlenden Einführung erscheinen (c. 5) andere Namen und Autoritäten, und von einer beabsichtigten Unterschiebung ist weiter keine Spur. Der Autor muss im Abendlande gelebt haben. Er bedient sich griechischer Ausdrücke, führt nur palästinensische Autoritäten an a), hält auf die Privilegien des heiligen Landes in Betreff der Kalender-Vorschriften, stimmt mit Schriften und Hagada's jenes Landes überein, insonderheit mit dem jerusalemischen Targum und tritt (c. 38) gegen die Samaritaner auf. Das Werk kann in Palästina selbst, in Syrien oder Kleinasien geschrieben sein.

Schon Kalir kannte diese Boraitha; die erste Erwähnung derselben geschieht, wie ich glaube, durch R. Nissim (A. 1030) b); R. Meir ben Isaak benutzte sie stark c), auch R. Simeon ben Isaak d); mit R. Nathan und Raschi aber beginnen die deutlichen Citationen. Sie wurde indess nicht durchgängig für eine Schrift des R. Elieser gehalten c).

a) Dicht vor der eben erläuterten Stelle wird zwar Rabbi משרשוא angeführt, und eine solche Autorität gehört dem babylonischen Talmud; allein das vorgesetzte בדי bezeichnet einen palästinensischen Lehrer [s. j. Rosch hachana c. 4 § 8, auch eitirt הוא 925 f. 43 cl, abgesehen davon dass die ganze Berufung erdichtet ist, indem der Satz sich über die arabisch-griechischen Kriege in Palästina auslässt (בשנים שנית בשנים בשנים בשנית בשנים בשנית בשנים שנית בשנים בשנית בשנים שנית בשנים שנית בשנים שנית בשנים שנית בשנים שנית בשנית בשנים שנית בשנים שנית בשנים שנית בשנים בשני

b) R. Zidkia in שבולי לקט \$ 93 f. 41 b, R. Isaak Abuab in מנורת המאור המאור המאור לרבינו נסים ז"ל מה (vgl. Ascheri zu Rosch häschana Ende): מצאני לרבינו נסים ז"ל מה בשופר בראש חדש אלול מצאני לו עקר במדרש שנהגין התכמים שהוקעין בשופר בראש חדש אלול מצאני לו עקר במדרש וכך כחוב במקצת הגדות: מריז אלול אמר לו הק"בה למשה היה והכי איתא נרך כחוב במקצת הגדות: מריז אלול אמר לו הק"בה למשה הפריז בפרקי דריא dieselben Worte, die sich im 46. Capitel der Boraitha R. Elieser finden. Von der Art des R. Nissim, nur schlechthin "Midrasch" anzuführen, oder sich ähnlicher allgemeiner Ausdrücke zu bedienen, s. oben S. 244, 268. Auch in einer Stelle der מהרים מבלח מהרים מולח מהרים Braitha e. 30 überein.

c) Vgl. in dessen אדיר ונאה (zum zweiten Abend Pesach) die Buchstaben אוין, ה, p mit der Boraitha c. 21, 26, 32, 50.

d) Vgl. in dessen אשר מי יעשה (zum zweiten Tage des Nenjahrfestes) die Worte אווי ידות שעה mit Boraitha c. 28.

e) Maimonides [l. R. Abraham Zakut] z. B. betrachtet sie blos als dem R. Elieser zugeschrieben (כורה בכוכים) f. 52 b]).

#### Siebzehntes Capitel.

## Einzelne Hagada's.

Bevor nunmehr zu einer nähern Beschreibung der Sammlung Jalkuta) geschritten werden kann, müssen wir einigen einzelnen Hagada's unsere Aufmerksamkeit zuwenden, die in Bezug auf Ansehen und Wichtigkeit gleichsam die zweite Reihe in der Rangordnung der Midraschim einnehmen. Es sind dies meist Werke jüngeren Ursprungs, die bestimmte Abschnitte einzelner Bücher der Schrift behandelnd auch hinsichtlich des Umfangs von den wichtigeren Midraschim übertroffen werden. Unstreitig gab es mehrere solcher Ausführungen biblischer Thema's; bekannt sind nur folgende:

Abba Gorionb), also nach den ersten beiden Worten genanntc), betrifft vornehmlich die Geschichte des Buches Esther. Die Darstellung verräth ein späteres Zeitalterd). Einige Auszüge aus diesem handschriftliche) vorhandenen [nur spärlich genannten ee)] Midrasch liefert Jalkutf).

a) Ygl. oben S. 173 die Uebersicht der hauptsächlichsten Werke im Fache der Auslegungs-Hagada,

b) אבא בוריון. Eine Sentenz dieses Lehrers kommt schon in der Mischna (Kidduschin c. 4; vgl. j. Kidduschin 4, 12) vor.

c) s. Jalkut Esther f. 169 b [u, de Rossi cat. Vol. 2 p. 86].

d) Nach der, sowohl grosse Jugend als Benutzung des zweiten Targum verrathenden, Beschreibung des Salomonischen Thrones, fügt Jalkut (Esther f. 179 d oben) hinzu: באבא נוריון ובהרנים מוסיף מעט. Folglich war die Beschreibung des Abba Gorion ähnlich aber vollständiger.

e)de Rossi cod. 563 N. 5 [der ihn ignotum nennt]. Catal, ms. der Oppenheimerschen Bibliothek [cod. H. h. 32].

<sup>[</sup>ee] פרובות ש פרובות ms. (eod. H. h. 17) zum 2. Abend Pesach. Vielleicht meinen Tos. Megilla 12 b (יש פורש) diesen Midrasch, da das daselbst Mitgetheilte sich im zweiten Targ. Esther 1, 16 findet עינים. 57 (hieraus erwähnt in בית התורד, ב- 3. 284 ע. ה"כ 5, 161).]

f) Jud. 9 c. Hiob 153 a מכולוך ארם (ist die Quelle nicht angegeben). Esther 169 bed, 170 a zweimal, 171 c zweimal.

- Esfaa), in der ersten Hälfte des 9. Säculums in Babylon verfasst, erstreckt sich über 4 Mos. 11, 16 und scheint noch erhalten zu sein b). Eine Reminiscenz darauf findet sich in dem Anhange der Halachoth gedolothe) die erste Erwähnung desselben in Schriften des 13. Jahrhundertsd), und Auszüge beim Jalkute).
- Tadsche oder Boraitha R. Pinchas ben Jairf), beginnt mit dem Worte "Tadsche"g) und wurde dem genannten Rabbi des 2. Jahrhunderts zugeschrieben; ist in

מ) מדרש אספה (a)

b) Jalkut Num. f. 220 d ist offenbar aus Midrasch Esfa, wie der Inhalt und der Anfang (ib. Zeile 8) darthun. Ferner ist cod. Vatican. 103 N. 3, mit den Worten אספה לי שבעים איש beginnend, daselbst folgendermaassen betitelt: "Namen der 70 Aeltesten bei Moses". Nachdem im Jalkut l. l. jene Namen — worunter Symmachus — aufgezählt worden, heisst es: וכתבנו אם (אלה?) מפי רב שמואל אחי של פנחס ומרים (מר פנחס?) זכור לטוב ולמד אותם בתרביע מוצא (מרנא?) ורבנא חנינאי כהנא ראש ישיבה ונאוז. So viel ist aus dieser, an verschiedenen Orten verdorbenen Stelle klar, dass in der Akademie des Gaon Chaninai jener Midrasch gelehrt wurde, und zwar von R. Samuel, einem Bruder des R. Pinchas. ¡Ein palästinischer Pinchas c. A. 700 s. oben S. 136. Dieser Pinchas wäre A. 800. Einen רב פנחם ראש eitirt R. Aaron b. Ascher (שאחשת bei דקרוקי המעמים) u. ohne Zweifel denselben שנחת שי zu Ps. 62, 4 ad voc. תרצחן; vgl. Pinsker לקומי.] Der Gaon dieses Namens kommt in den Halachoth gedoloth (f. 79 a, 138 d) vor und eine Anfrage an ihn findet sieh in שערר צרק f. 10 a. Aus der Vergleichung noch anderer, diesen Rabbi betreffenden, Citate, sowohl in den beiden genannten Büchern, als in Juchasin (f. 118 b, 161 a), Jesod Olam (4, 18) und dem יהקבלה des R. Abraham Levi (f. 39 b), hat Rapoport erwiesen, dass R. Chaninai Cohen bar Hunna, der auch Ahinai oder Uchnai genannt wird, der Nachfolger des R. Jehndai Gaon gewesen. Er blühete folglich im letzten Viertel des 8., demnach der Schüler seines Zuhörers R. Samuel, im ersten Drittel des 9. Jahrhunderts.

c) f. 142 b, vgl. Jalk. Num. f. 220 c unten.

d) Das grosse Rasiel f. 9 a. R. Elasar רוקח § 320 f. 56 d. [R. Bechai [בתעלותר]].

e) Exod. 75c. Num. 201d, 220cd, 221ad, 222ab, 240c, 245d. Deut. 268b.

f) מדרש חדשא (nach Gen. 1, 11), ברייתא דרבי פנחם בן יאיר. [Eine andere Ordnung der Capitel weist Reifmann in ברכומל, 2,88 nach; das Meiste davon ist verloren; Raschi war מ' חדשא מ' חושה מ' חדשא (ib. S. 96).]

g) Wie R. Elasar I. I. f. 1 a, der Catalog ms. der Opp. Bibliothek (woselbst eine Handschrift) und Azulai (Schem hagedolim Th. 2 f. 85 a) bezeugen.

der Weise der jüngeren hebräisch lautenden Midraschim gearbeitet, nimmt Bezug auf den Inhalt des Buches Jeziraa) und eitirt wenig Autoritäten. Anführungen desselben und Fragmente daraus sind seit dem zwölften Säculum bei verschiedenen Autoren zu findenb).

[Midrasch Lech u Neranen a bb), vielleicht älter als Midrasch Psalmen bc)].

Vaichullu e), von verschiedenen Schriftstellern seit der Mitte des 12. Säculums gekannt d), scheint sich über mehrere Theile des Pentateuch erstreckt e), mit Jelamdenu und vielleicht mit noch älteren Hagada's Verwandt-

a) Jalkut Reg. f. 29 d אלן עשר ספירות בלימה ib. die Zeichen des Thierkreises.

b) Commentar zu II. Chron. 4, 20 קרובות שירוש ms. zu במדת כשרת בשר שירוש הוא בירוש קרובות]. R. Elasar I. I. f. 1 a, 2 abd, 6 c [ferner in אום חור רון ms. f. 1 b (vgl. das grosse Rasiel 9 b שרשת מיני קרבנות הם 60 a]. Jalkut Jos. 3 b, Jul. 9 a, Reg. 29 d. R. Bechai שמות הואים במדעת במדעת במדעת במדעת במדעת הוא במדעת במדעת במדעת הוא במדעת במדעת הוא במדעת הוא שונה מול של המדעת במדעת 
<sup>[</sup>bb) מדרש לכו נרננה nach Ps. 95, 1.]

<sup>[</sup>bc) s. oben S. 266 Anm. d.]

e) ויכלן, nach I. Mos. 2, 1.

d) Commentar zu I. Chr. 1, 3 [1. 3, 1 vgl. R. David Kimehi ad h. l.]. R. Isaak in Tosafoth Sabb. f. 116 a [קורקה שרירוש הא. בעילה בעילה א. 29, 192, 209, 320, 324, 326, 327, 329 [ferner in פרוש ב ה. f. 57 a dreimal]. Die Schüler des R. Jehuda des Frommen in dem ungedruckten המשריאורה [das von שבלי הלקם א. No. 36 angeführt wird, vgl. cod. München 221 No. 7] (s. Azulai שם הגרולים Th. 2 f. 25 b, הערה אור הוא אור f. 64 a). Tosafoth Sanhedr. f. 59 a. Hagahoth Maimonioth zu הבלף הפוצר אורה באר הפוצר אורה באר הבלים של הפוצר שבה האורה באר המשריא הפוצר שבה האורה באר המשריא האורה אור האורה באר המשריא האורה באר האורה אור האורה באר האורה באר האורה אורה באר האורה באר הא

e) R. Elasar [רוְקח] I. I. citirt den Midrasch zu סרום על סרום (Genesis) (§ 192), אם בחוקהי (Levit.) (§ 320), בפרשת בהעלתך (£ 320), בפישת בהעלתד (£ 1. I. D. בפי וישב ושראל בשטים) (Deuter.) (§ 324).

schaft gehabt zu haben a). Im Jalkut wird dieses Werk, dessen Spuren schon seit Jahrhunderten verschwunden sind, nicht genannt.

Haschkemb), ein Midrasch, wie es scheint [zum zweiten Buch Mose und] meist ethischen Inhalts, der älter als das 13. Jahrhundert [1] ist [bb], war noch zu Ende des 15. vorhanden c) ist jetzt vermuthlich verloren d).

Vajoschae), handschriftlichf) und gedrucktg) vorhanden,

<sup>[1]</sup> f. älter u. s. w. l. der wenigstens 700 Jahre alt.]

a) Was R. Elasar § 329 citirt, ist ursprünglich aus j. Challa; § 327 bemerkt er selber dass dasselbe sich im Tanchuma finde; den Midrasch über die Thefilla (§ 326) hat auch Jelamdenu (Jalkut Sam. f. 13 c), und dasselbe findet man schon in den Halachoth gedoloth und bei R. Tobia ben Elieser; erstere citiren (f. 6 a) אמרין במערבא Vgl. Abudraham f. 40 d und Rapoport אמרין בעורת הכאר (Sel Abudraham f. 40 d und Rapoport) S. 122, Nachträge S. 21 (aber bei אמרינו בעמרא בעורת הכאר הכאר).

b) מררש השכם, nach Exod. 8, 16.

<sup>[66]</sup> זל חכמינו זל (222).]

d) Azulai sagt (Schem hagedolim Th. 2 f. 23b), dass er ihn nicht gesehen habe.

e) אמרו חכמים ז"ל בשעה שרדפן (Anf. 14, 30. [Anf. בשרה השרשה וושע (או אותם ישראל וראו אותם ישראל וראו אותם ישראל (ראו אומר ה"ל ביום (יושע ה"ל ביום (יושע ה"ל ביום ביד מצרים שהוא אומר ויושע ה"ל ביום ההוא אלא בשעח שיצאו ישראל ממצרים עמד עוזא שר של מצרים לפני האמר האמר ול אול הברה אמן הוא שיר השרשה שיר הוא בקרוב וכל ישראל חברים בכלל חברכה אמן deutschen Reimen 6 Bl. in 4, jede Strophe von 6 Versen s. l. et a.]

f) Cod. de Rossi 473 (N. 9) und 804,

g) Erste Ausgabe Constpl. 1519 (die 16. Nummer in der Sammlung von

gehört zu den jüngeren Hagada's, vielleicht des 11. oder 12. Säculums [aa]. Die alte Sage von Armilus a) hat in diesem Büchlein zuerst eine besondere Ausbildung erhalten. [Auszüge bei Jalkut bb)].

Midrasch Abchir b) hat sich, nach den Auszügen beim Jalkut c) zu urtheilen, hauptsächlich über die beiden ersten Bücher des Pentateuch verbreitet. [Dieser Midrasch befindet sich ms. auf Pergament in fol. in der Bibliothek des Joseph in Viasen, unweit Wilnad]. Vortrag und In-

[d) Zeitlin.]

<sup>18</sup> kleinen hagadischen Schriften). Auszüge bei Eisenmenger Th. 1 S. 378, Th. 2 S. 709.

יתברך שמר, אמרן חכמים ז"ל (aa) אמרן חכמים ז"ל (p. 1 und überall zu Anfang der Verse, יתברך שמן המתים 5fter p. 17 מיר häufig, כך (אמרו) חכמים 2m, p. 16 ist aus אין ברך ברוך מחיח המתים p. 17, 14 aus der Chronik Moses 3 p. 9 aus Pesikta.]

a) Ans רומילם und רומים (Rómulus und Remus, ['Pouos vgl. Niebuhr Th. 1, S. 239, 240] s. j. Aboda sara 1, 2, Sifri עָקַב Col. 151, Bereschith rabba f. 55 b, Midr. Esther 122a, Midr. Ps. 10 f. 9b, 17 f. 12b) ist wahrscheinlicher Weise mit der Zeit אַרְמֵילִים als Repräsentant der römischen Macht und Erzfeind der Juden entstanden. Ohne Zweifel aber gehört diese Sage. als eine jüdische, erst dem Arabisch-Geonäischen Zeitalter und die Stelle in Targ. Jes. 11, ist interpolirt (vgl. oben S. 63). Midrasch Vajoscha [gegen Ende] sagt: וימית ארמילוס הרשע שנאמר וברוח שפתיו ימית רשע, scheint mithin jenen Namen im Jonathanschen Targum nicht gelesen zu haben, auch fehlt er im Aruch. Zunächst kommt dieser Name im j. Targ. Deuter, 34, 3 vor. Ferner liesst man die Armilus-Geschichten im Buche Serubabel [gegen Ende], in אותות חמשיח [§ 7] und den Erzählungen der Hagada (s. oben S. 130). R. Saadia (דרושים c. 8 § 2, דרושים gegen Ende) und R. Hai Gaôn (cod. Vatic. 181) wussten bereits davon. Erst bei R. [Jacob] Machir (im erscheint Armilus als Antichrist (vgl. Buxtorf de synag. c. 36 und Eisenmenger Th. 2 S. 704-713). Siehe auch R. Tobia לכח מוכ f. 58b) [במדרש semita 10 init. citirt שבילי אמונה].

<sup>[</sup>bb) Gen. § 98 f. 28b, 99 f. 28c, 101 ib. unten, ib. d oben].

b) אבכיר; vielleicht fing das Büchlein mit den Worten an: אבכיר
 ביולרה

c) Gen. 2d, 5d, 10b, 12a dreimal, ib. b, 13c, 14d, 16b, 17c, 21b, 22b, 23a, 28a, 30d, ib. unten (wahrscheinlich), 32bc, 33c, 35d, 39b, 40b, 44d zweimal, 45a, 46d zweimal, 47d, 49ad. Exod. 51ad, 52b, 53bcd, 54bd, 66c, 67b, 68ad, 69cd, 70c [ist Variation von 69c], 73d, 79b, 98d, 99bc, 100b, 109d, 111b. Num. 223d, Judic 10b (ist auch in Midrasch Prov. Ende und daraus bei Jalkut Prov. f. 146b). Vgl. die folg. Seite Anm. b. [das Citat in מון ברות מון הוארת מון ברות מון לוון מון מון מון הוארת מון הוארת מון הוארת מון הוארת הוארת הוארת הוארת הוארת הוארת הוארת הוארת בנין מון כללי מי רבה (19 d.). ארוני לבנין מו כללי מי רבה (19 d.).

halt erinnern an die jüngeren Hagada's a), insonderheit an Tana debe Eliahu b), Boraitha R. Elieser e) und die Interpolationen des Bereschith rabbad); es enthält im Geschmacke eines späteren Zeitalters ausgearbeitete Legenden e). Dieses Werk, das R. Asaria f) besass, und welches jetzt, glaube ich, verloren ist, war vielleicht in Capitel oder Paraschas abgetheilt g) und hat wahrscheinlich in Europa seinen Ursprung; es wird bereits von R. Elasar angeführt h).

Ein Midrasch der Haftara's befindet sich in der de Rossischen Sammlung i).

a) Die Sprache ist hebräisch, die Darstellung oft übertreibend, die Variationen nicht selten (Exod. 52b). Vgl. die Ausdrücke רבורינן אומרון (Exod. 111b), באורה שער (Gen. 49 d), באורה שער (Gen. 32b, Exod. 69c). ferner Gen. 46d (u. Num. 223 d), die Zusammenstellung von Beispielen, wo die Erde personificirt wird, wovon Parallelen in Tanchuma (Jalk. Ex. 57b) und bei R. Saadia Gaon (אמונור) (Gen. 69c ist mit wenigen Aenderungen in Vajoscha p.5].

b) Exod. 79 b vgl. Eliahn rabbac. 26 f. 135 a; ib. 69 a: מתוד שעבורc) א ,וכתוך טירוף דעתs. oben S. 113, 115, 274.

c) Namentlich durch die Engelgeschichten von Samuel ([Jalkut] Exod. 69 a oben), Usa (ib. c), Istaliar (Gen. 12 a [l. b] unten).

a oben), Usa (ib. c), Istaliar (Gen. 12a [l. b] unten).
 d) Vgl. Jalk. Gen. 47 d mit Bereschith rabba f. 105a; s. oben S. 177, 178.

e) s. Gen. 12a und 49d. [Auch von den Kindern Moses hintern Sambatjon ist im Abchir die Rede (בורבית שור) ms. c. H. h. 17 צער מצור שור מצור שור היים ווחסים

f) s. Meor enajim c. 57 f. 173 a.

g) Jalk. Gen. f. 5d ist am Rande and angemerkt, dies kann zwölfter Perek oder zwölfte Parascha heissen, insofern kein Fehler vorgegangen, und eine dem Beresch. rab. gehörige Bezeichnung irrthümlich diesem Midrasch beigefügt worden ist.

א) פוקח §. 361 f. 66b (s. Jalk. Exod. f. 68 d, 69 a) wird eitirt: Midrasch Abehir zu הרבות (Exod. 14, 29) [ferner הרבות ms. f. 51 a, 53 a, 57 b]). R. Jacob ben Ascher zum Pentateuch f. 34b meint mit den Worten מענהן לוב לאשית מון פענהן רוא במררשן (בראשית הוו פענהן רוא במרא במררש).

t) Cod. de Rossi 261 (ans dem 14. Säculum), woraus aber weiter nichts mitgetheilt wird [vielleicht identisch mit dem Haftara Cyclus der Pes. oder Pesikta rabb. בירוש השרוש (בחבר) שוא במשרות המאו בכפלים ולקו בכפלים ולקו בכפלים ולקו בכפלים ולקו בכפלים ולקו במדרש הפטרות המאו בכפלים ולקו במדרש הפטרות המאו בכפלים vgl. Pes. rabb. N. 34 gegen Ende u. Jalk. Jos. f. 49a].

[Perek Schiraa)].

Bisweilen sind auch aus den älteren und grösseren Werken Auszüge und Zusammenstellungen in gewissen Beziehungen gemacht und dann selber zu der Klasse der Midraschim gezählt worden. Dahin gehören höchst wahrscheinlich: 1) Ein Midrasch über die Gründe der vollen und mangelhaften grammatischen Formenb), den R. Moses aus Coucy c) und R. Jehuda anführend); 2) das sogenannte Maase Thorae), eine Zusammenstellung von Sachen nach der Reihefolge der Zahlen von 3 bis 10, aus den halachischen und hagadischen Werken, vielleicht zum Theil den Middoth des R. Nathan, zusammengetragen; 3) der Midrasch der 3 Dinge, von Tosafoth cititf; 4) das in einer

<sup>[</sup>ai] שירה פרק שירה nach Juchasin 43a in Raschi Aboda sara (17a), — aber dort nicht mehr da, wie schon בית יהורה (Wilna 1839) S. 39 bemerkt — angeführt. Jalkut Ps. 889. Exod. f. 57c unten. cf. Jos. b. Schoëb ררשות 3, 1. cod. München 239 (wo der Unwissende "Sirach" daraus macht), ברתב תמים [ברתב תמים].

b) מבחת שי חסרות שעמי מדרש מעמי מבחת שי zu Hiob 38, 1].

e) In פמיכ \$. 20 f. 103d: אמור להם מלמד שהשליח צבור אומר להם (לכה \$. 20 f. 103d: דבור דבור רובור). Dasselbe in Banidbar rabba f. 244c. Vgl. Ascheri zu Berachoth eap. 5 N. 17. Siehe auch Sifri Col. 27. [Ans סמיק citirt ihn R, Elia Misrachi (RGA. No. 3 f. 4a)].

d) Vermuthlich R. Jehuda ben Isaak aus Paris (Tos. Berachoth 34a). In dem mehr erwähnten handschriftlichen Commentar des Pentateuch (אשב) kommt dieser "Midrasch" im Namen des R. Isaak ben Jehuda vor, statt dessen wohl R. Jehuda ben Isaak zu lesen ist.

f) Tosafoth Aboda sara f. 17a meinen damit zunächst die Stelle in Midrasch Cantic. f. 3d etc., wo die Bemerkung, dass alle Schicksale und Thaten Salomo's dreifältig gewesen, weiter ausgeführt wird. Rappoport, dem ich diese Auskunft verdanke, fügt hinzu, dass vermuthlich nur seines Umfangs halber, dieser Midrasch aus dem vorgenannten propring weggeblieben

de Rossischen Handschrift befindliche Schemini Othothava); 5) Chuppath Eliahub), wie es scheint, eine Bereicherung des Maase Thora.

Endlich sind, nächst den noch unerforschten, ja ungelesenen Midraschim, die in den Bibliotheken stecken e), uns in den Schriften der Alten Bruchstücke von Hagada's aufbewahrt worden, die, wenn sie nicht in vollständigeren Handschriften bekannter Midraschim sich zufälligerweise erhalten haben, vermuthlich verloren sind. Von solchen einzelnen hagadischeu Aussprüchen und Mittheilungen, auf welche ältere jüdische Autoren, z. B. einige Geonim d), R. Mazliach ben Eliae), Raschi, R. Abraham

sei; vielleicht auch, dass ein ausführlicherer, nach Zahlen geordneter, Midrasch, nach dem Anfange (שלש דברום) so benannt wurde (allein nach Tos. Erubin 19a (s. oben S. 248 Ann, b) scheint dies in der nach zu haben, wenn nicht dies blos eine Sammlung von Werken bezeichnet. Schon in Machs. Vitri ms. Opp. heisst es: ומנצאהי כהוב בפסיקהא ויש בו בסיקהא לו דברים וכו' צוה רבינו הקרוש לבניו

a) Cod. de Rossi 541 N. 13, wovon de Rossi ib. p. 79 also: ineditum nec notum est quod sequitur opusculum אירורורי id est, ut statim in titulo ipso exponitur, portenta et opera octavi, octavi videlicet numeri, ex sacris potissimum litteris et historiis deprompta.

c) Wolf (Biblioth. Th. 3 p. 1199) spricht von verschiedenen Midraschim der Uffenbachschen Sammlung, die er nicht einmal dem Namen nach anführt. De Rossi (ad cod. 1068) zufolge, werden "vetusti medraschn" oft in dem Werk des R. Isaak zu den 3 letzten Büchern des Pentateuch angeführt.

d) R. Sar Schalom Gaon (s. Tosafoth Menachoth 30 a), R. Zemach Gaon (s. das folgende Cap. S. 290).

e) Cod. de Rossi 166 enthält vorn ein Bruchstück, "in quo testimonia

ben Davida), R. David Kimchib), R. Elasar aus Wormsc), die Verfasser der Tosafothd), des Jalkute), des Kolbof) R. Isaak Abuabg), der Comentator des Machsorh) u. A. sich berufen, lässt sich das Werk, dem sie zugehören, nicht mehr angeben, gerade so wie für uns die Quelle, aus welcher ursprünglich die vorhandenen Hagada's geschöpft haben, meist verschwunden ist.

#### Achtzehntes Capitel.

# Rabbi Moses haddarschan, Rabbi Tobia; Jalkut des Rabbi Simeon haddarschan.

Jene Trümmer der ältern und der jüngern Hagada sind uns nebst zahlreichen Auszügen aus grösseren hagadischen Werken in den Sammlungen aufbewahrt worden, die von der zweiten Hälfte des elften bis etwa in die Mitte des 13. Jahrhunderts angelegt worden sind, von denen manche ganz oder meist untergegangen, und unter denen die Sammlung Jalkut die umfassendste und wichtigste ist. Jedoch dürfen zwei, in Bezug auf Studium

producuntur agadae R. Mazliach fil. Eliae": [משיבץ) ר'אליהן ב' מצליחן f. 1b, שיה ריב"ש 127 A. 1399], vermuthlich ist dies eine Hagada, die R. Mazliach anführt oder erläutert.

a) Zu Maimonides הלכות אישות cap. 14 §. 16 [s. aber Tosefta Sota c.5].

b) Zu Jud. 20, 15, dass die 1600 fehlenden Binjaminiten nach der Romagna abgezogen seien.

c) Von seinen Citaten aus Pesikta rabb. s. oben S. 247.

d) Zu Baba mezia 84b, Nidda 61a, Berachoth 40a, Sabb. 89a ob. (?).

e) Deut. f. 270 a, Berechnung der Verse eines Gebets, Genes. f. 28d, Zachar. f. 86 c und sonst.

f) §. 18, eine aramäische Erzählung.

g) In מנורת המאור c. 278, 330, 332.

h) Zu Schacharith des Versöhaungstages כי אדוקי bei דאיתא :יטידוך bei במדרש כל ימיהם של ישראל לא היו להם טיידים טובים כמשה ואליהו

der Hagada bedeutende Midrasch-Werke, als Vorläufer des Jalkut, nicht unberücksichtigt bleiben; nämlich die Schriften des R. Moses haddarschan und des R. Tobia ben Elieser.

R. Moses haddarschan a) aus Narbone b) der Lehrer des R. Nathan, also aus dem dritten Viertel des 11. Säculums, ist aus den Anführungen im Aruch c), bei Raschi d), Tosafoth e), [dem Machsor Commentar ee)], Mordechai f) und den Zusätzen zum Tanchuma g), als Verfasser von Erläuterungen zu talmudischen Stellen und verschiedenen biblischen Büchern bekannt. Sein Commentar zur Schrift lieferte theils Wort- und Sach-Erklärungen, theils ältere Hagada's und eigene Auslegungen in hagadischer Manier. Die Untersuchung über die Leistungen des R. Moses wird durch folgenden Umstand auf eigene Weise verwickelt. Es eitirt nämlich der Mönch Raymund Martin in seinem pugio fidei h) eine beträchtliche Anzahl von Stellen aus "dem grossen Bereschith rabba des R. Moses haddarschan i), die grossentheils, bald in der Ursprache, bald in lateinischer Uebersetzung, auch von Porchet k), Josua aus

משה הדרשן (בינו משה הדרשן).

b) נרבונא in der Grafschaft (vgl. Raschi zu 5 Mos. 32, 34; Zunz Raschi S. 319, und Rapoports Berichtigung in רבינו נהן S. 47).

c) קצר אדנדקי 2. צדק 1, קץ 6, קצר 6.

d) Zu I. Mos. 35, 8. 48, 7. 4 Mos. 8, 7. 7, 18—23. 11, 20. 21. 15, 41. 19, 22. 26, 24. 36. 28, 19. 32, 24. 42. 33, 1. 5 Mos. 21, 14. 27, 24. 32, 24. Josus 5, 9. Ps. 45, 2. 60, 4. 62, 12. 68, 17. 80, 6. Prov. 5, 19. 26, 10. Hiob 36, 1. Kethuboth 75 b. Nidda 19 a (vgl. Aruch  $_{12}$  3,  $_{12}$  3,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  3,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  2,  $_{13}$  3,  $_{13}$  2,  $_{13}$  3,  $_{13}$  2,  $_{13}$  3,  $_{13}$  2,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,  $_{13}$  3,

c) zu Sota f. 36 b.

<sup>[</sup>ee] פירוש קרובות (Neujahrstag): ראיתו כתוב בש"ר משה (Meujahrstag): ראיתו כתוב בש"ר משכם ולפחוה

f) zu Schebuoth c. 7 (Alfasi f. 326a).

ק) האזינו f. 86 e: וכך נמצא בספר הרב רבי משה הררשן

h) Im letzten Drittel des 13. Jahrhunderts in Catalonien angefertigt; die Juden mussten die Codices dazu ausliefern. Ausgaben: Paris 1651, Leipzig 1687 (ich eitire nach dieser Edition).

i) Bereschith rabba major, oder Ber. rab. R. Moses haddarschan.

k) Victoria Porcheti adversus impios Hebraeos, Paris 1520 (s. Wolf Th. l. p. 972, Th. 2 p. 1124 etc.); Porchet schrieb den Raymund Martin aus und wurde von Galatin ausgeschrieben.

Lorca a) und Peter Galatin b) in ihren Werken dem Martin nachgeschrieben werden. Ein solches Werk wird aber bei jüdischen Autoren nirgend genannt: denn, der Abravanel Auszüge daraus mittheilt, wiederlegt blos die Einwürfe des Josua aus Lorca c) und gesteht selber, dass er das grosse Bereschith rabba nicht habe d). Dieser Umstand könnte die Existenz eines solchen Midrasch ganz und gar verdächtig machen, wenn nicht starke Gründe für dieselbe sprächen. Es ist nämlich durchaus nicht ungewöhnlich, dass das Andenken an ganze Werke sich nur bei einem oder einzelnen Autoren erhalten hat; zudem spricht der übereinstimmende Character der Fragmente, sprechen bestimmte Kennzeichen ihres Ursprungs e), - von denen weder Martin noch sonst Jemand eine Ahnung hätte haben können - für das Dasein jenes Midrasch, Viele der mitgetheilten Auszüge sind auch in anderartigen Hagada's zu finden, und so wäre es eben so überflüssig als unmöglich gewesen, eigens ein Werk dieser Art zu erdichten. Endlich war auch Martin weder ein Apostat wie Josua, noch ein Lügner wie Galatin, sondern ein tüchtiger Gelehrter, der zu den zahlreichen Auszügen aus bekannten halachischen und hagadischen Schriften der Verstärkung des Betrugs nicht bedarfte. Man wird also die Aechtheit jenes grossen Bereschith rabba anerkennen müssen, und die Kritik hat nur noch zu entscheiden, ob R. Moses der Verfasser und ob Einzelnes interpolirt ist. Diese ganze Untersuchung hat indess eine völlig neue Richtung bekommen, seitdem ein Bere-

a) Ein Apostat, genannt Hieronymus de Santa fide (A. 1412), schrieb Hebraeomastix, Frankf. 1602. Vgl. Abravanel ישטרון f. 9a, 39d, 40ae mit א שטרון שטרון p. 66 N. 9, p. 82 N. 16, Wolf Th. 1 p. 464, siehe auch unten S. 289 Anmerk. e.

b) De arcanis catholicae veritatis, A. 1516 im September zu Bari vollendet, Basel 1550.

c) Abravanel I. I. f. 13cd, 33b, 35d, 40a, 42 bc, 44 c (N. 150), 47 b, 48 b. d) I. I. f. 40 a. 44 c. Abravanel vollendete diese Schrift in Monopoli A, 1497, 15. Dezember.

e) Hierher gehören: 1) Uebereinstimmung des Tons des Rabbathi mit dem der jüngern Hagada; 2) die Parallelstellen anderer Midraschim (s. unten); 3) die mit gewissen Hagada's gemeinschaftlichen Namen-Verfälschungen (s. unten Cap. 19).

schith rabbathi wirklich im Original aufgefunden worden a).

Aus den mir hierüber gewordenen Mittheilungen geht hervor, dass mehreres darin mit den Fragmenten bei Martinb), anderes mit dem Charakter der von Raschi aufbewahrten Auslegungen c) übereinstimmt; manches jedoch, namentlich die von Abravanel widerlegten Stellen vermisst wird. Ich glaube, dass das Werk des R. Moses nach seiner Zeit mit Zusätzend) und der Benennung Bereschith rabbathie) ausgestattet worden, und dasselbe dem Interpolator des Tanchuma und vielleicht dem R. Isaak Nathan f)

a) Ueber dieses merkwürdige Manuscript habe ich durch Rapoport, der es besitzt, folgendes erfahren: Es ist 88 Blatt (Papier) in Quart stark, am Ende defect, auch im achten Blatte beschädigt; die hebräische Cursivschrift ist spanischer Charakter und sehr unleserlich; Schreiber und Datum sind nicht angegeben, der Text fängt gleich mit dem ersten Blatte an, und über der ersten Zeile finden sich nur die Worte: בראשית רבתי אשר מצאתי בכתיבת יך. Es scheint demnach kein Abschreiber, sondern ein Privatmann zu seinem eigenen Gebrauche, sich diese Copie angefertigt zu haben. Der Inhalt des Midrasch ist nach den 12 Parascha's der Genesis abgetheilt, und kommt auf jede einzelne Parascha folgende Anzahl von Blättern: 1) 13, 2) 3, 3) 4, 4) 4, 5) 4, 6) 5, 7) 11, 8) 12, 9) 4, 10) 6, 11) 6, 12) 16. Die letzten leserlichen Worte lauten: א"ל (אתה הצלת ד') נפשות א' מן הבור ונ' מן השריפה אף אני אציל (מבניך) ד' נ' מן הכבשן וא' מן הבור ולפי שהציל ד' Die ein- נפשות (נהן לו אביו) ד' שמות של נבורה גור אריה כלביא כאריה. geklammerten Worte hat Rapoport supplirt. (s. Jalk. Gen. 49b) [etwas anders finden sie sich בעלי התוספות בעלי בעלי בעלי בעלי 21a].

b) s. weiter unten.

c) Vgl. den Anfang des Midrasch: שבה חיבות שבבראשית כנגד נ' ימי לאמרות היבות הבראשית כנגד נ' ימרו לי הרומות ז' ארצות ז' תרומות נ' אבוה ד' אמרות השבוע יכנגד ז' כוכבי לכת ז' רקיעים ז' ארצות ז' תרומות שהם יסודי עולם mit Raschi zu Num. 7, 18 bis 23, 15, 41.

d) Dies geht zum Theil aus der Beschaffenheit des Rabbathi ms. hervor.

f) Er (ist der Verfasser der hebr. Concordanz (מאַרך ברוכ) und] hat etwa in der Mitte [l. dem ersten Drittel] des 15. Säculums, eine Apologie gegen Lorea's Angriffe verfasst (s. Abravanel בשנית) f. 33a, 34c, 42 d, 44c

vorgelegen habe. Dem Verfasser des Jalkut war es vermuthlich nur unvollständig bekannt. In Bezug auf diese grössere Sammlung, nennt Martin unser Bereschith rabba das kleine oder kurze a).

So weit ich nach den mir bekannten Fragmenten, den Midrasch des R. Moses haddarschan beurtheilen kann, war derselbe nächst eigenen Auslegungen, sowohl aus ältererb) als aus

<sup>[</sup>vgl. die Vorrede בת כארר (תוכ ed. Ven. gegen Ende)]. An der letztgenannten Stelle heisst es: נו בר ברברי החכם יצחק נהן שמאטר אין ברברי החכם יצחק נהן שמאטר אין ברברי והוכס יצחק עו עו אלא גן ערן חוא שקר ברוי שלא נמצא כן בספרים והוא לי שניו ארא גן ערן חוא שקר ברוי שלא נמצא כן בספרים והוא Die als apokryphisch bezeichnete Stelle findet sich bei pugio p. 606 und 874, Galatin p. 601. R. Isaak Nathan könnte jedoch unter den בספרים nicht R. Moses haddarschan sondern die Hagada des R, Josua ben Levi, welcher jene Beschreibung entnommen ist vgl. oben S. 141) meinen. Gleichwohl dürfte aus ib. f. 47 c die Bekanntschaft der Apologeten mit dem Rabbathi gefolgert werden.

a) Ketana (קמבה) oder minor, bisweilen auch schlechthin Beresch. rabba; s. pugio p. 667 (Beresch. rab. 24d), 729 (ib. 30b), 715 (ib. 95b), 354 (ib. 57c) u. dgl. m. ש"ה bei Abravanel l. l. f. 35 d, 37c, 39b und im Register N. 76; Vergl. Galatin p. 200, 420, 603, 631, 651, 655, 692.

b) Pugio citirt aus Raschi zu Jes. 52, 14: שמעתי כי יש מדרש אנדה etc. In unseren דקא דרוש לחאי קרא הכי ירום חק"בת משיח יותר מאברהם Ausgaben findet sich nichts davon. Jedoch ist dieser Midrasch, nach Jalkut (Jes. 53 c, Zacharia 85 a) aus Tanchuma, nach Pugio (p. 389 und 535) aus Rabbathi; beide mögen ihn älteren Werken entlehnt haben. Zu Gen. c. 22 tritt im Rabbathi ms. Satan auf, und sucht Abrahams Reise nach dem Gottesberge zu verhindern; Jalk. Gen. 28 bc ist Aehnliches und noch mehreres, als "Midrasch" zu finden, das zum Theil an j. Targ. Gen. 22, 20 erinnert. [Es ist dies ein Auszug aus Vajoscha.] R. Zemach Gaon unterstützt eine Aussage des Eldad (s. oben S. 139), die Nachkommen Moses betreffend, mit einem Midrasch, von welchem auch Raschi und Nachmanides (zu Kidduschin 69b) Kenntniss gehabt haben; ein solcher findet sich im Rabbathi ms. Parascha NYN, doch ohne die Namen, die man im Eldad liest (z. B. der Fürst Nachschon u. dgl). [Von den Söhnen Mose's spricht auch Saadja zu Ps. 90 (s. ben Esra cant. init.)] In derselben Parascha kommt eine aramäische Erzählung von der Verwechselung vor, die mit Rabbi und Antonius, als sie 8 Tage alt waren, vorgegangen sei; dieselbe Geschichte, aber hebräisch, hat R. Isaak Abuab מנורת המאור c. 83, wie Rapoport glaubt, aus einer andern Recension der Gemara zu Meila f. 17b. Schon Tosafoth (Aboda sara 10b) kennt jene Sage und verweisst auf מדרש schlechthin. Parascha וישלח (Gen. 35, 11) heisst es im Rabbathi selber: בתיב במדרש. Das bereits (S. 123) erwähnte Targum von Daniel und Habaene ist ohne Zweifel auch ans Rabbathi, obgleich in pugio p. 956 nur "Bereschith rabba" genannt wird. Der Koran Sura 7, berichtet von der Weigerung des Satan, gleich den an-

jüngerer a) Hagada zusammengestellt, oft aus bekannten Werken, so dass die daraus mitgetheilten Auszüge nur mit einigen Anfangsworten gegeben, aber nicht ausgeführt wurden b). Namentlich nimmt man Auszüge aus Bereschith rabbac), Tanchuma d) Pesikta rabbathic),

deren Engeln Adam anzubeten; dasselbe in Rabbathi ms. Parascha בראשית, auch bei pugio p. 563 zu Gen. 5, 5, Galatin p. 494.

- a) Die eben erwähnte Erzählung von Rabbi nuss bereits aus einer späteren Schrift in Rabbathi übergegangen sein, da in derselben, wider die wahre Geschichte, R. Gamaliel derimal als Rabbi's Vater genannt wird. Die Leiden des Messias (pugio 416, 419) und die Schilderungen von dessen Aufenthalte im Paradiese (ib. 385) gehören einer späteren Zeit an, namentlich ist dies mit der parabolischen Erzählung von Messias Schicksalen als Kind u. s. w. der Fall (ib. p. 350), die offenbar viel später als A. 618 verfertigt ist. In Parascha אמרון רבורוען וופאד וופאד און וופאד וופאד אמרון רבורוען (ib. p. 350), die offenbar viel später pug. p. 566.
- b) Nämlich durch 'וכן', s. pugio p. 419, 397; ähnliches in Rabbathi ms.
   Parascha א״ר פנחם למלך וכן', 'וִיחַר'
- c) Pugio p. 545: legitur in Bereschith rabba majore et minore; fast dasselbe ib, 822 aus Bereschit ketanna (minori); das Citat findet sich Beresch. rab. 5 b. Was p. 354 aus Beresch. ketana angeführt worden, wird gleich darauf, fast mit denselben Worten, aus R. Moses haddarschan citirt (s. Beresch, rab. 57 c), pug. p. 418 ist aus Beresch. rab. f. 50 d; p. 512 nach ib. c 1 gebildet. Oft stimmen die Citate aus "Ber. rab. major" oder "des R. Moses haddarschan" vollkommen mit unserer Hagada fiberein, s. z. B. pugio p. 567 (Beresch. rab. 18cd), 562 (ib. 22 b), 598 (ib. 42 a, 383 (ib. 74 b) u. dgl. m. Eine Stelle aus שימו הוררין לשכת הגוית שנהן בחלק יחורה ושבט יהורה שנהן בחלק יחורה ושבט יהורה (הסנהדרין theils in dem Werke dieses Hagadisten sich befunden, theils von ihm ausgegangen sei, neue Bestätigung erhält.
- A) Pugio p. 643 unten ist fast wörtlich aus Tanchuma אהרי פות Ende; vgl. pug. p. 642. Auch stimmt rabbathi in einigen Namenveränderungen mit Tanchuma überein. [Was pug. p. 277 u. 278 von den Stellen הקון סופרים anführt, hiervon ist Beresch. rab. l. c. nämlich c. 49 f. 54 d unt. nur eine einzige Stelle vorhanden, alles übrige stammt aus Tanchuma, רעול שלת, (vgl. Mechittha f. 16 b) bis auf das zugesetzte בעולת שי Ps. 22, 17 cf. שי בעורת שי Zach. 2 f. 93 a.]
- e) Nämlich die Darstellungen von Messias Leiden, vgl. pug. p. 416 (Galatin 573) und Pesikta rabbathi (f. 62 b); dies hat bereits Abravanel ישועות f. 42 c, ef. ih. 13 d) bemerkt. Die Stelle fand sich gleich zu Anfang des Bereschith rabbathi. Aus dem "Anfang der Pesikta" בכקרוא השלים (itit R. Machir בריש פסקרוא דקוםי אונד ובפסקרוא דקוםי אונד ופסקרוא דקוםי אונד ובפסקרוא דקום אונד ובפסקרוא אונד ובפסקרוא אונד ובפסקרוא דקום אונד ובפסקרוא דקום אונד ובפסקרוא בפסקרוא אונד ובפסקרוא או

Boraitha R. Eliesera), Midr. Psalm.b), Midr. Abchire), Midr. Vajisud), den Geschichten des R. Josua ben Levie), Ben Siraf), wahr. Die Frage, ob die Erklärungen, welche R. Moses auch zu anderen Büchern des Pentateuch u. s. w. verfasste, gleichfalls Hagada-Sammlungen enthielten, sollte man, nach den Anführungen zu einigen Stellen des vierten Buches Mose und den ähnlichen Hagada's in Bamidbar rabba [ff], fast bewogen werden zu bejaheng), obgleich es einige Beachtung verdient, dass Raym. Martin von solchen Büchern keine Kunde giebt. Galatin's Citaten aus R. Moses Commentarien zu den Psalmen h) ist nicht recht [1] zu trauen;

<sup>[1)</sup> del.]

a) pug. p. 397 von den zehn Kosmokratoren ist abgekürzt aus Boraitha R. Elieser e. 11 (Jalk. Reg. 33 ab); die Worte א ברברו הועולם לא רבי אליעור אומר העולם לא הקיבה שנאמר בדבר הי שמים נעשו רבי שמעון אומר נברא אלא בדבריו של הקיבה שנאמר בדבר הי שמים נעשו רבי שמעון אומר נברא אלא בדבריו של הקיבה שנאמר בדבר הי שמים נעשו ביו כל צבאם c. 7 Anf., das Einschiebser בין כן הועניא אומר (בחוף בין בל צבאם the der Beherrscher selber stimmt Rabbathi zum Theil mit dem zweiten Targum zu Esther überein, namentlich in der Einführung des römischen Kaisers unter diese Reihe. Das Fragment p. 938 הואמר בין אומר ובי העלה by bis אומר הנפילים היו בארץ sty bis על דערן by bis אומר הנפילים היו בארץ sty bis derselben Boraitha c. 22.

b) Wie es scheint, wird in einem Fragment, das Voisin (pugio p. 304 etc.) mittheilt, der Midr. Ps. angeführt; vgl. jedoch pug. p. 277 etc.

c) pug. p. 937, vgl. Jalk. Gen. § 44 f. 12 b.

d) Am Ende der Parascha רְשֵׁלֵח ms. der Kampf zwischen den Söhnen Jacobs und Esau's, s. oben S. 145.

e) pug. p. 605 etc., 874 (Galatin 601) von Kippod und der Hölle, s. ob. S. 141. Rabbathi ms. zu Gen. c. 2 hat eine Beschreibung des Paradieses, welche die Darstellungen in Jalkut Gen. § 20 und שער הנכול f. 97 etc. vereinigt.

f) Rabbathi ms. Anfang der Parascha ח: בדיק לפני למה צדיק לפי שהיה ביתים אמרו בימי אדם הראשון היו חתול עשה צדקות עם כל אשר היה בתיבה אמרו בימי אדם הראשון היו שחד נכנס, יועכבר כביתו של אדם הראשון שותפין זה עם זה יום אחד נכנס, vgl. Ben Sira ed. Ven. f. 25 a, 26 ab.

<sup>[</sup>ff] Hierdurch wurden Sen. Sachs und J. Reifmann (בְּרַכְּרָמָל 2 S. 87) darauf gebracht, d. Zusätze d. Absch. מי הַרְשָא und מי הַרְשָא dem Mose Haddarschan zuzuschreiben.]

g) s. oben S. 259, 262.

ה) Zu Ps. 30, 6 (Galatin p. 605) אמר רבי בי דרשן כי רגע באפו חיים (Galatin p. 605) היה ברגע ל $49,\,10$  (ib. 599) ההפסוק הפסוק ל $49,\,10$  (ib. 599) המטר על מלך המשיח שימות כדי לפדות את האבות ואחר יחיה לנצח לא נאמר על מלך המשיח שימות כדי לפדות את האבות ואחר יחיה לנצח לא

übrigens sind sie wenig hagadisch. Die Alten hatten auch einen Midrasch rabbathi zum Buch e Esthera), der der spätesten Hagada anheimfällt, und vielleicht einen Theil einer umfassenderen Sammlung von Rabbathi's — welche man die zweite Potenz der Rabboth nennen mag — ausmachte[; gleichfalls ist von einem Midrasch zu Ruth die Rede, dessen Verwandtschaft mit den Werken des R. Moses keinem Zweifel unterliegt aa)].

Nicht lange nach R. Moses haddarschan und zur Zeit Raschi's, lebte, R. Tobia ben Elieser, anfangs in Mainzb), nachher im Morgenlandec). Er verfasste einen Midrasch, der sich über den Pentateuch und die 5 Megilloth erstreckted), und halb Commentar,

שאל רבי נטרונאי מהו דכתים (74,9 (ib. 557) יראה שחת כמו החכמים שימותו אותותינו לא ראינו וכו' אמר לו רב אחא זה נאמר על פריצי הדור שלא יאמינו לארות שיעשה משיח צדקנו ויאמרו עליו כי פועל במכשפות ושמות הטומאה לארות שיעשה משיח צדקנו ויאמרו עליו כי פועל במכשפות ושמות המשיח אמר (ib. 549) וכי אותם האותות לא היו אותם שנתנבאו על המשיח רבי יודן זאת היא תשועתינו שתצמח מארץ באמצעיות אלהי ויהיו נקשרות רבי יודן זאת היא תשועתינו שתצמח מארץ באמצעיות אלהי ויהיו נקשרות ולד אמר תולד (ib. 662) ist ein ausgemachtes Falsum.

<sup>[</sup>aa] Raschi hat Midr. Ruth zu Ruth 2 nicht gekannt, wie offenbar aus seinen Worten zu Num. erhellt, er schreibt vielnicht jene Erklärung dem R. Moses zu und auf Raschi berufen sich auch Tos. Kidduschin 49 b Chaskuni Num. I. I.]

b) Nur des Unglücks, das die Juden in Mainz in dem ersten Kreuzzuge erlitten haben, erwähnt er (f. 28 b). Sein Vater, ein Rabbiner und Schriftsteller (24 a, 29 b, 47 d), war der bekannte R. Elieser der Grosse (Azulai Schem hagedolim Th. 1 f. 28 b, vgl. פירוש f. 8 b, R. Elasar in פירוש הופלה (בו להכמה הופלה) הופלה (14 b), der in Mainz lebte.

c) s. Rapoport קליר Anmerk. 33.

d) Wolf Th. 4 p. \$25; שם מנחת מנחת מנחת עו Ruth 3;] Azalai שם הנדולים Th. 1 f. 28 a, Th. 2 f. 33 a; de Rossi catal. codd. mss. Th. 1 p. 132, dizion. storico Th. 2 p. 150 [falsch bei Köcher nova Bibl. hebr. f. 2 p. 269]. In dem catal. ms. der Oppenheimerschen Bibliothek ist unter אושב שו פור מודע באיר באיר באיר שו שו שו באיר באיר באיר שו שו שו באיר באיר באיר הואם שו מנולות ועל כמה פסוקי תנ"ך על דרך פשט רמז ררש רחב על התורה וחמש מגלות ועל כמה פסוקי תנ"ך על דרך פשט רמז ררש כוד וגימטריאות וראשי חבות הפלא וכלא וכפרשת ויגש חתום אני מובה בר סוד וגימטריאות וואש בעל הפסיקתא ולפי עניות דעתי הוא גם כן המחבר מזה הספר הנכבד ויופי הערך כתב יד עם הנהת - מדרש ויושע כזררש תרשא החפר מורם

halb Hagada, grossentheils aus älteren Werken, namentlich dem Sifra und Sifri zu den 3 letzten Büchern des Pentateuch, und hinsichtlich der übrigen biblischen Bücher aus Tanchuma und anderen dahingehörigen Hagada's schöpfte. Erschienen ist nur der Midrasch zu dem 3. 4. und 5. Buche Mose a). Der Autor nennt sich darin oft b), ziehet gegen die Karäer zu Felde c), und giebt sowohl seine Zeit d) als seine Lehrer e) auf das bestimmteste an. Nächst dem, dass dieses Werk in mancher Hinsicht eine Compilation aus Schriften des älteren Midrasch ist, müssen wir schon eines besonderen Umstandes halber, in unserer hagadischen Literatur ihm einen Platz gönnen. Man hat nämlich der Arbeit des R. Tobia, welche die Alten nur unter dem Namen Lekach tob f) kennen,

מדרש יוד דכרות – פירוש על פירוש רשיי על התורה מגאון אחד מתוך הספר מדרש יוד ברות – וחנן לוריא ושאר נשאר שהוא היה רבן של הגאונים מהר"י מרגליות ומהר"ר ויוחנן לוריא ושאר.
באה שהוא היה רבן של הגאונים מהר"י מרגליות ומהר"ר ויוחנן לוריא ושאר.
באונים מאר באונים מהר"ל (And verbessere hiernach die ganz untaugliehe Notiz des gedruckten Opp. Catalogs S. 38 N. 256.

a) Venedig 1546, 14. Nisan, bei Cornelio Adelkind, nach einem Codex, den Serachja ben Malkiel Kasani aus Kandia herbeigeschafft. 93 Blatt in fol. Abgedruckt [in Buxtorfs rabbin. Bibel 1618 fol. Th. 2; aufs neue] und mit einer lateinischen Uebersetzung versehen in Ugolimi thes. Th. 15 und 16. Den [in der Opp. Bibliothek befindlichen] Midrasch zu Genesis und Exodus besass Azulai, der zu den 5 Megilloth ist in Parua (cod. de Rossi 206) und [del.] Oxford (cod. Uri 124) [Brody u. bei Dalla Volta].

c) s. f. 9 c, 24 a, 28 d, 30 a, 75 a.

d) A. 1090 (s. (שנר) בערות שיו zu Gen. 27, 3 und] Azulai l. l.), 1096 (f. 28 b), 1097 (43 c), 1106 (49 c).

e) de Rossi l. l. p. 133: Pagina penultina sub finem praeceptoris sui nomen auctor nobis revelat: "Dicit Tobias filius Eliezer nomine praeceptoris sui rabbenu Simson fel. m.", aliosque non paucos hie illic profert in hoc comm. doctores nobis ignotos.

etwa seit dem Ende des 15. Jahrhunderts die Benennung Pesikta verliehen, und zwar, in Folge eines Missverständnisses, obendrein die der kleinen Pesikta a), unter welchem Titel das Buch lange Zeit in den bibliographischen Schriften figurirte, und zum Nachtheile der echten Pesikta nicht geringe Verwirrung anrichtete.

Jetzt, nachdem die Hagada bis in das Zeitalter des R. Nathan verfolgt worden, da wo sie allmählich, ihrer Unmittelbarkeit und ihrer Originalität beraubt, Studium und europäisches Schriftthum wurde, können wir endlich die Bahn mit dem Jalkut beschliessen, demjenigen Werke, welches in dem ungeheuren Gebiete des in Halacha und Hagada verzweigten Midrasch, aus mehr als 50 Werken sammelte und schöpfte, die mannigfachen Vorräthe dieses Materials zu einem neuen Bau verwendend, der in seiner Gestalt, wiewohl nicht im Organismus, jenem alle einzelnen Emanationen in sich vereinigenden Midrasch der Urzeit ähnlich wird. Die Sammlung

f. 63 a), [ein פירוש שה"ש ms. in Worms (Geiger 3, 427)], R. Salomo Alkabez in פרון שה"ש [ed. Constpl. f. 3 b, 4 a, 8 b, 9 b, 13 b, 14 b, 17 b, 21 ab, 22 a, 26 b, 28 b, 31 b, 48 b, 52 b, 57 a, 69 b, 70 a, 73 b, 86 b] und אמנות הלו הלו הא מנותר (יש במרות שה") במרות (יש במרות במרות (יש במרות במ

a) מסיקתא ווטרתא Auf dem Titelblatte der Venediger Ausgabe heisst es: פסיקתא זוטרתא או רבתא ברם חזי האי ספרא מילתא חדתוותא מלי צני ספרי וזני מילי מעלייתא עמקא דספרי וספרא והלכתא נברווהא והוא גלי פסיקתא ומסתרתא Vermuthlich hat das Werk in der Handschrift פסיקתא geheissen, nach dem Worte RDD, womit, wie im Sifri, die einzelnen Paragraphen abgesondert sind. Der Verfasser jenes Reimes, wahrscheinlich R. Jochanan Treves, der Corrector des in derselben Officin damals erschienenen Sifra, Sifri und Mechiltha, will blos sagen, dass diese Pesikta, sei sie die kleine oder die grosse - beide Adjective erscheinen blos des Reimes halber wegen ihrer vortrefflichen Sachen und Auszüge aus Sifra u. s. w. Beachtung verdiene. In der Nachschrift wird nur מסיקתא ונשרתא gebraucht, ohne Zweifel, weil diese Worte auf dem Titel mit grosser Schrift gedruckt sind. R. Asaria de' Rossi (l. l. c. 19 f. 85 b) sagt daher richtig: סטקתא רבתי או ומרחי; an anderen Orten aber (78a, 95b, 148b) nennt er dieses Buch "kleine Pesikta", oder nur Pesikta, gleich den RGA des R. Joseph Kolon (N. 149 f. 116 d, 117 a), Abravanel (zu וואת הברכה f. 335 e), הנהת ספרא (f. 33 c, 38 d, 42 c, 48 c, 51 d), שרש ישין f. 25 a, 73 a קול יהורה f. 86 d מסורת (zu ארח חיים f. 287 c), מסורת f. 164 a § 53), ארח חיים מלכים מלכים (z. B. zu Kidduschin 20 a, 21 b, 22 a etc.), bisweilen מנחת שו (zu

Jalkut, auch Jalkut Schimeonia) genannt, folgt dem Inhalt - der gesammten hebräischen Bibel, und rückt in jede Stelle, die auf dieselbe Bezug nehmenden Auslegungen und Anführungen älterer Werke ein; diese einzelnen Fragmente stehen unter sich in keiner weitern Verbindung mit einander. Längere Stellen werden oft abgekürzt oder im Auszuge gegeben, und das übrige an anderen Orten aufgeführt. Da die Auslegungen der Alten gemeiniglich an viele und verschiedene Bibelstellen zugleich anknüpfen, so waren im Jalkut wiederholte Aufführungen nicht zu vermeiden, wird oft nur der Anfang eines schon früher mitgetheilten Fragments angegeben und der Leser auf die Stelle, wo dasselbe vollständig zu finden ist, verwiesen. Dieserhalb und zur Bequemlichkeit des Studirens in diesem Thesaurus, ist der gesammte Inhalt in Paragraphen abgetheilt, und zwar beginnt eine neue Zählung derselben beim Josua, als dem zunächst den 5 Büchern Mose folgenden nicht pentateuchischen Buche b). Diese Eintheilung ist ziemlich willkürlich, die einzelnen Paragraphen sind hinsichtlich des Umfanges sehr ungleich c); es geht aber aus derselben hervor. dass der Verfasser ursprünglich die talmudische, nicht die masorethische Ordnung der heiligen Bücher befolgte d). Die Namen

Lev. 21, 5, 23, 13. Num. 1, 16, 42, 3, 39, 10, 34. Deut. 3, 11, 28, 2 etc.), ילקוט ראובני и. А. ш.

ילקום ,ילקום שמעוני שמעוני (a) ילקום .ילקום .

b) Der Pentateuch besteht aus 963 Paragraphen (§ 1 bis 162 gehören I. Mos., 162 bis 427 II. Mos., 427 bis 682 III. Mos., 683 bis 788 IV. Mos., 788 bis 963 V. Mos.). Die Summe der Paragraphen in den nicht-pentateuchischen Büchern ist 1085, also die Gesammtzahl 2048.

c) Reg. § 238 beträgt kanm 8 Reihen, Levit. § 551 beinahe 10½ Columnen; Deuter. 818 nicht 5 Reihen, ib. 938 über 15 Columnen (911 Zeilen).

d) Folgendes ist die Ordnung der Bücher des nicht-pentateuchischen Inhalts, wie selbige in den Editionen stattfindet: Die ersten Propheten, Jesaia, Jeremia, Ezechiel, die 12 kleinen Propheten, Psalter, Sprüche, Hiob, Daniel, Esra, Chronik, Ruth, Klagelieder, Esther, hohes Lied, Koheleth. Allein nach der Zählung der Paragraphen folgen die Bücher also aufeinander: Die ersten Propheten § 1 bis 252, Jeremia 254 bis 335, Ezechiel 335 bis 385, Jesaia 253 bis 374, die Zwölf 515 bis 595, Ruth 596 bis 699, Psalter 611 bis 890, Hiob 892 bis 928, Sprüche 929 bis 964, Koheleth 966 bis 979, hohes Lied 980 bis 994, Klagelieder 995 bis 1043, Esther 1044 bis 1059, Daniel 1059 bis 1066, Esra 1067 bis 1071, Chronik 1072 bis 1085. Hinter der Chronik, (die mit

der Schriften, aus denen Jalkut die Stellen ausgezogen hat, sind am Rande, in der Regel zu Anfang des Fragments angegeben; öfter aber ist durch mancherlei Umstände die Quellenangabe an einen ungehörigen Ort gerückt oder ganz unterblieben. Selten findet man sie in dem Texte selber a).

Was diese Quellen betrifft, so umfassen sie den grössten und wichtigsten Theil des gesammten Vorrathes der halachischen und hagadischen Literatur aus der ältern und der Geonäischen Epoche, so wie auch nicht wenig aus den Werken der bis in das 12. Säculum hinabreichenden jüngern Hagada. Hierdurch allein wird diese Sammlung ein eben so treffliches als unentbehrliches Hülfsmittel für die Kenntniss der Midraschim, und manche Hagada's, z. B. Pesikta, Jelamdenu, Debarim sutta u. A., haben fast nur im Jalkut Zuflucht und Anerkennung gefunden. Ausser den Werken des ältern Midrasch b) und der Halacha c), schöpfte der Verfasser des Jalkut, nächst verschiedenen Productionen der ethischen und

פות במולה (אמכן במולה) endigt,] findet man die Schlussformel במולה ולמים ואמכן Beim Jesaia ist durch die nachherige Aenderung der Reihefolge eine Verwirrung eingetreten, da die um 140 höheren Zahlen 393 bis 514 vernuthlich die ursprünglichen waren, wie theils aus den folgenden Nummern, theils aus dem Citat des R. Isaak Adarbi (ברי שלום) f. 50 a) erhelkt, der sich auf Jalkut Jes. § 506 hinsichtlich einer Stelle beruft, die jetzt ib. § 366 zu lesen ist. Auch in der mir vorliegenden Ausgabe (Jes. f. 56 c), ferner von Heidenheim in seinem Commentar zu הוא בורה אור בבורה מוא § 506 verwiesen, eine Zahl die mir gänzlich fehlt [gleichergestalt wird Jalk. Jes. § 296 von R. Moses Almosnino (המוץ N. 7 f. 62a) als § 429 angemerkt]. Wahrscheinlich reichte Ezechiel bis § 392, statt bis § 385. Dergleichen Unordnungen sind bei einem Werke von solchem Umfange und der ziemlich willkürlichen Eintheilung erklärbar. Die ältere Ordnung der Bücher ist am Schlusse des Jesaia angegeben.

a) z. B. [Gen. 135 f. 41d (Pesikta)] Exod. f. 81d (Pesikta rabbathi), Hiob 147 c (Midrasch Hiob), Esther 169 d (Abba Gorion), Ps. 128 d (Tana debe Eliahu) [Sam. 14 c (Masora) Exod. 98 c, Num. 228 b, Jos. 3 a, Reg. 34d, 36 a, Maleachi 88 c, Ps. 103 a, 128 d].

b) Seder Olam, Thorath-Cohanim, Sifri, Sifri sutta, Mechiltha, die 32 Middoth (Gen. § 16, 20, 92 [Exod. 53 c] u. sonst), die 49 Middoth (s. oben S. 91), Boraitha der Stiftshütte.

c) Mischna Tosefta's, beide Talmude, die Tractate Simchoth [l. Semachot] (Exod. [f. 75 a] § 261 [f. 77 c]), Calla (Num. § 786), Soferim (Exod. § 351), [Num. 737 f. 221 b].

der geschichtlichen Hagada a), insonderheit aus den Ausiegungs-Midraschim älterer und neuerer Zeit b). Ganz übergangen sind: 1) die Targumim, 2) die Schriften in Bezug auf Geheimlehre c), 3) die Werke von jüngeren, bekannten Rabbinen, und 4) etwa 15 einzelne Schriften d). Die Werke der ersten beiden Classen passten offenbar nicht in den Plan des Ganzen; die der letzteren beiden waren theils dem Verfasser nicht bekannt, oder erschienen ihm nicht mit der erforderlichen Autorität ausgestattet, um der Auslegung der Alten einverleibt zu werden.

Eine für Literatur und Geschichte der Hagada wichtige Frage ist die über das eigentliche Zeitalter des Verfassers unseres Jalkut. Zuvörderst leuchtet es beim ersten Blicke ein, dass der Jalkut nach der Geonäischen Epoche gesammelt worden ist. Denn während jener Zeit gab es noch keine Literatur in Deutschland oder Frankreich, hatte man nirgend so reiche Vorräthe hagadischer Erzeugnisse, auch arbeitete man mehr eigenen Midrasch aus, der höchstens auf ältere Hagada gepfropft wurde. Ferner rühmt das Werk bereits die Verfasser der Piutim e) und excerpirt Tana debe Eliahu, welche beide erst am Schlusse jener Epoche zum Vorschein kamen. Endlich würde, bei einem so hohen Alter, der Jalkut unmöglich der starken Benutzung des R. Nathan und des R. Salomon haben entgehen können. Allein auch das elfte Jahr-

a) Aboth Aboth R. Nathan ([Gen. 16 f. 5 a] Num. f. 240 a [Jes. 341 f. 54 c]), Tana debe Eliahn, Eliahu sutta (Exod. 108 c), Derech erez; [Perek Schira,] Massechet Gan Eden (s. oben S. 141), Midrasch Vajisu, [Vajoscha] Chronik des Moses, Midrasch vom Ableben Mosis (Deuteron. f. 304 a bis c), das lange Dibre hajamim.

b) Sämmtliche Rabboth; Pesikta, Pesikta rabbathi, Jelamdenu, Tanchuma Debarim sutta; die oben beschriebenen Hagada's zum Samuel, Psalter, Sprüchen, Hiob; Pirke R. Elieser, Abba Gorion, Esfa, Tadsche, Abchir; einzelne Midraschoth.

c) Einiges aus אוחיות ר' עקיבא findet sich jedoch Genes. § 1.

d) Ben Sira, Josippon, Sernbabel, Midrasch der Zehngebote, Midr. vom Ableben Aarons, Sammlung der hagadischen Geschichten, Maase Thora; Vajoscha [del.], Vaichullu, Haschkem, die Midraschim zu Jona, Jesaia, Esra, der Chronik und den Haftara's.

e) Cant. f. 176 b: צוארך בחרוזים אלו הפייטנים; hier werden offenbar die reimenden Dichter gemeint. Vgl. unten Cap. 21.

hundert ist älter als diese Sammlung. Mehrere von derselben berücksichtigte Midraschim, als Schemoth rabba, Bamidbar rabba, Dibre hajamim, Abchir und viele jüngere Auslegungen, gehören frühestens den letzten Jahren des genannten Jahrhunderts an, so dass derjenige Autor, der solche dem Corpus der alten Hagada anreihete, eine geraume Zeit später geblüht haben muss. Auch würden im entgegengesetzten Falle R. Tobia, R. Nathan, R. Salomon nicht allein vom Verfasser des Jalkut, sondern mehr noch von den ihm bekannten Midraschim gewusst haben, welches erweislich beides nicht stattgefunden hat. Vielmehr erscheint Jalkut um ein bedeutendes jünger als Aruch, durch seine Bekanntschaft mit den erwähnten späteren Midraschim, die Citationen des jüngern Vaichi rabba als eines Theiles von Bereschith rabba, und die Vernachlässigung der einzelnen Pesikta-Bezeichnungen; auch das völlige Stillschweigen aller Autoren des 12. Säculums ist ein Zeugniss der Jugend, Dahingegen vereinigen sich alle historischen Erscheinungen dahin, die erste Hälfte des 13: Jahrhunderts als die wahre Epoche der Abfassung des Jalkut zu bezeichnen a). Um diese Zeit nehmen wir die ersten Anführungen des Schemoth rabba wahr b); der Beinamen "haddarschan" wird in Deutschland seit dem genannten Jahrhundert angetroffen c); die Juden in Frankfurt, welches als Vaterland oder Wohnsitz des Verfassers genannt wird, hatten im J. 1240 eine harte Verfolgung zu bestehen, und nur vor dieser Katastrophe herrschte dort die zur Ausarbeitung eines so umfassenden Werkes unentbehrliche Ruhe und Sicherheit, Die ältesten, zwar nur schwachen Spuren, von dem Dasein des Jalkut, scheinen mir gleichfalls dem 13. Säculum anzugehören d).

a) Azulai sagt (Schem hagedolim H. f. 40 a, N. 44): ובעל הילקוט היה

b) s. oben S. 258.

c) s. unten Cap, 22,

Gewiss ist es, dass ein Codex vom Jahre 1310 existirt hat a); wäre derselbe das Autograph des Verfassers gewesen: so hätte der treffliche Kritiker, dem wir diese Mittheilung verdanken, es weder übersehen noch verschwiegen, Endlich scheint mir von allen ältern deutschen oder französischen Rabbinen Namens Simeon, nur ein einziger dazu geeignet, für unsern R. Simeon haddarschan gehalten zu werden, nämlich R. Simeon Kara, der vor etwas mehr als sechshundert Jahren im siidlichen Deutschland lebte b). Vermuthlich hat der Verfasser seinen Ehrennamen, erst als er Ruhm erlangt oder gar nachdem er gestorben war, erhalten. Wenn aber des Jalkut im 14. und 15. Säculum fast gar nicht gedacht wird, trotz seiner erwiesenen Existenz aus dem 13ten, so haben hieran verschiedene Umstände Schuld. Jene Jahrhunderte gehören in Bezug auf litterarische Erzeugnisse deutscher Juden zu den dürrsten, was die entsetzlichen Verfolgungen während der grössern Hälfte des 14. Säculums nur zu leicht erklären: folglich entbehren wir fast überall sowohl der Autoren als der Bücher aus dem erwähnten Zeitraume. Zum Abschreiben und Anschaffen eines Werkes von solchem Umfange gehörte Ruhe und Wohlstand: beides war damals den deutschen Juden fremd. Hierzu kommt, dass die alte Hagada gerade um jene Epoche und vornehmlich in Deutschland wenig beachtet wurde: man studirte ausschliesslich die Halacha und die Auserwählten machten sich an

a) R. Asaria de' Rossi I. I. c. 19 f, 85 b: העתקתי הלשון הנוכר מילקום
 כתוב יד בשנת ע' לאלף הששי אשר לאחים המפוארים בני מונטילבודו

die Geheimlehre. Nichtsdestoweniger dürfte das Werk schon seit dem 14. und dem Anfange des [1] 15. Jahrhunderts sich nach dem fernen Auslande verbreitet haben, da es von spanischen Schriftstellern, die zum Theil in sehr entlegenen Gegenden schrieben, bereits am Schlusse [2] des 15. Jahrhunderts citirt wird a).

Eine der wichtigsten Arbeiten bei der Zusammenstellung des Jalkut war die Bezeichnung der Quellen. Diese ist unstreitig von dem Verfasser selbst ausgegangen. Kein Jüngerer wäre im Stande gewesen, jedes Fragment in den Hagada's aufzusuchen, die ähnlichen Midraschim so sorgfältig zu unterscheiden, die Characteristik der Benennungen mit solcher Treue zu beobachten, oder sich vor der Einschwärzung neuerer Hagada's zu hüten. Nach einer alten Bibelausgabe sollte man fast vermuthen, dass der Verfasser die Quellen im Texte selber angegeben, und diese erst durch Abschreiber an den Rand gerathen seien b). Die grosse Sorgfalt des Jalkut in dieser Beziehung leuchtet unter andern aus den Pesiktaund Jelamdenu-Bezeichnungen hervor. Eine jüngere oder nachlässigere Hand würde hier schreckliche Verwirrung angerichtet haben. Merkwürdig ist es, dass bisweilen gar keine Quelle namhaft, oft auch nur "Midrasch" schlechthin angemerkt ist. Ersteres verleitet zu dem Irrthume, verschiedene Fragmente für ein einziges zu halten; vielleicht ist die Schuld dieser Vernachlässigung, namentlich in den 5 Megilloth, den Editionen beizumessen, wo übrigens durch die Zuthaten von Randglossen und Nachweisung der Bibelstellen, der Blattzahl des Talmud u. dgl., die Quellenbezeichnung verschoben oder gänzlich ausgefallen sein mochte. Bei einigen jüngeren Midraschim hat dies vermuthlich schon der Verfasser unterlassen. Was aber die allgemeine Bezeichnung "Mi-

<sup>[1) 14.—</sup>des del. 2) l. im letzten Viertel.]

a) Der in Tunis schreibende Verfasser des Juchasin (5 a und sonst) eitirt schon die Paragraphen [f. der in—Paragraphen L: R. Abraham Catalon קב ונכץ vorr.]; Abravanel hatte die Stellen-Nachweisungen vor sich, wie aus seinem Commentar zu Jes. 55 f. 83 c. Hosea 2 f. 126 c hervorgeht.

b) In der ersten Bombergischen Ausgabe der Rabbinischen Bibel (Venedig 1517) liest man zu Esra und der Chronik einen פורוש השפעונים, aus Jalkut-Excerpten bestehend. I. Chr. 8, 27 heisst es im Texte: ובחנא דבי אליהן (vgl. Jalk. Reg. § 208 f. 32 d),

drasch<sup>a</sup> betrifft, so findet man sie: 1) in dem Theile des Jalkut zu Samuel, dem Psalter und den Sprüchen, als Titel der diese Bücher auslegenden Hagada's; 2) bei Fragmenten, die alle Kennzeichen später Hagada an sich tragen a); 3) hin und wieder bei Stellen, die bekannten älteren und jüngeren Werken angehören b). Entweder hat R. Simeon in diesen wenigen Fällen sich wirklich unbestimmt ausgedrückt, oder eine ältere Sammlung benutzt, ohne jedesmal auf die eigentlichen Quellen zurückzugehen.

Seit Anbeginn der neueren Epoche der jüdischen Literatur, d. i. seit dem Schluss des 15. Jahrhunderts, ist der Gebrauch dieses hagadischen Thesaurus durchgängig herrschend. Man gewöhnte sich allmählich daran, die Stellen geradezu aus dem Jalkut anzuführen, ohne Rücksicht auf deren sonstigen Ursprung, und so mag man dieser Sammlung zum Theil auch die Vernachlässigung so vieler alter Hagada's zuzuschreiben haben, da in ihr alle Besonderheiten ihren Untergang gefunden. Jalkut-Handschriften haben sich fast gar nicht erhalten c), aber für das grosse Publicum dieses Werkes zeugen die zehn davon vorhandenen Ausgaben d), deren Ausstattung jedoch für die Wissenschaft noch vieles zu wünschen übrig lässt.

a) Gen. 28 a, 29 a, 47 b. Exod. 56 a. Num. 219 c, 215 c (vgl. Bamidbar rab. 249 c, Pesikta rabbathi 11 b), Deuteron. 270 a, 295 b. Haggai 84 c. Was sich Jalkut Jes. 296 f. 40 a findet, wurde ehemals aus Midr. Thren. citirt, vgl. Abravanel קשונות קשונות f. 46 d, aber auch Alfabeth R. Akiba f. 15 und 17 b.

b) z. B. Gemara (Hiob 152b, s. Aboda sara 4a), zvoeiter Sifri (Num. 254c, vergl. Raschi zu Levit. 10, 19), Bereschith rabba (Gen. 2b. Num. 221b), Midrasch Thren. (Jerem. 62 e Mitte), Vajikra rabba (Levit. 115 a, 188b, 190 dt, Pesikta (Sam. 23 c. Reg. 28 c oben. Jes. 50 a Mitte. Jerem. 61 b Mitte. Ps. 99 b Mitte. Hiob 154 c und d), Pesikta rabbathi (Exod. 111 a oben, vgl. Reg. 34 b oben), Tr. Soferim (Num. 241 b oben), Debarim rabba (f. 289 a, s. Jalk. Jerem. 66 a), Abba Gorion (Hiob 153 a, s. oben S. 279), Boraitha R. Elieser ([c. 43 s. Jeremia 64 c;] c. 29, s. Jalk. Num. 243 c oben; c. 7 s. ib. Jerem. 63 a, vgl. das grosse Rasiel 19 b), Esfa (Num. f. 220 d), Tana debe Eliahu (c. 21, s. Jalk. Josua 8b unten), die Zusätze zu Eliahu sutta (Jes. 46a, s. oben S. 249) [Vajoscha (Gen. f. 28 bed)].

c) Cod. de Rossi 1172 aus dem 15. Jahrhundert, gehörte einst dem Samuel Abravanel, enthält den Jalkut zu den Propheten; die Quellen sind am Rande angegeben.

d) Salonichi 1521 bei Moses Soncino (der Theil zum Pentateuch fehlt in

## Neunzehntes Capitel.

## Organismus der Hagada.

Wir haben den Midrasch von seinem frühesten Emporquellen im Buche der Chronik, durch alle Strömungen bis zu dem Ocean des Jalkut, eine Strecke von anderthalb Jahrtausenden verfolgt, und werfen nunmehr einen Rückblick auf jene Zeiten und Bestrebungen, um die hagadische Thätigkeit und Leistung in ihrem organischen Leben anzuschauen und Allgemeines und Besonderes hinsichtlich jener Literatur, ihrer Heimath und Epochen, richtig zu erkennen. Die Zeit, in der Geschichte nur durch wahrgenommene Entwickelungen erkennbar, pflegt nach den Gestaltungen, welche die entwickelten Kräfte den Geistern und ihren Werken aufdrücken, in verschiedene Abschnitte getheilt und deren Grenzen bei gewissen äusseren Begebenheiten gesteckt zu werden. Jene Begebenheiten aber sind nichts willkührliches, sie ragen nur deshalb als Merkzeichen aus der Wüste der Jahrhunderte hervor, weil sie das nothwendige Ziel hundertjähriger Thätigkeit und der Ausgangspunkt neuer Laufbahnen für geistige Betriebsamkeit waren. Die jüdische Literatur, deren Ausdruck in jener Zeit fast allein der Midrasch war, hat gleicherweise ihre Entwickelungen und Abschnitte; es gehören dahin vornehmlich das Erlöschen des Prophetenthums, die Wirksamkeit des grossen Vereins, die Abschüttelung der Syrischen Tyrannei, Jerusalems Fall, die Abfassung der Mischna, die Redaction der Gemara, der Beginn arabischer Wissen-

der Oppenh. Bibliothek), Venedig 1566 mit Rand-Erläuterungen, Cracau 1595 (auf Veranstalten des Isaak ben Aaaron Prostiz), Lublin 1641 (durch Meir ben Petachia, nebst dem Verzeichnisse der citirten Stellen), Livorno 1650—60 (mit Commentar), Lublin 1680, Frankfurt a. M. 1687, Frankfurt a. d. O. 1709 (Corrector war R. Abraham Israel b. Koppel b. Aaron Mirls), Polonna 1805 (der Pentateuch reicht bis f. 272, die Propheten bis f. 356, die Kethubim bis f. 450). Ausserdem führt der Oppenh. Catalog (folio N. 170) eine Ausgabe s. a. an. Ich eitire nach den beiden Frankfurter Ausgaben.

schaftlichkeit, das Aussterben der unmittelbaren Ueberlieferung, die Europäisirung der Literatur, der Untergang der babylonischen Academien. Mit dieser Reihe von Veränderungen schliesst die alte Zeit, im letzten Viertel des 10. Säculums, nachdem sie sieben Epochen durchlaufen: 1) 200 Jahre von Esra bis zu dem Chronisten [455-255]; 2) etwas über 100 Jahre von der Abfassung der Chronik bis zur Herstellung des Synedriums [255-143]; 3) 210 Jahre bis zur Zerstörung des Tempels; 4) 150 Jahre von der Auflösung des Reichs bis zur Abfassung der Mischna; 5) 250 Jahre von der Mischna bis zum Abschluss der Gemara; 6) 270 Jahre von diesem Abschlusse bis zu der erneuerten Thätigkeit der Geonim; 7) 230 Jahre bis zn R. Scherira und Kalir. wird das Jahr 975 eine Art von Wendepunkt, eine Epoche bezeichnend, in welcher Wissenschaft und Hagada zu neuen Gestalten sich ausbildeten, obwohl der Schluss der Geonäischen Institution geschichtlich erst in das Jahr 1040 fällt. Aus einem allgemeinern Gesichtspunkte betrachtet, lässt sich jener mehr als 1400 jährige Zeitraum in folgenden drei Haupt-Epochen umfassen; der Soferischen (bis zur Errichtung des Synedriums), der Mischnisch-Talmudischen (bis A. 500), der Geonäischen. Soferischen gehören: a) die Werke des Esra und des Nehemia, die letzten Klänge des Prophetenthums, mehrere Psalmen, Koheleth[a)], die Psalm-Ueberschriften, die Midraschim des Chronisten, die Bücher der Chronik (Esra); b) Esther, die Sprüche der Männer der grossen Synagoge, Sirach, vermuthlich die jüngsten Psalmlieder, Daniel, die ältesten Gebete, und wahrscheinlich manche Hagada und Auslegung, die uns in späteren Schriften aufbewahrt worden. Die Mischnisch-Talmudische Haupt-Epoche, in welcher alle Richtungen des Midrasch ihre Ausbildung erhielten, erzeugte: a) die wichtigsten der sogenannten apokryphischen Bücher, zahlreiche Hagada's in den Schriften Philo's, Josephus und der älteren Boraitha's, die ältesten Targumin und Zusätze zu den biblischen Büchern, die Sprüche der Synedrial-Häupter, die Allegorien der Therapeuten, die Elemente des mündlichen Gesetzes, Onkelos und

<sup>[</sup>a] Dessen Verwandtschaft mit Sirach s. Hartmann S. 543 u. f.]

Jonathans Targumim und verschiedene in jüngeren Werken befindliche Bruchstücke von Poesie und Auslegung: b) die Feststellung der Gebete und Segenssprüche, die Mischna, den hauptsächlichsten Inhalt der Tosefta's und der Werke des ältern Midrasch; einen grossen Theil der in jüngeren halachischen und hagadischen Sammlungen enthaltenen Hagada, die Bücher Juchasin und Megillath Chasidim, das ältere Megillath Taanith, Seder Olam, Aboth, die 32 Middoth, die 49 Middoth, viele einzelne Boraitha's (Tana debe Ismael u, s, w.), die älteste Masora, und — verlorne — Sammlungen von Fabeln, Erzählungen, Belehrungen und Hagada's; c) die grossen Mischna's, die Redaction der Werke des ältern Midrasch, die Mechiltha und jüngeren Boraitha's, als Aboth R. Nathan, Boraitha Aboth, Derech erez, Seder Eliahu u. s. w., die älteren Gemara's, die Abfassung des palästinensischen und die Vollendung des babylonischen Talmud, die Blüthe der Hagada, die Zuthaten zu den Gebeten, Ben Sira, die ersten Versuche in Bezug auf Astronomie und Geheimlehre, einzelne hagadische Sammlungen. Die dritte und letzte Epoche der alten Zeit, die Geonäische, hat mit der Mitte des 8. Säculums einen Scheidepunkt, welcher die beiden Zeitabschnitte, die wir bei der allgemeinen Uebersicht den sechsten und siebenten genannt haben, begrenzt. In die sechste Epoche verlege ich die Redaction der babylonischen Gemara, des Aboth R. Nathan, die weitere Ausbildung der Masora, [die Einführung einzelner Vocalzeichen,] die heutigen Targumim der Hagiographen; das gesammte palästinensische Targum, Bereschith rabba, Midrasch Echa, Vajikra rabba, Pesikta und Bestandtheile jüngerer Sammlungen, z. B. des Midrasch Esther. Der siebenten Epoche endlich fällt der grösste Theil der späteren Midraschim und zahlreiche Hagada's aller Classen a) anheim, die ältesten Schriften über Sachen der Geheim-

a) Azulai zählt in allem 36 Midraschim und hagadische Schriften auf (Schem hagadolim Th. 2 f. 49 b N. 2 (בעורם 2 א 19 נער 19 בערים 2 ה 19 נער 19 לער 19 בערים 2 ה ערים 2 ה 19 בערים 2 ה 19 בערים 2 ה 19 בערים 2 ה 19 בערים 2 ה 19

lehre, der Tr. Soferim, die erneuerte Bearbeitung der Halacha durch die Geonim, die Thätigkeit der Peitana's, die älteren Gebetordnungen, der Wiederbeginn eines wissenschaftlichen Strebens, die ältesten Commentarien u. s. w., die Ausbildung und allmäh-

sie theils auf Irrthum beruhen, theils dem Alterthume nicht angehören, folglich bleiben nur 28, unter denen freilich der sogenannte Midrasch Rabboth nur als 2 Nummern (Pentateuch und Megilloth) figurirt. Die Zahl aller von mir beschriebenen hagadischen Schriften und Midraschim übersteigt 110. Folgende anonyme, zum Theil für alt gehaltene, Midrasch-Schriften wurden aber ausgeschlossen, weil sie erst der spätern rabbinischen Epoche, zum Theil dem 13., 14. und 15. Säculum, ihr Dasein verdanken (vgl. unten Cap. 21): 1) אנרסא die Sohar eitirt, 2) כודרש אנור [den Lonzano in der zweiten Hälfte seines עריבות herausgeben wollte], 3) בן שועי (4), בהיר (8. [s. בריב] Vorr. und 179 d etwa von R. Josua b. שועוב (Sam. Meklenburg)? vgl. בירוש zu Machsor bei פרת העומר: פורת (בררשות של בן שוער: das Verzeichniss hinter) מררש הנינו (cod. Vatic. 30), 6) מדרש הרנינו (cod. Vatic. 30), 6) מדרש הרנינו (s. oben S. 247, 249), 7) ההר (s. oben S. 247, 249), זהר (des neuen Sohar, 9) מדרש יהו כפתור) אור פרנך (citirt in תשבי s. v. חבוט, vgl. (חבות, vgl. אור porta 1 בכתה חכמה bei חבום הקבר porta 1 נפרח e. 12 f. 41 ab [and daraus in יוחל משה \$ 88 and in בית מדות f. 300 b ff. Ist ms. in cod. Vat. 321 No. 5, wo פתר gedruckt ist]), 11) מררש לעולם findet sich (in מנורת זהב כלה f. 411 a und) hinter ראשית חכמה f. 320 b, was Wolf Th. 4 p. 1048 nicht wusste [ms. bei Uri c. 365 N. 4], 12) מאמרי ועירא (Azulai נעד לחכמים f. 17 a N. 6 meldet, dass er diese Derascha's in der Handschrift des R. Chajim Vital gesehen und für deren Verfasser (einen) R. Seira halte, 13) מכילתא (14) des R. Simeon ben Jochai (14) מכילתא – Jochai del.], 15) מדרש מלכים (ז, 15 f. 74 ab), 16 Midrasch des מאור עינים ר' נחום e. 35 f. 114 a], 17) desgleichen des ר' נחוניא, 18) הנעלם אמרה (19) מדרש הנעלם (20) אליהו (20) מדרש הנעלם (23) מדרש הנעלם (23) מדרש ה' שמעון בן יוחאי (cod. Oppenh. 1017 Q.; laut catal. ms. ist in der Parascha שופשים der Namen Asriel ben Elieser gezeichnet), 25) ממעה [No. 15-25 l. 14-24]. Der Schriften, die den Namen Midrasch führen, und wovon Azulai nur 25 aufzählt, giebt es über 50. Hierzu kommen etwa 22 Boraitha's und Schriften des ältern Midrasch, über 11 Targumim, mehr als 15 verlorene Werke, die zahlreiche Hagada in den halachischen Schriften u. s. w., so dass in Allem die Producte der Hagada - die aufgezählten 25 [l. 24] natürlich ausgeschlossen - unter circa 160 Namen von Schriften vorkommen und das Vorhandene - die Targamim nicht gerechnet - 100 kleinere und grössere Werke beträgt. Sämmtliche Benennungen der Artikel der echten und der untergeschobenen Hagada würden sich auf mehr als 200 belaufen. Ganz ausgeschlossen, obschon dem Alterthume angehörend, wurden folgende Bücher, die theils nicht aus dem Judenthume stammen, theils von demselben verworfen, völlig untergingen, nämlich: das von R. Jochanan ben Saceai angeführte Buch המירם oder המירם (Mischna Jadajim 4, 6, vgl.

liche Einführung des Vocalisations- und Accent-Systems [a)] und die Vollendung unserer Masora. Solchergestalt ist der Raum von der Chronik bis zur jüdisch-europäischen Literatur keine Einöde, deren plötzliche Gestalten: Talmud, Midrasch, Targum, Masora, Kabbala, den Wanderer mehr erschrecken als leiten, sondern eine ungeheure Bahn der Entwickelung, bedeckt mit zahlreichen Arbeiten und Trümmern, den Zeugen heisser Leidenschaft, kämpfenden Interesses und begeisternder Ideen. Aber in jenen Büchern ist das durch halbe Jahrtausende geschiedene dicht an einander gefügt, und die Bewegung der Geister verhüllt der stille Buchstab.

Nächst dem Merkmal der Zeit tragen jene Erzeugnisse auch deutliche Spuren ihres Heimathlandes, und wie die Jahrhunderte in grosse kenntliche Massen geschieden sind, also auch die Localitäten. Vor der Zerstörung des Tempels war zwischen den Leistungen hellenistischer [1] und palästinischer Juden in mehr als einer Beziehung ein Unterschied wahrnehmbar; seit der hadrianischen Periode tritt eine characteristische Abweichung des babylonischen von dem palästinensischen Princip hervor; in den letzten 2 Jahrhunderten des Geonäischen Zeitalters endlich taucht auch eine Literatur europäischer Juden auf. Ohne uns unnöthigerweise bei dem hinlänglich bekannten Unterschiede der hellenistischen [2] und der hebräischen Werke aufzuhalten, gehen wir sofort an die Characterisirung der babylonischen und der palästinensischen Productionen. In den Academien Babylons wandte man die meiste Thätigkeit der Halacha zu, oft mit einem durch Spitzfindigkeiten

j. Sanhedrin 10, 1 [מרכן Midr. Ps. 1 f. 2 c, מרכן מרכן Cholin 60 b bei Aruch s. v. u. Simson zu Jadajim IX.]), das neben Ben Sira genannte Buch אבן הכלא (Midr. Koheleth f. 116 a), die Schriften מבקמא (בקול בקול (J. Sanhedr. 1.1.) [und werke der Koheleth f. 116 b)], die Bücher אין בין מצור (Sanhedr. 106 b)], die Bücher מפרט בין (Sanhedr. 106 b), die Bücher מפרים הרוצונים (Sanhedr. 10, 1; ברלעם מפרים מינים וצדוקים (J. Sabb. 16, 1, Sabb. 16 a, Sanhedr. 90 b, 100 b, Cholin 60 b; vgl. das Citat bei Matth. 27, 9) [aus einem Jeremia der Nazarener und dem apokryphischen Ezechiel der Kirchenväter bei Eichhorn Einl. Th. 3 S. 146].

<sup>[&#</sup>x27;) l. alexandrinischer. 2) l. alexandrinischen.]

 <sup>[</sup>a) Unbegreiflich klingt heutzutage die Behauptung (Freytag hebr. Gram.
 S. 44), dass schon im fünften Jahrhundert der grösste Theil der Vocale angeführt werde.]

verwirrenden und daher vielfach getadelten Eifer a). Hagada wurde weniger angebaut [aa)] [und, wenn es geschah,] wie es scheint, mehr ihres praktischen Nutzens der Belehrung und der Erheiterung [halber] als um ihrer selbst willen. Erst in späterer Zeit ging man auch in Babylon an die Hagada, doch meist an die ethische und geschichtliche. Vom 8. Säculum ab befliess man sich mehr der Wissenschaft: die ersten Wörterbücher, astronomische und medizinische Schriften der arabischen Periode, so wie die ersten arabischen Schriftübertragungen, theologische, grammatische und exegetische Arbeiten, gingen von Babylon aus. selbe Charakter der Geistes-Thätigkeit theilte sich von da, und ohne Zweifel, durch die Einflüsse der arabischen Literatur begünstigt [ab], auch den in anderen Ländern des Islam wohnenden Juden mit, insonderheit denen in Nordafrika und Andalusien, Dahingegen erhielt sich in Palästina, in Galiläa und Syrien, mehr das nationale Princip aufrecht. Daher blüheten und gediehen daselbst neben der Halacha Targumim, Masora, Hagada und Geheimlehre. Man schrieb in einer von der babylonischen abweichenden Mundart des aramäischen, pflegte und cultivirte die alten nationalen Ueberlieferungen, vereinigte altjüdische mit neuen griechischen Philosophemen zu einem System der Metaphysik, und arbeitete mit bewundernswerther Sorgfalt für die Erhaltung des heiligen Textes und das Fortleben der Töne der heiligen Sprache b). Die Masora, das palästinensische Targum, die Targums der Psalmen,

a) Vgl. j. Sanhedrin c. 4 § 1, Pesikta rabb. 37 ab. Siehe Joma 57 a, Pesachim 34 b, Baba mezia 38 b, 85 a, Sanhedrin 24 a, Sebachim 15 a, 60 b, Menachoth 52 a. Bechoroth 25 b.

<sup>[</sup>aa] Vgl. j. Pesach. 5, 3. R. Jonathan lehrte Babylonier, die er מעופר nannte, keine Hagada.]

<sup>(</sup>ab) או מורה 1, 71. 3, 17 מערה שמעוהו אונים מן גאונים מן גאונים פאר שמעוהו האחרונים מן גאונים והאמינוהו פאמינוהו (מכת המעחוילה מער בעיניהם והאמינוהו -

b) Daher schreibt sich die Masora aus Tiberias, die Autorität der ältesten Muster-Codices aus Jerusalem (s. Dav. Kimchi s. v. ארקט und Jericho ([s. 18, 37]) und Jericho ([s. 18, 37]) und Jericho ([s. 28, 18]) und Jericho ([s. 28, 18]) und Jericho ([s. 37]) und Jericho ([s. 37]) und Jericho ([s. 38]) und Je

der Sprüche und des Hiob, die jerusalemsche Gemara und die älteren Hagada's reden fast einerlei Sprache [aa)]. Auf diese Weise erhält das, während der Geonäischen Epoche ganz vergessene, Palästina [ab)] seine Stelle wieder in der Literaturgeschichte jener Zeit; auch bemerkt man einige Spuren von palästinischen Autoritäten a) und halachischen Schriften b) aus dieser Periode.

<sup>[</sup>aa] Dies meint bereits R. Zemach Gaon I. I. ובני ארץ ישראל לשונם

<sup>[</sup>ab) Toto illo tempore — non magis sciverunt quae in Judaea et Syria — facta sunt — quau si Judaea et Syria — prorsns e mundo periissent (Morin. exercit. p. 253).]

a) Nächst den Lehrern des Hieronymns, dem unbekannten Ordner des jerusalemschen Tahmud und den letzten Patriarchen nenne ich hier die Lehrvorsteher des Jahres 429 (Cod. lib. 1 tit, 9 N. 17), welche "judaeorum primates qui in utriusque Palaestinae synedriis dominantur" heissen, selbst nach aufgehobenem Patriarchat und Promotionsrechte (במעבות [sehon A. 358, wie R. Hai Gaon berichtet (Meor enajim 96 a)]). A. 520 ward Mar sntra (s. oben S. 144) Vorsteher der Schule von Palästina (Tiberias? Jerusalem?), und sein Amt [und-Amt del.] (s. Seder olam sutta Ende), das eines [das eines del.] ריש פרקא, [und daher,] gleichwie in der eitirten Gesetzesstelle, auch ראש genannt. Dass aber das סנהדרין in Palästina wiederhergestellt worden (s. Jost Geschichte Th. 5 S. 229, 183, Anh. S. 340 [allgem. Gesch. B. 2 S. 199]), ist ungegrändet, und die Stelle ans der babylonischen Gemara, wo ein weit älterer Mar Sutra auftritt (Baba kama f. 80 b), beweist geradedas Gegentheil (vgl. Baba bathra 12 b). [R. Zemach Gaon spricht von חכמי ישיבה שבירושלים und deren Schülern; der שרץ ישראל gedenkt der Brief des בוןרו (um 960).]

b) Einige der sogenannten kleinen Tractate stammen vermuthlich aus Palästina; Pesikta und Jelamdenu scheinen jüngere halachische Schriften benutzt zu haben. Der Verfasser der Scheelthoth beschloss seine Tage in Palästina. Spätere Geonim erwähnen halachischer Sammlungen, מעשים ארין ישראל (s. רבינו נסים Rapoport המכריע אין לבני אין דארין ישראל S. 65) [die R. Simon Kaira benutzt habe], auch dürften in den Halachoth des R. Simeon Kaira (vgl. Rapoport Nachträge zu קליך S. 21), und bei Saadia, der auch [l. ebenfalls] aus Aegypten gebürtig war, sich Spuren palästinensischer Halacha's erhalten haben. In unseren Halachoth gedoloth werden (f. 120 a) sicherlich die des cod. de Rossi 327 (wo sie weder in der Uebersicht des Inhalts, noch in dem Register einen Platz erhalten haben)] mitgetheilt. Vgl. Azulai ועד לחכמים f. 18a N. 3. Ein חילות בנהגים, Palästina betreffend, und wenigstens aus dem 11. [l. 10.] Säculum [auch genannt הלכות שבין בני א"י לבני בבל, citirt Ascheri Moëd katon c. 3 N. 134 [u. Aboda sara c. 2 vgl. הום ע"ן f. 38 b, פסקר N. 73. Dasselbe citirt von לקוטי הפרדם genannt, schon in לקוטי הפרדם f. 14 b, als חלוק citirt von

Die in Babylon späterhin vernachlässigte jerusalemische Gemara a) ward desto mehr in Griechenland und Italien b) studirt, wohin sich überhaupt die Tendenzen Palästina's verbreiteten, welche im Laufe der Zeit den Charakter der Literatur der Juden Italiens, Deutschlands und des nördlichen Frankreich, im Gegensatze zu dem hispanisch-arabischen, bestimmten.

In Europa bricht die Sonne einer eigenen jüdischen Literatur im 9. Säculum auf, und zwar zunächst in Italien. Daselbst sind, aller Wahrscheinlichkeit nach, Jelamdenu, die Hagada der Psalmen und einige andere Midraschim ans Licht getreten; dort blühete R. Schabthai ben Abraham, schrieb der Verfasser des Josippon, dichtete R. Elasar Kalir, wirkte die Familie des R. Meschullam ben Kalonymus, und von dort aus verbreitete sich gegen Ende [1] des 10. Jahrhunderts, durch eine merkwürdige Begebenheit c) das Studium der Halacha auch über ferne Länder. In dem ersten Jahrhundert, welches der Geonäischen Epoche folgte, wurden zahlreiche Hagada's in Italien, Frankreich und Deutschland geschrieben. Wir haben sie als die spätesten Hagada's mit unterscheidendem Charakter und kenntlichem Ausdruck bereits geschildert [2].

Jenes gesammte hagadische Schriftthum — ein noch nicht nach Gebühr beachtetes Denkmal der Sprache, der Geschichte und der Alterthumskunde, der Religion und der Poesie, der Wissenschaft und der Literatur — ist mit nur wenigen Ausnahmen ein nationales, als die Summe der Ansichten und Aeusserungen vieler Tausende von denkenden Köpfen aus den entlegensten Epochen; wiewohl grossentheils die eigene Anschanung wiedergebend und von

R. Elieser a. שרית נאננים ms. 57% שניר ורוא) שייה ms. Sie sind ms. hinter ארחות דיים ms. Th. 2 ms. (צרק 115b ef. ib. 12b unt.). Cod. Vat. No. 14 בני איי inc. בל und איי בכל und ביל יושבין Lice ליושבין שניים בל שניים בל שניים בל ושבין [עומדים בקיש ובני בבל יושבין

<sup>[1]</sup> l. in der zweiten Hälfte. 2) l. kennen gelernt.]

a) Rapoport רבינן נסים Anm. 16.

b) Rapoport קליר S. 106, 122, Nachträge S. 19, 20, רבינן נסים S. 66 [67]. Vgl. unten Cap. 21.

c) s. das Cap. 21.

der Zeit mit ihrem Stempel gezeichnet, passt doch jeder Ausspruch der Hagada, wenigstens nach seinen Tendenzen, in ein allgemeines, organisch ausgebildetes, Grundgesetz, welches von Religion und Geschichte bedingt wird. Die mannigfaltigsten, selbst die einander widerstreitenden, Aussprüche finden in diesem gemeinschaftlichen Princip ihre Versöhnung, und in diesem Sinne haben schon die Alten, mit vollkommen richtiger Würdigung des Midrasch, auch in den sich widersprechenden Auslegungen und Hagada's Gottes Wort erkannt. Und eben damit dem, was wahr und ewig in dem Midrasch ist, kein Unrecht geschehe, mussten wir bei ihm die Form, das Vergängliche, desto schärfer ins Auge fassen: die Epochen, die Heimath, die Richtungen und Gestalten, das Alter und die Beschaffenheit jedes Werkes, und selbst den angeführten Autoritäten und der Authenticität nachspüren. Nur auf diese Weise kann Gerechtigkeit für den Midrasch und aus seiner Literatur sichere Ausbeute für die Geschichte religiöser Institutionen der Juden erwartet werden. Wir nähern uns diesem Ziele, wenn wir hinsichtlich der hagadischen Productionen über Form, Alter, Recension des Textes, Autoritäten und Echtheit ins Reine kommen.

Die Form ist eine zwiefache: die ästhetische und die literarische. Jene bedingt die Einkleidung des Gedankens, diese die Richtung und Ausstattung des Buches. Die ästhetische Seite des Ausspruches erkennen wir, insofern er halachisch oder hagadisch, einfache Erläuterung oder anwendende Auslegung, schmucklose Sentenz und Erzählung oder Fabel, Gleichniss und Hyperbel ist. Bald tritt das Gesagte mit selbstständiger Kraft auf, und die Schrift ist nur Anlehnungsmacht, bald wird in der Parallele von Schriftstellen selber der neue Gedanke entdeckt, Hinsichtlich der literarischen Form haben wir bereits die Haupt-Richtungen des Midrasch kennen gelernt; diese Richtungen sind ein nothwendiges Ergebniss der Verfassung, Geschichte und Cultur des jüdischen Volkes, und jene Formen daher ihr fast unwillkürlicher Ausdruck, den mehr die Institution vorschrieb, als der Autor wählte. Hiernach unterschieden wir die Halacha von der Hagada, die Erklärung des Wortsinnes von der freien oder allegorischen Auslegung, das einfache von dem freien Targum, die Geheimlehre von der allgemeinen Hagada, und in dieser die specielle oder Auslegungs-Hagada einerseits von den Erzählungen und den Sagen, andrerseits von Gleichnissen und Sittenlehren. Willkürlicher war, nach einmal getroffener Auswahl des Gegenstandes und der hagadischen Richtung, die Zusammenstellung der einzelnen Theile. In dieser Beziehung hält sich der Hagadist bald an die Ordnung der heiligen Schrift und bestimmter Abschnitte derselben, bald an das System der Halacha's; hier reihet er beliebig Geschichten, Fabeln und Lehren aneinander, dort wird in seinem Vortrage ein sachlicher Zusammenhang sichtbar. In manchen Werken sind die gottesdienstlichen Lectionen, in manchen ist die geschichtliche Zeitfolge der Faden, an welchem sich die Hagada's abwickeln. Einige klassifiziren nach Zahlen, andere nach Autoritäten; bei manchen macht die bestimmte Abgeschlossenheit des Gegenstandes einen ausserhalb desselben zu suchenden Leitfaden entbehrlich. Der Vortrag endlich ist entweder ununterbrochen oder in geschlossene Abschnitte getheilt, welche mehr oder weniger in sich abgerundete Stücke ausmachen; er ist mosaikartig zusammengesetzt oder einförmig, je nachdem das Werk mehr Sammlung oder mehr eigene Arbeit darstellt. Dieses letztere Verhältniss bestimmt meist auch den sprachlichen Charakter, Mundart und Stil.

Die Bestimmung des Alters der hagadischen Vorräthe war ein Hauptziel unserer bisherigen Untersuchungen. Ueber die Einrichtungen und Leistungen aus einem so grossen Zeitraume, als der von uns geschilderte ist, ohne richtige Erkenntniss vom Alter derselben ins Klare kommen zu wollen, wäre wohl vergebliche Mühe; dahingegen wird das geringste literarische Ueberbleibsel ein beredter Zeuge, wenn wir sein Zeitalter kennen. Nächst dem ältesten Midrasch, welcher den 4 ersten Epochen gehört, haben wir eine ältere, eine jüngere und eine späteste Hagada unterschieden. Die jüngere gehört der siebenten Epoche oder der letzten Hälfte des Geonäischen Zeitalters, die späteste zum Theil schon der rabbinischen Epoche an. Mannigfache Zeichen des Unterschiedes zwischen älterer und jüngerer Hagada, in Sprache, Form und Vortrag, in Ideen und Ausdrücken, haben sich bei der Betrachtung der einzelnen Werke offenbart, und die Summe der Merkmale der spätern

Hagada a) wird so ein höchst wichtiger kritischer Apparat, mit dessen Hülfe nicht blos manche Interpolation, in älteren Werken b), sondern auch die Jugend ganzer Schriften ermittelt, die Quellen erkannt und überhaupt in den Ueberarbeitungen und Confusionen späterer Autoren das Alte von dem Neuen geschieden wurde c).

Die Recension eines hagadischen Buches besteht in der Wiederherstellung desselben nach seinem ursprünglichen Charakter und Inhalt: so dass zuvörderst die Oekonomie und zunüchst die Textbeschaffenheit erkannt und gewissermassen reconstituirt werde. Es

.. 7 1

a) Dazu gehören : ein hebräischer Stil ohne Eigenthümlichkeiten, rabbinisches oder rein biblisches Hebräisch, syrisches Aramäisch, jüngere Arabismen; öftere Reminiscenzen aus dem Gebetbuche, Anklänge an den Stil der Piutim, häufiger Gebrauch von מיד מכאו אמרו חכמים באותה שעה בא וראה! die Ausdrücke: אומר (ohne אומר dahinter [ist jedoch schon j. Chag. 2, 1 f. 4 b unten, Beresch. rabb. 21 c, Vajikra rabba c. 14]), אמרו ,רוצה, אומר יכך פתח רבי .... יכך שנו רבותינו יכך שנו חכמים ירבותינו ז"ל ירביתינו כמה דתימא (dieser Ausdruck in Pesikta bei Aruch כמה דתימא 4 Ende ist wahrscheinlich unrichtig statt אַכריא, wie sogar Pes. rabbathi f. 31b oben hat, auch צרור המוך f. 83b). Zwei alte Mss. bei מצוה bestätigen diese Vermuthung, aber כמה דתימר (j. Sanbedrin 10, 2 f. 32 a oben) häufig j. Sabb. 6, 4 הפבוק מדבר ב.... s. j. Aboda 1, 1], .... בת מדבר [aber Nidda 31 אור מדבר ברבר בו halachisch, Cholin 63 a. j. Sucea 3, 11. לדבר ברבר בירבר Ber. rabb. 37 c. Vajikr. rab. c. 1; הפסוק מדבר Sifri שופטים אופטים שנתן תורה : auch mit dem Beisatze, יתברך שמו של הק"בה ,(אל הארץ (in Targ. Cant., Aboth R. Nathan c. 30, Tanchuma, Midrasch der Zehngebote, Schemoth rabba). Besonders wichtig ist das . . . . זה שנאמר (in Pesikta rabbathi, Targ. Cant., den Zusätzen zu Eliahu Sutta, Midr. Cant., Midr. Koheleth, שימה חרשה, den Interpolationen des Bereschith rabba und des Midr. Thren., Midr. Ps. 150 [cf. Act. Ap. 1, 16. Il Cor. 6, 16, Hebr. 3, 7, 10, 5]), die Jelamdenu-Form, rasche Aufeinanderfolge von Variationen (נעוד, דבר אחר), breiter continuirender Vortrag, Zusammentragen und Uebersetzen aus verschiedenen Werken, zumal der babylonischen Gemara; Abkürzung, Ausschmückung und Uebertragung älterer Erzählungen; Vertrautheit mit der Geheimlehre, Engelnamen; Reichthum an Buchstaben- und Abbreviaturen-Hagada, an Schilderungen von Messias und dem Paradiese; Bekanntschaft mit jüngeren Namen, Sachen, Ideen und Werken; gewisse Merkmale und Abweichungen bei Anführung der Autoritäten (s. unten S. 322).

b)s. oben S. 63, 85, 105, 107, 111, 112, 138, 146, 153, 177, 178, 181, 184, 232, 233, 238, 240, 244, 249, 253, 254 bis 256, 270, 289.

c) z. B. in den Pesikta's der Hagada zu Pesach, Tanchuma, Bamidbar rabba, Seder Olam, Boraitha R. Elieser, den Erzählungen von R. Josua ben Levi, Josippon, Rabbathi, Jezira, Rasiel, den Midrasch-Citaten u. s. w.

ist dies Geschäft gleichsam der Erfolg der Untersuchungen über Form und Alter und ganz ummgänglich, wenn aus dem hagadischen Inhalt ein Sachverhältniss ermittelt, ein Beleg aufgeführt werden soll; nur wenn wir dem Autor seinen Gedanken nacherzeugen, haben wir ihn und den Gedanken erfasst. So erkannten wir manches Werk, das man gemeiniglich für eine einzige Schrift hält, als blosse Zusammenfügung höchst verschiedenartiger in sich abgeschlossener Schriften, z. B. Midrasch Rabboth; andere wiederum, als die Chronik oder Jelamdenu, denen beträchtliche Bestandtheile (Esra, Tanchuma) entfremdet worden waren, wurden ergänzt. Die Oekonomie bedeutender Hagada's war unbekannt, vergessen oder verfälscht; vorzüglich war dies bei dem palästinischen Targum, Middoth, R. Nathan, Pesikta, Boraitha R. Elieser, Pesikta rabbathi, Debarim rabba, Bamidbar rabba, Vaichi rabba der Fall. Die halachischen Introductionen, die Combinirung des Gesammelten mit der eigenen Schriftstellerei, die charakteristischen Schlusssätze der Parascha's gehören sowohl zur allgemeinen Form der Hagada als zur Oekonomie des einzelnen Werkes. Vermittelst der ökonomischen Beschaffenheit bestimmten wir die Grenzen des Jelamdenu und der Pesikta, und konnten angeben, ob ein Werk defect sei, wie z. B. Pesikta rabbathi, Boraitha R. Elieser; ob es, wie Tanchuma, Eliahu sutta, Bereschith rabba, Derech erez, Debarim rabba, durch fremde Zusätze ergänzt, oder aus verschiedenartigen Arbeiten zusammengesetzt worden, wie z. B. die Bücher der Psalmen, Midrasch Ps., Bamidbar rabba, Aboth R. Nathan. Der correcte Text endlich ist theils eine unmittelbare Folge jener festgestellten Oekonomie, theils das Werk der über Lücken und Zusätze, über Glossen, Abkürzungen und Fehler richtenden Kritik.

In dem Verhältniss des hagadischen Ausspruchs zu seinem Urheber unterscheiden wir zunächst ungenannte und genannte Autoritäten. Letztere werden entweder in anderweitigen oder älteren Werken wiedergefunden, oder sie sind nur dieser Schrift, dieser Gattung, wohl auch nur der Hagada überhaupt — im Gegensatze zur Halacha — eigenthümlich. Es ist hier nicht der Ort, diesen

fast unbemerkt gebliebenen Gegenstand der Quellenforschung des Midrasch näher auszuführen; allein es drängt sich bei der Lesung jener Werke unwillkürlich die Frage auf: Gehören die in der Hagada angeführten Auslegungen, Meinungen und Berichte wirklich den angegebenen Autoritäten an? Hinsichtlich der älteren. aus den Hagada's unmittelbar geschöpften, Sammlungen, z. B. Bereschith rabba, Aboth R. Nathan, der hagadischen Bestandtheile der Gemara's, Tosefta's und der Mischna, Pesikta, Sifri u. s. w., darf diese Frage bejaht werden. Nur Erzählungen sind hiervon ausgenommen, in denen bereits jene Lehrer Gegenstand späterer Relationen und Dichtungen sind, weil es in solchem Fall wahrscheinlich, bisweilen wohl sicher ist, dass jenem älteren Lehrer der Ausspruch eben so angedichtet worden, als die ganze Thatsache a). Vorsichtiger aber muss bei den jüngeren, um viele Jahrhunderte von dem Mischnisch-Talmudischen Zeitalter entfernten, Midraschim verfahren werden; in selbigen erscheinen ältere Autoritäten oft nur als Heroen, wie Koheleth im Buche gleichen Namens, Salomo in den Sprüchen und dem Buche der Weisheit; oder als Urheber von Kunst und Einsicht, denen mannigfaltige Doctrinen und Ueberlieferungen zugeschrieben wurden, wie David und Assaph in den Psalmüberschriften und der Chronik; oder man gebrauchte ihre Namen und Personen, wie die des Jona, für die Fabel belehrender Dichtungen. Belege hiervon geben Midrasch Mischle b), Bamidbar rabbac), Tana debe Eliahud), Pesikta rabbathie), Midr. Themuraf), Ben Sira, Hechaloth g), Alfabeth R. Akibah), Boraitha R.

a) Vgl. Scheelthoth N. 40 Anf. mit Sabb. f. 127b. Eine andere Meinung über diesen Fall s. bei Rapoport ככורי העתים Jahrg. 8 S. 22.

b) s. oben S. 280.

c) f. 252d, 253d, 261 b, 262 b R. Pinchas ben Jair,

d) c. 30 f. 157a (שעם אחת נכנה רבי נהן לבית המקדש).

e) Die Zusätze zu Eliahu sutta c. 19 etc., wo R. Elieser Vorträge hält; ib. c. 25 f. 59b die Rede des R. Elieser Galili.

f) Die auch in Midrasch Samuel übergegangene Erzählung von R. Ismael und R. Akiba (vgl. oben S. 282 Anm. a).

g) Die Dieta der zehn Märtyrer, hauptsächlich aber des R. Ismael, vgl. oben S. 150, 176.

h) f. 8a: אלף מהו אלף אלף ביי אמר ר' עקיבא אלף אלף von ר' זירא.

Eliesera), Midrasch der Zehngebote, die Geschichten von R. Josua ben Levi, Bereschithrabbathi, Tadsche u. A. In manchen mögen absichtliche Erdichtungen stattgefunden haben, wie diess, hinsichtlich der Sachen, z. B. in den Büchern Seder olam Sutta, Midrasch Esfa, Rasiel, Dibre hajamim (das Buch Hajaschar) und verschiedenen aramäischen Zusätzen keinem Zweifel unterliegt. Was die Geschlechtsregister betrifft, so sind Targum Esther und Tr. Soferim nicht schuldiger als die Bücher der Chronik. Uebrigens darf nicht unbeachtet bleiben, dass die Verläugnung der Individualität, verbunden mit der Berufung auf gefeierte Namen, uralte Sitte der hebräischen Schriftsteller und Gesetzlehrer war, die sich fast bis über das Geonäische Zeitalter hinaus erhalten hat. Man dachte, schrieb und lehrte im Geiste des ältern Heros und für das untheilbare, ewige Israel: daher verschwindet der Schreiber vor der göttlichen Autorität, das Einzelne versinkt in der Gesammtheit, und darum erscheinen die meisten Werke namenlos oder pseudonym b) und statt einzelner Bücher treten uns Massen entgegen, die - wie Psalter, Kethubim, Talmud, Hagada — das Eigenthum der Nation und das Resultat der Jahrhunderte sind.

In Bezug auf die Echtheit der Autoritäten bieten die sieben Hagada's: Jelamdenu (Tanchuma), Pesikta rabbathi, Midrasch Ps., Schemoth rabba, Bereschith rabbathi, Vaichi rabba und Bamidbar rabba eine besondere, so viel ich weiss, von Niemanden wahrgenommene Merkwürdigkeit dar, Man findet nämlich in denselben hie und da Namen von Gesetzlehrern und Hagadisten aufgeführt, die in den halachischen Schriften und der gesammten älteren Hagada auf solche Weise

a) R. Elieser (c. 3 Anf.), R. Elasar ben Arach (c. 28, 47, 48), R. Ismael (c. 21, 30, 48), diese nebst noch dreien (c. 7 Anf.). Ben Asai (c. 43); vgl. oben S. 274.

b) Mit Namen (.... ברייהא דרבי אליעור: sind nur versehen: דרבי אליעור דרבי עקיבא מכילהא הכילהא דרי ישמעאל (ברייהא דרבי ישמעאל) אותיות דרבי עקיבא לב מדות דרבי אליעור בן יוסי הגלילי מכילהא דבן עזאי הדר׳ שמעין בן ויוחאי אבית דרבי נהן מדות דרבי נהן אגכי דרבי מאיר ,ברייהא דרבי פחס בן יאיר אבות דרבי אושעיא מעשה דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי בראשית דרבי אושעיא מעשה דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי בראשית דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי מביל בראשית דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי פנקס דרבי יהושע בן לוי הביא דרב בהגא דרב כהגא

niemals genannt werden, und dies nicht selten bei Aussprüchen, die, eben jenen älteren Quellen zufolge, ganz anderen Urhebern zukommen. Zuweilen werden diese neuen Namen älteren beigesellt, als sollte angedeutet werden [1], dass hier neuere Personen aufgeführt werden. Folgendes sind die acht Autoritäten, auf welche diese Bemerkung vornehmlich ihre Anwendung findet:

- Abba bar Papa (אכא בר פשט), wird in Tanchuma und Bamidbar rabba "hacohen" titulirt a).
- Abin (אכין), nächst einem R. Abin Levi b) kennt die alte Hagada einen R. Abin oder Abun. Diese nennen fast alle jene Midraschim "R. Abin halevi" c), bisweilen mit dem Zusatze "bi rabbi" d), selbst mit Weglassung des eigentlichen Namens Abin, so dass ein R. Levi bi rabbi aus R. Abin wird e).
- Berachja (כברכיה), einen der fruchtbarsten Hagadisten, trifft man bald mit dem Ehrentitel "hacohen" f), bald mit dem "bi rabbi" g), bald mit beiden ausgestattet h).

<sup>[1)]</sup> I, als wollte man andeuten.

a) Tanch. 64 c, Bamidbar rab. 265 a. Vgl. Juchasin f. 72 a.

b) Berachoth 64a.

c) Jelamdenu (Jalk. Num. 241a oben, Aruch נגית 1), Tanchuma 22b (Midr. Ps. 78 f. 29d nur: Abin).

d) ברבי oder ברבי, s. Pesikta rabbathi 17a (im Jalk. Sam. 26c unten fehlt בי רבי, 56 d (nur "R. Abun" liest man in den Parallelstellen Midr. Cant. 22a, 25a, Midr. Ps. 103 f. 37 d oben, Schemoth rabba 140 d; Jalkut Ps. f. 122a Mitte hat: R. Abuhu. Vgl. j. Berachoth 4 gegen Ende). Tanchuma 22b, 33a, 63b, Bamidbar rabba 212 d, 257c.

e) ר' לוי בר רבי (Tanchuma bei Jalk. Exod. 56b) ר' לוי בר רבי (Tanchuma 64 a, Bamidbar rab. 264 a).

f) Tanchuma 44d, 58a, 59c, 63d, Pesikta rabbathi 8c, 52b, 72c, Jalk. Num. 202d, Schemoth rabba 161b (auch in קבל 162a, 154d; קבל 162a, 154d; קבל 162a, 154d; mit der Zuthat יברי 162a, 164d; mit der Zuthat יברי 162a, 164d; mit der Zuthat ist j. Taanith c. 4 §. 5 keine Spur. Bamidbar rabba 209b, 223b, 246b (auch bei קבל 162a), 256d, 258a (Midr. Kohel 115cd ist hingegen Nichts von diesem Namen zu lesen).

g) Tanchuma 33a, Pes. rabb. 5 b, 12a, 20a.

h) Tanchuma 33 c, 52 c (bei pugio fidei p. 868: בר רבי יהודה), 62 c, ib. d, 66 a, 65 a; Rabbathi (pugio p. 643, Galatin p. 435); Schemoth rabba 151 d; Bamidbar rabba 212 a, 215 b, 251 c, 252 d (קרה) 57 f. 162 b), 258 a, 263 d (Va-

- Hunna bar Abin (דונא כר אבין) heisst "Abba Hunna hacohen," oder wird auf sonstige Weise entstellt a).
- Jehuda bar Schalom (הורה כר שלום) heisst "halevi" b); einige Male sogar: Jehuda halevi c), Jehoschua ben Levi barbi Schalom d), Levi bar Schalom e), [Jose b. Schalom ee)].
- Josua b. Nehemia (יהושע כר נחמיה) wird gleichfalls ohne Grund zum Cohen gestempelt f).

jikra rabba 201d nur: רברכיה (ר), 266 d; Pes. rabb. 10 d, 11 c, 21 c, 68 a. Es darf nicht übersehen werden, dass hier und da בירבים בערבו 
- b) Tanch. 21 d, 46 d, 59 c, 64 c, Jalk. Num. 202 d. שיטה חרשה c. 1 f. 41 b. Pesikta rabb. 6 b, 15 b.
  - c) Bam. rab. 214 d unten, 216 c unten, 224 a oben. Pesikta rabbathi 67 c.
- d) Bam. rab. 264d [auch in שרש ישי f. 66a]; die Parallelstellen Vajikra rabba 192b, Midr. Ruth. 48c haben nur יוָדן.
  - e) שישה חדשה c. 2 f. 41b.
- (ee) Midr. Ps. 72 Anf. (ed. Ven. nur רוסי aber מדרש הלים ms. א"ר יהודה הלוי בר שלום
- f) Blos יהושע בר נחמיה: j. Schekalim 2, 4. Beresch. rab. 17a, Vajikra rabba 188a, 203c, Pesikta rabbathi 32a. יהושע הכהן בר נחמיה: Pes. rab. 6a, 8 c (jedoch nicht Bam. rab. 246b), 22 c (ר) ב statt רבן, Midr. Ps. 80 Anf., Schemoth rabba 120 d, 139d (auch bei המארות המארות במאר במורה 62d, Midr. Ps. 78 f. 30 c, 90 f. 33b, 93 f. 35d [Schemoth rabb. 159 d: הרה אורה אורה אורה אורה ביאר במורה המאר במורה המארה המאר במורה במורה במורה במורה במורה במורה המאר במורה 
Pinchas b. Chama (מכוחם בר חמוא) war vermuthlich ein Cohen a), wird jedoch nur in den erwähnten Hagada's so genannt b).

Tanchuma (ממרות), ein Zuhörer des R. Pinchas, lebte in Antiochien, Galiläa etc. c). Den Namen seines Vaters kennt man nicht. Aus diesem Rabbi machen einige jener Midraschim einen Tanchuma bar Abba d) und identificiren ihn solchergestalt mit dem Urheber der Jelamdenu's. Bemerkenswerth ist es, dass bar abba bei der Pesikta rabbathi auch bi rabbi geschrieben, also mit jenem allgemeinen Ehrentitel vermengt wird, der auch R. Abin, R. Berachja, und sonst anderen Rabbinen zugetheilt wird, die dessen in den älteren Schriften, wo dieser Titel seine Begründung hat e), nicht theilhaftig werden f).

a) s. j. Joma 3, 7, Baba bathra 116a, Beresch. rab. 8d, Vajikra rabba 188a, Pesikta VII. (Jalk. Num. 251b unten), Midr. Koheleth 92b, Midr. Sam. 64a, Tanchuma 32b, 51d.

c) j. Sota 8, 1, j. Sabb. 14, 3, Beresch. rab. 12a, 21d, 36b; seine Redensart מנא אמרי מעמא ib. 4d, 5d, 6b, j. Berach. c. 9 § 1 [Vajikra rabba c. 21].

d) Tanchuma 23a, 60a, Pes. rab. 17a, 20c, Bam. rab. 215a, 257d. אבא bei Midr. Ps. 1 f. 3b. Siehe oben S. 231, 243, 256, 267.

e) Sifri Col. 135, 163, Tosefta Demai c. 3, j. Demai c. 3 (f. 9a), Succa 26a, wo ברובר בחובר בין gelesen wird; allein ברובר בחובר heisst es j. Sota c. 8 Ende. Eben so liest Raschi Kiddusch. 21b, R. Nathan aber (Aruch ברובר 14) ברובר הדורוך. 14

f) s. Tanchuma 23 a, 30 c, 31 ad, Pesikta rabb. 17 a, Schemoth rabba 127 c oben.

In dieser Andichtung von Cohen [aa], Levi, Abba, Bi rabbi erkenne ich den Typus des Jelamdenu und der aus diesem schöpfenden Midraschim a); sie scheinen die höchsten Ehrentitel jener Zeit gewesen zu sein, und vielleicht lagen dem Verfasser Sammlungen vor, welche nach jenen solchergestalt ausgestatteten Namen, wie etwa Bereschith rabba nach R. Hoschaja rabba, genannt wurden, daher auch viele andere Citationen der genannten Autoritäten, 'die, ohne Zweifel aus den alten Quellen selbst geflossen, von dergleichen Zuthaten frei sind. Wichtig ist dieses Resultat insofern nun bei mehreren Aussprüchen der Art diese Namen nicht die Urheber, sondern nur die Titel der Bücher bezeichnen, denen sie entnommen sind. Ueberhaupt haben die Autoren und Sammler des Geonäischen Zeitalters blos Autoritäten der talmudischen Zeit eingeführt und die späteren Productionen anonym eingerückt, Jüngere und neuere Namen sind höchst selten b); es ist daher wohl möglich, dass sich unter jene "Abba's," "bi Rabbi's," gleich den pseudepigraphisch gebrauchten Namen, jüngere Hagadisten und Erläuterer verhüllen.

Nach dem bisher Gesagten ist die Untersuchung über die Echtheit der Hagada und des Midrasch im Allgemeinen, so ziemlich erledigt. Ein Werk ist echt, wenn es den Urheber wirklich hat, den es angiebt, und der Zeit angehört, aus welcher es herzustammen behauptet; nun aber bekennen sich die meisten Producte des Midrasch und der Hagada weder zu einem Verfasser noch zu einer Zeit. Sind sie von Späteren, entweder aus Vorurtheil oder aus Unkenntniss, falschen Autoritäten beigelegt worden, z. B. Bereschith rabba dem R. Hoschaja, Sifri dem R. Simeon, die jerusalemsche Gemara R. Jochanan, die Boraitha R. Elieser dem R. Elieser ben Hyrcanus, die Mechiltha R Ismael, die Pe-

<sup>[</sup>aa) Schon die Chron. I 27, 5 בניהו בן יהוידע הכהו gegen die Geschichte und Wahrscheinlichkeit, vermuthlich wegen des dritten Monats.]

a) s. oben S. 236, 244, 255, 259, 267, 292,

b) בסים (Schemoth rabba 131e) [aber j. Ber. c. 4 f. 20a שלח לרי נסים לרי נסים (Schemoth rabba 131e) [aber j. Ber. c. 4 f. 20a בחבר הדורות (Sch. 117e, anch bei Juchasin 101b; מבחם החבר בדרות (Burnen nicht finden können. Vgl. übrigens Sota 11b) בן מארה (Tanch. 56b oben, vgl. aber Beresch. rab. 65 a), ביך Bamidbar rab. 257 a soll ביך (Beresch. rab. 53 b) heissen.

sikta R. Cohana, so wird durch ein gegentheiliges Resultat der Forschung nicht die Unechtheit vindicirt, obwohl, wie bereits bemerkt, Theile des Inhalts unecht sein können, insofern sie nicht den angegebenen Autoritäten gehören. Einige Schriften jedoch aus der spätern Zeit, namentlich aus der Classe der Geheimlehre und der historischen Hagada, trifft der Vorwurf der Unechtheit, weil sie für Werke aus älterer Zeit gehalten sein wollen, z. B. die Hechaloth, Josippon, das Buch Hajaschar, Rasiel, zum Theil auch Ben Sira. Demnach nenne ich den gesammten Midrasch, bis auf wenige Ausnahmen, echt; desgleichen erkenne ich den Inhalt der ältern Hagada, mit Ausschliessung mancher nicht zu verbürgenden Sachen in den geschichtlichen Theilen und der Interpolationen, für echt an.

Von dem Körper der Hagada dürfen wir uns nunmehr zu ihrem Geiste hinwenden, zu ihrem politisch-religiösen Inhalte. Es sind Gesetz und Freiheit in dem Staatskörper, was Kopf und Herz in dem einzelnen Menschen sind: Die festen kalten Regeln muss der Kopf wie das Gesetz entwerfen; die Anwendung und die Ausnahme macht die Freiheit und das warme Herz. Verfassung und Priesterthum wahrten in dem hebräischen Staate das Gesetz und die Bundeslade, die sichtbaren Axen der Nationalität; aber die Propheten und ihr Wort hüteten das Feuer der Freiheit und der Uridee, das nicht simnlich von Geschlecht zu Geschlecht sich vererbte, sondern in jeglicher Epoche an der Flamme göttlicher Begeisterung unmittelbar angezündet wurde. Als nach dem Untergange der israelitischen Selbstständigkeit die Nationalität in den heiligen Schriften ihren Mittelpunkt fand, ward, bei dem unvermeidlichen Entwickelungsgange der Jahrhunderte, der Midrasch deren Repräsentant, der aber bald in zwei besondere Richtungen sich ausbilden musste: in die Halacha, das Organ des Gesetzes, und in die Hagada, das Organ der Freiheit. So wenig in dem alten Gesetze eine Vorschrift enthalten sein konnte, dass Propheten sein müssen, sondern höchstens die Zusage, dass sie sein werden, eben so wenig möglich war es, in der Halacha eine die Hagada nothwendig gebietende Formel vorauszusetzen. Aber beide Institutionen, Prophetenthum und Hagada, bestanden dennoch, als unbedingte Aeusserung des Nationallebens: in beiden weht gleicher Patriotismus und gleich starkes Vertrauen auf Gott; derselbe unbeugsame Muth und die Macht gleicher Hoffnung auf dereinstige Erlösung hält die Propheten und die Helden der Hagada aufrecht. War das Prophetenthum keine müssige Rednerei, keine beliebige Schriftstellerei, so darf auch die, in die tiefsten Adern der Nation und in alle Pulse ihrer Entwickelung so gewaltig eingreifende, Hagada nicht dafür gelten. Vielmehr sind die Productionen des Midrasch Aeusserungen einer in dem Leben, den Ideen und Interessen des jüdischen Volkes begründeten Thätigkeit, an welcher dasselbe gewissermassen stets mitarbeitend Theil nahm. Daher sind die hervorragenden Werke der Halacha wie der Hagada, gleich dem Gesetz und den Propheten, Nationalschriften, vor denen das spätere Geschlecht fast freiwillig seine Selbstständigkeit vernichtete; sie wurden das Eigenthum Aller, als Resultate tausendjähriger Entwickelung, als Denkmale des Lebens der Nation, als Erzeugnisse ihrer ausgezeichneten Köpfe. Die innere Nothwendigkeit des Midrasch war die Triebfeder, der umfassende Reichthum seiner Productionen ist der Erfolg jener, auf die Schriftauslegung verwendeten, ausserordentlichen Thätigkeit. Wir haben die ersten deutlichen Spuren derselben in den jüngeren Psalmen, den Vorgängern des Chronisten, den Büchern der Chronik, den Sprüchen der Männer des grossen Vereins [den Fragmenten Aristobuls], im Daniel, dem ersten Buche der Maccabäer, und den Ueberlieferungen aus der Epoche der Synedrial-Autoritäten wahrgenommen. Aber schon zu den Zeiten des Aristeas, Hillels, Jonathan's, Philo's und der Apostel war Schriftauslegung ein verbreitetes Studium, ein ehrenvolles Geschäft [aa)]. Unter den wichtigeren Personen jedes Zeitalters werden die Schriftforscher obenan gestellt a), und solche besonders herausgehoben, welche

<sup>[</sup>aa) Vgl. Hartmann S. 465 ff. 536 ff. 552 ff. s. oben S. 171, 172.]

die Schwierigkeiten dieses Studiums besiegen a) [es sind dieselben, welche die Hagada so hoch stellen aa)]. Mancher Gelehrte erhielt den Ehrentitel: "der Forscher" b). Wer sich in dem Midrasch auszeichnete ward Darschan genannt c), mit welchem Ehrennamen einige Lehrer vorzugsweise beliehen wurden d). Als die Halacha allmählich zu einem eigenen, umfangreichen Studium sich ausbildete, war die Beschäftigung mit dem Midrasch in seiner Totalität nicht mehr Sache jedes Gelehrten; daher trifft man in der Mischnisch-Talmudischen Epoche sowohl berühmte Gesetzeskundige, die in der Hagada schwächer waren e), als auch vornehmlich in der Hagada ausgezeichnete Lehrer f). Solche Männer unterwiesen

מן (Mechiltha 18 bc, 19 c, 20 a, Sifri קרעי רשומות (Col. 110, אין בסוף (Col. 180, בירשי רשומות) (Col. 180, בירשי (Col. 180, בבול (Col. 180) (Col. 180, בבול (Col. 180) (Col. 18

<sup>[</sup>aa] Sifri עקב col. 149.]

b) אבא רורש Sifri Col. 221 [(Jalk. Ps. 730 f. 103 b, Deut. 955 f. 311 c)] (wofür אבא En R. Tobia in בוקר לקח פור f. 91 d), אב הדורש ib. Col. 243 אבא ib. Call 24 אבא ib. Call 25 אבא ib. Call 25 אבא ib. Call 25 אבא ib. Col. 243 אבא ib. Call 25 אבא ib. Call 25 אבא ib. Col. 243 אבא ib. Call 25 אבא ib. Call

c) דרשן, s Pesachim 70 b, Beresch. rab. 7 b, Midr. Kohel. 101 a, 109 c.

d) Mischna Sota e. 9 Ende, j. Sota Ende, Eliahu sutta c. 1 f. 2 b.

e) z. B. R. Schescheth (Succa 52 b), [R. Chija bar Abba (Baba kama 59 b f.)]

f) z.B. R. Elasar Modai (Mechiltha בשלח 19 c, Sabb. 55b, Baba bathra 10 b, vgl. Aboth c. 3 dessen Sentenz שלא כהלכה וכי בנים בחורה שלא כהלכה וכי 19 c, Sabb. 55b, Baba bathra R. Elieser ben Jose Galili (Cholin 89 a, j. Kidduschin 1 Ende), der fast nie bei balachischer Materie genannt wird, R. Josua ben Levi (Baba kama 55 a), R. Tanchum ben Chanilai, R. Sannel ben Nachman, R. Seira u. A. m.

in der Hagada a) und dieser mündliche Unterricht b) in dem Verständniss und der Anwendung der heiligen Schriften ward höher geschätzt, als eigene Lecture aus Hagada's c). Namentlich beschäftigte man sich an den Vorabenden der Sabbate und der Festtage in dem Lehrhause mit hagadischen Studien d). Bestimmte Regeln für die Auslegung konnte es so wenig geben, als Rede-Vorschriften für die Propheten; die von R. Elieser Galili aufgestellten 32 Middoth e) sind theils aus früheren Leistungen gezogene Kategorien, die in der jüngeren Hagada unberücksichtigt blieben,— theils aber blos zur Ermittelung des Wortverstandes mitgetheilte Sätze, deren Anwendung nicht für die hagadische Auslegung berechnet war. Denn diese übte ihre meisten Kräfte nicht in der Darlegung des Wortsinnes und der natürlichen Hermeneutik, welches schon Sache der frühesten jugendlichen Studien [ee], der

b) נמרא (Aboda sara 25 a); vergl. das folgende Capitel.

c) s. oben S. 182. Für einen sehon Unterrichteten gilt der Satz: הַלְמֵר מכת הוא משכח אנדה מתוך הספר לא במהרה הוא משכח (j. Berach. 5, 1), [aber ספר bezeichnet hier das biblische Buch].

d) Tosefta Beza c. 2, j. Sota 1, 4, Vajikra rabba 175 a, Midr. Ruth 44 c, Bamidbar rab. 231 a. Vgl. Pesachim 72 b unten, Beza 21 a unten, Tosafoth Pesachim 109 a oben und den Schluss der Zusätze hinter Mordechai zu Pesachim: Die Lehrer brachten oft den ganzen Tag mit Unterweisungen im Lehrhause zu (Beza 15 b, vgl. Apostelgesch. 5, 42).

e) Vgl. oben S. 90.

<sup>[</sup>ee] s. Mischna Nedarim 4, 2 vgl. קטנים אין לוכורים מררש Raschi Nedarim 27 a.]

Versionen und späterhin der wissenschaftlichen Forschungen war, — sondern gerade in der freien Anwendung des biblischen Inhaltes auf das, was in den Ansichten und Bedürfnissen zeitgemäss war; in den beschränkten, aber heiligen Raum der Vergangenheit ward Alles hineingetragen, vor dem die Gegenwart Ehrfurcht zeigte und woran ihr Herz hing. Die Auslegungs-Freiheit that sich auf die mannigfaltigste Weise kund. Bald wurde der natürliche Sinn der Bibelstelle bei der Nutzanwendung zu Grunde gelegt a), bald nahm man nur auf die Beschaffenheit des Grundtextes, aber nicht auf das Wortverständniss Rücksicht b); zuweilen berief man sich geradezu auf überlieferte Hagada c) oder schöpfte aus Resultaten der Masora d). Die übrigen Hülfsmittel zur An-

a) Nach dem Grundsatze: אין מקרא יוצא פורי פשושו (Sabb. 63 a, Jebamöth 24 a); vgt. die Anmerkung a S. 337. [Bei Philo I 450, II 59: ή փπτή ἀπέδοσις.]

b) Hierher gehören die fast nur für die Halacha angewandten Sätze: יש אם למקרא ויש אם למסורת (Pesachim 86 b, Succa 6 b, Kidduschin 18 b, Sanhedrin 4 a, [Maccoth 7 b], Kerithoth 17 b, Sebachim [37 b] 38 a, Bechoroth 34 a) d. h.: "Sowoll die Aussprache (und die danach eingerichtete Schreibung) des Wortes (מקרא), als dessen überlieferte Textbeschaffenheit (מקרא), vgl. יה הכל בכתב זו המסרח j. Megilla Anf.) erzeugt Regeln der Exegese" אם wie מעמס des Buches Jezira) [(gegen Tuchsen tentam, p. 200, s. Gesenius Gesch. S. 195; richtig bei Buxtorf Tib. c, 8, falsch in Buxt, fil. de punet, antiqu. p. 104). Hagadisch wendet Raschi (Hiob 19, 29) מסורת an auf einen Satz des Midr. Tanchuma (f. 28 d, auch Schemoth rab. 147 c fiber Kethib; ferner die ganze Phrase der Commentar der Chr. 2, 22, 10 auf ein Kethib und ebenso Raschi zu Ps. 139, 16, wo das Kethib = מכרת, Keri = מקרא, Keri ist. Ueber יש אם למקרא vgl. יש אם למקרא s. v. Th. 4 f. 34.] Bei der Hagada knüpfte man an das Wort, nach Beschaffenheit der Buchstaben (כתוב), so wie an den Satz, mit alleiniger Rücksicht auf die Wörter an, ohne sich um das שושם zu kümmern.

c) מכורת אנדה. bildet gleichsam die Mitte zwischen Auslegungs- und geschichtlicher Hagada, s. j. Baba bathra 6, 2, Beresch. rab. 82 b, Tanch. 4b, 18b [Midr. Ps. 18 f. 14 c. Vajikra rabba 185 a. Pesikt. rab. 17 f. 32b unten].

d) Man vergleiche z. B. die Masora zu Gen. 17, 17 und I. Reg. 12, 26 (zelm Mal אמר בלכן (אמר בלכן Mal אמר בלכן) mit Bereschith rabha 37 d, 75 ed, 85 a, Midr. Esther 129 b, Midr. Kohel. 95 d, Midr. Ps. 14 f. 10 e, Jalk. Reg. 31 e, Jes. 44 e. Vgl. R. Jacob ben Chajim Vorrede zur Masora, j. Maaser scheni 5, 3 (f. 15b oben), Midr. Cant. 18 b [Jalk. Sam. 91 f. 14 e. Tanchuma קרא f. 41 d oben, vgl. Baba mezia 59 b unten].

knüpfung an den biblischen Inhalt waren: Wortähnlichkeiten a), die Aufeinanderfolge der Bibelstellen b), die Beschaffenheit einzelner Buchstaben, die Abbreviatur c), der Zahlenwerth der Buchstaben d), alphabetische Verwandlung c), kritische Punkte f), das Targum g). Ja man bauete die Hagada sogar auf, in Klang oder Bedeutung ähnliche, Wörter aus dem Aramäischen h), Arabischen i),

b) סמיכוח, s. Vajikra rabba c. 24, f. 193a, 25 f. 194b טיוסרים על Berachoth אדני פו אלו פרשיותיה של חורה שהן גדרשות לפניהם ולאחריהם Berachoth 10a (סמוכין מן התורה).

c) נוטריקון (s. Sifra Col. 29, Sifri Col. 111, Sabb. 105a [55b]) zum Theil auf Beispiele der Genesis (האובן אברהם) gegründet.

d) Das bekannte בנימשריא – dessen ursprüngliche Bedeutung (Geometrie und Arithmetik) Aboth c. 3 Ende und j. Therumoth 5, 1 f. 16a vorkommt – diente oft als mnemonisches Hülfsmittel, z. B. ארות (Schwangerschaft) betrage 271 (Tage), s. Nidda f. 38b [Vgl. Offenb. Job. 13, 18].

f) Sifri Col. 38 [j. Pesachim 9, 2].

g) z. B. Beresch, rabb. 24c, Aruch 578 1, Cholin 139 b.

h) Aramāisch: [Jalk. Ex. f. 69 d] Baba bathra 8 a, Beresch. rabb. 91 d,
 h) Tanch. 46 d, Midr. Ps. 9 f. 8 b, 52 f. 24 c; Dialecte: Beresch. rab. 30 a,
 11 a, 102 d, [Midr. Ps. 106 f. 39 d] J. Schekalim 5, 2; syrisch: Pesachim 61 a,
 [j. Pesach. 5, 3].

i) Sehr häufig geschicht dies durch R. Levi, s. j. Berachoth c. 9 f. 35 a, Rosch haschana 26 a, Beresch. rab. 39 c, 69 c, 89 a, 97 b, Vajikra rabba 165 b, 170 a, 193 d, 200 b, Midr. Cant. 23 a, Midr. Ruth 46 d, Midr. Kohel. 115 b, Tanch. 31 d, 48 d. [Schemoth rabba 156 d; durch R. Elasar j. Sanhedrin 10, 2.]

Griechischen a), oder einer anderen fremden Sprache b), und auf scheinbare Aehnlichkeiten oder Textes-Aenderungen c). Aber diese Freiheit wollte weder die Schrift verfälschen, noch ihr den natürlichen Sinn rauben [cc)], denn das, weshalb sie geübt wurde, war selber nur freier Gedanke, nicht bindendes Gebot. Ein je grösserer Spielraum bei der hagadischen Behandlung der heiligen Bücher jedem gestattet war, desto weniger konnte dem Worte des Einzelnen eingeräumt werden, und daher entbehrt auch die Hagada, sowohl für Auslegung als für Praxis, jeder verbindlichen Autorität d). Diese Nichtachtung einzelner Auslegungen und Ansichten kann übrigens mit der Verehrung der hagadischen Leistungen im Allgemeinen und mit der Anerkennung des edlen Princips der Hagada sehr gut bestehen, wie sie auch in der That bestanden hat.

Nunmehr fehlt uns zur Erkenntniss der Hagada nur noch die Anstalt, durch welche sie fortlebte; ich möchte fast sagen, die heilige Sitte, wodurch sie bedingt wurde. Wir kennen noch das Gefäss nicht, das den durch so viele Jahrhunderte wirkenden Geist des Midrasch umschloss und ihn dem Volke in sichtbarer Gestalt

a) z. B. j. Kilajim 1, 2, j. Maaseroth 1, 2, Sabb. 31 b, 63 b, Succa 35 a, Moëd katon 28 a, Sanhedrin 76 b, Bereschith rab. 17 a, 23 b, 44 b, 91 a, Midr. Thren. 57 a, 62 d, 73 d, 79 d, Vajikra rabba 182 c, Pesikta XXI. (Aruch כל S), Midr. Esther 122 c, Midr. Koheleth 99 a, Boraitha R. Elieser c. 38, Jelamdenn (Aruch כל המכר 3), Tanchuma 30 c, 36 a, 40 d, 44 a, 55 a, 59 d, Midr. Ps 3 f. 4 b, 9 f. 8 d, 43 f. 23 a, Schemoth rabba 128 a, 159, Bamidbar rabba 219 a; R. Chanalel bei R. Samuel ben Meïr zu Baba bathra 164 b.

b) Der קרבע הים ([Sabbath 95 a = Aboth R. Nathan c. 4] Sota 42 a, Sanhedrin 110 b, Beresch. rab. 34 b, Midrasch Ps. 25 f. 19 b, Raschi Gen. 50, 5), von קין (Rosch haschana 26 a), און רבער (j. Berachoth c. 9 f. 35 a), אינטרא (Rosch haschana 1. l.) בשרא (Sanhedrin 4 b [Sebach. 37 b]); persisch (Megilla 3 a), latein (j. Aboda sara 1, 2 "calendae", Beresch. rab. 75 c "senator", Tanchuma 14 d "familia"), ägyptisch (Pesikta rabbathi f. 38 b), afrikanisch (j. Berachoth l. l., Rosch haschana l. l., Sanhedrin 4 b, Menachoth 34 b).

<sup>[</sup>cc] s. מאור עינים d. h. l. Bogen 24, 4 ab.]

d) [R. Vidal Benbenaste bei שכט יהורה f.52 b,] R. Asaria l.l. f. 78 a. Vgl. unten Cap. 20 und 21.

zeigte. Das Gesetz wurde alljährlich in den Synagogen verlesen und übersetzt; die Halacha hatte in diesem Gesetze ihre Grundlage, wurde noch besonders an den 3 grossen Festtagen, in so weit sie Sache des Publicums war, eingeschärft, auf ihr beruhete die Existenz der Lehrschulen, der Lehrer und Beamten; sie hatte in dem täglichen Leben und in der ganzen Verfassung der Nation ihre Begründung. Allein die Hagada, die nicht wie die Halacha aus Thaten bestand, sondern nur freies Wort war, aber dennoch das Innerste des Nationallebeus berührte, und deren Lehrer gleichsam das Echo der prophetischen Begeisterung verkündeten, — in welcher Verbindung stand sie mit dem Leben der Gemeinde? Aus dem Unterricht an die Einzelnen konnte die Hagada nicht in das Publikum dringen, es hätte denn eine ausgebreitete Schriftstellerei und Bücherlesen stattfinden müssen: allein Jahrhunderte lang gab es nur wenige hagadische Bücher, und für das Volk, das nicht las, fast gar keine, ja das Aufschreiben des Midrasch geschah erst spät und sparsam, nur zum Behuf einzelner Zwecke, ward sogar lange gefürchtet, als Zuthat zu den heiligen Büchern oder aus der Besorgniss, dass das Geschriebene höheres Ansehen als das Wort der Lehrer haben könnte. Nur ein Ausweg bleibt ums: die Hagada muss bei verschiedenen Veranlassungen des öffentlichen und des Privatlebens vorgetragen worden sein. Da alle öffentlichen Verrichtungen, insonderheit aber was Unterweisung und Gottesdienst betraf, meist in den Synagogen oder in den Lehrhäusern abgemacht wurden, so geschahen die öffentlichen Vorträge höchst wahrscheinlich ebendaselbst. Auch wurden sie wohl nur bei feierlichen Gelegenheiten oder an Tagen, wo das Volk Musse hatte, d. h. an Sabbaten und Festtagen abgehalten, zumal da gerade dann auch die Gesetzes-Vorlesungen, die prophetischen Lectionen und die Targum-Vorträge statt hatten, mit deren Inhalte jene freien Hagada's in so naher Verbindung standen. Wenn diese Art von Vorträgen und deren Inhalt nicht wie der eigentliche Gottesdienst und die Gesetz-Lectionen ein Gebotenes war, so passt solche Freiheit vollkommen für eine Institution, die eine Fortleiterin des freien Prophetenthums sein wollte, und deren Resultate, die Hagada, gleichfalls keine Gebote aussprach. So wäre denn

der wichtigste Inhalt der Auslegungs-Hagada, der ältern namentlich, aus freien Vorträgen entstanden, die theils in der Schule
oder bei gewissen religiösen Veranlassungen, theils der Gemeinde
in irgend einer Verbindung mit dem gebotenen Gottesdienste gehalten worden, und der hagadische Midrasch bestünde, seiner Bestimmung und seinem Ursprunge nach, aus Theilen gottesdienstlicher Vorträge und aus solchen Vorträgen selber [aa]].

Was hier aus dem Wesen der Hagada, als allein richtig, ermittelt worden, erhält durch die Geschichte seine volleste Bestätigung, wie im Folgenden dargethan werden wird.

## Zwanzigstes Capitel.

## Vortragswesen des Alterthums.

Am Sabbat und am Neumondstage redete der Prophet a), der Familie und dem Volke Gottes Wort verkündend. [Die Propheten sprachen vor und in den Tempelhallen und auf den Plätzen vor den Thoren b)]. Als die Unabhängigkeit Israels verloren war, als fremde Völker, neue Ideen und eine andere Sprache herrschten und das geschriebene Wort der Leitstern der Nation geworden: da verstummte allmählich die Stimme des Propheten, — nicht aber die Stimme Gottes. Vaterland und Gesetz waren geblieben, die Liebe zu dem Gotte der Väter war inniger, heiliger geworden und an Sabbat- und Festtagen ging man zu dem Buche des Gesetzes und dem Gesetzeskundigen, nm den Ewigen zu befragen. Er antwortete durch den Mund der Soferim und der Weisen, die Gesetz und Propheten anslegten und deren Rede aufmerksameren Hörern begegnete, als einst ihre Vorgänger gefunden. Von einer

<sup>[</sup>aa) Vgl. כבן רכן: איל מדרש הנקרא מדרש העל פפר שלישי הנקרא מדרש היל: פרידיקא טורי

a) s. oben S. 2; vgl. H. Reg. 4, 23, Jes. [29, 21] 66, 23, Amos 5, 10 שנאו), Jerem. 7, 2 etc. 17, 19—27.

<sup>(</sup>b) Vgl. Löwisohn מחקרי ארץ f. 55 a.]

Restauration des mosaischen Gesetzes nach der Esra-Nehemianischen ist nirgend die Rede; die Verbreitung der heiligen Bücher, die Thätigkeit der Soferim, der Hass gegen die Samariter, selbst die Abhängigkeit trugen zur Befestigung jenes Gesetzes bei, für welches wir 2 Jahrhunderte nach Nehemia bereits hohe Begeisterung wahrnehmen. Es muss demnach die Anhänglichkeit an die jüdischen Institutionen seit der Epoche Esra's Wurzel gefasst und sich ausgebreitet haben; daher auch der Unterricht im Gesetze, die Lesung der Nationalschriften, die Feier des Sabbat und der Feste, öffentliche Unterweisungen und gemeinschaftlicher Gottesdienst, seit jener Zeit allmählich in's Leben getreten sein. Die Chronik verlegt einen, mit Erläuterungen ausgestatteten, öffentlichen Vortrag des Gesetzes an Fest- und Fasttagen schon in Esra's Zeitalter a), und bedient sich bereits gewisser Ausdrücke, die vorzugsweise der Institution der Auslegung angehören b). Bald darauf erscheinen die Männer des grossen Vereins als Beförderer der Gesetzes-Unterweisungen und Ordner des Gottesdienstes. Es dürften daher schon in dem ersten Jahrhundert der griechischen Aere (312-212 J. vor unserer Zeitrechnung), wenigstens an hohen Festtagen, erläuternde [1] Gesetzesvorträge üblich gewesen sein. Diejenigen, die solche hielten, empfingen, wie einst die Prophetenschüler, Unterricht und zwar bei Priestern c), Leviten d) und Soferim, vielleicht mehrere Jünglinge in Gemeinschaft und in der Schule ausgezeichneter Gesetzlehrer. Der Hohepriester Simeon der Gerechte, eines der jüngeren Mitglieder des grossen Vereins, hatte den Wahlspruch: "Drei Dinge erhalten die Welt: Gesetz, Gottesdienst, Wohlthun" e). Vielleicht stammt diese Sentenz von dem Vereine her, der für die heiligen Schriften, den Gottesdienst und die Befestigung der nationalen Bande so sehr bemüht war. Im

£

<sup>[&#</sup>x27;) l. erläuterte.]

a) Neh. 8, 1-9, 13 etc. 18. 9, 3 etc. Vgl. oben S. 26.

b) מפרש מפרש, מדרש הלמיד, s. oben S. 33, 34, 35.

e) II. Chr. 15, 3 (חורה וללא כהן מורה (וללא כהן 17, 8. 9.

d) Neh. 8, 7, 8, 9, 11, 9, 5, H. Chr. 17, 8, 9, 34, 13, 35, 3, Vgl. Deut. 33, 10,

e) Aboth c. 1, j. Taanith 4, 2 gegen Ende, j. Megilla 3. 6.

zweiten Seleucidischen Jahrhundert, als bereits in grösserer Zahl Synagogen a) bestanden, prophetische Lectionen und nach und nach aramäische Uebersetzungen üblich wurden, die gottesdienstliche Ordnung regelmässigere Gestalt [aa)] und die Schriftforschung, seit dem Einflusse der Griechen und der Sadducäer, neuen Schwung erhalten hatte b): waren die Erläuterungs-Vorträge vermuthlich gewöhnlicher, zumal das Targum schon eine bald freie, bald wörtliche Auslegung gebot. Das Vortragswesen breitete sich während der folgenden Epoche der Synedrial-Autoritäten noch mehr aus. Mit der Zahl der Schriftkundigen nahm die Verbreitung dieses Studiums, die Zuneigung für dasselbe wie die Lebhaftigkeit des Kampfes für die vaterländischen Ideen zu. Schon ward in den Beschlüssen der Soferim, in der mündlichen Halacha, in dem Midrasch unterrichtet, Lehrschulen kamen empor, in denen an Festtagen Erläuterungen und Disputationen gehört wurden. Die Synedrial-Vorsteher Schemaja und Abtalion heissen bereits Darschanim, Ausleger und Gesetzesforscher c), und ihr Nachfolger Hillel gilt in gewissem Sinne als Wiederhersteller des Gesetzes und Gründer der Mischna: damals waren Sabbatvorträge ohne Zweifel allgemein üblich.

Deutlicheres Zeugniss jedoch über diese Institution wird uns in der Epoche der Schulen Schammai und Hillel gegeben. Es war mündliches Gesetz vom schriftlichen bereits geschieden, und der mit dieser Scheidung zusammenhangende Zwiespalt zwischen Sadducäismus und Orthodoxie seit länger als 100 Jahren begründet. Dieser legislatorische Kampf und die durch Midrasch und fremde Philosophie in Umlauf gesetzten Ideen, nöthigten gleichsam die Lehrer zu fortwährender Schrifterklärung, d. h. Bearbeitung der Halacha und Anbau des Midrasch. Von jener Zeit ab wird der

a) מועדי אל Ps. 74, 8. Vgl. über die Beziehungen dieses Ps. noch Ps. 79 und [del.] I. Macc. 7, 17 [9, 27, 14, 41. Siehe Hartmann, die enge Verb. S. 245—248].

<sup>[</sup>aa) Das Chanuka-Fest, als zu jung, erhielt keine eigene Vorlesung und hagiographischen Bücher (Daniel, Maccabäer) mehr.]

b) s. oben S. 5 bis 11, 38, 181.

c) Boraitha in Tr. Pesachim f. 70 b.

Sabbatvorträge mit Bestimmtheit gedacht, und zwar so, dass der von uns dargestellte, einen älteren Ursprung voraussetzende, Entwickelungsgang, auch hierdurch Bestätigung erhält. Jonathans Propheten-Targum liefert, als ein Ergebniss von Studien, die feste Nationalbegriffe erzeugt haben, den Beweis, dass schon geraume Zeit zuvor der Inhalt der prophetischen Bücher, inner- oder ausserhalb des targumischen Vortrages dem Publikum erläutert wurde, Ja er rühmt die Lehrer Israels, dass sie selbst in böser Zeit an der Spitze der Gemeinden, in den Synagogen das Gesetz lehren a); ein Zeichen, dass der geschichtliche Ursprung dieser Institution, da man sie in die Zeit der Richter verlegte, schon vergessen war. Sein Zeitgenosse Philo spricht von den, in den überall befindlichen Synagogen b) gespendeten, Belehrungen, als von einer altüblichen Einrichtung; er nennt c) die Bethäuser in den Städten Schulen der Klugkeit, Unerschrockenheit, Mässigkeit, Gerechtigkeit, Heiligkeit und aller Tugenden, die zur Erkenntniss und zur Ausübung der Pflichten gegen die Gottheit und gegen die Menschheit gehören. Die Juden zu Rom hatten, wie derselbe Autor berichtet d), Synagogen, in welchen sie, am Sabbat [dd] namentlich, in der väterlichen Philosophie, d. h. in der Ueberlieferung, unterwiesen wurden. Auch Agrippa e) uennt die Versammlungen in den Synagogen Schulen der Gerechtigkeit und Mässigkeit. Bei den Essäern waren Synagogen-Vorträge am Sabbat ein ehrwürdiger Gebrauch f). Es erhellt aus diesen Zeugnissen, dass Auslegungen der Propheten schon vor dem Zeitalter der Hillelschen Schulen statt hatten, indem bereits Augustus gerühmt wird, dass er jene

בכן תבו חכימיא למתב בבתי כנשתא בריש גלי 13. Jarg. Jud. 5, 2: מאחר בבורה אנא שלחא י5. ולאלפא ית עמא פתגמי אוריתא אמרת דבורה בנבואה אנא שלחא י5. ולאלפא ית עמא פתגמי אוריתא לשבחא לספרי ישראל דכד הות עקתא ההיא לא פסקו מלמדרש באוריתא לשבחי וישראל בריש גלי ומאלפין ית עמא פתגמי אוריתא בריש גלי ומאלפין ית עמא פתגמי אוריתא

b) In Flaceum p. 972: τοῖς πανταχόδεν τε οἰχουμένης Τουδαίοις . . . .
 εἰσίν αἰ προσευγαὶ κ. τ. λ.

c) de vita Mosis p. 685.

d) Leg. ad. Cajum p. 1014.

<sup>(</sup>dd) דמוֹג וֹנּסְמוֹג בּאָלּסׁסְמוֹג d. i. שבת קרש.]

e) ib. p. 1035.

f) quod omnis probus liber p. 877.

Gesetzbelehrungen und überhaupt den jüdischen Gottesdienst nicht im mindesten gekränkt oder gestört habe a). In den Evangelien b) wird der in den Synagogen von Judäa und Galiläa gehaltenen Sabbats-Predigten gedacht, und die Apostelgeschichte meldet von Vorträgen in den Synagogen zu Antiochien, Damascus, Iconium, Ephesus, Athen, Salamis, Beröa, Korinth und Thessalonich c). Von der Versicherung des Josephus, dass man am Sabbat das Gesetz höre und lerne, ist bereits die Rede gewesen d). In den Boraitha's und der Tosefta [dd)] werden die öffentlichen Sabbats-Belehrungen, aus der vorhadrianischen Zeit als etwas bekanntes dargestellt, so dass "Sabbat feiern" und am "Sabbat predigen" gewissermassen identificirt erscheint e) [Nach der Versicherung Justins des Märtyrers [ee] haben die Synagogenvorsteher damals Vorlesungen in den öffentlichen Versammlungen gehalten.] In dem Vorgetragenen nehmen wir, sowohl dem Ausdruck als der Sache nach, überall die Emanationen des Midrasch f) wahr: natürliche oder allegorische Schriftauslegung, Einschärfung des Gesetzes, insonderheit der praktischen Halacha, in Sittensprüche und Parabeln gekleidete Lebensregeln, Trost für die Gegenwart, für die Zukunft Hoffnungen. Das Hauptmoment ist die Hagada, "das Gesagte", und darum heisst der Vortrag selber, auch wenn er halachische Materien umfasst, Hagada g).

a) Leg. ad Cajum p. 1014.

b) Matth. 4, 23. 9, 35. 13, 54. Marc. 1, 21. 39. 6, 2. Luc. 4, 15. 31. 44. 6, 6. 13, 10. Joh. 6, 59. 18, 20.

c) c. 13, 14, 15, 44, 9, 20, 14, 1, 18, 19, 26, 19, 8, 17, 17, 13, 5, 17, 10, 18, 4, 17, 1—3. Vgl. 1 Cor. 14, 27, 28.

d) s. oben S. 3.

<sup>[</sup>dd] Tosefta Sota c. 7 Mitte הבות ודרשות עסד von dem Vortrage Agrippa's aus dem Deuteron. s. die folg. Anm.]

e) שבת (Mechiltha אם f. 7 d] s. j. Chagiga Anf., j. Sota 3, 4; vgl. Tosefta Sota c. 7, Chagiga f. 3a, Aboth R. Nathan c. 18, Berachoth f. 27b, 28a.

<sup>[</sup>ee] Opp. ed. Ff. 1686 p. 366.]

f) מדרש , דרשה דרוש , דרשה ,דרש ,מדרש.

g) Tosefta Sota l. l., Chagiga 3 a; vgl. Joma 74 a, j. Sanhedrin 11, 3 (wo vielleicht die Halacha so genannt wird), j. Gittin 2, 4 Ende (wo die Mischna אברה heisst) [Aboth R. Nathan l. l.].

Nächst dieser öffentlichen Institution hatte die Hagada noch einen andern Anknüpfungspunkt, nämlich die wichtigsten Abschnitte des Familienlebens. Die Hochzeitfeier war bei den Hebräern eine in hohen Ehren gehaltene Woche, auf die vielleicht selbst das hohe Lied gedichtet worden ist a); an der Freude des jungen Ehemannes nahm gewissermassen die Gemeinde Antheil b). An die Segensprüche c), welche bei der Trauung oder dem Hochzeitsmahle vorgetragen wurden, knüpfte der Rabbi mancherlei passende Lehren d). Diesem fröhlichen Abschnitte des Lebens steht, als ein trauriger, der Sterbefall gegenüber, und auch in der Trauer fand der Leidtragende gewisse Theilnahme bei der grössern Gesammtheit. Die Klage um den Verstorbenen und der Trost für den Hinterbliebenen boten zwiefache Gelegenheit zu hagadischem Vortrage dar. Den Klage-Vortrag hielt ein Rabbi, zuweilen ein Freund und College des Verstorbenen e), öfter ein besonders zu diesem Behufe gebildeter Redner f), im Lehrhause, in der Synagoge g) oder unfern vom Begräbnissplatze h). Wenn die Lehrer den Leidtragenden besuchten oder dieser von dem Begräbnisse zurückkehrte, wurde der Trost gespendet, wobei die Redner oft abwechselten i). Der

a) J. Salvador histoire des Institutions de Moïse etc. Th. 2 p. 351-366.

b) Boraitha R. Elieser c. 16 Ende, 17. Tr. Soferim 19 Ende.

c) ברכות חתנים Mischna Megilla c. 3 § 2, Kethuboth 7 b, 8 a.

 $d_{j}$  s. weiter unten. Dahin gehören vermuthlich Aussprüche wie Berachoth 6b: מכאן לחתן שפוכב (Moëd katon 28 כל הנהנה מסעידת חתן).

c) Siehe j. Berachoth c. 2 (f. 12 b, 13 a), j. Megilla 4, 4 (die Redner wurden mit den Worten עמדן יקרים aufgefordert [vgl. Megilla 23 b]), j. Horajoth Ende, j. Moëd katon 3, 7, Midr. Thren. 65 c, Midr. Kohel. 98 b, Moëd katon 25 b.

g) Moëd katon c. 3 bei עין יעקב ed. Amst. 1740 f. 244 b unten [f. Moëd—unten l. Megilla 28 b].

h)יטרן, s. Oholoth c. 18 § 4 und ib. R. Simson, Moëd katon 5b. Vgl. Aruch שר 3.

i) אַרְרְוּמֵי אַבְּלִּים, s. Mischna Berachoth c. 2, Kethub. l. l., Moëd katon 24 b, 28 b, Megilla 23 b [Vgl. Aboth R. Nathan c. 14 j. Pesach. 8, 8, j. Sanh. c. 6 Ende].

Inhalt dieser mit Segensprüchen a) verbundenen Reden [aa)] war hagadisch und die Reden selber hiessen Hagada b): Von einer Schriftauslegung c) ging man zu dem gegenwärtigen Anlasse über, liess hierauf einen Segen der Anwesenden folgen, und schloss mit einer Benedeiung des Höchsten. Man mannte daher diese hagadischen Vorträge: Segnungen und Tröstungen d); sie vereinigten Rede und Gebet, ähnlich den gedichteten Gebeten der Hagada e). Ausserdem bot überhaupt das Privatleben manchen Anlass zu Midrasch-Uebungen dar. Weise, die einander besuchten f) oder zu Gaste waren g), unterhielten mit Erzählungen aus dem

a) ברכונה Mischna Moëd katon c, 3; s. Vajikra rabba c, 23 f, 191 c (dass nicht jeder mit diesen Sprüchen bekannt war und sie gelehrt wurden), Megilla l. l. [Sie wurden meist in den Synagogen vorgetragen j. Pes. l. l., s. auch R. Hai bei Aruch ברך 1.]

<sup>[</sup>aa) Hie und da קילוסין, lobende Reden" genannt j. Pesach l. l.]

b) Moëd katon 28 b, Baba kama 38 ab, Tr. Simehoth e. 10.

e) z. B. in j. Taanith 2, 9, der Boraitha R. Elieser, dem Zusatz-Targum zu Esther und sonst.

f) Sifri Col. 129, Mechiltha 27 c, Berachoth 55 b, vgl. Aboth 3, 3.

g) Aboth 3, 4: רבי שמען אומר שלשה שאכלו על שירון אחר ולא אמר שלשה שאכלו על שירון אומר אומר אומר אומר אומר אומר אליו דברי הורה Siehe Sifri Col. 139, Taanith 5 b, Kiddnschin 32 b, Sanhedrin 38 a [und Raschi zu ib. 101 (ואומר עליו רברי הגדה)].

Leben früherer Lehrer, Sittensprüchen und hagadischen Mittheilungen; vornehmlich geschah dies, wenn ein Rabbi sich von Freunden a) oder von ihrem Lehrer die Zuhörer b) beurlaubten. Man gab zum Abschiede eine Sentenz, bei feierlichen Gelegenheiten einen wirklichen Vortrag c). In solchen und ähnlichen Anlässen und Einrichtungen ist der Ursprung eines beträchtlichen Theiles der uns vorliegenden älteren Hagada zu suchen.

Wir kehren wieder zu den Sabbatsvorträgen zurück. Während der Mischnisch-Talmudischen Epoche (eirea A. 100 [¹]) bis 500 blühete diese Institution in dem gesammten jüdischen Asien, vornehmlich in Palästina und Babel. An jedem Sabbat wurden Vorträge gehalten [cc], bald zur Erklärung der heiligen Schrift d), und zur Erbauung e), bald als Unterweisung in den gesetzlichen Vorschriften f). Die Vorträge in der Halacha hiessen Pirka g); dergleichen fanden vorzugsweise zwei oder vier Sabbate [gg]) vor den drei Hauptfesten, zur Erläuterung der diese Tage betreffenden Gesetze, statt h), und war diese Einrichtung unter dem Namen

<sup>[1)</sup> circa A. 100 del.]

a) Vgl. Tosefta Berachoth c. 3: אלא מתוך אלא מחבירו החבירו אלא מחבירו אלא החבירו אלא פור מחבירו אלא פור ארם מחבירו אלא חבמה Siehe Taanith 5 b unten.

b) Berachoth 17 a, vgl. Moëd katon 9 ab,

c) Midr. Cant. 15 a etc. Vgl. Berachoth 63 b und Moëd katon 21 b. R. Jehuda war in solchen Anlässen המדברים, der erste Redner.

<sup>[</sup>cc) s. Raschi zu Erubin 59 a u. Sota 49 a.]

d) j. Sueca 5, 1 (אנין מיעון סלעין מיעון) הווה בר נחמן הוון נסביי חרתיו סלעין מיעון קול וור אוי ורדש j. Sanhedrin 2, 3. Chagiga 3a. Sota 49 a und ib. Raschi בכים בכל שבת) דורש ברבים בר שבתי בהרורשן דורש ברבים בל שבתי נקבצין כל העם לשמוע היו נקבצין כל העם לשמוע.

e) Beresch. rab. 37 a, 36 b.

f) j. Pea c. 8 gegen Ende, j. Sabb. 3, 1 f. 12 b (יבציבורא הוה מובה), j. Beza 1, 7 (פציבורא בשובתא), Cholin 15 a und ib. Raschi, Midr. Ruth 47 c oben; s. die folgenden Anmerkungen.

g) פרקא (Berachoth 6 b, 30 a, Joma 77 b, Pesachim 50 a, [Nedarim 23 b], Baba mezia 64 a, Cholin l. l. Moëd katon 21 a, Kidduschin 31 b, Ernbin [44 b (vgl. Raschi)] 65 b.

<sup>[</sup>gg] שבתא דרנלא Bechor. 44 b, Raschi zu Berachoth 30 a.]

h) Sifri Col. 37, Pesachim 6 a, Megilla 4 a, 29 b, 32 v, [Menachoth 17 b unten], Bechoroth 44 b [60 a], Tosefta Megilla c. 3. Vgl. Sifra אמור Col. 207 [Tosaf. Bechoroth 57 b].

Kalla a) bekannt. Auch an den drei Hauptfesten selbst b), an den Zwischentagen e), am Versöhnungstage d), am Purimfeste e), an Trauertagen [ee] und ausserordentlichen Fasten f), pflegten Vorträge gehalten zu werden; bei letzteren Fällen meist der Erbauung und Tröstung g). Dieses Predigtamt versah der Vorsteher der Academie, der oberste Schullehrer, oder mit der Erlaubniss der Vorgesetzten, ein sonstiger Rabbi h). Der Vortragende,  $\neg \neg \neg \neg i$ ) oder  $\neg \neg \neg i$ ) genannt, sass [kk)] auf einem erhöhten Sitze i), sprach aber meistentheils nicht selbst zu der Gemeinde, sondern zu einem dafür besoldeten Rabbi, der in dieser Eigenschaft Methurgeman,

a) כלה (Berachoth 6[a]b, [Baba kama 113 a], Cholin [49 a] 124 b), war anf das Unterrichts-System gegründet, s. die Stellen bei Rapoport רבינן S. 19.

b) Beza 21 a, Succa 53 a, Kidduschin 81 a (סקבא דשרא); vergl. Tosefta Pesachim c. 10 Ende,

c) הול המועד N. 170 gegen Ende.

d) Joma 77 b (למיזל לפירקא).

e) Megilla 4 a.

<sup>[</sup>ee] j. Taanith e. 2 § 1 בי בתעניתא בתעניתא . . . כל שעה בתעניתא [ee]

f) Mischna Taanith 2, 1.

g) j. Taanith c. 2 § 1.

z מאור הקפן מאור בילים היו ליפול רשות מן הנשיא ברביה ורנילים היו ליפול רשות מן הנשיא ברביה ולברך את הנשיא בכל שבת ויפול (rgl. Apostelg. 13, 15), daher der Ausdruck: אדבריה רב לרב רביה רב לרב (Moëd katon 24 b [Beza  $29\,a$ ]).

i) Kidduschin 31 b, Aboth R. Nathan c. 4; späterhin schlechtweg אוקן, s. Midr. Cant. 12 d, 23 a, Midr. Ruth 41 c, Midr. Kohel. 109 b, Jelamdenu bei Jalkut Num. f. 243 c, Midr. Ps. 20 c, Pesikta rabb. f. 64 d, Midr. Sam. c. 23 Anf., ib. Ende אםם הוא tatt dessen die Parallelstelle j. Biccuriin c. 2 Anf. ברבי Anf. עקו. בא המונה הוא הוא המונה אלא הוא בצבה. אלא הוא בצבה אלא הוא המונה אלא הוא בצבה אלא בצבה אל

k) Raschi zu Sanhedrin 87 a, Rosch haschana 7 a, Berachoth 30 a; Midr. Koheleth 101 a. [Aruch הרנם aramäisch דרש (s. oben S. 323 Anm. c).]

<sup>[</sup>kk) Es heisst überall ירבים ודרש filsch ist die Meining, die R. Josia Pinto (zu אין פעקם על Megilla), dass der Lehrer beim Vortrage der Hagada gestanden und nur bei der Halacha gesessen habe. Wiederholt ist diese אַרהם zu Midr. Esth. f. 86 b.]

l) Sabb. 88 a, vgl. Neh. 8, 4 [5 (לַעָלֵי) uud ben Esra ad h. l. s. 2 Chr. 24, 20 [מַעל].

Thurgemana) oder Emorab), d. h. Redner, Erklärer, Dollmetscher, hiess, und welcher stehend der Gemeinde das von dem Chacham ihm Zugeflüsterte verkündete. Die angesehensten Lehrer, insonderheit die Vorsteher der Schulen und Academien, hatten ihre bestimmten Emora's c), die oft dasjenige, was der Chacham nur andeutete, weiter ausführten. Die Emora's mussten die Worte des Lehrers durch ihre stärkere, wohllautende Stimme vernehmbar machen, für ihn auf Fragen antworten [cc)], und aus der gelehrten in die Volkssprache übertragen [cd)], welches letztere am häufigsten bei halachischen Unterweisungen nöthig war. Bisweilen löste der Emora den Chacham ab, doch immer als ein Untergeordneter; daher änderte zwar der Lehrer selber in dem Vortrage seines Vaters Namen in eine allgemeine ehrende Bezeichnung ab, nicht aber der Emora [1] d). Wenn der Lehrer wegen eines Sterbefalles Trauer hatte, so pflegte er selbst der directen Mittheilung an den Methurgeman sich zu enthalten, und gebrauchte dazu noch eine Mittelsperson, gemeiniglich einen seiner ersten Schüler e). Ausserdem versahen zuweilen dafür bezahlte Lehrer das Geschäft, die versammelte Gemeinde, bis zur Ankunft des Schul-Oberhauptes, welches den eigentlichen Vortrag hielt, mit hagadischen Reden zu

<sup>[&#</sup>x27;) Für: Daher-Emora 1: Er durfte nichts ändern oder hinzufügen; höchstens in einigen Fällen den Namen seines citirten Vaters auslassen.

a) הורנכון, כחורנכון, הורנכון, א. Onkelos Exod. 4, 16, Sifri Col. 96, 213, Tosefta Megilla Ende, j. Berachoth c. 4 f. 19 a, Pesachim 50 b, Chagiga 14a, Moëd katon 21 a, Kethuboth 8b, Kidduschin I. I., Gittin 60b, Sota 37b, Sanhedrin 7 b, Beresch. rab. 57 d, 72 d [Aboth R. Nathan c. 17. ברכם erklären z. B. Sanh. 62b unten].

b) אכורא (Joma 20 b, Beza 4 a, Sanhedrin 1. l., Cholin I. l., Sebachim 18 a, 94 b, Beresch. rab. 79 d, j. Megilla 4, 10), seltener רבשן (Sabb. l. l.).

c) j. Megilla, Kethuboth, Gittin, Sanhedrin, sämmtlich 1 l., [j. Berachoth c. 7 gegen Ende], Erubin 104 a, Taanith 8 a (vgl. חדר חדרות f. 68 c, 69 bd, 76 d, 90 d). Dergleichen waren z. B. אבירו, אבא בר זוטרא, אבירו, אבא בר זוטרא, ווווא בר סחורה בר ישיטה פרת ,[בר אלעזר] יהודה בר נחטני ,חוצפית ,הונא בר סחורה ,בר ישיטה

<sup>[</sup>cc) Vgl. Taanith 4b: עוכי מתורגמן שואל u. s. w.]

<sup>[</sup>cd] z. B. Beresch. rabb. c. 70 f. 79 d אמוראי דר' יוחנן תירנם קודמוי אמוראי דר' יוחנן תירנם קודמוי לאה הוו רכיכין

d) Kidduschin l. l. [l. j. Meg. 4, 10].

e) Moëd katon l. l.

unterhalten a). Zur Abhaltung der Busspredigten an ausserordentlichen Fasttagen war in Ermangelung eines eigentlichen Chacham jeder Hagada-bewanderte rechtschaffene Mann geschickt b).

Die Vorträge geschahen theils in der Synagoge c), theils in dem Lehrhause d); letzteres war oft bei Gesetzes-Unterweisungen der Fall, indem überhaupt dem Chacham seine Schule als Bethaus galt c). Häufig waren Schule und Synagoge in einem und demselben Lokale und daher die Vorträge von Disputationen begleitet f). Selten ward auf freien Plätzen vorgetragen g) [häufiger vor dem Hause des Nasi [gg]] oder des Exilfürsten [gh]]. Die Zuhörer, die aus allen Ständen und beiden Geschlechtern bestanden h), sassen bei den Sabbat- und Festvorträgen meist auf der Erde i), die Frauen in einer gesonderten Abtheilung, die Angesehenen auf den ersten Plätzen [ii]) vermuthlich auf einer erhöheten Gallerie k). Ein zahlreiches Publikum, selbst aus entfernten Orten, fand sich zu den Kalla-Sabbaten vor den Hauptfesten ein l); stark besucht

a) j. Succa 5, 1. (s. oben).

b) Mischna Taanith 2, 1, j. Taanith c, 2 § 1.

c) j. Taanith l. l. [l. 1, 2, 2, 1], Tosefta Megilla c, 2 (הרורשין בדון), Beresch. rab. 12 d oben, Pesikta XXV (Jalkut Jes. f. 54 a, vergl. Baba bathra 75 a), Vajikra rab. 207 a; vgl. oben.

d) j. Succa c. 5 Anf., [j. Taan. 1, 2, j. Horajoth 3, 4, j. Schebiith 4, 6
 f. 10 a], Beza 15 b, Chagiga 3 a, Raschi Berachoth 30 a.

e) Berachoth S a.

f) Vgl. Targ. Jud. l. l. [l. 5, 2, 9], Apostelgesch. 18, 19, Philo de vita Mosis l. l. [l. p. 685].

g) Mischna [und j.] Taanith l. l. [l. 2. 1], Pesachim 26 a. Vgl. Nehem. 8, 1, 3. [Beza 29 h.]

<sup>[</sup>gg] Moëd katon 24 b. Sabb. 155 b. Kidduschin 31 a. Kethub. 65 b.]

<sup>[</sup>gh] Moëd katon 24 b. Beza 23 a, Cholin 84 b.]

h) Sabb. 30 b, Beza I. I., Succa 51 b, Kidduschin I. I. Vgl. Midr. Ps. 13 f. 10 b, Schemoth rabba 146a, Raschi zu Cholin 15 a unten, Abudraham 45 d. [j. Gittin 5, 9: רומי עונה אהריהן הנשים והקטנים]

i) Sanhedrin 7 b.

<sup>[</sup>ii) Matth. 23, 6,]

k) Succa I. I. [vgl. Philo bei Bellermann S. 96, Apostelgesch. 9, 2].

t) s. Berachoth 6 b אנרא רכלה דוחקא.

war die Synagoge überhaupt nur an Sabbat- und Festtagen a). Niemand unterbrach den Redner; es ward als ein Verstoss getadelt, wenn bei den öffentlichen Gesetzeserklärungen ein Schüler sich Fragen und Einwürfe erlaubte b). Die Stellung der Vorträge zu den Lectionen und zu dem Gottesdienste überhaupt, ist nicht stets dieselbe geblieben, war auch niemals von strengen Vorschriften geregelt. Nur die Gebetstunden und die Vorlesungen aus der Schrift, nicht aber der freie Vortrag und sein Inhalt, konnten geboten und mit Ausführlichkeit vorgeschrieben sein; Predigt und Lehre blieben ein freies Erzeugniss der Einsicht des Lehrers, der Theilnahme der Gemeinde, der Nothwendigkeit der Umstände. In den ältesten Zeiten hat man gleich hinter der Haftara die Schrift erklärt c). Als nach und nach die Dauer des Gottesdienstes sich verlängerte und die Lehrhäuser ein der Synagoge gleiches Ansehen erhielten, scheint man die Predigt häufig von dem übrigen Gottesdienste getrennt zu haben; sie erfolgte nun theils nach Schacharith d), oder nach dem Schluss des Gottesdienstes, theils vor dessen Beginn am frühen Morgen, so dass sie zu der vorgeschriebenen Tageszeit durch Abhaltung der Gebete unterbrochen wurde e); überall aber fand sie vor der Hauptmahlzeit f) statt, Zuweilen wurden an demselben Sabbat in verschie-

a) Gittin 59 b [Dass man gewöhnlich an Wochentagen die Synagogen gar nicht besuchte, sagt R. Tam bei Tosaf. ib.]

b) Pesachim 110a, Moëd katon 5a.

c) Apostelgesch. 13, 14 etc.

<sup>-</sup> d) Berachoth 28 b oben und Raschi ib.

e) Raschi zu Berachoth 30 a: חכות חשבת שלפני פסח ועצרת וסרות היו העם הולכים לבית ומריכר בעירו ומר זוטרא בעירו היו הדרשנים ושחרית היו העם הולכים לבית המדים וכשמניע זמן קריאת שמע קורין והדרשן דורש העם כשמטים ומתפללים איש איש לבדו ולכך הם היו מאספין הכם עשרה שחרית קודם שילכו לבית המדרש וקריאת שמע ומתפללין בסמיכת גאולה לתפלה והדר נפקי לפרקא ודרשי רב אשי היה ראש ישיבה במהא מחסיא ודורש והוא לא היה מתפלל קודם בית המדרש אלא כשמניע זמן קריאת שמע לוחש הרבה יחד למתורנמן העומד לפניו ובעור שהמהורגמו משמיע לרבים הוא קורא את שמע חוסוק דאולה לתפלה לתפלה מיושב שלא היה רוצה לצאת שלא להמריח את הצבור לקום מפניו .... וכי הוה אחי לביתיה חוזר ומתפלל להמריח את הצבור לקום מפניו .... וכי הוה אחי לביתיה חוזר ומתפלל להמריח את הצבור לקום מפניו .... ומני מולה ציומר לכוין את לבו צורף ציומר או בי בולה מולד לכוין את לבו

f) Sabbath I. I. Beza I. I. und ib. Tosafoth. Gittin I. I. Vgl. Beza 4 a,

denen Lehrhäusern Vorträge gehalten, und zwar nicht zu gleicher Zeit und von verschiedenem Charakter a); am liebsten gehört wurde die Hagada b).

Und in der That bildet der vorzüglichste Inhalt der ältern Hagada Theile jener freien Vorträge. Von vielen Fragmenten bezeugen es Inhalt und Tendenz; andere werden ausdrücklich als öffentlicher Vortrag mitgetheilt. Vorzüglich erscheinen manche Aussprüche, die mit אמור הוא אול אול אול הוא beginnen, wenn man Inhalt und Wirkung erwägt, als halachische oder Erbauungs-Vorträge an das Publikum e): öffentlich ist übrigens jeder Vortrag, wenn שוח של מור של חוד של הוא 
Sebachim 18 a, Kerithoth 13 b, Tr. Soferim 18, 4 (תווא אטורא מוקים לא כו לא מוקים אטורא טבא לחבריה).

a) Sota 40 a, Abudraham 1. l., s. oben S. 349.

b) Sota l. l., Midr. Cant. 15 a; vgl. unten S. 358, 362.

c) Mischna Joma c. 8 § 9. [j. Taanith 2, 1, 4, 5 f. 13 b ib. 6 j. Beza 2, 1, j. Kidduschin 1, 10. [Berach, 32 a.] Sabb. [31 b] 88 a. Ernbin 21 b. Pesachim 54 b, 119 b. [Rosch hasch, 17 a.] Beza 33 a. Kidduschin 73 a. Sota 14 a, 37 b, 39 a [del.]. [Baba kama 52 a, 62 b, 113 a, Baba mezia 33 b.] Baba bathra 10 a. Sanhedrin 81 a, 109 a. Sebachim 94 b u. dgl. m. [דורש] in Midr. Prov. c. 31 f. 58 d oben erläutert בלכות הוא midr. Prov. c. 31 f. 58 d oben erläutert הוא midr. Prov. c. 31 f. 58 d oben erläutert gens im Abselmitt הוא durch ברבים ברבים ברבים ברבים (R. Moses Almosnino in מאבין כח ההודעה ברבים באפרם ביי דרש רי שנשהמשו רויל בהרבה (196 b) בורות מעלה ואת (דרש) על הפרסים וההודעה ברבים באפרם ביי דרש רי בקומות מעלה ואת (דרש) על הפרסים וההודעה ברבים באפרם ביי דרש רי Jahrg. 9 S. 128. [Siehe oben S. 336 Annu, c., Maccoth 23 a.]

d) Vajikra rabba 201 d [Bereschith rab, 3 f, 5 c].

e) Beresch, rab. [30 d] 52 b, Midr. Ruth 48 [l. 47] b, Jalkut Kohel. 186 c (nur פרש [j. Pea 8 gegen Ende, j. Beza 1, 7] j. Chagiga 2, 1, Midr. Kohel. 102 a), Debariu rabba 289 d.

f) [J. Pesach, 4, 4, j. Maaser scheni 5, 1.] j. Succa 4, 3, Sabb. 133b unt. Sanhedrin 93 ab, 94 a [113 a], Vajikra rabba 191 d unten [vgl. Cholin 18b unten, Baba bathra 16 a, Pesikta rabb. 29 c unten, Beresch, rabb. c. 3 f. 4 d, 27 f. 30 b, c. 10 f. 11 d, c. 33 f. 34 h].

Zeitraume, den man theils den der Seboräer, theils die erste Hälfte des Geonäischen Zeitalters nennt, hier und da in Persien und Palästina die Sabbatsvorträge nicht regelmässig gehalten worden sind, so waren wohl nur Kriege und Verfolgungen an dieser Unterbrechung Schuld. Auf dem Boden aber, aus welchem Targum und Hagada entsprossen waren, und in einer Zeit, die auf Sichtung, Studium und Zusammentragung der überlieferten Gemara's so grossen Fleiss verwandte, konnten jene Institutionen nicht untergegangen sein. Vielmehr begann seit jener Epoche die Sammlung und Bearbeitung der ältern Hagada, die sogar in das Targum überging, so dass zwischen hagadischer und targumischer Auslegung der Unterschied fast verschwand. Dem Eifer der in Palästina (seit A. 520) und Babylon (seit A. 589) wieder eröffneten Akademien verdanken wir Bereschith rabba und die letzte Redaction der babyl. Gemara. Ueberdies konnte bei der Gesinnung und den Schicksalen des damals lebenden Geschlechts eine so beliebte, so empfohlene und verehrte Beschäftigung, als hagadisches Gesetzstudium war, nicht erloschen sein; zeugt ja selbst des Christen Hass und Polemik für die Fortdauer jener Anhänglichkeit, Die Liebe zu diesem Studium sowohl, als die Abwehrung änsserer Angriffe bot öftere Gelegenheit zu Mittheilungen an das Publikum Dafür sprechen die, in den hagadischen Productionen der Talmudischen und der Geonäischen Epoche - welche beide die Seboräische mit einander verknüpft — so häutigen, Beziehungen auf die Herrlichkeit des Gesetzes und zeitlichen Druck, auf jüdischen Glauben und Erlösung, auf der Juden zahllose Feinde und ihren einzigen Freund, den Allmächtigen. Die Beschäftigung mit Halacha und Hagada erscheint seit dem 7. Jahrhundert in stetem Zunehmen; aber die Bücher des Midrasch und der Halacha waren damals noch nicht so zahlreich und zugänglich, als das Lesen den mündlichen Vortrag hätte ersetzen können, und dem Volke, das nie oder selten las, konnten Scharfsinn, rednerische Gewandtheit und hagadische Gelehrsamkeit sich nur dnrch den Mund des öffentlich redenden Lehrers kund geben. Dass die Institution der Vorträge in jenem Zeitraume höchstens einzelne Störungen erlitten, aber nicht untergegangen war, beweist endlich auch die Existenz der Darschanim und der Thurgemanim in den späteren Jahrhunderten a).

Denn die fruchtbarste Thätigkeit in Bezug auf Hagada gehört den drei Jahrhunderten der eigentlich Geonäischen Epoche (c. A. 680 - 980), in der fast alle unsere Vorräthe von älterer und jüngerer Hagada gesammelt und vermehrt worden. Die Verlängerung des Exils, die Entwickelung des Christenthums, die Herrschaft des Islam und die Opposition der Sectirer gaben der Auslegung neuen Stoff, dem Wettkampfe der Meinungen frisches Leben, In Babel war zwar das Studium der Halacha überwiegend, doch liess man die schon in älteren und jüngeren Schriften angebauete Hagada keineswegs unbeachtet: selbst als wissenschaftliche Thätigkeit, von Syrern und Arabern geweckt, die Hagada zur Exegese modifizirte, blieb die Ueberlieferung in ungeschmälerter Autorität, und mit ihr ward Nicht-Judenthum und Sectirerei bekämpft. Dort also konnte es so wenig wie in Palästina an Gelegenheit zu öffentlichen Belehrungen mangeln, auch bei Verschiedenheit der Form. Grösse des Bedürfnisses erhellt aus den zahlreichen Leistungen jener Periode; insonderheit aber zeugen für hagadische Belehrung und Sabbatvorträge, durch Inhalt und Oekonomie, gewisse einzelne Werke, vornehmlich: Pesikta, Scheelthoth, Jelamdenu, Palästinensisches Targum.

In dem Cyklus der Pesiktab) haben wir ein deutliches Bild hagadischer Erläuterungs-Vorträge. Ohne eine Auslegung bestimmter Bücher der heiligen Schrift zu gewähren, schliesst sie sich den Festen und Sabbaten, nach der Ordnung des bürgerlichen Jahres, an, und erläutert, an die Lectionen aus Gesetz und Propheten anknüpfend, nicht etwa die Bibel, sondern die religiösen Institutionen und Lehren, bisweilen halachisch, meistentheils aber hagadisch. Dies geschiehet in abgerundeten, für sich ein Ganzes ansmachenden, mit Eingang und Schluss versehenen Darstellungen, in welchen die Bedeutung jener Tage und was ihnen verwandt ist, entwickelt

a) Tr. Soferim 12, 7. 14, 2. Midr. Koheleth 101 a, 109 c, vgl. unten S. 358 und ff.

b) Vgl. oben S. 195 u. ff.

Solchergestalt sind die Pesikta's theils förmliche Festesvorträge [1], theils nach Art und Inhalt solcher Vorträge eingerichtete Muster, aus welchen Redner das Thema eigener Belehrungen nehmen kounten. Die Scheelthoth stellen in einzelnen, nach bestimmter Form gearbeiteten, Abhandlungen die practische Halacha dar; jeder Abschnitt reihet sich einer Sabbat-Lection an, daher sind die Festtagsabschnitte den um jene Jahreszeit gelesenen Parascha's zugewiesen worden a). Die Entwickelung einer halachischen Vorschrift erfolgt durch in Verbindung gesetzte Auszüge aus der Gemara und der Hagada, und die Abschnitte selber heissen "Vorträge" b); aus der Art und Weise, wie die Hagada eingewebt wird, geht hervor, dass dies dem mündlichen Vortrage entlehnt ist c). Je lamden u eröffnet, nach alter Sitte, die Vorträge mit der Halacha, und schliesst dieselben, ähnlich den prophetischen Reden und den Segnungen der Weisen, mit Trost und Messias-Hoffnungen, Hier ist jede Parascha bereits in mehrere, nach Art eines mündlichen Vortrages ausgestattete, Unterabtheilungen gebracht, so dass zugleich für Auswahl und mehrere Jahre gesorgt ist. Da die genannten Werke höchst wahrscheinlich drei verschiedenen Ländern angehören d), so beweist dies die weite Verbreitung jener Formen des gottesdienstlichen Vortrages, Das Palästinensische Targum endlich, dessen Ursprung der Talmudischen, dessen Vollendung der Geonäischen Epoche anheimfällt e), scheint durch das Bedürfniss der Predigten selber hervorgerufen. Nicht bei allen Gemeinden gab es Vortragsfähige; diesem Mangel sollte nun ein Targum des Pentateuch und gewisser Ab-

<sup>[1]</sup> l. Festvorträge.]

a) In ישלח für Chanuka, hinter כי תשא für Purim, in צו für Pesach, für die Festtage des Monats Tischri in הברכה

b) ארילתות, s. דרשה f. 8 ac, 25 a, 29 d. Bisweilen wird am Schluss eines Abschnittes (s. N. 29-33, 35, 40, 45, 49 u. s. w.) auf ein tahnudisches Thema mit Voranschickung des Wortes הרשה hinter Abschnitte erledigt worden oder demselben verwandt ist. Die דרשה hinter N. 152 f. 43 d gehört einer nicht vorhandenen Nummer an.

c) s. unten S. 367.

d) Vgl. oben S, 60, 203, 241, 242,

e) Vgl. oben S. 70-86.

schnitte der Propheten abhelfen, welches den Vorleser desselben zum Uebersetzer und Redner zugleich machte. Auch scheint an manchen Orten und an bestimmten Festtagen nur nach jenem Targum, nicht nach Onkelos und Jonathan, die Uebersetzung vorgetragen worden zu sein a).

Eine bestimmte Gewähr für die Ansicht von der damaligen Fortdauer der Sabbatvorträge leisten jene Schriften selbst, die eine solche theils voraussetzen, theils bezeugeh. In den Aboth R. Nathan b) wird das Verdienst des vor der Gemeinde predigenden Chacham gepriesen; Vajikrarabbac) schildert die vierfachen Vorzüge des R. Elasar: er war Schriftkundiger, Lehrer, Hymnendichter, Darschan; Midr. Canticum die Wirksamkeit der Vorträge d) und die Beliebtheit der Hagadae). Im Midr. Koheleth wird die Stelle Kohel. 9, 14, 15 auf den in der Synagoge einen öffentlichen hagadischen Vortrag haltenden Chacham gedeutet f), auch den Darschanim, als den Weisen, die singenden Thurgemanim, als die Thoren gegenübergestellt g). Je lam den uh) sagt: "Ge-

a) s. unten Cap. 22. Vgl. oben S. 70 Ann. e.

b) c. 4 Anfang: מכאן לחכם שיושב ודורש בקהל שמעלה עליו הכתוב ודורש בקהל לגבי מובח
 כאלו הקריב חלב ודום לגבי מובח

e) e. 30 f. 199 d: דהוה קריי ותניי ופייטו ודרשן.

d) f.3b: ברבים וודן ללמדך שכל מי שהוא אומר דברי תורה ברבים למדך שכל מי שהוא וודה שתשרה רוח הקדש עליו בשעה שהזקן יושב : ib. 12d and 23a oben: בשעה שהזקן יושב

e) 13:a: שמר רבי יצחק לשעבר היתה התורה כלל והיו מבקשין לשמוע דבר בכל משנה ודבר משנה ועבשיו שאין התורה כלל היו מבקשין לשמוע דבר בכל משנה ודבר מערה ועבשיו שאין הרוה פרוטה מצויה והיה אדם מתאיה לשמוע דבר משנה והלכה ותלמוד ועכשיו שאין הפרוטה מצויה וביותר שהן לשמוע דבר משנה והלכה ותלמוד ועכשיו שאין הפרוטה מצויה וביותר שהן Abgekürzt תולים מן השעבוד אין מבקשין לשמוע אלא דברי ברכיה (נחמות dasselbe Pesikta XVIII (Jalkut Exolt, f. 78b), Tr. Soferin 16, 4.

דבר אחר עיר קטנה זה בית הכנסה ואנשים בה מעט זה :109b אותה ציבור ובא עליה מלך גדול זה מלך מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא ומבב אותה וכנה עליה מצורים גדולים זה כמנון ועקמון ומצא כה איש מסכן וחכם זה הזקן החכם או החזן שבשעה שהזקן יושב דוורש ועינין אחריו אמן יהי שמו הגדול מבורך אפילו אחריו של שמר גזורות של מאה שנה הקבה מוחל על כל עונותיו

שוב לשמועגערת חכם אלו הדרשנים מאיש שומע שיר כסילים 101a. שי להשמיע את הערכונין שמנביהון קולם בשיר להשמיע את הערבונין שמנביהון קולם בשיר להשמיע את הדרשנים מזעקת מושל בכסילים אלו המתרגמנין הכמים בנחת נשמעין אלו הדרשנים מזעקת מושל בכסילים אלו המתרגמנין אבור Jalk. Kohel. 1866, 1886 mren.

h) Jalkut Nun. § 767 f. 243 c: לבוש בגדים של שבת ושל מועד ונכנס

schmückt mit Sabbat- und Festkleidern geht er hinein, setzt sich in den Staub, um von dem Greise (dem Rabbi) die Worte des Gesetzes zu hören." Ferner a): "In den Synagogen trinken sie durstig die Worte der Thora." Tanchuma b) und Pesikta rabbathic) reden ausdrücklich von dem in der Synagoge nach der Lection vortragenden Lehrer und dem Thurgeman, und der Tractat Soferim d) setzt Erläuterungen und Vorträge voraus, Eldad erzählt, dass beim Stamme Ruben jeden Sabbat Vorträge in hebräischer Sprache gehalten werden e); ein Beweis, dass damals das Predigen eine übliche Sitte war. Die beiden Hagada's: Midr. Prov. f) und Midr. Abchir q) melden das Bestehen hagadischer und halachischer Vorträge, die in der Synagoge und dem Lehrhause gehalten werden. In dem Midrasch vom Ableben Mose's h) hält Josua, nach der Weise der jüngeren Emora's, eine Rede, in der die Hagada bereits mit oratorischer Poesie geschmückt ist. Dass die Vorträge mit der Halacha an-

a) Arueh בילמדנו ואת יהודה מבעד לצמהך שהוא מצמהן לבתי צמת בעמה בילמדנו ואת יהודה בעמאה

b) ארא f. 22 b: יארא לפנין משמיע לפנין ודורש והמתורגמן שהדורש

e) N. 41 f. 64d: ניער משנים לביה הכנסת מיד הוא משכים ניער מיד שומע ביער שומע (Jalkut Ps. f. 92 d].

d) 12, 7. 14, 2. 18, 4. 10, 12.

e) מעמי הקדש (הקדש (החברא מעמי מעמי ברשות והקדש הקדש וכל שבת וכל שבת ברשות החיון הרשות פרסו

למה לא למדת הגדה ולא שנית שבשעה שחכם יושב בא מי שיש בו ודורש .... בא מי שיש בו ודורש .... בא מי שיש בו אמר רבו .... בא מי שיש בו אמר רבי סימון ב-6.14 בהה הקיבה אומר לו בני תלמוד למה לא למדת אמר הקדוש ברוך הוא אימתי אני מתעלה בעולמי בשעה שישראל נאספין לבתי כנסיות ובהי מדרשות ושומעין הגדה מפי חכם אני מתעלה בעולמי לבתי כנסיות ובהי מדרת באו וראו עם זו שיצרתי לי בעולמי כמה הן משבחין ואומר למלאבי השרת באו וראו עם זו שיצרתי לי בעולמי כמה הן משבחין אוהי אותי

ק) Jalkut Exod. f. 111 b: אמר הקיבה אומרים אומרים שילמדו עשה לך קהילות גדולות ודורש לפניהם ברבים הלכות שבת כדי שילמדו מסך דורות הבאים להקהיל קהילות בכל שבת ושבת וליכנס בבתי מדרשות ללמד ולהורות לישראל דברי תורה איסור והיתר עומאן אמרו משה תקן לקן לישראל שיהיו דורשון בעניינו של יום הלכות הפסח בפסח הלכות עצרת הלו השרת הלכות החג בהג

h) f. 25 a (vgl. oben S. 154).

heben und hagadisch schliessen müssen, bezeugt das Alfabeth R. Akibaa), und in Schemoth rabbab) und den Hagada's des Jalkutc) wird das Vortragswesen als etwas bekanntes vorausgesetzt. Hierzu kommt endlich in letzter Instanz die Warnung des R. Nitronai Gaon d), wegen anderer Erläuterungen die Targum-Vorträge nicht zu vernachlässigen, die von R. Saadia Gaon e) angegebene Bestimmung des Sabbat und die Meldung des R. Nathan Cohen f), dass der Exilfürst am Sabbat seiner Amtsernennung, oder an dessen Stelle der Soranische Gaon, eine Rede über den Inhalt des Wochenabschnittes hält.

Was wir bisher von den Juden in Palästina, Syrien und Babel nachgewiesen haben, gilt auch von den jüdischen Gemeinden

a) f. 17b: מעמי בהל להיות יושב בגן עדן ודורש .... דורש להם טעמי יושב בגן עדן ודורש .... הורה חדשה .... וכיון שמניע לאגרה עומד זרובבל .... ואימר יתגדל ויחקדש Vgl. dasselbe Jalkut Jes. § 296, [ganz ähnlich Eliahu sutta c. 20 f. 65 a: ואומר דור אגדה לפני הקיבה ועונין הצדיקים יהא שמו הגדול מבורך.

b) f. 126 b: יושב הורא אומר לפנין
 ib. 154 c: דריך אדם לומר פרקו או אגדהו או מדרשו בשעה שהוא מבקש לאמרם בצבור

c) Jalk. [Ps. 489 f. 131 a: אימר יושב ודורש אומר, ib.] Prov. f. 133 להם: אותו חבר נכנס לבית הכנסת החיל לישב ברבים ודורש להם: Die Synonymik des הוכן אורם או ist in den angeführten Stellen zu beachten.

d) s. oben S. 10.

e) האמונות והדעות 3, 2: האמונות והדעות כשבת ומועדים האומר 3, 2: הארם לפגיעת קצתם את קצתם כי מהיעלת הקדוש קצת הזמן ... ויפנו בני הארם לפגיעת קצתם את קצתם בה על מיני תורתם ויכריוו בהם (d. h. öffentlich darüber reden, vgl. Raschi Exod. 7,1: חנכות דברי תוכחות בבי המכריו ומשמעיע לעם דברי תוכחות (Prediger) ובלעו קורין לו (לנביא) פריד"כר (Predigen übertragen in בולעו קור (Trag 1604).

f) Bei Juchasin f. 123 a: שובת בענין הפרשה של האות ולדרוש וראש ישיבת סורא לפתות ולדרוש וראש ישיבת סורא לפתות ולדרוש וראש ישיבת סורא נותן רשות לראש ושיבת פומבדיתא והם נוהנין כבוד זה לזה עד שפותח ראש ישיבת סורא וההודגמן עומד עליו ומשמיע דבריו לעם וכשדורש דורש באימה וסותם את עיניו ומתעסף בטלית ועד שהוא מכסה פדחתו ולא יהיה בקהל בשעה שהוא דורש פוצה פה ומצפצף ומדבר דכר וכשירגיש באדם שמדבר פותח את עיניו ונופל על הקהל אימה ורעדה וכשהוא גומר מתחיל בכעין אומר ברם צריך את למילה ועומד זקן אחד חכם ורגיל ומשיב כענין בחלי והוא ואומר קדיש ואחר סיום הקריאה פותח הנשיא ודורש "In den Rechtsgutachten der Geonim (bei ואחר סיום הקריאה פותח הנשיא ודורש במורא ודורש לרבים דברי כבושין ואחר סיום הקריאה פותח הנשיא ודורש לרבים דברי כבושין ואחר יואם ירצה נותן רשות לראש ישיבת סורא ודורש לרבים דברי כבושין והתוחה.

in Griechenland und Italien. Für die dortigen Sabbatsvorträge haben wir Zeugnisse aus 3 verschiedenen Jahrhunderten a); namentlich zeugen für das spätere griechische Reich theils die vorhandenen Controvers-Schriften des 5. und 6. Säculums b), theils kaiserliche Edicte. In dem letztgenannten Jahrhundert trat Justinian förmlich gegen die Ausleger der Halacha und der Hagada auf c) und begünstigte die Anhänger der griechischen Versionen, von Bekehrungseifer geleitet. In den letzten Jahrhunderten des Geonäischen Zeitalters sind Jelamdenu und Midr. Ps., höchstwahrscheinlich, in Italien geschrieben worden, welches Land in steter Verbindung mit Palästina stand, und woselbst die ersten Erläuterer und poetischen Bearbeiter der Hagada, zum Behuf des Gottes-

a) Pesachim 53 b: ררש תורום איש רומי. Dieser Mann lebte in Rom, einige Generationen vor Hillel (s. Berachoth 19a, Pesachim 53 a, Beza 23 a); Schemoth rabba 146 a: ... מעשה ברבן נמליאל ... שהלכו לרומי ודרשו שם היה Die Stellen aus Philo und der Apostelgeschichte s. oben S. 335 u. f. R. Matthia ben Charasch war Vorsteher der Schule zu Rom (Meila 17a, Sanbedrin 32 b).

b) Disputationen christlicher Gelehrten mit Aquila in Alexandrien (circa 414), mit Theodosius (vielleicht in Constpl.) im 6. Jahrh., s. bei Wolf bibl. Th. 2 p. 1002, — wenn letztere nicht erdichtet ist, vgl. Eisenmenger Th. 1 S. 122—126.

c) Nov. 146 [vgl. Zeitung des Judenth. 1841 No. 10]. Necessarium quidem erat Hebraeos sacros audientes libros non solis literis adhaerere, sed ad reconditas eis prophetias respicere, per quas magnum deum et salvatorem generis humani J. Chr. adnuncient. Sed etiam si insensatis semet ipsos interpretationibus tradentes a recta usque nunc aberraverunt gloria etc. Sancimus igitur licentiam esse volentibus Hebraeis per synagogas suas .... per graecam vocem sacros libros legere convenientibus .... neque fiduciam esse his, qui apud eos sunt expositoribus, (vgl. [λογωίτατοι et εξηγηταί νόμων (Jos. Arch. 17, 6, 2) und] εξηγητάς bei Eusebius, s. Vitringa de synag. p. 725) solam hebraicam tradentibus etc. Eam vero quae ab eis dicitur secunda editio την λεγομένην δευτέρωσις - interdicinus omnino utpote sacris non conjuncta libris etc. Neque licentiam habebunt hi, qui ab eis majores omnibus αργιφερεχίται aut presbyteri forsitan vel magistri appellantur . . . . hoc (sc. graecae vocis lectiones) prohibere etc. Vgl. oben S. 10. [Die hier genannte devreous; scheint die Hagada zu sein, vgl. Euseb. demonstr. evang. l. 6 c, 18, wo er die Quelle hagadischer Zuthaten des Josephus zur Geschichte 'lovδαικάς δευτερώσεις nennt. Daher irrt Gesenius (Gesch. der Hebr. Spr. S. 80), wenn er aus dieser Novelle folgern will, dass eine griechische Uebersetzung der "Mischna" vorhanden gewesen.]

dienstes, aufgetreten sind a): hinlängliche Zeichen, dass dort hagadische Vorträge gebräuchlich waren. Von den Gemeinden in Spanien und Frankreich b) liesse sich vielleicht das Gleiche aussagen, wenn die sehr dürftigen Nachrichten, die sich aus jener Zeit erhalten haben, mehr als Vermuthung erlaubten.

Wir kehren nunmehr zu den Urwohnsitzen der Juden in Asien zurück. Dort lebte seit hohem Alterthume die religiöse Redefreiheit c) ein kräftiges Leben. So sagt heut Niemand Fürsten und Völkern die Wahrheit, als es die Propheten gethan, und Wenige lieben, wie jene, so feurig und sich selbst verleugnend ihr Vaterland. Sie wollten die Herrschaft ihres Volkes, aber zugleich des Rechtes und der Tugend; sie traten für die Befestigung, aber auch für den Fortschritt des Glaubens auf: also auch die Hagadisten. Der ewige Pol, um den sich ihre Vorträge drehen, ist der glänzende Sieg der Juden und des Judenthums über die Leiden und Widerwärtigkeiten und über das Böse auf Erden. Die Hagada, die der Gemeinde den Himmel näher bringen, und den Menschen wiederum zum Himmel emporheben soll, tritt in diesem Berufe einerseits als Gottes Verherrlichung d), andererseits als Israels Trost auf e). Darum sind religiöse Wahrheiten, Sittenlehren, Unterhaltungen über gerechte Vergeltung, Einschärfung der die Nationalität beurkundenden Gesetze, Schilderungen der vormaligen und dereinstigen Grösse Israels, Scenen und Sagen aus der jüdischen Geschichte, Parallelen der göttlichen und der israelitischen Institutionen, Lobpreisungen des heiligen Landes, aufrichtende Erzählungen und Trost aller Art, der Vorträge wichtigster Inhalt. Bei aller Ent-

a) R. Elasar Kalir und R. Meschullam, der auch die Aboth commentirte. Ein Mehreres im folgenden Capitel.

b) s. weiter unten.

c) מכהן יודבר מעביא stellt Jeremia (18, 18) einander gegenüber [vgl. Ezech. 7, 26].

d) Sifri עקב (Col. 149: אימר מי שאמר בעוכך מעומת אומרים רצור דרוביו העולם למוד הגדה שמתוך כך את מכיר את הק״בה ומדבק בדרכיו והיה ההגדות שמו הגדול בהן (s. die Erläuterung des Eliahu e. 2 f. 31 b; אלו ההגדות שמו הגדול בהן צל. אלו ההגדות שעולות ה׳ ... אלו ל. 32 f. 20 b שולות ה׳ ... אלו ל. 32 f. 20 b שולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער צל. אלו ל. 35 f. בווער מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. 20 b שולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו אלו אלו מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו מעולות ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו ה׳ ... בווער שמו ה׳ ... אלו ל. 35 f. בווער שמו ה׳ ... אלו ה׳ .

e) s. oben S. 358 Anmerk. e.

haltung von der Geheimlehre, selbst bei der Vorsicht, die besonnene Männer in ihren Predigten beobachteten und empfahlen a), gestattete man sich doch, nach der Weise des Morgenlandes, starke Versinnlichungen des göttlichen Wesens und Waltens. Um eine schlafende Gemeinde zu ermuntern, verschmähete man selbst colossale Uebertreibungen nicht b); vieles andere aber, worüber moderne Idioten Zetergeschrei oder Gelächter erheben, war Scherz c) und Ironie d), augenblicklicher Bedarf und Extase e), oder Hyperbel f). Ueberhaupt war oft mehr die Wirkung für den Moment als der Gebrauch für die Nachwelt Bestimmung des Derusch, [dessen einzelne Theile als vorbereitende Einkleidungen für einen beabsichtigten Hauptgedanken anzusehen sind] g); folglich kann nur

a) j. Sabb. c. 3 § 1 f. 12 b, Cholin 15 a, [Menachoth 40 a], R. Gerschom bei Raschi zu Kidduschin 39 a; vgl. j. Pesachim 5, 3 über Hagada-fähige Schüler, s. oben S. 172.

b) Beresch. rab. 64 c, Midr. Cant. 12 d, 23 a, Midr. Esther 118 d, Tanchuma 40 d (s. Mechiltha 17 b); vgl. R. Salomo ben Addereth zu Berachoth 54 b מאמר השכלן f. 17 b].

c) Sabb. 30 b, Pesachim 117 a, Sebachim 62 b.

d) Nedarim 49b unten, Sanhedrin 38b ענבותון.

<sup>(</sup>vgl. Mischna Nedarim c. 3, R. Asaria de' Rossi l. l. 69b, 87ab, 88a). Die Citationen von Engeln und Dämonen bezeichnen Schriften (s. 69b אמר לא שבבבל 173) oder Antoritäten (s. [Kidduschin 72a במרטום שבבבל השרה המרות הלמירי רובמים שבבבל הלאבי השרה (בוומים למלאכי השרה 173 אמר לי מלאך המות Berachoth 51a אמר לי מלאך המות לי מלאך המות 10a אמר לי מלאך המות (vgl. Erubin 43a unten] Jebamoth 122 a אמר לי יניהן שידא (vgl. Erubin 43a unten] Jebamoth 122 a שמר לי יניהן שידא 122 a שמר לי יניהן שידא 124 שידא 125 אמר לי מלאן המות 125 שמר לי יניהן שידא 126 שידא 134 שיד (vgl. Erubin 43a unten] אמר לי יניהן שידא 125 שמר לי יניהן שידא 126 שידא 126 שידא 135 שמר לי יניהן שידא 126 שידא 126 שידא 135 שמר לי יניהן שידא 136 שמר לי יניהן שידא 126 שידא 126 שידא 136 שמר לי עלאר מוניהן שידא 126 שידא 126 שמר לי מלאר מוניה 136 שמר לי מלאר מוניה 126 שמר לי מלאר מוניה 136 שמר מונ

g) Vgl. oben S. 62 und R. Asaria I, I. c. 15 f. 78a unten: (הקצת מהן) אחרי הגיע הדרשן על ידם לתכליתו הניצה כאמור לא יזכרו ולא יפקדו להביא אחרי הגיע הדרשן על ידם לתכליתו הניצה כאמר השכל] (מהן ראיה על מעשים שנהיו ואמהת דברים רחוקים מן השכל 19a: למשל בהביאם דבר למשל 19a:

die Einsicht in den Umständen und Ideen jener Zeiten und die Anerkennung des Gedankens dem Midrasch Gerechtigkeit gewähren.

Die Vorträge, zumal in der früheren Zeit, bestanden oft nur aus der schlichten Ausführung einiger Stellen der Schrift und des Sirach a); die Werke des Midrasch und der Halacha sind voll von Hagada's dieser Art. Oder man knüpfte an eine allgemeine Betrachtung eine besondere Auslegung und schloss mit einem Segensspruche. Mehrere auf solche Weise mit einander verbundene oder nur aufeinander folgende Lehren machten die Rede aus. Zuweilen wurde der biblische Text in einer freien Uebersetzung vorgetragen, auf die Umstände der Gegenwart angewendet und gleichsam geändert b). Einen Hauptschmuck der Rede bildeten Sentenzen [bb)], Sprichwörter, Gleichnisse, Parabeln und Erzählungen; hierzu boten entweder die Hagada- und Fabel-Sammlungen die Mittel dar, oder der Vortragende theilte Ueberliefertes oder eigene Erzeugnisse mit, Jedoch war es ihm zur Pflicht gemacht, angenehm zu reden c) und in seinem Gegenstande vollkommen Bescheid zu wissen d), denn die Hagada sollte anziehen und aufheitern e). Als besondere Fertigkeiten galten Parallelismen in der Sentenz, Antithesen f), Kürze

a) Mischna Taanith 2, 1, Chagiga 3a, Sanhedrin 100b. Vgl. oben S. 106

b) j. Biccurim 3, 3. j. Sanhedrin 2 Ende. Bereschith rabba 89 b. Die Parallelstelle Megilla 18 a hat ausdrücklich ברכש. Vgl. oben S. 77.

<sup>[</sup>bb) Vgl. Baba mezia 33 b oben mit Aboth c. 4.]

c) Midr. Cant. 27 a, Schemoth rabba 156 a.

d) כבר באנדה, j. Taanith 2, 2. מבר בהנדה, Tr. Soferim 16, 7. Vgl. Schemoth rabba c. 40 Anf. f. 154 cd.

e) Sifri Col. 225, Mechiltha (בשלח 18 כ תשובחות משובחות משובחות משובחות מושך לכו של אדם)] 20a (באוני כל אדם)], j. Horajoth gegen Ende, Sabb. 87a, Chagiga 14a, Sota 40a, Baba bathra 10a, 145 b, Midr. Koheleth 88b, Pesikta rabbathi 37b [Midr. Cant. 37b].

<sup>/)</sup> Merkwürdig ist die, zwischen hagadischer Anwendung und sprachlicher Wortform bei dergleichen Antithesen zuweilen wahrgenommene, Verwandtschaft, z. B. Auslegungen von der Art אינן רויך וקצר בירך וקצר בירך וקצר בירך וקצר עד Bar Kappara (nach der jüngern Hagada von R. Elasar hakappar), finden sieh zu den Wörtern γρ. (Pesikta XXIV in Jalkut Deut, 269 e oben, Pesikta rabbathi 54 d oben), מבר (Pesikta rabb. 19 c), אינר (Tanchuma 37 a Mitte). Vgl. שינר (Tana debe Eliahu c. 20 Ende).

des Ausdrucks, Gebrauch seltener Worte a), - was bereits in den Prophetenschulen stattgefunden. Ein sehr beliebter oratorischer Modus war die Anknüpfung des Textes oder einer Parascha des Gesetzes an eine nicht-pentateuchische Stelle [aa)], dergestalt, dass das Ganze zu einem verständigen Thema verarbeitet wurde; dies hiess אורה b). Den Eingangs-Text nannte man הרוה c), die Rede eröffnen המש d), und den Uebergang zu dem Anknüpfungs-Verse bilden die Formeln: הרא (abgekürzt הכתוב (abgekürzt הרא e), הרא (abgekürzt הה"ך) oder בתיב f); in der jüngern Hagada: (וְשֵ"ה) [oder] ידו הוא שנאמר על ידי mit dem Zusatze: ברוח הקרש g). Diese Ausführung des pentateuchischen Verses durch einen nicht-pentateuchischen ist übrigens erst in den Hagada's der nachtalmudischen Epoche gewöhnlich; in den älteren wird entweder blos die Sache durch einen fremdartigen Vers in den Text eingeleitet h), oder überhaupt nur eine Lehre vorgetragen und dieselbe nachher durch eine Bibelstelle begründet, wobei ausser mehreren gewöhnlichen Formeln i), vorzugsweise der, am häufigsten

a) Cholin 60 b; s. R. Moses haddarschan bei Aruch ארנדקר.

<sup>[</sup>aa] Midr. Esther f. 122a אחר אחר אול לחד אהא הכריה בריה בריה ברי אחא אול לחד אהר ואשכח בריי ופתח הסדר הדין פחוקא ראש הסדר ופתח [aa]

b) j. Chagiga c. 2 Anf., Vajikra rabba 182 d unten, Midr. Cant. 11 b. Ein darin Bewanderter (מְרְרָוּמְ) wird entgegengesetzt dem in alle Variationen des einzelnen Textes Eindringenden (בורוא). [Die Benennungen (Fürst Perlenschnüre S. 111) sind dem Perlenhandel entlehnt; zusammenreihen — durchbohren.]

c) Midr. Cant. 4d, Schemoth rabb. c. 39 (vgl. oben S. 207, 270).

d) s. Megilla 10b, Maccoth 10b, Aboth R. Nathan c. 6; vgl. oben S. 184, 188, 189, 191, 206, 232, 242, 246, 255, 260, 268.

e) Sifra אַפונין Col. 90. Sifri אורודן Anfang. [49 Middoth (Jalk. Gen. 16a).] Vgl. oben S. 184, 191, 205, 242, 268, 278, 286.

f) s. oben S. 1-4, 191, 228, 268.

g) s. oben S. 187, 188, 191, 255, 260, 266, 276, 278, 326.

h) [Maccott I. I.] Megilla 10 b, 11a. Vollständig heisst es Mechiltha 20 c: המקרא הזה רשום ומפורש על ידי איוב שנאמר.

in der ältesten Hagada übliche Ausdruck מלין מפורש בקבלה a), besondere Aufmerksamkeit verdient. Die Uebergänge und Variationen des Textes, שימין oder מדות genannt b), verliehen dem Vortrage lebhafteres Colorit; es war dabei oft auf Ueberraschung abgesehen, indem man den Zuhörer plötzlich aus dem Text in ein fremdes Gebiet entführte, dessen Nähe und Heimathlichkeit, durch die Kunst des Redners bewirkt, dann doppelt ergötzte. Reich an Beispielen solcher kunstreichen Anknüpfungen sind Bereschith rabba, Vajikra rabba, Pesikta Jelamdenu, Tanchuma, Midrasch Canticum, Debarim rabba, Debarim sutta. Die Sammler der Hagada c) trieben das Ueberraschungs-System noch weiter; sie ordneten die Reihefolge der Variationen so, dass erst die letzte auf den Inhalt des Buches zurückkommt. Als Darlegung scharfsinnigen Witzes galt auch die Auslegung eines Verses je nach seinen Sätzen, so dass die Summe der Sätze - meist drei - auf eine gleiche Anzahl zusammengehöriger Wahrheiten angewendet wurde, wobei die Anführung des Bibelverses auf die Sentenz folgte d). Ueberhaupt war in Sentenzen und hagadischen Resultaten die Zusammenfassung nach Zahlen sehr beliebt und uralt e).

<sup>[</sup>oder אמר אמר, (Mischna Succa 2, Baba kama 99 b), היאך מה דאת אמר (Beresch. rab. 18d)], על .... נפורש (J. Berach. l. l.), שיל .... מפורש על ידי ... מפורש ב (Seder olam e. 21, ידי ... מפורש ב על ידי ... (Mischna Tamid 3, 7, Middoth 4, 2, Schekalim 1, 5, Mechiltha 20 c, Berachoth 31a, Tanchuma 11d), ... פירש ב ... (J. Berachoth c. 4 § 1).

a) z. B. Sifri Col. 64, s. mehrere Stellen oben S. 46, 120. Eine Abkürzung hiervon ist בקבלה (Sifri I. I., [j. Pesach. 5, 6], Midr. Ps. 122), vollständiger: בקבלה ביר ייר ייר (Sifra Col. 94); vgl. die Formel aus Mechiltha in der vorherg. Anmerk. h. Einual kommt בקבלה הוא אומר (Mischna Taanith 2, 1),

b)j. Berachoth c. 9 § 1 f. 34a, Vajikra rabba 167a, Midr. Ruth 46 e, Jelamdonu bei Jalk. Num. 253 e Mitte.

c) z. B. Midr. Cant., Pesikta rabb., Midr. Ps.

d) Mit der Formel: אָרֶלְשְׁתוּן בפַּפוּסְן אָרָן, z. B. j. Berachoth c. 7 f. 30a, j. Taanith 2, 1, 3, 3, 4, 2, j. Megilla 3, 6, j. Sanhedrin 1, 2, 10, 2. Vajikra rabba 184 b.

e) s. Prov. 30, 15, 18, 21, 24, 28, Sirach 25, 1, 3, 9, 26, 5, 25, 50, 27. Sifri באַרנין Col. 222, Pesachim 112a bis 113b, Gittin 70a, Aboth R. Nathan c, 31 bis 40, Beresch, rabb. 32d unt, Vajikra rabba 192a, 193a, 194b, 199 c, Halachoth gedoloth f. 141 cd, 143 bd, 144 ab und sonst; vgl. oben S. 96, 97, 113 u. ff., 287, 297, 298.

Aber einen eigenen Kunstbestandtheil des hagadischen Vortrages bildete die Halacha. Schon von R. Meir wird berichtet, er habe seine Vorträge aus Gleichnissen, Hagada und Halacha zusammengesetzt a). Von einem halachischen Vortrage, welchem Hagada als Würze beigemischt wurde, giebt R. Tanchum ein Beispiel, der auf eine halachische Anfrage zuerst hagadisch antwortet, und auf das Thema alsdann mit den Worten zurückkommt: "Was die Sache, die ich von euch gefragt worden, betrifft" b) . . . . In den Scheelthoth c) erfolgt bisweilen eine halachische Antwort von wenigen Reihen, nach einer anderthalb Spalten starken Abschweifung in das Gebiet der Hagada. Je zugänglicher allmählich die Halacha's wurden, je mehr der Unterricht darin sich auf bestimmte Festzeiten concentrirte, desto ausgedehnter musste das Gebiet der von je her beliebteren und stets neuen Hagada werden. Da wurde der entgegengesetzte Brauch herrschend: Man brachte Halacha in der Hagada an d), und leitete endlich die hagadischen Reden durch eine kurze Belehrung über eine gesetzliche Vorschrift ein, wobei man so zu Werke ging, dass die Ausführung der Halacha auf den Text des hagadischen Vortrags, d. i. auf die übliche Sabbat- oder Festtags-Lection (Parascha und Haftara) führte. Daher die Formeln ממה שקרינו בענין פומה שכחוב בענין e), ממה שכחוב שכחוב שקרינו מים f) und — in Bezug auf die Haftara — ממה שהשלים (שקראו) בנביא g), wenn nach durchgeführter Halacha der Grundtext wieder erscheint, lacha beginnt mit dem Worte הלכה h) oder der altüblichen An-

a) Sanhedrin 38b.

b) Sabbath 30b.

c) N. 1 f. 2a bis ib. d, N. 166 f. 45 be, vgl. N. 145 f. 42 c.

d) s. Bereschith rabba 5d. Vgl. Alfabeth R. Akiba l. l. (s. oben S. 360). Hagada nach der Halacha auch Scheelthoth N. 163 f. 44cd.

e) Tanchuma 2b, 4d, 5d, 7a, 10b, 12c, 14b, 27d, 37d, 49d, 50c, 58d, 60bd, 61d, 63b, 64a, 65c, 74c, 75ad, 76ac; Jelamdenu (Jalkut Num. 224b, Deut. 258c, 264a); Pesik'a rabbathi 2b, 6c, 10a, 12b, 13a, 18b, 22bc, 34b, 45c, 51a, 63d, 64a, 67c, 69b, 73d; Debarim rabba 285c, 286c, 287bd, 288b, 289ac, 291bd, 294ac, 295b, 296ac, 298ac, 299b, 300ac, 301b; Bamidbar rabba 264b, 266b, 283d. Tanchuma 61c oben fehlt

f) Pesikta VII (Jalkut Num. 251 b), Pesikta rabbathi 53 c.

g) Pesikta rabb. 1a, 5c, 8d, 11a, 15d, 20d, 56d, 66bc, 71a.

h) In Debarim rabba und Bamidbar rabba In dem compilirenden Sche-

frage-Formel ילמדנו רבינן a), [wie denn schon die alten Methurgeman in ihren Erläuterungen oft fragend auftraten aa)]. halachische Exordium erscheint bisweilen als blos rednerischer Zierrath, da es bekannte Sachen in Frage stellt b); ein Beweis, dass nicht die Beantwortung der Frage überhaupt, sondern die Zurückführung der Halacha auf den Pentateuch die eigentliche Aufgabe war. Daher der Ausdruck: "Nun haben wir es aus der Mischna, aber woher aus der Schrift c)?". Unvollständige halachische Ausführungen sind selten d). Dieser den Alten unbekannte rhetorische Gebrauch der Halacha - in welchem ebenfalls durch Zurückführung fern liegender Thema's auf den Bibeltext, die Meisterschaft gezeigt ward - findet sich zuerst in der Pesikta VII e); an der Tagesordnung aber ist er in Jelamdenu (Tanchuma), Pesikta rabathi, Debarim rabba, Bamidbar rabba. Der Inhalt der Halacha's betrifft meist die Sabbat- und Festfeier, den Synagogenritus und Segensprechungen, seltener theologische, moralische oder juridische Sachen. Die Wendungen in der Frage stimmen zum Theil mit den Ausdrücken der Tosefta f), meist aber mit der in dieser Beziehung üblichen Sprache in den Werken des Geonäischen Zeitalters und der Geonim überein q). Uebrigens hatten die selbstständigen ha-

moth rabba fehlt diese Introductions-Formel (132c הלבנה, 139c unten: שנו רבותונו הקורא את שכוע).

a) Pesachim 103 a [48b], Jebamoth 76 a, Gittin 66b, 81 a [89b], Baba bathra [36b, 46b, 152b, 155b], 127 a, [Sab. 123 a], Sanhedrin 8a, 24b, Schebuoth 46a; Scheelth. 42c; [aramäisch: אַרָנוּט פַררַס) יליף פררַס) וליף 16c)].

<sup>· [</sup>aa] s. oben S. 351 Anm. cc.]

b) z. B. Tanchama 11b (ההורג את השכנה להוכן בשנגה להוכן, 21b (ההורג את השם באותיותיו), 32e (שטן לכמה נמול).

c) מכין (התורה) המקרא מנין Tanchuma 3c [auch bei Jalk. Joel 536 f. 78c, Ps. 737 f. 103d; Jelandenu bei Jalk. Deut. 793 f. 258b].

d) Tanchuma 34ab (vgl. Pesikta rabb. 13a), 40 d.

e) s. oben S. 206.

f) Tosefta Berachoth c. 4, vgl. Mechiltha 13a.

g) שנו חכמים האו בה häufig in den Scheelthoth (N. 64, 66, 121, 163, 167, vgl. בירשן חכמים \$ 99, 5cherira G. bei Alaschkar No. 68 f. 123 b], Tanchuna (s. oben S. 246) [Tanchuna—235) del.], Tana debe Eliahu (s. oben S. 121), auch bei R. Jehudai Gaon (Abudraham f. 103 b) [ברוכן 5 c, 12 c]; vgl. אמריר ליה (Abudraham f. 103 b)

lachischen Vorträge auch eine bestimmte systematische Forma),

Es gab eigene Schlussreden, mit welchen nach geendigtem Vortrage, die Versammlung entlassen wurde b). Meist nahm man eine Wendung zum Lobe Gottes, oder endigte mit einem Gebetc), welches allmählich zu einer feststehenden Formel ward d). Seitdem schloss man den Vortrag in der Regel mit messianischen Verheissungen, und in diesem Sinne lauten die Ausgänge der meisten Abschnitte in den Schriften der Auslegungs-Hagada e).

Da die öffentlichen Vorträge, die hagadischen insbesondere, zur Erbauung und Belehrung des Volkes aus allen Classen bestimmt waren, daher auch Sprichwörter, Gleichnisse, Fabeln und Geschichten in ihnen eine grosse Rolle spielten: so kann hieraus allein gefolgert werden, dass das Volk die Reden in der ihm verständlichen Sprache

in den Scheelth., und die Anfragen bei Arnch דלרן 1, Kol bo N. 5 Anf., f. 153e, 154a לקומי הפרדם 8d u. Hai Gaon bei Alaschkar 105a. מבים (Mesch. b. Kalonymus bei Alaschkar 113 f. 170b) כך אנן שונין Gaon bei Aruch בכל 1; שו"ת מהר"ם) כך שנו רבותינו 912, wahrsch. R. Jehuda Cohen), ארחות חיים bei ר' יהודאי גאון אנדת בראשית f. 7a; כך אנן לקוטי הפרדם) כך אמרו חכמים ;(No. 487 f. 93a) אומרים (Hai G. bei אומרים בר אמרו הנאונים (f. 75a) ראיבו 8, 10 and הנהיים חויים s ס' ר' עמרם (f. 75a) (R. Zemach אומרים רבותינו ; bei Mordechai Kethub. c. 9 § 225) אומרים רבותינו Gaon in כך קבלו חכמים (Raschi Josna 17, 5); כך אמרו רבותינו (אלדר (Maimoniot ס' המכריע המלבים (Chananja Gaon כך אנו נוהגין (פּ, 76 fin.); כך המכריע (Hai G. bei השובה משובה (Hai G. bei השובה משובה (אינו רואים) von R. Saadia Gaon s. שוית מורחי bei שוית מורחי f. 63a Aruch שיית ל. Zemach G. in אלשקר 7, 4; אלשקר bei אלשקר 2 f. 7a Hai bei Aruch תמים דעים םי ב 101, אלאשקר 119 Amram G. ib. No. 140 R. Paltoi G. ים רנ"מה) כך הראוני (5,5 שערי צרק in ר' נחשון) הכין חזינן (68a המכריע bei בך דעתי נומה 928) oder כך דעתי נומה (oft bei R. Jehuda Cohen I. I. u. Alaschkar 69a, ראכ"ן No. 99 Raschi מה"רם 660, Alfasi) בך ראיתו Raschi (ו(פי זקן אהרן).]

a) In jeder Scheeltha des R. Acha ist ein Abschnitt ברם צריך (welches, laut R. Nathan Cohen bei Juchasin 123a, eine Vortrags-Formel ist), dessen Schlussperiode mit אָם תַּפָּאָ לְנְמֵר oder מָּאָ מִרְמָנָאָ anhebt.

b) אפטרה s. Bereseh. rabb. 66 d, 78 c, vgl. Midr. Cant. 15 b oben.

c) Ein Beispiel ist J. Berachoth c. 4 f. 19b: בלבנו בלבנו ביתר באון .... ביתר באון ביתר באוריה דיימר באר לעשות חשובה ביי ר' יודן בי רבי ישמעאל קבע ליה לאמוריה דיימר באר כעשות השובה.

d) vgl. oben S, 348 und unten S. 385 über Kadisch.

e) s. oben S. 192, 202, 206, 245, 246, 263, 269, 281; daher bei Abudraham f. 45 לרבר בסוף הדרשה בפסוקי נאולה וקרושה (ובא לציון)

hörte, auch hätten unverstandene Vorträge keinen Zulauf und keine Wirkung haben können a). Demnach wurden in Palästina, Syrien, Babel die Vorträge in aramäischer Sprache gehalten; daher, wo es nöthig war, die Institutionen der Emora's. Wir besitzen noch einen grossen hagadischen Vorrath in seiner ursprünglichen aramäischen Gestalt, und in der Sprache, welcher die Gemara's und die Targumim angehören. Haben die Juden späterhin in Persien persisch gesprochen, so ist ihnen gewiss der Vortrag in dieser Sprache gehalten oder übersetzt worden. Nur gesetzliche Erläuterungen, vielleicht blos gewisse aus der Mischna stammende Kunstausdrücke wurden zuweilen hebräisch vorgetragen b). vielen griechischen und lateinischen Wörter in der ältern und mittlern Hagada gehören theils der hebräischen und der aramäischen Sprache an, die sie in sich aufgenommen hat, theils den sich seltener und fremder Ausdrücke bedienenden Hagadisten, theils auch den späteren Sammlern in Süd-Europa. An den griechischen Orten Asiens, Afrikas und Europas sprachen und schrieben die Juden griechisch und hörten in dieser Sprache auch die Sabbatsvorträge c); in Rom ohne Zweifel in der lateinischen Sprache [cc)], in der französischen in Gallien d). Was wir an hebräisch abgefasster Hagada besitzen, besteht 1) aus Stücken, die anderartigen Schriften (Sittenbüchern, Gnomologien, Geschichtssammlungen, wissenschaftlichen

a) s. oben S. 7 etc., 105. Vergl. R. Tam in אין הישר הושר ביו ביו 144 f. 17b u.] א 183 (womit zu vergleichen Ascheri: Joma Ende, dass Unwissende zu dem Vortrage des Piska (vgl. Nedarin 23b) kamen]: בשנום עמי הארץ Dass die Juden zu Anfang des 5. Jahrhunderts längst kein hebräisch mehr sprachen, sondern die jedesmalige Landessprache, bezengt auch Theodoret (s. de Rossi de caussis neglectae etc. p. 11).

b) j. Megilla [2, 4 f.] 11 a, Pesachim 42 a.

c) Vgl. Philo (s. oben S. 345), Apostelgesch, 14, 1. 17, 12. 18, 4. 1. Cor. 1, 23.

<sup>[</sup>cc] א רְכֵּמִי לֹקְרֶב j. Meg. 1 erklärt R. Asaria de Rossi (l. l. f. 176a), dass die lateinische Sprache die passendste für öffentliche Vorträge sei.]

d) Basnage (hist, des juifs Th. 9 p. 90) sagt von der Regierung[szeit] Ludwigs des Frommen; On aimoit mieux aller entendre les sermons des rabbius que ceux des curez et des moines; seinem Gewährsmanne Agobard [de insolentia jud. p. 62 u. 64 ep. ed. Nibrid. p. 102] trane ich indessen nicht viel.

Boraitha's u. s. w.) entnommen sind; 2) aus Auslegungen der älteren, hebräisch redenden und schreibenden Weisen; 3) aus wirklich Vorgetragenem, aber in der Gestalt, wie es der Darschan Freunden und Schülern mitgetheilt hatte. Uebersetzung aber ist alles, was sich als öffentlicher Vortrag selbst kundgibt. Manche Lehrer, die aus Asien a), Alexandrien b), Rom c), Gallien d), Carthago e), Arabien f) gebürtig waren, haben in dem Lehrhause hebräisch und bei öffentlichen Gelegenheiten mittelst des Emora vorgetragen; — vorausgesetzt, dass sie nicht vor ihren Landesgenossen sprachen und des Aramäischen unkundig gewesen. Ein grosser Theil endlich der hebräischen Hagada, der jüngern namentlich, ist entweder Schriftstellerei und Arbeit der Sammler oder Uebersetzung aus der lebenden Sprache des mündlichen Vortrages.

Ursprünglich war jede Erläuterung des Midrasch, selbstständige Werke ausgenommen, ein Gesprochenes; überall finden wir Discussion, Unterhaltung, Unterricht und Vortrag. Bevor die Hagada aufgeschrieben worden, war sie eine geredete und gehörte Lehre. Zum Aufschreiben aber hatte man schon früh der Veranlassungen mehrere. Die erste gaben unstreitig die Schreiber, die sich theils masorethische Regeln, theils hagadische Auslegungen g) am Rande [gg)] anmerkten; ferner die Targumim, welche für den Ge-

a) שכוראל קפוטקא, j. Therumoth 5, 1. שכואל קפוטקא, Cholin f. 27 b; ווגאן und יעקב waren aus Adiabene].

b) יוחנן הסנדלר, s. j. Chagiga 3, 1.

e) הודום איש רומי Midr. Cant. 37 b, רודום איש רומי Midr. Ps. 20 b, j. Moëd katon 3, 1 (vgl. oben S. 345, 361).

d) מנחם איש גליא (Tosefta Erubin c. 8, [j. Berach. 4 f. 20 b], Vajikra rabba 174 d [27 f. 197 d], vgl. בעליא לאספטיא Jebam. 63 a, [Tanch. f. 11 b], Midr. Ps. f. 17 d, s. auch Rosch haschana 26 a) [Kethub. 60 a].

e) יצחק רמן קרטיננין Berach. 29 a, בא קרתיננאה j. Sanhedrin 7, 5.

f) מלוך ערבאה, Cholin 49a [vgl. Μάλιγος ὁ "Αραψ Jos. arch. 13, 5 init; 14, 5 init, und 6 jud. 1, 22, 3. Arabische Juden s. Mischna Sabb.; j. Taanith c. 1 f. 5a].

g) Was z. B. R. Meir, der ein Schreiber war (Erubin 13a, Megilla 18b, Gittin 67a, Midr. Koheleth 89b), that (s. oben S. 182).

<sup>[</sup>gg) Nie ward im Texte geändert, daher אל תכהוב, nieht אל תכהוב ef. oben S. 337 Anm. d, also gegen Tychsen tentamen p. 344 und für Otho lex. rabb. s. v. lex. p.]

brauch von Privatpersonen, Uebersetzern und Schullehrern aufgeschrieben wurden a). Manche Schüler schrieben sich, zu etwaigem Gebrauche die Segensprüche auf und merkten sich wohl auch zugleich dabei die gehörte Hagada an, obwohl die Gesetzlehrer nicht damit zufrieden waren b). Dass es in der talmudischen Periode schon hagadische Schriften und Sammlungen gegeben, ist aus dem Obigen bekannt c); der gleichen sind wohl zuerst von Zuhörern der Redner ausgegangen d), Jedoch legten die Lehrer selber Sammlungen an e), oder merkten sich Hagada's in ihren Schreibtafeln f), wie R. Josna ben Levi q). Ja man bedauerte schon zu Anfang der talmudischen Epoche den Verlust geschriebener Midrasch-Ueberlieferungen von grossem Umfange h). Die umfassenderen Sammlungen gehören dem Geonäischen Zeitalter; ihr Inhalt ist aus älteren Werken, in welche die hagadischen Vorträge niedergelegt worden, geflossen, oder solchen nachgearbeitet, auch wohl für Vortragende als Musterschrift angefertigt. Wir besitzen daher in vielen

a) Luzzato אוהב בא Vorrede S. VII bis X) behauptet, erst nach der Redaction des Tahund sei das Targum aufgeschrieben worden. S. aber oben S. 9, 65, 66, 86 [Megilla 18a Mitte בחבה תרגום und j. Megilla 4, 1: עמואל בר רב יצחק עאל לכנישהא חמא חד ספר מושט תרגומא מן גו ר. ישמואל בר רב יצחק עאל לכנישהא חמא חד ספר מושט תרגומא מן גו

b) j. Sabbath 16, 1, j. Maaseroth 3 gegen Ende.

c) s. S. 110, 135, 136, 182. Vgl. die folgenden Anmerkungen d bis h. Auch Hieronymus hat grosse Mischna's und Hagada's gesehen, vgl. Trigland de secta Karaeorum p. 259.

d) s. Cholin 60 b. Nachschreiben auf der Stelle war bei öffentlichen Vorträgen nicht Sitte und wegen der Heiligkeit des Ortes und des Tages meist unmöglich.

e) Sanhedrin f. 57b: ברי רב הספר אנרתא בכי Cyl. oben S. 95, 112 (iber מרום und מרות ר' נתן und מרות הר' נתן מחרים.

f) פּזְינַקְם,  $\pi i r \alpha \xi$ ; [j. Sabb. 1, 3 f. 5a, wie man auch Halacha's notirte, j. Maaseroth c. 2  $\S$  3, j. Kilajim 1, 1 Ende].

g) s. Sabbath 156a. Dass diese Hagada dem Sammler des Tahnud sehon in überarbeiteter Recension vorgelegen habe, beweist *Rapoport* sehr scharfsinnig in seinem noch ungedruckten אגרה. אגרה.

h) [z. B. über die Genealogien der Chronik] Pesachim 62b: אמר רב מיןם אמר מר ווטרא שנגנו ספר יוחסין תשש כוחן של חכמים וכהה מאור עיניהם אמר מר ווטרא שנגנו ספר יוחסין תשש כוחן של אצל מעינו ארבע מאה נמלי דררשה  $Vgl.~j.~Sanhedrin~e.~10~\S~1~Ende über הימים אינים.$ 

Fällen mehr die Materialien der Rede als die Rede selber; aber jede Ansarbeitung der Art in Vajikra rabba, Pesikta, Tanchuma, Midr. Thren, u. s. w. repräsentirt in der Form wirkliche Vorträge und besteht meistentheils aus Fragmenten derselben. So sind z. B. die halachischen Eingänge, deren wir etwa 160 besitzen a), theils historischen Thatsachen b) und älteren Anfragen c) entlehnt, theils in Fragen eingekleidete Halacha's, theils eigene Erfindung. Dasselbe gilt von den Uebergängen und Variationen; bald gehören sie einem oder mehreren der alten Hagadisten, bald den bereichernden Sammlern und jüngeren Auslegern an. Selbst die späteren Arbeiten dieser Art, als: Tana debe Eliahu, Bereschith rabbathi, Lekach tob, Vaichullu, Bamidbar rabba, Jalkut, die mehr an schriftliche Commentirung als an Vortragen dachten, greifen mächtig in das hagadische System ein, nicht blos weil sie im Laufe der Jahrhunderte selbst zu vorgetragenen Worten wurden, sondern weil Stimmen aus alter Zeit in ihnen nachtönen.

## Einundzwanzigstes Capitel.

## Jüngere hagadische Entwickelungen.

Mit den berühmten babylonischen Academien verschwand im Jahre 1040 der letzte Centralpunkt des Judenthums in den ehemaligen Ursitzen Israels; schon blüheten in Afrika, Italien, Spanien und Frankreich Lehrer, deren Ansehen und Wirkungskreis bereits

a) 82 in Tanchuma, 9 [l. 10] in den Fragmenten des Jelamdenu und Tanchuma's, 29 in Pesikta rabbathi, 1 in Pesikta, 27 in Debarim rabba, 1 in Schemoth rabba, circa 13 in Baunidbar rabba. Siehe oben S. 206, 238, 242, 243, [245], 250, 251, 253, 254, 258, 263, 269, 367 n. ff.

b) Vgl. z. B. mit Pesikta rabb. N. 42 (wegen der Monats-Verkündigung in אַטְעָינְעָּנְעָּן [j. Berachoth 4, 1 f. 18 b, j. Succa 2, 5 Anf.] j. Rosch haschana 2, 4 [3, 6 Endel, j. Taanith 2 Ende [4, 1], j. Nedarim 6 Ende, j. Sanhedrin 1, 2, Rosch haschana 25 a.

c) Vgl. Pesikta rabb. N. 9 mit Scheelthoth N. 54 f. 17b unten, Tanchuma 63b mit ib. N. 26 f. 8c, Jelandenu Jalk, Deut. 258b mit ib. N. 33 f. 11b, Debarim rabba 296d mit R. Hai Gaon bei Alfasi Såbb. c. 19.

höher gestiegen war als der der noch bestehenden palästinensischen Schulen; die mündliche Lehre, deren Inhalt und Begriff einst nur aus den Residenzen der Geonim geschöpft werden konnte, war ein schriftliches, weit verbreitetes Studium, der Schüler in Europa ein selbstständiger Lehrer geworden. Es waren aber diese neuen Gestaltungen seit Jahrhunderten vorbereitet. Schon in dem zweiten Drittel des 9. Jahrhunderts werden, sowohl in dem Schauplatze als in der Beschaffenheit der Productionen, Aenderungen sichtbar. Das Zeitalter unmittelbarer Ausbildung der Gesetze war vorüber, Halacha und Hagada aufgeschrieben, das Hebräische längst ausgestorben, das Aramäische dem Aussterben nahe, und schon mussten Inhalt und Sprache der Gemara erläutert werden a). Dahingegen hatte die Wissenschaft der Araber und das polemische Auftreten der Karäer die Bahn zu neuer schriftstellerischer Thätigkeit gebrochen. Die geistigen Richtungen gingen nicht mehr ausschliessend von Babylon oder Palästina aus: durch die sich ausbreitende Macht der Araber wird auch unter den Juden in Afrika und Europa, die, bereits im Besitz der halachischen und hagadischen Schriften, von der mündlichen Reception unabhängiger geworden waren, ein wissenschaftliches Studium geweckt. So blühen seit der gedachten Epoche, theils in Afrika, theils in Babylon und Spanien jüdische Astronomen, Aerzte, Schrifterklärer, [Annalisten,] Dichter, Grammatiker und Philosophen b); gegen Ende des 9. Jahrhunderts

a) Durch R. Zemach Gaon ben Paltoi; s. Rapoport רבינן בה Anmerkung 11. Es ist bemerkenswerth, dass aus derselben Zeit (A. 887) ein סדר הנאים ה stammt (Meor enajim c. 22 f. 91 a). Vgl. Zunz Raschi S. 312, 313, welches demnach dahin zu berichtigen ist, dass R. Joseph tob Elem jenes Werk nur abgeschrieben, höchstens vervollständigt haben mag.

war das erste erklärende Wörterbuch zum Talmud verfasst worden; etwa eine Generation später wurde die erste hebräische Grammatik, die erste jüdische Theologie, und die erste arabische Version der heiligen Schriften geschrieben a).

In den Annalen der jüdischen Literatur treten Italien, Spanien, Frankreich fast gleichzeitig aus der Dunkelheit empor. Berühmte italienische Rabbinen aus den ersten Jahren des 9. [1]] Säculums eröffnen die Reihe b). [Vor 850 fin. finden wir bereits römische Rabbinen in Correspondenz mit den Geonim bb).] In das zweite Drittel dieses Jahrhunderts gehört vermuthlich die Abfassung des Jelamdenu, dem bald der Midrasch der Psalmen folgte c). Die Nachkommen jener Rabbinen blühen um das Jahr 876 in Lucca; A. 913 wurde in Aversa der durch astronomische [und medizinische] Schriften bekannte R. Schabthai Donolo ben Abraham geboren d); einer seiner Angehörigen war R. Chasadja b. Chananel, der im Sommer des J. 925, bei der Eroberung der genannten Stadt, nebst 9 anderen Rabbinen, von den Arabern getödtet wurde e), und als sein Zeitgenosse ist der Verfasser des

<sup>[1)</sup> aus den letzten Jahren des 8.]

a) Durch R. Saadia Gaon und R. Jehuda ben Karisch [A. 790].

b) s. unten S. 378 [Anm. a. Von dem gelehrten Juden Julius in Pavia s. Fabricius detectus p. 572].

<sup>[</sup>bb] אערי דורא § 81 בני רומי שהשיבו לר׳ שר שלום גאון

c) s. oben S. 247, 248, 280.

d) שבתי דונולן בן אברהם, citirt von Raschi (zu Erubin 56a unten), [dem Commentar des Machsor (פירוש קרובות ms. und פירוש יוצרות ms. Cod. H. h. 62 zu השם, wo dessen ספר המולות genannt wird); auf ספר מולות beruft sich auch פירוש תפלוח ms. zn Maarib], R. Elasar (רויאל הגרול, s. oben S. 98, 178; ספר הנפש ms., (החיים ms. p. 18] בירוש ספר יצירה ms., in dem edirten פירוש f. 1a, 43b), R. Isaak ben Samuel aus Acco (מאירה שונים ms. im Deuteron.), dem Verfasser des סוך העבור ms. (cod. de Rossi 1191, welches de Rossi selber nicht wusste), hiess weder Dattolo (Biscioni catal. [in 8.] p. 130, [508] cf. Raschi l. l.), noch Dagolo (de Rossi dizion. Th. 1 p. 97, auch zu cod. 399, 417), [noch Ronoli (Pasini catal. Taurin. 1749 cod. 881], noch Detlev (Zunz Raschi S. 320); sein richtiger Beinamen erhellt aus dem Akrostichon seiner Vorrede im החכמוני ms. Vermuthlich war er [früher] in Nola ansässig, [denn 40 Jahre practicirte er in Modin (Biscioni cat, in fol.]. "R. Schabté in Jezira" finde ich auch in der französischen Encyclopédie Art, cabale p. 646 und Art. sephiroth p. 792 angeführt [nach Rittangel Jezira p. 65 cf. Cabb. denud. f. 1 p. 2 p. 82 בירוש רמיב].

e) ונהרגו עשרת רבנים חכמים וצדיקים ז"ל רי חסדיה בר

Josippon zu betrachten a). Um das Jahr 970 lebte R. Elasar [ben] Kalir [vor ihm der Paitan R. Jannai], bald nach ihm R. Meschullam ben[¹]] Kalonymus, zu dessen Zeiten bereits verschiedene[²]] Studien in Italien blüheten b), und gegen 990 [³]] war Bari ein berühmter Sitz jüdischer Gelehrsamkeit, dessen Weisen in keiner Hinsicht den Geonim nachstanden c). Der letzte Gaon, R. Hai, gedenkt der Rabbinen in Rom d) und stand vielleicht mit denen zu Otranto in Verbindung e). Auch unter den Juden in Spanien nehmen wir die ersten Spuren literarischer Thätigkeit in dem ersten Drittel des 9. Jahrhunderts wahr f); die Verbindung mit den Geonim beweist, dass das Bedürfniss der Belehrung ein Jahrhundert später sehr zugenommen hatte g). Seit der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts werden jüdische Dichter und Grammatiker daselbst genannt h). A. 972 blühete in Cordova der Talmudist und Astronom R. Hassan i).

חנגאל הגדול והצדיק נוחו עדן קרובני קרוב לזקני ר' יואל ר' אמנון ור' איריאל הרב הצדיק זיל ור' מנחם ור' חייא ור' משה ור' דוד ור' צדק ור' ירסיה ור' אוריאל זקנים חסידים ראשי קהל ומנהיגי הדור תלמידים רבנים וכו'

<sup>[1]</sup> R.-ben del. 2) l. die jüdischen. 3) l. 960.]

a) s. oben S. 158 bis 160.

b) Von den Weisen seines Volkes spricht er in dem Piut חכמי הום דרכו הוח למינו (Jozer des Versöhnungstages) folgendermassen: חכמי רבי הורות שם חכמי עדות קושט אמרי אמתך חבים נאפים צופים צירף אותיות שם חכמי עדות קושט אמרי דבירך מלחמה משיבים בשערי דבירך חכמי חפוש מטמוני ופיות מדבריך מלחמה משיבים בשערי דבירך חכמי חפוש חכמה ודעת

c) R. Abraham ben David הקבלה  $\alpha$  (f. 41b: ארבעה חבמים גדולים הין הין  $\alpha$  (f. 74d heisst es: הולכים ממדינת בארי כי מבארי יצא תורה  $\alpha$  (f. 74d heisst es: הולכים ממדינת בארי כי מבארי יצא תורה  $\alpha$  (f. 74d heisst es: ה' מאוטרנטו  $\alpha$  (f. 74d heisst es: ה' מאוטרנטו  $\alpha$  (f. 74d heisst es: 5. 110, Nachträge S. 15; siehe weiter unten.

d) s. Rapoport רבינן האי Anm. 16.

e) Wenn man cod. Vatic. 195 אין ארנלק statt אין nach den Worten: אין ארנלק liest. Die Namen (Nathan, Schealthiel, Kalonymus) passen vollkommen für Italien.

f) Der Sternkundige מהל בן בשר lebte A, 820 (Casiri bibl. Th. 1 p. 439.)

g) R. Nitronai Gaon correspondirte mit אַלעור אַלוף דכן אַלפרי (s. ר' אַלעור אַלוף דכן הַ אַר אַר פּר f. 2b [l. 3a], 25 a, 26 b), R. Amram verfertigte einen Siddur, den er nach Spanien schickte, mit welchem Lande R. Saadia Gaon und dessen Sohn R. Dosa in Verbindung standen (הַלְּהֵוֹ f. 40 b, 44 b).

א) s. תחכמוני e. 3 f. 7 b, c. 18 f. 34 ab: מנחם, שמואל, אבון אבון חסראי, אבון בן חסראי

יסוד עולם (ms. [Abschnitt] 4, [Cap.] 8. 14.

Gegen das Jahr 990 [1] brachte ein andalnsischer Admiral in der Gegend von Cilicien ein griechisches Fahrzeug auf, auf welchem sich 4 ausgezeichnete Rabbinen befanden, die von Bari nach der Insel Sebaste zu reisen beabsichtigten a): R. Chuschiel, R. Moses nebst seiner Fran und einem Sohne, R Schemarja b. Elchanan; des Vierten Namen ist nicht bekannt. In der Angst vor des Admirals Angriffen auf ihre Tugend, rief die schöne Frau des R. Moses in der heiligen Sprache ihrem Manne zu und fragte, ob auch die Ertrunkenen der Auferstehung theilhaftig werden? "Der Herr spricht: Aus Basan führ' ich zurück, aus des Meeres Tiefen "b) Auf diese Antwort des R. Moses stürzte die edle Frau sich in die · Fluthen und starb. Die Weisen entdeckten sich Niemanden; der Araber verkaufte den R. Schemarja in Alexandrien, der hierauf zum obersten Lehrer in Kahira ernannt wurde. R Chuschiel wurde in einem afrikanischen Hafen gelöst; er ging nach Kairowan und ward daselbst erster Rabbiner. Dort wurde ihm ein Sohn geboren, der nachmals so berühmte R. Chananel. Nach Cordova zurückgekehrt, verkaufte der Admiral den R. Moses und dessen Sohn, die von der dortigen jüdischen Gemeinde sogleich losgekauft wurden. R. Moses, dessen Gelehrsamkeit sehr bald bekannt geworden, ward zum obersten Richter und Lehrer eingesetzt, und zwar auf Empfehlung des bisherigen Richters R. Nathan. Seit dieser Zeit war Cordova, und Andalusien überhaupt, ein Sitz jüdischer Gelehrsamkeit, wodurch der Verfall der babylonischen Academien beschleunigt wurde. Nach einigen schwachen Spuren geistiger Betriebsamkeit unter den französischen Juden des 9. Jahrhunderts c), werden zuerst im letzten Viertel desselben Lehrer ge-

<sup>(1) 1. 960.]</sup> 

a) מכוא החלמוד (ל. 5 ab, הולמוד ביסוד עולם, ל. 1. 1. ביסוד עולם, ל. 1. 1. בינו העלם, ל. 1. 1. בינו הענאל (ל. 125b, 161b. Vergl. Rapoport בינו האי א בינו האי בינו הענאל (ל. 125b, 161b. Nachträge S. 14 u. ff.

b) Denselben Ausruf bei einem ähnlichen Falle findet man sehon in der Hagada (Gittin 57b, Midr. Thren. 67a).

c) Für eine, wenigstens mittelbare, Verbindung mit den Geonim spricht die Erwähnung Frankreichs (פרנבה, פ, בפרנב, f. 20b) bei R. Nitronai. Von einer hebräischen Synagogen-Inschrift, die [angeblich] unter der Regierung Ludwigs des Frommen in Lyon angefertigt wurde, s. Löwisohn Vor-

nannt, und zwar zunächst in Mainz und den Städten des Rheins, wohin die erwähnte, in vieler Beziehung berühmte, [italienische Rabbiner-]Familie a) aus Lucca versetzt wurde, so dass im Laufe eines Jahrhunderts von Italien aus jüdische Wissenschaft sich nach dem Rhein, nach Aegypten, Kairowan und Spanien ausbreitete, theilweise zugleich der Palästinensischen Reception und den arabischen Studien begegnend. Vom Jahr 1000 an, zu welcher Zeit R. Kalonymus ben Meschullam und R. Leon Cohen ben Meir lebten, war in Lothringen und Frankreich eine ununterbrochene Reihe ausgezeichneter Lehrer.

So dürfen wir denn noch einige Generationen vor dem Untergange der asiatischen Academien das Geonäische Zeitalter als

lesungen S. 31, 32; von den nach Mainz gekommenen Gelehrten s. die folgende Anmerkung. Vgl. ob. S. 370.

a) Das vollständigste und richtigste hierüber hat Rapoport קליך Anm. 19. (Vgl. Nachträge S. 20, מליך Anm. 36, 37). Folgendes ist die Geschlechtstafel dieser Familie (ich habe die Namen mit römischen Ziffern und ungefähren Jahrzahlen verschen; zu berichtigen ist Zunz a. a. O. S. 306, 307): Meschullam I. (A. 780); dessen Sohn Ithiel I. (800); dessen Sohn Meschullam II. (825); dessen Sohn Moses I. (850); dessen Sohn Jekuthiel I. (A. 876 oder מון ליידי איי שווי איי ביידי ב

Moses (der Alte) II.

Jekuthiel II. Kalonymus II. (950).

Meschullam III., der Grosse, aus Lucca (976).

Kalonymus III. (1000).

Chananel 1. Moses III.

Kalònymus IV. Chananel II. Ithiel II. Jekuthiel III. aus Speier (1050).

 $\begin{array}{c|c} \textit{Moses IV.} & (1060) \\ \hline & \textit{Moses V.} \text{ in Speier } (1076). \end{array}$ 

Meschullam IV. aus Mainz (1080).

vorübergegangen betrachten. Eine neue Epoche beginnt mit dem letzten Viertel des 10. Säculums, seit welchem, zum Theil unabhängig von den Geonim, die europäisch-jüdische Literatur auf dem Schauplatz erscheint. Fortan also ist unser Blick nach Europa gewandt, wo in mannigfaltigen Richtungen die Geister thätig waren, am glänzendsten bis zum Anfange des 13., am allgemeinsten bis in die Mitte des 14. Säculums, Harte Noth und des Mittelalters Verfinsterung wirkten hierauf auch auf die jüdische Literatur nachtheilig ein, bis mit dem für Europa's Civilisation so wichtigen Schluss des 15. Jahrhunderts und der allgemeinen Vertreibung der Juden aus der Pyrenäischen Halbinsel ein Wendepunkt eintritt und dieses erste rabbinische Zeitalter beschliesst. Auf die Schicksale und Gestaltungen der gottesdienstlichen Vorträge während jenes halben Jahrtausends (A. 970 bis 1492) ist nunmehr unsere Aufmerksamkeit gerichtet, und schicken wir diesen Betrachtungen Einiges über den Entwickelungsgang der Hagada voraus, welche in der gedachten Epoche theils in religiöse Poesie, theils in philosophisch-kabbalistische Auslegungsweisheit umgeschaffen wurde.

Die schlichte Hagada war einst aus der öffentlichen Gottesverehrung hervorgegangen, die poetische kehrte jetzt dahin zurück; jene hatte ihre Wurzel in dem einen Bestandtheile des Synagogendienstes, in der Belehrung, diese wuchs an dem andern, dem Gebete, empor. [Von Morgen-, Mittag- und Abendgebet spricht ein Psalm aa).] Schon im Daniel ist von drei täglichen Betstunden die Rede a) wodurch die Ueberlieferung, welche jene Institution den Männern der grossen Synagoge zuschreibt [b]], an Wahrscheinlichkeit gewinnt. Derselben Autorität gehört angeblich die Abfassung und Einführung der schon in der Mischna c) beschriebenen Gebete Schemah d)

<sup>(</sup>aa) Ps. 55, 18.]

a) Dan. 6, 11: ודניאל .... על לביתה זכוין פתיחן לה בעליתה נגד ירושלם ומודא קדם אלהה ופניא ומנין תלתה ביומא הוא ברך על ברכיתי ומצלא ומודא קדם אלהה ומנין תלתה ביומא בעא :ib. 14: והשכתו לדניאל בעה ומתחנן קדם אלהה ומנין תלתה

<sup>[</sup>b] R. Jochanan: אנשי כנסת הגדולה תקנו ברכות והפלות הכלות אנשי כנסת הגדולה תקנו ברכות (Berachoth f. 33 a).]

c) Berachoth c. 1 und 2, c. 5 § 2, Rosch haschana 4, 5.

d) yny (Deuter. 6, 4-9, nebst ib. 11, 13-21 und Num. 15, 37-41).

und Thefilla a). Was zunächst die letztere betrifft, so hat sie Wendungen b), die der Zeit des grossen Vereins unmöglich zugehören können, und bei etwas genauerer Betrachtung sollte man dieselbe als die Arbeit 5 bis 6 verschiedener Epochen anerkennen. Als der älteste Bestandtheil erscheint mir das, die 3 ersten und die 3 letzten Segensprüche umfassende, Stück. Seiner gedenkt die Mischna mit eigenen, die einzelnen Sprüche bezeichnenden, Benenningen c), und einige Ausdrücke d) darin erinnern an das Buch Esther und die ältesten Glossatoren der Psalmen [die Lehre von der Auferstehung beginnt etwa bald nach jener Epoche sich zu verbreiten]: nichts verräth eine tiefere Jugend, vielmehr konnte die Ankunft des Erlösers e) auch während der Zeit des zweiten Tempels, zumal unter der Herrschaft der Syrer, erflehet werden. Der Inhalt dieser 6 Sprüche, die höchsten National-Interessen und des Einzelnen dringendstes Bedürfniss aussprechend, ist zugleich Gebet und Hymnus; die Sprache passt für die Zeit des Hohenpriesters Simeon. Endlich ist die uralte Einrichtung, wonach jenes Stück allen Tagen des Jahres bestimmt ist, während die übrigen Theile der Thefilla von den Sabbat- und Festtagen ausgeschlossen bleiben, ein ziemlich deutliches Merkmal höheren Alters. Etwas

b) N. 11: שופטינו בכראש"כה אין א. 14: ברחמים ולירושלם ולירושלם החובה אין א. 14: ברחמים בנין עולם השב את העבודה האובה השוב החובה אובה אובר החובה האובר בימינו בנין עולם לדביר ביתך.

c) Rosch haschana c. 4: סדר ברכות אבות וגבורות וקדושת השם b. מדר ברכת כהנים auch Tamid c. 5  $\S$  1]. Vgl. Rosch haschana f. 32 a.

םלה ,מְקַנֵם (d

יומביא נואל לבני בניהם (י

jünger sind die Nummern 4, 5, 6, 8, 9, 16; sie erflehen die geistigen Güter der Einsicht, der Rückkehr zu Gott und der Sündenvergebung, ferner Hülfe und Segen, namentlich gesegnete Ernte, endlich die Erhörung des Gebets. Vermuthlich haben die Einzelnen ihre Bedürfnisse zwischen die 6 des ältern Stückes einzuschalten gepflegt, und die Vorbeter in den Synagogen mögen bei feierlichen Gelegenheiten ein Gleiches gethan haben. Hieraus erklärt sich nicht nur die allmähliche Einführung der jüngeren 6 Nummern, die demnach ganz richtig mit dem Gebet um Erhörung schliessen, sondern auch ihre Stelle in der Mitte jenes ältern Stückes. Nummer 7 erscheint jetzt theils überflüssig, theils am unrechten Orte. Wahrscheinlich aber wurde sie zur Zeit eines schweren Unglücks, vielleicht unter Epiphanes oder Pompejus, in die Mitte der damals noch aus 12 Segensprüchen bestehenden Thefilla eingefügt, wodurch Ton, Inhalt und Stellung vollkommen gerechtfertigt werden. Kurz vor oder nach der Auflösung des Reiches wurden die 5 Nummern hinzugethan (10, 11, 13, 14, 15), welche die Hoffnung auf baldige Freiheit und Selbstständigkeit aussprechen, und zwar ganz angemessen hinter den bisherigen Einschaltungen, jedoch vor der die Erhörung des Gebets betreffenden Nummer 16 a). Bei dieser Gelegenheit scheinen auch in der Nummer 17 einige Aenderungen vorgegangen zu sein b). Jetzt bestand die Thefilla aus 18 Segen-

a) In diese Nummer — ehemals die 15te, s. j. Berachoth c. 2 — schaltete Betende seine Bedürtnisse ein (Berachoth 29a, 31a unten, Aboda sara 8a, vgl. Tana debe Eliahu c. 20 f. 106 b). An Fasttagen findet etwas Aehnliches noeh jetzt statt.

sprüchen und erhielt daher den Namen Schemona [1] Esre a), wurde indess noch vor der Zerstörung des Tempels mit der, gegen die Abtrünnigen und Verräther gerichteten, Nunmer 12 bereichert b), welches später allerlei Accomodationen veranlasste, um die Benennung und den Umfang der "Achtzehn" unversehrt zu erhalten c). Wir hätten solchergestalt in diesem Gebet die liturgischen Arbeiten 5 auf einander folgender Epochen aus einem 300jährigen Zeitraum. Dass noch lange Zeit in Bezug auf den Wortlaut Schwankungen und Variationen geherrscht haben, ist durch mehrfache Zeugnisse erwiesen d).

Die drei Stücke, von denen das Schemah begleitet wird e), waren ohne Zweifel ursprünglich kleiner, und zwar bestand, wie ich glaube, das Jozer aus הכוך אחד (bis סכוף), 27 Worte), חחברך (bis סכוף), 13 Worte) und dem Segenspruch (5 Worte), zusammen 45 Worte; die Ahaba aus אחברה רבה (bis עובר (bis בציאר), 22 Worte), והלכודנו (bis עובר (bis בציאר), 22 Worte), und dem Schluss von בי אכן (26 Worte), zusammen 63 Worte; die Geula aus dem sich an den Vers Num. 15, 4 anschliessenden Satze

<sup>[1]</sup> l. Schemone.]

a) Mischna Berachoth 4, 3, Tosefta Berachoth c. 3, j. Berach. c. 2 f. 11 a, Megilla 17 b, Tanchuma אין Anf., R. Tobia לקרן פורב f. 66 c.

b) ברכת המינים, s. R. Levi ben Chabib R. G. A. f. 290 a [משועמרים] vgl. בחנות 19 f. 136 a].

c) Rapoport Nachträge S. 21. Vgl. oben S. 294 Anmerkung a [s. Geiger Zeitschr. B. 1 S. 397].

e) 1) יוצר (Abends יוצר (diese beiden vor dem Schemah), 3) אחבה (באל ישנראל fängt jetzt in dem Morgengebete mit האלות אווא אווא אמרו ויציב האמרו ויציב אמרו ויציב האמרו באלות מון אמרו באמרו באלות מון אמרו באמרו 
שארה (23 Worte), שירה הרשה (17 Worte) und dem Segenspruch (5 Worte), zusammen 45 Worte. Alles übrige ist spätere Zuthat. Als die ältesten Bereicherungen dieser Art betrachte ich die Einschaltung der Keduscha in das Jozer und das ייציב a). Jünger sind: 1) im Jozer: אלהי עולם (מות רבן mit einem fünffachen Reim c), das alfabetisch abgefasste אל ברוך, das Stück bis ותשבחות ישמיען, welches als Introduction und Begleitung der Keduscha dient und Flexions-Reime nebst Trümmern von Alfabet-Sätzen darbietet d). In den Urtext wird alsdann wieder mit einem Reime e) und der Wiederholung des המחדש במובן eingeleitet und mit der Hoffnung neuen Lichts für Zion geschlossen, - einer Wendung, deren Autorität zu Anfange des 10. Säculums noch nicht hinlänglich befestigt war f). 2) In der Ahaba: die Stellen אבינו האב und עודביאנו לשלום g). 3) In der Geula: עורת אבותינן, welches Stellen aus Nischmath h), Spuren von Alfabetismus und Reime i) enthält, und צור ישראל. Was das Abendgebet betrifft, welches erst später allgemeiner Gebrauch geworden k). so findet sich nur die Geula mit einer, jedoch spätestens aus dem 2. Jahrhundert stammenden, Zuthat versehen l). Indess hat man im Laufe der Zeit diesem Gebete 2 Stücke hinzugefügt: 1) השביבנו

a) Mischna Berachoth 2, 1, Tamid 5 Anf. Tosefta Berachoth c. 2, vgl. j. Berach. c. 2 f. 9a, Berachoth f. 14b לָר, welches eine Abkürzung des heutigen Textes ist, die dem ähnlichen Abendgebet gilt.

b) Ps. 104, 24.

c) ארון עונו u. s. w.

d) א״הוכים כ״רורים נ״בורים עושים פ״והחים (s. Rapoport l. l. S. 115),
 vgl. auch מפ ארים מע״ריצים הפ״ועל ע״שה

e) כי הוא לבדו u. s. w.

f) Gegen אור הרש על ציון האיר, das bei den spanischen Juden fehlt, erhob sich R. Saadia Gaon (s. שבולי לקט § 5 f. 4a (אבור § 103)).

g) Vgl. Rapoport l. l. S. 119.

h) ומבלעדיך bis פדיתנו

וויכיסן עור (יידידים שיבעת היידים עורכיסן (יידידים היידים עורכיסן (יידידים עורכיסן ווידידים עורכיסן עורכיסן עורכריס פ"ריתנו (יידידים עורכריס פ"ריתנו (יידידים עורכריס פ"ריתנו עורכריס פ"ריתנו עורכריס פ"ריתנו עורכריס עורכריס פ"ריתנו (יידידים 
k) s. Berachoth 27 b [aber nicht קיש של ערבית, nur הפלה ist וואר וואר.

ו) אמת ואמונה, vgl. Beraehoth 12a.

welches das ältere und eigentlich ein Nachtgebet ist a); 2) ברוך (ה, bis zu Ende.

a) Berachoth 4 b, 9 b, vgl. Raschi Berachoth 11 a unten und ibid. Tosafoth האחת ארוכה

b) Vgl. j. Sabbath 15 gegen Ende, Berachoth f. 48b etc., 46a, Baba bathra 17a (ככל מכל כל). Spätere Zuthat ist der Satz: א״דירנו ב״וראנו נ״אלנו ווייצרט, in welchem Ueberreste von Alfabetismus sichtbar sind; das folgende המלך, in welchem Ueberreste von Alfabetismus sichtbar sind; das folgende הרחמן genannt. Die letzten ברכת המוב והממיב penannt. Die letzten והרחמן sind ebenfalls jüngeren Ursprungs [vgl. Bamidbar rabba 284b].

c) s. Berachoth 44 a, Mechiltha 13 a. Ueber Variationen des עקרוענע vgl. R. Jesaia Berlin in שאילת שלום Ende.

d) Berachoth 24 b, 60 b, vgl. Abudraham f. 17 b.

e) Mischna Taanith c. 2, Tosefta ib. c. 1, j. Taanith c. 2  $\S$  2 (ענרנך und ענרנך).

f) אלהינו ואלהי אבותינו רצה (נא) במנוחתנו, vgl. Berachoth 29 a.

g) איכר הבריח und איני קול תרועת עמו ib. [Anfangs wohl nur für den Vorbeter, vgl. Ascheri Rosch hasch. gegen Ende.]

h) Bereits von R. Moses Gaon gekannt (Abudraham f. 55b); fiber מנן אבית s. [j. Pesachim 10, 2 Ende und שירי קרבן ad h. l.] Raschi zu Sabb. 24 b oben.

<sup>[</sup>i) Vgl. בפרום לקומי הפרום f. 10b. Sollte es erst nach der Hagada eingerichtet worden sein? Tos. Chagiga 36 nach מררש.]

k) Von R. Nitronai Gaon citirt (s. צרה לדרך 4, 1, 7 f. 152 a).

<sup>[1)</sup> zwei.]

a) Vgl. על מחילת העון Mischna Sota c. 7 und Raschi Sota 40 b.

b) Mischna Berachoth c. 5.

c) Vgl. Sabb. 24a, Halachoth gedoloth f. 25c, 40b, Tr. Soferim c. 20 § 8.

d) Mischna Joma 6, 2. 7, 1. Vgl. Tosefta Pesachim c. 3, Joma c. 2, Sifri Col. 128, Pesachim 56 a, Debarim rabba 291 a.

f) z. B. Vidui des Versöhnungstages (Tos. Berachoth c. 3), den Beschneidungs-Segen (ib. c. 6, vgl. Sabb. f. 137 b).

g) Berachoth c. 3.

h) Taanith 25b [בשמים ראש N. 71. M. ms. B. No. 10 hat 37].

i) j. Sabbath bei Abudraham f. 128 c. [Aruch ms. L. s. v. רצה :הרלץ); s. auch Kimchi zu Jes. 58, 11.] Vgl. Mischna Erubin c. 3 Ende, Berachoth 48 b, Vajikra rabba 206 a [Jalk. Jes. 56 a], Pesikta XXIV. (Jalkut Ps. f. 109 a, 124 b).

brechen stammen von R. Jehuda Hanasi a); der Sabbat-Gruss von R. Jannai b). R. Meir und R. Josua b. Levi erwähnen der 4 Gebete des Versöhnungsfestes c). Besonders treten im dritten Jahrhundert [1] als Gebetordner Rab und Samuel, die Stifter der babylonischen Academien, auf. Von ihnen stammen וכוריטנן (wenn am Ausgang des Sabbat Fest ist) und vermuthlich יומבני (für das Musafgebet der drei Festtage) d). Rab ist Verfasser der nach ihm benannten Musaf-Thefilla des Neujahrstages e), die mit dem bekannten "Alenu" anhebt f), ferner der Formel הקרוש קרוש, des, gegenwärtig an den Sabbaten vor dem Neumond üblichen, Gebetes שחתן לנו יהי רצון . . . . . . . h), vermuthlich auch des, in das Gebet des Versöhnungsfestes gehörenden, יודע רוי עולם i), und noch einiger für jene heiligen Tage bestimmten Sachen k). Das schöne, die Thefilla der achtzehn vertretende, הבינגן, so wie ein — jetzt verlorenes — Schlussgebet für den Versöhnungstag, das ממעמקי הלב begann, sind von Samuel 1). R. Jochanan citirt das יהין לרצון אכורי פו (am Schluss der

<sup>[1]</sup> I. in der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts.]

a) Berachoth 16b, 46a [derselbe hat die Formel לפני מלך מלכי מלך מלכים (Menach. 62a)].

b) Sabbath 119 a, [Baba kama 32b].

c) ib. 24b, Taanith 26b.

d) Beraehoth 33b. Vgl. Rapoport קליך S. 117.

e) הקעתא דרך, s. j. Roseh haschana 1, 5, j. Aboda sara 1, 2, Vajikra rabba 198d, Pesikta I (Jalkut Num. f. 250 c), Tanchuma 86 c, Pesikta rabb. f. 73a, Sohar בשלח Col. 86; vgl. Roseh haschana 27a unten.

g) j. Rosch haschana 4, 6. Berachoth 12 b.

h) Berachoth 16b.

i) Joma 87b; vgl. Halachoth gedoloth f. 30d [אתה מבין].

k) s. Joma I. I. [und dazu על חשנים, Rosch haschana 35a, על חשא [deren anfänglich nur sechs waren (אָנאָר 15a); im römischen Machsor nur ein einfaches Alfabet (s. Bartol. I p. 647)] wird in Scheelthoth N. 167 genannt [und findet sich bei R. Amram Gaon (קרובות) mis. zum Versöhnungs-Abend).]

l)j. Berachoth e, 4  $\S$  3 f, 20 a, j. Taanith e, 2  $\S$  2. Berachoth 29 a, Jona l. l.

Thefilla) und מוף אדם למות (yon Rab's Schülern haben wir das Morgengebet אין b); R. Jehuda (Samuels Schüler) lehrte den Segen über den Neumond und den Trauungs-Segen c); das Gebet für Reisende ist älter als R. Chisda d); das ..... לקנ רצון שתצילנו משעות החצופות erwähnt R. Abuhu e), das אלהינו ואלהי (am Sabbats-Ausgang) kennt R. Chija b. Asche f). (über die Zerstörung Jerusalems) wird R. Chona g), רבון העולמים גלוי (jetzt an dem Nachmittage der Fasten) R. Schescheth zugeschrieben h), אלהי עד שלא נוצרתי (jetzt am Schluss der Thefilla des Versöhnungstages) R. Hamnunna sutta, אלהי נצוך Mar b. Rabina i). [Stellen der Mechiltha erinnern an verschiedene übliche Ausdrücke in den Gebeten ii).] Der Spruch nach der Lesung des Buches Esther (an Purim) scheint erst im 4. Säculum die gegenwärtige Gestalt erhalten zu haben k), zu welcher Zeit auch die Fassung der Habdala noch nicht fixirt warl). Noch einige andere, sowohl für den öffentlichen als für den Privatgebrauch bestimmte Gebete, macht die jerusalemsche Gemara namhaftm). Der babylonische Talmud kennt ויהללוך n), סנשמת ס),

25\*

a) Berachoth 4b, 17a.

b) ib, 11 b,

c) Sanhedrin 42 a, Kethuboth 7 b, Tr. Soferim 20, 1. 2.

d) Berachoth 29 b. Ein früheres Gebet der Art kennt bereits R. Josua (Mischna Berachoth c. 4).

e) j. Berachoth c, 5 § 1.

f) j. Berachoth c. 5 § 1 Ende, aber nicht in seiner jetzigen Ausdehnung (wonach Heidenheim im Siddur שפה ברורה] S. 104 zu berichtigen ist).

g) j. Taanith 1, 1 [l. 2, 2] f. 5b, vgl. j. Berachoth c. 4 § 3 f. 20 a.

h) Berachoth 17 a.

i) ib. und Joma l. l.

<sup>(</sup>ii) בשלח 1 f. 11b מהלה תהלה שיר שבח ונדולה מהלה 1 f. 11b בשלח: ותפארת 2 f. 11 d חהיו מפארים ומרומים ינותנין שיר ושבח גדולה ותפארת? ואתה תהא מרומם ומשכח ונותן שיר ושבח והודאה וגדולה ותפארת 3 f. 12b ווהוד והלל

k) j. Megilla 4, 1. Megilla f. 21 b.

לה (s. oben S. 288), Pesachim f. 104 a; vgl, Cholin 26 b. [Die hentige Formel ist nach Siddur R. Amram (דא"בן f. 74a).]

m) יהי רצון gegen Träume (j. Berachoth c. 5 § 1 f. 22b), ברכת נביא für die Haftara (j. Rosch haschana c. 4 § 6. Vgl. Pesachim f. 117 b, Midr. Ps. f. 46 a).

n) Pesachim 118a. Vgl, oben S. 133.

o) Pesach. I. I., Berachoth 59 b, Taanith 6b. Vgl. Eliahu rabba f. 174 b.

den Priestersegenspruch a). Von einem Vidui für den Vorabend des Versöhnungstages spricht die Boraithab). R. Acha kennt den Gebrauch, am Ausgang des Sabbat יהוי נועם zu recitiren c); des merkwürdigen אשר צג אגון gedenken zuerst die Halachoth des R. Jehudai Gaon d). Derselbe spricht bereits von der Sitte, am Ausgang des Versöhnungsfestes den Namen Gottes sieben Mal hintereinander anzurufen e). Verschiedene nur aus Bibelversen zusammengesetzte Stücke scheinen dem Geonäischen Zeitalter anzugehören; namentlich: 1) יראו עינינו und יראו עינינו aus dem Abendgebet; 2) und 3) und 3) aus dem Frühgebet; 4) ויתן לך אלהים für den Sabbat-Ausgang; 5) ובא לציון in welchem - vermuthlich wegen der Spätkommenden [oder in Folge von Verboten gegen die Thefilla] - die Keduscha eingeschaltet und überdies [als Ueberrest des alten Targum-Vortrags] mit der Jonathanschen Uebersetzung versehen ist h); es ist älter als R. Zemach Gaon i), auch spielt eine Phrase des Tana debe Eliahu darauf ank). 6) הוא רדום, aus Bibelstellen in ein selbst-

a) Sota 39 a.

b) Joma 87 b. Vgl. Tosefta Joma c. 4, [j. Joma Ende], Vajikra rabba [c. 3 f.] 168 a.

c) Scheelthoth N. 1 f. 2 b [vgl. לקומר הפרדם 110, wo R. Schalom Gaon jenen Gebrauch der Feststellung den ראשונים vindizirt].

d) f. 67 b, vgl. ס' הישר § 719. [Nach Orient 1845 No. 44 schon אר"רן.]

e) מנורת המאור e. 297 [vgl. Tos. Berach. 34 a].

f) s. Tosafoth Megilla 23 a unten. In Midr. Ps. 14 f. 10d und Pesikta rabb. f. 67 a heisst es, dass "die Kinder" täglich früh und Abends הַנְשִׁיעַנְן אלהי ישענו oder הושיענו ה' אלהינו sagen; letzteres (nach Ps. 106, 47) gehört in das Gebet ברוך, ersteres (nach I. Chronik 16, 35) in הודן. Vgl. auch Tr. Soferim c. 17 Ende. Das מלך ה' מלך ה' kommt in Hechaloth (Abudraham 52 d) und Tr. Soferim 14, 8 vor. [Mehrere waren wider das אנור) ביוך ה' 330 רא"בן eitirt von רא"בן 140 ist von R. Amram (ib.

g) s. Tr. Soferim c. 17 § 11.

<sup>331);</sup> von R. Nitronai (Abudr. zu הפלות שבת f. 53 d).] h) ומקבלין דין מן דין u. s. w. [(ביים דין מן דין 21b).]

i) Abudraham 94 c [vgl. לקומי הפרדם f. 9 ab steht im Siddur Amram (אנור § 1057). Die beiden ersten Verse: Mechiltha משפשים 34 c].

k) c. 1 gegen Ende: על מנת שיעבדנו בלב שלם. Vgl. Rapoport קליר ובא לציון פסוקים מלוקטים עד ברוך הוא אלהינו וכו' כמרומה שנמצא S. 118 bei מדרש auch in נם כן בש"ם או בת"דא אע"פי שלא ידעתי כעת מקומו Jalkut Deut, f. 270 a unten].

ständiges Gebet übergehend, wird jetzt nur am Montage und Donnerstage gesagt, scheint eigentlich für die Fasten bestimmt und älter als Midrasch Tillim zu sein a); über den Ursprung sind nur dunkele Sagen im Umlauf b). Alle diese Stücke finden sich auch in der spanischen Gebetordnung. Einige Gebete der Art theilt auch der Tr. Soferin mit c). Die in den 10 Bussetagen des Monats Tischri üblichen Einschaltungen der Thefilla d) [wohl auch אור בור העולם] gehören demselben Zeitalter an. Des bekannten [אור העולם] erwähnt R. Moses Gaon e) (A. 815 bis 825), des אור בור עולם בור עולם בור (A. 838–848). Aus den babylonischen Academien stammt [der Segensspruch bei der Auslösung des Erstgeborenen ff)] das Segen spendende aramäische אור בור בור עולם בור (B. 835–848). Nicht aber das dort gar nicht üblich gewesene Kol nidre h), wiewohl über dessen Einführung schon in

a) c. 22 f. 16 c Mitte und 17 a: אבל אנו צמנו וצעקנו והתפללנו וקראנו ומים אנו צמנו ועקנו והתפללנו וקראנה עשה עמנו למען קרושה שמך [ואתה ולא עניתנו אם אין בנו מעשים עשה עמנו למען קרושה שמך [ואתה ישראל], s. auch c. 119 Buchstabe y f. 44d (vgl. oben S. 280).

b) R. Abraham Jarchi (במנהית ed. Constpl. 1519, הלכות החול § 69): והוא רחום שמעתי שיסדוהו שלשה זקנים על ספירת גלות ירושלם שהגיע 1, 1 צדה לדרך אל ממשלה הגמון אחד ויאמר לנחותם בכבשן האש וכו' 1, 37 und die aramäische Erzählung in בין ארחות 1 בו 21 ed und 1 בין ארחות הגמון אחד ארחות האוחות 1, 21 ed und פירוש f. 21 ed und שירוש ארחות מירוש Ms. II. h. 61) deutsch bei Margaritha, Jüdische Glaube, S. 240, Selig, der Jude (B. 2 S. 165), Maasebuch, Signatur 15, 2 d, Schwabe, Deckmantel S. 95, Bodenschatz, Th. 2 S. 86, Ph. Wolf, Spiegel d. Juden B. II.]

c) c. 14 § 8. 11.

מוך, זכרינו (לחיים, מי כמוך, זכרינו (לחיים, מי כמוך, זכרינו (א. Alalachoth gedoloth f. 6 c,
 R. Amram Gaon (bei Abudraham 96 c), R. Ascher zu Berachoth c. 1 Ende.

<sup>[</sup>dd] לקוטי הפרדם f. 14 a.]

e) [Machsor Vitri ms. § 64], Arneh בי 3; s. auch Midrasch bei Abudraham f. 25 c, Hechaloth bei בי מעורת המאור § 101 und] מעורת המאור c. 93, R. Nathar Cohen (in Juchasin f. 122 b), Eliahu sutta c. 4 f. 12 b. [העולם בי שאמר והיה] bereits Sifri בין עולם bereits Sifri בין עולם bereits Sifri בין עולם (2 mal), Mechiltha 5 d, 13 d (4 mal), 15 c (2 mal), 26 c (3 mal), 26 d (2 mal), 27 b, 28 a, 31 d, 32 c, 34 bc. Bereschith rabba 81 d, 34 d. Sota 10 b. Sanh. 19 a. Sab. 139 a. Meg. 13 b. Cholin 63 b, 84 b, ferner Midr. Prov. 10 f. 54 d, j. Sanh. 1, 1.]

f) Tosafoth Menachoth 30a, Abudraham 66a.

<sup>[</sup>ff] Anfangend ברוך אתה ה' אשר קדש עובר ממעי אמו ולארבעים יום s. Ascheri Bechoroth e. 9 Anf.; vgl. Rapoport Chananel S. 55.]

g) Bereits im Siddur des R. Amram [רְבִינוֹ נַהוֹ 53], vgl. Rapoport רבינו נהן S. 37.

h) כל נדרי, womit der Gottesdienst am Abend des Versöhnungsfestes

der Mitte des 9. Säculums gestritten wurde a). Verschiedene hagadische Schriften jener Zeit enthalten, wie zum Theil schon erimnert worden, Fragmente oder Hinweisungen in Bezug auf die öffentlichen Gebete b); wichtig ist insonderheit der Tr. Soferim c) und die von R. Amram Gaon oder dessen Schülern (A. 870 u. ff.) angefertigte, vermuthlich noch vorhandene, Gebetordnung d). Aus dieser stammt der Gebrauch, Stücke aus dem Pentateuch, der Mischna (Sebachim) und dem Sifra dem Frühgebet anzuschliessen c); vermuthlich auch das vor r0; welches

beginnt, und in welchem die Gemeinde alle freiwilligen Gelübde der Einzelnen — nach Einigen aus dem verflossenen, nach Anderen aus dem angetretenen Jahre — für unverbindlich erklärt, damit den unvorsätzlichen Uebertretern keine Sünde deshalb zugerechnet werde. Bekannt ist der Missbrauch, den Judenfeinde mit dieser Sitte trieben, um den jüdischen Eid zu verdächtigen [۲-۲] vom J. 1240 bei Wagenseil p. 23, Z. Frankel, Eidesleistung der Juden, S. 89, 113 ff.]. Schon R. Jerucham ben Meschullam, der vor 500 Jahren in der Provence lebte, nennt Diejenigen Bösewichter und Unwissende, welche durch "Kol nidre" ihre Vechindlichkeit gegen den Nächsten für aufgehoben oder gar auf die Zukunft für nichtig halten und erklärt solche Menschen für unfähig, ein Zeugniss abzulegen. Mehrere, die auf diese Art sich vergangen, seien elendiglich um gekommen (העולדות אדם בניסן (Abseh. 14) ed. 1516 f. 118 [-2]

a) R. Paltoi Gaon war dafür, aber 5 Geonim dawider; vgl. לקוטי הפרדם] ל לקני הפרדם, ל 12b פר בי 1955 בל בו (1955 ביב"ש ל 106a ef. בי 1956 בל בו (1955 ביב"ש ל 106a ef. בי 1956 ביב"ש ל 1956 ביב"ש או 1956 בי 
b) z. B. החיוה in Boraitha R. Elieser c. 4, אמרנו חשמעו etc. in Pesikta rabb. f. 61 c. Vgl. oben S. 120, 127, 175, 246, 279, 280, 284, 285, 288, 294, 326, 382 u. ff., 388, 389.

c) Siehe daselbst die Sprüche beim Vorlesen der biblischen Lectionen (13, 8–14, 14, 4–6; vgl. Debarin rabba 299 b, 301 d, [Pesikta rabb, f. 20 e], Midr. Ps. 18 f, 14 b), אחר אלהיכן (14, 12), אחר אלהיכן (14, 12), עלה הכל יתכן (14, 13), verschieden Stücke aus den Festtags-Gebeten (19, 3–8), יעלה ערבוא (19, 7, 11; vgl. Sabb. f. 24 a, Halachoth gedoloth 13 d), הכרות הלל (20, 6), יהי שם ה' (10, 7).

d) ברוך רב עמרם (s. Azulai Schem hagedolim Th. 1 f. 67 a, Th. 2 f. 62b), wurde auf Verlangen der spanischen Juden ausgearbeitet (במבלה) f. 40a), die jedoch nicht jeden Ritus derselben annahmen (Rapoport I. I.). Dieses Werk wird von [R. Elieser b. Nathan], R. Abraham Jarchi, R. Mordechai, R. Ascher, [R. Aaron Cohen], R. David Abudraham u. A. stark benutzt. [Aüszüge liefert Azulai's ברכה ביירוני ברכה]

e) Nämlieh מקומן קרבני לחמי הדשיכם וביום השבת את קרבני לחמי הדשיכם איזהו מקומן ובראשי הדשיכם, s. Tosafoth Kiddusehin f. 30 a.

am Schluss des 12. Jahrhunderts nur noch als "Gebrauch der französischen Juden" aufgeführt wird a). [Aelter ist אלהוינו am Ende der Thefilla aa).] Aelter zum Theil als R. Jochanan ist das מבוכי את שבורי את שבורים אחבר העוכי את שבורי שול endigt b); vollständig findet man es nur im Tana debe Eliahu e), welchem auch das introduzirende ארם gefässt waren, auch nur uneigentlich Gebete heissen konnten e), lautete Alles hebräisch, und zwar beflissen sich die Verfasser der Kürze, einer deutlichen, würdevollen Sprache, zuweilen in Parallelismen dem biblischen Sprachgebrauch nacheifernd. Späterhin wurden liturgische Sachen ausgearbeitet, in denen man die Worte nach alfabetischer Ordnung auf einander folgen liess f), oder auch, jedoch seltener, nach den ein bestimmtes Wort bildenden Buch-

a) Tosafoth Berachoth f. 11 b.

<sup>(</sup>aa) שרת מהירם (48.]

b) s. Jona f. 87 b und ib. Raschi, woselbst das im Gebet בעלה befindlieb Stick herausgehoben wird. Stellenweise wird seiner auch in den Siddurim des R. Amram und des R. Snadia gedacht (במאד) zu Jona c. 1 Alfasi f. 96 a, vgl. Rapoport I. l. und בארוך מעריק אוויר. S. 28).

c) c. 21 f. 114 b bis 115 a [auch wie es scheint schon in סדור רי עמרם (s. Rapoport רי נתן 29)].

d) s. Rapoport קליך S. 117.

e) פרקא לחמא עניא die aramäische Introduction der Hagada für Pesach (s. oben S. 133), ימקכלין דין ,יקום פורקן ,קרוש (s. oben S. 389).

ק צ. B. אשר בגלל איבות בינים גידל (in Siddur R. Amrain, bei מאחר הורק) אשר בגלל איבות בינים גידל (f. 86 c and Abudraham f. 111 c); cin nicht mehr gebräuchlicher Spruch zur Einsegnung des Monats, anfangent ו"מרום הידרם ו"לרום האיבות ביידל דיירשי הידרם ו"לרום (Tr. Soferim 19, 9); ו"מנים ח"ישנים ח"ישנים ח"ישנים ה"שנים (vermuthlich von R. Saadia, s. cod. Rossi 894, 969; vgl. Rapoport אישמנו בייגן נכים S. 73); aber auch בייגן בערות הערום S. 73); aber auch בייגן נכים S. 73); אישמנו ב"רול ב"רול ב"ער הערום S. 73); aber in Unordnung des Sabbat האירה ב"רול ב"ער ה"ער החורה חיים) א"הרב ה"רבה באלה ב"רול ב"רול ב"רול ב"נו שנר א"רה ב"רולה ב"רול ב"רו

staben a); hier und da werden Reime sichtbar, die indessen mehr noch in der Wiederholung gleicher Flexionen, als in eigentlichem  $[^{1})$ ], regelmässigem Gleichklange der Wörter bestehen, dessen eigentlicher und absichtlicher Gebrauch erst seit dem Anfange des 10. Säculums bemerkt wird b).

Mehrere jener, allmählich in die Gebetordnungen aufgenommenen, Sachen waren nicht gerade von einer Behörde ausgegangen, oder vom Anfange an für den öffentlichen Gottesdienst bestimmt. Die Sentenzen und Gebete einzelner verehrter Männer wurden durch deren Schüler verbreitet und im Laufe der Zeit — wenn auch

<sup>[1)</sup> del.

b) Reime wie בין, זיי, זיי, זיי, אויי (s. oben S. 383) hat bereits die Bibel (z. B. רחשועתי <math>- עמוריה - עמוריה - ונפשנן - בטננו - בטננו - + צורתי - השועתי - ישביה ib. 75, 4, בפים — בשמים Jud. 14, 18, בעגלתי — חירתי Thren. 3, 41; aber auch echte Reime znweilen, als: ונהרן – יחפרן Ps. 34, 6. ונהרן – ישחנה – Prov. 12, 25. הרים — ירים Ps. 75. ברדים – ירים Kohel. 10, 11. ברדים – מגרים Cant. 4, 13. ביונה – משכנה Hiob 28, 16. אופיר – ספיר Ps. 55. יקריבו – ואיים ,ישיבו – יקריבו ib. 72. ואיים – ואיים ישיבו ib. 78, 63. כעם – נמם ib. 83. [Ps. 112, 10 כור – עוך – לומ Bemerkenswerth durch Assonanz und Reim ist Prov. 5, 7-11) und die ältere Hagada, z. B. R. Akiba: שנילה ארץ בחכמתו והכין תבל לעדתו (Rosch haschana f. (Sifri Col. 222); die Boraitha Sota 47 b hat אולא ונרון לך מה שנשבע לך הזורושך מה שהבטיח. Einen Uebergang von dieser Art Reime zn den Kalirischen scheinen die des R. Schabthai zn bilden, er reimt: מחמדו, מאדי, יַדי, הגיוני הענייני, רצוני רצוני, רצוני הרצוני , רצוני הדוני, הגיוני העניני, רצוני [Vgl: die zusammengestellten Wörter nw- in der Masora sub w fin.] Früher finden sich schon arabische Reime bei R. Jehuda ben Karisch. [Die Masora בל ברויי דיוסף פרויי רבלק קרויי דבלעם בזויי דמשלי כברויי דקהלת :sagt Wirkliche Reime haben auch bereits R. Saadia Gaon und sein Gegner Salmon ben Jerucham (vgl. Rapoport רבינו סעדיה Anm. 43. ארח צריקים ms. c. 3 Buchstabe ב, und nächst den Genannten [Menachem ben Saruck (מחברת ms. s. v. אראל : אראל .... חפארת הפארת בראש וויאוי לפרוש s. v. ב reimt er מעמי מקרא) או mnd] Donasch ben Librat (מנין , קנין , בנין , שנמי מקרא).

nicht bei allen Gemeinden — eingeführt a). So konnten aus den hagadischen Segensprüchen und den Privatgebeten, die innerhalb oder am Schluss der Thefilla üblich waren, Elemente des öffentlichen Ritus werden b). Insonderheit war es Gebrauch der Vorbeter c), eigen Verfasstes dem Vortrage der Gebetstücke anzufügen; sie eutsprechen in dieser Beziehung den Uebersetzern und Rednern. Wie diese Gesetz und Lehre vortragend bereicherten, also jene die Thefilla. Manche mochten auch wohl, gleich den Thurgemanim sich mit ihrer Kunstfertigkeit zeigen, nicht immer zur Zufriedenheit der Weisen d). Einige verfertigten Stücke, die nur für sie selber bestimmt waren, um ihren Vortrag damit zu introduziren e). Im nachtalmudischen Zeitalter wandte man auf die Gebestücke, wie auf die Hagada, künstlichern Fleiss, und solche, die sich hierin hervorthaten, wurden Dichter, Peitana f), und ihre Arbeiten Pint g) genannt. Alfabetische Wortfolge h) und Gleich-

a) s. Berachoth 17a, 28b, Bereschith rabba 16d, Mischna Berachoth c. 4, j. Berachoth c. 4 f. 19b [j. Taan, I, 3].

b) s. j. Berachoth I. I. (oben S. 368) von einem kurzen Gebete am Schlusse der Vorträge [vgl. ib. f. 20 a, dass R. Elasar und R. Abuhu täglich einen neuen Spruch in das Gebet einschalteten].

c) שליח שליח שליח (Landan ערוך s. v. Th. 3 S. 614); aramäisch auch איז (דובא berachoth c. 1 f. 7a, Vajikra rabba 185 d, Pesikta V bei Aruch פיים vgl. קרוב, Midr. Cant. 6. 29 d, 21 a). Siehe j. Berachoth c. 4 f. 20 b: איז וקרב עשה וקרב עשה זה שעובר לפני התיבה אין אוטר לו בא והתפלל אלא בא וקרב עשה זה שעובר לפני התיבה אין אוטר לו בא והתפלל אלא בא וקרב עשה וכל וכל עולה עובר עובר ענינו וכל pygl. Beresch. rabb. c. 49 f. 55 a, Abudrah. f. 47 b].

d) Berachoth 33 b, Megilla 25 a, Midr. Ps. 19 f. 15 a.

e) Rapoport 1. 1. S 120.

ל (Midr. Cant. 3 a, Midr. Koheleth 86 b), פיים (ποιητής, Pesikta V bei Aruch פיים ([j. Targ. Sam. s. oben S. 80] Midr. Cant. 21 a), שנומא ((g. Eereschith rabba 95 c: אדברי פיומאן), wo noch Poeten verstanden werden, die keine Eingebungen des heiligen Geistes haben; אין פוומא j. Targ. Reg.] פיים citirt Piske Tosafoth zu Middoth N. 4, ich weiss nicht ans welcher Quelle [ich—Quelle del.]), פיים (s. Jalk. Cant. f. 176 b), שום של של של הצאלפרים.

h) Obgleich die aus alfabetisch geordneten Sätzen bestehenden Stücke

klang [aa)] war die besondere Eigenschaft solcher Piutim, und was von dieser Gattung in unseren Siddurim vorhanden ist, rührt aus jener Epoche her. Man verfasste Lieder, Klage- und Bussgebete, vornehmlich für die Fast- und Busstage, auch für Purim, die zum Theil in die Segensprüche der Thefilla eingerückt wurden. Die bestimmten Zeugnisse über diese liturgischen Bereicherungen beginnen mit der zweiten Hälfte des 8. Säculums a); diese, und die

schon in der Bibel vorkommen, so scheinen mir doch die in unserm Siddur befindlichen Sachen der Art, als: על המא (vgl. oben S. 386 und Mordechai Joma); אל ארון על כל המעשים (schon [Tosefta Sota 9], Chagiga f. 3a [und Derech Erez c. 3] liest man im Ansgange eines hagadischen Vortrages: מארל (ארון כל המעשים בריך הוא (das alfabetische מארל (יוארוי כל ; עניני הוא (das alfabetische בריך ברין מעלה (dim Musaf des Versöhnungstages), fast sämmtlich dem Geonäischen Zeitalter anzugehören. Vgl. הרין פייטנה כד עביר אלפא בירא (Midr. Cant, und Midr. Kohel. 1. 1.).

[aa) Parallelismus, Reim, Wiederholung: אין כאלהינו אין כאדונינו vgl. aus der sogenannten Pesikta bei der Geschichte des R. Ismael קומי הפרדם למוד הפרדם מי לא ישבח למלך המשובח מי לא יקדש למידיר מי לא ישבח למלך המשובח מי לא יקדש מי לא ישבח למלך המשובח מי לא יקדש

ולמלד המקודש

a) Schon die Anführung der, alfabetische Stücke anfertigenden, Peitana's und die Nebeneinanderstellung des קרוב und des פינטוי in Pesikta, Midr. Cant. und Midr. Koheleth zeugt für die damalige Existenz von gottesdienstlichen Poesien der Art. R. Cohen Zedek Gaon (A. 828) kennt Gebete für die 10 Busstage (Ascheri Rosch haschana Ende); Selicha's sind älter als R. Paltoi Gaon (העניות: הענהונה § 27); von dergleichen für den Versöhnungstag spricht R. Nitronai Gaon (Abudraham f. 196 b). R. Zemach Gaon kennt Klagelieder (בתנהינ l. l. § 28), der Tr. Soferim (21, 3) התנונים; R. Saadia Gaon hat selber Piutim verfasst (Rapoport רבינן סעריה S. 28, de Rossi cod. 997, Uri c. 299); Akrostichen, Reime und "Piutim" hat R. Schabthai ben Abraham. R. Scherira Gaon kennt Hoschana's (הושענא, vgl. Abudraham f. 110 a), R. Hai Gaon sogar Sammlungen von Bussgebeten (s. Ascheri Nedarim c. 3 N. 2, (ef. מגלה 1 Anf.), R. Jerucham אדם וחיה f. 122 c; מגלה בליחה מכני סדר סליחה heisst es Eliahu sutta c. 23 fin.]. Von alfabetischen Stücken (z. B. תכנת מברת החרש אשר בגלל אבות שבת (ברכה החרש אשר בגלל אבות שבת (ברכה החרש אשר בגלל אבות שבת Soferim zuerst anführen, s. oben S. 391. Dass schon zur Zeit des R. Nitronai Gaon die Thefilla mit eingerückten Piutim bereichert wurde, bezeugt R. Ger-אבולי לקט sehom (s. שבולי לקט § 11 f. Ga ורבינו גרשם השיב בשם רב נטרונאי נאון ז"ל באבות ובגבורות Derselbe (l. l.) nennt [sogar] einen Peitan ר' כנאנ der schon vor Kalir Piutim für das ganze Jahr verfasst haben soll; doch scheint ein Missverständniss in jener ohnedies sehr abgekürzten Stelle obzuwalten [f. haben - obzuwalten l.: habe; auch שבלי \$ 117 neunt (aus שבלי והרב רי ינאי (הלקט zwischen רב פלטוי ביים אווהרב רי ינאי (הלקט הדחות חיים ,רי קלונימום ובתשובות אחרות מצאתי וכתוב בה כך יש ללמד מרי ינאי ומר' אלעזר הקליר

bereits erwähnten oder angedeuteten Gebetstücke bildeten den Siddur in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts, um die Ablaufszeit des Geonäischen Zeitalters.

Und gerade damals, nämlich um das Jahr 970, stiegen die Piutim an Umfang, Inhalt und Bedeutung zu einer nie geahnten Höhe. Diese Veränderung ging nicht mehr im Orient vor, sondern in Europa, durch die Aufnahme palästinensischer Hagada und mittelalterlicher poetischer Formen in das bisher einfache Gebiet der Liturgie. Der Gründer dieser Epoche ist R. Elasar ben Jacob Kalir, gewöhnlich Kalir genannt a). Dieser ausserordentliche Mann, von dessen Lebensumständen wir fast Nichts wissen, stammte aus Sardinien, und lebte um die genannte Zeit, wenn nicht in Cagliari, doch in einer Stadt des südlichen Italien, etwa Bari; er war Vorbeter in der Synagoge, welches Amt damals oft der erste Lehrer oder sonst ein angesehener Rabbi, an Festtagen namentlich, zu versehen pflegte. Von seiner grossen Kenntniss der heiligen Schriften und der gesammten Hagada, so wie auch von seiner Bekanntschaft mit der Halacha, zeugen seine zahlreichen Arbeiten. Er verfasste Piutim für den Gottesdienst des gesammten Festjahres, in welchen er die alten Ueberlieferungen und die Glaubensmeinungen seines Volkes, mit dem Reichthum des eigenen Geistes ausgestattet, zu künstlich geformten Hymnen, Gebeten, Elegien und Darstellungs-Vorträgen umschuf b). Hierzu

יים בתרה בתרה ושרים לכל כדר ושדר בתר בתורה בתרה שהיו מחכמי הראשונים ופייטו קרובות לכל כדר ושדר בתורה יום לירוש קרובות

nahm er das Material aus der Hagada. Was in derselben zu heiliger Sage geworden war, was sie zur Verschönerung des Cultus, zur Bereicherung des sittlichen Lebens, was sie an trostreichen Hoffnungen, an Glaubenskräftigung darbot, - verarbeitete Kalir zu einem Kunstwerk, das Vortrag und Gebet, Hymnus und Auslegung, Hagada und Thefilla zugleich war. So ward der Midrasch zu poetischem Festgebet, wie einst die Segen spendende Hagada Gottesdienst wurde, und in den Psalmen sich Nationalgeschichte zum Tempelhymnus gestaltete. Kalir schöpfte aus allen ihm bekannten Hagada's von Palästina, unter andern aus den Pesikta's a), die ja ganz besonders für den Gottesdienst vorgearbeitet hatten: seine Piutim könnten daher in gewissem Sinne für poetische Pesikta's gelten. Auch im Punkt der Halacha, in dem Gebetritual und der Behandlung grammatischer Sprachformen hält er sich an Palästina und palästinische Autoritäten b). Seine Sprache, obwohl nach keinen Mustern gebildet, nicht von grammatischer Wissenschaft, die noch in der Kindheit war, unterstützt, ist oft weich

citirt מל (am Beschlussfest), מל (am ersten Tage Pesach), אוהרות (am Wochenfest); am Versöhnungstage giebt's auch Pintim für מנחה und געילה. Zuweilen werden selbst in die pentateuchischen Leetionen Stücke eingeschaltet, z. B. אקדמות des R. Meir ben Isaak am Wochenfeste. Die Eingänge zu den Pintim, gewöhnlich zu den קרובות, pflegt man zu nennen, wenn sie ein introduzirendes Gesuch des Vorbeters ausdrücken [oder בתיחה]. Die Bussgebete (סליתות), für die Fasttage eingerichtet, werden zuweilen mit besonderen, auf Inhalt oder äusseren Bau bezüglichen Benennungen versehen, als: עקרה ,ודני (pseaume), שלישיה, שניה שניה, עלמונית. Unter den Elegien oder Klageliedern (קנות) unterscheidet man eine besondere Gattung, die nach dem Anfangsworte ציון heisst. Indess sind die מאורה [ben Esra Kohel. 8, 10], ציון, so wie manche der Kunstnamen (שלמונית) jünger als Kalirs Zeitalter, obgleich Kalirische Keroboth bereits Pismon helssen (Tos. Rosch haschana 3 a oben). Das im spätern Mittelalter übliche קרובץ ist aus קרובות verdorben. Tos. Berachoth 17 b citiren das אפחר במעשי (vom zweiten Nenjahrstage) unter der Benennung תקיעות, vgl. oben S. 386 Anmerkung e.

a) s. oben S. 213, 256, vgl. רוקה § 200 [vorzüglich aber בירוש קרובות ms.].

b) Tosafoth Pesachin 109 a, Tos. Chagiga 13 a, Tos. Cholin 109 b, רוביא f. 134 b, Rapoport l. l. Ann. 28, 33. Mit Kalirs zweibuehstabigen Verbis (Rapoport l. l. S. 103) vergleiche און (יסר הקשה, j. Sabb. c. 4 § 1), יון (יסר און ביר), Kidduschin 41 a, Sanhedr. 24 a) und das "jerusalemsche" און (statt הקשה) Baba kama 6 b).

und klar; nur in der strengen poetischen Form wird er rauh, zuweilen barbarisch. Er tyrannisirt den Hebraismus, zwingt ihm
willkürliche Bildungen auf; aber mit einer Uebermacht und mit so
hinströmender Fülle, dass man bei der Hoheit des Gedankens die
Unebenheiten des Vortrages übersieht, zumal wenn des Peitan
religiöse Gluth den Kunstrichter erwärmt. Kalirs harte, an Unverständlichkeit grenzende Sprache ist kein Perikleisches Kunstwerk; sie ist ein Cyklopischer Bau, der an göttergleiche Menschen
und ein heiliges Alterthum erinnert.

Ohne Zweifel dem damaligen Geschmack angemessen war es, wenn Kalir, behufs der äussern Form seiner Piutim, sich die grössten, mannigfaltigsten Schwierigkeiten zu besiegen auferlegte. Zu der alfabetischen Ordnung, nicht selten an Wörtern und Phrasen zugleich und zwar mit Wiederholungen und Variationen beobachtet, gesellen sich Akrostichen — sowohl von Buchstaben als von ganzen Worten — Reime und Accomodation an Bibelverse a). Ausserdem strebt er meist nach gleichartigen Stanzen und hat hier und da sogar die Anfänge und Ausgänge so eingerichtet, dass der Zahlenwerth der Worte dem seines Namens entspricht, [was man bereits in der Boraitha R. Elieser wahrge-

a) Als Probe stehe hier der erste von den in ihrem Bau ganz gleichen 14 Abschnitten der קרובות für den Fasttag des neunten Ab: אאביך ביום (1 מבך עוגל חצי גרני - ") אאטמה כל שפה מענות בגרוני - ") אאלים כל – פה כי לא שך חרוני (יעוד) האבין תשע מאות (ועוד) כי לא דש בן גרני אאקיץ חבחוני אשר חברני -  $^{0}$ ) איכה יגעתי בקראי נחר גרוני -  $^{0}$ ) גרוני אפשית צחיתה אם אתן את דגנך -  $^{\circ}$ ) אחזיק מגן וצנה בגינך לגוננך -  $^{\circ}$ Die 9 Verse jedes Abschnittes, meist ואתנה צמידים על ידיך ורביד על גרונך. je 9 bis 12 Silben stark, bilden zwei Absätze oder Strophen, die erste 6, die zweite 3 Verse umfassend; die Verse jeder Strophe haben einerlei Reim [und in dem fünften Verse reimen beide Hälften]. Alle Verse der ersten Strophe (Vers 1 bis 6) beginnen mit einem Aleph (wie das Wort איכה); der zweite Buchstabe der Verse 1 bis 5 befolgt die alfabetische Ordnung, ist mithin in dem ersten Abschnitte ein &, im zweiten ein au. s. w., im 14. und letzten ein ). Den 6. Vers bildet eine durch das Wort איכה introduzirte Bibelstelle. Vers 7 oder die zweite Strophe fängt mit dem Schlussworte des 6. Verses an; das zweite Wort des 7. und das erste des 8. Verses beginnen mit demselben Buchstaben, und zwar in der Art, dass die 14 Abschnitte der Reihe nach das doppelte Akrostichon אלעור בירבי קליך bilden. Das erste oder zweite Wort des 8. Verses hat meist Bezug auf den correspondirenden Segenspruch der Thefilla. Den 9. und letzten Vers bildet wiederum eine Bibelstelle.

nommen] a). [Sogar ganze mit schweren Fesseln ringende Strophen bestehen aus lauter verstellten Namen des Peitan!] Und deunoch haben seine dichterische Kraft diese erstaunenswürdigen Austrengungen nicht erschöpft, vielmehr durchzieht er mit solcher Last die tiefen Fluthen der Hagada wie sein Element, Feuer aus Klippen schlagend.

a) Diese merkwürdige Entdeckung hat Rapoport (l. l. Anm. 12) gemacht. עש אשר בכל שנה נעש Zn Anfang des וכר החלה כל שנה נעש) und der Anfang der Klagegesänge: שבת כורו (מני) שמעוני עוכרי beträgt jedes 1738, gleich dem Zahlenwerthe von אלעזר קליר מקרית ספר. Das nicht gezählte מני אלעזר) konnte buchstäblich auch zu dem Namen (מני אלעזר) etc.) geschlagen werden. Die Worte אנסיכה (מלכי) לפנין בהתהלכי אומצו בהמליכי betragen 1064 (l. 1054), so viel als (l. מלכי קיליר (קליר Das Wort). שלעזר בירבי יע־ב קיליר ist entweder aus Ehrfurcht nicht mitgezählt worden oder dem מנר gleichzusetzen. שפתי בשורי ארבעה חרשים (am Schlasse des Masaf zum Sabbat בתבע איש חמודות ושוע :לך ה' הצדקה Hachodesch) und der Schluss des macht jedes 2144 ans, gleicht folglich dem Namen ist be- אלהי מקרית כפר Die Uebersehlagung des אלהי ist begreiflich. Der Schlass des אַנְרָה (im טל): (טל): מקופת צר ואור בלשם ב beträgt 1853, der Anfang אומץ נבורותיך הפלאת (בפסח) בראש כל 1863, entsprechend den Worten: אַלעור קליר (קיליר) מקרית ספר הזק; der Anfang bildet in Zahlen auf- (נשם im) אף ברי אתת (שם) שר מטר להעביב להענין gelöst die Worte: מני אלעזר בירבי קליר מקרית ספר חוק. Dass חמל und של, die in jedem Verse wiederkehren, unberücksichtigt blieben, ist klar; was מם anbelangt, so halte ich dies für eine spätere Interpolation. Dass אַרְ בַרִי der "Namen" eines Engels sei, findet sich nur Tos. Nidda 16b, ferner Raschi zu Hiob 37, 11 und zu Taanith 7 b - Commentarien, die dem Raschi abgesprochen werden (vgl. oben S. 44, 64, 78, 91). Das and findet sich schon bei R. Schabthai; ferner in עושנים אכונים לפרח שימצח לפרח שימצח לפרח שושנים אכוני (Sabbat Hachodesch), welches 115 (חוס) mehr als 2144 beträgt [und akrostichisch in Kalirs Pint ייאהב אומן zu Purim]. Rapoport macht die treffende Bemerkung, dass diese Buchstaben-Berechnungen gemeiniglich in den der Namen-Akrostichen ermangelnden Stücken sich finden, woher denn auch das Zusammentreffen von Wörtern mit hohem Zahlenwerthe, zu Anfang oder am Ende der Pintim und Elegien, erklärlich wird. Vielleicht muss man daher אארה עך חוג שמים (deren niedriger Zahlenbetrag auffällt) durch את"כש in תתקץ זק ספר בימי in תתקץ verwandeln, welches 1499 beträgt, d. i. 1 mehr als ספר מקרית ספר אלעזר Allein noch merkwürdiger ist es, dass selbst in den, mit so schweren Fesseln ringenden, Strophen der oben beschriebenen Keroboth des 9. Ab lauter Namen des Peitan versteckt liegen [für allein-liegen L: Dies ist in den Versen des ersten Abschnittes der oben beschriebenen Keroboth des 9. Ab der Fall]. Die ersten beiden Verse betragen 1962; eben so viel macht der 4. Vers (ohne נעוך) ans, wenn noch das Aleph des fünften hinzugethan wird. Dieses Zusammentreffen wird Niemand für einen Zufall erklären, zumal da jene Zahl dem Namen

Kalirs Festgebete, bestimmt, theils am Schlusse des Gottesdienstes, theils als Einschaltungen des Jozer, Maarib, der Ahaba, Geula und insonderheit der Thefilla recitirt zu werden, umfassen sämmtliche Fest- und Fasttage des jüdischen Jahres a), und wurden

gehört. Wichtig ist die Entdeckung, dass interpolirt ist, indem hierdurch die Zeit Kalirs (A. 970) auf's deutlichste erwiesen ist. Dieses נעוך ist sicherlich in späterer Zeit hineincorrigirt worden (vgl. Aehnliches bei Rapoport l. l. Anu. 4), zumal da sich חשע מאנת נענך in der Selieha אוהילה מעי ואהמה des R. Simeon ben Isaak (cod. Berol. 355, woselbst dieses Bussgebet mit N. 62 bezeichnet ist) findet, wo es freilich ganz richtig ist. Ferner trifft der 3, Vers hinsichtlich der Zahl (872) mit zusammen. Die Verse 5 and 6 (ohne das Aleph des fünften, welches dem vierten Verse zugezählt worden, desgleichen ohne das stehende איכה (איכה betragen 2592, d. i. אלעזר ברבי יעקב קליר מקרית בפר חזק ואמץ אמן: der 7. Vers (ohne das schon berechnete נרוננ, und mit Zuziehung des Aleph vom 8. Verse) macht die schon angegebene Zahl 1853 [und alles Uebrige ohne das vielleicht interpolirte הצבה — die Zahl 1863 aus. Möglich, dass nun auch die beiden letzten Verse (2014) den Worten: אלעזר ברבי קאליר entsprechen sollen [für: Möglich - sollen L: So verwandelt sich der ganze Abschnitt in folgende symmetrisch geordnete Namen: אלעזר בירבי קליר מקרית ספר אלעזר בירבי קליר אלעזר בירבי קליר מקרית 'וספר אי קי מי םי חזק אי קי מי סי חזק א' ברבי יעקב ק' מ' כ' חזק ואמץ א' Vermuthlich stecken ähnliche Berechnungen auch in den übrigen Strophen, denn der erste Vers des 14. Abschnittes אנה אנחנו עולים וחיה יער שכלהנו beträgt mit dem folgenden Aleph 1838, gleich dem erwähnten Anfange von u. s. w.

a) Nämlich: 1 und 2) Schacharith und Musaf des ersten Neujahrstages, 3 bis 5) Musaf, Aboda (s. Nachmanides zu Alfasi Joma [f. 222 b ed. Sklow f.] 92 b) und Mincha (cod. de Rossi 61, 62) des Versöhnungsfestes, 6 und 7) Piutim der ersten beiden Tage des Hüttenfestes, 8 und 9) Keroboth (s. [דרושר] תענית des R. Jesaia und] Rapoport l. l. Anm. 28) und הושענא für den Hoschana-Tag, 10 und 11) Schacharith und Musaf des Beschlussfestes, 12 und 13) [nnd 13 del.] Keroboth für [Sabbat] Chanuka (s. בנוכה עם דנוכה עם כנוכה כ. 4; sie fingen wit den Worten an: אעדיף כל שמנה צרור מלהדליק בנר ישן [ein Fragment daraus s. מלוק 96; der סלוק dazu cit. in Comment. I. Chron. 28, 19]) und [l. 13)] den 10. Thebeth (Rapoport l. l.), 14 bis 18) Piutim für Purim und die 4 Parschioth-Sabbate, 19) Musaf (50) des ersten Pesach-Tages, 20) Schacharith des zweiten, 21) Keroboth des siebenten (s. R. Samuel Schullam bei Juchasin f. 34 b, 48 b), 22) Piutim des ersten Tages Schebnoth [הורה] ונראה שלוה כיון הקליר בסלוק מוסף של שבועות :3, 38 f. 103 b העולה שכתב כל המצות שלא כסדר כלל ואי אפשר לישב סדרן אם לא על דרך תורות הרברות שנתלות באותיות הרברות באותיות הרברות הרברות הרברות הרברות 17. Tamus (Rapoport 1. I.), 24 und 25) Keroboth und 17 Klagelieder (s. כוה"ריל ed. Cremona f. 44 b; es sind folgende: איכה אצת איכה אצת, שבת סורן

daher ein Cyklus, Machsor a), genannt. Sie wurden, schnell verbreitet, in den Synagogen Italiens, Frankreichs und Deutschlands eingeführt, anfangs wohl nur durch die Vorbeter recitirt [aa)], doch hernach von der Gemeinde mit hergesagt. Wenige Generationen nach Kalirs Tode beginnt die ununterbrochene Reihe von Autoren, die Kalirs und seiner Piutim gedenken b); je dunkeler aber der

מחזור (a)

<sup>[</sup>aa) Vgl. לב טוב f. 56c. Niemand als der Vorbeter hat chemals die Piutim gesagt ארחות חיים f. 17d את שהוא מזהיר שהוא לד פרנס יותר מש"ץ שהוא מזהיר את [aa) עשריו ובפיוטיו ובפיוטיו

וגם ר' אלעזר בר קליר היה מן :(1. 1. שבולי לקט) R. Gerschom החכמים הראשונים ופייט קרובות לכל הרגלים והזכיר באבות ובגבורות דברי הרבה (ענינים הרבה R. Jekuthiel ben Moses (s. unt. S. 404), R. Menachem ben Chelbo (s. die folg. Anm.), R. Nathan (Arnch קלך, Raschi (zu Gen. 30, H. Reg. 11, 2. Jes. 24, 22. Ezech. 42, 20. 43, 3, 48, 1. Zach. 5, 11. Ps. 42, 5. 121, 1. Hiob 24, 6. Thren. 1, 6. Dan. 8, 14. אלעזר הפיים: 56: אלעזר הפיים (ז-1) אלעזר הפיים Joma f. 67 a), R. Tobia (קוםי zn הזריע f. 16 b), Machsor Vitri ms., לקוםי סרדס f. 13 b, R. Samuel ben Meir (zu Gen. 27, 27), Bamidbar rabba (s. oben S. 261), Commentar der Chronik (1, 28, 9, 11, 20, 1, 35, 22), R. Elieser ben Nathan ([ראיבן 74 b, 78 d] s. Rapoport l. l. Ann. 4, 34), ben Esra (zu Koheleth 5, 1), R. Jacob ben Meir (בי הישר § 719 [l. f. 73 a], Tosafoth Rosch haschana 8 b, 27 a), R. Elchanan (Tos. Aboda sara 35 a), בירוש קרוב' ms.], R. Elasur (החיים § 200 f. 23 c סודי רוין 51 a, 75 b ff. החיים (ms. p. 72]), R. David ben Menachem (cod. Uri 255), cod. de Rossi 159, Tosafoth (Chagiga 13 a, Baba bathra 14 a, Menachoth 35 b, Cholin 109 b, Erubin 21 a [Bechoroth 55 b], n. a. O.), cod. Heidenheim (vom J. 1258), R. Jesaia aus Trani (Rapoport l. l. Anm. 28), ס׳ מסידים § 114, Nachmanides (l. l.), R. Salomo ben Addereth (R. G. A. § 449), R. Bechai (zn און נארא) [f. 87 b u. הקה 216 d], הוקוני (zu 4 Mos. 19 Ende), הנה"ם f. 134 b, הנה"ם (zu חנוכה c. 4, zu תפלה c. 6), [בל בן f. 15 a], כל בן (§ 125 f. 138 a), R. Ascher (zn Berachoth c. 5 N. 21), Abudraham (f. 28 a) וו, A. m. און (Th. 1 No. 33 fin.)].

Inhalt dieser Piutim und die Sage von ihrem Urheber wurde, desto höher stieg die Verehrung, und einige Jahrhunderte später war Kalirs Zeitalter und Heimath schon vergessen, und dem Verständniss seiner Poesien mussten zahlreiche Commentatoren nachhelfen a). Eben so schnell als Kalirs Ruf und der Geschmack an solchen Festgebeten sich ausbreitete, versuchten sich, mit wechselndem Glücke, neue Peitanim in jener Laufbahn. Fast noch bei Kalirs Lebzeiten standen in Italien, dann auch in Frankreich, Deutschland, vielleicht auch in Griechenland, Rabbinen auf, welche das Machsor mit neuen Feststücken bereicherten und ergänzten, auch Klagelieder und Bussgebete verfertigten, die nicht immer für einen öffentlichen Gebrauch bestimmt gewesen. Für die eigentlichen Piutim blieb die Hagada der hauptsächlichste Inhalt, und zwar weniger die Ausführung eines einzelnen hagadischen Themas, als die Häufung und Zusammenfügung der Sagen und der Auslegungen. Daher blieb die Sprache dieser Dichter meist schwer, dunkel, selbst räthselhaft; in kurze Strophen, oft in einzelne Worte ward der Inhalt einer Hagada hineingezwängt. Wohl möglich, dass die Furcht vor Verfolgungen mit an dieser dunkeln K\u00fcrze Schuld ist; Inhalt und Künstlichkeit des Baues machen daher diese Piutim unübersetzbar. Uebrigens beweisen verschiedene, mehr in poetischer Prosa verfasste Arbeiten, mit denen gemeiniglich der Frühgottesdienst geschlossen wird, dass jene Männer des Vortrags und der Sprache sehr wohl mächtig waren. Auch die Halacha wurde zuweilen poetisch bear-

a) Der [Commentar ms. (עו אַבן הונ אַבן מעש אַבן חונ u. sonst) und der] aus dem 16. Säculum stammende, gedruckte Commentar des Machsor citirt [l. citiren] schon R. Menachem ben Chelbo als Erklärer (z. B. in מברכון לכם בינו אַבּינוֹן (במברון לכם בינוין בינוין אַבּינוֹן אַנוֹין אַנוּין אַנוּיִין אַנוּיִין אַנּייִין אַנּייִין אַנוּיִין אַנוּיִין אַנוּיִין אַנּיִיין אַנּיִין אַנּיִין אַנוּיִין אַנִיין אַנּיִין אַנִיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּין אַנוּין אַנּיין אַנּינּין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין אַנּיין א

beitet und als Theil des Gottesdienstes vorgetragen a), so dass Piutim dieser Art die halachischen Festerläuterungen theils vertraten, theils aber auch herausforderten. In den Buss- und Klageliedern überliess man sich aber mehr dem elegischen Erguss, der andächtigen Empfindung, und knüpfte die Darstellung neuer Leiden an die Erinnerungen der Hagada.

Die Blüthe des Peitanischen Zeitalters erstreckt sich ungefähr bis in die Zeiten des R. Nathan (A. 1100); die berühmtesten Dichter von Festgebeten lebten während jener Epoche. Man citirte bereits ihre Werke und berief sich auf selbige, wie auf talmudische Autoritäten b). Jenes Jahrhundert zwischen Kalir und R. Nathan nenne ich, hinsichtlich der Piutischen Werke, die Epoche des schweren Stils, weil Anlage, Inhalt und Sprache meist Kalirischer Art ist. Dahin gehören, nächst einigen Ungenannten e), vornehmlich R. Jehuda b. Jacob, Kalirs Bruder und ihn überlebend d); R. Meschullam b. Kalonymus aus Lucca e), der in Kürze des

b) R. Samuel ben Meir zu Deut. 32, 10: רכרכתים לגו מלאכיך סבים יחנה מוד (zum Kenjahre) des R. Simeon ben Isaak (vgl. אמלך (Bamidbar rabba f. 245 b)]. Piske Tosafoth zu Middoth X. 4: יחנה ה' אצלך (Bamidbar rabba f. 245 b)]. Piske Tosafoth zu Middoth X. 4: יחנה ה' אצלך (zum Versöhnungstage) des R. Meschullam ben [R.—ben del.] Kalonymus. Etwas ähnliches (שנאסר) in Bezug auf die Thefilla s. Sifri Cól. 238 und Midr. Ps. 121.

c) Einen lombardischen Peitan citirt Raschi zu Beza 33 a; der Verfasser von יוהר כשאלף שנה (also später als A. 1068). Mehrere Piutim sind von unbekannten Dichtern.

d) Rapoport l. l. Anm. 34. Er hat nur an zwei Stellen Verse in die Arbeiten seines Bruders eingeschaltet.

e) s. oben S. 376, 378. Er schrieb Pintim für Schacharith und Musaf des

Ausdrucks und harter Schreibart Kalir gleicht; dessen Sohn R. Kalonymus, der in Mainz lebte a); dieses Kalonymus Sohn R. Moses b), der erste, der sich in den Akrostichen [DDD zeichnet; des letztgenannten Bruder R. Chananele); R. Gerschom b. Jehuda d), der eigentliche Gründer talmudischer Gelehrsamkeit in Frankreich; R. Joseph tob Elem b. Samuel in Limogese); R. Elia b. Menachem, auch der Alte genannt, des Vorigen Zeitgenossef); R. Meir ben Isaak, der Vorbeter genannt, der

- a) Er wird als Herausgeber des אַרורה betrachtet. Vgl. מחוור ad h. l., Schalscheleth hakabbala f. 44 a, de Rossi cod. 563, Heidenheim s. v. אמנון, Rapoport קליר, B. 113 [s. Hagahoth Ascheri zu Rosch haschana Anf.].
- b) Verfasser des איכות נוראותיך für den 8. Tag Pesach (worin über 130 Reime auf בים).
- c) Hat nur 3 Strophen als Ehrengedächtniss, in den Piut seines verstorbenen Bruders eingerückt, s. Rapoport I. I. Jedoch finde ich das Akrostichon בר den Worten: המיכלל נכיועם נו הכנעת וליחמת וק"ם ,ר״וח ולב״שה שה שייאון היעוד ויעוד ויעוד. שייאון ויעוד שיישיי.
  - d) Heidenheim s. v., Zunz l. l. S. 311.
- e) Wir haben von ihm: Maarib des ersten Tages Succoth, Piutim für den Sabbat vor Pesach, Jozer für den zweiten Sabbat nach Pesach, Maarib des ersten Abends Schebuoth, Geula des letzten Sabbat im Monate Tamus. Vgl. über diesen ausgezeichneten Mann (der vermuthlich Bonfils hiess): Raschi (Kethuboth 14 a, Cholin 114 b), בישר לו 32d, בישר בישר לו 33d (seine המשובות 15 ₹ 720, המשובות 16 ₹ 8 ₹ 16, ביהו \$ 167, בישר \$ 167, בישר א 167, פון הנארנים 16 \$ 8 \$ 167, בישר א 167, בישר א 16 \$ 167, בישר א 167, בישר א 16 \$ 167, בישר א 167, בישר א 16 \$ 167, בישר א 167, בישר א 16, בישר א 16
- למת יהנה חכי (die mit den Worten אמת יהנה חכי שמת יהנה חכי אמת יהנה חכי אמר (die mit den Worten סרר המערכה s. R. Meir Tosaf, Jona 8a, Tosaf, Succa 49 a, סרר המערכה מד הנה"מ הנה"מ הנה"מ הנה"מ הנה"מ הנה"מ הוה"מ המלונה אונה מינה המלונה 
mehreres aramäisch verfasste a); R. Joseph b. Salomob); R. Salomob. Jehuda, der Babylonier c), dessen rauher Stil und poetische Licenz an Kalir erinnern; R. Mordechaid) [1]; R. Simeon b. Isaak b. Abun, in Mainz wohnhaft, Raschi's Mutterbruder und einer der fruchtbarsten Peitanim c); R. Kalonymus b. Moses f); dessen Bruder R. Jekuthiel g); R. Binjamin b. Samuel h); [R. Binjamin b. Serach, R. Jechiel b. Abra-

<sup>[1]</sup> R. Mordechai del.]

a) Hat für einige Tage der 3 Hauptfeste und verschiedene Sabbate Piutim, auch Selichas ausgearbeitet; unter andern 3 [del.] aramäische Sachen, welche der Vorlesung der pentatenchischen Lectionen an Pesach und am Wochenfeste voranzugehen bestimmt sind, nämlich: אַרְנוֹת אַילוֹ פּוֹמִי אַרְנוֹ אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרְנוֹ אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרְנוֹ מוֹםי אַרְכוּן אַרוֹרוֹר , כנכאן וּמלֵין וּמלֵין וּמבְּעְמֵיא אַבוּנוֹ וּמַרְנוֹת אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוֹע אַרוּע אַרוֹע אַרוּע אַרוּנוֹי אַרוּע אַרוּנוֹי אַרוּנוֹי אַרוּנוֹי אַרוּע אַרוּנוֹי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּנוֹי אַרוּנוּי אַרוּיוּי אַרוּנוּי אַרוּי אַרוּנוּי אַרוּנוּי אַרוּי אַר אָר אָרְיוּייי אַרוּיי אַרוּי אַרְיוּי אַרְיוּי אַרְיוּי אַרְיוּי אַרְייִי אַר אַרְייִי אַרְיּיִי אַרְייִי אַרְיּיִי אַרְייִי אַרְיּיִי אַרְייִי אַרְיּיִי אַרְיּיִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אָרִיי אָרִיי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אַרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְיִי אָרִיי אַרְייִי אַרְייִי אָרִיי אָרְייִי אָרְייִי אָרְייִי אָרְיִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרְייִי אָרְייי אָרְייי אָרְייי אַרְייי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אַרְייי אָרְיִייי אָרְייי אָרְייי אַרְיייי אָרִייי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי אָרִיי א

b) Von ihm ist אורך כי אנפק (zum Chanuka-Sabbat), aus welchem sehon Rasehi zu Ez. 21, 18 eine Stelle citirt.

d) Verfasser einer Einschaltung in dem Piut des genannten R. Salomo (zum ersten Tage Pesach), wird daher von Raschi (Cant. 4, 10) gleichfalls als הכבלי angeführt. [Anu. d del.]

e) Man hat von ihm Piutim zum zweiten Neujahrstage, dem Schlussvortrage des Versühnungsfestes, dem siebenten Tage Pesach, zu Schebuorth, verschiedenen Sabbaten, mehrere Selichas und Gesänge. Er war der Zuhörer des R. Gerschom und lebte eirea A. 1050, wonach Heidenheim s. v. und Zunz l. l. zu berichtigen sind. Vgl. R. Elasar bei מערק לתכנה 14b, und oben S. 4 o.

f) s. oben S. 378; vielleicht ist dieser im cod. de Rossi 586 gemeint.

g) Seine Bezugnahme auf Kalir erhellt darans, dass er einen Kalirischen Piut, der אַחָרוּל anfängt, mit einer Einleitung versalı, die auf פּתְרוּעל endigt (s. Rapoport l. l. S. 114). Vgl. R. Elasar bei מַכּת עב הבה"כ c. 30 § 9.

h) Hat eine Keduscha [zum Neujahrsfest] אלן הסהר, Selichas und Piutim zu verschiedenen Sabbaten verfasst (s. באנן הסהר, f. 118 d, Tos. Chagiga 12 a,

ham, Vater des Verfassers des Aruch, R. Juda Cohen b. Misatja;] R. Isaak Levi in Worms, Raschi's Lehrer a); R. Elia b. Mordechaib), Raschic). Die bisher Genannten haben alle Fest- und Fasttage, viele Festabende und die ausgezeichneteren Sabbate mit ihren Poesien bedacht. In dem zweiten Jahrhundert nach Kalir verdoppelte sich fast die Zahl der Verfasser von Fest- und Bussgebeten d), wenn auch nicht die Zahl ihrer Arbeiten.

Mordechai zu Rosch haschana gegen Ende, Heidenheim s. v. Indess findet sich Tosaf. Rosch haschana 33 a und מעופר zu בה"מ c. 3 "Simeon" oder "Simson ben Jona" gedruckt).

a) s. Zunz l. l. S. 317.

b) Seine קרובוף für Mincha des Versöhnungstages scheinen Kalirs Arbeiten verdrängt zu haben [angeführt c. H. h. 17 in der Einleitung zu קרובוף].

c) Von seinen 3 Selichas s. Zunz a. a. O. S. 333.

d) z. B. Daniel ben Jechiel (seine Selicha ist in einem italienischen Machsor, das A. 1400 den 9, Mai vollendet wurde, s. cod. de Rossi 959. Vielleicht ist er mit dem Verfasser des Maarib des Beschlussfestes, [der sich indess 12] zeichnet eine Person und ans der Familie des R. Nathan, dessen Bruder diesen Namen führte); Menachem ben Machir, auch Menachem Zion ben Meir [מלא דבר] genannt, ein Bruder des R. Nathan ben Machir, lebte zu Anfang des 12. Säculums (schrieb Maarib für den zweiten Abend des Hüttenfestes, za verschiedenen Sabbaten, Klagelieder [den Zion מעון השקו und Selichas; s. לקוטי פרדס f. 9 d, 19 d, 20 a, 21 a, רוקח f. 84 c, 149 c, רוקח § 304, Tosafoth Chagiga f. 11 a, שבלי לקט ms. § 16, הניא f. 20 b, Mordechai zu Pesachim c. 2, Heidenheim s. v.); Jacob ben Isaak Levi, ein Sohn des oben genannten R. Isaak Levi (Verfasser eines Trauergesanges über die Unfälle von Worms, s. cod. de Rossi 586, Zunz a. a. O. S. 317); Abraham Cohen (wahrscheinlich des Vorigen Zeitgenosse, s. R. Salomo Luria R. G. A. N. 29 und R. Salomo ben Addereth R. G. A. ed. Lemberg Th. 2 N. 29 und 30, wo ein Abr. ben Meir Cohen vorkommt. Von einem Abr. ben Meir ist das Klagelied לבי (אשאנ מנחמת לבי; Kalonymus ben Jehuda in der Rheingegend, ein Oheim des Commentators der Chronik (hat Selichas verfertigt; s. רא"בן f. 12 d, Heidenheim s. v., der ihn mit R. Kalonymus ben Schabthai aus Rom verwechselt, Zunz l. l. S. 333, 345); Binjamin ben Machir (Verfasser des ברות [aber das Akrostichon ist כרוהה]; Samuel ben Jehuda Cohen, der für verschiedene Sabbate zwischen Pesach und Schebnoth und einige Selichas arbeitete; Menachem ben Meschullam (Verf. des אנרך, nicht Baruch ans Mainz, wie cod, Vatie. 312 angiebt); Schefatia (Verf. der Selicha ישראל נושע [und אני יום אליך אקרא, soll bereits zur Zeit des Basilius (gest. 1025) gelebt haben, wie פירוש קרובות ms. H. h. 17]); Amithai ben Schefatia (Urheber von Selichas und Piutim zu den letzten Tagen des Hüttenfestes und einigen Sabbaten, s. Tos. Jebamoth 16 b, Heidenheim s. v.); Eljakim ben Joseph, der A. 1133 in Mainz lebte (רא"בן f. 14 b, seine החנונים im

Diese jüngeren Peitanim sorgten für eine grössere Auswahl in den Hymnen, Bussstücken und Klageliedern und bereicherten einzelne Theile des Gottesdienstes, auch des häuslichen, ferner verschiedener Festabende, Sabbate und feierlicher Gelegenheiten. Die Sprache ward nach und nach correcter, der Stil fliessender, aber auch der Inhalt magerer, die Poesie kraftloser. Gleich dem alten Midrasch ward das poetische Gebet auf mannigfache Weise ausgebildet. Man bearbeitete neben der ältern Hagada auch halachische Themas, versuchte sogar der Geheimlehre und philosophischen Ideen den

cod. de Rossi 959); Isaak ben Jakar (verfertigte die beiden Selichas TINS und אלהי מלכי מקרם; vermuthlich derselbe: Mordechai zu Nidda § 1038, חניא f. 32 a, קורא הדורות f. 18 b); Elia ben Schemaja, Verfasser vieler Selichas (mir sind 20 bekannt, die seinen Namen als Akrostichon tragen. Denselben Namen finde ich unter den Lehrern des R. Samuel ben Tobia [l. Nitronai], eines Eidams des R. Elasar ben Nathan, s. D" zu עשות c. 23); Isaak Cohen, genannt החבר, Verfasser der nicht gereimten Selicha אדון בפקדן (Einen Rabbi dieses Namens citirt der pentateuchische Commentar ms. zu בחעלתך und בחעלת, auch gehört dieser Namen dem Vater des bekannten R. Abraham aus Marseille); Isaak ben Meir (von ihm ist die Selicha ישראל עמד; Heidenheim hält ihn für Raschi's Enkel); Jacob ben Meir oder Rabenu Tam (den Heidenheim mit R. Jacob aus Orleans oder [l. und in der ersten Auflage] mit R. Jacob ben Meir Levi confundirt), von welchem wir Piutim-Fragmente (Tosaf, Rosch haschana 4 b, Joma 3 a, Succa 48 a), und vielleicht Selichas besitzen; Elieser ben Nathan (מא"כן, lebte A. 1145 in Mainz), der einige Stücke für den Versöhnungstag, Maarib des letzten Abends Pesach und des zweiten Abends Schebuoth und mehreres Andere schrieb; dessen Zeitgenosse Elieser ben Simson (in Köln ef. דינין ווייל \$ 66 קינין ווייל \$ 66 ה"רם f. 112d]), Verfasser des Maarib für den zweiten Abend Succoth; Isaak ben Schalom (der in אין כמוך באלמים die Leiden des Jahres 1147 betrauert); Binjamin ben Serach, der in seinen Pintim und Selichas gern Engelnamen anbringt (s. Heidenheim s. v.) und vielleicht aus Italien stammt (vgl. בי הישר § 362, [cf. חומם' חומם' f. 12 a] cod. de Rossi 921); Efraim ben Isaak in Regensburg, der Sabbatstücke und Selichas verfasste und A. 1175 starb; Efraim ben Jacob aus Bonn, unter andern Verfasser des aramäischen KI שמע מרי דעלמא; Menachem ben Jacob (verfertigte Maarib des 7. Abends Pesach, einige Sabbat-Pintim und Selichas. Vgl. Mordechai zu Jebamoth gegen Ende, cod. de Rossi 586, 1274, cod. Berol. 355 f. 63, Heidenheim s. v.); Joseph ben Isaak, Verfasser des אדון בחקח מועד (Rabbiner dieses Namens s. Mordechai zu Baba mezia c. 1 gegen Ende, wo aber, nach ib. c. 4 Ende, ein Fehler zu sein scheint; ferner im pentateuchischen Commentar ms. יתרן, Schalscheleth hakabbala f. 52 a); Samuel ben Kalonymus, Verfasser des beund Vater des berühmten R. Jehuda des Frommen (s. נצחוו § 124); u. A. m.

Eingang in die religiöse Poesie zu bereiten a). In Darstellung, Stil und Form blieb der von Kalir gegebene Typus so ziemlich Regel für seine Nachfolger. Obwohl einzelne Sachen noch im 13. und 14. Säculum verfasst wurden, so darf man doch das Zeitalter der eigentlichen Peitanim schon mit der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts abschliessen. Die Verehrung gegen deren Arbeiten, die allmählich alle Theile der alten Gebetordnung durchdringend, dem öffentlichen Gottesdienste einen neuen Charakter verliehen, nahm, ungeachtet einigen Widerspruchs von Seiten der gelehrten Orthodoxie, stets zu, und ihre Autorität ward beinahe der der Geonim gleichgestellt. Mit dem Ehrentitel מובים b) wurden ihre Poesien citirt, und wie die Alten den Bibeltext mit der Hagada, die Talmudisten die Halacha mit der Gemara glossirten, also ward nun das Machsor mit auslegenden Erläuterungen ausgestattet c). so war die zu Poesie gewordene Hagada bald wiederum ein Gegenstand der Auslegung und des Studiums.

Aber schon früher waren der ursprünglichen Hagada das Nachdenken und die Studien der jüdischen Intelligenz zugewandt worden. Denn Geschlecht war auf Geschlecht gefolgt, immer unvernehmlicher erklangen die Stimmen der Soferim, der Weisen und Emoras, die als unmittelbare Jünger der prophetischen Meister, auf dem geheiligten Boden Israel belehrt und aufgerichtet hatten. Schon war seit der Blüthe der Gemaristen ein halbes Jahrtausend ver-

a) Gebete mit Engelnamen hat schon die Gebetordnung des R. Amram Gaon (s. ארה חיים § 299).

c) cod. Vatican. 298, 301 (s. oben S. 401), 305, 306, 308; cod. Oppenhor. fol. N. 1010, 1069, 1072, 1073, 1074, 1075; Qu. N. 1017, 1032, 1529, 1570, 1602, 1606, 1665, 1704; ib. N. 285  $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{1}$   $_{2}$  (laut catal. ms.); cod. Uffenb. 54; cod. Uri 255; cod. de Rossi 149, 405, 812, 1033 N. 10. Vgl. Wolf biblioth. Th. 2 p. 1345, 1348, Th. 3 p. 1202.

flossen, und dem seiner Heimath entrückten Juden das aussterbende Aramäisch kaum noch verständlich: das Wirken der Mischna-Lehrer umhüllte der Mythos, und ihre Weisheit ward nicht mehr in lebendigen Tönen gehört, sondern in Büchern gelesen, herausstudirt aus Sammlungen, deren Massen dem einzelnen Gedanken oft Beleuchtung und Anmuth raubten. Solchergestalt musste für die ältere Hagada ein dem Mischnischen nicht unähnliches Zeitalter heranrücken, welches die Hagadisten, wie jenes die Propheten, zu erläutern sich berufen fühlte. Freilich war die Hagada nicht auf allen Puncten zugleich undeutlich geworden, vielmehr forderte hier und da gerade das Verständniss des hagadischen Gedankens die Erläuterung heraus, weil jener Gedanke den vorgeschrittenen Begriffen nicht Stand halten zu können schien. So fand sich denn Gelegenheit genug, nicht blos Widersprüche und Unverständliches zu erklären, und der Deutung von anscheinend nutz- und grundlosen Sachen nachzusinnen, sondern auch Aussprüchen und Meinungen gerecht zu werden, die man als ungereimt, unglaublich, unjüdisch oder unsittlich angreifen mochte; insbesondere konnte an starken sinnlichen Schilderungen von dem Göttlichen und der geistigen Welt Anstoss genommen werden, da anderseits die jüdischen Lehrer aller Zeiten Gottes Majestät und Unerreichbarkeit einschärfen. Mit diesem Bedürfniss der Auslegung traf die wissenschaftliche Thätigkeit, die etwa seit A. 800 rege geworden, zusammen; man forschte nach der Bedeutung der überlieferten Lehren, womit der Inhalt der heiligen Schriften auf das engste verbunden war, zumal da die Principien des Judenthums gegen Angriffe der Christen und Araber, die Halacha gegen die Secten a),

der Midrasch gegen die Erläuterungen der Karäer vertreten werden musste. Seit jener Epoche werden daher die ersten Spuren von Erklärungen der frühern Literatur und jüngere hagadische Arbeiten wahrgenommen, welche die älteren Hagada's ergänzen und bereichern, und gleichwie die Halacha ein Gegenstand der Forschung, das Targum ein Studium, die Lesung der heiligen Bücher eine Kunst geworden war: also ward die Hagada eine Wissenschaft, gleichsam das Ergebniss des Nachdenkens über die in Schrift und Midrasch ausgesprochenen Grundsätze der Weisheit und des Glaubens. Namentlich tritt in dem letzten Jahrbundert der Geonäischen Epoche, d. i. seit dem Jahre 890, die ältere Hagada deutlich als Materie der Erklärung und als Gegenstand wissenschaftlicher Bemühungen hervor, wie die Arbeiten von R. Zemach Gaon, R. Jehuda ben Karischa), R. Saadia Gaonb). R. Schabthai, der Verfasser des Tana debe Eliahu, R. Scherira Gaon c), R. Jacob ben Nissim, R. Meschullum ben Kalonymus, R. Samuel ben Chofnid), R. Chefeze), R. Hai Gaon f), verschiedene Peitanim und jüngere Hagadisten

<sup>24,</sup> Wolf Th. 4 p. 1090 [vgl. מוכרת הלכבות Theil Makrisi übereinstimmt (s. Silvestre de Sacy Chrestomatie arabe, 2. Ansgabe, Paris 1826, Th. 1 p. 307). R. Binjamin von Tudela sprieht von Ketzern auf Cyprus, die statt des Sonnabends den Sonntag feiern. Mesne al Akbari übrigens, der (Wolf l. l.) als Stifter einer Secte genannt wird, ist laut אוצר בחבר ms. zum Christenthum übergegangen. Vgl. auch Jost Gesch. Th. 9, Verzeichniss S. 158.

a) Er zieht in seiner Schrift (wie mir Prof. Rödiger in Halle schreibt) oft gegen freche Ausleger und überhaupt gegen Anthropomorphismus zu Felde.

b) Vgl. אין האפונות ב 2, 7, 8, 6, 6, 7, 1 und sonst, so wie die Fragmente seines biblischen Commentars und seine Erläuterungen des Buches Jezira.

c) s. R. Isaak Abuab מנורת חמאור Vorrede, R. Asaria de' Rossi I. l. f. 77 b, Rapoport במנו נתן Anm. 32.

d) Cod. Vatic. 63 enthält auf 134 Bl. in 4 dessen Midraschim zum Pentateuch, vgl. Rapoport רבינו האאי Anm. 8, רבינו האו Anm. 11, S. 63, Nachträge S. 10.

e) Auf seine lexicalischen Erläuterungen berufen sich R. Salomo Parchon in den שרשים mis. (s. v. עמר ווא אין (s. Kimchi שרשים v. עמר פוע und ein Ungenannter in der Vorrede des הקבע מעשה Vened. 1742.

f) s. Rapoport רבינו האי Anni. 13 und 28, רבינו האי Anni. 14, רבינו Anni. 11 S. 62.

beweisen. Grössere Ausbeute an Auslegungen älterer Schriften gewährt das 11. Säculum: In Babylon, Afrika, Spanien, Nord- und Süd-Frankreich, Italien und Deutschland werden eben sowohl Midraschim, Schrift- und Talmud-Commentarien, als Wörterbücher, Versionen, masorethische, grammatische, ethische und philosophische Schriften ausgearbeitet a). Die Nothwendigkeit, jetzt auch sprachlich die Bedeutung der alten Werke zu ermitteln, die Ausbildung der Grammatik und der Philosophie und die Vermehrung der Hülfsmittel zu gelehrten Beschäftigungen, - dies alles trug nicht wenig dazu bei, die natürliche Auslegung (Peschat) schärfer von der allegorischen der Hagada zu sondern, wobei man theils den Sinn und Werth hagadischer Derusch's auf sich beruhen liess, und der wahren Hermeneutik den Vorzug einräumte, theils der Auslegung der Hagada selber die Aufmerksamkeit lieh. So bildete sich seit [Alfasi's aa) und] Raschi's Zeitalter eine hagadische Exegese mit bestimmten Grundsätzen und nach verschiedenen Systemen. In der ersten Hälfte des zwölften Jahrhunderts thaten sich in dieser Beziehung R. Joseph Kara ben Simeon als Bibelerklärer und Verfechter des Judenthums b), insbesondere aber R. Samuel ben

<sup>[</sup>aa) Schon Alfasi (s. dessen RGA, Livorno 1780 No. 314) bezieht die Erzählung des Rabba b. Barchana (Baba bathra f. 74 a דנשקי ארעא ורקיעא) auf ein Kunstwerk, das er in Alexandrien gesehen]

b) s. R. Samuel ben Meir zu Gen. 37, 13. 24, 60. Num. 4, 6, die Fragmente bei Breithaupt (Raschi Band I p. 153, 175, 182, 190, 201, 210, 518, 540, 670, 708, 752, 868, 907, 1027, 1075, 1159, 1164, 1212, 1223, 1249, 1484; Breithaupt wusste nicht, dass er ein von Kara glossirtes Manuscript vor sich hatte), [cod. Bloch (s. Geiger Zeitschr. B. 9 S. 138—146) s. auch Dukes in עוון 2, 102 im cod. Berol. 352 (zu Raschi Hiob c. 40 und Jes. c. 1, während dort die gewöhnlichen Kara-Citate bei Prov. c. 4, 5, 6, 18 vermisst werden [רוצא] 75 (sein Commentar zu Hiob), בעל הקבורום (d. 1838, cod. H.

Meir, [R. Joseph Zadik aa], R. Jehuda Levi, R. Menachem ben Salomoa), R. Elieser b. Nathan b [1] und ben Esra hervor. Bei aller Anhänglichkeit an die väterliche Religion und hoher Verehrung der Nationalliteratur, gaben sie doch ihre Ueberzeugung nicht dem Aberglauben gefangen, als gebühre jeder hagadischen Auslegung der Rang der heiligen Bücher und sei jeder unverständliche Satz unantastbar. Vielmehr theilten sie in dieser Beziehung die schon von R. Scherirach, R. Haid, R. Samuel b. Chofnie, R. Nissimf, R. Samuel Hanagidg) und selbst von Raschih ausgesprochene Ueberzeugung der Nichtbeachtung einzelner Hagada's, und allzukleinlicher Deutelei, und gingen demgemäss bei ihren exegetischen und philosophischen Arbeiten zu Werke, stets einem gemissbilligten oder nur scheinbaren Midrasch

h. 56] und dem pentateuchischen Commentar ms. (בון אשמות , עשמות , עשמות , עשמות (הועל לקם 116, מה 116, בהעלהך weiter Theil ms. § 10, Azulai שם הגדולנו Th. 2 f. 76 b, עדר לחכמים f. 23 b, Wolf biblioth. Th. 4 p. 858 (der ihn mit Karo aus dem 16. Jahrhundert confundirt), Biscioni etal. p. 115, Uri cod. 149 N. 3, de Rossi ad cod. 255 und 456, dizion. stor. Th. 1 p. 181, Zunz l. l. S. 318. Siehe oben S. 314.

<sup>[1]</sup> R.-Nathan del,]

<sup>[</sup>aa) In עולם הקשן ms. p. 84 wird erörtert, dass der Ausspruch, als richte Gott die Menschen nach Büchern, worin Tugenden und Sünden aufgezeichnet seien, nicht wörtlich zu nehmen sei; überhaupt seien Lohn und Strafe nichts Sinnliches.]

a) In שכל שור s. Oppenb. Catalog (Hamb. 1782) f. 22 a, Azulai Schem hagedolim II. f. 83 b N. 98.

b) In מאמר השכל. Rödelheim und Wien; zuweilen im אבן העור [Anm. b del].

c) R. Moses Alaskar RGA, N. 96 (מנורת המאור Vorrede, רְדִּיק Brief an Alfacar vgl. צפנת פענת שנות עונה Esra (Coll, 2020)].

d) Rapoport רבינו האי Anm. 13 und 15, Nachträge S. 10 und 11.

e) Dav. Kimchi zu I. Sam. 28, 24.

f) עין יעקב zu Berachoth c. 9, vgl. Meor enajim f. 75 a.

שובא בל פירוש שיבא בנמרא על שום 21: מבוא הגמרא (א ענין שלא יהיה מצוה זו היא הגדה ואין לך ללמור ממנה אלא מה שיעלה על הדעת היה שפירושו בפסוקים כל אחר כפי מה שנודמן לו ומה שראה הדעת מה שיעלה על הרעת מן הפירושים האלו לומדים אותם והשאר ברעהו ולפי מה שיעלה על הרעת מן הפירושים האלו לומדים אותם (עליהם מום) אין סימכין עליהם dos בבוד אלהים (עצו)

h) s. Raschi zu Jes. 26, 11, Koheleth 8, 14; R. Elia Misrachi zu Raschi Exod. 22, 8, Num. 29, 39; vgl. Zunz Raschi S. 292, 296, 325.

den natürlichen Wortverstand vorziehend a). [In ähnlicher Weise lässt sich Salomo Parchon vernehmen aa).] Aus der zweiten Hälfte des gedachten Jahrhunderts kann hier nur Einer, neben welchem alle anderen in den Hintergrund treten, genannt werden: R. Moses ben Maimon. Sein Genie ergründete die wahre Natur der Hagada; obwohl ihm bereits R. Hai und R. Chananel b) in der geistigen Anffassung der Midraschim vorangegangen waren: so gebührt doch Maimonides der Ruhm, die verschiedenen Seiten dieser Auffassung verfolgt und klar entwickelt zu haben. Seinen frühern Vorsatz, über die Hagada's ein eigenes Werk zu schreiben, hatte er zwar aufgegeben c), indess sind seine bekannten Werke voll der schätzbarsten Belehrungen über diesen Gegenstand d). Nach ihm beginnt das eigentliche Zeitalter der philosophischen Erläuterungen des Midrasch; eine lange Reihe von Rabbinen e), die

a) s. R. Samuel ben Meir zu 1. Mos. 37, 2, 2. Mos. 3, 11. 4, 10. כתורי c. 3 [§ 67 bis] Ende [vgl. § 73 gegen Ende]; ben Esra Commentar des Pentateuel Vorrede, ferner Gen. 14, 14. 25, 34, 33, 4. 34, 2. 39, 11. 40, 8. 46, 27. Exod. 2, 22. 4, 20. 20, 1. 21. 33, 21. Dent. 32, 8; Commentar zu Thren. Anfaug; אונה ברוכן Constpl. 1530 Vorrede.

<sup>[</sup>aa) ערוך v. ננש v.]

b) Rapoport רבינו חננאל Ann. 15; vgl. נצחון § 308 (משלי); ראייבן § 127
 f. 42 d; Sam. Saporta bei אַרְאָים לאַשֶּקר f. 188 a].

c) Commentar zu Mischna Sanhedrin c. 11 § 1; מַנְרָהָ Anfang.

e) z. B. aus dem 13. Jahrhundert: R. Abraham b. Moses b. Maimon (s. dessen אנרת Wilna 1821, הפילוסופיאה, S. 67, 68, 77, 111, 112, Rapoport רבינן הענאל S. 21 und vgl. die folgende Anmerkung), Nachmanides, R. Todros haleti (cod. Oppenheim. אצרות כבוד [l. אוצר הכבוד] laut catal. ms.),

verschiedensten Richtungen einschlagend, beschäftigte sich mit den alten Auslegungen, und ihre Arbeiten, wenn auch öfter sich in Irrgänge verlierend, geben doch das bemerkenswerthe Resultat, dass das Verständniss der Hagada begehrt und die Accomodation derselben mit der Wahrheit allgemeines Bedürfniss war. Nicht mehr war also der hagadische Buchstabe Maassstab der Einsicht und Richtschnur für den Lebenswandel, sondern ein höherer Geist, der jenem Buchstaben Kraft und Leben verlieh [a]. Diejenigen Er-

R. Moses Tibbon (Oppenh. Catal. p. 240 N. 381), [R. Schemtob Palkira (המבקש, ם' המעלות (Commentar des Alfasi), R. Salomo ben שבילי אמונה (cod. Vatic. 293, 296 [cod. Hamb. 92, 40 Seiten s. שבילי אמונה sem. 8 f. 108 b unt. שו״ת רש״בא שרתן שפרשתי) nind in den מרש selber z. B. No. 93]), R. Jacob ben Schescheth (citirt von Recanate Commentar f. 64 b, vgl. מעמי מצות f. 15a und Oppenh. Catal. l. l. N. 371 [l. 379]), R. Jedaja oder Bonet ben Abraham (vgl. R. Moses Chabib im Commentar zu Vorrede, Abravanel ישועות משיחו f. 31 d, R. Isaak Arama in 28 f. 76 b; handschriftlich im Vatican. cod. 293 [cod. Hamb. hebr. 97] und bei de Rossi cod. 217, 222); aus dem vierzehnten: ein Ungenannter in Alfeira (cod. Vatic. 192), R. Jontob ben Abraham, [R. Joseph Gecatilla (שעררי ערי אורה, R. Levi ben Gerson, R. Salomo ben Henoch Alconstantini [Samuel שבילי אמונה), R. Meir Aldabi (מאמר השכל ed. Amsterd. f. 108 etc.), R. Jacob ben Chananel Sikeli (vielleicht [l. הורת המורה ms.], s. Wolf Th. 4 p. 867, Azulai Schem hagedolim Th. 2 f. 86 a, cod. Uri 94), R. Esra ben Salomo (cod. Vatic. 185), [R. Jehuda b. Joseph Alcorsani in ארון העדות ms.], R. Levi ben Abraham (in לוית הן), R. Samuel Sarsa (in מכלל יופר אונה הוב, s. cod. Uri 325), R. Schemarja aus Negroponte (צבחון § 2), R. Schemtob ben Sprot (אבן בחן und פרדם רמונים), R. Mattathia hajizkari (s. פרדם רמונים) ed. 1592 f. 76 b), R. Menachem Kara (s. weiter unten). Von ungewissem Zeitalter sind R. David [Bonfed] (s. עין יעקב zu Sabb. Ende) und R. Ruben ben נכך 48 a § 68 ארחות חיים Chajim Zebi [del.] (Meor enajim c. 40 f. 127 b [חיים 41 a § 68 כתב הר' ראובן בר חיים בספר החמיד שחבר וכן נמי באר הרש"בא בפירוש vgl. בחני 8 a]). Aus dem 15. Säculum führe ich hier nur R. Lipmann aus Mühlhausen (נצחת), die Apologeten gegen Lorca (s. שכם יהודה f. 47 b etc.), R. Isaak ben Jedaja (עין רעקב ed. 1740 Th. 1 f. 36 a), R, Isaak Nathan (s. oben S. 302) [R. Jacob b. Abraham Bibasch (de Castro Th. 1 p. 357) vor 1486; R. Salomo Duran (מַלַחְמָת מצוָה), R. Joseph ben Schemtob tWolf Th. 3 p. 429 [R. Joseph-429 del.]), R. Jeschua ben Joseph ans Telemsan ([in הליכות עולם] vgl. Reggio 1. 1. S. 150 Anm.), R. Abraham Schalom (in נוה שלום), R. Isaak Abuab und Abravanel an.

<sup>[</sup>a) Sehr richtig ist daher Waehners Frage (in dessen ant. B. 1 p. 244) an Eisenmenger; cur vero Mainonidi neganti quod proprie hace intelligi debeant... imperitum judaenm vulgus opponit? Quid quaeso nostris de rebus indicaturi essent adversario....

klärer, die nicht blos einzelnen hagadischen Stücken ihre Thätigkeit zuwandten, sondern über Inhalt und Bedeutung des Ganzen nachdachten, pflegten die Hagada's nach exegetischen Bestimmungen zu klassifiziren, wie z. B. des Maimonides Sohn R. Abraham a), R. Jesaia aus Tranib), R. Jedajac), [R. Jehuda Alcorsanico], R. Menachem Kara in Deutschlandd), [R. Samueldd], und Anderee) thaten. Im Allgemeinen waren es

a) "Alle Erzählungen, Hagada's und Aussprüche des Talmud über Kunst und Wissenschaft sind Gegenstände der Prüfung. Der דרשות giebt es 5 Arten: 1) solche, die wörtlich zu nehmen sind; 2) wo die innere Bedentung das wesentliche ist, und deren mehrere Maimonides in More erläutert; 3) deren Erklärung schwierig ist, obgleich sie auf das Wortverständniss basirt sein mnss; 4) die meisten gehören der Gattung poetischer Anwendungen an, auf die der Ausspruch עשר חעשר עשר passt, z. B. עשר חעשר עשר בשביל שתתעשר (בשביל שתתעשר; 5) Hyperbeln. Die מעשיות zerfallen in 4 Classen: 1) historische Thatsachen, welche theils Gesetze und Lehren, theils den Glauben betreffen oder Merkwürdigkeiten mittheilen; 2) Träume (auch wenn dies nicht angegeben ist); dies ist überall, wo von Engeln und Dämonen die Rede ist, der Fall; 3) Erzählungen, die auf hyperbolische Weise vorgetragen werden, z, B. dass Rawa den Sera geschlachtet habe; 4) Gleichnisse und Parabeln, daher die Gemara zuweilen selber hinzusetzt: "damit du es nicht für ein Gleichniss haltest". Zuweilen ist eine Geschichte aus mehreren dieser Classen zusammengesetzt. Hierdurch entgehen wir dem Unrecht, welches Karäer und andere Dummköpfe sich zu Schulden kommen lassen, in ungeziemender Art von weisen Männern zu reden." (Auszug aus R. Abraham כתאב אלכפייאה ms. [gedruckt zu Anf. von כרם חמר Th. 2 (Wien 1836)].

b) Zu Aboda sara c. 1. Die Midraschim bestünden aus: 1) Hyperbeln,
 2) Wundern und 3) Auslegungs-Variationen, durch welche das Wortverständniss gar nicht gefährdet werden solle.

c) s. שרית רשייבא f. 123 [wo er 4 Classen der Hagada's unterscheidet].

<sup>[</sup>cc] ארון העדות ms. c. 3 f. 37 b, c. 8 f. 88 b.]

d) Er spricht in seinem ביאור על איזה מאמרים יהכורה ms. unter andern von den Elia betreffenden Hagada's, die er auf prophetische Kräfte und das Symbol der besonderen Vorsehung deutet.

<sup>[</sup>dd] מאמר השכל 16 b unten n. f., 17 b ff.]

e) Sechs Classen von Hagada's branchten nicht berücksichtigt zu werden:
1) worüber eine getheilte Meinung herrsche, 2) wenn der Erzähler von seiner Ansicht zurückkomme, 3) wenn ein allgemeiner Satz dem einzelnen widerspreche, 4) אַסטרהא mider incht durch Moses überliefert worden, 5) nnmögliche Geschichten ohne Nutzen, 6) was wissenschaftliche Gegenstände betrifft. Stünden dergleichen in Sifra, Sifri u. s. w., so verdienten sie noch mindere Beachtung (als die des Talmud) Indess ist Abravanel mit dieser

besonders zwei Systeme, in die die Erläuterer getheilt waren:

1) das philosophisch-allegorische, 2) das mehr buchstäbliche; die wörtliche Auffassung war in Deutschland a) beliebt, obgleich es auch da nicht an sinnigen Auslegern gebrach, doch ist die eigentliche hagadische Exegese in Spanien zu Hause, und am Schlusse des ersten rabbinischen Zeitalters war die zur Philosophie erhobene prosaische Hagada, wie seit längerer Zeit die poetische, mit reichen Commentarien ausgestattet.

Unter jenen Richtungen, welche die Exegese des jüdischen Alterthums einschlug, machte seit dem letzten Viertel des 12. Jahrhunderts, d. i. seit dem Abschlusse der peitanischen und dem Anbeginn der philosophischen Epoche, eine sich bemerklich, welche allmählich den Namen Kabbalab) ausschliessend annahm. Nachdem bereits, seit den letzten Jahrhunderten des Geonäischen Zeitalters, Philosophie den metaphysischen Ueberlieferungen des Alterthums und magische Weisheit den älteren kosmogonischen Lehren sich angeschlossen hatte, ward ein, der eigenen unmittelbaren Inspiration sich hingebender, Mysticismus eben sowohl durch die jüngeren Schriften der Geheimlehre als durch den allgemeinen Aberglauben des Mittelalters genährt. Schon fand man keine Be-

Classification älterer Autoren nicht ganz ein verstanden (ישיקון f. 9b) [vgl. auch בחינת הרת p. 53 ff.]

a) s. ישועות משוחו f. 25 c.

b) Ueber die alte Bedeutung von הכלה, s. oben S. 46, 366. Weil die Mystiker, auf alte Namen sich berufend, ihre Lehren "durch Ueberlieferung" (בקבלה oder בקבלה) erhalten zu haben vorgeben (s. R. Asriel bei מאירת עינים ms. Parascha ויקרא, R. Elasar in סורות התפלה ms. f. 19 a), nannte man (s. [Nachmanides zum pent. Commentar gegen Ende, האמונה והבטחון c. 2 u. sonst, שערי אורה 69 d u. sonst, רמב"ן zu Hiob 28 fin. 23 שערי ms. c. 4, 5, Bechai im Commentar], Recanate טעמי מצות 4 b, 38 b [auch מאמר השכל 17 b ff., באירת עינים ms. nennt מאירת עינים ms. nennt einen Schüler des Nachmanides קסיך ומקובל; vgl. Tanchuma f. 86 c). Nichts desto weniger wurde im 13. und 14. Säculum קבלה [sogar חכמת הקבלה (ואתחנן mindliche Ueber- מיאור ן' בונים) meist noch überhaupt für mündliche Ueberlieferung genommen (s. המבקש f. 41 a, המבקש 2, 6. 3, 2). [Bei R. Jacob Anatoli sind sogar דברי הקבלה die Lehren der Tradition mit Ausnahme der Geheimlehre (מלמך ms. עונש ms. אוני gegen Ende) שהאלה bei Tanchum ist Kabbala (Lebrecht tib. Saadja S. 636 ff.).]

friedigung mehr in dem Erkannten und dem Gewöhnlichen, und knüpfte daher Inhalt und Bedeutung der biblischen und der talmudischen Lehren an überlieferte oder ersonnene Gesetze der Weltordnung, an die Mysterien der göttlichen Majestät. Die Geheimnisse des Gesetzes wurden nun der enträthselte tiefere Sinn der alten Vorschriften und Meinungen; diese Geheimnisse, glanbte man, seien in den Buchstaben der Schrift niedergelegt, aber nur den Eingeweiheten oder Inspirirten lesbar, welche die in den Wörtern eingeschlossenen Geister frei zu machen wiissten. So sah man denn in allem, was Schrift und Hagada gab, nur eine Summe von Buchstaben und Zeichen, deren willkürliche Combination zur Enthüllung der Geheimnisse führe, und da man in der Hagada bereits den Gebrauch ähnlicher Mittel vorgefunden, so wurde eine solche Vergeistigung des Buchstaben, aus welcher die Verbindung des Judenthums mit der ewigen Himmelsordnung erkannt werde, für den Stolz des Gesetzes, die Spitze aller Auslegung und das Endziel aller Weisheit gehalten. Der Inhalt der heiligen Schriften, die Halacha wie die Hagada, die Geheimlehre und die Ergebnisse der Philosophie, - Alles ward Träger einer Weltordnung, in welcher Gott und Gesetz die Grundlage, das geschriebene Wort das Symbol, die angebliche Ueberlieferung aber die Wahrheit war. In das einst dem Publikum so fern gehaltene Gebiet der "Mercaba" und des "Bereschith" ward nach und nach Alles, was das Alterthum an anslegbarem Stoffe hinterlassen hatte, hineingezogen und zu philosophisch-mystischen Systemen des Judenthums in Schriften der mannigfaltigsten Art erweitert. die Zahl dieser Systeme und Anslegungen fast so gross ist, als die der Verfasser, so rühmte sich doch ein jeder einer ihm gewordenen mündlichen Ueberlieferung, die nicht immer bei berühmten Rabbinen neuerer Zeit stehen blieb, sondern ihre Receptionen bis auf alte Antoritäten, ja sogar auf biblische Personen und Engel znrückführte, - ganz im Geiste der Pseudepigraphie, die von jeher bei Schriften dieser Art zu Hause war, auch schon ans Scheu, in solchen Dingen mit seiner eigenen Persönlichkeit aufzutreten. Seltsamerweise ist daher der Name Kabbala, der nur dem Ueberlieferten gebührt, einer Weisheit verliehen worden, in der Alles

jung und neu, und jeder Autor nur ein Ueberlieferer der eigenen Ideen [1] war [aa].

Die ersten Spuren der Kabbala führen uns nach Italien und dem südlichen Frankreich a); von dort aus breitete sie ihre Aeste nach dem nördlichen Spanien und dem südlichen Deutschland aus Die ersten kabbalistischen Autoritäten, die sich eines Umganges mit Elia rühmten, werden in den letzten Decennien des 12. Säcnlums genannt b). Seit jener Epoche taucht eine grosse Anzahl pseudepigraphischer Werke auf, von denen das ganze Alterthum nichts wusste und nichts wissen konnte, da sie durch Sprache und Inhalt sogleich die neue Zeit und die neue Schule verrathen. Dahin gehören verschiedene dem R. Nechonja ben Hakana zugeschriebene Werke, insonderheit Bahir c); ferner Schriften, welche

<sup>[1]</sup> f. der eigenen l. eigenen den fremden widerstreitenden.]

<sup>(</sup>aa)s. das Geständniss des R. Joseph Gecatilla (אנת פנו פל פל ed. 1615 f. 64 a): מטפחת ספרים והנה אין מתחזק עמי בכל אלו כי אם השגה עליונה vgl ספרים (aa) אין והנה אין מתחזק פרים (aa)

a) s. Recanate שים האטונות, עונים (שנים, לשה 'D f. [36 b] א שבור הברולים דו. 2 f. 3 b. Apulien und Sid-Frankreich erscheinen dort als die Wiege der Kabbala. Vgl. Agobard bei Basnage hist, des juifs Th. 9 p. 86. Schon A. 830 griff dieser Erzbischof von Lyon die Rabbinen an, weil sie Gott einen Körper und unbewegliehe Finger verleihen u. dgl. m. Bisweilen wird auch ein R. Jacob Nasir genannt, oder ein R. Jacob, Schüler des R. Nehorai aus Jerusalem (s. R. Asriel bei מאַררה מעונים שוא מואר הבכור) שוא מואר הבכור הוא מואר הבכור (הענים הברות הקרש), der sogar den Maimonides bekehrt (!) habe (שבורת הקרש) עוורת הקרש (בורת הקרש) א מואר בווים אואר מואר של א מואר בורת הקרש (בורת הקרש).

c) מררש נחוניא בן הקנה (Nachmanides zum Pentateuch f. 3 c, 6 b, 21 d,

nach R. Jose, R. Ismael, R. Akiba, [R. Jehuda ben Bathira] genannt werden a), oder sich für noch ältere Productionen ausgeben, z. B. das Buch Taggin b). Am berühmtesten sind die kabba-

34 b, 38 c, 44 b, 55 a, 60 b, 116 b, 142 a, 147 a, 154 c, 155 a, שער הנמול 102 c, 106 c; אוצר הכבור] אוצר ברכות בי ברכות משקל (ברכות 106 c; אוצר הכבור) Ziuni f. 5 c, 13 a, 42 b [74 b, 80 d, 82 d] u. s. w.; Mordechai Joma), כרקו רי שאלת .... (מי ימלל גבורות ה' :cod. Vatic. 228 N. 6, beginnt) נחונוא בו הקנה (cod. Oppenh. 1067 Qu.). Dieser Rabbi spielt bereits in Hechaloth und Rasiel eine Rolle; von seinem Gebete s. Recanate 1 a, 61 d, Ziuni 41 d. Unstreitig eine dieser Schriften meint [Unstreitig-meint del.] R. Schemtob Palkira in ישב ר' נחוניא ודרש מאי האי דאמרינן העולם :ms. p. m. 22 ספר המעלות נאי קאמרילן [מאי קאמרילן] (sind aus בהיר vgl. הבא ולא ידעינן באי קאמרילן c. 4 f. 9a, dasselbe in שבילי אמונח 10 f. 128 b unten; dasselbe aus מ' ר' נחוניא בן הקנח in עכורת חקרש Th. 2 c. 41 cf. שער הנמול ; שער אקרים 4, 31]. Ein und שמות wird שמות und שמות sind besonders gedruckt. משנה קבלה (der Glanz) wird citirt von [Commentar] R. Bechai ([R. Todros b. Joseph (אוצר הכבוך zu Berachoth] zum Pentateuch ed. 1726 f. 13 a, 18 a, 30 d, 46 a, 89 b, 91 b, 95 a, 102 d, 205 c), R. Isaak (מאירת עינים ms. in der Mitte), [Immanuel (p. 11 מחברות, R. Jacob Sikeli (l. l. שון p. 55), R. Moses Narboni (zu מחברות 1, 62), (oft)] Recanate (im Commentar sehr oft, משכנת אלהות 3 a, 6 b, 14 a, 16 a), R. Jerucham (ארם וחוה f. 19) באב"ד zu Jezira f. 25 b], R. Samuel Motot (מעובב נחובות ms. Th. 3 c. 1), R. Chisdai ('אור ה' 1, 3, 3 ed. Ferrara Signatur 8, 2 a Mitte), R. Abigador Kara (מעובות ms.), R. Menachem Ziuni (י מלכה f. 19 d, 43 d) (s. זי מלכה Comm. zu פרקו ר"א c. 8, Comm. zu בי נצירה. Es allegorisirt über Vocale und Accente und kennt den grammatischen Kunstausdruck 505 (s. R. Bechai I. I. f. 30d, Recanate f. 121c, 129c). [Richtig über בחיר urtheilt schon Morin (exercit. lib. 2 ex. 9 cap. 7), obwohl das Jahr 1300 (ib. p. 372) zu spät ist, cod. Vat. 191 latein. Uebersetzung des Bahir 180 Bl. fol.].

listischen Werke geworden, welche R. Simeon ben Jochai beigelegt werden a), worunter der Sohar b) das bekannteste ist, ob-

a) Eine Mechiltha desselben eitiren Nachmanides (zum Pentateuch בשלח f. 53 c, 64 c), Recanate (f. 44 a, zweifelhaft) [Nachmanides—zweifelhaft del.] und R. Salomo Norzi (ציוני בורות בי ציים בי בי ציים בי בי בי ציים בי בי צ

b) הקר (Glanz), citirt von Recanate (häufig im [pentat,] Commentar, [Esra in] מעמי מצות f. 12 a, 18 a, 20 ab etc.), [Immanuel (78)] Samuel Motot (1. 1. וכתבו .... רמזות בתלמוד ובמדרש ובתנחומא ומדרשי המקראות Th. 1 c. 5 ומכילתא וספרא וספרי וספר חזוחר ונתוספי בישראל נתיבות החכמה יותר מכל האומות (wenn nicht זוהר statt זוהר zu lesen istl), [R. Simeon b. Samuel (ברכת קרש) ed. Thingen Sign. 5, 3)] R. Menachem Ziuni (sehr ott); ספר (עולת שבת) bei R. Joel ben Schoeb (עולת שבת) Venedig 1577 f. 9 a); ספר (Recanate טעמי מצות 15 ab, 20 a, 20 b verglichen mit 21 a, 26 b, woraus die Identität dieser Benennung, die fast auf jedem Blatte sich מפר הזוהר חמופלא לרבי שמעון :crhellt; 7b vollständig מי חזוהר בן יוחאי (בן יוחאי), neben welchem auch ein כ' הזוהר הגדול genannt wird (ib. 4 b: א בספר חבחיר ונם כספר חזוהר הגדול ובס' הזוהר המופלא, s. auch 2b, 4a, 10 b, 14 b, 23 a, 27 a), ausdricklich מרש חנעלם מרש מדרש המופלא מדרש הנעלם bei cod. de Rossi 1137 (ein נעלם hat bereits R. Elasar aus Worms verfasst, s. נובלות הבמה f. 195, cod. de Rossi 966 N. 5, cod. Oppenh. 893 fol.), bei Juchasin f. 42 a auch מדרש יהי אור genannt (jedoch citirt aus diesem Midrasch R. Israel Alnakava in מנורת המאור (388 b, 399 b) מנורת המאור hinter המשית חכמה f. 302 a und 311 a 24 Reihen in hebräischer Sprache). Vermuthlich meint R. Jehuda Muscato (בוצות יהודה Venedig 1589 [2 a, 5 ab] f. 116 b, 211 a) den Sohar, wenn er מדרש רשיבי citirt. (ב' הזהר לרשיבי (תְשֶּיבֵץ) Th. 2 No. 123 f. 23 a N. 236 f. 47 d; Th. 3 No. 20 f. 6 d, ib. 55—57 f. 17 a. יצחק חכחן ep. ib. f. 47 d No. 237 (citirte, wie es scheint, כררש).] darf nicht verwechselt werden mit einem alten halachischen Buche והוחיר No. 16 f. 11 a שמחות \$ 38 רוקח (\$ 38 רוקח \$ 80, סמ"ג ה 112 c, Tosafoth Cholin 106 b, Menachoth 69 a und hieraus מעשה רוקה f. 92 a, שבלי לכם § 51, Piske Tosaf, zu Menachoth N. 223, Ascheri [zu Biccurim init, id.] Cholin c. 8 § 11, wo fehlerhaft הונחר gedruckt ist [wie שלפי בורים zu Berach. Alfasi c. אשרי zu Baba bathra c. 5 § 11], R. Isaak Stein zu סמינ f. 294 a). Die Benennungen "Glanz", "Licht" (בהור, ס' האורות האלהיות (אור אור waren für Schriften dieser Art damals üblich (אור האלהיות) schon von Abuchamad (s. Abravanel סכורי geg. Ende)]; fast älter als Sohar ist des R. Joseph Gecatilia ספר האנדה und bekannt sind die kabbalistischen Werke eines jüngern Zeitalters: אור החמה, קרנים, אור יקר, אור יקר, אור ומה אור ווהרי חמה, אור יקר אור החמה. ער כב u. dgl. m. Den ältesten Commentar des Sohar schrieb R. Menachem Recanate (מעמי מעות 5b, 6b, 8a, 22a, 23a), [ein Autor] über dessen eigentliches Zeitalter die Untersuchung noch nicht geschlossen ist, wiewohl die Bestimmung des Jahres 1333 kaum um 50 Jahre von der Wahrheit entfernt sein kann. Das Buch שבעה היכלות (Recanate 5e etc., טעמי מצות הווע ל

wohl derselbe erst eirea  $\Lambda$ . 1300 verfasst und zum Theil aus sehr jungen Schriften compilirt ist [aa)]. Dem 14. so wie dem folgenden Jahrhundert gehören meist alle noch übrigen pseudepigraphischen Bücher der Kabbala an a). In verschiedenen Schriften dieser Art werden erdichtete Personen als alte Autoritäten aufgeführt und denselben Meinungen oder Bücher untergeschoben b); die Berufung

<sup>40</sup> b) ist [l. und die מתרני הערה sind] gegenwärtig ein Theil des Sohar, mit welchem überhaupt späterhin fremde und jüngere Sachen verbunden worden. Eine Handschrift, die ülter als das 15. Jahrhundert ist, ist nicht bekannt [f. Eine—bekannt l. die bekannten Handschriften sind nicht ülter als das 15. Jahrhundert, auch sind vollständige Exemplare höchst selten.

<sup>[</sup>aa] Beweise bei בירות הבת משפחת בוברים ms. Reggio (hinter ארי נהם und zu ארי נהם ws.), die stärksten aber schlummern noch bei Rapoport und mir.]

a) Als: ברייר, des Joseph ben Usiel (s. Recanate f. 21 a, Ziuni f. 48 d; vgl. Ben Sira f. 2 ab, 6 a, 9 a, cod. de Rossi 1138 N. 12, cod. Oppenh. 965 Qu., Wolf Th. 1 p. 552), מדרש דות (Abudraham f. 30 b, Recanate 5 b etc., auch in מעמי מצות f. 42 a, Ziuni 37 a u. sonst; ist jünger als Chuppath Elialu, wie aus ראשית חכמה f. 259 [a] erhellt, und sagt vom babylonischen Talmud, er habe den Glauben verändert), מדרש שיר השירים (Recanate 123a, Ziuni 57 c). ראש המדברים des R. Chamai, der ראש המדברים genannt wird (Recanate 24 b, R. Schemtob in אכונות f. 31 a, de Rossi catal, codd, mss. Th. 3 p. 106; vgl. cod. Oppenh. 912 fol., 964, 965, 989, 1704 Qu.), בי הצרופים citirt עבורת הקדש s. v. מקנה bei חיים bei תקונין, עבורת הקדש, heisst bei מקנה ס מעין החכמה וספר שבעים פנים להורה :Bog. 1 Bl. 5 a: אברם אברם מים וחכמה וספר שבעים פנים להורה bei Recanate מעין חכמה auch aus מי מעין הכל an] (Recanate 33 c [מנלת סקרים 4, 7 f. 32b]). מנלת סקרים (Ziuni 23 ed, 33 ed, 52 a, 53 d, 57 a, 59 a, 68 b, 74 c), מדרש מי השילוח (s. בנדגלות ed. Berlin מדרש הכנה , (eitirt in אנור 9 b, 10 b, הכרש הנעלם (eitirt in מדרש הנעלם 9 b, 10 b), מדרש נחום כן הקנה (Meor enajim f. 114 a, Biscioni cat. in 8 p. 420). Sogar dem Maimonides wurden von den Kabbalisten Schriften angedichtet (s. מנדל ען בעתים e. l). [Vgl. Mises in בכורי העתים Jahrg. XI S. 131-142]

<sup>b) z. B. שלמא (in ר'), (כוי השילות) (כוי מוכדה הסידה) יר' שלמא (it) (הורה הסידא טוביה), ויכוא (מור הסידא טוביה) (ווי Sohar, s. Zunz über rabbin. Literatur S. 18). Am charakteristischsten ist die Endung אן in solchen Namen, z. B. ויכוא (Sohar השאר) בראשים (מור מור (Sohar העריביה) בראשים (מור (Sohar העריביה) בראשים (מור (Sohar העריביה) בראשים (מור (Sohar העריביה) בראשים (בראשים ואור) בראשים (בראשים ואור) אור (בראשים בראשים ואור) בראשים (בראשים בראשים ואור) אור (בראשים בראשים (בראשים בראשים (בראשים בראשים (בראשים בראשים בראשים (בראשים בראשים בראשים (בראשים בראשים בראשים (בראשים בראשים בראשים בראשים (בראשים בראשים בראשים בראשים בראשים בראשים בראשים (בראשים בראשים בר</sup> 

auf ersonnene Büchertitel haben übrigens die genannten Verfasser mit den ungenannten gemein a), mancher Autor erdichtet einen Verfasser und ein Werk zugleich b). Einige kabbalistische Schriften sind in aramäischer Sprache abgefasst c), vielleicht um dem Vortrage einen grössern Nimbus zu geben, oder auch um den Gebrauch auf eine ausgewähltere Zahl Leser zu beschränken; manchen bewog die Unterschiebung dazu, manchen die Kühnheit einzelner Aussprüche. Wiewohl aber starke Aeste der Kabbala in dem

- a) Die im Sohar citirten Werke: בראשית) כפר דרב כרוספראי Col. 167 [und הקונין f. 134 b]), ספרא דרב המנונא סבא ספרא ספרא סבא ספרא דרב ייבא סבא הפרא דרב המנונא סבא ם' דאשמראי ,ספרא רשלמה מלכא ,אתוון גליפן דרי אלעור (s. Zunz 1. 1. S. 16-19) scheinen eben so wenig existirt zu haben, als je folgende bei R. Moses Botril vorkommende Schriften vorhanden gewesen: כבוד הן des R. Elasar hakalir (סי יצירה ed. Grodno f. 33 b, 50 b), אבן הפלוסופים des R. Saadia (ib. 5 b), חנקוד (ב und חפרדם des R. Aaron (6 b, 7 a, 12 b, 24 b u. sonst [auch bei קול יהורת בול יהורת 4, 25 f. 230 d]), חנקוד חנקוד חנקוד מי des Rab Asche (40 b), קול חי בכח und יחקמיצה des R. Hai (43 a, 27 a, 31 b, 63 b), מום המר מים המר des R. Meir Rothenburg (46 b, 60 b, 67 a). Ebenfalls ersonnen sind die im רלקוט ראובני (bei רלקוט ראובני f. 60 c, 61 a) genannten Schriften יסוד חיסודות כתב הרב ר' 3, 52 f. 101 a עבודת הקדש von Elchanan [bei und Isaak halaban. Erdichtete anonyme Bücher sind: אוצר בן עדן עדן גן אלחים, אוצר חיים ist von Abr. Abulatia, ס' העדן s. cod. Z. 15 nach Geiger Th. 3] (s. R. Botril I. I. f. 14 a). Sogar das im Sohar so oft genannte Buch Henoch scheint nicht unmittelbar benutzt zu sein; Recanate (f. 20 c) kannte es nicht, vermuthlich auch R. Schemtob nicht (8. אמינות 3, 4).
- b) z. B. ששפט חשן des בתם פון (R. Moses Botril I. I. f. 57 b), כתם פון (ז' (ib. f. 7 a, 29 b, 49 a), יום טום des מקוח ישראל (ib. 63 b), שמריח בן שמריח לפג מול (ib. 63 b), יום שוב של מי חתרשיש (ib. 63 b), יום שלחן מי חמקובל הכלימה (ib. 63 b), יום שלחן משלח (ib. 63 b), יום שלח (ib. 63 b), יום מי חמקובל מי חמקובל משלח (ib. 63 a), יום מי שלח מי יום אשכנוי מי עס מי יום אונה בן יצחק מי עס מי יום אונה בן יצחק מי יום אונה בן יצחק (ib. 65 a).
- c) Der Midrasch des R. Simeon (zum Theil; s. Ziuni f. 61 a), Sohar, Midrasch Ruth, Midrasch haneelam und noch einige unbedeutendere. Eine hebräische Uebersetzung des Sohar in der Oppenh. Bibliothek (cod. A. 890 fol.), ist vermuthlich Autograph.

alten Judenthume ihre Wurzel, und schwache an berühmten Namen neuerer Zeit eine Stütze hatten, so konnten sich doch viele rechtgläubige und weise Männer nicht mit ihr befreunden; ihre Bücher und Lehren wurden angefochten und nicht selten angefeindet und verketzert. Man leugnete, dass irgend einer die vorgebliche Ueberlieferung in den göttlichen Wissenschaften besitze, widerrieth die Beschäftigung damit a), und tadelte selbst berühmte Lehrer wegen ihres zu weit getriebenen Vertrauens in kabbalistische Satzungen b). Andere zürnten über die den Sefira's zugewandte Andacht, die sie für abgöttisch hielten, und erklärten |sogenannte Kabbalahelden für elende Ignoranten und] angeblich Kabbalistisches für selbst erfunden und Missbrauch c). Schon in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts versuchte R. Joseph ben Abraham aben Vakar eine Vermittelung der Kabbala, der Philosophie und der alten Ueberlieferungen d) [zu Anfang des 15. erklärte R. Moses Botarel Kabbala und Philosophie für identisch dd), und gegen den Schluss des 15, [1] schrieb der kenntnissreiche R. Elia del Medigo e) wider die Kabbala und die Aechtheit des Sohar, an der schon viel früher gezweifelt worden f). Gegen einzelnen Aberglauben und mehrere in den kabbalistischen Schriften genährte Thorheiten, als Seelenwanderung, kindische Vorstellungen von der Geisterwelt, Amulete, Zauberei, Teufelsbeschwörungen, Astrologie u. dgl. [so wie gegen die Selbstgenügsamkeit der Kabbalisten], waren bereits

<sup>[1)</sup> l. im December 1490.]

a) R. Jesaia (bei Alfasi Aboda sara c. 1 f. 334 b), vgl. R. Lipmann in 124: וכן ראיתי בעלי הסודות . . . . וידיעתם נטה למינות

b) Was R. Nissim ben Ruben in Bezug auf Nachmanides gethan (עורייש N. 157).

c) R. Isaak ben Scheschet (ib.), R. Salomo ben Simeon RGA. ed. Livorno f. 32d [No. 188') מעמי הארץ מתיהרים ומתכבדים בחכמת הקבלה וארץ מתיהרים עלו הקבלה Th. 2 porta 4 c. 1 fin. שמרנו אלו ישמרנו הקבלה ווולת אלו ישמרנו ההקבלה 7.

d) cod. Vatic. 384, vgl. משובב נהיבות ms. Th. 1 c. 5.

<sup>(</sup>dd) מורת חעולה s. פירוש ס' יצירה f. 75 d.]

e) Verfasser des [f. Verf. d. l. in] בחינת הרת [ed. Wien 1833 S. 38—48, 68 (vollendet 31. Dez. 1490)].

f) Juchasin ed. Constpl. p. 283; [מַפַּחַת ספרים] f. 37 ab].

R. Saadia a), R. Jehuda ben Karisch b), R. Chananel c), R. Jehuda halevi [cc], ben Esra, Maimonides d), dessen Sohn R. Abraham e), R. Jacob Antolif), und jüngere Autoren jenes Zeitalters g) aufgetreten. In denjenigen Gegenden aber, wo die Kabbala die Köpfe besonders stark beschäftigte, substituirte sie sich gewissermaassen der Hagada, da sie die Bedeutung der Gesetze und Sittenlehren in anderen Elementen, als gemeinhin die Hagadisten und die Philosophen darboten, begründete; nur wenn der Buchstabe (משפר) dem Geheimniss (משפר), der Midrasch (משפר) der inspirirten Deutung (משפר) wich, ward jenen gehuldigt: aber dann war vor der Kabbala die Hagada verschwunden.

a) מ אכוונות (ב. 6 § 7 עקרים: 2, 28 tadelt die Unberufenen, die aus Büchern, als aus Sohar, Kabbala zu lernen vermeinen; es sei dies nur Eitelkeit].

b) s. oben S. 409.

c) s. Rapoport רבינן חננאל Anm. 15.

<sup>(</sup>cc) ואולי קשה בעיניך דמות ארם) 1, 23 Ende.]

d) מורה 1, 7. 61. 62 [3, 37, Hilehoth ע"ן c. 11].

e) אַנרת Wilna 1821, bei Rapoport רבינו נסים S. 63; vgl. מקור חיים in Parascha בי הצא [f. 123 c], Reggio l. l. S. 67, 68.

וצבים ms. Parascha כ'צבים.

<sup>9)</sup> א. שרת רמיבן \$ 283, שרת רמיבן N. 413 ed. Hanau f. 107 d, [R. David Bilia (bei R. Samuel Sarsa מקור חיים f. 123 b c. ft.), R. Joseph Gecatilla אערות ושמושים Anf. wider die sogenannte praktische Kabbala mit שערי אורח איטות ושמושים איטור היום להוד שלום. האום להוד שלום האיטור שלום האום להוד שלום האיטור האום להוד שלום להוד של

## Zweiundzwanzigstes Capitel.

## Vortragswesen im ersten rabbinischen Zeitalter.

Seitdem durch die Geonim und ihre jüngeren Zeitgenossen der öffentliche Gottesdienst in seinen einzelnen Theilen festgestellt, und daher fast in allen Wohnsitzen der Juden übereinstimmend geworden, waren im Laufe der Zeit, theils durch die Piutim und jüngere Gebetstücke, theils durch liturgische Nebenbestimmungen. endlich auch durch den Gebrauch und die Vorschriften angesehener Rabbinen, doch in vielen Einzelnheiten mehrfache Veränderungen eingetreten, so dass die Liturgien und Gebetordnungen entlegener Länder, z. B. Spaniens und Deutschlands, stark von einander abwichen. Indess gehören diese Abweichungen nur den Gebeten und verschiedenen Gebräuchen an; die Vorträge und die Gesetzlectionen blieben sich fast überall gleich. Bis auf einzelne Gemeinden in Palästina und Aegypten, die noch den dreijährigen Cyklus beobachteten a), war nunmehr der einjährige in Bezug auf die pentateuchischen Sabbat-Lectionen überall herrschend, und auch in der Auswahl der einzelnen Haftara's wird in den Gebetordnungen verschiedener Länder nur geringer Unterschied bemerkt b). Durch die Masorethen war die heilige Schrift mit Accenten, die als Ton-

ויש מי שמשלימין את התורה :1 \$ c. 13 בשלש שנים ואינו מנהג פשומ (R. Binjamin de/Tudela (ed. Nagel p. 50) ושם (במצרים) כי כתי כנסיות אחת לאנשי ארץ ישראל כניסיה אל שאמיין ושם (במצרים) כי כתי כנסיות אחת לאנשי ארץ ישראל כניסיה אל שאמיין ואות כנסת אנשי בכל כניסיה אל עירקיין ואינם נוהגים מנהג אחד בפרשיות וכחרים של חורה כי אנשי בכל נוהגים לקרות בכל שבוע פרשה כמו שעושין בכל ספרד ובכל שנה מסיימים את התורה ואנשי ארץ ישראל אינם נוהגים כך אבל עושים מכל פרשה שלשה סדרים ומסיימין את התורה לסוף שלש שנים ויש כיניהם מנהג ותקנה להתחבר כלם ולהתפלל ביחד כיום שמחה שנים ויש ביניהם מנהג ותקנה להתחבר כלם ולהתפלל ביחד כיום מתן תורה Vgl. oben 8. 3.

b)Vgl. das Verzeichniss bei Bartolocci Th<br/>.2p. 655 etc. [del.], Bodenschatz Th<br/>.2S. 26 bis 28,

und Interpunktionszeichen dienten, versehen, und so allmählich das feierliche Vorlesen aus derselben eine kunstmässige Fertigkeit geworden, da die Vortragenden den Accent durch Melodie a) und zuweilen durch Declamations-Bewegungen b) ausdrückten. Die Gesetzrollen aber sind, wie zur Zeit der Mischna-Lehrer, ohne alle Vokale, Accente und Interpunktion; je mehr also die Kenntniss des Hebräischen ab-, die Schwierigkeit des Vortrages zunahm, desto weniger war von jedem zur Thora Angerufenen zu verlangen, dass er hierin allen Anforderungen genüge. Einen angestellten Vorleser, der dem Angerufenen den Text leise vorsagt, finden wir zwar schon im Alterthum: allein es ward bald aus dem Vorleser die Hauptperson, dessen Stimme der Einzelne folgte; so erscheint dies Verhältniss schon am Schlusse der Geonäischen Epoche c) [während früher nur des Lesens Kundige gerufen wurden, selbst ein und derselbe mehrere Male in derselben Lection [cc)]. Noch zu Anfang des 13. Jahrhunderts las der Beamte (Chasan) mit dem Angerufenen d); jedoch verschwand an den meisten Orten die Stimme der Einzelnen vor der des Chasan, obwohl dies noch zu Aufang des folgenden Jahrhunderts getadelt und das leise Nachsprechen verlangt wurde; wer dies aber nicht vermöge, solle der Ehre des Thora-Lesens nicht theilhaftig werden  $\epsilon$ ). Dergleichen Vorschriften waren indess nur gut gemeinte Wünsche; es war nicht mehr von dem jüdischen Publikum solche Kenntniss zu verlangen, und desshalb jemanden zu beschämen oder einen angesehenen, reichen Mann zurückzuweisen, fast unmöglich f). Vielleicht dass die Chasanim

a) Bekannt unter dem Namen Trop.

Baschi zu Berachoth f. 62a: מוליך ידו לפי טעם הננינה ראיתי בקוראים
 בקאים מארע ישראלי

c) R'. Meschullam ben Kalonymus (bei [Tos. Menachoth 30 a oben und] R. Nissim zu Alfasi Megilla c. 4 f. 140a): שמונה פסוקים שכחורה יחיר קורא (צמי Vgl. Tos. Megilla 21 b oben; [s. auch Aruch חתן Abravanel 6 d Deut. 31, 12 f. 105 d ed. Sabion].

<sup>(</sup>ce) וקן אהרן No. 60 f. 47 b unten יכתב נאין!

d) Tosafoth Menachoth f. 30 a רא"בן f. 79 a אנור § 190].

e) s. R. Ascher [in משמים und] bei Abudraham f. 48 d [vgl. Mordechai Sabb. c. 1 עשיבים 321, cf. בשמים אס. 428].

f) R. Nissim (gest. A. 1378) I. 1.: קורא בקול אדשיע עכשיו שהשיע קורא בקול בקול לבייש מי שאינו בקי לקרוה בדקדוק הקריאה.

selber mit dem Verstummen der Einzelnen nicht unzufrieden waren. Indess soll in Persien und Arabien noch im 12. Säculum der zur Thora Gerufene selber gelesen haben a). Ein auswendiges Vorlesen fand nur selten b), und ein gänzliches Weglassen der pentateuchischen Lectionen nur an kleinen Orten [des südlichen Deutschlands] aus Mangel an Gesetzrollen c) statt.

So wie die eigene Vorlesung des Textes, ging auch nach und nach der targumische Vortrag ein. Die schon in den letzten Jahrhunderten des Geonäischen Zeitalters eingetretene Vernachlässigung der Targumim d) nusste bei den fern von Babylon und Palästina wohnenden Juden nur zunehmen, da das Targum, als Dialect betrachtet, noch unverständlicher als der Text wurde. Die aramäischen Vorträge hörten daher mit der Zeit gänzlich auf e), sogar die altübliche eigene Sabbat-Lesung des Targum wurde dem Studium eines Commentars nachgesetzt f). Jedoch erhielt sich noch bis in das 14. Säculum ein Ueberrest von Targum-Vorträgen: Am siebenten Tage des Pesach und am ersten Tage des Wochenfestes wurde versweise die aramäische Uebersetzung der üblichen Lectionen aus Gesetz g) und Propheten, und zwar zum Theil nach dem jerusalemschen Targum, vorgelesen h), welches aber, wie bei

a) s. סבוב רבי פתחיה.

b) z. B. am Thorafeste, s. R. Zidkia שבלי לקט \$ 121 Ende.

c) R. Salomon ben Addereth RGA, N. 487 [aber anderswo verlas man aus aus יוכן אהרן) חומשים (29)].

d) s. oben S. 9 bis 11.

e) [R. Menachem (zu Anfang des 12. Jahrhunderts in Mainz: רכאן במגנצא ובורמשא בפרשה קדושים בהלא כבני כושיים אף על פי שהיא בסאן במגנצא ובורמשא בפרשה קדושים בהלא כבני כושיים אף על פי שהיא קסנה זוכן עשו מעולם בכאן בכאן בכא וושנה לא פחרו ולא הוהירו.... אף שאין מתורנמן שאין אנו מל 13 אמרונמן הפטרות שבכל ימות השנה וכן הפרשיות R. Jesais zu Alfasi Megilla c. 4: הרנם היה בכבל לתרנם הקריאה B. Jona zu Alfasi Berachoth c. 3 f. 6 b. מנרגם היה לחרנם מווו האירנא לא נהנו לתרנם מארו (St. 2018) ארח היים (St. 2018) האירנא לא נהנו לתרנם 15 s. ארחות חיים (s. 2018) משום שאין מבינים אותו (s. 2018) אותו מבינים אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אשכל (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אשכל (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אשכל (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אשכל (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אינו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אותו (ב. 3018) אינו (ב. 30

f) Gebot 19 f. 103 e: ואני דנתי לפני רבותי שהפירוש מועיל יותר
 מן התרגום והודו לי רבותי

g) Exod. 13, 17 bis 15, 26 (den Gesang Mose's enthaltend) an Pesach, den Dekalog etc. (ib. c. 19 und 20) am Wochenfeste.

h) Schon im Machsor Vitri ms. findet man zu der erwähnten Lection des

ähnlichen Fällen, in ein allgemeines Einstimmen der Gemeinde ausgeartet zu sein scheint, so dass zunächst die Stimme des Vortragenden verscholl, und als aus dem lauten Hersagen ein leises Alleinlesen ward, endlich Alles unterblieb. Ein stellvertretender Vortrag aus einer Uebersetzung in der Volkssprache wurde nirgend eingeführt [aa]; nur wenige Beispiele sind aus der nach-Maimonidischen Zeit von einigen Orten bekannt, wo man die Haftara's und an Purim den Frauen das Buch Esther vorübersetztea). Wiewohl

Wochenfestes das jerusalemsche Targum, und zwar bei dem Dekalog hinter jedem einzelnen Gebote die dazu gehörige Version. Cod. de Rossi 405 (aus dem 13. Säculum) enthält zu der Haftara aus Habacuc (für den 2. Tag des Wochenfestes) ein abweichendes Targum, welches ein jerusalemsches ist (s. oben S. 82, 83). Ein Machsor desselben Jahrhunderts (cod. de Rossi 378) hat zu der Lection des Pesach ein aus dem jerusalemschen compilirtes Targum. Auch zwei Machsor der Oppenh. Bibliothek (cod. 1568 A Qu., cod. 654 O. [s. Heydenheim עון הקורא f. 80 a (aus Machsor ms. 1250)]) liefern bei Pesach und Schebuoth das Targum der gedachten Festlectionen. Den targumischen Vortrag, von welchem hier die Rede ist, bezeugen |der Commentator des Machsor ms. zum Wochenfest והרי האריכו יום ראשון בתפלות ובאזהרות ובחרנום ms. H. h. 80 nennt mehreres י הדברות, der Verfasser der als targumisch vorzutragen. ארחות חיים f. 77 d unten, הפלה המיערים § 7 und] Kol bo (§ 52 f. 57 b: עצרת של פסח ובראשון של עצרת שביעי של פסח ובראשון [בהרבה מקומות] לתרגם הפרשה כלה כדי להבין לנשים ולעמי הארץ .... כי באותו הזמן שנקבע המנהג היו מרברים הכל כלשון ארמית וכומן הזה לא זו שבעצרת שהוא דונמא מתן 20, 20, 13 und Chaskuni (zu Exod. 20, 13 המנהג ממקומו .... Der Ausdruck דברא (vgl. Pesikta rabbathi N. 25 [Mahril דברא שכועות אין אומרים: שבועות אום דברא, s. oben S. 251) bezieht sich auf das jerusalemsche Targum, das mit diesem Eingange (דברא קרמאה u. s. w., s. oben S. 151) auch im Machsor Vitri vorkommt; hierdurch wird auch eine Entscheidung des R. Meir Rothenburg (RGA. ed. Prag N. 59: אם הקורא בתורה יכול לומר דברא) verständlich, dass nämlich der Vorleser [des Textes] jenes Dekalog-Targum (דברא) nicht mit hersagen dürfe. Aus Tosafoth Megilla f. 24 a endlich erhellt, dass sämmtliche Haftara's des Pesach- und des Wochenfestes, und zwar nur diese, versweise durch das Targum erläutert wurden. [Am Neujahrsfeste unterliess man den Targum-Vortrag, da der Gottesdienst ohnehin lang genug währte (ר״ה ms. zu פירוש קרובות).]

<sup>[</sup>aa] Nach Munk p. 58 wäre dies um etwa A. 1300 noch in Persien geschehen, aber es ist nicht sicher.]

a) Letzteres geschalt seit etwa A. 1340 in Saragossa (obwohl R. Nissimben Ruben es nicht gerade billigte, s. R. Isaak ben Scheschet RGA. ed. 1559 N. 388 und 390), ersteres (mit völliger Genehmigung des R. Simeon ben Zemach, s. dessen RGA. Th. 3 N. 121 f. 28a) in Meliana zu Anfang des 15, Jahr-

gegen die Meinung einzelner Rabbinen a), die berühmtesten Männer schriftliche Versionen in neueren Sprachen theils anfertigten b), theils zuliessen oder empfahlen c), scheuete man doch die Gleichstellung von solchen oft fehlerhaften Arbeiten mit dem heiligen Texte, dessen freier Auslegung dies Eintrag gethan und dessen Verständniss, bei den vielen Commentarien und mündlichen Erläuterungs-Vorträgen, es nicht sonderlich gefördert haben würde

Denn an belehrenden Vorträgen vor dem Publikum hat es diesen ganzen Zeitraum hindurch nicht gefehlt, obwohl manche Gegend besser als die andere hierin bedacht gewesen sein mag, wie überhaupt die Stellung und Beschaffenheit solcher gottesdienstlichen Reden je nach den verschiedenen Ländern eine andere war. Hierin, wie in der Cultur überhaupt, war der stärkste Unterschied zwischen Spanien und Deutschland ausgesprochen; Italien und Frankreich bildeten gewissermaassen die Uebergänge. Diejenigen halachischen Vorträge indessen, die den alten Fest-Pirka's d) entsprachen, waren so ziemlich überall sich gleich. 3 bis 4 Mal des Jahres, nämlich an dem grossen Sabbat vor Pesach ε), und an den

hunderts. Auch in Candia wurde noch im 15. und 16. Säculum die Haftara am Versölnungsfest nur neugriechisch vorgetragen (s. RGA. des R. Meir Pudua N. 78, der nichts dawider hatte). [Zu bemerken ist, dass ein Machsor vom Jahr 1331 am Schluss die Haftara's (aramäisch nur zu den Festen) mit dem אין מרגעם עוד בין enthielt (Würfel S. 104).]

a) Nuchmanides המלחמת מלחמת מי Sabb. c. 16 Anf.: ספרי לא חתירו לכתוב ספרי אלא בלשון חקדש אבל לא בלעני שפה ובלשון אחרת

b) Wie R. Saadia Gaon.

c) s. R. Nissim ben Ruben zu Alfasi Sabb. c. 16 f. 47 a. R. Jehuda ben Biojamin (מורי עלק) sagt bei אַ בלי לקט \$ 19 f 10b: אין אנו מכרורין (מורי עלק) אין בל כל לשין כל אחר ואהד כלשונו והירא אה בלשון ובל מפורש הוא הלעו של כל לשין כל אחר ואהד כלשון של כל לשין ולשון בלעו של כל לשין ולשון שלשון בלעו של כל לשין ולשון לשון מאר Vgl. iiber das Verhältniss des R. Nathan zu der neugriechischen Bibelversion Rapoport ברבינו בהן S. 28. R. Jona in היראה ה הרבינו בהן אין לו הרגוב בקרא ואחר כעו (dasselbe in dessen שנים מקרא ואחר עו Dass man einzelne Theile der Pesach-Hagada in der Landessyrache vortrage, wird im [היים בל בני 18 ארחות היים \$ 50 f. 54 a gelobt.

d) s. oben S. 349 u. f.

Sabbaten vor dem Neujahrs- und dem Hüttenfeste a) wurden die diese Tage betreffenden gesetzlichen Vorschriften in der Synagoge vorgetragen. Hinsichtlich der freien Vorträge aber war keine Vorschrift gegeben: Alles hing von der Sitte des Ortes, der Gelegenheit, der Tüchtigkeit des Lehrers und dem Willen der Gemeinde ab b); so wenig es aber je an Propheten, Soferim und Hagadisten gefehlt hat, gebrach es jetzt an predigenden Rabbinen, die an Sabbaten und Festtagen vor einem versammelten Publikum c),

und] dem Machsor Vitri (bei Abudraham f. 77 a) bekannt. Von R. Abraham ben David (s. ib. f. 79 d) [und ארחות חועם f. 76 b § 120] gab es eine ררשה tiber jene Halacha's. Von R. Jacob Levi's Vorträgen an diesem Sabbat s. die folgende Anmerkung.

מ) לקוטי הפרדסן f. 12c בינו ר' משלם דרוש רבער הפרדסן ist ein Vortrag am Sabbat vor oder nach Neujahr.] איז מהריאל בשבת הדרוש בשבת בשבת הנוראים ברש הלכות ראש השנה הגדול כל דיני פסח ובשבת שלפני ימים הנוראים דרש הלכות האשובה והלכות הימנהג ימי הסליחות והלכות שופר ובשבת תשובה דרש הלכות סובה ולולב ס' חסידים Die Vorschrift im בירף להם הלכות סובה ולולב 963, dass der Schüler den öffentlich redenden Rabbi nicht mit unangenehmen Fragen behelligen solle, betrifft halachische Vorträge; (vgl. Raschi Kohel. 10, 11 אם בני עירך נכשלין באסורין מחמת שאין חכם רורש להם וח deu 10 Busstagen heisst בתרים בתרים בארם הערבים הערבים Th. 2 No. 248].

<sup>(</sup>bei Abudraham f. 92 a): אודרוש מי שראוי לדרוש (במונים (Elasar in במונים אין 155 פינים עסיינ. במקום שאין דורשין 9 לסיים (עסיינ אין 156 פינים עסיים עסיים עסיים אין 156 פינים מון 156 פינים מן השמים Vgl. den Ausdruck היים in der vorhergehenden Anmerkung.

c) ברבים (schon [Bereschith rabba 5 e] Vajikra rabba 201 d, Midr. Ps. 104 f. 38 a, Jalkut Prov. f. 133 b, Abchir, s. [Erub. 36 b, 62 b, Succa 53 a, Kiddusch. 31 b, Git. 38 b, 61 a (לרביב) Macc. 10 a und] oben S. 359) oder bezeichnet den öffentlichen Vortrag vor einer Gemeinde, s. [R. Gêrschom bei Raschi zu Kiddusch. 39 a, R. Nathan b. Isaak bei יווסין f. 124 b, R. Menachem b. Jacob אל אלהים אצעקה (Strophe און Raschi Beza 21 a, Sota 49 a, [Baba bathra 22 a], Cholin 124 b, R. Samuel zu Baba bathra [45 a] 145 b, R. Serachja (s. oben S. 350 Ann. h), [Maimonides יסודי חורה c. 2 § 12 R. David Kimchi Vorr. zu Ezechiel כמינ Verbot 64 f. 12 a, Gebot 14 f. 99 b, 26 f. 109 b, [R. Jacob Antoli (מלמך ms. Vorrede) R. Jesaia (במכרע f. 20 c)] סידים l. l., R. Jesaia zu Alfasi Berachoth c. 1 f. 4 a, Piske Tosafoth zu Megilla c, 2 N. 36, R. Salomo ben Addereth (bei צין יעקב zu Berachoth 54 b, שנים והיו העם ישנים ברבים ברבים היו העם העם ישנים (R. 548), [R. Nathan bei פיר:ש תפלות f. 21 b § 4 (לדרוש), dasselbe in פיר:ש תפלות חיים ms. בח בי ובא לציון A f. 67 b בימוקר בי נימוקר בי נימוקר יוסף ל d f. 67 b שבילי אמונה בי בי בות ביות Ende, Buch Russel f. 42 a, בהרשיל ed. 1730 f. 28, R. Schemtob am Schlisse der סין vom christlichen Prediger, s. שבט יהודה f. 5 b. נדרש לרבים

theils im Bet-, theils im Lehrhause, ihre belehrende und ermahnende Stimme vernehmen liessen, wie sowohl für die vor-Maimonidische Zeit a), als in noch vollständigerer Art für die späteren 3 Jahrhunderte durch hinreichende Zeugnisse und Proben b) beurkundet wird.

Der Ehrennahme Haddarschan c) für ausgezeichnete Hagadisten und allegorische Ausleger, ist seit dem 11. Säculum vornehmlich in Frankreich und Deutschland heimisch d); ohne Zweifel haben diese Männer ihre Arbeiten auch mündlich vorgetragen c). Indessen ist der Gebrauch der Alten, an jedem Sabbat zu predigen, in keinem dieser beiden Länder üblich gewesen f),

f.~73e הישר (Amt der Rabbiner) דורש ברבים, כספרי אגדות ובררשות שדורשין בשבת Th. 1 No. 146 s. 72 b Z. 11 u. Z. 7 v. u., הדורשים הם (Abravanel Zach. 13).]

a) Die Stellen aus Abchir und Schemoth rabba s. oben S. 359, 360, vgl. בין הנאונים L., R. Samuel zu Baba bathra I. I. Siehe die folgenden Anmerkungen über יודרשן aund weiter unten die Beweisstellen im Maimonides. Die Art, in welcher Raschi (zu Prov. 25, 27) die öffentlichen Derascha's über Gegenstände der Geheimlehre tadelt, scheint auch ein Beleg für die Abhaltung von Vorträgen zu sein, wenn auch nicht gerade von Sabbats-Reden. [In dem Gebete בא חום September 1992 בא מער עברך בן בא חום א בא חום בין לדרוע במערב בא חום vom Abend des Versölnungstages.]

b) s. weiter unten.

c) הדרשן.

d) רי שמשון הדרשן (Saec. XI) Vater des A. 1096 getödteten רי יעקב (Adler in Isr. Annalen 1839 S. 92) s, oben S. 307, R. Moses haddarschan (s. oben S. 300), R. Jehuda (citirt von Raschi zu Jerem. 31, 22; einige Handschriften lesen so auch Josua 5, 9, z, B. beide Erfurter codd. bei Breithaupt und cod. Berol. 352 fol.), R. Simeon (s. oben S. 313), R. Elasar (sein Sohn R. Moses Asriel lebte A. 1272 unweit Erfurt, vgl. שנ"ת מה"רם N. [981] 963, 965, Hagahoth Maimonioth in den RGA. zu אישור N. 25), R. Seklin (citirt in dem pentateuchischen Commentar ms, zu den Parascha's בהעלתך und כהעלתך), R. Nathan (citirt von R. Abraham ben Moses in יסוף oder הפלין ms. f. 20b), R. Elieser (mit dessen Sohne R. Moses correspondirte R. Moses Minz, s. dessen RGA. ed. Cracau f. 18 a [ihn citirt auch עוריאל] § 2 fin.]). עוריאל עוור Verf. von מאיר הררשן (s. Opp. cat. ms.), מאיר הררשן Verf. von שיוטים ms., אליעור בר משה הדרשו (cod. München 221), אליעור הדרשו אליעור הדרשו אליעור הדרשו אליעור ביוטים עיריץ f. 24 a. Aaron b. Joseph (Karäer) sagt בירוש היריץ wie Tanchuma vgl. Wolf Bibl. 4 p. 1108.] Von zwei [del.] anderswo lebenden "Darschanim" s. unten.

e) Vgl. Jost Geschichte Th. 6, Anh. S. 377. Dass R. Moses die Synagogen-Predigten "eingeführt" habe, fabelt die allg. Welsthistorie B. 28 S. 415. Vgl. weiter unten, über den Gebrauch des Wortes

f) R. Isaak Levi (bei Raschi zu Sabb. 115 a): יבשבת היו דורשין דרשה

wie aus einer spätern Periode zum Theil ausdrücklich berichtet wird a); doch wurden verschiedene Male des Jahres, wohl auch an Festtagen b), und bei Festmahlen c) Auslegungs- und Erbauungsreden gehalten d). Der mittelst der — nicht allen Rabbinen wohlge-

- a) ושוב לא דרש בשום זמן יותר 1. ib. f. 26 sagt R. Schalom ושוב לא דרש בשום זמן יותר
   והיינו לדידהו שהיו רנילין בדרשות אכן לדידן נמי אם אין רנילין לדרוש (בההימ)
- c) R. Samuel zn Baba bathra I. I. [Simon b. Zemach (בון אבות) כל מגן אבות החום ברכת המזון והרב הגדול (מכאן נהגן לדרוש בסעודת חתן קודם ברכת המזון והרב הגדול בסעודה והל כתב בספר איסור משהו כי הוא היה נוהג כן לדרוש בסעודה
- יש שקורין מדרשים בין מנחה למעריב ויש שדורשים § 56 רקח (d אנדות או מפרשין .... נרהנו לפרש מקרא ואגדות בשבתות R. Moses mikozzi (ans Frankreich gebürtig, stammte aus Italien [R. Moses war aus Coucy in Frankreich gebürtig); sein Grossvater, R. Chajim Cohen ben Nethanel, war ein berühmter deutscher Rabbiner) hielt in Spanien und anderen christlichen Ländern öffentliche Predigten über Busse, Demuth, Rechtlichkeit, Ehrlichkeit gegen Jedermann und die Beobachtung des Gesetzes (s. 1"DD Vorrede, f. 7c, 12 a, 39 d, 54 c, 95 c, 96 cd, 97 bd, 99 b, 109 b, 152 c). Den Piske Tosafoth (zu Megilla c. 2 N. 36) zufolge sollte Niemand öffentlich reden, der nicht die ganze Thora inne habe. Auf auslegende Vorträge zielt auch das Buch Rasiel f. 42 a (לברוש תורה ברבים) hin. In den RGA, des R. Moses Minz N. 43 werden unter "Darschanim" Redner gemeint, wenn es heisst: לא נמצא דרשרה ון בשום דוכתא רק הדרשנים אומרים זה. Zum Theil dieser Gattung gehörten wohl auch die Vorträge von R. Chajim (im 13. Jahrhundert, s. cod. de Rossi 1264, מַה"ריל f. 6, 10, 51), R. Abraham Cohen, R. Schalom, R. Salomon Kitzingen u. A. (im 14. Jahrhundert, ib. f. 28, 46, 2, 45, vgl. f. 18) an. Von den Busspredigten des R. Jacob Levi (gest. 1427, Sept.) s. ib. f. 42 etc.

fälligen a) - Piutim und durch den Gesang der Vorbeter b) verlängerte Gottesdienst machte in den meisten Fällen die Hinzufügung von Reden beschwerlich, welche daher wohl meist an den Nachmittagen stattgefunden haben mögen, wie denn damals für die Abhaltung derselben Zeit und Ort festgestellt waren. Im Allgemeinen aber haben die deutschen und französischen Juden ihre meiste Aufmerksamkeit der Halacha gewidmet; die Hagada war, zumal bei der schwachen Cultur in den Ländern des christlichen Mittelalters, mehr ein Gegenstand der Erholung als des Nachdenkens, und manches tiefere Gemüth wurde in Geheimlehre und kabbalistische Mystik verstrickt. Zum Theil wurde das erklärende Wort durch die sehr verbreiteten, in der Anlage zuweilen an die alte Hagada erinnernden c), Auslegungs-Schriften und den Fleiss im Lehrhause ersetzt. Aber auch Furcht lähmte des Redners Zunge, und Noth verjagte die Zuhörer; häufige und grausame Verfolgungen, insonderheit seit der Mitte des 14. Jahrhunderts, zerstörten jede aufblühende Institution in Frankreich und Deutschland. Gemisshandelt von räuberischen Edelleuten, von fanatischen Mönchen und einem blutdürstigen Pöbel gehasst, sahen die unglücklichen Juden ihr Heiligstes geschändet, die Synagogen niedergerissen, den Talmud verbrannt, die Ruhestätte ihrer Väter entweihet, ihre Lieben zu Tode gemartert. Sie selber zogen, verhöhnte Bettler, Obdach suchend, umher: Da erstarrte der Gedanke, das Ohr ward taub für den Trost und die Hoffnung ein stummer Blick nach oben.

Auch in Spanien war die poetische Bearbeitung der Gebete früh geübt worden, aber mehr dem Charakter der ältern Zeit getreu: den Psalmen und den Gebeten der Geonim. Philosophie und Grammatik, namentlich Dichtkunst, war der Vorzug der spanischen

a) R. Moses Minz I. I. N. 87 f. 131 b: Die Gemeinde möge die Pintim behalten, der Einzelne aber, der sie nicht sage, verdiene Aufmunterung, [Diese ganze Anwerkung ist ausgeschrieben in Orient 1841 L. Bl. 25 S. 372, wo f\u00e4lschlich der Autor in das Jahr 1570 verlegt wird.]

b) ib. f. 131 e: מאד האריכן ביוצרום ביוצרום, vgl. מאד האריכן ס' § 256.

c) Was z. B. durch Auknüpfung an nicht-pentateuchische Bibelstellen, durch Variationen n. dgl. bei R Tobia, R. Bechai, R. Jacob Sikeli n. A. der Fall ist.

Juden, von denen sie ihre Brüder in Provence und Italien a), niemals aber die deutschen, französischen und orientalischen Juden b) erbten; die Verfasser ihrer Festgebete c) waren Dichter, keine Peitanim, ihre Arbeiten wohlklingende Hymnen, rührende Gebete, keine schwerfassliche Hagada d); überhaupt ist ihr Machsor nicht mit Selicha's, Keroboth, Maariboth und dgl. überfüllt, wie dies bei

a) R. Immanuel ben Salomo aus Rom, ein ausgezeichneter Dichter, sagt: מי יענה אל מליצות חכמי ספרד מי ישיב לשירי חכמי פרובינצא ישיב דבור על אופניו לחכמי אשכנו ישיב דבור על אופניו לחכמי אשכנו

b) R. Jehuda Charisi (יחכמוני e. 18): צרפת צרפת יחכמוני יוקהלות צרפת פחלות צרפת יחכמוני ואשכנו וריפת וקהלות פרס .... וקהלות יון .... אדמת השיר לבדה ראוה ולא באוה ומלאכת חרוזים חשבי כי למדוה .... והשיר רחוק מהם ולהכם פן ידמה ferner לא יקרב ... ואם תשאלם יאמרו כי אין משוררים כהב... למשוררי יון אשר ימלאו בשירים מלה זרה עם מלה יקרה .... ומשורר שנער אשר עניניהם צנומים ודקים .... ומשוררי צרפת אשר כל שיריהם .... וראיתי מבני צרפת חכמים (weiterbin: מלאים שבוש וצריכים לפירוש מאירים ככוכבי מרומים .... ושיריהם קשים כברול .... וחרוזיהם מלאים שבוש והם מעמיקים בשירם לעשות חדוש ולא יבינם אדם כי אם בפירוש ויש מהם מפרשים שירם והפירוש צריך פירוש .... וכן קהלות יון .... שירוחם מאוסות .... ובעברי לארצות מזרח ראיתי שם קהלות .... כל שירם כחרם נשבר .... ומה נכמרו רחמי לשירים אשר המצריים ישחיתו הדרתם .... גם בדמשק .... השיר אשר יחברו מלא חלאה .... וראותי שאלות שאול) Abravanel משוררי בבל .... ושיריהם יקוננו אוי לני כי נדמינו. לשון בל יכון בארץ אשכנו .... ולא בפי רבניה :Vened. 1574 f. 7 a) הכהן דברי הימים) R. Joseph Cohen לשונם עמל ואון ולעג לשון אין בינה ויקונן .... אלעזר בעת ההיא ולהיותו כבר לשון חשבתיו לזר ולא .... איקונן .... וישמר ממליצות האשכנוים ופיוטי :מכתב אחוז Del Medigo וישמר וישמר הביאותיו הנה וקליר וומירותיו אשר כרת זלזלי לשוו הקדש במומרות!

c) Von Abraham ben Esra, Abram Chasan [vermuthlich derselbe de Rossi cod. 1221 No. 10], Binjamin, [Chabil], David ben Bakoda, David, Elia Chasan, Eljakim, Jacob, Jose ben Jose, Isaak ben Jacob, Isaak ben Israel, Joseph ben Israel, Juda ben Jachia, Juda ben Samuel halevi, Moses ben Maimon, Moses ben Esra, Salomo, Salomo ben Gabirol, Samuel, Schemtob Ardutial, Schemaja, Serachja Levi und einigen Ungenannten rührt die ganze Ausstatung des spanischen Fest-Gottestienstes her. Sie blüheten grösstentheils von A. 1030 bis 1230. Manches ist indessen aus der französischen Gebetordnung aufgenommen, z. B. ארוברה, 31

d) Treffend sagt Rapoport (הורה שארית ות בעתים בכורי העתים בון בשר האדם ויוצרה ופיוטי בין נפש האדם ויוצרה ופיוטי המליצים בין נפש האדם ויוצרה ופיוטי הראל ואלהיו

den deutschen und französischen Juden der Fall ist a). Und dennoch wurden diese und ähnliche Zuthaten zu dem Fest-Gottesdienste von ausgezeichneten Lehrern gemissbilligt, die sich bald gegen die Menge, bald gegen die Unverständlichkeit der Gebete erhoben und die Unterbrechung der Thefilla tadelten b). Indess hatten sie nicht nöthig, auf die Erklärung der Piutim Zeit und Scharfsinn zu verwenden, sondern widmeten beides dem Auslegungs-

b) [R. Jehuda Halevi כוורי 3, 1 עריבות להם אין אין אלה החדשות אלה והבקשות אלה אין אסור :1 Ben Esra (zu Koheleth 5, 1 כי אם ימים מעטים בעוד שהם חדשים ולא ידע עיקר פירושם, ferner: ולא ידע עיקר פירושם אוכל לבאר אחר מני אלף מטעות הפייטנים והטוב בעיני שלא יתפלל אדם קמן פייטנים ויעשו : שפה ברורה ferner in ברום כי אם התפלה הקבועה לחבר נכונה אין קץ להם לא ידעו לחבר נכונה), Maimonides (מורה) 1, 59, voller Entrüstung über die schlechten Piutim), R. Jehuda Charisi (gegen die Unwissenden im Morgenlande, welche die Thefilla vernachlässigen und elende Piutim einschieben, מחכמוני c. 24 f. 42), Kimchi (rad. עחר fdiese Stelle schon in אך שלא נצא מדרך לשון הפסוק מכל כמו שעשו :c. 9] כסאות לבית דוד קצת בני עמינו הנקראים בשם פייטים בקרובות אשר חברו והוא חטא גדול עון לעצמו מוכיר עונם ומחדש עון לעצמו (der halevi (der zwar die Keroboth unangetastet liess, da sie einmal üblich waren, sie aber selbst nicht sagte, s. Abudraham f. 28 a, קרן קיים § 68), [R. Jacob Antoli המתפלל ... צריך שיקצר בהם וימעט אותם ולא יזכיר מהם רק ... מלמד ומה שחקנו אנשי כנסת הגדולה והוא שאמר ולכך אל ימהר R. Schemtob Palkira (מבקש f. 27 b [hieraus Deutsch in Orient 1841 L. B. S. 377]: ואין ראוי להשיר משיריהם אלא מקצת פיוטים ולא כלם ובשירי דוד לבדם ראוי לשבח השם יחברך ולהללו והאמת כי רומיה תהלה לו R. David Abudraham (f. 28 b) wünscht die Abschaffung der meisten Piutim [in אחבת עולם, כאורות und חלק, hat aber nichts gegen die Piutim und Selichoth in der חמלה. Plessner (die kostbare Perle S. 176) ist im Irrthum].

Studium und der Belehrung. Die fleissige Beschäftigung mit einer tiefern Exegese der Schrift und der Hagada konnte nicht ohne öftern lebendigen Widerhall in den gottesdienstlichen Versammlung bleiben [aa)]. Von dieser religiösen Beredsamkeit der spanischen Juden, namentlich aus der nach-Maimonidischen Zeit, haben sich sehr bedeutende Proben erhalten; sie bewegt sich in den angegebenen exegetischen, wissenschaftlichen Richtungen a), oder ist der allgemeinen Erbauung und einzelnen Pflichten gewidmet b), obwohl die Redner mitunter auch gerade nicht das Zeitgemässe sagten c), oder sich in allzuschwierige Thema's d), unverstandene

באמת קכלתם התורה הזאת כראוי 3, 8 כוזרי Gaa) Vielleicht zielt hierauf הואת כראוי 3, 8 כוזרי ועשיתם אותה בהשתרלות גדולה במקהלים להזרמן אליה לשבח עליה ועשיתם אותה בהשתרלות גדולה במקהלים להזרק vgl. הלכות תפלה vgl. אולוכור שרשיה 11, 3.]

b) s. die Vorträge des R. Moses von Coucy (vgl. oben S. 431), R. Joel ben Schoöb (מע בשלח שלם לוגדים הברכים במוד לוגדים לוגדים הברכים לוגדים המעוינים ולמע....] המכקשים לדרוש ברכים לעורר לב האנשים הגידים ולהקיצה משינת האולת המבית מבאר שתח אשר הפילה עליהם התאוות הגשמיות וההשקות כדי להעלותם מבאר שתח הוסיפו לוגדים לו

d) עולת שכח f. 1 b, vgl. Azulai l. l.

Hagada's a) und auf kabbalistischen Irrwegen b) verloren. Auch Gelegenheitspredigten fanden statt c). Die Vorträge begannen mit einem Text der Parascha und einem geziemenden Eingange d), und lösten nach einer gehörig disponirten Reihefolge aufgeworfene Fragen, oder erläuterten den Zusammenhang in älteren Schriften, [oft nicht ohne Beredsamkeit,], mit einem Gebete und Amen schliessend; in der Regel war jeder Vortrag einem bestimmten Thema gewidmet e). Sie wurden entweder während des Gottesdienstes, nach der Haftara, in der Synagoge f) [von der Bima herab f()], oder am Nachmittage g) gehalten und oft, wie es scheint, an jedem Sabbat, im Lehrhause wenigstens h). [Anweisungen für

a) Maimonides zu der Mischna החלק 1. פרשנים וה שעושין זה הררשנים בה שאינם יודעין ומי יהן אחר שלא ידעו שהן מפרשין ומודיעין להמון העם מה שאינם יודעין ומי יהן אחר שלא ידעו ולא הבינו שיהיו שוחקין .... או שיהיו אומרים אין אנו מבינים .... אבל מורה! הם מחשבים שהם מבינים .... ודורשין בראשי העם דרשות בלא 1. בלא העם דרשות הרשנים והמפרשים העניים בעניים

d) פרווים oder ברווים der Eingang (vgl. R. Jacob Abas Vorrede zum Maimonidischen Commentar der Mischna כקר (שוים).

e) Regeln und Beispiele finden sich häufig in עולה שבת, vgl. ib. f. 1 be [und in עולה des R. Schemtob].

f) s. R. Salomo ben Addereth l. l., כל בן ל. l. l., ברהך 5, 1, 7 f. 247a, dass am Festtage nach der Haftara gepredigt werde.

<sup>(</sup>ff) הלכות תפלה in משנה תורה (ff) הלכות

g) עולת שבת f. 111 b, 132 e.

h) ib. f. 2 a: שררך הדרשות לדבר אותם ביום השבת בחוך קהל ועדה Es finden sich in dieser Saumlung Reden für 44 pentateuchische Parasehas'. Unter den Reden des R. Josna ben Schoëb sind anch deren für die Festtage.

Prediger wurden schon in der Mitte des 15. Jahrhunderts ausgearbeitet aa).]

Ueber Fortdauer und Beschaffenheit der Vorträge bei den Juden der übrigen Länder sind wir nur schwach unterrichtet; indessen darf man voraussetzen, dass in keiner bedeutenderen Gemeinde die belehrende Rede ganz aufgehört habe, es sei denn, dass eine feindliche Macht sie geradezu untersagt hätte. Italien war durch halachische Studien mit Deutschland, durch kabbalistische mit Frankreich, durch poetische und philosophische mit Spanien verwandt a); Grund genng, um zu vermuthen, dass die Vorträge daselbst nicht selten waren, zumal bei der Ruhe, deren die dortigen Gemeinden viele Jahre hindurch sich erfreuen konnten. Ohnedies sprechen einige Spuren für unsere Vermuthung b), und Vorträge,

<sup>[</sup>In den drei הוכחות שיכה) שברו (ה. oben Pesikta 20 bis 22) war überall Sitte ברבים לדרוש ברבים f. 61 a).]

<sup>[</sup>aa] עין הקורא von R. Joseph ben Schemtob ms., aus zwei Abschnitten bestehend.]

a) Das Machsor der italienischen Gemeinden hält ungefähr zwischen dem deutschen und dem spanischen die Mitte und hat auch eigene Piutim von us שלומי אמוני ושני מכפלה Rabbinen [Selicha מסונים וצינ מכפלה Rubbinen [Selicha מסונים וצינ מכפלה ציינים ושני מכפלה Belicha ביינים אמונים וצינ מכפלה Belicha ביינים אמונים ביינים אמונים ביינים בייני

die im 15. Jahrhundert auf dem damals italienischen Kandia gegehalten wurden, sind noch vorhanden a). Auch in Aegypten und Nordafrika, in denen zum Theil spanische Gemeinden angesiedelt waren, scheinen Vorträge üblich gewesen zu sein [1] b), vielleicht [2] auch im Orient c). Uebrigens hat man hier und da die freien Vorträge durch Vorlesen hagadischer und ethischer Sachen ersetzt d), und einem solchen Gebrauche verdankt die [jetzt gar zu cursorische dd) Recitirung der Pirke Aboth an dem nachmittäglichen Sabbat-Gottesdienste ihren Ursprung e). Dass überall

ח ennt [In—nennt del.]. Endlich finden wir zu Anfang des 16. Jahrhunderts die Derascha's in verschiedenen italienischen Städten üblich, s. das folgende Capitel S. 446.

<sup>[1]</sup> l. waren Vorträge üblich. 2) l. vermuthlich.]

a) Verschiedene dieser Reden (an Pesach, Hochzeitfesten u. s. w.) des R. Schabthai Cohen [b. Malkiel] (A. 1471—1496) finden sieh im cod. Vatic, 105.

c) Einen ב' מצליח דרשן zu Damaskus nennt R. Binjamin de Tudela; etwa 50 Jahre später wird von einem דון דרשן (d. h. Vorbeter und Darschan) in einer arabischen Stadt gesprochen (ב. 24 f. 41 b).

d) Vgl. oben S. 431 die Stelle aus מון עות die vorhergehende Anmerk. c. Schon Jeremia (36, 4-13) las am Fasttage erbauliche Sachen vor [vgl. I Baruch Ende, II Baruch 1, 14].

<sup>[</sup>dd] הלכות תפלה ms. במרוצה האלו אומרין אומרין אותה במרוצה

e) R. Schalom Gaon zufolge wurde im Lehrhause zu Babel am Sabbat nach dem Mincha-Gebet Aboth gelernt ([ריים ה' ה' קרום ה' ה' קרום ה' ה' ל בו ל ה' ל ה' ל ה' ל הרווח היים f. 66 d] ארחות היים f. 66 d]

in der dem Publikum wie dem Redner verständlichen Landessprache vorgetragen worden, würde, selbst in Ermangelung ausdrücklicher Zeugnisse a), kaum einer besonderen Meldung bedürfen.

Wir schliessen diese kurze Uebersicht des religiösen Vortragswesens jenes halben Jahrtausends mit einigen diese Materie betreffenden Nachrichten über die Karäer, eine Secte, deren Ursprung zwar der Geonäischen Epoche anheimfällt, deren Institutionen jedoch erst in jüngeren Jahrhunderten ans Licht treten. Denn ihre heutige Gebetordnung b), in der selbst manches rabbinische Stück c) einen Platz gefunden, stammt aus den letzten Jahren des 13. Säculums d), und ihre meist aus Bibelversen zusammengesetzten Gebete sind seit etwa 700 Jahren mit vielen poetischen Zuthaten genannter und ungenannter Autoren bereichert worden e). Sie vollenden den Pentateuch in einem einjährigen

a) Vgl. oben S. 426 u. ff., 435. שבלת שבת ל f. 1 b: ולא והיו כל דרושיו ובל הפרש המון העם שהם הרבים ייאין הפרש ודבוריו בדברים עמוקים כי יקוצו בם המון העם שהם הרבים עמוקים כי יקוצו בם המון הנה דורש בפיו או בחבור ספר בזה יהיה דורש בפיו או בחבור ספר

b) הדרים בגלילות לכל השנה כפי מנהג קהלות הקראים הדרים בגלילות (לכל השנה לכל השלין וליטא ה"ץ Kale (in der Krim) 1805, 3 Bände in 4.

c) z. B. ארן חסרך von R. Jehuda halevi, B. 1 f. 84; mehreres von ben Gabirol und ben Esra (B. 3, Anhang).

d) Gründer ist Aaron ben Joseph (A. 1294 in Constantinopel), dessen מפר הפלום בעפר בעוד בעוד 1528 und 1529 in Venedig und zum zweiten Male, ohne Zweifel mit vielen Bereicherungen, eirea 1734 in Kale erschienen ist. Der erwähnte Siddur ist also die dritte Auflage.

e) Der Genannten sind etwa 40, als: מרהם כן יהודה (der [wie Viele damals] mit halben Worten reimt, z. B. ירושלם (לה בת הו הלה בת הו הלה בת הו לה בת ירושלם במון הו במון היו לה בת הו לשבוה ותו בי ני ועדק (נות – נה למשבה ותו – נה הו אברהם במפרדי, (אברהם צלבי טינאני אדון באברהם צלבי טינאני (der bekannte Schriftstehrift אדון במון וובף (der bekannte Schriftstehrift) אדון בי נוכף (Verf. des מון וובף לך קרא (אדרת אליהו בשוצי (הכל וכל יכול ראה עבר לך קרא (אדרת אליהו בשוצי הו בשיצי (הכל וכל יכול ראה עבר לד היי עד 
Cyklus, aber nach einer von der rabbinischen abweichenden, einem Schüler Anans zugeschriebenen Ordnung a), und feiern am achten, d. i. am letzten Tage Succoth das Beschlussfest, am nächsten Tage (dem 23. Tischri) aber den von Zacharia erwähnten Fasttag des siebenten Monats. Die zur Thora Gerufenen lesen zuweilen selber aus der Schrift vor; die Haftara's sind compilirte Bibelabschnitte, sie werden bei den Gemeinden in Polen und der Krim in der tartarischen Sprache gelesen b). Wie bei den übrigen Juden finden keine Targum-Lectionen statt; nur am siebenten Tage des Pesach, und am ersten des Wochenfestes wird zuweilen eine Uebersetzung in der Landessprache vorgetragen c). Bei Familienfeierlich-

יהודה בן אליהו הדםי (Sec. 17) זרח הטרוקי הלל החזן דויד אליקים אליהו דויצא (aus dessen Gebet erhellt, dass damals, circa A. 1150, über die Karäer Verfolgungen ergangen waren), מנחת יהודה (sein יהודה בן אליהו בן יוסף, ein poetischer Auszug der Parascha's aus 1612 sämmtlich auf pro- reimenden Versen bestehend, ist 1502 den 11, Dezember vollendet worden) יהודה בן אליהו מרלי (Verfasser eines merkwürdigen Hymnus für den Versöhnungstag) יהודה בן אלי הן השבי יוסף בן שבתי יוסף בן משה יוסף בן ישראל יוסף בן יעקב יהודה בן שמריה יעקב בן מרדכי (von ihm ist: ידידי אל בני ישראל זעקו מרוב צרתם אל האל אולי יואל לשלח גאל לפדוהם מגלוהם ולא סתם תפלחם אכל נעתר לבני תם יצחק בן שלמה ,יצחק בן משה (der Corrector der erwälinten Ausgabe von 1805), ישועה (cielleicht Verfasser des כלב בן אליהן (ס' העריוָת) (schrieb מנחם בן נהן הלוי (scheint aus Sec. 17), מנחם האלנה מכרך בן נהן הלוי aus Kokisew מרדכי בן שמואל ,מרדכי (ציון aus Kokisew משה הישיש בן משה בן בנימין aus der Krim, משה בן אליהו לוי משה aus der Krim (poetisches Glaubensbekenntniss, Band 2 f. 158 b), משה עליה מפרווטו ,בן עלי (wahrscheinlich [del.] ans dem 16. [l. 15.] Jahrhundert), שמחה שכחה משלמה כהן החון בן משה שבתי aus der Krim, שמחה (wahrscheinlich der Schriftsteller שמחה יצחק בן משה A. 1750 in Kale). Die Ueberschriften der Gebete und Pintim sind: בקשה, ברכות, הקדמה, ודוי מליחה , כליחה (deren es [im Anhang] 97 giebt), פינט (B. 2 f. 195), פינט ( תפלה ,תחנון ,תוכחה ,שיר ,קרשות ,פסוקי תשובה . Am hänfigsten ist das Versmaass von folgendem Typus: ומה יאמר אנוש חמר ומה יצדק ילוד אשה, welches zusammen einen viertheiligen Vers ausmacht. Die zehn Busstage und der Segenspruch über den Thau an Pesach kommen vor, auch die Keduscha; aber weder die Thefilla der 18 und Kadisch, noch irgend eine religiöse Feier für das grosse Hoschana, Chanuka (s. Moses Beschitzi bei Trigland de Karaeis p. 172), die Tage לינ בעומר und לינ בעומר.

מ) ארח צדיקים ms. c. 3 Buchstabe D.

b) Mises bei Jost Geschichte Th. 9, Verzeichniss S. 95.

c) הקראים (bei Wolf Th. 4 p. 1075): הקראים הקראים (לעוד שביעי עצרת של חג המצוח: (1075): היהי בשלח פרעה .... ושירת אז ישיר בטעם ואם ירצו קוראים אותו בתרגומו בכל לשון ולשון להבין העם .... ובמהן תורה הוא חג אומרים אותו בתרגומו בכל לשון ולשון להבין העם .... ובמהן תורה הוא חג

keiten a), am Sabbat und sonst einige Male werden religiöse Vorträge gehalten b), und wie bei den übrigen Juden heisst solcher Redner: Darschan c).

## Dreiundzwanzigstes Capitel.

## Vortragswesen im zweiten rabbinischen Zeitalter.

Nicht für die Juden allein waren die letzten Decennien des 15. Jahrhunderts eine ereignissschwere Zeit. Der gesammten Menschheit ward damals eine reiche Zukunft gegründet. Mit dem Untergange des Byzantinischen Reiches traf der Aufgang der Wissenschaft zusammen, mit der Einnahme von Constantinopel Gutenbergs unsterbliche, Sultane vernichtende Erfindung; dem grausamen Hochmuth der Inquisition begegnete die Kirchenreform, und den Spaniern ward, als sie kaum Granada's und der Juden Schätze geraubt, zur Strafe die neue Welt aufgethan, in deren Gold sie sich zu Bettlern schwelgten. Die klassischen Studien, die Buchdruckerkunst, Luther und Amerika veränderten nach und nach Denkweise und Sitten, Gesetze und Institutionen, und gaben der Macht und der Civilisation andere und neue Wohnsitze. Auf das Schicksal und die Stellung der Juden, so wie auf ihre Cultur übte alles dies einen sehr merklichen Einfluss, verschieden in den mancherlei Ländern der Zerstreuung. Die mit unmenschlicher Härte aus der Pyrenäischen Halbinsel vertriebenen edleren Juden - die schlechteren

השביעיה קורין ... וישמע יהרו ... עם עשרת הדברות ... ואם ירצו ... ועם ירצו עשרת הדברות בלשון עם ועם ועם (rgl. Siddur B. 2 f. 111 b].

a) Im תורת משה des Moses ben Simcha kommen dergleichen דרושים vor (ביקים ארח צריקים) ms. c. 3 Buchstabe ה).

b) Vgl. Mises a. a. O. S. 92.

c) יחל הררשן לדרוש כפי השנת למורו B, 1 f. 61 b: סרורי התפלות ib. B. 2 f. 91 b werden im Segenspruche genannt: הכמים, הכמים, הרשנים, בעלי מקרא c. 2 § 2 nennt unter den Karäischen Lehrern aus Litthauen הר"ר מרדכי הדרשן.

blieben als neue Christen zurück - wandten sich hauptsächlich nach den Osmanischen Staaten der drei Welttheile, wo der Islam, noch zu roh für Spaniens Priesterpolitik, ihnen eine Freistätte gewährte. Ein Theil liess sich in italienischen, in der Folge auch in französischen, holländischen und deutschen Städten nieder. Sie brachten überall Bildung, Kenntnisse und literarische Schätze mit. und seit jener Epoche wird, besonders im Orient, ein regeres Leben jüdischer Geistesbetriebsamkeit wahrgenommen: Bibelstudium. Grammatik, talmudische Gelehrsamkeit, Philosophie und Kabbala nahmen neuen Schwung; die zermalmende Stärke des Unglücks entzündete eine warme Religiosität, durch welche Lerneifer geweckt, fromme Einrichtungen gestiftet, kabbalistische Forschungen angeregt wurden. Durch die Druckerpresse wurden die Bücher zugänglicher und die Juden entfernter Länder einander näher gerückt, die allgemeinen Ausfälle auf das Judenthum erhöheten den Eifer für das Ueberlieferte und die Lust an dem, was Israels Lehrer und Weise darboten. Schon seit dem 15. Jahrhundert war das Vortragswesen zu einer förmlichen, alle theologischen Gebiete und die darauf bezüglichen Schriften der jüdischen Vorwelt umfassenden, Homiletik ausgebildet, in welcher Midrasch und Hagada nur die Texte, die Anlehnungspunkte der neu entwickelten Ideen waren. Mehr als ie wurden, besonders seit dem 16. Säculum, zum Theil in der Synagoge, öfter im Lehrhause, Sabbat- und Festvorträge üblich a). Eine ungeheure Zahl von דרשות oder הרנשות, seit jener Epoche in allen von Juden bewohnten Ländern geschrieben, ist aus solchen Vorträgen oder sonstigen Gelegenheitsreden entstanden, oder doch nach deren Muster gearbeitet b). Auch wurden verschiedene Anleitungen und sonstige Stellen-Nachweise für das Bedürfniss der Redner angefertigt c). In dem türkischen

a) R. Joseph Samega in שנחפשט (Ven. 1586) Vorrede: שנחפשט המנהג בכל ישראל לדרוש ברבים בשבח ויום טוב במדרשים ואגדות ולא המנהג בכל ישראל לדרוש ברבים בשבח ויום טוב במדרשים ייסור והיתר בדיני איסור והיתר

b) z. B. die 20 nicht gehaltenen בררושים des R. Menachem ben Moses [Raba] aus Padua in בית מועד Vened. 1605.

e) z. B. אכף המוכיר (Ven. 1625, Prag 1705, המוכיר אכות אכיפת לחם יהודה) Vened. 1675, שלמה (bei En Jacob) Amst. 1725, שמעוני 1728, אסיפת שלמה

Reich, auch in italienischen Städten, wurden Vorträge von Mitgliedern der spanischen (und portugiesischen) Gemeinden gehörta); insbesondere zeichneten sich die Gelehrten im Orient aus, und nennen wir hier nur aus dem 16. Jahrhundert: R. Salomo b. Masaltob [1] b), R. Isaak Adarbic), R. Moses Galante d), R. Moses Abelda e), R. Moses Almosnino f), R. Moses Alpalas g), R. Moses Alschech h), R. Gedalja Jachia i),

אור הדרשנים (s. unten S. 447), יכר רב und מפר המעשים von Raf. de Aguilar (beides ungedruckt), רולדות אהרן Vened. 1591, ברשנים Lublin 1548, התנצלות לדרשנים Frkf. a. d. O. 1691 u. dgl. m.

- b) s. Wolf Th. 3 p. 1051. [b) . . . . del.]
- c) ברי שלום Salonichi 1580, enthält 30 Vorträge.
- d) דרשות Vened. 1598; verschiedene Reden in קרא קדש ib. 1585.
- e) דרש משה Ven. 1603.
- f) Geb. 1523; sein א מאמץ (Ven. 1588) enthält 28 Reden, die meist alle in Salonichi, etwa [del.] zwischen A. 1553 [l. 1558] und 1570, in den Synagogen von wenigstens 6 spanischen und italienischen Gemeinden gelalten wurden; hierunter 5 Gelegenheits- und 12 Leichenreden, 2 Vorträge der Busse und 2 für Schebuoth (s. Wolf Th. 3 p. 733).
- g) יקהל משה Ven. s. a., 201 Bl. in 4; die [25] Reden sind in Salonichi, [Sophia], Venedig, Ragusa, Tetuan [und] Marocco und an anderen Orten [und—Orten del.] gehalten.
- h) Sein שנרים ist verloren (Azulai Schem hagedolim Th. 2 f. 55 a N. 54); [aber gedruckt Zolkiev 1797 in 8 (איש ed. Lemberg)].
- i) Im Jahre 1561 widmete ihm Amatus Lusitanus in [Venedig] Salonichi seine centuria septima und nennt ihn (Vorrede p. 6) vir sapiens et generosus .... concionator egregius et aeri quodam ingenio praeditus. Sein Vater hiesa Moses (ib. p. 7), vgl. ib. § 70.

<sup>[1)</sup> del.]

R. Salomo Levi a), R. Abraham Konimbrial b), R. Jacob Castro c), R. Josia Pinto d), R. Samuel de Medina e), R. Samuel Laniado f), R. Elia b. Chajim g), R. Naftali Aschkenasi h), die in Salonichi, Constantinopel, Jerusalem, Zafeth, Damaskus, Aleppo, Aegypten und anderen afrikanischen Orten, in Morea, Ragusa etc. an Sabbaten, Festtagen und bei sonstigen Veranlassungen belehrende und Erbauungs-Vorträge hielten. In dem 17. Jahrhundert treten neben den Orientalen, als R. Abraham Laniado [in Aleppo] i), R. Jehuda [b. Moses] Bigo k), R. Joseph Zarfathi [b. Chajim] in Adrianopel l), R. Joseph Trani in Constantinopel m), R. Levi Cusin n), R. Isaak Pardo, R. Cha-

a) קברי שלמה (z. B. derer aus der Provence, aus Evora, s. ib. f. 201, 202) von Salonichi gehalten; vermuthlich derselbe, dessen Predigten (zwischen A. 1560 und 1593) im cod. Vatic. 105 sich finden.

b) הדורא הדור (40b: בחברה בשבהו שבה מדי שרוה בדול והיה ודרש מדי שבה בשבהו הלמוד תורה בחוד קהל גדול

c) Gest. A. 1610 in Aegypten; vgl. Wolf Th. 3 p. 527, Azulai רעך לחכמים f. 39a. [Gen. u. Exod. Seine Reden hielt er in der mozarabischen Synagoge.]

d) כסף נבחר Damaskus 1606 [Venedig 1621, כסף נבחר ib. 1628].

e) מן שמואל Mantua 1611; vgl. R. Emanuel Aboab Nomologia Th. 2 c. 28 p. 310 [21 Vorträge für die drei Hamptfeste und die 4 Sabbate nach Nenjahr, nach dem Thorafest, vor Purim und vor Pesach; 9 Gelegenheitsreden].

<sup>/)</sup> כלי חמרה Ven. 1596, Prag 1610.

g) In Constantpl.; אמרי שפר Ven. 1590; [Frankfurt a. M. 1713].

h) Aus Zapheth, starb A. 1602 in Venedig; sein אמרי שפר (Vened. 1601) enthält auch Trauerreden (vgl. Wolf Th. 3 p. 438). Dieser und der Vorgenannte sind nicht spanischer Abkunft.

i) מגן אברהם Ven. 1603, enthält 17 Reden.

k) Der in Zafeth gestorben ist; sein מלכי יהודא (Lublin 1616) enthält 15 Reden.

t) אין יון יוְיסְדּ Ven. 1616 (Amsterdam 1700. Er predigte jeden Sabbat Nachmittag in der katalonischen Synagoge (s. שוית ריי משראני ed. Cstpl. Vorr. des R. Jesaia)].

m) Geb. A. 1568; צפנה פענה Ven. 1653.

יח קיר קשנה (für die Parascha's), Constpl. 1643 (für besondere Sabbate und Festtage). Von der Beredsamkeit seines Enkels R. Levi Pasriel, s. קורא הדורות. f. 45 b.

jim Amigo in Smyrna a), [der Kabbalist] R. Chajim [Cohen] b. Abraham aus Aleppo b), R. Salomo Algasi c), R. Israel Benbenaste d), R. Moses Buschal c), R. Josua Benbenaste f), R. Aaron Perachja g), R. Joseph Chasan b. Elia h), R. Salomo Amarillo i) u. m. A. [ii], — auch bemerkenswerthe Redner unter den spanischen und portugiesischen Gemeinden [Italiens], Hollands und Englands auf, als: [R. Asaria Figo in Venedig], R. Isaak Usiel k), R. Abraham Lombroso, R. Menasse ben Israel l), R. Saul Levi Mortera m), R. Moses Zacuta n), R. Josua da Silva o) u. s. w. Aus den ersten 60 Jahren des vorigen Jahrhunderts endlich sind ebenfalls aus allen Wohnsitzen der spanischen Juden Redner und Reden vorhanden, z. B. R. Abraham Jizchaki und R. Israel Algasi in Jerusalem p), R. Elia Cohen in Smyrna q), R. Schabthai Novi

a) קורא הדורות l. l.

b) חירת חכם Vened. 1654.

c, Gest. A. 1683 [in Jerusalem]. אהבת עולם Constpl. 1647, [Dichrenfurt 1693], שמע שלמה Smyrna 1659.

d) בית ישראל Constpl. 1678 [enthält 52 Reden].

e) משה Smyrna 1680.

f) אוני יהושע Constpl. 1677 [enthält 67 Reden].

g) בורי כהונה enthält seine in Salonichi gehaltenen Vorträge (Azulai Schem hagedolim Th. 2 f. 18 b N. 84).

h) Man findet einen Theil seiner in Smyrna und Constpl, gehaltenen Reden in יען ינסף Smyrna 1680; die übrigen sind ungedruckt.

וֹ) פני שלמה Salonichi 1715.

<sup>(</sup>ii) אי ויסף בן שכואל (aus Fas (1620) in כתנת פסים ms. gehaltene Reden s. Wolf Th. 4 p. 860.]

k) A. 1620, 2. April in Amsterdam gestorben, s. Wolf Th. 3 p. 609.

I) s. unten.

m) נבעה שאול Amst. 1645; die 50 Derascha's machen etwa den zehnten Theil aller von ihm angefertigten aus.

n) Aus Amsterdam gebürtig, in Mantua A. 1697 gestorben; vgl. über dessen כך וכות ms. Wolf Th. 3 p. 794.

o) s. unten.

p) s. Schem hagedolim Th. 2 f. 12 a N. 90, 45 a N. 109.

ורבים השיב מעון בדרשותיו ותוכחותיו ומתק לשונו .12 a N. 90 קי ib. f. 12 a N. 90 ורבים השיב מעון בדרשותיו ותוכחותיו ומתק לשנו אחר הדרוש ונשק ידין ואמר

in Raschid a), R. Samuel de Avila in Mekines b), R. David Nieto in London c), R. Is. [Chajim] Abendana und R. Salomo Schalom in Holland d), [R. Rafael Meldola dd)], R. Abraham Isaak Castello in Livorno c). Insonderheit pflegten sich die von den palästinensischen Gemeinden abgeschickten Boten mit Ausarbeitungen der Art zu versehen, um sich gelegentlich hören zu lassen f).

Ueber den Gebrauch religiöser Vorträge bei den it alien is chen Juden haben wir Zeugnisse aus allen 3 Jahrhunderten g), obwohl dort nicht an allen Orten das Predigen so häufig als im Orient und bei den spanischen Gemeinden üblich gewesen zu sein scheint; vielleicht trugen die Furcht vor Censoren und Inquisitoren, das Verbot gegen den Talmud h) und die, seit A. 1584 in den päbst-

לו ידיע ליהוי להרכ כי הוא חיח מוכן לעשות עבירה והיום הזה כשמעי דרוש לו ידיע ליהוי להרכ כי הוא חיה מציינות בי ונפקחו עיני Er hat zwischen :0 und 40 Werke verfasst und starb A. 1729.

a) Azulai אוער לחכמים f. 53b, wo er אוער לחכמים heisst, obwohl er sich selbst (בות וררים) zeichnet (בות וררים) בפול נאווי בפול (בות וררים) בפול בפול (בות וררים) צייט בפול (בות וררים) y7 e; ib. 98 e נאווי wahrscheinlich fehlerhaft).

b) און שטואל Amst. 1715, worin [31] Reden für verschiedene Bestimmungen (s. Wolf Th. 3 p. 1069), von denen einige in Fez gehalten sind.

c) Geb. 1653 in Venedig, gest. 1727 in London (s. weiter nnten). Unter den auf seinem Grabsteine befindlichen Titeln ist auch der eines pregador facundo (Wolf Th. 4 p. 809); vgl. Wolf Th. 3 p. 203 N. 3 und 5.

d) s. Schem hagedolim Th. 2 f. 23 a; vgl. unten.

<sup>[</sup>dd] Gest, 1748, 19. Nisan in Livorno s. דרכי Th. 5 (Hamb. 1795) f. 26 a (וורש טוב לעמו).]

e) Oracion doctrinal, Livorno 1753, 4 [de Castro p. 611 u. f.].

f) s. ננת ורדים Th. 2 f. 49 a und 51 d von R. Abraham Chaber.

h) R. Leon Modena riti hebraici Ven. 1638 p. 44: hoggi ultimamente resta (il Talmud) prohibito et in Italia particolarmente non si vede ne si legge.

lichen Staaten eingeführte, gezwungene Anhörung von Judenbekehrungspredigern a) — lauter im Osmanenlande unbekannte Qualen — auch das Ihrige zu dieser theilweisen Verringerung der gesprochenen Erläuterungen bei. Nichtsdestoweniger sind von den Vorträgen italienischer Redner bedeutende Proben und Sammlungen übrig, unter denen mehrere, z. B. R. Jehuda Muscato b), R. Samuel Jehuda b. Meir c), R. Jacob Albo in Florenz d), R. Jehuda Leon di Modena e), [R. Simon Luzzato ee), R. Leone del Bene ef], R. Asaria Figof), R. Jacob Zahalon g), R. Jehuda Perezund R. Isaak Cavallero h),

a) s. z. B. die Klagen des R. Simson Marpurgo (geb. 1682, gest. 1740 12. Apr. in Ancona) vom Jahre 1704 in שמש צדקה Th. 1 f. 14 b. Diese nichtswürdige Einrichtung besteht noch jetzt (Gregoire hist. des sectes B. 3 p. 381).

b) לפנצות יותרה Ven. 1589. Von den 52 Deruschim sind viele wirklich gehalten, z. B. N. 12 f. 58 die Rede am Wochenfeste, N. 4 und 51 für Pesach, N. 20, 38, 42 und 45 für den Versöhnungstag; die Tranerreden N. 32, 33 (A. 1576), 34, 35; die Predigt N. 52 [am Hüttenfeste] über die Eintracht, die Rede N. 16 zur Einweihung des Lehrhauses u. dgl. m.

c) Geb. 1521, gest. 1597 als Oberrabbiner zu Venedig. ררשוף Ven. 1594 [enthält 12 Vorträge].

d) הולדות יעקב Ven. 1609 [114 Bl. in 4. Wolf Th. 3 p. 440].

e) Geb. 1571, 23. April, gest. 1648. Sein מרבר יהודה (Ven. 1602) enthält [die von 1593 bis 1602 in Venedig gehaltenen] Predigten, Leichenreden n. dgl.; [er hat auch in anderen Orten mit grossem Beifall gepredigt ברו לדם Vorr.] N. 1 für den Sabbat Nachmn nach dem 9. Ab, die folgenden Nummern für die Sabbate vor und nach dem Neujahrsfeste, Schebuoth u. s. w.

<sup>[</sup>ee) St. A. 1663, ein grosser Redner (Wolf Th. 3 p. 1152).]

<sup>[</sup>ef] Bartolocci.]

<sup>(</sup>לערוים Ven. 1648 (l. 1653, Berlin 1791, Brünn 1799 in 4. 2 Thle.) worin 75 (l. 78) Deruschim. (Er war bei der spanischen Gemeinde angestellt.)

h) Ihre in Venedig gehaltenen Vorträge sind gesammelt in פרת לבנון (Azulai ונחל איתי f. 36 a N. 4, Wolf Th. 3 p. 315).

R. Abraham Cohen aus Zante a), besonders zu erwähnen sind. Sowohl die italienischen, als die spanischen und portugiesischen und die orientalischen Redner sprachen in der ihren Gemeinden verständlichen Landes- oder Muttersprache; daher wurde den spanischen und portugiesischen Juden, selbst in andern Ländern, in diesen Sprachen gepredigt; nur die Texte aus der Schrift oder dem Midrasch citirte man in der Ursprache b). Indessen wurden die Vorträge, da sie auch für ein grösseres Publikum bestimmte wissenschaftliche Leistungen waren, fast überall, schon um des grössern Absatzes halber, hebräisch ausgearbeitet und herausgegeben, wiewohl es auch — einzeln und in Sammlungen — in spanischer und portugiesischer Sprache gedruckte Vorträge c) und

a) Geb. A. 1670, gest. 1729. כבוד חכמים Ven. 1700.

b) R. Leon Modena riti p. 39; Pochi sono gli hebrei hoggidi, che sappiano parlar un raggionamento intiero hebraico.... perche hanno appreso e sono allevati alla lingua del paese ove son nati, se in Italia italiano, se in Allemagna thedesco, se in Levante ó Barberie turchesco o moresco, e simili.... da Spagna in Levante hanno usato il piu la spagnuola.... Nel predicar usano similmente la lingua di quel paesi, per esser intesi da tutti, cioe citando i testi della scrittura e detti de rabini in hebraico, e dichiarandoli in volgare.

c) z. B. R. Abraham Lombroso 30 Reden, Amst. 1629 (Opp Cat, 1782 f. 9 a, 1826 p. 238). R. Menasse ben Israel, der schon zu 15 Jahren predigte (conciliador Th. 2, Vorrede), hatte A. 1647 bereits mehr als 450 portugiesische Predigten (predicaçones) fertig, die er während 25jähriger Amtsführung als Chacham zu Amsterdam gehalten (thesouro dos dinim p. 150 b). R. Samuel Jachia trinta discursos 1629 s. l. (Hamburg), s. שפתר ישנים p. 19 N. 67, Wolf Th. 3 p. 1107. R. Josua da Silva (gest, als Oberrabbiner zu London i. J. 1679, 17. Ijar oder 29. April), discursos predycaveys que o docto Haham Yeosuah da Sylva pregon no K. K. Sahar a samaym em Londres, Amst. 1688, enthalten 30 Vorträge über die 13 Glaubensartikel (16 über die ersten sieben, bis p. 256), deren jeder auf einen doppelten Text (aus Bibel und Hagada) gegründet und in Unterabtheilungen - die mit Buchstaben, oft von A bis Y, bezeichnet werden - disponirt ist; in dem Eingange wird das Thema angegeben, den Schluss bildet ein Gebet oder ein Vers aus der Schrift. Die Vorträge sind in verschiedenen Jahren und Sabbaten gehalten. R. Isaak Aboah, des Ebengenannten Lehrer (er sagt in der Approbation: men amado et fiel discipulo, o sapientissimo quanto virtuóso o haham R. Yeosuah, und letzterer - discursos p. 391 - nennt jenen: o muy eminente senhor meu haham et mestre), verfasste, wie Barrios im Leben des R. Isaak Usiel p. 45 meldet, 886 Predigten [in der Approbation zu sermon moral Ch. da Silva's heisst er "illustre predicador", seine Vorzüge vor Menasse als Redner s. Wolf

Leichenreden a) jüdischer Prediger giebt. Im Allgemeinen befliss

Th.3 p. 7091; einzelne Reden erschienen Amst. 1678, in der Sammlung elogios, que zelosos dedicaron a la felice memoria de Abraham Nunnez Bernal etc. p. 1 bis 11, so wie unter den Einweihungsreden (sermoens, que pregaron etc.) Amst. 1675 p. 1 bis 14. [R. Abraham Gomez Sylveyra (sermones Amst. 1077, enthalten 7 Reden, von denen die dritte in der Synagoge gehalten ist; der Verfasser nennt sich predicador en Amst. R. Jacob Abendana (Reden in den erwähnten elogios p. 163-171; er starb A. 1695, 12. Sept. in London). [R. Abraham Cohen Pimentel, sermones, gehalten in Hamburg (ib. 1688 hinter dessen questoens p. 159-209,] R. Salomo de Oliveyra (sermoens etc. p. 18-36). R. David Nunnez Torres, 3 seiner Reden erschienen Amst. 1690 (Wolf Th. 3 p. 201) [sermoens por Nunes 2 voll. (catal. Abuab 1693 p. 19 No. 24) in Qu.]. R. Chiskia de Silva aus Jerusalem (sermon moral, Amst. 1691). [R. David de Pina (s. Barrios bei Wolf Th. 3, p. 206.)] R. Samuel de Silva de Miranda teine Rede über Pesach, ib. 1690). R. Salomo Leon Templo (s. Wolf Th. 4 p. 985). R. David Nieto (s. oben S. 445) los triunfos dela probeza, London 1709. R. Jacob Pereyra (zweifelhaft, s. Wolf Th. 3 p. 522). R. Josua Chiskia Cordova pregador, sermon moral, gehalten am Sabbat 5. Sivan 504 (1744) 19 S. in 4. R. Isaak Nieto, Rede am Busse-Sabbat, London 1738, 25 S. in 4.] R. Isaak Chajim Abendana de Brito sermao exhortatorio Amst. 1753 [29 S.] (wurde daselbst am 4. Ab gehalten). R. Castello (s. oben S. 445). [R. Isak Mendez Belisar, Rede gehalten auf spanisch, Sabbat 29. Nov. 1766 in der Synagoge zu London; deutsch Bremen 1761, 16 S. in 4. R. Salomo Salem, sermon ib, 1765. R. Chiskia Belinfante, electo pregador. 2 Reden 1761 und 1775 (blühende Sprache). R. Samuel Mendes de Sellas als pregador in Amsterdam angestellt. Man hat von ihm 3 sermoes Amst. 1724, 26 S. in 4., sämmtlich am Sabbat gehalten.]

a) z. B. von einem Ungenannten i. J. 1652 (Wolf Th. 3 p. 764), [R. Moreyra (auf Moses de Meriada 1652)], R. Isaak Aboab (auf R. Josua da Silva, hinter dessen discursos), R. Joseph Penso (A. 1679 und 1683), R. Joseph de Vega (A. 1685), R. Chiskia de Silva, R. Samuel de Silva, R. David Nunnez Torres, R. David Nieto, R. Isaak Nieto (Wolf Th. 4 p. 885), R. Isaak de Sequeyra Samuda (ib.), R. Jacob de Castro (ib. p. 871), R. Salomo de Oliveyra (ib. p. 1025), [de Solla's Trauerrede auf Aaron Cohen de Lara, Amst. 1744, 24 S. in 4., in welcher (p. 14) Seneca de brevitate vitae angeführt ist; R. Raphael Rodrigues (s. Wolf Th. 3 p. 615); Jakob Querido (Wolf Th. 2, p. 798)], R. Jacob Salomo Seruk (sermoes funebres Amst. 1753, auf R. Dav. Isr. Athias [gest. Donnerst. 16. Adar II 1753]), R. Abraham Basan (l. l.). In der Einleitung zur Biblioteca espannola von Rodriguez de Castro [und ib. p. 612] wird auch angeführt: Trauerrede des Isaak Mendez Balthasar [l. Belisar] auf [R.] Mose Gomez da [l. de] Mesquita, London 1755, 4. Die erwähnte Leichenrede (sermao que pregon etc.) Aboab's, gleichfalls auf einen doppelten Text, beginnt also; "Ah! mundo, mundo, quem a ti te conhesse, he que a sy, nao se conhesse; et quem mays cazo faz de ti, menoz caso faz de sy; et aquelle que mays te man sich einer correcten Sprache und oratorischer Kunst a), doch kam, wie natürlich, hier das Meiste auf persönliches Talent an. Manche Rede zeichnet sich durch Anlage und geschickte Ansführung aus; sie bewegen sich in den verschiedenen Richtungen der Auslegung, oder sind der Erbauung gewidmet: in allen waltet ein ernster und häufig ein edler Geist. Die Reden wurden auf einen doppelten Text basirt b) und es finden sich deren für alle Sabbate, Festtage und sonstige religiöse Veranlassungen c). Sie wurden theils Vor-, theils Nachmittags d), in den Synagogen von dem sogenannten Almemor herab e), gehalten; jeder unterrichtete Rabbi bekam leicht die Erlaubniss dazu f), obwohl in der Regel ein durch die Gemeinde angestellter, dazu fähiger Rabbiner dieses Amt versah g). Die

estima, a sy mays desestima; de que de podes prezar de ser hua farsa, et hua ficçao hum aparente aparato de hum teatro, donde oje se reprezenta hua comedia, et o ontro dia, hua tragedia: oje, o reprezentante faz figura de hum rey, et no mesmo dia a fara de hum mizero et humilde escravo." Er citirt in derselben Leone hebreo's dialoghi de amore (p. 492).

a) כפוצות יהורה [No. 12] f. 58, von der Pflieht, angenehm zu predigen;
 s. ib. N. 32 (A. 1572) den oratorischen Eingang einer Leichenrede; vgl. die folgende Anmerkung.

b) R. Leon Modena I. I.: commincia il sno dire con un versetto della lettion corrente, detto אינושנה, e poi un detto de Savii detto אינושנה באמנה il suo preambolo, proponendo qualche sogetto, che venga a proposito della detta lettione, vi discorre allegando passi di scrittura et autorita de Rabini, ciascano con lo stile, che sa, il che e molto diverso tra le nationi.

c) Wegen Regenmangels, s. z. B. בסף מווקק f. 225.

d) Riti p. 61: Si fanno prediche e sermoni o la mattina o dopo mezzo giorno, nelle schole o altri lhoghi a cio deputati etc. ib. p. 69 (vom ersten Tage des Wochenfestes): fanno doppo il mezo giorno prediche in lode della legge. ib. p. 71 (Nenjahr): et venuti a casa e mangiato, si spende poi il resto del giorno nell' ascoltar prediche e cose divote. Thesouro dos dinim p. 60b: Depois (am Sabbat nach Tische) se costuma aver darasiot, midrassim y Jessivot; ib. p. 95 a (am Festtage): e depois se vay a os midrasim.

e) Riti Th. 1 e. 10 p. 26.

f) 1b. p. 39: .... quel tale, che vuol predicare, che facilmente ad ogn' uno è concesso etc.

g) Ein Rabbiner, der vor 300 Jahren in Otranto angestellt wurde, hatte 5 Aemter: 1) Predigen, 2) Unterrichten, 3) Begntachten des Erlanbten und Verbotenen, 4) Urtheilsprechen in Civilsachen, 5) die Gemeinde-Correspondenz besorgen (R. Meir Padua RGA, N. 40). R. Isaak Adarbi war in Salonichi

Leichenrede auf einen angesehenen Mann wurde auf dem Begräbnissplatze a), diejenige aber auf einen Lehrer in der Synagoge oder dem Lehrhause gehalten b) [man hielt dergleichen selbst am 9. Ab bb)]; für sonstige Gelegenheitsreden c) war kein Ort bestimmt vorgeschrieben.

Was die in Deutschland und den Nachbarländern ansässigen deutschen Juden betrifft, so hörten zwar seit den Fortschritten, welche die Cultur mit dem Anfang des 16. Säculums machte, jene rohen Verfolgungen des Mittelalters auf: aber der alte Hass blieb, es blieben die alten Gesetze; ja es wurde nach und nach Alles, was hier und dort Feindseliges gegen die Juden erdacht und eingeführt worden, zu einem Codex von verjährter Gültigkeit und bleibender Schmach — obwohl nicht für die Juden. Die Verfolgung durch Priester und Abtrünnige, der Hohn und die Verachtung, die pestmässige Abschliessung wurden zwar nicht schrecklicher als in den früheren Zeiten, aber empfindlicher, denn

a) Riti Th. 5 c. 7 p. 108.

b) ib. p. 110, יהודה f. 141, 142.

<sup>[</sup>bb) R. Samuel Abuab in דבר שמואל N. 9.]

c) z. B. bei Einweihungen, [Promotionen (הְבֶּרֶת)], Hochzeiten, Beschneidungen, Confirmationen, einer Erinnerungsfeier u. dgl. Die römische Gemeinde liess zum Andenken an R. Zacharia Porto, der die italienischen Juden so reichlich in seinem letzten Willen bedacht hatte, alljährlich eine Predigt in der Synagoge halten (אַסוף בְּמַוֹרֶת) Vorrede).

der Druck war kleinlich, dauernd und geregelt. An Maassregeln zum Besten der Juden dachte Niemand; man wusste ihnen nichts als die Seligkeit der Taufe anzubieten, und nur für den Getauften gab es eine menschliche Empfindung. Feindseligkeit athmete Alles, was über Juden und Judenthum geschrieben, verordnet und verhandelt wurde, daher die Juden mit Grund jede Schrift und jedes Gesetz, das sie betraf, ja überhaupt Alles, was neu angekündigt wurde, als ein Unglück betrachteten. Man schloss die Juden von aller Gemeinschaft, von Amt und Ehrenstellen, von Gewerben und wissenschaftlichem Verkehr völlig aus, so dass es nicht befremden darf, wenn den so planmässig Ausgesonderten und überall nur auf die eigenen Kräfte, auf die Liebe der Ihrigen Hingewiesenen, der deutsche Buchstabe ein Schrecken, wenn ihnen Europa's Wissenschaft ein Fremdling und sein Christenthum ein Gräuel wurde, zumal da sie aus dem deutschen Mittelalter, in welchem ihre Bildung die des Christen übertraf, weder klassische Cultur noch Nacheifer und Liebe weckendes Beispiel geerbt hatten. Kenntniss und Sitte, Sprache und Glauben wurden bei der Menge zu versteinerten Gebilden, und es zeigt ebenso wohl von den Anlagen der Juden, als von der Reinheit ihrer religiösen Grundsätze, wenn dennoch weder Tugend und Menschlichkeit in ihrem Lebenswandel, noch geistige Regsamkeit in ihren Productionen vermisst wird. Im Ganzen aber blieben die deutschen Juden seit jener Zeit hinter ihren christlichen Brüdern in wissenschaftlicher Ausbildung zurück, und dieser Rückschritt, wenn auch nur Stillstand, äusserte seine nachtheiligen Wirkungen zunächst auf Sprache und Institutionen.

In den früheren Jahrhunderten hatten die Juden in Dentschland keine andere Sprache als die ihrer christlichen Landsleute geredet, welche durch die zahlreichen Auswanderungen nach Polen, vornehmlich seit dem 14. Säculnm, auch in diesem Lande unter den Juden heimisch wurde, die daselbst noch vor 300 Jahren ziemlich richtiges Deutsch sprachen a). Allen bis gegen den Schluss des Mittelalters verfassten Documenten zufolge, standen die deutschen

a) Vgl. Actenstücke aus Wilna vom J. 1556 bei R. Salomo Luria RGA. N. 4 und 20; sogar die Dativ-Endung en bei Eigennamen wurde beobachtet.

Juden in der Sprache - bis auf einzelne Redeweisen und hier und da die Anssprache - den dentschen Christen gleich a). Aber schon im 16, und noch stärker in den beiden folgenden Jahrhunderten bildete sich der Dialekt der Juden zu einem eigenen sogenannten Jüdisch-Dentschen aus, in welchem hebräische, eigene jüdische und veraltete deutsche Ausdrücke in gleicher Menge vorhanden waren. Da alle Gemeinschaft im Leben und in der Wissenschaft abgebrochen, und ans der frühern Zeit keine Cultur vererbt war: so artete die Sprache der deutschen, und mehr noch der polnischen Juden zu einem, das Fehlende theils aus dem Hebräischen, theils aus nach eigener - bald hebräischer, bald nur verderbter und veralteter - Flexionsweise gebildeten Worten ergänzenden, Dialekte aus, der durch Bücher und schlecht redende Eltern und Lehrer verewigt, und durch die allmähliche Vermischung mit fremdartigen, z. B. polnischen, französischen und holländischen Worten, nicht selten ein ganz unkenntliches Deutsch wurde. So wurden vier Elemente Bestandtheile der bei den Juden üblichen deutschen Sprache: 1) das Hebräische und zwar für Gegenstände aus dem Kreise des Judenthums b) und des jüdischen Lebens c), bei Begriffsformen, mit denen die jüdischen Studien vertraut

לוהיו, הסרבה המלח הרשה הנט ברכה המירוג (וְהַדּוֹיִן הַהַּבוֹר, הַבְּלֹדְת החפה המירוג מעות הלולב המונה המכה המכה הצצית עצית שבית המכה המכה המכה הצצית עצית עברה מכה המכה המכה המנה שב dgl. m.

כ) הבית השבה השוב הלות החרה החיב מדכות השבה הבית השבה הלות הלות השבה העדות השבר הנגון מנהג משבר העדות השבר הנגון מנהג שבה שבר העדות השבר הנגון מנהג

machten a), verschiedenen Ausdrücken aus der Sprache des täglichen Lebens b) und einigen anderen Gegenständen, die man absichtlich nicht mit dem deutschen Worte benannte e); 2) Compositionen des Hebräischen und der Landessprache in vierfacher Weise d); 3) ungebräuchliches, oder fehlerhaftes Deutsch, theils in Anwendungen für die jüdischen Gebräuche e), und in Judaismen aller Art f), theils in einer beträchtlichen Anzahl von alten, ver-

a) z. B. אדרבה (אפולו), ובקי הקלואי (אדולו), וואר הקלואי (אפולו), בלומר (אפולו), האמר (אשר), השניטא (אפר (ומתם) (מפה נפשר (שכ)).

e) שקץ ,צלם ,נוצרי ,משמר ,נזרה ,בלבול u. s. w.

e) z.B. aufrufen (zur Thora), lernen (als religiöses Studium), sagen ער (שברע u. dgl.), geben (מירם) [machen (שבת), nehmen (הלק) u. s. w.].

alteten oder provincialen Ausdrücken bestehend a); 4) aus der Fremde stammende Aussprache und Wörter b).

polnischi), Gimgold, Greis (Fehler, בריעות, Ebestätigt durch בפררם 5 c unten)], Ketonees (Räthsel) [del.], leinen (jüd. Theriak f. 4 a 13 b, s. v. a. lesen [Skrainka, Vorübungen, Arad 1837 S. 129] von Laien, לממוך (Tos. Meila f. 17 b, eine Art Gnom [viell. Lamien], patschen (ohrfeigen [vgl. fatsch im Veneroni]).

a) z. B. as (dass, s. Hebels allem, Lieler), Beem (Bäume, vgl. Böme bei Grimm deutsche Gr. I. S. 653), Befelch (schweizerisch), bitzel (wenig, s. Hebel), Breiluft (Hochzeit, schon bei Ottfried und im Schwabenspiegel, vgl. Wachter spec, gloss, p. 163, Grimm H. S. 195), bucken (älteres Deutsch) [der (alt: dar) statt er in Zeitwörtern], derheim (deheima, Nibel. 2116), enk (ihr, s. Grimm I. S. 340), eppes (etwas, schweizer. öbbes), Ette (Vater, s. Hebel I. 1, Wachter I. I. p. 70), forchten (s. Nibel, 9181, Grimm, H. S. 207), Gegitter (s. Luther Prov. 7, 6), Gewinnerin (Kindbetterin), [git (giebt) s. Hagens Reimchronik (see, 13) von Groote Cöln 1834], gleich (witzig) reden (vgl. Heynatz Antibarbarns H. S. 64), Gebird (Geffügel, ist angelsächsisch, s. Grimm H. S. 236, vgl. engl. bird), [gel (gelb) s. oben S. 453 Anm. a], greinen (schreien, ist mittelhochdeutsch, s. Grimm I. l. S. 13), Grüben (Reste von ausgesottenem Fett, s. Hebel), geschach (s. Nibel. 3270), die Vorsilbe ge in gefinden u. s. w. ist althochdeutsch), [gum (Gaumen) s. Schottel, hauern (kauern s. die Schweizer Ausdrücke bei Ebel)], heint (heut, vergl. hinto in der Schweiz Sec. 9), Huzel (getrocknetes Obst, ist süddeutsch), itzundert oder jetzund, [Jarzeit (s. Herzog Chronik 7, 29)], jedweder, Jungling u. dgl. m. (s. Nibel. 7362, 6746), [Kittel (בתרת ימים IV, 43 a)], kussen (bei Nibel, chussen), Krein (provincial für Meerrettig, welches Wort ebenfalls üblich war, s. [מסע ומצה הנה"מ] 7, 13] Commentar zu Alfasi Pesachim c. 2 f. 13 a), königen (altd.), Kuchel (Kuchen) oder Kugel (die Sabbatspeise, העינול שקורין קוניל, 570), העינול שקורין קוניל (amon tv 12 a)], s. Margaritha der jüdische Glaube S. 28, Matthäi Sabbath S. St, C. Anton Gebräuche etc. Th. 2 S. 29); lugen (sehen), Labbich (Narr, ehemals Lapp (פאן bei ביין ווייל bei שניים ריין ווייל 147 f, 48 d. Lappe bei Ebell), Legel (Schlauch) und Leilach (sämmtlich älteres [n. schweizerisches] Deutsch); min (mehr, altd. me), Marmelstein (Nibel. 1631), mitsammt (ib. 120), [mir (wir) rheinländ. mer, nächtig (s. Ebel),] nit oder nischt (altd. und schweizerisch), nu (Nibel. 1912), preichen (kenchen, vgl. prauschen bei Heynatz Antibarbarus), rudeln (s. Adelung s. v. Rudel), stiffen (vergl. althochd. stieben), Schlatten (deutsch: Schlote), schlippern (schlipfen), Spendel (althound, Spenala), Schwäher (swehe bei Nibel, 4305, hat Luther), Sach (ib. 1620), [stuppeln u. Stippel (stupfen, Stupf i. e. Punet),] Sun (Sohn [altd.], vgl. sunu), Sü'l (ist schwedisch [plattd.], vgl. Schwelle), Tate (Vater, s. Wachter l. l. p. 71), toren (dürfen, vgl. geturren Nibel. 5868), umha'sen (vgl. helsjan, ist veraltet), vereilen (versäumen), verzucken (für das hebr. אַרָּק, s. v. a. entrücken, ist veraltet), Wärmbde (sagte man im 16. Jahrh.), weder (st. als), wellen (wollen, s. Nibel.), Zimmis (s. Hebel [s. Ebel s. v. a z'imbis]), Zwehl (ist Provincialismus, vgl. Zwillich), Zagel (Schweif, mittelhochd.) [Zauchen (פתל s. v. השבי)].

b) z. B. Almemor (schon bei Raschi zu Succa f. 51 b, [Aboda s. 16 a],

Aus der Absonderung von dem allgemeinen Staatsleben, aus den Rückschritten in der Sprache und der geistigen Bildung, schreibt sich der Verfall der Institutionen her, d. h. der Bildungs-

Sota f. 41 a, s. Margaritha l. l. S. 261, der es falsch von memoria herleitet, (ist אלמנבר vgl. Conde Geschichte der Mauren Th. 2 c. 49), babbeln (babiller), benschen (benedire), Breitel (baretta), chodsche (obgleich, polnisch chociaz, choc), entspausen (R. Jacob Levi RGA. N. 101; vgl. sposare), Gerimsel (נורמניולש) bei רא״בו f. 46a, ורומויל חוך החמין (215 אנור bei אור ורוע) ורמיצילי חוך החמין נרימולי, f. 68 a)], נרמוליך Tosafoth Pesachim f. 37 b, וויול Piske Tos. ib. c. 2 N. 120, קציר עמודי נולה in קציר עמודי נולה ed. Cracau 1579 f. 15 d, וורומיילש bei רקח § 340, am richtigsten וירמיוליש in Mordechai Berachoth c. 6: vermicelle, eine im Topf gebackene Mehlspeise), Jilgentag (von Gilge, franz. Gilles, der Aegidientag oder 1. September, vgl. Biblioth. Uffenb, p. 114, 283), Kaulesch (ein Backwerk, s. R. Salomo Luria RGA, N. 57, poln. Kolacz), Kreppchen (מבוא שערים f. 109d, 111e, אור ורוען bei מבוא שערים f. 58 a (als vor 600 J. in Speier üblich)], Piske Tosaf, zu Pesachim N. 102, Mordechai zu Beza c. 2, מהרייל ed. Cremona f. 23 b, italj. crespello, franz. crêpe, (ארחות חיים bei ארחות היים f, 30 d § 27) vgl. Cropfen] Gebackenes), [Lockszyn (Levi u. Sara S. 3)] Lockschen (בצור עמודי נולה l. l., s v. a. "Gerimsel"), [Lowel lamella (Klinge, insbesondere das fast mit keinem Stiel versehene Ausschneide-Messer der Teige zu den ungesäuerten Pesach-Kuchen], Luzer (lucerna), [Meschet מעשות die hebr. Cursivschrift vgl. השבו in משקים), Milgraum (melagrana), [Naut cf. נונאם) (Nüsse mit Honig) bei ארחות פסקי תוספות): נואיט : ר' אשר מלוניל (Mandeln mit Honig) נואיט : ר' אשר מלוניל ברכות 124, בוקאם (בוקאם 43) = Nougat], nebbach (s. v. a. leider oder Gott bewahre; scheint polnischen Ursprungs), Nitel (natale, Weihnachten), oren (orare), [Paschten (pasta Teig vgl. חשבי s. v. קעך, Pitzel (pulcelle), pregeln (rösten, italj. frigere), planjenen (piagnere, plango), Plett (billet בלעמו (Würfel Fürth S. 33)]), Ploten (Schürze u. dgl., poln. plotno, Leinwand), preien (einladen, prier), Polisch (vor der Synagoge, etwa [del.] Palas, Nibel. 2057? [Pawlacz, böhm. Gallerie]), in die Quist (quisten, holland, verschwenden), Sandek (סנרק), früher סנריקוס, vgl. Jalkut Ps. f. 102 a unten [שוחר טוב bei רקת) fin. Midr. bei לקומי פרדם 4 a], Syndicus), Sargenes רקת § 316 f. 52a, Hagahoth Maimonioth zu Sabb. c. 30 [§ 3] (מהרייל, 158], מהרייל . 53; vgl. sargano, sargia [sergette s. משבר s. v. שרננשא bei רא"בן 359]. bei de Rossi Var. Lect, Th. 1 p. CLX [und dem pentateuch. Commentar ms. zu תצוה ist surcot), Schaleth (bei den deutschen Juden die Sabbat. speise, s. [Schudt 4, 3, 144] C. Anton Gebränche Th. 2 S. 29, Bodenschatz Th. 2 S. 152 — das hebräische המין – kommt in דינין מהר"י ווייל N. 70 vor: תרומת הרשו (in השאלענט בל"א ר"ל חמין בשבת N. 66 f. 38 a und zwar aus אויה אלנט :ור זרוע 44 wird aus einer Glosse zu אויה מהר"ם angeführt: צאלנט כל"א nomine מהר"ם. Bei den portug. Juden אחמין, bei den african. משא בערב s. 18 besteht dort aus Bohnen mit ganzen Eiern. השאלים: שאלנט \$ 470 אַ מטה משה (Hirz Treves in מוסף שבת עבת u (id. zu מוסף שבת f. 64 a)]vgl. italien. scaldato)

anstalten für die Jugend und die Erwachsenen. Die meisten deutschen und polnischen Rabbiner waren, bis auf die Kenntuiss des jüdischen Gesetzes, fast in allen Gegenständen der Wissenschaft Fremdlinge; noch schlechter war es mit den Knabenschulen bestellt, in denen von frühester Jugend lediglich Talmud, kaum die heilige Schrift gelehrt wurde. Die arabischen, spanischen und italienischen Juden hatten längst Gebetordnungen a) und Bibelversionen b), und die spanisch-portugiesischen auch bildende Lehrbücher c) in ihren Sprachen; nur den deutschen Juden gebrach es

Schkedele (Handlexicon der jüdischen Sprache, Prag 1773, S. 158, vgl. seatola), Spinholz (hereits בְּחִימִר בְּחָלֵית בְּחִישׁר בְּחַבְּיוֹת בְּחַיִּל בְּחַישׁר בְּחַבְּיוֹת בְּחַיִּל בְּחַישׁר בּרָבְּיוֹת בּחַיִּל בְּחַישׁר בּרָבְּיוֹת (der Hochzeit vorangehende Lustbarkeit, stammt von dem italj. spinalzare, in der Vulgärsprache: spielen und sich belustigen), Tenar (die Hand, מַרְבְּיִבְּיִן וְחִוּר (tornare, חַבְּיִרבוֹן) ווווי ist wälsch und heisst "umkehren" s. indaicae, Basel (1559) S 60)), Trop (Raschi zu Kidduschin f. 71 a, ברביירבון) f. 49, vermuthlich τράπος), uzen (vgl. uciecha, Belustigung), vernannt (holländ. vernaamd).

a) Ein arabischer Sieldur datirt schon aus dem 12. Säeulum (cod. Uri 298); die italienische Uebersetzung der Gebete (wovon Handschriften aus dem 15. Jahrh. bei de Rossi catal. codd. Th. 3 p. 191] erschien 1505 in Fano, die spanische 1553 in Ferrara. [A. 1738 erschien die englische Uebersetzung der Gebete in London (diz. stor. t. 2 p. 147).]

b) Die arabische, persische und neugriechische (zum Theil gedr. Constpl. 1546, 1547) sind alt [Hiob nengr. Cstpl. 1576]; die spanische [zum Theil von beträchtlichem Alter (de Rossi de typographia hebr. Ferrariensi, Erlangen p. 110)] wurde theilweise Constpl. 1547 und vollständig von einem Verein von Rabbinen 1553 in Ferrara herausgegeben, Eine italienische Uebersetzung des Pentateuch scheint [gleichfalls] schon aus älterer Zeit herzurühren, s. oben S. 428 Anmerkung c, vgl שלמי הנבורים c. 46 f. 44 di המקרי הראשונים שלנו שהיו פותרים הפרשה בלשון לעו של רומי שהיא בפי כל העם אמרו an; die des Buches Koheleth erschien Ven, 1571, eine von den Sprüchen ib. 1617; die von R. Leon Modena beabsichtigte Bibel-Uebersetzung verhinderte ein Verbot der Inquisition, es ward daraus ein nach der Ordnung des biblischen Inhaltes eingerichtetes Vocabularium (Ven. 1612, 96 Blatt umfassend. Auch von dem hohen Liede ist eine Uebersetzung vorhanden (Wolf, Th. 4 p. 175); die des Hiob erschien erst Rom 1773. Eine französische Uebersetzung der Sabbat-Lectionen (in hebr. Lettern) ist auf der Baseler Bibliothek (Hänel [catal.] S. 576).

c) z. B. die Uebersetzungen [der Mischna nebst den Commentarien des Maimonides und des Bartenora (Ven. 1606 fol. von Abraham ben Ruben aus Marocco, vgl. Wolf Th. 4 p. 327—329), der Hagada zu Pesach, der Sprüche der Väter], des חובת הלכבות und Werke

daran, oder sie mussten sich mit jüdisch-deutschen, mangelhaften Arbeiten behelfen, durch welche der verdorbene Dialekt noch tiefer einwurzelte. Die meisten deutschen Gemeinden besetzten die Rabbinerstellen mit polnischen Talmudisten, die sogar zu häuslichen Erziehern genommen wurden und zu der Sprachverwirrung der deutschen Juden nicht wenig beitrugen. Die Köpfe, dem Leben und wahrer Wissenschaft entfremdet, erschöpften ihre, übrigens nicht gemeinen Kräfte, in talmudischen (juristisch-theologischen) Spitzfindigkeiten und abergläubischen Verirrungen der Kabbala, wobei nicht blos die gediegene ältere jüdische Literatur, sondern die hebräische Sprache überhaupt vernachlässigt wurde, so dass die Rabbiner des 17, und 18, Jahrhunderts eigentlich gar keiner Sprache, folglich keiner verständigen Mittheilung an die Jugend und die Menge mächtig waren. So verfiel nach und nach das Vortragswesen: die Lehrer sprachen selten oder nur - talmudisch - zu den Schülern; auf den Vortrag selbst ward kein Studium verwendet, da es keine Sprache und keine Beredsamkeit gab, und das belehrende Wort erscholl immer seltener, je öfter die Presse unter gekünstelten Auslegungen und kabbalistischen Grillen seufzte.

Dieser traurige Zustand der geistigen Bildung und der gottesdienstlichen Belehrung war jedoch nicht während jenes ganzen Zeitraums herrschend, auch nicht überall und in allen Gemeinden in gleichem Grade. Nie gab es eine grössere Anzahl von Darschanim als seit dem 17. Jahrhundert in Deutschland und Polen a); viele derselben waren förmlich angestellt, und an den

wie: regimiento de la vida (von R. Moses Almosnin), tractado de cortesia (von Dacosta), espejo de la vanidad del mundo (von Abr. Pereyra) u. a. m.

a) Den Titel דרשן führen z. B. R. Jesaia aus Cracau, R. Jedidja aus Lemberg (בודם הלפי) Cracau 1639), R. Moses ben Abraham Levi in Prag [A. 1641 s. עבודם הלפי) Prag], ein Ungenannter in Mainz (cat. Oppenh. ms. s. v. און), R. Jehuda in Prag, R. Israel Spira in Kalisch, R. Simson (geb. 1607 n. Prag, gest. 1670 in Worms) in Prag, R. Sammel, R. Bezalel in Sluck (A. 1666), R. Salomo, R. Joseph aus Posen, R. Matthatia Liebermann in Prag (הום הוה Frankf. a. d. O. 1696), R. Aaron in Worms, R. Mendel in Prag (A. 1678), R. Chojim Krochmal und R. Hirsch [b. Jerachmiel] in Cracau, R. Elia aus Lublin (בורם אליות) Frankf. a. d. O. 1693), R. Lipmann aus Wien (circa 1700) u. A. m.

grösseren Orten, den Jeschiboth namentlich, fehlte es nicht an Rednern und Vorträgen a); nur in der Weise dieser Vorträge, in ihrer Sprache und Bestimmung lag das Gebrechen. Kleinere, insonderheit deutsche, Gemeinden entbehrten des mündlichen Wortes ganz und gar b) und waren der Grossmuth eines reisenden Darschan überlassen. Späterhin wurde es üblich, unter Darschanin nur die Talmudlehrer zu begreifen; diejenigen aber, welche Moral predigten, und in dieser Eigenschaft oft ein Wanderleben führten, hiessen Mochichim, Maggidim c). Unter den Predigern, die sich

a) Schon R. Liwa ben Bezalel und Andere haben in Prag zu Ende des 16. Säculums, an Festtagen und bei sonstigen Gelegenheiten, öffentlich gesprochen (verschiedene dieser Derascha's sind erschienen Prag 1592, 1593, 1595, 1598, 1600). R. Simson wurde im J. 1644 Darschan in Prag; von den Derascha's des R. Liebermann heisst es: שבת ושבת בכל שבת ושבת 28. Dez. 1745 hielt der Rabbiner zu Berlin, in Gegenwart der Königin, eine Predigt über H. Chron. 14, 11—15.

b) Gerson (gest. A. 1622) der Talmud Th. 1 Cap. 19: "Wenn ihrer viel in einer Stadt oder Dorf wohnen, wird an den meisten Oertern alle Jahr dreimal und nicht mehr gepredigt, als nämlich den Sabbath vor Ostern, den Sabbath vor Pfingsten und den Sabbath vor der traurigen Begängniss der Verstöhrung der Stadt und Tempel zu Jerusalem. An etlichen sehr wenigen Orten aber wird auch alle Sabbath nach Mittag geprediget . . . . die Predigten aber . . . . dienen nicht zur Erbauung . . . . sondern sie nehmen einen tunckeln Spruch aus dem Talmud" u. s. w. Matthäi (gleichfalls ein Apostat, schrieb A. 1751) sagt; "Von Predigten hört man sehr wenig. Nur zweymal des Jahrs, nemlich am Sabbath vor ihrem Osterfest und am Sabbath vor dem langen Tag wird bei ihnen in ihren Synagogen geprediget; und dieses pfleget der ordentliche Rabbiner zu verrichten." (Beschreibung des jüdischen Sabbaths S. 79.) Aus demselben Jahre meldet der getaufte Jude C. Anton (Jüdische Gebräuche Th. 2 S. 106) nur von der "Busspredigt, die der Stadt-Rabbi an dem Sabbat-Schubha in der Synagoge hält". [Nach Schudt's Bericht (Jüd. Merkw. Th. 2 c. 32 S. 227) v. J. 1714 ist der Frankfurter Rabbiner nur zu predigen verbunden: a) vor Pesach, b) vor dem Versöhnungstage, beides am Sabbath.] In Bodenschatz kirchlichen Gebräuchen etc. Th. 2 S. 151 heisst es blos: "Wird eine Predigt am Sabbath gehalten, so geschieht solche von einem vornehmen und gelehrten Rabbinen, welcher ein Stadtrabbiner ist, und diese muss er halten vor dem, ehe die Thorah aus der Arche genommen wird." [Jungendres (Jüd. Ceremoniel 1726) S. 83: "So halten sie auch bisweilen entweder Vor- oder Nachmittag eine Predigt." Im Jahre 1714 erzählte Würfel (Nachrichten von der Judengemeinde zu Fürth S. 31), dass in Fürth der Rabbiner am Hüttenfeste eine Derascha halte.]

c) מוכיחים Strafredner, מוכיחים Redner. R. Löbh ben Joseph aus Pinsk wurde in verschiedenen Lehrhäusern als Maggid angestellt, um nicht blos an

durch Schriften bekannt gemacht haben, hat es an einzelnen ausgezeichneten Männern nicht gefehlt a): überhaupt war nicht an Anlagen, nur an Institutionen, ein Mangel. Die Berührung mit e der besseren Literatur der Spanier und den Leistungen einiger Italiener und Orientalen hielt auch in den Polen und den Deutschen tiefern Forschungsgeist wach und belebte hier und da den Eifer für ächte Wissenschaft: aber das Ueberhandnehmen der Kabbala, der schlechte Jugend-Unterricht, die verderbte Sprache, vor allem die Wirkung tausendjähriger Leiden und Sklaverei, standen, Dämonen gleich, zwischen den deutschen Juden und der Cultur und hätten andere Empfindungen erregen dürfen, als Spott über jüdischdeutsche Derascha's b). Längst hatten würdige Rabbiner selber. aus allen Jahrhunderten und Gegenden, sich klagend und strafend über die Mängel und Gebrechen des Vortragswesens vernehmen lassen. Das Erfinden von Midraschim und die sinnverdrehenden Auslegungen wurden eben so scharf gerügt c), als die, mehr die Religion profanirenden als verherrlichenden, kabbalistischen Predigten d), und mancher machte auf dasjenige aufmerksam, dessen

Sabbaten und Festtagen, sondern auch an Wochentagen Moral zu predigen (כבוך חכמים), Ven. 1700 Vorrede).

a) z. B. R. Ephraim Lentschütz [in Prag] (gest. A. 1619), [den einzigen guten Redner unter den deutsch-poln. Juden (s. קונים בסאות לבית דור Ende f. 95 a',] R. Joseph Darschan, den R. David Oppenheimer (Vorrede zu קונים הוליקא דרבנן), Berlin 1705) und selbst R. Jacob Sasportas (Approbation des בחליקא דרבנן), Amst. 1695) auszeichnete. Mehrere der orientalischen Redner stammen von Deutschen ab; R. Jehuda Perez (s. oben S. 447) war Prediger bei der deutschen Gemeinde in Venedig.

b) Wagenseil tela ignea p. 245 bis 250; vgl. Basnage hist. des juifs Th. 6 p. 294 etc. [Schudt Th. 2 Cap. 32 S. 226].

c) Von R. David ben Simra, R. Jesaia Horwitz, R. Baruch ben Isaak, R. David Oppenheimer (s. פחר יצחק Buchstabe ק f. 89a, [Buchst. ל f. 19ab,] f. 13 b) [vgl. R. Joseph Trani RGA. ed. Cstpl. No. 100].

d) R. Levi ben Chabib (RGA, N. 8 f. 16 d, 75 f. 101 a), R. Samuel Edels והרומינו אברות) לסודפום ברבים בדרותינו לי אינו אול אנדות אברותים ברבים בדרותינו בי אינו אם אישר הילי בסוד השם ובפרושו ... דברים בדוים מלכם ... ונם אני אם אישר הילי בסוד השם ובפרושו ... דברים בדוים מלפוש (עובלות המה R. Joseph del Medigo (Vorrede zu הנוכת), R. Chajim (הנוכלות המוכח הנוכת). R. Chajim (הנוכת העוכת העוכת). אינו אינו אינו אוינו אוינו אינו אוינו אוינ

Verkündigung eigentlich Noth thäte a). Mehrere, am muthigsten der treffliche R. Joseph del Medigo, griffen die Wurzel des Uebels an: die Vernachlässigung der hebräischen Grammatik b), die Unwissenheit c), [über welche die besten Autoren aller Epochen Klage führen cc)], das schlechte Schulwesen und die verkehrte

(cc) עולם הקטן ms. Vorrede: ברורות מכל הרורות ולם הקטן ib. za Anfang des 3. Hauptstückes (שעברו שהאדם שלא למר הוא מאום מאום הבהמות וזה מצוי הרבה בומנינו זה שאינם מחזיקים מן היהודית וזה הדור עמי \$ 374 מים חידים אלא כשם ומן האנושית אלא בנוף הארץ. ms. Anfang.]

a) R. Moses Chagis (משנת חכמים) § 589 f. 115 b): הדרשות כל הדרשות החווב היה מומל המון ביה מדרים שהתיח וראשי הקהלות משמיעים להמון בי מצד החווב האמונה מנן אברהם על Vgl. R. Abraham Levi מנן אברהם צו 990.

שנור רעה חולה ראיתי אצל רוב המחברים: Vorrede: ביני שמיה האימות היי קצתם יערבו מבני עמינו שאינם כותבים בלשין צח כדרך כל האומות היי קצתם יערבו לשון המקרא עם לשון הגמרא כל השומע הצילנה אזניו והיו בעיניו לורא לשון המקרא עם לשון הגמרא כל השומע הצילנה אזניו והיו בעיניו לורא עקודים והם המתפארים במליצהם כל דבריהם רברי נביאים ברוב Poses S. [56]. Den wenigen Anbau der Grammatik, besonders unter den deutschen Juden, bezeugen R. Leon Modena ([הדיה לבלה לבל Vorr. cf. de Rossi de praecip. causis p. 182, ] riti p. 99) und der Verfasser des התיבה f. 1 b. [Aeltere Klagen liertüber bei במון אות ברוב (בל Rossi cod. 300 p. 176].]

מעין גנים (Vorrede: עם הארץ והן רבים עתה עם הארץ יכסה ארץ והן רבים עתה עם הארץ שגם כי מלא רוחב ארצך (פולין) ישיבות ומדרשים הלא מצער הוא הלמוד בערד רבוי האישים .... גם השוקדים על דלתות ה' שערי ציון המצויינים בהלכה הנה כל מנמתם להיות מלמרים שופטים או ראשי ישיבה .... ולא הבינו לא בחכמה חיצונית ולא בתורה נעשו צוררים לתבונות .... חלא נכריות נחשבו החכמות בעיניהם .... הלכו חשכים ואין נגה להם .... בכל המדינות שהלכתי .... לא ידעתי מבני עמי חוקר ודורש בהכמה הלמודים .... והעדר ידיעתם עשה להם את החיל הזה שיספרו בגנותם של למודים R. Leon Modena (Empfehlung des D, geschrieben im Sommer 1629); . . . . מהמוז חכמי אומתינו אשר יעצימו עיניהם . . . . ויכנה לאלה זרות ונכריות ונהפוך הוא כי הם באמונות ועקרי הדת כשלו איש באחיו ועור ינהיג את R. Menachem [Zion] Cohen [Porto] riigt die Vernachlässigung der Mathematik bei den Rabbinern (עובר לסוחר [Vened. 1627] Vorrede). R. Salomo Chelm aus Polen (A. 1752, starb in Salonichi), Verfasser des מרכבת המשנה u. s. w. [del.], spricht in der Vorrede gegen die Unwissenheit in den ansser-talmndischen Fächern, u. A. m. [Ueber den Mangel ordentlicher Uebersetzungen der Schrift klagt Jekuthiel Blitz (Vorr. zur Version, Amst. 1679), über Vernachlässigung der Bibel Jac. Horwitz (ad f. 29 a.l יש נוחליו

Unterrichtsweise a), [die abscheulichen Verdrehungen in der Auslegung aa)], den unfruchtbaren, inhaltlosen Pilpul b), das allzuviele Büchermachen e), die Buchstaben-Künsteleien d) und die gesammte Kabbala e), wie überhaupt die Fehler der Juden f), die Nicht-

[aa) שאילת יע"בץ 81.]

- c) "Durch die Buchdruckerkunst werde man mit elenden Büchern überschwemnt, jeder wolle ein grosser Mann sein, die Drucker kümmerten sich nur um Novitäten, die alte Literatur läge danieder" (בובלות חכמה l. l.), [ebenso klagt Jona Vorr. zu מעיל צרקה (A. 1710)].
- d) מצרף לחכמה f. 13, vgl 204 b. R. Ephraim Lentschütz entschuldigte sich wegen weit hergeholter Auslegungen (רמוים) mit dem allgemeinen Beispiele (בלי יקר) f. 17, vgl. f. 72).
- e) R. Salomo Luria (RGA. N. 98), R. Samuel Edels (l. l. zu Chagiga c. 2), R. Leon Modena (בחינת הרם ms. [für ms. l. vgl. Reggio zu בחינת הרת S. 103 bis 115]) u. A. [Joseph del Medigo in מכתב אחון S. 175 bis 178); Mordechai Corcos (Wolf Th. 1, p. 798).]
- f) R. Ephraim Lentschütz predigte im Jahre 1602 am Sabbat vor Purim in Lublin gegen das Verleumden; ein anderesmal über die Feindschaft der Juden unter einander, über den Hochmuth der Reichen gegen die Gelehrten und die Parteiliehkeit, mit der sie Freunde und Verwandte zu Richtern wählen (קבי נקר על Lublin 1602 f. 97, 104, 136, 135); auch hat er sieh wegen seiner freimittligen Reden Feinde gemacht (עשרור Lublin 1617 [Aunst. 1772] Vorrede). Vgl. oben S. 423, 435. [R. Moses Chagis (בול בא מון בא

a) R. Liwa [l. Löwe] רךך החנים f. 109 c) und R. Ephraim Lentschütz עמורי ששט gegen Ende) klagten schon vor 240 Jahren über den verkehrten Jugend-Unterricht und dass sechsjährige Knaben Tahund lernten; R. Leon Modena schilderte (riti Th. 2 c. 2 p 43) die unordentliche Lehrweise auf den Jeschiboth, R. Joseph del Medigo die Narrheit der Polen, aus allen ihren Söhnen Rabbiner machen zu wollen (המלוכים l. l.). [R. Scheftel Hurwiz (שפתר ישנים עובלות העבור שנים עובלות העבור שנים עובלות העבור שנים (Vorr.] hielt[en] den deutschen Juden die besseren Schulen und Lehrweisen der spanischen Gemeinden als Muster vor. Einen vernünftigen, umfassenden Studiengang verfolgt bereits R. Jehuda Abas (cod. Uri 366, Wolf Th. 4 p. 838 [ob derselbe התכמונה 8a?]). [s. אובן אובן אובן 152 b; בין לבוש 152 b; בהתכמונה 30 gegen die

b) R. Liva [l. Löwe] I. l. [und התורה על התורה f. 29 ff.], דרומ צרקים f. 27 f. 53 ed, 54 a. [ער בהתור הלבכות הלבבות הלבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות הלבבות

berücksichtigung des Zeitgemässen a) und die Anstellung unfähiger Rabbiner b). Diese Männer standen in vieler Hinsicht höher als ihre Zeitgenossen, es mochte auch mancher den Tadel gegründet finden: aber jenem Geschlecht war weder die Einsicht, noch die Macht verliehen, seit Jahrhunderten vererbte Gebrechen zauberhaft zu heilen, und allmählich erst bereiteten sich Zeiten und Ereignisse vor, die nicht den Juden allein die Fesseln sprengten.

## · Vierundzwanzigstes Capitel.

## Die Gegenwart.

Schon war die Mitte des 18ten Jahrhunderts überschritten, und noch lastete auf Israel der Fluch des 14ten: die Gesetze des Mittelalters, der Grimm der Concilien, waren in der bürgerlichen Stellung der Juden sichtbar, und der Ideenkreis vieler ihrer Lehrer, die Form ihrer Einrichtungen wenig seit jenem Zeitalter erweitert; vielmehr war man, zumal in Deutschland, Polen, dem Orient, in wissenschaftlicher Ausbildung, in Schul- und Synagogenwesen, ja selbst in der Sprache, hinter dem 11. und 12. Säculum zurück. In dem Studium des Talmud, den Entwickelungen der Hagada, der Kabbala, der Schriftauslegung, war fast ein Stillstand, oft ein Rückschritt, eingetreten: die Schulen verfielen; der Gottesdienst,

יש ללמוד מכאן לשפוט : A Sabb. f. 9 b: מדורת מכאן לשפוט החלוות במדורת או אומנות או הרגל כפי האגשים והמקומות כל תקנה החכמים החלוות במדורת או אומנות או הרגל כפי האגשים והמקומות ונמצא זה במקומות הרבה מהגמרא ולא מצער היא הערה זו אם היו חכמי ונמצא זה במקומות הרבה לשום אליה לב Vgl. die Aensserungen von R. Abraham (vor International) והחלקון בארץ מצרים ביילא חלק עליו אחר מחכמי דורו בזה ונתפרסם זה החלקון בארץ מצרים ביילא חלק עליו אחר מחכמי דורו בזה ולא ייחסו אותו לחולק על דבר חז"ל בדבר זה עם היות הפך סדר התלמוד להיות שלא היה ביניהם אז מחלקת ולא קנטור ולא היה אז מי שיקשה על להיות שלא היה ביניהם אז מחלקת וכעלי הדמיונות כמו שקרה בומנינו זה

b) Schon in der Mitte des 15. Säculums ist über die schlechten deutschen Rabbiner von angeschenen Gesetzlehrern geklagt worden (שות ריי קולון) אין אוירל (עוירל) אין אוירל (ע

mit Brauch und Missbrauch einer langen Reihe von Jahren beschwert, verwilderte, sich selbst überlassen. Längst war die Stimme des Uebersetzers verhallt a), Vorträge wurden nur in wenigen, grösseren Gemeinden regelmässig gehalten, an den meisten Orten vernahm man sie selten oder niemals. Zudem waren dergleichen nie für die Menge oder das weibliche Geschlecht berechnet. In Polen und Deutschland konnte man, seit der letztern Hälfte des 17. Jahrhunderts, die wenigsten jener Vorträge als erbauliche betrachten, zumal da Niemand auf Ausdruck und oratorische Kunst Fleiss verwandte. Aber statt der Vorträge erdröhnte die Synagoge von zahllosen Piutim, die mit Geschrei, aber unverstanden, hergesagt wurden.

Mitten in dieser Erstarrung aller Formen des geistigen und des bürgerlichen Lebens traf die Juden die fortschreitende Cultur und erweckte in ihnen verwandte Kräfte. Das Erbthum alter Wissenschaft lag unbearbeitet, das Beispiel jüdischer Autoren in Holland und Italien regte nur wenige an, und den göttlichen Funken in der eigenen Brust konnte der gebeugte Geist zu keiner Lebensflamme aufhauchen. Aber als Europa und namentlich Deutschland den Staub der Barbarei abschüttelte, rüstigen Geistes und milder, menschlicher Gesinnung, da regten sich auch die schlummernden Kräfte in Israel, und die eigene, nie ganz erstorbene Cultur erhielt ein neues Leben durch die allgemeine. Die Wirkungen dieser Momente äusserten sich damals in einem jener Männer, den die Vorsehung Epochen sendet, in denen Licht von Finsterniss geschieden werden soll. Mendelssohn trank Begeisterung aus den Quellen des jüdischen Alterthums und empfing Weisheit aus den Händen trefflicher jüdischer Lehrer aus Polen und Deutschland; aber die europäische Cultur gab ihren grössten Jünger ihm zum Freunde, damit er zugleich seinen Glaubensbrüdern und der Welt vorleuchte, Juden und Christen mit einander versöhnend. Den Riesenschritten des erwachten Europa vermochte bald nichts zu widerstehen: die Formen des Mittelalters fielen zusammen, seine

מולך (3 בעצמו :51 צו המלך (שאין העולה הוא קורא בעצמו :51 צו המלך (עבשיו שבטלו שני המנהגים שאין שם הורגמן (der Verfasser schrieb vor 140 Jahren in Kairo).

Liebe und seine Weisheit erloschen, und neue Welten wurden binnen 70 Jahren in dem Reiche der Gesittung gegründet. Also auch bei den Juden. Die ehernen Mauern stürzten, den Verlassenen wurde die Hand gereicht, und frisches Leben kehrte in Israel ein. Gewerbe und Wissenschaften, Sprache und Cultur erhielten neue Pflege; der jüdisch-dentsche Dialect entfloh mit den polnischen Erziehern, die Winkelschalen hörten auf und von den Rabbinern ward die Schmach der Unwissenheit abgethan. Unterrichtete Lehrer und gute Schulen, zeitgemässe Thätigkeiten, tüchtige wissenschaftschaftliche Leistungen gediehen: eine glänzende Reihe von jüdischen Autoren, au den Außehwung der arabisch-spanischen Cultur erinnernd, ziert diese noch nicht geschlossene Epoche, und das reine Wort der göttlichen Lehre wird wieder in der Synagoge gehört.

In allen Elementen des Lebens, den religiösen wie den bürgerlichen, den äusserlichen wie den wissenschaftlichen, wurden diese Fortschritte mächtig empfunden. Die polnischen und deutschen Juden bedurften der Wissenschaft, von der sie ganz verlassen waren, der bessern Erziehung und der Reform in ihren Institutionen. Zunächst kam daher das erste und grösste Bedürfniss, das Wissen und, als dessen Träger, die Sprache, durch die Cultur des Jahrhunderts, in das Bewusstsein; dann folgten die Thätigkeiten zur Abhülfe der Mängel, an welchen die Erziehung, die Schulen litten; den Beschluss bildeten Bestrebungen für eine Reform des Rabbiner- und Synagogenwesens Diese Entwickelungen mussten naturgemäss in dieser Reihenfolge eintreten, und durch sie werden die einzelnen Abschnitte der neuen Epoche charakterisirt. Das erste Moment, die Aufklärung, gehört der Mendelssohn'schen Zeit, die mit Sprache und Kenntnissen den Anfang machte; die Bildung, als das zweite, stellt die erste Hälfte des letzten halben Jahrhunderts (1783 bis 1807) dar, in welcher für Pädagogik und bildende Aeusserlichkeit vielfach gearbeitet wurde. Aber Reform ist das Moment der jüngsten Generationen, deren Aufgabe es ist, in der politischen Stellung, in der Wissenschaft und der durch beide bedingten religiösen Form das wahrhaft Zeitgemässe zur Herrschaft zu erheben, die fortgeschrittenen Ideen durch Institutionen zu erhalten.

Wir machen demnach mit der Betrachtung über Sprache und Wissen den Anfang. Rücksichtlich des Jüdisch-deutschen waren schon vor Mendelssohn weder alle Redner noch alle Schriften sich gleich; eigentlich sprach und schrieb ein jeder so gut er konnte, und schon im 17. Jahrhundert findet man jüdische Autoren, die ziemlich richtig schrieben a), andere, die es an einigem Bestreben zu diesem Behufe nicht ermangeln liessen b). Der erste Versuch aber, in die nationale Literatur die hochdeutsche Sprache einzuführen, ging im Jahre 1760 von Berlin aus c). Es erschienen hierauf hin und wieder einzelne Proben deutscher Arbeiten d) aus A. 1778 endlich das Specimen von Mendelssohns pentateuchischer Version e), in welchem der Genius der hebräischen und der deutschen Sprache mit vereiuter Kraft dem Jüdisch-deutschen den Todesstreich versetzten. Vernünftigen war es überhaupt nie eingefallen, ein besonderes jüdisches Deutsch den Juden als Erbtheil oder Vorzug zuzutheilen. Vielmehr sprach damals der Berliner Ober-Landrabbiner R. Hirsch Levin f) von der Unbekanntschaft der deutschen Juden mit der deutschen Sprache als von einem Unstern; sein Sohn R. Saul, Rabbiner zu Frankfurt an der Oder.

a) Salomon-Ufhausen (Verfasser des jitdischen Theriak) schrieb A. 1615 nicht schlechter als seine christlichen Zeitgenossen.

b) Vgl. שפה ברורה (Vocabularium in 5 Sprachen: hebräisch, latein, deutsch, italienisch, französisch) Prag 1669, Amst. 1701; die wetteifernden Bibelversionen von Blitz und Witzenhausen; die Werke von R. Beer Perlhefter u. dgl m.

c) In dem Wörterbuche מלים לאלה, Berlin 1760, findet man bereits den Gebrauch des Hochdeutschen, welches Mendelssohn zu verdanken ist.

d) Im Jahre 1765 zu Fürth die Probe einer hochdeutschen Uebersetzung der הלכבות הקלבנות [s. Bitzow, Nebenst. Th. 4 S. 55 ff.]; A. 1770 kam Mendelssohns Commentar des Buches Koheleth, A. 1773 מפתי בננות und מדרש מלים ע. A. m.

e) אָלִים לְּתְרוּפָה, Amst.; beigefügt ist Mendelssohns Uebersetzung der Elegie אַיִּץ von R. Jehuda halevi.

ואנחנו עם בני ישראל אשר לא רגל על לשוננו לשון מדינה ומדינה לא .... בשם יקראו .... וכתבה וביותר יושבי הארצות האלו אשר כולם אשכנזי בשם יקראו ככתבה וביותר יושבי הארצות האלו אתנו מבין ויודע אשורית לאשורו לפ-ש שיחו בלעני שפה נדבר .... ואין אתנו מבין ויודע אשורית לאשורו לפ-ש שיחו בלעני שפה נדבר .... (ארעות מצו 2. Elul 1778).

äusserte die Hoffnung a), dass der jener Version beigefügte hebräische Commentar die Unkundigen für die hochdeutsche Sprache gewinnen werde, da es eine Schande für Israel sei, dass seine Schullehrer weder hebräisch noch deutsch verstünden. Die ältere jüdisch-deutsche Uebersetzung vom Jahre 1679 ward von drei Rabbinern in Berlin, Mecklenburg und Curland für schlecht erklärt b). Die Schale seines Zorns goss der begeisterte Wessely c) über die unwissenden Jugendlehrer aus, voller Schmerz über die Sprache der deutschen und polnischen Juden, die ihm eine fast unheilbare Krankheit erschien. Aber schon war das Verlangen nach dem Bessern ringsum erwacht: 750 Bestellungen wurden von Juden auf die Mendelssohn'sche Uebersetzung gemacht, worunter 47 in England, Holland und Frankreich, 56 in Polen, die übrigen in Deutschland. Schnell verdrängte die neue Uebersetzung, die im Jahre 1783 erschien, alles bisherige der Art, und die grosse Anzahl von Auflagen derselben bezeugte die bleibende Herrschaft des Hochdeutschen, die gleichzeitig auch durch Kaiser Josephs Edict gefördert wurde d). Bald nachher wurden auch die übrigen biblischen Bücher mit deutschen Uebersetzungen, von zeitgemässen Commentarien begleitet, ausgestattet; allmählich erschienen das Gebetbuch, die Hagada für Pesach, das Machsor, die Klagelieder und Selichas, die Gebete der Weiber, später sogar die Mischna und Werke der Rabbinen in deutscher Sprache, Schon im Jahre 1800 nannte der Rotterdamer Rabbiner e) die älteren Machsor-Uebersetzungen schlecht und sinnlos; in derselben Weise sprach sich der ehrwürdige Hamburger Rabbiner, R. Noa Chajim Hirsch, aus f). Als nun vollends die Verbesserung des Schulunterrichts, die Einführung

שראל כין האומות אשר ילעיגו עלינו בראותם (ש מלמדי המקרא לא די שספר תורת אלהים עמוקה ומכוסה מהם עוד נבלה מלמדי המקרא לא די שספר תורת אלהים (ib.).

b) ib. f. 3 a.

c) מהלל רע ib. f. 3b [und ausführlich in den vier מהלל רע (1782–1785)].

d) s. Ben Jakir S. 114, 115.

e) In der Approbation des Heidenheim'schen מחוור (Rödelheim 1804, הספו).

<sup>.</sup> ל) ושכי וכמעם בלשון לא כמעתיקים הראשונים האשכנזים אשר בלעני שפה וכמעם בלשון לא העם הזה החרת ידברו אל העם הזה

guter Lehrbücher und die Verbreitung deutscher Lectüre mit der bürgerlichen Freimachung der Juden, mit civilisirenden, stets die deutsche Sprache begünstigenden Gesetzen zusammentrafen: wurde das Jüdisch-deutsche aus der Umgangssprache, den Schulen, dem Munde der Lehrer und Rabbiner, aus der Literatur und dem Gottesdienste gänzlich verdrängt.

Mit diesem wesentlichen Fortschritt war ein grösserer Anbau der Wissenschaft, ein Fürsorge für Erziehung und Schulanstalten innig verknüpft. Zunächst waren es hebräische Grammatik und Poesie, die wieder auf deutschen Boden verpflanzt wurden: Wie vor dem Deutschen das Jüdisch-deutsche floh, also vor der correcten Sprache der schlechte hebräische Stil. Statt der langen Sätze, voll von Reminiscenzen und leer an Inhalt, kehrte in die jüdischen Werke ein gediegener Vortrag ein, der Reize darbot und geistige Speise. Philosophie und die Schätze fremder Literaturen wurden vermittelst der hebräischen Sprache unter Israel heimisch und nächst R. Herz Wessely haben in dieser Hinsicht besonders die in Deutschland erschienenen hebräischen Zeitschriften Verdienst a). Die erste Frucht wissenschaftlicher Ausbildung waren die Bestrebungen für das so sehr darniederliegende Schul- und Erziehungswesen. Persönlicher Eifer und bildende Schriften, durch die zunehmende Cultur und von passenden Regierungs-Maassregeln unterstützt, führten in diesem Gegenstande nach und nach eine wichtige Veränderung herbei. An den bedeutendsten Orten in Deutschland, Oestreich, Dänemark, Frankreich, hier und da auch in Polen und Russland, findet man gute öffentliche und Privatschulen, in welchen die Landessprache, das Hebräische und die nöthigsten Schulkenntnisse von geprüften Lehrern vorgetragen werden; eine nicht unbeträchtliche Zahl jüdischer Lehr- und Schul-

a) Die מאספים in Königsberg und Breslau zwischen 1784 und 1791 [für zwischen . . . 1791 l.: 7 Jahrgänge: 1784—86, 88—90. Der 7te erschien bis 1797. In dem Heft vom J. 1796 ist Wolfssohn sehr feindselig gegen die sogenannten Frommen]; die בכורי הערום zu Wien, 12 Jahrgänge, von 1820 bis 1831 (für die Jahre 5581 bis 5592); [מאספים חרשים] Berlin, Altona, Dessau 1809 bis 1811].

bücher ist zu diesem Behufe in den letzten 50 Jahren ansgearbeitet worden.

Aber jene Bemühungen für Sprache und Wissen, für Erziehung und Schule trafen in dem Juden mehr das allgemein menschliche als das particular jüdische Element; letzteres ward berücksichtigt, geschont, fast dürfte man sagen geduldet, während ersteres die Thätigkeit der aufklärenden, bildenden Zeit vornehmlich in Anspruch nahm. Diese Stufen des geistigen Fortschrittes entsprachen völlig dem Standpunkte, bis zu welchem Europa hinsichtlich der bürgerlichen Anerkennung der Juden vorgerückt war. Als die Völker einsichtiger, milder und gerechter wurden, nahm der Hass an Schärfe ab und das Gesetz hörte nach langen Jahrhunderten auf, stets wider die Juden zu sprechen, Edle Stimmen sprachen für Israel, dann menschliche Verfügungen; die Gesetze der Schmach wurden vernichtet, das lang gekränkte Menschenrecht anerkannt, dem Juden der bürgerliche Erwerb gestattet und seine Anschliessung an das Staatsleben vorbereitet. Mit der Aufklärung hielt die Anerkennung, mit der zunehmenden Bildung in dem gesellschaftlichen Leben das erleichternde, gewährende Gesetz gleichen Schritt. Aber - bis auf einzelne Bestimmungen und Versuche in dem Gesetze war nicht die Emancipation, in der Bildung noch nicht die Reform bewerkstelligt; beide reifen erst in unserm Jahrhundert heran, seitdem unter den Juden Frömmigkeit und Wissenschaft, und in Europa Oeffentlichkeit und gesetzmässige Freiheit zu wurzeln beginnen. Einer vollständigen Emancipation bedarf die vollständige Reform, welche nur in Institutionen siehtbar wird, die beides, Glauben und Wissenschaft, schützen und das Erbtheil der Väter unverdorben den Söhnen überliefern stärksten musste der Mangel zeitgemässer Institutionen in demjenigen empfunden werden, welches der Ausdruck der jüdischen Nationalität, das Unterpfand ihrer religiösen Existenz ist, nämlich in der Synagoge. Wenn irgend etwas aus dem Verfall erhoben werden musste, so war es jene uralte Institution, in welcher Gesetz und Lehre, altes Gebot und neue Pflicht die Gegenwart an die Vergangenheit knüpften, in welcher die gemeinschaftliche Andacht ihre Sprache, das Unsichtbare eine Gestalt erhielt. Die besser

unterrichtete Jugend musste für das Gotteshaus vorbereitet, die religiöse Erziehung in demselben fortgesetzt werden, und die Glaubenslehre in das neue Leben eingreifen, die erstarrten Formen mit jugendlicher Wärme beseelend. Die polnischen Rabbiner aus der Schule des 17. und 18. Jahrhunderts konnten dieser Aufgabe nicht genügen, und die veralteten Jeschibotha) waren zur Bildung tüchtiger Rabbiner und Religionslehrer untauglich. Von den Verbesserungen im Gottesdienste war also einerseits der religiöse Unterricht, anderseits die Ausbildung der Rabbiner unzertrennlich. Und so waren es dem drei Institute, deren Reform sich wechselseitig bedingte: das Rabbinerwesen, der Religions-Unterricht, der Gottesdienst.

Schon waren die Jeschiboth verödet b), die Rabbinerstellen seltener mit Polen, zuweilen gar nicht besetzt, und die hinter der Zeit zurückgebliebenen Volkshirten hatten auf den gebildeten Theil ihrer Gemeinden allen Einfluss verloren. Das Geschäft des Rabbiners — der zwar nie dem christlichen Geistlichen gleich stand, aber doch Lehrer, Führer und Vorbild sein sollte — beschränkte sich allmählich fast nur auf die das Ceremonielle betreffenden Functionen und Gutachten. Nirgend gab es Einrichtungen zur Bildung von Rabbinern; Niemand prüfte die mit diesem Amt Beliehenen und kein Statut zeichnete ihnen einen zweckmässigen Wirkungskreis vor. Zuerst in den jüdischen Consistorien Frankreichs erstand eine Art von Behörde, deren Formen einigermaassen

a) ישיבה (Sifri Col. 229, [Mischna Sebachim 1], Erubin f. 26 a, vgl. oben S. 122 Ann. g) consessus discipulorum, daher hiessen die Städte איניברן, wo viele junge Leute sich einfanden, um bei Rabbinen den Talmud zu studiren.

b) David Friedländer über die Verbesserung der Israeliten im Königreich Polen S. 11 . . . . ,dass alle israelitischen hohen Schulen, welche ausschliesslich dem Studium des Ta'nunds gewidmet waren, in einer kurzen Reihe von Jahren, gleichsam wie durch einen Zauberschlag verschwanden. Die grossen Universitäten, Jeschiboth genannt, zu Metz, Frankfurt a. M., Fürth, Hamburg, Halberstadt, Prag u. a. m., welche noch in der ersten Hälfte des vorigen Jahrbunderts vierhundert und mehr Schüler unter berühmten Rabbinern zählten, gingen aus Mangel an Studirenden gänzlich ein; und ein gleiches Schicksal hatten alle kleinern Institute dieser Art, welche sonst jede bedeutende Gemeinde hegte und mit grossen Kosten unterhielt."

wohlthätig auf die Ernennung von Rabbinern einwirkten. Mehrere deutsche Gemeinden stellten deutsche, zum Theil, unterrichtete Juden als Rabbiner an; selbst ohne Unterstützung von Lehrerund Rabbiner-Seminarien - die hier und da besprochen a), aber nirgend ausgeführt wurden - fanden gelehrte, zuweilen sogar mit der philosophischen Doctorwürde ausgestattete Männer, den Weg zu dem Rabbineramte b): manche Rabbiner der ältern Schule befreundeten sich mit dem Genius der jüngern Zeit, wahrhafte Frömmigkeit mit geistiger Ausbildung vereinigend c). Denn es genügt den Gemeinden nicht mehr der blosse Ceremonialgesetz-Kundige, sie bedürfen eines Vertreters für Glauben und Wissenschaft, eines Lehrers in Schule und Synagoge, wie es die Weisen des Alterthums, die Rabbiner früherer Zeit und mehr als Ein Rabbi der spanischen Juden war; die deutschen Juden bedürfen religiöser, deutsch schreibenderd), unterrichteter und unterrichtender Rabbiner.

Ein solcher Wirkungskreis des Rabbiners wird durch die religiöse Gesinnung der Gemeinde bedingt, die selber wiederum aus der jugendlichen Erziehung und der der Gesammtheit gespendeten Belehrung hervorgeht: jene gewährt das Beispiel des elterlichen

b) z. B. die Doctoren: Adler (Hannover), Auh (Bayreuth), Bernays (Hamburg), Frankel (Teplitz), Herxheimer (Bernburg), [Holdheim] Levi (Fürth vorher Giessen), Wolf (Kopenhagen). [Nur in Cassel kann man schon seit Ende 1823 kein "geeignetes Subject finden" (s. Auszug aus einem Bericht, Cassel 1832 S. 23) und erwartet man die Errichtung eines geistlichen Seminars (ib.), das über einen solchen Phönix (s. der Jude, Jahrg. 1 S. 83 ff.) zu berichten habe.]

c) z. B. die verstorbenen Rabbiner L. Berlin (Cassel), M. Steinhart (Paderborn), D. Sinzheim (Strassburg), J. Deutsch (Raudnitz) u. A.

d) Von den Rabbinern Chorin (Arad), Lehmann (Buttenhausen), Rosenfeld (Markt Uhlfeld), Dr. Herxheimer (Bernburg), Willstätter (Carlsruhe, Wassermann (Laupheim), dem Chacham Bernays (Hamburg) u. A. sind deutsche Schriften vorhanden.

Hauses und die Unterweisung des Lehrers, diese die Stimme des Rabbiners und passende Schriften. Es war demnach nicht blos ein religiöser Unterricht, sondern ein zwecksmässiges Rabbinatswesen, und zwischen dem Lehrer und dem Rabbiner Uebereinstimmung nöthig. Bis jetzt ist weder für jene Zweckmässigkeit noch für diese Uebereinstimmung gehörig gesorgt, und es gebricht an aller wissenschaftlichen Basis, obschon seit 33 Jahren mehr als 50 Religionsbücher, Catechismen u. dgl. in deutscher, dänischer, französischer, italienischer und hebräischer Sprache, diesen Gegenstand betreffend, erschienen sind - ein dentliches Zeichen des Bedürfnisses und der Bestrebungen. Nur an wenigen Orten sind Religionslehrer angestellt und Lehrbücher eingeführt. Auch öffentliche Confirmationen, selbst der Mädchen a) - deren religiöse Erziehung im vorigen Zeitalter durchaus vernachlässigt war wurden beliebt und hier und da regelmässige Feier, z. B. in den Schulen zu Hamburg, Frankfurt a. M., Berlin, Cassel, Kopenhagen, in den Synagogen zu Bielefeld, Wolfenbüttel, Heidelberg b) und sonst; ja es ist eine Manifestation der neuen Epoche zu nennen, dass am ersten Tage Schabuoth des vorigen Jahres (1831, 18. Mai), in der Münchener Synagoge eine Einsegnung von Mädchen, und in der Braunschweiger von dem dortigen Rabbiner Egers eine Confirmation von Knaben vollzogen wurde. Die Erziehung für den Glauben wird jedoch durch Schule und Confirmation nicht abgeschlossen; das ganze Leben hindurch soll der Mensch die Lehre und das Gesetz vernehmen, im Gottesdienste die Gemeinde den religiösen Sinn kräftigen, in der Synagoge den Durst nach dem Worte Gottes stillen können. Als daher die jüdisch-deutsche Sprache und Bildung der deutschen gewichen, als die ausschliessliche Beschäftigung mit der Gemara, die Lectüre kabbalistischer Bücher, der Geschmack an den alltäglichen Derascha's so sehr

a) In Berlin zuerst i. J. 1817, in Hamburg den 15. Nov. 1818, [in Dessau Sept. 1821].

b) s. C. Rehfuss, Prediger und Oberlehrer, "Worte der Wahrheit bei einer öffentlichen Religionsprifung", Heidelberg 1830, 46 S. in S. [Schon A. 1821 hat D. Caro in Posen über 12 Knaben in dem elterlichen Hause mit deutscher Rede eingesegnet.]

abgenommen, dafür aber die Kenntniss der heiligen Schriften und die mit bürgerlicher Freiheit einhergehende wissenschaftliche Cultur unter den Juden zugenommen hatte und aus den besseren Schulen und dem Religions-Unterrichte ein für das Gute empfänglicher Sinn hervorgegangen war: Da erwachte in Israel die Schusucht nach einem Gottesdienste, der Erbaunug und Belehrung gewähre. Veralteter Missbrauch und Vernachlässigung der Predigten stellten zu sehr den Verfall früherer Zeiten dar, gegenüber dem Neubau in der Sprache und dem bürgerlichen Leben, in der Literatur und der religiösen Erziehung. Die Reform war gewissermaassen bewerkstelligt, aber sie ermangelte der Form, nämlich eines Synagogenwesens, in welchem, wie in der Urzeit, Gebet und Lehre die Ausstrahlung des göttlichen Geistes und des Judenthums ewiges Licht seien.

Und diese Institution ist es, die noch mit der Zeit im Kampfe Noch bis zu diesem Tage ist nichts Gewordenes zu schauen, aber Altes und Neues in chaotischer Verwirrung, Annäherungen und Rückschritte, eitele und vereitelte Bestrebungen, Auflösung und keimendes Saatkorn. Die nach einer Form strebenden Ideen erregten, zumal bei dem fast anarchischen Zustande, in dem gegenwärtig die Angelegenheiten des jiidischen Cultus und der jiidischen Schulen sich befinden, mancherlei Meinungsstreit und Parteikämpfe und führten Eingriffe von aussen herbei. Nicht sowohl über die Vorträge oder deren Sprache erhob sich der Streit: gottesdienstliche, verständige Vorträge sind in Israel uralt, stets üblich, nie ganz vernachlässigt gewesen; sie wurden, als aufs innigste mit den jüdischen Institutionen verknüpft, nicht blos zugestanden, sondern gefordert, und in einer zweitausendiährigen religiösen Literatur haben sie sich ihr Denkmal errichtet. Allein die Art dieser Vorträge, die Berechtigung zu deren Abhaltung und die damit zusammenhangenden oder in Verbindung gebrachten Aenderungen im Gottesdienste und dem Rabbinerwesen — diese Elemente waren es, welche innerem Zwiespalt, äusserer Einmischung den Stoff dar-Es entstanden an einigen Orten einzelne Gemeinden, die unabhängig von den Rabbinern, eigenen Religionslehrern die Abhaltung der Predigten und Confirmationen und die übrigen geist· lichen Functionen anvertrauten und deutsche Synagogen errichteten, in denen ein geänderter Ritus a), deutsche oder ins Deutsche übertragene Gebete, regelmässige Predigten und Choralgesang mit Orgelbegleitung eingeführt wurden. In anderen Gemeinden war man nur für Herstellung der äussern Ordnung und häufigerer gottesdienstlicher Vorträge bedacht; an den meisten Orten indessen geschah in der Hauptsache nichts, obwohl der Sinn für eine Reform des Gottesdienstes bei Vielen erwacht war, zumal bei dem weiblichen Geschlechte. Aber noch war es weder allen Regierungen, noch allen Rabbinern einleuchtend, dass in der Synagoge, an Sabbaten und Festtagen wenigstens, die Schrift erklärt und ein verständlicher, erbauender Vortrag gehalten werden müsse.

Schon vor 47 Jahren trat Wessely b), von 8 italienischen Rabbinern unterstützt c), wider die unfruchtbaren Disputir-Derascha's auf, den Verfall der Wissenschaft und der Redekunst bei den Rabbinern rügend, die kein Publikum und keine Schüler belehrten. Eine Generation verging, bevor an die Stelle der immer mehr verfallenden altüblichen Derascha's der polnisch-deutschen

a) Nämlich: 1) Streichung ganzer Gebete — fast aller Piutim — und einzelner Phrasen; 2) Aufnahme verschiedener Stücke aus der spanischen Gebetordnung; 3) dreijähriger Cyklus der pentateuchischen Lectionen; 4) Abschaffung des Trop; 5) die spanische Ausprache des Hebräischen; 6) Beschränkung des Synagogenbesuchs auf die Sabbate, Fest- und Fasttage; 7) verschiedene einzelne Ceremonien und Festsetzungen. Jedoch haben nicht überall alle diese Aenderungen stattgefunden. Für den Tempel zu Hamburg ist ein besonderes Gebet- und ein Gesangbuch erschienen [Gebetbuch 2. Aufl. Hamb. 1841 Sept.: vertheidigt in besonderen Schriften, ebendas. 1841 Nov. u. Dez. von Holdheim, Salomon, Frankfurter]. Den meisten Eingang hat Dr. Johlsons Gesangbuch gefunden.

b) s. אחר שלא הורגלו Berlin 1785 f. 19[a], ferner f. 28[a]: אחר שלא הורגלו בירט להציע עניניהם בנועם פה לרבר להשכיל מרעתם גם ברעות ובמוסרים ואין בירס להציע עניניהם בנועם פה לרבר להשכיל מרעתם במקחלות החלק הגדול שבבני אדם מח ילמדו מפיהם?

c) R. Simon Kalimani, R. Abraham Karcobia, R. Abraham Pazifico (Venedig), R. Isaak Formezini [I. Formegini] (Triest), R. Abr. Basan (Reggio), R. Elia Marporgo (Görz), R. [Ch. Abr.] Israel (Ancona), R. Samuel Norzi (Ferrara) [ברחב שלעין].

Rabbiner a), der wahrhafte gottesdienstliche Vortrag wieder aufzutreten begann. Mittlerweile war das heilige römische Reich zertrümmert und das mittelalterliche Gesetz, also auch das wider die Juden, bis in seinen Fundamenten erschüttert worden. Gleichstellung der Juden, von Frankreich ausgehend, ward in deutschen Staaten angeregt, stückweise nachgeahmt, und der Schwung, den die bürgerliche Umwälzung erzeugte, machte sich sofort auch in den geistigen Angelegenheiten fühlbar. Zunächst im Königreiche Westphalen, woselbst im Dezember 1808 ein jüdisches Consistorium errichtet wurde, dessen Präsident, Jacobson, den auf seine Kosten gebaueten Tempel zu Seesen am 17. Juli 1810 durch angemessene deutsche Predigten einweihete, was unter der gebildeten zahlreichen Versammlung eine wahre Begeisterung erregte. In der Lehrschule des Consistoriums zu Cassel wurden von 1809 bis 1813 jeden Sabbat Erbauungs-Vorträge gehalten. Vom Jahre 1812 an wurden durch J. Wolf b) in der Synagoge zu Dessau, vornehmlich an Festtagen, Vorträge eingeführt, von denen mehrere im Druck erschienen sind c). Jahre 1815 eröffnete Jacobson in seiner Wohnung zu Berlin einen Gottesdienst, zu welchem sich eine starke Gemeinde einfand. Die Piutim wurden weggelassen, dafür aber regelmässige Predigten, der Vortrag deutscher Gebete und von Orgelmusik begleiteter Gesang eingeführt. Diese Privat-Synagoge, in der ausser Jacobson drei junge Männer d) die Predigten hielten, wurde zwar gegen Ende des gedachten Jahres auf höhern Befehl geschlossen, indess

a) Vgl. die vortreffliche Recension des מרפא in במאסף jahrg. 1790 S, 366 u. ff.

b) Gest. 1826, 17, März.

c) Sechs deutsche Reden nebst hebräischer Uebersetzung, Dessau 1812 (dass deutsche Reden in der Synagoge etwas seltenes und neues seien, sagt der Verf. in der Vorrede und S. 1. Vgl. ib. S. 30 u. ff.); die Quellen des Heils, ib. 1821. Vgl. J. Wolf und G. Salomon Character des Judenthums S. 107, 108.

d) J. Auerbach, Günsburg, Kley. Von letzteren war erschienen: Die deutsche Synagoge, Berlin 1817, Erbauungen ib. 1815; von ersterem: Sind die Israeliten verpflichtet, ihre Gebete durchaus in der hebräischen Sprache zu verrichten? ib. 1818.

2 Jahre darauf (am Neujahrsfeste 1817) als Gemeinde-Synagoge wieder eröffnet: allein auch diese - gegen welche der sogenannte orthodoxe Theil der Gemeinde und hohe Personen der herrschenden Kirche eingenommen waren - musste im Sommer des Jahres 1823 aufhören. Von den in derselben gehaltenen Erbauungs-Vorträgen ist eine kleine Sammlung bekannt gemacht worden a), Obwohl hierauf beide Theile der jüdischen Gemeinde zu Berlin sich zu einem ungeänderten Gottesdienste nach der bisherigen Weise vereinigten, welcher mit Choralgesang - ohne Orgelbegleitung — und ordentlichen Predigten in der grossen Synagoge stattfand, so mussten Gesang und Predigten doch vom 3. März 1824 ab eingestellt werden b). Die beabsichtigte Einführung deutscher Predigten in die Breslauer Synagoge ward bereits J. 1821 inhibirt und dasselbe Schicksal hatten bald darauf. nach mehrjährigem Bestand, die Predigten der Königsberger Auch Leichenreden zu halten, wurde den Juden in Preussen untersagt, obgleich diese Verbote weder dem jüdischen noch dem preussischen Gesetze c) angemessen waren; febenso Confirmation in der Synagoge cc)]. Desto grössere Fortschritte machte das gottesdienstliche Vortragswesen der Synagoge in den übrigen deutschen Ländern. In den Jahren 1817 d) und 1818 e) wurden einige Male von Rabbinern im südlichen Deutsch-

a) Dr. Zunz, Predigten (16), gehalten in der neuen Israelitischen Synagoge zu Berlin, ib. 1823.

b) s. [Mos. Moser] Allg. Zeitung 1824, Beilage N. 25 S. 102, N. 40 S. 162,

c) Königl. Edict vom 11. März 1812 § 39: "Die nöthigen Bestimmungen wegen des kirchlichen Zustandes und der Verbesserung des Unterrichts der Juden werden vorbehalten, und es sollen bei der Erwägung derselben, Männer des jüdischen Glaubensbekenutnisses, die wegen ihrer Kenntnisse und Rechtschaffenheit das öffentliche Vertrauen geniessen, zugezogen und mit ihrem Gutachten vernommen werden." Vgl. Allgem. Anzeiger der Deutschen 1829 N. 210 (vom 5. August) [Dr. Riesser, der Jude, Jahrg. II No. 10 ff.].

<sup>[</sup>cc) Riesser a. a. O. S. 87.]

d) Den 22. August zu Floss von dem Rabbiner Moses.

e) Am 6. und 7. März zu Markt Uhlfeld von dem Rabbiner S. W. Rosenfeld (s. dessen Israel. Tempelhalle S. 34--91).

lande deutsche Einweihungsreden gehalten. Am 18. Oktober 1818 a) ward in Hamburg das von dem dortigen Tempelverein gegründete Gotteshans eröffnet, dessen Liturgie am schärfsten der bisher üblichen Weise gegenübertrat. Verschiedene treffliche Predigten sind aus dieser Anstalt hervorgegangen b). Anfangs Februar [1] 1820 erschien ein den dentschen Gottesdienst aufmunterndes Oesterreichisches Edict, in welchem zugleich den Rabbinern wissenschaftliche Studien zur Pflicht gemacht und die Landessprache für alle Reden und Andachten vorgeschrieben wurde [bb)]: wiewohl diese Bestimmnngen, der Natur der Sache nach, nicht zur Ausführung kamen, so wurden doch in Wien seit dem Jahre 1825 regelmässige deutsche Vorträge, die [J. N.] Mannheimer [einen Sabbat um den anderen] hält, in der Synagoge eingeführt. [Das neue Bethaus ist 1826 eröffnet worden,] Mit dem 23, Juni 1820 begann in Carlaruhe ein deutscher Gottesdienst, der zwar wieder einging, indess sind [hin und wieder noch] die deutschen Vorträge geblieben c); am 30. September desselben Jahres ward in Leipzig, nach dem Muster des Tempels zu Hamburg, ein Gottesdienst eröffnet [cc)], der alljährlich während der beiden Hauptmessen abgehalten wird d). Am 9. Februar 1821 fand in Heidelberg die Einweihung des israelitischen Gotteshauses statt, bei welchem - mit Widerspruch des Rabbiners - ein besonderer Lehrer und Prediger (Rehfnss) eingesetzt wurde. Seit dem Jahre

<sup>[1)</sup> l. Im Januar. 2) f. d. deutschen l. deutsche.]

a) s. die Einweihungs-Predigt in Kley's Predigten, erste Samml. S. 1-19.

b) Dr. Salomon, das Familienleben (3 Predigten) Hamb. Septb. 1821; Prophetengeist, Altona 1820; Festpredigten (19 Predigten nebst Confirmations-reden), Hamburg 1821, u. a. m. Sammlung der neuesten Predigten von Kley und Salomon, 1826; Dr. Kley Predigten, Hamb. 1819; die Feste des Herrn (19 Predigten aus den Jahren 1820—1823), Berlin 1824; die 3 Fragen auf der Lebensreise, Hamb. 1821 u. m.

<sup>[</sup>bb) s. Sulamith Jahrg. 6 B. 1 S. 128-131.]

c) Willstätter, Rabbinats- Substituten in Carlsruhe, Predigten (3 aus den Jahren 1824, 1826, 1828), in der grossen Synagoge gehalten, Carlsruhe 1829.

<sup>[</sup>cc] Dr. Zunz, Erweckung zum Fortschritte, Leipzig 1820, Octob.]

d) Dr. J. Auerbach, die wichtigsten Angelegenheiten Israels, erörtert und vorgetragen in Predigten u. s. w., Leipzig 1828.

1823 werden in Hamburg in der grossen Synagoge, durch den Chacham Bernays, an verschiedenen Sabbaten und Festtagen Vorträge gehalten, die jedoch mehr allgemein exegesirend als erbauend sind. In demselben Jahre ward in Carlsruhe Jacob Ettenheim als Rabbi angestellt, nachdem er eine deutsche Predigt gehalten. In Giessen waren, eine Zeit lang wenigstens, deutsche Vorträge üblich a). Besonders waren es deustche Einweihungsreden b), die öfter von den Rabbinern gehalten wurden. Seit dem Jahre 1825 hält, auf Verlangen des Gemeindevorstandes, der Rabbiner in Offenbach regelmässige erbauende Vorträge c). Wichtiger als eine Badische Verordnung aus dem Jahre 1824, die einige Missbräuche bei der Abhaltung des Gottesdienstes untersagt, waren die Verhandlungen der Württembergschen Stände vom Jahre 1828 über die Verhältnisse der Juden: dort wurde, mit echt deutscher Biederkeit und einer den Sieg der Civilisation benrkundenden Gesinnung, zum ersten Male seit A. 1813 dem verlassenen Israel eine liebende Hand gereicht. Mit 42 gegen 22 Stimmen wurde in der Sitzung vom 29. Februar 1828 der Antrag des Abgeordneten Feuerlein angenommen, in der Adresse an den König die Geneigtheit der Kammer auszudrücken, dass zum Behufe des jüdischen Kirchenfonds ein Beitrag aus Staatsmitteln verwilligt und im Budget aufgebracht werde. In dem Gesetze vom 25. April 1828 sind, nächst verschiedenen Verfügungen über das israelitische Schulwesen, wichtige Bestimmungen über das Rabbiner-

a) Vgl. Didaskalia 1827 N. 296, Salomon Festpredigten Vorrede S. XVII.

b) z. B. von Dendlau [l. Tendlau] und Herxheimer in der neu erbauten Synagoge zu Wiesbaden, am 24. Februar 1826; von Hirsch Aub, in Gegenwart des Königs von Bayern, in München am 21. April 1826. Bei der Einweibung einer neuen Synagoge zu Heussenstamm (Grossherzogthum Hessen) am 14. und 15. August 1828, hielt am Nachmittage des ersten Tages der Offenbacher Rabbiner Metz, und in dessen Gegenwart am folgenden Tage der Rabbinats-Candidat Ultmann [D., Rabbiner in Crefeld] aus St. Goar einen Vortrag. Der Braunschweiger Oberrabbiner Egers hielt am 15. Novbr, 1823 in der Synagoge eine Rede zur Feier des Regierungs-Antritts des Herzogs Carl, die gedruckt worden ist.

c) Iris 1827 N. 186 S. 742.

Amt und die gottesdienstlichen Vorträge enthalten a). Der Tod des um die religiöse Erweckung in Israel so hochverdienten Jacobson b) that den Fortschritten der Zeit keinen Eintrag; sie gingen inner- und ausserhalb der jüdischen Sphäre unaufhaltsam vorwärts. Im December 1828 erschien in Bayern eine Verfügung über den Religionsunterricht und die kirchlichen Verhältnisse der Israeliten, in der öffentliche Unterweisung in der Religion und Sabbatsvorträge angeordnet werden c). Den 7. April 1829 wurde Dr. Joseph

a) Der Gottesdienst in der Synagoge muss unter der Aufsicht und Leitung eines israelitischen Gottesgelehrten (Rabbinen) stehen. Der Rabbiner wird auf Vorschläge der israelitischen Kirchen Oberbehörde von der Staatsregierung ernannt. Zu seiner Befähigung ist erforderlich: 1) dass er nicht blos die Mosaische Theologie, sondern auch die allgemeinen Vorbereitungswissenschaften, und zwar die letzteren auf einer Universität nach erstandener Prüfung studirt und hierüber gute Zeugnisse aufzuweisen habe, und 2) dass er bei der von der Staatsbehörde angeordneten Prüfung als fähig gefunden worden sei. Die Entlassung eines Rabbinen kann nur aus hinlänglichen Ursachen von der Staatsbehörde, welcher die Bestätigung desselben zukommt, verfügt werden. Nach dem bisherigen Gottesdienste hat der Rabbiner.... an jedem Sabbat einen Vortrag über die Vorschriften der Religion und der Sittenlehre zur Erbanung der Erwachsenen, und eine katechetische Erklärung jener Vorschriften zum Unterricht der israelitischen Jugend, beides in deutscher Sprache und in öffentlicher Synagoge zu halten. An beiderlei Vorträgen haben auch die (verheiratheten sowohl als unverheiratheten) Frauenspersonen Theil zu nehmen. Spätestens milssen nach Verfluss von 5 Jahren die zu bildenden Rabbinats- und Vorsängerstellen wit Männern, welche die vorgeschriebene Prüfung erstanden haben, besetzt sein. Diejenigen der bisherigen Rabbiner und Vorsänger, welche diese Prüfung nicht erstehen, werden nach Ablauf dieser 5 Jahre auf ihren Stellen nicht mehr geduldet. Zum Vollzuge der, das israel. Kirchen- und Schulwesen betreffenden, Vorschriften wird demnächst besondere Anordnung getroffen werden (s. Art. 51, 52, 54, 62).

b) Gest. 1828, 13. September zu Berlin. In den Tempeln zu Leipzig und Hamburg wurde ihm eine angemessene Gedächtnissfeier gehalten (s. Salomon's Predigt: der wahrhaft Fromme stirbt nicht, Altona 1828); die Synagogen von Berlin, Braunschweig, Halberstadt sind auch bei diesem Anlasse stumm geblieben.

c) "Vom 13. bis zum 18. Lebensjahre hat die jüdische Jugend, männlichen und weiblichen Geschlechts, am Sabbat und an Feiertagen Religionsunterricht in der Synagoge zu erhalten. Aller Religionsunterricht darf künftig in der Regel nur in öffentlichen Religionsschulen und nur von geprüften und bestätigten Lehrern ertheilt werden. Der Gottesdienst der Israeliten, welcher die Grenzen der einfachen Haussndacht überschreitet, darf von nun an blos

Aub durch eine deutsche Predigt, die er in der Synagoge hielt, als Rabbiner zu Bayreuth installirt a). Am 6. Juli 1829 hielt der Rabbiner Dr. Adler — der späterbin nach Hannover berufen wurde — seine Antrittsrede in der Synagoge zu Oldenburg b). Bereits im August des gedachten Jahres war das Bedürfniss nach deutschen Erbauungs-Vorträgen dergestalt verbreitet, dass selbst die bei Landgemeinden angestellten Schullehrer dasselbe zu befriedigen trachten mussten; sie versuchen dann entweder ihre eigenen, oft noch schwachen Kräfte, oder bedienen sich hierbei der gedruckten israelitischen Predigtsammlungen, erhalten auch wohl von den im Amte stehenden Religionslehrern ungedruckte Predigten zu diesem Behufe mitgetheilt c). In Oelde (Münster), Soest, Wolfenbütteld), Dresden, Breslane), Lengsfeld, Bamberg f), Teplitz g), werden zuweilen, in Hildes-

- a) s. Bayrenther Zeitung vom 10. April 1829.
- b) Sulamith Jahrg, 7 B, 2 S, 103-120,
- c) Salomon Festpredigten, Vorrede S. VII, VIII.

durch geprüfte und bestätigte Rabbiner verrichtet werden. Der Distriktsrabbiner hat die Anfsicht und Leitung des Gottesdienstes in seinem Bezirke zu führen. Derselbe versicht den Gottesdienst in seinem Wohnorte und begiebt sich abwechselnd in die Ortssynagogen seines Distrikts, um daselbst um Sabbat und an Feiertagen neben dem bisherigen Gottesdienste Vorträge in deutscher Sprache über die Vorschriften der Religion und der Sittenlehre zur Erbanung der Erwachsenen zu halten und der Jugend durch kathedralische Erklärung jener Vorschriften Unterricht zu ertheilen." "Nach Ablauf des Jahres 1832—33 werden zur Prüfung keine Candidaten (des Lehranuts) mehr zugelassen, welche nicht an einem Schullehrer-Seminar unterrichtet worden sind."

d) Durch den seit April 1807 daselbst angestellten Inspector der j\(\text{idischen}\) Freischule, S. M. Ehrenberg, dessen Sch\(\text{\text{idischen}}\) und Freund zu sein Schreiber dieses das Gl\(\text{\text{ick}}\) hat.

e) Nämlich an einigen Sabbaten etc. Nachmittags von Salomon Plessner (seit 1822 [l. 1819]); verschiedene dieser Derascha's werden in hebräischer Sprache im Druck erscheinen [f. Derascha's . . . . l. religiösen Vorträge sind im Druck erschienen].

f) Durch den Rabbiner Rosenfeld.

g) Seit dem Frühling dieses Jahres durch den Kreisrabbiner Dr.  ${\it Frankel},$ 

heim a) etwa jährlich an 10 Sabbaten deutsche Vorträge in der Synagoge gehört. Seit einem Jahre ist Dr. Herxheimer in Bernburg als Landrabbiner und Prediger angestellt, und erhält aus der Staatscasse einen jährlichen Zuschuss von 200 Thalern. In dem von der kurhessischen Ständeversammlung am 26. Mai d. J. votirten Gesetze zur Emancipation der Juden werden zweckmässige Maassregeln über jüdisches Schul- und Rabbinerwesen angeordnet und für die innere Organisation das Weitere den Gemeinden selber vorbehalten b). In Braunschweig faud auch am diesjährigen Feste Schabuoth (4. und 5. Juni) in der Synagoge eine Confirmation von Knaben und Mädchen durch den Rabbiner Egers statt, der dieselbe am ersten Tage mit einer Predigt über 2 Mos. 19, 10 eröffnete, und am zweiten durch einen Vortrag über 2 Chron. 15. 2 begleitete c). Obwohl bedeutende Gemeinden d)

a) Der dortige Rabbiner Wolfssohn, aus Polen gebürtig und etwa 41 Jahre alt, predigt nach biblischen Texten.

b) § 15. "Die im § 8 der Verordnung vom 30. Dezember 1823 vorgegeschriebene Prüfung a) der Bewerber um Rabbiner-Stellen soll von einem, durch unser Ministerium des Innern zu bestimmenden Ausschusse von Mitgliedern der philosophischen Facultät, wo möglich mit Zuziehung eines oder einiger sich zum israelitschen Glauben bekennenden Gelehrten, sofern deren nicht schon unter den Mitgliedern der gedachten Facultät sich befinden: b) der Bewerber um blosse Lehrer-Stellen an israelitischen Schulen aber durch besondere, von unserm Ministerium des Innern zu bestellende Prüfungs-Commissionen, welchen Lehrer und sonst wissenschaftlich gebildete Männer israelitischen Glaubens beizuordnen sind, vorgenommen werden, bis die vollständige Besetzung des Landrabbinats anderweite Anordnungen ausführbar gemacht haben wird." Nach § 16 können solche Gemeinden, welche fähige und geprütte Lehrer zu besolden im Stande sind, öffentliche Schulen errichten. Der § 17 bestimmt die Schulpflichtigkeit des israelitischen Kindes auf die Dauer vom siebenten bis zur Vollendung des 14. Lebensjahres; die Anfnahme in andere Anstalten oder in die Lehre zur Erlernung eines Handwerks u. s. w. darf nur nach Vorzeigung eines Attestes über genügend empfangenen Religiousunterricht stattfinden. — Das in der erwähnten Verordnung vom Jahre 1823 befohlene Landrabbinat ist bis ietzt nicht zur Ausführung gekommen.

c) Deutsche National-Zeitung N. 137.

d) Glogau, Frankfurt a. d. O., Briinn, Prag, Altona u. a. m. [f. u. a. m. l. Mainz].

bis ietzt wenig für Reform gethan haben, so ist doch unverkennbar die Anstellung unterrichteter, studirter Rabbiner a) und der damit zusammenhängende Gebranch deutscher Erbauungs-Vorträge für Schulen b) und Synagogen in Deutschland im Zunehmen, Von Deutschland aus haben sich die Principien gottesdienstlicher Reform zunächst nach Dänemark und nach Ungarn ausgebreitet. Die dänische Regierung, eine der ersten, welche die Sonne milder Gesetze über Israel aufgehen liessen, stellte mittelst Edicts vom 29. Mai 1814 bei der jüdischen Gemeinde in Kopenhagen einen Religionslehrer oder Katecheten an, der zugleich die Confirmationen leitete und am Sabbat in der Schule Vorträge in dänischer Sprache hielt. Mehrere Jahre bekleidete Mannheimer diesen Posten; gegenwärtig ist Dr. Abr. Alex. Wolff c) als Prediger d) bei der dortigen Synagoge angestellt. In Ungarn war der Oberrabbiner zu Arad, R. Aaron Chorin, bereits i. J. 1818 als Vertheidiger eines verbesserten Gottesdienstes aufgetreten e), und ist in allen seinen späteren Schriften f) dieser Ansicht treu geblieben. Auch sind, nach dem Muster von Wien, in Pressburg und Kanisa Tempelvereine mit einem verbesserten Ritus und

a) s, oben S. 470. Die Rabbiner Moses Cohn (Kaiserslautern) und Merz (Zweibrücken) haben gehörige Studien gemacht und dentsche Antrittsreden gehalten.

b) In den Schulen gehaltene religiöse Reden giebt es von [Johlson, Dr] M. Büdinger, Dr. Weil, Dr. Creizenach u. A.

c) Drei seiner Predigten (am Sabbat Bamidbar und am Wochenfeste oder den 6., 7. und 8. Juni 1829) sind in Leipzig 1829 erschienen.

d) In der, behnfs der Besetzung dieser Stelle unterm. 14. Dec. 1827 ergangenen öffentlichen Auzeige des Kopenhagener Vorstandes heisst es: "Um angestellt zu werden, ist erforderlich, a) dass der Candidat die hebräische Sprache, den Tahnud und die Commentare desselben gründlich verstehe; b) dass er der dänischen und auch der deutschen Sprache vollkommen mächtig und im Stande sei, geistliche Reden in dieser oder jener Sprache zu halten; c) dass er an einer Universität studirt und folglich gelehrte Bildung genossen habe."

e) In קנאת האמת

<sup>(</sup>אברה אל אסף Wien 1820, אברה אל אסף Prag 1826, ציר נאסן ib. 1831; alle dref auszugsweise auch in deutscher Sprache (1) Ein Wort zu seiner Zeit, 47 S., 2) Iggereth classaph, V und 94 S., 3) der trene Bothe, X und 61 Seiten, Anhang 28 S.).

Predigten entstanden a). Der Pressburger Rabbiner pflegt die Abende vor den 4 Fasttagen in der Synagoge Moral zu predigen, wozu sich auch Frauen einfinden; seine Derascha's am Busse-Sabbat sind nach althalachischem Schlage.

In Polen ist von einer Reform noch nicht die Rede, obwohl es in den grösseren Städten von Galizien und dem Königreiche Polen jetzt nicht an unterrichteten und helldenkenden Männern fehlt, und in den russischen Provinzen die Chasidim dem ausschliesslichen Studinm der Gemara abwendig geworden sind b); in Beziehung auf die religiösen Vorträge herrscht sogar ein grösserer Verfall als in der vorigen Epoche, da sie fast gar nicht mehr gehört werden. Die Rabbiner pflegen nur zweimal im Jahre öffentlich in der Synagoge zu reden; am grossen und am Busse-Sabbat, Nachmittags vor dem Minchagebet, zuweilen auch an Moses Sterbetage (eine Woche vor Purim) und am zweiten Tage des Neujahrsfestes vor dem Blasen des Schofar. Selten, dass in solchen, nur Halacha und Pilpul berührenden Reden eine Bibelstelle ansgelegt oder die Gemeinde zur Busse ermahnt wird. Die Stimme der Maggidim lässt sich noch spärlicher als im vorigen Jahrhundert hören; solcher Redner - deren Besuche in Deutschland seit etwa 40 Jahren so ziemlich aufgehört haben - giebt es nur in einigen grossen Städten, sie halten jeden Sabbat-Nachmittag im Lehrhause eine Derascha. Die reisenden Moralprediger oder Mochichim sind gegenwärtig fast verschwunden; der um sich greifende Chasidismus hat diejenigen, deren Beredsamkeit auf die Menge wirken kann, zu Adepten gemacht, und die Häupter c) dieser Partei, die Rabbiner und Maggidim zugleich sind, pflegen am Sabbat während der dritten Mahlzeit ihren Schülern und Zuhörern mystische, meist unverständliche Reden zu halten. Viele polnische Gemeinden haben keinen Rabbiner, nur wenige neben dem Rabbiner auch einen angestellten Maggid. Zu den Reden pflegen die Reichen

a) Der treue Bothe, S. 16.

b) Bei den Juden in der Ukraine wird nicht blos der Talmud, sondern jedes Studium überhaupt vernachlässigt. Vgl. auch Grégoire hist, des seetes B. 3 p. 333—335.

c) Rebbe's (רבו'ם) oder Zaddikim (צדיקים) genannt.

eingeladen zu werden; auch die Talmudisten und sonstige fromme Leute finden sich dazu ein; die Menge und das andere Geschlecht wird ganz unberücksichtigt. Aber auch selbst von den Anwesenden verstehen die Wenigsten den Vortrag, der mit vielen talmudischen Citationen vermengt in der polnischen Mundart des Jüdisch-deutschen abgehalten wird; eine deutliche Bezeichnung herrschender Fehler, wie es die Sitte der Redner in früheren Jahrhunderten war, unterbleibt fast überall. Eine Sammlung der Derascha's des Maggid in Dubno (Volhynien) ist vor 3 Jahren erschienen. Bei den trefflichen Anlagen der polnischen Juden, der grössern Cultur in Galizien und dem praktischen, wenn auch noch umdüsterten Sinn der Chasidim, darf man hoffen, dass der mit einer geänderten Weltlage verbundene Zugang europäischer Civilisation einst auch den Juden in Russland Licht bringen werde.

In Frankreich ist jenes Licht längst aufgegangen. Bereits vor 41 Jahren hat diese Nation an einem einzigen Tage b) den Fluch des Mittelalters von ihren jüdischen Mitbürgern hinweggenommen; seitdem genossen Franzosen und Juden der Freiheit in gleichem Grade. Das Rabbinerwesen erhielt dort zuerst vom Staate eine organische Gestalt, und allen Ländern ging die Regierung Ludwig Philipps mit dem Beispiele voran, die Rabbiner im Range und der Besoldung aus der Staatscasse den übrigen Seelenhirten gleichzustellen. Seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts werden in den französischen Synagogen öfter, wenn gleich nicht regelmässig, Predigten gehalten. Im August 1803 vernahm man in der Synagoge zu Strassburg von R. David Sinzheim eine kräftige Rede gegen den Wucher; den 15. August 1806 hielten die drei Rabbiner und Abgeordneten R. Abraham Andrade aus Bordeaux, Sinzheim und R. J. Segre aus Vercelli Predigten in der Pariser Synagoge, der erste französisch, der zweite deutsch, der dritte italienisch: Andrade machte vielfältige Anwendungen von Schriftstellen, Sinzheim sprach von Israels wunderbarer Erhaltung, Segre entwickelte das Princip, dass der emancipirten Juden Schicksal und Pflicht nicht mehr von dem der übrigen Landesgenossen

a) 1791, 27. September.

getrennt sei. Vor der Eröffnung des grossen Sanhedrin — dessen Einberufung mehr moralische als praktische Resultate hatte — wurden am 9. Februar 1807 in der Pariser Synagoge eine hebräische Rede von Sinzheim, und eine italienische von R. Abraham de Cologna a) aus Mantua gehalten b). [In dem Organisations-Decret vom 17. März 1808 wird unter den Functionen des Rabbiners aufgezählt: in den Synagogen zu predigen.] Die in neuerer Zeit in den Synagogen zu Paris stattfindenden Predigten geschehen in französischer Sprache c). In derselben Sprache besitzen die französischen Juden die Uebersetzung der Bibel, des Gebetbuches [cc)] und des Machsor. Die grosse Ordnung bei dem dortigen Gottesdienste, der in dem liturgischen Theile keine Aenderung erlitten hat, wird gerühmt d).

Von den Niederlanden, England und Amerika, die den Impuls der neuen Epoche theils gaben, theils empfingen, ist in Bezug auf unsern Gegenstand wenig zu melden. Die Tyrannei und Verblendung der Amsterdamer Paruasim e) widersetzte sich, so lange die Verfassung der vormaligen Republik bestanden, jeder Verbesserung im Erziehungswesen und im Cultus. Eine i. J. 1796 zu Amsterdam entstandene Gemeinde f), die die Piutim abschaffte und ordentliche Reden einführte, ist bereits eingegangen; bei den eigentlich deutsch-holländischen Gemeinden ist am Gottesdienste nichts geändert worden, obwohl im Allgemeinen die Cultur im Fortschreiten ist und vor 5 Jahren eine — theils französische, theils holländische — Uebersetzung von Predigten und Erbauungsschriften für Israeliten in Brüssel angekündigt worden. Die Rab-

a) Gestorben 24. März 1832 als Oberrabbiner zu Triest,

b) Actenstücke (Hamb. 1806 etc.) 4. Heft N. XIV, XV; 7. Heft S. 1 u. ff.

c) z. B. [die Einweihungsreden Cologna's 1822, 5. März (s. Sul. Jahrg. 6 B. 2 S. 47 ff.)], die Predigten des nachherigen Consistorialrathes Marchand d'Ennery aus Nancy, an zwei Sabbaten (1829, 5. December, 1830, 3. April) vor der pentateuchischen Lection gehalten.

<sup>[</sup>cc) Von Mord. Ventura, Nizza 1772 (diz. stor. 2 p. 147).]

d) Grégoire a. a. O. p. 417.

e) Die — wie  ${\it Grégoire}$ a. <br/>a. 0. p. 392 sagt — mit Crösus Schätzen die Talente des Midas verbanden.

f) ערת ישורון, vgl. Actenstücke N. XVI S. 256,

biner in Belgien werden vom Staate besoldet; der gegenwärtige Oberrabbiner, R. Eljakim Carmoly, hat im April d. J. in Brüssel seine Antrittsrede gehalten [1)]. Mit der Liturgie der spanischen Juden, die von den meisten Uebeln, an denen die deutsch-polnische leidet, frei ist, hat keine Veränderung stattgefunden; doch wäre öfteres Predigen ihnen zu empfehlen. In der portugiesischen Svnagoge zu London wird im Jahre etwa 8 mal am Sabbat-Nachmittag ein Vortrag gehalten. In England ist die Theologie noch nm ein Jahrhundert zurück, daher erscheinen auch die jüdischen Institutionen stillstehend, obwohl es an Elementen zu einer Verbesserung nicht fehlen würde. Die zuweilen stattfindenden Predigten a) scheinen nicht von sonderlicher Bedeutung zu sein. Die jüdischen Gemeinden in Amerika folgen dem Brauch ihres holländischen, deutschen oder portugiesischen Ursprungs. In Folge des Einflusses, den die Spaltungen unter den europäischen Juden auf die amerikanischen übten, entstand vor 7 Jahren in Süd-Carolina durch die Bemühnngen des Isaak Harby [Hartley?] eine Separat-Gemeinde, die das Ritual verkürzt hat und den Gottesdienst in der Landessprache hält b). Auf Jamaica werden die Rabbiner von der Regierung besoldet; fast in allen amerikanischen Ländern ist die jüdische Emancipation, die von Nordamerika ausgegangen war, bewerkstelligt. [In Parmaribo ist im Jahre 1838 an beiden Tagen des Wochenfestes in der portugiesischen Synagoge holländisch gepredigt worden d.1

In der alten Welt fordern die frühesten Wohnsitze der Juden, Italien und der muhamedanische Orient, noch ein kurzes Verweilen. Bei den meisten jüdischen Gemeinden in Italien, namentlich zu Turin, Vercelli, Verona, Mantua, Padua, Reggio, Rovigo, Venedig, Gorizia (Görz), Florenz, Livorno, Pisa,

<sup>[1]</sup> Für: der gegenw.... gehalten l.: seit April 1852 hat Brüssel einen Oberrabbiner.]

a) Vgl. David Levi [a succinct account of the Rites and Ceremonies of t. Jews, citatum in Notices t. 9 p. 449] customs of the jews. Gegenwärtig soll man jedoch auf Inhalt und Sprache grössern Fleiss verwenden.

b) Grégoire l. l. p. 374 u. f.

<sup>[</sup>c) Jaarboeken 1838.]

Rom, Ferrara, Siena wird im Jahre 7 mal gepredigt, nämlich an 5 Sabbaten a), dem ersten Neuiahrstage und dem Feste Schabuoth; an einigen Orten findet an jedem Sabbat, auch wohl bei ausserordentlichen Gelegenheiten, eine Derascha statt. Die Rede wird bald Vor-, bald Nachmittags gehalten, meist von dem Gottesdienste abgesondert; hier und da jedoch zwischen Schacharith und Musaf, in Siena auch am Abend des Versöhnungsfestes. Dieses Amt versehen die angestellten Rabbiner, oder mit Erlaubniss des Vorstandes - die jedoch nicht sehr leicht gewährt wird - die Studirten b). Die Gemeinde wird vom Almemor herab durch den Synagogendiener, unter Augabe des Ortes und der Stunde, zu der Rede eingeladen, die gewöhnlich in der Synagoge, zuweilen c) in einem neben der Synagoge befindlichen Local der Midraschim-Gesellschaften stattfindet. Den Predigten in der Synagoge wohnen auch Frauen bei. Eine solche Rede ist auf einen Text der Parascha oder der Hagada gegründet und erörtert die Bedeutung und die Pflichten des Festes; sie dauert höchstens eine Stunde. Die Sprache ist meist gut italienisch, allein der Inhalt oft nur kabbalistische Spitzfindigkeiten und unbedeutende Demonstrationen, aller kunstmässigen Anordnung beraubt, was durch den Mangel gehöriger Bildungsanstalten für Lehrer und Rabbiner binlänglich erklärt wird d). Nur einige Redner aus der letzten Hälfte des

a) Den Sabbaten vor Pesach, vor Schabuoth (שבת כלה), vor dem 9. Ab, dem ersten Sabbat des Monats Elul, und am Busse-Sabbat. Diese und die weiteren Mittheilungen, Italien betreffend, verdanke ich der Correspondenz mit dem Schuldirector Saraval zu Triest. Vgl. R. Jacob Recanate in במבה ft. 9.

b) חברים

c) z. B. in Venedig und Padua,

d) Frizzi dissertazione in cui si esaminano gli usi ed abusi degli ebrei nei luoghi ed effeti sacri (Mailand 1809), sezione III, delle prediche: . . . rare sono fra gli ebrei quelle che dire si possono di qualche profitto. Poco da codesti oratori si coltiva lo scritturale, si appoggiano per lo più sulle rabbiniche dottrine: e una sol lezione di un' ora e più, si forma sopra quattro linee del Talmud, del medrass e cose simili. Stauno assottigliando con mille raggiri, per che ir sià un' espressione piuttosto che un' altra, vi s'imbrogliano in mezzo mille così di rito, di misterj cabalistici e di altre stiracchiature, puerilità che niente insegnano, anzi la testa guastano e il giudizio nel mo-

vorigen Jahrhunderts in Mantua und Venedig a), und einige der neueren Zeit zu Reggio, Ferrara b), Padua c) boten Besseres dar. Vielleicht darf für die Zukunft ein Fortschritt durch die Resultate des seit 3 Jahren zu Padua bestehenden Rabbiner-Seminars oder Collegium rabbinicum [cc)] gehofft werden, bei dessen Einweihung R. Hillel della Torre aus Turin eine Rede über Gesetz und Philosophie hielt d), obwohl [1] für eigentliche Homiletik in dem Studienplan nicht gesorgt zu sein scheint [2] c). Deruschim-Sammlungen,

mento che si dovrebbe di più coltivarlo. La morale vi è affatto sbandita, del costume non parlasi che del meno sostanziale e sempre con disordine e senza divisione d'idee. Non e raro che si facciano dei pensieri sopra delle lettere iniziali, o finali d'un testo, sopra l'ascendenza del loro aritmetico valore . . . . Se poi in qualche distinta giornata, come nel sabbato prima della Pasqua ed in quello accadente nei giorni penitenziali doppo il capo d'anno, si tenta da qualcune di fare una filata predica, sono ben rari quelli che possono con onore disimpegnarla. Qualcuno ve ne ha di abilità sufficiente in Reggio e Ferrara, ma per lo più altrove disacconciamente vi si corrisponde. Manca lo stile elevato nell' esordio, divisione di materia nell' assunto; manca l'introduzione nella prima parte con adattate prove di rivelazione non meno che di razocinio con più piano stile, persuasione e colloquio, nella seconda parte non vi è mai l'analoga brevità col relativo terzo punto, senza epilogo ne invocazione . . . L'assunto è-sempre o inutile o troppo sublime, lo che renda la predica o un assoluta inutilità o una cabalistica meditazione . . . . Questo grande disordine delle lezione e delle prediche proviene dal principale dalla mancanza cioe di regolari studi grammaticali, rettorici e logici. Vi concorre ancore quale causa l'essere promiscuo fra gli Ebrei il rabbino, il maestro di scuola e il predicatore: e chi a tutti questi impegni deve essere capace non puo ad alcuni supplire. Sono anche condesti impiegati miseramente pagati dal pubblico, sicche poco possono avere di premura per un si importante impegno.

<sup>1)</sup> l. da auch. 2) f. nicht-scheint l. gesorgt wird.]

a) s. die folgende Seite Anm. a.

b) s. oben Anm. d.

c) R. Israel Konian (gestorben 1824, 6. März in Padua) wird als Darschan gerühmt (בכורי העתים) Jahrg. 6 S. 57, Luzzato כנור העתים S. 141), wiewohl er in בכרי הבריק in seinen Argumenten gegen den Hamburger Tempel sich eben nicht auszeichnet.

<sup>[</sup>cc) Vgl. Luzzato in כרם חמד No. 32.]

d) s. Reggio in בכורי העתים Jahrg. 11 S. 5 bis 10.

e) Regolamente per l'Istituto Rabbinico di Padova, sezione VII, Lit. h: omeletica sacra כינה לעתים ניד יוסף (dies sind die דרושים von R. Asaria Figo und R. Joseph Zarfathi, s. oben S. 444, 447).

wie in der vorhergehenden Epoche, werden in Italien fast nicht mehr gedruckt; nur wenige Predigten sind in italienischer Sprache erschienen a). In Livorno, woselbst die spanische Gemeinde eine blühende Schulanstalt hat, und in neuerer Zeit eine Stimme für [radicale] Reform sich hatte vernehmen lassen b), werden die Vorträge in spanischer Sprache gehalten; ein gleiches findet in Spalatro (Dalmatien) und der unbeträchtlichen Gemeinde zu Ragusac) statt.

Die Lage der Juden in der europäischen Türkei scheint erst in der neuesten Zeit, in Folge der Reformen des Sultans Mahmud, sich verbessert zu haben; die Juden in Algier sind durch die Franzosen von der Maurischen Tyrannei erlöst worden, und in Aegypten mag die Civilisation auch auf die Stellung der jüdischen Bewohner günstig eingewirkt haben: Resultate sind aber noch wenig bemerkbar, und im grössten Theile des Orients hat der geistige Standpunkt der Juden sich seit Jahrhunderten nicht geändert. Vor etwa 16 Jahren bemühete sich Mordechai Noah vergebens, in Tunis, woselbst er damals amerikanischer Consul war, israelitische Schulen zu errichten. Noch grössere Finsterniss herrscht in Marocco [cc)]. In Palästina treibt häufige Noth und die durch den Anblick der heiligen Stadt und die Empfindungen frommer Pilger genährte Trauer blos Gefühle der innigsten Gottergebenheit, nicht blühende Institutionen empor In Persien, wo die Emora's und die Geonim lehrten, jener Wiege des heutigen

a) Von R. Jacob Saraval aus Venedig (starb als Rabbiner in Mantua, im April 1782) sind nach seinem Tode einige Predigten (mit italienischen Lettern) gedruckt worden, "le quali (sagt de Rossi dizion. Th. 2 p. 122) non corrispondono al credito che egli s'era formato, vivendo, in questa parte, "Es befindet sich hierunter eine am Busse-Sabbat des J. 1770 in der Mantuanischen Synagoge gehaltene. Auch von R. Rafael Nathan Tedesco sind 2 Trauerreden vorhanden. Von de Cologna s. oben S. 485.

b) Prospetto filosofico di una complette riforma del culto e dell' educazione politico-morale del popolo Ebreo di A. Fernando. Tiberiade, 1810. Fast die ganze Auflage ist von den dortigen Gemeinde-Vorstehern dem Drucker abgekauft und sogleich verbrannt worden, s. Reggio התורה והפילוסופיאה. S. 148 [fsr. Annalen 1841 S. 72].

c) Vgl. oben S. 443 Anm. g.

<sup>[</sup>cc) Vgl. משא בערב c. 14.]

Judenthums, herrscht bürgerliches Elend und äusserste Unwissenheit a).

Aber das Licht soll fortan nicht von Babylon, sondern von Deutschland hervorgehen - diesem unserm Vaterlande, dessen Bewohner Geduld und Energie, Einsicht und Biederkeit in wunderbarer Mischung vereinigen und wo, gleichen Schrittes mit gesetzlicher Freiheit und wahrhafter Gesittuug, die Emancipation der Juden - die bürgerliche wie die geistige - unaufhaltsam vorwärts rückt. Glaubensverfolgung, Geistesdruck und Verfall halten nicht mehr Stand den Kräften der jungen Zeit, in denen ich auch für Israel Bürgschaften des Fortschrittes erblicke und die Hoffnung auf gute Schulen, fähige Vorstände, einsichtsvolle Rabbiner, auf Bildungsanstalten, verbesserten Gottesdienst, einträchtig das Gute fördernde Gemeinden. Denn nicht in Aeusserlichkeiten besteht die Reform, sondern in dem göttlichen Geiste der Frömmigkeit und der Erkenntniss, in dem Worte des Lehrers und Rabbiners, das voll ist dieses Geistes, in der Anstalt, die das Wort zur That macht, der Lehrschule und dem Gotteshause. Die rechte That bleibt nicht aus, wenn Geist und Wort wirken; wenn im Inneru die Reform vorgearbeitet hat, wird die äussere Form leicht gefunden. Die Verbesserung des synagogischen Gottesdienstes. in welcher zunächst jene Form zur Anschauung kommt, lässt sich aber auf drei Thätigkeiten zurückführen: Einführung des Neuen, Abänderung des Bestcheuden, Wiederherstellung des rechten Gebrauchs. In der ersten macht sich das Allgemeine gegen das Besondere geltend; in der zweiten das

מ) Azulai ווער לחכמים לוער לא בכתב ולא בעל פה ורובם אינם יודעים פרס אפילו תפלה אינם יודעים לא בכתב ולא בעל פה ורובם אינם יודעים כי אם אפילו תפלה אינם יודעים לא בכתב ולא בעל פה ורובם אינם יודעים כי אם אפיר יושבי ביהך ופסוק שמע ישראל ולא עוד והם טובלים קודם תפלהם נכנסים לביה הכנסת ברעדה שהקו יחדיו עד אשרי וכשמנע לאשרי מפי Biner andern unsichern Nachricht zufolge leben etwa 100 sehr unterrichtete, jitdische Familien in Selmas (Adserbidschan), s. Grégoire I. I. p. 368 (ygl. Magazin f. d. Litt. d. A. 1834 No. 108 (vernnuthlich die Haftara persisch vorgetragen) u. Rödiger in Hall. L. Z. 1837 E. Bl. S. 955, wo gezweifelt wird, ob die Juden in Salmas und Urmia die vollständige Bibel haben und gesagt wird, sie schienen dem Talmud eine geringere Verehrung zu zollen].

Gewordene gegen das Alte; in der dritten aber das Ehemalige, als das Rechte, gegen das Bestehende, als gegen den Verfall.

Die Scheidung dieser drei Elemente in der Materie der gottesdienstlichen Reform geht, nach allem bisher Gesagten, ohne Mühe von statten. Neu ist nur die Begleitung der Musik - aber nicht unjüdisch. Musik und Gesang waren ein Hauptbestandtheil des Tempeldienstes; bekannte Autoritäten der Mischnischen Epoche fungirten als Sänger und Musiker im zweiten Tempel. Eine Prager Synagoge besitzt seit Jahrhunderten eine Orgel, auf welcher jeden Freitag Abend der Sabhat intonirt wird [1] a). [In früherer Zeit sang man das Löbgebet Baruch scheamar eine Stunde lang und begleitete es mit Musik aa).] Mit solchen Christen, welche die Orgel, wie das Bürgerrecht, als ausschliesslich christliches Eigenthum betrachten, stimmen evangelische Juristen und Theologen nicht überein, die den Mangel der Orgelmusik bei der Sabbatfeier den Juden zum Vorwurf machen b). Ein- bis dreistimmiger Gesang der Vorbeter ist ziemlich alt; folglich vierstimmige Chöre in der Synagoge eben keine Ketzerei. Alte Antoren empfehlen sogar einen gehörigen Gesang für den öffentlichen Gottesdienst e). Eintracht ist indess die wohllautendste Harmonie. Mögen daher Orgel und Chorgesänge immerhin wegbleiben, wenn sie allein in der Gemeinde ernstlichen Zwiespalt erregen.

Die Abänderungen betreffen hauptsächlich die Gebete und zwar in Bezug auf Inhalt, Vortrag und Sprache. Es ist aus dem Obigen bekannt d), dass nur Schemah, Thefilla, einige Segen- und Danksprüche, Hymnen und Privatgebete der Soferischen und der Mischnisch-talmudischen Epoche gehören, alles übrige aber, worunter namentlich die Pintim u. s. w. [2)], aus dem Geonäischen,

<sup>[1]</sup> l. ward. 2/ Für u. s. w. l.: die Selicha's und Kinoth,]

a) Im J. 1716 ward daselbst von einem Juden eine neue Orgel gebaut,
 אַרַטְעָרָן Prag 1716, vgl. Schudt Th. 4. Forts. 3, S. 155.

<sup>[</sup>aa) Schwabe, Deckmantel 1619, S. 73]

b) Wagenseil, der erregte Zweifel S. 16, 17. Schudt Th. 4, Forts. 2, S. 366.

c) s. R. Salomo de' Rossi אשר לשלמה (Vened. 1623) Vorrede. Vgl. über diesen Gegenstand ברות אמה p. 32—36 [s. Israel, Annalen 1840 S. 436, wo aber mit Unrecht gesagt wird: "zumal in der Literaturgeschichte davon niehts zu finden."]

d) s. oben S. 380 bis 407.

dem Peitanischen und dem ersten rabbinischen Zeitalter herstammt. Natürlich hat diese grosse Bereicherung der Liturgie allmählich, selbst mit Widerspruch a) und auf sehr abweichende Art stattgefunden, so dass in dieser Hinsicht die äusserste Verschiedenheit zwischen den Gebetordnungen der [afrikanischen], italienischen, griechischen, spanischen, [provenzalischen], deutschen und polnischen Juden herrscht. Mithin kann wohl keiner organisirten jüdischen Behörde und keiner Gemeinde das Recht streitig gemacht werden, iene Zuthaten wieder abzuschaffen, solche vornehmlich, welche durch Länge, Unverständlichkeit und anstössigen Inhalt der Erbauung mehr hinderlich als förderlich geworden, zumal da der spanische Siddur bereits in dieser Beziehung grosse Vorzüge vor dem deutschen besitzt b), und schon ältere Rabbiner in [Palästina], Polen, [Deutschland] und Italien die Streichung der meisten Piutim wünschten c). Noch weniger ist irgend jemand befugt, die Einführung neuer Gebetstücke zu wehren; seit der Epoche der grossen Synagoge bis heute ist durch Soferim, Synedrial-Autoritäten, Mischna-Lehrer, Emora's, Geonim, Peitanim und Rabbinen, durch Dichter, Vorbeter, Gemeindehäupter, Kabbalisten etc. unaufhörlich der Gottesdienst bereichert worden. Die Verfasser arbeiteten auch nur für die Auswahl der Gemeinden, denn allzuvieles Beten wurde

a) s. oben S. 407, 431, 434.

b) s, oben S, 433, 434,

von je her gemissbilligt a). Das Recht der Auswahl muss daher Abschaffung und Aufnahme umfassen b). Was den Vortrag der Gebete betrifft, so hat man die Aenderung der Aussprache und der Melodien in Anregung gebracht. An ordentliche Melodien und Gesang nach Noten dachte man schon vor 200 Jahren c); einige alte Weisen abgerechnet sind die meisten jungen Ursprungs und hänfig unpassend. Neue Hymnen und Gebete bedürfen ohnedies neuer Melodien. Die portugiesische Aussprache des Hebräischen aber würde nur dann anzurathen sein, wenn nach derselben in den Schulen die gesammte jüdische Jugend die hebräische Sprache lernte. In Bezug auf die Sprache endlich wird von allen Autoritäten d) der Gebranch der verständlichen Landessprache für das Gebet im öffentlichen Gottesdienst gestattet, in gewissen Fällen sogar befohlen, und gerade von den ältesten, wichtigsten Gebetstücken gilt diese Befugniss zunächst. Nichtsdestoweniger möchte es gegenwärtig passender sein, für jene alten ehrwürdigen Sachen die hebräische Fassung beizubehalten e), die Psalmen aber und die jüngeren Lieder und Gebete [auch] in der Landessprache vorzutragen.

Aber der wichtigste Theil der Verbesserungen besteht nicht sowohl in diesem "Andern" und in jenem "Neuen", als vielmehr in der Wiederherstellung, in der Rückkehr von dem Missbrauche zu dem Brauch, welches die Rückkehr von der erstarrten

a) Koheleth 4, 17 u. ff., Sirach 7, 15, R. Meir (Berachoth 61 a oben); der Ansspruch des R. Elieser (Sifri Col. 26) über langes und kurzes Beten betrifft die Privatandacht. Vgl. מַנֵורָת הַנְאַנֶרְ Vgl. מַנֵוּרָת בּנְאַנְרָ (דְּנָאַנְרָ 11.

b) Vgl. ברית אכות p. 26-29.

c) s. R. Salomo de' Rossi l. l., wo man mehrere in Musik gesetzte Psalmen findet.

e) Chorin in קנאת האמת.

zu der lebenskräftigen Form ist. Daher ist auf diesem Gebiete der reformatorischen Bestrebungen mehr von Vorurtheil und Unwissenheit als von reellen Kräften Widerstand zu erwarten. Zu den von den achtbarsten Autoritäten beklagten Missbräuchen, die sich bei dem allgemeinen Verfall in dem öffentlichen Gottesdienste festsetzten, gehören: Unordnung a), Schreien b) und Schütteln c), Mangel an Andacht und Aufmerksamkeit d), die Anstellung un-

a) s. Midr. Cant. f. 39 c: קרית שמע בשירוף הדעה n. s. w., Lonzano הרית שמע בשירוף הדעה f. 70 wider den Lärm der Kinder, R. Menachem הרך נוד נוד לרך היים [1, 1, 37] f. 44 b über das unordentliche Hersagen des לא כמתחנעים) והוא רחים והוא רחים de Psalmen. Vers um Vers abwechselnd, von Vorbeter und Gemeinde recitirt. Vgl. auch oben S. 385 Anmerk. e. 400, 427.

b) s. j. Berachoth c. 1 Anf., Midr. Samuel c. 2 f. 60 d, Tana debe Eliahu c. 28 f. 145 a, Sohar יוקהן Col. 323, Ziuni בשלה f. 44 d [Schreien des Kaddisch]. Vgl. ברית אמה p. 110, 111 [131].

e) Azulai תורה אור (Livorno 1800) zu 5 Mos. e. 3: אני נוהנים כמהריי סרוק והרמיע זיל דאחרו הנענוע בשעת התפלה (stammt von der Sitte beim Lernen ארחות חיים) f. 29 e § 23)].

d) Viele Stellen der Mischna (Berachoth e, 4, c, 5, Aboth e, 2 u. sonst) und der Gemara (z. B. Erubin 65 a lygl, Rosch hasch, fin, von Rab Jehuda)) gebieten Andacht, ein andachtloses Gebet für sündhaft erklärend. R. Elasar aus Worms und Sohar (הרומה) Col. 15) klagen über das Plaudern während des Gottesdienstes. In der Mainzer Synagogenordnung vom Jahre 1220 liest שו"ת מה"רם 🕏 ולא ידברו בבית הכנסת אך ישבו באימה וביראה : ed. Prag f. 112). Tana debe Eliahu (c. 13 f. 65 a) schildert Schlafen in der Synagoge als eine schwere Sünde. In ארחות צריקים f. 42 d heisst es: בו ומלדבר בבית הכנסת (Vgl. לא נוהרנו להתפלל בכוונה ומלדבר בבית הכנסת 2, 5. 3, 17. הובות הלבבות 10, 6 gegen Ende. צרור המור (in קובות הלבבות f. 89 e) dass man, während das Gesetz verlesen wird, ans der Synagoge gehe, plaudere, zanke oder überlaut mitlese. Man zankte während des Gottesdienstes und auf Veranlassung dessen (ib. בהר f. 104b unten), s. מנורת המאור 107, Zeda laderech 1, 1, 33, המוסר c. 2 ed. Ven. f. 27d, 28 a המוסר c. 4 vgl. ארחות חיים כתב הר"י מקורביל אוי להם למדברים דברים בטלים או שחוק :f. 28 a § 5 R. Samuel Aboab schreibt gegen gedankenloses Gebet und all-אם תהפלל בהנעת שפתיך :3,51 מורה ,No. 183 דבר שמואל) ו חמדת ימים ופניך אל הכותל ואתה חושב במקחך I, 97b (Unterbrechungen des Vorlesens, Herauslaufen n. s. w.) לב מוב f. 56 c: jetzt sehreie jeder lauter als der Vorbeter, ohne zu wissen, was er sage; es wäre besser, dass wir sehwiegen und dem Chasan zuhörten. ראשית בכורים in חוכחת מנולה f. 27a (mit Niemandem darf in der Synagoge gesprochen werden) s. דררים 'D f. 18 a, בשמים ראש 19 n. Stellen in Plessner, d. kostbare Perle. Hader וולק העם לשנים ... בין כך ובין כך :4, 4: מפלות יויהכ מפלות יויהכ
 וורבה ההרום והתיגר יגדל ... מעשדה היה לריב ולמצה בתפלת היוצר

gehöriger Vorbeter a), der Gebrauch unpassender Gesangsweisen b) [und überflüssiges Singen], die Vorlesung der pentatenchischen Lectionen nach dem Trop c), die Versteigerung der Thora-Functionen d), [der Hochmuth dd)], die Anmasslichkeit der Reichen im Gotteshause c), die Abwesenheit der Rabbiner und der Mangel tüchtiger Synagogen-Inspectoren, vor allem aber die Vernachlässigung passender regelmässiger Vorträge f). Frei von diesen

b) Vgl. [Alfasi bei הירן הרות f. 18a] הסידים [\$ 768, ברך היים, ברך היים (\$ 768, ברך היים, ברת הבשם (\$ 768, ברת הימים) למעשה רוקח (\$ 768, בימים) דו. 1 f. 90b, 91 a ביורים (\$ 29 b).

c) Mehrere mozarabische Gemeinden kümmern sich nicht um die Accente (מצרף לחכמה Ven. 1578 f. 70dl מצרף לחכמה f. 10a), vgl. oben S. 425. s. ברית p. 30 bis 32.

d) Dies [(entstanden aus יו סתנה ויך oder freiwilligen Spenden ארחות היים. £ 260, erwähnt במלה בסקר רקנאט (bei Mordechambaran einen, dass היה אללה הקרה השעולים עללה הקרה האוד einmal im Jahre, am Thorafest oder am Sabbath Bereschith, statt (R. Joseph Kolon RGA. N. 9, Margaritha S. [79] 260), bereittet sich aber mit der Zeit, bei den deutschen und polnischen Gemeinden wenigstens, auf alle Lectionstage aus und stiftete unter den sich Ueberbietenden oft Ilader und Feindschaft an. In Altona, Minchen, Offenbach und anderen Orten haben die Rabbiner und Vorstände diesem Unwesen ein Ende gemacht.

<sup>(</sup>dd) צרור חמור פר צור רוצה שעומד שעומד המור פעומד שעומד שבת הורה המור לעלות לעלות בכבוד התורה בעבור כבודם ואומר איני רוצה לעלות שלישי או שביעי או שביעי או שביעי

e) s. R. Immanuel מחברות ל. l. von den Worten an אך בשבחות ובחרשים אל אל המקודשים אמרו נחגו נחלץ חושים אגדות R. Samuel Edels ובמועדי ה' המקודשים אמרו נחגו נחלץ חושים מאנדות Kethuboth f. 67.

f) s. oben S. 435, 460 u. ff. Vgl. ברות אכם p. 101—105, 117—119, Chorin: Ein Wort zu seiner Zeit S. 45. In dem unter Leitung des Würzburger Oberrabbiners R. Abr. Bing [von Dr. Behr] verfassten Lehrbuch der Mosaischen Religion (München 1827 S. 30) heisst es ansdrücklich, dass an den Sabbat- und Festtagen diejenigen, deren Beruf ausschliesslich das Studium der Gesetze und Pflichten ist, die übrigen Glaubensgenossen in den Gesetzen und Pflichten unterrichten müssen.

Gebrechen, die schmerzhafter als fehlende Musik und überflüssige Piutim empfunden werden, war einst der Dienst der Synagoge ächte Gottesverehrung, kein gedankenloses Handwerk, und nächst der Unverständlichkeit der Gebete war es das Gefühl dieser Leiden, welches in unseren Tagen die Sehnsucht nach heilender Verbesserung des Gotteshauses weckte.

Die vorzüglichste Sorgfalt bei den synagogischen Verbesserungen werde daher auf die Abstellung dieser Mängel und Missbräuche verwendet, und zunächst auf die Wiedereinführung regelmässiger gottesdienstlicher Vorträge. Möge der Vortragende Prediger oder Rabbiner, Lehrer oder Redner heissen, wenn er nur aus Bibel und Hagada das Wort Gottes, aus alten und neuen Leistungen das ächte Gold, in der Gegenwart den wahren Beruf, und für die Herzen die rechte Sprache zu finden weiss. Dann wird wiederum in deine Tempel, o Tochter Zion! der göttliche Geist einkehren, wird sich vernehmen lassen in dem lebendigen, Thaten weckenden Wort, der Begeisterung voll, Institutionen für Israel erzeugend. Der entzündete Funke erlischt nicht wieder; ihn können Verfolgungen nur zu lichter Flamme anblasen, denn unwiderruflich, wie der Sieg der Freiheit und der Civilisation, der bürgerlichen Gleichstellung der Juden und ihrer wissenschaftlichen Cultur ist die Reform und der Triumph des diese Reform offenbar machenden Wortes. Beglückter als Propheten und Emora's, als Hagadisten und Darschanim soll die Predigt des Rabbinen, der Vortrag des Religionslehrers neben Trost und Hoffnung, neben Lehre und Erbauung auch Segen und Freude gewähren, Segen dem freien Israel, Freude aber dem versöhnten Europa.

### Verzeichniss

der

#### benutzten und angeführten handschriftlichen Werke.

(Die unedirten Werke sind mit einem Sternchen bezeichnet,) מגרמ השבח S. 98.]

- 1) אוצר בחמר \* des Karäers Tobia (cod. Oppenh. 255 fol.), S. 409. (אור הררשנים) אור הררשנים (bei R. Chajim S. 447.)
- 2) אור זרוע von R. Isaak ben Moses aus Wien (cod. Oppenh. 648 fol.) S. 178.
- 3) אלכפויאה \* von R. Abraham ben Moses ben Maimou (cod. Oppenh. 1172 Qu.), S. 414. [ענוק] \* von R. Jehuda (bei M. J. Bresselau) S. 413, 414.]
- 4) ארח צרוקום des Karäers Simcha Isaak, S. 147, 187, 441
- שרוקים פר ארופים (פרקים des Karaers Sinicia Isaak, S. 141, 161, 441 5) ארי נוהם von R. Leon Modena, S. 462.
- 65 ביאור\* des R. Menachem Kara (cod. Opp. 1172 Qu.), S. 414. ביאור לי פונים) (Hamb. Biblioth.) S. 241, 245, 264, 415.
- ווה (im Besitz von Rapoport), S. 302 u. ff., 332.
   בראשות רבתי (c. H. h. 80) S. 259, 427, 439.
- 8) ההך, hebräisch (cod. Opp. A. 890 fol.), S. 421. אָהָר עולסן \* S. 428.
- ם'י החיים ס' S. . .]

  9 אינועמי מקר von Donasch (cod. Opp. A 1372 Qu.), S. 70, 392.
  [הערה דיעה]

  13 אירוכי רועה: S. 461.

  14 אירוכי רועה: (Opp.) S. 114.]
- 10) יכור עולם des R. Isaak Israeli (cod. Opp. 928 Qu.), S. 376.
- 11) אינים "פאירת עינים" von R. Isaak aus Acco (cod. Oppenh. 988 Qu.), S. 375 415, 417, 418. [בוד 150 \* S. 81. מברת אלא אזכרה S. 150. מברש אלא אזכרת מלים S. 228, 331. מחברת מנחם \* S. 392.]
- 12) א יכורוער ניפורי (יסריער - 13) אהמלמר [l. מלמר התלמירים von [R. Jacob] Antoli, S. 423 (354, 415, 429, 434].
- 14) סי המעלות \* des R. Schemtob Palkira, S. 418 [413].
- 15) יסשובר נחיבות won R. Samuel Motot (auf der Wolfenbütteler Bibliothek), S. 418, 422.

- 16) במשש von R. Elasar aus Worms (cod. Opp. 891 fol.), S. 375.
- 17) סדר אליהן הזקן von R. Elia dem Alten (cod. Opp. 653 O.), S. 403.
- 18) סורות התפלה von R. Elasar (cod, Opp. 891 fol.), S. 415. יסודי רונן \* von R. Elasar S. 98, 293, 296, 400.]
- 19) בלוחות (cod. Berol. 355), S. 400, 406. עולם הקטון S. 411, 46L

עין הקורא\* S. 437.

ערוך S. 204, 209, 210, 212, 232.

ערוך גרן s. 453.

ערד מלים \* S. 372.

אנדות von R. Salomo b. Adereth S. 413.

יוצרות (cod. H. h. 62) S. 375.

פרובות (cod. H. h. 17) S. 80, 81, 82, 83, 98, 176, 178, 187, 241, 245, 259, 264, 277, 278, 282, 291, 293, 294, 296, 300, 375, 386, 400, 401, 404, 405, 418, 427, 431.]

- 20) פירוש רשיי zum Pentateuch (cod. Berol. 336 b), S. 256, 264, 302.
- 21) בירוש רש״ר zu den Hagiographen (cod. Berol. 352), S. 237,, 398, 416. [פירוש רש״ר] (cod. Hamb. hebr. 50) S. 96, 264, 302. מירוש רש"נ (cod. Hamb. hebr. 54) S. 205].
- 22) פירוש על החירה\* ([war früher] im Besitze des [verstorbenen] Herrn Isaak Moser allhier, dessen belehrender Unterhaltung ich mich eben so sehr verpflichtet fühle, als der Bereitwilligkeit, mit welcher mir derselbe die Benutzung seiner Bibliothek gewährte), S. 70, 153, 256, 297, 403, 406, 407, 410, 430 [456].
  - [מירוש תפלה] (cod. H. h. 61) S. <u>134, 375, 389, 395, 429, 431.</u>]
- 23) פסיקתא רבשלח , S. 86, 148, 204, 227 u. ff., 337 [77].
- 24) במאלה des ben Karisch (nach Schnurrers Abschrift), S. 392, 409.
- 25) רשומה der Oppenheimerschen Bibliothek, S. 95, 151, 291, 292, 307, 319, 413, 458,
- 26) שבלי לקט zweiter Theil, von R. Zidkiahu [l. Zidkia] (cod. Opp. 625, Qu.). S. 405, 411. סי השם des R. Elasar S. 178, 293.]
- 27) שרשום\* des R. Salomo Parchon (cod. Opp. 1375), S. 409 ערת המנחה von R. Jacob Sikeli (cod. Hamb. hebr. 56) S. 149, 176, 413, 418.
- 28) [Vorrede des] יחכמעי von R. Schabthai ben Abraham (nach einer Abschrift aus Parma), S. 98, 375, 392, 393, 394. [319]. א חמונה]
- 29) [Fragmente aus] תנחומא (in der Hamburger Stadtbibliothek), S. 249 [vgl. S. 413].
- 30) תקון תפליו S. <u>430.</u>
- 31) סרומה von R Baruch ([früher] bei Herrn L Moser), S. 103, 121, 212 [103] 121 del.] [תש"בץ] S. <u>70.</u>]
- 32) אחשובות von R. Abigador [l. Abigdor] Kara (cod. Opp. 1032 Qu.), S. 418.
- 33) השובות von R. Meir u. A. (cod. Oppenh. 764 fol.), S. 403.

#### L Deutsches Register.

Aaron b, Joseph (Karäer) 439. Aaron Perachia 445 Abba (Ehrentitel) 333. Abba (Methurgeman) 351. Abba bar Cohana 190, 204. Abba bar Papa 330. Abba bar Sutra (Meth.) 351. Abba Gorion-Midrasch 291. Abba Hoschaja <u>185</u> Abba Hunna hacohen 331. Abbreviatur 339. Abin <u>184</u> f., 190, <u>330</u>. Abin, R.-Levi 330. Aboth R. Nathan 186, 358. Abraham's Thaten (Erzähl.) 260. Abraham Cohen 405. Cohen aus Zante 448. Jsaak Castello 446. - Jizchaki 445. Konimbrial 444. Laniado 444. Lombroso 445. ben Meir 405. - ben Meir Cohen 405. — Saba 435. Abtalion 39. Abuhu 53, 190, 286. Abun 330 Abun (Dichter) 376. Accente 101, 177, 275, 320, 417. Acha aus Schabcha 60, 322 Ada 98. — bar Ahaba 185. Adler, Dr. (Hannover) 471. Adunim b. Thamim 374. Aegyptisches in der Hagada 340. Aera des Exils 170. Afrikanisches 340. Agobard 417. άγραφος παράδοσις 47. Agrippa 345. Ahaba 382 Akademien in Babel u. Palästina 247, 355.

Akiba 48, 150, 1852 418. und der Tote (Erz.) 152. Akrostichon 392, 397. 'Axv\a= 86. Alexander, R. 190. Alphabeth: des Ben Sira 141, des R. Akiba 178; alph. Verwandlung als knüpfungspunkt der Hag. 339;alph. Wortfolge 393 f., 397. Amalek, Gericht über (Erz.) 260. Amithai b. Schefatja 405. Amram Gaon 374, 376. Anan, R. 52. Anan (Karäer) <u>374</u>. Andrade (Bordeaux) 484. Antichrist 295. Antigonus aus Socho 38 f. Antithesen 364. Antonius und Rabbi 303 f. Aquila 86. Arabisch-geonäisches Zeitalter 295.Araber 190, 280; arab. Juden 371.Arabisches 256, 275, 288, 339 Arabische Version der heil. Schrift 375. Aramäische Sprache 7; Aramäisches in der Hagada 339, aram. Formen in der Chronik 39, aram. Bibelübersetzung 65. Aristeas 181. Aristobul 181. Armilus <u>66</u>, <u>295</u>. Asriel b. Menachem 417. - b. Moses Meisel 401 Asaria 286. — Figo 445, 447. Asche, R. 57. 'Anibaiol 38. Astronomie 98, 318, 321. 32\*

Athener 190. Aub, Dr. (Bayreuth) 471, 480. Auerbach, Dr. (Berlin) 475. Auferstehung 288, 380. Autorität der . überlieferten Schriften 37. Autoritäten am Anfange des Midr. 278. — erdichtete, der Kabbala 420. Aversa, Eroberung von 375. Babel, Studien in 356. Babylonische Produkte 320. Babylonier 321. Bahir **417**. Bana, R., Lehrer d. R. Jochanan 51. Banah, R. <u>52.</u> Bann 288. Bar Abin 347. Bar Elasar (Methurgeman) 351. Bari (Stadt) 376. Bar Jeschita (Meth.) 351. Bar Kappara 52, 106, 192, <u>364.</u> Bechai 435. Ben Chinna (Meth.) 351. Ben Sira, Alphabeth des 141. Ben Sita 374. Berachja, R. 55, 184 f., 286. Berachja hacohen (bi rabbi) <u>330.</u> Bereschith rabba 300 ff., <u>355</u>. Berlin, L. (Cassel) 471 Bernays (Hamburg) 471, Beschneidung 288. Betstunden, tägliche 379. Bibelverbote, päpstliche 265. Bibelversionen 457. Binjamin (Karäer) <u>374.</u> Binjamin b. Machir 405. Binjamin b. Samuel 404. Binjamin b. Serach 404 f. Bi rabbi (Ehrentitel) 333. Blitz (N. pr.) 466. Boja, Zolleinnehmer <u>152.</u> Boöthos 39. Boraitha d.R. Elieser 53, 90, 175. Boraitha d. R. Jsmael 53. Buchstaben 178, <u>339.</u>

Büdinger, M. 482. Busse 288. Carmoly (Brüssel) 486. Caro, D. (Posen) 472. Chajim Amigo 445. Chajim Cohen b. Abraham 445. Chajim Cohen b. Nethanel 431. Chalifen 256. Chama b. Chanina 190, Chamai, R. 420. Chananel (Kairovan) 377. Chananel b. Kalonymos 403. Chaninai Cohen b. Hunna 292. Chanina b. Ame 185. Chanina b. Chachinai 150. Chanina b. Papa 190. Chanina b. Teradion 150. Chasadja b. Chananel 375. Chasan 425. Chefez 102. Chelbo 185. Chija, R. <u>51</u>, <u>53</u>, <u>89</u>, <u>192</u>. Chisda, R. 387. Chivi Kalbi 374, 408. Chona, R. 52, 387. Chonain 185. Chorin (Arad) 471, 482. Christentum, Bezügliches 268, 277, 279. Chronik, Bücher der 13 ff., 180. Chronik des Mose 148. Chuschiel 377. Chuzpith (Meth.) 351. Chuzpith, R. 150. Cohana, R. 183, 204. Cohen (Ehrentitel) 330 ff. Cohn, Moses (Kaiserslautern) 482. Cologna, Abrah. de(Mantua)485. Concordanz von Wörtern 339. Confirmation 472. Controversschriften des 5. u. 6. Jahrh. 361. Creizenach, Dr. 482. Cyklus, dreijähriger 424, Käräern 440 Dämonen, Gespräche der 173. Dagolo 375.

Daniel b, Jechiel 405. Darschan (Ehrentitel) 430. Darschanim 356, 358, 430. Dattolo 375. David, R., Enkel d. Maimonides 438. David Nieto 446. David Vital 443. Debarim Rabba 263 ff. Decalogus historicus 150. Derusch 62. Detley 375. Deutsch, J. (Raudnitz) 471. Deutsch: s. hochdeutsch, jüdischdeutsch. Deutsche Sprache bei Juden in Deutschland 452. Deutsche Worte in d. rabb. Litt. 453. δευτέρωσις 48, <u>361</u>, Dialekte in der Hagada 339. Dichter, spanische 433. Dime, R. 107. Diocletian 185. Disciplina clericalis 106. Disputationen mit christl, Gelehrten 361. Donasch 374. Dosa, Sohn Saadia's 376. Efraim b. Isaak aus Regensburg 405. Efraim b. Jacob aus Bonn 405. Egers (Braunschweig) 478, 481. Ehrentitel 333, 336. έκκλησία 2. Elasar, R. <u>107</u>, 192, <u>358</u>. Elasar b. Arach 286. Elasar bakappar <u>364</u>. Elasar b. Jose b. Simra 184. Elasar Kalir <u>317,</u> <u>323,</u> <u>362,</u> 376, 395 f. — Commentar zu Kalir 401. Elasar Modai 336. Elasar b. Schamua 150 Elasar aus Worms 177, 418. Eldad 95, 374.

Eli, Hohepriester 418.

Elia (Prophet), Berufungen auf 363, als Held der Kabbala 417. Elia b. Chajim 444. Elia Cohen 445, Elia del Medigo 422. Elia b. Menachem 403. Elia b. Mordechai 405. Elia b. Schemaia 405. Elieser, R. 89, 192. Elieser b. Hyrcanos 183 f., 284. Elieser b. Isaac (Drucker) 150. Elieser b. Jacob 52, 91. Elieser b. Jose Galili 53, 90, 328, 336. Elieser b. Nathan 405. Elieser b. Simson 405. Eljakim b. Joseph 405. Emora 351. Engel, Engelnamen 173 f., 176 f., 255, 297, 363, 407. Erdichtete Verfasser u. Werke im Sohar 421. Erläuterungen zum Inhalt und Sprache der Gemara 374. Erlöser 380. Esfa-Midrasch 287, 292. Esra, R. (Kabbalist) 417. Esra-Buch 18 ff. Esra, drittes Buch 30. Essäer <u>181</u>, <u>345</u>. Esther-Buch 15. Esther, Fasten 101. Ettenheim (Karlsruhe) 478. Eulogieen beim Gottesnamen 271, 277, 279, 326. Exegese 356. Exilfürst 360, Ezechiel 165 ff. Fabeln 105 f. Fasttag des Z. Monats bei Karäern 440 Festtage, zweite 207. Figo, Asaria s, Asaria, Frankel (Teplitz) 471. Französisch 261. Fremdwörter in der Pesikta 207.

Fromme, der und die Kuh (Erz.) 152. Galatin 305. Gamaliel 39, 304. Gamaliel bar Rabbi 286. Gan Eden 149. Gebete 379 ff., alphabetische 101, in der Hagada 289, 348. Abendgebet 383. Gebetbuch, Anklänge, Berufungen auf 273, 284, 286. Gebetordnung 60. Gedalja Jachia 443. Geheimlehre 174, 318, 321. Geheimschrift 339. Gelegenheitsreden 436, Gemara, babylonische 355. Geonim 245, 248. Gericht, das letzte 260. Gerim, Massechet 94. Gerschom b. Jehuda 403, Geschlechtsregister, verfälschte 39, 144, 329, Gesetze 613: 80. Geula 382. Gleichklang in den Piutim 349. Gleichnisse 269, 364. Gnosis, griechische 171. Gottesnamen 173 f., 177. γραμματείς 35, 339. Grammatik, erste hebr. 375. Griechisches in der Hagada 340. Griechische Sprache 10 ff. Griechische Wörter 38, 269, 290. Günsburg (Berlin) 475. Habdala 288. Hagada: allgemein 61 ff., Halacha u.H. 61, spezielle 64, H. in der Mischna 90 ff., jüngere 149, Auslegungs-H. 179ff , Niederschrift der H. 182, 371, nicht pentateuchische H. 274 ff., spätere H. 279, 326, unbekannte 298, Studium der H. 313.

Organismus 317, babylonische H. 321, Form der H. 324ff., Alter 325ff., Recension d. Textes 326ff., Merkmale späterer H. 279, 326, Autoritäten 327 ff., 333, Echtheit 329 ff., H. u. Prophetenschulen 334 ff., Hagadisten. ausgezeichnete, 336, überlieferte H. 338, Zweck der H. 364, Erklärung älterer H. 409. Haftara 3, 6 ff., 200, 206, 440. Hai Gaon 102. Hajaschar, Sefer 287. Halacha: bei Philo 48, bei Josephus 48, im neuen Testament 48, ältere 48, Zahl der Halachot 49, Klassen des h. Studiums 50, temporare H. 54, H. in hagadischenVorträgen 367, H. in Piutim 402. Halachoth gedoloth 60, 102, Hamnuna 185. Hamnuna sutta 387. Hassan 376. Hebräerbrief 182. Hebraismus 8, 33, 108, 110, 266, 269. Hebräisch - deutsche Wörterbücher 453. Hechaloth 176. Hedschra 273. Heerschaaren, himml, 165 ff., 175. Henoch-Buch 178, 421. Herodes 181. Herxheimer(Bernburg) 471, 481. Hieronymus 322. Hillel 39, 48, 344 ff. Himmel und Erde 178. Himmel und Hölle 305. Hinak 52. Hiskia, R. 52, 192. Hochdeutsche Sprache 466.

Hochzeitsfeier 347.

Hölle 178, 260. Hohelied 15. Holdheim (Schwerin) 471. Hoschaja, R. <u>53</u>, <u>184</u> f., <u>187</u>, <u>192</u>. Hoschaja rabba 333. Hülfsmittel zur Anknüpfung an den bibl. Inhalt 338 ff. Hunna 286. Hunna bar Abin 331 Hunna bar Sechora (Meth.) 351. υπομνημα 264. Intercalation 287 f. Interpolationen älteren in Werken 326 Ironie 363. Isaac, R. 184, 190, Isaac Adarbi 443, - Arama 435. der Blinde 417. - Cavallero 447. - Chajim Abendana 446. b. Chasdai <u>376</u>. - Cohen b. Chajim 250. - Cohen Hachaber 405. Israëli 175. b. Jakar 405. - Karo 435. - Levi in Worms 405 - b. Meir 405. - Nathan 405. — Pardo 444. - b. Schalom 405. b. Soleiman 374. - Usiel 445 Ismael, R 52 f., 92, 192, 288, 418. Ismael, R, als Heros der Geheimlehre 176. Ismael (Hohepriester) 150. Israel Algasi 445. Benbenaste 445. Italien 323. Jacob bar Acha 255. Jacob Albo 447. Castro 444. — Chabib 99, 443. - b. Chananel Sikeli 437.

b. Isaak Levi 405.

Jacob b. Jochai 255. - b. Meir (R. Tam) 405. Nasir 417. —, Schüler d. R. Nehorai aus Jerusalem 417. b. Nissim 102, 175, 374. - Zahalon 447 Jacobson (Seesen) 475. Jalkut 308 ff. Jannai 52, 286, 376. Jannai (Paitan) 376. Jechiel b. Abraham 405. Jehoschua b. Levi barbi Schalom 331.Jehuda R., 45, 349. Jehuda b. Baba 150. b. Bathira 418. - b. Dama 150. b. Ezechiel 185. b. Karisch 374 f. - Leon di Modena 447. - halevi (Hagadist) 331. b. Moses Bigo 444. — Moscato 447. -- b. Nachmani (Meth.) 351. - hanachthom 150. - hanasi 49, 185. Perez 447. - der Perser 374. - bar Schalom 331. b. Thema 150. Jehudai Gaon 60 Jekutiel b. Moses 404. Jelamdenu 237 ff., 357, 361, 375. Jerusalemiten 190. Jerusalem, Talmud 185, 323 Jesaia aus Trani 437. Jeschua (Karäer) 187, <u>374</u> Jezira-Buch 175 f., 273, Jezira-Commentare 175. Jochanan, R. 56, 107, 184, 190, 286. Jochanan b. Nuri 89 - Treves 308. Joel b. Schoeb 435. Johlson 482. Jona (als Held von Fabeln) 328.

Jonathan, R. 321. Jonathan b. Usiel 66, 69 f. Jose, R. 57, 89, 418. Jose b. Chalafta 89. b. Jehuda 89. b. Jochanan 39. b. Joeser 39. b. Schalom 331. - b. Simra 184. Joseph, der Sabbathverehrer (Erz.) 152. Joseph, R. 69, 108. Joseph (Karäer) 374 Joseph b, Abraham aben Vakar 422. Chasan b. Elia 445. - Gecatilia 419. b. Isaak 405. - Kara 313, 410. b. Salomo 404. - tob Elem 145, 374, 403, 428. - Trani 444. b. Usiel 420. - Zarfathi 444. Josephus 182, 317. Josia Pinto 444. Josippon 376. Josua, R., 89, 185, 190, 192, 387. Josua Benbenaste 445. - b. Chananja 186. b. Korcha <u>89.</u> — b. Levi 148, 336, 372. aus Lorca 300 f. b. Nehemia 331. - b. Perachja 39. b. Schoëb 435. aus Sichnin 184. — de Silva 445. Jozer 382. Juda Cohen b. Misatja 405. — bar Simon 185. — b. Tabai 39. Judan 192. Jude, der hinkende (Erz.) 152. Juden in Deutschland 452 ff., in Rom 375, in Spanien 376.

Judenbekehrungspredigten 447. Judenverfolgungen 190, 312. Jüdisch-Deutsch 453, 466. Julian 186. Julius in Pavia 375. Justin, der Märtvrer 346. Justinian 361. Justus 185. Tabbala: 172, 415; Heimat der K. 417, Gegner 422. k. Schriften des 14. und 15. Jahrh. 420; in aram. Sprache 421. Kaddisch 7, 385. Kalender  $\overline{56}$ , 79, 97, 287 f. Kalir, s. Elasar K. Kalla, Massechet 94. Kalonymos b. Jehuda 405. b. Meschullam 378. b. Moses 404. Kara s. Josef, Simeon. Karäer 60, 194, 247, 307, 374, 439 f. Kaufmann u. der Dieb (Erz.) 152. Keschischa, Lehrer R. Jehuda's des Frommen 417. Khalifen 288. Kind, das und das erste Buch Mosis (Erz.) 152. Kinder Mosis 296. Kippod 305. Klagen über die Länge des Elends 279, 296. Klagelieder des Jeremias 15. Kley, Dr. 475. Kniebeugung beim Kaddisch279. Kohelet 317. Kol nidre 389. Kosmokatoren, zehn 305. Kritische Punkte 339. Kürze des Ausdrucks 365. Landessprache, Gebete in d. 493. Uebersetzungen in der, bei Karäern 440. Predigten in der 448 f. Lateinisches 191, 269, <u>340.</u> Legende 296.

Lehmann (Buttenhausen) 471. Leichenreden 436, 438, 449. Levi (Ehrentitel) 331, 333, Levi, R. <u>52</u>, <u>184</u> f., <u>286</u>, <u>339</u>. Levi Cusin 444. bi rabbi 330. bar Schalom 331. Levi (Fürth) 471. Leviathan 260. Levin, Hirsch (Berlin) 466. Leon Cohen b. Meir 378. Leone del Bene 447 Liebe, Beispiele kindl (Erz.) 152. Liturgisches in alphabet. Ordnung 391. Lucca, Rabbinerfamilie aus 378. Luzzato, Simson 447. Maase Geonim 102. Machsor, Erläuterungen zum 407. Männer der grossen Versammlung 180. Märtvrer 279, 328, Maggidim 483. Maimonides s. Moses b. Maimon. Maleachi 13 ff. Manasse, R. 52. Mane b. Iona 55. Manna, R. 286. Mar b. Rabina 387. Mar sutra 322. Maschiach (Karäer) 374. Masora 87, 90, 100 f., 265, 318, 320 f., 328. Masriguia (Arzt) 374. Mathanja's Weib und der Tod (Erz.) 152. Matthia b. Charasch 361. u. die Versuchung (Erz.) 152. Mazliach Darschan 438. Meassa 286. Mechilta 51. Medizinische Schriften 321. Megillath Chassidim 318. Megillath Taanith 7, 318. Meir, R. 45, 89, 152, 182, <u>367</u>. Meir b. Isaac 395, 403. Menachem (Dichter) 376.

Menachem b. Amiel b. Joseph (Messias) 287. - b. Jacob 405 b. Machir 405. b. Meschullam 405. b. Moses aus Padua 442. Recanate 419. Zion b. Meir 405. Menasse b. Israel 445. Mendelssohn (Moses) 464 ff. Merz (Zweibrücken) 482. Mesachta des Landes Israel 95. Mesahala 374. Meschullam 362. b. Kalonymos <u>275</u>, 323, <u>376</u>. Messer Leon 437. Messias 66, 255, 260, 289, 304. Methurgemanim 351. Metzger, der fromme (Erz.) 152. Middot, 32: 90, 337; 49 Mi. 95 ff., Traktat Middot 91. Midrasch: 38, 180, 314 ff., 341; M. in den Büchern der Chronik 38; Midraschim, deren Verfasser genannt sind 329, namenlose 329, nicht behandelte Zahl der M.-Werke 318. Midrasch rabba 274, Mischle 280 ff., Samuel 281 ff., Jona 282, Hiob 282, Esra 283, Esther 306, Ruth 306, Psalmen 361, 375, Chronik 283, M. d. Haftara's 296, M. der drei

Dinge 297.

Mischna: 52; grosse M. 53; ältere 48; Hagada in der M. 90 ff.

Mnemonische Hilfsmittel 339. Moscheen 288.

Moses'Nachkommen 147,296,303 — Reise im Himmel 255.

Moses R. <u>377.</u> — Abelda <u>443.</u>

- Almosnino 443.

Alpalas 443.

Moses Alschech 443. - Buschal 445. - von Coucy 431, 435. - haddarschan 300, 430. Galante 443. b. Kalonymos 403. - Lattef 443. b. Maimon 412, 420. - b. Nachman 435. - Zacuta 445. Münzen, arabische 288. Mutter und 7 Söhne 152, 190. Nachman, R. 185, 190. Nachmanides, s. Moses b. Nachman. Naftali Aschkenasi 444. Namen 268, 281, 273, 287, 301, 304, 420. Nathan, R. 52, 96, 192, 286, 358. Nathan Cohen 374. Nathan aus Cordova 377. National-jüdisches Princip 321. Nechonja ben Hakana 417. Nehemia, R. 192. Nehorai 89. Neues Testament 182. Niesen 287. Nithai 39. Nitronai Gaon 376. Nissim 435. Nissim b. Ruben 422. Onkelos 66 f., 75. Onomastica 182. Ordnung der heil. Bücher 309. Ort der gottesdienstlichen Vorträge 352. Oschaja, R. 247. Ost- und Westländer, Unterschied zw. 101. Otranto 376. Päpstliche Bibelverbote 265. Paitanim 275, 311, 402 ff., 437, 439, Palästinische Autoritäten 107, 322, 396. - Cyklus 3. - Halacha's 322.

 Midraschim 322. u. babylonischeProdukte 320. Sprichwörter 107. — Targum 357. Parabeln 106, 265, 269. Paulus 39. Pedath (Meth) 351. Pentateuch-Commentare 181. peregrita 264. Perek Schira 297. Perlhefter (Beer) 466. Persisches 340. Personificirungen der Erde 296. Pesach-Hagada 428. Peschat 62. Pesikta 195 ff., 356, 396. Pesikta rabbathi 250 ff. Peter Galatin 301. Pharisaeer 181. Philo <u>172</u>, <u>181</u> f., <u>317</u>, <u>345</u>. Philosophische Erklärung des Midrasch 414 f. πίναξ 372. Pinchas, R. 184, 190, 286, 292. Pinchas b. Chama 332. b. Jair 328. Pirke Aboth 438. Piutim 177, 404, 434, 492. Planeten, Namen der 177. Plato 181. Polemik 264 f., 355. Porchet 300. Praxis und Studium 45. Priesterkleidung 287. Propheten 362. Prophetenschulen 38, 365. Proselvten 265. προςευχή 1. Prediger und Predigten 353 ff., <u>360, 431, 440—58.</u> Psalmen 16, 317. Pseudepigraphie 175, 289, 329. Rab 52, 107, 386. Raban 40. Rabba (Titel) 89.

Palästinische Lehrer 230.

Lieder 107.

Rabba 187. Rabba bar Mare 107. Rabbi 40, <u>185</u> f., <u>286</u>. Rafael de Aguilar 442 Rafael Meldola 446. Raschi s. Salomo b. Isaak. Rasiel 176. Raymund Martin 300, 420, Rechtsgutachten der Geonim 102, 104. Redefreiheit 362. Rehfuss 472. Reihenfolge der Studien 45. Reim 392. Reisende, Gebet für 387. ρητή απόδοσις 338, Ritus 100 f., 474. Rom, Römisches 66, 190, 264, 345, 375 f. Ronoli 375. Rosenfeld (Uhlfeld) 471. Ruben, R. 286. Ruben Cohen 250. Ruth 15. Saadia (Gaon) 102, 175 f., 374 f. Sabbat 288, 343 ff., 346. Sabdi b. Levi 190. Sadducaeer <u>39</u>, 48, 181. Salmon (Karäer) <u>374.</u> Salomo und der Dieb (Erz.) 152, Thron des S. 291. Salomo Algasi 445. Amarillo 445. b. Isaac (Raschi) 188, 405. b. Jehuda, d. Babylonier 404. Levi 444. b. Masaltob 443. -- Molcho 443. Schalom 446. Salomon, Dr. (Hamburg) 477. Salomon Ufhausen 466, Samaritaner 148, 186, 287, 290. Sambatjon 147. Samuel (Amora) 98.

Samuel (Dichter) 376.

de Avila 446.

— b. Isaac 185.

Samuel Jehuda b. Meir 447. b. Kalonymos 405. Laniado 444. — di Medina 444. b. Nachman 185. Sanhedrin in Paris 485. Saraval (Venedig) 489. Satan 32, 166, 303. Saul, Geschichte von 152. Saul Levi Mortera 445. Schabthai Cohen b. Malkiel 438. Schabthai Donolo b. Abraham 175, 323, 375, 398. - Novi 445 Schammai 39, 48. Schaufäden 271. Scheëlthoth d. R. Acha 60, 102, 254, 357, 367. Schefatja 405. Schemarja **39**, <u>286</u>. Schemarja b. Elchanan 377. Schemtob b. Joseph 435. Scherira 102, 317. Scherz 363. Scheschet 387. Schila, R. 286. Schöpfungstheorieen 172, 175, <u>305.</u> Schriftauslegung 335. Seboraim 59. Sectirer 38, 356, 408. Seele 174. Seder Elijahu 92, 186. - Olam 89, 318. Segre (Vercelli) 484. Seïra 190, 286, 336. Selicha 394. Sentenzen 364. Septuaginta 180. Sera, R. 178. Serach 264. Serika 286. Serubabel-Buch 148. Siddur-Uebersetzung 457. Sifri 88. — sutta 50, 88. Silben-Aehnlichkeit 339.

Simchoth 94. Simeon Cahira 59, 374. - b Gamaliel 49, 89, 150. - der Gerechte 38 f., 343. - b, Isaac 312 - b. Isaac b. Abun 404. b. Jochai 190, 419. - Kara 313. b. Lakisch 286. - b. Schetach 39 Simon, R. <u>184</u>, <u>192</u>, <u>286</u>. Simon II. <u>39</u> Simson haddarschan 430. Sinzheim, Dr. (Strassb.) 471, 484. Sirach 34,106 ff.,171 f.,180f.,364. Sod 62. Sohar 283, 419. Soferim 38, 45; Traktat S, 100. Sprachliches 108, 110, 247, 264. Sprichwörter 107, 186. Steinhart (Paderborn) 471. Sterbefälle 347. Studium und Praxis 45. Symmachus 292, συγαγωγή 1. Synagoge, grosse 35. Synagoge: Existenz von 344. Ritus 101. Besuch von 353, 469. Synhedrium in Jerusalem 39. Synonymik 339. Syrisches in der Hagada 339 συζητητής 336. Tachna, R. 286. Tadsche-Midrasch 292. Taggin 418. Talmud 55 f. Talmudverbote 446. Tam, Rabenu s. Jacob b. Meir. Tana debe Ismael 92. Tanchum 286. Tanchuma R. 286, 332. Tanchuma bar Abba 239,248,332. Tanchum bar Chanilai 336. Tanchuma-Midrasch 237 ff. Targum: allgemein 9 f., 65 ff., 181, 339, 426; Jonathan-

T. zum Pentateuch 69, jerusalemisches T, 69, 77, 79, <u>81, 287, 287, 357,</u> 426; Zusatz-T. zu den ersten Propheten 81. Taugebet 80. Tempelbau unter d. Römern 186. Tempelfeierlichkeiten 40. Thefilla (18 Segenssprüche) 284. Theologie, jüdische 375. Therapeuten 317. Thierkreis 177, 276, 287, 293. Thorafest 206, 426. Thurgemanim 356, 358, Tikkim Geonim 102. Tischgebet 384. Tobia b. Elieser 197, 306 ff. Tod 260. Tosefta <u>53</u>, <u>91</u>. Tröstung der Leidtragenden 288. Trop 425. Trost Israels 358, 362. Ueberraschungen 366. Uebersetzungen d. hl. Schrift 375. Uebersetzungen ins Hebräische 266. Uebertreibungen 363. Unterricht, mündlicher u. eigene Lektüre 337. Verfälschungen von Namen, Autoritäten 255, 279. Vergleichungen 267. Versammlungen von Weisen 38. Versöhnungstag 288. Völkernamen 78. Vokale 177, 275, 318, 320 f., 417. Vorabende der Sabbate und Festtage 337. Vorbeter 393. Vorlesung aus der h. Schrift 2ff. Vorweltliche Dinge 287. Vorträge, gottesdienstliche 342 ff., 353, 358, 362, 424 ff., 448. Wassermann (Laupheim) 471. Weisheit, Buch der 171. Welt, die neue 260.

Weltende 178.
Wessely, Herz 467 f, 474.
Willstädter(Karlsruhe) 471, 477.
Winde, Namen der 177.
Wissenschaftliche Gegenstände 97.
Witzenhausen (N. pr.) 446.
Worte, Gebrauch seltener 365.
Wörterbücher 60, 321.
Wörterbuch zum Talmud 375.
Wolf (Dessau) 475.
Wolf (Kopenhageu) 471, 482.
Wolfssohn (Hildesheim) 481.

Wortähnlichkeiten 339.
Wunderstab 287.
Zadok 39.
Zahlen-Allegorien 267, 273.
Zahlen-Ordnung 96.
— -Werth von Buchstaben,
Eigennamen 289, 339.
— Zusammenstellungen 287,
298, 366.
Zeiten der Noth, 468, 471.
Zemach, R. 102.
Zemach, Gaon 374.

Zunz 476 f.

#### II. Hebräisches Register.

033333333

איב דר'עקיבא <del>178</del>\* אב בים דיו 39. אב הדורש 336 אכא גוריון 291. \*אבכיר <del>295</del> \*אכל רבתי 92. אבל זוטי .f 93 f. אגדה 346 348 (Trostreden) אגרוה \*אגרת בראשית 268 274 f. אנדת חזית\* אהכה 382, 395 אופן 395 .419 אור **.442** אור הררשנים\* \*אור החמה <del>419</del> אור יקר <del>419.</del> אור כב <del>419</del>\* **419** מ'האורה\* \*אותיות דר'עקיכא .395, 402 f. אוהרוח אח"ם בט"ע 339. אח"ם .246, 339 אייט כייח .147, 420 (Endung) 'א \*) Buchtitel.

איכה רבחי **189**\* אין מקרא יוצא מידי פשוטו 338. איר כירן (Erdbeeren) איר כירן א"ל בים 339, 178, אל חקרא 371, 340, \*אלה הדברים רבה 264 .338 (Regel) אם אם חמצא לומר 369. אמורא 351. אמרו חכמים <u>295, 276, 265,</u> 264 f, 268, 304 אמרו רבוחינו אנא אמרי טעמא 332 אנשי כנסת הגדולה 343. \*אסיפת שלמה 442 אסמכתא 363, 340, **442** אסף המזכיר\* אף על גב 66 אף עיפ שאיז ראיה לדבר זכר לרבר אף ברי 398. אפטרא 369. אקדמות 395. ארז"ל 266 **ארחות חיים** 141\* .178, 339 אית בייש

מס'גיהנם 143<sup>\*</sup> בא וראה **286**. .266, 276, <u>296, 326</u> באותה שעה גימטריא 339. בהיר 419. .337 נמרא **418** מ'הבטחון\* .149 מס'נו ערן\* געל (gelb) געל בינה 178. בירבי 330. .268, <u>395</u> בשם בית הכנסת 1. .255, 264 f, 326 אחר בר אחר כית תפלה 1 בברא 426. .442 בית אהרו<sup>\*</sup> דברי אגדה 45 \*בים לחם יהורה 442 דברי סופרים 12, 46 \*בכורי העתים 468 תור (נדר) דור (נדר) בכתב 47 דכתיב <u>108.</u> 270 ff. המדבר רבה \* דלפון 454 בן דור 286, .346 ff, 354, 364 דרש בו לענה 318. דרש ברבים 429. בו מארה 333. <u>360</u> דורש בן נביאים 38. דורשי חמורות 336 בן חגלא 318. .336 דורשי רשומות .41 2823 ברוש 62. <u>בעל</u> פה <u>47</u> דרשה 357. בעלי אגרה 337 .312, 336, 350 f, 430 f. דרשו בעלי הקבלה 415. מכאי 363. בצבורא 354 חברלה 288, 387. בב אולפו 337, 50, \*הבדלת ר'עקיבא בב הילכו 50. **.44** הגדה בב מכילאן 50 \*הגדה של שבועות 150 בב קיפוק 347. הגדת אמוראים 257 בראשית רבה <u>184, 192</u>\* להגדת ויקרא <del>191.</del> 187 (karäisch) בראשית רבה\* \*הגרת מגלה <del>276</del> .184, 191, 268, 365 בחיב הרא הוא דבחיב .302 ff. בראשית רבתי\* ברבים 354. הדיום 8. ברוך שאמר 389. בוי 268. ברייתא 52 453 (Heuschrecken) הוישרקין .394 f. הושענא בר"תא דרב אדא \* .183, 283 ff. ברייתא דר אליעור\* היאד מה דאת אמר .365\*ברייתא דשמואל 98. \*מס'היכלות <del>176</del> \*ברייתא רמלאכת המשכן 90. \*היכלות רבתי וזוטרתי .179 (R. Akiba) ס'הישר\* \*בר"חא דסוד העיבור 179 (Kabbalist.) ס'הישר\* . 120 (kabb. des Josef b. Usiel) ברייתא הכתוב אומר 108. ברכות אבלים 348. ברכות ונחמות 348. הלכה 263, 44, .12 ברכות חתנים 347 הלכה למשה מסיני \*הלכות ארץ ישראל ברם צריך 254, 369. .S. 3, 35 בת 364 הלכות גדולות 60. "הלכות קצוכות דבני מערבא 322. בתי מדרש 40 \*הלכות שבין א'י לבבל 322. נאולה <u>395</u> גחמא 363. הלפים (אותוב) ב268

.318 (Homer) המירם הנמקיו (זסאושטיי) 268. הפטרה 6 הקדוש ברוך הוא 386. \*הקומה לר'עקיבא .418 השכיל 26. מר'השכם <del>294</del>\* \*התנצלות לדרשנים 442 נאומר 365. ודוי 395. והוא רחום 389 מררש'ויושע <del>294</del>\* \*מדרש ויכולו \$293 194 (karäisch) ויקרא הגדול\* 191 f. ויקרא רבא\* \*וישלחו 50 וכן אמר הכתוב 365 וכן הוא אימר <u>279, 365</u> ובחיב 365. ונתנה תוקף 403. ועוד <u>326.</u> ושלשתן בפסוק אחר 366. זה היא שנאמר על ידו 365. זהו שאמר הכתוב (זש"ה) ini שאמר הכתוב .191, 188, 184, 206, 242, 263, 268 זהו שנאמרה ברוח הקודש על ידי 188. **אוהר 419**\* \*והרי חמה <sup>419</sup> זוגות 39. זולת <u>395.</u> .328 ר'זירא **442 אובר רב**\* .246, 296, 268 51 זקן חכם דורש 360. <u>משלה (חייב) 396</u> \*חבור יפה מהישועה חבילה של חכמים 255. חבר 41 חול קרייש 454 מדרש הופת אליהו <u>298, 420.</u> .393 ttm חוק 398 חי וקים קודשא בריך הוא 279 חיים 287. .246, 248 חיים טוכים .350, 360 חכם חכמי הקבלה 415.

חלוף מנהגים 322. \*חלוק 322 חמורות 336 **418** סיהחנור\* חסירים 38. **.365** חרז מרווא 365 <u>.336</u> החרש מל - נשם 395, 268, \*מדר'טעמי חסרות ויתרות טעמי תורה 174 ט(י)רוף הדעת (י)ט ,287 (N. pr.) רגנון יהא שמו של הקבייה מבורך 268. יהא שמו של ממהים מבורד 265. יהא שמיה מברך לעלם 246, יודן קפודקיא 371. יוחנן הסנדלר 371. .382, 395 יוצר ,183, 237 ff. (Midr.) ילמדנו\* ילמדנו רבנו <u>368, 254, 368</u> \*ילקום ישעיה 282. \*ילקום שמעוני <u>309</u> \*\* ים המת 268, 248, 268 יפה מראה 99. יצירה (הלכות־, פפר־) 174 יצחק דמן קרטיגנין 371. יש אם למקרא, - למסורת 338. ישיבה 470 יחברך שם בורא כל העולם ברצונו 246. יתכרד שמו 246. יתברך שמו של 295. יתברד שמו של הקב"ה 264, <u>268</u>. יחברך שמו של ממהים 246. בך אמרו חכמים 246 בה דרש ב׳ 255 .242, 246, 255 ר פחח ר׳ כך פתח תנחומא 268. בך שנו חכמים 368. .246, 268 כך שנו רבוחינו בכתוב 365 כל גדרי 389. כלה 350, 352. כמה דאת אמר 365 כמה דחימא 273, 269, מרר'כנן <del>178</del>\* כנסת הגדולה 35.

כנסת ישראל. 2 .174, 176 מעשה בראשים כענין שנאמר 365 .184, 188, 365 \*מעשה גאונים 102 277 25 149 f. מעשה דר'יהושוע בו לוי \* לומיינות (Diocletian) לומיינות לישנא אחרינא 266. לישו גרמטיוו 339. \*מדר'לכן נרננה 293, 278. \*לקוטים 141 \*לקח טוב <u>307</u> מאורה <u>395.</u> מאיר נחיב <del>302\*</del> מאספים <sup>468</sup> מבינים 26. מגירים 459. מנלת איכה 189\* \*מנלת איכה \*מגלת סתרים \* .97 Hagada : מרה מרות 366, 97, 366 מדרש 343. מדרש רבא, מדרש רבות <del>183, 195</del> \*מדרשות ומעשיות שבחלמוב 141 מה עשה 286. מהו 279. מוערי אל 344. מורויר (Mörser) מורויר **375** מיתמולות \* מורח־מערב 101. מחזור 400. מחיה המחים 295. מטטרון 178 מיר 326, 294. מיחרים שמו 286. מין 380. מירס 318 מכאן אמרו חכמים 286,296, 281, 286, 281 מכאן סמכו חכמים \*מכילתא <u>50</u> **176** ס'המלבוש\* מלוך ערכאה 371 מלים לאלה <u>466.</u> מלך מלכי המלכים 376. מלכינו משיחנו 267. מנחם איש גליא 371 מסורת אנדה 338. מסכחות קטנות .ff. מסכחות מעוטי חורה 321

מעריבים 395

סלוק 395 סליחות <u>395</u> סמיכות 339, 322. ספדנא 347 בפירות **293**. .24, 337 ספר ספר משה 29 \*ספרא דכי בב 49 \*ספרי דבי רב \*ספרי זוטא 15 ספרים דבי אכידן 318. ספרים החיצונים 318, 212. סרגול 275. יזבורה 395. עובי ברית קרש 38. על ייי הוא אומר על שם 269 עליו מפורש בקבלה 366 \*עלים לתרופה עלינו לשכח 386 <u>420</u> ס'העיון\* עין הקורא \*437 עמדו יקרים 347 עמי הארצות 27, <u>23,</u> ענין אחרת **266** עקרה **395**. עקילם 86. \*ערונת הבושם \* מדר'עשרת הדברות .150 f. עשרה מאמרות 287 .395 main 393 Drs .407 הפ"ט פ"טנא 393 פלוטית 287 פלטיון איש רומי 371. פנחס החבר 333 פנקס 372 פנקסא דבלעם 318. <u>.266, 326</u> מרבר ב' מרבה .183, 203, 212 פסיקחא **204** פסיקחא דר'כהנא\* \*פסיקתא הגדולה **בס**יקתא ווטא <del>205.</del> \*פסיקתא זוטרתא פסקא 203, 203. פסקית **203** 

פעל 417. פרנגה 377. פרס 264 פרס פרקא 349 \*פרקא דחלוקתא 322 **438** פרקי אבות \* \*פרקי היכלות 176. \*פרקי מרכבה <del>\$11</del> .183, 283 ff. פרקי ר'אליעור\* \*פרקין רר'יוםי 418 פרש ב 365 פרשה 204. .62, 337 pmp .188, 191, 254, 365 יה חחם .365, 395, 436 mm'ne \*טוואת ריאליעזר הגדול 150 **420** מ'הצרופים\* תכלה <u>366, 415</u> **365** קרוחא קרושה 395, 382. קרושים 279 **403** הקטן קלוסין 348. קנות 395 364 PP קצי בידך וקצך בידי 364. קרא 🕹 קרוכא 395. קרובות 395. קרובץ <u>395.</u> **419** קרנים\* קש 396 .349, 420 המדברים ראש הישיכה 286 ראשי ישיבות נאון יעקב 178 ראש סנהדרז 322 .185 רבא רכ' 40 .184, 190, 206 חחם · · · יבי .40 רבו רבנות 40. רכנן דאנרתא 337 רבתי 189 רניל באגרה 364. 188, 191, 255, 266, 275 רוח הקרש 277 ff, 326, 365 רוצה לומר 279.

**ברוי הורה 174** .176 למיאל **ב**ס'הרזים \* ב'רחמן 420 .454 רט ריש פרקא 322. רשות 395. .243, 245 f. 248 יוואלחות 243, 245 f. 248 \*שבעה היכלוח 419 שבת בנתים 429 שכת בראשית 253. שבתא דרגלא 349 שדה בוכין 347 שהחיינו 384 שום שכל 26. שתר טוב 183\* שיחת מלאכי השרת 173 שיחת שרים 173 שיטה חדשה לב"ר שיטין <u>366.</u> \*שיעור קומה 176 שיר הייחור 405. 177 שכל הפועל שלחף 71. שליח צבור 393. שלישיה 395. שלמונית 395. .364 DW שמואל קפוטקא 371. שמות רכה <del>268</del>\* שמונה עשרה 380. שמחה 23 שמע 379. \*פייהשמעוני 314 שמעתא 45 שנאמר 108, 365, 402 שנאמר שנו חכמים 246.

שניה 395. שעבור <del>296</del>. **שפה ברורה** \*שפה ברורה **שפחי רננות** \* הא שמע <u>369.</u> .275, <u>418</u> מ'החאגין\* ת(ו)רום איש רומי 361, 371 ,286 חרע לד \*תולדות אהרו 442. תורנמינא 351. חורגמו 347 חורה שככחב 47 \*תורת כהנים 49. **437** מנחה \* חורחו של ר'מאיר 182 .75 י"ח תלמור - הגדה 45 תלמוד לומר 365 תלמיר <u>38, 343 ה</u>35. תלמידי חכמים 40. .52, 92 חנא דבי תנא דבי אליהו 194 תנו רבנן 51. תנחומא <del>183</del>\* תנחומי אכלים 347\_ תני 192. תני רבי 92. .51 מניא תפלה 380 חקון סופרים 304 **420** מ'תקונין\* **.395** תקיעות תקיעתא דרב 386 הרגום 230, 212. תרגם 351 \*חשובות הגאונים \*

## Concordanz der Seitenzahlen.

(Die grössere Ziffer bedeutet die 1. Auflage. — Die Verweisungen im Buche selbst sind von Bogen 24 ab nach der 2. Auflage eingerichtet).

```
1 1 2 2 3 3 4 4 5 5 6 6 7 7 8 8 9 2 10 10 11 11 12 12 13 13 14 14
15 16 16 17 17 17 18 18 19 19 20 21 21 22 22 23 23 24 24 25 25 26 2627
27 28 28 29 29 30 30 31 31 32 32 33 33 34 36 35 37 36 38 37 39 38 40
39 41 40 42 41 43 42 44 43 45 44 47 45 48 46 49 47 50 48 51 49 52 50 53
51 54 52 55 53 56 54 57 55 58 56 59 57 61 58 61 59 62 60 63 61 64 62 65
63 66 64 67 65 68 66 69 67 71 68 72 69 73 70 73 71 74 72 75 73 76 74 78
75 79 76 80 77 80 78 82 79 82 80 84 81 85 82 86 83 87 84 88 85 89 86 90
87 91 88 92 89 93 90 94 91 95 92 97 93 97 94 99 95 100 96 101 97 102
98 103 99 104
100 105 1 6 2 7 3 9 4 10 5 11 6 12 7 13 8 14 9 15 10 16 11 17 12 18
13 19 14 20 15 21 16 22 17 23 18 25 19 25 20 26 21 27 22 29 23 30 24 31
25 32 26 33 27 34 28 35 29 36 30 37 31 38 32 40 33 41 34 42 35 43
                                                                 36 44
37 45 38 46 39 47 40 48 41 49 42 50 43 51 44 52 45 58 46 54 47 55 48 56
49 57 50 58 51 59 52 60 53 61 54 62 55 63 56 64 57 65 58 66 59 67
                                                                  60 68
61 69 62 70 63 72 64 78 65 74 66 75 67 76 68 78 69 79 70 79 71 81 72 82
73 83 74 84 75 85 76 86 77 87 78 88 79 89 80 90 81 91 82 92 83 93
                                                                  84 94
85 95 86 96 87 98 88 99 89 200 90 1 91 2 92 3 93 4 94 5 95 6
                                                                  96 7
97 8 98 9 99 10
200 11 1 12 2 13 3 14 4 15 5 16 6 17 7 18 8 12 9 20 10 21 11 22 12 23
13 24 14 25 15 26 16 27 17 28 18 29 19 30 20 31 21 32 22 33 23 34 24 35
25 36 26 37 27 38 28 39 29 39 30 40 31 42 32 43 33 44 34 45 35 46 36 47
37 48 38 49 39 50 40 51 41 52 42 53 43 54 44 55 45 56 46 57 47 58 48 59
49 60 50 61 51 62 52 63 53 64 54 65 55 66 56 67 57 60 58 70 59 71 60 72
61 73 62 74 63 74 64 75 65 76 6678 67 79 68 80 69 81 70 82 71 83 72 84
73 85 74 86 75 81 76 88 77 89 78 90 79 91 80 92 81 93 82 94 83 96 84 91
85 98 86 99 87 300 88 1 89 2 90 3 91 4 92 5 93 6 94 7
                                                            95 8
                                                                  96.9
97 10 98 11 99 12
300 13 1 14 2 15 3 16 4 16 5 17 6 18 7 19 8 20 9 21 10 23 11 24 12 25 13 26
14 27 15 28 16 29 17 30 18 31 19 32 20 33 21 33 22 34 23 35 24 36 25 37
```

# Berichtigungen.

|     |             |     |       |    |     |     |    |    | _   |         | -         |                            |
|-----|-------------|-----|-------|----|-----|-----|----|----|-----|---------|-----------|----------------------------|
| S.  | 120         | Anm | . a.) | Z  | . 8 | 3 1 | 7. | u. |     |         | 1.        | בא וראה; מכחישי            |
| 77  | 128         | ,,  | f.)   | 77 | 5   | 5   | 27 | 0. | für | לו      | ,         | לי                         |
| 77  | 175         | 7   | c.)   | n  | 1   | l   |    |    | 77  | וישחן   | ה וכ      | ומתחן                      |
|     | 241         | 77  | aa.)  | E  | nde | 3   |    |    | 22  | גנות    | N ,       | אנדות                      |
| "   | 278         | 77  | ab.)  | Z. | . 5 | V   |    | 0. |     |         | ,         | הדברים ב"ת תלולים          |
| 77  | 77          | ,   | b.)   |    |     |     |    |    | [1, | cb]     | [del      | .] (vom Ende der Anm.)     |
| 77  | 292         | 77  | b.)   | 77 | 12  |     |    |    | , 1 | שאחטף   |           | שוא חטף                    |
| 77  | 294         | "   | c.)   | 17 | 3   |     |    |    |     |         | 7         | המכריע                     |
| .79 | 296         | **  | e.)   |    | 2   |     |    |    |     |         | 7         | אחו                        |
| 77  | <b>3</b> 06 | 77  |       | 77 | 2   | v.  | u. |    |     |         | 27        | שניהם                      |
| 29  | 19          | 27  |       | 39 | 1   |     |    |    |     |         | 77        | רש״י                       |
| 77  | 369         | 79  |       | 77 | 6   | 27  | 99 |    |     |         | ,,        | תמים דעים ;תיים Aruch      |
| 77  | 379         | 77  | b.)   |    |     |     |    |    | 77  | והברכות |           | והבדלות                    |
| n   | 397         | "   | a.)   | 39 | 5   |     |    |    |     |         | 7         | חברוני                     |
| 11  | 404         | 77  | a.)   | 77 | 77  |     |    |    |     |         | 27        | אארוא מתילו, ארעא          |
|     | 413         | "   |       | "  | 14  |     |    |    | 77  | המורה   | 19        | המנחה                      |
| 27  | 438         | -22 | b.)   | "  | 2   | 77  | "  |    | 77  | לדורש   | 77        | (Quelle:                   |
|     |             |     |       |    |     |     |    |    |     |         |           | ר"הכ"ם) א 59 b. (ר"הכ"ם).] |
| 77  | 461         | n   | cc.)  | "  | 2   | 27  | n  | 7  | האר | am Ende | der Zeile | ist hinter עמי zu setzen.  |
|     |             |     |       |    |     |     |    |    |     |         |           |                            |

Verlag von J. Kauffmann in Frankfurt a. Main.

Die Bibel, nach dem masoretischen Texte von Dr. Zunz übersetzt. 12. Auflage in Leinwand geb. Mk. 3.60.

Zunz, Dr., Zur Geschichte und Literatur. 1. (einziger) Band.

(607 Seiten), Mk. 9.

Enthält wichtige literaturgeschichtliche, bibliographische und kulturhistorische Abhandlungen, die über Leben, Sitte und Schriftthum der Juden im Mittelalter reichen Aufschluss darbieten. Inhalt: 1. Die jüdische Literatur. 2. Zur Literatur des jüd. Mittelalters in Frankreich und Deutschland (Glossatoren, Exegeten, Grammatiker und Sittenlehrer). 3. Bibliographisches über Drucke von Mantua, Prag u. a. 4. Das Gedächtniss der Gerechten (Zusammenstellung sämmtlicher aus dem Mittelalter bekannten jildischen Grabschriften und Aeusserungen jild. Schriftsteller über Tod und Unsterblichkeit, Genealogie berühmter ifidischer Familien). 5. Die jidischen Dichter der Provence. 6. Geschichte der Juden in Sicilien. 7. Münzkunde (sämmtliche in dem ältern jüdischen Schriftthum vorhandenen Daten numismatischen Inhalts werden zusammengestellt und erläutert). Mit genauem Register.

Literaturgeschichte der synagogalen Poesie, 1865, (M. 12) M. 6.50. Nachtrag zur Literaturgeschichte der synagogalen Poesie.

1867. (Mk. 4.50). Mk. 2.

Die "Literaturgeschichte" ist eines der wichtigsten Werke der neueren jüdisch-wissenschaftlichen Literatur besonders hinsichtlich der jüdischen Gelehrtengeschichte des Mittelalters. Der als Meister auf diesem Gebiete bekannte Verfasser hat das gesammte kaum übersehbare Material, das in gedruckten und handschriftlichen Werken über das Leben und die Leistungen der synagogalen Diehter sich vorfindet, in erschöpfender Weise benutzt. Dieses Werk ist für jeden, der mit dem Studium der jildischen Geschiehte und Literatur sich beschäftigt, unentbehrlich. So umfangreich es ist (666 Seiten), so kurz und gedrungen sind die einzelnen auf gründliche Forschung und zahlreiche Belege gestützten Angaben.

Die hebräischen Handschriften in Italien, ein Mahnruf des Rechts und der Wissenschaft 1864. 60 Pf.

Maphteach ha-Pijutim, Index zu Dr. Zunz, Literaturgeschichte der synagogalen Poesie v. A. Gestetner. 1889. Mk. 2.

Ferner ist durch mich zu beziehen:

Zunz, Gesammelte Schriften, berausgegeben vom Curatorium der Zunz-Stiftung 3 Bände 1875/76 statt 19 Mk. für 10 Mk. Enthält die in Sammelwerken und Zeitschriften abgedruckten ge-

gediegenen wissenschaftlichen Arbeiten mit nachträglichen Verbesserungen, Broschüren, Reden und kleinen Schriften, darunter Namen der Juden, geogr. Literatur u. s. w.

Jubelschrift z. 90. Geburtstage des Dr. Zunz, herausgegeben vom Curatorium. 25 Bogen gr. 8° 1884, statt 10 Mk. für 6 Mk.

Mit werthvollen Beiträgen von Steinschneider, Rosin, Mortara, Brüll, Gildemann, Cassel, Neubauer, Perreau, Jellinek, Gilnzburg, Kanfmann, Derenbourg, Egers and Frankl.

Synagogal-Poesien, Hebräische Texte mit der deutschen Uebertragung des Dr. Zunz, herausgeg. von A. Berliner. 1884. | Mk.

Frankfurt am Main.

J. Kauffmann.

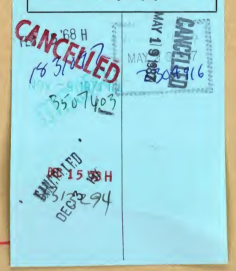
4114



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.





# *image* not available