

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

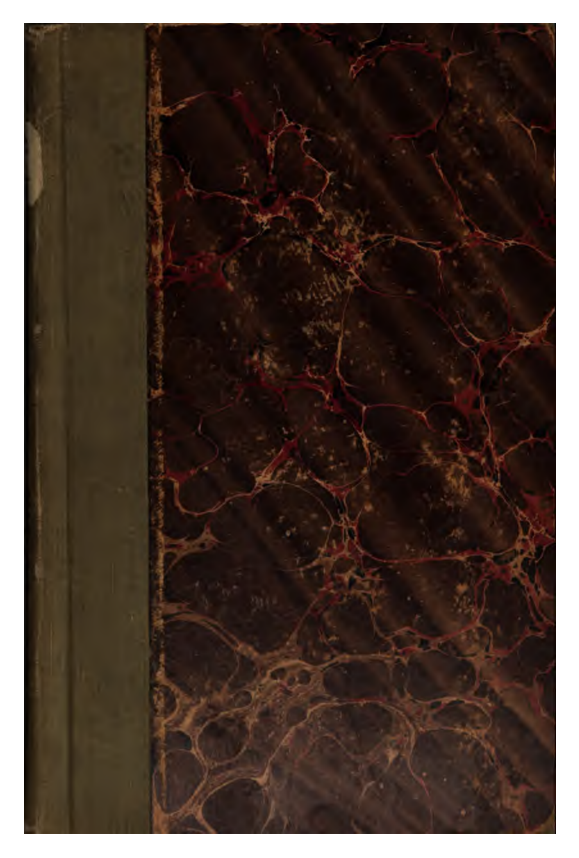
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







• . . .

· ·

•

.

# CEBETIS TABULA

QUANAM AETATE CONSCRIPTA ESSE VIDEATUR.

DISSEBUATIO INAUGURALIS PHILOLOGICA.

QUAN.

AMPLISSIMO PHILOSOPHORUM MARBURGENSIUM OBDINI

4.0

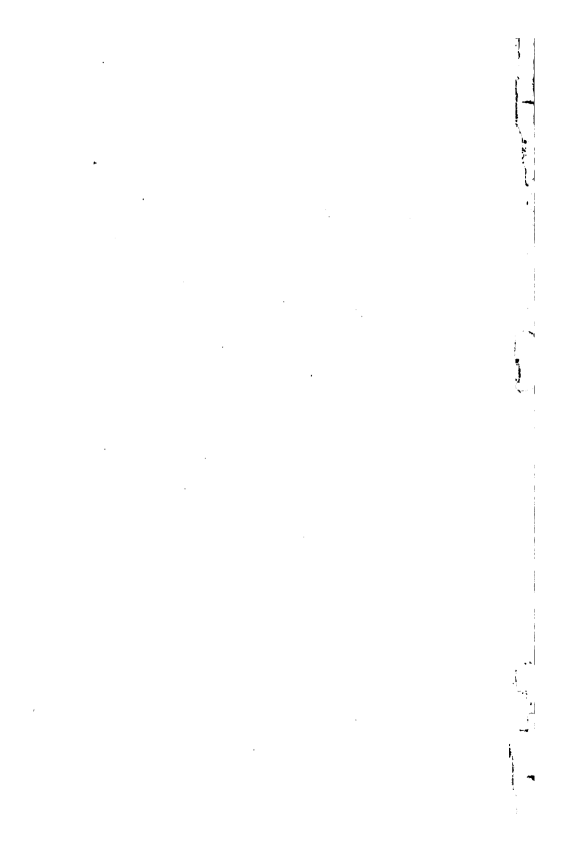
SUMMOS IN PHILOSOPHIA HONORES RITE IMPETRANDOS

PROPOSITIV

CAROLUS PRAECUTER.

OPIDEL DERMESSIN.

MARBURGI.



## **CEBETIS TABULA**

ω

• :

QUANAM AETATE CONSCRIPTA ESSE VIDEATUR.

DISSERTATIO INAUGURALIS PHILOLOGICA,

QUAM

#### AMPLISSIMO PHILOSOPHORUM MARBURGENSIUM ORDINI

٨D

SUMMOS IN PHILOSOPHIA HONORES RITE IMPETRANDOS

PROPOSUIT

CAROLUS PRAECHTER.

HEIDELBERGENSIS.

MARBURGI. MDCCCLXXXV. 1 1 1 1 **1** 1

Harvard College Library JUN 17 1907 From the University by exphange

Typis G. Braun, Carolsruhae.

Ì

•

### AVO DILECTISSIMO

## E. F. LIST

D. D.

AUCTOR.



.

. . .

.

.

.

.

Cum Cebetis quae fertur Tabula propter materiam ad mores pertinentem allegoriaque adhibita facetius quam fieri solet expositam ab hominibus Graecae linguae peritis summo studio lectitaretur typographorumque officinas identidem exerceret, haud ita multi fuerunt, qui artem criticam ei adhiberent eaque, quam ex hoc libello legendo capiebant voluptate non acquiescentes originem eius in quaestionem vocarent. Atque primus et intra complura saecula unus Hieronymus Wolfius<sup>1</sup>) se dubitare professus est, num recte Socratico Cebeti Tabula vulgo adscriberetur. Quam suspicionem duabus rebus docuit ortam esse, primum quod Tabulae loci nonnulli non convenire viderentur cum Cebetis Socratici aetate, deinde quod in Stoicorum sententias appareret auctorem inclinare. His diu nova argumenta non sunt adiecta, quaeque Feurlinus<sup>2</sup>), Bruckerus<sup>8</sup>), Meinersius<sup>4</sup>), Schweighaeuserus<sup>5</sup>) — ut omittam Berkelium, qui Wolfii verba transcripsit aliosque complures, quos Feurlinus enumeravit p. 16 — partim refutandae partim comprobandae illius sententiae causa disputaverunt, in iis ratio non habetur nisi chronologiae et eorum, quae hoc opere continentur, philosophiae prae-

۰.

<sup>1)</sup> in editione sua Bas. 1560.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Miscell. Lipsiens. tom. III p. 15-60.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hist. philos. I p. 578 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Commentat. societ. Gotting. 1782.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) in edit. sua Epicteti et Cebetis Tab. Argentor. 1798.

ceptorum. Idem iudicium faciendum est de Klopferi dissertationibus<sup>1</sup>), qui ea tamen re ab illis recedit, quod diversas eorum sententias ita inter se studet conciliare, ut Tabulam a Socratis illo discipulo compositam, sed postea retractatam variisque interpolationibus vitiatam esse censeat. Qui deinde in hac disquisitione operam collocavit, Schaberus<sup>2</sup>), ne ipse quidem nova adhibuit subsidia uniceque in philosopho argumento versatus est. Maximi vero progressus auctor erat Drosihnus<sup>8</sup>), qui primus omnibus ex partibus hanc materiam explorare instituit. Atque primum Drosihnus veterum de Cebete eiusque opere testimonia, de quibus illi partim omnino non curaverunt, partim obiter neque satis accurate quaesiverant, congessit, iisque nixus temporum rationes, quoad eius fieri poterat, examinavit. Hae enim prius ad certum redigendae sunt, quam ex iis locis Tabulae, quibus Wolfio suspicio orta erat, quidquam liceat colligere. Deinde postquam de philosophiae sententiis, quae in Tabula produntur, exposuit, novum attulit criticae operae adiumentum. De allegoriae enim apud veteres usu disseruit exemplisque nonnullis ex aliis auctoribus prolatis, quando talia maxime in consuetudinem venissent scriptoribus, quaerendum esse monuit. Accedit tertium Drosihni meritum atque id minime contemnendum: id enim discrimen, quod in verborum supellectile est inter optimi sermonis Attici scriptores et Tabulae auctorem pervestigandum sibi proposuit — quam rem priores vel plane neglexerant vel obiter perstrinxerant — eaque vocabula collegit, quae aliena sunt ab illorum scriptis.

Post Drosihnum nemo huic disceptationi impertivit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Cebetis Tab. dissertat. III, Zviccav. 1818-1822.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Gemälde des Kebes, Constanz 1862.

<sup>8)</sup> Die Zeit des Πίναξ Κέβητος, Neu-Stettin 1873.

operam, nisi quod Jerramius<sup>4</sup>) in prooemio editionis suae denuo recensuit philosophiam Tabulae et de allegoria pluribus disseruit, sed ita, ut ex eius disputatione ad iudicium de Tabulae origine faciendum fructum capere vix possis; idem errores nonnullos, quibus Drosihnus captus erat in componendo verborum indice, coarguit.

.

٢

٠

e,

Nihil attinet pluribus exponere ea via, quam ingressus Drosihnus ne ad finem rem pertractaret morte impeditus est, pergendum esse. Quae enim paucis paginis ille ea, quam descripsi, inquirendi ratione usus disputavit, ex iis tam amplus fructus capitur, ut vix liceat dubitare, quin operae pretium futurum sit, altius hanc materiam omnibus ex partibus perscrutari, neque audiamus Eberhardium<sup>2</sup>) prorsus de hac disquisitione desperantem. Id enim certe speramus nos assecuturos esse, ut eos refellamus, qui etiam nuper<sup>3</sup>) paucis quibusdam locis deletis hoc opus cum Socratis philosophia Socraticique Cebetis aetate plane convenire existimarunt; quos Drosihnus haud mediocribus argumentis impugnavit neque tamen ita, ut totam rem absolutam illorumque sententiam prorsus refutatam esse censeas. Hac igitur opinione convulsa certae cuidam aetati auctorem Tabulae conabimur assignare. Qua in disquisitione propter auctoris philosophandi rationem ad communem intellegentiam accommodatam difficillima etiamsi nobis non continget ut omnem dubitationem tollamus, tamen aliquantum nos profecturos quaeque aliquos habeant probabilitatis numeros prolaturos esse confidimus.

Primum dicam de veterum quae sunt de Cebete et

1) Κέβητος Πίναξ, Oxford 1878.

2) Bursiani annal. 1873 II p. 1299.

<sup>8</sup>) cf. Baehrium in Paulyi encyclopaedia a. v. Cebes.

1\*

de Tabula testimoniis, deinde de philosophorum placitis, quae hoc libello continentur, tum de allegoria, postremo de dicendi genere.

#### I. De veterum testimoniis.

Duo nobis ex veterum scriptis noti sunt philosophi Cebetes, quorum unus Socratis erat discipulus, Thebanus, alter Cynicus Cyzicenus<sup>4</sup>). De illo quamquam minime tacitam se praebet veterum memoria neque caremus scriptorum locis, quibus eius fiat mentio, tamen mira quadam fortunae invidia accidit, ut nullum ad nos perveniret testimonium, ex quo dubitatione omni remota colligi posset, quo anno natus quove mortuus esset. Quae de vita eius comperimus, haec fere sunt.

Cebes cum Simmia Thebis audivit Philolaum<sup>2</sup>); post Athenis Socratis erat discipulus, cuius disciplina quot annos usus sit explorari nequit. Thebis, non Athenis videtur domicilium habuisse et illinc, quoties Socratis audiendi cupidus erat, Athenas migrasse. Xenophon quidem comm. III 11, 17 Socratem fingit haec dicentem: διά τί δε (οιει) και Κέβητα και Σιμίαν Θήβηθεν παρα-Accedit quod Cebes apud Platonem<sup>3</sup>) in νίννεσθαι. Hac domicili longinquitate fieri peregrinis numeratur. potuit, ut rarius ille Socratis disputationibus interesset ob eamque causam nusquam a Platone nisi in eo dialogo, qui Phaedo inscribitur, cum Socrate colloquens induceretur. Unum constat, Platoni si fidem habemus: Cebetem adfuisse, cum Socrates supremo vitae die de immortali-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De quo v. Athen. IV 45 p. 156 d. Videtur hoc nomen rarissimum fuisse; praeter illos unum indagavi Cebetem, Vergili servum, quem Donatus commemorat vit. Verg. 9 sq.

<sup>2)</sup> Plat. Phaed. 61 d.

<sup>8)</sup> Plat. Phaed. 59 c.

tate animi dissereret<sup>4</sup>). Idem Plato testis est illum paratum fuisse pecuniam ad Socratem ex vinculis liberandum conferre<sup>2</sup>). In Phaedone indolis et ingenii Cebetis imaginem expressam esse a veritate non longe recedentem summo iure suspicabimur<sup>3</sup>); quo. vero ad eius aetatem cognoscendam uti liceat, nullum in eo inest argumentum.

Notitia perexigua illa quidem, sed in tanta inopia non contemnenda ex eo loco fluit, qui est apud Xenophontem comm. I, 2, 47 sq., ubi ille, postquam exposuit Alcibiadem et Critiam ideo Socratis audiendi studiosos fuisse, ut facultatem sibi pararent reipublicae gerendae, eam autem ubi se assecutos esse existimassent, ab illo discessisse, his verbis pergit: alla Koltov te Sonoátove ήν δμιλητής και Χαιρεφών και Χαιρεκράτης και Έρμογένης και Σιμίας και Κέβης και Φαιδώνδας . . . και τούτων ούδεις ούτε νεώτερος ούτε πρεσβύτερος ων ούτ έποίησε κακόν ούδεν οῦτ' αίτίαν ἔσχεν. Quo loco haec disquisitio magnopere iuvaretur, si ex nominum ordine quidquam de singulorum virorum aetatibus efficeretur; id quod fieri eo facilius existimaveris, quod qui primo loco nominantur, Crito et Chaerephon Socratis fuerunt aequales<sup>4</sup>) itaque eos ceteris maiores natu fuisse verisimile est. Quodsi statuimus Xenophontem in illis viris enumerandis aetatis rationem habuisse, sequitur Cebetem in Socratis discipulis natu minimis fuisse. Sed ne hac ratiocinatione confidamus, ea re deterremur, quod Plat.

<sup>2</sup>) Crito 45 b.

<sup>9</sup>) Plat. Phaed. 63a, 77a. Cf. Groen van Prinsterer prosopogr. Platon. p. 64. Ex sententiis Cebeti a Platone tributis nulla ad nostram disquisitionem lux redundat.

<sup>4</sup>) Plat. apol. Socr. 33 d, 21 a. Chaerecratis et Hermogenis aetas ex iis, quae Plato et Xenophon memoriae prodiderunt, explorari nequit. ١

<sup>1)</sup> Plat. Phaed. 59 b. sq.

Phaed. 59 bc Simmias, Cebes, Phaedonides non quo ceteris minores natu fuerint, sed quia peregrini erant, post ceteros commemorantur. Eandem rationem nemo negabit apud Xenophontem quoque valere potuisse. Attamen de hoc loco Xenophontio non est desperandum. Quem huic disceptationi usui esse iam Drosihnus<sup>1</sup>) animadvertit. qui tamen nimia ex eo mihi videtur collegisse. Primum enim id premit, quod Xenophon anno 394<sup>2</sup>) quinquagenarius Cebetem dicat πρεσβύτερον. At Xenophontis aetas in hac re nullius est momenti, cum non secum Cebetem ille comparet, neque quidquam obstat, quin Xenophon, etiamsi ipse maior natu erat, Cebetem adultum Cebeti adolescenti (νεωτέρω) opponens dicat πρεσβύτερον. Deinde Drosihnus vult Xenophontem, cum ita de Cebete iudicaret, vitam illius quasi absolutam maximamque eius partem peractam putasse. Id quod non concedo. Neque enim ipsum vocabulum, quod est  $\pi \rho \epsilon \sigma \beta \acute{\upsilon} \tau \epsilon \rho o s$ , senem significat (immo vel is qui trigesimum annum agit, si cum minoribus natu comparatur,  $\pi\rho\epsilon\sigma\beta\dot{\nu}\tau\epsilon\rho\sigma\varsigma$  est) neque tibi persuaseris tale iudicium nisi de eo, qui ad vitae finem pervenit, fieri non posse. Equidem de hoc loco sic statuendum esse arbitror. Manifestum est Xenophontem Cebetis assiduum Socratis audiendi studium morumque integritatem, qua per totam vitam eum dicit fuisse non potuisse opponere Alcibiadis et Critiae levitati moribusque post Socratem relictum depravatis, nisi usque ad

<sup>3</sup>) Hoc enim anno sumit commentarios conscriptos esse; de qua re adhuc nondum consenserunt viri docti<sup>1</sup>, quamquam plerique non differunt inter se nisi paucorum annorum spatio (399-394), Dindorfius contra edit. Oxon. p. XXVI usque ad olymp. 99 progreditur; item Cobetus Mnem. VII magnum temporis spatium inter Socratis mortem et commentariorum Xenophonteorum compositionem vult intercessisse.

4

<sup>1)</sup> Die Zeit des Πίναξ Κέβητος p. 4.

aliquanto maiorem aetatem eum noverat in eiusque vivendi rationem animum intenderat, quam qua Critias et Alcibiades fuerunt quo tempore Socrati animos suos excolendos dare desierunt. Quis enim cum eo, qui v. g. tricesimum annum agens vitiosus esse incipit, alium quemquam, qui eiusdem aetatis sit, ita comparet, ut hunc dicat et  $\nu \epsilon \omega \tau \epsilon \rho o \nu$  et  $\pi \rho \epsilon \sigma \beta \omega \tau \epsilon \rho o \nu$  in virtute perstitisse? Atqui Alcibiadem scimus non ante pacem illam, quae a Nicia nomen duxit, a Socrate descivisse et in republica gerenda operam consumpsisse. Thucydides quidem 5, 43 ita eum commemorat, ut non antea ad rempublicam eum accessisse intellegas, quaeque Xenophon ei crimini dat<sup>1</sup>), ea ipsa quoque post pacem illam inter Athenienses et Lacedaemonios confectam evenerunt<sup>2</sup>). Tum enim constat Alcibiadem, cum antea ab optimatibus stetisset, ad populi partes transisse, aegre ferentem, quod Lacedaemonii, quibus ad id temporis studuerat, non se, sed Nicia et Lachete usi essent ad illam pacem componendam<sup>3</sup>). Ponamus igitur Alcibiadem circiter a. 420, i. e. cum trigesimum fere annum ageret<sup>4</sup>), Socratis a se rejecisse disciplinam: jam statuendum erit Cebetem, quo tempore Xenophon illum in modum de eo iudicavit, aliquanto maiorem fuisse

7

.

8) Thucyd. 5, 43.

<sup>4</sup>) cf. Hertzberg Alcib. p. 61 sq.; qui ipse quoque Alcibiadem ad rempublicam accessisse vult a. 421. De eius transitu ad populares cf. Hertzb. p. 78.

• .... .....

<sup>1)</sup> comm. I 2, 24: διὰ δὲ δύναμιν τὴν ἐν τῆ πόλει καὶ τοῖς συμμάχοις ὑπὸ πολλῶν καὶ ὄυνατῶν ἀνθρώπων διαθρυπτόμενος, ὑπὸ δὲ τοῦ δήμου τιμώμενος καὶ δαδίως πρωτεύων, ήμέλησεν αὐτοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tempore proelii Deliaci Alcibiadem familiarem fuisse Socratis Plato testatur sympos. 221 a. Ad eandem pugnam ab Antisthene (apud Athen. V 216 b.) ea referuntur, quae apud Platonem (conviv. 220 d sq.) de pugna apud Potidaeam facta narrantur.

triginta annis natum. Amplius ex hoc loco, si modo sobrie eo utimur testimonio, dubito num quidquam possit colligi. Itaque non post annum 440 Cebetem natum esse licet contendere; Drosihni autem ad annum 450 regredientis ratiocinationem nimis audacem et quasi infirmo fundamento nixam non probabimus.

Haec sunt quae de ratione inter Socratem et Cebetem intercedente idonei testes prodiderunt. Quibus adicimus, quod ex recentioribus Gellius II 18, Macrobius Sat. I 11, 41, Lactantius de falsa sap. III 25, 15<sup>1</sup>) narrant nulla antiquiorum scriptorum auctoritate comprobatum, Phaedonem, cum servus esset, hortante Socrate a Cebete redemptum philosophiaeque disciplinis imbutum esse. Quod vel si fide dignum esse concederemus, tamen, in Cebetis aetate indaganda nibil iuvaremur, cum, quando Phaedo captus sit, conicere liceat<sup>2</sup>), neque tamen, qua aetate fuerit cum in servitutem incidit, aut quanto Cebes aetate eum antecesserit, ullo pacto possit explorari<sup>3</sup>).

Quid Cebes fecerit Socrate mortuo, ubi fuerit, quamdiu vixerit, frustra ex antiquis scriptoribus quaesiveris. Etiamsi Socratis et Socraticorum epistulis, quarum ad historicam disquisitionem usus nullus est, fidem adiungeremus, tamen in hac re ab iis quoque desereremur<sup>4</sup>);

<sup>1</sup>) A quibus ita dissentit Diog. Laert. II 105, ut ambigat, utrum ab Alcibiade an a Critone Phaedo in libertatem sit vindicatus. Hesych. de vir. ill. s. v.  $\Phi \alpha \ell \delta \omega \nu$  commemorat Alcibiadem.

<sup>2</sup>) Preller Mus. Rhenan. IV p. 393 sq.

<sup>8</sup>) Prellerus l. l. p. 396 statuit nondum 18 annorum fuisse Phaedonem, quo tempore Socrates mortuus est. At, ut non dicam non satis certam Prelleri rationem esse (cf. Zeller die Philosophie d. Gr. II 1 p. 236), nostra interest scire non eum annum, quem nondum ille attigerat, sed eum quem peregerat.

<sup>4</sup>) cf. Socrat. et Socraticorum ep. 14 et 22 et, si modo Cebeti hanc attribui voluit auctor, 20. nisi quod auctor Platonis quae fertur epistulae 13 p. 363a ponere videtur Cebetem eo tempore, quo hanc epistulam scriptam putari volebat, vivum fuisse. Vix enim de homine mortuo scripseris  $dv \eta \rho$   $\pi \tilde{a} \sigma i v \eta \tilde{\mu} \tilde{i} v$  olxetos re xal suvous nullo vocabulo docens eum in vivis iam non esse. Sed in his propter illarum epistularum incertam originem non magis niti licet, quam in Dionis Chrysostomi eo loco, qui est or. 8 init., ubi in Socraticis philosophis eius aetatis, qua Diogenes patria expulsus Athenas permigravit, Cebes non commemoratur. Primum enim minime constat, num ipse Dio historiae Socraticorum adeo fuerit peritus, ut quinam illis temporibus vixissent, compertum haberet. Deinde valde dubium est, num omnes Socraticos, non eos solum, qui summa laude florebant, enumerare in animo habuerit. Quod si quis dicat Cebetem propter illam, quae eius ferebatur, Tabulam celeberrimum fuisse neque fieri potuisse, ut Dio eum quasi mediocrem et commemoratione indignum silentio praeteriret, id ipsum non liquet, num Dioni Tabula Cebeti adscripta innotuerit<sup>1</sup>).

Praeter eos, quos commemoravi, auctores Cebetis mentionem facit Plutarchus de genio Socr. 10, 20, sed neque in his quidquam inest, quo chronologiae investigatio iuvetur, neque illius auctoritas, cum in hoc opere poëtam potius libero fingendi arbitrio usum, quam historicum vera explorantem se praebeat, ullo in numero habenda est.

Ex iis, quae Plutarchus de lib. educ. 15, de anima 23,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vid. infra part. III. Ne illud quidem neglegendum est, Cebetem, ut supra exposuimus, Thebis habitasse, Dionem de iis dicere, quos Athenis invenit Diogenes. Quamquam Euclidem quoque Megarensem commemorat, qui tamen magis quam Cebes Athenas videtur frequentasse.

Themistius or. 34, 5, de moribus et sententiis Cebetis Socratici exponunt, nulla lux ad eam, quam hic tractamus, quaestionem redundat.

Sed hactenus de Cebete; iam de Tabula videamus. Cuius his veterum locis fit mentio:

1. Cebetis Pinax ita commemoratur, ut neque illud "Socratici" addatur, neque certo cognoscere liceat eam Tabulam intellegi, quae ad nos pervenit:

Tertull. adv. haeret. 39: Meus quidam propinquus ex eodem poëta (Vergilio) inter cetera stili otia pinacem Cebetis explicuit.

t

2. Cebetis Socratici Pinax nominatur nullo indicio adiecto, quo efficiatur, eam, de qua nos agimus, Tabulam significari:

Diog. Laërt. Il 125: Κέβης ὁ Θηβαΐος. Καὶ τούτου φέρονται διάλογοι τρεῖς. Πίναξ, Ἑβδόμη, Φρύνιχος.

Suidas s. v. (quocum convenit Eudocia c. 584): Κέβης Θηβαΐος φιλόσοφος, Σωκράτους μαθητής. Διάλογοι δε αύτοῦ φέρονται τρεῖς, Ἑβδόμη, Φρύνιχος, Πίναξ. ἔστι δε τῶν ἐν ἄδου διήγησις · και ἄλλα τινά.

His adicio eum locum, qui est Diog. Laërt. II 64: Πάντων μέντοι τῶν Σωχρατικῶν διαλόγων Παναίτιος ἀληθεῖς εἶναι δοκεῖ τοὺς Πλάτωνος, Ξενοφῶντος, 'Αντισθένους, Αἰσχίνου · διστάζει δὲ περὶ τῶν Φαίδωνος καὶ Εὐκλείδου. Τοὺς δ'ἄλλους ἀναιρεῖ πάντας.

3. Cebetis Tabula ea, quae nobis in manibus est, commemoratur non addito illo "Socratici":

Lucianus de merc. cond. 42: Βούλομαι... ῶσπεφ ὁ Κέβης ἐκεῖνος εἰκόνα τινὰ τοῦ τοιούτου βίου σοι γφάψαι, id. rhet. praec. 6 sq.: ἐθέλω.. ὥσπεφ ὁ Κέβης ἐκεῖνος εἰκόνα γφαψάμενος.... Utroque loco ex picturae descriptione apparet, nostram Tabulam ei obversatam esse.

Chalcid. in fin. comm. in Plat. Tim. (c. 355):

- 10 -

Qui aderant omnes erant instructi praecipuis doctrinis, quas ingenuas disciplinas appellavit propterea, quod a pueris aetas illa iis veluti principiis altioris doctrinae et tanquam gradibus imbuebatur, geometrica, musica, arithmetica, astronomia. De quibus Cebes pronuntiavit: si quidem philosophiae causa discantur, ut per eas tanquam gradibus ad summum culmen philosophiae perveniatur, operae pretium fore, si sine philosophia, plenae tamen dignitatis esse fundamentum, imperfectae licet eruditionis.

Praeterea Cebes allegatur apud Polluc.onom. III 95:  $i\phi\eta\gamma\eta\tau\eta\varsigma\ldots\pi\alpha\rho\lambda$  de Ké $\beta\eta\tau\iota$  και καθηγητής. In Tabula hoc vocabulum non occurrit<sup>1</sup>).

t

Nullum igitur exstat antiquorum testimonium, quo ea Tabula, quae ad nostram aetatem permansit, ipsis verbis Socratico Cebeti tribuatur. Pinacis illud argu mentum, quod invenimus apud Suidam, adeo non convenit cum eo, de quo agimus, libro, ut nisi de ceteris eiusdem auctoris erroribus cogitaveris, vix tibi persuadeas ad hoc opus id pertinere. Vult enim Suidas toto libello contineri descriptionem eorum, quae apud inferos fiant; quasi vero non in ipsa hac vita eveniant ea, de quibus agitur. Quod vero ad introitum vitae — de Orco nusquam dicitur — stans numen divinum de recta vivendi ratione iis praecipit, qui introituri sunt in vitam necdum in ea versantur (Tab. 4, 3), quis hoc premat, si modo totius libri vult comprehendere argumentum? Atque fuerunt, qui tantas illi imputare ineptias veriti pro ëστι δè — ëτι δè scribendum conicerent, novum quoddam opus significari arbitrati. Eam in sententiam disputaverunt Velsius, Stanleius, Menagius. Equidem malim assen-

1) Quae Stobaeus ex Cebetis opere transcripsit (cf. Phot. bibl. cod. CLXVII in indice auctorum, quibus Stobaeus usus est), pere unt. tiri Wolfio, Fabricio, Casaubono, qui Suidae auctorem Platonis loco de rep. X p. 614 sq., adductum esse existimant, ut talia etiam Cebeti supponeret, scilicet cum obiter et incuriose Tabulam legisset. Facilius enim commoveor, ut eum, quo Suidas auctore usus est, errore captum esse credam, quam ut aliud ei in manibus fuisse putem Cebetis opus praeter ea, quae Diogenes Laërtius enumerat. Id certe ex illo Suidae loco non ausus sim colligere, de alia atque nos hodie legimus illium Cebetis Tabula cogitasse.

De codicibus si quaerimus, optimus codex Parisinus A inscriptione caret. De ceteris unus C, qui deterioris generis est, praebet  $K\ell\beta\eta\tau\sigma\sigma\sigma\pi\ell\nu\alpha\xi\,\,\Theta\eta\beta\alpha\ell\sigma\nu^{4}$ ). Editiones princeps et Aldina illud  $\Theta\eta\beta\alpha\ell\sigma\nu$  non exhibent<sup>2</sup>). Recte igitur Drosihnus hoc additamentum nullius momenti esse contendit. Non plus hac in re tribuo versioni Arabicae quamvis ex integerrimo exemplari<sup>3</sup>) factae: cuius inscriptio haec est<sup>4</sup>): "Aenigma Cebetis, amici Platonis". Hoc enim de suo interpres Arabicus videtur addidisse; qui idem in fine apposuit: "Explicit expositio Herculis ad Cebetem Platonicum."

Jam videamus quid ex antiquorum testimoniis efficiatur. Atque Drosihnus (die Zeit des Pinax p. 5) vult inde a medio secundo p. Chr. n. saeculo Tabulam vulgo Socratico Cebeti adscriptam esse. Id quod neque iis, quae supra congessi, testimoniis, neque novo illo, quod

•) secundum interpretationem Elichmannianam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. C. C. Mueller de arte critica Cebetis Tab. adhibenda p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mueller p. 69. Neque ea, quam vulgo existimant editionem principem, neque quam Brunetus vult principem fuisse, addunt illud  $\Theta\eta\beta\alpha iov$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mueller p. 79.

Drosihnus attulit, argumento probatur. Suspicatur enim auctorem epistulae inter epistulas Socratis et Socraticorum 20, quam Orellius coniecit (Pseudo-) Cebeti et (Pseudo-) Simmiae tribuendam esse, cum scriberet illud παντός ων έπάνω πλούτου και δόξης, de Cebetis Tab. cap. 26, 3 cogitasse. Atqui verisimile esse illas epistulas non post med. II p. Chr. n. saeculum compositas esse; ergo eo iam tempore Tabulam et exstitisse et Socratico Cebeti adscriptam esse. Qua argumentatione nihil potest esse infirmius. Primum enim illam epistulam ex auctoris sententia Cebeti tribuendam esse minime constat sed coniectura colligitur: deinde num Socratis et Socraticorum quae feruntur epistulae ante med. II post Chr. n. saeculum confectae sint, ambigitur. Tum quod attinet ad illa vocabula παντός ων έπάνω πλούτου και δόξης, hic consensus non satis valet ad probandum Tabulae illum locum auctori obversatum esse, cum sescenties eadem res iisdem fere his vocabulis apud posteriores exprimatur<sup>1</sup>). Postremo etiamsi concederemus Pseudo-Cebetem qui epistulam illam composuit Tabulam Socratici illius philosophi existimasse, tamen propterea non sequeretur vulgo inde ab illo tempore sic creditum esse<sup>2</sup>). Sed ut ponamus apud recentiores hanc opinionem fuisse divulgatam Lucianumque<sup>3</sup>) et Chalcidium intellexisse Socraticum Cebetem: quam parva his in rebus veterum scriptorum, nisi qui de industria in arte critica exercenda operam collocavit, sit auctoritas, quis est qui

<sup>2</sup>) Drosihnus p. 5: "hat sich die Tradition festgesetzt"; idem p. 15: "nach allgemeiner Tradition".

<sup>8</sup>) Ex illo *insivos*, quod nomini adiungit Lucianus, nihil de tempore colligendum esse, iure contendit Drosihnus p. 5; quem iniuria eam ob causam reprehendit Jerramius p. XXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. infra p. 50.

nesciat? Rectissime Wolfius<sup>1</sup>) monet ne recentiores quidem iis, quae Alexandrini de libris genuinis et suppositiciis exploraverant, ea, qua nos opus esse censemus, cura usos esse. Itaque multo magis quam Lucianus audiendus est Panaetius, qui philosophae historiae cognoscendae studuerit—liber eius ferebatur de philosophorum familiis scriptus—cuiusque plus quam Luciani interfuerit, quae cuique deberentur scripta internoscere. Hunc autem Diogenes eo loco, quem supra (p. 10) exscripsi, dicit Cebetis Socratici Tabulam non agnovisse<sup>2</sup>).

Ex his intellegitur Tabulae, quae exstant apud veteres scriptores, vestigia eiusmodi esse, ut, si rationes ex ipsius libri condicione petitae nos impellant ad posteriori aetati Pinacem assignandum, vix ulla auctoritate impe-

<sup>1</sup>) Proleg. ad Hom. XIII not. 12.

2) Drosihnus Pseudo-Platonis ep. XIII p. 363 a nisus se dubitare profitetur, num Cebetis Socratici hoc opus sit iudicandum. Omitto hoc loco quaerere de illius epistulae auctoritate illud dicam, si modo Pseudo-Platoni illi fides sit adiungenda, longe aliud atque Drosihnus vult, hac epistula mihi videri evinci. Ea enim ex re, quod auctor ne verbo quidem attingit librum illius de philosophia scriptum, Drosihnus colligit nullum eiusmodi Socratici Cebetis opus exstitisse. At hoc non potest concedi, nisi ponis auctorem velle tempore illius epistulae Cebetem mortuum fuisse. Unde enim scimus. Tabulam postea conscribi non potuisse? Cuius rei auctor illius epistulae perfacile potuit notitiam habere, si cum Drosihno eum Platonis discipulum fuisse statuis. De mortuo autem Cebete illo loco dici adeo non est cur statuamus, ut contra illa vocabula in viventem Cebetem multo melius convenire supra (p. 9) viderimus. Drosihnus ille quidem eo tempore, quo auctor hanc epistulam voluit conscriptam putari, Cebetem vivum fuisse negat. Sic enim argumentatur: Cebetem Socrate interempto et Thebis liberatis non potuisse Athenis remanere. Atqui Pseudo-Plato eius familiam annis 367-361 dicit Athenis fuisse. Ergo ipse Cebes mortuus erat ante Thebas liberatas (idem asseritur p. 5). At ubi auctor commemorat Athenis vixisse Cebetis filias? Deinde quo iure licet contendere Cebetem nullo modo post Socratem interemptum et post Thebas liberatas potuisse Athenis habitare?

diamur, ne Socratis illi discipulo eum abrogemus. Jam igitur iis, quae supra congessimus, antiquorum de Cebetis vita testimoniis adhibitis quaeramus, num Tabulae loci nonnulli repugnent, ne a Socratico Cebete eam confectam esse arbitremur. Atque primum Hieronymo Wolfio suspicionem movit, quod 13,2 Peripatetici commemorantur et 33.3 Platonis sententia quaedam laudatur, quam hic exposuit de leg. VII p. 808. Jure enim dubitare sibi visus est, num Cebes Socraticus Peripateticorum familiae aut eorum Platonis librorum, qui de legibus inscribuntur, notitiam accipere potuerit. Quam difficultatem, quod ad Platonis illum locum attinet, per vim sustulerunt et quasi gladio nodum disciderunt Casaubonus (in edit. Berkelii) et Klopferus<sup>1</sup>), qui vocabula Platonem allegantia interpolatori tribuerunt. At nihil in iis inest offensionis, quo talis coniectura defendatur, summoque iure a violenta hac ratione abhorruit Feurlinus. Quaeramus igitur, num Cebes Socraticus vixerit, quo tempore Platonis illi libri editi sunt. Atque si fidem habebimus Dionysio Halicarnassensi (de comp. verb. p. 208), Senecae (ep. 58,31), Ciceroni (de senect. 5,13), qui testes sunt Platonem 80 vel 81 annos natum, i. e. a. 348 vel 347<sup>2</sup>) vita decessisse ac si Diogenem Laertium (III 37), Suidam (v. oilógogos), auctorem prolegom. philosophiae Platonicae (c. 24) sequemur, qui produnt Platone mortuo Philippum Opuntium libros de legibus scriptos edidisse, fieri non poterit quin dubitemus, num ei, qui paucis annis post Socratis mortem — si recte supra p. 8 exposuimus — non minor quadra-

<sup>1)</sup> Dissert. de Ceb. Tab. Zviccav. 1818-1822.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Non plane inter se consentiunt veteres de primo et supremo Platonis anno; sed nostra disceptatio illa dissensione non tangitur. De variis veterum sententiis cf. Zeller, die Phil. d. Griechen II 1, 338 sq. edit. 3.

ginta annis natus erat, illud opus notum esse potuerit.<sup>1</sup>) Sed ut testibus illis fidem derogemus fabulisque eos sumamus hac in re delectari, id tamen certum est Leges esse postremum Platonis opus et post libros, qui de republica inscribuntur, extrema auctoris aetate in lucem prodiisse.<sup>2</sup>) Zellerus eam temporum rationem sibi probari dicit, ut statuamus libros de republica perfectos esse circiter a. 370-368; tertio deinde itinere Siciliensi 362/361 suscepto Platonem commotum esse, ut de republica aliter atque instituerat, exponere animum induceret. Cuius commutationis fructum esse libros qui sunt de legibus.<sup>3</sup>) Quam temporum rationem si sequemur, non ante annum a. Chr. n. 355 eos editos esse pro certo habebimus. Unde efficitur Cebetem, si huius operis fuit auctor, maiorem natu octoginta annis id composuisse: quod quamquam concedendum est fieri potuisse, tamen nulla verisimilitudinis specie defenditur.

Hanc difficultatem ex Tab. c. 33,3 exortam facile tolli putabat Feurlinus<sup>4</sup>), si statueremus, non ad sententiam Platonis litteris mandatam, sed ad dictum viva voce traditum auctorem provocasse. At quis hoc sibi persuadeat, a Cebete ea, quae privatim in schola Platonis audisset quaeque nota non essent nisi paucis illius discipulis, allegata esse in libro ad commune iudicium popularemque intellegentiam accommodato? Mihi quidem etiam tum hac interpretatione vix videretur utendum esse, si graviores testes vetarent Tabulam Cebeti Socratico abro-

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Certior res esset, si Drosihno liceret assentiri, qui, cum Plato mortuus est, centum annos vult Ceb. natum fuisse. Sed eius argumentationem infirmam esse supra vidimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Zeller, die Phil. der Griechen II 1, p. 423, 468, 831 edit. III.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Zeller II 1, p. 468 edit. III.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) In dissertatione p. 1 commemorata.

t.h

18-

ise

Ca

2)

πt

1.

ŀ

r

5

)

gari; nunc vero, cum veterum auctoritas in hac re paene nulla sit, multo minus ad tam improbabilem rationem est decurrendum. Alter locus est 13,2, ubi in iis, qui falsae eruditioni student, numerantur Hoovixoi, Περιπατητιχοί. Haec vocabula recentiore demum aetate in usu fuisse, infra erit exponendum cum de verborum supellectile agemus. Hoc loco de ipsis illis, quae his nominibus significantur, philosophorum sectis quaeremus et explorabimus, num Cebete vivo conditae fuerint. Atque in Hedonicorum commemoratione viri docti plerique non offenderunt, scilicet cum tacite idem sumerent, quod ipsis verbis dixit Bruckerus<sup>1</sup>), hoc loco Hedonicos non Epicuri, sed Aristippi sectatores intellegendos esse. Sed probari debebat hoc nomen ab aequalibus Aristippeis inditum Quod enim Galenus hist. phil. XIX p. 230; (IV esse. 425 edit. Basil.) dicit Aristippi sectam appellatam esse Κυρηναϊκήν από της πόλεως ής έκεινος μετειγεν, ήδονικήν δε άπό τοῦ τέλους τῆς κατ' αὐτὸν φιλοσοφίας, patet quam facile posteriores tot saeculis peractis Epicureorum nomen quod est 'Hoovixol ad eos, qui priore tempore similia docuerant, transferre potuerint. Ab iis autem, qui non confunderent Aristippeos Epicureis, illos Hedonicos vocatos esse evinci neguit. Itaque non licet illo Tabulae loco cogitare nisi de Epicureis. Quos Socratico Cebeti non innotuisse nihil attinet demonstrare.

De illo Περιπατητικοί saepissime variumque in modum viri docti disputaverunt neque ullus Tabulae locus aeque est agitatus. Cum enim Aristotelis discipulis in Cebetis Socratici libro propter temporum rationem locum non esse luce esset clarius, aut delendo hoc vocabulo, aut nova quadam interpretatione adhibenda difficultatem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) hist. philos. I p. 578 sq.

tollere conati sunt. Unus Feurlinus neutris se adiungit atque contendit Cebeti Socratico Aristotelis familiam po-Neque enim constare, quibus temtuisse innotescere. poribus Peripateticorum secta sit condita, cum .chronologia, quae in philosophorum temporibus examinandis versatur, minime sit certa. At de hac quidem re ambigere non possumus. Ipsum Aristotelem nihil impedit quin Cebeti notum fuisse statuamus. Viginti enim annos ille Platonem audiens Athenis commoratus est (teste Apollodoro apud Diog. Laert. 5,9 annos 367-347). A vivo etiamtum Platone eum defecisse prodit Hermippus apud Diog. Laert. 5.2. Sed idem testis est in Lyceo scholas habuisse Aristotelem mortuo demum Platone. cum Xenocrates illius familiae praeesset (Diog. Laert. 5,2). Xenocrates autem Speusippum secutus academiae caput factus est ol. 110,2 teste Diogene Laertio 4,1; 14; ol. 110.3 teste Eusebio. Itaque ante annum 339 a. Chr. n. Peripateticorum secta non est condita. Certum annum prodit Apollodorus, qui dicit Aristotelem, postquam Athenas venisset a a. Chr. n. 335, tredecim annos in Lyceo philosophatum esse (Diog. 5,10). His testimoniis non est cur fidem derogemus. Quod vero Feurlinus p. 33 sic argumentatur: "Ponamus Platonem mox post obitum Socratis absolutis itineribus, quibus sex assignabimus annos, condidisse sectam suam, Aristotelem vero in doctrina Platonis et penes Alexandrum M. viginti perseverasse annos, donec ipse sectae Peripateticorum originem dederit, ponamus Cebetem 40 annos natum, cum Socrates moreretur, ad octogesimum usque annum superfuisse, tunc nihil absurdi statuemus asserturi Cebeti, cum septuagenarius iam esset, Peripateticos primum innotuisse, atque cum mox ante obitum Pinacem conscripsisset, eosdem in eodem commemorasse", videtur ille non modo de

philosophorum, verum etiam de regum temporibus vix quidquam pro explorato habere. Quis enim ausus sit ponere Aristotelem intra annos 393 et 373 Alexandri M. fuisse praeceptorem, nisi qui omnem chronologiam in quamvis firmis veterum testimoniis nixam nihili aestimare animum induxerit?

Jam de iis videamus, qui novam vocabulo Περι- $\pi \alpha \tau \eta \tau \iota \varkappa o \iota$  adhibuerunt interpretationem. Atque idem, de quo modo diximus, Feurlinus, mavult putare non de Aristotelis sectatoribus hoc loco agi, sed ante Aristotelis aetatem fuisse, qui cum έν περιπάτω, h. e. spatiantes, docerent, Peripatetici vel potius Peripatici vocarentur; quam interpretationem vel maxime commendari scriptura cod. M., qui exhibet *Περιπατικοί*; unde apparere hic non Aristotelicos, qui ubique Περιπατητικοί nominarentur, sed priores illos philosophos significari. Schweighaeuserus<sup>1</sup>), qui item scribit *Περιπατικοί*, duos Aristophanis locos, qui sunt ran. 973 (942) et 984 (953), vult testimonio esse, vocabulum *neglnaros* iam Socratis aetate non modo xystum et locum ambulationi destinatum, verum etiam scholasticam philosophorum disputationem designasse. Quo ex usu facile explicari illud περιπατικοί. Ataue quae ille de vocabulo  $\pi \epsilon \rho (\pi \alpha \tau \sigma \sigma)$  disputat, ea recte se habent; neque tamen in iis, quae ex his locis de nomine περιπατικοί effici existimat, Schweighaeusero assentior. Ex antiquis enim scriptoribus iis, quorum opera ad nostram usque memoriam manserunt, nullus illud  $\pi \epsilon \rho \iota$ - $\pi \alpha \tau i \kappa o l$  adhibuit; nedum significationis illa differentia, quam inter περιπατικούς et περιπατητικούς statuit Schweighaeuserus, usquam commemoretur. Itaque quamquam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) edit. maior 1798 p. 306 et 366.

praeter M.<sup>4</sup>) etiam optimus codex A. et ex numero deteriorum D. praebent  $\pi \epsilon \rho i \pi \alpha \tau i \kappa o l^2$ ), tamen hoc librarii errori tribuendum esse arbitror. Quod vero illi Περι- $\pi \alpha \tau \eta \tau \iota \times o l$ , quod exstat in ceteris libris, eandem illam notionem subesse vult Schweighaeuserus, recte iam Feurlinus exposuerat, iis locis, quibus talis suspicio primo obtutu nasci potest, nihil probari. Negue enim usquam ipsis verbis alius familiae sectatoribus illud nomen inditur. sed philosophi quidam, quos aliis scholis adscriptos fuisse scimus, falso in Aristotelicis numerantur. Quod vero Menedemus eiusque discipuli apud Diogenem Laertium II, 130 modo sedentes, modo ambulantes dicuntur philosophiae vacasse, inde nemo sanus colliget, Περιπατητικούς eos vocatos esse. Adde, quod hoc loco propter illud quod praecedit Hoovinol requirimus nomen certae cuiusdam sectae, non "cuiusvis scholasticorum generis".

Ex his intellegitur novam hanc interpretationem reiciendam esse. Alteram viam ingressi sunt Fabricius, Bruckerus, Klopferus, qui delendis compluribus vocabulis hunc locum sanare offensionemque tollere studuerunt. Ne Feurlinus quidem resistit, ne ea, quibus difficultas nascitur, eiciantur, quamquam interpretando quam delendo mavult huic loco succurrere. Atque Fabricius quidem duo illa vocabula, in quibus maxime offendas, 'Hdovinol, *Περιπατητικοί*, interpolatori tribuit, Feurlinus et Bruckerus tria haec 'Hdovinol, *Περιπατητικοί*, Kριτικοl; Klopferus contra, quem supra in delendo audaciorem se praebere cognovimus, omnia haec vocabula, *Ποιηταί*, 'Pήτορες...

<sup>1</sup>) Codicis qui ferebatur M. auctoritatem firmis argumentis convellit Muellerus d. a. cr. p. 19 sq., qui cum neque, ubi sit, neque num omnino usquam fuerit ille codex explorari possit, iure negat aliter atque coniecturis eis lectionibus, quae ex illo afferuntur, utendum esse.

<sup>2</sup>) Mueller, p. 22.

Kourizol non genuina esse censet exceptis his: 'Aowuntizol, Atque Feurlino et Bruckero Γεωμέτραι, Άστρολόγοι. documento est Chalcidii silentium, qui eo loco, quem supra<sup>1</sup>) exscripsimus, commemorat geometriam, musicam, arithmeticam, astronomiam neque mentionem facit Peripateticorum, Hedonicorum, Criticorum. At agitur apud Chalcidium de "praecipuis doctrinis, quas ingenuas disciplinas" appellaverunt veteres. Itaque ille non enumerat nisi eas artes, quae ad certum illum disciplinarum orbem pertinebant; quibus philosophorum scholas quasdam addere cum absurdum fuerit, non recte colligeremus, Chalcidium Peripateticorum et Hedonicorum nomina in suo Tabulae exemplari non invenisse. Accedit aliud. Nam si omnia, quae apud Cebetem exstabant, nomina a Chalcidio transcripta esse existimas, etiam illud 'Pnropizol eiciendum est, quod neque illi delendum esse rati sunt, neque alius quisquam in suspicionem vocare audeat. Hoc enim vocabulum infra videbimus adeo hic desiderari, ut si a codicibus alienum esset, inseri deberet.

Hactenus de Feurlino et Bruckero. Klopferus aliam rationem non affert nisi quod a Socrate arithmeticos, geometras, astrologos reprehendi solitos esse Xenophon tradiderit<sup>2</sup>). Qua re non effici, ut ne Cebes quidem aliarum artium studiosos commemoraverit, non est cur pluribus demonstrem.

Haec igitur argumenta a Bruckero, Feurlino, Klopfero allata non sufficiunt ad suspicionem his de vocabulis movendam. At contra ea gravissima sunt, quae solus ex eis, qui Tabulam Socratico Cebeti abrogarunt, de hoc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 11.

<sup>3)</sup> Quod Klopferus dicit 'Hoovino', Περιπατητικοί, Κριτικοί in versione Arabica deesse, errore vir doctus captus est. In Elichmanniana enim versione haec exstant: "Istorum aliqui, inquit, appel-

loco monuit Sauppeius<sup>1</sup>). Jure enim mireris liberalibus illis vel ingenuis quae vocantur artibus certum in ordinem a veteribus redactis duo familiarum nomina interseri. Accedit, quod quo iure in falsae eruditionis sectatoribus Epicurei nominentur, intellegi non potest. Ut enim concedamus Peripateticorum commemorationem. cum magis fere illi operam dederint quaestionibus ad litteras et historiam pertinentibus quam philosophiae, cum huius loci sententia convenire, quid de talibus Hedonicorum studiis innotuit? Quos ne existimes propter falsas de philosophia sententias vanae eruditionis cupidos dici. nusquam ob dogmata a vera philosophia aliena illi falsae eruditionis asseclae vituperantur, sed omnibus locis notantur ob studium earum rerum, quarum usus non est ad vitam recte instituendam. Itaque quod supra Chalcidii silentio probari negavimus, cum ille non habuisset cur has philosophorum sectas, etiamsi apud Cebetem appellatae erant, commemoraret, id nunc ipsa re et ratione probari videmus. Haec igitur verba: of de Hoovinol, of  $\delta \epsilon$  Περιπατητικοί, delenda esse puto<sup>2</sup>).

1) Sauppeius, Goett. gel. Anz. p. 776; hunc secutus est Kraussius (das Gemälde von Kebes, Wien 1882, p. 32), qui falso contendit, iam a Schweigh. 'Hdornol, of dd Περιπατ., deleta esse.

<sup>2</sup>) In fine enumerationis duo haec nomina addita esse apparet ex versione Arabica, in qua nominum ordo hic est: Poëtae, Disceptatores, Oratores, Critici, Musici, Peripatetici, Joculatores. Ubi Criticos magis suo loco positos esse nemo non videt. Additis deinde illis philosophorum nominibus illud Kourusol omissum in eo exemplari, unde nostri codices fluxerunt, ultimo loco adiectum est.

lantur Poëtae, aliqui Disceptatores. Quidam nominantur Oratores, et quidam Kuqıolóyoi sive Critici. Alii etiam vocantur magistri concentus musici, alii Peripatetici, alii Joculatores sive Mimi et sic reliqui..." Itaque tantum abest, ut ea quae Klopferus omissa esse dicit, in versione Arabica desint, ut contra ea, quae sola ille tenet, 'Aquθμητικοί, Γεωμέτραι, 'Αστζολόγοι, apud interpretem non inveniantur.

Ut omnia iam quae adhuc exposuimus comprehendam, ex iis, quae in hac dissertationis parte pertractanda nobis proposuimus, ad iudicium certum omnique dubitatione exemptum non pervenimus. Ex ipsis enim veterum testimoniis nihil fere lucis ad hanc quaestionem redundare supra vidimus. Qui vero iam dudum suspicionem moverunt Tabulae loci, ex iis unus interpolatione videtur vitiatus esse; ex altero nisi audaciorem Drosihni argumentationem sequimur, nihil efficitur, quo Tabulae auctorem Socraticum Cebetem nullo modo putari posse appareat. Quamquam cum octoginta annos natum illum Socratis discipulum hoc opus confecisse nullos habeat probabilitatis numeros, in eorum sententiam inclinabimus, qui Pinacem Socratici Cebetis non esse existimant.

Jam igitur videamus de Cebete Cyziceno, quem solus Athenaeus IV 45 p. 156d. commemoravit, sed ita, ut de eius vita et scriptis nihil omnino cognosci possit. Drosihnus ne de hoc cogitemus, id obstare vult, quod inde a secundo post Chr. n. saeculo omnes Tabulam tribuissent Socratico. At hoc non recte ab illo contendi supra vidimus<sup>1</sup>). Non plus valet Jerramii argumentum, qui dicit<sup>2</sup>) aequalem Luciani in illius operibus non potuisse designari vocabulo éxervos. Cuius enim opus ab omnibus lectitatur et in omnium ore versatur, is cur vivus "notus ille" non possit vocari, haud intellego. At id ipsum in magna illa fama, qua Tabulam, si modo Cynici Cebetis erat, floruisse propter Luciani illud *exetuog* statuemus, valde mirandum esset, quod Athenaeus ne verbo quidem commemorat opus a Cebete confectum. Quod quamquam non eo valet, ut Pinacem a Cynico Cebete ullo modo componi potuisse negemus, praesertim cum ea, quae de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) praef. p. X adn. 2.

auctoris sententiis et aetate mox videbimus, a Cynico illo haud nimis discrepent, id tamen licet asserere, quae de Cynico Cebete comperta habemus, ea pauciora esse, quam ut illi potius quam alii cuidam Cebeti, de quo silet auctorum memoria, Tabulam liceat adscribere.

### II. De philosophorum, quae Tabula continentur, sententiis.

•

. .

Tabula quamvis cursim perlecta nemo non hoc persuasum habebit, auctorem non id agere, ut de rebus philosophis ratione ac via disceptet aut hanc vel illam philosophorum familiam vera docere evincat eiusque dogmata a ceterorum reprehensione defendat, sed ut de vita recte instituenda exponat accommodate ad communem intellegentiam moresque excolat. De his autem quisquis non hominibus philosophorum doctrina imbutis, sed cuivis hominum generi ut scriberet sibi proposuit, eum consentaneum est omissis familiarum controversiis non uni ita se addicere, ut ceteras omnes a se reiciat, sed undique, quae illi studio usui sunt, assumere. Id quod illustratur philosophiae apud Graecos historia. Quo enim magis non in veritate exploranda, sed in moribus excolendis operam collocabant philosophi Graeci, eo magis eclecticismo, qui vocatur, usi ex diversarum sectarum doctrinis quae probabilia videbantur congerere consuerant neque dubitabant ad eos auctores provocare, quorum sententias de philosophia prolatas alias respuebant. Testes cum alii sunt, tum Panaetius, quem Cicero de fin. IV 28, 79 dicit semper in ore habuisse Platonem, Aristotelem, Xenocratem, Theophrastum, Dicaearchum. Testis est Seneca, qui Platonem admiratur et pariter dicit "noster Demetrius" atque "noster Chrysippus". Hac autem re in disquisitione de philosophi libri origine instituenda maxima nascitur difficultas. Qui enim effectum ad mores pertinentem potius quam demonstrationem ratione ac via perficiendam sibi proposuit ob eamque rem ea, quae pluribus sectis communia sunt, magis premit quam ea, quae non conveniunt, quique diversarum familiarum philosophos laudat, eum, nisi aliunde cuius sectator et quando fuerit, cognoveris, non facile certae cuidam sectae atque aetati assignabis; nisi quod id ipsum, quod popularem qui dicitur philosophum et eclecticum se praebet, documento esse infra videbimus recentiore eum aetate fuisse. Similem eius, de qua nos agimus, quaestionis condicionem esse, vel ex eo licet suspicari, quod disciplinarum Pythagoricae, Eleaticae, Socraticae, Platonicae, Stoicae, Cynicae vestigia in Tabula deprehendisse viri docti sibi visi sunt. Quod quo iure fecerint, nunc videamus.

Atque primum Pythagoricae et Eleaticae doctrinarum vestigia distinguenda sunt a Stoicae et Cynicae disciplinarum vestigiis; illis enim, cum per Socratem ad Pinacis auctorem illarum sectarum dogmata permanare potuerint, non vetamur Tabulam iudicare Cebetis; haec vero si re vera exstare cognoverimus, fieri non poterit, quin recentiore aetate auctorem fuisse censeamus. De Platone ambigua res est, cum Cebetem ab aequali suo nonnulla accipere potuisse negari non possit, attamen aliunde certiores non fiamus minores illos qui dicuntur Socraticos a mera et integra Socratis doctrina recessisse.

Pythagoricis auctorem favisse Bruckerus contendit, eo Tabulae loco, quo Pythagorica vita collaudatur (2, 2) et absurdo illo Suidae argumento, de quo supra diximus<sup>4</sup>),

<sup>1</sup>) p. 11 sq.

Quibus ille tantum tribuit, ut Tabulam velit seductus. esse "Pythagoricam picturam illustratam Socratis sententiis et dogmatis". Feurlinus, quamquam negat ullam Pinacis sententiam ad Pythagorae disciplinam certo esse referendam, tamen ita Bruckero assentitur, ut nonnulla Pythagoricae philosophiae speciem prae se ferre concedat<sup>1</sup>). Falso, ut mihi videtur, uterque. Quod enim 2, 2 Pythagorica vita laudibus tollitur, inde haudquaquam licet colligere auctorem etiam disciplinam eorum amplexum esse aut Pythogorica praecepta libro suo illustrare. De προϋπάρξεως autem dogmate recte Jerramius praef. p. XXIII monuit, eam rem, quod ante huius vitae introitum numen divinum c. 4 hominibus de vita praecipiens fingitur, nullius esse momenti, cum in iis, quae sequuntur, ratio non haberetur nisi huius vitae. Toto enim caelo hic dialogus differt a Platonis illa fabula, quae exponitur de rep. X p. 614 sq., ubi sermo non est nisi de eis, quae ante hanc vitam eveniunt. Facilius commoveare ut assentiaris Jerramio, qui postquam pluribus Bruckeri sententiam refutavit et demonstravit nulla in parte Tabulae ita Pythagoricae philosophiae auctorem se praebere addictum, ut quae ex illorum disciplina assumpsisset, ea ab illis ipsis, non a Socrate, qui ea comprobasset, didicisse putandus esset, monet de Pythagorica illa littera  $T^{i}$ ), cuius totum hunc dialogum esse quasi quandam ex-

٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In ipsis Pythagorae sectatoribus eam ob causam Feurlinus p. 49 auctorem numerandum esse non vult, quod praeter Pythagoreorum consuetudinem librum ediderit publicique iuris fecerit. Itaque, si modo inveniantur Pythagoricae disciplinae vestigia, auctorem fuisse discipulum Platonis, qui multa a Pythagoreis assumpserit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Lactant. divin. instit. 6 c., 3; quae illic de sinistra via dicuntur, ea in Tabula collata sunt in regionem  $\eta \delta v \pi \alpha \delta s \ell \alpha \varsigma$  9,3... si vero doctorem frugalitatis non invenerit, in sinistram viam, quae

positionem. Atque hoc quidem negari nequit, a Pythagora vel ab eius discipulis bivium illud virtutis et vitii inventum esse; modo ne hoc neglegamus, hanc allegoriam tam tritam fuisse apud philosophos Graecos, ut ex hac re nihil colligere liceat de familia, cui Tabulae auctor erat addictus. Jerramius a Socrate vel Platone Cebetem talia vult potuisse adoptare: nos infra, ubi de hac re pluribus erit disserendum, quaeremus, nonne ad recentiores philosophos, qui illa propagarunt, sit decurrendum.

Quod Jerramius p. XXXIV ea, quae de animorum purgatione in Tabula produntur (14, 3 sq.; 19, 4), ad Pythagorae illud dogma referenda esse censet, persuadere mihi non possum ut ei assentiar. Recte enim idem Jerramius p. XXIV statuisse mihi videtur minime opus esse mystica illa interpretatione quaeque hic purgatio intellegeretur, eam non esse nisi morum correctionem per imaginem significatam.<sup>4</sup>) Quae sententia ea re maxime commendatur, quod 19, 2 animi vera eruditione imbuendi cum corporibus purgatoriis sanandis comparantur.

Jam videamus de eis, qui Eleatarum dogmatis dicunt Cebetem favisse. Atque primum Jerramius (p. XXVI, p. XXXIV) in distinctione opinionis et scientiae auctorem vult secutum esse Parmenidem; a quo ita cum Platone eum recedere, ut non omnes utique opiniones falsas esse existimet. Hac de re idem mihi videtur valere at-

melioris speciem mentiatur, incidere, i. e. desidiae, inertiae, luxuriae se tradere (quae suavia quidem videntur ad tempus vera bona ignoranti [ $\mu \epsilon_{\chi \varrho \iota} \mu \epsilon_{\nu \tau \iota \nu o \varsigma} \dot{\eta} \delta \epsilon_{\ell \alpha} \delta o \kappa \epsilon \epsilon \epsilon_{\nu \alpha \iota} \dot{\eta} \delta \iota \alpha \tau \varrho \iota \beta \eta$ ]); post autem omissa omni dignitate ac re familiari in omnibus miseriis ignominiaque victurum.

<sup>1)</sup> Jerram. p. XXIV: the language of the Tablet needs no such mystic interpretation... The καθαστική δύναμις is an ordinary metaphor... and containing no necessary reference to the Pythagorean or any other philosophic system.

que de virtutis et vitii bivio a Pythagoricis invento. Illa enim distinctio ab Eleatis profecta ab iis quae postea conditae sunt scholis fere omnibus recepta est, ita ut hac in re Eleaticorum philosophorum vel Platonis (cf. Jerr. p. XXXIV 3) vestigia auctorem pressisse non concedamus nisi quis probaverit ea, quae in Tabula de scientia et opinione traduntur, ita cum illis convenire, ut a posteriorum philosophorum dogmatis recedant; id quod neque a Jerramio probatum est, neque omnino mihi videtur probari posse. Hoc cum dico, non nego equidem Parmenidis librum auctori Tabulae innotuisse, immo hoc vel ex eo suspicor, quod aliqua inter se coniunguntur similitudine initium carminis Parmenidei et Tabulae ei loci, quibus de opinione et scientia exponitur.

J,

Aliud latere Eleaticae philosophiae vestigium existimavit Schaberus<sup>1</sup>), qui auctori illorum doctrinam placuisse ex iis colligit, quae de "principio vere divino" c. 43 exponuntur. At primum haec sententia in lubrico nititur fundamento. Illi enim operis clausulae in nullo ex iis, quae nobis praesto sunt codicibus, sed in sola versione Arabica servatae vehementer dubito num quidquam momenti tribuendum sit, praesertim cum interpretem Arabicum in hoc libro tractando molta male intellexisse ridiculisque erroribus captum esse ex iis, quae Salmasius in praefatione editionis suae congessit, perspicuum sit<sup>2</sup>). Sed ut concedamus Schabero genuinam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber das Gemälde des Kebes, Constanz 1862, p. 9, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Paucis de iis moneam, quae non bene inter se convenire videntur; c. 41 ex.: qua illa a pravis actionibus esse creduntur; vocabulum quod est illa rettuleris ad virtutes, quas in praecedentibus capitibus traditum est male factis parari non posse. At c. 42 in. vocabulo "talia" significantur res mediae. Quod ne suspiceris interpretis Latini incuriae tribuendum esse, eandem discrepantiam invenis in Germanica versione Muelleri (in Kraussii editione Ger-

hanc clausulam esse<sup>1</sup>), ea, quam ille adhibet, interpretatio nullo pacto probari potest. Nam si illud "non malum", a quo 43, 2 bona externa dicuntur proficisci, intellegendum esset numen divinum — id enim contendit Schaberus, magis eorum, quae de Beghardibus (cf. Schaber p. 9), quam eorum, quae de Eleaticis prodita sunt, memor; hos enim nemo auctor est docuisse deum neque bonum neque malum esse<sup>2</sup>) — iure mira-

manica Vindob. 1882): ".. als könnten diese Dinge aus bösen Handlungen entstehen. Ganz gewiss verhält es sich so, weswegen wir ja sagten, dass es weder Güter noch Uebel sind." Haec nemo non videt vehementissime inter se pugnare. Mihi quidem illud "illa" ad res medias videtur referendum esse; quod si facis, nexus sententiarum hic est: Divitiae, gloria, victoria cetera nec bona sunt nec mala (c. 41, 3: ούκ αν είη ταῦτα άγαθὰ οὐδὲ κακά). Atqui bona ea non esse, iis, quae praecedunt, demonstratum est; seguitur ut ostendatur illa mala non esse; id quod fit c. 42 sq.: Illae res a pravis actionibus (sc. solis) non sunt (Germanice non: als könnten diese Dinge aus bösen Handlungen entstehen, sed: müssten). Hoc igitur auctori in animo erat c. 42 sq. demonstrare, res externas non magis mala esse, quam bona. Atqui apparet totum libellum iis scriptum esse, qui nimium bonae valetudini, divitiis, cetoris rebus tribuunt momenti. Itaque nescio an hac re de hac clausula suspicio moveatur, quod iis, quae usque ad c. 41 ex. exponuntur, satis ostenditur, rebus externis studendum non esse, hic vero nova quaedam argumentatio incipit, qua ad id consilium, quod toto libello auctor sequebatur, perficiendum opus non erat. Quamquam Salmasius rectum artis criticae adhibendae modum transgressus esse mihi videtur, cum id suspicioni esse diceret, quod in fine totius operis senex peregrinos orat, ut, si quid dubitent ad se redeant; neque enim quidquam inscriptionem polliceri, nisi picturae explicationem; itaque adhortationem illam "non ultra crepidam, sed plane extra Tabulam esse".

<sup>1</sup>) Quae Schaberus p. 9 dicit causae fuisse, cur medio aevo haec capita omitterentur, de his vix quisquam ei assentietur. Vult enim propter similitudinem eorum, quae Beghardes et Lollhardes docebant, hanc partem libelli esse deletam.

<sup>3</sup>) Non nego ex Eleatica doctrina hoc sequi, ut sine qualitatibus deus sit; sed ipsi Eleatici philosophi hoc non tradiderunt. Rectissime autem Zellerus (die Philosophie d. Griechen II 1, p.

remur, quod "plerisque" hominibus, non omnibus Cebes dicit divitias, paupertatem, cetera id genus ab illo numine contingere. Quod si Schaberus p. 43 his studet explicare: . . daher sagt auch Kebes, dass den meisten Menschen die einen Gaben von dem göttlichen Wesen als Uebel.... die anderen als Güter... zukommen. Von diesen meisten Menschen sind also nach Kebes nur die Stoiker ausgenommen, da ihnen ... nur Adiaphora ... zu Theil werden, indem ja "die Tugend das einzige Gut ist", ipsa haec verba "als Uebel", "als Güter", quibus ille sententiae subvenire studet, in interpretatione Arabica desiderantur. Mihi quidem illud "a non malo" idem significare videtur atque supra illud "a (non) pravis actionibus". Deceptus est Schaberus ea re, quod principium divinum 43, 1 deum existimavit intellegendum esse. Quod vocabulum si vertere liceret: "ab illo, quod statuimus", vel "a proposito illo nostro divino", omnia optime inter se convenirent. Hanc significationem Arabicis verbis subesse non posse me docuit vir doctissimus Kesslerus Marburgensis. Sed dubito an interpres Arabicus ea, quae in Graeco textu exstabant, male intellexerit. Illic enim suspicor scriptum fuisse: and raving the doung, quod vocabulum eadem significatione invenitur adhibitum apud Dionem Chrys. or. 20, p. 297 Dind.: είσηται δέ μοι πάντα άπ' έκείνης της άρχης και έκτροπης...; or. 7 p. 137 Dind.: ἀπὸ γὰρ αὐτῆς ἀρχῆς ταύτης.

Mere Socraticam Tabulae philosophiam esse qui nuperrime contendit, Jerramius<sup>1</sup>), nihil probavit. Quae enim e Tabula congessit Socratis decreta, ea omnia a

<sup>115</sup> n. 1) monet ne ea ipsi philosopho tribuamus, quae ex eius decretis sequuntur, quae vero sequi ipse aut non vidit aut non pronuntiavit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Praef. p. XXXIV.

recentioribus sectis, quarum quasi fons erat Socratis disciplina, sunt iterata. Itaque ostendendum erat Tabulam Socratis praeceptis favere etiam in iis, in quibus a Socrate dissenserunt Plato, Stoici, Cynici, neque quidquam in hoc opere obvenire, quod nisi ab iis, qui post Socratem fuerunt, peti non potuerit.

Ad Platonem auctor provocavit 33, 3. Qui locus cum eorum, qui Tabulam Cebetis Socratici esse putant. sententiae repugnare videretur, sic interpretatus est Bruckerus: "Litterae et reliquae disciplinae, quas vel ipse Plato (iisdem magis quam par est deditus) adolescentibus freni instar esse ait." Quam ad interpretationem contortam quare confugiendum sit, non intellego. Unde enim scimus ita Cebetem Socrati addictum fuisse, ut nihil aliunde assumeret in iisque rebus omnibus a Socrate staret in quibus Plato ab illo recesserat?<sup>4</sup>) - si modo in hac re inter se dissenserunt Socrates et Plato. Vix enim mihi persuadeam Socratem Platonis sententiam de leg. VII 808 prolatam fuisse repudiaturum.

Eorum, qui auctoris de philosophia sententias Platonicas esse voluerunt, nomina apud Feurlinum invenis commemorata. Argumentis utuntur his<sup>2</sup>): Notionem opinionis, quae est in Tabula, Casaubonus plane vult

<sup>2</sup>) De Pythagoricae doctrinae vestigiis, quae nonnulli documento esse voluerunt auctorem Tab. Platonicum fuisse v. supra p. 25 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In longe plurimis dogmatis Cebetem, Aeschinem, ceteros minores, qui vocantur, Socraticos magistrum suum secutos esse, ex iis, quae de eorum indole comperimus, perspicuum est. Sed in iis rebus, quibus minus momenti tribuendum esse videbatur, ceteris quoque eius aetatis philosophis eos aures praebuisse, ipsa ratio docet. De litteris pariter atque Socratem eos iudicasse testis est Themist. or. 34, 5. Cui non repugnabimus, si Cebetem illud iudicium Platonis assumpsisse statuemus, quod iis, quae Themistius de dissensione Socraticorum et Platonis exposuit, non tangitur.

convenire cum Platone. Nos auctorem hac in re multo propius ad Stoicos accedere infra demonstrabimus. Deinde ei loco, qui est Tab. 23, 4, Casaubonus monet aliquam similitudinem esse cum eo Platonis loco, qui est Menex. 247 e sq. Quos locos si comparaveris inter se, profecto de similitudine illi assentieris. Neque tamen inde id quod Casaubonus vult efficitur. Primum enim auctoris cum Platone consensio tum demum testimonio esset Platonicorum in numero illum putandum esse, si Plato ea in re a ceteris philosophorum scholis dissensisset; quae vero non solum apud Platonem, verum etiam apud alios philosophos plurimos inveniuntur -eam, de qua agimus, sententiam Stoicis tritissimam fuisse infra ostendemus --, iis nihil de auctoris familia evinci recte monet Feurlinus. Accedit aliud: illa enim sententia apud Platonem non occurrit, nisi uno illo Menexeni loco; eius autem dialogi auctoritas est infirmissima<sup>1</sup>). Minus etiam audiendus est Wolfius, qui Pinacis auctorem Platonicum fuisse censet propter eam quae inter Tabulam et Platonis ad Aristodorum epistulam<sup>2</sup>) intercedit consensionem. Ut omittam quaerere de auctoritate Platonis quae feruntur epistularum: quae Wolfio obversata sunt verba: τὸ νὰρ βέβαιον καὶ πιστὸν καὶ ὑγιές, τοῦτο ένώ σημι είναι την άληθινην φιλοσοφίαν, τὰς δὲ άλλας τε καί είς άλλα τεινούσας σοφίας τε καί δεινότητας χομψότητας οἶμαι προσαγορεύων όρθῶς όνομάζειν, ea tam late patent, ut ex iis cognationem quandam artiorem inter Tabulae auctorem et Platonem neguaguam liceat statuere<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Zeller, d. Phil. d. Gr. II 1, p. 418.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Platonis epist. 10.

<sup>8)</sup> Platonis dialogorum auctorem Tabulae non ignarum fuisse

Jam de iis videamus, qui cum Stoicam doctrinam e Tabula redolere arbitrarentur, Socratico Cebeti eam abrogaverunt. Primi hanc in sententiam exposuerunt Hieronymus Wolfius aliique viri docti nonnulli, quos enumerat Feurlinus. Pluribus deinde eadem sibi videri professus est Meinersius (comm. soc. Gotting. 1782): Zenoni. non Socrati convenire iudicium c. 13 de poëtis, dialecticis, ceteris factum; Stoicum esse vocabulum quod est δόξαι pro falsis quibusvis opinionibus adhibitum. Schaberus item Stoicam doctrinam vult placuisse Tabulae auctori, cuius aetatem angustioribus finibus studet circum-Atque ante medium tertium a. Chr. n. saescribere. culum Tabulam confectam esse ex eo colligendum esse existimat, quod auctor eruditione ac litteris opus non esse contenderit. Hanc enim sententiam fuisse antiquiorum Stoicorum; quos omnes id potius egisse, ut praeciperent de vita recte instituenda, quam ut naturae rationisque humanae leges exquirerent. Drosihnus<sup>1</sup>) contra ob eandem rem, quod bene vivendi disciplinam hic liber tradit atque id accommodate ad communem intellegentiam, ei tempori eum assignat, quo "Graecis verbis, Romanis moribus" consuerant philosophari - pri-

1) Die Zeit des Πίναξ Κέβητος p. 12.

facile tibi persuadebis, si comparaveris Tab. 2,2 sq : Πυθαγόζειόν τινα καl Παρμενίδειον έζηλωκώς βίον.... Καl έθαύμασά γε, έφη, αὐτὸν πολυχοόνιον (sic enim scribendum esse existimo cum Sauppeio l. l. p. 772 et Muellero l. l. p. 61) νεώτερος ὤν cum Platonis rep. 600 b.: καl οί ὕστεροι ἕτι καl νῦν Πυθαγόζειον τοόπον έπονομάζοντες τοῦ βίου διαφανεῖς πη δοκοῦσιν είναι ἐν τοῖς ἄλλοις, Theaet. 183 c: Παρμενίδης δέ μοι φαίνεται τὸ τοῦ Ὁμήρου, αἰδοῖός τέ μοι ἅμα δεινός τε · συμπροσέμιξα γὰς δὴ τῷ ἀνδρὶ πάνυ νέος πάνυ πρεσβύτη. Soph. 217 c: Παρμενίδη... διεξιόντι λόγους παγπάλους παρεγενόμην έγὼ νέος ὤν, ἐκείνου μάλα δὴ τότε ὅντος πρεσβύτου; vix dices casu hunc consensum effectum esse.

moque post Chr. n. saeculo censet Pinacem conscriptum esse. Quorum utri assentiendum sit, infra videbimus.

Haec sunt, quae ex philosophia Tabulae de auctore effici viri docti statuerunt. Qua in re miror, quod in paucis quibusdam locis adhuc lis versata est, totum libellum perlustrare omnesque examinare sententias nemodum instituit. Ita factum est, ut loci quidam, qui ad hanc quaestionem plurimum afferunt momenti. a nullo tangerentur, cum alii, quibus nihil aut non multum proficitur, iterum atque iterum pertractarentur. Unde magna illa, de qua supra exposuimus, virorum doctorum dissensio orta est. Cum enim hoc vel illo loco certae cuiusdam philosophorum scholae vestigia sibi videbantur deprehendisse, huic confestim asserebant auctorem addictum fuisse neque ceterarum huius libelli partium habebant rationem. Quod si fecissent, fieri non potuisse existimo, ut tantopere illi inter se pugnarent. Licet enim satis late pateant neque ex certa quadam philosophorum schola primo obtutu videantur hausta esse ea quae in Tabula inveniuntur praecepta, tamen adeo non deesse arbitror Stoicae doctrinae indicia, ut huic familiae auctorem summo iure possimus assignare.

Jam igitur in auctoris de philosophia sententias ita inquiramus, ut primum videamus, quam doctrinam amplexus sit de rebus bonis et malis et mediis, deinde, quaenam tradat de virtutibus et vitiis.

1. De rebus bonis et malis et mediis.

a. De rebus bonis et malis.

Plurimos homines ad beatitudinem nixos Cebes ea re docet labi, quod non recte iudicent de bonis et malis et iis, quae nec bona sint nec mala. Partem enim mortalium res fortuna oblatas earumque usum immoderatum

7

putare summum bonum (Tab. 3,2 sq.; 8,3; 28,3); alios in litteris et artibus liberalibus omnem operam consumere, his vera doctrina se imbui ratos (c. 13 sq.). Neutros recte. Veram enim disciplinam eam esse, qua animos metus expertes homines accipiant et cognoscant nihil sibi in hac vita accidere posse, quod sit metuendum (18,4). Qua qui imbuti sint, eos unum bonum declarare rationem, unum malum mentem ratione carentem (41,3). Vehementissime ubique premitur recta bonorum et malorum cognitio; hanc qui consecutus est, servatur, qui non, perit (3,3); litterae nihil prosunt nisi desieris errare de bonis et malis (34,2); falso de rebus mediis iudicio sollicitantur homines et calamitatibus afficiuntur (40,1). Omnis igitur beatitudo in scientia ponitur.

Sed hic iam subsistamus et audiamus Schaberum, qui magnam eamque duplicem inter Socratem et Cebetem intercedere vult discrepantiam, ex qua elucere studium Stoicae vel Cynicae doctrinae. Socratem enim si sequamur, ante omnia opus esse scientia; inde virtutes morales rectamque vivendi rationem manaturas esse. Cebetem contra primum desiderare abstinentiam et moderationem (16,2), scientiam secundo loco ponere<sup>1</sup>). Deinde inter eam scientiam, quam intellegat Socrates et scientiam Cebetis id interesse, quod ille voluerit explorari quid et quale id esset de quo ageretur neque iudicium fieri nisi recta omnibusque ex partibus absoluta rei definitione effecta ("begriffliches Wissen"), Cebes contra hac scientia et omnino eruditione et disciplina careri posse contenderit<sup>2</sup>). Quibus haec respondeo; printum quod Schaberus contra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schaber l. l. p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schab. p. 35: Nach unserem Gemälde ist aber die Erkenntniss eines Begriffs und wissenschaftliche Bildung gar nicht nöthig, um zur Tugend und wahren Einsicht zu gelangen.

Socratem pugnare dicit temperantiam et moderationem scientiae antepositas, ipsius Socratis Xenophontei (comm. 1, 5, 4 sq.) verba probant contrarium; haec enim legimus apud Xenophontem : ἄρά γε οὐ χρη πάντα ἄνδρα ήγησάμενον την έγκράτειαν άρετης είναι κρηπιδα ταύτην πρώτην έν τη ψυγή κατασκευάσασθαι; τίς γαο άνευ ταύτης μάθοιτι άγαθόν;<sup>1</sup>) Deinde quod Schaberus vult cognitionem et scientiam recta rerum definitione partam Cebeti supervacaneam visam esse, nescio, unde hoc colligi possit. Deceptus est vir doctus vocabuli, quo ipse utitur, "wissenschaftliche Bildung" ambiguitate. Si enim ita accipis hanc vocem, ut significet eam eruditionem, qua vales ad intellegendum, quid et quale sit id, de quo quaeritur eam autem vim apud Schaberum vocabulo subesse declarat nexus sententiarum — ne verbo quidem Cebes docet hac eruditione opus non esse; immo ipsa res ac ratio postulat, ut is qui recte et melius, quam fieri solet, de bonis et malis velit iudicare, ea vel maxime sit instructus. Sin autem "wissenschaftliche Bildung" intellegitur litterarum scientia, hanc necessariam non esse Cebes exponit c. 33 sq., sed in hac re a Socrate non dissentit. Adde quod Stoici, quorum doctrinam Schaberus (p. 46) Cebetem dicit amplexum esse, ipsi quoque ita Socrati assentiuntur, ut imprimis scientia opus esse ad virtutem, vel potius ipsam virtutem scientiam esse tradant<sup>2</sup>): iam tibi persuadebis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Similiter Xen. comm. 4, 5, 8 (si modo hoc caput Xenophontis credimus): <sup>\*</sup>Eoinev ắç', ếφη,  $\dot{\omega}$  Εὐθύδημε, ἄριστον ἀνθρώπφ ἐγκράτεια εἶναι; Εἰκότως γάς.. Non repugnare hanc temperantiae aestimationem iis, quae Socrates docuit de scientia summo loco ponenda Zellerus exponit Gesch. d. Ph. d. Gr. II 1, 135 n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ne Aristo quidem negat virtutem disciplina parari et scientiam esse. Cf. Galeni Hipp. et Plat. 5,5 p. 468; 7,2 p. 595. Unus Cleanthes non in scientia, sed in voluntate tradidit virtutem positam esse.

Schaberi spem lucis alicuius ex hac, quam statuit, Cebetis a Socrate dissensione, cum Stoicis consensione ad hanc quaestionem manaturae ad irritum redigi Jerramioque<sup>1</sup>) concedendum esse pariter ac Socratem auctorem Tabulae virtutem ponere in scientia<sup>2</sup>). Quid quod in enumeratione virtutum 20,3  $i\pi\iota\sigma\tau\eta'\mu\eta$  primo loco commemoratur; quod praecipua eam dignitate esse 20,1 his verbis significatur:  $\pi\varrho c_S \tau\eta' v i\pi\iota\sigma\tau\eta'\mu\eta v \varkappa al \pi\varrho c_S \tau a's illas a' exta signi$  $ficatur: <math>\pi\varrho c_S \tau \eta' v i\pi\iota\sigma\tau\eta'\mu\eta v \varkappa a' \pi\varrho c_S \tau a's illas a' exta signi$ ficatur fraudis venenum biberunt, sunt offusi (5,3;14, 3; 19, 4 sq.)

De scientiae igitur aestimatione a Socrate Cebes non Id autem Stoicae disciplinae mihi videtur dissentit. indicium esse, quod beatitudinem pendere vult ex scientia bonorum et malorum. Tantum enim momenti ei doctrinae, quae est de bonis et malis, Stoicos tribuisse cum multi testes sunt. qui de Stoicis memoriae prodiderunt, tum Plutarchus, cuius in libro qui de Stoicorum repugnantiis inscribitur 9, 4, 5, 6 haec legimus: rov neol dyadov zal κακῶν λόγον, ὃν αὐτὸς εἰσάγει καὶ δοκιμάζει συμφωνότατον είναι φησι τῷ βίω και μάλιστα τῶν ἐμφύτων απτεσθαι προλήψεων. Ταυτί γαρ έν τω τρίτω των Προτρεπτιχών εξρηχεν. Έν δε τω πρώτω τουτον τόν λόγον φησίν από των άλλων απάντων αφέλκειν τον άνθρωπον ώς ούδεν όντων πρός ήμας ούδε συνεργούντων  $\pi \rho \dot{\rho}_{\sigma} \epsilon \dot{\sigma} \delta \alpha \iota \mu \sigma \nu i \alpha \nu \sigma \dot{\sigma} \delta \epsilon \nu$ . Eiusdem rei testis est Seneca, qui ep. 89, 14, ubi partes philosophiae moralis enumerat,

1) Jerram. praef. XXXIV 4.

<sup>2</sup>) Drosihnus p. 12 ipse quoque Cynicum vel Stoicum fuisse vult Tabulae auctorem, ad ea provocans, quae Diog. Laert. VI 1 et 11 de Antisthene prodidit. Sed Antisthenem scimus non minus quam Socratem consuisse virtutem disciplina tradi et in scientia positam esse (Diog. VI 105; cf. Adolph. Mueller. de Antisthenis Cynici vita et scriptis, Marburgi 1860, p. 42). primum locum assignat ei disciplinae, quae est de bonis et malis<sup>1</sup>). Cum his conveniunt quae apud Ciceronem invenimus de fin. 5, 6, 15: hoc (summo bono) enim constituto in philosophia constituta sunt omnia. Socrates et Plato, ut non tantum guantum Stoici excoluerant eum locum, qui est de bonis et malis, ita non antiquissimam eam totius philosophiae partem ceterarumque quasi fundamentum esse affirmarunt. Item Stoici vel Cynici est rerum multitudinem dividere in bona, mala, ea quae nec bona nec mala sunt, sive, ut Ciceronis vocabulo utar, media (cf. Tab. 3,3; 38 sq., saepius). Vix mireris vocabulum, quo illi utebantur, ἀδιάφορα, ab auctore Tabulae adhibitum non esse; studebat enim scribere accommodate ad communem intellegentiam. Hanc divisionem a Socrate et Platone alienam invenerunt Cynici, a quibus eam receperunt Stoici<sup>2</sup>).

2) Diog. Laert. VI 105: τὰ δὲ μεταξύ ἀρετῆς καὶ κακίας άδιάφορα λέγουσιν. Eadem divisio placuit Academicis, Peripateticis; sed horum in numero auctorem non fuisse infra videbimus. Tamen haud abs re videtur esse commemorare consensum quendam, qui est inter Cebetem et Xenocratem. Sext. Empir. enim in libro qui inscribitur adversus mathematicos 11, 3–4 haec dicit:  $\pi \alpha' \nu \tau \epsilon s$ μέν οί κατά τρόπον στοιχειοῦν δοκοῦντες τῶν φιλοσόφων καλ έπιφανέστατα παρά πάντας οί τε άπό τῆς ἀργαίας ἀκαδημίας και οί άπό τοῦ περιπάτου, ἔτι δὲ τῆς στοᾶς εἰώθασι διαιρούμενοι λέγειν τῶν ὄντων τὰ μέν είναι άγαθὰ τὰ δὲ κακά, τὰ δὲ μεταξύ τούτων απερ και άδιάφορα λέγουσιν. 'Ιδιαίτερον δε παρά τους άλλους ό Ξενοκράτης καί ταῖς ένικαῖς πτώσεσι χρώμενος ἔφασκε · πᾶν τὸ ὂν ἢ ἀγαθόν ἐστιν ἢ κακόν ἐστιν ἢ ουτε ἀγαθόν ἐστιν ovre nanóv écriv (cf. Tab. 3, 3). Qui consensus quam facile casu effici potuerit nemo est quin videat. Ceterum ne a Stoicis quidem haec partitio fuit aliena; cf. Stob. ecl. p. 172 (41 Mein.) το μήτε άγαθόν μήτε κακόν.

)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) vel, ut Senecae verbis utar, inspectioni suum cuique tribuenti et aestimanti, quanto quidque dignum sit. Cf. etiam Senec. ep. 88, 28: una re consummatur animus, scientia bonorum ac malorum immutabili, quae soli philosophiae competit.

Alia deinde inter Socratem et Tabulae auctorem dissensio iis locis apparet, qui sunt Tab. 18,4 et 23,4: vera eruditione oriuntur dápoog zal ảφοβία. h. e. έπιστήμη τοῦ μηδὲν αν ποτε δεινὸν παθεῖν ἐν τῷ βίφ. Is qui ad beatitudinem pervenit. Eyel oux ev Erépois ràs elmidas τῆς εὐδαιμονίας ἀλλ ἐν ἑαυτῷ. Ex his quantopere redoleat Stoica disciplina, nemo dogmatum illius sectae peritus non videt. Tritissima enim illorum est sententia cum a multis tum ab Epicteto (dissert. init., ench. 14) exposita, sapientis beatitudinem nulla e re nisi ex ipsius animo pendere neque quidquam esse quod metuat sapiens ne accidat quove, si acciderit, sollicitetur. Taedet notissimae rei ex veterum scriptis congerere testimonia; unius Ciceronis locum, qui ad Tabulae ea verba, de quibus agimus, proxime accedat, commemorabo<sup>1</sup>): iste vir altus et excellens . . , quem quaerimus, certe et confidere sibi debet ac suae vitae et actae et consequenti et bene de sese iudicare statuens nihil posse mali incidere sapienti<sup>2</sup>). Hoc autem Stoicorum proprium est, animi tranquillitatem philosophandi quasi finem et praemium pro-Percurramus Xenophontis et Platonis libros: ponere. inveniemus virtuti studendum esse, quod qui eam adeptus sit, summis commodis afficiatur et ab hominibus et a deis; inveniemus porro, ea re virtutem commendari, quod virtus quasi sanitas sit animi, vitium morbus. At nusquam - nisi illo Menexeni loco, de quo supra diximus<sup>3</sup>) quique vix Platonis existimandus est — oa virtutis et sapientiae

<sup>8</sup>) cf. p. 34.

1

L

<sup>1)</sup> Cic. de fin. 3, 8, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eadem animi condicio in Pseudo-Cratetis epist. (Hercher p. 212) describitur verbis τὸν ἐφ' ἑαυτῷ θαζόοῦντα. Quae epistula etiamsi genuina non est, tamen et verbis et sententiis commode est efficta.

b. De rebus mediis.

 $\alpha$ ) De rebus externis.

Eae res, quas vulgo homines aut sequentur aut fugiunt, vita mors, bona mala valetudo, divitiae paupertas, eae auctoris Tabulae sententia nec bonae sunt nec malae. Hoc mihi certissimum videtur indicium esse. quo appareat a Stoico vel a Cynico philosopho Pinacem esse conscriptum. Ceterae enim scholae omnes divitias, bonam valetudinem, cetera in bonis, contraria in malis ducebant. Academicos et Peripateticos ita docuisse nemo est qui ignoret. Socrates ille quidem eo loco qui est apud Xenophontem comm. 4, 2, 31 monet res externas, cum modo prosint, modo obsint, non magis bona quam mala esse. Attamen hae res ex bonarum rerum numero ab eo non eximuntur. Notio enim boni apud Socratem non continet perpetuitatem. Cum bonum eius sententia idem sit atque utile, illae res ubi prosunt, bona sunt, ubi nocent, mala. Unum esse bonum, quod ubique bonum sit omnibusque in locis prosit, Socrates non statuit'). Quam diverse ab iis, quae in Tabula proponuntur. Socrates iudicaverit de rebus externis, e Xenophontis iis locis cognoscitur, qui sunt comm. III, 12, 4; IV, 7, 9; Oec. 11, 8; Cyrup. 8, 2, 20-23<sup>2</sup>). De quorum locorum auctoritate nihil detrahit, quod Diog. Laert. Il 31 de

Cf. Xen. comm. 3, 8, 3; 4, 6, 8-9. Ribbing Upsala Universitets Arsskrift 1870 p. 25. Si qua fides est Xen. comm. 4, 5, 6 — quod caput in suspicionem vocatum est — Socrates σοφίαν dixit μέγιστον άγαθόν, non μόνον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Idem praedicat bonam famam; virtutem ob eam rem commendat, quod qui eam habet, maiore cum gaudio fruitur rebus fortuna oblatis.

Socrate haec prodidit memoriae: "Ελεγε δὲ xal ἕν μόνον ἀγαθὸν εἶναι, τὴν ἐπιστήμην, xal ἕν μόνον κακόν, τὴν ἀμαθίαν. Πλοῦτον δὲ κal εὐγένειαν οὐδὲν σεμνὸν ἔχειν πῶν δὲ τοὐναντίον κακόν. Quae a Socrate aliena esse et ex Cynici vel Stoici libro fluxisse rectissime monet Zellerus<sup>1</sup>). Similis locus est apud Stobaeum (floril. 93, 37): πολλοῦ ἂν ᾶξιον ἦν τὸ πλουτεῖν, εἰ τὸ χαίφειν αὐτῷ συνῆν . . . quem cum Schmidtio<sup>2</sup>) Cynico alicui vel Stoico puto tribuendum esse.

Facilius tibi persuadeas Platonem idem ac Cebetem de rebus externis facere iudicium. Haec enim eius verba sunt in eo dialogo qui inscribitur Euthydemus (281 e): τί ουν συμβαίνει έχ των είρημένων; άλλο τι η των μέν άλλων ούδεν ον ούτε άγαθόν ούτε κακόν, τούτοιν δε δυοίν δντοιν ή μέν σοφία άγαθόν, ή δε άμαθία κακόν. At aliud est monere divitias per se ipsas bona non esse et sapientia opus esse ad rectum illarum usum -- ut fecit Plato -, aliud omnem iis dignitatem detrahere sicut fecerunt Cynici et Stoici. Nusquam Plato praecipit, ut spernamus divitias, bonam valetudinem, cetera id genus. Qua in re quanta fuerit inter Platonem et Stoicos dissensio, cum ea, quae, Plutarchum (de Stoic. rep. 15,4) si sequimur, Zeno vitio dedit Platoni, tum ipsius Platonis dialogus, qui Philebus inscribitur, et Leg. I 631 b. declarant. E ceteris, qui idem probant, locis unum transcribo, qui est apol. 30a sq.; ubi Socrates dicit omnes, quibuscum una esset, a se iuberi  $i\pi i\mu\epsilon$ λεϊσθαι μήτε χρημάτων πρότερον μήτε οΰτω σφόδρα ώς της ψυχης όπως ώς άρίστη έσται, λέγων ότι ούκ έχ γρημάτων άρετη γίγνεται, άλλ έξ άρετης χρήματα χαί τάλλα άγαθά τοις άνθρώποις απαντα. Itaque etiamsi

1) Philos. d. Griech. II 1, 150.

<sup>2</sup>) Ethik d. alten Griech. II 380.

Euthydemi ille locus non dissimilis est Stoicorum ratiocinationi, id tamen Plato ab illis discrepat, quod non ad vitam et usum adhibet illam argumentationem neque iubet res fortuna oblatas pro nihilo haberi. Divitias ceterasque res externas ut nihili faceremus planeque contemneremus Schmidtio<sup>1</sup>) assentior non praecepisse nisi Stoicos et Cynicos.

Jam videamus, quibusnam de causis divitiae, bona valetudo, ceterae eiusmodi res in bonis non numerentur. Prima ratiocinatio haec est: Qui male vivit, ei vita non bonum sed malum est. Dixeris iis, qui bene vivunt, bonum iis, qui male, malum esse vitam. At una eademque res fieri non potest ut et bonum et malum, et appetenda et reicienda sit. Sequitur vitam neque bonum neque malum esse, c. 36, 37. Similis argumentatio est de morte, de bona et de mala valetudine. Nonnunquam mors praeferenda est vitae. Itaque malum non est. Bona valetudo, cum interdum non prosit neque optanda sit, bonum non est, c. 38.

De divitiis quadruplex est ratio argumentandi:

1. Divites homines permulti male vivunt et improbi sunt. Itaque divitiae, cum non possint bonos reddere homines, non sunt bona; 39,1-3.

2. Divitiae non prosunt, nisi recte iis uti scias; itaque saepe nihil prosunt: ergo in bonis non sunt ducendae; 39,4-5.

3. Bona non sunt, quae malis et turpibus actionibus parantur. Atqui divitiae saepe efficiuntur caede, proditione, rapina, aliis sceleribus. Igitur divitiae non sunt bona; 40, 41.

4. Ea quae nihil obstat quin habeat homo improbus

1) Ethik d. alt. Griech. II p. 379.

et nequam, bona existimanda non sunt. Sequitur divitias e bonorum numero esse eximendas; c. 41: οὐδὲ ὑπάρχειν α̈μα τῷ αὐτῷ δύναται sq.

In ea argumentatione, quae continetur c. 36 et 37, iterum occurrit illa, quam supra') perstrinximus, inter Socratem et Cynicos Stoicosque dissensio. Socratem enim si sequimur, nihil impedimento est, quin eadem res modo sit bona modo mala. Quando enim utilis est, bona est, quando non, mala. Stoici contra id solum appellant bonum, quod semper est bonum; unde fit, ut una res et bona et mala esse nequeat. Novum deinde hoc loco apparet indicium, quo, cuius sectae auctor Tabulae fuerit, ostendatur. Ea enim divisio, qua res distinguuntur in appetendas et repellendas, a Socrate et a Platone est aliena<sup>2</sup>). Adhibuerunt eam Peripatetici, Cyrenaici recentiores<sup>3</sup>), tritissima vero erat Stoicis, quibus Stobaeus (floril. II. 126, 142) tradit παν άγαθον αίρετον είναι,... παν δε χαχόν φευπτόν. Eiusdem rei testes sunt veteres scriptores omnes, qui de Stoicorum dogmatis exposuerunt<sup>4</sup>). Itaque cum Cyrenaicis auctorem non favisse ne probari quidem oporteat. Peripateticorum dogmata ei non placuisse supra viderimus, relinquitur, ut novum hoc Stoicae disciplinae documentum esse iudicemus.

Prima deinde illa argumentatio, qua divitias bona

<sup>4</sup>) cf. Plut. Stoic. rep. 13, 11; Diog. Laert. VII 101, 105, ubi substantiva occurrunt αξφεσις et φυγή.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vocabulum quod est *φευκτός* neque apud Platonem neque apud Xenophontem occurrit; is enim dialogus, qui inscribitur Axiochus, ubi *φευκτός* invenitur 369 b, Platonis non est.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Diog. Laert. II 124 tradit Simmiam scripsisse  $\pi \epsilon \varrho l$   $\alpha \ell \varrho \epsilon \tau \sigma \tilde{\nu}$ xal  $\varphi \epsilon \nu \pi \tau \sigma \tilde{\nu}$ ; sed hoc scriptum genuinum non fuisse existimaverim propter illud, quod supra exscripsi (p. 10), Panaetii iudicium (Diog. Laert. II 64). De vocabulis  $\alpha \ell \varrho \epsilon \tau \sigma \tilde{\rho}$  et  $\varphi \epsilon \nu \pi \tau \sigma \tilde{\rho}$  cf. Didymi fragm. Mull. II p. 90; Sext. Empir. adv. math. VII 11.

non esse ea ex re colligitur, quod homines iis non fiant virtutis studiosi<sup>1</sup>), ipsa quoque Stoicorum videtur propria Unus mihi apud Xenophontem locus obvenit, fuisse. quem primo obtutu huc pertinere arbitreris. Euthydemus enim (comm. 4, 2, 9) propterea collaudatur a Socrate. quod sapientiae non anteposuerit opes; ubi sic pergit Socrates: δηλον γαο ότι νομίζεις αργύριον και χρυσίον ούδεν βελτίους ποιείν τους άνθρώπους, τὰς δε τῶν σοφῶν ἀνδρῶν γνώμας ἀρετῆ πλουτίζειν τοὺς κεκτημένους. At quam longe haec absunt a stricta illa argumentatione! Ne verbo quidem Xenophon dicit eam effici conclusionem, ut divitiae in bonis non sint numerandae. Neque mirum, si cogitaveris de eo, quod Xenophon de divitiis fecit, iudicio a Cebete plane diverso<sup>2</sup>). Unde ratiocinatio illa petita sit, non dubitabis, si cum eis eam comparaveris, quae ex sollemnibus Stoicorum interrogatiunculis Seneca affert ep. 87, 12: Quod bonum est, bonos facit... Fortuita bonum non faciunt: ergo non sunt bona.

Tertium argumentum ex usu divitiarum petitum (39,4-5) de iis admonet, quae, Pseudo-Platonis Eryxiae (397 d sq.) si fidem habemus, Prodicus disputavit de aestimatione divitiarum. Is tamen satis duxit ostendere divitias iis, qui bene iis uti sciant, bona, iis, qui nesciant, mala esse, neque eo progressus est, ut opes, cum non et bona et mala esse possent, neque bona neque mala esse praedicaret. Propius ad argumentationem Cebetis

<sup>1)</sup> Vocabulum quod est σπουδαίος Schmidtius (Ethik d. a. Griechen I p. 335) monet ab Aristotele ita adhibitum esse, ut pertineret ad substantivum άφετή. Hunc usum Stoici videntur esse imitati, Stobaeus quidem (ecl. eth. p. 54 Meineke) haec memoriae tradidit: άφέσκει γὰς τῷ τε Ζήνωνι καὶ τοῖς ἀπ' αὐτοῦν στωικοῖς φιλοσόφοις δύο γένη τῶν ἀνθςώπων εἶναι, τὸ μὲν τῶν σπουδαίων, τὸ δὲ τῶν φαύλων.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. supra p. 40.

accedit Platonis ille locus, de quo supra diximus<sup>1</sup>) (Euthyd. 280 b. sq.), ubi haec legimus:  $\dot{a}\phi$  ov  $\ddot{a}\nu$ τι ώφελοϊ, εί είη μόνον ήμιν (τὰ ἀγαθά), χρώμεθα δ' αύτοις μή... Αρ' ούν ήδη τοῦτο Ικανόν... τό τε κεκτῆσθαι τάγαθὰ καὶ τὸ γρῆσθαι αὐτοῖς ... Ἐὰν ὀρθῶς (280 d e);... Τί οὖν συμβαίνει ἐκ τῶν εἰρημένων; άλλο τι η των μεν άλλων ούδεν ον ουτε άγαθον ούτε κακόν, τούτοιν δυοίν όντοιν ή μέν σοφία άγαθόν, ή δέ  $\dot{\alpha}$ μαθία χαχόν;<sup>2</sup>) Strictam deinde in conclusionis formam hanc sententiam redegerunt Stoici, de quibus Diogenes Laertius VII 103: έτι δέ φασιν φ έστιν εύ και κακῶς γρησθαι, τουτο ούκ έστιν άγαθόν πλούτω δε και ύγιεία έστιν εύ και κακώς γρησθαι ούκ άρα άγαθόν πλουτος καl ύγίεια. Cf. Sext. Empir. adv. math. XI 61: ο γαο έστιν εύ και κακώς γρησθαι, τοῦτ' αν είη ἀδιάφορον. διὰ παντός δ'άρετη μέν χαλώς, χαχία δε χαχώς, ύγεία δέ και τοις περι σώματι ποτέ μέν εύ, ποτέ δέ κακῶς έστι χρησθαι (idem Pyrrh. III 177). Plut. Stoic. rep. 31,1: φ γάρ έστιν εύ χρήσασδαι και κακώς, τουτό φασι μήτ' άγαθόν είναι μήτε κακόν<sup>3</sup>).

Item Stoicis usitatam fuisse eam argumentationem, quae continetur c. 40-41 ( $\delta\tau\iota$  où ylyveral èx xaxõv àyaðóv cet.), testis est Seneca, qui in Stoicorum argumentis, quae erant de mediarum rerum aestimatione, hoc quoque docet fuisse (ep. 87,22): Bonum ex malo non fit, fiunt autem ex avaritia divitiae: ergo non sunt bonum <sup>4</sup>).

Id quoque argumentum, quod ultimo loco commemoravit Cebes (41,3: οὐδὲ ὑπά $ρ\chi$ ειν ῶμα τῷ αὐτῷ δύνα-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. supra p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) cf. Plat. Meno 88, Eryx. 397.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Similia invenis Plut. quom. ad. poet. aud. 34 d; 36 cd.

<sup>4)</sup> Cf. Clemens Strom. IV 483c: ἀγαθοῦ δὲ ποιητικόν τὸ κακὸν οὐκ ἂν γένοιτο.

ται. Πλοῦτον δὲ ... οὐδὲν κωλύει ὑπάφχειν τινὶ ἅμα μετὰ κακίας πολλῆς), forma paulum immutata et apud Senecam et apud Marcum Aurelium reperitur. Ille enim ep. 87, 15 sic argumentatur: Quod contemptissimo cuique contingere ac turpissimo potest, bonum non est: opes autem et lenoni et lanistae contingunt: ergo non sunt bona. Ubi illud "turpissimo" facile agnosces idem sibi velle, quod apud Cebetem illud ἅμα μετὰ κακίας πολλῆς. Artiore etiam cognatione cum Cebetis ratiocinatione coniunguntur quae Marcus Aurelius IV 39 praecipit: κρινέτω μήτε κακόν τι εἶναι μήτε ἀγαθὸν, ὅ ἐπίσης δύναται κακῷ ἀνδρὶ καὶ ἀγαθῷ συμβαίνειν.

Ut omnia iam comprehendam, ex his argumentationibus, quibus divitias in bonis numerandas non esse demonstratur, una apud Platonem invenitur, sed vel haec a Stoicis exculta in strictioremque formam est redacta<sup>1</sup>). Ceterae omnes Stoicorum sunt propriae. Ex quinque illis sollemnibus scholae conclusionibus, de quibus Seneca exponit ep. 87, tres hae in Tabula obveniunt: 1. Quod bonum est, bonos facit ect.; 2. Quod contemptissimo cuique contingere ac turpissimo potest.. ect.; 3. Bonum ex malo non fit... ect. Quae apud Senecam non occurrunt duo Cebetis argumenta, ea Stoicis in usu fuisse testis est Diogenes Laertius VII 103: Où  $\mu \tilde{a} \lambda \lambda ov \delta \lambda$   $\dot{a} \phi a \lambda \delta v$  oŭte  $\pi \lambda o \tilde{v} \tau os$  $\sigma \lambda o \tilde{v} \tau s$   $\lambda a \lambda$   $\dot{\eta}$   $\dot{v} \gamma \epsilon \iota a \cdot \sigma \delta x$   $\ddot{a} \phi a \dot{\sigma} a \partial \delta v$  oŭte  $\pi \lambda o \tilde{v} \tau os$  $\sigma \eta \sigma \vartheta \alpha i$  ect. (v. supra p. 45).

Argumenta illa a Seneca congesta si recte Zellerus (d. Phil. d. Gr. III 1 p. 199 n. 1) suspicatur ex Posidonii schola manasse, statuendum est non ante primum a Chr. n. saeculum Tabulam esse confectam. Sed cum

<sup>1)</sup> cf. p. 45.

illud certo explorari nequeat, huic temporis notae non multum tribuemus momenti.

Ex hac rerum externarum aestimatione consequitur, ut non affectanda sit earum possessio, praesertim cum inconstans sit Fortuna, quae eas distribuit (c. 31). Hoc est argumentum, quo etiam atque etiam Stoici ceterique, qui ad communem intellegentiam accommodate de rebus moralibus exposuerunt, philosophi recentioris aetatis usi sunt, ut ab illarum rerum cupiditate et studio deterrerent. Nec mirum. Libertate enim Graeciae adempta maximaque omnium rerum mutatione effecta fieri non potuit quin minus iam Graeci de sorte sua confiderent tristiusque de rebus humanis inciperent sentire. Cuius rei illustrius indicium esse non potest, quam quod Fortunam, quam prosperi successus deam intellegere soliti erant. inde ab ea aetate numen esse voluerunt varium et mutabile, cuius ab arbitrio ea petebant, quae a deorum iustitia peti non poterant<sup>1</sup>). Cum eadem aetate convenit, quod res a Fortuna oblatae cum pecuniis comparantur depositis, non dono datis, quique immemores inconstantiae Fortunae et fragilitatis rerum moleste ferunt, si quid eis ereptum est, cum argentariis ea, quae iis credita sunt, reddere gravantibus (Tab. 31,3 sq.). Sic Bion apud Stobacum (flor. 105, 56): Tà ronmara rols alovelois  $\dot{n}$ τύγη οὐ δεδώρηται, ἀλλὰ δεδάνεικεν. Seneca ep. 87: nisi forte iudices interesse utrum aliquis ab homine an a Fortuna mutuum sumpserit. Epictetus monet ne dicamus "amisi", sed "reddidi" (diss. III 24, 88; enchir. 11). Eodem pertinet Senecae locus de vit. beat. 21: divitias quidem ubi tutius Fortuna deponet, quam ibi, unde sine querela reddentis receptura est? Luciano nescio an ille Tabulae

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Schmidt, d. Ethik d. alten Griechen I p. 56 sq. De eadem re v. infra p. 94.

locus obversatus sit. cum haec scriberet (Menipp. p. 200 Jac. 477 sq.): ενιοι δε ύπ' άγνωμοσύνης επειδάν άπαιτη τόν κόσμον έπιστασα ή Τύχη άχθονταί τε και άγανακτουσιν ωσπερ οίχείων τινών στερισχόμενοι και ούχ α πρός όλίγον έγρήσαντο αποδιδόντες. Plutarchi vero is locus, qui est cons. ad Apoll. 116 tam similis est Cebetis verbis, ut vix tibi persuadeas non aut Cebetis illa Plutarcho, aut Plutarchea Cebeti nota fuisse. Plutarchus enim postquam de Euripidis illo admonuit: τὰ χρήματα ούκ ίδια κέκτηνται βροτοί, sic pergit: ού δεί ούν δυσφορείν, έαν α έχρησαν ήμιν πρός όλίγον, ταυτα άπαιτῶσιν οὐδε γάρ οι τραπεζιται, καθάπερ είώθαμεν λέγειν πολλάκις, απαιτούμενοι τα θέματα δυσγεραίνουσιν έπι τη αποδόσει, έανπερ εύγνωμονωσι πρός γαρ τούς ούκ εύμαρῶς ἀποδιδόντας εἰκότως ἄν τις είποι έπελάθου ὅτι ταῦτ' ἔλαβες ἐπὶ τῷ ἀποδοῦναι.

Sapientis igitur est neque gaudere, si adeptus est bona fortunae, neque dolere, si amisit, sed, ut utar Cebetis verbis, ίσους ψίγνεσθαι πρός τὰς παρ' αὐτῆς  $(\tau \tilde{\eta}_S T \dot{\upsilon} \gamma \eta_S) \delta \dot{\sigma} \epsilon \iota_S, c. 31,2.$ Hoc loco is codex. quem in posteriore huius libri parte verborum recensendorum normam esse debere Muellerus<sup>1</sup>) mihi persuasit, V, praebet lovy ylyveodal, C, in guo Drosihnus nisus est in textu posterioris partis constituendo. exhibet *n*<sub>t</sub>tove, unde Drosihnus coniectura assecutus est άηττήτους. Muellerus<sup>2</sup>), cum in codice post ίσους γίγveodal desit zal, illud loovs ylyveodal glossema esse ratus sic scribit: κελεύει πρός τάς παρ' αύτης δόσεις μήτε γαίρειν όταν διδῷ μήτε άθυμειν όταν ἀφέληται. Jniuria, ut mihi quidem videtur. Malim enim credere illud zal post vivveodai excidisse quam ad hanc structuram con-

<sup>1)</sup> De arte crit Ceb. Tab. adhib. p. 53, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ibid. p. 56.

fugere: πρός τας ... δόσεις μήτε χαίρειν, quae quamquam explicari potest, tamen ab offensione libera non est. Accedit quod illud loovs ylyveodal, cuius quae vis sit ipse Muellerus<sup>1</sup>) concedit ambiguum esse, haud possum a me impetrare ut credam in margine appositum esse ad interpretanda verba  $\mu \eta \tau \varepsilon \eta \alpha i \rho \varepsilon \nu - \mu \eta \tau \varepsilon \dot{\alpha} \partial \nu \mu \varepsilon i \nu$ - καί μήτε ψέγειν - μήτε έπαινείν, quae interpretatione minime indigent multoque facilius intelleguntur. quam illud toovs vivveodal. Id ipsum, quod, quae vis hoc loco esset vocabuli loog, non perspexit, causa fuisse mihi videtur, cur, Muellerus ita coniceret. Illud autem quid sibi velit, facillime cognoscitur ex Diog. Laert. VII 117: ίσως γαο έγειν πρός τε τὸ ενδοξον και τὸ άδοξον et ex Tel. apud Stob. flor. p. 125, 17 Meineke:  $\pi\rho\delta s$ δόξαν και άδοξίαν ίσως έχοντα. Ίσως έχειν igitur vel ίσον είναι πρός τι statuemus significare immotum esse aliqua re, neque appetere aliquid, neque reformidare<sup>2</sup>). Quod cum optime cum hoc loco conveniat, addito illo xal sic scribo: ίσους γίγνεσθαι xal μήτε χαίρειν ... Videtur Stoicis haec locutio in usu fuisse ad designandam sapientis contemptionem divitiarum, gloriae, ceterarum eiusmodi rerum. Diogenis quidem eo loco, quem supra exscripsi, de Stoicorum dogmatis exponitur; Teletem autem Stoicorum familiae addictum fuisse omnes consentiunt.

Ex eorum, qui recentiore aetate de philosophia ad communem intellegentiam accommodate scripserunt, su-

4

<sup>1)</sup> Ibidem: "ut mittam, quae vis sit vocabuli loog, quaerere".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Huius locutionis explicatio facillima esse videtur. Ut enim *loog δικαστής* (Plat. leg. 7, p. 957 c), *loog κριτής* (Polyb. 17, 6, 1) is dicitur, qui neutri parti favet, sic de fortunis cum agitur, is *loog* est, qui neutram in partem, i. e. neque in appetitionem neque in rejectionem inclinat quique illarum rerum et abundantiam et inopiam aequo fert animo.

pellectile verborum esse videtur, quod 26,3 contemptio eorum, quae vulgo bona vel mala existimantur, his exprimitur: ἐπάνω πάντων ἐστὶ ... Ipsum illud ἐπάνω nisi recentissimis temporibus metaphorice non adhibitum esse monet Drosihnus (in indice verborum editioni addito s. v. ἐπάνω)<sup>1</sup>). Sed usitatius hac significatione videtur fuisse ὑπεράνω. Cf. Diogenem apud Stob. flor. 86, 19: nobilissimos esse τοὺς πλούτου ... καταφρονοῦντας, τῶν δὲ ἐναντίων ὑπεράνω ὄντας, πενίας, ἀδοξίας, πόνου, θανάτου. Luc. Demon. 3: πάντων τούτων ὑπεράνω γενόμενος. Tel. apud Stol. fl. 97,31: εἰ δὲ πάντων τις τῶν τοιούτων ὑπεράνω γένοιτο. Plut. mor. 10 b: τὸ τῆς ὀργῆς ὑπεράνω γίννεσθαι.

A Socrate, Platone, Aristotele quantopere diversa sit ea, quam in Pinace invenis, rerum externarum aestimatio, supra<sup>2</sup>) exposuimus<sup>3</sup>). Nunc utrum Cynicum an Stoicum Tabulae auctorem fuisse probabilius sit, videamus. Atque — ut mittam quaerere de capitibus 42, 43, ubi res externas in malis ducendas non esse ipsis verbis dicit; dubiam enim horum capitum auctoritatem esse supra vidimus p. 30 —, tantum abest, ut Cebes velit paupertatem divitiis esse praeferendam, ut contra 31,6

iπάνω occurrit hac significatione adhibitum Diog. L. VI 28;
 cf. supra p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 40 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Feurlinus p. 54 illud de rerum externarum aestimatione placitum non ita vult proprium esse Stoicorum, ut in ea re a ceteris familiis dissentiant. Sed quae huius sententiae profert argumenta, ea nihili facienda sunt. Quod enim Stoici dogmata sua dixerunt Socratica, inde non magis sequitur re vera Stoicos non fuisse nisi Socratis interpretes quam ex Ciceronis sententia (praef. ad parad.) paradoxa maxime Socrati convenire existimantis. Aeschinis autem dialogos, quos illius inter Socraticos et Stoicos consensionis Feurlinus gravissimum esse vult testimonium, nemo est hodie qui genuinos esse existimet.

iubeat ea, quae Fortuna praebet, accipi. Minime hoc ex Cvnicorum sententia. Ut enim concedamus plurimos Antisthenis sectatores hac in re leniores fuisse Diogene, qui contendit μήτε έν πόλει πλουσία μήτε έν οίκία άρε- $\tau \eta \nu$  olzet  $\delta \nu \nu \alpha \sigma \vartheta \alpha \iota^{1}$ ), id tamen quaecumque de Cynicorum vita moribusque tradita sunt declarant, studuisse eos a divitiarum possessione quam maxime possent se expedire vitamque in summa paupertate degere, qua eos qui ad virtutem nituntur, adiuvari existimarent<sup>2</sup>). Huic Cynicorum sententiae oppone quae Seneca disputat de vit. beat. 21 ex., ep. 5, quaeque Stobaeus ecl. eth. 174 p. 43 Mein., Diogenes Laertius VII 106 tradunt de divitiis a Stoicis in praepositis quae dicuntur numeratis<sup>3</sup>): iam tibi persuadebis Stoicorum potius quam Cynicorum dogmata Cebeti placuisse.

## $\beta$ ) De litterarum scientia.

Eorum, qui de rebus externis recte sentiunt, magna pars alio quodam errore obstricta tenetur: putant enim litterarum studio veram effici eruditionem. Hi sunt illi  $\Psi$ evdonaidelas amatores, qui commemorantur 13 sq.; 23,2 sq., in quibus numerantur poëtae, rhetores, dialectici, musici, arithmetici, geometrae, astrologi, critici<sup>4</sup>).

<sup>4</sup>) De Hedonicorum et Peripateticorum commemoratione v. supra p. 17 sq.

cf. Stob. flor. 93, 35. Simile de boua fama iudicium fecit Antisthenes (Diog. Laert. 6,11): τήν τε ἀδοξίαν ἀγαθόν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diogenes apud Stoc. flor. 95, 11, 19; Crates apud Epiphan. exp. fid. 1089c: ἐλευθερίας είναι τὴν ἀκτημοσύνην. Cf. quae de Diogene et de Cratete narrat Diogenes Laertius VI 87.

<sup>3)</sup> Idem de Zenone memoriae tradidit Athenaeus VI 233b: Ζήνων δέ... πάντα ταιλα πλήν τοῦ νομίμως αὐτοῖς και καλῶς χρῆσθαι νομίσας ἀδιάφορα τὴν μέν εὐχὴν αὐτῶν και φυγὴν ἀπειπών, τὴν χρῆσιν δὲ τῶν λιτῶν και ἀπερίττων προηγουμένως ποιεῖσθαι προστάσσων, ὅπως ἀδεῆ και ἀθαύμαστα πρὸς ταιλα τὴν δίαθεσιν τῆς ψυχῆς ἔχοντες οι ἄνθρωποι...

<sup>1</sup>) v. supra p. 15 sq. Eandem sententiam Isocrates Pan. 10 his expressit: εί και μηδέν άλλο δυνήσεται τὰ μαθήματα ταῦτα ποιεῖν ἀγαθόν, ἀλλ' οὖν ἀποτρέπει γε τοὺς νεωτέρους πολλῶν ἀλλων ἁμαρτημάτων.

2) Ovn čouv scribendum esse rectissime monuit Sauppeius l. l. p. 775, cuius conjecturam secuti sunt et is qui nuperrime Germanice vertit Tabulam, Kraussius, et Jerramius, Nullo totius libri loco alia via commemoratur, qua ad veram eruditionem possit perveniri; immo senex ipsis verbis dicit 32,4 priusquam ad hanc pervenias, ad falsam Eruditionem esse accedendum. Deinde totius picturae ratio impedimento est, ne de alia via cogitemus. Nam si verae Eruditionis domicilium cingitur falsae Eruditionis saepto, quonam modo ad illam adire licet, nisi priore hoc saepto permigrato? Accedit aliud argumentum atque id summi momenti: si έστιν responderet senex, consentaneum est hospitem hoc responso non acquiescentem quaesiturum esse: ποία δέ έστιν αῦτη; eamque viam describi. Is codex, quo usus est interpres Arabicus (de cuius praestantia cf. Muell. p. 76 sq.), et hic et eo loco, qui est 27,3 recte exhibebat ovn. Quod vero 35,2 ii commemorantur, quos videas én τοῦ πρώτου περιβόλου παραγιγνομένους εἰς τὸν τρίτον περίβολον.. οί τούτους τούς μαθηματικούς παραλλάττουσιν, id ita interpretandum est, ut non existimemus illos *Yevdonaidelar* omnino non attingere, sed quam celerrime pergere neque cum eius sectatoribus diutius versari.

ad eum finem, qui omnibus propositus est, virtutem et veram eruditionem, assequendum nulla vis inesse dicitur. iisdem aliquantum utilitatis attribuitur, cum convenienter iis, quae supra de auctoris sententia disputavimus, eae res, quibus homines non fiant meliores, in bonis non ducendae omnisque dignitas eis sit deroganda (cf. 39,3 et p. 44). Deinde si illa ad virtutem opus non sunt. aliam quoque viam esse existimaveris, quae ferat ad veram Eruditionem neque senem imperare, ut cum falsa Eruditione versemur. Tollitur difficultas, si cum hoc capite comparaveris Senecae epistulam 88, cuius haec potissimum verba ad nostram quaestionem pertinent, ampliore explicatione sententiam a Cebete prolatam illustrantia (88,2): "Quidam illud de liberalibus studiis quaerendum iudicaverunt, an virum bonum facerent. Ne promittunt quidem nec huius rei scientiam affectant (20): Quare ergo liberalibus studiis filios erudimus? Non quia virtutem dare possint, sed quia animum ad accipiendam virtutem praeparant: .... liberales artes non perducunt animum ad virtutem, sed expediunt .... - Cum dicatis, inquit, sine liberalibus studiis ad virtutem non perveniri, quem ad modum negatis illa nihil conferre virtuti?... Non est, inquam, cur aliquid putes eius adiutorio fieri, sine quo non potest fieri. Potest quidem etiam illud dici, sine liberalibus studiis veniri ad sapientiam posse: quamvis enim virtus discenda sit, tamen non per haec discitur." Duplex igitur secundum Senecam est necessitas. Necessaria enim et ea sunt, quibus id, quod efficiendum est, efficitur - sicut ad virtutem necessaria est correctio morum, qua virtus efficitur - et ea, sine quibus illud effici nequit, quamquam non iis ipsis efficitur - ut artium liberalium studium. De priore illa necessitate si cogitas, dici potest sine liberalibus studiis veniri ad

5

sapientiam posse", cum virtus non per haec discatur; hanc vero necessitatem si intellegis, artes liberales sunt illud, "sine quo non potest fieri" virtus. Pari modo duplex apud Cebetem distinguenda est utilitas: utilia enim et ea sunt, quae per se ipsa prosunt, et ea, quae quamquam per se ipsa pro nihilo sunt ducenda, id tamen efficiunt, ut facilius illa consequamur. Quam distinctionem si tenemus - quam Germanice exprimam vocabulis "direkter Nutzen" et "indirekter Nutzen" - facile, quid Cebes voluerit, intellegitur. Illam enim utilitatem si spectas, qua per se ipsae res sunt appetendae, nihil prosunt artes liberales neque quidquam qui eis student superiores sunt iis, qui earum scientia carent (c. 34). Una enim res expetenda est, morum correctio, ad quam illa non pertinent. Sin autem illam intellegimus utilitatem, quam ea habent, quibus res per se appetendas facilius consequimur, utiles sunt artes liberales duas ob. causas: primum enim freni instar impediunt, ne ad deteriora studia delabaris (33,3); deinde efficiunt, ut intellegendi facultate acriore instructus ad virtutis studium Haec enim sententia a Seneca pluribus aggrediaris. exposita subesse mihi videtur ei loco, qui est Ceb. Tab. 33,6<sup>4</sup>).

Consentiunt igitur Cebes et Seneca artibus liberalibus  $\pi \rho \sigma \pi a \iota \delta \epsilon l \alpha g$  quandam utilitatem tribuendam esse; ipsas vero in bonis esse vel per se expetendas negant. Illud tamen interest inter Cebetem et Senecam, quod Seneca

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cur illud ἀχειβέστεξον γὰς ἄν τι συνήπαμεν mutilatum glossema esse velit Drosihnus, non intellego. Enuntiatum enim condicionale, quod deest, facillime potest suppleri. Interpolatori autem non est cur haec vocabula tribuamus, cum et optime conveniant cum nexu sententiarum neque quidquam habeant offensionis et optimus codex, quem in hac parte libri textus constituendi normam esse debere Muellerus ostendit, ea exhibeat.

id potissimum monet, disciplina illa, qua animus praeparetur ad philosophiam accipiendam, opus esse, Cebes hoc maxime tenendum esse existimat, illarum artium studium per se ipsum nihili esse.

Ex hoc iudicio de litterarum studio prolato quid consequatur de auctoris secta et aetate priusquam quaeramus, videamus, quasnam disciplinas eius sententia falsa eruditio comprehendat. Hedonicis et Peripateticis, quorum commemorationi hic locum non esse supra p. 22 vidimus. omissis relinquantur poëtae, rhetores, dialectici, musici, arithmetici, geometrae, astrologi, critici. Hi autem, si missos facis poëtas, sunt tritarum illarum, quas éynunllou παιδείας nomine designare antiqui solebant, disciplinarum studiosi. Quarum orbis non ante Alexandrinorum aetatem confectus est et absolutus. Ex Xenophontis illius quidem commentariis (IV 7) apparet multos Socratis temporibus operam dedisse geometriae, astrologiae, arithmeticae nimiosque Socratis sententia in illo studio fuisse. Plato<sup>1</sup>) disciplinas quasdam enumerat, quae ad eruditionem pertineant. Sed nusquam neque apud Xenophontem neque apud Platonem certus quidam commemoratur disciplinarum orbis, quibus pueri debeant instrui; quaeque Plato desiderat, ea pauciores adulescentes elegantioris doctrinae studiosi, non liberi omnes videntur tenuisse<sup>2</sup>). Aristoteles deinde (rep. VIII 2) quattuor has res docet vulgo pueros didicisse, grammaticam, gymnasticam, musicam, graphicam, hanc vero a nonnullis esse rejectam. His ipse Aristoteles adjungit mathematicam, dialecticam, rhetoricam. E quibus gym-

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Theaet. 145 a; civit. II 376 e.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> ut recte monere mihi videtur Cramer, Geschichte d. Erz. u. d. Unterr. im Altertum I p. 348. Chalcidius autem (in fine comm. in Tim.) ea, quae ipsius aetate fiebant, ad Platonis tempora videtur transtulisse.

nastica et graphica omissis aetate Alexandrina illa tanquam norma exstitit eruditionis, qua septem his disciplinis puer erat instituendus: grammatica, rhetorica, dialectica, musica, arithmetica, geometria, astronomia. Tum demum illum orbem confectum certisque finibus universam puerorum eruditionem circumscriptam esse vel ea re quadam ornatur veri similitudine, quod non prius uno nomine —  $i q x v x \lambda \iota o g \pi \alpha \iota \delta \varepsilon i \alpha$  — eas artes, quae ad humanitatem pertinent, complectebantur<sup>1</sup>). Iis autem locis, qui sunt Diog. Laert. II 79, VI 103 nequaquam efficitur ipsi Aristippo aut Cynicis antiquissimis illud nomen in usu fuisse.

Poëtas quod addidit auctor septem illarum disciplinarum studiosis, mireris. Nam etsi summum studium in poëtarum carminibus legendis et ediscendis apud Graecos consumere solebant adolescentes, tamen carminum tractatio, cum grammatica vel critica arte comprehenderetur, disciplinis illis non est adiuncta. Tamen cum nulla sit causa, cur hoc vocabulum  $\pi oin \pi a$  in suspicionem vocetur, in eo acquiescendum existimo, quod poëtarum studium gravissimam eruditionis partem Graeci esse voluerunt neque desunt loci, quibus poëtae una cum rhetoribus aliisve eorum, quibus animos excolendos adulescentes tradebant, commemorentur; cf. Synes. Dio: Gratias ago poëtis, rhetoribus, historicis; Basilius hom. ποιηταϊς και λογοποιοϊς και δήτορσι... δμιλητέον. Marc. Aur. I 17: τὸ μὴ ἐπὶ πλέον προκόψαι ἐν δητορικῆ καὶ ποιητική και τοις άλλοις έπιτηδεύμασιν.<sup>2</sup>) Didymus

<sup>1)</sup> Cf. eos locos, quos congessit Wower de polymathia p. 275 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Poëtas ut adderet nescio an Cebes commotus sit ea partitione, quam Stoici disciplinae suae admoverunt; qui logicam diviserunt in rhetoricam et dialecticam; dialecticae autem cum alias partes esse voluerunt, tum  $\pi \epsilon \varrho l$   $\pi o \iota \eta \mu \acute{\alpha} \tau \omega \nu$ ,  $\pi \epsilon \varrho l$   $\mu o \nu \sigma \iota \kappa \eta \widetilde{\eta} \varsigma$ , cf. Diog. Laert. VII 44. Xenocrates ex adulescente philosophandi cupido

(apud Mullachium II, p. 67): μόνον δέ φασι τον σοφον καλ μάντιν άγαθον είναι καλ ποιητήν καλ φήτορα καλ διαλεκτικον καλ κριτικόν.

Criticos consentaneum est hoc Tabulae loco non eos intellegi, qui vulgo hoc nomine designantur, sed cum grammaticorum in hac septem illarum disciplinarum enumeratione locum teneant, jisdem atque grammaticos studijs praeesse, qui, Senecam si sequimur<sup>1</sup>), circa curam sermonis versantur et si latius vagari volunt, circa historias, iam ut longissime fines suos proferant, circa carmina. Quodsi explorari posset, quanam aetate criticorum nomen ad eos, qui vulgo grammatici dicuntur, translatum esset, haud mediocre nancisceremur disceptationis nostrae adiumentum. Sed vereor, ne de hac re desperandum sit. Quod enim veteres<sup>2</sup>) volebant antequam grammatici nomen in usum veniret, hoc genus doctorum criticos audivisse, id exemplis probari non potest. Valesio enim, qui et hunc Tabulae locum et Ps.-Platonis Axioch. 366 e<sup>3</sup>) eius rei documento esse existimabat, ne assentiamur obstat, quod neque de Cebetis Tabulae neque de dialogi illius, qui Axiochus inscribitur, origine constat; Axiochus autem quin recentioris aetatis sit, vix quisquam est qui dubitet.

1) epist. 88,3.

<sup>2</sup>) cf. Wolfii proleg. p. CLXXI.

3) อกอาสพ อิ ะ ig rŋw Éสาสะรไลพ ส่ตุ/เทาะสเ สอไมอบ่า สอ่างอบร อิเลพ-รมกังสพ (สัสร์อากุรลพ) สลเอีลงุฒงงอโ หล่ งุอุลุมุลสาเฮาลโ หลไ สลเอ้อาอุ/βลเ รบอุลทงอบังระรู · สบ้อู่อุมร์ของ อิ หญเรเหอ/, งุอตุมร์รอุลเ, รสสรเหอ/, สอไบ้ สมกู้ชิอร อิงธรรรัช, ubi Fischerus recte animadvertit criticos esse grammaticos, h. e. "interpretes poëtarum, qui etiam locos poëtarum egregios iusserunt pueros ediscere". Neque enim de iis criticis hic agi potest, qui de genuinis aut spuriis poëtarum locis disceptabant; nam haec in ludis cum pueris non tractabantur.

primum quaerit, num geometricis et astrologiae studuerit, deinde, num poëtarum opera legerit. Exc. e cod. ms. Flor. Jo. Dam. in ed. Stob. Meinek. IV p. 191.

Quae cum ita sint, recte Lehrsius<sup>1</sup>) mihi videtur statuisse, de tempore, quo usus ille increbuerit, nihil pro explorato esse habendum.

Dialecticos Drosihnus vult philosophorum sectam intellegi pariter atque Hedonicos et Peripateticos<sup>2</sup>). Idem nescire se dicit an id in hac disquisitione non neglegendum sit, quod manifesto auctor Platoni faveat. Solos enim Platonicos ex nobilissimis philosophorum scholis in falsae Eruditionis amatoribus non numerari. Quibus haec existimo respondenda esse. Primum quae de dialecticis Drosihnus exponit, pluribus refutari opus non est, nisi forte existimas, ex septem illis disciplinis, quibus éynu*πλiα*g*παiδεiα*g orbis conficitur, sex a Cebete esse commemoratas, septimam omissam eiusque in locum philosophorum scholam substitutam. Deinde quae de favore Platonis ille suspicatus est, ea teneri non possunt vocabulis quae sunt 'Hoovinoi, Περιπατητικοί deletis<sup>3</sup>); accedit quod illo dialentinoi philosophorum familiam non designari modo vidimus.

Restat, ut quid ex eis, quae in Tabula de litterarum studio prolata sunt, de auctoris et secta et aetate efficiatur, exploremus. Atque qui Tabulam Cebetis Socratici esse censebant, hoc capite 13 sententiam suam arbitrabantur quam maxime defendi. Auctorem enim neque Platonicum, neque Stoicum fuisse inde apparere, quod dialecticam nihili faceret, cum Plato sapientem et dialecticum eundem existimasset Stoicique sapientem solum dialecticum esse contendissent (Diog. Laert. VII 83); eodem pertinere, quod Plato musicam et 'geometriam 1

4

<sup>1)</sup> de vocab. φιλόλογος, γραμματικός, κριτικός in Herod. script. III emendat. p. 401.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Drosihnus, die Zeit. d. Πίναξ p. 13. Cf. Diog. Laert. II 106.
 <sup>3</sup>) p. 22.

maximi fecisset, Stoici artem poëticam laudassent (Plut. de tranq. an. p. 122).<sup>1</sup>) Mitto admonere de illo septem disciplinarum orbe, qui cum Alexandri demum temporibus constitutus sit satis declarat Pinacem Socratis aetate non esse compositum: id teneri volo, Cebetem neque contemnere dialecticam ceterasve illas disciplinas, neque ne iis operam demus suadere, sed id hortari, ne nimium in iis studium consumamus neve iis virtutem veramque eruditionem opinemur parari. Hoc autem Stoicis alienum non esse infra ostendemus.

Deinde quod de Socrate illi admonent, qui item sectatoribus suis imperaverit, ne nimii essent in geometria astronomiave discendis<sup>2</sup>), Cebes in iudicio de his rebus faciendo sequitur normam a Socrate plane diversam. Socrates enim ex illis artibus ea, quae ad vitam usui pon sunt, a communi eruditione censet removenda esse<sup>3</sup>). Utilitas igitur, qua illa sunt ad vitam cotidianam, Socrati norma est iudicandi. Quae quantum absit a Tabula luce clarius est. Cebes enim verdonaidelas sectatores non ob id reprehendit, quod tempus terant iis rebus discendis, quarum usus non sit, neque quod eorum cognitioni operam dent, quae sint supra intellegentiam humanam, sed quia iis rebus veram animi eruditionem putent contineri. quae ad mores corrigendos nihil conferant quaeque qui sciunt non minus quam ceteri errant de bonis et malis perverseque et turpiter vivunt: Tab. 34. Deinde ea lit-

₽

3) Xen. comm. 4, 7,2: γεωμετρίαν μέχρι μέν τούτου ἕφη δεϊν μανθάνειν, ἕως ίκανός τις γένοιτο, εί ποτε δεήσειε, γῆν μέτρφ όρθῶς ἢ παραλαβεῖν ἢ παραδοῦναι ἢ διανεῖμαι ἢ ἔργον ἀποδείξασθαι .... ibid. 8: ὅ,τι μὲν γὰρ ὡφελοίη ταῦτα, οὐκ ἔφη ὁρᾶν .... 5: ὡφέλειαν μὲν γὰρ οὐδεμίαν οὐδ' ἐν τούτοις ἔφη ὁρᾶν.

<sup>1)</sup> cf. Feurlin. p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xenoph. comm. 4,7; cf. 1,1, 11-16.

terarum studii aestimatio, qua per se ipsum quidem non est appetendum, attamen eam ob causam non caret utilitate quadam, quod praeparat animos ad sapientiam accipiendam, Socratis ratione philosophandi plane est aliena. Similis quaedam vis a Platone<sup>1</sup>) litterarum eruditioni attribuitur, sed ne apud hunc quidem ratiocinationem illam invenis, qua scientiam litterarum illam quidem in bonis non esse, neque tamen inutilem esse demonstretur. Haec unice e Stoicorum sententia est explicanda, qui unum bonum esse voluerint, virtutem, neque tamen facere potuerint, quin alias quoque res utilitate quadam esse concederent. Et profecto Stoicos convenienter cum Tabulae auctore de artibus sensisse, cum ea declarant, quae e Senecae ep. 88 supra exscripsimus, tum Didymi locus a Mullachio II 67 allatus: oilouovolav dè ral φιλογραμματίαν.. και καθόλου τὰς έγκυκλίους λεγομένας τέχνας έπιτηδεύματα μέν καλοῦσιν, ἐπιστήμας δού, ἔν τε ταίς σπουδαίαις έξεσι ταῦτα καταριθμοῦσι. In praepositis rebus, quas προηγμένα Stoici dixerunt, ipsis verbis raro invenio artes numeratas (cf. Diog. Laert. VII 106:  $\pi \rho o \eta \gamma \mu \epsilon \nu \alpha \mu \epsilon \nu o \nu \nu \epsilon i \nu \alpha \iota \dots \tau \epsilon \gamma \nu \eta \nu$ , sed aliis verbis idem exprimitur, cum Stob. ecl. 173 p. 42 Mein. commemorantur τέγναι δσαι δύνανται συνεργεϊν έπιπλεϊον πρός τον κατά φύσιν βίον. Non necessariam artium eruditionem a Stoicis putatam esse testis est Didymus (Mull. II p. 69): άναγκαΐα μέν τὰς ἀρετὰς πάσας... ούκ άναγκατα δε ... τα έπιτηδεύματα.

Quodsi Stoicae familiae Tabulae auctor erat addictus, quanam aetate eum fuisse statuemus? Schaberus ante medium tertium a. Chr. n. saeculum vult Pinacem con4

٩

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De rep. VII 536 d: τὰ μὲν τοίνυν λογισμῶν τε καὶ γεωμετριῶν καὶ πάσης τῆς προπαιδείας ῆν τῆς διαλεκτικῆς δεῖ προπαιδευθῆναι, παισἰν οὖσι χρὴ προβάλλειν.

fectum esse. Etenim ea aetate id potius egisse Stoicos. ut praeciperent de vita recte instituenda, quam ut physicis et logicis quaestionibus darent operam. His philosophiae partibus cum Chrysippus quique post eum fuerunt maxime studuerint, fieri non posse, quin ante Chrysippi tempora Tabulam compositam esse existimemus<sup>1</sup>). Qua in re vehementer a Schabero dissentio. Quod enim dicit ante Chrysippum in sola morali philosophiae parte Stoicos versatos esse litterarumque, quae ad recte vivendum nihil prodessent, contemptionem prae se tulisse, nihil statui poterat perversius. Zeno ille quidem - ut memoriae prodidit Diogenes Laertius VII 32 - a nonnullis reprehensus est, quod in libro suo, qui erat de republica, inutilem dixisset eruditionem. Sed quo tempore ille liber compositus est, Cratetis ille etiamtum erat discipulus neque Xenocrate vel Polemone usus erat magistro<sup>2</sup>). Cum vero Cynicus esse desiisset novaeque scholae auctor exstitisset, longe aliam eius fuisse sententiam declarat multitudo placitorum eius ad physicen et logicen pertinentium<sup>3</sup>). Cuius mutationis causa haud scio an a Xenocratis vel Polemonis institutione repetenda sit. De Xenocrate quidem haec legimus apud Stobaeum (IV p. 205

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schaber l. l. p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cf. Diog. Laert. VII 4. Wellmann in Fleckeiseni annalibus 1873 p. 437. (Num Xenocratem audierit, non satis constat.; cf. Zeller III 1, 27 n. 4.)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cf. Wellmann l. l. 406: Wie der Begründer des Stoicismus die Einseitigkeit und Abgeschlossenheit der kynischen Moral aufgab, so drängte ihn nicht minder ein lebhaftes wissenschaftliches Bedürfniss, neben dem praktischen Teile der Philosophie den theoretischen nicht unangebaut zu lassen. — De Zenonis opera in physicis quaestionibus consumpta cf. ibidem p. 466-490; Weygoldt, Zeno v. Cittium u seine Lehre, Jena 1872 p. 15-86. Si recte Weygoldtius statuit in Diog. VII 41-48 non fere inesse nisi Zenonis dogmata, plurimum Zeno illis disciplinis tribuit.

Mein.). Ξενοχράτης όπότε τις αύτῶ σχολάζειν ήθελεν ούδενος των έγκυκλίων μαθημάτων μετειληφώς, "άπιθι", είπε, ,,λαβάς ούκ έχεις πρός φιλοσοφίαν δει γάρ προμεμαλάχθαι διὰ τούτων την ψυγήν<sup>(1)</sup>. Unum ea aetate Aristonem ita a Stoicis dissensisse, cum Cynicis consensisse accepimus, ut logicen et physicen plane reiceret (Stob. 80.7; 82.7, 11, 15). Ita Stoici, guamguam ethicen ceteris philosophiae partibus anteponebant hasque tanguam administras illius esse volebant, tamen primis post sectam conditam saeculis plurimum in physice et logice studii consumpserunt, tantumque abest ut recte de hac re exposuerit Schaberus, ut contra magno demum temporis spatio interiecto inde a Pancratii et Posidonii aetate exstiterint Stoici philosophi, qui et ipsi de ethice sola libros componerent et, quamquam ad animos praeparandos et coërcendos non negabant aliquantum valere eruditionem, tamen, ne nimium eis tribueremus, etiam atque etiam monerent<sup>2</sup>). E prioribus Stoicis philosophis unus Aristo<sup>3</sup>) προπαιδεύματα ut vilia et vana verae eruditioni opposuisse perhibetur. Quae

<sup>3</sup>) Panaetius totus erat in philosophiae parte morali, cf. Zeller III 1 p. 502. Ex eclecticis qui dicuntur philosophis Cicero omnia existimavit posthabenda esse iis quaestionibus, quae sunt de moribus. Acad. I 4, 15; de fin. II 1,1; Tusc. V, 4, 10.

8) Diog. Laert. II 80.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Similis sententiae est illud quod fertur Pythagorae p. 493 Mullach: ὡς πρὸ τῶν μεγάλων μυστηρίων τὰ μικρὰ παραδοτέον, καὶ πρὸ φιλοσοφίας παιδείαν. Similiter Crantor. Exc. e m. flor. Jo. Dam. in edit. Stob. Meinek. IV p. 192: Κράντως ἕλεγε μήτε δύνασθαί τινα τὰ μεγάλα πρὸ τῶν μικρῶν μυηθῆναι μήτ΄ οὖν ἐπὶ φιλοσοφίαν ἐλθεῖν πρὶν ἐν τοῖς ἐγκυκλίοις διαπονηθῆναι. Philo Iud. congr. qu. erud. grat. § 3: ἰρὴ δ εἰδέναι, ὅτι τῶν μεγάλων ὑποθέσεων μεγάλα καὶ τὰ προοίμια εἶναι συμβέβηκε. Μεγίστη δ'ὑπόθεσις ἀρετή... Εἰκότως οὖν οὐ βραχέσι χρήσεται προοιμίοις, ἀλλὰ γραμματικῆ, γεωμετρία, ἀστρονομία, ξητορικῆ, μουσικῆ, τῆ ἄλλη λογικῆ θεωρία πάση. De ceteris Philonis locis huc pertinentibus v. infr. p. 94.

enim apud Diogenem VII 8 exstat Zenonis epistula ad regem Antigonum data, in qua Zeno his illum collaudat:  $\dot{\alpha}\pi \alpha\delta\dot{\epsilon}_{\chi}\rho\mu\alpha i$  σου την φιλομάθειαν καθόσον της  $\dot{\alpha}\lambda\eta$ θινης και είς δνυσιν τεινούσης,  $\dot{\alpha}\lambda\lambda'$  ούχι της δημώδους και είς διαστροφην ήθῶν ἀντέχη παιδείας, ea num genuina sit, vehementer dubito'). Ex recentioribus contra notum est Senecam vehementissime in homines grammaticae ceterarumque liberalium artium nimis studiosos invectum esse (ep. 86). Cui consentiebant Epictetus<sup>2</sup>), Marcus Aurelius. Similiter atque Cebes duplicem eruditionem distinguit Dio Chrysost. or. 4 p. 69 Dind.

Statuemus igitur Stoicum philosophum Panaetii vel Senecae aetatis Tabulam conscripsisse. Non multum iis temporibus inter Stoicos et Cynicos interfuisse Drosihno (p. 13) concedo. Tamen cum vehementius in litterarum studium invehi Cynici soliti sint, Tabulae auctorem, qui tantum absit ut eruditionem reiciat, ut contra a falsa Eruditione quod quisque velit accipi iubeat tanquam viaticum<sup>3</sup>), malim existimare Stoicorum sectae addictum fuisse.

<sup>3</sup>) Comparatio eruditionis et viatici Cebetis propria non est. Cf. Stob. 3,73, ubi hoc tribuitur Socrati: ὁ φρόνιμος ῶσπες εἰς ἱδὸν εἰς τὸν βίον οὐ τὰ πολλοῦ ἄξια συντίθησιν ἐφόδια ἀλλὰ τὰ ἀναγκαιότερα. Bias apud Diog. L. I 88: ἐφόδιον ἀπὸ γεότητος

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Item incertae aetatis est quod Pythagorae tribuitur exc. ex ms. fl. Jo. Dam. p. 202 Mein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) fragm. 54 p. 111 Schweigh.; disa. IV 5,7. Cf. Stob. 80, 14: <sup>Αξδιανοῦ</sup> Ἐπικτήτου ποὸς τὸν περὶ οὐσίας . Τί μοι μέλει, φησί, πότερον ἐξ ἀτόμων ἢ ἐξ ἀμερῶν ἢ ἐκ πυρὸς παὶ γῆς συνέστηκε τὰ ὅντα. Quod si quaeris, quare ea aetate artes liberales minore dignitate coeptae sint haberi, nescio an cum alia tum hoc alicuius fuerit momenti, quod e Posidonii temporibus in ipsa philosophia illis disciplinis locus tribuebatur; cf. Senec. ep. 88, 21, 24; Zeller III 1 p. 577, adn. 8. Tum enim consentaneum erat existere, qui quantum philosophia moralis illis disciplinis praeferenda esset, monerent quique adhortarentur, ne illis rebus studentes verae philosophiae nos operam dare opinaremur.

- 64 -

### 2. De virtutibus et vitiis.

#### a. De causis vitiositatis.

Omnis miseriae humanae causa est venenum illud, quod  $A\pi \alpha \tau \eta$  iis, qui in vitam introeunt, praebet bibendum (5,2). Hoc enim hausto fit ut ea, quae non bona sunt, bona existiment et ea, quae mala non sunt, mala (25,2); quo errore per totam vitam homines sollicitantur et affliguntur (40,1).

Haud abs re videtur in  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}\eta_S$  notionem, quae sit in Tabula, paulo diligentius inquirere. Atque  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}\eta$  non fraus est per alium quemquam effecta, sed error ex ipsius hominis animo tanquam divino numine auctore coortus hominique innatus<sup>1</sup>), ita ut vocabulum quod est  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}\eta$ haud longe diversa significatione adhibeatur atque  $\ddot{\alpha}\gamma\nu\sigma_{i\alpha}$ vel  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nu\sigma_S$ . Hic autem usus apud recentiores scriptores est frequentissimus, cum apud eos qui fuerunt ante Chr. n. nullum mihi contigerit ut invenirem exemplum<sup>2</sup>).

Venenum, quo homines imbuuntur, designatur vocabulis  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nuos$  et  $\ddot{\alpha}\nu\nuo\iota\alpha$  (5,3; 6,3; 19,5). Vocabulum quod est  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nuos$  Drosihnus p. 38 recte monet quinque iis locis,

<sup>1</sup>) Cf. Schmidt Ethik d. alt. Gr. I 250 sq. Quod de pictura Apellis exponit Schmidtius, idem de Fraude, quae est in Tabula, valere mihi videtur.

<sup>2</sup>) Ex recentiorum operibus haec congessi: Dio Chrys. de regn. 4 p. 80 Dind.; or. 31, p. 356; or. 68, p. 232; or. 70, p. 240; Luc. Char. p. 219 Jac.; Plut. quom. adul. poët. aud. deb. 17b; quom. adulat. ab. amic. intern. 49 b; Plut. Stoic. rep. 47; de comm. not. 25,5; Stoic. ecl. eth. 183.

είς γῆρας ἀναλάμβανε σοφίαν. Aristoteles apud eundem V 21: κάλλιστον ἐφόδιον τῷ γήρα τὴν παιδείαν ἔλεγε. Demon. fr. 77, Mull. II p. 852: τίνα δὲ καὶ ἐφόδια ἔχων ... ἐκ παιδιᾶς εἰς φιλοσοφίαν ῆκεις. Ex. ms. flor. Jo. Damas. Mein. Stob. IV p. 203: Πιττακὸς συνεβούλευε πρὸς τὸ γῆρας ἐφόδια παρατίθεσθαι παιδείαν; ibid. p. 226: Άρίστιππος παρεκελεύετο τοῖς νέοις τοιαῦτα ἐφόδια κτᾶσθαι, ἅτινα αὐτοῖς καὶ ναυαγήσασι συνεκκολυμβήσει.

quibus invenitur, metaphorice esse adhibitum. Proprie enim haec vox significat non errorem animo inhaerentem, quo singuli errores efficiuntur ("subjektiver Irrthum"), sed eum errorem, quem nos lingua vernacula dicimus die Irrfahrt, das Umherirren ("objektiver Irrthum"), quemque Latini vocabulo rarius adhibito nominabant errationem. Illam autem vim in Tabula vocabulo  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nu\sigma\sigma$  subesse, ea quoque re ostenditur, quod cum illo äyvoia coniungitur 5,3; 6,3; 19,5. Accedit quod propter πλάνον homines dicuntur errare 25,2 et quod *alávov* bibere finguntur; consentaneum enim est eos non ipsam errationem bibere, sed errorem, quo oritur erratio. Adde quod  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nu_{0G}$ bestia dicitur homini nocens (23,1), id quod ad errorem, non ad errationem convenit. Hac vero significatione cum forma  $\pi\lambda\dot{\alpha}\nu\eta$  apud Platonem inveniatur adhibita (Phaedo 81a, rep. VI 505c; X 602c), masculinum πλάνος non obvenit nisi in Oenomai fragmento Mull. II p. 379.

Aliud etiam est, quo homines priusquam ad virtutes perveniant, liberari oportet, opiniones. Diversae de vocabuli  $\delta \delta \xi \alpha i$  in Tabula usu a viris doctis prolatae sunt Meinersius (comm. soc. Gott. 1782) ea re sententiae. vult evinci a Stoico quodam philosopho hunc libellum compositum esse, quod vocabulo  $\delta \delta \xi \alpha i$  falsae quaevis opiniones designentur;  $\delta \delta \xi \alpha \varsigma$  enim sive falsas opiniones a Zenonis familia omnium vitiorum matres habitas esse': quam-significationem huic vocabulo neque apud Platonem neque apud alium quemquam Socraticum subesse. At. contra Jerramius contendit de opinione et scientia Pinacis auctorem plane convenire cum Socrate (praef. p. XXXIV). Platonicam hac de re doctrinam Cebeti placuisse censuit Casaubonus, qui haec de Cebetis opinionibus: "Ex mente Platonis optime, cui omnis δόξα quamvis alioquin optima et verissima, donec ad έπιστήμην perducatur, res levis

et momentanea". Quorum nemini assentior. Meinersius enim eos locos neglexit, quibus Opiniones ad salutem ducentes commemorantur (6,2; 11,1) hilaresque et ridentes eae Opiniones praedicantur, quae ad veram eruditionem homines perduxerunt (29,1). Quibus locis clare ostenditur non utique falsas opiniones a Cebete esse existimatas. Jerramio deinde respondeo, num ipse Socrates opinionem et scientiam distinxerit, haudquaquam pro explorato esse Inter Platonem autem et Tabulae auctorem habendum. hoc interest, quod ille nusquam contendit ab opinionibus et rectis et falsis sapientem debere liberum esse, cum utrumque genus opinionum impedimento sit ne ad veram eruditionem accedamus. Hanc autem Cebetis esse sententiam hi loci declarant: 14.3: où un antéhon an avτῶν οῦθ ἡ δόξα οῦθ ἡ λοιπὴ κακία ... 4: ὅταν καθαρθώσι και έκβάλωσι τὰ κακὰ πάνθόσαν έγωσι, και τὰς δόξας καί την άγνοιαν καί την λοιπήν κακίαν πασαν, τότε αν ούτω σωθήσονται. 14,3 quaerenti, num in falsae eruditionis saeptum Opiniones introeant, senex respondet: Ναί μένει ναο και έν τούτοις το πόμα, δ ἕπιον παρὰ τῆς Απάτης. Error igitur et ignorantia (cf. 5.3) fons sunt et origo opinionum. 35.4: είτα τὸ έτερον ούχ όρας, ότι και αί Δόξαι έκ του πρώτου περιβόλου είσπορεύονται πρός αύτους όμοίως; "Ωστε ούδεν ούτοι έχείνων βελτίους είσίν ... Ad veram eruditionem Opiniones quaedam illae quidem perducunt, sed ad virtutes intrare iis non licet; neque enim fas est ad Scientiam accedere Opinionem; 29,3. Haec igitur, ut omnia iam comprehendam, de opinionibus docet Cebes: et veras opiniones esse et falsas, et salutares et perniciosas (6,2). Sed malae utraeque sunt, quod donec opinionibus eris obstrictus, scientiam non consequeris; neque enim opiniones et scientia una esse possunt; sapiens igitur, qui scientiam tenet, opinionibus liber est. Haec autem eadem statuebant Stoici, qui cum ne ipsi quidem negarent veras opiniones esse<sup>1</sup>), tamen sapientem de omnibus rebus volebant scire, de nulla opinari, opinionibusque omnino carere. Cf. Diog. Laert. VII 162: στωιχώ δόγματι τώ τόν σοφόν άδόξαστον είναι. Stob. ecl. eth. p. 64 Mein: ψεῦδος δ' ὑπολαμβάνειν οὐδέποτέ φασι τὸν σοφὸν οὐδὲ τό παράπαν άκαταλήπτω τινί συγκατατίθεσθαι διὰ τό μηδε δοξάζειν αύτον μηδ' άγνοειν μηδέν ..... μηδε δοξάζειν τον σοφόν. Plut. Stoic. poët. absurdiora dic. 4,1. Dixerit quispiam ad idem de opinionibus iudicium ea perducere, quae Plato de discrepantia doEnc et éniornung disputavit<sup>2</sup>). Concedo Platonem, si imaginem expressisset sapientis omnibus numeris absoluti, ipsum quoque άδόξαστον eum depicturum fuisse. Sed Stoicorum erat. non Platonis, sapientis exemplar proponere perfecti et omnibus in rebus ne dis quidem inferioris. Itaque quod illi in sapiente requirebant, ut adóžaoros esset, id a Platone alienum est<sup>3</sup>).

Restat, ut de tertio illo salutis impedimento pauca dicam, quo ii, qui litteris imbuti sunt, ne ad veram eruditionem accedant deterrentur. Cum enim ea se scire opinentur, quae re vera nesciunt, fit ut ceteris sint pertinaciores et graventur vera disciplina imbui (35,3). De hac re brevis esse possum. Sufficit enim verbo monere Socratem, Platonem et Xenophontem si sequimur, id po-

<sup>1)</sup> Cf. Senec. ep. 94, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. quae p. 65 de Casauboni sententia attulimus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vocabulum ἀδόξαστος illud quidem apud Platonem (Phaedo 84b) invenitur, sed longe diversa significatione: ἀδόξαστον enim illic id est, de quo opinari non licet, sive id, quod supra opinionem positum est.

tissimum propositum habuisse, ut ostenderet homines vana opinione obstrictos earum rerum plerumque putare se scientiam assecutos esse, de quibus ignorarent (Xen. comm. 3, 9, 6; Plat. apol. 21d; 29a sq., 33c; Lys. 218b; Alcib. 117d). Ex hac inter Socratem et Cebetem consensione ne quid de Tabulae origine colligendum esse existimes, recentiorum locos quosdam transcribo, quibus illud Socratis minime proprium fuisse efficiatur. Apud Dionem Chrysostomum or. 11 p. 178 Dind. haec legimus: άμαθέστατοι όντες πολυμαθεστάτους έαυτούς νομίζουσιν . . . τούτου δε μηδεν είναι νόσημα χαλεπώτερον μήτε ένὶ μήτε πολλοῖς, ἢ ὅταν τις ἀμαθής ῶν σοφώτατον έαυτον νομίζη τούς γαρ τοιούτους των άνθρώπων μηδέποτε δύνασθαι της άγνοίας απολυθηναι (Cf. Tab. 35.2: απινητότεροι η δυσμαθέστεροί είσι; 35.3:.. απινήτους αύτοὺς ἀνάγκη είναι πρὸς τὸ ἑρμᾶν πρὸς τὴν ἀληθινήν παιδείαν). Id. or. 10 p. 166 Dind: δσοι γαο αν άμαθεῖς ὄντες πεισθῶσι σοφοί είναι, ουτοι πολύ είσιν άθλιώτεροι των άλλων απάντων. Eodem pertinent ea, quibus Seneca castigat homines liberalium artium nimis studiosos (ep. 88,37): Quid? quod ista liberalium artium consectatio molestos, verbosos, intempestivos, sibi placentes facit et ideo non discentes necessaria, quia supervacanea didicerunt.

#### b. De vitiis.

Primum dicendum est de Insipientia<sup>1</sup>), quae aenigmate illo, quod hominibus proponit (3, 2), iis, qui id non

<sup>1)</sup> ἀφοοσύνη quamquam etiam in causis vitiositatis numerari poterat, tamen hic mihi videtur commemoranda esse, quod ubique in vitiorum enumeratione eius fit mentio et ἀφροσύνη ex quattuor illis virtutibus ei, quae φρόνησις nominatur, solet opponi.

intellegunt, causa est perniciei. Aenigma autem illud est de rebus bonis, malis, mediis. De his ubi primum recte iudicare coeperis,  $A \varphi \varphi o \sigma \dot{\nu} \eta$  peribit (3, 4). Jam manifesto deprehendis Stoicum. Cum enim neque apud Socratem neque apud Platonem  $\dot{a} \varphi \varphi \sigma \sigma \dot{\nu} \eta$  intellegatur inscitia bonorum et malorum, Stoici, quos maximi facere eum locum, qui est de bonis et malis, supra vidimus (p. 37), ut  $\varphi \varphi \dot{\nu} \eta \sigma \iota \nu$  esse volebant  $\dot{\epsilon} \pi \iota \sigma \tau \dot{\eta} \mu \eta \nu \dot{a} \gamma a \partial \tilde{\omega} \nu$ xal xax $\tilde{\omega} \nu$  xal où $\delta \epsilon \tau \dot{\epsilon} \varphi \omega \tau^{1}$ ), sic  $\dot{a} \varphi \varphi \sigma \sigma \dot{\nu} \eta \nu$ , Diog. Laert. VII 93 si fidem habemus, definiebant  $\ddot{a} \gamma \nu \sigma \iota a \nu \dot{a} \gamma a \partial \tilde{\omega} \nu$ xal xax $\tilde{\omega} \nu$  xal où $\delta \epsilon \tau \dot{\epsilon} \varphi \omega \nu$ .

Praeter  $\dot{\alpha}\varphi\varphi\sigma\sigma'\nu\eta\nu$  vitia animique perturbationes in Tabula commemorantur haec:  $\dot{\alpha}\varkappa\varphi\alpha\sigma'\alpha$  (9,1; 14,1; 19,5; 23,1; 24,2; 26,2; 28,1; 28,3; 32,3; 34,2);  $\dot{\alpha}\lambda\alpha\zeta\sigma\nu\epsilon'\alpha$ (19,5; 24,2);  $\dot{\alpha}\vartheta\nu\mu'\alpha$  (10,2; 27,4);  $\dot{\alpha}\sigma\omega\tau'\alpha$  (9,1; 28,3);  $\dot{\alpha}\varkappa\eta\sigma\tau'\alpha$  (9,1);  $\dot{\epsilon}\varkappa\iota\vartheta\nu\mu'\alpha$  (19,5);  $\dot{\eta}\vartheta\nu\pi\dot{\alpha}\vartheta\epsilon\iota\alpha$  (28,1, 32,3);  $\vartheta\nu\mu\dot{\sigma}s$  (19,5);  $\varkappa\epsilon\nu\sigma\delta\sigma\xi'\alpha$  (24,2);  $\lambda\dot{\nu}\pi\eta$  (10,2; 23,1; 26,2; 27,4);  $\dot{\sigma}\vartheta\nu\eta$  (10,2; 26,2; 27,4);  $\dot{\sigma}\vartheta\nu\mu\dot{\sigma}s$  (10,2; 23,1);  $\dot{\nu}\pi\epsilon\varphi\eta\varphi\dot{\alpha}\nu\epsilon\iota\alpha$  (23,1);  $\varphi\iota\lambda\alpha\varphi\nu\nu\varphi(\alpha$  (19,5; 23,1; 24,2; 26,2).<sup>2</sup>)

Quod supra p. 25 diximus ea, quae de rebus ad mores pertinentibus auctor Tabulae protulit, latius patere neque ex certa quadam schola primo obtutu videri fluxisse, id cum aliis rebus tum hac vitiorum et perturbationum enumeratione licet cognoscere. Neque enim usquam certus quidam orbis vitiorum affectionumque — velut Stoici praecipua vitia esse voluerunt ἀφοσσύνην, δειλίαν, ἀδικίαν, ἀκολασίαν cf. Diog. Laert. VII 93, affectiones praecipuas λύπην, φόβον, ἐπιθυμίαν, ἡδονήν cf. Diog. Laert.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. infr. p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Quod iis vitiis, quae sunt άχρασία, ἀσωτία, ἀπληστία, 9]1 adiungitur κολακεία, nou ipsa vitium haec est, sed instrumentum, quo vitia illa utuntur ad decipiendum hominem. Eodem modo 18.2 Eruditioni et Veritati additur Persuasio.

VII 111 — commemoratur, sed convenienter ad auctoris rationem a doctrina et accurate exstructa disciplina abhorrentem quae tum philosophis plerumque in ore erant vitiorum et perturbationum nomina nullo certo ordine servato congeruntur variumque in modum varie inter se coniunguntur. Quid? quod 26.2 affectibus, qui sunt luctus, maeror, intemperantia, avaritia, adiungitur paupertas et 27,4 simili perturbationum enumerationi inseritur mala fama. Id quod eo magis mireris, quia toto libello paupertatem vetamur in malis ducere, priore autem illo loco Cebes dicit eum, qui ad virtutem, pervenerit, non turbari ούτε ύπο όδύνης ούτε ύπο λύπης ούτε ύπο άπρασίας ούτε ύπό φιλαργυρίας ούτε ύπό πενίας ούτε  $\dot{\upsilon}\pi$  άλλου κακοῦ οὐδενός. Similiter 27.4, ubi eos. qui non perseverarunt ascendere ad virtutem, dicuntur comitari λῦπαι και όδύναι και άθυμίαι και άδοξίαι και άγνοιαι, monenti hospiti: πάντα κακά λέγεις αὐτοῖς ἀκο- $\lambda o v \vartheta \epsilon \tilde{\iota} v$ , ipsis verbis senex concedit omnia mala eos sequi. Quam offensionem aliqua ex parte ita tolli existimaveris, ut dicas paupertatem et malam famam mala esse eis, qui vera eruditione nondum sint imbuti, neque mala esse desinere nisi eis, qui recte de his rebus docti eas contemnere consueverint. Attamen in eo offendo, quod iis, quae etiam sapientis sententia mala sunt quaeque in sapientem cadere non possunt, singulae hae res inseruntur, quae mala nisi ab indoctis non putantur quaeque etiam sapienti possunt obtingere. Facile commoveare, ut utrumque vocabulum interpolatori attribuas. Equidem cum librorum omnium consensu defendantur, malim auctoris neglegentiae ea relinquere de accurata disciplina non curantis.

Tamen, si paulo diligentius inquisiverimus, non deesse mihi videntur, quae documento sint Stoicis Tabulae auc-

torem favisse. Quod enim in animi perturbationibus primum locum tenet anoasía (9,1 prima commemoratur, 14,1 sola; 28,1 et 32,3 anoasía et hounádeia, 28,3 άχρασία et άσωτία)<sup>1</sup>), nescio an inde explicandum sit, quod Stoici omnium affectionum fontem esse volebant intemperantiam (Cic. Tusc. IV 9,22). Deinde duo vocabula in illo, quem supra composui, indice nominum ad mores pertinentium obveniunt a Platone et a Xenophonte aliena: φιλαργυρία et κενοδοξία. Quorum prius illud in Stoicae scholae supellectile fuisse et a Chrysippo definitionem ei admotam esse testis est Diogenes Laertius VII 111. Sed in huius vocabuli usu, cum adiectivum quod est gilágyvoog et apud Xenophontem et apud Platonem occurrat casuque fieri possit, ut substantivum apud neutrum inveniatur, minus nitar quam in illo πενοδοξία, quod cum nisi apud Polybium et Plutarchum non obveniat. recentioris huius libelli originis luculentissimum est documentum.

Quod maeror 23,2 in vitiis numeratur (την λύπην και τον όδυφμον και την ύπερηφάνειαν... και την λοιπην απασαν κακίαν), Stoici omnes affectus vitiosos putasse tradit Plutarchus virt. mor. 10 p. 449: παν μεν γάφ πάθος άμαφτία κατ' αύτούς έστιν.<sup>2</sup>)

Jam, quae de voluptate et de cupiditate Cebetis sit sententia, videamus. Atque 6,2 Voluptates cum Opinioni-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E Xenophontis scriptis vocabulum quod est  $\dot{\alpha} \times \rho \alpha \sigma \delta \alpha$  plane eiciendum esse censuit Dindorfius in edit. Xen. comm. maiore p. XII. Ad Platonem quod attinet, libri mss. non consentiunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Diog. Laert. VII 118: οὐδὲ μὴν λυπηθήσεσθαι τὸν σοφόν. Cic. Tusc. IV 7,14: quam vitiosae sint perturbationes. Vocabula quae sunt λῦπαι et ὀδύναι quod coniungit Cebes, moneo Stoicos ὀδύνην genus λύπης esse voluisse; Diog. Laert. VII 111. Quamquam ne Platoni quidem haec coniunctio aliena est. Cf. Phil. 42d: λῦπαι καὶ ἀληηδόνες καὶ ὀδύναι.

bus et Cupiditatibus finguntur homines amplexae et deducentes al μέν είς το σώζεσθαι, al δε είς το απόλλυσθαι. Statuuntur igitur voluptates nonnullae salutis, non perniciei efficaces itaque non in malis numerandae. Id quod cum eo non pugnat, quod a Stoico philosopho Tabulam compositam esse suspicamur. Neque enim inter se consentiebant Stoici, essetne utique malum voluptas, cumque multi plane eam censerent reiciendam esse, alii et bonas et malas voluptates esse volebant.<sup>1</sup>) Panaetium guidem Sext. Empir. adv. math. XI 73 tradit statuisse rivà µèv ήδονήν κατά φύσιν ύπάρχειν, τινά δε παρά φύσιν.<sup>2</sup>) Cupiditatum<sup>3</sup>) a Stoicis alteras bonas, alteras malas habitas esse nusquam invenio. Immo cupiditates quam maxime fugiendas esse Stoicorum sententia omnes, qui de illorum placitis exposuerunt, testes sunt. Tamen nescio an ad auctoris genus scribendi ab accurata doctrina abhorrens conveniat, ut Zellerus distinxit voluptatem latiore significatione accipiendam ab ea voluptate, quae in affectibus numeratur, sic hoc loco statuere cupiditatem non affectionem animi vitiosam intellegendam esse, sed latius patere et idem fere significare quod "studium".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Si recte Wellmannius l. l. 449 sq. statuit acriorem illam sententiam iis Stoicis placuisse, qui quam maxime pugnare studebant cum Epicuri schola etiamtum efflorescente, imminutis autem inimicitiis posteriores fuisse leniores, novum deprehendimus indicium, ex quo recentiore aetate Tabulam conscriptam esse liceat suspicari.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Accuratius si inspexeris, Panaetii sententiam ab antiquioribus Stoicis non discrepare his dicit Zellerus (III 1 p. 505 n. 4): "nur wenn man unter der Lust im engeren Sinne den Affect der  $\dot{\eta} \delta \sigma v \dot{\eta}$ versteht, ist sie, wie jeder Affekt, naturwidrig".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Quo loco iterum occurrit illud  $\ell\pi\iota\partial \nu\mu\iota\alpha$  non in malam partem accipiendum, eo recte a Drosihno deletum esse mihi videtur (11,1); sequitur enim singulari numero  $\tau\eta\nu$   $\ddot{\alpha}\gamma\sigma\nu\sigma\alpha\nu$ , quod et ad illud  $\delta\delta\xi\alpha\nu$  et ad illud  $\ell\pi\iota\partial\nu\mu\iota\alpha\nu$  referri nullo pacto potest.

ţ

Tum enim et de salutaribus et de perniciosis cupiditatibus vel a Stoico dici posse nemo est quin videat.

Ex adiectivis ad mores pertinentibus unum commemoratione dignum esse mihi videtur,  $\dot{\alpha}\pi \varrho o \beta o i \lambda \epsilon v \tau o s$  (8,1), quod alias nusquam ita adhibitum inveniatur, ut significet "imprudens", "incautus"; cf. infra part. IV. Actiones ex vitiis et perturbationibus animi fluentes his verbis designantur (9,4):  $\dot{\alpha}\pi o \sigma \tau \epsilon \varrho \epsilon i v$ ,  $\epsilon \rho o \sigma v \lambda \epsilon i v$ ,  $\epsilon \pi \iota o \rho \kappa \epsilon v$ ,  $\pi \rho o \delta i \delta \delta v \alpha i$ ,  $\lambda \eta$  $i \zeta \epsilon \sigma \vartheta \alpha i$  (40,3),  $\dot{\alpha} v \delta \rho o \rho \sigma v \epsilon i v$ ,  $\epsilon \pi \iota o \rho \alpha v \tau \epsilon i v$  (41,2),  $\dot{\alpha} \delta \iota \kappa \epsilon i v$ ,  $\dot{\alpha} \varphi \rho o v \epsilon i v$ . Ex his a Platone et Xenophonte aliena sunt  $\dot{\alpha} v \delta \rho o \phi o v \epsilon i v^{-1}$ ,  $\dot{\alpha} \varphi \rho o v \epsilon i v$ . Admonent enumerationes illae pravarum actionum de Stoicis; cf. Cic. fin. III 9,32: patriam prodere, parentes violare, fana depeculari; Plut. de Stoic. rep. 34,9:  $\mu \iota v \epsilon \epsilon i \alpha$ ,  $\pi \rho \circ \delta \circ \sigma \ell \alpha i$ ,  $\dot{\alpha} v \delta \rho \circ \phi v \epsilon i \alpha$ .

#### c. De correctione.

Correctio animi, quae efficitur vera eruditione, cum sanatione corporis comparatur 19,2. Eodem pertinet quod qui servatus est ad virtutesque pervenit, ab omnibus pari studio recipitur atque medicum recipiunt aegroti 26,1. Hac comparatione frequentissime utebantur Stoici et Cynici. Plato<sup>2</sup>) ille quidem condicionem animi vitiis effectam morbum dicit, sed comparatio philosophi et medici animique vitiositate liberandi et corporis sanandi apud illum non invenitur. Stoici deinde et Cynici Platonis illam imaginem amplexi et amplificantes morbos et imbecillitates animi ( $\nu \acute{o}\sigma ovs$  et  $\acute{a}d\acute{o}\omega \sigma \tau \acute{n}\mu \alpha \tau \alpha$ ) distinxerunt philosophumque excolendis animis et purgandis vacantem simili munere

<sup>1)</sup> avdeogóvoc exstat apud Platonem, avdeogoveiv apud recentiores.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Zeller II 1 p. 742 et ex locis ibi allatis rep. IV p. 444 c sq., X 609 c, Tim. 87 d, Legg. X 906 c.

atque medicum fungi sescenties monuerunt. Quam imaginem Zellerus animadvertit eos potissimum adamasse, qui inde a primo a. Chr. n. saeculo in morali philosophiae parte illustranda operam posuerunt.<sup>1</sup>)

Altiorem etiam cum his philosophis consensionem cognosces, ubi diligentius paulo in ea inquisiveris, quae 19,1 exponuntur de ratione a vera Eruditione in purgandis hominum animis adhibita. Ut enim medicus primum morbi causas amovet, deinde in bonam valetudinem corpora restituit, sic disciplina primum error, vitiorum causa, quaeque ex illo fluxerunt vitia removentur, deinde ad virtutes animi perducuntur. Bipartita igitur, ut corporis sanatio, sic animi correctio esse perhibetur: primum vitiorum causas tollendas, deinde virtutem efficiendam esse (cf. 19,2: πρότερον - είτα; 19,4: ὅπως ἐκκαθάρη πρῶτον...). Cum his confer Philonis Larissaei fragmentum, quod exhibet Mullachius II p. 55: ώς γαρ ίατροῦ ...τό προσάγειν έστι τὰ μέν θεραπευτικά, τὰ μέν τῷ προεκκομίσαι τὰ νοσοποιὰ τῶν αίτιῶν, τὰ δὲ τῷ τὰ παρασκευαστικά της ύγιείας ένθειναι, ούτως αύ κάπι της έπιστήμης έχει...τό μεν γαρ ύπεξαιρετικόν των ψευδως

ŝ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Zeller II 1, p. 285, III 655; 524, 1; 644, 3. Illa morborum et imbecillitatum animi distinctio Wellmannius (l. l. p. 455) dubitat an ipsi Zenoni tribuenda sit. Comparatio philosophi et medici apud recentiores magis magisque increbuit. Praeter locos a Zellero allatos hi mihi obvenerunt: Epict. diss. III 23, 30; idem apud Stob. 4,94; Muson. app. ex cod. Flor. Jo. Damasc. in Mein. edit. Stob. IV p. 223. Senec. ep. 123; de const. sap. 13; de ira II 10; Plut. d. coh. ira 2, p. 453; Dio. Chrys. or. 23 p. 308 Dind.; ibid. or. 27 p 529; or. 33 p. 2. Diog. ep. 28 p. 243 Herch. De prioribus cf. Diog. Laert. II 70, VI 4, VI 6. Longe diversus is locus est, ad quem provocavit Feurlinus p. 52, Xen. comm. 1, 3, 13, ubi de singulari quodam animi vulnere, non de vitiositate tanquam animi morbo agitur.

γεγενημένων δοξών, δι' ας τα κριτήρια νοσοποιείται<sup>1</sup>) τῆς ψυγῆς, τὸ δὲ τῶν ὑγιῶς ἐγουσῶν ἐνθετικόν: iam quanta haec similitudine coniungantur, non opus erit pluribus demonstrare. Philo autem nescio an Stoicorum doctrinam hac in re secutus sit, quippe quem aliis in rebus ad mores pertinentibus ad illos prope accessisse constet. Certe similia Stoicos docuisse ex Senecae epistula 94 apparet, ubi de controversia illa agitur, quam ei, qui nolebant hominibus errore liberatis praecipi de vita recte instituenda, cum iis habebant, qui talia praecepta necessaria existimabant. In illorum numero qui fuerat Aristo hanc in sententiam disputaverat (5): Nihil... proficient praecepta, quamdiu menti error obfusus est ... Idem tibi de omnibus vitiis dico: ipsa removenda sunt, non praecipiendum, quod fieri illis manentibus non potest. ... Nisi opiniones falsas, quibus laboramus, expuleris, nec avarus, quomodo utendum pecunia sit, exaudiet, nec timidus, quomodo pericula contemnat. Quibus ipse Seneca respondet: Etiam remotis vitiis, quid et quemadmodum debeamus facere, discendum est. In his facile agnosces bipartitam illam corrigendi rationem, qua primum falsa et perversa tolluntur, deinde vera et recta efficiuntur.

Haec animorum purgatio ut fiat, et iis, qui vitiis et voluptatibus dediti sunt, et falsae Eruditionis sectatoribus opus est paenitentia  $(35,4 \mu \epsilon \tau \alpha \mu \epsilon \lambda \epsilon \iota \alpha; 10,4; 11,1 \mu \epsilon \tau \alpha' \nu \circ \iota \alpha)^3$ ). Haec in Tabula non est perturbatio animi ob singulas quasdam malas actiones oborta, sed totius

\_\_\_\_

Etiam in verbo νοσοποιεῶν et Cebes et Philo conveniunt;
 cf. Tab. 19,2: ἐξέβαλε τὰ νοσοποιοῦντα. De hoc verbo v. infra part. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vocabulum quod est μετάνοια a Platone et a Xenophonte alienum est (epistula enim Xenophontis quae fertur prima genuina non est); μεταμέλεια apud utrumque occurrit.

animi quasi mutatio, qua mala exstinguuntur (11,1 έξαιρεϊ αύτόν έκ τῶν κακῶν). Frustra adhuc apud veteres philosophos quaesivi locos, quibus paenitentia eodem atque in Tabula numero haberetur<sup>1</sup>). Tamen. vocabulum si missum facis, sententia eadem apud Stoicos obvenire mihi videtur, qui sescenties monuerunt tam depravatam esse hominum naturam, ut vitia omnibus penitus essent infixa transfigurationeque opus esset, si quis ad virtutem et beatitudinem vellet pervenire. Hanc paenitentiam Seneca videtur significasse, cum scriberet ep. 6,1: Intellego, Lucili, me non emendari tantum, sed transfigurari... Et hoc ipsum argumentum est in melius translati animi, quod vitia sua, quae adhuc ignorabat, videt (cf. Tabul. 35,4: xal πεισθώσιν ...).

### d. De virtutibus.

Virtutes 20,3 enumerantur hae:  $E\pi\iota\sigma\tau\eta\mu\eta$ ,  $\dot{a}\nu\delta\varphi\epsilonia$ ,  $\delta\iota\pi\alpha\iota\sigma\sigma\nu\eta$ ,  $\kappa\alpha\lambda\sigma\kappa\dot{a}\gamma\alpha\vartheta\iota\alpha$ ,  $\sigma\omega\phi\varphi\sigma\sigma\nu\eta$ ,  $\epsilon\dot{\nu}\kappa\dot{a}\xii\alpha$ ,  $\dot{\epsilon}\lambda\epsilon\nu\vartheta\epsilon\varphi\iota\alpha$ ,  $\dot{\epsilon}\gamma\kappa\varphi\dot{\alpha}\tau\epsilon\iota\alpha$ ,  $\pi\varphi\phi\sigma\eta\varsigma$ . Mireris, quod ex quattuor illis principalibus virtutibus  $\varphi\phi\delta\nu\eta\sigma\iota\varsigma$  omissa est eaque virtus, quam primo loco ponere et praecipuo honore existimare solebant<sup>2</sup>), toto libello non commemoratur. (Verbum, quod est  $\varphi\varphi\sigma\nu\epsilon\bar{\iota}\nu$  occurrit 41,3). Cleanthem illum quidem Plutarchus de Stoic. rep. 7,4 tradit  $\varphi\varphi\delta\nu\eta\sigma\iota\nu$  in virtutibus non numerasse eiusque loco posuisse  $\dot{\epsilon}\gamma\kappa\varphi\dot{\alpha}\tau\epsilon\iota\alpha\nu$ . Sed cum Cleanthes ut ita statueret, ea re perductus sit,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) A Stoicis paenitentia in affectibus ducebatur, cf. Plut. de v. mor. c. 12 et Didymi fr. Mull. II, p. 80, ubi paenitentia dicitur κακοδαιμονικόν τι πάθος ψυχῆς καl στασιῶδες. Salutarem illam, de qua in Tabula agitur, paenitentiam commemoratam invenio Democr. fr. 102, Mull. p. 347: μεταμελίη ἐπ' αἰσχοοῖσι ἔςγμασι βίου σωτηρίη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De Stoicorum doctrina quae erat de virtutibus Diog. Laert. VII 92, Plut. de v. mor. 2; de Stoic. rep. 7,1.

quod non  $i\pi\iota\sigma\tau\eta\mu\eta\nu$ , sed  $i\sigma\chi\nu\nu$  καl  $\partial\alpha\rho\sigma\sigma\varsigma$  omnis virtutis quasi fundamentum esse arbitrabatur, non mihi persuadeo Tabulae auctori, qui maximi faciat scientiam<sup>1</sup>), eam virtutum partitionem placuisse, quae fluxit ex rejectione scientiae. Relinquitur, ut vocabulo, quod est  $i\pi\iota\sigma\tau\eta\mu\eta$ , eam hoc loco virtutem significari arbitremur, quae vulgo vocatur  $\omega\rho\delta\nu\eta\sigma\iota\varsigma$ .

Ponemus igitur contrariam a Tabulae auctore factam esse permutationem, atque Zenoni imputarunt veteres<sup>2</sup>), cum dicerent eum δριζόμενον την φρόνησιν έν μέν άπονεμητέοις δικαιοσύνην, έν δε αίρετέοις σωφροσύνην, έν δε ύπομενετέοις άνδρείαν - επιστήμην φρονήσεως nomine designavisse<sup>3</sup>). Simili permutatione usus est Plato, qui summum cognoscendi gradum sympos, 210 c, 211 c dicit éπιστήμην, quae vox apud eum alias significat secundum gradum. Ne is quidem refutari possit, qui dicat φρόνησιν hoc Tabulae loco omnino omissam neque quidquam ei substitutum esse (ἐπιστήμη enim tum quasi fundamentum omnium virtutum commemorata est). Nam opóvnow, quae έπιστήμη κακῶν καὶ ἀναθῶν καὶ οὐδετέρων (Diog. VII 92) vel έπιστήμη άγαθῶν καί κακῶν (Plut. de comm. not. 16,2), intellegebatur, commemorare supervacaneum poterat videri, cum qui ceteris virtutibus satisfacit, etiam huic satisfaciat (cf. ceterarum virtutum definitiones, quae

<sup>2</sup>) Plut. virt. mor. 2.

3) Quid Stoici interesse voluerint inter ἐπιστήμην et φρόνησιν, ex eo loco cognoscere licet, qui est Galen. Hipp. et Plat. 7,2 p. 595: una est virtus, ἐπιστήμη ἀγαθῶν καὶ κακῶν. Όταν μὲν οὖν αίφεισθαί τε δέη τἀγαθὰ καὶ φεύγειν τὰ κακά, τὴν ἐπιστήμην τήνδε καλῶ σωφροσύνην, ὅταν δὲ πράττειν μὲν τἀγαθὰ μὴ πράττειν δὲ κακά, φρόνησιν ἀνδρείαν ὅ ὅταν τὰ μὲν θαζόξη, τὰ δὲ φεύγη · ὅταν δὲ τὸ κατ' ἀξίαν ἐκάστφ νέμη, δικαιοσύνην 8q.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. supra p. 37.

inveniuntur locis p. 76 n. 2 allatis et Zelleri hist. phil. Gr. III 1 n. 4).

De fortitudine, iustitia, temperantia non est cur pluribus disputem.  $\Sigma \omega \varphi \rho o \sigma \dot{v} v \eta$  et  $\dot{\epsilon} \gamma \kappa \rho \dot{\alpha} \tau \epsilon \iota \alpha^{4}$ ) iam a Xenophonte inter se coniunguntur Cyrup. 7,5, 26. Idem invenis apud posteriores, cf. Pseudo-Arist. apud Stob. 1, 18. Stoicorum sententia  $\dot{\epsilon} \gamma \kappa \rho \dot{\alpha} \tau \epsilon \iota \alpha \nu \sigma \omega \varphi \rho o \sigma \dot{v} v \eta s}$  speciem esse eaque comprehendi testis est Stob. ecl. eth. 106. Eiusdem  $\sigma \omega \varphi \rho o \sigma \dot{v} v \eta s}$  partem esse Stoici voluerunt  $\epsilon \dot{v} \tau \alpha \dot{\epsilon} \dot{\iota} \alpha \nu$ (Stob. ecl. eth. 106). Hac in re Stoica disciplina auctorem Tabulae imbutum fuisse haud obscure perspicitur. Vocabulum enim quod est  $\epsilon \dot{v} \tau \alpha \dot{\epsilon} \dot{\iota} \alpha$  ad rem militarem vulgo pertinet oboedientiam civis<sup>2</sup>) neque a Xenophonte adhibetur nisi hac notione<sup>3</sup>). Philosophorum supellectilis hoc vocabulum factum definitioque ei admota est a Stoicis<sup>4</sup>).

<sup>8</sup>) Apud Platonem hoc vocabulum non occurrit; definitiones enim et is dialogus, qui Alcibiades I. inscribitur, genuina non sunt.

4

4) Voluptates εὐταξία coërceri, ita ut εὐταξία eadem interpretanda sit atque σωφροσύνη, statuit Crates; cf. Jamblich. apud Stob. 5, 63. Stoicorum definitionem profert Cicero de off. I 40, 142:... Haec autem scientia continetur ea, quam Graeci εὐταξίαν nominant: non hanc, quam interpretamur modestiam, quo in verbo modus inest: set illa est εὐταξία, in qua intellegitur ordinis conservatio. Itaque ut eandem nos modestiam appellemus, sic definitur a Stoicis, ut modestia sit scientia rerum earum, quae agentur aut dicentur, loco suo collocandarum. Σωφροσύνη adiungitur εὐταξία etiam ab Epicteto apud Stob. 5,92. Didymus (Mull. II p. 68) tradit Stoicorum sententia ἀλυπίαν τε και εὐταξίαν τὰς αὐταξιαν ad σωφροσύνην pertinere testis est Didymus Mull. II p. 99.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Neglegentia quadam Cebetis fit, ut binas partes in Tabula agat Ἐγκράτεια. Primum enim 16 iuvat homines ad veram Eruditionem ascendentes. Deinde 20,3 in ipsarum Virtutum numero apparet, ad quas pervenies, postquam veram Eruditionem praeterieris.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Schmidt, Ethik d. alten Gr. I 314.

Simile quid passum esse videtur vocabulum quod est  $\pi \varrho \varphi \circ \tau \eta_S$ , quod apud Platonem et Xenophontem invenitur, sed nusquam ita adhibitum, ut  $\pi \varrho \varphi \circ \tau \eta_S$  in virtutum choro commemoretur aut ut philosophiam moralem de ea quaerere appareat. In iis, quae ex Pseudo-Aristotele affert Stob. flor. I 18, eius partis animi, quae cum Platone  $\partial \nu \mu \circ \epsilon \cdot \delta \eta_S$  appellatur, duae dicuntur esse virtutes.  $\pi \varrho \varphi \circ \tau \eta_S$  et  $a' \cdot \delta \varrho \epsilon \cdot a'$ ). Stoicos in sapiente clementiam requisivisse testis est Didymus (Mull. II p. 85, ubi  $\pi \varrho \varphi \circ \tau \eta \tau \circ s$  definitio traditur).

Ex έλευθεφίας et καλοκάγαθίας commemoratione, cum utrumque vocabulum diversissimis temporibus sit adhibitum, nihil mihi videtur colligi posse<sup>2</sup>).

Jam videamus, quomodo sapiens ille, qui ad Virtutes et Beatitudinem ascendit, a Tabulae auctore depingatur. Atque id supra vidimus cum Stoicis convenire, quod ille, ubi eos revisit, qui male vivunt neque vitiis se exsolverunt (24,2; 25), pariter atque medicus ab omnibus cum gaudio excipitur (26,1). Qua in re hoc non neglegendum esse mihi videtur, quod ille, quocumque accedit, tutus est ab omnibus malis, neque periculum est ne quid ei accidat adversi ab iis, quae antea eum servitute oppresserunt (26,2 sq.). Haec descriptio plane congruit cum sapiente illo Stoicorum, qui, ubi primum sapientiam est assecutus, non modo liber est ab errore omni et vitio, sed ne recidere quidem potest in priorem miseriam<sup>3</sup>).

\*) Chrysippum illum quidem Diog. Laert. VII 127 tradit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Aristot. ethic. Nicom. 1108a: ἕστιν δὲ καὶ περὶ ὀργὴν ὑπερβολὴ καὶ ἕλλειφις καὶ μεσότης, σχεδὸν δὲ ἀνωνύμων ὅντων αὐτῶν τὸν μέσον πρᾶον λέγοντες τὴν μεσότητα πραότητα καλέσομεν. Cf. ibid. 1125 b; Ethic. Eud. 1231 b; 1220 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De illo cf. Platonis Phaed. 114e et Epict. Stob. 6,50; de hoc Fritzschii edit. ethic. Eudem. p. 256, 10-11 et Schmidtii ethic. I p. 329 sq.

Hanc de philosophorum sententiis in Tabula prolatis commentationem non absolverimus, nisi quae partes numini illi, quod  $\delta \alpha (\mu \omega \nu)$  (4,3) vel  $\delta \alpha (\mu \delta \nu) (30,1;31,3,3)$ 5; 32,5; 33,2) vocatur, tributae sint, paucis exposuerimus. Atque hoc guidem perspicuum est, in Tabula non de genio agi, qui quasi patronus homini additus per omnem vitam eum prosequitur. Suus enim cuique singularis est genius, hoc unum est numen, cuius praecepta ad universos homines pertinent. Recte iam Drosihnus<sup>1</sup>) monuit δαιμόνιον in Tabula esse legem illam divinam penitus in animis humanis impressam ("Gott im Busen") mentionemque fecit eorum locorum, qui sunt Epict. diss. I 14, ibid. 12; II 16, 28; Antonin. III 6, 12, 14. Hoc addere debebat, eam significationem apud Stoicos potissimum huic vocabulo subesse. Stoici enim cum id agerent, ut in rebus ad religionem pertinentibus quam proxime ad communes Graecorum notiones accederent et ex iis, quae de his rebus per saecula tradita et credita erant, quam plurima conservarent, ne eam quidem, quae de daemonibus erat, disciplinam plane convellere animum induxerunt, sed ita immutarunt, ut daemones non essent numina inter deos et homines media, sed daemon hominis nihil aliud esset quam ipse deus ut in omnibus rebus sic in animo humano apparens. Δαίμων igitur Stoicis est ratio humana, quae non diversa est ab universa

<sup>1</sup>) cf. die Zeit d.  $\Pi \ell \nu$ .  $K \ell \beta$ . p. 11n., qui tamen cum genio illo patrono illud numen confundit.

statuisse virtutem amitti posse. Sed quanto magis conveniat cum Stoicorum descriptione sapientis perfecti et absoluti, quod Cleanthes (Diog. VII 127) cum Cynicis consentiens censebat virtutem eripi nullo modo posse, non opus est pluribus demonstrare. Cf. Senec. ep. 50: semel traditi boni perpetua possessio est. Non dediscitur virtus. Didym. fr. Mull. II 78: τὸ μὲν τῶν σπουδαίων διὰ παντὸς τοῦ βίου χρῆσθαι ταῖς ἀρεταῖς.

mundi ratione<sup>1</sup>), vel ut Wachsmuthii<sup>2</sup>) verbis utar: "Der göttliche Geist im Menschen vertritt die Stelle des Dämon<sup>4</sup><sup>3</sup>). Sic facillime explicari mihi videtur, quod  $\delta \alpha i$ μων et δαιμόνιον, quod deum vulgo significat, inter se permutantur. Ratio enim animum humanum regens  $(\delta \alpha i \mu \omega \nu)$  eadem est atque illa, quae mundum gubernat (δαιμόνιον). A Stoicis deinde hic vocabuli, quod est  $\delta \alpha (\mu \omega \nu)$ , usus ad alios recentioris aetatis philosophos, qui in morali philosophiae parte illustranda studia collocabant, videtur transisse. Haud alienum a proposito nostro est locos duos Dionis Chrysostomi commemorare. Or. 23 p. 307 Dind. εὐδαίμων is dicitur, cui bonus daemon obtigerit. Quo concesso existimaveris xaxodalµova eum esse, quocum malus daemon sit coniunctus. Sed haec conclusio rejcitur, quia daimóviov malum esse nullo pacto possit, 308 l. 10. Ubi animadvertis illam vocabulorum daluar et daluórior, numinis divini singularis hominis animo inhaerentis et dei totum mundum regentis, inter se permutationem.  $K\alpha \varkappa o \delta \alpha i \mu \omega \nu$  deinde is esse perhibetur, qui daiµovi utique bono non oboediat (308 l. 20 sq; cf. Tab. 24,3, ubi miseri ii dicuntur, qui obliti sunt praecepti daemonis). Eadem atque in Tabula notio vocabulo, quod est δαίμων, subest apud Posidonium (Gal. Hippocr. et Plat. V 6, p. 469): Το δή των παθών αίτιον τουτέστι της τε άνομολογίας και του κακοδαίμονος βίου τὸ μή κατὰ πῶν ἕπεσθαι τῷ ἐν αύτῷ δαίμονι συγγενεῖ

<sup>1</sup>) Zeller III 1 p. 297.

<sup>2</sup>) Die Ansichten der Stoiker über Mantik u. Dämonen p. 38. Haud alienum a nostra disquisitione videtur commemorare recentiores potissimum Stoicos qui fuerunt inde a Posidonii aetate sic de daemonibus docuisse.

<sup>8</sup>) Cf. Xenocratis frgm. apud Mull. III p. 115, qui animum dicit daemonem esse hominis.

τε όντι καl την όμοίαν φύσιν έχοντι τῷ τὸν ὅλον κόσμον διοικοῦντι.

Haec habui, de philosophorum placitis in Tabula expositis quae dicerem. Atque, ut omnia iam comprehendam, de auctoris secta et aetate haec videntur statuenda esse: Sententiae de philosophia in Cebetis Tabula prolatae non conveniunt cum Socrate, sed cum Stoicis iisque recentioris aetatis philosophis, quorum opera in morali philosophiae parte versabatur. In iis autem, qui proximis ante Chr. n. et post saeculis fuerunt, auctorem numerandum esse, eo evincitur, quod id potissimum putat monendum esse, veram eruditionem non liberalium artium scientia, sed morum correctione contineri quodque moribus emendandis unice intentus abhorret ab accurate exstructa disciplina. Eodem pertinet, quod ad Platonem provocat Parmenidisque et Pythagorae rationem vivendi collaudat<sup>4</sup>). Conveniunt in eum, quae Cicero de fin. IV 28, 79, de off. II 35 de philosophandi et scribendi genere Panaetii exponit, qui aeque ac Posidonius doctam scribendi rationem a se rejecit quaeque libris illustravit, ad communem intellegentiam accommodavit.<sup>2</sup>)

Quae omnia me adducunt, ut Zellero<sup>3</sup>) adsentiar, cuius verba haec sunt: In dem Inhalt der Schrift lässt sich trotz der Farblosigkeit des Ganzen der Standpunkt einer späteren Zeit in der stoischen Moral und der Polemik gegen die falsche Bildung nicht verkennen. De Tabula valent quae Martha<sup>4</sup>) dicit de toto illius aetatis genere philosophandi: La philosophie aspire à devenir populaire,

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Recte Drosihnus p. 4 monet, si Socratici Cebetis Tabula esset existimanda, mirum prorsus futurum esse, quod Socratis nusquam fit mentio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Zelleri hist. phil. III 1, 503, 518 cum not. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) cf. ibid. II 1 p. 206 n. 2.

<sup>4)</sup> Les moralistes sous l'empire romain p. 237.

elle s'abaisse, elle se fait toute à tous et pour être comprise et acceptée elle puise ses idées non plus à la source élevée du dogme, mais dans le réservoir commun, qu'on appelle le bon sens public; elle se rapproche de plus en plus de la pratique et se contente de donner des prescriptions salutaires et incontestables qu'elle redige en maximes et qu'elle décore d'ornements littéraires. Postremum hoc vel maxime cadit in Tabulam. In paucis enim veterum philosophorum operibus tam manifestum deprehendis auctoris consilium non nova dogmata proferendi, sed ea, quae omnibus nota sunt, nova quadam et faceta ratione exprimendi. Hoc autem ad tertium locum disquisitionem transducit, qui est de allegoria Tabulae.

# III. De allegoria Tabulae.

Boettigerus <sup>1</sup>) eam, quae Cebetis Tabula explicatur, allegoriam non ab auctore vult fictam et inventam esse, sed veram picturam multo simpliciorem ab illo ita descriptam esse, ut eam exornaret atque amplificaret. Quod quamquam eis, quae Boettigerus protulit, demonstrari aut ad veri similitudinem adduci nequit, id tamen sine ulla dubitatione licet asserere, Tabulam non ante compositam esse, quam similes allegorias artifices fingere consuerant. Itaque primum quaeremus, quanam aetate statuarii et pictores talia aere, marmore, coloribus expresserint allegoriisque usi sint ad illustrandas res humanas, deinde de librorum auctoribus videbimus, qui illos imitati eiusmodi opera vel ab ipsis excogitata vel ab artificibus confecta descripserunt. Qua in disquisitione id imprimis erit perscrutandum, num eae ipsae, quae in Tabula occurrunt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kleine Schriften archäol. u. antiquar. Inhalts II. 311.

prosopopoeiae alias quoque inveniantur ita exhibitae, ut Pinacis auctori aliorum inventa obversata esse liceat suspicari.

## 1. De artificum allegoriis.

E statuariorum operibus antiquissimum, quantum scimus, allegoriae exemplum est Lysippi  $Kau\varrho \delta g^{1}$ ). Occasionem Lysippus finxit fronte capillatam, posteriore capitis parte paene calvam, manibus tenentem trutinam et cultrum tonsorium, pedibus in globo stantem. Ecce illud mobilitatis signum sescenties postea Fortunae tributum (cf. Tab. c. 7). Eadem Alexandri Magni aetate fuit, qui ex pictoribus primus allegorica ratione usus est, Apelles<sup>2</sup>). Cuius in pictura Calumniae (Luc. de cal. non tem. cred. c. 5 p. 155 Jac.) obveniunt humana specie indutae  $\Delta \iota \alpha \beta o \lambda \eta, "A \gamma voia" (cf. Tab. 27,4), 'Tπ \delta \lambda \eta \psi_{iS}, 'Eπιβου \lambda \eta,$ 'Aπ άτη<sup>8</sup>) (cf. Tab. 5, saepius), Φθόνος, Μετάνοια (cf.Tab. 10,3), 'Aλήθεια (cf. Tab. 18,2), suae quaeque indolisac naturae signis instructa, velut ipsa Calumnia iracun-

4

8) cf. supra p. 64. (Schmidt Ethik d. Gr. I p. 251.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quid intersit inter hanc Occasionis statuam et prioris aetatis prosopopoeias, quibus nomen allegoriae non debetur (velut Aristophontis, qui fuit paulo post bella Persarum, Credulitatem; Plin. 35, 138) Brunnius exponit (Geschichte der gr. Kunst I 366).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De hac Apellis et Lysippi consensione et de illius aetatis cogitandi et sentiendi ratione a prioribus temporibus diversa, qua artifices ut allegorias componerent adducti sunt, cf. Brunn. II 216 sq. Similis immutatio in deorum imaginibus apparet, de qua Brunnius: Man fing an, diese ... abgeschlossenen und abgerundeten Gestaltungen nach Begriffen oder den Attributen ihrer Macht zu zerspalten ... (Es) können solche Personificationen durch die Art, wie sie durch äussere Zeichen ihre Bedeutung zu erkennen geben sollen, die reflektirende Thätigkeit des Geistes als die Quelle ihrer Entstehung nicht verleugnen. De ratione inter Lysippi Occasionem et Apellis Calumniam intercedente cf. eundem II p. 215: (die Darstellung der Verleumdung) ist das malerische Seitenstück zu dem plastischen Kairos des Lysipp, eine vollständige Allegorie.

diam prae se fert et insaniam sinistra manu facem tenens. dextra crinibus trahens adulescentem: Merávoia veste atra induta est et dilacerata (cf. Tab. 10.1 δάπη ήμφιεσμέναι). Idem Apelles Fortunam sedentem ideo se finxisse dixit, quod consistere non posset<sup>1</sup>). Quod etsi dubito an ille iocatus sit, tamen propterea non silentio praetereundum existimavi, quod inde cognoscimus, tum artifices coepisse de inconstantia Fortunae cogitare; qua re ea confirmantur, quae Schmidtius (Ethik. d. alt. Griech. I 53 sq.) exposuit de notione Fortunae apud Graecos Alexandri temporibus immutata. Quam enim Schmidtius dicit "die Göttin des Gelingens, gewissermassen die Repräsentantin des Segens von oben", eam solam ante Alexandri aetatem a statuariis et a pictoribus invenimus expressam. Ea erat  $T \dot{\nu} \chi \eta$  illa, quae Bupalo adscribitur, capite ferens polum manuque tenens cornu Amaltheae, quam artificibus Romanis in fingenda Fortuna obversatam esse Brunnius existimat (I p. 40 sq.); ea erat Bona Fortuna Praxitelis (Plin. 36,23), ea Xenophontis Tyche Plutum bracchiis ferens, eae erant Fortunae illae, quae quasi urbibus praesidentes multis locis colebantnr<sup>2</sup>). Quam vero consistere non posse Apelles dixit Fortunam quamque in Cebetis Tabula reperimus furentem et temere dona sua tribuentem iisque, quibus dedit, rursus eripientem, ea deorum iustitiae est illa quasi adversaria, quam Schmidtius (I p. 56) inde ab Alexandri temporibus in ore hominum fuisse ostendit<sup>a</sup>). Utriusque Fortunae signa commemorat

ħ.

<sup>1)</sup> Stob. flor. 106,60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de his cf. Müller Handbuch d. Archäol. d. Kunst p. 165.

<sup>3)</sup> Antiquissimum huius notionis Fortunae vestigium est Diogenis quod fertur dictum Stob. ecl. II 348: Διογένης έφη όρᾶν τὴν Τύχην ἐνορῶσαν αὐτῷ καὶ λέγουσαν τοῦτον ở οὐ δύναμαι βαλέειν κύνα λυσσητῆρα, ubi Τύχη non est prosperi successus dea,

Plutarchus de fort. Rom. c. 4, p. 318, cum dicit Fortunam, cum Romam pervenisset, globo reiecto ubertatis cornu sumpsisse. Eodem pertinet is locus, qui est Dio. Chrys. or. 63, p. 205 Dind.:  $\xi\chi\epsilon\iota$  dè où xaxãs oùdè tà tãv nalaiãv alvíquata negl aitñs ol uèv gào énl ξυφοῦ ἔστησαν airíqu, ol dè énl σφαίφας<sup>1</sup>), ol dè nηdáliov ἔδωχαν κφατεῖν ol dè tà κφείττω γφάφοντες tò τῆς 'Aμαλθείας ἔδοσαν κέφας πλῆφες καl βφύον ταις äφαις<sup>2</sup>). Omnia ea signa, quibus in Tabula Fortunae indoles ac natura illustratur, invenis apud Pacuvium (rhet. ad Herenn. II 23; cf. Ribbeck tragic. Latin. rel. p. 104; die römische Trag. p. 521):

Fortunam insanam esse et caecam et brutam perhibent philosophi

Saxoque instare in globoso praedicant volubilei.

Insanam autem esse aiunt, quia atrox, incerta instabilisque sit,

Caecam ob eam rem esse iterant, quia nil cernat, quo sese adplicet,

Brutam, quia dignum atque indignum nequeat internoscere.

Hunc locum Pacuvius, quamquam in ea fabula conscribenda Sophoclem imitatus esse videtur, quin de suo ad-

 Cf. Tab. 7,1. Cum Tab. 7, 2 et 31, 5 cf. Dio. or. 64 p. 214 Dind.: είτα έν μέζει τούτων μέν άφείλετο, άλλοις δε έδωκε.

<sup>2</sup>) Gubernaculum illud Fortunae de eo loco admonet, qui est Aesch. Agam 664. Τύχη δὲ ναυστολοῦσ ἐφέζετο, ὡς μήτ ἐν ὅςμφ κύματος ζάλην ἔχειν, μήτ ἐξοκεῖλαι ποὸς κοαταίλεων χθόνα. Cf. Dio. Chr. or. 64 p. 207 Dind. δοκοῦσιν οἱ τεχνῖται τῷ τοἱπφ τῆς κατασκευῆς τὴν δύναμιν αὐτῆς δεδηλωκέναι πρῶτον μὲν γὰς ἔστηκεν ἑτοίμη ποὸς τὰ ἔςγα, εἶτα ἐν τῷ δεξιῷ χειςὶ πηδάλιον κατέχει καὶ, ὡς ἂν εἴποι τις, ναυτίλλεται.

sed Sors varia et inconstans bonaque externa modo distribuens modo eripiens. His enim cum se immotum sciat Diogenes Fortunae se negat subditum esse.

diderit, nullus dubito; neque enim ullum exstat indicium, quo Sophoclis aetate ita de Fortuna iudicatum esse colligatur. Accedit, quod ipse Pacuvius pingendi arti erat deditus eoque facilius poterat commoveri ut, quae in statua vel pictura quadam animadverterat, operi suo insereret.

Sed hactenus de Fortuna. Ceterarum rerum in Tabula personis indutarum multitudo de ea pingendi arte me admonuit, quam in vasis recentioris aetatis artifices tragicorum prosopopoeias (Poll. onom. IV 141 sq.) imitati solebant exercere. Koerteius in dissertatione, quae inscribitur "Ueber Personificationen psycho-

>

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Globi locum apud Ammianum Marcellinum obtinet volucris rota; 31, 1,1: Fortunae volucris rota adversa prosperis semper alternans; 26, 8, 13: quo quivis beatus versa rota Fortunae ante vesperum potest esse miserrimus. Idem signum apud Ausonium epigr. 12 Occasioni tribuitur. Ceterum etiam prospera illa Fortuna bonum successum ferens apud Ammianum Marcellinum commemoratur 22, 9, 1: velut mundanam cornucopiam Fortuna gestans propitia cuncta gloriosa deferebat et prospera.

logischer Affekte in der späteren Vasenmalerei" talium translationum exempla et ex scriptorum libris et ex artificum monumentis congessit<sup>1</sup>), de quibus ea, quae in Tabula quoque reperiuntur, paucis perstringam. 'An $\alpha \tau \eta$ in vasis Darei et Terei quae vocantur obvenit (Koert. p. 46 et 48), ubi pariter atque in Tabula interpretanda est fraus non per alium quemquam effecta, sed ipsius hominis perversitate oborta<sup>2</sup>). Praeterea Εὐδαιμονία in vasis occurrit et — si recte coniecit Helbigius — Me-Cf. Koert. p. 80 et 88. Ceterarum, quibus τάνοια. Tabula abundat, translationum exempla aliunde non in-Neque attinet quaerere, quosnam Pinacis veni allata. auctor, cum δόξας, ήδονάς, έπιθυμίας humana specie indueret, imitari potuerit. Adeo enim Graeci inclinabant in quidquid offerebatur humana facie exornandum, ut auctor vel minima nova excogitandi facultate praeditus facile talia invenisse existimandus sit, etiamsi exempla, quae imitaretur, praesto non essent. Declarant allegoriae illae a Koerteio congestae, in quibus inveniuntur Dithyrambus, Comus, Comoedia, Tragoedia, Pax, aliae permultae: declarat Apotheosis illa Homeri ab Archelao

<sup>1)</sup> Cf. etiam Mueller Handb. d. Archäol. § 406.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. p. 64.  $A\pi \dot{\alpha} \tau \eta$  hic eadem est atque in Apellis pictura, ubi Koerteius vult fraudem (per alium effectam) significari. Mihi Schmidtius ethic. I p. 251 persuasit, etiam illic  $\dot{\alpha}\pi \dot{\alpha} \tau \eta \nu$  errorem esse homini innatum vel divino quodam numine auctore obortum. Hanc notionem, qua  $\dot{\alpha}\pi \dot{\alpha} \tau \eta$  vocabulum non valde differt ab vocabulo quod est  $\ddot{\alpha} \tau \eta$ , Koerteius vult iam tragicorum illi  $\dot{\alpha}\pi \dot{\alpha} \tau \eta$  a Polluce on. IV 141 commemoratae subfuisse. Quod dubito num satis firmis argumentis probari possit. Eo enim loco, quo quis hanc sententiam defendi existimaverit, Aesch. Pers. 93, appositum est illud  $\vartheta e \circ \tilde{v}$ .  $A\pi \dot{\alpha} \tau \eta$  vocabulum per se solum hanc habuisse significationem quae probant exempla, ea omnia ex recentioribus scriptoribus afferuntur; tragicorum temporibus hunc usum invaluisse demonstrari neguit, cf. p. 64.

Tiberii temporibus composita, ubi personas induunt ol-  $\varkappa o \upsilon \mu \acute{\nu} \eta$ ,  $\chi o \acute{\nu} o \varsigma$ ,  $\mu \widetilde{\upsilon} \partial \sigma \varsigma$ , ' $I \lambda \iota \acute{\alpha} \varsigma$ , ' $O \delta \upsilon \sigma \sigma \varepsilon \iota \acute{\alpha}$ . Ea tamen in re nescio an imitatorem Cebes se praebuerit, quod Poenam finxit flagellum tenentem, Tristitiam caput genibus fulcientem, Maerorem capillos suos evellentem

(10,2); quem vero imitatus esset, non contigit mihi ut explorarem; unum commemoro, simile tristitiae signum apparere in Herculis statua a Lysippo facta.

Sed hactenus de singulis Tabulae personis. De universa compositione nullo negotio perspicies illam de Hercule in bivio fabulam auctori esse obversatam<sup>1</sup>). Sed hoc — artificum, non scriptorum si rationem habes ad aetatem auctoris Pinacis investigandam nullam praebet ansam, cum rarissime artifices allegoriam illam repraesentarint neque ad nos pervenerit nisi unum certum exemplum, quod est in numismate quodam Hadriani<sup>2</sup>).

Plurimum vero id mihi ponderis habere videtur, quod is, qui tabulam illam composuit, non artificem se praebuit, sed philosophum neque per se ipsum — ut debet artificium — illius opus placet, sed propter sententiam, quae eo exprimitur. Haec autem ratio fingendi opera, quae nisi sententiam, quae iis quasi implicita latet, cogitatione adhibita explicaveris, recte non aestimantur, non invaluit ante Alexandri Magni aetatem<sup>3</sup>).

Haec igitur argumenta --- ut summam iam faciam eorum, quae modo disputavi --- ex artis Graecorum historia deprompta me adducunt, ut Tabulam confectam esse statuam non ante Alexandri tempora; cum allegoriae ante illam aetatem artificibus in consuetudinem non vene-

ì

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. descriptionem viae ad virtutes ferentis c. 15 sq., Beatitudinem in summo monte habitantem c. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mueller Handb. d. Arch. d. K. § 411.

<sup>\*)</sup> cf. Koert. p. 84, 89; Mueller Handbuch §§ 325, 405.

rant, tum Fortuna antea inconstantiae et mobilitatis signis non erat instructa. Deinde rerum humana specie indutarum multitudo de ea pingendi arte admonet, quam in vasis recentiores adhibuerunt. Denique quod auctori propositum erat de philosophia et de moribus praecipere, non ipso artificio delectare, id ipsum quoque indicium est eius aetatis, qua ars Graecorum a praestantiae culmine coeperat delabi.

## 2. De scriptorum allegoriis.

Quam facile apud Graecos veteres res naturae hominumque actiones et vitae condiciones et animi affectiones personas inducrint, nemo antiquitatis Graecae peritus Satis est verbo monere de Homero (Il. IX ignorat. 502-511, XIX 91-136), Hesiodo (theog. 224, 231), tragicis poëtis (Aesch. Sept. 409, Sophocl. Phil. 776, 837, Electr. 75), de quorum prosopopoeiis mentionem facit Poll. onom. IV 141 sq., Aristophane, qui in fabula, quae  $\Pi\lambda o\tilde{v}\tau og$  inscribitur, Divitias<sup>1</sup>) personam in scenam produxit. E philosophis constat Pythagoram rebus humanis allegoricam expositionem solitum esse adhibere, cuius litteram illam Y supra commemoravimus. De eiusdem familia haec legimus in schol. ad Plat. Phaed. 61d.: ούτος ό Φιλόλαος Πυθαγόρειος ήν ... ὃς καί δι' αίνιγμάτων έδίδασκε, καθάπερ ήν έθος αύτοις et apud Stob. 5,72: οὐδέν ἐστιν οῦτω τῆς Πυθαγορικῆς φιλοσοφίας ίδιον, ώς τὸ συμβολικόν. Deinde Parmenidis carmen affero, cuius initium aliqua similitudine cum Tabulae eis locis coniungitur, quibus de scientia et opinione auctor suam profert sententiam. Ne Plato quidem silentio est

\$

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Divitias persona inducrat ex iis, qui ante Aristophanem fuerunt, Theognis v. 523 sq. Idem spem divina specie ornat apud Stob. 110, 11 et 12.

praetereundus, cuius ex mythis cum multi, tum is huc pertinet, qui narratur de rep. X p. 614 sq.<sup>4</sup>).

Sed haec omnia levia sunt, si cum allegoriarum multitudine a Stoicis philosophis inventarum ea comparaveris. Qui eo, quod supra tetigimus, studio ducti quam minime possent contra Graecorum de religione sententias pugnandi fabulas quoque de dis antiquitus traditas conservarunt, ita tamen, ut allegorice eas interpretarentur et dogmata sua ad rerum naturam moresque pertinentia iis vellent significari atque illustrari<sup>2</sup>). Velut Herculis apro statuerunt designari libidines, cervo ignaviam, avibus vanam spem, Cyclopibus iracundiam, Circe voluptates<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Ex hoc mytho nescio an nonnulla Pinacis auctori obversata sint. Cf. eum locum, qui est Plat. rep. 10, p. 621 a: μέτρον μέν ούν τι τοῦ ῦδατος πᾶσιν ἀναγκαῖον εἶναι πιεῖν, τοὺς δὲ φρονήσει μὴ σωζομένους πλέον πίνειν τοῦ μέτρον, cum Ceb. Tab. 5 sq.: πότερον οὖν πάντες πίνουσι τὸν πλάνον ἢ οὖ; Πάντες πίνουσιν, ἔφη ἀλλ ol μὲν πλεῖον, ol δὲ ἦττον. De ceteris Platonis locis, qui huc pertinent, plurimis affero conv. 203 sq., ubi Πόρος et Πενία inducuntur.

2) Cum Stoicis convenit illud Dionis Chrys. II 193 Dind.: καί τῶν φιλοσόφων ἦδη τινὲς τοιοῦτοι γεγόνασιν, ῶστε ὁποῖον ἂν μῦθον ἢ λόγον λάβωσιν ἕλκοντες καὶ πλάττοντες κατὰ τὴν αὑτῶν διάνοιαν ὡφέλιμον καὶ φιλοσοφία πρέποντα ἀπέδειξαν.

<sup>8</sup>) Cf. exempla a Zellero hist. phil. Gr. III 1, 312 congesta. Huius interpretandi rationis quasi initia deprehendi apud Xenophontem comm. 2, 6, 11: à μèν αί Σειςῆνες ἐπῆδον τῷ Οδυσσεϊ, ἤκουσας Όμήςου... ταύτην οὖν, ἔφη, τὴν ἐπφδήν, ὡ Σώκςατες, καὶ τοῖς ἄλλοις ἀνθςώποις αί Σειςῆνες ἐπάδουσαι κατεῖχον... ῶστε μὴ ἀπιέναι ἀπ' αὐτῶν τοὺς ἐπασθέντας; Οὐκ ἀλλὰ τοῖς ἐπ' ἀςετῆ φιλοτιμουμένοις οῦτως ἐπῆδον. Cf. ibidem 2, 6, 31; 1, 37. Similiter Plato Euthyd. 297 c: πολὺ γάς πού εἰμι φαυλότεςος τοῦ Ἡςαπλέους, ὃς οὐχ οἰός τε ἦν τῆ τε ῦδος διαμάχεσθαι σοφιστρία οὖση καὶ διὰ τὴν σοφίαν ἀνιείση, εἰ μίαν κεφαλὴν τοῦ λόγου τις ἀποτέμοι, πολλὰς ἀντὶ τῆς μιᾶς, καὶ καςκίνφ τινὶ ἑτέςφ σοφιστỹ. Sed apud Platonem et Xenophontem haud ita saepe talia occurrunt, cum Stoici in eiusmodi interpretationibus summum studium consumpserint.

Quae allegoricae expositionis ratio ab ea, de qua adhuc disputavimus, ita recedit, ut illic imago prius sit, sententia substituatur<sup>1</sup>), hic prius sit sententia, quae imagine quasi vestiatur. Sed ne huius guidem generis allegoriae exempla apud Stoicos desunt. Philosophiae enim suae partitionem ita descripserunt, ut totam philosophiam compararent cum horto, cuius saepimentum esset logice, arbores physice, fructus ethice; vel universam philosophiam cum ovo, logicen cum testa, physicen cum alba eius parte, ethicen cum flava, vel totam philosophiam cum corpore, cuius ossibus et nervis significaretur logice, carne ethice, anima physice<sup>2</sup>). Quas imagines haud inepte Wellmannius<sup>3</sup>) ab ipso Stoicae sectae conditore, Zenone, putat originem traxisse, quippe quem imaginum amantem — ut fere solent Asiani — fuisse liceat suspicari. Quod utut se habet, certe Stoici primis iam post conditam sectam temporibus eiusmodi translationibus studebant. Declarat Cleanthis illa imago a Cicerone de fin. II 21, 69 his verbis descripta: Jubebat eos, qui audiebant, secum ipsos cogitare pictam in tabula Voluptatem pulcherrimo vestitu et ornatu regali in solio sedentem; praesto esse Virtutes ut ancillulas, quae nihil aliud agerent ..., nisi ut Voluptati ministrarent. --- Divitias et Virtutem Teles inter se inducit altercantes apud Stob. 91, 33, ubi auxiliantes subveniunt Voluptates, Spes, Vota, Cupiditates, Bona Valetudo, Parsimonia, Luxuria. Idem paupertati personam induit Stob. 5,674). Ne hoc qui-

4

<sup>1)</sup> Huius generis exemplum in Tabula occurrit 3,3: ή γάς Άφοοσύνη τοις άνθοώποις Σφίγξ έστιν; vid. infr. p. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De his imaginibus, quibus alia accedit, quae de urbe bene munita deprompta est, cf. Diog. Laert. VII 40.

<sup>\*)</sup> Fleckeisenii annales 1873, p. 445.

<sup>4)</sup> Ex Academicis Crantor Divitias, Voluptatem, Bonam Vale-

dem abs re esse mihi videtur commemorare, in Cynicorum quae feruntur epistulis ipsam illam, quam in Tabula illustratam invenimus, imaginem viae asperae ad virtutem ferentis Beatitudinisque in summo monte sedentis non raro occurrere. Cf. epist. 12, p. 238 Herch.:  $57\alpha\nu$  d'énl την όδον αφίκωνται και αυτής την χαλεπότητα θεάσωνται ώς άσθενοῦντες ὀπίσω ἀναγωροῦσιν, εἶτα μέμφονταί που ούγ αύτῶν τὴν μαλακίαν, ἀλλὰ τὴν ἡμῶν ἀπάθειαν cum Tab. 27; 28,2; epist. 38 p. 252 Herch. έν τη όδφ τη φερούση έπ' εύδαιμονίαν . . έν τόπω όγυρωτάτω και αποκοημνοτάτω μίαν όδον προσάντη και τραγείαν ίδρύσασθαι cum Tab. 15. Epist. 30 item agitur de via in arcem (cf. Tab. 21, 2) et ad Beatitudinem ferente. Quae epistulae licet omnes subditiciae sint existimandae, id tamen vix guisquam negabit, earum auctores iis imaginibus usos esse, quas Cynicis et Stoicis re vera in usu fuisse sciebant. Quid? quod tam arte cum Stoicorum disciplina prosopopoeiarum usus cohaerebat, ut, Plutarcho (Plac. 1, 6, 9) si fidem habemus, unum ex deorum generibus esse statuerent πράγματα et πάθη, velut Ἐλπίδα, Δίκην, Εύνομίαν, "Ερωτα, Πόθον.

Itaque quae supra de artificibus statuimus, ea ita congruunt cum hac de librorum auctoribus et philosophis quaestione, ut ex his quoque eos maxime allegoriarum et prosopopoeiarum usui indulsisse videamus, qui fuerunt post Alexandrum. Jam quinam in ea re plurimum studii posuerint quorumque translationes proxime absint a Tabula si quaerimus, ad prima post Chr. n. saecula remittimur. Drosihnus (p. 14), quantum hac aetate apud poëtas Romanos consuetudo allegorias fingendi invaluerit et quam crebri in hac re fuerint Dio Chrysostomus et tudinem, Virtutem finxit apud Graecos de palma certantes. (Sext. Empir. adv. math. XI 51-59, Mull. fr. phil. Graec. III p. 150sq.) Lucianus, breviter monuit; nos in ea, quae huius generis apud Philonem Judaeum, Dionem Chrysostomum, Lucianum inveniuntur, exempla diligentius inquiremus. Hi enim ex omnibus eius aetatis scriptoribus plurimi in hac fingendi ratione fuisse mihi videntur.

Atque Philonis quidem quot allegoriae iis libris contineantur, quibus sanctis Judaeorum scriptis allegoricam adhibet interpretationem, vix quisquam enumeraverit; neque nobis cura est nisi de eis, quae cum Cebeticis aliqua similitudine conjunguntur. De ratione inter artes liberales et veram philosophiam intercedente<sup>1</sup>) haec dicit leg. all. III 87 p. 135 M.: O yào μελετῶν ἐν ἀρετῆ τελεία κατοικείν, πολν έγγραφηναι τη πόλει αύτης, τοις έγπυπλίοις μαθήμασι παροιπεϊ, ΐνα διὰ τούτων πρός τελείαν ἀρετήν ἀφέτως δρμήση. De eadem re de congr. quaer. erud. grat. 3, p. 520 M.: Ospanaivis.. ooplas ή διὰ τῶν προπαιδευμάτων έγκύκλιος μουσική καὶ λογική. Έσπεο γάο έν μέν οίκίαις αύλειοι πρόκεινται κλισιάδων, έν δε πόλεσι τα προάστεια δι' ών είσω βαδίζειν ενεστιν. ούτως καὶ ἀρετῆς πρόκειται τὰ ἐγκύκλια. Ταῦτα γὰρ όδός έστιν έπ' έχείνην φέρουσα. Praeterea compara eum locum, qui est leg. all. II 24, p. 84: arountos uèv ó aoetñs χώρος, όλίγοι γὰρ βαίνουσιν αὐτόν, τέτριπται δὲ ὁ κακίας cum Tab. 15, ibid. 26 p. 86 M.: σπούδασον στεφανωθηναι κατὰ τῆς τοὺς ἄλλους ἅπαντας νικώσης ἡδονῆς καλὸν καὶ εύκλεα στέφανον cum Tab. 22. De Tab. 9, 18 admonet d. merc. meretr. 2, p. 265 M.: δύο γαο ήμων εκάστω συνοιπούσι γυναϊπες έχθραι παι δυσμενεϊς άλλήλαις.. Τούτων την μεν ετέραν άγαπῶμεν ... καλειται δε ήδονή. Την δε έτέραν έχθραίνομεν ... όνομα δε και ταύτης έστιν

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) v. supra p. 51 sq. cf. Tab. 32 et totius picturae a Cebete descriptae compositionem; facile inducaris ut Tabulam Philoni, vel Philonis locum Cebeti dicas obversatum esse.

άσετή. Η μέν ούν προσέρχεται πόρνης και χαμαιτύπης τρόπου τετρυμμένη (Tab. 9 χεχοσμημένας ωσπερ έταζραι είάθασι),... Συνομαρτοῦσι δ'αὐτῆ τῶν συνηθεστάτων πανουργία, προπέτεια, πολακεία, φενακισμός, απάτη, ψευδολογία, ψευδοδοξία, άσέβεια, άδικία, άκολασία. Virtus contra sic describitur 3 p. 167 M.: έλευθέρας και άστῆς προσφερομένη πάντα... άψευδες ήθος,...σχέσιν απλαστον... μετρίαν έσθητα. Συνείποντο δ' αύτη εύσέβεια. όσιότης, άλήθεια, θέμις, άγιστεία και εύορκία, δικαιοσύνη, ίσότης, εύσυνθεσία cet. 1). De vit. cont. 9 p. 482 επιθυμία dicitur θρεμμάτων άπληστότατον (cf. Tab. 23 ubi ignorantia et error bestiae appellantur); eodem pertinet leg. all. II 4 p. 68 M.: τὰ θηρία τῆς ψυτῆς τὰ πάθη. Leg. all. III 53: δεσπότης ἀντί δούλου νίνομαι και άνακράτος νικῶ καλήν νίκην καρτερίας και σωφροovvns similitudine conjungitur cum Tab. c. 22.

Multa ex Philonis scriptis afferri possunt, quae ad Cebetis Tabulam proxime accedant; sed iis ipsis, quae exscripsi, satis artam illam cognationem illustrari existimo. Quodsi quaeris, uter prior et — si modo alterius utrius opus alteri obversatum est — alteri ad imitandum videatur propositus fuisse, confiteor certum indicium de hac re mihi nullum obvenisse. Quamquam id aliquanti ponderis esse ausus sim affirmare, quod in Philonis imitatione Prodiceae illius de Hercule fabulae (de merc. meret. 2 p. 265 M.) personae et plures et uberius descriptae amplioribusque naturae suae atque indolis signis instructae occurrunt quam in Pinace. Fere enim sic fieri solet, ut imitator eius, cuius vestigia premit, expositionem amplificare novaque vel ab ipso inventa vel aliunde deprompta addendo exornare studeat. Atqui in Tabula paucis per-

<sup>1</sup>) Eadem allegoria paulo decurtata invenitur de sacrif. 5 p. 167 M.

sonae delineantur. Velut 5.1 Fraus his describitur: πεπλασμένη τῷ ήθει καὶ πιθανή φαινομένη; 9,1 Intemperantia ceteraeque quae cum ea versantur mulieres: κεκοσμημένας ώσπερ έταιραι είώθασι; 18,1 Vera Eruditio: καλή και καθεστηκυΐα το πρόσωπον, μέση δε και κεκριμένη ήδη τη ήλικία, στολήν δ' έχουσα άπλην τε καί άκαλλώπιστον; 21.3 Beatitudo: νυνή εύειδής τις κάθηται έπι θρόνου ύψηλοῦ, κεκοσμημένη έλευθέρως και άπεριέργως και έστεφανωμένη στεφάνω εὐανθεῖ πάνυ και  $\pi o_{i} \varkappa (\lambda \varphi)$ ; 16,1 Temperantia et Moderatio:  $\lambda_{i} \pi \alpha_{i} \rho \dot{\alpha} \dot{\alpha} \kappa_{i}$ εύεκτούσας τῷ σώματι; 20,2 Virtutes: ὡς εὐειδεῖς δοκοῦσιν είναι και εύτακτοι και στολήν άτρύφερον και άπλην έχουσαι ετι δε ώς άπλαστοί είσι και ούδαμως κεκαλλωπισμέναι καθάπερ αί άλλαι; 12,2 Falsa Eruditio: η δοκεί πάνυ καθάριος και εύτακτος είναι. Apud Philonem contra Voluptas septemdecim attributis describitur, quaeque 167 M. Virtutis exhibetur adumbratio non minus est verbosa. Quid vero dicam de numero personarum? Cum in Tabula Intemperantiae tres (9,3), Verae Eruditioni duae adiungantur sociae (18,2), apud Philonem Voluptatis decem, Virtutis triginta quattuor enumerantur comites.

Id igitur, si modo alteruter alterius opere usus est, sine ulla dubitatione suspicabimur, Cebetis Tabulam prius compositam esse quam Philonis illam Prodiceae fabulae imitationem.

Jam videamus de Dione Chrysostomo. Ex eius orationibus quae huc pertinent, haec sunt. Or. d. regn. 4 p. 79 sq. Dind. Dio tribus illis, quas statuit, vivendi rationibus genios tres fingit praesidentes, unum luxuriae deditum corporisque voluptatibus, alterum divitiarum quaestui, tertium gloriae atque honoribus. Cum his  $A\pi \dot{\alpha} \pi \eta$ versatur, quae (p. 85 Dind.) his verbis describitur:  $\pi \dot{\alpha} \nu \nu$  $\dot{\omega} \rho \alpha \dot{\alpha} \kappa \alpha \dot{\lambda} \pi i \partial \alpha \nu \dot{\eta}$ ,  $\kappa \epsilon \kappa o \sigma \mu \eta \mu \epsilon \nu \eta$   $\kappa o \sigma \mu \nu \epsilon \sigma \sigma \rho \nu \kappa \sigma \delta \eta$ 

μειδιώσα και ύπισχνουμένη πληθος άναθών, ώς έπ' αύτην ανουσα την εύδαιμονίαν; de eadem p. 88: 'Απάτη δέ χαί τούτω παρέπεται τω δαίμονι άπασων πιθανωτάτη. Cum his ex Cebetis Tabula haec comparanda sunt: 5.1 'Aπάτη dicitur πιθανή; 6,3 Opiniones, Cupiditates, Voluptates έπαγγέλλονται ώς έπι τὰ βέλτιστα άξουσαι και είς . βίον εὐδαίμονα καὶ λυσιτελη. 9,1 Vitia finguntur κεκοσμημέναι ώσπερ έταιραι είώθασι<sup>1</sup>). Genios illos quasi furentes duces sequitur vulgus indoctum 79, 12 (cf. Tab. c. 7). Avaritiae genius praeterea est caecus (81,10;  $\tau \nu \varphi \lambda o \tilde{\nu}$ δικαίως και λεγομένου και γραφομένου τοῦ πλούτου τυφλότερος έραστής)<sup>2</sup>). Praeterea commemoro cupiditates p. 84 l. 28 humana specie indutas (άγέσθω δε ύπο νυναικῶν ἀναισγύντων καὶ ἀκολάστων ἐπιθυμιῶν τινων  $\lambda \epsilon \gamma o \mu \epsilon \nu \omega \nu$ )<sup>8</sup>). Voluptas, quae or. 4 p. 82 et or. 12 p. 224 deae partes agit, or. 8 p. 149 laborum et miseriae hominibus causa exsistit:  $\dot{\eta} \gamma \dot{\alpha} \rho \eta \delta \sigma \nu \dot{\eta}$  πρατήσασα αψτῶν καί παραλαβούσα τοῖς πόνοις παραδίδωσι τοῖς έγθίστοις καί γαλεπωτάτοις. Haec proxime absunt a Tab. 9.4: άναγχάζεται ταύταις ταις γυναιξί δουλεύειν... παραδέ**δοντ**αι τη Τιμωρία. Deinde ut in Tabula homines Fraudis

<sup>3</sup>) Or. 80 p. 292 Dind. homines a mulieribus quibusdam (Cupiditatibus) vinculis et servitute premuntur. Inter hos locos et Plat. leg. I 644 c (δύο δὲ κεκτημένον ἐν αὐτῷ ξυμβούλω ἐναντίω τε καὶ ἄφρονε, ῶ προσαγορεύομεν ἡδονὴν καὶ λύπην) quanta sit discrepantia, nemo est quin videat. Etiam apud Platonem voluptas et maeror personae finguntur, sed nullum est indicium, quo illi imaginem animantis humana specie praediti obversatam esse colligas. Idem valet de Xenophontis eo loco, qui est comm. 1, 2, 23.

<sup>1)</sup> Similiter in Dionis descriptione genii avaritiae p 82: βαπτόν άμπεχομένο τριβώνιον μιᾶς τινος τῶν εταιρῶν ὧν ἴσμεν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Huic consensioni ne nimium ponderis tribuamus, obstat quod eodem signo instructae Divitiae haud ita raro occurrunt; cf. Aristoph. Plut. 87, Plat. leg. I 631c; Menand. apud Stob. 93, 21; Luc. Tim. 20 p. 41 Jacob., 24 p. 43 Jac.

veneno imbuti  $\nu \alpha \nu \alpha \gamma \rho \tilde{\nu} \sigma \tilde{\nu} \tilde{\rho} \tilde{\rho} \kappa \alpha \lambda \pi \lambda \alpha \nu \tilde{\alpha} \nu \tau \alpha i$ (24,2), sic apud Dionem ii, quos genii illi deceperunt,  $\pi \lambda \alpha \nu \tilde{\omega} \nu \tau \alpha i \tilde{\kappa} \tilde{\nu} \rho \tilde{\rho} \tilde{\nu} \nu$ . Ne ea quidem praetereunda sunt, quae or. 30 p. 340 sq. exponuntur, ubi voluptas a duobus quasi ministris hominibus praebetur, quorum unus est  $N \tilde{\nu} \tilde{\nu}$ , alter  $\lambda \kappa \rho \tilde{\alpha} \tau \tilde{\kappa} \alpha$ . Cratera appellatur  $\lambda \omega \rho \rho \sigma \sigma \tilde{\nu} \eta^{-1}$ ). Alia imago exstat or. 30 p. 333 Dind., ubi mundus carcer fingitur, quo a dis simus inclusi.

Etiam apud Dionem Chrysostomum invenis imitationem Prodiceae illius allegoriae. Quam haud abs re esse mihi videtur cum Tabula comparare. Atque idem, quod supra de Philone monuimus, de Dione valet<sup>2</sup>). Descriptio enim personarum quamquam multo simplicior et brevior est apud Dionem quam apud Philonem, tamen aliguanto uberior est et copiosior quam in Tabula; cf. p. 15, 20; 17, 11. Comites porro, quibus abundant et Tupavvíc et Basileía, fusius depinguntur; cf. p. 16,10; 18.10. A Xenophonte et Cebes et Dio ita recedunt, ut primum ordinem illum, quo utriusque feminae primum describitur color, deinde oculi, tum habitus, postremo vestis - cf. Xen. comm. II 1,22: κεκοσμημένην το μέν χρῶμα χαθαρειότητι, τὰ δὲ ὄμματα αίδοῖ, τὸ δὲ σχῆμα σωφροσύνη, έσθητι δε λευχή, την δ'ετέραν τεθραμμένην μεν.... κεκαλλωπισμένην δε τό μεν χρώμα, ώστε λευκοτέραν τε καί έρυθροτέραν τοῦ ὄντος δοκεῖν φαίνεσθαι, τὸ δὲ σγήμα, ωστε δοχείν όρθοτέραν της φύσεως είναι, τὰ δὲ δμματα έγειν άναπεπταμένα, έσθητα δέ, έξ ής αν μάλιστα

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Frequenter a Dione in translationibus adhibita est comparatio potionis; cf. or. 32 p. 415 Dind.: ποίφ χρισάμενοι φαρμάκφ; δήλον δτι τῷ τῆς ἀνοίας, or. 8 p. 148: οὐδὲ γὰρ ἔστιν ἡδονῆ συνόντα... μὴ οὐ πάντως ἀλῶναι ὅταν οὖν κρατήση καὶ περιγένηται τῆς ψυχῆς τοῖς φαρμάκοις; or. 7 p. 140: σωφροσύνης φάρμακον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. or. 1 p. 14 sq. Dind.

άφα διαλάμποι — reliquerint summaque in describendo usi sint varietate, deinde utrique personarum multitudinem quasi comites addiderint, tum viae illius, qua homines ad virtutem<sup>1</sup>) nituntur, imaginem expresserint (cf. Tab. 15, 3 ἀνάβασις στενὴ πάνυ καὶ κοημνοὺς ἔχουσα ἕνθεν καὶ ἕνθεν βαθεῖς, Dio p. 15 l. 5: ἡ δὲ ἑτέφα στενήν τε καὶ σκολιὰν καὶ βίαιον, ὡς τοὺς πλείστους πειφωμένους αὐτῆς οἶχεσθαι κατὰ τῶν κοημνῶν)<sup>2</sup>); apud Xenophontem viae virtutis et vitiositatis commemorantur 2,1, 21; 23; 27; 29, sed ita ut pluribus non describantur neque imagines earum exprimantur.

Haec igitur sunt, in quibus Tabulae auctor et Dio conveniant. Verborum consensionem, qua Pinacem Dioni notum fuisse efficiatur, non deprehendi. Quod enim uterque utitur vocabulo  $\varkappa\alpha\vartheta\varepsilon\sigma\tau\eta\varkappa\omega\varsigma$  (Dio p. 15, l. 19; Tab. 18,1), alias hac significatione haud frequenter adhibito<sup>3</sup>), huic rei non multum tribuerim momenti<sup>4</sup>). Deinde quod Dio p. 15 l. 20 Legitimam Dominationem in solio facit sedentem (cf. Tab. 21, 3), quae imago a Xenophonte aliena est, vix opus est monere, quam facile ille in allegorica regni et tyrannidis descriptione ut ita fingeret adduci potuerit, etiamsi Cebetis Tabula ei non obversaretur.<sup>5</sup>)

<sup>3</sup>) v. infra part. IV.

<sup>4</sup>) Cum Xenophonte ea in re Dio convenit, quod Legitimae Dominationi vestem tribuit "candidam" (Dio p. 15, 22; Xen. II 1,22), cum Cebes Verae Eruditionis vestem esse velit "simplicem ornatuque carentem" (18, 1).

<sup>5</sup>) Forsitan id presseris, quod ut in Tabula peregrinis a sene,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apud Dionem ad tyrannidem; cum enim de tyrannide et regno agitur, ipsa ratio fert, ut viam periculosam et lubricam tyrannidi assignemus. Haec igitur discrepantia, quae est inter Xenophontem et Dionem, ipsa re et materia requiritur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hac in re Cebes et Dio Hesiodeum illud secuti sunt, quod exstat apud Xenophontem comm. 2, 1, 20.

His allegoriarum et prosopopoeiarum exemplis adde, quod ipse Dio or. 4 p. 79 de studio suo imagines verbis repraesentandi confitetur: φέρε ουν, καθάπερ οί κομψολ τῶν δημιουρνῶν ἐπὶ πάντα ἔμβραγυ φέρουσι τὴν αύτῶν έπίνοιαν και τέχνην, ού μόνον τας τῶν θεῶν ἀπομιμούμενοι φύσεις άνθρωπίνοις είδεσιν, άλλά και τῶν άλλων ἕκαστον...ούκοῦν καὶ ἡμεῖς μὴ χείρους μηδὲ φαυλότεροι περί τους λόγους φανωμεν ήπερ έχεινοι περί τάς αύτῶν τέγνας τῶ πλάττειν και ἀφομοιοῦν...οὐδεν γαρ ασχημον. ούδε νεμεσητόν και ποιηταϊς παραβαλλομένους και γειροτέγναις και καθαρταϊς δρασθαι, εί δέοι σπεύδειν πανταχόθεν είκόνας και παραδείγματα πορίζοντας, αν πως ίσχύσωμεν ἀποτρέψαι χαχίας χαι ἀπάτης...: iam quam arta ille in hac re cum Cebete iungatur cognatione et quam recte, de Tabula ubi quaestio instituitur, de Dione moneatur, perspicies. Gronovius guidem Tabulam Dioni Chrysostomo ante oculos fuisse suspicatus est, neque de iis, quae supra de utriusque imitatione Prodiceae fabulae disputavimus, si cogito, aliter statuendum esse mihi persuadeo. Quod enim Drosihnus<sup>1</sup>) post Dionem Pinacis auctorem fuisse existimat, haec sententia quo confirmaretur omnes Dionis orationes percurrens nullum inveni argumentum. Nam qua re ob eam, quae in duplicis

sic apud Dionem Herculi a Mercurio, quid illae mulieres significent, explicatur, non, ut apud Xenophontem, Hercules cum ipsis illis feminis colloquens inducitur; quo fit, ut interrogationibus et responsionibus alternantibus Dionis loci quidam Tabulae sint simillimi; id quod maxime de eo loco valet, qui est p. 16, 10 sq. (cf. Tab. 10, 2 sq.). Sed hoc non Cebetis imitatione, sed ipsa imaginis a Dione positae compositione mihi videtur effectum esse; etenim apud Xenophontem illae mulieres Herculi ultro se offerentes ipsae, quae sint, explicare possunt. Apud Dionem cum illae in summis montibus sint collocatae, alia ratio interpretandi non erat, quam ut novam personam Dio induceret, quae illud negotium subiret.

1) cf. die Zeit des Πίναξ Κέβ. p. 14; edit. Tab. praef. p. 3.

eruditionis eorumque, qui falsae eruditioni favent, descriptione<sup>1</sup>) inter Dionem et Cebetem est, consensionem Cebes utique Dionem, non Dio Cebetem imitatus esse putandus sit, non video. Quamquam unus Dionis locus mihi obvenit, ex quo Tabulae auctorem Dione recentiorem fuisse primo obtutu colligas. Dio enim or. 9 p. 154 narrat Diogenem, cum ludis Isthmiacis ipse corona se ornasset ob eamque rem reprehensus esset, dixisse magnos a se victos esse adversarios, cum superasset paupertatem, exsilium, infamiam, iram, tristitiam, cupiditatem, metum, tum bestiam omnium maxime invictam, voluptatem<sup>2</sup>). Cum hoc loco si comparaveris Tab. 22 sq., cum summam deprehendes similitudinem, tum Dionis narrationem Cebeti notam fuisse inde suspicaberis, quod vitia illa atque animi affectiones, quae mulieres in Tabula alias ubique finguntur, hic bestiae dicuntur (cf. Tab. 18, 1, 2). Quae offensio tantum abest. ut eo loco, qui est 26,2 (.. ėxeivas ràs yvvaikas, äs  $\ddot{\epsilon}$ φης θηρία είναι) tollatur, ut his verbis nihil probetur nisi auctoris neglegentia et stultitia aliena temere transcribentis, quaeque inter se concinere non possunt. concinnare studentis. Ne sic quidem illa discrepantia excusari potest, ut dicas vitia monstra fingi parte corporis mulieres, parte bestias<sup>3</sup>). Etenim huius rei in descriptione 9,1; 10, 2, 3 facta nullum exstat indicium. Itaque maxime inter se pugnant 10, 2, 3; 9,1 et 22; 26, 2 autem per se ipsum absurdum est.

Qua re facile commoveare, ut statuas Dionis illum locum Pinacis auctori obversatum esse, quaeque illic Dio-

1) cf. die Zeit d. Πίναξ Κέβ. p. 14 sq.

<sup>3</sup>) Similis narratio invenitur apud eundem or. 8 p. 146 sq. Dind.

<sup>3</sup>) Hoc modo ea describi potuisse cum ipsa re et ratione perspicuum est, tum Dionis Chrysostomi fabula Libyca (or. 5) probatur. genes disputat de certamine cum voluptatis bestia inito Cebetem assumpsisse neque cogitasse de mulierum specie, quam ipse aliis locis iisdem vitiis induerat, deinde hanc discrepantiam ita tollere conatum esse, ut easdem feminas bestias appellaret. Sed ne sic existimem obstat, quod mihi non persuadeo illam de Diogene fabulam a Dione inventam esse neque aliunde Cebetem eius notitiam potuisse accipere. Etenim quod illa nisi ex Dione hodie afferri nequit<sup>1</sup>), huic rei, si cogitaveris de sescentis illis vitarum scriptoribus, quorum vix nomina usque ad nostram aetatem manserunt, opera interciderunt, nihil tribueris momenti<sup>2</sup>).

<sup>3</sup>) cf. p. 91 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Mull. fr. II 299--330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Concedo Dionem adamasse comparationem bestiarum; cf. or. 5 p. 90 sq.; or. 30 p. 334, 13; or. 32 p. 409, 4; or. 74 p. 258, 27. Sed ob id ne dicas illam narrationem a Dione inventam esse, ipsum Diogenem Diog. Laert. 6, 51 tradit sycophantas et adulatores bestias dixisse.

duntur: ταύτην οὖν καὶ πρότεφον διαφθεζφαι τοὺς Βοιωτοὺς καὶ νῦν ¹).

Sed satis de Dione Chrysostomo. Jam de Luciano videamus. De quo brevis esse possum, cum iam non id quaeratur, utrum Pinacis auctor Lucianum, an Lucianus illum imitatus sit neque attineat afferre locos, quibus artior quaedam cognatio inter illos intercedens ostendatur - Tabulam enim sibi ad imitandum propositam esse duobus locis ipsis verbis dicit Lucianus<sup>2</sup>) -, sed id agatur, ut Lucianus quoque testimonio sit, quantopere illius aetatis scriptoribus allegoriae et prosopopoeiae placuerint. Praetermissis iis, quae Drosihnus, qui recte p. 14 animadvertit de Luciani abundantia translationum, congessit. haec commemoro: Halc. c. 11 p. 252 sq. Jac. philosophia humana specie induta occurrit. In eiusdem dialogi c. 15 p. 255 inveniuntur 'Αρετή, Σωφροσύνη, Δικαιοσύνη, Παιδεία, 'Αλήθεια, bis accus. 5 p. 4 Jac. 'Αδιχία, 8 (p. 5) Σοφία (eadem 13, 14 sq.), 15 (p. 11)  $M \dot{\epsilon} \vartheta \eta$ , 19 sq. (p. 14 sq.) Hoovή (quae 20 describitur quasi  $\epsilon \tau \alpha \iota \rho \iota \kappa \tilde{\rho} \varsigma$ έσκευασμένη, cf. Tab. 9, 1); 25 sq. (p. 19 sq.) Pητορική (31 χοσμουμένη .... και τὰς τρίχας εὐθετίζουσα εἰς τὸ έταιρικόν), Fugit. 3 (p. 288) Φιλοσοφία, 21 (p. 295) 'Αμαθία, 'Αδικία. Vera hist. 2,33 (p. 67) 'Απάτη, 'Αλήθεια. Prodiceam illam allegoriam in memoriam redigit rhet. praec. c. 3 sq. p. 85 sq. Jac.<sup>8</sup>).

Jam quid hac, quam de allegoriae usu instituimus,

<sup>2</sup>) cf. supra p. 10 (Lucian. de merc. cond. 42, rhet. praec. 6 sq).

<sup>3</sup>) Prodicea allegoria quantopere antiquis placuerit, ex multitudine imitatorum apparet, quos Mullachius enumerat fr. phil. Graec. II p. LXXVIII.

<sup>1)</sup> In Tab. ex his nihil occurrit; quamquam ea a Dione affingi falsoque eidem, qui Sphingis allegoriam invenit, attribui potuisse non nego. Ea, quae in fine apposuit Dio: οσοι γαο αμαθείς όντες cet. vehementer admonent de Tab. 35, 5.

quaestione profecerimus, si quaeris, haec mihi videntur respondenda esse: Ea, quae de artificibus exposuimus, declarant non ante Alexandrinam aetatem Tabulam confectam esse. Quae deinde de scriptoribus disputavimus, ea ipsa quoque nos adduxerunt, ut post Alexandri tempora Pinacis auctorem fuisse statueremus atque ei potissimum aetati eum assignaremus, qua Stoicorum allegorias fingendi studium secuti ii philosophi, qui de moribus scribebant, quam plurimas imagines operibus suis inserebant. Artissima hac in re cum Cebete coniungi similitudine vidimus Philonem Judaeum, Dionem Chrysostomum, Lucianum, ita tamen, ut magis in eorum inclinaremus sententiam, qui Cebetem ante Dionem fuisse existimant.

## IV. De Tabulae sermone.

In Tabulae sermonem qui primus inquisivit, Drosihnus, ne quaestionem ad finem perduceret, quidque ex auctoris usu dicendi de eius aetate colligendum esset, in medium proferret, morte impeditus est. Itaque eius studii, quod in hac re Drosihnus posuit, fructus non exstat, nisi verborum index, quem editioni suae adiunxit. In quo componendo nonnumquam erroribus illum obstrictum esse neque omnia, quae in hac appendice congeruntur, aequi ponderis esse ad quaestionem de Tabulae germanitate instituendam recte monuit Jerramius<sup>1</sup>). Neque omnino eius ratio satisfacere videtur. Hoc enim apparet, si v. g. adverbium  $\dot{\alpha}\beta\epsilon\beta\alpha \log$  (Tab. 7,2) ante Menandri aetatem in iis, quae ad nos pervenerunt, antiquitatis monumentis non invenitur, in hac re acquies-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jerramii edit. praef. p. XII sq.; quem nimium Drosihno derogasse infra videbimus.

cendum non esse, sed etiam de adiectivo  $\dot{a}\beta \epsilon \beta \alpha \iota og$  quaeri debere. Quod si priore aetate adhibitum occurrit, nemo est quin videat casu fieri potuisse, ut adverbium in iis, quae ad nostram aetatem permanserunt, veterum Atticorum scriptis non obveniret neque quidquam huic rei tribuendum esse momenti. Mibi quidem tum demum ad Cebetis aetatem investigandam verborum indice profici videtur, si non modo de unoquoque vocabulo, sed etiam de cognatis viderimus neque satis rati antiquissimum cuiusque testem protulisse uniuscuiusque vocabuli quasi sortem et historiam evolventes quibusnam ex recentioribus scriptoribus maxime in usu fuerit ostenderimus.

Certiorem quam in verborum supellectile iudicii de libelli germanitate faciendi normam Jerramio adsentior in grammatico usu positam esse, ita tamen, ut si a praestantissimis sermonis Graeci auctoribus usus dicendi discrepat, optimo iure Tabulam suppositiciam esse affirmemus, ex consensione autem germanitas non efficiatur, cum is, qui librum composuit, illorum consuetudinem potuerit observare. Atque Tabulae sermo, grammaticam rationem si spectas, quam prope absit ab optimis atticismi exemplis, idem Jerramius monet p. XII sq. Sed quamvis diligenter auctor librorum Platonis studio se imbuerit eiusque non modo in singulis locutionibus<sup>1</sup>), sed in universo dicendi genere se praebeat imitatorem, tamen de eo quoque valet, quod Mommsenus<sup>2</sup>) de toto illo imitatorum grege animadvertit: non raro Platonis imitatoribus, cum compluribus saeculis peractis sermoneque Graeco paullatim haud mediocriter immutato illius usus dicendi plane eis in consuetudinem venire non posset,

. \_ \_ . .

<sup>2</sup>) Entwickelung einiger Gesetze für den Gebrauch der griechischen Präpositionen, Frankfurt a. M. 1874 p. 11.

**.**...

...

<sup>1)</sup> vid. supra p. 32 adn. 3.

accidere, ut suam ipsi aetatem vel inviti proderent. Id autem consentaneum est in eis rebus facillime fieri, in quas in scribendo minime animadvertere soleas, velut in praepositionum usu in iisque vocabulis adhibendis, quorum duplex erat forma vel declinatio, altera ab Atticis, altera a  $\varkappa_0 \iota \nu \tilde{\eta}_S$  quae vocatur scriptoribus in usum vocata. Quae mihi huius generis oblata sunt, enumerabo. Id praemoneo, de codicum scriptura non ita ubique constare, ut de omnibus locis certum iudicium facere liceat. Eae enim collationes, quibus usus est Schweighaeuserus -cuius in editione nititur Drosihnus ---, vehementer dubito num ea, quam nos hodie requirimus, usquequaque cura factae sint. Muellerus<sup>1</sup>) autem non id spectavit. ut huius libri textum constitueret, sed ut rationem inter singulos libros manuscriptos ceteraque rei criticae in Cebetis Tabula exercendae adjumenta intercedentem exploraret. Quocirca non perpetuam codicum collationem praebuit, sed ea solum exscripsit, quae ad illustrandam librorum rat onem alicuius momenti esse videbantur<sup>2</sup>). Ita fit, ut quid quoque loco in optimis codicibus exstet, minus certo sciamus; sed vel iis, de quibus vix dubitare liceat, satis spero probatum iri, non plane Tabulae auctorem cum optimis atticismi scriptoribus convenire.

Atque primum, ad nomen quod attinet, haec mibi obvenerunt ab Atticis non plane rejecta, sed rarius adhibita:

6,1 legimus  $\pi\lambda\epsilon\tau\sigma\nu$ , cui formae Attici praeferebant  $\pi\lambda\epsilon\sigma\nu$ .<sup>3</sup>) Cui rei, cum Atticorum consuetudo fluctuet, non multum tribuendum esse concedo.

4

<sup>3</sup>) cf. Kuehnerum gramm. Graec. I p. 439 et scriptorum locos ibi commemoratos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De arte critica Ceb. Tab. adhib. Virceburgi 1877.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ne Muelleri quidem collationem accuratam esse affirmavit Knoellius, Ztschr. f. d. österr. Gymn. 1878 p. 101 sq.; cui respondit Muellerus ibid. 1879 p. 251 sq. (Knoell. ibid. p. 336.)

40, 1 exstat  $\alpha i\sigma \chi \rho \sigma \tau \alpha \tau \alpha$ , quo superlativo non utebantur nisi recentioris aetatis scriptores.<sup>1</sup>) Optimum cod. V Muellerus p. 55 docet haec praebere:  $\tau \dot{\alpha} \, \dot{\alpha} \sigma \epsilon \beta \dot{\epsilon} \sigma \tau \alpha \tau \alpha$  $\varkappa \alpha i \tau \dot{\alpha} \, \alpha i \sigma \chi \rho \dot{\sigma} \tau \alpha \tau \alpha \, \dot{\epsilon} \dot{\imath} \nu \alpha i \, \delta \sigma \kappa \sigma \tilde{\upsilon} \upsilon \tau \alpha$ , quam scripturam eo minus dubitabinus recipere, cum C haec exhibeat:  $\tau \dot{\alpha}$  $\dot{\alpha} \sigma \epsilon \beta \dot{\epsilon} \sigma \tau \alpha \tau \alpha \, \alpha \dot{\alpha} \, \delta \sigma \kappa \sigma \tilde{\upsilon} \upsilon \tau \alpha \, \epsilon \dot{\iota} \nu \alpha i$ , ubi post alterum illud  $\tau \dot{\alpha}$  apparet vocabulum excidisse. Itaque perverse Jerramium fecisse existimo, quod illa  $\varkappa \alpha i \, \tau \dot{\alpha} \, \alpha i \sigma \chi \rho \dot{\sigma} \tau \alpha \pi \alpha$  $\epsilon \dot{\iota} \nu \alpha i$  delevit<sup>2</sup>) his defendens coniecturam: The words  $\tau \dot{\alpha} \, \alpha i \sigma \chi \rho \dot{\sigma} \tau \alpha \tau \alpha$  (an unusual form of the superlative) are omitted in at least one MS. Dr. Müller retains them. Quod enim forma  $\alpha i \sigma \chi \rho \dot{\sigma} \tau \alpha \tau \alpha$  minus est usitata — id quod imprimis Jerramio videtur suspicionem fecisse id in hoc libro nemo non videt eo valere non debere, ut haec vocabula eiciamus.

7,2 haec exhibent libri:  $\pi \alpha \rho' \, \vec{\omega} \nu \, \mu \epsilon \nu \, \dot{\alpha} \rho \pi \dot{\alpha} \zeta \epsilon \iota \, \tau \dot{\alpha} \dot{\nu} \pi \dot{\alpha} \rho \chi \sigma \nu \tau \alpha \lambda \iota \dot{\epsilon} \tau \epsilon \dot{\rho} \rho \rho \rho \delta \dot{\epsilon} \sigma \sigma \nu \, \alpha \dot{\nu} \tau \vec{\omega} \nu \, \pi \dot{\alpha} \lambda \iota \nu \dot{\alpha} \rho \alpha \iota \rho \epsilon \tau \alpha \iota \, \vec{\alpha} \delta \dot{\epsilon} \delta \sigma \sigma \iota \nu \, \pi \alpha \rho \dot{\alpha} \dot{\delta} \delta \sigma \sigma \iota \nu \, Haec articuli forma cum <math>\mu \epsilon \nu$  et  $\delta \dot{\epsilon}$  conjuncta non adhibita est ante Demosthenis aetatem rarissimeque invenitur apud Atticos.<sup>3</sup>) Menandri exemplum ad huius loci sententiam proxime accedens exscripsit Kruegerus<sup>4</sup>):  $\delta \dot{\epsilon} \rho \mu \epsilon \nu \, \delta \dot{\epsilon} \delta \sigma \sigma \iota \nu$ ,  $\delta \dot{\epsilon} \sigma \dot{\epsilon} \sigma \sigma \dot{\epsilon} \sigma \dot{\epsilon}$ 

De verbo si quaerimus, forma  $\eta \delta v \nu \alpha \mu \varepsilon \vartheta \alpha$  (1,1) recentioribus potissimum Atticis in usu erat, quamquam ne priores quidem ab ea abhorrebant. Gravioris ponderis esse existimo quod bis 3. p. pl. ind. verbi  $\varepsilon l \delta \varepsilon \nu \alpha \iota$  est

-----

٤.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Kuehner. gramm. graec. I p. 429, n. 2.

<sup>2)</sup> Apud Drosihnum, qui cod. C secutus sit, ne ipsum quidem haec voc. nal rà alszęórara exstant.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) cf. Kuchner. gramm. gr. II p. 780. Apud posteriores hic usus magis magisque increbruit.

<sup>4)</sup> Sprachl. 50, 1, 5,

otdacı (2,1; 35, 3), etsi etiam Attici hac forma nonnumquam, sed rarius usi esse videntur.<sup>1</sup>)

33.6 V, qui in hac libri parte textus constituendi fundamentum est, haec praebet:  $-\tau \dot{\eta} \nu \ \varphi \omega \nu \dot{\eta} \nu \ \epsilon i \delta \dot{\epsilon} \nu \alpha i$ άκριβέστερον γὰρ ἄν τι συνήκαμεν<sup>2</sup>); eadem exstant in B et D<sup>3</sup>). C exhibet hace:  $\tau \eta \nu \phi \omega \nu \eta \nu \dot{\alpha} \kappa \rho_i \beta \epsilon \sigma \tau \epsilon \rho \alpha \nu$ έχειν αν τι συνήκαμεν.<sup>4</sup>) Verba igitur αν τι συνήκαμεν in omnibus, qui de hac re collati sunt, codicibus leguntur. Drosihnus, etsi ipse quoque de BDC scriptura sciebat, tamen illa verba glossema atque id mutilatum esse cen-Ita fere eius sententia glossator scribere debuerat: suit. άκριβέστερον γαρ αν τι συνίεμεν τα λεγόμενα ποτε sc. εί αύτοι την φωνήν ήδειμεν. In eo igitur Drosihnus offendere videtur, quod imperfecti ovvíenev loco aoristus συνήχαμεν positus est. At in hoc nullam esse suspicionis causam vel ea, quae ex Platonis dialogis Kruegerus<sup>5</sup>) attulit, exempla satis declarant. Deinde quod illa  $\tau \dot{\alpha}$ λεγόμενά ποτε omissa sunt, haec non minus facile quam condicionale enuntiatum  $\epsilon i \ \eta \delta \epsilon \iota \mu \epsilon \nu$  ex sententiae ratione supplentur. Itaque cod. V secuti scribemus:  $\tau \dot{\eta} \nu \phi \omega \nu \dot{\eta} \nu$ είδέναι άκριβέστερον γάρ αν τι συνήκαμεν.

Cur de hoc loco verba faceremus, id erat causae, quod in iis, quae nobis videntur in textum recipienda

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cf. Kuehner. gramm. Gr. I p. 681. Apud posteriores hae formae non raro occurrunt. Ex prioribus praeter Herodotum soli commemorari possunt Xen. Oec. 20, 14; Lys. 11, 1. 1 ps. pl.  $oida\mu ev$  ipsa quoque singulis locis Antiphontis (2, 3) et Xenophontis (Anab. 2, 4, 6) et Platonis (Alcib. II 141 e) exstat codicibus non consentientibus. Oldaç apud Xenophontem occurrit 4, 6, 6. De hac forma cf. Phryn. ed. Lob. p. 236 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Mueller. l. l. p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Drosihni edit. p. 27.

<sup>4)</sup> Mueller p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Sprachl. § 54, 10, 5; de eadem re cf. exemplum a Kuehnero in gramm. Graec. II p. 974 allatum.

esse, obvenit forma  $\sigma \nu \nu \eta \varkappa \alpha \mu \varepsilon \nu$ , quae quamquam ab Atticis aliena non erat, tamen ex prosae orationis scriptoribus a Xenophonte et Demosthene solis saepius, a ceteris rarissime adhibebatur.<sup>1</sup>)

His paucos addam locos, quibus in codicibus singulis vel omnibus exstant scripturae, quae, si rectae putantur, vehementissime movent recentioris originis Tabulae suspicionem, ubi vero emendationem adhibendam esse facile intellegitur; unus praeterea accedit locus, quo utrum corruptelam latere an ea, quae in libris exstant, recipienda in indiciisque recentioris aetatis numeranda esse censeam suspensus haereo.

3, 3 cod. A praebet  $\sigma\nu\nu\iota\epsilon t^2$ ). Schweighaeuserus ex coniectura scripsit  $\sigma\nu\nu\iota\tilde{\eta}$ . Ut omittam quaerere de indicativi forma  $\sigma\nu\nu\iota\epsilon t^3$ ), propterea hoc loco non ausim auctori imputare indicativi post  $\dot{\epsilon}\dot{\alpha}\nu$  usum, quod paulo infra (4) sequitur  $\dot{\epsilon}\dot{\alpha}\nu$   $\delta\dot{\epsilon}$   $\tau\iota_S$   $\gamma\nu\tilde{\varphi}$ . Itaque huic loco emendationem adhibere eo minus vereor, quod apud Muellerum de huius loci scriptura nihil invenio allatum, collatio autem a Schweighaeusero usitata num usquequaquam fide digna sit, dubito. Accedit quod emendatio se offert facillima. Etenim si minus accurate in eo codice, ex quo fluxit A, pro CYNHI scriptum erat CYN 14 I patet corruptelam haud difficile oriri potuisse. Optime igitur et

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cf. Kuehneri gramm. Graec. I p. 646, 660. Apud Demosthenem sescenties hae formae abveniunt. E prioribus praeter Xenophontem paucissima exempla afferuntur ex Antiphontis et Isaei orationibus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 3,2 pro formis surin et  $\mu\dot{\eta}$  surin et A et V praebent suries et  $\mu\dot{\eta}$  suries, quae in textum sunt recipienda.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Porsonus quidem has formas apud Euripidem delendas esse censuit (Eurip. Or. 141). Matthiaeus ab Atticis eas vult alienas esse (Gr. Gr. 205, 1). Buttmannus contra a Porsono eas defendit. Cf. Kuehner. gr. gr. I 644 n. 4.

cum litterarum tractu et cum illo, quod sequitur,  $\gamma \nu \tilde{\varphi}$  convenit scriptura  $\sigma \nu \nu \tilde{\eta}^{1}$ ).

15,1 ABD ov $\partial \varepsilon \iota_S$ , MC ov $\partial \varepsilon \iota_S$ . 35,4 M ov $\partial \varepsilon \iota_V$ , ceteri utrum ov $\partial \varepsilon \iota_V$  an ov $\partial \varepsilon \iota_V$  exhibeant, dubium est. 41,1 BD $\mu\eta \partial \varepsilon \nu$ . De ceteris nihil exscriptum invenio. Viginti locis omnes libri consentiunt in ov $\partial \varepsilon \iota_S$ , uno in ov $\partial \varepsilon \iota_S^2$ ). Quae cum ita sint, non dubito quin formae ov $\partial \varepsilon \iota_S^2$  et  $\mu\eta \partial \varepsilon \iota_S$ librariis sint tribuendae recteque Drosihnus formas littera  $\delta$  scriptas ubique restituerit; ita ut hac in re Cebes cum antiquis Atticis consentiat<sup>3</sup>). Quae enim alterius formae in Tabula obveniunt exempla, ea pauciora sunt, quam ut auctori ipsi hanc quoque in usu fuisse arbitremur.

Idem statuendum esse mihi videtur de formis  $\gamma'(\gamma \nu \varepsilon \sigma \partial \alpha \iota et \gamma' \nu \varepsilon \sigma \partial \alpha \iota, \gamma \iota \gamma \nu \upsilon \upsilon \sigma \sigma \pi \varepsilon \iota \nu)$ . Codices Parisini ubique praebent  $\gamma'(\gamma \nu \varepsilon \sigma \partial \alpha \iota, nisi quod BD 40, 2;$  41,2 exhibent  $\gamma'(\nu \varepsilon \tau \alpha \iota, A \gamma \iota \nu \circ \upsilon \mu \varepsilon \partial \alpha a, 4^{+}); M$  omnibus locis  $\gamma'(\nu \varepsilon \sigma \partial \alpha \iota)$ . Eodem modo M ubique praebet  $\gamma \iota \nu \upsilon \circ \sigma \sigma \pi \varepsilon \iota \nu$ , Parisini  $\gamma \iota \gamma \nu \upsilon \circ \sigma \pi \varepsilon \iota \nu$ . Hac in re Drosihnum, qui omnibus losis scripsit  $\gamma \iota \gamma \nu \upsilon \circ \sigma \pi \varepsilon \iota \nu$  et  $\gamma'(\gamma \nu \varepsilon \sigma \partial \alpha \iota)$  eo libentius sequemur, quod cod. M auctoritatem nullam esse luculenter ostendit Muellerus.<sup>5</sup>)

29,2 in libris haec exstant: και άγαγοῦσαι ποὸς τὴν Παιδείαν τοὺς είσελθόντας ποὸς τὰς Άρετὰς ἀναχάμπ-

- 2) Cf. Drosihni edit. praef. p. VIII.
- <sup>3</sup>) Cf. Lobeck. Phryn. p. 181.
- 4) Drosihni praef. p. VII sq., qui 8,4 omisit.
- 5) Muell. de arte crit. Ceb. Tab. adhib. p. 19 sq., p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quod Schweighaeuserus scripsit  $\sigma \nu \nu \eta \tilde{\eta}$ , corruptelae origo minus facile explicatur neque hoc cum illo  $\gamma \nu \tilde{\phi}$  convenit. Drosihnus ex deterioribus mss. recepit  $\sigma \nu \nu \ell \eta$ . Sed ut mittam quaerere de hac accentus ponendi ratione (cf. Goettlingium accent. doctr. § 30, 2, 3), artis criticae leges postulare mihi videntur, ut potius ex iis, quae in optimo codice exstant, probabilem scripturam assequi studeamus, quam, si illa retineri non possunt, ad deteriores codd. confugiamus optimi codicis ratione non habita.

rovoiv. Eruditio autem extra saeptum stat (19,1) et prius ad eam accedere opus est quam ad Virtutes pervenias. Unde intellegitur hunc locum, si illud eiseddóvrag vertis "eos, qui ingressi sunt" non recte se habere. Ne dicas scribendum esse άνανοῦσαι προς τὰς Άρετὰς τοὺς είσελ- $\vartheta o \nu \tau \alpha \beta$   $\pi \rho \delta \beta$   $\tau \eta \nu$   $\Pi \alpha \iota \delta \varepsilon (\alpha \nu)$ , id obstat, guod non ad ipsas Virtutes Opiniones accedunt sed Eruditioni eos, quos ducunt, tradentes finguntur 29, 3. De alia emendatione cogitaveris, si in versione Arabica haec legeris: Opiniones sunt, inquit, deducentes ad Disciplinam, et proclinarunt iam capita sua invitando eos, qui accedunt ipsas laetumque ferunt nuntium. — Scilicet suspicaberis interpretem Arabicum pro illis πρός τὰς Άρετὰς legisse προς αύτας. Sed ne hoc quidem mea sententia habet probabilitatis numeros, cum Opiniones nullum habeant proprium locum, sed per priores duos circuitus passim vagentur, ita ut vix dici possit: "eos, qui ad ipsas introierunt". Jam igitur missis emendationibus videamus, num ea ipsa, quae in codd. exstant, explicari possint. Quod fieri nequit, nisi ita, ut aoristi participium participii praesentis significatione adhibitum esse statuas. Id autem hebetioris iam facti sensus esse et apud recentiores solum inveniri monuit Schmidtius<sup>1</sup>). Sed utrum corruptela hoc loco lateat, an participio aoristi pro praesentis

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De tractandae syntax. graec. rat. comm. p. VIII. Kuehnerum (Gr. gr. II p. 161, p. 163 n. 4) si sequimur, ne cum optimae quidem Graecitatis scriptorum consuetudine hic usus pugnat. Id enim non vult inter aoristi et praesentis participium interesse discrimen, ut illud necessario designet actionem tempore ei, quae verbo finito exprimitur, praecedentem. Hoc sententiae ratione fere desiderari, non ipso participio aoristi (cf. p. 163 n. 4). Sed exempla participiorum aoristi pro praesentis adhibitorum ex optimae Graecitatis scriptoribus afferri nequeunt. Tabulae eo loco, de quo agimus, quamquam illi *eloetdotras* aoristi significationem ita subesse dicas, ut ii, qui Opinionibus ad veram Eruditionem ducentibus se

participio adhibito novum ceteris accedat indicium, quo Tabulam recentiore aetate confectam esse efficiatur, certo diiudicare non ausim. Muellerus de hoc loco ex iis, quibus usus est, codicibus nihil exscripsit. Quae in libris exstant vitiis non carere vel ex eo suspiceris, quod versiones Odaxii et arabica illud xal ante  $\dot{\alpha}\gamma\alpha\gamma\sigma\sigma\sigma\alpha\iota$  positum non agnoscunt; quocirca Schweighaeuserus pro xal scribi voluit  $\alpha l^{1}$ ).

8

(

1

aggregant, cum hoc faciunt, incipiant introire ad Virtutes itaque ad Veram Eruditionem cum accedunt, quodam modo ingressi iam sint ad Virtutes, tamen nemo negabit ex antiquioribus quemvis scripturum fuisse είσπορευομένους.

<sup>1</sup>) Obiter commemoro alio loco, qui est 6,3, iniuria participium praesentis είσποςενομένους in suspicionem vocatum esse, cum de eis illic ageretur, qui introierunt, non introeunt. Itaque is, qui recensuit editionem Drosihni in annalibus, qui inscribuntur Literar. Centralblatt 1871, scriptum voluit είσπεποςενμένους. Supervacanea sane emendatio, cum haud raro participium praesentis, praesertim si cum temporis adverbiis πάλαι, πάςος cet. coniungitur, designet actionem ei, quae verbo finito exprimitur, actioni praecedentem, cuius tamen effectus nondum evanuit. Cf. Rieckher de participio aoristi Gr. p. 4. Exemplum nostro loco simillimum ex Xenoph. Ages. 1, 36 attulit Kuehnerus II 177: 'Αγησίλαος ἐλπίζων καταλύσειν τὴν ἐπὶ τὴν Ελλάδα στςατεύουσαν πς ότες ου ἀςχήν, ubi Breitenbachius: imperium, quod postquam pluries Graeciae bellum intulit, etiam nunc infestum Graecis se ostendit. Praeterea cf. exempla a Rieckhero p. 4 congesta.

Librariis tribuendum esse mihi videtur, quod nonnullis locis pro  $\ell \alpha v \iota o \tilde{v}$  legitur  $\alpha \dot{v} \iota o \tilde{v}$ . Schweigh. nihil mutari voluit, cum apud Polybium saepius inveniretur  $\alpha \dot{v} \iota o \tilde{v}$  pro  $\alpha \dot{v} \iota o \tilde{v}$ . Sed diligenter iis, quae libri unoquoque loco praebent, collatis Dindorfius et Hultschius eo ducti sunt, ut ubique formas spiritu aspero scriptas restituerent. Idem nos in Cebete facienus, praesertim cum tribus solum locis  $\alpha \dot{v} \iota o \tilde{v}$  pro  $\alpha \dot{v} \iota o \tilde{v}$  codd. exhibeant (1, 2  $\ell v \alpha \dot{v} \iota \tilde{\rho} - 9, 2 \pi \alpha \rho'$  $\alpha \dot{v} \iota \alpha \tilde{c} \varsigma - 16, 4 \pi \rho \dot{o} \varsigma \alpha \dot{v} \iota \alpha \varsigma; M$ , cuius nulla auctoritas est, etiam 10, 2; 23, 4).

Ne id quidem ad nostram disquisitionem ullius ponderis esse videtur, quod 10,2 pronomen reflexivum non suo loco positum est:  $\tau \dot{\alpha}_s \tau \varrho(\chi \alpha_s \tau l \lambda o v \sigma \alpha \ \dot{\epsilon} \alpha v \tau \eta_s;$  idem enim apud Herodotum, Xenophontem, Aristophanem compluribus locis invenitur.

Sequitur, ut de praepositionum usu quae nobis videantur commemoranda esse, exponamus. Atque Tabulam cum Platone, Xenophonte, Polybio, Luciano, Dione Chrysostomo, Plutarcho comparans in universum praepositionum frequentiam a Polybio longissime abesse, a ceteris haud ita multum discrepare cognovi. De singulis praepositionibus animadverti  $\pi \rho \phi_S$  c. acc. saepissime occurrere; frequentiam praepositionum c. accus. conjunctarum Mommsenus cum recentioris aetatis usu convenire monuerat<sup>1</sup>). Praeterea commemoro *els* praepositionem cum personarum nominibus compluribus locis coniungi. Sic 11,2 legimus: rhv äkovoav els την άληθινην Παιδείαν. Ubi ne arbitrerisvocabulo Παιδεία non personam, sed eam regionem designari, in qua versatur Eruditio, sequentur haec: καθαρθείς ύπ' αὐτῆς σώζεται. Accedit quod ceteris omnibus locis, quibus in Pinace invenitur, vocabulum  $\Pi \alpha \iota \delta \epsilon \iota \alpha$  significat personam, non regionem. Eodem modo sis adhibetur 11,1: rnv είς την άληθινην Παιδείαν άγουσαν, άμα δε και την είς την Ψευδοπαιδείαν καλουμένην. 12,3: δταν βούλωνται είς την άληθινην Παιδείαν έλθειν. 9,3: είσελθειν είς την Ηδυπάθειαν (αίσθάνεται ὅτι... ὑπ' αὐτῆς κατησθίετο καὶ ὑβρίζετο. 28,1: Ἡδυπάθεια persona fingitur). Huius usus apud optimae Graecitatis scriptores exempla inveniuntur, sed paucissima<sup>2</sup>). Eadem significatio, quae iis Thucydidis et Isaei locis, quibus els cum personarum nominibus coniungitur, obtinet, ea

J

۱

<sup>2</sup>) Non opus est dicere hic de personarum nominibus singulari numero adhibitis agi. Apud pluralia enim hunc usum non rarum fuisse quis est qui nesciat? Thuc. I 137 optimi libri praebent  $\dot{\epsilon}_S$  $\beta \alpha \sigma \iota \lambda \dot{\epsilon} \alpha$ , quod retinuerunt Poppo, Classenus, Boehmeius. Poppo et Classenus monent de regia domo cogitari, Classenus ad Aristoph. Plut. 237 provocans:  $\eta \nu \mu \dot{\epsilon} \nu \gamma \dot{\alpha} \varrho \epsilon \dot{\epsilon}_S \varphi \epsilon \iota \delta \alpha \lambda \dot{\delta} \nu \epsilon \iota \delta \epsilon \iota \delta \dot{\delta} \nu \tau \dot{\tau} \chi \infty$ . Isac. 7, 14 Schoemannus servat  $\epsilon \dot{\epsilon}_S$ , rarum hunc usum apud Atticos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l. l. p. 18.

in Tabula quoque subest. Est enim  $\mathfrak{slg}$  non "ad", sed "domum alicuius", ita ut personae nomen pro loci nomine adhibeatur. Tamen, cum hic usus apud Atticos sit rarissimus, illos Tabulae locos non puto silentio esse praetereundos<sup>4</sup>).

De verborum cum praepositionibus compositorum structuris haec mihi videntur commemoratione digna esse: 7,2 legimus: παρά δε τῶν αὐτῶν πάλιν ἀφαιρείται παραγοήμα & δέδωχε. Haec verbi αφαιοείσθαι structura apud Atticos scriptores non reperitur nisi eis locis. quibus alia atque privandi notio ei subest, velut Arist. vesp. 883, Xen. ven. 12.9, Eurip. Troad. 1034. Unus locus, quem obiter inspiciens nostro similem esse dicas, exstat apud Isocr. paneg. p. 252 e: παραπλήσιον έποίησαν παρά μέν των άλλων τούς οίκέτας είς έλευθερίαν άφαιρουμένοις, σφίσι δ'αύτοις δουλεύειν άναγκάζουσι. At hic illud  $\pi \alpha \rho \dot{\alpha}$  non its intellegendum est, ut repetat notionem illius anó, quod est in agaigeiodai, sed anó propterea verbo alosiodal adjungitur, quod qui in libertatem asseritur, a servitute et a servis separatur; eadem

esse confessus, sed ita nonnullis locis consensione codicum probari, ut emendare temeritatis esset. In eandem sententiam exposuit Sintenis ad Plut. Pericl. excurs. IV p. 312, qui certiorem hunc usum esse dicit apud oratores Atticos et ex recentioribus exempla affert.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De ceteris praepositionibus nihil habeo quod commemorem. Quod enim Luettgeius (de Polybii elocutione, Nordhusae 1863 p. 14)  $\pi \alpha q \dot{\alpha}$  ubi quaeris "quo loco" non "quem in locum" cum accusativo coniunctum (Tab. 5, 1; 4, 2; 12, 2, saepius) Polybianum esse dicit, eius usus exempla etiam apud Herodotum, Thucydidem, Xenophontem exstant. Ne id quidem, quod  $\pi \alpha q \dot{\alpha}$  c. genitivo copulatum compluribus locis occurrit, quibus supervacaneum est (7,3:  $\dot{\eta} \pi \alpha \dot{q} \, \alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta} s$  $\delta \delta \sigma \iota \varsigma$ ; 31,5:  $\pi q \dot{\rho} s \tau \dot{\eta} \tau \pi \alpha \dot{q} \, \alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta} s \, \delta \delta \sigma \iota \iota \sigma 31, 2: \pi q \dot{\rho} s \tau \dot{\alpha} s \, \pi \alpha \dot{q} \, \alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta} s$  $\delta \delta \sigma \epsilon \iota \varsigma$ ; 24, 3:  $\tau \delta \pi \alpha q \dot{\alpha} \tau \sigma \delta \, \delta \alpha \iota \mu o \nu (ov \pi q \delta \sigma \tau \alpha \gamma \mu \alpha)$ , recentioris aetatis indicium esse existimem. Hoc enim quamquam Polybii aetate magis magisque increbruit, ab optimae Graecitatis scriptoribus non est alienum.

— 115 —

. .

<u>[]</u>\_\_\_

significatione dicitur έξαιρεϊσθαι είς έλευθερίαν. Quae plane cum Tabulae hoc loco congruant exempla non invenio nisi ex recentissimis scriptoribus allata, velut Luc. 16,3: δ χύριός μου άφαιρεϊται την οἰχονομίαν ἀπ' ἐμοῦ, Eustath. Il. p. 72,12: ἀφαιρεϊται ἀπ' αὐτοῦ ὁ βασιλεὺς ὅ μη δέδωχεν αὐτός.<sup>1</sup>)

De adverbiis praepositionum loco adhibitis animadvertendum est  $\partial \pi i \sigma \omega$  (10,1) cum genitivo coniunctum alias non inveniri nisi apud LXX et in Novo Testamento. De  $\ell \pi \alpha' \nu \omega$  metaphorice adhibito (26,3) supra diximus p. 50.

Ad coniunctiones quod attinet,  $\delta \tau \alpha \nu$  bis in codd. cum indicativo coniunctum invenitur: 35,2:  $\delta \tau \alpha \nu$  έστιν  $\delta \varepsilon \epsilon \nu$ , 39,4  $\delta \tau \alpha \nu$   $\mu \dot{\eta}$  έπίστανται. Eo loco, quem prius commemoravi, Sauppeius scripsit  $\delta \tau \varepsilon$ , quod recepit Jerramius. 39,4 Schweighaeuserus, Drosihnus, Jerramius emendatione assecuti sunt  $\delta \tau \alpha \nu \mu \dot{\eta}$  έπίστωνται, Sauppeius où  $\delta \dot{\eta} \mu \dot{\eta}$  έπίστανται. Dubitaveris num corrigendum sit, cum apud recentiores passim  $\delta \tau \alpha \nu$  cum indicativo copulatum inveniatur<sup>2</sup>); accedit quod hic libellus brevior est,

8\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Haec praeterea afferenda sunt, e quibus ne quid de Tabulae aetate colligas monendum sit: 10,4 legimus: μετὰ τούτων συμβιοϊ; 13,1 μετὰ τῆς ἀληθινῆς Παιδείας συνομιλεῖν; (27,4 μετ' αὐτῶν ἀκολουθοῦσαι). Luettgeius p. 16 huius pleonasmi quem dicit ex Polybio attulit exemplum. Sed opus non est ad Polybium provocare. Eiusdem enim usus Lobeckius (ad Phrynich. p. 354) ex Thucydide, Xenophonte, Demosthene, Euripide exscripsit exempla.

Non maioris ponderis esse mihi videtur, quod verbum  $\pi \alpha \rho \alpha \gamma \ell \gamma \nu \epsilon \sigma \partial \alpha \iota$ , quod alias cum praepositione  $\ell \nu$  fere coniungitur, in Tabula 28, 1; 35, 2; 16, 3; 16, 4; 19, 4 cum  $\ell \ell_{s}$ ,  $\pi \rho \phi \sigma$ ,  $\ell \pi \ell$  copulatur, ita ut respondeat quaerenti: "quo?" (vius usus exempla quamquam rara sunt, tamen ne ab optimae quidem Graecitatis scriptoribus alienus est (cf. Lycurg. 6, 5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Polyb. 4, 32, 5; 13, 7, 10 Dindorfius scripsit õre, Hultschius non mutavit.

quam ut exemplorum multitudine congesta quatenus usus a bonae Graecitatis consuetudine recedens auctori imputari possit, liceat statuere. Tamen viri docti illi recte fecisse mihi videntur quod emendaverunt. Priore enim loco illud  $\delta \tau \varepsilon$  vel ea re commendatur, quod causalis notio obtinet: Et quid hoc eis prodest (nihil hoc eis prodest), quoniam multos licet videre..? quam őταν conjunctioni subesse posse Thucydidis 1, 141, 142 declarant, sed őrav hac significatione rarissime. Őre saepissime adhibetur. Adde quod  $\tilde{o}\tau \alpha \nu$  et  $\tilde{o}\tau \varepsilon$  per abbreviaturam scripta facillime inter se confundebantur. Huic autem loco si emendationem admoves, unus reliquus est, quo őrav cum indicativo coniungatur, cum septem locis (40,1; 31,4 bis; 31,2 bis; 14,4; 16,4) ea, quae solet, structura obtineat. Itaque dubito an audacius non sit hic quoque corrigere.<sup>1</sup>)

1

Haec habui, de ratione inter optimae Graecitatis scriptores et Cebetem, grammaticam si spectas, intercedente quae dicerem.<sup>2</sup>) Atque pauca esse, quibus ab

14,9 τότε αν οῦτω σωθήσονται; cf. 39,4. Sauppeius emendari voluit τότε δὴ οῦτω... De hac re cf. Schmidtium, de om. apud opt. et coni. αν partic. comm. p. 9, de tract. synt. Graec. rat. comm. p. XIV.

In usu vocabulorum ῶσπες et καθάπες Cebes consentit cum prioribus Platonis scriptis (cf. Dittenbergerum Herm. XVI 3):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schweighaeuseri coniecturam praetulerim scribentis  $\tilde{o}\tau\alpha\nu$  $\mu\dot{\eta}$   $\epsilon\pi/\sigma\tau\omega\nu\tau\alpha\iota$ , quippe quae minorem, quam Sauppei, mutationem requirat.

illis Cebes hac in re separetur, vix quisquam negabit. Aliter de verborum supellectile, in quam nunc inquiremus, statuendum erit.

Vocabula, quae apud scriptores Cebeti Socratico aequales aut rarius aut omnino non inveniuntur, haec sunt.<sup>1</sup>)

 $\dot{\alpha}\beta\epsilon\beta\alpha\omega_{0}$  (7,2) apud Menandrum primum occurrit, cuius locum ad nostri sententiam proxime accedentem transcripsit Stobaeus flor. tit. 105, 28, p. 23 Mein.  $\epsilon i \kappa \alpha l$  $\sigma\varphi \delta \delta \rho'$  εὐπορεί γὰρ, ἀβεβαίως τρυφῷ, τὸ τῆς τύχης γὰρ φεῦμα μεταπίπτει ταχύ. Ne adiectivum quidem ἀβέβαιος ante Aristotelis aetatem in usu fuit. Praeter Aristotelem et Menandrum ἀβέβαιος adhibebant Polybius, Philo, Lucianus, Plutarchus.

ſ

άχαλλώπιστος (18,1). Libri omnes (praeter *B*, in quo secunda manus χαλλωπισμόν mutavit in ἀχαλλώπιστον, quod Wolfius coniectura assecutus est,) χαλλωπισμόν. Sed propter illud τε post ἁπλῆν positum adiectivum desideratur. Itaque Wolfii coniecturam probo. — ἀχαλλώπιστος non invenitur nisi apud recentiores, e quibus eo usi sunt Philo, Plutarchus, Lucianus. Substantiva χαλλώπισμα, χαλλωπισμός, verbum χαλλωπίζω a Platone non sunt aliena.

 $(\dot{\alpha}\mu\epsilon\tau\dot{\alpha}\beta\lambda\eta\tau\sigma_{S}, \text{ quod in editionibus legitur 32,2, in deterioribus codd. exstat. Equidem ex V recipio <math>\dot{\alpha}\mu\epsilon$ - $\tau\alpha\mu\epsilon\lambda\eta\tau\sigma_{S}$ ).

άναχάμπτω ea notione, quae ei subest 27,3 bis,

ασπες vicies obvenit, καθάπες quinquies. ἕως et μέχοι tam raro reperiuntur, ut utrum auctor practulerit, vix possit discerni; ἕως enim ter, μέχοι bis in usum sunt vocata.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Uncis inclusa ea addidi, quae ad nostram disceptationem nihil afferunt momenti, sed, cum aliis suspicionem fecerint, hic tractanda sunt.

29,4 bis, adhibitum apud Platonem quoque obvenit. Obambulandi significatione (13,1) non reperitur nisi apud recentiores (Polybium, Plutarchum, Diogenem Laertium).

 $\dot{\alpha}\nu\alpha\nu\dot{\eta}\varphi\omega$  (9,3) et proprie et metaphorice usitatum recentiorum est; proprie eo utuntur Diodorus, Dionysius Halicarnassensis, Lucianus, Plutarchus; "ad sanitatem mentis redire" significat apud Dionem Chrysostomum, or. 4 p. 78 Dind. Transitum quasi ex proprio in metaphoricum usum factum apud Philonem inveni, qui leg. all. II 16, ubi de Noae ebrietate disseruit, allegorica, ut solet, interpretatione usus pergit:  $\Delta\iota\dot{\partial}$  καl ἀνανήφει, roῦτο δ'ἔστι μετανοεί.

 $\dot{\alpha}\nu\delta\rho\,o\varphi\,o\nu\,\tilde{\omega}$  (40,3). Praeter auctorem Pseudo-Hippocr. ep. ad. Democr. recentiores solum hoc verbo usi sunt, in quibus Philo.  $\dot{\alpha}\nu\delta\rho\,o\varphi\,\dot{\sigma}\nu\sigma_{S}$  apud Platonem reperitur,  $\dot{\alpha}\nu\delta\rho\,o\varphi\,o\nu(\alpha)$  ipsum quoque recentiorum est (Plut.). 1

1

 $\dot{\alpha} v o \delta t \alpha$ . 15,2 optimus codex A exhibet  $\delta i' \dot{\alpha} v o \delta t \alpha s^4$ ), quod cum Sauppeio et Jerramio recipio, cum Drosihnus vulgatam scripturam ex deterioribus codd. haustam retineat  $\delta v \sigma \alpha v \delta \delta v v$ .

Adiectivum  $\ddot{\alpha}\nu\sigma\delta\sigma_{g}$  apud Xenophontem exstat (Anab. 4, 8, 10), substantivo  $\dot{\alpha}\nu\sigma\delta\iota\alpha$  praeter Hippocratem<sup>2</sup>) recentiores usi sunt, velut Polybius, Philo, Plutarchus.  $\dot{\alpha}\nu\sigma\delta\iota\alpha$  adverbialiter adhibitum (Tab. 27,3) invenis apud Polybium, Diodorum.

ἀντιφάφμαχον (26,3 bis). Adjectivum hoc vocabulum est apud Diodorum (17, 90,7); substantivum apud Athenaeum (9, 370 e.), Dioscoridem (2, 96). Antiquiores

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. Muell. p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hippocratis locis in hac quaestione non multum moment tribuendum est, cum quinam ex eis libris, qui Hippocratis feruntur, iure ei adscribantur, adhuc non constet.

recte Drohsinus animadvertit adhibere άλεξιφάφμαχον vel άλεξητήφιον.

ἀπεγνωσμένος (27,3) occurrit apud Diodorum, Plutarchum, Lucianum<sup>1</sup>).

 $\dot{\alpha}\pi\epsilon\varrho\iota\dot{\epsilon}\varrho\gamma\omega_S$  (21,3) Adverbio Dionys. Halic., Sextus Empiricus, Aelianus usi sunt. Adiectivum  $\dot{\alpha}\pi\epsilon\varrho\dot{\epsilon}\varrho\gamma\varrho_S$ item recentioris aetatis est; invenitur apud Plutarchum.

 $\dot{\alpha}\pi \varrho \circ \beta \circ \dot{\imath} \lambda \varepsilon \upsilon \tau \circ \varsigma$  (8,1). Adverbium  $\dot{\alpha}\pi \varrho \circ \beta \circ \upsilon \lambda \varepsilon \dot{\upsilon} \tau \omega \varsigma$ apud Platonem leg. 866 d. obvenit, adiectivum non ante Aristotelem (ethic. Nicom. 1151 a, 1135 b); a quo ita discrepat Cebes, ut hoc vocabulo non designet momentaneum quendam animi statum, sed qualitatem perpetuam.<sup>2</sup>)

 $\dot{\alpha}\tau \varrho \dot{\upsilon} \varphi s \varrho o s$  (20,2) ex Eupolide affert Suidas. Occurrit apud Teletem (Stob. tit. 5, 67; p. 123 Mein.).

 $\beta ov v \delta g$  (15,3). De hoc vocabulo cf. Lobeck. Phryn. p. 355. Ab atticis prosae orationis scriptoribus  $\beta ov v \delta g$ alienum est. Recentiores inde a Polybii aetate saepius eo usi sunt.

δικαιοπραγῶ (41,2) ab Aristotele videtur esse inventum, ut id iuste agendi genus significaret, quod fit libero eius, qui agit, arbitrio; cf. ethic. Nicom. p. 1135a: δντων δὲ τῶν δικαίων καὶ ἀδίκων τῶν εἰρημένων,

<sup>2</sup>) Secundum Aristotelis rationem hoc vocabulo adhibito omnes αποροφούλευτοι (oppos. προβουλευσαμενοι) sumus, cum ca facimus, de quibus antea non consultavimus. Cebetis autem αποροφούλευτοι homines sunt natura incauti et improvidi. Apud Aristotelem abest reprehensio, apud Cebetem non ita.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nescio an id non magni sit ponderis, quod apud posteriores solum haec forma invenitur. Verbi enim huius activum eadem significatione adhibitum, ut sit "desperare", ab optima Graecitate non est alienum. Quocirca dubito an casu factum sit, ut partic. pft. pass. in eis, quae ad nos permanserunt, veterum scriptis non inveniretur nisi apud recentiores.

1

άδικει μέν και δικαιοπραγεί όταν έκών τις αύτά πράττη... άδίκημα δη και δικαιοπράγημα ώρισται τω έχουσίω και άχουσίω. ibid p. 1136 a: ού γαο ταύτον τό τάδικα πράττειν τω άδικειν.... όμοίως δε και έπι  $\tau \circ \tilde{v}$  δικαιοπραγεΐν. Itaque si ullum Tabulae vocabulum ad disquisitionem nostram magnum affert momentum, id certe est illud Sinaionoaysiv, quod originem traxerit a discrimine si minus ab Aristotele invento, attamen ab eo primo quasi in philosophiam introducto et verborum δίκαια πράττειν et δικαιοπραγεΐν diversitate denotato. Utebantur deinde hoc vocabulo Diodorus, Plutarchus, qui saepius id adhibebat itemque substantiva δικαιοπράγημα et  $\delta_{i\pi\alpha_i}$  o  $\pi_{0}$  o  $\pi_{0}$  in usum vocavit. Quam Aristoteles his verbis subesse voluerat angustiorem significationem, ea paulatim obliterata est, ita ut Sinaionoayeiv idem designet quod δίκαια πράττειν. Velut Diogenes Laertius, ubi de Platone exponit, 3,83,91 bis tanquam ex illius sententia scripsit δικαιοπραγείν pro illo δίκαια πράττειν<sup>1</sup>).

δύναμις 14,3; 19,1; 19,4 ita usurpatur, ut significet medicamentum vel potionem. Ita hoc vocabulum praeter medicos usitabant Diodorus et Plutarchus. Sed nescio an significatione abstracta accipi possit, ut sit "vis verae eruditioni inhaerens". Necessario ita interpretandum est 22,1, ubi Beatitudo dicitur eos, qui ad eam ascenderunt, coronare  $\tau \tilde{\eta}$  έαυτ  $\tilde{\eta}$ ς δυνάμει. Est autem illa vis Beatitudinis effectrix beatitudinis (23,4). Dixeris cum imagine non convenire, quod homines bibentes fingantur non potionem, sed vim ei, qui praebet potionem,

<sup>1)</sup> In Stoicorum reliquiis adhuc frustra haec vocabula quaesivi; quamquam Plutarchus de Stoic. rep. p. 1041 a: καl μην έν ταϊς περί δικαιοσύνης άποδείξεσι λέγει (δ Χρύσιππος) ξητῶς ὅτι πᾶν κατόρθωμα καl εὐνόμημα καl δικαιοπράγημά ἐστι, ipsius Chrysippi yerba reddere videtur.

inhaerentem. At cum auctor 22,1 ut ita dicam quodammodo exciderit imagine, non est cur non ceteris locis idem factum esse statuamus. Quo concesso usus vocabuli  $\delta \dot{\nu} \nu \alpha \mu \iota_S$  qui est in Tabula a bona Graecitate non abhorret (cf. Xen. Cyrup. 8, 8, 14).

 $\dot{\epsilon}\gamma\gamma\dot{\epsilon}\omega$  (35,1) ab antiquioribus alienum est. Jnvenitur apud Polybium, Diodorum, Dionem Chrysostomum, Plutarchum, LXX, in Novo Testamento.

eixatos (12,3). Soph. fr. 288 Dind.; de personis non invenitur usurpatum nisi apud recentiores, Polybium, Philonem, Plutarchum, Lucianum.

έxποιετ (8,4) ex Lysia attulit Pollux. Invenitur apud Hippocratem, Teletem (Stob. I p. 127 Mein), Polybium, Plutarchum. Praeterea occurrit in Theophrasti responso a Diogene Laertio 5,41 tradito.

 $\tilde{\epsilon} \varkappa \pi \tau \omega \sigma \iota_S$  (7,3) obvenit apud Polybium, Diodorum, Strabonem, Plutarchum, sed ita ubique adhibitum, ut praepositionis notio servetur neque simpliciter  $\tilde{\epsilon} \varkappa \pi \tau \omega \sigma \iota_S$ significet "calamitas". ')

 $\check{\epsilon}\mu\varphi\alpha\sigma\iota\varsigma$  (1,3; 27,1). Antiquissimus testis est Aristoteles.  $\check{\epsilon}\mu\varphi\alpha\sigma\iota\nu\pi\sigma\iota\epsilon\check{\epsilon}\nu$  primus, quantum scimus, scripsit Theophrastus, sed ita, ut esset "imaginem efficere". Ea, quae hic obtinet, sententia hanc locutionem adhibent Polybius, Diodorus, Plutarchus.

(εὐδαιμονικός, quod hoc loco commemorat Drosihnus, apud Platonem et Xenophontem occurrit.)

 $\varepsilon \dot{\upsilon} \varepsilon \varkappa \tau \tilde{\omega}$  (16,1) reperitur apud Dionem Chrysostomum, Plutarchum.

<sup>1</sup>) Quae significatio ita explicanda est, ut subintellegas ἐx τῶν ἀγαθῶν, vel, ut voluit Schweighaeuserus, de sorte cogites, quae alicui excidit, i. e. contingit. Polybius et Diodorus hoc vocabulo utuntur de exsilio ([ἐx τῆς χώρας] ἐκπτωσις), Manetho de morte (subintell. ἐx τοῦ βίου), Strabo de immutatione ad peius facta (p. 467: εἴ τις ἐκπτωσις πρὸς τὸ χείρον γένηται). έξις significatione facultatis s. peritiae apud Platonem obvenit; item phrasis έξιν έχειν. — έξιν περιποιείσθαι (20,4) non ante Diodorum videtur adhibitum esse.

 $i\pi \acute{\alpha} \nu \omega$ ; cf. quae supra diximus p. 50.

 $\delta \pi i \varkappa \alpha \tau o i \varkappa \omega$  alias nusquam reperitur.

εὐπό ǫ ητος libri praebent 16,5. Sed hoc vocabulum eam, quae hic ex sententiae ratione requiritur, significationem neque habet neque habere potest; εὐπό ǫ ητος Hesychio teste est ὁ καλῶς διοικῶν. Hoc loco Schweighaeuserus probabili coniectura assecutus est εὐπό ǫ ευτος, quod Jerramius recepit. Exstat εὐπό ǫ ευτος apud ecclesiasticos scriptores.

(Vocabuli εύτακτος [12,2; 16,1 Parisini εὐεκτούσας, *M*, qui nihili faciendus est, εὐτάκτους] usus ab antiquiorum consuetudine non discrepat [cf. Arist. Nub. 964, ubi id significat, quod nos dicimus "sittsam"]). 6

εὐταξία; cf. p. 78 sq.

 $\dot{\eta} \, \delta o \nu \iota \varkappa o \ell$  (13,2) philosophorum scholam designat apud Athenaeum (de vita voluptati dedita Aristot. apud Diog. Laert. 5,31; de iis, quae gratam faciunt vitam Chrysipp. Tyan. ap. Athen.); cf. supra p. 17.

 $\ell\delta\iota o_S$  (1,1) est "singularis" apud Aristotelem (de gen. anim. 3 c. 10 med.); postea hac notione adhibitum est a Diodoro, Plutarcho.

 $\vartheta \not\in \mu \alpha$  (31,4) depositum significat apud Plutarchum, cuius locum Tabulae c. 31,4 simillimum exscripsi p. 48.

 $\vartheta \dot{v} \varrho \iota o \nu$  (10,1) apud Aristophanem, Plutarchum, Lucianum invenitur.

 $\varkappa \alpha \vartheta \dot{\alpha} \rho \iota o_{\mathcal{S}}$  (12,2); Aristoteles antiquissimus huius vocabuli testis est. Occurrit praeterea apud Menandrum, Posidonium (apud Athenaeum), Polybium, Plutarchum.<sup>1</sup>)

καθεστηκώς significans "sedatus" apud Aristophanem invenitur ran. 1003. Drosihnus animadvertit de personis non ante Plutarchum usurpari illud καθεστηκώς. At apud Herodotum (7, 205) haec exstant: ἐπιλεξάμενος ἄνδρας κατεστεῶτας τριηκοσίους. Accedit quod illud καθεστηκυΐα τὸ πρόσωπον (Tab. 18,1) idem est atque τὸ πρόσωπον ἔχουσα καθεστηκός (cf. Dio. Chrys. I p. 15 Dind: καθεστηκός δὲ καὶ ὅμοιον αὐτῆς τὸ εἰδος), ita ut vix illud premendum sit, quod hoc loco de persona καθεστηκώς adhibitum est.

καταστρέφειν eadem significatione atque hoc loco (Tab. 10,4) usurpatum, ut esset "degere", non inveni nisi apud Polybium 1, 25,6: περί μικράς πράξεις κατέστρεψαν<sup>2</sup>) τοὺς χρόνους. Ceteris locis omnibus καταστρέφειν τὸν βίον est finire vitam, i. e. decedere de vita. Etiam hic usus recentiorum est, Plutarchi, Diogenis Laertii.

xεχριμένη ήλιχία (18,1) aliunde afferri nequit. Tamen nescio an huic rei non nimium tribuendum sit. Invenitur enim partic. χεχριμένος simillima significatione adhibitum, nisi quod cum alio nomine coniungitur. Apud Herodotum 3,31 χεχριμένοι ανδρες sunt "probati viri" <sup>3</sup>). Quo ex usu dubito an illud χεχριμένη ήλιχία ita explicandum sit, ut ab hominibus certam quandam aetatem,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Xcn. comm. 2, 1, 22 codd. A B praebent καθαριότητι; Dindorfius scripsit καθαρειότητι, Sauppeius καθαρότητι. Nescio an hic locus Cebeti obversatus sit. Quodsi subst. καθαριότης apud Xenophontem obvenit, casu factum esse statuemus, ut adi. καθάριος ex bona Graecitate hodie afferri non posset.

<sup>2)</sup> ubi Hultschius scribit xaréreiwav.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) aliter Kruegerus et Steinius: "selecti".

qua mores probati esse solent, agentibus ad ipsam illam aetatem illud vocabulum sit translatum. Idem certe factum est in vocabulo, quod modo commemoravimus,  $\varkappa \alpha \partial \varepsilon \sigma \tau \eta \varkappa \omega \sigma \varepsilon$ . Ut enim dicitur  ${}_{n}\varkappa \alpha \partial \varepsilon \sigma \tau \eta \varkappa \omega \tau \varepsilon \varsigma$  ävd $\varrho \varepsilon \varsigma$ ", ita ea aetas, qua constantes et quasi sedati homines esse solent, vocatur  $\varkappa \alpha \partial \varepsilon \sigma \tau \eta \varkappa \upsilon \alpha$  (Thuc. 2,36).

κενοδοξία (24,2) exstat apud Polybium et Plutarchum.

 $i\pi l$   $\kappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \alpha i o v$  (28,3) praeter Pinacis auctorem unus Polybius adhibuit; plur. num.  $i\pi l$   $\kappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \alpha i \omega v$  Demosthenes, Aeschines. (Aristot.  $i\pi l$   $\kappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \alpha i \omega$ , uno loco cd.  $K^b$   $N^b$   $\kappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \alpha i o v$ .)

xqutixoí; cf. supra p. 57 sq.

 $\lambda \epsilon \iota \mu \omega \nu o \epsilon \iota \delta \eta' \varsigma$  (17,1) alias nusquam reperitur.

 $\mu \dot{\epsilon} \partial \nu \sigma o_{\mathcal{S}}$  (34,3). Veteres grammatici de feminis hoc vocabulum volunt usurpari, de viris  $\mu \epsilon \partial \dot{\nu} \omega \nu$  vel  $\mu \epsilon \partial \nu \sigma \tau \iota \kappa \dot{o}_{\mathcal{S}}$  (cf. Lob. Phryn. p. 151). De viris  $\mu \dot{\epsilon} \partial \nu \sigma o_{\mathcal{S}}$ primus adhibuit Menander; apud recentiores hic usus increbuit; e quibus commemorandi sunt Plutarchus et Lucianus.

(μετάνοια legitur apud Antiphontem tetr. 2, 4, 12, id quod neglexit Drosihnus. Frequentius est apud recentiores; Plutarchus haud raro eo utitur.)

 $\nu \alpha \nu \alpha \gamma \tilde{\omega}$  (24,2) ex prosae orationis scriptoribus primus metaphorice adhibuit Theophrastus apud Diogenem Laertium 5, 55<sup>1</sup>); ex recentioribus Plutarchus.

οἰκητήριον (17,3) obvenit apud Euripidem et Plutarchum.

 $\partial \chi \lambda \tilde{\omega}$  (15,2). Ipsum verbum iam Herodoto in usu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Testamentum Theophrasti illic traditum num genuinum sit vehementer dubito. Pseudo-Demosth. locus 1410, 10, cum quanam aetate scriptus sit non constet, ad nostram disquisitionem nihil valet.

fuit (5,41); (id quod non commemoravit Drosihnus); sed nusquam nisi hoc Tabulae loco significat "calcare".

(παραλλάττω [35,2] eadem praetereundi significatione a Xenophonte adhibitum est Hell. 5, 1, 12.)

 $\pi \alpha \rho \alpha \tau \eta \rho \tilde{\omega}$  (9,2) ita ut significaret "insidiari" primus usurpavit Aristoteles, post Polybius. Verbum  $\pi \alpha \rho \alpha$ - $\tau \eta \rho \tilde{\omega}$  apud Plutarchum non occurrit, sed substantivum  $\pi \alpha \rho \alpha \tau \eta \rho \eta \sigma \iota_{S}$  significans insidiationem.

 $\pi \dot{\alpha} \sigma \chi \omega \nu$  (26,1). Codd. omnes praeter *M* (qui praebet  $\varkappa \dot{\alpha} \mu \nu o \nu \tau \varepsilon_{S}$ ) exhibent  $\pi \dot{\alpha} \sigma \chi o \nu \tau \varepsilon_{S}$ , quod recipiendum est, cum scriptūrae ex *M* allatae non pluris quam coniecturae quorumvis doctorum virorum sint faciendae<sup>1</sup>). Hac autem significatione, ut  $\pi \dot{\alpha} \sigma \chi \varepsilon_{I} \nu$  sit morbo laborare, hoc verbo utuntur Hippocrates et Plutarchus.

( $\Pi \epsilon \rho \iota \pi \alpha \tau \eta \tau \iota x o l$  [13,2] ab interpolatore videri insertum esse supra vidimus p. 21 sq. Ex iis, qui hoc nomine utuntur, antiquissimus est Cicero acad. 1, 4, 18. Praeterea  $\Pi \epsilon \rho \iota \pi \alpha \tau \eta \tau \iota x o l$  commemorantur a Plutarcho, Luciano, Diogene Laertio).

( $\pi \lambda \epsilon \kappa \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota \pi \varrho \circ \varsigma \tau \iota \nu \alpha 6, 2.$  Codd. omnes  $\pi \lambda \epsilon \kappa \sigma \nu \tau \alpha \iota$ ,  $M \pi \epsilon \varrho \iota \pi \lambda \epsilon \kappa \sigma \nu \tau \alpha \iota$ . Recte Jerramius fecisse mihi videtur, quod codices illos secutus est. Quod enim verbi  $\pi \lambda \epsilon \kappa \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  cum  $\pi \varrho \circ \varsigma$  praepositione conjuncti exempla afferri nequeunt, casu hoc effectum est neque quidquam illa structura habet, quod a bonae Graecitatis ratione abhorreat<sup>2</sup>).)

 $\pi s \rho \iota \sigma \pi \acute{\alpha} \omega$  (33,3) metaph adhibitum, ut sit "animum et cogitationem abstrahere ab aliqua re" invenis apud Polybium et Plutarchum.

<sup>1</sup>) cf. Muell. p. 19 sq.

2) περιπλέκομαι πρός τιπα, quod recepit Drosihnus, ne ipsum quidem alias invenitur. Sed hoc Drohsino offensioni esse non debebat, cum hacc quoque structura nihil haberet quod a bona Graccitate alienum esset.  $\pi \epsilon \varrho (\sigma \tau \alpha \sigma \iota \varsigma (38,4)$  significans statum rerum, temporum condicionem, non ante Polybii aetatem in usu erat<sup>1</sup>). Saepissime hoc vocabulum adhibuerunt recentiores, imprimis Stoici philosophi<sup>2</sup>).

πε ριά γω intr. usurpatum 6,3. Codd. excepto k, qui praebet περιάγονται, consentiunt in activa forma περιάγουσι. Wolfius voluit emendari et περιάγονται restitui, quod receperunt Drosihnus et Jerramius. Mea sententia ab optimorum codd. scriptura recedere non licet. Περιάγειν recentiore aetate saepius intransitive est adhibitum; cf. Gr. Herm. p. 360: περίάγει το περιέρχεται καὶ περινοστεῖ, ἀμετάβατον ὡς καὶ Λιβάνιος · Περιῆγε πλανώμενος ἐν Ἀθήναις. Exempla huius usus non pauca exstant in Novo Testamento.

6

 $(\pi \iota \varkappa \varrho \circ \varsigma (3,1)$  ea, quae in Tabula obtinet, significatione usurpatum ab antiquioribus alienum non est; invenitur apud Aeschylum, Euripidem; substantivum  $\pi \iota \varkappa \varrho \circ \tau \eta \varsigma$  eadem notione obvenit apud Herodotum 1, 130.)

 $\pi\lambda\dot{\alpha}\nu$ os; cf. supra p. 65.

 $(\pi \sigma \tau \eta \rho \iota \sigma \nu$  [5,1]. Hoc vocabulo usi sunt Ctesias apud Ath. 11 p. 464a, 483cd, Herodotus 7, 119.)

προσκαταβαίνω (16,4). Lucill. Anthol. Pal. 11, 99.

πυλών (1, 3). Praeter Pseudo-Aristot. (d. mund. 6) hanc vocem adhibuerunt Polybius, Diodorus, Lucianus, Plutarchus. Moeris p. 83 testis est Atticos huius vocabuli loco dixisse αὐλία θύρα.

 $συνομιλ\overline{o}$  (13,1) praeter hunc locum non occurrit nisi in Novo Testamento. συνόμιλος, συνομιλία item recentiorum sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Falso Drosihnus dicit apud Aristotelem hanc significationem voc. περίστασις subesse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Lob. Phryn. p. 376.

 $\tau \rho \alpha \pi \epsilon \zeta (\tau \eta \varsigma (31,3)$  exstat apud Demosthenem, Teletem, Polybium, Plutarchum, Lucianum.<sup>1</sup>)

 $\varphi \iota \lambda \circ \tau \iota \mu \omega \varsigma$  (19,2). Vocabulum ne ab optima quidem Graecitate alienum, sed alias nusquam, quantum video, ita adhibitum, ut quis  $\varphi \iota \lambda \circ \tau \iota \mu \omega \varsigma$  id facere dicatur, quod invitus facit — ut hic  $\varphi \iota \lambda \circ \tau \iota \mu \omega \varsigma$  x $\dot{\mu} \nu \omega \nu$  --. Ne apud Polybium quidem, quem Drosihnus hoc adverbio sic dicit usum esse, ut significaret "vehementer", notio studii, quo id, quo facis, amplecteris, evanuit. Id certe licet statuere, hunc usum hebetioris iam facti sensus recentiorisque aetatis indicium esse, qua tanquam signa in nummis insculpta propriae vocabulorum significationes coeptae erant obliterari.

ψευδοδοξία (11,2) a Strabone, Plutarcho adhibitum est. Verba ψευδοδοξέω et ψευδοδοξάζω etiam apud Polybium occurrunt. Ex Platone affertur a Polluce.

 $\psi \epsilon \upsilon \delta o \pi \alpha \iota \delta \epsilon \iota \alpha$  (11,1 saepius) ante Luciani aetatem non invenitur.

( $d\delta \epsilon$  a Platone quoque de loco est adhibitum, cf. Protag. 328d; accedunt Homeri et Sophoclis exempla haud rara.)<sup>2</sup>)

 $(\omega \sigma \alpha \nu \epsilon \ell [33,3]$  ab antiquioribus alienum non est (cf. exempla ab Heindorfio Plat. t. II p. 107 congesta), sed ab illis rarius, a posterioribus saepissime est adhibitum.)

His pauca addo, quae Drosihnum fugerunt.

 $\nu o \sigma o \pi o \iota \tilde{\omega}$  (19,2) ab antiquioribus alienum est; occurrit apud Aristotelem, Diodorum, Plutarchum.

 $\nu \ell \varkappa \eta \mu \alpha$  (24,1) apud Polybium, Diodorum, Dionysium Halicarnassensem, Plutarchum invenitur.

το πως τέμνειν. 38,1 VBRDW praebent ωσπερ

<sup>1)</sup> Inscriptio Isocr. orationis Toans firino's recentioris actatis est.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. exempla in Steph. thes. congesta et Kuehneri gramm. graec. II § 571 adn. 3.

οὐδὲ τὸ τέμνειν καὶ καίειν — ἐστι νοσερὸν καὶ ὑγιεινον, ἀλλὰ τὸ πῶς τέμνειν.., C illa ἀλλὰ τὸ πῶς τέμνειν omittit. Cum V in hac libelli parte rei criticae exercendae sit fundamentum, cum Jerramio haec vocabula recipio. Hic autem πῶς vocabuli usus, quo est "in gewisser Weise", "so oder so", ante Aristotelis aetatem non invenitur, apud Aristotelem eosque, qui post eum fuerunt, saepissime, e quibus hic quoque commemorandus est Plutarchus.

 $\dot{\epsilon}\mu\varphi\alpha\dot{\iota}\nu\epsilon\tau\alpha\iota$ . 16,5; 18,2; 21,3 libri ms. exhibent  $\dot{\epsilon}\mu\varphi\alpha\dot{\iota}\nu\epsilon\iota$ , quod, cum activum alias nusquam sic adhibitum inveniretur, recte, ut mihi quidem videtur, Drosihnus mutavit in  $\dot{\epsilon}\mu\varphi\alpha\dot{\iota}\nu\epsilon\tau\alpha\iota$ . Hoc verbum eadem qua hic significatione usurpatum occurrit apud Polybium et Plutarchum.

Haec fere habui, de Tabulae verborum supellectile Quodsi in indice verborum a Droquae exponerem. sihno confecto Jerramius<sup>1</sup>) id castigat, quod ex vocabulis ab illo congestis circiter viginti quinque ex scriptoribus Cebeti aequalibus aut prope aequalibus, velut Hippocrate, Demosthene, Aristotele sint allata, Hippocratis locis propter incertam librorum, qui eius feruntur, auctoritatem non nimium tribuendum esse mihi videtur. Demosthenes autem et Aristoteles haud quaquam adeo aequales erant Cebeti, ut quod vocabula quaedam Tabulae non reperiuntur nisi apud illos, ea re nihil probari concedamus. Cebetis enim vita tum fere erat confecta, cum illi libris et orationibus componendis vacare coeperunt. Accedit quod ab Aristotele nova quaedam ut philosophiae sic sermonis in philosophia versantis aetas incipit eiusque genus dicendi tantopere a prioribus discrepat, ut Cebetem Socratis discipulum tot vocabula ab illo assumpsisse, vel si mis-

1) praef. p. XIII.

sam facimus temporum rationem, nobis persuadere non possimus.

ver-

in a

101.

geeni

Ш

|  | u |  |
|--|---|--|

1 1

٢

| Quanam actate Tabulae auctor fuisse videatur, ex<br>hoc schemate apparebit. <sup>1</sup> ) |                                               |                      |                                                                                 |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|                                                                                            | apud script. qui<br>fuerunt ante<br>Polybium. | apud Polyb.          | apud scriptores<br>Polybio recentio-<br>res (Diod., Phil.,<br>Dio. Chr., Plut.) |  |  |  |
| άβεβαίως                                                                                   | +                                             | +<br>(adi.) άβέβαιος | +                                                                               |  |  |  |
| άκαλλώπιστος<br>άνακάμπτω spatiari                                                         |                                               | +                    | ++                                                                              |  |  |  |
| ἀνανήφω<br>ἀνδροφονῶ                                                                       |                                               |                      | ++                                                                              |  |  |  |
| άνοδία<br>άντιφάφμακον                                                                     |                                               | +                    | + +                                                                             |  |  |  |
| άπεριέργως<br>βουνός<br>δικαιοπραγῶ                                                        | +                                             | +                    | + + + + + + + + + + + + + + + + + + +                                           |  |  |  |
| έγγίζω<br>έκπτωσις                                                                         | T                                             | +<br>+<br>+          | -<br>+<br>+                                                                     |  |  |  |
| έμφασιν ποιείν<br>εύεντῶ                                                                   |                                               |                      | + +                                                                             |  |  |  |
| εύταξία modestia cf.<br>p. 50                                                              |                                               | +                    |                                                                                 |  |  |  |
| ξειν περιποιείσθαι<br>ἐπάνω τινός είναι cf.<br>p. 78                                       |                                               |                      | +++++++++++++++++++++++++++++++++++++++                                         |  |  |  |
| ζδιος singularis, mirus<br>δέμα                                                            | +                                             |                      | +<br>+<br>+                                                                     |  |  |  |
| પ્રદુગ્ળ ઉ૦૬/વ<br>દેન્નો પ્રદુજવોવ/૦૫                                                      |                                               | + +                  | +                                                                               |  |  |  |
| μέθυσος de viris<br>ναναγῶ<br>ἀπίση ο σου                                                  | ++++                                          |                      |                                                                                 |  |  |  |
| όπίσω c. gen.                                                                              | I                                             | l                    | +                                                                               |  |  |  |

1) Omnia omitto, quae vel ex scriptoribus, qui ante Aristotelem fuerunt, afferuntur, velut είκαῖος, ἐκποιεῖ, vel ex coniectura scripta sunt, velut εὐπόφευτος, ἐμφαίνεται, vel apud alios omnino non inveniuntur, velut λειμωνοειδής. - 130 --

l

| -                                                                          | apud script. qui<br>fuerunt ante<br>Polybium. | apud Polyb. | apud scriptores<br>Polybio recentio-<br>res (Diod., Phil.,<br>Dio. Chr., Plut.) |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| πα $ \pmb{\varrho}$ ατη $ \pmb{\varrho} \tilde{ \pmb{ \omega} }$ insidiari |                                               | +           | + (subst.<br>παφατήφησις                                                        |
| περισπάω                                                                   |                                               | +           | +                                                                               |
| περίστασις                                                                 |                                               | +           | +                                                                               |
| πυλών                                                                      | +                                             | +           | +                                                                               |
| συνομιλῶ                                                                   |                                               |             | +                                                                               |
| νοσοποιῶ                                                                   | +                                             |             | +                                                                               |
| νίκημα                                                                     |                                               | +           | +                                                                               |
| περιάγω intr.                                                              |                                               |             | +                                                                               |
| πῶς certo quodam modo                                                      | +                                             |             | +                                                                               |

Ex his igitur triginta tribus vocabulis ab optima Graecitate alienis octo apud scriptores occurrunt, qui fuerunt ante Polybium; quindecim apud Polybium exstant, triginta duo apud scriptores Polybio recentiores; duodecim ex iis non ante primum a. Chr. n. vel primum post Chr. n. saeculum, quantum nos explorare possumus, in usu fuerunt.

Itaque hac disquisitione de sermone Tabulae instituta ea confirmantur, quae supra<sup>4</sup>) de Pinacis auctore nobis videri professi sumus. Quem in eorum philosophorum numero fuisse existimo, qui inde a Panaetii aetate in morali philosophia ad communem intellegentiam accommodate exponenda curam collocarunt. Angustioribus etiam finibus auctoris aetatem et propter allegoriae usum cum Philonis et Dionis Chrysostomi consuetudine convenientem et propter verborum supellectilem Plutarcho eiusque aegualibus simillimam ita licet circumscribere, ut primo p. Chr. n. saeculo eum fuisse statuamus.

<sup>1</sup>) p. 82 sq.; p. 104.

Natus sum Carolus Praechter d. 17. m. Octobr. anni h. s. LVIII Heidelbergae patre Henrico, matre Rosalia e gente List. Fidem profiteor evangelicam. Quartum aetatis annum cum agerem, parentes domicilium Moenofrancofurtum transtulerunt. - Primis ibi litterarum elementis institutus vere a. LXX gymnasium adii, cuius classes Francofurti percurri IV-IIIa; ceteras nova familiae migratione factum est ut Aquis Mattiacis frequentarem. Vere a. LXXVII maturitatis testimonio instructus Lausannam me contuli linguae Francogallicae vacaturus. Eiusdem anni autumno Tubingae classicae philologiae operam navare institui. Docuerunt me Flach, de Gutschmid, Herzog, Kugler, Schwabe, Teuffel. Tubingae bis sex menses moratus Lipsiam transmigravi. Ubi per hiemem magistris usus Curtio, Langeio, Lipsio, Ribbeckio, Bonnam sum profectus Bernaysium, Buechelerum, Schaeferum, Usenerum auditurus. Inde vere a. LXXX Musarum sedem adii Marburgensem. Ibi studiis meis praeerant Bergmann, Caesar, Niese, Schmidt, Varrentrapp. Caesaris et Schmidtii benevolentia factum est, ut exercitationibus regii seminarii philologici interessem. Hieme a. LXXXI -- LXXXII examine pro facultate docendi absoluto magistri munus suscepi in progymnasio Durlacensi.

.....

t

Viris optime de me meritis omnibus, imprimis Bergmanno, Caesari, Schmidtio gratias ago maximas.

. • . -. •

.

· · ·

. • • • **`** } .

.

--• • 

DUE AUG 3 1925 DUE AUG 27 1925 HAVE MAY TE HORA 4 DANGEY A 63, NOVER 8 19933 H



