

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

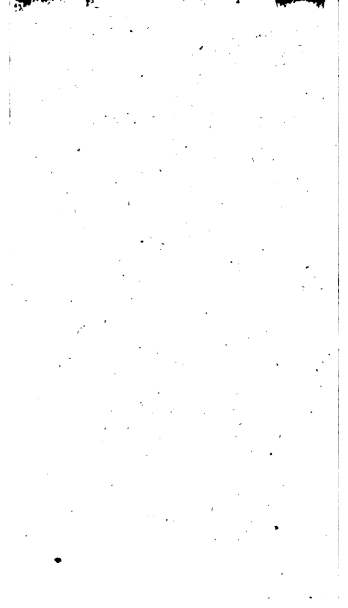


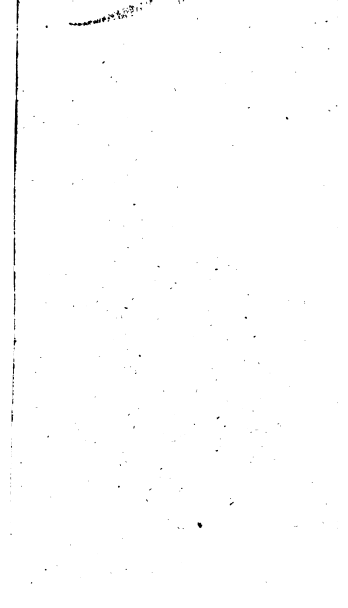


WHS: 105 C



VR1 1782 (25)







## SUPPLÉMENT

A LA

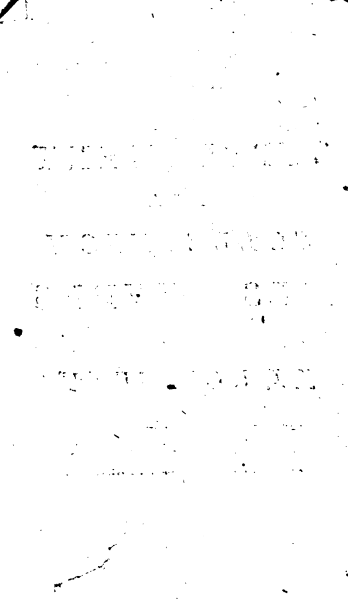
COLLECTION

### DES ŒUVRES

DE

J. J. ROUSSEAU

TOME VINGT - NEUVIEME.



# SUPPLÉMENT

ALA

# COLLECTION DES ŒUVRES

D E

## J. J. ROUSSEAU,

Citoyen de Geneve.

TOME CINQUIEME.



A GENEVE.

M. D C C. L X X X I I.



# RÉPLIQUE

### DE M. BORDE

A la Réponse de M. Rousseau, ou second Discours sur les avantages des Sciences & des Arts (\*).

de M. Rousseau, que comme un paradoxe ingémeux, & c'est sur ce ton que j'avois répondu. Sa derniere réponse nous a dévoilé un système décidé, qui m'a engagé dans un examen plus réslèchi de cette grande question, de l'influence des sciences & des arts sur les mœurs. L'importance de la matiere, des détails plus approfondis quelques vues nouvelles que je crois avoir découvertes, m'excuseront d'avoir traité un sujet déjà si-rebattu: il s'agit ici tout à-la-fois de la vertu & du bonheur, les

<sup>(\*)</sup> Ce second Discours eut été mis immédiatement a la suite du premier, si l'on eut eu d'abord l'intention de l'imprimer. On n'y a été déperminé qu'après coup & en considérant que, quoique M. Rousseau n'y ait pas répondu sur le champ, il l'a cependant fait quelque tems après d'une manière indirecte dans sa Présaie de Narcisse.

Suppl. de la Collec. Tome V. A

deux points principaux de notre être; que ne doit-on pas entreprendre pour achever de diffiper les nuages qui obscurcissent en-core la plus utile vérité?

Je commence par examiner les effets de l'ignorance dans tous les tems; je fais voir qu'elle n'a jamais produit, ni dû produire cette pureté de mœurs si exagérée & si vantée, & dont on fait un argument si puissant contre les sciences : je lui oppose ensuite les vices & la barbarie des peuples ignorans qui existent de nos jours : de-là je passe à l'examen de ce que l'on doit entendre par ces mots, Vertu & Corruption; & je finis par considérer quels sont leurs rapports avec les arts & les sciences, que je justifie contre tous les nouveaux reproches qu'on a osé leur faire : j'attaque successivement toutes les preuves de mon adversaire à mesure qu'elles se rencontrent fur éta route de les preuves de mon adversaire à mesure qu'elles se rencontrent sur ma route, dans le plan que je me suis trace, & je n'en laisse absolument aucune lans réponse,

Je parcours d'abord les traditions des premiers fiecles du monde; ici je vois les nommes représentés comme d'heureux bergers gardant leurs troupeaux au sein d'une

paix prosonde, & chantant leurs amours dans des prairies émaillées de fleurs; là ce sont des manieres de monstres disputant les forêts & les cavernes aux animaux les plus sauvages; d'un côté je trouve les fictions des poètes, de l'autre les conjectures des philosophes : qui croirai-je, de l'imagination ou de la raison?

Quelle pouvoit être la vertu chez des hommes qui n'en avoient pas même l'idée, & qui manquoient de termes pour se la communiquer? ou si leur innocence étoir un don de la nature, pourquoi nos ensans en sont-ils privés? Pourquoi leurs passions précedent-elles de si loin la raison, & leur enseignent - elles le vice si naturellement, tandis qu'il faut tant d'art & de culture pour faire germer la vertu dans leurs ames?

Cet âge d'or (\*), dont on fait un point de foi, que l'on nous reproche si amérement de ne pas croire, étoit donc un tems de prodiges; il ne manquoit plus que de couvrir la terre de moissons & de fruits, sans que les hommes s'en mêlassent, & de faire couler des ruisseaux de miel & de

<sup>(\*)</sup> Feyez la Réponse de M. Rousseau.

lait. Le miracle du bonheur des premiers hommes est aussi croyable que celui de. leurs vertus.

Mais comment des traditions aussi abfurdes avoient - elles pu acquérir quelque crédit? Elles flattoient la vanité, ellesétoient propres à exciter l'émulation: les traditions les plus sacrées de l'ignorance étoient-elles plus raisonnables? Qu'on en juge par l'histoire de ses Dieux, l'objet du culte de tant de siecles & du mépris de tous les autres,

D'ailleurs, le préjugé de la dégradation perpétuelle de l'espece humaine devoit être alors dans toute sa force; rien n'étoit écrit, les connoissances n'étoient que traditionnelles, on manquoit d'objets de comparaison pour s'instruire, les livres n'enseignoient point à juger les hommes par les hommes, un peuple par un autre peuple, un siecle par un autre siecle : quelle devoit être alors la souveraineté d'une génération sur l'autre, de celle qui donnoit tout, sur celle qui recevoit tout? & dans quelle progression le culte de la postérité devoit-il s'augmenter à mesure de l'éloignement? On appella des Dieux ceux que dans d'au-

tres fiecles on eût à peine appellés des hommes : les tems héroiques ont été dépuis plus justement nommés les tems fabuleux,

On demande quels pouvoient être les vices & les crimes des hommes avant que ces noms affreux de tien & de mien fussent inventés; je demanderois plutôt quelle pouvoit être la sureté de la vie & des biens avant l'existence de ces noms sacrés ? Car j'appelle sacré ce qui est la base de la soi & de la paix de la société, le principe de l'industrie & de l'émulation : tous les droits étant égaux: les concurrences devoient être sans fin : lorsque la loi du plus fort étoit la seule, & avant qu'il y en eût d'au-tres pour fixer les propriétés acquises par le travail & l'industrie, & nécessaires à chacun pour sa subsistance, le droit de premier occupant & celui de bienséance devoient être dans une guerre perpétuelle : la force & la crainte décidoient tout : un meilleur terrein, une exposition plus agréable, une femme armoient sans cesse de nouveaux prétendans : l'habitant de la montagne aride, le possesseur des vallées fertiles étoient ennemis nés: le détail des sujets de divisions ne finiroit pas : les pasfions n'avoient qu'un petit nombre d'ob-jets & n'en avoient que plus de vivacité: la pauvreté & le besoin destrent plus fortement que la cupidité & l'abondance : jamais un boisseau d'or n'a pu exciter autant de desirs qu'un boisseau de glands en de certaines circonstances.

Quelle que sût l'autorité paternelle & celle de la vieillesse, ces liens d'une dépendance volontaire dûrent bientôt s'affoiblir en s'étendant & en se multipliant ; il ne fallut qu'un seul homme plus robuste ou d'une imagination plus forte pour détruire cette félicité fragile; les promieres histoires parlent sans cesse de géants qui n'avoient point d'autre profession que le brigandage; dans cette égalité & cette liberté sauvage où tous sont contre un & un feul contre tous, les contre - coups d'une premiere violence ont dû se multiplier à l'infini; phus vous supposez l'homme indépendant & isolé, plus vous livrez le foible au fort & le vertueux au méchant.

L'expérience confirme ces conjectures: si ce premier état eût été celui de la vertu & du bonheur, comment eût-il changé? S'il n'y avoit ni fraudes ni violences d'où

naquit l'idée des loix & des murailles? Si les hommes ont été libres & égaux, comment ont-ils cessé de l'être ? La violence scule a pu changer leur condition, ou en les assujentissant, on en les mettant dans la nécessité de se réunir sous des chefs. pour lui résister : s'il y a en un âge d'or, cest un beau songe qui a duré bien peu d'instans, & qui ne devoit pas durer devantage : en quelque état que l'on suppose les hommes, jamais les mœurs n'ont pu leur tenir lieu de loix : c'est une folie de prétendre qu'elles puissent jamais être assez pures pour essoupir toutes les passions, ou affez puissantes pour les soumettre : j'ajouterai que mon opinion a pour elle l'autorité du monument historique le plus ancien & le plus respectable, quand même il ne feroit pas divin (\* ).

<sup>(\*)</sup> On m'accuse d'avoir avancé que les hommes sont méchans par leur nature, ce que je n'ai jamais pensé, & ce que je ne crois pas avoir dit; j'ai supposé seulement qu'ils étoient sujets à des passions, & que ces passions devoicat produire de grands désordres, lorsqu'il n'y avoit point de loix pour leur imposer un frein; mon adversaire pensébies différemment; toute société, tout Gouvernement huipareits une source de vices: la propriété des héritages est qualifiées d'affreuse; la distinction des maîtres & des estatages papeleuit, selon lui, que des hommes cruels & brutages par produit, felon lui, que des hommes cruels & brutages par la distinction des maîtres de la propriété des héritages est qualifiées d'affreuse; selon lui, que des hommes cruels & brutages que produit, felon lui, que des hommes cruels & brutages que produit par le contratte de la produit par la contratte de la cont

Les hommes s'instruisirent par leurs malheurs. Des miseres de l'égalité & de l'indépendance naquirent la subordination politique & la puissance civile : ici l'histoire commence à mériter quelque constance; elle est sondée sur quelques faits; mais, je le répete encore, on ne peut trop se désier de nos préjugés éternels en saveur de l'antiquité : à peine avons-nous commencé à en secouer le joug dans ce siecle, le premier qui soit un peu digne du nom de philosophe.

Je ne fais point usage des traditions vagues qui nous sont restées sur quelques peuples de l'antiquité. Il est aisé de donner de grandes idées d'une nation, lorsqu'on ne fait que citer quelques-unes de ses loix: c'est par ses actions seules qu'on peut la connoître: tous ces éloges de la vertu des anciens Crétois, de l'innocence des Scy-

E' menteure; l'inégalité des biens forme des hommes aboninables; une dépendance mutuelle nons force tous à devenir fourbes, jaleux & traitres : mais s'il n'a jamais été de fociété, & s'il n'en peut jamais être, fans ces diflinctions & cette dépendance, cause nécessaire de tant de crimes, il me reste à demunder où est la vertu? Combattroit-il pour une l'ame imaginaire? N'auroit-elle existé que dans cet âge d'or, qui les inspire une soi si vive, ou parmi les peuples de la Nigritie quoix lesquels il paroit ressent la plus tendre prédilection,

thes & des Perses sont sans preuves des qu'ils sont sans saits; écrits à une longue distance de tems & de lieux, on y trouve les jugemens de l'ignorance ornés par l'imagination. Cette pureté sans mélange dans de grands peuples est faite pour être admirée, & non pour être crue; on n'y reconnoît point la nature humaine; ce sont des romans de vertu qui peuvent servir à l'édification des soibles, mais qui ne

sauroient instruire les sages.

Les peuples les plus illustres parmi les anciens, ont été les Grecs & les Romains; ce sont eux aussi dont l'histoire nous a conservé les plus grands détails; on prétend qu'ils surent d'abord ignorans & vertueux, & c'est leur exemple qu'on opposiprincipalement à nos mœurs actuelles : cependant dès les premiers tems où l'histoire commence à se mêler avec la sable, sorsque la préciense ignorance des Grecs étoit encore dans toute sa pureté, nous ne trouvons que meurtres & violences : les héros étoient des chevaliers errans, qui n'étoient occupés qu'à massa-vere des Origands publics, là châtier des peuples séditieux, à détrûiter des tyrans :

chemin faisant, ces demi-dieux eux-mêmes usurpoient les couronnes, tuoient tout ce qui osoit leur résister, sans autre droit que celui du plus fort, enlevoient les femmes. & les filles, & rempliffoient le monde d'une postérité sort équivoque. La sorce du corps faisoit alors tout le mérite des hommes, & la violence toutes leurs mœurs les héros du siege de Troie vivoient durement, ne savoient pas un mot de philosophie, & n'en étoient pas meilleurs : les poemes d'Homere font trop connus pour que je doive entrer dans des détails. qu'on juge des mœurs de ces peuples par leur religion, quelles verrus auroit-on pu en attendre? Ils s'étoient fait des Dieux pour tous les vices : la religion, il est vrai, pouvoit beaucoup sur leurs esprits : les barbares qu'ils étoient, lui facrifioient infqu'à leurs enfans.

Les villes & les Républiques flotterent long-tems entre l'anarchie & la tyrannie, entre les crimes de tous & les crimes d'un feul: enfin Lycurgue & Dracon furent les réformateurs de Sparte & d'Athenes qui devinrent les plus célebres villes du monde. La rigueur de leurs loix est une

### DE M. BORDE.

nouvelle preuve des malheurs qui avoient précédées; jamais ces peuples s'y seroient soumis, si leurs miseres les y avoient préparés & forcés: l'ignance alors diminua, & les vertus se p sectionnerent; sans ces deux philosoph qui sans doute n'étoient pas des ignora les mœurs de ces deux Républiques roient vraisemblablément empiré touje de plus en plus; car la corruption d l'ignorance ne connoît ni limites ni rer des; elle est de tous les maux le plus curable. (\*)

On m'impute d'avoir dit que les premiers Grecs ét éclairés & favans, puisque des philosophes formerent leurs n & leur donnerent des loix; & on ne manque pas de m'i ter toutes les conséquences ridicules qu'il est possib tirer de cette proposition; mais comme je ne l'ai poin perçue dans tout mon discours, quoique je l'aye che soigneusement, je me crois dispensé de répondre jusque qu'on me l'ait montrée.

Pai place Ariftide & Socrate à côté de Militiale Thémistocle: on répond; à côté si l'on veut; car que : porte? Cependant Militade, Aristide, Thémistocle, qui é

<sup>(\*)</sup> J'avois dit que les mauri & les loin beient la. fource du véritable héroisme: on répond; les sciences n' donc que faire: mais toutes les loix de la Greee, qui peuple dont il s'agit ici, lui furent données par des sa & des sages; la science qui produssit ces loix, ne peu pas être appellée la source primitive de l'héroisme des sa

L'irruption de la Perse fit des Grecs un! peuple nouveau : les passions particulieres? se réunirent contre le danger commun : tout sut héros & citoyen; il n'y eut plus que des vertus, on n'eut pas le loisir d'a-1 voir des vices : un fuccès inoni produisit une confiance qui ne l'étoit pas moins : c'étoit une ivresse héroique; les Grees se crurent invincibles, & ils le furent : cesvertus de passage nées du danger, s'évanouirent avec lui : la prospérité, comme il arrive toujours, détendit ce puissant ressort qui avoit remué toutes les ames : on voulut se reposer dans la gloire: auffitôt chacun retourna à ses passions enflammées par le bonheur : l'orgueil d'Athenes

des héros, vivoient dans un tems : Socrate & Platon qui étoient des philosophes, vivoient dans un autre.

J'avoue que j'aurois pu dater les Olympiades où ces grands l'emmes ont commencé & fini d'exister, & prévenir par la les petits scrupules chronologiques dont quelques Lecteurs yourroient être tourmentés: mais n'étant question dans le passage dont il s'agit, que de faire un tableau général de la gloire d'Athenes, l'avois cru que cette mince érudition y auroit été déplacée; l'ai placé Socrate à côté d'Aristide, comme on auroit pu faire dans une galerie de portraits où l'on auroit rasse mblé tous ceux des hommes illustres d'Aristides: il est très vrai qu'en ce cas, les portraits d'Aristide & de Socrate se service trouvés à côté l'un de l'autre; tout an glus auroit on placé entr'eux celui de Cimon.

la dureté de Sparte, la jalousie & l'ambition de toutes deux, allumerent une guerre sanglante, & également honteuse aux deux

peuples.

Dans les plus beaux jours d'Athenes, on est bien éloigné de trouver cette pureté de mœurs que le préjugé veut lui prêter; ce peuple étoit dès - lors vain, présomptueux, léger, inconstant, divisé en autant de factions, qu'il y avoit de citoyens qui cherchoient à s'élever; la République portoit déjà dans son sein, les vices que la prospérité ne sit que développer dans la suite.

Il n'y avoit que la corruption du plus grand nombre des citoyens, qui cût pu faire supporter la tyrannie de Pisistrate & de ses sils: Thémistocle étoit ardent, jaloux, ennemi né de tout citoyen vertueux; son faste & son ambition pilloient & déchiroient la patrie sauvée par son courage: Aristide étant employé au maniement des deniers publics, n'étoit environné que de collégues insideles; Thémistocle lui-même enrichi à sorce de rapines poussala la scélératesse au point de l'accuser de malversation, & parvint à faire condamner, à sorce de brigues & de cabales, le plus

trop long tems à la guerre: on avoit prévenules furcurs de la jalousie en permettant l'adultere; l'honnêteté & la pudeur ne pouvoient jamais être violées, puifqu'on les avoit bannies: l'habillement des femmes laissoit voir leurs cuisses découtvertes; elles étoient obligées de danser & de lutter toures nues; avec les jeures gens aussi tout nus, dans les sêtes publiques. Avec de pareils spectacles, on conçoit sans peine que Sparte a dû mépriser ceux d'Euripide & de Sophocle; l'amitié même des jeunes gens entr'eux étoit si singuliérement savorisée par les loix, qu'on n'il magine point qu'elle psit se conserver innocente. Ménophon convient de la mauvaise idée qu'on en avoit, & n'ose en entreprendre la justification.

Les enfans d'une constitution foible & délicate, étoient précipités par des barbares qui ne voyoient dans l'homme que le corps, & qui plaçoient soute leur ame dans leurs bras : ce législateur qui partagea les biens avec une si scrupuleuse égalité, par un contraste monstrueux, établit entre les hommes même, la plus barbare inégalité qui stit jamais ; son peuple sut di-

visé en maîtres & en esclaves ; il imposa aux premiers, pour distinction, une oisiveté inviolable, & ne leur permit aucun autre art que celui de verser le sang de leurs ennemis; les autres dégradés de leur être surent livrés à tous les caprices d'inhumanité de ceux que la nature avoit saits leurs égaux, mais que la loi rendoit maîtres de leur vie.

Enfin Lycurgue avoit eu tant d'attention à prévenir toute espece de cupidité, qu'ayant banni l'or & l'argent & tous les meubles de prix, il autorisa le vol des alimens, les feules choses volables qui restassent dans sa ville. Ce peuple conserva fidellement ses loix pendant une longue suite d'années; je demanderois volontiers: que pouvoit - il faire de mieux? Elles avoient calmé habilement toutes les pasfions, mais c'étoit en les satissaisant, & détruit la plupart des vices, en leur donnant simplement le nom de vertus; ceux même auxquels notre misérable corruption n'a pu atteindre, & dont elle a la foiblesse d'avoir horreur, étoient imposés comme des devoirs d'habitude : telles sont les mœurs qui excitent l'admiration & les regrets de nos adversaires; telles sont les armes avec lesquelles ils croient nous ter-

raffer ( \* ).

Si nous considérons Rome à sa sondation, elle ne sitt d'abord composée que de brigands qui n'étoient pourtant ni artistes ni philosophes; sept Rois de suite leur donnerent des loix; pendant plus de deux siecles ce peuple n'eut rien de bien distingué; Romulus tua son frere & suit à son tour massacré par le sénat; Tarquin l'ancien périt par les coups des sils d'Ancus,

<sup>(\*)</sup> J'ai dit que si tous les Etats de la Grece avoient fibivi les mêmes loix que Sparte, le fruit des talens & des trasaux de ses grands hommes, & l'exemple & l'émulations de leurs vertus, eussent été perdus pour la postérité, & qu'ensin le monde, sans le secours des arts & des seiences, saroit demeuré dans une ensance éternelle.

Un raissonement si évident ne pouvois être résuté; on a vaulu le rendre sidicule : on a supposé pour cela que dans mes principes, la Wertu n'étoit bonne qu'à faire du bruit dans le monde, qu'il ne servisoit de rien d'être gens de bien si perfonse m'en parloit apsès que unné ne serons plus, El qu'ensi s'on ne célévoit les grands hommest, il seroit inutile de l'être.

Oui, il seroit inutile à la postérité que de grandes vertus' eusseufsent existé, si le souvenir n'en eût été conservé jusqu'à elle; c'est ce que j'ai dit, & ce que je persiste à dire; mais que la vertu solt inutile à ceux même qui la pratiquent, si elle ne fait du bruit & si elle n'est cétéprée, c'est ce que je n'al jamais ni pensé ni dis, & c'est pourrant ce qu'on messit dire par la bouche d'un Lasédémonien mai instruit de l'état de la question.

fur lesquels il avoit usurpé la Couronne; la fille de Servius Tullius, unie à Tarquin par un double adultere & un double assaffinat, sit passer son char sur le corps de son pere égorgé par ses ordres; on connoît la tyrannie de Tarquin & le sorsait de son sils: de grands crimes sont ce qu'il y a de plus mémorable dans ces premiers siecles. Où étoit donc alors cette pureté de

Où étoit donc alors cette pureté de mœurs si surement ensantée par l'ignorance? Rome irritée chassa Tarquin: il fallut combattre long-tems, & ce ne sut qu'à force de courage, qu'elle vint à bout de se délivrer d'un tyran qui l'eût punie par le ser & le seu, s'il eût été vainqueur. L'extrême valeur naquit de l'extrême danger. Les Romains, peuple jusqu'alors assez commun, devinrent des héros, parce qu'il fallut périr ou l'être: Numance & Sagunte ont eu le malheur de succomber avec autant d'opiniâtreté & de courage: le succès justissa & éleva les Romains: de ces circonstances singulieres se soma en eux cet amour de la patrie, fanatisme héroïque qu'ils ont porté plus loin qu'aucun autre peuple du monde, & qui nous sait tant d'illusion sur leurs autres qualités.

Les commencemens de la République virent éclater de grandes vertus. Il en est de même dans la plupart des sociétés; soibles d'abord & exposées à toutes sortes de dangers domestiques ou extérieurs, elles ont besoin que les vertus soient des passions : une ferveur d'héroisme s'empare des esprits: les grands périls font les grands hommes. Appius & Tarquin devoient trouver des Virginius & des Brutus : des crimes barbares font punis par des vertus

qui leur ressemblent.

Dans ce premier état, les hommes doivent être & sont ordinairement affez vertueux; les loix sont nouvelles; l'art de les éluder n'est pas encore trouvé; leur nouveauté attache & échauffe les esprits. par la nature même de l'esprit de l'homme. Les Romains étoient braves; il falloit vaincre ou cesser d'être : ils aimoient la patrie; leur existence étoit attachée à la sienne, & elle ne cessoit point d'être en denger : ils étoient sobres ; comment ne l'auroient - ils pas été ? Ils n'avoient que leurs bestiaux, leurs grains & leurs légumes, encore sonvent ravagés par l'ennemi; on doit aimer beaucoup ces choses - là ; lorsqu'on n'a qu'elles, & que l'on craint sans cesse de les perdre : ils conservoient l'égalité des biens, c'est qu'ils étoient pauvres; les partages ne pouvoient soussirie la moindre inégalité, sans exposer quelqu'un à mourir de saim; chacun à peine avoit sa subsistance s un pere de samille mal à son aise ne sait point d'héritier.

Cependant, au milieu même de ces circonstances forcées, quels vices n'apperçoit-on pas dans les mœurs de ce peuple fi fingulier ? Que dire des factions éternelles de la place publique? Comment justifier la jalousie envenimée du sénat & du peuple, la tyrannie, l'orgueil & les vexations des Patriciens, la cruauté des créanciers, la dureté des maîtres pour leurs esclaves, la violence presque toujours nécessaire pour établir les loix les plus justes, la séduction employée pour obtenir les suffrages, l'abus enfin que les magistrats faisoient si souvent de l'autorité? Ce n'est pas un seul Sylla que l'on trouve dès ce tems-là; on en voit dix à la fois dans les Décemvirs : quelle corruption ne doit - il pas y avoir dans une ville où le choix tombe sur dix magistrats aussi detestables!

La politique des Romains ne voyoit rien de juste que ce qui étoit utile: quel art n'employoient - ils pas pour diviser, affoiblir, tromper ou effrayer tous les peuples & les détruire les uns par les autres? Quelles chicanes, quelles subtilités bonteuses pour attaquer ou soumettre des nations qui ne leur avoient donné aucun sujet légitime de leur faire la guerre? Quel poilon caché fous ces braux noms de traités & d'alliance ? Quelle infolence & quelle dureté dans la victoire ? Brigands politiques, ils pillerent l'univers; les trésors des vaincus ornoient le spectacle de ces triomphes qui faisoient gémir l'humanité; in-vention funcste par qui toutes les pas-sions étoient armées pour la destruction des hommes; ils ne se contentoient pas d'enchaîner les Rois & de les traîner à leurs chars; contre toute forte d'huma; nité & de justice, ils osoient les condamner à la mort : les sciences n'existoient pas encore, Rome ignorante avoit déjà commis tous les crimes de la guerre, de La politique, & de l'ambition.

Je sens à quel point j'offense le préjugé dans la censure qu'une juste défense m'a obligé de faire de ces peuples célebres: la plupart des hommes ont la louable foi-blesse de croire à la chimere de la per-fection: il n'a pas tenu aux poëtes & aux déclamateurs de college que nous ne cruf-sions l'avoir trouvée dans les ruines de ces vieux siecles embellis par leur imagination: des ténebres de l'antiquité for-tent quelques rayons lumineux; nous les suivons, nous les admirons: plus ils nous éblouissent, moins les admirons ? pius nous éblouissent, moins ils sont propres à nous éclairer sur l'obscurité des objets qui les environnent : les philosophes moraux, les politiques spéculatifs ont encore ajouté à l'illusion, les premiers en cherchant à augmenter l'émulation de la vertue par des exemples miraculeux; les autres en youlant à toute force trouver ou donner des causes certaines à tous les effets, pour parvenir à établir sur des principes sixes une science qu'ils croient destinée à dé-trôner la fortune. De ce que ces peuples ont fait de grandes choses, on a conclu qu'ils devoient nécessairement les faire; les merveilles de leurs succès ont fait croire celles de leur gouvernement & de leurs mœurs: ainsi s'est formée l'idée d'une vertu parfaite : cette prétendue pureté a été regardée comme la fille de l'ignorance, & est devenue le grand argument de nos adversaires; mais après que leur chimere est évanouie, que reste-t-il à l'ignorance? Si elle n'avoit pour elle que cette persection des mœurs, comme ses partisans sont sorcés d'en convenir, & si cette persection n'a jamais existé, quels motifs de préférence peut-elle encore s'attribuer?

Si de-là nous descendons aux premiers siccles des nations modernes, quel spectacle nous présente l'Europe ravagée par les Barbares descendus du nord? L'ignorance usurpa tous les trônes; l'esprit humain reçut des sers; les noms de mœurs & de vertus disparurent avec ceux de sciences & d'arts; il n'y eut plus de gloire que celle de détruire les hommes, ou de les rendre esclaves. A se rensermer dans notre nation, quelles cruautés politiques ne commit pas Clovis le plus grand homme de sa race? Exemple qui ne sut que trop bien suivi par sa postérité; les sireres n'eurent point de plus cruels ennemis que leurs freres; la guerre qu'ils se

faisoient étoit le moindre de leurs crimes; leurs armes les plus ordinairés furent le poison & l'assassinat; Frédégonde & Brunehault furent les modeles les plus accomplis de la scélératesse; les Rois étoient dépouillés par des maires ambitieux; les peuples pillés & déchirés flottoient dans ces malheureuses révolutions achetées par leur sang & par leurs miseres; les trônes des Goths en Espagne & des Lombards en Italie ne sufent pas teints de moins de sang.

Qui pourroit aujourd'hui nous propofer ces siecles functes pour modeles? Qui pourroit les regretter? Le beau tems, le tems de la vertu de chaque peuple n'est donc pas toujours celui de son ignorance, comme nos adversaires le prétendent; proposition absolument insoutenable à l'égard de tous les peuples modernes de l'Europe.

Je ne suivrai point notre histoire dans tous ses détails; des guerres barbanes & interminables, sans justice dans les mosifs, sans utilité dans l'objet, tous les vices de l'aristocratie dans une constitution monarchique, un éternel esprit de révolte & d'ambition, source nécessaire de la mauvaise

Suppl. de la Collec. Tome V. B

foi, de l'injustice & de la violence, le corps entier de la nation esclave né des passions de mille tyrans, sont les traits répétés à chaque page de nos fastes: ajoutous une dissolution dans les mœurs hardie & violente; si elle n'éclate pas par - tout également, c'est faute de détails; mais le philosophe voit dans ce que dit l'histoire tout ce qu'elle n'a pas dit; les principes montrent les conséquences; celles de nos époques qui sont éclairées d'une plus grande lumiere ne nous permettent pas d'en douter; je me contenterai de donner pour exemple le tems des Croisades.

L'ignorance fut remplacée par de fausses opinions; de mauvaises études prirent le nom de sciences, & le monde n'en sut pas mieux: les mœurs s'adoucirent pourtant par l'expérience du malheur; il me suffit de remarquer que les mœurs des regnes de Charles VI, Charles VII & Louis XI, n'étoient pas meilleures que celles du regne de François I, qui appella les Lettres en France; & qu'enfin les tems de Catherine, de Médicis & de ses fils ne sont nullement comparables à ceux de Louis XIV & de Louis XV, les seuls dans

tenacie belief

notre histoire, où les sciences & les arts ayent pris un accroissement capable de leur donner une influence marquée sur les mœurs.

S'il pouvoit rester quelque doute à l'égard de mes conjectures sur les vices des premiers âges du monde, un coup-d'œil jette sur tant de peuples ignorans qui exiltent encore, suffiroit pour donner le plus haut degré de certitude : que verronsnous dans les trois quarts de l'Asie? Le despotisme & Pesclavage, les caprices d'un tyran invisible pour toutes loix, la terreur dans les peuples pour toutes mœurs, un sexe entier victime à la fois de la force & de la foiblesse de l'autre, des milliers. d'hommes sacrisses inhumainement à la jalousie d'un seul, & privés à jamais des plaisirs dont ils auroient dû jouir, pour un maître qui n'en jouit pas; par-tout le sang humain compté pour rien, & les droits, les plus saints de la nature méconnus ou violés: les côtes d'Afrique, la patrie d'Annibal, de Térence & de St. Augustin ne nous offrent que les citadelles du crime habitées par des scélérats, brigands & assassins par état, dignes compatriotes des ours & des lions de leurs forêts.

Plus loin, nous trouverons les contrées immenses des Negres, peuples lâches & orgueilleux chez qui la débauche & la partesse perpétuent la misere, privés des notions les plus simples de l'honnêteté & de la justice, sacrissant leurs prisonniers de sang-froid ou les mangeant, parés de colliers faits des dents de leurs ennemis, ou faisant des parquets de leurs crânes. L'Amérique p'est pas moins peuplée de mons tres humains.

Tous les peuples de l'antiquité qui ont eu des mœurs & des loix, les ont dues à des Savans qui ont été leurs législateurs; tels ont été Zoroastre, Minos, Lycurgue, Dracon, Solon, Numa, &c. Il fallut que la science vint resormer ce que l'ignorance avoit corrompu; les nations éclairées par sa lumiere ont paru tour-à-tour sur la scene du monde avec plus ou moins de vertus, d'éclat & de succès, tandis que la barbarie la plus honteuse regne ençore après tant de siecles par - tout où l'ignorance s'est conservée.

De quelques hyperboles que l'on veuille exalter les vices des peuples policés, les Cannibales en favent plus que nous sur

cet article, sans avoir rien appris de la philosophie ni des arts; ils ne s'amusent point à médire de leur prochain, mais ils le rôtissent & le mangent en chantant & en dansant : les Mumbos ont des marchés de chair humaine. Comment nos sciences corrompues n'ont-elles point trouvé de tournure pour nous procurer le droit & le plaisir d'un semblable établissement? D'où naît l'horreur que nous en avons ? est-ce soiblesse ou préjugé? Il est pourtant dissicile de ne pas convenir que ces gens-là ont des mœurs plus dépravées que les nôtres.

On croit faire illusion en avançant que l'ignorance est l'état naturel de l'homme : our, à-peu-près comme il lui est naturel de marcher à quatre pieds, parce que les ensans ne peuvent d'abord se soutenir sur leurs jambes : l'ignorance est le premier état de l'homme, mais c'est pour en sorsir par l'accroissement de ses connoissances, comme il doit s'affranchir des solblesses de l'ensance, par le progrès de ses forces : l'ame nous est donnée aussi soible que le scerps; c'est à nous de sortisser l'un & l'autre par les exercices qui leur sont pro-

pres. Un juste équilibre est difficile à obferver entre ces deux êtres dont nous sommes composés; mais si les hommes qui ne veulent être que favans, ne parviennent pas toujours à être sages, ceux qui ne veulent être que robustes ne penvent gueres avoir que des vertus bien soibles.

On m'opposera sans doute des actes & des notions d'humanité, de bonne foi & de justice chez les peuples les plus barbares, & j'en conviendrai sans peine; l'homme ne sauroit être tout méchant, parce que ce seroit tendre directement à sa destruction, & que le plus foible rayon de raison sussit pour l'en empêcher : les brigands mêmes ne sont point & ne peuvent être absolument sans foi & sans équité; au sein de la barbarie on trouve des peuples d'un caractere plus doux; les climats, les terreins, quelques circontances singulieres jettent des variétés dans les tempéramens & dans les inclinations; il y a des vertus d'instinct, dont la semence ne pent être entiérement étouffée : mais si le tlaturel d'un peuple ignorant peut être bon, ses passions sont toujours redputables; la raison persectionnée peut seule leur marquer de justes limites; chez les nations non civilisées, les haines sont cruelles &

·les vengeances atroces.

Enfin, si l'ignorance ne produit pas immédiatement tous les excès des nations barbares, on ne peut nier qu'elle ne soit la source de cette rusticité brutale & féroce qui les familiarise avec les violences & le sang, ainsi que de l'oissveté éternelle qui ne leur permet pas d'autre industrie que

le brigandage.

Les Hottentots (\*), après la cérémonie qui les constitue à l'âge de dix - huit
ans dans la qualité d'hommes, ont le droit
de battre leur mere, & se hâtent ordinarement d'en user: les Souverains ne tirent
que de légeres impositions; mais c'est pour
eux un amusement royal de tuer des hommes: l'Empereur du Monomotapa dans
certaines sêtes, fait donner la mort aux
seigneurs de sa Cour qu'il aime le moins;
le massacre des prisonniers de guerre est
de droit; le Roi de Dahomay en sacrissa,
selon le récit des voyageurs, jusqu'à quatre mille en un seul jour; & c'est pour

<sup>(\*)</sup> Histoire des Voyages.

le dire en passant, une excuse pour l'usage des Européens d'acheter des esclaves Negres, puisque ce sont tous des malsaiteurs ou des captifs destinés à la mort, que la vengeance auroit facrifiés, & que l'avarice aime mieux vendre. Le Roi des Jaggas, nation errante, qui ne vit que de brigan-dage, fait lâcher un lion furieux au mi-lieu de son peuple désarmé & rassemblé en cercle dans une vaste plaine; le lion tue tout autant qu'il peut de ces malheu-reux, jusqu'à ce qu'il succombe lui-même fous les coups de la multitude; les survi-vans finissent par manger les morts avec des cris de joie : c'est ainsi qu'ils célebrent le jour de la naissance de leur Souverain, qui jouit de ce spectacle au haut d'un arbre, où il est à l'abri du danger avec ceux qui composent sa Cour. Ces mêmes laggas massacrent leurs ensans aussi-tôt qu'ils sont nés, & cette abominable nation ne se perpétue que par les jeunes prisonniers qu'elle fait sur ses ennemis, & qu'elle éleve dans les principes de sa barbarie. D'autres peuples abandonnent aux bêtes féroces leurs peres & leurs meres, lorsqu'ils sont parvenus à un certain point de décrépi-

٠,٢

tude, ou les égorgent eux-mêmes; ainsi le parricide est regardé par l'ignorance comme un service d'humanité. Un trèsgrand nombre de nations mangent leurs prisonniers; les Anzikos, peuple d'Afrique, mangent leurs propres esclaves, lorsqu'ils les trouvent assez gras, ou les ven-

dent pour la boucherie publique.

Combien de sang verse encore l'ignorance par les mains des préjugés & des superstitions qu'elle enfante & qu'elle éternise! Dans le pays d'Adra une femme qui met au morde deux enfans à la fois, est punie de mort comme adultère : au Cap, fi deux filles naissent ensemble, on tue la plus laide; fi c'est une sille & un garçon, la fille est exposée sur une branche d'arbre ou ensevelie toute vivante : au royaume de Corgo, s'il tombe trop ou trop peu de pluie, si les faisons sont mauvaises c'est au Roi que le peuple s'en prend; on se révolte & il est massacré : a la mort du Roi de Juida, on laisse un interregne de quelques jours, pendant lesquels chacun pille, tue, ou viole à sa fantaisse l'ufage de sacrifier les femmes sur le tombeau de leurs maris, & les esclaves sur

celui de leurs maîtres, n'est point une singularité de quelques cantons sauvages : c'est une superstition sanglante qui souille une très - grande partie de la terre : à la Côte d'or, on immole jusqu'à cinq ou six cents personnes à la mort des Rois: l'ignorance forge des Dieux qui lui ressemblent & leur prête ses foreurs : elle implore leurs. faveurs par des cruautés, & croit les fléchir par le fang. La plupart des Sauvages. ne reconnoissent que des Divinités malfaisantes; leurs Prêtres sont des sorciers, & leurs facrifices des meurtres : Annafinga. Reine d'Angola confultoit le diable par le facrifice de la plus belle fille qu'elle pût trouver; elle buvoit un verre de fon fang & en faisoit faire autant à ses chefs. Lorsque les Européens leur demandent raison de ces abominations, ne pouvant les justifier, ils répondent, c'est notre usage: ainsi l'ignorance égorge froidement les hommes de sa propre main, sans avoir besoin d'armer leurs passions: elle tire ses droits de sa stupidité même, & parvient à confacrer ses crimes en les multipliant.

Si l'ignorance des premiers hommes a produit l'âge d'or, comme on le prétend dans quelques régions de l'Europe, comment n'a-t-elle pas eu les mêmes effets dans ces trois immenses parties de la terre à ou si ces peuples ont eu aussi un âge d'or à leur brigine, comment en conservant si sidellement leur ignorance, leurs vertus primitives ont-elles fait place à tant d'horreurs?

On nie, & avec raifon, que les hommes foient naturellement méchans; on crost même qu'ils sont naturellement bons: mais quand je vois dans les trois quarts de l'Univers l'ignorance & les vices réunis, si ces vices ne sont point dans la na-ture de l'homme, qu'est-ce donc qui leur a donné la naissance? Si l'on ne veut pas convenir que l'ignorance les a enfantes, H est donc vrai du moins qu'elle n'a pu mettre obstacle à leur existence; il est donc vrai encore qu'elle a même été un obstacle au rétablissement de la verm, puisque cés peuples failvages perfiftent dans cette miférable barbarie depuis tant de fiecles sans. aucun amendement : conçoit - on en effet qu'on paille parvenir à réformer leurs mœurs, sans commencer par les éclairer? Leur ignorance est donc si intimement unie

avec leurs vices, elle en est donc tellement le rempart le plus sûr, qu'on ne peut entreprendre la ruine des uns sans commen-

cer par la destruction de l'autre.

Les vices d'une multitude de peuples ignorans font donc, quoiqu'on en dise, quelque chose à la question; ils prouvent donc très-bien, non-seulement que l'ignoranco n'engendre pas la vertu nécessairement; ils servent encore à détruire la proposition avancée par nos adversaires, que l'ignorance n'est un obstacle ni au bien ni au mal; ils démontrent enfin invinciblement que l'ignorance est un état doué par fa nature d'une force d'inertie très - puisfante contre toute réformation, privé de toute force active pour empêcher le mat ou pour le corriger, & l'inévitable source de la barbarie, par l'oisiveté, la férocité, les préjugés & les superstitions qu'elle enfante immédiatement.

l'ai peine à comprendre d'où peut naître le ridicule qu'on affecte de répandre avce tant de confiance sur cette objection tirce des vices de l'ignorance: par quel privilege spécial auroit on le droit de se prévaloir de la corruption de quelques peu-

ples savans, & ne pourrions :- nous em-ployer à notre désense celle de tant de nations barbares? Py vois à la vérité quelques différences, & les voici; c'est que chez ces peuples favans & corrompus nous trouvons à côté de la science, les riches-ses, la puissance, la prospérité, causes toutes naturelles de corruption & qui do? vent assurément en avoir l'honneur par préférence; au lieu que chez les peuples que nous opposons, l'ignorance est absolument feule vis-à-vis de la barbarie, sans aucune autre cause de corruption, en sorte qu'elle ne peut se justifier ou de l'avoir causée ou de n'avoir pu y mettre obstacle. Nous objectons la barbarie éter-nelle & incurable des trois quarts de la terre, qui déposent contre l'ignorance; que cite-t-on en sa faveur? les vertus trèspassageres & très-môlées de vices, de frois petites villes de l'antiq ... N'est-ce pas la vouloir comparer le particulier à l'universel, l'exception à la regle, & le doute à l'évidence (\*)?

<sup>(\*)</sup> J'ai prouvé dans mon premier Discours que le pregrès des lettres est toujours en proportion avec la fomuse

- Mais ce-qui doit décider la question sans retour : le plus haut degré de toute corruption c'est la barbarie, & elle appartient

des Empires, & en est forcé de gonvenir que l'al raison, mais on me répond que je parle de forque & de grandeur, l'andis qu'il est question de mours. E de uerus. M. Rousseau me permetera de le faire souveir qu'il n'a pas tossours parlé uniquement de mœnys; il s'attaqué ansil. les sièmeces sur ce qu'elles amollissoient, le courage; il a attribué à la culture des lettres & des arts la chûte d'Athenes, celle de la République Romaine & les différentes conquètes de l'Espyte; c'est à ces objections que j'ai répondu dans le passage dont il s'agit : je crois donc pouvoir me flatter de n'être pas sorti de la question.

On m'avoit objetté les conquêtes des Barbares : l'ai répondu qu'ils avoient fait de grandes conquêtes, parce qu'ils étoient très-injuftes : à toutes ces conquêtes l'ai opposé callede l'Amérique, la plus vaste qui ait jamais été faite, de uniquement due à la supériorité de nos arts de de nosstiences.

Que répond-on? qu'elle étoit injuste. Qu'elle soit injuste, qu'importe? En est-elle moins la plus prodigieuse conquête que les hommes saient jamais faite? En est-elle moins le freit des avantages que nous donnoient nos connoisances? On demande que est le plus brave de l'odieux Cortez on de l'infortuné Guatimosin? Mais jen'avois pas dit un mot de coarages; je ne parlois que de sciences & d'arts: que gon pronve tant qu'on vondra que les Américains étoient un peuple très-courageux, bien loin de détruire mon ratsonnement, on ne sera que le fortifier; ils étoient tèsbraves, nous n'étions que savons vaineus; its étoient innombrables, nous n'étions qu'une poignée d'hommes', & nous les avons foumis: c'est-à-dire que la seience peut thompart du nombre & du courage même.

fans contredit au plus haut degré de l'ignonance : au contraire, la plus parfaite science seroit vraisemblablement la plus parfaite vertu, puisqu'elle seroit le plus haut point des connoissances métaphysiques, morales & politiques : mais si l'on nous conteste cette conjecture; il est du moins bien prouvé que la plus grande persection de la science me sauroit jamais conduire à une barbarie telle que nous venons de la décrire, & ce point seul sussit pour prononcer la condamnation absolue de l'ignorance.

En effet, pour en bien juger, il étoit absolument nécessaire de la considérer dans toute sa pureté; c'est seulement parmilles peuples les plus sauvages qu'on pouvoit parvenir à bien connoître sa nature & ses effets; son influence devient équivoque & incertaine, si-tôt qu'elle est mêlée avec

divers degrés de sciences & d'arts.

Lignorance & la science ne sont plus alors que des noms relatifs: par exemple, nous traitons Athenes d'ignorante au tems de la bataille de Marathon; il est pourtant wrai qu'elle étoit très - savante en comparaison de la plupart des villes de la Grece, & de ce qu'elle avoit été elle même dans

les siecles précédens; ainsi sa vertu & sa gloire, dont on fait aujourd'hui un argument en saveur de l'ignorance, devoient au contraire paroître dans ce tems-là une sorte preuve de l'utilité des sciences & des arts. Pisistrate & ses sils n'avoient rien négligé pour inspirer aux Athéniens le goût des sciences: ils leur avoient donné la connoissance des poèmes d'Homere, & avoient attiré dans leur ville Anacréon, Simonide & plusieurs philosophes; & il faut considérer qu'Hésiode, Archiloque, Alcée, Sappho avoient déjà existé, & que les sept Sages existoient encore dans ce même tems.

Lycurgue étoit fayant & philosophe: Sparte dédaigna, il est vrai, de cultiver les sciences, mais elle les connoissoit; elle étoit trop liée avec les autres peuples de la Grece, pour qu'on puisse la supposer dans une ignorance absolue. Rome même dans ses commencemens sentit que son ignorance ne suffisoit pas pour la gouverner: elle choisit pour second sondateur Numa recommandable uniquement par la philosophie; elle alla ensuite chercher des loix chez le peuple le plus savant qui sût

alors: elle jouit & elle profita des conseils de la science. Enfin ces trois peuples avoient plus ou moins la plupart des connoissances qui ont rapport aux mœurs; à quel titre l'ignorance oseroit-elle revendiquer leurs vertus?

Il est vrai que tous les degrés des sciences n'ont pas des proportions de mœurs constantes & égales; c'est qu'elles n'ont pas toutes une égale influence sur nos actions: Solon, Aristide & Socrate contribuoient plus sans doute aux mœurs, qu'Hippocrate, Euclide & Sophocle.

Les peuples, après les épreuves cruelles qu'ils avoient faites de l'état où ils vivoient fans loix & fans puissance civile, ont dû commencer par l'étude de la morale & de la politique, & dans ce premier moment, ils ont dû être très-vertueux.

Ainsi les tems où ces premieres sciences étoient seules cultivées, ont pu l'emporter par les mœurs sur ceux où elles ont été accompagnées de l'étude des autres; non que ces dernières aient nui à la vertu mais par d'autres causes étrangeres, telles que la prospérité, l'accroissement des richesses ou l'afsoiblissement des loix.

Athenes se corrompit lorsqu'elle aug menta ses connoissances, parce que so génie & son gouvernement n'étoient pa faits pour supporter la prospérité; le cal ractere des Athéniens est le même depuir Solon jusqu'à Alcibiade : Périclès régra fur eux par les mêmes voies que Pissistra-te; les entreprises de celui-ci avoient été portées bien plus loin sous les yeux de Solon & dans la premiere serveur de ses loix; il mérita d'être appellé tyran, & cil su sousser : sans les violences extrêmes d'Hippias son fils, Athenes étoit soumise pour jamais: rendue à sa liberté, elle en abusa: tous ses ches éprouverent successivement sa légéreté & son ingratitude: l'orgueil & l'ambition du peuple augmentoient par degrés avec sa puissance & ses conquêtes: plus il s'enivra de sa gloire, plus il voulut être flatté: on ne pouvoit écarter un rival qu'en proposant quelque nouveau moyen de séduction: e est ainsi qu'on en vint à distribuer les aestres conquises au peuple, à prodiguel les deniers publics pour les jeux, les spectacles & les édifices, à attribuer des sal laires aux citournes pour les sont laires aux citoyens pour les fondions

d'affister aux jeux & aux tribunaux, à détruire l'autorité du Sénat, à rendre la multitude toute-puissante, à entretenir enfin & à flatter tous ses caprices. Si je cherche quels surent les auteurs de cette corruption, l'Histoire me nomme Thémistocle, Cimon, Périclès; en accuser Phidias, Euripide & Socrate, seroit le comble du ridicule.

L'orgaeil naturel des Athéniens dégénéra en insolence & en indocilité, leur vivacité devint ivresse, & leur légératé folie : ils s'épuiserent en magnificences, -& en guerres, inutiles: ils eurent tous les vices du bonheur, & ils en firent toutes les fautes. Athenes abusoit de tout, il falloit bien qu'elle abusat des arts comme elle avoit fait de sa puissance & de sa gloire, & qu'elle mît dans ses plaissrs les mêmes vices que dans ses affaires : elle avoit le bonheur de posséder Socrate, Platon, Xénophon, & elle écoutoit par préférence des sophistes & des déclama-teurs qui la flattoient : elle ne se contentoit pas d'honorer les Dieux & de coulronner Euripide & Sophocle, elle fe runoit sollement pour ses temples & ses

théâtres, & la poésie & la religion n'en étoient pas plus coupables l'une que l'autre: la licence d'une démocratie effrénée monta sur la scene: la comédie dès sa naissance sut obscene, impie & satirique, elle joua les noms & les visages, elle couvrit indisséremment de ridicules Hiperbolus & Socrate; elle ne tenoit pas ses vices de sa nature, puisqu'elle n'en a jamais eu de pareils chez aucun peuple; elle ne sit que reporter dans les mœurs publiques la corruption qu'elle en avoit reçue; la prospérité étoit tellement la source de cette corruption, qu'elles cesserent ensemble; Athenes vaincue & malheureuse résorma son théâtre.

Rome, avec des mœurs dures, un génie sévere, des guerres continuelles, & des succès lents, devoir dissérer long-tems à se corrompre; mais enfin le tems arriva, où ses loix se turent devant sa gloire; les causes de sa corruption ont été trop bien développées & sont trop connues pour que je perde du tems à en parler: les sciences & les arts n'avoient encore fait que de soibles progrès, lorsque ses mœurs étoient déja perdues: elle eut aussi

la fureur des spectacles; elle s'en servit pour fléchir ou pour remercier ses Dieux, & ils firent une partie importante de son 'culte. Un peuple souverain veut être amusé: des sauteurs, des combats d'animaux & d'hommes faisoient d'abord ses plaifirs: on fit ensuite venir des baladins de Toscane; leurs pieces n'étoient que de misérables rapsodies, pleines de grossiéretés: elles portoient le nom de Satires, terme qui avoit alors le même sens que notre mot, Farce, & qui sut en conséquence détourné à une fignification nouvelle qu'il a toujours conservée depuis: les bonnes pieces dramatiques que le goût des lettres produisit dans la suite, bien loin de contribuer à la corruption publique, furent une vraie réformation qui alla toujours en augmentant : Plaute, obligé de se conformer au goût de son siecle, sut d'abord très-libre; Térence devint plus châtie; mais le peuple ne les goûta jamais parfaitement; il préféra tou-jours l'arêne au shéâtre,

Il ne cherchoit dans ses représentations que le spectacle de sa grandeur & de sa magnificence; les édifices se surpassoient

à l'envi en somptuosité pour plaire à un ' peuple qui pouvoit tout : les Censeurs .: crierent long-tems & se lasserent enfin de déplaire sans fruit : le fameux théâtre de Scaurus contenoit quatre-vingt-mille personnes; il étoit porté sur trois cent soi-xante colonnes: il avoit trois étages, dont le premier étoit de marbre; ses co-lonnes avoient trente-huit pieds de hauteur, & étoient entremêlées de trois mille statues d'airain: ce prodigieux édifice étoit construit pour trois mois seulement, & fut détruit en effet au bout de ce tems : on élevoit des eaux de senteur au-deffus des portiques, & on les faisoit retomber en pluie par des tuyaux cachés. Dans une tragédie d'Andronicus appellée le Cheval de Troye, on voyoit passer sur le théâtre trois mille vases & toutes sortes d'armes d'infanterie & de cavalerie: Pompée, à la dédicace de son théâtre, fit combattre & périr cinq cents lions, fix cents pantheres; & vingt éléphans : qu'estce que les sciences pouvoient avoir de j commun avec, cet appareil fastueux des dépouilles du monde! Lorsque la corruption sut extrême ...

elle osa violer la majesté naturelle de la tragédie, & contre toute vraisemblance y porter l'obscénité; ensin on s'entêta! des pantomimes, acteurs muets dont le ta-lent consistoit à imiter les actions les plus infames: Pilade & Bathylle partagerent la ville & causerent des séditions: on finit par abandonner entiérement le goût des Lettres & des arts, qui n'avoient pu se prêter à l'excès de la licence.

Rome, à force de pauvreté & de vertu, conquit des richeres & des vices; & sa science ne put la guérir; Carthage sut très-corrompue & ne fut jamais savante: on en peut dire autant des anciens Perses & de la plupart des grands Empires de l'Asie ancienne & moderne : Sparte ellemême, quoique toujours fidelle à son inimité pour les sciences & les arts, perdit ses vertus aussi-tôt qu'elle sut maî-, tresse de la Grece; par-tout la prospérité t séduit & corrompt, elle détruit ce qui l'a se fait naître, & finit par être sa propre ennemie.

Je trouve dans l'histoire que tous les

peuples ignorans, sans en excepter un seul, ont été corrompus dans leur puis-, sance & dans leurs richesses: deux peu-

.11

ples savans l'ont été dans les mêmes circonstances: à des effets tout semb'ables dois-je chercher des causes différentes? & comment oserois-je imputer aux sciences, dans deux cas particuliers, les mêmes vicés que je vois par-tout ailleurs où elles n'existoient point?

La proposition que tous les peuples savans ont été corrompus, ne peut doncformer aucun préjugé contre les sciences, a pulsqu'ils ne l'ont été quadans les mêmes circonstances qui ont corrompu toutes les

nations ignorantes.

Pour achever d'éclaircir cette question, il est à propos d'examiner ce que c'est que vertu & corruption, deux mots très-anciens & très-imposans, souvent pronon-

ces, rarement entendus.

La vertu dans son acception la plus élevée, seroit une force de l'ame qui dirigéroit toutes nos actions au plus grand blen du genre-humain. Les différens degrés du bonheur total des hommes dépendent des différens degrés de leur union leur union dépend uniquement de leurs vertus; ils ne sont séparés & armés que par leurs vices: la plus parsaite combinación

naison de l'amour-propre & de l'amour social seroit à la fois le plus haut degré de la vertu & du bonheur : c'est à ce point que des lignes infinies de siecles tendront sans cesse, sans l'atteindre jamais : si les hommes avoient pu y arriver, ils ne sormeroient tous ensemble qu'une famille.

La société générale se décompose en société politique & civile, & en individus; la vertu de chaque individu ne sauroit mériter ce nom, qu'autant qu'elle travaille à sa conservation & à son bonheur, relativement à la conservation & au bonheur des différens ordres de fociétés dont il est membre; toutes les vertus domestiques & civiles doivent être rapportées à ce principe & mesurées à cette regle; elles s'ennoblissent & s'élevent à mésure qu'elles contribuent au bonheur d'un plus grand nombre d'hommes: ainsi la tempérance & le courage, les deux vertus gardiennes de notre être, sont en même-tems la base de toutes les vertus d'un ordre supérieur,

La nature nous a environnés de biens & de maux: attirés par les uns, effrayés par les autres, l'excès des desirs & des

Suppl. de la Collec. Tome V. C.

craintes produit toutes les passions qui nous rendent méchans & malheureux : la tempérance de l'ame & le courage sont la double force qui les modere: plus les desirs & les craintes sont modérés, plus le nombre & la vivacité des concurrences en tout sens diminuent: de-là coulent dans l'ordre civil l'humanité, la foi, la justice, le défintéressement, la générosité; dans l'ordre politique, la soumission aux loix, la fermeté contre les défordres intérieurs & les dangers du dehors : enfin cette modération seule peut adoucir les concurrences inévitables entre les sociétés politiques, calmer leurs défiances mutuelles & établir dans la société générale cette bienveillance, cette bonté univerfelle qui forme le plus fublime caractere de la vertu, & fans laquelle le bonheur de chaque société n'est jamais qu'un bien fragile,

L'excès des privations, rarement utile au bonheur public, & plus rarement encore au bonheur particulier, a pu être quelquefois une vertu d'obligation en de certaines circonstances; c'est ainsi que dans l'ensance du monde & à la naissance des sociétés, cet excès a pu convenir à la timidité & à l'inexpérience des premiers hommes: dans tous les autres cas, lorsqu'il est produit par des motifs purement humains, c'est tout au plus une vertu de choix qui n'est propre qu'aux ames froides ou pusillanimes: desirer & jouir avec modération, sorme le caractere d'une raison éclairée & d'une vertu active, digna appanage de l'âge viril où le genre-humain est parvenu & qui peut seul le conduire à sa véritable destination, c'est-à-dire, au plus grand bonheur possible.

Si tous les hommes étoient vertueux, la vertu ne seroit que l'exercice le plus doux & le plus agréable de la raison: plus elle est entourée de vices & exposée aux dangers, aux crimes & aux malheurs qui en naissent, plus elle devient pénible & dure, plus elle a de grands sacrifices à faire: sans les crimes des Tarquins, l'héroisme cruel de Scévola & de Brutus n'eût jamais existé: sans la barbarie des Carthaginois, Régulus n'eût pas eu besoin de tant de grandeur d'ame; si César eût vécu en citoyen, Caton ne sût point mort en héros (\*): ces efforts

<sup>(\*)</sup> J'ai dit que Caten déclama toute fa vie , combattit , &

cruels de vertu sont la marque d'un mauvais siecle; il ne peut y avoir de Brutus où il n'y a pas de Tarquins; se plaindre que nous n'ayons pas de Régulus, c'est regretter qu'il n'y ait pas de peuple qui

mourut enfin sans avoir fait rien d'utile pour sa patrie : on tépond qu'on ne sait s'il n'a rien fait d'utile pour sa patrie : ( c'est tout ce que je prétendois; ) mais qu'il a beaucoup fait pour le genre humain, en lui donnant le spectacle & la modele de la vertu la plus pure qui ait jamait existé ; j'en conviens, & j'ajoute que ce fut précisément parce que sa vertu fut extreme, qu'elle fut inutile à son pays; elle ne sut ni se prêter, ni fléchir, ni attirer, ni comprendre enfin que les mœurs d'une ville petite, foible & pauvre, ne pouvoient êtne celles de la capitale du monde, & que la vertu pouvoit exister sans ces mœurs pauvres & dures. Il a été loué par des Philosophes, parce qu'il fut un Philosophe; avec moins de dureté & d'inflexibilité il aurgit pu sauver sa patrie; il ne fut que mourir : mais qu'il fallut ou être ce qu'il a été, ou suivre les principes de Tibere & de Catherine de Médicis, & devenir un Cartouchten, un scelerat & un brigand, & qu'il n'y cût point de milieu entre ces extrémités, comme notre adversaire le suppose dans la rapidité de les consequences, c'est une prétention qui doit paroitre tout au moins exagérée.

C'est ainsi que lorsqu'en parlant des Brutus, des Décius, des Lucrece, des Virginius, des Scévola, j'ai fait l'éloge à'un Etat où les citoyens ne sont point condamnés à des vertus si cruelles; on m'arépondu qu'on entendait très bien qu'il étoit plus comusode de vivre dans une constitution de choses où chaquun s'ut dispensé d'être homme de bien, comme si la vertu étoit essentiellement sanglante & barbare, & que hors de ages malheureuses circonstances l'honneur & la probité même ne pussent exister.

livre aux supplices les plus barbares un ennemi prisonnier: l'adoucissement des mœurs, en bannissant les grands crimes, a banni en même tems ces vertus effrayantes, toujours rares, parce qu'il faut une longue suite de crimes, pour donner occasion à un seul acte de ces vertus; gémir de ce qu'elles n'existent plus, c'est faire le plus grand éloge du système de notre société: moins la vertu a besoin d'essorts & de sacrifices, plus elle suppose les mœurs

perfectionnées.

Les miseres & l'ignorance des premiers siecles ne leur permettoient pas de connoître ces principes : les peuples anciens surent extrêmes dans le matériel des vertus, & n'en posséderent jamais le véritable esprit : le bonheur particulier de chaque société sut leur unique objet; ils ne s'éleverent point jusqu'à l'amour du genre-humain, ce point de réunion de toutes les vertus, ce dogme sondamental du bonheur, que l'ignorance ne soupconnoit pas, que la politique détestoit, & que la philosophie seule pouvoit leur révéler; ils crurent que la tempérance ne pouvoit être qu'une privation absolue,

& ils supposerent que le courage devoit combattre sans cesse; toute la vertu humaine se réduisit à l'art de rendre les hommes terribles à d'autres hommes : la rusticité, la sérocité pouvoient contribuer à ce funeste effet; elles furent consacrées comme les mœurs de la vertu; on en vint à les prendre pour la vertu même : la pauvreté, la frugalité n'étoient point estimées, comme l'esset de la modération, mais comme des armes de plus à la guerre; on ne connoissoit que la tempérance du corps, & elle n'étoit que l'inftrument de l'ambition de l'ame : pour animer la valeur on avoit des spectacles sanglans, on se faisoit un devoir d'être cruel jusques dans ses plaifirs : dans ces circonstances, tout ce qui n'étoit pas précisément pauvreté & courage, épouvantoit le préjugé & étoit impitoyablement appellé corruption; on perfistoit à rester malheureux pour être redoutable.

On voit par-là combien l'imputation de corruption si odieuse & si répétée a été injuste dès son origine: ces nations de foldats, fideles à leur animosité éternelle, redoutoient comme une source de foiblesse

tout ce qui pouvoit les rapprocher & les adoucir : on connoissoit les avantages du courage, on ignoroit encore ceux du commerce & des arts : on vit que l'on alloit perdre des foldats, on ne voyoit pas que l'on gagnoit des citoyens; on croyoit qu'il étoit honteux de devoir à l'industrie, des biens qu'on auroit pu se procurer par la force; & il faut remarquer que dans ces tems la guerre enrichissoit les particuliers & les peuples : les loix des dissérens Etats n'avoient songé qu'à les séparer, on crut leur constitution perdue lorsqu'il sut ques-tion de les réunir: des hommes qui par amour pour leur patrie détruisoient celle de cent peuples, étoient bien éloignés d'imaginer la terre comme une patrie com-mune à tous ses habitans; on ne concevoit pas qu'il pût s'établir entr'eux des intérêts communs: des besoins & des secours mutuels ressembloient à une dépendance : des guerriers qui se faisoient négocians & ouvriers croyoient se dégrader; c'étoit toutes les passions particulieres qui sous le nom de vertus & de mœurs anciennes s'étoient liguées contre le bien général nouveau & inconnu.

Les vieux préjugés céderent enfin en grondant; les nouvelles connoissances s'établirent: chaque état de l'homme a ses vices qui lui sont propres: le commerce & les arts en introduissrent de nouveaux; on ne vit qu'eux; on oublia ceux de la pauvreté qu'ils avoient chasses; on murmura, on cria, comme on fait encore aujourd'hui; on employa sans cesse ce terme commode & vague de corruption, qui accuse sans preuve & juge sans objet fixe, & qui, au gré de la satire, de l'humeur & de la misanthropie, stérit indisséremment de la même qualification, la plus haute insolence du vice & le plus petit relâchement de la vertu.

La corruption se mesure par la qualité des vices nouveaux qu'elle introduit dans les mœurs, & les vices eux-mêmes tirent leurs qualités de celles des biens dont ils nous privent; les premiers biens sont, la vie, la liberté, les possessions, la bonne constitution de la société où nous vivons, ensin la paix & l'union avec les sociétés voisines; ainsi les vices les plus graves sont, l'inhumanité, l'injustice, la mauvaise soi, la lâcheté, l'esprit de révolte,

la violence & l'ambition: tous les autres vices qui n'attaquent point les vertus de premiere nécessité & les biens naturels, forment un genre de corruption moins criminel & qu'on ne doit nullement confondre avec le premier: ainsi plus ou moins d'usage des richesses & des plaisirs, n'est jamais qu'un abus tolérable en comparaison des vices dont je viens de parler, sur-tout lorsque la constitution de l'Etat est telle qu'elle n'en est pas directement violée.

Par ces principes nous devons juger que le plus haut degré de corruption se trouve, ainsi que je l'ai dit plus haut, parmi ces nations sauvages qui n'ont ni mœurs, ni loix, ni gouvernement, ni union avec leurs voisins, ni droit des gens pour assurer leurs vies, leur liberté & leurs biens, & dont les misérables destinées sont l'éternel jouet de quelques préjugés & de toutes les passions.

Par-là nous trouverons encore une trèsgrande corruption dans ces siecles fameux de l'antiquité, où les peuples n'avoient point d'autre industrie ni d'autre institution que la guerre, ce crime & ce malheur qui les renserme tous : leurs vertus mêmes, par un égarement monstrueux se rapportoient uniquement à cet objet; & que pouvoit produire en esset une fruga-lité oisive, une pauvreté qui avoit tout à acquérir & rien à perdre, une dureté de mœurs qui ne vouloit être adoucie par rien? Que restoit-il, sinon de se hair & de se combattre sans cesse, ne sût-ce que par désœuvrement, si ce n'étoit par sérocité & par ambition? C'est ainsi que Rome toujours armée & toujours san-glante a été pendant plus de six cents ans l'ennemie du monde, avant d'en être la maîtresse. Détournons les yeux un moment de cette ville superbe; portons les sur les ruines de cent villes dépouillées, dépeuplées, ravagées par le fer & le feu; confidérons ce qu'il en a coûté au genrehumain pour la gloire d'un feul peuple, & admirons encore, fi nous l'osons, le barbare systême des vertus anciennes qui, renfermées dans les murs de chaque ville, ne voyoient dans le reste du monde que des ennemis, & ne s'exerçoient que pour le meurtre & la destruction.

Appliquons enfin ces principes à cette horrible corruption de notre fiecle, qui nous a valu tantôt les noms de lions & de tigres, tantôt l'épithete de fourbes & de fripons, capables de tous les vices qui n'exigent pas du courage, & tant d'autres invectives répétées à chaque page par no-tre adversaire. Je dédaigne les avantages que je pourrois tirer d'une déclamation aussi outrée, pour me rensermer unique-ment dans mon sujet : je ne nierai pas qu'il n'y ait parmi nous des richesses mal acquises & dont on abuse pour le faste & la mollesse, pour la séduction de la vertu & le salaire du vice; j'avoue que l'osten-tation monstrueuse de quelques fortunes forme un contraste odieux avec la pauvreté d'un grand nombre d'hommes, & qu'elle répand de proche en proche une émulation de luxe ruineuse, & dont les mœurs ont beaucoup à fouffrir par le prix qu'elle attache aux choses superflues & par le vif aiguillon dont elle presse la cupidité; je ne puis dissimuler enfin que la recherche de certains agrémens prétendus, l'excès de la dissipation, de la frivolité & de l'amour du plaisir, ne nuisent infiniment aux talens & aux vertus.

Après ces aveux, j'observerai que cette

corruption est du genre le plus excusable, puisqu'elle n'attaque ni la paix, ni le gouvernement, ni la liberté, ni la pos-session de tous les biens naturels, & qu'elle permet à chacun d'acquerir, de jouir, & d'être vertueux, sans être trou-

blé par la violence & l'injustice.

Telle qu'elle est cependant, si elle avoit infecté la masse entiere de la nation, peutêtre les hyperboles de nos adversaires commenceroient à avoir quelque fondement; mais si ce ne sont là que les mœurs de quelques quartiers de la capitale, mépriserons - nous tout le reste de l'Etat qui n'y participe point? Ne daigneronsnous voir dans la fociété actuelle qu'un composé de Cuisiniers, de Poëtes, d'Im-primeurs, d'Orsèvres, de Peintres & de Muse. ciens? Et oublierons-nous, comme on afsecte de le faire, le travail assidu du laboureur & de l'artisan, l'industrie & la bonne foi du commerce, la modération du citoyen dans sa médiocrité, l'intégrité & l'application du corps nombreux de la Magistrature, les vertus enfin & le zele de tant de ministres ecclésiastiques, auxquels l'antiquité n'a rien de semblable à

opposer? N'est-ce donc plus dans ces états divers que l'on doit chercher les mœurs d'un peuple? Quelques gens de cour & leurs flatteurs, quelques millionnaires & leurs parasites, quelques fous, jeunes & oisses, auroient-ils seuls le droit

de représenter la nation?

Les passions naturelles sont de tous les tems: par - tout où il y aura des cœurs humains, on trouvera l'amour des richesses, des honneurs & des plaisirs; les semmes voudront plaire, & les hommes voudront féduiré : les Paladins de Charlemagne, les Croisés, & les Ligueurs avoient plus ou moins le fond de notre corruption : nous n'en différons que par le vernis & les nuances, & tout au plus par quelques passions d'opinion: les vices fecrets sont menacés par la religion, les vices publics doivent être réprimés par le Gouvernement; ainsi s'il y avoit quel-que profession où les fortunes sussent ra-pides, infaillibles & énormes, où elles se fissent sans risque & sans peine, sans talent & sans utilité pour la patrie; si des fortunes odieuses étoient enfuite réhabilitées par de grandes places & par des

alliances illustres; s'il y avoit des excès de luxe qui formassent des disparates choquans; si le vice payé par la richesse triomphoit avec insolence; si des hommes osoient afficher leur perversité, & des femmes leur honte, ce seroit la faute des loix.

Les Gouvernemens modernes, si vigilans contre le crime, ne savent point flétrir le vice; ils sont encore dans l'enfance à cet égard : occupés jusqu'ici à se fortifier, ils n'ont considéré les mœurs que du côté par lequel elles intéressent la politique; le bon ordre purement moral n'a point été l'objet de leurs soins.

Que les loix ferment le plus qu'elles pourront les mauvaises voies à la fortune, qu'elles châtient l'abus des richeffes; en retranchant les objets excessifs de la cupidité, elles réduiront la cupidité même dans de justes limites; qu'elles veillent attentivement sur les plaisirs publics, afin que la décence & les mœurs n'y soient pas violées, du moins habituellement; qu'elles forcent au travail & au mariage l'oisiveté & le célibat trop soufferts parmi nous; cette corruption tant reprochée disparoîtra aussi-tôt; & combien cette réforme est-elle plus facile, qu'il ne l'a été d'établir l'autorité & l'obéissance, & de délivrer les peuples de l'oppression des Grands? Il suffiroit de le vouloir pour réussir : le cri général est le cri de la vertu.

Mais pour cela faut-il nous ramener à l'égalité rustique des premiers tems? les mœurs font-elles donc incompatibles avec les richesses? Si nous recherchons l'origine de ce système d'égalité tant vanté chez les anciens, nous trouverons qu'il portoit sur un faux principe qui suppose tous les hommes égaux dans l'ordre de la nature : je conviens qu'ils sont tous égaux dans leur orgueil & dans leurs prétentions, mais l'homme & la femme, la vieillesse, l'âge viril & l'enfance, le malade & celui qui est en santé, sont-ils égaux en esset? Le courageux & le timide, l'imbécille & le spirituel, le paresseux & l'industrieux, le robuste & le foible le font-ils davantage?

Le caractere de la nature est la variété, & elle ne l'a peut-être imprimé dans aucun de ses ouvrages plus sortement que

dans l'homme : deux hommes ne sont point égaux en force, en adresse, en courage, en esprit; les traits de leurs visages ne sont pas plus différens que leurs tempéramens, leurs qualités, leurs talens, & leurs goûts: dès les premiers ans de l'enfance, des yeux attentifs voient éclater les traits distinctifs du caractere; c'est que la nature nous ayant destinés à vivre en société, il falloit que nos qualités fusfent inégales relativement à l'inégalité des places que nous devions occuper : les uns devoient naître pour les fonctions les plus basses de la société, afin que celles qui font les plus relevées & les plus importantes pussent être remplies sans distraction : car si chacun eût cultivé son champ lui-même, quel tems seroit-il resté pour inventer les arts & les sciences, faire des loix & les maintenir en vigueur? L'inégalité naturelle est la base de l'inégalité politique & civile nécessaire dans toute fociété.

Plus les sociétés sont foibles, plus il y a d'égalité entre ceux qui les composent; ainsi l'inégalité est moindre entre des enfans qu'entre des hommes faits. Il est cer-

tain, que lorsqu'il n'y avoit point d'autre nature de biens que des fonds de terre, il convenoit qu'ils sussent partagés également; ce n'étoit pas un rasinement de politique ni de philosophie, qui avoit fait imaginer ce partage aux premiers législateurs; c'étoit tout simplement la né-

cessité qui les y avoit conduits.

Cette égalité n'étoit autre chose que le défaut de talens, d'arts, d'industrie, & de commerce; elle fut détruite par des vices, elle l'auroit été tout de même par des vertus; elle devoit être la premiere victime facrifiée à la perfection du genrehumain; l'égalité parfaite ne produisoit que des laboureurs & des soldats, & comme les hommes sont nécessairement avides de distinctions, ne pouvant en espérer d'ailleurs, ils en cherchoient à la guerre; ainsi ces premieres sociétés se combattirent avec acharnement : c'étoit un état de guerre perpétuel de tous contre tous, c'est-à-dire, un état de calamités sans fin: un ou plusieurs Etats s'agrandirent enfin par la destruction de plusieurs autres; l'inégalité s'introduisit entr'eux, & par une suite nécessaire entre les mem-

bres qui les composoient; dès-lors les hommes commencerent à être moins malheureux; il n'y eut plus qu'une portion de ces grandes sociétés qui fut obligée de porter les armes; il n'y eut plus que des frontieres qui souffrirent les horreursde la guerre; l'intérieur des grands Etats jouit d'une paix éternelle; l'industrie & l'ému-lation naquirent de l'oissiveté, puisqu'il plaît à nos adversaires d'appeller de ce nom l'état des hommes, lorsque la patrie cessa de les occuper tous à la guerre; les citoyens se diviserent en sonctions & en classes nouvelles; les talens se connurent; on vit éclore le commerce, les arts, les sciences; le monde prit une face animée, brillante & heureuse; l'inégalité seule enseigna aux hommes la légitime destination de leurs facultés naturelles : elle leur apprit à se rendre heureux les uns par les. autres; elle devint enfin la source séconde de tous les biens dont nous jouissons.

Parmi tant de biens elle enfanta les richesses, cet éternel objet de la satire. A leur égard j'observerai d'abord qu'aucune constitution politique n'est exempte de tout inconvénient, & que la grande inégalité des biens étant l'inconvénient propre aux grands Etats, on doit la supporter en confidération des avantages politiques, auxquels elle est essentiellement liée.

Le commerce du nouveau Monde & la découverte de ses trésors ont été une source naturelle de la multiplication des richesses, & ont changé nécessairement le système des mœurs à cet égard, sans qu'elles ayent pu le prévoir ni l'empêcher, & sans qu'elles ayent eu sujet de s'en offenser.

A ces observations j'ajonterai que chez un peuple bien gouverné, les richesses excitent dans ceux qui les desirent, l'industrie, le travail & le talent, par l'envie de les acquerir; & dans ceux qui en jouissent, l'amour de l'ordre, des loix & de la paix, par la crainte de les perdre; elles animent en même tems la cupidité; mais cette passion n'est pas toujours un vice dans un Etat puissant, puisqu'elle peut très - légitimement se proposer les plus grands objets, & qu'elle est même un ressort nécessaire pour un grand nombre d'opérations du Gouvernement.

Les richesses sont la source d'une insi-

nité de biens moraux; elles donnent l'éducation, elles cultivent les talens & les connoissances, elles mettent à portée des places où l'on peut être utile à la patrie; la vertu peut donc & doit même les desirer; ensin une plus grande multiplication de richesses laisse entre les hommes les mêmes proportions qu'une moindre, à l'exception qu'elle rend la condition d'un petit nombre plus heureuse, sans empirer celle des autres.

Que dis-je? les richesses en embellisfant la scene du monde, ne contribuent pas moins au bonheur du pauvre qui en a le spectacle tranquille, qu'à celui du riche qui en a la possession inquiete: croira-t-on que pour bien goûter la magnificence des palais; des temples, des lardins, des cérémonies, & des fêtes, il soit nécessaire d'en avoir sait les frais ? Faut-il être Roi de France pour jouir de Versailles & des Tuileries? Quelle plus délicieuse jouissance que celle de l'artiste même ? Celui-là 'seul a la plus parfaite propriété des productions des arts, qui a le plus de goût & de sentiment. Ajoutons que dans un Etat riche, tant

de voies imprévues sont ouvertes de toutes parts à la fortune, que personne n'e-prouve le désespoir de la pauvreté; tan-dis que la crainte trouble le repos des riches dans leurs lits de pourpre. La di-vinité des malheureux, l'Espérance berce le pauvre, & lui peint avec d'agréables

couleurs la perspective de l'avenir.

Il est à propos de faire remarquer ici une contradiction finguliere de nos adver-faires; d'un côté ils font valoir la pauvreté antique comme un état qui faisoit le bonheur des hommes; de l'autre ils emploient les plus triftes couleurs pour peindre la pauvreté moderne, & ne négligent rien pour nous attendrir sur son sort : d'où peut naître cette prodigieuse différence que l'on suppose gratuitement? La terre, les travaux nécessaires pour la cultiver, les besoins naturels ont-ils donc changé? S'il y a quelque différence, c'est que nos laboureurs yendent leur travail & leurs denrées à des gens plus riches; c'est qu'ils sont plus assurés d'être récompensés de leurs peines & dédommagés de leurs pertes.

Nous nourrissons, dit-on, notre oisi-

veté de la sueur, du sang & des travaux d'un million de malheureux : j'aurois cru ces reproches mieux fondés contre ces peuples anciens qui sont les favoris de notre adversaire : quels étoient en effet les talens & les occupations de ses chers Spartiates. dont l'oisiveté étoit consacrée par les loix, & chez qui toute espece de travail étoit exercée par une classe d'hommes privés, en naissant, de leur liberté, & condamnés sans retour à travailler, à acquérir, & à produire même des enfans au profit d'un maître barbare, à qui la loi donnoit droit de vie & de mort sur eux? Tels furent les usages de toute l'antiquité; tels étoient ces peuples dont on vante le bonheur, tandis que l'on peint comme malheureux parmi nous des hommes dont le travail & l'industrie sont exercés librement & à leur profit; qui, nés pauvres à la vérité, ne sont pas du moins privés de l'espoir des richesses & sont maintenus par les loix dans la possession de leur liberté, le plus cher de tous les biens, & d'une sorte d'égalité même avec les riches & les puissans.

Les noms de riche & de pauvre sont re-

latifs, dit-on; c'est-à-dire que là où il y a des riches, il y a beaucoup plus de pauvres par comparaison; mais il est absolument faux qu'il y ait plus de pauvreté réelle; elle est toujours soulagée par l'espérance, la participation ou les biensaits de la richesse: il est certain que les siéaux de la famine étoient bien plus fréquens, & bien plus sunesses dans les siecles

pauvres.

Qu'on nous affure après cela, que s'il n'y avoit point de luxe il n'y auroit point de pauvres : il n'y a qu'un changement à faire à cette proposition, pour qu'elle devienne vraie; c'est de la rendre précisément contradictoire à elle-même, & de dire qu'il n'y auroit point de pauvres s'il n'y avoit point de luxe. Qu'étoit en effet tout le peuple Romain lorsqu'il se retira en corps de sa patrie, extrémité la plus étrange dont il soit parlé dans aucune histoire? Qu'étoient tant de nations qui . ne pouvant subsister dans leur pays, alloient dans des climats plus heureux conquérir par les armes des terres qui pussent les nourrir ?

Nous avons dit que le luxe occupoit

les citoyens oisifs. On nous demande pourquoi il y a des citoyens oisifs ? je réponds que c'est parce qu'ils ne peuvent manquer de l'être par - tout où il n'y a ni arts, ni industrie, ni commerce. Quand l'agriculture étoit en honneur, continue-t-on, il n'y avoit ni misere ni oissveté: que l'on daigne donc nous apprendre les causes de ces émigrations si fréquentes dans les tems anciens, & dont on ne voit plus d'exemples de nos jours, D'ailleurs, si l'agriculture peut suffire à la sub-sistance des habitans dans certains pays, elle ne le peut pas de même par-tout: de-là vient que beaucoup de peuples privés de la ressource du commerce & des arts font obligés de vivre de pillage: la Hollande, ce pays si puissant & si heureux, que seroit-il sans elle? la retraite? d'un peuple de brigands, ou peut-être l'asyle de quelques pêcheurs.

On ajoute que le luxe nourrit cent pauvres dans nos villes, mais qu'il en fait périr cent mille dans nos campagnes. Le luxe est si pen la cause de la misere de la campagne, que le paysan n'est nulle part plus riche qu'au voisinage des grandes villes. villes, de même que sa pauvreté n'est jamais plus grande que là où il en est le plus éloigné. Que le luxe augmente ou diminue, que lui importe? l'usage de la dentelle & de la soie dispense-t-il de manger du pain & de le payer? les productions de la terre en sont-elles moins nos premiers & nos plus indispensables alsmens? peuvent-elles jamais perdre seur valeur proportionnelle avec le prix de l'or & de l'argent, & celui des productions des arts (\*)?

Plusieurs conditions nouvelles se sont élevées par le commerce & l'industrie, mais l'agriculture n'y a rien perdu, & n'y pouvoit rien perdre: on regrette sans cesse le tems où elle étoit en honneur; mais quel étoit ce tems? Dans la Grece, à Sparte même, elle n'a jamais été exercée que par des esclaves; à Rome on ne tarda pas à suivre cet exemple. Que nous oppose-t-on donc? apparem-

Suppl, de la Collec, Tome V. D.

<sup>(\*)</sup> Il est donc absolument faux que l'argent qui circule entre les mains des riches & des artistes, soit perdu, common on le prétend, pour la subsissance du laboureur; & que cela'ait point d'habit, précisément parce qu'il faut du guon ma gutres.

ment les fiecles fabuleux du commencement du monde : parmi nous , au contraire, si on la considere d'un œil philosophique, elle est peut-être l'état le plus libre & le plus indépendant de la nation, & le seul à l'abri des vicissitudes de la sortune; si elle a quelque chose à craindre, c'est uniquement de l'excès des impositions (\*).

Il y a de la pauvreté dans notre conftitution actuelle; mais il y en avoit plus encore, comme je l'ai prouvé, dans les fociétés anciennes; on en peut dire autant de toutes celles qui n'ont point nos arts ni notre luxe: d'ailleurs, il est nécessaire qu'il y ait des pauvres dans toute espece de société, parce que le travail en est

<sup>(\*)</sup> On s'écrie: il faut des jus dans nos cuifines, voilà pourques tant de malades manquent de bouillon; il faut des liqueurs sur nos tables, voilà pourquoi le paysan ne boit que de l'eau; il faut de la poudre à nos perruques, voilà pourquoi tant de pauvers n'ent point de pain.

Pour que ces objections eussent la force qu'on veut leur donner, il faudroit prouver que les jus, les liqueurs & la poudre causent une diserre réelle des choses dont elles sont composées; mais si au contraire la conformation qu'elles occasionnent, n'a aucune proportion avec l'effet qu'on lui attribue; si le vin, le bied & le bétail ne manquent point, on doit avouer que ces prétendues causes sont absolument imaginaires.

l'ame, & que le besoin seul peut y sor-cer la multitude : le travail, il est vrai, doit fournir à la subsistance de l'homme; mais s'il n'y suffit pas, à qui doit-on s'en prendre? est-ce à la richesse? quoi de plus absurde! qui peut donner & qui donne en effet de meilleurs salaires qu'elle? Plus il y a de luxe, c'est-à-dire, plus le superflu est acheté cherement, plus il est impossible que le nécessaire soit au-des-

sous de son prix.

Dans l'ancienne égalité au contraire, la pauvreté étoit sans ressource; ceux qui avoient été forcés de contracter des detres étoient dans une impuissance absolue de les acquitter, n'y ayant alors ni commerce ni arts qui puffent rétablir leur fortune; & les riches ne l'étant pas assez pour remettre généreusement ce qui leur étoit dû , il s'ensuivoit des violences atroces contre les débiteurs : employés par leurs créanciers aux travaux les plus durs. on leur mettoit les fers aux pieds, on les attachoit au carcan, on leur déchiroit le corps à coups de verges; une loi des douze Tables les condamnoit à être vendus comme esclaves, ou à perdre la tête; on peut lire dans Denys d'Halicarnasse le discours de Sicinnius à ce sujet; la retraite du peuple Romain sur le Mont-Sacré n'eut pas d'autres motifs que ces affreuses duretés.

Si l'on considere la totalité d'une nation, les richesses excessives & leurs abus font très-rares; il est donc aisé d'y remédier; des vices qui n'appartiennent qu'à un petit nombre ne peuvent alarmer, fur-tout si ce petit nombre est envié & si tout le reste conspire avec empresse-ment à lui imposer un frein. Il n'en étoit pas de même de la pauvreté des anciens, elle étoit universelle : elle produisit un vice général & le plus grand de tous, la passion de la guerre. Le premier bien que les richesses ayent sait aux hommes a été de leur inspirer l'amour de la paix; les nations les plus commerçantes sont les plus pacifiques : le courage qui se défend est la plus grande des vertus; le courage qui attaque, le plus grand des erimes : faute d'avoir connu cette différence, les anciens les couronnoient l'un & l'autre du même laurier; n'ayant que du sang à perdre, & placés entre la misere & la gloire, il n'est pas surprenant qu'ils se passionnassent pour celle-ci, & que cette passion les portât à tout; mais depuis que les nations modernes ont connu le bonheur, elles ne respirent que la paix qui en est l'unique soutien, & ne se combattent qu'en gémissant: le fanatisme de la gloire n'existe plus que chez quelques Rois; tous les peuples en sont guéris.

Ne nous étonnons point au reste des préjugés de toute l'antiquité contre les richesses; elles étoient essentiellement condamnables, puisqu'elles étoient contraires à la constitution & aux loix des petits Etats anciens, & plus encore parce qu'il n'y avoit alors aucune voie légitime pour en acquerir : le pillage des vaincus, les vexations des alliés & des sujets étoient la seule source des richesses chez les Romains; ceux qui avoient rendu les plus grands services n'exerçant aucun commerce & ne recevant de l'Etat ni penssons ni gratifications, il étoit presque impossible que de grandes sortunes sussentients.

Mais nous qu'un meilleur destin à pla-

cés dans des tems plus heureux, adopterons-nous de pareils préjugés? croironsnous qu'il foit impossible d'être vertueux sans être misérable? la vertu est-elle donc de sa nature un effort violent & cruel? doit-elle s'essrayer du bonheur, & le repousser sans cesse?

Si la vertu confiste en esset dans une privation absolue, si tout est précisément source de mal au de là du nécessaire physique, comme on veut nous l'assurer, pourquoi cette prosusion immense de biens que la sagesse divine présente si libéralement à nos besoins, & même à nos plaisirs? Quoi! ces innombrables biensaits seroient autant de sollicitations au vice & au crime? La nature entiere ne seroit qu'un piége?

Non: l'univers n'est point un vain spectacle pour nous; il est formé pour notre conservation & notre bonheur, pour nous servir, & nous plaire: nous jouis-sons sans effort de la beauté de la nature, de l'éclat du jour, & du calme de la nuit, de la fraîcheur des bois & des eaux, de la douceur des fruits & du parsum des steurs; tant nos plaisirs ont été chers à

PEtre suprême! tandis que nos besoins sont obligés d'ouvrir la terre pour en tirer un aliment indispensable, & de chercher jusques dans ses entrailles le fer nécessaire pour la cultiver, chaque contrée a des productions qui lui sont propres; une infinité de choses très-utiles sont dispersées dans les diverses régions, pour les réunir par la nécessité des échanges; c'est que l'industrie, le commerce, la navigation, tous ces arts si coupables aux yeux de l'ignorance ou de l'humeur, sont entrés dans les vues de la création : les besoins des hommes sont leurs liens; la nature les a multipliés exprès comme autant de motifs d'union : les nœuds les plus sacrés n'ont pas d'autre source; ceux de pere & de fils sont fondés principalement sur les besoins de l'enfance & de la vieillesse: vouloir détruire nos besoins par une privation absolue, c'est outrager l'Etre suprême, & rendre les hommes à la fois misérables & barbares.

Sans doute les richesses ont fait naître de nouveaux vices, mais combien en ontelles proscrit d'anciens? Combien ontelles produit de vertus inconnues à la

pauvreté antique? qu'on life dans l'hiftoire Romaine la comparaison de Tuberon & de Scipion Emilien; l'un fidellement
attaché à la pauvreté qu'il avoit héritée
de ses peres se distinguoit par sa frugalité & sa tempérance inviolable; l'autre
n'étoit pas moins recommandable par le
noble usage qu'il faisoit de ses immenses
richesses; le premier toujours admiré,
le second adoré & chéri, tous deux
avec une vertu égale: Tuberon inflexible & sévere avoit la gloire de méprifer le bonheur; Scipion généreux & compatissant goûtoit la volupté de saire des
heureux.

La philosophie a un ordre de vertus qui lui sont propres, & qui ne sauroient être celles de la multitude: les vertus dures supposent une inspiration particuliere; il est bon qu'elles se trouvent pour la montre & l'exemple dans quelques ames privilégiées; mais elles ne sont pas faites pour la totalité des hommes; elles se communiquent difficilement, & ne peuvent se conserver qu'à force d'ignorance, état dont il faut absolument sortir tôt ou tard; toutes choses

d'ailleurs égales, la vertu, qui se fait aimer, doit avoir l'avantage; il faudroit, s'il étoit possible, qu'elle en vînt jusqu'à séduire.

Je termine enfin cette longue digrefsion sur la corruption & la vertu; je passe à la justification des sciences & des arts contre les nouvelles accufations qu'on leur a intentées; je considere la science en elle-même; son objet est de connoître la vérité, son occupation de la chercher. fon caractere de l'aimer, ses moyens enfin sont de se défaire de ses passions, de suir la dissipation & l'oisiveté. Parmi les objets qu'elle se propose, les uns sont nécessaires & les autres utiles : la métaphysique, la morale, la jurisprudence, la politique sont de premiere nécessité: sans elles l'homme n'est que le plus miférable & le plus dangereux de tous les animaux; c'est à elles uniquement qu'il doit la connoissance de son être & de, ses rapports, la justesse de ses idées, la rectitude de ses sentimens, tous les principes & toutes les douceurs de la société: l'histoire nous offre le recueil des expériences sur lesquelles ces premieres scien-

ces sont fondées; tous les arts qui servent à la faire connoître, participent de son utilité : la physique vient ensuite, la con-noissance des élémens & des propriétés de tous les corps, qui ont ou peuvent avoir quelque rapport avec nous; l'ana-tomie, l'astronomie, la botanique, la chymie nous fournissent mille decouvertes d'une utilité infinie; on en peut dire autant de toutes les parties des mathéma-tiques; la méthode de la géométrie est le flambeau même de la vérité, elle répand sa lumiere sur toute la physique & sur tous les arts; la grammaire, la logique, & la rheto que enfin qui sont les instrumens nécessaires de toutes nos connoissances & de leur communication, ont éclairei & fixé les notions vagues qui flottoient dans les esprits, affermi & guidé nos jugemens, & par la chaîne combinée des idées ont porté la certitude & l'évidence dans des questions qui échappoient même à nos conjectures.

Quelle satire oseroit verser son venin fur ce digne emploi de nos facultés doit trouve-t-on dans tous ces objets la source de cette corruption tant reprochée d' Comment ose-t-on dire que la vanité & l'oistveté qui ont engendré le luxe, ont aussi engendré nos sciences, & que ces choses se eiennent assez fidelle compagnie, parce qu'elles sont l'ouvrage des mêmes vices? Quoi! tous les Philosophes moraux, tous les Législateurs, ces spéculateurs si prosonds, si appliqués & si sublimes, n'étoient que des hommes vains & oisse! leurs préceptes, leurs loix & leurs exemples n'étoient que l'ouvrage de leurs vices? Qu'appellera-t-on du nom de vertu? Ainsi tout genre de travail sera né de l'oissiveté, parce qu'il a fallu se réserver le tems de s'y appliquer; & accusé de vanité, par-là même qu'il est digne de louange.

Loin de ces chimeres, je trouve au contraire que toutes les sciences sont autant de remedes contre les vices politiques, moraux & physiques qui assiégent notre existence: on avoit besoin de pain, & on cultiva la terre; on eut de même besoin de mœurs & de loix, on inventa la politique & la morale; de nos besoins corporels, de nos maladies & de nos instrmités, naquit l'étude de la physique; il falloit démontrer, persuader la

vérité & détruire les fophismes de l'erreur, on persectionna l'art de la parole & celui du raisonnement : l'origine des sciences n'a donc rien que de pur & d'utile; vouloir leur en supposer une autre, c'est fermer les yeux à la vérité & à la sumiere.

Que l'on nous montre donc enfin quels genres de corruption naissent des sciences; est-ce la férocité & la violence des nations sauvages? mais leur esset le plus nécessaire est l'adoucissement des mœurs. Est-ce cet esprit de guerre & d'ambition qui a fait, des peuples illustres de l'antiquité, les sléaux de l'univers? elles ne respirent que l'union & la paix. Dira-t-on qu'elles sont la source de la cupidité? mais la route qu'elles tiennent est diamétralement oppo-sée à celle de la fortune & de la grandeur. Inspirent-elles l'amour du plaisir è elles sont presque inassociables avec lui.

Mais, nous dit-o, les vices des hommes vulgaires empoisonnent les plus sublimes connoissances & les rendent pernicieuses aux nations. Sans doute, les passions corrompent les choses les plus pures; elles abusent de la religion, faut-il pour cela la détruire? faut-il lui imputer leurs crimes? & moi, je dis; si les plus sublimes connoissances ne sont pas à l'abri de leurs coups, comment l'ignorance pourra-t-elle s'en préserver? si le vice perce à travers le bouclier de la philosophie, quel sera son triomphe sur l'ignorant désarmé? s'il abuse de la vérité, quel abus monstrueux sera-t-il des erreurs & des préjugés? nous en avons vu les terribles exemples chez les nations sauvages (\*).

Il est vrai qu'il y a des sciences & des arts qui naissent ou ne se persectionnent que par la puissance, les richesses & la prospérité; ces arts peuvent être contemporains des vices, mais ils n'en sont point la source; les mœurs corrompent quelquesois les sciences & les lettres, qui ne se sauvent pas toujours de la corruption, mais qui en sont souvent le remede.

Plus on examine la nature de la science, ses objets & ses moyens, plus on voit

<sup>(\*)</sup> On convient cependant qu'il est bon qu'il y ait des Philosphes, pourvu que le peuple ne se mêle pas de l'être: mais à qui en veut-on? Où est-ce que le peuple se mêle de philosophie? Dans l'inégalité actuelle des sociétés, il lui est plus impossible que jamais d'avoir ce défant, si c'en est un.

que de toutes les choses humaines, telle est ab olument celle qui a le moins d'affinité avec les vices: l'amour de la vérité, quand il est ext: ême, est le destructeur des passions; lorsqu'il est modéré, il en est du moins une diversion: Syracuse retentit des gémissemens des vaincus, & des cris barbares des vainqueurs: Archimede seul est tranquille; il n'entend que la voix de la vérité; son corps est frappé du coup mortel, son ame étoit déjà dans les cieux.

Les premiers favans furent des dieux, dans la fuite on les appella des fages; plus on étoit voisin de l'ignorance, plus on en avoit connu les vices, plus on fentoit le prix des bienfaits de la fcience; à mesure que les communications littéraires sont devenues plus étendues & plus faciles, on a pu acquérir de la science sans en avoir l'amour; par conséquent elle n'a pas toujours été un remede assuré contre les passions: mais en multipliant à l'infini ses sectateurs, elle s'est toujours réservé un nombre de favoris dignes d'elle; elle a donné toutes les vertus à ses élus, & en a du moins répandu sur se reste

de ses disciples quelques rayons qu'ils n'au-

roient point connus sans elle.

On ajoute que c'est une solie de prétendre que les chimeres de la philosophie, les erreurs & les mensonges des Philosophes puissent jamais être bons à rien; on demande si nous serons toujours dupes des mots, & si nous ne comprendrons jamais qu'études, connoissances, savoir, & philosophie, ne sont que de vains simulacres élevés par l'orgueil humain, & très-indignes des noms pompeux qu'il leur donne.

Dois-je encore répondre à une accufation aussi injuste? la plus légere attention ne sussité elle pas, pour voir que parmi tout ce qu'on appelle sciences, il n'y en a aucune qui n'ait fait plus ou moins de découvertes, détruit plus ou moins d'erreurs, & apporté de très-grandes utilités? vouloir le nier, n'est-ce pas

attaquer l'évidence même?

Les Philosophes, il est vrai, sont tombés dans des erreurs: mais avant eux qu'y avoit-il autre chose que des erreurs dans le monde ? l'ignorance n'avoit-elle pas les siennes plus ridicules cent sois ? Avant que des Philosophes eussent écrit sur les astres, les cieux, les cometes, la nature des ames, & leur état après cette vie, quelles absurdités n'avoit-on pas imaginées? des nations entieres avoient-elles attendu le système mal interprété d'Epicure, pour chercher le bonheur dans la volupté des sens? Les idées les plus monstrueuses sur la nature divine n'avoient-elles pas précédé de bien loin tous les systèmes?

Si l'ignorance pouvoit s'abstenir de juger, elle seroit sans doute moins méprisable & moins dangereuse: malheureusement l'esprit humain ne peut être sans action; il faut qu'il ait des opinions bonnes ou mauvaises, il faut qu'il ait des préjugés s'il n'a pas des connoissances, & des superstitions au désaut de religion; j'en appelle à tous les peuples barbares qui

existent de nos jours.

Les erreurs grossieres de l'ignorance rurent d'abord remplacées par celles de la philosophie, qui l'étoient moins; une nuit prosonde couvroit la route de la vérité, il fallut marcher dans ces ténébres épaissies pendant tant de siecles; le slambeau de la raison s'éteignoit à chaque pas, il

fallut s'égarer long-tems, & ce n'étoit en effet qu'à force de s'égarer qu'on pouvoit trouver le vrai chemin: sans doute un grand nombre d'opinions anciennes sont abandonnées, c'est la preuve même de nos progrès; mais l'histoire des naustrages seroit-elle inutile à la navigation? Ne méprisons pas l'histoire de nos erreurs, marquons tous les écueils où ont échoué nos peres pour apprendre à les éviter; leurs méprises mêmes nous enseignent le prix de la science, qui veut être achetée par tant de travaux : gardons-nous surpar tant de travaux: gardons-nous surtout de juger ce que nous ne savons pas par le peu que nous savons; ce qui ne semble que curieux, peut devenir utile; ce qui ne paroît qu'une terre grossiere au premier coup d'œil, cache quelquesois l'or le plus pur. N'allons pas nous infatuer de notre siecle, comme l'ont fait sottement tant de générations, & juger d'avance sur nos petits succès les siecles innombrables qui germent dans le sein de la nature; en conséquence de l'inutilité de la philosophie Péripatéticienne pendant une si longue suite d'années, n'auroit-on pas pu se croire sondé à condamner l'étude de la physique ? Il est pourtant vrai qu'on se seroit trompé; l'erreur est la compagne inséparable de l'ignorance, & elle n'est chez les Philosophes que par hasard & pour un tems; la philosophie trouve dans ses principes de quoi s'en guérir, tandis que l'ignorance est par sa nature même éternellement incurable (\*).

J'ai avancé que les bons Livres étoient la scule désense des esprits soibles, c'est-à-dire, det trois quarts des hommes, contre la contagion de l'exemple; que répondion? 1°. Que les Savans ne serent jamais autant de bons Livres qu'ils donnent de mauvais exemples: c'est ainsi que l'on déchire d'un trait, non-seulement tous les gens de Lettres qui forment nos Académies, non moins attentives aux mœurs qu'à la scienace; mais encore tant de Ministres de la religion, tant d'hommes consacrés à la vie la plus austere, qui composent affurément la plus grande partie de nos Savans: heureusement notre adversaire ne cherche qu'à étonner par la vigueur de ses affertions; s'il eut voulu démontrer celle-ci, il eut été certainement dans un grand embarras.

Il ajoute en second lieu, qu'il y aura toujours plus de

<sup>(\*)</sup> Que l'on s'écrie que les sciences entre les mains des hommes sont des armes données à des surieux; qu'il vant mieux ressembler à une brebis qu'à un mauvais Ange; qu'on aime mieux voir les hommes brouter l'herbe dans les champs que s'entre-dévorer dans les villes : ces antitheses, ces comparaisons éloquentes, prouveront tout au plus la persuasion de l'Auteur, & nullement la question même : passer rapidement d'un extrême à l'autre, sans daigner appercevoir les milieux qui les séparent, c'est ne voir que des vices & des erreurs, c'est anéantir à la sois la vérité & la vertu.

Il y a, dit-on, une sorte d'ignorance raisonnable, qui consiste à borner sa curiosité à l'étendue des facultés qu'on a reçues; une ignorance modeste, qui naît d'un vis

manuis Livres que de bons. S'il entend par mauvais livres, des livres contraires aux mœurs, sa position est évidemment insoutenable; s'il prétend parler des livres inutiles, elle ne devient pas plus vraie; s'il qualisse ainsi les livres mal faits, je lui répondrai que ces livres, dès qu'ils enseignent quelque chose, sont bons, jusqu'à ce qu'il y en ait de meilleurs sur la même matiere; l'usage seulement autorise ensuite à les appeller mauvais par comparaison, sans qu'ils soient pour cela précisément mauvais en eux-mêmes; d'ailleurs, il faut saire attention qu'il ne s'agit ici que des livres saits par des Savans, & qu'ainsi il n'y est nullement question des ouvrages purement frivoles.

Enfin on m'oppose que les meilleurs guides que les honnêtes gens puissent avoir sont la raison & la conscience; quant à ceux qui ont l'esprit louche ou la conscience éndurcie, la lesture, dit on, ne peut jamais leur être bonne à rien.

On remarquera que dans toute cette réponse il n'y a pas un mot des esprits foibles dont s'avois parlé; ainsi avec les plus belles divisions du monde, on ne touche seulement pas à la question: on suppose que tous les individus qui composent le genre humain out naturellement de la probité, ou de l'endurcissement, ou même l'esprit de travers, sans que rien puisse persectionner leurs vertus ou rectifier leurs mauvais penchants; supposition qui se réfute si bien d'ellemême, que je me crois parsaitement dispensé de l'attaquer.

Par une suite de ces mêmes principes, on nous assure que la philosophie de l'ame, qui conduit à la véritable gloire, ne l'apprend point dans les livres, & qu'ensin il n'y a de livres nécessaires que ceux de la religion.

ł

amour pour la vertu & n'inspire qu'indisserence pour toutes les choses qui ne sont point dignes de remplir le cœur de l'homme & qui ne contribuent pas à le rendre meil-

Ce système pourroit peut-être éblouir s'il étoit neuf; mais comme c'est précisément celui du Calife qui brûla la bibliotheque d'Alexandrie, & qu'il est demeuré depuis sans setateurs, il y'a lieu de douter qu'il ait aujourd'hui une meilleure fortune: que notre adversaire me permette seulement de lui demander comment s'apprend donc cette philosophie dont il parle: seroit ce par instinct ou bien par une inspiration surnaturelle? il le faut bien, selon sui: car si on pouvoit l'acquérir par la voie de l'exemple, de l'instruction, de la réstexion ou de la comparaison, je ne vois pas pourquoi la communication de toutes ces choses ne pourroit pas se faire par les livres, & pourquoi les connoissances & les principes qu'un homme transsmet à un autre en présence & de vive voix, ne pourroient pas être censées à l'écriture.

On dit ailleurs que la plupart de nos travaux sont aussiridicules que ceux d'un homme qui bien sur de suivre la ligne d'à-plomb voudroit mener un puits jusqu'au centre de la terre; que répondre à cela? Irai-je combiner les divers degrés de possibilité ou d'impossibilité des deux termes de cette comparaison? mais quand je l'aurai fait, on me répondra par une comparaison nouvelle; & ce sera toujours à recommencer; car en fait de raisonnement on peut voir la sin d'une question; mais la source des comparaisons est intarissable, & même plus elles sont absurdes, plus il est difficile d'y répondre: c'est ainsi que cet homme que l'on avoit appellé Porte d'enser, étoit très-embarrassé à se justissier; car comment prouver qu'on n'est pas porte d'enser?

J'ai appellé l'ignorance un état de crainte & de besein.

leur; une douce & précieuse ignorance, tréfor d'une ame pure & contente de soi, qui met toute sa félicité à se replier sur ellemême, à se rendre témoignage de son innocen-

& j'ai prétendu que dans cet état il n'y avoit point de dispofition plus raisonnable que celle de vouloir tout connoître : On ) m'a point fait d'attention au mot besoin qui étoit sans doute le meilleur appui de mon raisonnement. & on a cherché à se procurer quelque avantage en attaquant celui de crainte tout feul : on m'a opposé les inquiétules des Médecins & des Anatomiftes fur leur fanté; mais premierement, quand elles servient aussi continuelles qu'on le prétend, en est il moins vrai qu'ils se sont guéris par la science, d'un très-grand nombre de terreurs imaginaires? il leur en seroit resté de fondées & d'utiles; c'est l'état de l'homme apparemment ; il faut croire que l'Auteur de la Nature l'a voulu ainsi. En second lieu, quand même les craintes des Anatomistes seroient augmentées par la science, ils n'en deviendroient que plus utiles au genre humain, par les connoissances que tes craintes mêmes les forceroient d'acquérir; un petit mal deviendroit la source d'un grand bien, & y a-t-il des biens purs pour l'homme? On ajoute que la génisse n'a pas besoin Cétudier la botanique pour trier son foin, & que le loup dévore Sa proie Cans fonger à l'indigeftion : tant mieux pour la génife fe, si elle a la faculté de distinguer tout naturellement par le goût même, les alimens qui lui sont propres; à l'égard des loups, nous avons trop peu de commerce avec eux pour savoir si leur intempérance ne nuit jamais à leur fanté, & fi elle doit nous être propofée pour modele. On demande fi, pour me défendre je prendrai le parti de l'instinct contre la raifon? Je ne ferois pas embarraffe à prendre un parti s'il le falloit néceffairement; mais ai paravant ne puis-je point semander à mon tour, si nous devons négliger de cultiver

ce, & n'a pas besoin de chercher un faux & vain bonheur, dans l'opinion que les autres pourroient avoir de ses lumieres: voilà l'ignorance, dit-on, qu'on a louée, &c.

la raifon que nous avons , pour nous abandonner à l'instin& que nons n'avons pas ?

J'ennuierois le lecteur si je voulois débrouiller toutes les chicanes que l'on m'oppose dans les pages suivantes; je répondrai simplement que je n'ai jamais prétendu dire que Dieu nous eut fait Philosophes, mais qu'il nous a fait tels, que la destruction des erreurs & la connoissance de la vérité sont uniquement le prix de l'application & du travail : les premiers Philosophes se sont trompés ; leur exemple doit fervir à nous corriger, non point en cessant de philosopher, comme on le prétend, puisque ce seroit nous replonger pour jamais dans les ténébres de l'ignorance, mais en évitant avec soin les fausses routes qui les ont égarés; & je ne crains point d'avancer, malgré l'air de plaisanterie que l'on prend, & qui n'est point une preuve, que nous avons trouvé des méthodes très-utiles pour la découverte de la vérité, dans la Logique & la Métaphysique, & sur-tout en Physique & en Géométrie.

La page suivante suppose éternellement ce qui est en question, c'est-à-dire que toutes les sciences ne sont qu'abus, & que tous les Savans sont autant de sophistes; j'y ai cherché inutilement quelque sorte de preuve; mais puisqu'on a tant de vénération pour Socrate, & qu'on l'appelle l'honneur de l'humanité parce qu'il sui savant & vertueux, pourquoi est-il impossible que d'autres hommes réunissent ces deux qualités? Qu'on en sasse douc un Dieu, si l'on prétend que nous ne puissons pas l'imiter. S'il su un homme, pourquoi des hommes ne pourroient-ils pas atteindre à sa vertu? Pourquoi étroient-ils coupables cu sous en y aspirant? Socrate

Nous la louerons sans doute aussi, puisqu'on lui a donné les traits de la vertu: je conviens qu'avec un jugement droit & des inclinations pures, on peut être trèsvertueux, sans être savant; mais ce portrait orné de tant de jolis mots est celui d'un homme & ne peut être celui de tous; cette restitude de bon sens, cette persection de naturel sont les dons les plus rares de la nature, & ne sauroient jamais appartenir à la multitude.

Au reste ce magnifique portrait porte

censuroit l'orgueil de ceux qui prétendoient tout savoir; «est-a-dire, ajoute-t-on, l'orgueil de tous les Savans: mais daux quel siécle la défiance, le doute, l'esprit d'examen & de discussion, en un mot les principes mêmes de Socrate out-ils été plus en régne que de nos jours? qui pourroit nier la chose la plus évidente?

Mais Socrate disoit lui-même qu'il ne savoit rien; donc il n'y a ni sciences ni savans: il n'y a plus que de l'ignorance & de l'orgueil. Tout cela n'est qu'une pure chimere: on a avoué ailleurs que Socrate étoit savant, & il croyoit sans doute savoir quelque chose, puisqu'il enseignoit toute la jennesse d'Athenes; la modestie qu'il affect in sur sa science n'étoit qu'une ironis contre les sophistes qui annoncoient qu'ils savoient tout, & on sait que l'ircuie étoit sa sigure savorite. Si Socrate a été savant & vertueux, je puis donc le répéter, les sciences n'ont donc pas leurs sources dans mos vices, elles ne sont donc pas toutes nées de l'orgueil, & c'est se qu'il s'agissoir de prouver.

fur trois suppositions fausses; la premiere, que les facultés que nous avons reçues de la nature nous interdisent l'espoir de la science; la seconde, que l'amour de la vertu est incompatible avec l'amour de l'étude; la troisieme ensin, que les sciences ne contribuent point à rendre l'homme meilleur, & que l'objet principal des Philosophes est d'inspirer une grande opinion de leurs lumieres.

Mais s'il est vrai, au contraire, que nous ayons des facultés propres à connoître la vérité, si les sciences contribuent à fortisser les vertus & à les saire aimer, s'il est saux que la vanité soit leur principal objet, que devient cette éloquente description? & ne serois-je pas sondé à mon tour à saire le portrait d'un homme vertueux en y joignant la science? avec cette dissérence que dans la première supposition on a peint une vertu simple & innocente, obscurcie par des préjugés missibles & honteux, & que dans la seconde je peindrois une vertu éclairée, forte & sublime, que la science même auroit instruite; qu'on décide à présent de quel côté seroit l'avantage.

Comme

Comme il a été impossible de prouver que les sciences contribuoient à notre corruption, on les accuse du moins de nous détourner de l'exercice de la vertu. Ce reproche auroit pu avoir quelque fondement dans ces misérables sociétés où chacun travailloit son jardin & son champ; en effet le peu de tems qui restoit après les travaux de l'agriculture n'étoit pas de trop, sans doute, pour les devoirs du sang & de l'humanité & pour l'éducation des enfans; mais depuis qu'à la faveur de l'agrandissement des Etats, les citoyens ont pu se partager toutes les sonctions utiles à la patrie & à la société; depuis utiles à la patrie & à la société; depuis que les malades sont soignés & guéris, les malheureux soulagés & prévenus, les enfans instruits par des gens qui en ont acquis par état les talens ou le droit, & qui s'en acquittent mieux que le reste des citoyens ne pourroit le faire, il faut convenir que le nombre de ces occupations journalieres de la vertu est infiniment diminué, & qu'on peut sans crime se réferver du loisir pour l'étude (\*).

<sup>(\*)</sup> J'ai prétendu que l'éducation des Perses, que l'on couloit nous faire repretter, étoit fondée sur des principes Suppl, de la Colleg. L'ome V. E

C'est la mauvaise constitution des Etats anciens qui rendoit la pratique de la vertu pénible & affujettissante; aujourd'hui la charité, l'humanité, les mœurs ont leurs ministres & leurs établissemens; les grands y contribuent par leur pouvoir, les riches par leurs libéralités, les pauvres par leurs foins; ce que la vertu a de rebutant a été le partage volontaire & a fait la gloire de certaines ames choisses; le reste de ses devoirs divisé en plusieurs parties a été rempli sans peine, & par cette sage distribution un plus grand effet a été produit avec beaucoup moins de forces; nos mœurs sont d'autant plus parfaites, que les vertus s'y placent & y agissent libre-ment & sans effort, & que consondues dans l'ordre commun elles n'ont pas même l'espoir d'être admirées.

L'antiquité a célébré comme un pro-

barbares: on a fait sur cet article une réponse très-judiciense, mais dans laquelle on a habilement oublié cette ridieule multiplicité de gouverneurs, l'un pour la tempérance, l'antre pour le courage, un autre pour apprendre à ne point mentir, sur laquelle ma cririque étoit principalement appuyée; ainsi il se trouve qu'en faisant une longue réponse, an n'a poursant pas répondu.

dige les égards de Scipion pour une jeune Princesse que la victoire avoit sait tomber entre ses mains, & parce qu'il ne sur pas un monstre de brutalité, on nous le propose encore comme un modéle héroique; pour moi je ne saurois admirer Scipion, à moins que je ne méprise son siecle: une action dont le contraire seroit un crime, n'a pu paroître merveilleuse que parmi des mœurs barbares; c'étoit un héroisme alors, aujourd'hui nous n'y

voyons qu'un procédé.

Parce que nous avons des milliers de personnes de l'un & de l'autre sexe qui se consacrent volontairement à une chasteté surnaturelle, & qui se sont ôté jusqu'aux moyens de manquer à leur serment, on en conclut que la chasteté est devenue parmi nous une vertu basse, monacale & ridicule; mais ceux qui s'y dévouent ne sont-ils plus partie de notre nation? La religion qui conseille ces sacrifices, les loix qui les autorisent, ne sont-elles pas partie de nos mœurs? Cette dissolution audacieuse qu'on nous reproche, & que je suis bien éloigné de défendre, a-t-elle donc gagné tous les ordres E 2

de l'Etat ? N'est-il pas évident, au con-fraire, qu'elle n'existe que dans une pe-tite portion de la société ? Doit on slétrir la nation entiere pour la corruption de quelques-uns de ses membres? Il y a plus; si je considere la totalité du genre humain, je vois des peuples chez qui les femmes sont communes; une soule d'autres qui en rassemblent pour leurs plaisirs autant qu'ils peuvent en nourrir; le divorce permis dans toute l'antiquité parmi ces nations qu'on admire tant : l'union indissoluble de deux personnes est le plus haut point de la perfection naturelle, & nous l'avons adoptée: nous faisons partie du très petit nombre de peuples qui ont mis cette haute perfection dans leurs loix; elle n'est pas sans doute au même degré dans nos mœurs; c'est que la foiblesse humaine ne le permet pas; plus la loi est parsaite, plus elle est sujette à être violée.

C'est par une suite de cette même injustice qu'on ose nous faire un crime de l'attention même que nous avons à purger le théâtre d'expressions grossieres ; c'est, dit-on, parce que nous avons l'imagination salie, que tout devient pour nous un sujet de scandale: saudra-t-il en conclure aussi, que ceux qui se plaisoient aux obscénités de Scarron & de Mont-Fleury avoient l'imagination pure ? Ces conséquences seroient à-peu-près aussi probables l'une que l'autre.

L'Auteur couronne sa fatire par ce trait: tous les peuples barbares, ceux même qui sont sans vertu, honorent rependant toujours la vertu; au lieu qu'à force de progrès, les peuples savans & philosophes parviennent ensin à la tourner en ridicule & à la mépriser; c'est quand une nation en est une sois à ce point, qu'on peut dire que la corruption est au comble, & qu'il ne saut plus espèrer de remede.

Si l'on juge de la seconde partie de cette proposition par la premiere, la résutation n'en sera pas difficile: persuadera-t-on en esset que l'humanité & le pardon des injures soient sort en honneur chez ces peuples qui se sont un devoir & un mérite de manger leurs ennemis; que la chasteté, la pudeur & la modestie soient bien honorées dans un serrail, où le luxe de la volupté renserme autant de semmes qu'on en peut nourrir, ou parmi ces hommes qui sont tout nuds & chez qui les semmes sont communes? La soumission aux loix sera-t-elle révérée par des peuples qui n'en ont point? La justice, la soi, la générosité inspireront-elles quelque respect à ces nations errantes qui ne vivent que de brigandage? D'un autre côté, comment ose-t-on imputer à une nation d'être parvenue à tourner la vertu en ridicule & à la mépriser, tandis que sa religion, son gouvernement, ses loix, ses établissemens, ses usages, le cri public ensin, tout dépose, tout veille en faveur de la vertu? Combien compterat-on d'hommes parmi nous coupables d'un si criminel excès? est-il permis au zele même d'exagérer avec si peu de vrai-semblance!

Ensin, ou il saut soutenir que la vertu est précisément dans l'instinct, qu'elle est sondée sur l'erreur & les préjugés, qu'elle doit marcher en aveugle & au hasard; ou il saut ayouer que tout ce qui étend l'esprit & éclaire la raison, que les sciences en un mot sont ses guides, ses sou tiens, ses slambeaux: nos sentimens sor

conduits par nos idées; si nous voyons mal, fi nous ne voyons pas tout, des notions fausses produiront à la fois des préjugés & des passions: il n'y a qu'une vérité unique : dans les idées elle est la · science, dans les mœurs elle est la vertu; la plus haute science mise en action, seroit la vertu la plus parfaite.

Que l'on objecte les vices de quelques savans, qu'est-ce que cela tait à la question? prouvera-t-on jamais que les sciences en soient la cause ou l'effet? Le plus grand nombre des gens de Lettres a toujours été respectable par ses mœurs, même parmi ceux qui habitent les Cours: malheureusement tous les mauvais procédés qu'ils peuvent avoir sont publics, au lieu que les noirceurs des autres classes demeurent ensevelies dans l'obscurité (\*).

<sup>(\*)</sup> Je suit fur, dit M. Rousseau, qu'il n'y a par attuelle. ment un savant qui n'estime beaucoup plus l'éloquence de Cicéron que son zele. E qui n'aimât infiniment micux avoir composé les Catilinaires que d'avoir sanvé son pays.

C'est affurément un très-bon usage pour n'être pas contredit dans une dispute, que celui de donner ses persuasions pour des preuves : quand je citerois tous nos favans illustres. quand j'en appellerois à leurs ouvrages & à leurs mœurs, quand même ils certifieroient de leur propre main le com-

Au reste, que des connossances imparfaites produisent des vertus qui le sont
aussi; il n'y a rien là que de conforme à
mes-principes: nos sciences sont au berceau, nous tenons à la barbarie par mille
côtés: n'avons-nous pas encore des haines de nations, des guerres, des combats singuliers? Tant d'ignorance qui nous
reste ne peut être sans beaucoup de vices.

A l'égard des arts, j'avouerai qu'ils
ne sont pas à beaucoup près aussi urré-

A l'égard des arts, j'avouerai qu'ils ne sont pas à beaucoup près aussi irréprochables que les sciences; ils tiennent au plaisir, & le plaisir est aisément suspect. Leurs abus sont-ils nécessaires? c'est ce que l'on n'a point prouvé & que l'on ne prouvera jamais. Que l'on en ait abusé souvent, qu'on en eût même abusé toujours, il resteroit encore à démontrer qu'il est impossible de n'en pas abuser; c'est à quoi l'on ne parviendra point: rien de plus aisé à réprimer, par exemple, que les abus des spectacles; les gouvernemens peuvent tout en cette partie, & ils pourront tout, quand ils voudront, sur ceux

raire de ce qu'on leur impute, on seroit toujours en droit de me dire qu'on est sur : la question est terminée par ce seul mot.

de l'Imprimerie. Pour abréger, je cite ces deux exemples comme les plus importans: on ne détruira jamais tous les vices, parce qu'il faudroit détruire les hommes; mais on en affoiblira le nombre & la qualité; ils cesseront d'être publics & tolérés; on les obligera à se cacher & à rougir, & la corruption n'existera plus.

Que les arts au reste parent notre existence & nos besoins, qu'ils nous ôtent cette vieille dureté de mœurs qui a pu se faire respecter, mais qui se faisoit hair; que le monde reçoive d'eux des couleurs riantes & agréables, je ne vois là que des sujets de reconnoissance; pour quelques qualités admirables que nous aurons peutêtre perdues, nous en gagnerons cent aimables; qu'importe? les hommes ont besoin de s'aimer & non de s'admirer.

C'est ainsi qu'à mesure que les sciences & les arts ont sait plus de progrès, l'autorité est devenue plus puissante à la sois & plus modérée, & l'obéissance plus sidelle: les subordinations de toute espece ont été adoucies; l'humanité n'a plus borné ses devoirs dans le sein d'une ville ou d'une nation, elle est devenue unis

verselle; les miseres & les crimes de la guerre ont été infiniment diminués; le droit des gens a étendu ses limites, &z affermi ses principes: la politique a été purgée de crimes d'Etat si fréquens autrefois, & que l'ignorance regardoit comme nécessaires; l'émulation enfin a établi entre tous les peuples un échange & un commerce nouveau de leurs talens & de leurs connoissances.

Les vertus civiles n'ont pas fait moins de progrès: elles ont acquis de l'élévation & de la délicatesse; une habitude de hienveillance générale a embelli tous les devoirs & les a rendus faciles; la bonté a appris à avoir des égards: la pitiés s'est offerte avec respect; la société civile s'est étendre, elle est devenue le plus précieux des biens, elle a multiplié les liens de l'homeur & du respect humain en multipliant les rapports; toutes les passions ont été affoiblies; la bienséance a eu des chaînes, & la décence des graces; les vertus ont daigné plaire.

Tels sont les biens que l'ignorance n'a pas connus & dont nous jouissons: mais je dirai plus; quand toutes les hyperboles de nos adversaires seroient vraies, dès qu'une sois les sciences existent, dès qu'il est prouvé, comme il l'est en esser, qu'elles ne peuvent pas ne pas exister, par le progrès nécessaire des choses politiques, par nos besoins naturels, & par la nature même de l'esprit humain, nous devrions abjurer une satire inutile, injurieuse à l'Auteur de notre être, uniquement propre à nous avilir, & plus sunesse mille sois aux mœurs que les vices qu'on nous suppose, par le découragement où elle jetteroit toutes les ames: il y auroit de la cruauté à nous reprocher la grandeur de nos maux, en traitant de sou quiconque entreprendroit de les guérir; l'humanité doit indiquer les remedes en même tems que le mal.

en même tems que le mal.

J'ai fait voir combien ces remedes étoient possibles & faciles. Encourager les connoissances utiles, veiller sur les abus des autres, voilà notre devoir : la société la plus parsaite sera celle où les sciences & les arts seront le plus cultivés sans nuire aux mœurs, à l'obéissance, au courage, à tout ce qui sert à

la constitution de la Patrie, & à son bienêtre (\*).

(\*) Ce discours étoit fini, lorsque la présace que M. Rousseau a mise à la tête de sa comédie intitulée V Amant de luimime, est tombée entre mes mains: l'Auteur y releve trèsbien que ques abus de la philosophie & des lettres, & je suis le premier à fouscrire à bien des égards à sa censure; mais comme la plupart de ces abus sontrès-rares, que tous sont exagérés, & qu'il n'y en a aucuns qui soient universels ou nécessaires, il s'ensuit seulement que, pour être Philosophe eu savant, on n'est pas par là même nécessairement exempt de tout vice & de toute passion; proposition que personne n'a contestée & ne contestra jamais: toutes ces objections ont d'ailleurs été résutées, & prévenues dans le discours qu'on vient d'e lire.

Quelques endroits de cette préface me paroissent cepens dant mériter des observations.

On nous dit pat exemple, que d'ans un Etat bien constitué tous les citoyens sont si bien égaux, que nul ne peut être préseré aux autres comme le plus savant, ni même comme le plus habile, mais tout au plus comme le meilleur; encore cette derwiere distinction est-elle souvent dangereuse; car elle fait des souves & des hypocrites.

Eh' quoi! pas la moindre distinction entre le Magistrat & le simple citoyen, le Général & le soldat, le Législavenr & Fartisan! Quoi! toute vertu sera suspecte de sourberie ou d'hypocrisie, & doit par conséquent rester sans présérence! Quoi! tout ce qu'il y a d'estimable au monde est pour jamais anéanti d'un trait de plume! Le genre humain n'est plus qu'un vit troupeau sans distinction d'esprit, de raison, de taleus & de vertus même! A la bonne-heure: mais qu'il ma soit permis du moins de demander dans quels climats, dans quels siècles exista jamais cet Etat bien constitué, & sur quels siècles exista jamais cet Etat bien constitué, & sur

quels fondemens on appuie fon existence, après qu'on en a détruit tous les ressorts?

Le goût des lettres, de la philosophie, & des beaux arts anéantit l'ansour de nos premiers devoirs, & de la vécitable gloire: quand une sois les talens ont envahi les honneurs das à la veru, chacun veut être agréable, & nul ne se souce d'être un homme de bien: de-là nait encore cette autre inconséquence qu'on ne récompense dans les hommes que les qualités qui ne dépendent pas d'eux; car nos talens naissent avec nous; nos vertus seules nous appartiennent.

Voilà un endroit qui sera parsait, quand on aura prouvé sulement trois choses: 10. Que l'amour de nos premiers devoirs & celui de la philosophie sont en contradiction; 20. qu'il est impossible d'être agréable & d'être homme de bien; 30. que par-tout où il y aura des récompenses pour les talens, il ne peut plus y en avoir pour les vertus.

On ajoute: le gout des lettres, de la philosophie & des beauxarts amollit les corps & les ames; le travail du cabinet rend les kommes délicats, affoiblit leur tempérament, & l'ame garde difficilement sa vigueur quand le corps a perdu la sienne.

On avoit toujours cru que l'extrême vigueur du corps auisoit à celle de l'esprit; mais apparemment on suppose ici le travail de l'étude poussé jusqu'à la désaillance. Au reste, on ne peut pas mieux s'y prendre pour prouver qu'il n'y a point d'ames plus soibles que celles des Philosophes : que pourroit on opposer à cela? tout au plus l'expérience.

L'étude use la machine, éjuise les esprits, détruit la force, énerve le courage, & cela seul montre assez qu'elle n'est pas faite pour nous; c'est ainsi qu'on devient lache & pussilanime, incapable de résister également à la peine & aux passions.

C'est donc l'application à l'étude qui nous rend incapables de vaincre les passions; c'est la force du corp: qui nous met en état de leur résister : assurément ces paradoxes ont au moins le mérite de la nouveauté.

On n'ignare pas quelle est la réputation des gens de lettres en fait de bravoure ; or rien n'est plus justement suspets que l'honmeur d'un poltron. Il est vrai qu'on ne s'est point encore avisé de choisir dess grenadiers parmi des Académiciens; mais il est à remarquer qu'on en use de même à l'égard des Magistrats & des Ministres de la religion: en concluration que tous ces gens-la sont fans honneur? N'y auroit-il donc plus de vertu dans lefein paisible des villes, & ne se trouveroit-elle que dans les camps, les armes à la main, pour se baigner dans le sang des hommes?

Plus loin je trouve ces mots: c'est donc une chose bien merveilleuse que d'avoir mis les hommes dans l'impossibilité de vivre entr'eux sans se prévenir, se supplanter, se tromper, se trahir, se détruire mutuellement: il saut désormais se garder de nous laisser voir tels que nous sommes; car pour deux hommes dont les intérêts s'accordent, cent mille peut-être leur sont opposés; & il n'y a d'autre moyen, pour réussir, que de tromper ou perdre tous ces gens-là.

Voilà encore une proposition forte , bien capable d'en imposer à des lecteurs foibles & fnattentifs! Il Sagit de la rendre vraie. & je dis : pour deux hommes dont les intérêts font oppofés, cent mille peut être font d'accord : en effet quelle multitude d'intérêts communs n'avons-nous pas. comme amis, comme parens, comme citoyens, comme hommes? Sur la totalité du genre-humain, de ma nation, ou de ma ville, combien rencontrerai-je d'intérêts opposés? J'en vois, il est vrai, dans la concurrence de la même profession, qui est la fource la plus ordinaire des prétentions aux mêmes choses; là, je conviens qu'on peut se laisser corrompre par la rivalité; mais les trahifons, les violences, les noirceurs arrivent elles tout auffi-tôt? les loix, le respect humain, l'honneur, la religion, l'intérêt personnel attaché au soin de la réputation, sont-ce toujours des contrepoids impuissans contre les tentations de la cupidité? Quand on veut apprécier ces hyperboles énormes . on eft tout étonné de voir à quoi elles se réduisent.

Il en est de même de celles-ci : il est impossible à celui qui B'a rien d'acquérir quelque chase; l'honame de bien n'a nus moyen de fortir de la misere ; les fripons sont les plus honorés, Et il faut nécessairement renoncer à la vertu pour devenir un monnête homme.

Que suppose-t-on? que parmi nons il n'y a absolument aucune voie honnête pour acquérir des richesses ou de la venfidération; ce qui est si manifestement contraire à l'évidence qu'il seroit ridicule d'entreprendre seulement de le résuter.

Je n'aurois pas même relevé des propositions si insoutemables, si l'amour de mon siecle & de ma nation ne m'ent fait un devoir de repousser les calomnies dont on veut les sétrir aux yeux'de la postérité ou des autres peuples, prèsde qui notre silence ent pu passer pour un aveu tacite des strimes qu'on nous impute.

Le beau portrait du Sauvage que l'on trace ensuite avec tant de complaisance, prouve très-bien qu'il n'a pas les vices de la société, parce qu'en esset il ne peut pas les avoir, puisqu'il n'y vit pas; mais par la même conséquence, il els évident aussi qu'il n'en a ni les vertus ni le bonheur; il n'y a point de vertus, qui comme nous l'avons dit, ne supposent ou ne produssent l'union des hommes; la vie sociale est donc la source ou l'esset nécessaire de toute vertu: la vie sauvage qui suppose la haine, le mépris, ou la désiance réciproque, est un état qui dans un seul vice les comprend tous.

On décide encore, que l'homme est né pour agir & penser, T non pour réstéchir; la réstexion ne sert qu'à le rendre mabdeureux, sans le rendre meilleur, Ec.

Répondrai je sériensement à des conclusions que marquent suisblement l'extrémité où l'on est réduit? Prétendre que l'homme doit penser & ne doit pas réstair, c'est dise à peu près en termes équivalens qu'il doit penser & ne point penser. D'ailleurs, qu'aurois je à répondre? On ne eroit pas pouvoir faire le procès aux sciences sans proscrire en mêmetems toute réslexion, c'est. dire toute raison & toute vertu, & sans détruire l'essence même de l'ame; assurément, c'est m'accorder heaucoup plus que je n'aurois osé souhaiter.

### 112 RÉPLIQUE DE M. BORDE.

Enfin on conclut qu'on doit laisser subsisser & même entrateuir avec soin les académies, les colléges, les universités, les bibliotheques, les spectacles, & tous les autres amusenens qui peuvent faire diversion à la méchanceté des hommes, & les empêcher d'occuper leur oissveté à des choses plus d'angereuses, &c.

On sent assez les avantages que je pourrois tirer de cette conséquence où on est forcé, ainsi que des motifs qui y ont déterminé; mais ce discours n'est déjà que trop long. Enfin nous sommes d'accord: il faut conserver & cultiver les lettres, c'est ce que j'avois dit, c'est ce qu'on est contraint d'avouer; quelques traits de satire de plus ou de moins sont désormais toute la distêrence de nos sentimens à l'égard des sciences: ce n'est pas la peine d'en parler davantage.

Au reste, ce n'est qu'à regret que je suis entré dans ces détails, que j'aurois sans doute omis, si je n'avois craint de trahir la justice de la cause que je désends: je prie mon adversaire de se souvenir que lui-même m'en a donné l'exemple le premier : la sorce & la vivacité de ses épicramnes, son ésoquence énergique qui sait répandre le ton de la persuasion sur tout ce qu'il traite, ne m'ont permis de négliger aueuns des moyens que j'avois de me désendre, & de prévenir les lecteurs contre les traits chargés d'une saire ingénieuse, utile si l'on sait la renfermer dans de justes bornes, mais dangereuse pour qui voudroit en adopter tous les excès.

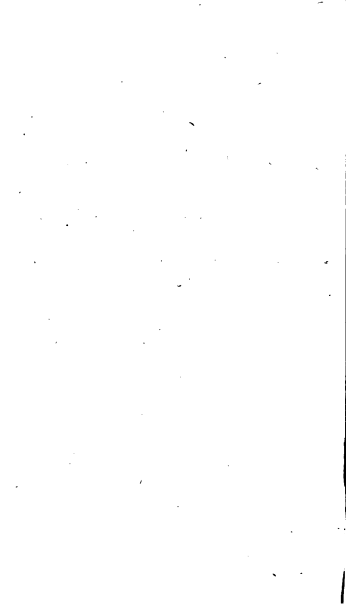


# L'HOMME MORAL

OPPOSE

A L'HOMME PHYSIQUE.







## L'HOMME MORAL

OPPOSE

## A L'HOMME PHYSIQUE,

Ou Réfutation du Discours sur l'origine de l'Inégalité.

LETTRES PHILOSOPHIQUES.

#### LETTRE PREMIERE.

MONSIEUR, c'est avec la plus grande amitié & le zele le plus vis, mais le moins amer, que je vais vous adresser quelques lettres au sujet de votre Discours sur l'origine & les sondemens de l'inégalité parmi les hommes. Vous avez mérité tout-à-sait cette amitié & ce zele, par la saçon franche & naïve dont vous vous présentâtes à moi en arrivant à Paris, il y a peut-être douze à quinze ans, & il me parut que vous étiez content de la franchise & de la naïveté avec laquelle je répondis à la vôtre, jusqu'à vous donner

entrée auprès de quelques personnes diftinguées, capables d'honorer votre mérite & de récompenser vos talens. Il ne tint qu'à vous d'aller en avant dans la triple carrière, de la littérature, de la fortune & de l'honneur, que je crus vous ouvrir.

Vous me parûtes, en philosophe un peu altier, dédaigner les deux dernicres carrières, des honneurs & de la fortune. pour vous borner à la littérature & aux talens, nommément à celui de la poésie & de la musique, qui sont en esset les plus brillans, & dans lesquels vous vous étiez exercé avant votre arrivée à Paris. Vous me parlâtes même d'un opéra, dont la poésie & la musique étoient de votre façon. Il me convenoit d'en désapprouver le projet & le sujet. Votre goût de musique étoit assez françois, mais vos vers sentoient un peu trop la province, & la province étrangere. D'autres vous en firent appercevoir les défauts, soit du vers, soit de la langue & de la rime même; & peuà-peu vous prîtes le ton d'une musique, sinon Italienne, du moins un peu plus recherchée & travaillée, à l'école de Mondonville, de le Clerc & sur-tout de Rameau, pour qui j'aurois voulu vous inspirer un peu plus de reconnoissance & de respect. Car les talens doivent se respecter, & les leurs sont plus connus que les vôtres.

Mais vous êtes né vous-même, & votre génie autant que votre naissance & votre éducation, sous le beau nom de philosophie, vous ont rendu indépendant de tout ce que vous appellez formalités & vices de société. Je vous perdis de vue dès que vous voulûtes jouer le rôle de mécontent de la fortune & de vos amis, Je ne vous revis qu'un moment à votre retour de Venise, & vous ne reparûtes sur la scene qu'à votre discours couronné à Dijon contre les lettres, les sciences & les arts. Je pris tout cela pour un discours de parade & un paradoxe ingénieux, assez d'un ton assez françois.

Votre discours sur ou contre la musique, il y a deux ans, me révolta un peu plus, en révoltant tout-à-fait contre vous nos plus illustres artistes. C'est que vous y paroissez vous-même un homme toutà-sait révolté contre une nation aimable & gracieuse qui vous a ouvert son sein ; non, ce me semble, pour le déchirer de si près, non hos quasitum munus in usus. Votre parti est pris: vous ne sauriez reculer dans vos prétentions. Votre bel esprit que j'admire, est tout-à-sait cabré. Plus on vous a contredit, parce que vous contredifiez vous-même, plus vous vous êtes monté en esprit de contradiction. Paradoxes sur paradoxes, il n'y en a plus dé-formais qui puissent vous arrêter. Fallûtil brûler le temple d'Ephese, il ne seroit point trop riche & trop fameux pour combler la mesure de gloire qui doit, à votre avis, vous signaler. Eh! Monsieur, eh! mon cher Monsieur, voyez, reconnoissez le piège que vous tend votre génie même, beau si vous voulez, mais dangereux par l'événement. Parce qu'on veut sauver les sciences & les lettres des coups que vous leur portez, vous attaquez les arts. On désend les arts, & voilà que vous portez des coups terribles au gouvernement, à la police qui regle les rangs, à la religion qui les légitime, à la société, à l'humanité même, qui en sont les premiers sondemens. Il ne vous manque plus que d'attaquer

les personnes, & de dire à chacun le mal qu'on voit bien que vous en devez penser; car vous semez dans toute notre nation un esprit de critique, un levain d'aigreur qui est capable d'altérer notre caractère, naturellement sociable & bienfaisant envers les étrangers, A qui en avez-vous? quelles font vos prétentions? en quoi vous a-t-on offensé? pourquoi vouloir dissoudre une société aussi douce que la nôtre? Tous les étrangers nous louent spécialement par-là. Ils accusent, il est vrai, notre société d'un peu de frivole, & nous ne le nions pas; c'est même par ce brillant que nous leur imposons le plus. Notre société est un peu enfantine, & par-là d'autant plus gracieuse & aimable.

Sérieux dans le férieux, il y a long-tems que j'ai observé que nous étions frivoles dans le frivole. Je conviens que cela même est dans nos mœurs, & que notre caractere résulte de celui de notre gouvernement, le plus parsait, le plus ancien qui soit dans l'Europe, parce qu'il a le mélange de force & de suavité dont la plupart des autres n'ont que les extrémités, Notre gouvernement est absolu, mais je crois que

vous avez tort de le traiter de desposique. Vous êtes réfuté par vous-même, ne fût-ce que par cette frivolité de mœurs, de caractère & de fociété, qui ne peut réful-ter que de la grande & très - honnête li-berté, après laquelle les autres courent, mais dont nous jouissons de tout tems, d'autant mieux que nous en parlons & y

pensons moins.

pensons moins.

Comme je veux vous traiter un peu en malade avec une sorte de respect, agréez que je vous parle quelquesois, souvent même comme si je parlois de vous à un autre, qui n'est point vous. Cette saçon est dans notre langue la marque du plus grand respect. On ne dit point vous à ceux que l'on veut honorer, beaucoup moins lorsque ce vous peut les saire rougir de honte ou de pudeur. M. R. & d'autres se sont plaint de nous, (on entend ce nous-là), & de ce que par des écrits ou des discours anometes que, par des écrits ou des discours anonymes ou secrets, nous attaquions, selon eux, leur licence ou leur religion. Ce font des ménagemens & des discrétions de zele, dont on est bien souvent obligé de se scrivir. Je suis ma propre saçon de penser, naive & même peu discrete, en assistant chant

chant mon nom & ma conduite à côté du nom & de la conduite de M. R. pour en infirmer un peu, je l'avoue, la trop grande autorité, s'il étoit dit qu'on n'ose lui dire en face du public, tout ce qu'on pense de bien, sinon de lui, du moins pour lui &

pour le public.

Je ne le dissimule pas, j'en fais une profession ouverte, franche & noble, religieuse même de résuter de point en point,
le plus solidement qu'il me sera possible,
le dernier écrit & tous les écrits de M. R.
La religion, la qualité de François, le titre
d'homme de Lettres, d'Académicien même
m'autorisent. Je me sens un vrai zele pour
M. R. Je voudrois le convertir, qu'on me
passe le terme; oui, le convertir à Dieu,
a l'Eglise, au Roi, à la France, aux Lettres, aux Arts, à la société, à l'humanité:
toutes choses pour lesquelles je lui connois des talens.

Ne craignez rien, Monsieur, je ne veux en rien triompher de vous si ce n'est de votre cœur; je ne veux en rien vous faire rougir de honte, mais de pudeur. Agnosce, ô Homo, dignitatem tuam, veux - je vous dire avec un faint Pere. Oui, Monsieur, Suppl. de la Collec. Tome V.

c'est à vous-même que vous manquez en manquant aux sciences, à la société, à l'humanité que Dieu à créée, réparée, prise même avec tant de respect, l'ayant saite à son image, & unie à sa propre Personne. Je suis donc, Monsieur, votre trèshumble, &c.

## LETTRE II.

OUI, M. je respecte avant toutes choses l'image de Dieu qui est en vous, ne sût-ce que pour vous donner l'exemple de la respecter vous-même; car voilà le sens unique de ce qu'on dit tous les jours, qu'un honnête homme doit se respecter lui-même. Ensin, M. R. dédie son nouveau livre à la République de Geneve. Cela est bien; mais il n'est pas bien de sonder tous ses remercîmens à sa Patrie sur la seule liberté prétendue dont elle laisse jouir ses sujets ou plutôt ses citoyens. Car le nom de sujet n'est pas du goût de M. R. qui dit en propres termes, que s'il auroit voulu vivre & mourir libre... &

que personne dans l'Etat n'eût pu se dire au-dessus de la loi. Cela s'entend trop bien.

Mais l'Auteur n'est pas chiche des plus fortes expressions, pour se faire mieux entendre. Car, dit-il, s'il y a un chef national, & un autre chef étranger, quelque partage d'autorité qu'ils puissent faire, il est impossible que l'un ou l'autre soient bien obéis, & que l'Etat soit bien gouverné. Comme absolument je ne veux point trop jetter d'odieux sur M. R. je me contente d'observer que par le ches national il ne peut entendre que le Roi, & par le ches étranger le Pape & les Evêques. Seulement je prie M. R. de croire qu'il n'y a point ici de partage d'autorité, personne ne partageant avec le Roi l'autorité toute entiere qu'il a sur son Royaume, l'autorité du Pape & des Evêques étant d'un ordre tout-à-sait à part, & n'allant qu'à augmenter celle du Roi sans partage ni diminution quelconque, en redoublement même de l'une & de l'autre, en raison doublée, disent les Géometres. Car il est saux que dans le concert de ces deux autorités, il soit impossible que l'un ou l'autre soiene bien obéis. Es que l'Etat soit bien govern bien obeis, & que l'Etat soit bien gouverné; puisqu'au contraire dans le bon gouvernement de l'Etat le Roi maintient l'Eglise & la protege efficacement, & que l'Eglise ne prêche que la fidélité & l'obéissance au Roi. Il n'y a jamais eu que les Calvinistes & les Albigeois ou leurs pareils, qui ayent prêché & exercé la révolte aux loix de l'Etat & de l'Eglise dont les intérêts ne sauroient se diviser.

M. R. devoit éviter avec soin tout ce qui peut sonder le reproche de Philosophes cyniques, qu'on ne fait que trop à ceux qui critiquent tout, à propos & hors de propos: car après avoir dit qu'un chien est bon lorsqu'il aboie à propos, il ajoute « qu'on hait l'importunité de ces animaux » bruyans qui troublent sans cesse le repos » public, & dont les avertissemens con» tinuels & déplacés ne se sont pas même » écouter au moment qu'ils sont nécessain res ». Je suppose que c'est de lui-même que M. R. parle si naïvement.

Monsieur, en ami je n'aurois pas voulu, si vous m'aviez consulté, que vous eussiez dit que vous étiez réduit à finir « dans d'au» tres climats, une infirme & languissante
» carrière, regrettant inutilement le repos

» & la paix dont une jeunesse imprudente » vous a privé ». On ne sait que penser de votre expatriation & de cette jeunesse imprudente qui vous y a réduit. Il ne me convient pas de voir plus clair ni plus loin que ce que vous en dites : mais le monde est malin, & vous avez, & vous vous saites bien des ennemis.

Vous aimez à vous personnifier; d'autres diroient à faire, à être un personnage. A quoi bon parler d'un vertueux citoyen de qui vous avez reçu le jour. Il n'y a qu'un Prince ou un Seigneur enfin à qui il fût permis de braver ainsi l'inégalité des conditions. Un homme comme vous dans l'aveu fastueux de la médiocrité de sa condition, ne peut par l'égalité à quoi il afpire, que révolter ses supérieurs qu'il veut ouvertement rabaisser jusqu'à lui. Vous savez, vous voyez les saçons politiques, économiques, civiles & polies dont on vit en France, avec quelle décence les rangs y sont réglés, les conditions étiquetées, combien par le droit de leur naissance, de leurs dignités, de leurs richesses les grands y vivent au-dessus des petits, sans orgueil même & sans injustice, & combien les petits sans bassesse, mais non sans modestie, y sont respec-

tueux envers les grands.

D'ailleurs vos maximes républicaines ne vont pas à nos mœurs. Je doute qu'à Geneve on osât dans le bas étage dont vous vous glorifiez, braver en face, de graves & respectables Magistrats que vous êtes obligé, en titre, de traiter de souverains Seigneurs, & qui le sont en effet. Vous nous feriez soupçonner que vous avez été forcé de sortir de votre patrie par votre humeur intolérante, qui fe faisoit bien mieux remarquer, donnoit sans doute plus d'ombrage & devenoit plus personnelle pour les particuliers, dans un petit Etat comme celui-là, où l'on se voit & où l'on se mesure de près : au lieu qu'ici vous vous perdez dans l'immensité d'une grande nation, qui vous voit d'assez loin ou d'assez haut, pour rire & se faire un jeu de tous les efforts impuissans que vous faites pour lui faire dire, que vous êtes là.

A votre place je craindrois d'être l'homme du jour, qu'on va voir ou qu'on appelle chez soi par curiosité. Et parlant du vertueux citoyen de qui vous tenez le jour; « je le vois encore, dites-vous, vi» vant du travail de ses mains, & nour» rissant son ame des vérités les plus subli» mes. Je vois Tacite, Plutarque & Grotius
» mêlés de vant lui avec les instrumens de
» son métier ».

Cela est-il beau? Je doute qu'il le soit en France, où le goût décide de tout en genre de beauté. Les artisans eux-mêmes en concluront que cela devoit faire un mauvais ouvrier, dont ils ne seront pas surpris de voir l'héritier obligé de chercher fortune hors de la maison paternelle: & les gens de bon sens & d'honneur seront d'avis, que ce bon homme auroit mieux fait d'occuper Monsieur son cher sils, des instrumens & des saçons de son métier, que de la lecture de Plutarque, Tacite ou Grotius.

Aussi M. R. avoue que « les égaremens » d'une folle jeunesse lui firent oublier » durant un tems de si sages leçons ». Il n'auroit pas dû se citer lui-même comme une exception à ce qu'il dit que tous les citoyens de Geneve sont comme son pere » des hommes instruits & sensés, dont

F 4

» fous les noms d'ouvriers & de peu-» ple on a chez les autres nations des » idées si basses & si fausses ». M.R. ne veut pas qu'on méprise le peuple & les ouvriers, & lui il veut bien mépriser les autres nations qui en pensent autrement. En France ni dans les Etats policés on ne méprise point le peuple & les ouvriers, loriqu'ils sont sages, habiles, modestes & respectueux. On ne méprise les ouvriers, que parce que communément ils font sans éducation, sans science & fort mal habiles dans leur profession, & que sur le tout ils sont grossiers, jaloux de la fortune d'autrui, mauvais chrétiens, méprisans eux-mêmes, & sujets à bien des défauts & des vices bas & crapuleux. M. R. ne veut que dire aux Magistrats de Geneve & à tout le monde, que son pere fans ê re distingué par la condition, étoit pourtant, Messieurs & Messieneurs, comme tout le peuple de Geneve, vos égaux par l'éducation. Calomnie pure de dire qu'en France on n'éleve pas mieux le bourgeois que le peuple, & les gens nobles que les bourgeois. Je suis bon témoin du contraire. Je suis, M. votre, &c.

### LETTRE III.

MONSIEUR, comme dès l'Epître dédicatoire, où les autres ne font souvent qu'ennuyer leurs Mécenes mêmes par des éloges pleins de fadeur, vous préludez par des hostilités aux grandes batailles dont votre discours est rempli contrê le genre-humain, je ne suis pas surpris de vous voir vous y déclarer l'ennemi de l'univers.

Votre but décidé, est d'abord de démêler l'homme artisticiel, de l'homme originaire & naturel. Vous n'en parlez, dites-vous, qu'en Philosophe, & ce qui est pis, qu'en Physicien; & c'est là-dessus que vous proposez un problème à résoudre. « Quelles expériences seroient né-» cessaires pour parvenir à connoître » l'homme naturel, & quels sont les » moyens de faire ces expériences au » sein de la société ». Regardez-vous donc l'homme comme un être tout physique? Cela paroît, puisque vous n'invoquez que les expériences physiques pour

le connoître, pour le deviner. L'homme est pourtant selon l'Ecriture, l'Evangile & le Catéchisme, selon l'expérience même, un être tout moral & tout surnaturel, dont le corps comme l'esprit & la raison sont subordonnés à la foi & à toutes les yertus théologales & théologiques, aux vertus morales du moins.

On a beau faire des abstractions, & se dire Philosophe & demi, beau dire qu'on ne consulte que la raison. Moyse le seul qui ait droit d'en parler, nous dit positivement que Dieu forma l'homme du limon de la terre, & voilà le physique & le pur physique: mais Moyse ajoute tout de suite & dans la même phrase, que Dieu inspira sur la face de cet homme physique un souffle de vie qui fit de l'homme une ame vivante. Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terra, & inspiravit in faciem ejus spiraculum vita, & factus est homo in animam viventem.

Voilà ce que toute la Philosophie & beaucoup moins toute la Physique du monde ne sauroit deviner si elle n'est chrétienne. Mais voilà ce qu'elle tâche toujours d'éluder & de méconnoître. Le passage

précédent a deux parties bien marquées. Dans la premiere il s'agit du corps de l'homme & de sa forme corporelle, mais non de l'homme ni de la forme de l'homme. Le corps de l'homme n'est point l'homme, & n'est pas même l'animal de l'homme, c'est l'ame qui en est la forme raisonnable, vivante & animale même & animée.

Dieu avant tout cela avoit dit: faisons l'homme à notre image & à notre ressemblance.

Croira-t-on que par son corps seul, par son être purement physique, par la nature physique & corporelle l'homme est l'image & la ressemblance de Dieu? Il ne seroit pas même l'image de la bête, qui dans le tond ne laisse pas d'avoir une ame vivante. Car les reptiles mêmes sont nommés des ames vivantes, reptile anima viventis, aussi-bien que les poissons, & les plus terrestres animaux, nommés par Moyse animam viventem in genere suo.

De sorte qu'on pourroit s'y méprendre & consondre l'ame de l'homme avec celle des animaux, si la condition d'être inspirée de Dieu & de son sousse, & surtout d'être l'image ressemblante de Dieu ne relevoit l'homme absolument au-desfus des purs animaux. Car c'est cette qualité d'image de Dieu, cent sois répétée par Moyse, par toute l'Ecriture & par toutes sortes de traditions divines & humaines, qui est le propre spécifique de cette divine humanité, que M. R. ne fair que ravaler & comme traîner dans les boues à tout propos.

cette divine humanité, que M. R. ne fait que ravaler & comme traîner dans les boues à tout propos.

"Laissant donc, dit-il, tous les livres pricientifiques, qui ne nous apprennent qu'à voir les hommes tels qu'ils se sont plus simples opérations de l'ame humaine, j'y crois voir deux principes antérieurs à la raison dont l'un nous intéresse ardemment à notre bien être & l'autre nous inspire une répugnance naturelle à voir périr & souffrir tout être fensible, & principalement nos semplables ».

M. R. ne veut pas voir les hommes tels qu'ils se sont faits. Et comment donc veut-il les deviner si ce n'est par leurs œuvres, & par les œuvres les plus immédiates & les plus caractéristiques? Le bon fens, comme l'Evangile nous invite à connoître l'arbre par le fruit, & l'homme d'hier par l'homme d'aujourd'hui, l'homme invisible par l'homme visible, & qui frappe & afficte intimement tous nos sens intérieurs & extérieurs. M. R. s'enfonce, je dirois presque s'embourbe dans ce que l'homme animal a de plus grosfier. Encore jugeroit - on affez bien de l'homme par les sentimens. C'est même la pierre de touche & l'étiquette du jour. Notre fiecle, en cela fort délicat & fort éclairé, n'apprécie désormais les hommes que par les sentimens. Mais M. R. nous ramene en premieré & je le crains en derniere instance aux sensations, les plus antérieures à l'intelligence & à la raison.

Son projet, son plan est formé, décidé; arrêté de juger de l'homme par le physique en excluant le moral, par l'animal & nullement par le raisonnable. Ce qui est si vrai, que par la sensibilité grossiere où il nous remonte, s'il ne nous dégrade, il prétend bien que nous tenons aux purs animaux, autant au moins qu'aux hommes; de sorte que la loi de ne faire aucun mal à son prochain, & de lui faire

du bien, regarde, selon lui, autant la bête que l'homme, & que la bête est autant que l'homme, notre prochain. L'Auteur le dit en propres termes à la sin de la page 43. Je ne puis gagner sur moi

d'en copier les paroles.

Permettez-moi, M. R. de vous adrefser la parole comme Dieu l'adressoit à Job en une circonstance qui a un air de celle-ci. Où étiez vous donc, M. lorsque Dieu créoit & constituoit l'homme tel qu'il devoit être plutôt que tel qu'il est, à son image très-ressemblanse, composé cependant d'un corps & d'une ame, dont L'union sort intime le rend comme tout spirituel, orné en petit de tous les attri-buts de la Divinité, ayant des yeux pour voir, des oreilles pour entendre, des sens extérieurs & intérieurs pour tout apprécier, tout discerner, pour mettre la main à tout, à l'ouvrage même de Dieu, aux plantes, aux fleurs, aux fruits, à la terre, & la rendre fertile, aux animaux mêmes & s'en servir, ut operaretur & custodiret illum. Et cet illum veut dire un beau paradis de délices, une terre ornée en jardin, une nature vraie, naïve, bonne & belle.

Et ce jardin même embelli en paradis délicieux avoit, en perspective & à son horison, à son lambris & à sa voûte, un paradis supérieur, magnifiquement, majestueusement lumineux & brillant, comme un but & un terme auquel cet homme, moitié céleste au moins devoit aboutir ou s'élever en triomphe & porté par les Anges mêmes? Où étiez-vous, M. R. vous qui voulez nous dire l'état primitif & originaire de l'homme & de toutes choses ? Car voilà comme Moyse, ce grand législateur de l'ancien peuple de Dieu; & comme Jésus - Christ, le vrai législateur des fideles, des chrétiens de tous les tems. & comme la religion & l'église nous le disent, sans qu'aucun autre, fût - ce un Ange, ait droit de nous en parler autrement. Vous direz des systèmes, des hypotheses; voilà des faits, voilà l'histoire même.

C'est l'origine de la société que vous voulez nous donner, Monsieur. Encore Moyse nous la donne - t - il, non par des systèmes & par une philosophie physique, mais par maniere simple d'histoire & par voie de fait, qui est ici la seule voie de

droit. L'écriture & la religion n'ont rien de mieux spécifié que cela. Dieu fait l'homme parfait de corps, de cœur & d'esprit dans un beau paradis, destiné à un paradis encore plus beau, qui est Dieu même dans toute sa gloire, sa splendeur & ses délices. Encore Dieu ne le trouve-t-il pas assez bien, uniquement parce qu'il est seul, sans compagnie, sans aide & sans société.

Ah! M. mon cher M. R. frémissez de la solitude sauvage où vous voulez nous ramener avec vous loin de nous, loin de vous. Voilà l'oracle contre lequel je vous prie, je vous supplie & vous conjure de ne pas vous révolter. Non est bonum. Non est bonum hominem esse solum, solum, solum. Et puis, saciamus illi adjuirorium simile sibi.

Or l'homme n'étoit pourtant pas absolument seul. Dieu étoit là d'abord. Il y avoit du reste une multitude innombrable de poissons, d'oiseaux, de reptiles, & sur-tout d'animaix, lions, éléphans, singes, chevaux, &c. tous parfaits en leur genre, variés à l'infini, & aux ordres d'Adam qui étoit leur maître, & comme

leur Dieu sur la terre... Mais je m'apperçois que ma lettre peut vous ennuyer par son sérieux. Je suis, Monsieur, votre, &c.

# LETTREIV.

CE n'est pas moi, Monsieur, qui m'ennuye à vous conter le vrai de tout. Je ne voulois même dans la lettre précédente que vous dire un mot de tout ceci en suivant de près votre système. Mais mon propre discours m'a séduit. Toutes les sois que je parle de ce premier moment de notre sélicité sur la terre, je ne puis trouver la fin de mon discours, beaucoup moins pour donner audience (pardon) au vôtre, qui n'a, je vous l'avoue, rien de flatteur pour moi, ni je crois, pour personne, qui ait la figure d'homme.

Enfin je viendrai à vous, plutôt même peut-être que vous ne voudrez m'y rappeller. En attendant, permettez que fans trop m'écarter de vous, j'entre dans l'Esprit de Dieu qui ne fait rien (peut-on le dire décemment) sans résexion, & voyant

Adam seul de son espece, appelle autour de lui tous les animaux, & investit en quelque façon Adam du pouvoir & du talent de les appeller à son aide & en sa compagnie, s'il daigne les croire dignes de lui. Dieu juge les animaux peu dignes d'Adam, il veut en quelque façon voir si Adam en jugera de même; ut videret quid vocaret ea. Dieu dès cette origine traite l'homme avec une sorte de respect. Il respecte son image, & sur-tout son intelligence & sa liberté. Dieu merci Adam n'en dégénere pas pour cette sois. Il se respecte lui-même. Des animaux n'étoient point capables de lui imposer. Il ne va pas tout - d'un - coup se familiariser avec eux, apprendre d'eux à végéter, à brouter, se coucher au pied d'un arbre comme eux, & apprendre même d'eux à avoir de l'instinct, comme le veut M. R. Dieu est present hors & au-dedans d'Adam qui est son image. Adam consulte Dieu, il se consulte lui - même, & nomme chaque animal par son nom, appellant le lion le son, l'éléphant le grand, le cheval le courser, le boeuf l'utile, le singe le malin, le renard le fin, le serpent le ruse, &c.

Et Dieu par Moyse dit avec une sorte de complaisance, qu'Adam n'en a pas manqué un seul, qu'à chacun il a dit son nom, omne enim quod vocavit Adam anima viventis, ipsum est nomen ejus. Et Dieu & Moyse sur-tout en sont comme étonnés, de voir Adam si habile pour son coup d'essai, que d'avoir pénétré d'un seul regard dans la nature intime de tous les animaux, d'avoir démêlé leurs talens, reconnu leurs instincts, &c. On loue Aristote & Alexandre même d'une histoire des Animaux.

Il étoit bien question d'écrire une histoire? Adam n'en avoit pas besoin; tous les jours il voyoit & revoyoit les animaux & toute la nature qui n'avoit rien de plus mystérieux pour lui que cette portion animée; & il revoyoit tout cela comme des animaux, des bêtes qui n'avoient chacune que la petite portion d'intelligence dont il avoit lui seul la plénitude, & dont aucune n'étoit digne de rompre la solitude dont il aspiroit sans cesse à se d'Adam n'aboutissoient qu'à ce mot: Ada verd non inveniebatur adjutor similis ejus, c'est-à-dire, il n'y avoit point là de société pour Adam.

Voilà la conséquence de tout ce qui précede : immisit ergo Dominus Deus soporem in Adam, Dieu envoya donc un assoupissement, un sommeil pendant lequel il lui ôta une côte dont il sorma Eve, sa seule & propre compagne désormais. Or, comme Adam en voyant tous les animaux les uns après les autres, les avoit très-bien reconnus incapables de sa société, & dignes uniquement d'être ses esclaves, des qu'il vit Eve, il la reconnut sa compagne, & en propres termes l'os de ses os la chair de sa chair, en un mot sa cheré moitié, hoc nunc os ex ossibus meis, &c. moitié inséparable, & pour laquelle lui Adam étoit prêt à se détacher de tout, & par l'événement même à se détacher de Dieu; relinquet homo ... & adhærebit uxori sua.

Ce mot adharebit en opposition au relinlquet, marque une société bien forte & bien intime, plus morale cependant & théologique que physique, & qui d'un seul mot renverse avec tout ce qui précede toute la doctrine & les prétentions & le livre de M. R. Car d'abord il péche dans le grand principe, de rechercher le principe de la société humaine dans le pur physique & dans de prétendues expériences qu'il voudroit qu'on fît, & que par conséquent personne n'a faites, ne sera & ne peut faire.

C'est une réslexion à faire, que dans tout cela, dans tout ce que l'Ecriture dit de l'origine de la société humaine, il n'y a pas un mot de physique, je dis de physique naturelle & de naturalisme; puisque la création d'Adam est antérieure à la physique & aux loix de la physique humaine, de la nature physique de l'homme, & que la création ou génération d'Eve n'a rien de physique & de naturel, & est un pur miracle tout surnaturel.

Enfin personne ne peut savoir mieux qu'Adam son histoire, sa nature, ses premieres actions, ses plus naturels & intimes sentimens. Il n'y a que lui & ses successeurs, ensans & petits-enfans, qui ayent pu en transmettre la tradition jusqu'à Moyse, & par Moyse jusqu'à nous. Adam, comme on dit, y étoit lorsque tout cela se fit, & Dieu prévoyant les excès de nos philosophes soit disant modernes, & pour nous garantir de leur séduction, a voulu, cela est sur, que Moyse, l'Ecriture & l'Evangile sussent un rempart inépranlable

& bâti sur la pierre ferme à l'épreuve de toutes les séductions de l'enfer.

Il y auroit trop d'orgueil à vouloir qu'Adam n'y eût rien entendu, & à prétendre en même tems que l'on est soimeme mieux instruit qu'Adam, que toute l'humanité & toute l'Eglise sur un article qui surement n'est point du ressort de la philosophie & de la raison ordinaire, & est tout historique, tout de sait & de pure tradition. Qu'avons-nous à faire de toute cette physique manquée, pour embrouiller tout cela?

Je suis persuadé que M. R. n'a pas senti toute la conséquence de sa façon de traiter un point si délicat. Il a trop voulu aller à l'origine de la société humaine. Il n'a pas pris garde que St. Paul en avoit fait un mystere & un facrement, & reconnu dans la société originaire d'Eve & d'Adam l'union de J. C. avec son Eglise: Hoc sacramentum magnum est, in Christo dico & in Ecclesià. Ce qui n'a rien de surprenant, l'Eglise étant dans sa notion correcte une assemblée & une société, & la société même des hommes sideles en J. C. & cette divine. Eglise étant éternelle & de tous les

tems, ayant commencé dès ce moment de la société même d'Eve & d'Adam, figures précises & expresses de l'Eglise & de J. C.

Dieu évidemment n'a jamais pensé à faire les hommes qu'en société, en communauté de sentimens & de religion. Et le Verbe par qui & pour qui tout a été sait, & sans qui rien n'a été sait, a toujours été l'unique lien de la société humaine, lien sort supérieur au physique, en sorce autant qu'en dignité. Car Messieurs nos Philosophes qui ne connoissent que le physique & qui ne voyent rien de plus sort, parce que tous leurs sens en sont sais sa affectés, devroient se désier un peu & beaucoup de leurs prétendues expériences, & tout-à-sait de leurs systèmes, le plus souvent peu consormes à la raison & toujours par malheur contraires à la foi. Je reviens donc à vous, M. R. pour vous dire combien je suis votre trèse humble, &c.

#### LETTRE V.

JE ne veux point, Monsieur, jetter sur vous plus d'odieux que vous n'en jettez vous même. Je serois même bien sâché de vous donner tout celui auquel vous vous exposez. J'ai un vrai zele, Dieu merci, de charité & d'amitié. Mais amicus Plato, amicus Aristoteles, magis amica veritas. Vous convenez en passant que cet état de nature où vous voulez prendre l'homme naturel comme sur le fait, c'estadire, le deviner, n'a jamais existé; ce qui n'est pourtant pas si exactement vrai: mais on peut vous le passer.

Vous convenez même que « la religion » nous ordonne de croire que Dieu lui» même ayant tiré les hommes de cet état » de nature, ils sont inégaux, parce qu'il » a voulu qu'ils le sussent, & que tout ce » qu'il y a à dire là-dessus ne sont que » des conjectures tirées de la seule nature » de l'homme & des êtres qui l'environ» nent, sur ce qu'auroit pu devenir le » genre-humain, s'il sût resté abandonné

» à lui - même.

Il n'est pas exact de dire que Dieu a tiré les hommes de cet état de nature. Ils n'y ont jamais été; & par où pouvez - vous donc savoir, & sur quoi pouvez - vous conjecturer ce qu'auroit pu devenir le genrehumain, s'il sût resté abandonné à lui-même, à la merci de sa nature & des êtres qui l'environnent?

Je conviens que les théologiens orthodoxes ne laissent pas d'en proposer l'hypothese, mais ils la modifient beaucoup, & la corrigent des excès philosophiques auxquels vous la livrez. Ils font toujours de l'homme dans l'état de pure nature, un être moral, sociable & soumis à des devoirs naturels envers Dieu, envers ses pareils, & envers toute la nature environnante, soit physique, soit animale. Au lieu que vous réduisez l'homme au pur physique & à la pure animalité; ce qui est purement déiste, & peut-être épicurien: car vous y mettez beaucoup de hassard, & très-peu de sollicitude ou point du tout, de la part de Dieu. Est-ce des Dieux d'Epicure que vous nous parlez ? Je le crains.

Dès que l'homme est un animal raison-Suppl. de la Collec. Tome V. G nable, jamais Dieu, qui fait tout pour sa gloire, ne le dispensera de tendre à le connoître, à l'aimer & à l'adorer, à l'honorer comme son créateur, son bienfai-teur & l'auteur actuel de la vie, de la santé & de tout le détail de biens, respi-ration, lumiere, nourriture, bien-aise

dont il jouit à tous les instans.

· C'est' à deviner ençore si les purs anie maux dans leur simple instinct sont capables de quelque connoissance, de quelque intelligence morale, relative à leur sorte de liberté, de spontanéité; mais s'ils en sont capables, je croirois, sans hésiter, qu'ençore ont-ils aussi des devoirs moraux, relatifs à la gloire de Dieu, au respect qu'ils doivent à l'homme, & à une sorte de bienfaisance sociable entr'eux & envers toute la nature, ouvrage de Dieu respec-table pour eux. Qui sait & qui peut savoir fr, n'ayant point ce qui s'appelle des idées claires & intuitives des choses, ils n'en ont pas au moins ce que nous appellons des sentimens qui tiennent le milieu entre les idées & les sensations grossiéres, dont on ne doute pas que les animaux ne soient fans celle affectés,

J'ai donné il y a vingt ans cette distinc-tion d'idées, de sentimens & de sens tions dans des lettres sur la double musique oculaire & auriculaire, lettres adressées au nombre de six dans nos Journaux au célebre Président de Montesquieu, qui vient de mourir, hélas! entre mes mains. Je définissois alors le sentiment une idée enveloppée ou la réunion & le concert de plusieurs idées, & la sensation un sentiment enveloppé ou la réunion & le concert de plusieurs sentimens. On pourroit définir la sensation un sentiment confus, & le sentiment une confusion d'idées. Dieu n'a que des idées. La bête n'a peut - être que des sensations, l'homme a des sentimens; ce qui n'empêche pas qu'il n'ait aussi des idées, comme raisonnable, & des sensations, comme animal. Je suis, Monfigur, votre, &c.



#### LETTRE VI.

MONSIEUR, ne croyez pas que mes lettres vous soient simplement adressées comme une critique. Je vous les dédie comme un ouvrage de physique & de Philosophie antidéiste, dont seulement je crois que vous avez besoin, pour empêcher le public d'être séduit par vos raison-

nemens un peu outrés.

En entrant en matiere, pour mieux connoître l'homme, « vous le dépouillez de » tous les dons surnaturels qu'il a pu re- » cevoir, & de toutes les qualités artisi- » cielles qu'il n'a pu acquérir que par de » longs progrès ». Quelle saçon de raisonner! Quoi! pour connoître l'homme, vous lui ôrez tout ce qu'il a, tout ce qu'il est de mieux? Dépouillez-le donc aussi de son esprit, & réduisez-le au corporel, au matérialisme pur. Cette saçon n'y va que trop.

M. R. veut tout tirer de sa tête, & faire éclore l'homme & l'humanité de son cerveau. L'homme, selon lui, n'est point ce

que Dieu le fait en l'ornant de toute façon, mais ce qu'il le fait lui M. R. en le dénuant de tout; tel, prétend-il, qu'il a dû fortir des mains de la nature. La voilà cette nature que M. R. invoque comme une bonne mere, en exclitant formellement Dieu & ses bienfaits surnaturels, traités d'artificiels parce qu'ils ne sont pas physiquement naturels; comme si Dieu en faisant l'homme avoit dû ou prétendu saire un être purement physique, purement

naturel, un corps fans ame.

C'est après ce dépouillement de tout ce que l'homme a de mieux, & qu'il a eu par le biensait de Dieu depuis le premier moment de sa création, que M. R. se plaît à le contempler & à nous le faire contempler sans en rougir. Et c'est alors qu'il dit avec satisfaction. « Je vois, dit-il, un ani» mal moins sort que les uns, moins agile » que les autres; mais, à tout prendre ; » organisé le plus avantageusement de » tous ». Encore pourroit - on demander à M. R. comment il voit l'homme mieux organise que tout autre? Y a-t-il d'Anatomiste au monde qui puisse décider cette question que M. R. tranche ici de sa pleine

autorité. On peut présumer que l'homme est le micux organisé de tous les animaux. Mais je crains que M. R. ne veuille trop réduire l'homme, sa raison, son esprit à

cette meilleure organisation.

En un mot, l'homme primitif, naturel & originaire de M. R. n'est qu'un animal, seulement capable de devenir raisonnable avec le tems, & en vérité pour son malheur. Notre auteur ne le perd plus de vue depuis qu'il l'a réduit à son animalité originaire. suivons-le. Je le vois, dit-il, se rassafiant sous un chêne, se désaltérant au premier ruisseau, trouvant son lit au pied du même arbre. Comme M. R. est le créateur de cet homme animal, il en fait les honneurs. le tourne, le retourne, le prodigue, en un mot, l'éleve à sa façon, ou le donne à élever aux autres animaux en titre. L'homme, les hommes disperses parmi eux (les animaux) observent, imitent leur industrie, & s'élevent ainsi jusqu'à l'instinct des bêtes. Ce n'est point là un trait, c'est un système, celui de tout le livre.

De sorte qu'en venant au monde, l'homme, tel que Dieu l'a fait apparemment, n'a pas même l'instinct des béses, qui sont, felon l'auteur, les nourrices, les gouvernantes, les gouverneurs, précepteurs & inflituteurs, à qui il confie la grande éducation de l'homme, jusqu'à être chargé de lui donner de l'instinct, un instinct animal inclusivement. Pour le moins, Dieu donne à l'homme na ssant un pere & une mere, des oncles & des tantes, des freres & des sœurs, des voisins & des amis, des Princes mêmes & des Magistrats surveillants son éducation. Mais, par maniere de problême, je demande si l'homme, de M. R. n'est pas un champignon, un serpent, un ver à la façon de Diodore de Sicile!

L'auteur paroît faire des façons, pour dire que son homme originaire est un sauvage. Il y vient ensuite, & le dit ensia tout net. La premiere qualité de ce sauvage nud & aguerri aux injures de l'air, est de devenir robuste & vigoureux, s'il est né sont; & de périr, s'il est né soible; en quoi l'auteur loue la bonne nature d'avoir pourvu au dépérissement d'une créature inutile. Ce raisonnement s'appelle de la philosophie. La nature est encore sort applaudie d'avoir fait naître cet animal unique, sans armes de désense, parce que

cela lui donne l'industrie d'en faire, & peu-à-peu l'esprit des arts; esprit de cor-

ruption, au dire de M. R.

Car c'est-là ce qui gâte tout, que cet animal né fauvage, folitaire, fans armes. talent ni esprit, ni instinct même, si ce n'est celui de boire, de manger & dormir, parvient pourtant à la longue à surpasser ses maîtres, les animaux, & à avoir de l'esprit, des armes & des arts, à force sans doute de réfléchir & de méditer, ce que les autres animaux ont la fagesse de ne pas faire; sans quoi ils acquerroient de l'esprit, & avec le tems, des arts, des sciences & une société; toutes choses contre nature, & l'effet d'une nature dépravée. Car en propres termes, M. R. dit à ce propos : & u il ose presque àssurer que l'état n de réflexion est contre nature, & que l'hom-n me qui médite est un animal dépravé ». Je suis, Monsieur, votre très, &c.

#### LETTRE VII.

MONSIEUR, on voit que la vie libre des Sauvages vous a pris au cœur. Vous louez sur-tout leur bonne constitution, & leur exemption de la plupart des maladies qui nous infestent. Point de respect humain: chacun a sa vocation; au lieu de vous amuser inutilement à critiquer la nôtre, peut-être que les infirmités dont vous vous plaignez, ne sont l'effet que de cette vie civile, à laquelle vous vous prêtez à contre-cœur, & dont vous vous plaignez aussi. Audehospes contemnere opes, & c. Tous les jours la France envoie des colonies aux Sauvages de la Louisianne ou du Canada.

Encore trouverois-je la vie de nos Sauvages ordinaires, trop sociable pour vous : ils ne sont peut-être pas aussi bêtes & animaux que vous les voulez, que vous les faites du moins; & réellement vous ne voulez pas qu'on juge des vôtres par ceux que nous avons sous les yeux. Vos Sauvages sont isolés, & jettés au hasard pêle mêle avec les bêtes dans les sorêts. Les nôtres ont chacun pere, mere, femmes, enfans, parens, amis & compatriotes, avec qui ils vivent en corps de village & de nation, en fociété de loix, de devoirs & d'intérêts, de guerre même & de paix & de religion.

& d'intérêts, de guerre même & de paix & de religion.

« Ce n'est pas, dites-vous, un si grand malheur à ces premiers hommes, ni sufur-tout un si grand obstacle à leur considervation, que la nudité, le défaut d'hambitation & la privation de toutes ces inutilités que nous croyons nécessaires.

Il est clair, ajoutez-vous, que le premier qui se sit des habits ou un logement, se donna en cela des choses peu nécessaires, pursqu'il s'en étoit passé jusqu'a ors, & qu'on me voit pas pourquoi il n'eût pu mipporter, homme sait, un genre de vie, qu'il supportoit dès son ensance ».

Voilà, par exemple, un genre de philosophie, que comme philosophe, je mai jamais compris, & qui a pourtant comme prévalu en France depuis Descartes, & dont Newton ne nous a pas corrigé, de raisonner à perte de vue & avec affirmation sur des hypotheses évidemment, positivement sausses, & directement contrair res à l'histoire la mieux reçue & aux faits les plus positifs, sans parler de la soi, de la tradition, de la religion. Et comment les philosophes veulent-ils être crus, lorsqu'ils disent qu'ils cherchent la vérité?

Il est positivement faux, que le pre-mier qui se sit des habits, sit des choses peu nécessaires; saux & contre la décen-ce, la pudeur & la soi, que parce que le premier homme s'en étoit passé jusqu'alors, il pût s'en passer désormais. Rien n'est mieux marqué dans l'histoire la plus incontestable du genre-humain. 1°. Qu'Adam & Eve, innocens & nuds, ne rougissoient point de leur nudité, & n'avoient nul besoin d'habits contre le froid, le chaud, le vent, les bêtes, &c. 20. Qué le péché étant arrivé, Adam & Eve rougirent l'un de l'autre, & chacun de luimême. 3°. Que Dieu même eut la bonté de leur faire des habits de peau & de leur apprendre à en faire. De sorte que je sais surpris que les savans Erudits ne remarquent pas que de tous les arts le premier & le plus ancien est celui-là; & que les tailleurs ne se vantent pas d'être les premiers artistes de l'imivers, 100 million

Une chose remarquable, c'est que Moyse n'articule d'autre raison de se faire des habits, que la pudeur. M. R. me permettra de lui reprocher qu'il s'honore peu devant les honnêtes gens, lorsqu'il veut s'honorer devant les prétendus Philosophes par des raisons physiques, qu'encore il ne trouve pas, puisqu'il dit qu'il n'y en a pas, & qu'il ne voit pas pourquoi, &c. M. R. est-il physicien? je le demande.

M. R. manie l'homme, son semblable, le semblable de Dieu, l'égal presque de J. C. avec trop peu de respect & de pudeur. Mais c'est à moi de remarquer la dissérence de la Philosophie sacrée & de la Philosophie prosane. Celle-ci, toute physique, toute matérialiste, toute fausse dans les hypotheses même, toute contraire aux bonnes mœurs, ne va qu'à décrier ses auteurs, dont réellement le monde fait peu de cas, & ne fait qu'en rire s'il n'en est indigné. Au lieu que la Philosophie sacrée, toute vraie & toute historique, est la décence même, & la regle constante de nos mœurs. Car M. R. qui ne voit pas pourquoi le premier

homme s'habilla, voit pourtant tous les jours tous les hommes & lui-même s'ha-

biller par pudeur & par besoin.

Que va-t-il s'embarrasser d'un premier homme sictif, dont il n'a aucunes nouvelles à nous donner, & qu'il convient même qui n'a jamais existé? gens comme lui, qui n'en savent pas plus que les autres, doivent se contenter de voir les hommes tels qu'ils sont, & tels qu'ils ont évidemment toujours été dans les positions extrêmes où il les met sans nécessité.

Sur les arts, l'auteur croit qu'il a fallu bien des siecles, pour trouver le simple art de faire du seu. Il nous croit sans doute comme les Pongos, espece de singes, qui se chaussent volontiers au premier seu qu'ils rencontrent; mais ne s'avisent jamais d'en allumer, manque de le savoir. Mais les langues & le simple art de la parole poussent à bout la philosophie généalogique de M. R. On ne voit chez lui pas le moindre vestige, le moindre indice, qu'il ait jamais lu ou entendu parler de la Genese, qui est justement la vraie philosophie généalogique de Moyse, où sans se piquer de philosophie & de

recherche, ce faint Législateur n'a eu la peine que de dire le vrai historique des choses, sous la dictée du S. Esprit, & la

lueur pure de la tradition.

Récliement les Philosophes & les savans Erudits sont à plaindre avec leurs systèmes, de vouloir éternellement deviner les origines de toutes choses, tandis que Moyse nous les donne tout au vrai dans sa Genese ou dans son Pentateuque, & cela sans mystère, sans ambiguité; & dans son historique le plus simple & le plus naïs. C'est de ce ton que Caïn est dit avoir bâti Enochia, la premiere ville de l'univers; Jubal avoir inventé la musique à cordes & à vent, Tubalcaïn, avoir inventé la métallurgie à la fonte & au marteau; Enos, avoir mis le premier en regle le culte du Seigneur; Noé, avoir bâti l'arche ou le premier vaisseau; avoir planté la vigne; ses ensans, avoir bâti Babylone & sa tour, &c.

Or, je ne me crois pas un plus grand, mais bien un plus vrai Philosophe que M. R. en sachant tout cela, tel que Moyse me l'apprend. Pour ce qui est des langues, dont M. R. est si en peine de découvrir l'invention, ignore-t-il qu'Adam parloit à Dieu dans le jardin de délices, qu'il nomma de leur nom tous les animaux; que dès qu'il vit Eve, il devint disert, éloquent, prophête & comme poëte en sa faveur, avec toute la décence possible, & d'un ton digne de Dieumême, qui étoit présent, & la lui présentoit? Je suis, Monsieur, votre trèshumble, &c.

### LETTRE VIII.

MONSIEUR, j'ai ri, je vous l'avoue, lorsqu'après tout cela je vous ai vu nous dire: « Je dirois bien comme beaucoup » d'autres, que les langues sont nées dans » le commerce des peres, des meres & » des ensans ». En voilà, je crois la cles: M. R. ne veut rien dire comme les autres. Il y trouve, dit-il, des objections insolubles, & des sautes de raisonnement. Le grand désaut qu'il y trouve, est que cela nous dit bien comment les sociétés une sois saites, s'entretiennent; mais pon

comment elles se sont faites originairement.

Mais voilà justement un raisonnement, où je trouve moi-même un grand défaut de philosophie. Toute la saine philosophie réclame ici contre l'esprit très-particulier de l'auteur, qui ignore tout net que la conservation des choses est une répétition continuée de leur premiere création. Et réellement le commerce des peres, meres & enfans, ayant, selon la nature & les intentions révélées de Dieu, formé la premiere & toutes les premieres sociétés; je défie de trouver d'autre raison que ce commerce, de la conservation de toutes les fociétés naturelles, qui ont sublisté ou sublistent encore sur la terre, chez les Sauvages comme chez les peuples policés.

M. R. manie les hommes originaires, naturels & primitifs comme des troupeaux d'animaux fauvages, qui ont besoin de quelqu'un qui les maintienne dans cette espece de société. Encore ce beau mot de troupeaux, dont mon style pourroit rougir, est-il de M. R. & dans son style naturel. Adam a beau dire & prédire à la vue d'Eve, que l'homme quittera pete

& mere pour s'attacher à sa femme, adharebit, & ce qu'Adam a prédit, a beau se vérisser à chaque instant depuis six mille ans.

"Au lieu, dit M. R. que dans cet état

primitif n'ayant ni maisons ni cabanes,

ni propriété d'aucune espece, chacun se

logeoit au hasard, & souvent pour une

feule nuit. Les mâles & les semelles

s'unissoient fortuitement selon la ren
contre, l'occasion & le desir, sans que

la parole sut un interprête sort néces
saire des choses qu'ils avoient à se dire.

Ils se quittoient avec la même facilité ».

Quelle brutalité!

Car voilà comme on traite ce que St. Paul, je le répéte, traite de grand sacrement, & de mystere même dès la fondation de l'église de J. C. C'est ébranler les fondemens de l'église que d'ébranler, comme le fait M. R. ceux de la société humaine, surnaturellement élevée à Dieu par J. C. dès le premier instant d'Eve & d'Adam.

Il y a ici une observation fine ou délicate à faire, sur la sorte de prosondeur superficielle dont M. R. ne laisse pas de traiter son sujet. On ne voit pas d'abord pourquoi à l'occasion des langues cet Auteur s'embrouille dans des dissertations qui touchent sortement au sond de la question de la société. Il est sâcheux pour M. R. d'ignorer le sond de la religion qui

influe de très-près dans tout cela.

Comme dans le vrai le plus théologique, c'est le Verbe de Dieu qui a fait
le monde & la société, & pour qui spécialement le monde & la société humaine
ont été saires, la paro'e qui est le principal lien de la société, & qui est en nous
l'image spécifique du Verbe, ne peut manquer de venir ici à la traverse de toutes
les dissertations prosondes de M. R. qui
du reste ne s'y pique pas d'une grande
prosondeur théologique ni morale même,
rapportant tout absolument à la pure physique & à la nature; nature d'autant plus
capable de lui saire tout prendre à gauche, qu'elle est la pure nature corrompue, & que par un travers étonnant il
la prend constamment pour la premiere
nature innocente, saine & digne de
l'homme & de Dieu.

M. R. n'est pas théologien: il en con-

Vient assez, ses pareils s'en vantent même. Ces Messieurs croient que tout est dit, lorsqu'ils ont dit: Je suis Philosophe & ne suis pas Théologien. Et tant pis s'ils ne le sont pas. La philosophie est, selon Cicéron même, la science des choses divines & humaines, & est par conséquent une

théologie en premiere instance.

Eternellement la philosophie profane est en divorce avec la philosophie sacrée, qui est la théologie. Eterneilement celleci réclame contre celle-là, & la soi même contre la raison. Tout est sacré en quelque sorte comme ouvrage de Dieu; & il n'y a de profane que ce que nous profanons. On a beau saire, la soi tient à tout, & tout ce qui n'est pas pour elle est contr'elle à coup sûr: je ne connois que la géométrie qui soit de pure raison, de pure idée claire & démonstrative.

la raison de Dieu. Par exemple, dans tout son raisonnement M. R. ne sait pas la moindre attention à cette vraie lumiere qui illumine en propres termes tout homme venant en ce monde. Erat lux vera quœ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. M. R. paroit totalement ignorer la religion chrétienne. Je suis, &c.

# LETTRE IX.

MONSIEUR, rien ne prouve mieux que vous heurtez la religion, faute de la connoître, & je veux le supposer, sans mauvais dessein, que de vous voir prendre positivement l'état de votre Sauvage solitaire & animal pour l'état d'innocence primitive, pour l'état même d'une sélicité & comme d'un paradis terrestre; & au contraire la ve civile, régulière & économique, politique même pour le propre état de dégradation & de corruption de no re nature.

Tout ce dont je vous blâme, c'est d'écrire si souvent, si amplement, si affirma tivement & avec tant de fracas & de tracas sur des matieres qui ne sont en rien de
votre compétence & de votre ressort.
Sentez donc, Monsieur, que cela aigrit
les cœurs & ameute les esprits, & nous
fait tomber des mains les vraies sciences,
les arts utiles, & peut vous nuire à vousmême beaucoup à la fin. Un homme d'une
imagination forte, qui n'a qu'un but &
qui y va toujours, est un homme à craindre, & ressemble bien à ce qu'on appelle
un enthousiaste, un illuminé. Et vous avez
vu que sur la seule musique Italienne ou
Françoise, vous avez, il y a deux ans,
pensé faire une sorte de révolution dans
les arts, si ce n'est dans les mœurs.

Pour le coup, ce seroit bien dans nos mœurs que vous mettriez de l'indécence & du vice même, si on vouloit croire que l'homme dans son état même d'innocence, dès qu'il a assouvi au hasard son appétit brusal avec la premiere semme qu'il rencontre sous un chêne ou au bord d'un ruisseau, laisse là la mere & l'ensant, & n'y pense plus. Vous êtes, il est vrai, forcé de convenir que la mere soigne l'ensant, & l'allaite pendant un tems, mais

sans aucun sentiment de la nature, selon vous, & plus pour son propre besoin, ce sent vos termes, & pour se délivrer d'un lait qui l'incommode que pour le besoin de l'ensant, & pour lui prolonger une vie qu'elle lui a donnée pour son propre plaisir. Quelle inhumanité! Quelle non humanité!

Je ne crois pas qu'un système si dénué de sentimens, ait été imaginé ou adopté avant M. R. Il va de suite dans ce contretorrent de la nature. Dès que l'enfant peut se pourvoir, la mere le laisse, il laisse la mere, & va brouter en solitude de son espece avec les autres animaux. Pour le moins notre siecle, qui fait cas des sentimens, ne goûtera point un système de gueuserie & de bêtise, dans lequel ni pere, ni mere, ni ensans n'ont de droit ni de sait aucun sentiment naturel l'un pour l'autre.

Voici la fin du système : il s'agit d'inventer les langues, & M. R. n'en peut venir à bout. Ni pere, ni mere, ni enfans ne savent parler. Le pere & la mere n'en ont nul besoin pour se dire qu'ils sont bêtes & animaux grossiers. Il n'y a que l'enfant qui par malheur pour lui ait des besoins,

C'est donc à lui de les expliquer à sa mere, qui du reste n'est pas obligée de les deviner. « L'enfant, dit l'Auteur, a plus de » choses à dire à la mere que la mere à » l'enfant. C'est donc lui qui doit faire les » plus grands frais de l'invention des lan- » gues, & la langue qu'il emploie doit être » en grande partie son propre ouvrage ». Cela est nouveau.

Voilà bien manifestement l'écueil du systême de M. R. Il a voulu tout réduire à la physique atomique & corpusculaire. en un mot matérialiste, & il n'a trouvé dans cette nature non sentante, non sentimentée aucune ressource pour expliquer les sentimens les plus naturels & les plus ordinaires, les plus faciles, les plus vifs même de l'humanité. Rien ne démontre même mieux que nous avons une ame, un cœur, un esprit, que l'embarras de M. R. qui du reste se fait bien tort, j'en suis fâché, en s'établissant dans le monde & dans un monde plein de sentimens & d'honneur, pour un homme qui ne sent rien, &cc.

Jusqu'ici, au reste, pere, mere, nourrices, précepteurs, maîtres ont appris aux enfans à parler, & le propre tourment des enfans a été d'apprendre les langues qu'on leur montre à grand'peine, à grands frais. Point, M. R. veut que ce foient les enfans qui inventent les langues, & les montrent à pere, mere, nourrices & précepteurs. La tour de Babel qui confondit & embrouilla beaucoup ses constructeurs, auroit pourtant été ici le dénouement & la résolution facile du problême qui embrouille & consond M. R.

Il est vrai que ce sut un miracle où Dieu inventa & apprit aux hommes vingt & trente langues tout-d'un-coup. M. R. a lu peut-être Horace, sur-tout à l'endroit où cet affranchi loue M. son pere avec assez de décence. M. R. ne veut point de Deus in machina qui dénoue une intrigue, digne pourtant de lui, dignus vindice nodus; & il veut qu'un ensant qui vient de naître invente une langue pour expliquer ses besoins, qui sont grands, il est vrai. Mais l'ensant pleure & la mere l'entend assez. Car il ne saut qu'un mot pour tirer M. R. de son embarras, ne voulût-il pas même que Dieu y sît un miracle.

Mais je ne puis pas m'empêcher de dire que

que M. R. calomnie la nature même, & Dieu à plus forte raison, lorsqu'il dit en rermes clairs: « qu'on voit du moins au peu de soin qu'a pris la nature de rap-» procher les hommes par des besoins mu-» tuels, & de leur faciliter l'usage de la -» parole, combien elle a pen préparé la » lociabilité, & combien elle a peu mis » du sien dans tout ce qu'ils ont fait pour » en établir les liens naturels ». Quoi! Dieu qui met Adam dans un paradis de délices, qui le constitue maître des animaux & des fruits, qui dit que l'homme solitaire n'est pas bien, qui lui crée exprès une compagne, qui la tire de sa chair & de ses os, qui fonde la constitution de l'Eglise même sur leur sociabilité! Quoi! Adam qui reconnoît par sentiment, par pressentiment & en prophête sa destination naturelle & surnamelle, qui dit relinquet, qui se sert du mot adhærebit, &c. Quoi! Dieu & l'homme ont pris peu de soin, &c?
M. R. va jusqu'à dire que dans cet état

M. R. va jusqu'à dire que dans cet état de nature « un homme n'a pas plus besoin » d'un homme, qu'un singe ou un loup » de son semblable ». Comme on profane Pimage de Dieu! Et l'adjuor similis ejus, Suppl. de la Collec. Tome V. H & le faciamus adjutorium simile sibi de l'Ecriture sainte! Encore un singe & un loup ont-ils besoin de leurs semblables, ne sûtce que pour se propager selon la nature & de l'ordre exprès du Créateur, qui a dit expressément aux bêtes mêmes en les bénissant: Crescipe & multiplicamini & raplese, &c. Je suis, &c.

# LETTREX.

VOICI comment M. R. explique l'état d'innocence, où j'ai dit qu'il constituoit les hommes naturels: il les caractérise « ne » pouvant être bons ni méchans, n'ayant » ni vertus ni vices, n'ayant nulles relamines morales, ni devoirs connus ». C'est une innocence négative : celle d'Adam iétoit positive & méritoire. Il pouvoit être bon ou méchant, il avoit des vertus, il pouvoit contracter des vices, comme en reffet il en contracta. Il avoit des relations morales, théologiques même avec Dieu, Eve & ses descendans : il avoit des devoirs d'aimer Dieu sans doute & de l'adorer, & sur-tout de lui obéir en ne mangeant

pas du fruit défendu, dont le précepte est clairement intimé d'abord à Adam tout seul, & ensuite à lui & à Eve.

L'éloquence humaine & de bel-esprit, à force de vouloir tout caractériser, ne caractérise rien, parce qu'elle ne le fait que par une abondance d'expressions & de paroles recherchées, & le plus souvent antithétiques, qui se détruisent elles-mêmes, se contrarient, s'énervent, & pour trop dire ne disent rien. Et puis les trois quarts qui se mêlent d'éloquence ou de Ayle n'y entendent souvent rien, & tous ne sont ni des Virgile, ni des Cicéron. Et Cicéron & Virgile n'ont après tout qu'une éloquence où un style de recherche, d'ambition, d'ostentation qui n'est que d'artifice, & ne va qu'à faire paroî-tre vrai ce qui est faux, ou faux ce qui est vrai. L'Ecriture sainte n'a besoin que du vrai qu'elle dit, pour le faire goûter, pour le faire entendre du moins.

On croiroit que M. R. a beaucoup Hobbes en vue, pour le réfuter dans ce que fon système a d'impie; on ne voit pourtant pas que l'impiété de Hobbes le révolte beaucoup; s'il la résute, c'est en la couvrant, en l'effaçant. Hobbes n'est impie, qu'en ce qu'il suppose l'homme capable d'impiété. L'homme n'ayant de soi ni vertus ni vices, ni relations morales, ni devoirs connus, ne sauroit être impie, quoi qu'il fasse, non plus que la bête brute & animale.

L'homme de Hobbes est bête jusqu'à l'impiété: celui de M. R. est impie jusqu'à la bêtise. Il n'est pas impie, mais il n'est pas pieux; il n'est rien de moral. Ce n'est que de la matiere peu-à-peu organisée, & ensin devenue animée & capable à la longue de se développer en esprit, pour s'exhaler tôt ou tard à rien, à force de s'assiner. Voilà la physique encore mal déduite & très-équivoquement énoncée.

La premiere vertu que M. R. donne à son suppôt d'humanité, devenu sociable, ou en voie, ou en vue de le devenir, c'est la pitié, vertu animale & de pur tempérament, selon l'auteur, qui charmé de cette belle découverte, va résormer jusqu'à l'Evangile, sur le double commandement de l'amour de Dieu & du prochain; commandement le plus exprès, le

plus clairement intimé, le plus souvent répété par Moyse, par Jesus Christ, par les Apôtres & par tous les Législateurs les plus idolâtres, par la nature même la plus corrompue. Hoc maximum mandatum, diliges Deum tuum: secundum verd simile

huic, diliges proximum wum, &c.
D'abord M. R. ne dit pas un mot du premier qui regarde Dieu; il ne devoit même en rien dire, ne pouvant dans son système fonder l'amour de Dieu sur la pitié. Dieu ne peut qu'avoir pitié de nous, & jamais nous faire pitié, si ce n'est comme homme sur la croix. Ainsi donc, & en vertu de sa pitié pour nous, M. R. lui auroit commandé de nous aimer. Il n'établit donc cette filiation de pitié & d'amour ou de charité, que d'homme à homme, d'animal à animal, ou même d'animal à homme, & d'homme à animal. La pitié même de M. R. ne va pas jusqu'à l'amour & à la charité envers le prochain.

Quoi qu'il en soit, M. R. dit que c'est la pitié « qui au lieu de cette maxime su-» blime de justice raisonnée, fais à autrui » comme tu veux qu'on te fasse, inspire » à tous les hommes cette autre maxime » de bonté naturelle, bien moins parfaite, » mais plus utile peut-être que la précé-» dente, fais ton bien avec le moindre » mal d'autrui qu'il est possible ».

Je ne puis m'en taire, M. R. voilà des excès terribles. Vous ofez substituer vos maximes à celles de Dieu même & de la raison & de la nature, autant que de la foi. Vous traitez de maxime sublime la plus simple maxime & la premiere du christianisme, du paganisme même, & de la premiere humanité, vous la traitez de maxime de justice raisonnée. On voit bien que vous n'écartez les jurisconsultes & les moralistes, que manque de les connoître & de connoître les plus simples maximes du droit des gens, des nations, des hommes en général. Vous fauriez, si vous les connoissiez, que la jurisprudence & la morale, comme la théologie distinguent les devoirs de justice, des devoirs de chari é, & que vous péchez ici contre les premiers principes, encore traitez - vous cela de justice raisonnée & de maximes sublimes.

Or, en traitant les deux premiers commandemens de Dieu de sublimes, quoiqu'ils ne le foient que pour la nature corrompue, vous infinuez fortement qu'ils
sont impraticables & du reste inutiles,
puisque la maxime que vous osez lui opposer, vous la traitez de moins parfaite,
mais plus utile peut - être que la précédente.
Vous tendez des piéges à la charité, en
la mettant à un si haut prix. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XI

MAIS voyons, Monsieur, votre maxime en elle-même: j'ai peur que vous ne prêchiez les mauvaises mœurs. Vous mettez d'abord en premiere loi le bien propre que chacun, non pas se doit faire, mais se veut à lui-même, sût-ce aux dépens d'autrui. Fais ton bien, dites vous, c'est le rem rem d'Horace, si possis recte, si non, quocumque modo rem. Fais ton bien avant tout, tout ce qui le paroît, sût-il le mal d'autrui; seulement ne lui fais pas de mal plus que ton bien ne le demande, fais-lui du mal le moins que tu pourras; c'est-à-

H 4

dire, à proportion de la pitié seule que

tu pourras avoir de lui.

Car la pitié est la seule regle de charité, de justice même que M. R. donne ici à l'humanité naissante & primitive, & cette pitié n'est selon lui que machinale & pis qu'animale, purement brute, physique & sensitive. Qu'on juge si elle peut avoir lieu dans les momens, où l'intérêt propre nous sait avec âpreté courir à notre propre bien, sans autre discernement de l'intérêt d'autrui.

On de communément que quelqu'un qui est bien à son aise, n'a gueres pitié des malheureux, n'y pense gueres, ne conçoit pas même qu'on puisse être malheureux. Beaucoup moins est on sensible à cette pitié, lorsqu'on est dans la poursuite actuelle du bien, qu'on pense uniquement à se faire à soi-même. Vous le permettez, Seigneur, que ces prétendus philosophes, qui touchent à vos œuvres en esprit de critique & de déisme tout pur, tombent dans des passions d'ignominie, dans des miseres de raisonnemens à faire euxmêmes pitié aux plus vulgaires esprits.

Pitié d'esprit pour la plupart des spec-

tateurs, mais pitié de cœur, de charité, d'amitié, de religion pour quelqu'un comme moi, qui voudrois bien rendre salutaire à M. R. la petite ignominie à quoi Dieu le livre ici, non en vérité pour le perdre, mais si je le puis & si Dieu m'y aide efficacement, pour le convertir, le guérir & le sauver.

Allons, M. R. mon ther M. R. un peu de vraie philosophie chrétienne, un peu de courage encore. Vous ne finissez pas, je n'ai donc pas tout dit. Je ne veux que vos paroles pour vous en faire rougir falutairement, pour vous en faire demander pardon à Dieu, au Roi & aux François, à jamais déshonorés par vous, s'il étoit dit qu'en France on vient de Geneve pour prêcher tout cela impunément.

Votre Sauvage, dites-vous, est tel que se toute semme est bonne pour lui, que cha-» cun y attend l'impulsion de la nature, » s'y livre sans choix, &c ». Ceux qui en ont voulu à M. R. & qui vouloient l'empêcher d'imprimer, se seroient moins bien vengés de lui, qu'en le laissant les venger lui-même. Je crois que c'est un service qu'ils ont rendu à la religion, à l'Etat,

aux arts, aux sciences, à la société, à l'humanité, en lui laissant prêter sa plume à tous les esprits mécréans & dyscoles de l'univers.

Il se résute, il les résute lui-même en exposant au grand jour ce tas d'horreurs, d'inepties, de miseres qui se couvroient de sleurs & de mille beaux semblans sous les mains de nos beaux esprits, les Bayle, les ceci & les cela. M. R. est peut-être le seul qui ait pu dire tout cela sans rougir

julqu'ici.

J'exhorte les bons amis de M. R. s'il en a, d'en rougir falutairement pour lui & pour eux : s'ils sont François & Chrétiens originaires, je crois qu'ils n'ont pas besoin d'y être exhortés. Le François n'est pas méchant dans le fond. Il ne l'est que jusqu'au petit mot, sin, ingénieux, badin. Il n'a point cette âpreté, cette suite de malice, cette constance de ne rougir de rien. Un mot, une épigramme, un vaudeville, il n'en sait pas davantage contre la Religion, le Gouvernement ou les mœurs.

« Le devoir d'une éternelle fidélité, dit-» il, ne sert qu'à faire des adulteres, & » les loix mêmes de la continence & de » l'honneur étendent nécessairement la dé-» bauche, & multiplient les avortemens. Voilà constamment comme il argumente contre le bien par le mal qui arrive de son inobservation. La force de son raisonnement consiste en ce qu'il n'y auroit point de mal s'il n'y avoit point de bien; & c'est le bien qui a tort, selon lui, de tout le mal qui arrive dans ce monde. C'est-àdire, que si tout étoit mal, il n'y auroit point de mal, & le mal au contraire seroit alors la cause du bien.

Il y a à cela une forte de vrai fophistique & ridicule que je me contente de traiter de puérilité & de foiblesse d'esprit prétendu fort. C'est comme si on rendoit la regle responsable de l'obliquité ou de la tortuosité d'une ligne droite, le compas responsable de l'inégalité des rayons d'un cercle mal fait, la justice des injustices qui arrivent, les gens d'esprit responsables des sots, la vertu du vice, le paradis de l'enfer, & Dieu même de tout le mal de cet univers. Ce n'est que trop la façon sophistique de nos philosophes esprits-sorts, déistes & raisonneurs. Ils s'en prennent réellement à Dieu, qui a tout prévu &

H 6

tout créé, de leurs propres vices & de leurs malheurs. Et réellement s'il n'y avoit point de Dieu, ou que Dieu fût un Dieuméchant & vicieux, il n'y auroit ni vice ni méchanceté, n'y ayant personne pour l'en convaincre on l'en punir.

Constamment tous les raisonnemens qui se sont en tout tems contré Dieu & sa providence, sont des sophismes pareils, tout aussi faciles à convaincre de soiblesse de puérilité. Leurs auteurs s'appellent pourtant sans saçon eux-mêmes des philosophes, de beaux esprits, des espritsforts.

M. R. confond la voie de fait avec la voie de droit. Parce que nous sommes en société, tous nos vices, quoique contraires à la société & proscrits par elle, sont, selon lui, les vices de la société, dont la société est cause, & qui n'arriveroient pas, prétend-il, si nous n'étions pas en société. Je suis, M. R. malgré cela, votre, &c.



#### LETTRE XII.

MONSIEUR, vous prouveriez tout aussi-bien qu'une chambre cst la cause morale & physique des crimes qui s'y commettent, sur-tout lorsqu'on ne les y commet que parce qu'on s'y sent à l'abri des témoins que l'on a voulu éviter en s'y rensermant. Communément on cherche la solitude, & l'on se dérobe avec soin aux yeux de la société, lorsqu'on veut se livrer au vol, à l'homicide & aux autres passions de la nature corrompue. Qui doute, selon votre belle saçon d'argumenter, que la société n'en soit complice par-làmême qu'elle ne l'est pas.

C'est ainsi que les arts, les lettres & les sciences pervertissent, selon lui, les savans, les artisses & les littérateurs. Le bien est toujours chez lui la cause du mal; ce qui seroit bien, s'il vouloit dire que le bien rend le mal plus inexcusable. Car du reste, omnis peccans ignorans, est une maxime d'éternelle vérité. Non, dit M. R. c'est la science & non l'ignorance qui fait tout le mal de l'univers. Erasme, je

crois, pour badiner, sit l'éloge de la solie. M. R. est l'apologiste de la bêtise. Un autre Rousseau plus sameux a dit pour-

tant que tout vice est issu d'anerie.

Je suis surpris qu'à tout propos M. R. ne cite pas le nitimur in vetitum, qui est fort vrai dans son bon sens historique & de fait, mais n'empêche pas & ne doit pas empêcher Dieu & les législateurs, de défendre ceci & cela. C'est Saint Paul & non M. R. qui ra sonne juste sur les désordres que la loi, soit de Dieu. soit des hommes ne laisse pas en un sens d'occasionner ou de dévoiler & de faire éclater, sans les causer, en empêchant leur fréquence & leur prescription contre l'ordre & le vrai primitif de tout bien. Sans la loi, sans la société, sans les arts, sans la science, nous ne serions pas moins défordonnés & vicieux; nous le serions même évidemment davantage, nous ferions barbares, féroces, fauvages, brutaux, purs animaux, pures bêtes brutes.

M. R. en convient assez, mais c'est justement là la fin de son système. Il n'y auroit plus alors de mal, tout étant mal, & la pure bère n'étant plus responsable

de sa bêtise, qui n'auroit plus que du physique & rien de moral, d'humain, de théologique & de divin, plus de devoirs, plus de mœurs, plus de relations, plus rien de hon, c'est-à-dire, de mauvais : car voilà le propre système de M. R. bien détaillé & bien énoncé : selon lui, le bien est mal & le mal est bien, dicen-

ces bonum, malum, &c.

Jusques-là, ce n'est que la premiere partie du discours de M. R. Il vient à la feconde partie, page 69. Il la commence par ces mots. « Čelui qui ayant enclos » un terrein, s'avisa de dire, ceci est à moi, & trouva des gens affez fim-» ples pour le croire, fut le vrai fon-» dateur de la société civile. Que de cri-» mes, que de guerres, que de meur-» tres, de miseres & d'horreurs, n'eût » point épargné au genre - humain, celui » qui, arrachant les pieux, ou comblant » le fossé eût crié à ses semblables, gar-» dez-vous d'écouter cet imposteur : vous » êtes perdus, si vous oubliez que les » fruits sont à tous, & que la terre n'est » à personne »! M. R. veut-il donc éternellement être le seul savant, avec ses systèmes d'imagination? veut-il nous faire oublier toute notre science d'histoire & de fait, & d'une histoire facrée & toute divine, qu'il contrarie avec trop d'indécence, manque, je veux le croire, de la savoir, ce qui l'excuse jusqu'à un certain point? Positivement Dieu dit à Adam & à Eve en société, en les bénissant, crescite & multiplicamini, & replete terram, & subjicite eam, & dominamini piscibus maris & volatilibus cæli & universis animantibus quæ moventur super terram. Dixit que Deus, ecce dedi vobis omnem herbam & universa ligna, &c. Et après le déluge, il répéte tout cela à peu près dans les mêmes ter-mes à Noé & à ses enfans, en les bénissant, crescite & multiplicamini, & replete terram....Et terror vester ac tremor sit.... Omnes pisces maris manui tua traditi sunt... Quasi olera virentia, tradidi vobis omnia, &c. Il est étonnant après ces paroles de Dieu même, que M. R. ofe dire que les fruits

même, que M. R. ofe dire que les fruits sont à tous, & que la terre n'est à personne. Est-il de do ation plus expresse que celle de Dieu à Adam, à Noé & à ses enfans? Il est yrai que M. R. ne dit pas

un mot de Dieu dans tout ceci. Il repréfente toujours la terre & ses fruits, comme étant là de hasard, ou par le simple acte physique d'une nature mécanique & matérielle; & les hommes de
même, comme les fruits naturels, & les
productions physiques d'une même nature, je ne sais quelle, sans autre droit d'y
être que parce qu'ils y sont, n'examinant,
ni d'où ils viennent, ni où ils vont, ni
pourquoi ils passent par là. Je ne puis
me dispenser de dire à M.R. qu'il a bientort de si fort méconpostre Dieu dans ses
plus beaux ouvrages & de prendre & de
soutenir ce ton de législateur despotique
& absolu, comme si toute la nature étoit
en sa disposition.

Et qu'a-t-on à faire de toutes ses hypotheses fantasques ou fantastiques, tandis que nous avons l'histoire de tout cela dans nos mains & à tous momens sous nos yeux? Car on ne nourrit que de cela tous nos enfans, & M. R. ne sait pas qu'en, France, dans les colléges, dans les couvents, dans les maisons bourgeoises mêmes nulle éducation réguliere ne va sans cela, sans parler des catéchismes, des prônes, des sermons, où tout cela est sans cesse rebattu; à Geneve même, je suis persuadé que tout cela va en regle. Mais M. R. nous apprend qu'une jeunesse imprudente, ne lui a laissé apprendre que Plutarque, Tacite ou Grotius, dont encore ne fait-il nul cas.

Pour le moins, dans l'arche, Noé vivoit en société avec ses enfans, sa semme & les leurs, au nombre de huit personnes bien unies de cœur, d'esprit de mœurs & de religion. On sort de l'arche, les ensans se multiplient, l'ordre de se disperser & de remplir la terre arrive: Noé le leur intime. A Sem il donne l'orient & l'Asie; à Japhet, l'Europe ou l'occident, laissant à Cham l'Asrique, par voie de concession, plutôt que de donation, à cause de la malédiction tombée immédiatement sur Chanaan, & indirectement sur son pere, ses frères, &c.

Jusques-là, la société persevere, s'accroît au nombre de cent, de quatre cent mille hommes, & peut-être d'un ou deux millions, sans que ces hommes déjà un peu pervers pensent trop à rompre leur société primitive. Peut-être s'y résolventils, au moins les plus pieux, les plus obéissans à leur pere commun Noé & à Dieu, qui les multiplioit à force, pour les y forcer.

Pour gagner du tems, Nembrod peutêtre, & les plus déterminés des Chamites mal partagés & réfractaires à la difpersion, proposent de faire & sont une ville immense, Babylone & une tour, sous le beau prétexte de se rendre célébres à la postérité. Mais, que sait-on? comme un silet, dans lequel ils veulent envahir tout le genre-humain.

envahir tout le genre-humain.

Dieu n'en aura pas le démenti : il confond tous ces projets ambitieux : il confond les langues, & force toutes ces têtes des nations à fe féparer; & la fociété primitive est, au gré de Dieu même, partagée en trois, & peut-être en cent & en mille fociétés nationales, que Dieu veut mener à fon but.

Mais Nembrod non plus & fes pareils fils de Chus & petits-fils de Cham, n'en veulent point démordre, & tandis que Cham va, pour obéir à Dieu, se perdre en Afrique, Nembrod, grand chasseur & guerrier, s'empare de Babylone, & en

frustre Sem ou son descendant Assur, qui va de son côté bâtir & sonder Ninive. C'est Nembrod, c'est Assur, qui en disant, ceci est à moi, sondent les deux premiers empires, selon les auteurs prosanes mêmes, Troque Pompée, Justin, &c. mais non la premiere ou les premieres sociétés.

De forte que c'est la société, l'association unanime des hommes, qui a fait Babylone, & toutes les villes primitives, & non Babylone ni aucune autre qui ont fait la société, quoi qu'en dise M. R. dont je suis le très humble, &c.

## LETTRE XIII.

MONSIEUR, je cherche en vous réfutant à vous excuser de toutes saçons, de mon mieux au moins; & s'il le saut, j'aime micux rejetter sur un désaut d'esprit ce que d'autres rejetteroient sur l'excès de votre cœur. La servante de la Fontaine disoit bien de son maître mourant qu'il étoit plus bête que méchant. Au talent près du gracieux nais de la Fontaine, je crois que dans votre naiveté un peu farouche, vous lui ressemblez beaucoup. Si vous êtiez méchant vous seriez plus sin & plus adroit à nous répéter, à nous dire au moins que « le premier » sentiment qui porta Adam à multiplier » son espece sut un sentiment aveugle, » dépourvu de tout sentiment du cœur, » ne produisant qu'un acte purement animal ». Vous ajoutez que « le besoin satismal ». Vous ajoutez que « le besoin satismal », les deux sexes ne se reconnoissent » plus, & l'ensant même n'étoit plus rien » à sa mere, si-tôt qu'il pouvoit se passer » d'elle ». Quelle horreur! quelle horreur!

Vous faites donc d'Adam ou de tel autre homme pareil un homme sans sentiment, ou, ce qui va au même, d'un sentiment aveugle & purement animal. Et quand je dis Adam, les deux sexes peuvent vous tenir compte des beaux sentimens ou non sentimens que vous leur prêtez ou ne leur prêtez pas. Vous ne vous lassez pas d'insulter cette pauvre humanité, image de Dieu pourtant.

l'observe que ce que vous traitez d'acte pu ment animal, l'Ectiture le qualifie d'acte spirituel, ide connoissance enfin.

:Adam verd cognovit uxorem suam .Evam. L'Ecriture sainte toujours décente & respectuense pour nous-mêmes, nous carac-térise toujours à nobiliori parte, comme disent des philosophes, qui n'en sont pas plus méprisables, parce que vous les méprifez.

On croiroit, M. qu'à force de nous faire rougir des avilissemens où vous nous ravalez, vous voudriez nous faire perdre l'habitude naturelle de rougir de tout cela; vous vous trompez, & c'est à moi spécialement de vous détromper. Car n'aimant ni à réfuter ni à critiquer, vous êtes peut-être le premier & le seul, avec qui je ne rougisse pas d'une critique & d'une

réfutation, à visage découvert.

De tous ceux qui se mêlent de philo-sophie, de géométrie, de physique même dans ce siecle, où les grands philoso-phes, physiciens & géometres ne man-quent pas, je me suis regardé, je vous l'avoue, comme le plus directement attaqué par vos hommes brutes, bêtes & animaux physiques. J'aime l'esprit, je ne le dissimule pas: si j'étois capable d'hérésie, je serois bien plutôt Mallebranche que

Spinosa. Vous tournez tant que vous pouvez la spiritualité en matérialisme, je tournerois au contraire le matérialisme en spiritualité.

Je conçois assez, je crois du moins l'a pris que dans lui-même, dans son souffle ; & pour le moins le corps n'ayant été qu'une formation, formavit, l'esprit a été d'une toute nouvelle & pure création, une inspiration, & inspiravit. C'est ma façon, je ne perds pas un mot de l'Ecriture sainte, pas une syllabe, pas une circonstance. Elle n'en dit point trop, mais elle en dit assez, elle a prévu mes besoins présens d'esprit avec vous.

Enfin nous sommes corps dont je rougis, & esprit, dont me voilà tout fier, & fier, je le répéte, vis-à-vis de vous, -&c de vos hommes-bêtes & presque tous-matiere. Or l'esprit, vous me l'avouerez stout au moins, est la plus noble partie de moi-même & de nous-mêmes; car vous en avez, & même beaucoup, quoique vous n'en fassiez pas semblant, si ce m'est peut-être en ce que vous voudriez sen avoir tout seul ou au moins plus que mous tous, savans & artistes, prosesseurs l& académiciens.

Je veux vous dire sur tout ce que vous savez, je crois, que comme votre philosohie ramene tout au pur physique, matériel & tout au plus animal; ma physique au contraire ramene tout au moral, spirituel, théologique mênie. Oui, Descartes, Newton sur tout, sont tous corpusculaires & matérialistes dans la physique, ce que je ne condamne pas, leur physique étant celle de tous les tems, & l'Eglise même ne la blâmant point par-là.

Or vous savez que cette physique même, je l'ai dès mon premier ouvrage du Traité de la pesanteur en 1724, affranchie à moitié du regne de la matiere, & que j'ai associé le moralisme & la liberté même que vous aimez tant, au mécanisme, &

la légéreté comme spirituelle à la pesanteur brute des corps s'jusqu'à démontrer, depuis peu, que cette légéreté étoit la vraie & l'unique cause physique de cette pesanteur. En un mot, j'ai introduit avec distinction le moralisme dans le pur physique, & vous vous esserce d'introduire le pur physique dans le pur moralisme, jusqu'à en étousser totalement celui-ci. Vous voilà donc mon agresseur, & je ne sais que me désendre contre vous ou de vous.

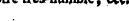
L'homme tel qu'il est ; est le propre regne du moralisme & de la liberté. Laisfez-moi ce champ de bataille-là au moins, sauf à moi, je ne le cache pas, d'en faire le champ de bataille du monde même le plus physique, le plus mécanique, le plus matériel. Si faut-il un homme pour remonter la machine à laquelle vous ne faites que l'affervir si indécemment. Vos présentions sont terribles, les miennes sont grandes; non, je ne m'en cache pas.

Le fougueux Langely, qui de lang altéré, Maître du monde entier, s'y trouve trop serré.

Je l'ai presque dit, ce fougueux Langely, c'est moi, Mais il n'y a point de Suppl. de la Collec. Tome V. I fougue à cela. Je n'ai que le cœur, je n'ai que l'ambition d'un homme, en société du reste de tous les hommes. Car Alexandre vouloit être seul maître du monde entier, & moi je ne veux l'être qu'en société de tous les hommes, & de Dieu même, & sur-tout sans vous exclure vous-même, M. d'une si belle société.

Au besoin je ne craindrois pas, M. tous vos philosophes physiques ou physiciens; qui voudroient me nier, que le monde entier sait pour Dieu, est sait aussi pour l'homme, l'homme-Dieu, ajouterois-je tout de suite, sierement pour lui, modestement pour moi, & pour vous-même qui étant sils & siere de cet homme-Dieu, entrez, si vous le voulez, en part de sa gloire & de ses intérêts.

J'aime à finir cette lettre par un point de vue si grand, si noble & si consolant. Je suis donc, M. comme vous voyer noblement, votre très humble, &c.



### LETTRE XIV.

V Ous avez beau, M. crier contre la réflexion & la méditation. Il faut que vous foyez long-tems aguerri ou aigri contre le genre-humain, &, en vrai misanthrope, contre vous-même par conséquent, ou que vous soyez né bien antipathique avec l'humanité qui est en vous-même, quoiqu'elle y soit pourtant la propre image la plus ressemblante de Dieu & de la divinité.

Si avant que d'y être, vous aviez pu décider de votre sort dans ce monde, vous auriez voulu naître à Geneve, quoique vous nous ayez averti que vous ne vouliez point y vivre ni y mourir. Ce, n'est pas le seul point de contradiction à concilier dans votre système. Mais je gagerois bien, à vous voir de si mauvaise humeur contre l'humanité, que, si vous en aviez été le maître, vous n'auriez pas voulu naître homme, mais, &c. La liberté à laquelle vous aspirez, est bien grande & bien rétroactive à votre naissance & à votre être même.

Aucun mot vil ou méchant contre ces pauvres hommes, vos peres & meres, freres & citoyens pourtant, ne vous échappe, & vous nous les peignez isolés d'abord parmi les bêtes, & puis vivans peu à peu & à la longue en troupeaux, préliudans de loin à la société civile & politique, où vous les menez lentement & de loin à loin.

Il faut tout dire, l'origine des langues & l'invention de la parole, est pour vous le rocher de Sysiphe ou la roue d'Ixion, le tonneau même des Danaides, que vous ne pouvez jamais combler ou fixer. Vous voilà bien embarrassé. Voici comment je m'en tirerois à votre place. Quand Dieu vit Adam après l'avoir fait, Dieu dit équivalemment : voilà une belle image, un beau sableau, une belle statue, il n'y manque que la parole. Il fit donc Eve, & des-lors Adam parla. C'est le fait, hoc nunc os ex, &c. & devant tous les connoisseurs Eve fut l'organe de la parole passive & active, répassive & réactive d'Adam, C'est toujours de nos mœurs humaines, qu'il faut tiret de parcilles conjectures, fur les hommes naturels, originaires & primitifs,

C'est bien M.R. qui se tire de cette grande difficulté des langues par un coup de théatre, par le Deus in machina, lui qui vouloit que l'enfant au maillot sût l'inventeur de la parole & de toutes les langues de l'univers: car chaque enfant auroit fait sa langue, sans doute, comme chaque terroir produit ses fruits, ses animaux & ses hommes par conséquent, selon Diodore & les Grecs, qui ne nous

parlent que d'hommes aborigenes.

Enfin, enfin, parturient montes, les inwenteurs des langues sont un troupeau ou une troupe d'hommes & de semmes déjà rassemblés en société, qui habitant sur une langue de terre avancée dans la mer, se sont vus tout d'un coup, par un tremblement de terre ou autre événement pareil, détachés du continent où ils n'ont pu se faire entendre désormais que par des portevoix, sans doute, ou par des lettres & des courriers, des paqueboss. Et voilà les langues inventées à jamais, quoiqu'un peu tard. Mais il vaut mieux tard que jaanais, dit-on.

Oui, il a fallu un coup de tonnerre; un ébranlement de la machine du monde pour apprendre à un enfant à dire maman, papa, & aux hommes à épeler ba, be, bi, bo, bu. Et voilà, dit M. R. en termes clairs, comment « des infulaires » ont porté parmi nous l'ufage de la pa- » role. Il est très-vraisemblable, ajoute-ii, » que la société & les langues ont pris » naissance dans les isles, & s'y sont per- » fectionnées avant que d'être commumes dans le continent ». Est-ce de la physique cela?

Il est heureux que nos philosophes, émules du Créateur, ne trouvant rien de vrai dans l'Ecriture fainte, trouvent de telles bagatelles d'histoire sistive & systématique ou hypostatique, très - vraisemblables. C'est bien là qu'on peut dire avec

Virgile:

Qui Bavium non odit , amet tua carmina Mevi.

Et voilà à-peu-près, pour que le public ne l'ignore, les grands progrès qu'a faits de nos jours depuis Descartes la philosophie & le raisonnement humain, la logique & la dialectique, sans parler de la métaphysique & de la physique. Ce n'étoit pas la peine de sacrisser Aristote à Descartes & Descartes à Newton pour aboutir à une telle force d'esprit. Mon unique but ici, est de mettre le public en garde contre une petite troupe de pareils philosophes raisonneurs. Or je ne consonds pas Aristote, Descartes, ni même Newton avec ces especes-là, & plût à Dieu les consultat-on un peu plus, sur-tout Descartes, dont la méthode est admirable, & la physique merveilleuse; au lieu que Newton n'est que la qualité occulte de l'esprit humain.

Après tant de discours perdus, M. R. trouve ensin la source de l'inégalité des conditions dans « celui qui chante ou qui » danse le mieux, qui est le plus beau, » le plus fort, le plus adroit, le plus » éloquent, en un mot qui est le plus » considéré, & ce sut-là le premier pas » vers l'inégalité, & vers le vice par » conséquent, » dit M. R. sans qu'on puisse s'y méprendre ni penser qu'un autre l'ait dit, sur-tout le bel Epiphoneme par où il sinit. Or il n'avoit qu'à dire cela d'abord, & tout étoit dit sans autre dissertation. Mais il vouloit disserter, & dire, dire, parler & parler sans sin & dire, dire, dire, parler & parler sans sin & dire.

sans cesse, croyant sans doute que dise & parler c'est raisonner & philosopher.

Qui doute que l'inégalité des conditions ne soit sondée d'abord sur la qualité de pere, de mere, ou d'enfans, ensuite sur celle d'aîné ou de cadet, & puis encore sur la diversité des talens. Dieu même & Samuel son prophête sont observer aux Juiss que celui qu'il leur donne pour roi, surpasse les plus grands du peuple de toute la tête & que c'est d'ailleurs un bon caractère d'homme. Essectivement Sail avoit de quoi faire un bon & un grand roi. Il le sur même deux ans, tandis qu'il sur soumis aux ordres de Dieu & à la direction du prophête, & qu'il ne porta pas la main à l'encensoir, &c.

Pourquoi donc, si l'inégalité est sondée sur les talens mêmes, inégaux & divers, que Dieu seul donne à ceux qu'il veut rendre inégaux & divers de condition, pourquoi prétendre par une conséquence identique, que l'inégalité est vicieuse & le vice même. Il ne peut jamais y avoir que le mauvais usage ou l'abus de ces talens naturels, qui soit vicieux: & demême la société qui est bonne par elle-même,

& d'institution naturelle & divine, ne peut jamais être mauvaise que par les abus. Un fruit est bon, mais si on le laisse trop sur l'arbre ou si on l'en détache trop tôt, il n'y a qu'à dire que c'est l'arbre qui le pourrit ou le gâte, & que sa production & sa maturité sut le premier ou le dernier pas vers sa récolte, & vers sa pourriture & sa corruption par conséquent.

Quand on attaque ainsi tout l'univers d' Dieu & les hommes, si faudroit-il se piquer de raisonner plus philosophiquement avec plus de raison & de justesse. Je suis

M. votre, &c.

# LETTREXV.

ENFIN, à la page 84 vous adopter ouvernement, M. la vie fauvage où des fauvages, telle que nous la connoissons de déformais vos hypotheses porteront au moins sur un état de réalité, sur des hommes même moraux, nos pareils & nos steres, après tout, & jaurai moins à vous deviner. C'est de ces sauvages, que vous dites aves complaisance que

» le genre-humain étoit fait pour y ref-» ter toujours & que cet état est la vraie » jeunesse du monde, & que tous les pro-» grès ultérieurs ont été en apparence » autant de pas vers la perfection de l'in-» dividu, & en esset, vers la décrépi-

» tude de l'espece ».

Mon Dieu, que M. R. est loin de toutes les saines idées de l'humanité! Les poètes mêmes se plaisent à nous donner les plus brillantes idées, les peintures les plus riantes, les plus nobles sentimens de la jeunesse du monde; c'étoit l'âge d'or, c'étoit un printems perpétuel, c'étoit Saturne & Astrée, c'étoient des Bergers, c'étoit la foi, la justice qui habitoient la terre: encore la terre étoit-elle un beau jardin; le jardin des Hespérides, dont tous les fruits étoient des pommes d'or.

Tout cela fait, comme on voit, allusion au jardin des délices, à Adam & à Eve innocens, en un mot, aux vrais premiers hommes, & à la vraie premiere société. Au sortir de l'arche, les hommes en société n'étoient encore que trop bien dans les belles plaines de Sennaar, austitoit-ce encore peut-être le siecle d'or.

Mais le fiecle de fer lui-même, n'a pas commencé par des fauvages, qui sont pourtant tout ce que M. R. trouve de plus beau dans la jeunesse du monde, passée sans doute, selon lui, dans les sorêts du Canada, de la Sibérie ou du Groenland.

Canada, de la Sibérie ou du Groenland. Je plains M. R. d'avoir un fi mauvais goût, goût d'amertume, de critique, de fatire & de détérioration de toutes chofes; constamment, il prend l'envers & le revers de tout; il prend par-tout le bien pour le mal & le mal pour le bien; le bien l'attriste, le mal le réjouit. Dicentes bonum, malum, encore une fois; & encore une fois, qui Bavium non odit, &c.

Ah! M. R. que je vous plains! où avezvous donc pris ce ton triste & atrabilaire depuis dix ou douze ans que je n'ai eu l'honneur de vous voir? Vous me paroifsiez une assez bonne personne dans ce temslà. Il faut que l'air srivole, gai & badin, mais sin & ingénieux, non méchant du reste, quoiqu'un peu malia de nos François de casé ou de parterre, auquel vous n'avez pu monter votre sérieux helvétique, vous ait cabré. Vous avez voulu avoir aussi de l'esprit, & vous en avez furement beaucoup; mais vous n'avez pu prendre cette légéreté, cet effort. La où il ne faut qu'un mot tranchant, vous avez voulu mettre un raisonnement concluant; vous avez fait un livre en réponse d'une épigramme; & pour vous défendre d'un feul, vous nous attaquez tous. Un François est pour vous la France toute entiere, & d'une misérable dispute de mots, vous avez fait une querelle de religion, de

morale & même de politique.

Sans tant raisonner, il est positivement faux que la vie sauvage des Hurons ou des Iroquois, soit la jeunesse du monde & le beau de la nature humaine; saux que notre vie civile, policée, politique, scientifique, artiste & religieuse, en soit la décrépitude. Si les Grecs ou les Romains, les François mêmes, comme Grecs, Romains ou François, ont commencé par une sorte de vie sauvage, barbare & insulficiplinée avant Cécrops, Romulus ou Clovis, c'étoit une vie errante, à laquelle seur transmigration d'Alie, en Europe, d'après la dispersion de Babel, les avoit réduits.

Les Hurons eux-mêmes; Algonquins

Tunguses: Casres, Sibérites, Kamtschatkois, Samoiedes, Américains, Africains, Asiatiques ou Européens avoient commencé par être des peuples, des hommes sociables en Eve & Adam & en Noé, Sem, Cham & Japhet avant & après le déluge, hommes trop sociables même, n'étant que trop, selon les propres termes des archives du genre-humain, unus populus & unum labiam omnibus, n'ayant que trop une unanimité d'ouvrages, d'arts, de science, de volonté, de dessein, de cœur & d'esprit, de loix même & de religion.

Il en coûte à M. R. pour former une petite société de nation, de province, ou de ville, d'isse même & d'un simple canton Grison, Suisse ou Genevois. Or, dans le vrai, la société a commencé par être celle de toutes les nations & du genre-humain tout entier, soit à Enochia, avant le déluge, soit à Babylone, après le déluge; & il en a en quelque sorte coûté à Dieu, un miracle au moins, pour rompre cette société trop vaste. & trop unanime en autant de sociétés qu'il y avoit de chess de grandes nations.

Oue M. R. life donc les livres, avant

que de faire des livres, & qu'il soit au moins savant & érudit, avant que de raisonner, philosopher & dogmariser. Il raisonne, il philosophe à vide, lorsqu'il le sait sur des idées d'imagination, sans aucune connoissance de ce qu'on appelle la positive, l'histoire, les saits. Le monde ne s'est pas sait tout à l'heure, & le Créateur seul a pu se deviner, avant que de lé voir : encore le voyoit-il en lui-même de toute éternité.

A coup sûr, tous ces prétendus philosophes qui infestent les sciences & la religion, sont communément gens qui ne savent rien, & qui veulent pourtant saire un personnage dans la littérature & parmi les savans & à leurs dépens, sans avoir jamais eux-mêmes rien appris ni étudié.

It n'y faut pas même grande science, lecture ni étude, mais un peu de foi, de bonne foi, de docilité, de modestie, de pureté de cœur & d'intention pour lire; ne fut-ce que le dixieme chapitre de la Genese, avec le neuvieme qui précède & le onzieme qui suit tout au plus, & y voir les divisions & sous-divisions, branches & rameaux généalogiques de la gran-

de famille de Noé, toutes les têtes des nations d'aujourd'hui, tous les chefs & souschefs numérotés, étiquetés, caractérisés.

C'est bien la faute de l'histoire profane, si elle est aussi pleine de fausseté, de fables, d'incertitude & de lacunes qu'elle l'est communément. L'histoire sainte a mené celle des hommes en général, jusqu'aux Grecs & aux Romains inclusivement; pour le moins, nulle histoire n'a droit de s'égaler à celle - ci, beaucoup moins de s'élever au-dessus, par une frivolité de style puriste ou grammatical.

On parle de chronologie & de généalogie. Qu'on trouve une généalogie chronologique qui égale celle d'Adam jusqu'à
Noé, de Noé jusqu'à Abraham, d'Abraham'
jusqu'à Juda, de Juda jusqu'à Jésus-Christ,
& depuis Jésus - Christ même, de vicaire'
en vicaire, jusqu'à celui qui est le chest
actuel de l'Eglise Romaine. De pere enfils, de successeur en successeur, nous'
pouvons compter, nommer, désigner,
caractériser les chests de l'église, de la religion, de la foi dans tous les tems, depuis
Adam jusqu'à nous; cela seul en démontre
la légitimité, la vérité.

Depuis Luther ou Calvin, c'est-à-dire, depuis deux cents ans, M. R. seroit bien embarrassé à nous donner les dates & les époques des chess de sa religion protestante, & beaucoup moins de ses hommes sauvages & brutes en société, ou non en société. Je suis, M. R. puisque vous me donnez lieu de dire de si bonnes choses, je suis, Monsieur, de cœur & d'esprit, avec toute sorte d'amitié, d'estime même, votre très-humble, &c.

#### LETTRE XVL

Pour quot en tant vouloir aux mecréans de toutes les fortes, aux critiques, aux fatiriques, qui mettent les vrais favans, les vrais chrétiens, les honnêtes gens en occasion, en nécessité d'étaler leur science, leur foi, ou leur bon esprit en de heaux groupes de lumiere, où le contraste de mille traits d'ignorance ou d'erreur étrangere, fait un tableau d'honneur & de gloire aux yeux du public?

Je remercie M. R. de la meilleure foi du monde, de m'avoir fourni l'occasion de le réfuter. Je ne puis lui en vouloir aucun mal; au contraire, je lui veux un grand bien. Je voudrois le convertir, ai-je dit; je n'en suis pas digne. Je prie tous les honnêtes gens, les bons chrétiens, les ecclésiastiques sur-tout, de se joindre à moi, d'y faire mieux que moi, de m'y aider au moins de leurs prieres & de leurs vœux: le sujet en vaut la peine: M.R. a beaucoup d'esprit, puisqu'il a tiré tout ce systême-là de son esprit.

Il doit l'avoir inventif & créateur. Qu'il l'applique aux arts, aux sciences profanes, où un tel esprit n'est jamais un esprit perdu. Qu'il laisse la religion, le gouvernement & les mœurs. Il ne les connoît pas, ou, ce qui est pis, il les méconnoît, & est prévenu de mille préjugés contradictoires d'une philosophie plus raisonneuse que rai-sonnable, ou raisonnée.

M. R. ne dit pas tout ce qu'il pense des Missionnaires apostoliques, ni des Princes qui s'en servent pour convertir les Sauvages confiés à leur religion, autent qu'abandonnés à leur autorité & assujettis à leur empire. Voilà la différence de M. R. obligé de s'en taire, & de dissimuler sa

vraie façon de penser de tout cela & de quelqu'un comme moi, qui fans craindre de heurter aucune autorité légitime, ni aucune façon de penser en chrétien & en honnête homme, ose bien dire & lui dire hautement que les Princes chrétiens & les Missionnaires ecclésiastiques ou religieux, qui travaillent à ramener les Sauvages dans le sein de l'église, dans le bercail de saint Pierre, vicaire de Jésus-Christ, ne travaillent pourtant que pour les retirer de leur vie sauvage, telle que M. R. l'ap-prouve, & pour les enchaîner dans les doux liens de la société ou de l'unité d'affociation des fideles chrétiens unis en communauté de baptême, de prieres, de sacremens, de mœurs, de créance; en un mot, de raison & de foi, ou de christianisme & d'humanité.

Encore aimai-je mieux convaincre ici M. R. d'une simple ignorance de l'histoire & des faits positifs, que de lui faire un crime d'ane erreur volontaire, ou d'un raisonnement de mauvaise foi. Ce nom de Sauvage le trompe; il a toujours dans l'esprit ses Sauvages fantastiques, semés un à un dans les sorêts, parmi des troupeaux

de bêtes, dont ils ne sont pas les passeurs, &z qui sont au contraire les leurs, jusqu'à leur donner de l'instinct pour manger, boire, dormir & se former même en société. Une ou deux historiettes de deux ou trois prétendus Sauvages solitaires, trouvés dans les forêts de Saxe, de Bornéo, de je ne sais où, sont ici tout le sont d'histoire sur lequel table sans cesse M. R.

Rien n'est moins vérisié, rien n'est plus apocriphe que ces historiettes-là. Du reste, rien ne ressemble moins à ces nations, grandes nations des Sauvages de l'Amérique, sût-ce celles de la Sibérie & du Groënland, que les Sauvages imaginaires de M. R. Pas un nom de Sauvage, Illinois, Missouris, Abenaquis, &c. qui ne forme sa peuplade, sa nation, ses villages, son corps de société; qui n'ait ses capitaines, ses ches, ses caciques, ses especes de magistrats, ses loix, ses mœurs du moins & ses usages. Tous ont des propriétés, des communautés, des intérêts particuliers & publics, & en conséquence des guerres avec les nations voisines ou éloignées, guerres suivies de traités de paix en regle, avec des con-

ventions & des fermens. Prêtres ou devins, ils ont tous leur forme de religion,

leurs facrifices, leurs prieres.

Il est inutile de dire qu'ils ont le grand lien de la société, la parenté avec la distinction précise & très sacrée de maris & semmes, peres, mères & enfans, oncles, tantes & cousins, alliés, amis, sans parter de la célébrité des mariages, des naissances, des morts, & puis la grande distinction naturelle des enfans, de la jeunesse & des anciens, dont ceux-ci forment toujours la tête & le conseil de la cabane, du village, de la peuplade & de la nation.

Sur quoi je prie M. R. de me permettre une petite digression, en faveur de l'ancienne amitié tendre & intime, qu'on sait bien qu'il y a toujours eu depuis trente-trois ans, entre le célebre Président de Montesquieu & moi, qui me sens trop honoré des marques publiques & peu équivoques que ce grand homme a voulu me donner de cette même amitié, jusqu'à son dernier soupir, dont tout le monde parle, & dont tous les honnêtes gens savent bien, qu'en honnête homme, j'ai droit de parler.

Pour ne rien laisser en suspens ou dans! l'équivoque à cet égard, je dois dire que cette amitié ne commença qu'un an ou deux, après l'apparition des Lettres Persannes, qui n'en furent pas même l'époque ni le motif, au moins de ma part. Comme ce n'est pas précisément de bel-esprit, de Philosophie ou de Géométrie que je dois me piquer, j'aurois craint plus que je n'aurois recherché cette liaison in-Mais ce noble, & je puis dire vertueux Auteur, pensant un peu comme moi dans ce moment, faisoit plus de cas de la probité que du bel-esprit: & voulant positivement effacer l'impression publique de cet ouvrage, dont il reconnoissoit le dan-ger un peu tard, je puis avouer qu'il recherchoit par cet endroit-là même; la liaison que je craignois avec lui.

Une Dame fort noble & fort vertueuse, qui vit encore, fut le nœud dé la réunion de nos cœurs & presque de nos esprits. Le prétexte en sut l'éducation de M. le baron de S. qui me sut consée dans ce moment. Pétois en âge & en place de rendre ce service à l'illust e Préfident, qui me voua dès-lors la p'us tendre amitié sans en exiger d'autre retour, je puis le dire, que la religion qu'il me pria d'inspirer à son cher fils, m'avouant que pour lui il sentoit, qu'on ne lui avoit pas assez sait connoître le vrai précis de cette religion purement catholique, dans sa premiere éducation; ce qui étoit peutêtre vrai. Mais ma lettre a atteint sa longueur ordinaire. Je suis, Monsieur, &c.

# LETTRE XVIL

MONSIEUR, à l'occasion de la mort du fameux Président de Montesquieu, & de la part qu'il a bien voulu me donner dans ses derniers sentimens, je vous avoue que je n'ai pas laissé de composer l'histoire de cette mort & même de sa vie depuis au moins trente-trois ans. Ceux qui ne savent presque rien, de vrai, de tout cela, se pressent d'en parler. Je ne me presse de rien, je les laisse faire. Seulement je les prie de croire que tôt ou tard je pourrai bien leur dire le vrai de tout ce qu'ils s'empressent de débiter sur des présomp-

tions vagues, bien plus que sur des faits personnels. En attendant je dois prendre acte que M. de Montesquieu n'ayant jamais voulu recevoir aucune sorte de compliment de moi sur ses lettres, & me les ayant constamment comme désavouées, me pria de lui corriger religieusement son ouvrage de la grandeur des Romains, où il sentoit bien que mon caractere & ma religion trouveroient bien des choses à résormer. Il l'imprimoit en Hollande par la médiation de l'ambassadeur M. le comte de Vanhoé. Deux sois la semaine il en recevoit les épreuves à corriger.

C'est précisément de ces corrections qu'il me chargea, corrections, dis-je, religieus, théologiques, morales, philosophiques même plutôt que littéraires, historiques ou grammaticales. Il n'avoit pas besoin de moi pour celles-ci, & il étoit trop poli pour me charger de la simple correction typographique des fautes d'impression; ce que je sis pourtant. Pas une seuille en premiere épreuve qui ne me passar par les mains: pas une, où je ne prisse l'honnête liberté d'être son ami exactement, religieusement vrais

Un prétendu ami commun, ami de la licence, voulut au milieu de l'ouvrage réprimer ma liberté. L'Auteur me permit, me pria d'aller jusqu'au bout. Et l'ouvrage parut exempt de reproche, tel que je l'avois légitime ou rendu digne d'un Anteur noble, & en place de grand &

grave Magistrat.

L'article seul du suicide, se glissa, je he sais comment, dans une seconde ou troisieme édition. L'Auteur tenoit un peu à cet article Anglois-Romain. Les vrais Magistrats, & l'Auteur même, sans que je m'en mêlaffe, le firent ôter. J'étois Journalisse alors : j'eus-le plaisir de pouwoir donner un ou deux grands extraits d'un ouvrage sain & non suspect, d'un ¢el ami.

2 Arriva le trofffeme ouvrage de l'Aureur, le grand ouvrage de l'Esprit des Loix. Pour celui-là, je ne me vanterai pas de l'avoir corrigé, fi ce n'est fort après coup. Je ne m'en doutois pas, quoiqu'il m'en cut parlé vaguement depuis longtems. J'avois peut-être la fausse sécurité de croire qu'il ne le donneron pas fans mon attache. Il fut longetems public fans que que je voulusse croire qu'il sût de lui. Lorsque je n'en pus plus douter, je lui écrivis pour me plaindre de sa réserve, inouie avec moi. Je dois être cru. Notre commerce étoit d'une franchise encore plus inouie entre savans. Je puis montrer les lettres par lesquelles il m'avoue qu'il s'est à dessein caché de moi dans cet ouvrage, craignant que je ne m'y formalise de bien des choses, le croyant peu de ma compétence, & y parlant du reste assez peu de religion & de mœurs, croyoitil, vouloit-il croire?

Piqué de sa réserve, je lui écrivis qu'il auroit dû au moins me donner cet ouvrage imprimé, comme j'étois en possession de recevoir de lui toutes ses éditions de la grandeur des Romains, lui disant que je voulois lire son livre, mais que je ne le lirois que de sa main & dans celui qu'il m'auroit lui-même donné; à quoi il repliqua qu'il ne me le donneroit pas, & qu'il me prioit très-instamment de ne pas lire son livre, qui n'étoit point, disoit, il toujours, de ma compétence.

Je m'entêtai de le lire & de l'avoir de sa main. Je savois bien que complaisant Suppl. de la Collec. Tome V. K

à l'excès avec tout le monde, il me le donneroit enfin; ce qu'il fit depuis la premiere jusqu'à la dixieme ou douz me édition, & je le lus dans un esprit de critique, je l'avoue, mais de critique amie, & en vue même de rabattre bien des crifiques odieuses qu'on ne la ssoit pas de m'en faire comme si j'en étois responsable.

A peine m'eut-il donné son livre, qu'il vint de Bourdeaux exprès m'en demander mon sentiment. J'avouerai qu'il me craignoit un peu. Il me connoissoit exact & infl xible sur les bons principes de la religion & du gouvernement. Il se croyoit fain sur le premier article; & effectivement, à un article près & à quelques manques d'expression, je ne vois pas qu'il attaque le dogme & l'essent el. Mais sur le gouvernement de l'Etat, & ce'ui surtout de l'Eglise, sur la discipline, je le sis convenir qu'il étoit trop & tout Anglican,

Je portai mon humeur critique, je l'avoue ai, un peu plus loin. Oui, j'étois vivem nt piqué qu'il m'eût dit que fon live, comme Jurisconsulte, n'étoit pas de ma compétence, Autre chose est d'être

Jurisconfulte & Légispérite dans un livre, autre chose de juger d'un livre qui l'est & de son Auteur. Est-ce que les Magsstrais sont de tous les arts, scienc s & métiers, dont ils jugent pourra t sort saine ment & définitivement tous les jours?

Ma critique ne sut n maligne, ni amere, ni de cœur, n'étant pas publique;
mais d'amitié pure & purement d'esprit,
de lui à moi, d'ami à ami, & dans le vrai
bien du livre & de l'Auteur. Je ne m'amusai ni à des traits ni à des mots. J'allai
droit au but, au tronc de l'arbre & à la
grande division des trois sortes de gouvernemens & de loix, le despotique son lé
sur la crainte, le monarchique sur l'honneur, & le républicain sur la vertu. Je
lui passai ces trois divisions, quoique la
dernière m'ait toujou s paru sort mal carestérisse par la vertu.

Mais je ne lui sis point de quartier sur une quatrieme division, la p'us essentielle, qu'il avoit omite, qu'il n'avoit point connue, & qui est pourtant la premiere de toutes, & la regle & la bate des trois autres; c'étoit justement le gouver-vement des Sauvages, & la liberté ou

plutôt la pure loi naturelle sur laquelle if est uniquement sondé. En fait d'intelligence, M. de Montesquieu étoit un aigle; il avoit l'esprit pénétrant & en même tems prosond, il voyoit au-dessus des astres &

jusques dans les souterrains.

Il ne me donna pas la peine de me répéter, il me devina: car voulant un peu
l'intriguer, je ne lui parlois depuis un
tems, ni même jamais qu'à demi-mot. De
tout tems nous avions un langage unique
entre nous. Nous n'avions presque pas
besoin de nous écrire & de nous parler
pour nous entendre. C'étoit par mon
grand respect pour lui, que je n'osois lui
parler de rien affirmativement, définitivement; & c'étoit par sa grande amitié
pour moi, que sans sadeur, il me laissoit entrevoir les choses obligeantes, qu'il
avoit à me dire à tout propos. Je suis,
Monsieur, votre, &c.



#### LETTRE XVIII.

E ne me lasse point, Monsieur, de vous parler du grand Président de Montesquieu. à l'occasion des Sauvages que simplement il n'a pas connus; au lieu que vous les méconnoissez absolument, & que vous les travestissez en bêtes qui ont à peine la figure humaine. M. de Montesquieu n'a jamais calomnié la nature humaine, & il n'a que trop voulu la combler de biens dont elle n'est pas susceptible. Timoré, poli, sensible & bon comme il l'étoit, il auroit rougi de la voir si avilie dans vos portraits. Revenons au Gouvernement politique, économique & civil des Sauvages, dont je ne sis simplement qu'avertir ou donner l'ébauche à l'Auteur, illustre de l'Esprit des Loix.

La société est le sondement de tout, elle est naturelle & de la premiere nature, parce que essentiellement tout homme a pere, mere, grand'pere & grand'mere, freres, sœurs, oncles & cousins avant lui & à côté de lui, & qu'avec & après lui

K 3

il a communément femme, enfans, petitsfils, neveux, &c. M. R. a beau faire, les b toins & les fentimens naturels respectifs feront à perpétuité & ont toujours fait une & plusieurs sociétés de tous ces genslà. Le l'ono désie, la nature même désie de citer jamais enfant ou homme vrai qu'on ait trouvé dans les sorêts, qui n'ait tenu jusques-là, jusqu'à l'âge très-adulte du moins, à des parens réels, faciles même sans doute à retrouver, non loin de ces forêts.

Les Sauvages donc du Canada ou d'ailJeurs forment de vraies sociétés, comme
j'ai dit, sous des noms nationaux d'Iroquois, de Hurons, d'Algonquins, &c. Or
tous ces gens-là vivant ensemble & en
commun, en communauté de langue, de
pensées, de sentimens, d'affections, de
connoissances, de besoins, d'intérêts, de
guerre, de paix, de pêche, de labour, de
chasse, &c. ne peuvent manquer d'avoir
& ont bien surement des loix & un gouvernement politique, moral, économique & civil, qui n'est, disois-je à mon
illustre ami, ni despotisme, ni monarchie,
ni république, mais naturalisme, ou plu-

tôt moralisme pur, pure loi raturelle ; purs tentimens naturels, & n'est pas même pure liberté, si ce n'est honnête, humaine & assure la conscience & de la ration.

Ils n'ont ni Rois, ni Princes, ni Magistrats en titre, mais équivalemment ils ont pourtant des chefs & des gouverneurs, ne fût-ce que les chefs de famille & les anciens, vrais peres conscrits de toutes les familles, de tous les villages, de toutes les peuplades, de toute une nation. En guerre ils se donnent des capitaines qui n'ont presque droit, que de ralliement & de marcher aux coups les premiers, & tout au plus, la premiere part au butin. Ils n'ont point de ministere ni de conseils d'Etat. Mais les plus sages, les plus expérimentés, les plus illustrés par leurs hauts faits, & sur-tout les plus anciens, s'assemblent & jugent en commun de la guerre ou de la paix, & du bien ou du mal de tons.

Point d'autres loix que la raison, l'honneur, la conscience & une certaine tradition de mœurs & d'usages, dont ils ne se départent pas facilement. Je veux bien y ajouter la liberté, comme une loi facrée, dont ils ne se départent gueres non plus, dont il leur est même permis d'abuser : je dis d'abuser, au préjudice des autres loix de raison, d'honneur & de conscience; car ils en connoissent fort bien l'abus, reconnoissent le vice, & savent bien qu'elle doit être subordonnée aux autres loix de devoir naturel & divin.

S'en écarte qui veut de ce devoir & de tous les devoirs de la fociété; réellement ils n'ont point de voie, ni de loi de coaction, de contrainte, soit pour punir les réfractaires, soit pour les contemir dans le devoir. Ils ont bien des récompenses d'honneur, de butin, de nourriture, mais nulle sorte de peine afflictive pour les enfans mêmes.

Par exemple, ils inffruisent les enfans, mais ne les châtient jamais, & les missionnaires n'ont jamais pu leur faire que des catéchismes, des exhortations, des sermons, & jamais des classes en regle, jamais des maisons de pensionnaires, jamais des colleges. Des Missionnaires tant qu'on veut, jamais des maîtres; chérissant du reste ces Missionnaires comme des peres,

comme des sauveurs, jamais comme des chess ou des législateurs. Ils reconnoissent la croix, l'adorent, l'embrassent, la portent & la suivent, lui obéissent. Nul sceptre ne les tente de commander ni d'obéir.

Par exemple encore, une jeune fille introduira la nuit dans la cabane de son pere quelqu'un qu'elle aime; cela est rare, & là on se cache de tout cela, comme ici, par pudeur, par honneur: mais là, comme aci, il y a gens qui ne rougissent qu'en public. Le pere, la mere, les freres hui diront: ma fille, ma sœur, tu as tort, tu mous déshonore, tu ne trouveras point de mari. On le hui dira, mais on ne sera que le lui dire; & si elle s'en moque, personne me s'en sormalisera plus que cela.

Quand ils ont un mauvais sujet, quelqu'un s'enivre & va le tuer, disant ensuite que ce n'est pas sui, mais le vin qui l'a thé; & toute autre forte d'homicide coupable s'excuse, en disant, ce n'est pas moi, mais d'est ma tête qui étoit faite comme cela un tel jour; & l'homicide est impuni.

Autre exemple bien remarquable. Un village, une nation vient de faire la paix en regle, & par un vrai traité avec une

autre nation. Ce traité le plus solemnel, accompagné de sermens, de gages, d'ôtages, de présens, ne plaît pas à tout le monde, ne fût-ce qu'à un seul étourdi de vingt - cinq, trente ou trente - cinq ans. Celui-ci dit à tous ceux qui ont fait le traité, qu'ils n'ont rien fait qui vaille, que ce traite n'est pas de valeur, qu'il va le rompre par quelque acte d'hostilité. Tu as tore, mon frere, lui dit - on, tu nous feras une mauvaise affaire. On lui dit cela, mais on le laisse faire. Il part, va couper une chevelure ennemie, en apporte le trophée dans la cabane du conseil, en riant, en se moquant des anciens assemblés. On le blâme, point plus fort que ci-devant, & on ne pense p'us qu'à soutenir cette nouvelle guerre, ou à la prévenir par des présens ou des soumissions faites à la na-tion que cet étourdi vient d'armer de nouveau.

Voilà ce que j'ai pris la liberté de remontrer il y a cinq ou fix ans à M. de Montesquieu. Comme c'étoit la plus belle ame, la plus candide, la plus aimant le vrai que j'aie connue, sur-tout en fait de religion, qu'il avouoit ne pas connoître affez, il convint dans le moment que son énumération politique, économique, légispérite ou civile étoit imparsaite, & que cette sorte de Gouvernement, purement naturel (physico-moral comme l'homme) qui a cours dans tout un monde plus grand que le nôtre, valoit bien la peine de somer une quatrieme classe dans son Esprit des Loix; je croirois même que ce seroit dans cette classe qu'on pourroit mieux retrouver l'esprit de toutes les loix positives, simplement ajoutées dans tous les Gouvernemens à la loi naturelle, qui est la base & l'esprit de tout. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XIX.

MONSIEUR, l'illustre Président dont je vous parle depuis quelque tems, pour vous donner même un peu plus le ton de contradictions honnêtes, peut avec quelque décence opposer, soit à la religion, soit à la morale ou à la politique, à l'humanité en un mot telle qu'elle est, ce grand homme, dont je regrette bien sint K 6

cérement la perte, étoit frappé de tout ce que je viens d'avoir l'honneur de vous dire des Sauvages, qui ne sont pas si sauvages qu'ils ne soient hommes, les vraies images de Dieu, un peu défigurées par le péché, mais rétablies ou en droit de l'être, par Jesus - Christ notre Sauveur à tous. Il me témoigna même dans le tems vouloir sérieusement enrichir son Esprit des ·loix de cette quatrieme classe. Il doit avoir travaillé en conséquence. Je lui indiquai nos vieilles relations des missions du Canada, où on en trouve les vrais détails. Il feroit de conféquence, pour sa gloire même, de ne pas perdre mille belles choses, que fait comme il étoit, penseur & lystématique, il doit avoir jettées sur le papier. Il ne m'en a plus parlé, je ne lui en ai plus parlé. Nous nous voyons peu ces dernieres années, car quoiqu'habitans du même monde, il m'écrivoit il y a quinze ou dix-huit mois, que nous n'habinons plus la même planete, c'est-à dire, le grand monde, d'où je m'étois retiré

Quoi qu'il en soit de cet état de vie sauvage & de pure pature, si c'est pure pa-

malgré lui.

ture, je reviens toujours à dire que c'est un dernier état de l'humanité dépouillée de tous ses avantages naturels, & une vraie barbarie, déchue de la vraie & parfaite société, où Dieu même nous avoit sait naître dans le paradis terrestre & comme renaître dans les belles plaines de Sennaar, au sortir de l'arche de Noé.

Encore ne vous ai je pas tout dit, Monfieur, tout ce que je pense de la vie sauvage dont je viens de vous entretenir à
l'occasion de M. de Montesquieu. Depuis
ce que j'eus l'honneur de lui en dire à luimême, mes idées se sont agrandies & s'agrandissent même dans le moment à votre
occasion, & tout en vous en parlant un
peu à fond.

Les Sauvages sont en effet sauvages, & de vrais sauvageons tout-à-sait dégénérés & abâtardis, autant qu'il est permis de l'être à des hommes qui sont toujours des êtres moraux, théologiques même, images de Dieu & ayant, quoiqu'ils puissent saire, un rayon de lumiere divine qui éclaire tout homme venant au monde,

lux vera, qua illuminat omnem hominem reniensem in hunc mundum Ce sont les Tartares, à bien dire, ceux qui habitent le nord immédiat des Indes & de la Chine, les Montgoux & les Mantcheoux, qui forment proprement cette quatrieme classe de Gouvernement politique, moral & théologique, dont la liberté est régulièrement subordonnée à la loi naturelle, loi encore une sois non simplement physique, mais humaine, morale & théologique, la seule loi primitive des hommes, vrais sils d'Adam avant & après le déluge; la seule à laquelle Jésus-Christ nous a rappellés, en nous rétablissant dans la noble & sainte liberté des ensans de Dieu.

Nous nous cassons la tête à imaginer des systèmes & des origines généalogiques de toutes choses; & le plus mal & le grand mal est que trop corporels & matériels, nous remontons toujours à une nature toute physique & matérialiste qui nous égare avec Straton, Spinosa & tous les déistes, athéistes de tous les tems.

L'Ecriture, oui l'Ecriture fainte est un livre si vrai, si fort fait pour nous, si uniquement notre livre, livre de vie, qu'en quelque état de science ou d'igno-

rance que nous soyons, de théologie on de philosophie, de physique ou d'histoire, de soi même ou de raison, de bel & de bon esprit, nous pouvons y trouver le complément ou l'abrégé de toutes nos sciences, la résolution de toutes nos dissicultés, doutes, problêmes. Qu'on ouvre les yeux, & l'on verra que jusqu'ici on n'a pas trop su ou voulu les ouvrir à ce slambeau universel, dont effectivement Dieu & Jésus-Christ se sert, pour éclairer tout homme venant au monde.

En fait d'origines au moins, de geneses & d'inventions, dès ce quatrieme chapitre de la Genese tous les grands arts sont inventés, & nous en connoissons par nom & par surnom tous les inventeurs. Les arts libéraux sont inventés sous le nom de musique par Jubal, & les arts mécaniques par Tubalcain, qu'évidemment l'idôlâtrie a transformé en Vulcain. Ce ne sont pas là les vrais grands arts d'humanité dont je veux parler.

Ce n'est pas Nembrod ni Assur, qui inventerent la vie civile & politique, qui sont des arts supérieurs à tous ceux de nos mains, ou de notre simple bel-esprit. Ce

sut le fratricide Cain qui inventa ces artslà, en bâtissant la premiere ville de l'univers, la ville d'Enochia. Je ne laissé pas de penser que ce genre d'invention ne sut jamais trop agréable à Dieu, ne set-ce qu'à cause de son auteur. Je pourrois être de l'avis de M. R. s'il prenoit la chose de ce côté-là.

Dans le moderne, Rome peut être regardée comme la seconde ville de l'univers, aussi fut-elle l'ouvrage d'un fratricide Romulus, &cc. Je laisse aux savans à mous dire pourquoi de notre tems même, Urbis & Orbis, est l'inscription ordinaire de la plupart des rescrits des Romains.

Je n'ai garde de rien outrer avec M. R. qui sur cette simple ouverture, croira pouvoir anathématiser avec amertume toutes les villes, & sur-tout les grandes villes, les villes capitales de l'univers. Je conviens, je ponse, je crois savoir que les villes ne sont point de la premiere intention de Dieu. C'est d'Enochia que sortit le premier dé uge : c'at ordinairement dans les villes que se fabriquent la plupart de ces déluges d'in cuté qui inondent l'univers. Les campagnes sont plus communé.

ment le féjour de l'innocence; & la vie pastorale a eu de tout tems le suffrage des poëtes en idée, & de Dieu même en réalité.

Les villes, pour parler clair, ne sont en quelque sorte que de la seconde intention du Créateur: elles sont tolérées & de pure concession. Après quarante ans de vie errante dans le désert, Dieu permit aux Juiss d'habiter Jérusalem & les autres villes de la Palestine. Dieu tire sa gloire

de tout & le bien du mal même.

Dieu veut la société, cela n'est pas douteux; le genre-humain ne peut aller que par-là, depuis qu'il a tiré Eve de la côte d'Adam: mais encore une sois, les grandes sociétés, les sociétés trop intimes, ne sont en aucune saçon du goût de Dieu, témoin la dispersion de Babylone, & celle des hommes de tous les tems. Major è longinquo reverentia. Les hommes sont plus s'aimer de trop près. C'est toujours l'image de Dieu, &c. Je suis, Monsieur, votre très, &c.

## LETTRE XX.

LE premier inventeur & la premiere invention en grand, à qui Dieu & Moyse paroissent donner la présérence, comme la primauté, fut Jabel, & la vie champêtre & errante sous des tentes, vie passorale ou simplement campante ou campagnarde: Gennitque Ada Jabel, qui fuit Pater habitantium in tentoriis, atque Pastorum.

La vie même des guerriers en pleine campagne & sous des tentes, est plus du goût de Dieu que la vie civile de nos grandes villes. Ce n'est que comme en passant, hors de rang, sans éloge ni titre d'invention, que l'Ecriture sainte nous dit historiquement que Cain bâtit Enochia, au lieu qu'elle traite de Peres & de Patriarches les inventeurs des arts, dont elle parle ensuite d'un dessein formé, mettant Jahel à la tête de tous, tant la vie champêtre, campante, pastorale, militaire même, est la propre vie de l'homme; donc la vie est une milice & un passage, & non un établissement sur la terre.

Nous passons notre vie à éd sier, à bâtir & à nous étab ir sur la terre, où saint Paul nous avertit d'après l'expérience & le bon sens, que nous n'avors pas de cité permanente. C'est une observation que je sis étant encore jeune & que j'ai vu souvent consirmée depuis celle-là. Une Dame riche & puissante m'arrêta un jour sur le tard, au passage, devant la porte de son château, pour me dire qu'ensin ce château étoit sini, & qu'elle alloit en jouir. Au moment qu'elle me disoit cela, un coup de serein la frappa, elle en mourut huit jours après Voilà l'observation & la pointe d'épigramme, c'est que ceux qui bâtissent au ourd'hui, meurent constamment demain, c'est-à-dire, dès qu'ils ont sini leurs bâtimens.

Je dis la pointe d'épigramme, parce que c'est le style du jour, style de bel-esprit, de ne se faire lire que par-là. Un raisonnement moral & suivi, n'est point le style de nos philosophes: on m'en a averti. Mon observation épigrammatique est si vraie, que dans le monde j'ai vu mille gens la faire; d'où résulte cette autre épigramme, qu'on bâtit pour ses ensans & non pour soi.

La plupart même de ceux qui bâtissent en pierre de taille & à demeure, croyant éluder la nature, & prendre Dieu pour dupe, ont soin de multiplier & de prolonger leurs bâtimens, ne voulant jamais les avoir sinis, comme s'ils voyoient leur propre sin dans celle de leurs travaux; car notre vie n'est qu'une épigramme, dont la mort est la pointe. Lima avec tout son or, n'a trouvé à propos de se rebâtir qu'en bois, & c'est à Lisbonne de profiter de l'avertissement. J'ai fait un ouvrage contre la pierre de taille, en saveur des vrais arts d'architecture & de besoin.

Il n'est pas mal après tout, que Dieu nous prenne à la fin ou dans le courant d'un vrai travail, verum laborem, puisque notre vie n'est que travail de son ordre exprès. Nos villes, nos édifices en pierre de taille, à chaux & à sable, ne sont pas un vrai travail devant Dieu, puisqu'elles ont pour but notre perpétuité sur la terre; ce que nous appellons pourtant un peu en grand, travailler pour l'immortalité, tant nous connoissons peu notre vraie éternité.

C'est Jabel qui édifia pour l'immortalité, en devenant le pere & le patriarche de la vie tartare, champêtre, campante, pastorale & militaire. Je ne traite point cela de petite invention, soit parce qu'elle est dans le vrai, soit parce qu'elle est dans le grand de nos mœurs, soit parce que la moitié peut-être du genre-humain sait & a de tout tems sait honneur à cette vie tartare, nullement sauvage, mais très-civile, trèssociable, très-humaine en s'y conformant.

Ne jugeons pas éternellement de toutes choses, par nos petits goûts & par nos façons efféminées de pur bel-esprit. Nos villes peuvent être le regne des semmes; le séjour des tentes: est le regne des hommes. Encore saut-il s'exiler des villes & camper au milieu des champs lorsqu'on veut prendre ou désendre les villes, sonder ou détruire des empires. Et combien de conquérans sameux sont sortis de la Tartarie, de la Scythie pour conquérir la Chine, les Indes, le Mogol, l'Asie, l'Assique même & l'Europe? Ceux qui appellent les Russes en Europe, veulent sans doute la bouleverser à leur prosit. La plus vraisemblable opinion dérive de la Scythie & du Tanais les premier; François. Ceux qui ont détruit & rétabli en parcelles le

grand empire des Romains, n'étoient que Goths, Visigoths, Ostrogoths, Sarmates, Huns, Vandales, Gépides, Lombards, Bourguignons & enfin Francs ou François, généralement issus des déserts mêmes des Palus-Méotides; & c'est la Sibérie probablement qui a fondé ou peuplé toute PAmérique, dont les Sauvages sont l'abâtar-dissement immédiat des Tartares d'Asie, seuls vrais ensans de Jabel qui ipse suit pacer habitantium in tentoriis, atque Passorum.

Adam, Abel, Seth, Enoc & four ce que l'Ecriture fainte appelle les enfans de Dieu, avant le déluge; & tous les vrais Patriarches, Abraham, Isaac & Jacob, après le déluge, vécurent fous des tentes, non simplement en pasteurs, mais en grands & en chefs & segneurs, patriarch se a un mot comme Jabel de la vie pastorale. Enochia ne sur pour Cai a & ses vrais entans, sous le nom d'ensurs des hommes, qu'un repaire d'arts, arts mondains, de crimes & de vices, qui pervertissant jusqu'aux entans de Dieu, attirerent ces horrable déluge qui pensa exterminer la race humaine toute entière.

· Si M. R. que je ne perds pas de vue "

n'avoit pas outré tout, manque de connoître l'Ecriture, & 'e vrai même des arts,
des sciences & de la société qu'il calemnie, j'au ois pu ê re de son avis, que les
petits arts de luxe & les pures sciences de
bel-esprit, énervent la société des villes,
des grandes villes, & rendent la vie sauvage même présérable à nos sociétés criminelles & de bagatelle pure. M. R. a j gé
de tout cela trop en petit, trop en égoisme
& par rapport à lui, trop en mysanthrope
& point du tout en citoyen, ni en chiétien. Je suis sâché que ce mot m'achappe
comme malgré moi : je vous en dema de
pardon, Montieur, car je suis toujours
votre très, &c.

# LETTRE XXI.

QUAND j'ai dit, Monsieur, que les Tartares avoient conquis souvent l'univers, tantôt à la Chine, tantôt aux Indes, en Asie, en Europe, &c. j'ai dû ajouser que ce peuple, sous les noms de Scythes, de Sarmates, de Montgoux, de Kalchas, de Mantcheoux, n'a jamais été conquis, On sait bien que ce sut l'écueil d'Alexandre; se même de Cyrus comme de Darius. Je ne dis point cela en l'air, ni en saçon de système: c'est un fait, un résultat de saits dans la grande histoire du genre-humain.

Dans le moment, je me rappelle qu'étant allé voir un jour le célebre Président de Montesquieu, dans les commencemens de notre amitié, il y a plus de trente ans, je le trouvai dans une espece de verve, & tout enthousiasmé de la découverte qu'il venoit de faire, disoit-il, d'un peuple spécialement conquérant dans l'univers : or ce peuple étoit les Tartares. Dans ce moment, M. de Montesquieu en étoit à la dix-huit ou vingt-huitieme irruption conquérante, que ce peuple avoit faite dans notre triple continent, Européen, Asiatique, Africain.

Ce qui causoit l'enthousiasme, & saisoit la découverte propre & spécifique de l'Auteur, étoit que prenant la chose dans toute la rigueur, il vouloit que ce peuple seul, à l'exclusion de tout autre, Grec, Romain, Mede ou Persan, sût créé par la nature, ou donné de Dieu même, avec la qualité spécifique & caractéristique de peuple conquérant;

quérant; ce que, sans nier cela, je sonde ici sur la vie spécialement tartare, champêtre, campante, pastorale & militaire, que je regarde comme la vie proprement humaine & sociable, selon Dieu & la raisson, & nommément selon la soi de l'Eglise & de Jésus-Christ, dont la propre demeure sera toujours nommée le tabernacle du Dieu vivant.

Et voilà je crois, le propre sens du Deus non in manufactis habitat. Nos villes seules & nos maisons de pierre de taille, peuvent porter le nom de manufacta. Une tente, un tabernacle n'est jamais une maison faite, faite pour toujours & pour longtems. Elle ne tient point à la terre, & pour le moins n'y est-elle pas enracinée, mais toujours à resaire & prête à s'envoler, comme noure vie, au gré du vent & des vrais besoins.

Je n'ai pas d'idée que M. de Montesquieu ait imprimé quelque part son idée de la vie tartare, conquérante d'office & par privilege spécial de la nature & de Dieu. En tout cas, on trouvera de lui des papiers relatifs, qu'on ne sauroit trop tôt imprimer, non plus qu'une infinité de grandes

Suppl, de la Collec. Tome V. L.

pensées, dont il m'a confié la connoisfance, & peut-être le soin de les faire

valoir à propos.

Encore une fois, je ne réfute pas M. R. pour le réfuter & le critiquer, mais surtout pour rétablir bien de bons principes qu'il a ignorés ou contredits. Il y a une chose qui embrouille l'histoire générale du genre - humain, & cause tous ces faux lystêmes qui défigurent l'origine de toutes nos histoires modernes, Grecque, Romaine, Françoise & autres. Nous jugeons de toutes les autres par une de celle - là. Nous nous croyons toujours sortis du limon de la terre ou éclos du gland de la forêt de Dodone, suivant l'impie système de Diodore, qui ne laisse pas d'avoir une forte de fondement mal entendu dans l'hiftoire sainte, où réellement nous sommes comme éclos du limon de la terre, mais figurés de la main de Dieu, & sur - tout animés & vivifiés de son souffle & à son image.

Après la dispersion de Babel, Sem & Cham ou leurs enfans, point ou peu dispersés, sonderent des sociétés & des empires extrêmement florissans en Asie &

en Afrique. Tout cela ne tomba bien dans la barbarie à force de guerres, de mutations & de crimes, qu'après la mort de Jésus-Christ à l'arrivée des Musulmans, qui ont détruit les bibliotheques, les monumens, les atteliers, les lettres, les sciences, les arts par principe Ismaélitique & pour sauver l'Alcoran, en détruisant l'Evangile & l'empire d'Isaac ou de Jésus-Christ. Car Ismaël & Isaac ont toujours été rivaux & le sont encore à Rome & à Constantinople, suivant cette prophétie de l'Ange, qui en parlant d'Ismaël à sa mere Agar, dit:

Hic erit serus homo, manus ejus contra omnes, & manus omnium contra eum; & è regione universorum fratrum suorum siget tabernacula. Je suppose qu'on sait que Mahomet étoit descendant d'Abraham par Ismaël comme J. C. l'étoit par Isaac. Or dans l'antiquité l'Arabie étoit è regione de la Palestine, & dans le moderne c'est Rome & Constantinople, la vraie & la fausse capitale de l'empire Romain, qui sont comme deux armées en présence, dont l'une dispute le spirituel qu'elle tient, & l'autre le temporel qu'elle tient aussi à-peu-près. Je supe

pose qu'on sait aussi, que quelqu'un a prouvé que Mahomet est le vrai Ante-christ ou Antichrist, c'est-à-dire, è regione ou ex adverso de J. C. L'Ecriture sainte est bien vraie. La derniere vie de Mahomet imprimée à Londres, saite par le comte de Boulainvilliers, fait Mahomet

fils d'Abraham par Ismaël.

Il n'en fut pas de même de Japhet & de sa descendance : à force de transmigrations après l'affaire de Babel, ayant gagner l'Europe & les isles des nations, & tout ce pays-là & les chemins qui y menent, étant des deserts, des montagnes, des pays en friche; cette race Japhétienne tomba tout-à-fait dans la barbarie, d'où les Grecs se releverent les premiers & nous releverent par les Romains, jusqu'à nous rendre participans en société de l'héritage même de J. C. dont le déicide dépouilla les Juiss & la race de Sem, suivant cette autre prophétie de Noé même : dilatet Deus Japhet, & habitet in tabernaculis Sem. Où je prie M. R. d'observer le mot de sabernaculis, qui est le propre mot de la bonne natu-24, & sur-tout du bon Dieu son unique Auteur-Créateur, & non ces antres, trous & repaires où M. R. niche ses hommes originaires, bêtes brutes, & pis que cela. Je suis, M. votre très-humble, &c.

# Comment of the second of the s

### LETTRE XXII.

MONSIEUR, les Grecs fortirent de leur barbarie à l'aide des Egyptiens, qui, par malheur, étant déjà idolâtres, & pleins de superstitions, ne releverent que l'esprit des Grecs, leur donnant du reste de fort mauvais exemples & des instructions pleines de fables & de miseres de religion & de mœurs. La vanité des Grecs, revenus au monde, les sit s'approprier toutes les fables idolâtriques des Egyptiens en les chargeant de nouvelles fables nationales à la Grecque. Belle philosophie! Encore nos beaux esprits meprisent-ils les Grecs, leurs vrais instituteurs.

Entr'autres, les Grecs se donnerent pour indigenes, & enfans de la terre qu'ils habitoient, comme les Egyptiens se disoient noblement issus du limon de leurs marais.

Ces hommes ainsi nés d'abord plantes, puis animaux, & peu-à-peu embryons d'humanité, sont précisément les hommes sauvages dispersés au hasard sans société parmi les animaux, tels que M. R. nous les donne à propos de l'inégalité des conditions qu'il veut physiquement expliquer, sous le nom de philosophie de sa façon.

Les Egyptiens idolâtres ne furent pas les seuls précepteurs ou instituteurs des Grecs barbares & presque sauvages; car ils étoient pis que Tartares & Scythes. Au tems des Agenor, Cécrops, Cadmus, Danaiis, Inachus, qui surent les instrumens dont Dieu se servit pour retirer les Grecs de leur barbarie, la Phénicie, la Syrie, la Perse, la Chaldée étoient comme, & avant l'Egypte, tombées dans l'idolâtrie & dans les fables qui sont la barbarie des ames, des cœurs, & même, selon moi, des esprits. Car M. R. en veut bien autant aux arts & aux sciences qu'à la religion & aux mœurs, & à la religion & aux mœurs autant qu'aux arts & aux sciences. Ces choses-là sont plus insépara-. bles qu'on ne pense : on va le voir bientôt. Cependant les Grecs arriverent par le

moyen des Egyptiens & des Asiatiques, au bel-esprit, mais jamais au bon & au sain esprit, si ce n'est lorsque J. C. arriva en personne pour le leur donner, Judao primum & Graco, & nous le donner à nous-mêmes, Gaulois & Romains par leur moyen. Car St. Denis, &c. étoit Grec, Athénien même.

Et bien nous en prend, que les Grecs & les Romains de qui nous fommes en possession de prendre le bel-esprit, eussent commencé par nous donner le bon & le sain esprit, comme les hommes peuvent le donner en lui servant de véhicule. Car il est vrai que c'est toujours des Romains & des Grecs que nous recevons le bel-esprit trop pêle-mêle avec le bon esprit, dont les Grecs se sont toujours trop peu piqués, jusqu'à le perdre ensin tout-à-sa't par seur schisme toujours bel-esprit, & à la sin musulman & sans esprit, sans sciences, lettres ni arts, comme sans vraie religion, à la R.

Prenons garde à cette fin du bel-eprit aboutissant au non esprit, où nous mene évidemment M. R. en nous ramenant à notre prétendue origine par des systèmes, qui non-seulement excluent les arts & les sciences, mais n'ont pas même de bon sens. Car nommément j'ai été prié & je suis autorisé par gens de bel & de bon & de vrai esprit, de lâcher le mot du bon sens qui manque aux santaisses de M. R.

Arrivé à peu près aux deux tiers de fon livre fans avoir rien prouvé, par un entassement de propositions improbables, M. R. se flatte pourtant d'avoir enfin pas à pas mené son sauvage non humain à l'humanité sociable, & vicieuse par conséquent, selon lui. On peut croire qu'il n'y a de vicieux que cette saçon ou ce dessein de mener tout cela, si c'est mener, à contre-sens & au vrairebours du sens commun.

"Voilà donc, divil, toutes nos facul"tés développées, la mémoire & l'imagi"nation en jeu, l'amour propre intéressé,
"la raison rendue active, & l'esprit ar"rivé presque au terme de la persection
"dont il est susceptible. Or de - là vint
"tout de suite l'hypocrisse, &c. & sur"tout l'esclavage, de libre & d'indépen"dant qu'il étoit auparavant ». Si bel &
si bien du reste qu'en se persectionnant,
selon M. R., & devenant de machine ani-

mal, d'animal spirituel, de spirituel raisonnable, & de raisonnable sans doute divin, l'homme se dégrade, selon M. R. dont voilà le bon sens de mener tout à

contre-sens; ai-je dit & redit?

Sans trop entrer déformais dans ses raisonnemens fantasques & misanthropes, il me permettra de lui faire observer que ce font gens comme lui qui rendent la fociété insociable; 10. en prêchant sans cesse l'infociabilité, & je ne sais quelle liberté orgueilleuse & de révolte pure. 20. En calomniant les arts & les sciences, qui sont le plus honnête & le plus utile lien de la société dans le commerce réciproque de nos besoins respectifs. 3°. En appellant bien le mal, & mal le bien, en pervertissant toutes les notions du sens commun qui est le vrai nœud de tout. 4°. En rendant odieux les grands, les riches, les favans, les talens, les magistrats, les princes, & toute sorte de supériorité !égitime venant de Dieu. Car omnis potestas Deo.

Il est heureux que M. R. ne soit pas plus éloquent que cela, & qu'il outre tout ce qu'il dit de mieux. Sans quoi on le croit de retour de Geneve avec le deffein de iniquum aliquid moliri in civitate. Il n'est pas assez à craindre pour qu'on ne puisse pas lui pardonner tant d'excès. Encore nous aime-t-il à la folie, à la sureur, comme ceux qui disent bien des sottises aux frivoles objets de leur amour.

Il répéte beaucoup que la société seule assujettit l'homme au travail, à la servitude, à la misere. Voilà le vice d'un mauvais pere d'avoir bercé M. son fils d'un Vossius, d'un Tacite, d'un Grotius, au lieu de lui avoir sait prendre de bonne heure le goût & l'habitude d'un vrai travail selon Dieu. Car c'est Dieu seul qui a condamné l'homme après sa rébellion au travail, à la servitude & à la misere.

Maledicta terra opere tuo. In laboribus comedes ex eâ cunclis diebus vita tua. Spinas & tribulos germinabit tibi, & comedes herbam terra. In sudore vultûs tui vescêris pane, donec revertaris in terram de quâ sumptus es, quia pulvis es, & in pulverem revertêris. Je suis surpris que M. R. ne rende pas la société responsable de notre mort. Si les bêtes ne mouroient pas, il n'y auroit pas manqué,

A Eve même, & sur-tout à Eve Dieu a dit: multiplicabo arumnas tuas, & conceptus tuos. In dolore paries filios, & sub viri potestate eris, & ipse dominabitur tui. &c. Il semble que Dieu a craint qu'on n'attribuât à d'autres qu'à lui la condamnation de l'homme, de la femme & de la société au travail, à la servitude, à la misere, à la douleur, à la mort. Encore est-il vrai que l'homme a droit de s'en prendre à lui-même de sa condamnation, à sa révolte, à son péché. Ce qui n'en justifie pas davantage M. R. qui re dit mot de Dieu ni du péché, & ne s'en prend qu'à la société qui est un bien, puisque selon Dieu, non est bonum hominem esse solum. Je suis, M. votre, &c.

13

## LETTRE XXIII.

MONSIEUR R. ébranle, fape, nous fait perdre de vue tous les bons principes. Pour le moins est-il ingrat envers la France, qui le nourrit & le fait & le laisse au moins vivre & végéter, écrire même & gâter son papier. Ramenons-le à l'a. b. c. des sentimens. Quelle est donc la misere, la servitude & le travail à quoi la société Françoise réduit M. R. ? Est-ce que la société, la nôtre, comme toute autre, ne nous délivre pas & tous ceux qui nous sont l'honneur de vivre avec nous, de nos miseres communes?

Elle nous donne des laboureurs, des moissonneurs, des meuniers, des boulangers, & nous avons du pain en étendant la main: car elle nous donne aussi de l'argent pour en acheter. Elle nous donne des tailleurs qui nous habillent, des cordonniers qui nous chaussent, des marchands de toutes sortes, des médecins, des hôpitaux des prêtres qui nous baptisent, nous prêchent, nous absolvent, nous enterrent, & nous menent en paradis comme par la main.

Toute la société travaille pour chaque individu. Chaque métier & chaque art demande trente mains, trente arts & métiers, pour nous faciliter le moindre de nos besoins. Une épingle passe par trente mains, par trente laboratoires, avant que d'être une épingle, dont on en a cent pour un ou deux sous. Et les Sauvages

de M. R. en ont-ils moins de travail, de servitude & de misere, pour avoir moins de société? Ils en ont bien davantage, puisqu'ils ont toutés celles dont nous délivre la société. Un simple petit miroir de deux liards pour nous, est pour eux un bijou, qui leur coûte bien des peaux de castor, au prosit de notre société.

Est-ce vivre, pour un homme quelconque, que de ne vivre que de glands & de racines, de méchantes herbes, que de se repaître de chair humaine, que de n'avoir pas une misérable couverture au milieu des frimats & des horreurs du Groënland & du Canada, que de n'avoir que de l'eau salée à boire, comme les Esquimaux, que de n'avoir ni soi, ni religion, ni mœurs, ni instructions, ni connoissances, ni sciences, ni arts, ni hôpitaux, ni colleges; ni précepteurs, ni désenseurs, ni princes, ni magistrats?

Mais on est libre, dit M. R. & encore

Mais on est libre, dit M. R. & encore ne l'est-on pas. La liberté n'est que de choix entre le bien & le mal. Le Sauvage quand il pleut, n'est libre que de se mouiller, n'étant pas libre de se mettre à couvert. Il n'est pas libre : il est sorcé de fouffir mille fortes de maux, la faim, la foif, la nudité, mille especes de maladies. La société ne nous ôte aucune liberté honnête & utile, en nous forçant assez doucement, d'être honnêtes-gens, bons citoyens, bons chrétiens: & comme elle y oblige tout le monde, encore lui sommes-nous redevables d'y forcer autour de nous cent mille hommes, qui sans cela, pourroient à chaque instant nous molester beaucoup dans notre propre personne, dans nos biens, dans tout notre bien-être.

M. R. attribue à la société les guerres nationales, les batailles, les meurtres, les représailles, qui sont frémir la nature, &c. Est-ce que les Sauvages n'ont pas des guerres, des batailles, des meurtres, des représailles, d'autant plus faisant frémir la nature, que les nôtres sont contre la vie civile, la religion, les devoirs surnaturels, & celles des Sauvages, toujours directement contre la nature seule? Les guerres & les batailles des Sauvages sont bien pires que les nôtres. Les nôtres peuvent être contre l'humanité en général: les leurs contre les hommes en détail, & d'homme à homme.

Quand la France est en guerre contre l'Europe entiere, que sa jalousie réunit contre nous, il part de ce royaume tous les ans dix ou vingt mille hommes de recrue, dont dans une campagne il peut en périr la moitié. Mais le gros de la France, le corps de la nation n'en est comme point offensé, & la moitié de ce qui y périt, auroit pu périr sans cela. Qu'une nation uvage soit en guerre, c'est la guerre de toute la nation; les semmes y menent leurs ensans à la suite des hommes. Leurs batailles ne sont que de deux ou trois cents hommes: mais c'est toute la nation qui y périt.

Depuis douze cents ans, que la France comme royaume fait la guerre en France, en Flandre, en Allemagne, en Italie, à Constantinople, à Jérusalem, à Damiette, à Tripoli, en Espagne, &c. la France est à-peu-près aujourd'hui ce qu'elle étoit au tems de Clovis; au lieu que toutes les nations Sauvages de l'Amérique, Algonquins, Iroquois, Hurons, &c. se sont comme toutes détruites, y en ayant plus sieurs dont il ne reste plus de vestige.

Les guerres sont un mal de la nature

corrompue, corrompue par le péché, non par la société réparée, même par la société chétienne en Jésus-Christ; car l'Eglise n'est qu'une société, une assemblée des sideles. Nos guerres se sont en regle & ne vont jamais à la destruction d'une nation entiere, ni à moitié. Les guerres des Sauvages sont des fureurs, des trahisons, des guet-à-pens, des assassinats, des duels, ai-je dit d'homme à homme Nos guerres respectent l'humanité: à Fontenoy, Anglois & François s'invitoient le chapeau à la main à trer les premiers: aucun ne vouloit commencer. Un ennemi désarmé n'est plus notre ennemi.

Or c'est-là que commence la guerre des Sauvages: un ennemi sans armes, excite toute leur sureur. Ils le saisssent, le garrotent jusqu'à lui ôter la respiration. Ils lui arrachent la chevelure, cernant la peau du crâne tout autour, pour lever tous les cheveux à la fois, ce qui est un grand trophée pour eux. Ce n'est encore rien: on le promene dans tous les villages, hameaux & cubanes, où jusqu'aux semmes & enfans chacun a droit de lui arracher un ongle, couper un doigt du pied, de

la main, de l'assommer de coups. Ainsi mutilé, on le grille, on le rôtit, on le

mange piece à piece & en détail.

Le comble des horreurs! on le fait chanter, & il chante, tandis qu'il a le pied ou la main dans le feu. Le beau est même en cet état de se moquer de ses bourreaux, de les exciter, de leur dire que si on les tenoit, on leur feroit pis. On chante, on rit, on sume une pipe. Le premier venu, un ensant, une semme approche du patient, lui coupe un doigt, le met dans la pipe, & le patient rit & sume son doigt, sût-ce même son œil, dont il trouve le parsum délicieux. Oh! pour le coup, voilà le Sauvage bête brute, dont M. R. envie la noble liberté! Je croirois ofsenser Dieu, si j'ajoutois que je la lui souhaite. Dieu m'en préserve.

Il est vrai que si on vouloit punir M. R. de tant d'excès contre l'humanité, la raison & le bon sens, sans parler de la divinité, de la grace & de la soi, on n'au-roit qu'à le prendre au mot, & le transporter au milieu des Sauvages, nud, libre, gai & content. Mais ce n'est pas moi qui ai imaginé cela: au contraire, s'il étoit

là, j'irois moi ou mes freres pour l'en retirer & le convertir à Dieu & à la raison. Je suis M. votre très, &c.

## LETTRE XXIV.

MONSIEUR R. avance un principe dargereux, qui est que le droit de conquête ne peut jamais sonder un véritable droit, & que les peuples conquis sont à perpétuité armés de droit contre leurs conquérans, à moins que ces peuples conquis ou la nation remise en pleine liberté, ne choisisse volontairement son vainqueur pour son ches. D'abord il y a des conquêtes de droit par elles-mêmes; en second lieu, la plupart des conquêtes ne se sont pas sur les nations, mais sur leurs souverains, n'y ayant qu'eux qui ayent droit de réclamer à la tête de leurs nations, comme serviteurs & soldats.

Il y a ici un sophisme que sont tous ceux qui critiquent les gouvernemens en regle, sur-tout les monarchies & même les républiques. Je suis surpris que bien

d'habiles gens qui ont défendu ces gouvernemens, n'ayent jamais bien démêlé ce sophisme. Les prétendus esprits libres, forts & républicains, soi-disants philosophes, supposent toujours qu'une nation comme nation, une multitude de gens de même nom, ont sur eux-mêmes un droit

de gouvernement.

Tout leur droit de gouvernement n'est que passif. Une multitude n'a droit que d'être gouvernée, & non de se gouverner. Chacun au plus n'auroit droit que de se gouverner lui-même : droit nul & dangereux dans une société. Il est moralement impossible qu'une multitude se gouverne elle-même. Alors il est vrai que s'il n'y a pas de chef naturel, la nation, sans autre droit que d'être gouvernée, est sorcée de se sormer en république ou en monarchie, en déférant le gouvernement à plusieurs ou à un seul. Et encore, faut-il toujours un seul chef de magistrature, de sénat ou de république, un dictateur', un doge, un stathouder, tant la multitude a peu le droit de se gouverner, si ce n'est en servant sidellement celui qui a d'ailleurs le droit de la gouverner,

A remonter aux idées philosophiques, métaphysiques, morales, théologiques même des choses, on ne trouvera jamais dans une multitude en société qu'un besoin d'être gouvernée. Ce besoin qui lui est propre, peut sonder le droit de celui qui la gouverne, mais non le sien, si ce n'est passivement comme j'ai dit. Essentiellement, une multitude qui se gouverne, porte l'idée d'un mauvais gouvernement, d'un non gouvernement. Où est donc son droit? Il est dans celui qui est suscité ou que Dieu suscité pour en user, sût-ce un conquérant, pourvu qu'il soit légitime.

Mais s'il n'est pas légitime d'abord, le tems peut le légitimer, quoi qu'en dise M. R. Il y a, & il est bon qu'il y ait un tems de prescription, où la possession fasse le droit devant Dieu & devant les hommes. Le principe de M. R. est une semence de révolte & de guerre éternelle. Une nation, sur-tout si elle est grande, n'a jamais droit de déposséder un possesseur, si ce n'est à la suite d'un autre reconnu légitime, ou plus légitime pos-

sesseur.

Je dis qu'une nation, plus elle est grande plus elle a droit, c'est-à-dire, besoin d'être gouvernée, & moins elle a droit de gonverner. On en voit la raison, & je ne sais pas si cette raison n'exclut pas la république du vrai droit d'être un bon gouvernement. Qui dit la république, dit chose publique: & je doute que ce qui s'appelle public, soit un bon gouverneur. L'idée du bon gouverneur me paroît être celle d'une vraie monarchie; aussi n'y a-t-il qu'un Dieu & qu'une Providence, modele de tout bon gouvernement.

Chacun a ses raisons, mais M. R. n'en

Chacun a ses raisons, mais M. R. n'en a point pour dire qu'un droit de conquête soit un droit éternellement litigieux. Cet Auteur qui devine à sa fantaisse l'origine de toutes choses, dit que le premier gouvernement naissant, n'eut point d'abord une sorme constante & réguliere. D'où le sait-il de la raison que voici. Le désaut de phitosophie & d'expérience ne laissoit, dit-il, appercevoir que les inconvéniens présens, &c. Il s'agit bien de philosophie & d'ex-

périence physique?

Voilà la manie de nos grands philofophes, physiciens à expérience depuis Newton, de vouloir mettre la main au gouvernement, & y dire leur mot, comme si dans la physique même, leur mot étoit autre chose qu'une simple hypothese, variable au gré de tous les grands parleurs. Tout cet endroit est plein de maximes sé-

ditieuses, & d'autant de sophismes.

L'Auteur cite Pline, disant à Trajan: Si nous avons un Prince, c'est asin qu'il nous préserve d'avoir un Maître. Voilà le vaudeville, l'épigramme, le coup de langue, le bel esprit qui nous affolle. Pline étoit trop adulateur, pour ne pas joindre le titre de Maître, à celui de Prince, dans un panégyrique fait en face d'un Empereur, à qui sur toutes choses il vouloit plaire, au prix de toute sa liberté & de toute celle de sa patrie. Trajan eût-il été le tyran des Romains, comme il l'étoit des chrétiens; encore Pline l'eût-il reconnu pour maître, sous les noms de prince, de pere & de tout ce qu'il y 2 de plus honnête & de plus doux. M. R. joue sur les mots quand il veut. Tout son discours n'est qu'un jeu de mots, pour éluder celui de l'inégalité des conditions qui n'est pas un jeu pour luis

Tout le raisonnement de M. R. va ici à absoudre les peuples du serment de sidélizé toutes les sois qu'ils croiront que leur Prince ne les gouverne pas selon les loix, c'est-à-dire, à leur fantaisse. Car, selon lui, les loix sont à la fantaisse du peuple, & il a seul tout le droit de législation, sous prétexte qu'à l'origine de tout c'est lui qui s'est donné un législateur. Mais s'il se l'est donné, s'il lui a conféré la législation, il ne l'a donc plus lui-même, non plus qu'un donateur a droit sur la terre dont il a donné à un autre le domaine absolu. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XXV.

C'Est la liberté, sa chere liberté sauvage, qui est le grand vœu & le grand cri de guerre de M. R. il s'entend en sophismes, c'est-à-dire, à les saire: mais il dit, & cela même en est un, que les politiques sont sur l'amour de la liberté les mêmes sophismes que les philosophes ont sair sur l'état de nature. Et voilà M. R. qui en sait plus que les philosophes & les politiques; il pouvoit ajouter les théologiens, qui sont les seuls compétens pour nous dire ce que c'est que l'état de nature en opposition avec l'état de grace, qui est bien surement de leur ressort.

Qui n'entend qu'une partie, est bien surement un juge incompétent. Les prétendus philosophes, purs physiciens tels que l'est & prétend l'être M. R. n'entendent au plus que la nature pour la condent au plus que la nature pour la connoître en elle-même; & encore, encore l'entendent-ils? au lieu que les théologiens tout aussi naturalistes que les physiciens, & pourquoi non? sont au-dessus d'eux moralistes & docteurs de la grace. Selon Cicéron même la philosophie est rerum divinarum & humanarum cognitio, & divinarum fans doute avant humanarum. Depuis Descartes il est vrai que nos philosophes disent: Je suis philosophe & ne suis pas théologien. Ils ne sont donc ni l'un ni l'autre, ne pouvant être l'un sans l'autre. Mais je ne suis ici que moraliste en opposition à M. R. qui n'est que physicien foi-difant.

M. R. sans indiquer aucun des sophismes dont il accuse les politiques mêmes & & les philosophes sans preuves ni demie, dit que ces Messieurs à qui il en veut de sa pleine autorité, par les choses qu'ils voyent, jugent des choses très disserntes qu'ils n'ont pas vues. M. R. a-t-il vu d'état de pure nature, de sauvage originaire, d'homme sans société? A-t-il vu inventer les langues par un tremblement de terre qui d'un continent a fait une isse, comme d'un coup de canon, le ratio ultima de

M. R. non roi pourtant.

On croiroit en vérité que M. R. raisonne ou parle au hasard, & que c'est sa
plume & non lui qui écrit. Il ignore les
maximes les plus communes de la logique, de la rhétorique, de toute methode
& de tout art de chercher la vérité &
de bien parler. Ce qu'il blâme là est la
premiere regle du bon sens, de la raison
comme de la soi. Car St. Paul blâme les
philosophes de n'avoir pas reconnu un
Dieu invisible par les choses visibles qui
sont son ouvrage, & Descartes nous apprend très-bien à passer du connu à l'inconnu.

Et comment inventer en aucun genre, in par les choses qu'on voit on ne vient Suppl, de la Collec, Tome V. M.

pas à imaginer ce qu'on ne voit pas? Selon M. R. il est saux que de soi l'homme aspire à la servitude comme le prétendent les philosophes & les politiques. Eh! mon Dieu, sans tant d'abstractions métaphysiques & de bel-esprit, nous voyons de nos yeux, & nous entendons de nos oreilles, & le bon sens nous le dit que les trois quarts & demi des hommes cherchent des conditions de valet même, de client, de sujet pour avoir du pain & vivre en société ou vivre tout court.

On y est bien forcé d'aspirer à la servitude: & il est si vrai que servire Deo regnare est, que dans le monde même un simple laquais est tout sier de la livrée qu'il porte, & parle souvent plus en maître que son maître même. Et dans un état même d'abstraction & de bel-esprit un peu sensé, la plupart des hommes servient très-embarrassés de la liberté à laquelle ils n'aspirent que parce qu'ils en ont encore trop. Je citerois tel peuple de l'Europe, qui vivroit plus sibre & moids sujet à des révolutions de servitude, s'il arrivoit ensin, comme il peut arriver, que ses yrais maîtres le devinssent un peu plus,

& tout-à-fair.

Point d'esclavage plus grand & plus yrannique, que celui d'une trop grande iberté. Les vrais esclaves chez les Romains & ailleurs, quand ils avoient le conheur de rencontrer des maîtres doux & humains, étoient plus maîtres, plus contens au moins qu'eux. La liberté à la quelle aspire M. R. est le regne des pations & des caprices, & par conséquent de l'esclavage de l'esprit & du cœur, qui est le plus terrible, & le seul vrai esclavage.

M. R. en veut fort au despotisme : je ne le contredirai pas, si ce n'est dans les mauvaises & fausses attributions & appliacations qu'il en fait aux Gouvernemens les plus légitimes, les plus bonnêtes, les plus doux. Mais lui personnellement & ad hominem, je le trouverois fort heureux d'avoir un maître immédiat, qui le contint despotiquement dans les bornes de l'honnete liberté d'écrire avec décence, honneur, religion & bon sens. Un frénétique est-il heureux d'avoir la liberté de se tuer & de tuer quelqu'un?

M. R. a entrevu mes objections ou mes Exonles. Il convient que les peuples accoutumés à la servitude en supportent tranquillement le joug, comme un cheval dressé se laisse brider & moner où l'on veut. Mais ce n'est pas par-là qu'il en saut juger, dit-il, quoique ce soit là l'état ordinaire de tous les hommes de toutes les nations. Et par où veut-il juger des hommes, si ce n'est par les hommes, & d'un Etat si ce n'est par les hommes mêmes-de cet Etat! Le voici : il veut qu'on juge de la liberté par la révolte, & de l'honnête liberté par le libertinage.

M. R. dit: « Ce n'est donc pas par l'aw vilissement des peuples asservis qu'il faut
piuger des dispositions naturelles de l'homme pour ou contre la servitude, mais
par les prodiges qu'ont faits tous les peuples libres pour se garantir de l'oppresm sion », Le mot de prodiges dont se ser
ser catastrophes; les révolutions, les
excès de tout genre, comme les paradoxes
en genre de littérature & les licences en
fait de liberté. Désions-nous-en.

Pur sophisme de substituer le mot d'oppression à celui de servicude, comme de substituer! celui de servicude au terme de Adélité ou d'obéissance. Vir obediens loquetur victorias. L'hoimme obéissant parlera victoires. M. R. n'aime pas celles-là. Il n'aime que les prodiges de la révolte la plus effrénée. Les Athéniens sont le peuple que cet amour de liberté vague & capricieuse, a le plus souvent révoltés contre leur république & leur liberté même. Les Spartiates gouvernés par un Roi, & même par deux, ne se sont presque jamais révolté. Je suis, Monsieur, votre, &c.

# LETTRE XXVI

A bien prendre les choses, Monsieur, ce n'est le plus souvent que dans les républiques trop libres, trop démocratiques, comme chez les Athéniens, qu'on trouve des tyrans, des oppresseurs, des despotes au moins. Il est facile d'usurper une autorité vague, & qui flotte dans plusieurs têtes & dans plusieurs mains. Il s'y en trouve toujours quelqu'une, qui tire tout à elle & s'empare de tout. Un Monarque n'a point de complices ni de rivaux qui lui aident, ou qui l'aiguillonnent à avoir

plus d'autorité qu'il n'en a, l'ayant toute au gré de son ambition, s'il est ambitieux. Non, il n'est pas tenté de l'être. Il ne peut l'être que de jouir en paix de toute l'autorité qu'il a. Il a intérêt de bien gouverner & de laisser jouir son peuple de l'honnête liberté qu'une autorité légitime laisse toujours aux sujets sideles & soumis. Les prodiges que vante M. R. ne sont jamais que des coups de main, par ou une populace mutinée favorife un opprese feur secret ou qui veut le devenir, contre

celui qui ne l'est souvent qu'en imagination. L'homme & les hommes sur -tout sont faits pour être gouvernés. Une nation, un Etat ne représente jamais qu'une famille, dont le pere commun est le chef naturel soujours représenté par le prince, roi, doge, stathouder quelconque, soit héréditaire, foit électif selon l'usage dont le tems les a mis en possession. C'est un des malheurs auxquels la nature humaine est exposée, que quelqu'un de ces maîtres gouverneurs s'en acquitte mal, qu'il soit mal-habile, inappliqué, méchant même. Cela est fâcheux, comme il est sâcheux d'être malade, de mourir-, de souffrir. A cela, je ne vois que la patience.

M. R. n'y voit que la révolte, le coup de main, le bouleversement de l'Etat. C'est-là ce qu'il traite de prodige, & où il autorise les fanatiques les plus surieux, qui sous mille prétextes peuvent à tout propos réclamer per sas & nesas, leur prétendue liberté, soit de mœurs, soit de sortune. Le plus communément ce ne sont en esset que du prétexte & du fanatisme; & pour un Prince tyran qui se trouve en sinq ou six siecles, il se trouve de siecle en siecle des sujets fanatiques & des révoltés.

C'est l'esprit particulier, prétendu philosophe, que M. R. prêche ici en fait de gouvernement & de tout, comme dans sa religion calviniste & républicaine. Il est remarquable que depuis douzé cents ans que la France a pris sa consistance d'Etat royal & monarchique, il ne se soit pas trouvé un Prince cruel ni méchant, la plupart ayant été même spécialement bons, religieux & dignes sils aînés de l'Eglise; au lieu qu'il s'y est trouvé & retrouvé cent sois des peuples Albigeois, calvinistes, ligueurs, assassins des meilleurs de nos Rois, par ce principe exécrable des

M 4

peuples toujours conservateurs de leur liberté, de leur droit de législation, & toujours armés, selon M. R. contre teurs con-

querans.

Encore, la liberté à laquelle aspire M. R. n'étant qu'une liberté animale, ne mérite pas qu'un oiseau même en cage se révolte & rompe les barreaux de sa grille, pour se la procurer. Je désse cet Auteur de trouver chez les jurisconsultes, les théologiens, les moralistes, les philosophes, si ce n'est physiciens, matérialistes, une raison autre que de mécanique, qui autorise les hommes à se mettre ou remettre en possession d'une liberté idéale, où on ne vit que de gland & d'herbe, pêle-mêle avec les animaux, sans aucune loi, devoir, ni sentiment de société, de siliation, de paternité, d'humanité en un mot.

M. R. part toujours de ce principe purement matérialiste, qu'un corps, astre ou pierre qui se meut en courbe autour d'un autre astre ou d'une main adroite, c'estadire, tend à s'échapper par la tangente en ligne droite. Et encore, si ce principe qui n'est qu'une tendance plutôt qu'un droit, avoit lieu dans le physique même,

il en résulteroit la ruine de l'univers, retombant tout de suite par-là dans la confusion, dans la discorde des élémens, dans le cahos primitif & originaire, si l'on veut, tel qu'il pouvoit être avant que Dieu dît:

fiat lux & fiat firmamentum.

C'est la société subordonnée des esprits, des cœurs, des corps mêmes, qui fait la lumiere & le sirmament de cet univers, physique autant que moral & théologique. Dans l'ordre même des astres & des planctes, il y a toujours un soleil ou une planete principale, qui donne la loi à tout son tourbillon, malgré la tendance qu'elles ont toutes à devenir la principale, ou à s'en écarter. C'est dommage que M. R. soit physicien jusques-là exclusivement. Il y a gens qu'il seroit mieux qu'ils ignorassent tout, excepté leur catéchisme. Un demisavant ne prêche jamais que l'ignorance.

Quelqu'un dans ce moment me suggere le passage qui vient ici sort à propos. Et homo cum in honore esset, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, & similis factus est illis. Je ne voulois pas en faire l'application. On me sorce de dire au moins que M. R. l'a saite lui-même, & de voir M.

qu'ici il va la faire. C'en seroit trop dans une même lettre. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XXVII.

MONSTEUR R. la liberté que vous prêchez, n'est pas même celle dont on jouit à Geneve, en Hollande, ni dans aucune République légitime, c'est - à - dire, légitimée par le tems de sa possession, qui a prescrit contre ses premiers Souverains. Quoique vous en disez, vous dites encore mieux, lorsque vous nous laissez fous - entendre que vous n'avez pes pa vous accommoder de la liberté actuelle de votre patrie, & que celle même dont vous jouissez en France avec nous & plus que nous, qui ne nous y donnons pas toutes ces licences, est la plus grande que vous ayez pu trouver dans l'univers, vous qui avant que de naître, auriez choisi Geneve, & qui vous obstinez de choisir Paris, sans doute pour nous importuner mieux de votre amitié mélancolique & · atrabilaire, tant vous nous aimez jusqu'à la fureur.

Vous ne prêchez pas même la liberté des Sauvages, qui ne laissent pas de vivre en une affez bonne société de nation, de paternité au moins, de maternité, de filiation & de fraternité. Non, non, vous ne voulez que du pêle-mêle avec les animaux. & je n'oserois dire jusqu'à quel point vous le voulez, traitant d'avilissement tout ce qui n'est pas selon la pure nature, nature purement physique & corrompue, que vous traitez pourtant de perfection & même d'innocence. Je crois que si vous vous étiez trouvé à la place du grand Nabuchodonozor, réduit à brouter avec les bêtes, vous n'auriez comme lui levé les yeux au Ciel, que pour le remetcier de vous avoir ennobli; au lieu qu'il le re-mercia de l'avoir humilié, en le priant de l'en relever, comme il arriva par la bonté de Dieu.

Vous en jugez encore ici, en nous blâmant de n'en pas juger de même, par des animaux, dites-vous, « nés libres & » abhorrans la captivité, que vous voyez » se casser la tête contre les barreaux de » leur prison, par des multitudes de Saul vages tout nucs ». Ce sont toujours vos M 6

termes, vos phrases, vos sentimens, vos tre philosophie; oui « tout nuds, qui mé» prisent les voluptés européennes & bra» vent la saim, le seu, le ser & la mort,
» pour ne conserver que leur indépen» dance ».

Pour le moins, cette fois-là, mon cher M.R. image de Dieu que vous êtes, image d'homme au moins, vous conviendrez que cette liberté de se casser la tête & de se noyer dans l'eau ou se martyriser dans le seu, est bêtise pure, folie, sureur, de mourir pour ne pas mourir, ne moniare mori, & de se rendre l'esclave du démon en est en pour ne l'être pas de quelque honnête homme, sût il tyran, dans un beau & bon pays comme est la France, par exemple.

En vérité je n'ai jamais compris les Grecs mêmes, les Athéniens, beaucoup moins yous comprends-je, M. R. de nous wanter une liberté qu'on ne peut recouvrer qu'en se faisant bien du mal, en périssant même & en devenant l'esclave de cette prétendue liberté. Désinissez nous donc au moins une bonne sois cette liberté après laquelle yous courez. Où est-elle?

5 15

En quoi consiste-t-elle? Faites - nous voir un Etat, un pays, un séjour où on la trouve? Vous nous faites voir des enragés, des surieux qui s'estropient, se tuent, se tourmentent, se consument en desirs, en saux frais, sans jamais pouvoir y arriver. C'est un enser où il est vrai que les damnés se tourmentent à courir après le paradis dans le seu qui les en brûle d'autant mieux.

Quelle folie! Quelle fureur! Enfin, enfin à la page 108 vous osez attaquer à visage découvert l'autorité paternelle que vous traitez de despotisme & d'esprit séroce. Mais voilà ce que je veux bien faire observer à vos lecteurs & aux lecteurs de tous les auteurs qui depuis un tems crient en France contre le despotisme; car M. R. n'est pas le seul, mais il est heureusement le moins précautionné de tous ceux qui calomnient les gouvernemens les plus paternels & les plus légitimes.

Ils en veulent tous sous main, mais M. R. en veut ouvertement à l'autorité la plus paternelle, lorsqu'ils sont semblant de n'en vouloir qu'au despotisme des Tures ou des tyrans. Sur quoi je suis bien aise

de prendre l'occasion d'observer que, lorsque Cromwel voulut bouleverser l'Angleterre, y détruire la monarchie & y extirper tout reste de religion catholique, il sit du despotisme un cri de guerre qui gagna tous les esprits, tous les cœurs, & arma tous les bras contre le Roi le moins despote, le moins séroce, le plus doux, le plus paternel que l'Angleterre ait peut-être

jamais eu.

M. R. grand législateur à la façon du peuple dont il maintient la législation & la révolte, dit qu'au lieu de dire que la so-ciété civile dérive du pouvoir paternel, il falticis dire au contraire que c'est d'elle que ce pouvoir tire sa principale force. Lorsqu'une étincelle de vérité se mêle au discours de M. R. encore trouve-t-il le moyen de l'éteindre, & de la convertir en sumée, capable de nous aveugler, après l'avoir aveuglé lui-même. Comment seroit-il philosophe avec le peu de précision & de justesse, de shétorique même & de grammaire qui regne dans son discours?

Jamais en morale on n'a dit, que la socière civile dérive du pouvoir paternel. Ce n'est tout au plus qu'en physique, qu'on pourroit dire honnêtement que la physique de la société civile, le nombre & la génération des enfans, suppôts de la société, dérive du pouvoir physique & de la saculté générative, &c. C'est le gouvernement de la société qui dérive du pouvoir

paternel.

Le raisonnement de M. R. n'est ici qu'un grand & pur sophisme, pour établir un principe évidemment faux. Il consond la société avec le pere de la société, & veut tirer de celle-ci le droit de celui-là, au lieu de tirer de celui-là le droit de celle-ci. Mais le droit de la société, ne peut par-là même être, comme j'ai dit, qu'un droit d'être gouvernée, & le droit actif du gouvernement ne peut jamais résider que dans le chef, pere physique & créateur de la société & de tous ses droits.

M. R. veur en termes très-équivalemment formels, que le pere tire de ses enfans le droit de paremité, le droit d'être pere, au lieu qu'il est physiquement même évident que c'est du pere que les ensans tirent le droit d'être ensans. C'est comme si on vouloit dire que le droit du gou-verneur vient du gouvernement, au lieu

de dire que le gouvernement vient du

gouverneur.

Le vrai fait est que le pere, le chef, le gouverneur sont tous antérieurs aux ensans, aux sujets, à la société, & qu'il y a bien du mauvais raisonnement à dériver la sontaine du ruisseau, au lieu de dériver le ruisseau de la sontaine. C'est éternellement le sophisme de M.-R. Je suis M. votre très, &c.

## LETTRE XXVIII.

MONSIEUR, le pouvoir paternel existe évidemment avant le pouvoir, c'est-à-dire, le devoir silial. Car ce n'est que devoir dans ceux-ci, & ce n'est que pouvoir dans le pere & la mere ne faisant qu'un; & cette unité-là, même de la société la plus primitive qu'il puisse y avoir hors de Dieu, est évidemment le modele, la regle & le principé essectif de toute la société filialement paternelle. Le sophisme de M. R. est de nous re-

Le sophisme de M. R. est de nous représenter le pouvoir du pere & de la mere comme nul ayant qu'il y, ait des enfans. Or il n'est pas nut alors. Il est même alors dans toute sa force, puisqu'il est dans sa cause. Le pouvoir du pere & de la mere sur les enfans qu'ils n'ont pas, est d'autant plus grand, que c'est un pouvoir essessifient, le pouvoir de les faire. Quand ils existent, le pouvoir paternel est diminué en quelque sorte d'autant par leur existence désormais indépendante du pere & de la mere.

En rigueur cependant il n'est point diminué, & n'en est que plus explicite & plus actif, leur conservation étant toujours une sorte de reproduction & de création. Et voilà le droit paternel dans toute sa force & dans tout son exercice. Il faut tant de tems avant que des ensans soient des hommes saits & des gouverneurs! & cette société naissante ou renaissante est bien éloignée de ratisser le droit de gouvernement & de législation, que M. R. veut lui donner sur la société paternelle & maternelle, ou paternelle tout court, que M. R. a l'imprudence de vouloir en dériver.

L'imprudence en est complete, & conre tout droit de nature, physique autant que moral dans M. R. qui va jusqu'à un certain âge où les ensans n'ont plus besoin de leurs peres; ils leur doivent du respect non l'obsissance. M. R. va-t-il prêcher la désobéissance des ensans à leurs parens? C'est un terrible homme que M. R. il empoisonne & corrompt tout, la nature même la plus saine comme la plus corrompue, en traitant celle-ci d'innocente, & celle-là de corrompue.

Qu'est-ce donc que le respect filial si ce n'est de l'obéissance? Dans l'Evangile I. C. réprouve formellement tout respect rendu aux parens par les ensans, lorsqu'il se borne à de simples honneurs de cérémonie & de somalité, & ne va pas jusqu'aux services les plus essettis, à la déférence, à l'obéissance. Il est singulier que M. R. borne l'obéissance des ensans au besoin qu'ils ont de leurs parens, de manière que dès qu'ils n'ont plus besoin d'eux, ils ne doivent plus leur obéir en rien.

Mais si dans la premiere enfance ils doivent l'obéissance à leurs parens dans les seules choses sans doute qui concernent leurs besoins; quoi! ne leur en doivent-ils point par reconnoissance dans les besoins que les parens peuvent avoir d'eux, de leurs services? Ordinairement là où finissent les besoins des enfans commencent ceux des parens; & si à cause de ceux-là les enfans doivent obeir aux parens; à plus forte raison le doivent-ils lorsque les parens en ont besoin. Selon M. R. un enfant doit obéir à son pere pour aller prendre le pain que son pere Îui donne: mais fi le pere demandoit d'aller prendre ce pain & de le lui apporter à lui-même, l'enfant ne seroit point obligé de lui obéir. M. R. a beau vanter M. sons pere; je ne serois pas surpris d'apprendre, qu'en partant, il y a quinze ou vingt ans, de Geneve, pour venir en France philosopher, il eût laissé sans pain & sans ressource pour en gagner, le bon homme, qui au sieu de sui apprendre & de faire lui-même fon métier, lui a appris à phi-losopher de la forte, d'après Plutarque, Tacite ou Grotius, qui pourroient encore Pen défavouer.

Dieu ayant spécialement attaché le droit d'une longue vie, à l'honneur effectif des enfans envers leurs parens, il faut croire que ce n'est pas pour exempter plus long-tems les enfans du devoir d'obéiffance envers leurs parens, qu'il leur promet cette longue vie.

Pour moi je crois éternel ce droit d'obéiffance respectueuse & effective, comme l'obéifsance des peres est un droit éternel de leur part envers Dieu, le pere des peres.

Mais par malheur il faut raisonner aussi .. car c'est-là que s'embrouille constamment M. R. La multitude des peres particu-liers qui forment une grande société, une nation, est un labyrinthe d'où ce fameux philosophe ne peut se démêler. Il y a les peres communs & les peres particuliers. Il n'est pas douteux qu'en général il ne faille obéir à tous, au pere, au grandpere, à l'ayeul, &c. & en même tems aux peres, grands-peres & ayeux, c'est-àdire, aux magistrats, gouverneurs, princes, rois de toute la société nationale des sociétés. Et alors il est vrai que le pere général dispense quelquesois de l'obeissance aux peres particuliers, qui sont même censés obéis dans les choses où ils doivent obéir eux-mêmes aux peres communs, & y diriger l'obéissance personnelle que leur doivent leurs enfans.

Le perc de la patrie doit en tout tems être obéi préférablement aux peres des patriotes, parce qu'enfin c'est le pere des peres & des ensans. M. R. ne balance pas à changer le pouvoir paternel en despotisse qu'il traite même bientôt de tyrannie, pour peu qu'il toit poussé au-delà du besoin des ensans, Encore M.R. se pique-til quelquesois d'un peu d'avisement ou de ravisement,

Comme il fent après coup que tout ce qu'il dit tombe à plomb sur nos rois, les meilleurs rois qu'il y ait au monde, depuis au moins 1200 ans; vîte, il a soin d'y mettre un palliatif qui ne corrige rien. Il convient même que son système est odieux. Car il dit: « ce système odieux » est bien éloigné d'être celui des sages » & bons monarques, & sur-tout des rois » de France ». Pour prouver cela il ne cite qu'un passage tiré d'un édit de Louis le grand; qu'on sait bien n'être pas le meilleur de nos rois pour ceux de la religion de M. R, depuis la révocation sur tout de l'édit de Nantes.

Il insiste au reste sort peu ou point du tout sur l'édit sité, & sout de suite il y

reprend des forces pour revenir contre la monarchie qu'il confond avec le despotisme & la tyrannie, contre l'autorité, lafociété, l'humanité, toutes choses contre lesquelles il s'escrime, comme on dit, à bras raccourci, & avec d'autant plus de constance qu'il croit par cette prémunition d'un passage unique sans preuve ni déscussions, s'être mis à couvert contre la société, & l'autorité légitime, qu'il brave en sace & sans aucun vrai ménagement. Je suis, M. votre, &c.

#### LETTRE XXIX.

CE qu'il y a d'horrible, Monsieur, dans votre saçon, de système sans façon, c'est que les peres auroient beau s'assujettir au pere commun de la société, vous combattez pro aris le société, sous changes de reclamer contre une servitude à laquelle leurs peres n'ont pu afsujettir qu'eux-mêmes. M. R. soutient toutes choses contradictoires. Les ensans, selon lui, ont droit aux bians de leurs peres

au préjudice de ceux-ci, mais la fervitude des peres envers le chef de la fociété, du prince, du magistrat, du roi, n'est

point héréditaire, felon lui.

Voilà l'horreur contradictoire. Que le pere acquiere des biens, il acquiert pour ses ensans, ses héritiers de droit rigoureux. Que le pere se soumette au pere commun, au roi, les ensans ont droit de se révolter. Ils ne sont héritiers que du bien pécuniaire. Ils ne le sont pas de la servitude, car c'est ainsi que cela s'appelle chez le nouveau Lycurgue. Les sils des esclaves ne sont pas esclaves, selon lui. Le pere ne l'est que de ses ensans. Les ensans ne le sont que d'eux-mêmes; étant sans doute nés librement comme M. R. avant que de naître à Geneve.

M. R. ne laisse pas d'être conséquent. Les enfans naissent hommes originaires, bêtes brittes & pures machines, selon lui, sans devoirs, sans sentimens, mais non sans besoins. Or leurs besoins font des droits, d'indépendance pour eux, de servitude pour tous les autres, peres, meres, rois, princes & magistrats. Si M. R. avoit affisté au contrat de la nature avec nous.

le jour que Dieu régla les droits respec-tifs, en disant: fiat lux, & le second jour qu'il les ratissa, en disant: fiat sir-mamentum; il nous auroit donné sept sodeils pour éclairer sept planetes, qui n'en auroient pas eu besoin étant soleils ellesmêmes sans besoin, dépendance ni servisu le des unes ou des uns envers les autres. Car la société de toutes choses est nun male, & la liberté épicurienne seule

est un bien au gré de M. R. Je demande à cet oracle universel, se les enfans en héritant des biens, héritent auffi des fiefs, hommages, redevances, dettes, corvées dont ces biens sont chargés entre les mains des peres? Eh mon Dieu! c'est un pléonasme décide de demander cela à M. R. Je sais mon Rousseau par cœur, chez lui tous les cas sont décidés. Le pere, selon lui, a été un sot de s'engager à payer ce tribut, cette dette, rà cette servitude, à cet hommage. Le fils en est quitte par sa qualité de fils, puis-qu'il est quitte même de toute obéssance à son pere propre & particulier, & à plus forte raison au pere commun. Les enfans doivent respecter le testament de leur pere. pere, mais non hui obéir, si ce n'est dans Thérédité de leurs biens pécuniaires & physiques. Car c'est toujours du physique, si ce n'est de la physique chez M. R.

Enfin en propres termes M. R. nous dit d'un ton ici moqueur, ailleurs amer, que, son les Jurisconsultes qui ont gravement promoncé que l'ensant d'un esclave naîtroit son esclave, ont décidé en d'autres termes son qu'un homme ne naîtroit pas homme se qu'un homme ne naîtroit pas homme se qu'un homme noncé dans tout son livre qu'un homme ne naissoit pas homme raisonnable, mais animal & sauvage, sans société, sans devoirs, & c.

Comme sans cesse M. R. répete, même en se contredisant, je suis bien obligé de le répéter en le contredisant. Il revient au contrat entre les souverains, c'est-à-dire, il en parle de plus en plus clair. Car il ne se répete que parce qu'il est timoré ou timide, du reste scrupuleux, n'osant d'abord dire tout ce qu'il pense, mais se reprochant bientôt de n'avoir pas tout dit

Il dit donc tout net ici, que le sujet rentre dans tous les droits de sa liberté

Suppl. de la Collec. Tome V. N

fauvage & animale, physique enfin, lorsque le roi, le prince, le magistrat, le pere commun quelconque, manque par des injustices ou des oppressions au prétendu contrat de la société avec son ches. Ce contrat est une chimere, un titre de révolte; s'il y a ici un contrat, c'est avec Dieu. Les sujets n'entrent dans ce contrat que comme sujets; le contrat s'il y en a, est de Dieu au prince, & du prince à Dieu. Le prince promet de bien gouverner, au jugement de Dieu: le sujet n'a que la soumission, la patience & la priere en partage.

Il y auroit trop d'inconvéniens pour les sujets même & pour la société, qu'ils eussent, qu'elle eût le jugement & la garantie d'un tel contrat. Toute multitude est bellua multorum capitum. Encore telle bête n'a point de tête que son chef, son prince, ses magistrats soumis au prince, au chef unique, sût-il doge ou stathouder.

Le peuple, les sujets, la société, n'ont que des bras, & il seroit horrible que des bras eussent droit de révolte contre la tête, dont ils sont les exécuteurs, mais non les juges. Quand Dieu eut dit, non est bonum hominem esse solum, & qu'il lui donna Eve

avec tout ce qui s'ensuit: c'est-à-dire, des ensans & toute une société analogue, il ne les donna que comme adjutorium simile sibi, comme compagnes & compagnons, mulier quam dedisti mihi sociam; mais jamais comme des têtes.

Car formellement dans l'endroit où St. Paul parle le plus ferme en jurisconsulte moraliste & théologien, il tranche toutes ces questions-là, en disant: capue viri Christus, caput Christi Deus, & tout de suite, caput autem mulieris vir, ce qui a sondé le proverbe de la semme sans tête. Car St. Paul n'en donne point d'autre que l'homme à la semme, & à toute la société qui en dérive.

Quand les Juiss voulurent un roi, encore eurent ils la sagesse de le demander à Dieu & de le recevoir de sa main. Mais de quelque saçon que le peuple reçoive, ou se donne un roi, un chef, c'est toujours Dieu qui le lui donne, & sur-tout qui donne à ce chef, à ce roi toute son autorité, puisque, omnis potestas à Deo, & qu'absolument le peuple n'a en effet d'autre autorité, d'autre droit que d'être gouverné.

C'est le peuple qui se donne un roi, un ches, sans consulter Dieu, qui est un usurpateur, puisqu'il donne une autorité qu'il n'a pas, & qui ne peut venir que de Dieu; le peuple n'a droit que de présenter. Dans la cause de la légitimité d'un Souverain, le peuple n'est que partie & témoin tout au plus, & ne peut donc être juge; il seroit juge dans sa propre cause, Je suis Monsieur, &c.

## LETTRE XXX.

ETABLISSONS, Monsieur, l'état de la question. Je suppose d'un côté un roi tyran, cruel, usurpateur même & conquérant, si l'on veut: & d'un autre côté, un peuple armé pour le déposséder & s'en délivrer. Jusques-là, je ne vois qu'un grand procès & deux parties qui plaident. Au tribunal de qui, je le demande ? or je n'y vois d'autre juge que Dieu.

Le sort des armes, la voie de fait n'est point une voie de droit. Dieu n'a jamais permis qu'on le consultât les armes à la main, tout Dieu des armées qu'il est; & il permet sonvent à l'injustice de prévaloir; je n'y vois en un mot que la patience, la fidélité, la soumission & la priere. Mais le roi est cruel, me dit-on: mais le peuple est mutin, dirai-je à mon tour. Qu'on décide entre deux? Mais qui est-ce encore une sois qui décidera? Encore ne vois-je que le roi tranquille possesseur qui en ait l'autorité préalable, en attendant le jugement de Dieu, auquel on est bien obligé de s'en rapporter sur la plupart des événemens litigieux de cette vie, essentiellement équivoque & passagere.

La voie des armes & de fait ne peut être un jugement de droit; il est trop à armes inégales. Dès qu'on en feroit l'affaire d'un coup de main, il est bien évident que le Prince coupable ou non coupable succomberoit toujours, n'ayant qu'un bras, & ayant tous les bras contre lui. Ce seroit tenter Dieu, & lui demander un miracle, que de mettre le droit d'un Prince en litige par la voie des armes.

M. R. lui-même traite de prodiges les soups de main par lesquels les peuples ont souvent réclamé leur liberté sur les

plus légitimes Souverains. Ces prodiges ne sont surement pas des miracles, même de bravoure. Ce sont même des lâchetés bien décidées, d'avoir triomphé d'un seul homme, par les sureurs de toute une nation armée contre lui.

Le plus fouvent cependant dans ces fortes de querelles, royales d'un côté, & nationales de l'autre; le roi lui-même, fût-il tyran, ayant ses partisans & son armée, il est bien évident que c'est alors la nation contre la nation, ce qui rend le prétendu droit national équivoque & le jugement quelconque qui en résulte,

encore plus litigieux.

Le roi n'eût-il que dix mille hommes armés pour lui, contre cent mille hommes purement nationaux, qui veulent le destituer, ces dix mille hommes font naturellement censés la plus noble & la plus saine partie, & devroient l'emporter au tribunal de Dieu & des hommes, d'autant plus que les cent mille hommes ont toujours à leur tête un chef de révolte, qui peut tout aussi-bien être que le roi un tyran, & ne peut être qu'un ambitieux & un rebelle décidé.

Il est donc démontré que M. R. habile homme d'ailleurs, si l'on veut, ne sachant pas un mot de théologie, de morale, de physique même, n'en sait pas davantage de jurisprudence & de politique. Cependant, comme j'ai entrepris de résuter M. R. dans tous ses points, j'irai jusqu'au bout de son discours, qui commence pourtant à m'ennuyer, autant que le mien

peut l'ennuyer.

Je m'aguerris même peu-à-peu, à l'extrême aversion que j'ai de copier ces horreurs, pour me donner uniquement le droit de les résuter. Comment M. R. a-t-il pu dire par maniere d'épiphoneme contre le despotisme vrai ou calomnieux de toutes sortes de souverains monarques & paternels, « que l'émeute qui finit par » étrangler ou détrôner un Sultan, est » un acte aussi juridique que ceux par les-» quels il disposoit la veille, de la vie » & des biens de ses sujets. La seule sorce » le maintenoit, la seule force le ren-» verse. Toutes ces choses se passent ainsi » selon l'ordre naturel ».

Oui, voilà le naturel de M. R. de traiter d'acte juridique la violence des sujets, qui sans autre forme ni procès, étranglent un Sultan, qu'il leur plaît de traiter de tyran. Encore Cromwel, le scélérat Cromwel, mit-il un air de jugement & de forme juridique dans le prodige de sa révolte, en faveur de la prétendue liberté des Anglois, ou en faveur de son ambitieux fanatisme.

M. R. qui ose taxer d'ames sanguinaires ceux qui ont conseillé la révocation de l'Edit de Nantes, ou qui ont désendu l'Etat contre les attentats des huguenots sanatiques, paroît bien plus sanguinaire, dans cette saçon raisonnée, d'ériger l'étranglement d'un Sultan par ses sujets en acte juridique, ne mettant point de différence entre le jugement & l'exécution d'un jugement de mort, entre le juge & le bourreau. Je suis sâché qu'on ait dit qu'il ne manque à M. R. que l'adresse & l'hypocrisse d'un prédicant de révolte, d'un Cromwel. Oh, hypocrite! M. R. ne l'est point du tout: il parle clair.

Me voici aux notes. L'Auteur dit » l'homme est méchant ..... cependant » l'homme est naturellement bon. Qu'est-

» ce donc qui peut l'avoir dépravé à ce:

» point, finon les changemens survenus » dans sa constitution »? M. R. paroit partout ignorer absolument la cause unique de la dépravation des hommes & de la corruption de notre nature d'abord innocente, c'est-à-dire, le péché d'Adam. Il remonte toujours au physique; car il n'entend que cela par notre constitution. Or il n'y a eu que du moral, & du théologique même dans la désobéissance d'Adam. Je suppose que M. R. est baptisé & qu'il

sait pourquoi.

M. R. veut que la société des hommes foit cause de toute leur dégradation. Encore l'Ecriture lui en donne-t-elle le démenti, le p'us ad hominem qui puisse être. Car M. R. voulant que l'homme originaire & bête brute, en société d'abord avec les bêtes brutes seules, fût jusques-là dans l'état de nature pure & innocente; uniquement pervertie par la simple société avec les autres hommes, ignore que réellement le péché d'Adam n'est venu que de ce qu'Eve formée pour vivre en société avec Adam feul, entra en foc été de raison ement, de philosophie & de théologie, avec les bêtes pavec la plus me-N 5

chante de toutes, avec le ferpent. C'est cela qui donne un démenti bien formel à M. R.

Le serpent étoit le démon sans doute, & n'en étoit pas moins bête pour cela, aux yeux d'Eve au moins, qui en sut pourtant la bête ce jour-là, tant les bêtes peuvent déniaiser les hommes, au dire de M.R. qui s'y connoît, comme on voit, mais ne se connoît point du tout aux hommes ni à leur marche, depuis le premier instant de leur institution dans un beau jardin & non au pied d'un chêne, & à l'appétit d'un gland des forêts du Canada; car je suppose que le premier fruit qui a tenté Eve, étoit pulchrum visu, aspectuque delectabile. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XXXI.

DANS sa fantaisse d'ériger les hommes naturels en bêtes, on doit bien s'attendre à voir M. R. ériger les bêtes en hommes. Il est piqué de ce que les Pongos, les Mandrills, les Orang-Outangs, & bien

d'autres especes de singes, qui approchent beaucoup de la sorme humaine extérieure, ont été déclarés pures bêtes par la plupart des voyageurs qui en ont parlé; & il dit que ce sont les mêmes êtres, dont sous le nom de Faunes, de Satyres, de Sylvains, les anciens faisoient des Divinités, se croyant lui sans doute fort modéré de prendre le milieu entre les idolâtres & les bons chrétiens, en faisant des hommes de ceux dont il n'ose faire des bêtes ni des Dieux.

Sur quoi il entre dans une grande differtation contre les voyageurs qu'il réduit à quatre classes, les marins, les marchands, les foldats & les missionnaires. On croiroit qu'il est tenté de dégrader de l'humanité ces quatre especes, par dépit de ce qu'elles en ont dégradé les singes; car, dit-il, « on ne doit gueres s'attendre que » les trois premieres classes sournissent de » bons observateurs ».

M. R. leur fait tort, fur - tout aux marins, aux marchands mêmes. Nous leur devons la plupart des observations d'hiftoire naturelle des pays ou des mers où ils ont navigué ou trafiqué. Nous devons nommément beaucoup de choses aux Hollandois & aux Anglois, aux François même & aux Danois: les Portugais & les Espagnols sont ceux à qui nous devons le plus, à cause même des missionnaires qu'ils y ont toujours associés aux simples marins.

M. R. vient spécialement aux missionnaires; car sur quoi ne veut - il pas direson mot? Et on auroit bien deviné que c'est pour en venir à eux qu'il met les trois autres especes à quartier & à bas. Pour mettre mieux à bas & à quartier ces bons missionnaires, il joue l'air plutôt que le jeu d'un bon homme lui-même neutre, impartial & désintéressé. Il loue leur zele & leur bonne intention, comme si on étoit fort flatté de tels éloges sans connoissance de cause.

Le bon homme du reste, bat les bonnes, gens de son mieux. 1°. Ils sont, dit-il, sujets à des préjugés d'état, comme tous les autres. M. R. appelle préjugé d'état, le préjugé en saveur des hommes contre les bêtes. Oh, oui, l'humanité est un état pour des hommes, s'il ne l'est pas pour M. R. 2°. Les missionnaires, selon lui, ne sont pas propres à des recherches de pure

curiosité, qui les détourneroient des travaux plus importans auxquels ils se destinent. M. R. appelle des recherches de pure curiosité celles d'en missionnaire qui veut s'assurer si le petit homme de Bornéo est homme digne du baptême, & d'être converti à l'église & à Dieu. Personne n'a plus fait de recherches & de dissertations sur ces singes-hommes & sur tous leurs pareils, que les missionnaires qui s'y sont pris en naturalistes, en physiciens, en anatomistes, en historiens, en moralistes, en philosophes avant que de s'y prendre en théologiens, en apôtres.

Mais 3°. felon M. R. " pour prêcher" utilement l'Evangile il ne faut que du zele, & Dieu donne le reste; mais pour étudier les hommes il faut du talent, " &c. " Voilà une calomnie bien hardie de l'église, des Apôtres, de la religion & de tout ce que l'univers a de plus sacré. Oni, M. R. a dû s'attendre que je la releverois à visage découvert. M. R. ne vint à moi en arrivant à Paris, que parce qu'il me connoissoit à Geneve même, me dit-il. Il m'a donc méconnu en me voyant. Mon air d'honnête homme sans doute l'à.

trompé, comme l'air d'hommes-bêtes des Pongos trompe, selon lui, ceux qui les voyent de près. Major è longinquo reverentia, sans doute, & minui: præsentia famam. Quoi! l'apostolat n'est pas un talent, une vocation donnée de Dieu même? Quel orgueil! quoi, le P. le Comte n'avoit point de talent même naturel? Le P. d'Entrecolles, qui nous a si bien donné l'art de la porcelaine n'avoit point de talent? M.R. ignore-t-il que ce sont deux bons missionnaires qui ont découvert les sources du Nil, qu'Alexandre, César, Auguste, les Ptolomées, les Grecs, les Romains ont voulu découvrir en y saisant les plus grandes recherches, les plus grands frais ? Ignore-t-il que ce sont deux ou trois bons missionnaires qui nous ont donné les cartes de la Chine, de la Tartarie, du Thibet & presque de toute l'Asie, de l'Afrique & de l'Amérique; cartes les plus détaillées & les plus exactes que nous ayons d'aucun pays connu; & qu'ils les ont données en arpenteurs, en astronomes, en géometres, en physiciens, en naturalistes, en toutes fortes de genres de philosophie & de talens même naturels?

Ignore - t-il que de bons missionnaires ont non-seulement dressé, levé, mais fait la carte autant terrestre que topographique du Paraguai, de, &c.? & cela en politiques religieux, & en conquérans des royaumes & des empires aux rois d'Espagne, de Portugal, de France, uniquement en les acquérant à l'église & à J. C. Ce qui est une saçon fort honnête & fort légitime de conquérir aux hommes en conquérant à J. C. & à Dieu. Pour le moins tels peuples ne restent point armés contre de tels conquérans.

M. R. en veut aux missionnaires, sur ce qu'en caractérisant les peuples lointains, ils ne disent que ce que chacun savoit déjà, & « de ce qu'ils n'ont su appercevoir à » l'autre bout du monde, que ce qu'il » n'eût tenu qu'à eux de remarquer, sans » sortir de leur rue; & que ces traits vrais » qui distinguent les nations, & qui frappent les yeux faits pour voir, ont prese » que toujours échappé à leurs yeux. De » là est venu, dit M. R. ce bel adage de » morale, si rebattu par la tourbe philomorale, si rebattu par la tourbe philomorale, que les hommes sont par » tout les mêmes; qu'ayant par - tout

" les mêmes passions & les mêmes vices, " il est assez inutile de chercher à caracté-" riser les dissérens peuples; ce qui est " à-peu-près aussi bien raisonné que si l'on " disoit qu'on ne sauroit distinguer Pierre " d'avec Jaques, parce qu'ils ont tous deux " un nez, une bouche & des yeux ".

Un de nos bons & grands Rois, disoit obligeamment à un de ses courtisans dont j'ai oublié le nom : un tel, je vous connois si fidele à mon service, si attaché à ma personne, que je ne crois pas que rien pût vous en détacher. Je vous demande pardon, Sire, répondit le courtisan, honnête homme & loyal serviteur. Le mépris de votre Majesté me révolteroit à coup sur. Le piquant de M. R. c'est qu'il nous méprise & nous parle avec une incivilité, une impolitesse, qui est l'antipode de notre caractere même avec lui.

Qu'est ce que M. R. pour mépriser ainst tout ce qui nous regarde? Pour le moine, sommes - nous aussi en société avec lui, l'image de Dieu, & il n'a pas droit de cracher sur cette image qui est en nous, non plus que nous crachons sur celle qui

est en lui, quoiqu'il ne cesse de l'avilir, en avilissant la nôtre.

L'orgueil cynique est le péché capital du péché capital de l'orgueil ordinaire. Le crasseux Diogene, dans son tonneau ple n de lie & d'ordure, méprisa plus Alexandre qui L'y honoroit d'une visite, comme à la bête du jour, qu'Alexandre ne méprisoit l'univers, rois & peuples à qui il imposoit silence par tout, dans le sein de sa gloire, & dans tout le brillant de son courage victorieux & conquérant.

M. R. connoît fort bien tout le bas, le trivial, le suranné de notre langue, s'il n'en connoît point le noble, le sin & le gracieux. Ses adages, sa tourbe philosophesque sont dans une telle bouche, sous une telle plume d'un méprisant infini, de la part d'un Genevois, pour ne pas dire d'un Savoisien helvétique. Soit dit en repréfailles, sans vouloir mépriser personne,

non pas même cette personne-là.

Cette personne, ce grand personnage se croit philosophe, non de la tourbe ni du commun, parce qu'il lui plaît à quatre ou cinq mille lieues de distance, de voir des hommes dans des Pongos, où d'hon-

nêtes & habiles gens n'ont vu de très-près que des singes ou des bêtes; & qu'il lui plaît aussi à la même distance de ne voir que des bêtes, là où les missionnaires & les marins marchands ou soldats ont vu des hommes, tels qu'on les voit, sans

sortir de sa rue.

Bien surement M. R. est malade, & s'il étoit permis de plaider pour lui auprès des grands magistrats, qui pourroient ensin vouloir le réprimer, je me jetterois à leurs genoux, pour que ce ne sût point dans une maison de sorce, mais tout au plus dans quelque hôpital de convalescens ou d'incurables qu'il sût logé avec toute liberté, si ce n'est d'écrire, & avec toutes sortes de bien-aises de sa personne.

Il ignore cette chanson, qui a été trouvée pleine d'esprit de la part du P. L. S. J.

Un Voyageur qui court le monde Est un peu foible de cerveau, S'il croit dans la machine ronde Voir quelque chose de nouveau. Qu'il parcoure la terre & l'onde, Après chaque jour il dira? C'est ici tout comme là, &c.

Je suis donc, après ce trait de gaîté,

pour vous égayer, M. & très - cher M. R. votre, &c.

# LETTRE XXXII.

MONSIEUR R. nos premiers voyageurs, missionnaires même, n'ont pas laissé de trouver de grandes dissérences dans les peuples, comme dans les pays qu'ils ont vus loin d'ici, & ce sont des philosophes, missionnaires même en second & en révision de procès, qui ont prononcé qu'absolument ces pays & ces peuples ayant plantes, animaux & hommes avec le nez entre les deux yeux sur le visage, & les mêmes passions & caracteres dans le cœur & dans l'esprit, c'étoit ici tout comme là, & là tout comme ici, des sils d'Adam, bons à baptiser & à rendre enfans de J. C.

Il y a même plus que cela dans la faine philosophie des missionnaires, des premiers même, c'est qu'avant que d'avoir vu ces peuples, & dès en partant d'Europe, ils ont prévu qu'ils alloient trouver des hommes tout comme ici, puisqu'ils n'alloient que pour les convertir, & non pour convertir des singes, comme il plairoit à M. R. qui d'ici les transforme en hommes.

Encore les bons missionnaires sont - ils plus philosophes que M. R. dans le genre même dont se mêle M. R. puisque de près comme de loin ils ont apperçu la plus grande dissérence qui puisse se trouver entre homme & homme, dissérence plus grande que celle de l'homme à la bête & au Pongo, savoir celle de bésial à J. C. & de la pure humanité corrompue au christianisme ou à l'humanité réparée, c'est-àdire, encore de l'image du démon à celle de Dieu.

Cette différence n'est-elle rien aux yeux d'un grand philosophe comme M. R. qui se vante pourtant d'avoir des yeux saits pour voir? Voyant ici tout comme là & là comme ici, des Pongos hommés & des hommes Pongos, & ne voyant que des bêtes par-tout. Chacun a ses yeux. Encore les bêtes ont-elles constamment de meilleurs yeux, voyant des hommes par-tout où il y en a & les respectant, au lieu que M. R. ne voit dans tous les hommes que des bêtes, & dans les bêtes que des hommes sans respect pour homme ni Dieu-

Tout franc, je ne suis plus slatté que M. R. ait cru autresois voir de la musique dans mon clavecin oculaire. Il l'entendoit sans doute de notre musique, qui n'est pas une musique selon lui. Encore ne le prendrois - je pas pour juge de la simple diversité de mes couleurs. Il les prendroit toutes pour du jaune, couleur de bile noire.

Il y a, dit l'ingénieux M. de Fontenelle, des horloges qui sonnent les heures, d'autres les quarts, demi-quarts, les minutes même, & d'autres qui marquent jusqu'aux secondes. Et il y a de même, dit cet auteur élégant & fin, il y a des esprits qui ne voyent que les gros objets qu'ils confondent même souvent comme l'homme avec la bête, & d'autres qui voyent les nuances les plus fines, les plus légeres différences. Plus cela est bien dit, plus M. R. le trouyera mal, parce que c'est de la science, de l'art, de l'esprit qui perdent tout, selon lui. Une grosse bête qui hurle, qui brait, meugle ou hennit, est une pointe d'épigramme pour lui.

M. R. dit: « Ne verra-t-on jamais rem naître ces tems heureux, où les peuples » ne se mêloient point de philosopher, » mais où les Platon, les Thalès & les » Pythagore épris d'un ardent desir de sa-» voir, entreprenoient les plus grands » voyages pour s'instruire, & alloient au » hoin secouer le joug des préjugés natio-» naux, apprendre à connoître les hom-» mes, acquérir ces connoissances univer-» selles qui sont la science commune des

" fages ".

Quoi! M. R. qui traite les sciences de corruption, de peste, d'inhumanité, veut qu'on voyage pour les acquérir! La liste des contradictions de M. R. avec lui-même seroit un ouvrage précisément de la longueur de ses ouvrages. La liste de ses contradictions avec la religion, les sciences, les arts, le bon sens même, seroit d'une longueur quadruple, à ce que je crois. Mais le voyage de M. R. de Geneve à Paris n'est-il pas dans le goût des voyages de Pythagore ou de Platon? Oui ou non, comme on voudra.

C'est en Egypte ou aux Indes que Pythagore apprit la métempsycose des ames humaines dans les corps d'autres hommes après la mort des premiers. M. R. a apprès à Paris que les ames des bêtes étoient déjà passées dans les corps des hommes qui y brillent le plus aujourd'hui. Le vrai de tout, c'est que M. R. étant venu de bonne soi, je crois, se signaler à Paris par ses talens, au milieu ou à côté des talens qui y brillent à l'envi, y trouva gens qui lui mirent le marché si haut que désespérant d'y atteindre, il trouva facile de les rabaisser jusqu'à lui, fort au-dessous même de lui, disant que tout cela, arts & sciences, n'étoit bon à rien, étoit même positivement mauvais.

M. R. rabaisse tout : sans ofer nommer nos Rois, il les traite de « curieux magni» fiques, qui ont fait faire à grands frais
» des voyages en Orient avec des savans
» & des peintres pour y dessiner des ma» sures, & déchisser ou copier des ins» criptions, &c ». Voilà comme il traite
les Rois, les Académies, les Tournesort,
les Sicard, &c. Grand législateur, grand
potentat, voici un projet de sa façon.

Il voudroit que deux hommes bien » amis, riches, l'un en argent, l'autre en » génie, tous deux aimant la gloire, & » aspirant à l'immortalité, dont l'un sa-

" crifie vingt mille écus de son bien, & "l'autre dix ans de sa vie à un célebre voyage autour du monde pour y cher cher non toujours des pierres & des "plantes, mais une sois les hommes & "les mœurs; & qui après tant de siecles " employés à mesurer & considérer la " maison, s'avisent ensin d'en vouloir con " noître les habitans ".

Il faudroit des volumes entiers pour tirer ce beau projet-là au clair du simple bon sens & de la raison, n'y eût-il que les vingt mille écus & les dix ans que M. R. allie ensemble avec deux hommes seuls sans aides ni valets, & avec le tour du monde entier, pour connoître les hommes-bêtes, les Pongos hommes qu'il imagine; car des hommes, hommes tels qu'on les voit ici sans passer le ruisseau de sa rue, M. R. ne daigneroit pas y dépenser la cent millionième partie de millions qu'y ont réellement mis nos curieux magnisques, rois pourtant, princes & empereurs, fort loués pour avoir secondé par-là le zele des savans, des artisses & des apôtres même. Je suis, Monsieur, votre, &c.

#### LETTRE XXXIII

J'EN demande pardon, Monlieur, aux habiles hommes, aux gens d'esprit que vous me forcez de citer d'après vous, aux Montesquieu, aux Diderot, aux Busson, aux Duclos, aux d'Alembert, &c. Puisque vous osez les citer comme gens à exécuter un projet aussi frivole que le vôtre, en manquant de respect à eux, & au roi dont vous avilissez le projet & l'exécution des voyages au Pôle, à la mer du Sud, & cent autres qu'ils ont faits & exécutés chacun selon son applaudi.

C'est se donner un peu d'air en se mettant au-dessus des rois, d'inviter des gens de qualité comme les Montesquieu & d'autres à l'exécution de tels projets, en ne les honorant que de la gloire d'y dépenser leur bien. Il est vrai que c'eût été imanquer totalement de respect à un Montesquieu de lui présenter vingt mille écus, & des gratisications & des pensions d'une telle main. Comme M. de Montesquieu

Suppl, de la Collet. Tome V. D

mon illustre & cher ami à la vie & à la mort, n'y est pas pour se désendre d'une telle invitation qui l'honoreroit peu, comme savant & homme de lettres, M. R. ne doit pas se formaliser de me voir m'en formaliser pour lui moi-même; moi, disje, qui prétends bien m'honorer de l'honneur d'un tel ami.

Rien ne paroît plus puéril que ce projet de M. R. Il dit: « Supposons que ces » nouveaux Hercules de retour de ces » courses mémorables fissent ensuite à loi-» fir l'histoire naturelle, morale & politi-» que de ce qu'ils auroient vu, nous ver-» rions nous-mêmes sortir un monde nou-» veau de dessous leur plume (un François, » bon écrivain diroit : sortir de leur plume) » & nous apprendrions ainsi à connoître » le nôtre. Je dis que quand de pareils » observateurs affirmeront d'un tel animal » que c'est un homme, & d'un autre que » c'est une bête, il faudra les en croire. » Mais ce feroit une grande simplicité de » s'en rapporter là-dessus à des voyageurs » grossiers, sur lesquels on seroit tenté quel-» quefois de faire la même question qu'ils se » mêlent de résoudre sur d'autres animaux.

Ceux qui n'ont pas lu M. R. ne m'encroiroient pent-être pas si je ne justissios, par ses propres paroles le but que je luiprête dans tout ceci, de ne vouloir connoître que des bêtes hommes ou des hommes bêtes, en employant de présérence des Montesquieu, des Busson, des Dalembert, des Diderot, &c. tous gens audessus de lui, &c qu'il devoit respecter de plus d'une saçon & pour plus d'une raison qu'il peut deviner.

Du reste, si ce dernier morceau qui est d'appareil & dans le grand de l'auteur, est bien écrit, ce n'est pas au moins dans le noble, le décent & l'élégant. Je parle du style, car les idées ne présentent que bêtes hommes & hommes bêtes. Et ce qu'il faut remarquer, c'est que tout ce discours est la note même des Pongos déclarés bêtes par tous les voyageurs, & qu'il s'entête seul de rappeller à ses hommes primitis & originaires, brutes & animaux, selon sa propre expression, mille sois répétée dans son discours.

Je ne yeux, je ne dois rien dissimuler qui puisse disculper M. R. Je crois même en général que c'est son caractere d'esprit plutôt que celui de son cœur qui porte ainsi tout ce qu'il y a de plus respectable & de plus sacré aux conséquences extrêmes, les plus affreuses. Il attaque de bonne soi même, mais avec le même cœur & le même esprit, Locke, Hobbes & toust les auteurs suspects d'athéssme ou de désime, & nommément du renversement de la société, des mœurs & de la religion.

Il rapporte donc fort au long un passage de Locke que je me dispense de copier, d'autant plus qu'il m'a paru assez sain quand je l'ai lu. M. R. a des yeux de lynx pour y voir bien du mal. Locke'y rend des raissons philosophiques de la société des hommes & des animaux même. Mais ces raissons sont morales, & M. R. n'en veut que de physiques & de matérielles. Je disois d'abord en moi-même. Timeo Dannaos & dona ferentes.

M. R. réprouve donc les raisons de Locke comme « morales en matiere de » physique. Car, dit-il, quoiqu'il puisse » être avantageux à l'espece humaine que » l'union de l'homme & de la semme soit » permanente, il ne s'ensuit pas que cela » ait été ainsi établi par la nature, » On

voit là d'abord que c'est au naturalisme purement physique que M. R. rapporte tout, l'humanité même & spécifiquement la naissance de l'homme & de la semme,

A plus forte raison donc en niant le moralisme de la naissance générative des hommes par Locke, M. R. en nie-t-il le théologisme de Moyse, que j'ai rapporté au commencement de tout ceci. Il y a des choses horribles dans tout cet article. qui est long. On y retrouve ces mots af-.freux. « L'appétit satisfait , l'homme n'a » plus besoin de telle semme, ni la sem-» me de tel homme. Celui-ci n'a pas le » moindre souci, ni peut-être la moindre » idée de son action, l'un s'en va d'un » côté, l'autre de l'autre, & il n'y a pas » d'apparence qu'au bout de neuf mois ils » ayent la mémoire de s'être connus. Car » cette mémoire exige plus de progrès ou » de corruption dans l'entendement hu-» main, qu'on ne peut lui en supposer » dans l'état d'animalité dont il s'agit ici». Horreur, horreur, des horreurs! Eh mon Dieu, & mon Dieu! vous êtes juste, mais je n'invoque ici que votre clémence, votre grande miféricorde pour mon

cher ami M. R. votre image, & que vous avez réparée & rachetée de tout le sang de votre Fils unique, homme comme nous, Dieu comme vous.

Car je n'ai pas d'autre réfutation à faire d'un tel morceau, non plus que de celui-ci. « Il n'y a donc dans l'homme aucune raison » de rechercher la même femme, ni dans » la femme aucune raison de rechercher le » même homme. Le raisonnement de Locke » tombe donc en ruine, & toute la dialecti-· w que de ce philosophe ne l'a pas garanti de » la faute que Hobbes & d'autres ont com-» mise ». S'attendoit-on qu'après Locke, & fur-tout après Hobbes, il viendroit un soi-disant auteur, écrivant en François, qui à force de penser ou de parler plus mal, nous feroit sentir qu'encore ils avoient affez bien penfé ou parlé fur bien des chofesau moins. Je suis, Monsieur, votre &c.

## LETTRE XXXIV.

SUPPOSONS, Monsieur, que dans votre fystême ou hypothese, d'une pure nature physique de hasard, selon Epicure, ou

de mécanique, selon Spinosa; l'homme & la semme par qui devoit se faire la propagation humaine, sussent nés, éclos ou jettés à mille lieues l'un de l'autre avec des mers ou des montagnes & des déserts impraticables entre deux; cet homme ou cette semme auroient donc vécu & seroient morts sans se connoître, & le but de la nature auroit été manqué.

Vous pouvez répondre que vous ne connoissez point de but dans la nature, & réellement vous n'en parlez nulle part, & beaucoup moins du but de son Auteur, qu'on nomme Dieu, comme vous le savez; mais vous savez que vous n'avez pas dû le nommer & l'invoquer en vain: je loue votre franchise silentiaire & taciturne.

Vous me direz que comme la nature avoit produit cet homme & cette femme, elle auroit pu en reproduire d'autres aussi ou moins stériles que ceux-là. Vous pouvez dire encore qu'absolument la nature n'ayant point de but, elle auroit pu aussi ne produire homme & semme qu'une fois comme des monstres, ou les reproduire d'autres sois comme des champignons ou des mulets sans postérité.

Mais je puis vous dire ausst, car je me pique, comme vous savez, d'avoir l'esprit sécond en hypotheses perdues, ou sans m'en piquer, j'en ai affez le talent d'en imaginer. Je puis donc vous dire qu'absolument il pouvoit dans votre système naître un homme sans semme ou une semme sans homme, & alors l'appétit dont vous convenez trop, auroit été frustré, ou pour mieux & plus mal dire avec vous, il se seroit égaré dans cette soule d'animaux dont le pêle-mêle ne vous épouvante pas.

Y ayant même homme & femme en nature, encore vous demanderai-je pour-quoi le hasard ou le pur naturalisme les dirige cette sois-là l'un vers l'autre, d'autant qu'ils ont toute la société cynique ou épicurienne de se décliner, de s'oublier, & de se méprendre par conséquent au choix de l'objet de ce trop brutal appétit, sans idée, mémoire, mi jugement,

ni discernement.

Dieu qui craignoit la méprise & ne la vouloit point du tout, sit plutôt un miracle nouveau, de tirer Eve de la côte d'Adam, de la lui présenter, de les présenter l'un à l'autre, & de les unir par le pressentiment (non sensation) de l'attachement physicomoral, théologique même, dont il vouloit positivement les unir, par ces mots relinquet & adhærebit; mots qui n'étoient pas des mots, mais de vrais sentimens, dans leur simple pressentiment, & un grand sa-

crement, selon St. Paul.

Si j'étois malin avec vous, j'ose vous dire M. R. que je me ferois fort de démontrer facilement en géometre, que votre pensée sécrete & trop articulée, va à rendre l'homme indissérent à la semme, & la semme à l'homme, sur l'article délicat de la propagation; & à prouver que la bête brute est aussi digne de la société d'Adam qu'Eve; & quand je dis Eve & Adam, je dis en général le premier homme & la premiere semme originaires, & par conséquent tout autre homme ou semme qui ait vécu depuis six mille ans, ou qui vive, ou qui vivra jamais en société d'humanité, ou soussirez ce mot, de bestialité, d'animalité, de brutalité.

Et non-seusement la bête semelle & Phomme semelle sont, selon votre système scandaleux, aussi indisserens à l'hom-

me, mais la bête mâle & l'homme mâle, &c. Je n'ose m'expliquer plus ouvertement, Vous m'entendez & l'on m'entend. Oui, il n'y a que le style & la façon géométrique qui me manquent ici, mais qui ne me manqueroient pas, si je voulois, si j'cfois, pour démontrer, comme j'ai dit, l'horreur des horreurs de votre système.

J'ose vous dire que le propre système de Spinosa ne va pas si loin, & qu'il n'y a qu'Epicure qui puisse vous excuser d'inconséquence, vis-à-vis de vos philosophes, dont je n'en connois aucun d'assez hardi & d'assez peu prévoyant, pour pousser les conséquences aussi loin que vous les poussez, en face de l'univers, de la France & de tout Paris à qui vous manquez absolument de respect, bien plus en lui donnant l'exemple & la leçon du mal, qu'en lui contestant son bien de musique, de sciences, d'arts, & de tout ce qu'il y a de mieux.

Vous me direz que ce ne sont là que des hypothes s' de votre part. Belles hypothes, où vous commencez par admettre un homme naturel, purement physique, purement animal, purement corporel, que

vous prétendez être l'homme en lui-même & dépouillé de la seule corruption de la société. En un mot, vous n'avez pas le moindre égard à la nature de l'ame, & votre homme n'a rien de moral. Vous en excluez même positivement le moral, en resutant Locke, Hobbes & par-toutailleurs.

Votre homme est l'homme de la nature, dites-vous. Or il est évidemment contre nature, & vous le faites aboutir à des vices contre nature, les plus décidés tels. Vous consondez les natures, les sexes comme les talens & les conditions. Vous rendez les sexes indissérens l'un pour l'autre, & sans aucune relation de l'un à l'autre. Positivement vous ôtez les devoirs & les sentimens respectifs, ôtant formellement ceux qui de tout tems ont passé pour être les plus naturels, ceux de l'homme envers la semme, des peres envers les ensans, & réciproquement.

On n'a pas besoin de raisonner beaucoup avec vous, ni de deviner, ni d'être géometre pour vous convaincre. Vous ne vous contentez pas de vos principes d'erreur: vous en articulez nettement toutes Les conséquences, Par exemple, si quel-

06

qu'un en simple logicien vouloit conclure, que vous ôtez les sentimens, puisque vous ôtez le moralisme, ou qu'un autre se donnât la peine de prouver que vous ôtez le moralisme, puisque vous ôtez tout sentiment, on diroit à l'un & à l'autre de s'épargner cette peine, & que vous ôtez distinctement, explicitement, tantôt l'un, tantôt l'autre, & presque toujours les deux à la fois. Je suis, Monsieur, votre très humble, &c.

#### LETTRE XXXV.

MONSIEUR, il n'y a que l'ame & l'esprit que vous n'ossez ôter si formellement à l'homme naturel, si ce n'est par maniere d'hypothese non articulée, mais par voie de fait très-précise. Je doute que vous parliez une seule sois de cette ame humaine. Il semble que vous n'osez la nommer, ni la proscrire, ni l'admettre. Mais positivement vous l'écartez toujours, en écartant les sentimens, les devoirs, le moralisme, & en ramenant tout au pur physique.

l'ose le dire, vous n'admettez évidemment dans l'homme naturel qu'une ame animale, sensitive, végétative; aussi ne voulez-vous ni charité, ni amitié, mais une simple pitié, pitié encore toute animale, toute pour soi, jamais pour autrui, si ce n'est de hasard & autant qu'elle est pour soi, ne reconnoissant dans la loi de la charité que le devoir philosophesque de la nature physique, de ne rien-faire de superflu, natura nihil facit frustra, de me pas faire per plura quod potest sieri per pauciora, de ne pas plus incommoder autrui qu'il ne le faut pour s'accommoder foi-même. C'est de vous encore ce principe, que la bête est notre prochain autant que l'homme, en raison directe ou réciproque de la pitié que nous avons des fouffrances de l'un ou de l'autre.

Et de ce seul article de la bête déclarée comme l'homme ou la semme, notre vrais prochain, il seroit bien facile de conclure ce que du reste vous insinuez assez directement, que la diversité, non seulement des sexes, mais des genres & des especes ren met aucune dans la légitimité naturelle de nos appétits aveugles, distraits,

odieux, indifférens, les plus brutaux, & par-là même distraits & aveugles, parce qu'ils sont brutaux, ou même brutaux

parce qu'ils sont distraits, &c.

Car tous les principes & les conféquences d'erreur, d'horreur, de brutalité, se convertissent chez vous facilement les uns aux autres, parce que vous articulez les deux assez souvent, & que vous les supposez & indiquez toujours, tantôt en principe, tantôt en conséquence, & cela par l'apreté que vous avez de ne vouloir jamais être contredit, de n'en avoir jamais le démenti, & d'avancer plutôt cent erreurs, que d'en retracter une seule.

Vous seriez un furieux hérésiarque, si Dieu vous avoit sait la grace de n'être que cela. Vous pouviez n'êrre que Calviniste, lorsque vous êtes sorti de Geneve. Encore ne sait-on pourquoi vous en êtes sorti. Mais comme en chemin on vous a contredit sur ceci, sur cela, sur bien des choses, musique, arts, sciences de toutes les sortes, votre hérésie étant universelle, vous avez accumulé un monceau de sophismes & d'erreurs, qui fait un maximum d'hérésie = à l'athésisme plein c. q. s. d.

Excusez ce petit échantillon de notre style géométrico-algébrique, dont je ne prétends nullement vous menacer par-làs je n'en ai pas besoin, je vous l'ai dit: & ce mot n'est que pour égayer la matiere, si c'est l'égayer, que d'y jetter de l'algébre. Tout style est bon, sût-ce celui de la grammaire, pour résuter une universalité d'hérésie. Il n'y a que le géométrique, ou même aussi le théologique, qui seroient superslus & de simple gaieté pour dire que comme vous, on parle de tout, contre vous, qui attaquez tout.

Auriez-vous parlé de géométrie quelque part? car je n'ai pas lu toutes vos brochures, non pas même la premiere, ayant su que l'académie de Dijon avoit honte de l'avoir couronnée, & un grand Prince de l'avoir résutée. Car, du reste, si vous avez parlé de géométrie, je suis bien persuadé que vous l'avez blasphémée, vilipendée & honnie à bon escient, selon votre détermination d'aboyer la lune, sûtce le soleil, & à plus forte raison le soleil. Visaque canes ululare, &cc.

Vers la fin de son livre & de ses notes, M. R. qui vient d'attaquer, de saper

tout, s'avise de dire à propos de l'article des langues : « ce n'est pas à moi (piu-» vre agneau) qu'on permet d'attaquer les » erreurs vulgaires, & le peuple lettré » (Le peuple lettré! Oh, que M. R. est " méprisant!) respecte trop ses préjugés, » pour supporter patiemment mes pré-» tendus paradoxes. Laissons donc parler » les gens à qui l'on n'a pas fait un crime » d'oser prendre quelquesois le parti de » la raison, contre l'avis de la multitude ». Ce que M. R. dit là, eut été bien dit au commencement de son livre & à la place de fon livre. Il convient qu'il n'au-roit pas dû parler, lorsqu'il a dit ce qu'il vouloit dire. Il appelle peuple leuré ceux qu'il devroit respecter comme ses maîtres. Il traite de préjugés la religion, le gouvernement, la jurisprudence, la morate, la théologie, l'écriture, l'humanité, la société, toutes les sciences, tous les arts, les académies, les universités, les colleges, les princes, les papes, les rois. Fai une idée confuse qu'il va jusqu'à b'âmer distinctement Messieurs de la Condamine & Maupertuis; je leur en fait compliment, de ce qu'ils ont voyagé au iloin, pour n'obéir qu'au roi, en mesurant en astronomes, en géographes, en géométres les degrés respectifs du pôle & de l'équateur. Les Sauvages en esset n'ont pas besoin de cela.

Je suis surpris qu'en preuve de son humeur sauvage, il n'ait pas dit, que les Sauvages, au milieu desquels on a pristoutes ces mesures, s'en sont moqués, & de nos lunettes, & de nos quarts de cercle, de nos graphometres, de nos cordeaux, compas, calculs, &c. Grande preuve de belle nature sauvage, si un Sauvage en avoit sensement sonti vis-à-vis du grave sérieux de ces Messieurs-là. Je suis M. votre très, &c.

### LETTRE XXXVI.

VOICI pourtant, Monsieur, un raisonnement par où je démontre le pur matérialisme du vôtre, mais sans géométrie, & ad hominem. Les anciens philosophes les plus chrétiens, tirant la matiere de la puissance de Dieu, par voie de création, tiroient les ames des bêtes, per eductionem, de la puissance de la matiere, faisant les ames des bêtes, non pas matiere, mais matifielles. Je ne crois pas que vous défavouyez ce fentiment: vous le supposez par-tout, mais non pas avec les correctifs de ces philosophes chrétiens, que vous auriez peut-être cités, si vous ne vous croyez auteur de tous vos sentimens, qui sont pourtant surannés depuis Spinosa, Straton même & Epicure.

En un mot, Mallebranche disoit, donnez-moi de la matiere & du mouvement, je ferai un monde. Vous ne demandez, je crois, que de la matiere, pour en saire un animal parsait, & bientôt, par dégradation, un homme. Oui, le plus fort & le plus parsait est sait, lorsque par la seule puissance ou potentialité de la matiere, la

nature pure, physique, mécanique, organique, en fait un animal, sût-ce un âne ou un butor.

Je sais la marche de tout ce raisonnement-là. Au besoin, la matiere est éternelle & infinie, selon Descartes même. Pour le mouvement, on l'a trouvé, depuis Mallebranche, essentiel à la matiere, comme Epicure & Spinosa même, & peutêtre Bayle aussi l'avoient prévu. Et voilà le progrès de votre raisonnement, moitié tout haut, moitié tout bas. De la matiere, sort le mouvement physique; du mouvement, du physique, résulte le mécanique; le mécanique engendre l'organique; l'organique produit l'animal vivant, & l'animal vivant produit le raisonnable, l'homme, qui ne vaut pas grand'chose, selon vous, parce qu'absolument, le raisonnable, l'homme, produit le sidele, le chrétien, le siyet, le savant, d'où résulte le divin, qui est le conglobat, comme on dit, de toutes sees choses-là. Car, Jupiter est quodeumque vides, quòcumque, &c.

Ou je n'entends rien en raisonnement, en philosophie, en géométrie, ou ce raisonnement est le vôtre, moitié tacite, moitié articulé, articulé même dans ce qu'il a de plus dangereux. Car l'orgueil philosophique, produit la liberté physique d'esprit & de cœur, la liberté produit le déssme moral, qui ensin produit l'athéisme théologique ou tout anti-théologique,

& purement matérialiste.

Je suis trop naïs dans ma saçon, pour ne pas vous avouer, M. R. qu'en vous parlant assez librement, ad hominem, je

parle ab homine ad hominem, comme je crois pouvoir le dire. Qui, je le prétends bien, que votre réfutation foit mon apo-logie. C'est ma profession de soi que je

fais, en analisant la vôtre.

Vous vous plaignez après avoir parlé longuement & tout à votre aise, avec toute la liberté & la licence possibles, vous vous plaignez que ce n'est pas à vous qu'on permet de parler. Et moi, qui, par pure raison d'économie, & pour ne pas heurter de vrais préjugés, ai trouvé à propos de surseoir à mes ouvrages en grand nombre, depuis quinze ou vingt ans, & qui affecte de me taire totalement, depuis huit ou dix ans, en si beau sujet de parler depuis que vous parlez, je ne me plains de rien, si ce n'est peut-être de ma trop grande circonspection vis-à-vis-de vous, & d'un peut nombre de vos pareils, plus précautionnés que vous cependant.

Je ne le dissimule pas : c'est l'air seul de nouveauté dont on m'accuse un peu, qui m'a sagement imposé à moi-même, im-posé une sorte de silence, depuis à-peu-près vingt-cinq ans que mon clavecin nom-

mément m'a donné ce grand renom, renom, je l'avoue, odieux de nouveauté, de système, d'imagination. Cependant cette nouveauté-là & toutes mes nouveautés sont très-innocentes & de pure spéculation philosophique, physique même & géométrique.

Toutes vos nouveautés prétendues, détruisent directement les arts, les sciences, le gouvernement, les mœurs, la religion, & ensin la société & l'humanité toute entiere, & par conséquent la Divinité. Et après avoir tant parlé, vous vous plaignez que ce n'est pas à vous, qu'on parmet de parler. Et moi qu'on tient comme en arrêt, vis-à-vis de mon clayecin & de mes ouvrages, en me disant pourtant toujours de saire & d'amprimer; je ne me plains de rien: mais j'observe:

19. Que mes nouveautés, mes ouvrages, mon clavecin ne font nouveautés, qu'en addition aux sciences, aux ants, à l'ancienne musique. Je n'anéantis pas notre musique, la musique ordinaire, l'auriculaire. Je double la musique, en la rendant en même tems auriculaire & oculaire; & quand je ne réussirois pass, prepez, dirois-je, que je n'ai rien dit. La musique ordinaire n'en est pas depire condition. Je n'ôte à personne ses oreilles; je donne même à tout le monde des yeux, pour entendre & goûter la musique. Les sourds pourront voir la musique auriculaire: les aveugles pourront entendre la musique oculaire; & ceux qui auront yeux & oreilles, jouiront mieux de chacune, en jouissant des deux.

2°. J'ai procédé régulièrement & en bon citoyen. Je n'inventai mon clavecin, qu'après avoir applaudi aux découvertes de M. Rameau, & en avoir mis
le public en possession. Ma nouvelle musique ne su qu'une consistantion & un complément, un à forciori, un redoublement
de l'ancienne musique. Je suis fâché d'honorer peu M. R. en me comparant à lui,
ou en le comparant à moi. Je lui en demande sincérement pardon, en me le demandant à moi-même. Son premier ouvrage détruit les sciences & les arts. Son
second détruit spécialement la musique.
Son troisieme détruit tout, jusqu'à la matière premiere du gouvernement, de la
religion, des mœurs, de la société, de

Phumanité. J'ai peut-être aussi intérêt qu'il fasse un peu d'ombre à mon petit tableau ou à mon portrait. Je vous en remercie M. & suis votre très, &c.

### LETTRE XXXVII.

SANS parler davantage Monsieur, de mon clavecin, pour vous faire sentir le peu de droit que vous avez de vous plaindre du public, dont le respect seul auroit dû vous empêcher de tant parler de vos nouveautés, qui lui sont contraires, je puis vous faire observer qu'en physique, mes nouveautés n'ont jamais été qu'en accroissement de bénésice pour ce public, & pour la physique ordinaire,

Je n'ai jamais entrepris de détruire Descartes: personne ne l'a réellement plus vanté & plus sait valoir que moi; mais je lui ai associé mille bonnes choses, qui sont dans Aristote & dans Newton, & en résutant même Newton, j'en ai vanté la personne & sait valoir le mérite réel. J'ai tout concilié, pour y ajouter quelques points de vue assez nouveaux, qui sont

briller les leurs: j'ai remis la physique en possession de bien de ses richesses anciennes, en lui en prêtant de nouvelles.

Dans ma mathématique sur-tout, je n'ai privé le public d'aucune de ses anciennes possessions; j'ai ajouté quelques vérités à celles de la géométrie. Le style facile que j'y ai introduit, & qui a révolté d'abord quelques géométres, n'a fait que rendre cette science plus populaire, & multiplier le nombre des géométres. L'algébre nommément & l'analyse de l'infini même, n'a reçu que des accroissemens de vérité,

de clarté, de facilité de ma part.

Et voilà comme il est permis d'inventer, & de donner du neuf en surabondance de l'ancien dont nous sommes déjà en possession. Vous M. R. vous nous ôtez tout l'ancien, les sciences, les arts, la musique, la société, la religion, l'humanité, pour nous faire des hommes bêtes, des pongos hommes, & de vrais singes, dont vous vous divertissez en grand Seigneur, Les rois mêmes sont vos joujoux, vos boussons, & tyranni ridiculi ejus erunt, dit quelque Prophête, en parlant, non de M. R., mais de Dieu, si je m'en souviens,

viens, car je retiens mieux les choses que je lis, que les dates que je ne lis

gueres.

C'est sur-tout à la note 2, page 194 qu'on sent bien l'espece de chicane que M. R. a dans l'esprit, & qu'il prête à tous les sujets à quoi il touche pour les salir, sans pouvoir être de l'avis de personne, ni de lui-même. Il dit que Platon se moque de ceux qui prétendoient que « Pala-» mede avoit inventé les nombres au siège » de Troye, comme si, dit ce Philoso-» phe, Agamemnon eût pu ignorer jus» ques-là, combien il avoit de jambes ». C'est dommage que Platon ne soit-là qu'un sophiste, parce qu'en voilà assez pour autoriser trente sophismes de M. R. Palamede avoit inventé l'art des nombres, l'arithmétique, l'art de nombrer, de compter, de calculer.

Du reste, Platon vouloit ramener cet art au naturel, & à la grande facilité qu'il y a de s'y initier par les nombres usuels, que la nature nous met par-tout sous les yeux. C'est dans cet art naturel, que M. R. méconnoît Palamede & Platon, sans parler de moi, qui ai fait de l'arithméti-Suppl. de la Collec. Tome V. P que un art fort simple, fort naturel, fort facile.

Terrible esprit de contradiction, que M. R. porte par-tout! Il ne tient pas à lui, qu'il ne nous rende l'arithmétique & la simple numération, tout ce qu'il y a au monde de plus difficile, sans doute pour nous en rebuter & nous tenir toujours dans notre état originaire de pongos, hommes-bêtes; car il est au moins conféquent, ce qui est facile à un homme qui aboye toute vérité.

M. R. est homme d'esprit & habile homme : on l'avoit cru jusqu'ici. Mais il faut que tout ce qu'il a appris, sa langue même, lui ait coûté beaucoup de tems, de mémoire ou d'esfort d'esprit, ou bien qu'il suppose en esset les plus gens d'esprit bien bêtes, & pis que singes & pongos. Car à tout, il imagine qu'il a fallu des tems infinis pour y arriver & pour inventer.

Il convient pourtant « qu'il est aisé d'exemplique le sent des la convient pourtant » qu'il est aisé d'exemplique le sent des la convient pourtant » qu'il est aisé d'exemplique le sent des la convient pourtant » qu'il est aisé d'exemplique le sent des la convient pourtant » qu'il est aisé d'exemplique le sent des la convient pour la sent des la convient pour le sent des la convient pour le sent des la convient pour la sent des la convient pour le sent des la convient pour la convient pour la convient pour le sent des la convient pour la convient po

Il convient pour tant « qu'il est aisé d'ex» pliquer le sens des nombres, & d'exci» ter les idées que ces noms représentent:
» mais pour les inventer, dit-il, il fallut
» avant que de concevoir ces mêmes idées,
» s'être, pour ainsi dire, familiarisé avec

» les méditations philosophiques, s'être » exercé à considérer les êtres par leur » seule essence, abstraction très-pénible, » très-métaphysique, très-peu naturelle ».

Si j'égoise un peu & me cite humblement, & pour me dédommager un peu du vis-à-vis de M. R. c'est qu'essectivement je le trouve toujours en une contradiction spéciale avec moi, avec mes ouvrages & avec toute ma façon de penser. Mon propre plan de tout tems a été d'agrandir les arts & l'esprit humain, selon M. de Voltaire même, de donner de l'esprit à tout le monde, de faciliter tout, l'invention même de toutes choses. Il a été un moment, où en arrivant à Paris, M. R. m'en sit le compliment honnête & slatteur.

Son procédé d'aujourd'hui me flatte un peu plus. Je m'honore en le réfutant; & il fera dit qu'il n'a pu détruire arts & sciences, religion ni humanité sans me détruire, sans m'attaquer par-tout assez ouvertement. Je dirai plus: M. R. a eu ci-devant des partisans, des panégyristes secrets & publics. J'en ai toujours en secret au moins ressenti le contre-coup ou le revers de teurs éloges assectés; & si j'ai des ennemis

en petit nombre, ils se sont constamment déclarés pour M. R. je ne suis pas le seul qui en ai ri, je m'attendois bien que M. R. porteroit la contradiction à une évidence dont je pourrois me prévaloir à mon tour, comme il m'est arrivé pour d'autres que

je pourrois citer.

Enfin pour la simple numération il faut, selon M, R. bien du tems & des méditations philosophiques, très-métaphysiques, très-abstraites, très-peu naturelles, non pour dire nombre, dixaine, centaine, &c. mais pour dire 1. 2. 3. 4. 5. &c. Voici ce que M. R. appelle un raisonnement, une méditation, & que j'appelle tout simplement un raisonnement de M. R. il dit;

plement un raisonnement de M. R. il dit;

"Un sauvage pouvoit considérer sépa
rément sa jambe droite & sa jambe gau
che, ou les regarder ensemble sous l'i
dée indivisible d'un couple sans jamais

penser qu'il en avoit deux. Car autre

chose est l'idée représentative qui nous

peint un objet, & autre chose l'idée

numérique qui le détermine; moins en
core pouvoit-il calculer jusqu'à cinq, &

quoiqu'en appliquant les mains l'une sur

l'autre » &c. Je suis, Monsieur, votre, &c.

# LETTRE XXXVIII.

MONSIEUR, on n'a point trouvé jusqu'ici de moyen plus facile pour initier les ensans même dans la numération que ses 5. & les 10. doigts de nos mains. Point, Monsieur, vous trouvez encore le nombre 2. difficile à qui connoît le couple de ses jambes; pour le simple plaisir, je crois d'y contredire Platon comme moi qui trouve tout facile jusqu'au million de million que je n'ai nulle mauvaise humeur de n'avoir pas. Car tout franc, je crois que la difficulté de calculer à plein, vous donne de l'humeur contre l'art de calculer à vuide, comme dit M. de Voltaire.

Ceux au reste qui spécialement opposent votre style au mien en sait de musique, je les renvoie pour mon apologie au couple précédent, à la phrase entiere, & à cent autres locutions d'appareil & de raisonnement qui sont dans tout ce livre, & dans celui de la musique nommément, qui brille par les injures, les sarcasmes, les incivilités dont vous nous donnez le modele d'un style jusqu'ici décidé non François. Car notre langue est spécialement polie & douce pour la musique même, où nos bons auteurs ont bien su la rendre noble & énergique à propos de Louis le Grand, & des plus grands sujets traités par Corneille, Racine, Pélisson, Bossuet. Bourdaloue, Quinaut, &c.

C'est la note 13. qui mérite un bon correctif aux chicanes de l'auteur. Il triomphe de quelques historiettes, qu'il raconte d'après les Gazettes ou Journaux, de quelques sauvages qu'on n'a pu apprivoiser à nos façons européennes, ni à notre bienêtre, ni à notre société, arts, sciences, goûts, délices même, quoiqu'on les ait apprivoisés par milliers, de bonne soi & à demeure à notre sainte religion & aux mœurs chrétiennes, sinon à nos mœurs en général.

Encore M. R. ignore-t-il tous ses avantages, & la mine inépuisable de chicanes que je veux lui ouvrir, tant j'y vais de bonne foi avec lui & avec le public. Non-seulement on n'a point apprivoisé les sauvages à nos mœurs, usages & façons goûts & dégoûts, délices & amertumes;

non-seulement ceux qu'on y a apprivoisés pour un tems, s'en sont désabusés; mais beaucoup de François, & sur-tout d'Anglois, se sont librement jettés dans la vie sauvage, & se sont faits à demeure Caffres, Lappons, Iroquois, Hurons, Abe-

naquis, Miamis, Illinois.

L'Acadie est encore pleine de François, d'Anglois même qui y vivent à la sauvage, mais en société libre, souvent libertine, & souvent aussi en chrétiens. Nos usages, nos goûts, nos délices sont choses assez frivoles, & qu'on peut remplacer par d'autres goûts, délices & usages de tempérament ou d'habitude en vue même d'une assez honnête liberté. Est-ce que tous les peuples de l'Europe s'astreignent à nos goûts & à nos saçons au préjudice des leurs? Tout cela est arbitraire & dépend beaucoup de l'éducation.

Mais la société de pere, mere, enfans, parens, amis, voisins n'a rien d'arbitraire & est de la premiere comme de la seconde & derniere institution de la nature. Les besoins, les sentimens rendent au bout de l'univers cette société-là indissoluble & de tous les goûts. Parmi nous-mêmes & jus-

ques dans la même maison, entre freres, parens & amis, le goût, les délices de l'un ne sont pas ceux ou celles des autres. Et M. R. raisonne sort mal en concluant d'un goût factice à un goût de besoin & de nécessité naturelle.

Le goût de la religion, si c'est un goût, est dans le même cas que celui de la société: il est même au-dessus, puisqu'on renonce à la société même & à la parenté pour suivre la religion lorsqu'on la connoît bien. Témoins les solitaires de la Thébaide, &c. Et preuve de la frivolité de nos goûts, c'est que le Sauvage les méprise; &t en même tems preuve de la solidité de notre sainte religion, c'est que le sauvage s'y rend & y persévere aux dépens de ses propres goûts, & même de sa société sauvage la plus naturelle.

En Canada & dans toute l'Amérique, on voit des sociétés de Sauvages rassemblés autour d'une église, d'une chapelle, d'un missionnaire, qui en fait à la vie & à la mort de servens chrétiens. M. R. a beau saire le Stoicien & déclamer contre nos goûts & nos délices. Il faut qu'il y tienne bien par le cœur, pour trouver

tant d'héroïsme dans les Sauvages à les mépriser. Si son cœur tenoit de même à la religion & à la société simplement humaine, il trouveroit un bien plus vrai héroïsme dans la préférence que leur donnent les Sauvages sur leurs goûts les plus naturels.

C'est la gloire de la religion, de triompher des esprits & des cœurs, & des goûts & des sentimens, dont aucun motif humain ne peut d'ailleurs triompher. Il n'y a qu'elle, qui ait des motifs victorieux de la chair & du sang, pour forcer pere & mere à renoncer à leurs enfans, & les enfans à renoncer à pere & mere, & à tout ce qu'il y a de plus cher & de plus délicieux.

Les missionnaires n'ont pu absolument détacher les Sauvages de la vie sauvage, c'est-à-dire, peu riche, peu commode, peu aisée, & du reste ni savante ni artiste. Ils en ont pourtant quelques sait des peuplades, des villages, des villes au Paraguai même, des provinces & des empires. Les missionnaires ne se sont pas même souvent piqués de trop civiliser les sauvages, de les trop policer, de les trop

mettre à leur aise, de leur apprendre nos sciences, de leur montrer nos arts, dont ils pourroient abuser, comme on en abuse fouvent ici, & dont absolument on peut se passer pour vivre, & sur-tout pour gagner le Ciel, qui est l'effentiel, & comme la somme & plus que la somme de tous nos biens temporels.

Car, fi M. R. n'outroit pas toutes choses, on pourroit être de cet avis, jusqu'à un certain point, & convenir que les sciences causent bien des vices d'orgueil, & que les arts nourrissent le luxe, & favorisent bien des passions de détail. Et quand je dis même l'orgueil, c'est plu-tôt la vanité, qui produit l'abus des scien-ces, sur quoi j'avancerois cette these, que les lettres, arts & sciences, corrigent les hommes en grand, & les corrompent peutêtre en petit, en détail : je pourrai en entreprendre la preuve quelque jour, à la suite même de la discussion présente, que je veux mener au bout du livre en question de M. R. dont je suis le très, &c.



## LETTRE XXXIX.

MONSIEUR, la plupart des hommes tiennent à leur patrie, à leur terre, à leur fociété nationale, à leur parenté, à leur ciel, à leur air, à leur chaumine, à leur ruisseau; & la vue de quelques avantages qu'ils ne sentent pas, qu'ils n'imaginent jamais bien, ne sauroit les tenter. Et puis, il est facile de pervertir les hommes, & toujours difficile de les convertir. Dieu ne donne pas de grace pour converir un Sauvage à notre vie civile, à nos villes, à nos hôtels, à notre luxe, à nos délices; il est heureux même que la bonne nature y répugne chez eux.

Pervertir même quelqu'un n'est pas une chose si facile en détail. Il seroit plus facile de pervertir un Européen aux vices des Sauvages qui sont grossiers, que de pervertir un Sauvage à nos vices qui sont plus sins, & qu'ils ne pressentent pas. A nos vices grossiers & de pure sensation, un Sauvage est bientôt perverti, au vin, à l'éau-de-vie. Nos ragoûts sont des vices

P 6

rafinés, raisonnés, d'un grand art, d'une science exquise. Un Sauvage ne peut pas y atteindre par le goût : il n'en a pas l'a-

vant goût ni le pressentiment.

M. R. qui ne connoît que le physique croit que le goût n'est qu'une affaire de la langue, du palais, du nez, des yeux. Nos goûts, nos ragoûts, nos délices, nos bijoux, font pour un Sauvage des livres à étudier, des sciences à acquérir, des arts à apprendre. On ne pourroit les y élever que peu-à-peu; nous-mêmes n'y sommes arrivés que par-là. Chez un peuple savant, tout est savant, le vice même.

C'est même ce qui trompe M. R. Nos vices sont des vices de science, mais non de la science. Savans ou ignorans, les hommes sont vicieux. M. R. croit - il les vices barbares moins barbares que nos vices favans ne font favans. Encore, tout vice eff vice d'ignorance, omnis peccans ignorans; & nos vices ne font favans que jusqu'au vice exclusivement. En un mot, les vices des favans sont les vices de savans, mais non de fa science, de la conscience, qui les réprouve impitoyablement & fans quartier.

Ce qu'on pourroit dire de plus vrai, c'est que les vices des sciences sont de plus grands vices, plus contre la conscience & plus impardonnables. La these de M. R. sera constamment fausse, jusqu'à ce qu'il nous montre une science, un livre, un savant même, qui canonise & qui n'anathématise pas les vices les plus grands, comme les plus petits.

Une grande preuve contre lui, est que nous prenons nos arts & nos sciences, les belles-lettres sur-tout dans les livres des Payens, Grecs & Romains, & que malgré cela, nous ne sommes jamais tentés de paganisme & d'idolâtrie, ni d'aucune sorte d'hérésie même, étant du reste trèsédistés des plus grands & des plus petits traits de morale dont ils sont pleins.

traits de morale dont ils sont pleins.

Dieu merci, je ne juge pas ordinairement de toutes ces choses-là comme M. R. par fantaisse, par humeur, & tout-à-sait sans principes; sic volo, sit jubeo; voilà sa saçon de raisonner. A peine daigne-t-il nous rendre raison des inconvéniens qu'il trouve dans les objets de ses dégoûts universels. Ma saçon, quand j'ai quelque goût ou quelque dégoût, dont je ne puis

me bien rendre raison ni à autrui: quand j'ai quelque these générale à établir ou à résuter, est de remonter aux grands & aux vrais principes de la raison, & sur - tout de la foi, à l'écriture sainte, à l'église.

Constamment la religion, la foi, l'écriture, l'église, sont la derniere & ultérieure raison de tout, la raison même de la raison, & en un mot, la derniere résolution de toutes les difficultés, de morale sur-tout, de jurisprudence, de politique, d'histoire, & de physique. Il n'y a que la géométrie, je suis bien aise de le dire, que l'écriture, la religion & l'église ayent un peu abardonnée à une pure raison, parce qu'effectivement la raison lui sussit, Dieu ne faisant jamais per plura ce qui peut se faire per pauciora.

Nous avons deux fortes de vérités dans ce monde, les vérités naturelles & les furnaturelles. La géométrie seule est en possession des vérités naturelles. Dieu nous a donné l'évidence, la pleine connoissance, la démonstration. Elles n'ont point d'autre tribunal que l'esprit particulier même d'un chacun. Au lieu que les vérités morales ou surnaturelles ont deux tribunaux, dont

celui de la raison est subalternes à celui de la soi, qui est en dernier ressort & sans

appel.

Sans vouloir même aller jusqu'à la foi, & sans porter la question de M. R. à la décision de l'église, & me contentant d'entrer ici dans son esprit & dans celui de nos livres saints, j'observe, que loin d'anathématiser nos sciences, l'écriture sainte les canonise en général, & que l'église est l'organe le plus ordinaire & comme unique, dont Dieu s'est servi de tout tems, pour rendre les hommes savans; d'où je conclus sans replique, que les lettres, les arts, les sciences, sont un bien en soi, quoi qu'en puisse dire M. R. qui étant calviniste d'origine au moins, n'est pas ou ne se croit pas si obligé d'en reconnoître l'église comme la dépositaire & l'organe éternel.

L'écriture est formelle sur le droit ou l'obligation qu'ont les prêtres d'être savans, & de rendre tels les peuples dont ils sont les passeurs, étant comme le levain & le sel de la terre. La science repose sur les lêvres du prêtre, est-il dit formellement & équivalemment en cent endroits de l'ancien & du nouveau Testament, où le mot de super labia, marque évidemment l'obligation de parler, d'éclairer, & d'instruire.

En conféquence il est de sait, que la premiere qualité du prêtre, de l'ecclésiastique, est d'être vertueux & savant, & savant pour être vertueux, comme j'ai dit; que par-tout ce sont les ecclésiastiques qui tiennent les colleges, les universités, les écoles; & qu'ensin, à l'origine des choses, c'est même l'église, les évêques, les papes qui ont sondé les universités, & au nom de qui se conferent les degrés de licence & les bonnets de docteur. Je suis, Monsieur, votre, &c.

## LETTRE XL

MONSIEUR, ce que je vous disois dans ma derniere lettre sur le droit ou le devoir des prêtres, des ecclésiastiques & de l'église, d'être les docteurs des nations, est si vrai que chez les herétiques même, & anciennement chez les idoctres, Romains, Grecs, Egyptiens, Chaldéens, Perfans,

Indiens, chez nos Gaulois même, ce sont & c'étoient les prêtres, ministres, druïdes, gymnosophistes, brachmanes, bonzes, qui étoient & sont spécialement par office chargés de l'instruction publique & de la tradition morale & écrite des sciences, des arts & des lettres.

Et cela sans exception; car les universtress lans exception, car les universités par exemple, sont, comme leur nom le porte, une universalité d'instruction & de doctrine, sans en excepter ni les arts, ni la médecine, ni la jurisprudence, non plus que la théologie. Le monde sécularise tant qu'il peut toutes choses, & les hérétiques vont jusqu'à séculariser la théologie. Mais dans leur premiere institution, les facultés de médecine nommément, étoient toutes ecclésiastiques. Les facultés de Paris & de Montpellier l'étoient bien-furement dans leur origine; & tout ce à quoi nous voyons porter robe noire, longue, ample, & rabat grand & petit, étoit à coup sûr ecclésiastique dans sa sondation, quelque sécularisation qui soit ar-rivée depuis ce tems-là. Le seul air de l'église autorise, donne de la gravité, du poids aux fonctions les moins eccléfiaftiques. Je l'ai dit ailleurs, il n'y a de pro-

fane que ce que nous profanons. Et voilà comme j'aime à faire de toutes les questions de morale & de littérature, questions de soi vagues, confuses & interminables, des questions de fait & d'histoire; n'y ayant que cela pour les trancher; comme les questions de foi, la tradition; la raison métaphysique, claire & personnellement évidente, ayant seule droit sur les seules questions géométriques. Il en est de la tradition des sciences

comme des nœuds facrés de la société, qui sont les deux grands principes du bien que M. R. méconnoît avec entêtement, sinon avec affectation. L'église est le nœud de ces deux liens d'humanité : car le mariage propage les corps & les ames; & les lettres. les sciences & les arts, propagent en quelque sorte les esprits, la soi même & les mœurs; & c'est l'église qui autorise tout, propage tout, conserve, répare & perfectionne tout, d'après & par J. C.

D'où il m'est permis de tirer ce grand argument, que je crois à l'épreuve de toutes les chicanes de M. R. que tout cela, nommément la société & les sciences sont

un bien dont il est fâcheux qu'il résulte bien des maux, il est vrai, par la faute des associés & des savans, & jamais par celle de la science ou de la société.

Je crois pouvoir même fans conféquence & fans donner trop d'avantage à M. R. convenir avec lui d'un grand mal qui résulte de la science & de la société. Car le défaut absolu de société seroit une inhumanité parfaite, une absolue destruction de l'humanité, pire que la vie sauvage, libre, animale & libertine que prêche M. R. Et de même le défaut absolu des sciences seroit une barbarie, seroit cette vie sauvage & animale.

Il faut donc de la société, & il faut de la science, mais jusqu'à un certain point, après lequel l'excès retombe dans les mêmes inconvéniens que le manque total ou le défaut trop grand qui tombe dans l'abus, dans la corruption. Car corruptio optimi pessima. Il y a donc, cela va de suite, trop de société dans le monde, trop de science, & par-là même il n'y en a pas affez. Car voilà les deux contradictoires qu'il faut accorder, & qui ne s'accordent que trop dans toutes les questions.

C'est des sciences, des arts & des lettres que je parle sur-tout ici à M. R. Non absolument, il n'y a point trop de science intensivè, comme on dit. Les savans ne le sont point trop. Ils ne sauroient trop l'être. Nulle science n'a à craindre qu'en la portant trop loin on n'en voye le bout, le soible ni le saux. En Dieu il y a une science infinie dont toutes nos prosondeurs ne sont jamais que la surface extérieure. Car Dieu n'a point de surface en luimême, n'ayant point de borne en science ni en rien.

C'est extensive, comme on dit encore, qu'il y a dans le monde trop de science, c'est-à-dire, trop de savans, demi-savans par conséquent; & voilà le mot; les demi-savans sont tout le mal des sciences, parce que réputés savans & se donnant eux-mêmes pour très-savans, pour plus savans même que les vrais savans, leur ignorance réelle ensante les préjugés, les erreurs, les hérésies, les monstres d'esprit, d'art & de science, & tôt ou tard le pyrrhonisme, le désse, l'athésse, qui est la somme totale des monstres & la triple chimere des esprits orgueilleux, enthou-

fiastes, fanatiques & frénétiques pres-que, qui veulent tout anéantir, arts, sciences, &c.

Il en est de la demi-science en fait d'esprit comme de l'hypocrisse en fait de mœurs. Le demi-savant n'a que le masque de la science, comme l'hypocrite a le masque de la vertu. Ils jouent l'un & l'autre, l'un la vertu, l'autre la science. Et comme l'hypocrite va au vice par le chemin de la vertu, le faux savant, le demi-savant, car c'est le même homme, va à l'ignorance par le chemin de la science. Il n'est pas nouveau de dire que la demi-science est pire que l'ignorance.

Scientia inflat. Il faut le croire dès que l'Ecriture le dit: absolument toutes nos sciences ne sont que de demi-sciences, & c'est à ce titre de demi-sciences qu'elles peuvent nous enfler. Car du reste, rien n'est plus enssé qu'un demi-savant, si ce n'est un quart de savant, qui ne le céde qu'au demi-quart, & celui-ci au demi-demi-quart, & sic in infinitum, disent les philosophes géometres. Je suis, Monsieur,

yotre, &c.

#### LETTRE XLI.

VOILA, Monsieur, le propre des demi-savans, des demi-talens, d'étayer leur demi-science, leur demi-talent d'un vernis de licerce, de libertinage ou de mécréance qui rehausse toujours leur mérite littéraire auprès des sots, des mécréans, des méchans, ou des simples mondains. C'est ce que j'ai appellé au commencement, brûler le temple d'Ephese. Si M. R. n'avoit pas attaqué tantôt les lettres, tantôt les arts, la musique, les mœurs, la religion, le bon sens, on auroit moins applaudi à son style savoissen ou à sa franchise helvétique.

Humilier les vrais savans, les vrais artistes, est un crime qu'on pardonne, qu'on travestit en vertu chez les demi-savans, souvent chez les savans même, & toujours dans un public qui aime à se dédommager des récompenses & des éloges qu'il est forcé de donner au vrai mérite, qu'il aime même à ne pas donner, ou à donner de présérence au demi-artiste, au demi-savant, toujours bien plus em-

pressé à en remercier, à les demander même.

Les vrais savans sont communément assez bonnes gens, gens même assez modestes. Ils peuvent avoir un peu de vanité. L'orgueil est pour les demi-savans, l'arrogance pour les quarts de savans, l'insolence, la rusticité, la brutalité, &c. pour la descendance de la série des demiquarts, demi-demi-quarts, &c.

Les vrais savans sont retirés, amoureux de leur cabinet, point chess de secte, de cabale. Les demis & quarts de savans ont du tems de reste pour courir de cercle en cercle, de cassé en cassé, & y répandre leur déisme, leur licence, leur mécréance, qui leur servent d'introducteur

& de passe-port.

Le déssme nommément est constamment l'effet d'une demi-science, tout comme, & plus encore que l'hérésie. Le déssme & l'hérésie sont des demi - religions, analogues aux demi - sciences qui les ensantent. Comme Dieu est par-tout, que tout est son ouvrage, & qu'il a gravé ses traits dans tous les objets de nos sciences; l'Ercriture même nous disant que la terre est

pleine de la science de Dieu; un vrai sa vant voit en effet Dieu par-tout, & est par-tout invité à le connoître, tantôt à l'aimer, tantôt à l'adorer. Dieu le tient

toujours en respect.

Le demi-favant ne fait qu'entrevoir Dieu par-tout, assez pour le craindre, l'éviter, le suir. Il en voit par-tout le principe, par-tout il en élude la consequence. De toutes les questions il étudie l'objection jusqu'à la réponse exclusivement. Comme Dieu est absolument sous le voile, dans le nuage, là où commence la science de Dieu, là finit la science du demi-savant.

Je suis trop vrai pour ne pas dire ce que j'en pense, tout ce que j'en sais, tout ce que l'usage & l'expérience m'en ont appris. La science est aujourd'hui trop répandue, trop facile, & à trop grand marché. Elle est trop à la portée de bien des têtes qui n'ont pas la force de la porter. Une épée est une bonne chose, mais trop de gens la portent peut-être. C'est une arme: les Romains ne la portoient qu'en guerre. Aux guerres civiles tout le monde la porta. La guerre civile regne dans les sciences.

se suis payé pour vanter les journaux, les distionnaires, les manieres de faciliter les seiences & de les mettre à la portée de tout le monde. J'ai été trente ans journaliste. J'ai mis les mathématiques en une espece de dictionnaire, & ma fantaisse a toujours été de tout faciliter, arts, science & littérature. J'ai cru par-là faire la guerre à la demi-science & rendre tout le monde pleinement savant. Pour un savant que j'ai fait, j'ai fait trente & trois cents demisavans, quarts & demi-quarts de savans; & il y a plus de quinze ans que j'ai reconnu de bonne soi que j'avois manqué mon coup & mon but. J'en demande par-

don au public.

C'est Bayle, qui par ses journaux & son dictionnaire a prêché & savorisé la demi-science sceptique & déiste. De gros livres comme un dictionnaire, ou de petits livres souvent répétés comme les journaux imposent trop au public, & 1°. à l'auteur qui s'en croit & en est cru plus habile, 2°, au lecteur, au simple acheteur même, tout sier d'avoir à la main

Suppl. de la Collec, Tome V. Q

toute une & plusieurs sciences articulées,

numérotées & en simple A. B. C.

Il y avoit eu de tout tems avant Bayle des pyrrhoniens & des déistes. Bayle en a fondé la secte en regle, en grand & à perpétuité; or c'est en sondant la demissione. Mais Bayle, me diratton, étoit au moins lui-même un vrai savant. L'ai ma distinction que j'ai déjà indiquée. Savant en extension, en surface, je l'accorde; Bayle l'étoit, en intension, en prosondeur, je le nie: Bayle n'étoit rien moins qu'un vrai savant.

Ces sortes d'ouvrages de gros volume supposent & donnent de la science en raison inverse, renversée ou réciproque du tems mis à les saire ou à les lire. Un faiseur de gros livres n'a le tems d'en lire que de petits, ou de petits articles des gros. On peut depuis long-tems faire un livre plus savant que soi-même. Les tables des livres sont la grande mine & la pepiniere des dictionnaires & des journaux.

Encore Bayle étoit-il un demi-favant. Il favoit douter, & par conséquent le pour & le contre de tout. M. R. ne sait que le contre, & ne doute de rien. Ces deux auteurs ne peuvent avoir le même

but. Bayle nous y même, & M. R. y va tout seul: car je doute qu'il y mene perfonne; il annonce trop le déisme. Bayle est plus dangereux: il n'annonce rien. Son style indissérent, rend constamment tel son lecteur. M. R. met trop d'intérêt & de chaleur dans ses prétentions, qui sont trop naïvement sortes & horribles. On ne persuadera pas facilement aux sots même, beaucoup moins même aux sots, qu'ils soient bêtes ou Pongos.

Bayle va à l'esprit par le cœur, dont l'esprit est facilement la dupe, selon le proverbe. M. R. va au cœur par l'esprit dont nul proverbe n'a établi la duperie active envers le cœur, toujours libre de s'en moquer. C'est Bayle qui manie l'hypothese en habile homme. M. R. en évente l'art & le savoir-saire par des contre-

theses perpétuelles.

Aussi Bayle se vantoit-il de savoir tout, & citoit tout réellement, livres & auteurs: & M. R. se vante, à la façon peut-être de Socrate de ne savoir rien, & ne cite rien ou presque rien en effet; & l'avis de M. R. n'est jamais que l'avis de M. R. dont je suis par conséquent le très, &c.

Q 2

#### LETTRE XLII.

JE croyois, Monsieur, borner à la dernière lettre toutes celles que j'avois à vous écrire. Mais en parlant de vous à bien des gens que je consulte ou qui me consultent sur votre compte; car si c'est-là ce que vous avez prétendu, comme je le crois, de faire beaucoup parler de vous, vous êtes bien servi! Il s'est mû une question sur ma façon de trancher toutes les vôtres par voie de fait autant que je le puis, & rarement par voie de droit, & beaucoup moins de raisonnement & de dissertation interminable.

Car je ne connois de voie de droit à priori que dans la géométrie; & par-tout ailleurs dans la métaphyfique, & même dans la religion & la foi, je ne connois le droit à posteriori que par le fait de tradition & d'histoire. Par ce qui est, je découvre, facilement même, ce qui peut ou ce qui doit être; au lieu que la possibilité ou le devoir des choses est toujours équivoque, & ne peut jamais en constant

ter l'existence qui est arbitraire & acci-

Le grand commun des hommes, philosophes même, ne conviennent des effets. qu'autant qu'ils en connoissent les causes. chose presque toujours impossible dans les affaires les plus naturelles & de pure physique, & tout-à-fait folle à entreprendre dans les affaires surnaturelles, de religion & de foi. Sur quoi, en parlant de vous & de vos questions, toutes de droit & de pure possibilité, selon vous, je disois, que d'un précipice vous vous étiez jetté dans cent autres, & qu'une erreur avoit amoncelé dans votre esprit & sous votre plume des montagnes d'erreurs, des dédales, des labyrinthes d'erreurs, sans aucune issue pour vous en tirer; votre facon d'esprit & d'argumentation sophistique, vous entravant à chaque pas dans de nouveaux entrelacemens, formant de nouveaux embrouillemens, dont vous refferriez les nœuds, à force de les multipliers

Par rapport aux mysteres, soit de la nature, soit de la soi, je disois que la méthode ordinaire, méthode de dispute, de pique & de contention, n'étoit bonne qu'à

multiplier les mysteres, & à les embrouil ler l'un par l'autre à l'infini, sans en débrouiller aucun par là voie de droit & de la pure possibilité. Ma voie de fait réduit à coup sûr, en un moment, vingt mysteres à un seul, & souvent à rien de

trop mystérieux.

Vous-même, Monsieur, dans votre discours contre la musique, vous le commenciez par le bon mot de M. de Fontenelle, qui veut qu'on constate le fait de la dent d'or, avant que de l'expliquer. Et il est vrai que dans ce cas-là, on se seroit épargné bien de fausses explications d'un fait, faux lui-même. Mais dans le cas même d'un fait vrai, encore s'épargneroit-on bien des explications & bien du faux, en commençant par constater le fait tel qu'il est.

Et sur celà, j'ai coutume de dire, que quand je trouve dans l'Ecriture sainte, par exemple, un mystere, c'est-à-dire, une chose que je n'entends pas, je commence par la croire, ajoutant qu'après l'avoir crue, il m'arrive assez souvent de la comprendre très-bien, ou assez bien ensin. A ce propos, je vous avoue qu'à la vérité, les essets sont dans leur cause, par

rapport à Dieu, mais je prétends que par rapport à nous, les causes, soit physiques, soit autres, sont le plus souvent dans leurs effets. Il faut donc commencer

par les effets, par les faits.

Saint Paul nous donne cette regle en général, comme sur les affaires de soi. Accedentem ad Deum, dit-il, oportet credere, quia est. Ceux qui veulent prouver l'existence de Dieu par sa possibilité, sont louables. Dieu a droit d'être prouvé de toutes les saçons, parce qu'il tient à tout. Mais ensin, St. Paul veut que pour expliquer les choses de Dieu nous commencions par constater son existence, par credere quia est. Et Dieu même, la premiere sois que nous trouvons qu'il ait parlé de lui & pour se manisester aux hommes, Ego sum qui sum, a-t-il dit à Moyse, & il ne s'est donné d'autre nom en preuve de son existence, que son existence même. Celui qui est, m'a envoyé: qui est, missime, ordonnoit-il à Moyse de dire aux Juiss.

Autant d'explications, de preuves même qu'on donne à un mystere, sont autant de mysteres souvent plus inintelligibles que le mystere même; & d'autant plus mysteres, qu'ils le font de la façon des hommes; au lieu que le vrai mystere l'est de la façon de Dieu, ce qui le rend le seul croyable: mais ceux de la façon des hom-

mes font toujours litigieux.

Et ma façon de commencer de croire comme un fait, avant que de comprendre le droit, est, j'ose le dire, une démarche assez sine & adroite dans ce qui s'appelle la recherche de la vérité. La créance est une vraie science, & tout au moins une demi-compréhension, une demi-intelligence. La plupart de nos sciences ne sont que créance & soi, soi même humaine & très-saillible. Ce que je crois, je le sais. Dans les choses que nous savons le mieux, sur un point que nous comprenons; il y en a dix, & vingt que nous croyons simplement, sans pouvoir les comprendre.

La foi captive l'esprit, dit-on. Il n'y a pas grand mal de captiver les esprits bornés ou rebelles. La plupart ne sont point trop faits pour rien comprendre. Les sciences ne sont gueres que des sciences de soi. On en a la certitude en attendant l'évidence: & Descartes a tort de nous prescrire de n'admettre rien que d'évident. A un idiot peut-être, vaut-il mieux apprendre à dire son pater en latin. Il ne l'entend pas, mais il le sait. Il sait bien dire: il veut bien dire; il dit bien devant Dieu au moins qui l'entend bien, & qui entend, comme il est dit, la préparation du cœur, bien mieux que celle de l'esprit. Tout homme a du cœur assez pour Dieu. Le plus grand esprit n'en a pas assez, ni n'en approche.

La foi ne captive que les esprits ou les cœurs rebelles, disois-je. Elle met en grande liberté les bons esprits qui ne sont pas les dupes du cœur. Toutes les fois que vis-à-vis d'un mystere ou d'une difficulté de science, j'ai commencé par dire credo, j'éprouve constamment dans mon esprit une très-grande liberté de raisonner & de comprendre, & de faire comprendre aux autres.

A toutes les opérations d'esprit comme de corps il faut un point fixe, un centre de repos d'où partent tous les mouvemens. Un ressort n'agit par une extrémité qu'autant qu'il est fixé par l'autre. La

Q 5

foi est l'unique point fixe des esprits dans les sciences humaines autant que dans les divines. Quand je montre aux jeunes gens quelque point dissicile de mathématique, de géométrie même, je n'ai pas trouvé de meilleure saçon de me faire entendre des esprits revêches & dissicultueux, que de leur dire: commencez par croire que je sais ce que je vous dis. Je ne veux pas vous tromper, je ne puis pas m'y tromper. C'est ma propre science que je vous donne. Il y a trente ans que je le sais. Tout le monde le pense de même, &c.

Quand j'ai dit cela à des esprits raisonneurs, mais raisonnables, car c'est de a raison cela, aussi-tôt ils me croyent & m'entendent tout de suite avec facilité. Il n'y a rien qu'on n'entende dès qu'on a intérêt de le savoir. La soi de l'esprit intéresse le cœur même à en saire l'objet de son intelligence. Car on est curieux & on aime à voir clair. Les Samaritains, après avoir vu J. C. disoient à la Samaritaine: nous avons cru d'abord sur votre parole, mais nous croyons désormais pour avoir vu comme vous. Je suis, M. votre, &c.



### LETTRE

SUR

# JEAN-JAQUES ROUSSEAU.

ADRESSÉE A M. D'ES....

Paris, le 10 Décembre 1778.

NOUS avons fait, Monsieur, l'été dernier une perte irréparable aux yeux des hommes de génie & des ames sensibles; je veux parler de celle de Jean-Jaques Rousseau, un des hommes les plus extraordinaires qui aient paru dans le monde. Il avoit choisi, depuis nombre d'années, la France pour son séjour, où il a vécu célebre & invisible, & où il a fini, en vrai philosophe, sa carriere sans trouble & sans bruit.

Ainsi, dans l'année 1778, dans cette année qui aura vu se sormer des révolutions politiques, mémorables à jamais dans les sastes du monde, les plus grands hommes qu'eut notre siecle pour l'esprit & les

Q 6

talens nous ont été enlevés; car ces derniers, lorsqu'ils sont portés à un certain degré, méritent réellement d'être cités à

la suite du génie.

Nul pays, sans doute, puisque Rousseau avoit rompu solemnellement ses liens avec sa patrie; nul corps, nulle académie, puisqu'il n'a appartenu à aucune, ne se chargera particuliérement de consacrer le nom d'un homme à qui cependant l'esprit humain doit un hommage à tant de titres.

Il me semble donc que c'est à la France, long-tems l'asyle de Rousseau, & dont la terre contient aujourd'hui les cendres, à acquitter ce que l'on doit à sa mémoire (\*). Que si, contre toute attente, il ne restoit rien de caractérisé sur le compte d'un homme si rare parmi une nation qui

<sup>(\*)</sup> Lorsque cette lettre a été écrite, il navoit paru escore rien de marqué, & même il n'a paru jusqu'à ce jouraucun ouvrage raisonné d'une certaine étendue sur ses M. Rousseau de Geneve:

Cet écrit devoit rester ignoré, & l'eût toujours été & l'esprit de critique & même de blame, auquel on se livre avec une sorte de persécution depuis un certain tems sur le compte de cet Auteur, n'eût excité le desir de repousser, a'il est possible, l'injustice faire à sa mémoire. Quelques personnes éclairées à qui cette lettre a été lue, en contra

idolâtre si fort le mérite, mais qui aussi quelquesois l'oublie si promptement, il ne saut pas douter qu'il n'y eût chez elle un grand nombre de personnes, & particuhérement une portion précieuse de la société, dont le cœur accuseroit vivement cet étrange filence. On sent aisément l'e qui je veux parler. En effet, Monsieur, Pai vu plusieurs femmes, également distinguées par l'esprit & par le sentiment, donner, dans le tems de la mort de Rousseau, sincérement des larmes à sa perte, fans qu'elles eussent jamais connu sa personne; exemple peut-être unique au monde d'un homme ainsi pleuré sur ses seuls écrits. Ce trait, qui, pour le dire en passant, décide en faveur de la senfibilité de cette partie du genre - humain, suffiroit seul à

mant de la vérité du fond des choses, ont trouvé que MiBoussieau y étoit jugé généralement avec beaucoup de faveur.
On leur a répondu que les torts qui appartiennent purement
à l'humanité devoient disparoître après la mort; qu'il s'apgissoit seulement de faire connoître aux tems présens ét
futurs l'homme essentiel & l'écrivain tels qu'ils ont été;
ensin, qu'il étoit mieux encore d'excéder un peu dans leulouanges justement dues à un grand homme qui n'est plus;
que de s'exposer à altérer sa renommée par des jugement
hasardés sur des faits peu constans.

l'éloge de l'illustre étranger. Un tel hon-neur, quand il est vraiment unique, est effectivement la plus rare récompense que puissent recevoir les dons de l'ame & de l'esprit; & nul homme, que je sache, n'a joui comme Rousseau d'une gloire pa-

reille, purement comme Auteur.

Je vais donc, comme contemporain, être l'interprete du pays & du fiecle où il a vécu. Je souhaite que ce soible monu-ment que ma main lui éleve par le pur mouvement de mon cœur, & sans avoir jamais eu aucune liaison avec sa personne, porté par son nom vers des tems reculés, puisse attirer à cet homme mémorable quelques actes de plus d'admiration & d'amour.

L'homme & l'auteur dans Rousseau ont passé pour être à la fois un prodige & un paradoxe : felon moi, le prodige explique

facilement le paradoxe.

La création de cet homme, bien plus admirable que singulier, a été une création vraiment unique. Nul être, à ce qu'il semble, ne s'est trouvé doué d'une sensibilité d'ame plus exquise, jointe à un degré de force dans les fensations presque fans exemple. Né du côté des sens avec

une organisation si parsaite, qu'il étoit éminemment propre à tous les arts sensibles & agréables, il réunit à ces dons corporels un génie géométrique & clair, prosond & vaste, & aussi pur que brillant du côté de l'imagination. Cette rectitude de raison, cette élévation de génie, cette délicatesse d'ame unique ne pouvoient qu'être accompagnés d'un penchant ardent pour le vrai, pour le beau, pour le bon en tout genre. Une éducation républicaine & aussere, des exemples domessiques & honnêtes, qui naissoient comme du sein des mœurs générales de sa patrie, surent en lui la seconde nature sur laquelle l'homme & l'auteur surent édifiés.

Quand on considere tant d'avantages naturels avec toutes leurs circonstances, la vue d'une si parfaite création, où il est si rare que la nature accumule, assortisse & accorde à un seul homme dans un degré si parfait, tant de dons divers, explique, d'une maniere bien simple, le prétendu paradoxe des écrits & de la vie de Jean-Jaques.

Le citoyen de Geneve, né avec les perfections qu'on vient de voir, élevé comme on a dit, jetté ensuite dans le monde sans fortune, sans autre appui que ses propres forces, dont cependant le levier eût été si puissant dans les mains d'un homme ambitieux, mais qui, pour une personne du caractère de Rousseau, n'ont servi qu'à troubler sa vie en lui acquérant du renom; un tel homme, dis-je, avec une ame & un esprit de cette trempe, devoit naturellement, s'il eût écrit, écrire comme Jean-Jaques a écrit, & agir en tout pres-

que comme il a fait.

Rousseau ne commença à se produire au jour comme auteur qu'à l'âge d'environ quarante ans, à cet âge où l'imagination, cette premiere source des bons écrits, conferve encore toute sa force, & où le jugement, qui en consacre la durée, est parvenu à presque toute sa maturité. Jusques-là, il avoit amassé dans le silence, par ses travaux, par ses méditations, de grandes provisions en connoissances de toute espece. Philosophe & observateur par caractère, il fait d'autre part dans le monde une étude réssechie des usages, des loix diverses, & sur-tout du cœur humain où son propre cœur l'avoit si tort initié; car

Pun sans l'autre n'instruit pas, & il faut sentir vivement en soi la nature pour la connoître dans autrui.

Aussi peut-on dire que jamais homme ne prit la plume avec de si grandes avances & des matériaux si abondans. D'autres on écrit par un vain desir d'écrire, trop souvent avec les mains & l'esprit vides. Dans Rousseau, ce sit un besoin qui le maîtrisa, dont il sut lui-même surpris, parce que la publicité étoit réellement contraire à une partie de son caractere & même contraire à ses vues. Il ne put plus contenir tant de richesses, & il céda aux circonstances qui lui mirent la plume à la main comme malgré lui; mais il la prit, dès le premier moment, en maître de sa destinée comme auteur.

Voyez en effet la maniere dont il parle à ses lecteurs dès ses premiers écrits, & depuis dans tous ses ouvrages! Comment il s'éleve au-dessus de la gloire que pourtant il idolâtroit! Comment, en se préfentant au public, il recherche son suffrage sans en dépendre! Comment, en lui parlant, il prend toujours sa propre opinion & sa seule conscience pour juges!

Quel ton! Quelle hauteur de langage! Si des principes si altiers peuvent choquer avant qu'on ait lu les ouvrages de Jean-Jaques; dès qu'une sois se beaux écrits ont passé sous les yeux, la vé acité, la sorce de l'Auteur, rendent ce ton noble, naturellement grand; elles sont plus, elles le rendent aimable, modeste même en un certain sens. Essectivement la vérité la plus haute, même pour soi, lorsqu'elle a évidemment ce caractère, porte aussi avec elle une sorte de modestie particulièrement propre aux talens du premier ordre, mais en même tems, & il ne saut pas s'y tromper, qui n'est propre qu'à eux seuls.

Déjà avant que d'écrire, Jean - Jaques avoit outre-passé le terme connu des connoissances littéraires: il en avoit, suivant les apparences, bouleversé tout le système dans ses conceptions vastes & originales. Tout annonce que ses études préliminaires l'avoient jetté fort loin des routes or-

dinaires.

Une académie littéraire mit alors en question si les sciences avoient influé en bien ou en mal sur les mœurs, c'est-àdire, au sond si elles avoient plus préjudicié que servi au bonheur des hommes; car il est constant, pour quiconque a médité sur le bien réel des sociétés, que la félicité humaine réside en grande partie dans la conservation des mœurs, & même

qu'elle en naît essentiellement.

Ce corps littéraire entrevit la matiere d'une discussion où les esprits prévenus n'avoient pas apperçu jusqu'alors le motif même d'un doute. Il est à croire que Jean-Jaques avoit été occupé quelquesois d'une idée pareille; il est probable même qu'il avoit déjà résolu, à part lui, cette étrange question. En conséquence il écrivit sur ce sujet, & il le sit étant orné au plus haut degré de toutes les persections de l'intelligence, étant revêtu de ce qui fait sa plus grande beauté, l'éloquence. Ce sut avec de telles armes qu'il plaida la cause de l'ignorance en saveur du bonheur des hommes, & il la désendit avec applaudissement auprès de l'Académie & d'une partie du Public, détruisant ainsi, par son propre succès, l'instrument même qui avo t servi à le faire triompher.

Dans cette singulière discussion, Rousseau prouva, autant qu'il étoit possible, le paradoxe. Malgré cela, il faut convenir qu'il n'établit, par aucune preuve solide, ce prétendu point de vérité. La maniere dont il vit l'objet, ce qui décidoit absolument dans cette matiere du jugement à porter, provint en partie du fond de son caractère, fortissé en outre par quelques circonstances de sa vie, où l'on prétend qu'il n'avoit pas eu à se louer des hommes, particulièrement de l'ordre de ceux qui cultivent les lettres; ce qui cependant, pour le dire en passant, devroit être la même chose que cultiver la vertu.

En considérant dans cette disposition d'ame la science avec ses abus, les connoissances avec leurs erreurs, il ne sépara pas assez, dans son opinion, de la chose même ce que les passions y mêlent malheureusement, & il imputa ainsi à l'une ce qui est particulièrement du fait des autres; en un mot, il sit porter tout son raisonnement sur cette sausse base, ne réslèchissant pas encore d'autre part que la barbarie ne sauroit être un état pour l'homme; que comme être perfectible, il en sort invinciblement par le seul exercice de ses sacultés; & que si-tôt qu'il est

contraint d'en sortir, il n'y a plus que la persection humainement possible de ses lumieres, qui puisse réprimer les moyens mêmes que ses connoissances mettent en ses mains pour servir ses passions. Cette culture, la plus parsaite de l'esprit humain, dirigée sur - tout vers une saine morale, étoit un troisseme terme que Jean - Jaques eût pu envisager entre la barbarie & la science désigurée par tant d'abus divers. Toutes choses égales, il eût assigné avec plus de raison, dans un pareil état, le véritable degré de prospérité de la terre : disons plus, il semble même qu'il eût été digne d'un être si éclairé d'embrasser une pareille doctrine.

Cette these, considérée comme on vient de dire, présentoit, à ce qu'on croit, un beaucoup plus juste fondement que l'opinion qu'il adopta; mais Rousseau, frappé des maux de la société, sans vouloir discerner que ces maux, loin d'être l'effet précis & immédiat des lumieres, étoient plutôt le fruit malheureux d'une autre partie de la nature de l'homme, les passions, également indestructible en lui, haissant par lui-même le vice bien plus que l'igno-

rance, séduit de cette maniere, & trèsréellement par sa propre vertu, laissa tomber la balance où la pente de son ame l'entraîna. Il préséra de réduire, par son vœu, l'homme à un état où il ne pouvoit ni ne devoit exister, plutôt que de le mettre à sa véritable place, à celle de l'intelligence la plus persectionnée, au hasard des dangers de cette situation, ne voulant pas se dire encore qu'en pareil cas l'état de l'homme pouvoit s'élever assez pour que ses passions ne restassent maîtresses que de ce que sa raison, pleinement éclairée, ne pourroit pas leur ôter de nuisible & de sâcheux.

Il faut avouer que cette question, envisagée sous toutes ses faces, méditée dans tous ses rapports, étoit de toute l'étendue de l'esprit humain. Personne, plus que Rousseau, n'avoit en soi cette prodigieuse dimension; aussi parut-il gagner un procès que la force de son génie, si elle lui eût été opposée, eût pu seule lui faire perdre. Mais en cette matiere, encore un coup, ce qui est glorieux pour un esprit de cet ordre, il se décida par sa propension naturelle. Son ame prit les sonctions de sa

raison; elle jugea en ce moment à sa place. En effet, tout dans Rouffeau indique qu'il fut toujours plus touché du bon & du bien, qu'il ne fut précisément jaloux du relief du savoir; qu'il eut enfin plus de vertu que d'amour-propre, quoique né avec un genre d'orgueil très-haut, ce que certaines personnes s'expliqueront sans pulle paise

nulle peine.

Ce premier essai ensanta son discours sur l'inégalité des conditions; ouvrage lié au premier; ouvrage moral, métaphysique, politique, tres - prosondément travaillé, lequel offre encore le même paradoxe, fondé sur les mêmes vues, & dont l'argument ne pouvoit être établi que par le prestige du raisonnement uni à la plus brillante éloquence, à cette éloquence qui gagne le cœur, lors même qu'elle égare quelquefois la raison.

En même tems fi cet ouvrage peche par un manque réel de justesse dans son sys-tême, de combien de beautés de détail, de grandes vérités, de notions lumineuses & nouvelles sur la nature de l'homme fur celle de ses facultés, n'est-il pas rempli? Les pages de ce livre en sont couvertes; les propositions particulieres éclatent presque toutes de lumieres; mais il est vrai de dire que leur liaison à la proposition principale, bien qu'habilement pratiquée, est absolument inexacte. Tout tombe par ce vice radical; malgré cela, les débris de cet édifice offrent autant de trésors dont la raison aime à s'emparer avec fruit.

Les hommes inégaux par nature, en force, en talens & en intelligence, ne pouvoient pas, sans doute, rester égaux dans la société où cette même nature les suit. Les institutions civiles ont donc sagement & heureusement été adaptées à

cette inégalité naturelle.

Rousseau, toujours plus affecté à sa maniere de quelques esses sâcheux que des fruits sans nombre de la civilisation, prétend inutilement ramener l'homme à l'état de nature. La raison, plus sorte que tous ses discours éloquens, lui crie que cet état de nature n'est point l'état naturel de l'homme, un état qui lui soit propre; qu'il ne mérite même pas le nom d'état pour un être de son espece, & qu'il doit plutôt être envisagé comme l'anéantissement de son existence. Elle lui dit que cette idée injurieuse injurieuse à une créature intelligente, combat la fin de sa création; que l'homme a été doué pour qu'une semblable pensée sût repoussée de son esprit; en un mot, qu'un tel vœu, outre qu'il est criminel, est encore bien vain à sormer. Elle lui dit que la saine doctrine enseigne au contraire de porter l'espece humaine, par la voie des lumieres, vers un état social de plus en plus persectionné, parce que l'être qui sorme comme les matériaux de ce bel édisice, qu'on nomme la société, ne peut rester brute & barbare, à moins que des causes physiques ne prédominent sur la puissance & l'activité de son intelligence, ce qui est impossible généralement.

Il y a plus; l'inégalité des conditions est non-teulement nécessaire, en tant que conforme à la nature : elle est de plus un bien réel, quand este est sagement réglée par la loi, parce qu'elle cimente alors l'état civil, qui est incontestablement l'ordre le plus parsait de cet univers, & la plus belle production de l'intelligence de l'homme, comme le plus bel ornement de sa nature

élevée à toute sa dignité.

Dès que les hommes dans ce second Suppl. de la Collec. Tome V. R

état, véritable fin d'un être doué de raifon, font égaux dans tout ce qui est du
droit naturel, toute égalité essentielle, la
seule importante, la seule d'une nécessité
absolue, se trouve conservée. L'inégalité
des rangs fait bien peu au bonheur intrinséque des humains; elle n'est uniquement
que l'allure de l'organisation sociale, une
forme extérieure réglée par la nécessité,
vu qu'elle est sondée sur cette inégalité
primitive qui existe invinciblement entre
les individus, au point que dans une bonne
police elle ne doit même saire autre chose
qu'en dériver, imitant en cela sidellement
son premier type, qui est la nature de
l'homme.

Ce n'est pas tout, & il y a quelque chose de plus encore à considérer: qui sait si dans ce partage, ou plutôt dans cette dissérence de situation, cette nature tutélaire, tant que ses loix ne sont pas blessées, ne laisse pas, en bonne mere, au moins autant de latitude à la véritable sélicité dans les rangs insérieurs que dans les conditions dominantes? L'expérience a décidé plus d'une sois cette question intéressante. Sous cet aspect essentiel, l'inégalité des

conditions n'est donc qu'un vain mot : dèslà que la constitution politique est saine; dès-là que les droits de l'homme sur ses biens, sur sa personne, sur ses opinions sont réglés sur cette justice universelle, tout est égal quant au droit : l'inégalité de fait, d'ailleurs démontrée indispensable, n'est plus comptée pour rien; elle est même, aux yeux de la raison, à bien des

égards, la gardienne de l'autre.

Si nous suivons à présent Rousseau dans ses autres productions, nous les trouverons toutes conséquentes au même systême. Cet homme, qui éclairoit la raison humaine d'un flambeau si éclatant, formoit l'étrange vœu de vouloir éteindre celui des sciences dans tout l'univers, parce qu'il craignoit qu'il n'éclairât trop les vices & les passions des hommes. Par amour pour l'humanité, par passion pour la vertu, il se croyoit réduit à dégrader son espece, quand il considéroit les étranges contrariétés qui regnent en fa nature. Se livrant trop à ces dernieres idées, dont il paroît que Pascal fut aussi assecté autresois, mais que bientôt sa raison supérieure rejetta, & qu'elle expliqua ensuite d'une manière

fi parfaite, à l'aide des lumieres de la révéla tion, il ne régla pas ses opinions aussi sage ment que ce dernier. Il s'abandonna en un mot à l'étrange souhait dont nous venons de parler, quand il réfléchit à tant de grandeur, mêlée de tant de foiblesse, à des lumieres si hautes, désigurées par des erreurs si déplorables; vrais sujets en effet d'étonnement & de chagrin que Platon, Seneque, Montagne & sur-tout Paical, tous génies créateurs, évidemment précepteurs du sien, avoient apperçu avant lui, mais qu'aucun d'eux n'avoit, avec les seules lumieres de l'homme, prélentés sous de plus vives images & avec la philosophie perfectionnée du dix - huitieme siecle, avec cette philosophie claire, exacte, qui seroit toujours utile si, présumant trop de ses forces, elle n'outre-passoit pas quelquefois témérairement ses bornes.

Il faut dire le vrai; l'homme de la société, tel qu'il est, ne plut jamais à Roufseau. Dans l'austérité des principes dont il avoit été imbu dès l'ensance, & que son caractere naturel n'avoit sait que sormer, il censura avec chaleur ses usages, ses mœurs, son éducation; il condama jusqu'à ceux de ses plaisirs publics dont il se vante le plus: de-là, il entra plus avant dans son cœur, & traita à sond cette passion puissante qui anime & gouverne l'univers. Idolâtre des semmes, il jugea avec rigueur leurs ridicules & leurs désauts; mais en revanche, il leur présenta un culte si pur & si animé dans l'amour vrai qu'il leur peignit, que la nature, qui ne se trompe pas, leur rendit infiniment cher un censeur qui, en les connoissant si parsaitement, savoit mieux qu'homme au monde les intéresser & les aimer.

Ce fut après avoir parcouru, dans l'efprit dont je parle, la plupart des établissemens civils, qu'il écrivit son Emile; ouvrage où le précepte mis en action, forme, dans un tissu de faits intéressans, une législation continue, & dont l'exécution, quant au mérite littéraire de l'ouvrage, égale la beauté de la conception.

Ce livre, qui contient les vrais principes de Rousseau sur presque tous les points importans de la vie, lui sit des ennemis & beaucoup de sectateurs; car il est à remarquer que tout ce que cet homme a écrit est de nature à lui sormer des parti-

sans de ce dernier genre. On sait que cet ouvrage a produit dans l'éducation domestique, premiere base de cette éducation politique que nous nommons constitution des Etats, de très - grands changemens; enfin, qu'il a opéré réellement une revolution dans beaucoup d'objets de la conduite pratique de la vie, tant cet homme, par la force de ses idées & la persuasion de son éloquence, étoit né pour changer la face des choses. Parmi nombre d'essais peu praticables ou trop risqueux, qu'il indiqua toujours avec la même séduction, pous lui avons l'obligation de plusieurs usages essentiels, & de diverses réformes très - heureuses. L'enfance, cette enfance qui réunit les plus vives espérances & les plus douces consolations soit des familles particulieres, soit de la famille générale, la patrie : cette enfance si intéressante à considérer sous tous ces aspects, lui doit particuliérement & sans qu'elle le sache, sa liberté, sa santé, & par conséquent tout le bonheur qu'on peut goûter à cet âge; & l'on se rappellera que sur ce point les tendres meres, persuadées les premieres, persuaderent à leur tour les époux; car

en matiere de sentiment, cette partie du genre-humain marche toujours la premiere

& guide l'autre.

La société entiere lui doit une soule de notions qui sont autant de maximes & de regles dans la pratique des devoirs de la vie. C'est à ces traits que le génie se reconnoît & qu'une œuvre se marque du sceau de l'immortalité. De tels écrits restent à jamais: ils se propagent; ils agissent sans cesse. Dans le moment où j'écris, ô pouvoir étonnant de la pensée! Emile en ce qu'il a d'utile (& cette partie n'est pas peu considérable) opere sur la félicité de nombre d'êtres. Traduit dans plus d'une langue, il parcourt les hémispheres, & augmente ainsi sur la terre la somme du bonheur & la masse des lumieres.

Ce livre instruit les générations présentes dans l'art de former les générations qui doivent suivre, par la dostrine qu'il offre sur le gouvernement de l'enfance, sur la direction de la jeunesse, ainsi que sur la capacité & les forces de ces deux âges: vues qui, à quelques points près, où les principes de l'Auteur, suivant son génie, sont souvent trop outrés, paroissent au

fond dictées par la raison même. C'est réellement dans cet ouvrage où Rousseau, malgré bien des écarts, offre, du ton de sensibilité le plus infinuant, aux hommes de tout état & de tout pays, une infinité de regles de conduite non assez méditées, & qui sont la vraie source du peu de bonheur permis à l'espece humaine sur la terre; bonheur qui ne découle dans son livre, comme il ne provient en esset, que de la vertu seule. On sent parfaitement que cet éloge ne s'applique qu'à des points de moralité de l'ouvrage, & qu'il ne peut être sait pour justisser ce qu'il y a justement de répréhensible par rapport à la religion.

Rousseau étoit sur le point-de lever le voile de dessus les loix politiques des Empires, & de peser, à la balance de l'équité, les droits des siumains dans les diverses constitutions; de sorte qu'après avoir instruit l'homme dans son état privé, il alloit le servir & le désendre dans son état public. C'est dans cet esprit qu'il entreprit son Contrat social, celle de toutes ses productions qui caractérise le plus le génie & qui annonce un esprit prosondément vessé

dans ce qu'il est le plus difficile comme le plus important de connoître. Les principes de ce livre anéantissent en partie ceux qui ont été posés jusqu'à présent sur le même fujet, & ils sont tels qu'ils portent les premieres vérités de la terre, les vérités les plus abstraites presque jusqu'à une démonstration mathématique. Ce travail n'étoit, dans le plan de l'Auteur, que la pierre d'attente d'un ouvrage complet en ce genre. Il alloit en trop dire, & certainement avec danger pour les grandes sociétés, parce que cette extrême perfection politique est malheureusement dans le fait impraticable, lorsqu'il s'arrêta sans doute par ces considérations, & qu'il se détourna sagement de sa route.

Diverses maximes de l'ouvrage exciterent le blâme de la République de Geneve contre son Auteur. Son Conseil crut devoir condamner ce livre, ainsi que celui

d'Emile.

Rousseau qui ne jugea pas cette condamnation fondée, se souvint à son tour de ses droits; il abdiqua solemnellement son titre de Citoyen. Un parti si extrême dut lui coûter beaucoup. La disgrace que

R 5

la patrie fait éprouver, est infiniment senfible, en ce qu'elle blesse un sentiment très-prosond, né d'un sentiment naturel; sentiment qui tient à l'amour de soi, à l'amour de son sang avec lesquels celui de la patrie se mêle & se consond de la maniere la plus intime & la plus sorte. Cette disgrace toucha encore plus particulièrement Rousseau, qui idolâtroit singulièrement la sienne, à en juger par la maniere dont il en parle dans phisieurs endroits de ses écrits, & toujours du ton le plus intéressant, se rappellant souvent cette patrie chérie où il avoit puisé ces exemples & cette éducation austere auxquels il devoit en partie ses vertus.

Une séparation aussi cruelle pour un homme qui sentoit autant que lui la puissance & tout à la fois la douceur d'un pareil lien, ne lui empêcha pas de venir à son secours lorsqu'il crut ses loix exposées; & il écrivit pour son service ces lettres intitulées de la Montagne, où brillent tant de savoir & même de patriotisme; car ce dernier sentiment, qui sorme une espece particuliere dans ce genre de passion qu'on nomme amour, ne s'éteint pas plus

que l'autre à volonté. Peut-être entra-t-il dans sa résolution un peu de ressentiment: quel homme est exempt des impressions de l'humanité? Mais ce ressentiment juste ou non, ce qu'on ne décide pas, sut au moins celui d'une ame noble : il ne se vengea de sa patrie qu'en la servant. Il desiroit encore qu'elle existat avec toute la persection de ses loix, lors même qu'elle ne devoit plus exister pour lui.

Ce fut aussi pour son pays qu'il écrivit sa lettre admirable sur les spectacles; lettre d'une doctrine très-saine, sort applicable à un petit Etat constitué comme Geneve, mais qui ne sauroit l'être à tout Etat considérable où ce mal, devenu nécessaire, peut se convertir en un très-grand bien; parce que la vertu, lorsqu'elle n'a plus le frein des mœurs publiques & privées, trouve alors un autre ressort, souvent essicace, dans l'honneur & l'élévation des sentimens; chose à quoi le théâtre épuré est merveilleusement propre.

Je passe à d'autres écrits de Rousseau, sans m'attacher à leur ordre, les parcourant ici à mesure qu'ils se présentent sous

ma plume.

On a dit assez généralement, dans le tems, que Jean-Jaques avoit dans son porte-feuille la correspondance d'une grande passion qu'il avoit éprouvée dans sa jeunesse, & qui avoit fait, par plus d'une cause, une époque marquée dans sa vie. Pour une ame de la nature de la sienne, de semblables impressions ne s'essacent plus. Le public, fort occupé de lui pour lors, étoit dans tout l'enthousiasme du feu de ses productions. Echauffé à son tour par cette admiration générale, car rien ne se répercute plus qu'un tel mouvement, il se complut à montrer à ce Public épris la puissance de ses sensations dans celle des passions humaines qui les excitent le plus. Il y trouvoit encore la douceur de confacrer à l'immortalité un nom & des qualités que l'amour parfait voudroit pouvoir touours déifier.

Une passion extraordinaire & funeste entre deux êtres rares (Abailard & Héloife) n'avoit pas cessé d'être présente dans la mémoire des hommes. L'excès de la passion des deux parts, la foiblesse de l'amante, les vertus des deux amans, leurs malheurs enfiu mettoient plus d'une conformité en-

ò ..

Tre les deux événemens. La Julie de Jean-Jaques fut aussi - tôt une autre Hélosse : quant à lui, il se produisit sur la scene sous le nom de Saint-Preux.

Il faut l'avouer; Rousseau, mieux qu'Abailard, méritoit de trouver une Héloise : & quelle Héloise que celle que cet homme passionné nous a peinte! L'imagination même ne fauroit offrir un plus beau tableau de tendresse & de persections : tout, jusqu'à la faute de cette femme, y met les derniers traits. Un amour comme celui de Julie ne peut certes qu'atténuer infiniment le blâme dû à fa foiblesse, parce qu'à la vue des grandes passions, qui sont plus rares qu'on ne croit, la morale devient d'autant plus indulgente, que la nature se montre moins coupable. En outre, la conduite qui a fuivi la faute de Julie donne à cette faute, si on l'ose dire, une sorte de pureté qui rend, par un second effet, cette erreur des sens bien dangereusement intéressante. Voilà aussi ce qui a fait dire à cet homme de bonne foi, en prémunissant contre la lecture de son livre, qu'un jeune cœur étoit perdu, si, malgré ses avis, il cédoit à la curiosité ou à l'attrait de cette

lecture après l'avoir une fois commencée. Il ne se trompoit pas; mais en même tems ne risquoit-il pas trop, en donnant la tentation avec la leçon, sur-tout dans un tems où les Héloises & les Saint-Preux ne peu-

vent qu'être fort rares ?

L'émulation des ouvrages de Richardson, le premier de tous les Ecrivains en ce genre, sut encore vraisemblablement une des causes qui produisirent ce roman de la part de Rousseau. On sait qu'il y mêla beaucoup trop d'objets étrangers à son sujet, parce qu'il en étoit alors sont occupé, & que d'ailleurs il est bien difficile de puiser dans un fait unique un livre entier. Malgré cela, il faut convenir qu'à la prolixité près, partage ordinaire de cette passion, & dont l'auteur Anglois n'est point exempt, l'amour n'a jamais été peint, pas même dans les meilleurs ouvrages de ce genre, avec des couleurs plus délicatement fondues, plus douces & en même tems plus fortes, plus vives & plus pures qu'il l'a été par Rousseau dans son Héloise. Nul homme sensible, que je sache, n'a représenté cette passion avec une telle vosupté & avec tant de chasteté tout à la

fois; vrai caractere de ce sentiment, quand il n'est ni sactice, ni corrompu. On ne peut se lasser d'admirer comment la passion de Julie y naît immédiatement de la nature la plus sensible comme de la plus parsaite innocence; combien les mouvemens de son amour sont éperdus, ses sens mêmes égarés, sans que son ame cesse au sond d'être vertueuse; avec quel intérêt la nature la fait succomber, & avec quelle beauté la dignité de ses sentimens la maintient respectable sans jamais la laisser s'avilir, & va même jusqu'à la rendre plus chere, parce qu'on aime d'autant plus la personne en pareil cas, que ses erreurs obtiennent aux yeux de l'humanité plus d'excuse.

Les passions ordinaires, c'est-à-dire, les passions qui souillent l'ame & que celle-ci n'épure pas, n'ont leur chûte qu'au dernier terme: celle de Julie a bien un autre caractere. La chûte de cette fille vertueuse, par la raison même de cette rare vertu, est marquée à la premiere faveur, à la faveur la plus légère, que même, si je ne me trompe, elle ne reçoit pas, mais qu'elle accorde à Saint-Preux. Un baiser qu'elle

lui donne, un seul baiser, que l'amour lui arrache, a entiérement triomphé d'elle. De ce moment, elle a déjà cédé; & l'auteur, en peignant, dans le cours de l'action, cette situation avec un seu tout particulier, a voulu sans doute marquer dans son roman, par ce trait prosond, vraiment neuf, l'époque dont je parle. Il est constant qu'il n'y a que la nature la plus excellente & l'honneur le plus pur qui aient pu révéler à Rousseau ce secret du cœur humain; aussi l'amour d'Héloise a-t-il persectionné son ame, tandis que les passions de ce genre les corrompent presque toutes.

D'autre part, combien l'amour de Saint-Preux n'est-il pas ardent & soumis? combien n'est-il pas idolâtre & réservé, impétueux & sidele à l'honneur? Il est intéressant de voir avec quelle suite d'intérêt ses actions, ses discours, ses transports, son délire easin, déterminent pas à pas toutes les démarches de Julie. Il n'étoit plus possible que cette Julie, si tendre, n'aimât pas Saint-Preux comme elle en étoit aimée, ou il eût fallu qu'elle ne sût plus elle, ou plutôt qu'elle n'existât

pas: en un mot, tous les traits qui caractéritent l'une & l'autre de ces passions, sont d'une grande vérité & du plus beau choix; les tableaux en sont pénétrans & doux, naturels & ravissans. C'est pour cela aussi que cet ouvrage a fait palpiter en secret tant de cœurs, & qu'il s'en est trouvé qui ont conçu pour l'auteur, sans que sa personne leur sût connue, un amour réel; dernier délire de cette sorte de passion, & dont Rousseau, non sans doute sans intention, nous a donné lui-même l'idée si enivrante dans Emile, où Sophie idolâtre un être fantastique, pur ouvrage de son imagination.

En même tems quel caractere que celui de Wolmar que l'auteur a ofé introduire dans son plan! Ce caractere fait, à mon sens, une des plus grandes beautés de l'ouvrage, & peut être regardé comme un des traits de génie les plus hardis que l'esprit humain ait employés. On a dit souvent que ce caractere étoit hors de la nature. Ce reproche est bon à faire devant des ames vulgaires; mais il n'est nullement sondé ici. En esset, il est dans le cœur de l'homme un espace où les yeux

ordinaires ne pénetrent jamais. Tous les personnages de ce roman sont, par l'élévation des sentimens, hors de l'ordre commun; celui de Wolmar est également de cette espece. Non-seulement ce caractere est vraisemblable; mais on peut dire encore qu'il est vrai, ou du moins on

sent sans effort qu'il a pu être réel.

C'est à ces ames peu ordinaires que je viens de désigner, à comprendre ce que je vais dire. Aux yeux d'un homme comme Wolmar, (& cet être n'est ni dépravé, ni déraisonnable) une semme telle qu'Héloise pouvoit être choisie presqu'à l'égal de l'innocence même. D'abord elle est si riche de sa beauté & de toutes ses perfections, qu'une tache unique & si bien essacée peut en altérer beaucoup moins l'éclat. De plus, une vertu ainsi éprouvée, si elle n'est pas également intacte, n'est peut-être pas moins pure au sond, si, comme il est vrai, la pureté de l'ame peut réparer la souillure des sens: une vertu comme la sienne est du moins beaucoup plus sûre; & pour dire tout, elle est dans la circonstance de Julie, plus éclatante par ses essets que l'innocence même.

Il est certain qu'il n'y a qu'une idée de la nature de celle-ci qui ait pu inspirer à Wolmar le parti auquel il se porte. En même tems, si cette idée n'est pas dépourvue de raison, comme on le croit, non-seulement cet acte de sa part n'étonne plus, mais encore il paroît sensé; il a même une sorte de grandeur, parce que, tout considéré, il semble bien moins choquer les idées reçues que s'élever au-dessus d'elles, attendu que la personne de Julie & toutes les circonstances de son état sont réellement une juste exception à tous les cas ordinaires.

Sous ce point de vue, toute la conduite de Wolmar, conduite qui prouve que l'auteur a raisonné comme on le fait penser ici, n'est plus difficile à expliquer: elle a même son principe dans cette délicatesse que d'abord elle paroît blesser. Le procédé commun eût été d'éloigner Saint-Preux de sa liaison: un coup-d'œil supérieur enseigne à Wolmar une route opposée. Instruit de l'erreur de Julie, de la force de sa passion, sur-tout dans une ame comme la sienne, mais assuré aussi de ses vertus, persuadé en même-tems de la

droiture & de l'honneur de Saint-Preux, que fait Wolmar dans cet état? Il appelle dans sa maison cet amant jadis favorisé; il le traite avec consiance; il lui parle une sois & à lui seul de cette terrible particularité dans la vie de l'un & de l'autre; après quoi, il le met en tiers entre sa semme & lui, dans ses affaires, dans son amitié. En se conduisant ainsi, Wolmar risquoit à peine quelque chose avec un homme de l'honneur de Saint-Preux; mais certainement il ne risquoit rien avec une semme de la vertu de Julie, & il risquoit bien moins encore après une démarche d'une si rare consiance.

Rien n'est donc plus sensé, rien même n'est plus noble que cette conduite: elle est de la plus parfaite expérience des hommes, & de toute la hauteur de l'humanité dans sa plus grande élévation. En même tems plus cet acte est grand, plus aussi il produit sûrement son esset. Wolmar, par ce trait d'une pleine consiance, garantit non-seulement, comme j'ai dit, invariablement la soi de Julie. Il fait plus, il se l'attache par cette preuve signalée d'estime, ce qui étoit pour elle bien plus que

de l'amour dans sa position : il fait plus que tout cela encore, il unit à lui, par la seule voie praticable, deux êtres que rien à l'avenir ne pouvoit plus désunir entr'eux. Il procure son bonheur par le leur, en convertissant, à l'aide du respect qu'imprime une sainte hospitalité si généreusement exercée, leur passion mu-tuelle, certainement toujours vivante dans leurs ames, en une douce amitié de la part de Julie, & de celle de Saint-Preux en une tendre & profonde vénération pour Julie. En un mot, Wolmar par cette conduite, plutôt extraordinaire que bisarre, marche vers son but par la voie la plus conforme à la raison. Sans parler de l'acte d'une humanité indulgente qu'il exerce dans cette occasion, (acte peut-être plus doux qu'on ne croit à remplir pour qui avoit devant les yeux tout le prix que valoit Julie); ce pas une fois fait, Wolmar, fans nul doute, contient bien mieux par-là deux êtres qui ne seront plus désormais indifférens à son bonheur, & qu'il doit absolument craindre ou aimer. Il les games de la la caracter de gne; il se les attache bien plus sûrement qu'il ne les tente, ou ne les expose par

ce procédé confiant. Julie même, cette tendre & fiere Julie, environnée des fruits de son union, dès-lors préservée par eux, ayant d'ailleurs son amant pour témoin de ses vertus, ou si l'on veut de ses sacrifices, en remplit comme invinciblement les obligations de son état; elle les remplit même avec un certain charme, parce qu'il est encore des douceurs dans les privations auxquelles l'amour lui-même se condamne: le cœur de Julie ainsi purissé, n'a plus à se nourrir que par la pratique de ses devoirs.

Rousseau, pour autoriser un caractere aussi hardi que celui de Wolmar, a cru devoir l'affranchir de tout lien aux opinions communément reçues. Il va même jusqu'à placer l'élévation des sentimens qu'il lui attribue, au sein de la plus suneste des erreurs, l'athéisme. Ce coup de pinceau, qui n'a pas été mis sans intention, produit le plus grand esset dans la suite de l'ouvrage.

Finalement, ce livre enchanteur par tant d'endroits, malgré bien des défauts réels, se termine par un trait de génie qui produit plusieurs effets de la plus grande impression dans le dénouement. Julie mere, Julie épouse chérie & respectée, amie satisfaite, vivant au sein sinon du bonheur, du moins au sein de la paix, dans celui de l'ordre & des vertus, Julie en cet état meurt; elle expie ainsi sa faute passée par la perte de la vie : elle meurt avec héroisme & grandeur; mais près de sa fin, elle semble moins perdre une vie chere à tous les êtres, que rompre enfin la barriere qui la séparoit du seul homme à qui elle pouvoit appartenir. Rousseau, pour achever le caractere de cette passion vraiment extraordinaire, & pour faire connoître, ce qui est vrai, que les grandes impressions sont inessaples, principalement dans les cœurs vertueux, a donné à Saint-Prèux les dernieres pensées & les derniers sentimens de Julie.

Il est dans ce terrible passage un moment où tous les liens à la vie sont comme rompus, & où pourtant l'être vit encore, C'est dans ce court moment que la nature reprend tous ses droits & qu'elle se montre sans contrainte. C'est alors, lorsque le ciel & la terre sont satisfaits, & que le devoir n'a plus rien à reprocher à l'ame vertueuse qui a vaincu ses penchans, que ceux-ci se montrent une derniere sois sous les traits de leur premier empire, mais avec pureté. Cette slamme involontaire est comme la derniere lueur qui éclate du slambeau de la vie. Rousseau habile à saisir tous les mouvemens du cœ ir humain, a su marquer parsaitement ce moment où Saint-Preux obtient sans déguisement, sur l'ame de Julie expirante, l'empire qu'au sond il n'avoit jamais perdu; juste & vrai témoignage qu'il tend, par un trait si sensible, à la puis sance indestructible des grandes passions.

Cette mort, extraordinaire dans toutes fes circonstances, produit un troisieme esset d'un grand intérêt: elle remplit le vœu le plus vis de Julie en saveur de Wolmar, en le rendant au ciel dont ses opinions le séparoient. Le spectacle des vertus & de la soi de sa semme, dans ces derniers instans, opere ce grand changement. Wolmar avoit possédé la beauté, les persections, l'estime de cette semme rare, sans jamais posséder son amour; il avoit su honorer sa personne pendant leur union. L'admirable auteur de cet ouvrage lui sait trouver le prix de cette conduite dans le changement

changement que les prieres constantes & les exemples de Julie mourante produi-sent en son ame. Ju'ie à son tour recueille le prix de la persévérance dans ses devoirs, en rapprochant Wolmar de Dieu, alors que la mort la sépare de lui.

La touche sublime de tous ces caracteres, & le mélange de tant de traits heureux, renferment évidemment une grande connoissance du cœur humain. C'est surtout dans cette science si intime, si chere à l'homme, & qui, par cette raison, plaît tant à son ame par-tout où elle se présente, que Rousseau excelle. Il joint encore à la vérité de représentation la plus rare en ce genre, un caractere exquis de sen-sibilité dont il y a peu d'exemples : voilà l'endroit singulièrement par lequel il me paroît surpasser tous les hommes de géme de cet ordre.

· Deux hommes célebres ont vécu dans le même fiecle, & font morts à-peu près en même tems. Mais, ou je me trompe fort, ou malgré l'extrême célébrité de l'un infimment juste à beaucoup d'égards, la postérité, à la longue, mettra quelque différence entre les écrits de ces deux

Suppl, de la Collec. Tome V.

hommes, & même entre la force de leur génie. Encore l'un a-t-il tout accordé au fien, & souvent outre mesure, tandis que l'autre lui a presque tout resusé, & s'est privé bien des sois, par vertu, de nombre de productions. Il est hors de mon sujet de comparer ici les personnes. Peu d'écrivains sur ce point peuvent être mis à côté de Rousseau dont la probité, comme homme & comme auteur, a été certainement sort rare.

Je ne parlerai pas de plusieurs ouvrages détachés de Jean-Jaques, de ses productions charmantes en fait de musique, de ses écrits sur cet art si puissant, si agréable & d'un effet si universel, parce que la musique est vraiment la seule langue naturelle des hommes, tandis que les langues parlées ou écrites ne sont que des langues secondaires ou des signes d'institution. Je ne parlerai pas du mérite qu'il a eu d'annoncer & de procurer en France, au prix de son repos, la révolution en ce genre qui s'opere de jour en jour parmi nous, & que rien désormais ne peut plus empêcher; révolution heureuse qui multipliera nos richesses sans les détruire, si

de grands maîtres, tels que Gluck & d'autres de cet ordre, parviennent à l'achever selon le génie de notre langue, & qui sera alors notre gloire & nos délices: révolution qui a commence réellement à Rousseau, & qui a dû nécessairement être fort lente, parce que rien n'est plus difficile à vaincre qu'un préjugé de goût, sur-tout de goût national fondé sur le préjugé ou l'habitude des sens.

Toutes les productions, tous les ouvrages de Rousseau méritent d'être considérés; tous portent le sceau du génie, & de ce génie heureux qui a su répandre de l'agrément jusques sur les objets qui en paroissent le moins susceptibles. Tout est animé sous sa plume, & d'une maniere si séduisante, qu'on chérit l'homme autant

qu'on admire l'auteur.

Je n'ignore pas qu'on a dit quelquefois, un peu sourdement à la vérité, que plusieurs personnes éclairées dont l'opinion doit avoir un très-grand poids, puisque l'une d'elles a même en sa faveur l'autorité du génie, étoient d'avis que Rousseau malgré ses grands talens, avoit eu en partage plus de chaleur que de véritable éloquence; mais je doute qu'un pareil jugement qui peut partir d'un goût trop difficile, reçoive la fanction du public, lorsqu'il jettera les yeux de nouveau sur la collection des ouvrages de cet auteur qui va incessamment lui être offerte.

Sans doute l'éloquence de Rousseau renserme une très-grande chaleur, & même un genre de chaleur dont on ne trouve point d'exemple dans aucun autre écrivain. En même-tems si ce seu, si cette noble chaleur de l'ame, ont réellement créé tout ce qui a été dit, écrit d'éloquent, & même sait de grand parmi les hommes, (car c'est le même seu de sentiment qui sait naître une grande pensée, & qui produit une grande action), il seroit bien singulier que la plus belle propriété du genre d'éloquence de Rousseau, celle qui la caractérise, devînt un désaut qui la ternît aux yeux de certains juges,

Cette critique pourroit avoir quelque fondement, si la chaleur d'ame propre à Rousseau, avoit empêché la véritable grandeur, la noblesse, l'originalité, (chose fort rare même parmi les hommes de génie), ainsi que la justesse de ses idées.

Pour se détromper sur ce point, il ne faut que lire ses ouvrages de discussion, de controverse, où la logique de l'écrivain se montre d'une maniere plus particuliere; & l'on verra qu'il y a peu d'hommes qui aient été doués d'une justesse & d'une force aussi grande de raisonnement. Sur ce point il posséda le talent peut-être malheureux de Bayle, avec tous les charmes de sen-

timent & de goût de Montagne.

A la vérité Rousseau n'a point eu l'éloquence concise & vraiment législative
de Montesquieu; celle majestueuse, pure
& douce de M. de Busson; celle rapide
& forte de Bossuet; celle souvent surnaturelle & plus qu'humaine de Pascal. Mais
l'éloquence de Rousseau a ce rare mérite,
qu'elle participe de tous ces caracteres,
de sorte qu'il y a peu de beautés propres
au génie de ces grands hommes, qui sont
ceux auxquels il ressemble le plus, dont
on ne trouve dans ses écrits une soule de
traits égaux en beauté, qui placent cet
auteur justement à leurs côtés.

Parmi ces hommes, Pascal le plus extraordinaire de tous, est un homme divin qui semble lire dans le ciel tout ce qu'il expose aux hommes; son éloquence tient toute à la sublimité de son intelligence; son cœur parle moins dans ses écrits. Montesquieu se présente à eux comme un législateur d'une raison vaste & prosonde; M. de Busson, comme le révélateur des secrets de la nature, comme son consident & son peintre le plus parsait; Bossuet comme l'organe & l'oracle de la religion, tous ensemble avec la voix & le ton de la véritable éloquence.

Si l'on y fait attention, Rousseau réunit à beaucoup d'égards, le mérite de ces différens génies. S'il n'a pas leur maniere précise de peindre, d'émouvoir & de raisonner, ce qui ne constitueroit plus un homme grand par lui-même, il en a une très-heureuse, propre à lui seul, & qui rassemble souveat les beautés qu'on admire

dans tous les autres.

Son éloquence n'est donc pas une vaine chaleur qui s'évapore à la réflexion. Cette chaleur au contraire unie à une maniere de raisonner pressante & forte, lorsque rien ne préoccupe l'esprit de Rousseau, produit une éloquence vraiment solide, santôt originale, noble & animée, le plus

fouvent persuasive & douce, mais toujours chere au cœur par l'extrême sensi-bilité, par cette sensibilité si vraie, si pénétrante qui anime tous ses ouvrages.

Ce qui est sur-tout à remarquer en faveur de Jean-Jaques, c'est qu'il n'a point abusé de l'art de penser & d'écrire. S'il s'est trompé, il n'a jamais trompé vo-Iontairement les hommes, & a toujours écrit de bonne foi. On ne peut pas non plus lui reprocher d'avoir souillé ses livres par tous ces traits libres & obscenes, indignes d'un être intelligent, & qui laiffent après eux tôt ou tard de fi longs remords.

Tous ses travaux ont été dirigés vers la moralité. Par-tout on voit qu'il s'occupe à rendre les humains plus religieux envers le ciel, & plus parfaits entr'eux. Le travail est le plus grand précepte de sa morale; il en fait avec raison la base de tout, jusques-là qu'il veut que chaque homme instruit d'un métier, puisse au besoin vivre du travail de ses mains. En effet, ce grand précepte enseigné par plusieurs législations, par l'Alcoran même de la maniere la plus expresse, contient presque tous les devoirs & renferme presque tout le bonheur de l'homme, tandis qu'en lui seul gît toute la force & même la science bien entendue du gouvernement des Empires. Tantôt Rousseau s'applique à ranimer l'esprit & à faire aimer les liens du mariage; seul état sur la terre où l'on puisse assigner une place au bonheur. Alors il marque les devoirs des femmes, ceux des maris, ceux des enfans avec une raison si relevée & des images si touchantes, que l'art du bonheur de la vie découle évidemment dans ses écrits, de la science simple de la vertu & de la pratique douce de ses devoirs. Tantôt cet homme qui a jetté ailleurs les yeux sur l'état civil pour en déplorer les maux, en pose les plus beaux fondemens sur la sainteté de la religion dont il parle d'une maniere plus qu'humaine, & sur les principes de toute espece qu'il déduit clairement des droits de l'homme les mieux connus, & qu'il affermit enfuite avec la main affurée d'un vrai législateur.

Nul des ouvrages de Jean-Jaques ne paroît avoir été écrit pour le simple ornement ou l'ossentation de l'esprit. Il semble que ce sage écrivain se soit dit : mes livres composés selon mes lumieres & ma conscience forment mon travail; ils sont par conséquent la dette qu'il saut que j'acquitte. Si ce travail n'est pas utile, je trompe la loi de la nature, je trompe la société dans les obligations qu'elle m'impose. Que si quelquesois cet homme sensible à tous les genres de beautés, a abandonné ces objets de religion, de morale, de mœurs, de devoirs publics, c'a été pour se délasser innocemment dans des arts agréables, lesquels il a enseignés & pratiqués en maître. Il occupoit dans ces loisirs honnêtes une autre partie de luimême (son imagination) aussi riche & aussi impérieuse que son génie.

Enfin pour tout dire, Rousseau a été l'écrivain de l'humanité, même jusqu'à outrer ses idées en sa faveur par la seule raison qu'il l'a trop aimée. Il a été celui de la religion pour la morale, celui de la patrie pour l'amour qu'elle exige, celui de la société pour tous ses devoirs; il eût été celui de la justice des empires, si ce grand rôle lui eût été permis. A ces titres il peut à bien des égards être re-

gardé comme l'écrivain du bonheur des hommes; & l'on peut ajouter, d'après une confécration particuliere & formelle de fon génie attestée par tous ses ouvrages, qu'il a été éminemment celui de la vertu qu'il a fait briller jusques dans le sein des passions, & même de leurs soiblesses, en les peignant en homme qui en a senti toute la force sans en avoir jamais éprouvé la corruption. Heureux si des lumieres puisées dans des sources encore plus pures, l'avoient rendu le défenseur en tout point d'une religion divine dont il a si bien connu, représenté & fait chérir la morale!

C'est sous ces traits que je me repréfente ses qualités & son mérite d'Auteur: je vais jetter à présent un coup-d'œil sur le caractere de sa personne, & sur sa vie.

La vie de Rousseau a été semée de beaucoup de tribulations. Nul homme n'a produit de grandes choses sans essuyer de grands combats; les persécutions sont même communément en proportion de la supériorité des lumieres & de la grandeur des services. Cette satalité, vrai sujet de réflexion, forme un grand grief contre l'humanité.

La discussion du premier point est hors de mon sujet; elle ne m'appartient pas. D'ailleurs, Rousseau s'est défendu luimême; & sans juger du fond de sa désense, on ne peut disconvenir qu'il a du moins convaincu de l'innocence de ses intentions. Peut-être même ne seroit-il pas imposfible de trouver des raisons plausibles qui mettroient l'auteur à l'abri de tout jugement personnel qui pourroit lui être fâcheux, fans blesser pour cela le respect dû à tous les actes publics de justice. En effet, quelque indulgence que mérite un homme vrai & de bonne foi, il y a certainement quelque danger à tolérer l'erreur, bien qu'accompagnée de beaucoup de vérités utiles. Les ouvrages de cette espece exigent encore plus d'attention lorsque la doctrine, qui contient un semblable mélange, peut être épidémique par la maniere éloquente & puissante dont elle est enseignée. Quant à ce qui se trouve dans ces sortes d'ouvrages, au rang précieux des vérités, il en est telles encore parmi celles-ci, que l'état présent des sociétés ne peut pas tout-à-coup, & peut-être ne peut plus supporter. Les grands écrivains exigent donc une toute autre sévérité que les autres, par la raison même de la sorte de domination qu'ils exercent sur les es-prits. Cette sévérité que le soin de l'ordre public rend nécessaire, devient dès-lors une justice, parce que les écrits des hommes supérieurs, de même que les loix, sont bientôt autorité & précepte.

Quoi qu'il en soit de ces réflexions faites sans aucune prétention pour ses propres idées, on peut dire qu'il n'est aucun pays qui n'ait bientôt rendu justice aux intentions pures de Rousseau, & que celui qu'il a continué d'habiter, n'a pas eu lieu de se repentir de lui avoir ouvert de nouveau son sein, après les tribula-

tions qu'il y avoit éprouvées. Ami du vrai, mais autant ami de la paix, dès qu'il vit les esprits s'échausser fur ses opinions, il ne sit plus rien pour entretenir le seu qu'il avoit été sur le point d'allumer, ce qui lui eût été facile avec un esprit moins sage que le sien. Rousseau, sans jamais abjurer publiquement ni en particulier un sentiment qu'il crut fondé, sut néanmoins respecter sincérement l'ordre public. Tout lui sut possible pour le maintenir, à l'hypocrisse près. On peut dire qu'il n'eût pas été en son pouvoir d'être ches de secte, ayant pourtant en lui tant de moyens pour l'être. Jamais, par exemple, il n'eût été ni Luther, ni Calvin. Il répugnoit à son cœur d'arriver au vrai autrement que par le doux empire de la persuasion, & par l'influence encore plus douce des affections de l'ame & du sentiment: espece d'empire qui est au sond le vrai dominateur des esprits.

Il alla même par des causes qui ne sont pas assez connues pour être citées, jusqu'à éviter depuis nombre d'années toute haison avec les gens de lettres en général, malgré l'attrait dont les personnes de cet ordre eussent été pour lui; ce qui a fait dire, on ignore sur quel sondement, qu'il n'étoit pas aimé d'eux, & qu'à son tour

il ne les aimoit pas.

Enfin, comme il recueilloit dans la carrière des lettres, plus de déplaisirs secrets que de satisfaction par la gloire qu'elles lui apportoient, après s'être entiérement séparé de ceux qui les cultivent, il finit par se séparer des lettres mêmes; du moins il ne s'en occupa plus que pour lui seul, s'étant voué dans les dix dernieres années de sa vie absolument au silence. L'amour de la paix fut évidemment le motif de cette conduite. Ni les attaques de fes ennemis, ni les tentations si vives de la gloire, ni celles si pressantes du besoin, rien ne put lui faire abandonner cette résolution. Il immola tout à sa tranquillité; il s'y immola lui-même, & livra jusqu'à sa réputation au doute, aux critiques qu'il ne repoussa plus, n'ayant cherché, dès-lors de confolation, loin de la fociété des hommes, qu'en Dieu & dans la feule conscience.

Ce qu'on ne fauroit affez admirer dans cet homme rare, & dont la feule idée arrache des larmes, c'est la parfaite rectitude d'ame qui a régné en général dans toute la conduite de sa vie. Ce n'est point par le langage; ce n'est pas par les écrits qu'il faut juger les hommes. C'est leur faire, pour ainsi parler, & non leur dire; c'est en un mot, toute la vie qui est la pierre de touche du cœur humain. Or,

Rousseau a été si semblable à lui-même dans ce qu'il a écrit & pensé, dit & fait, qu'une telle vie d'homme & une telle carriere d'auteur comparées l'une à l'autre,

font un vrai, prodige.

Il étoit si invariablement fixé aux grandes loix de la nature, qu'il ne s'en détourna dans la pratique, ni par l'attrait des sens, ni par l'ascendant presqu'invincible de l'usage. Animé de cet orgueil qui sied à un être intelligent, il méprisa les richesses & craignit également la dépendance, même celle que l'on contracte par les services reçus. Il considéra toujours que dans l'ordre civil, tout homme avoit une tâche à remplir. Rapportant tout à cette idée, vraie fin de la création, & mesurant les besoins humains, non sur ceux de l'opinion, mais sur ceux de la nature, il posa pour loi que tout homme bien constitué, & par devoir & par grandeur, ne devoit dépendre que de soi & de son travail, en conséquence ne tenir sa subsistance que de lui seul.

D'après cette regle, il estima mieux un métier qu'un talent, & l'um & l'autre, que tous les dons purement agréables. Fig.

dele à ses principes, il vécut laborieusement, soit des productions de son esprit, soit d'un travail manuel, ne mettant aux premieres (chose rare) de valeur qu'à raison du prix de son tems, & non à raison du très-grand prix qu'y attachoit l'opinion publique, suppléant pour le surplus à ses besoins de nécessité premiere, par un tra-

vail aussi ingrat que pénible.

Dans le sentiment qu'il ne pouvoit manquer d'avoir de sa propre valeur (car les hommes supérieurs ont le secret de leur grandeur, & personne n'a ce secret comme eux), il ne voulut jamais faire dé-pendre arbitrairement son sort de qui que ce fût, pas même des services le plus purement rendus. Peut-être en cela alla-t-il trop loin: mais les grandes vertus sont outrées; elles ont même besoin en quelque sorte de cet excès, pour ne pas descendre. Pour tout dire, Rousseau dans le siecle & le lieu le plus corrompu, fit voir un Philosophe réel & de fait, ayant les mœurs austeres de l'antiquité, sans faste dans sa vertu, sans prétention personnelle, aimant la gloire pour son nom, & ché-rissant l'obscurité pour sa personne, ce

qui est le vrai caractere du grand homme

& du sage.

Je sais que depuis sa mort, dans la société & sur-tout dans le monde littéraire, plusieurs voix se sont élevées, dont les unes ont désapprécié ses écrits, & d'autres ont chargé sa mémoire de divers reproches capables d'affoiblir l'idée de ses vertus. On l'a accusé non-seulement d'un orgueil déraisonnable, mais encore de fausseté, & qui plus est de noirceur. On a cité de lui divers traits qui ne s'accordent nullement avec cette droiture d'ame que je viens de vanter; enfin, on l'a inculpé d'avoir attaqué dans un Ouvrage posthume, ses bienfaiteurs & ses amis, laissant pour tout héritage cette terrible production de son esprit, si peu honorable pour son cœur.

C'est cette production même dont je parlerai bientôt, que j'invoquerois pour purger sa mémoire de tous ces reproches. Ou tout me trompe dans mes conjectures, ou cet écrit doit mettre le dernier sceau à

sa probité & à sa vertu.

De plus, on doit rejetter de pareils faits, quand ils ne sont pas évidemment prouvés,

sur-tout lorsqu'ils sont démentis par une vie entiere. Le total de la vie de Rousseau m'apprend clairement qu'il n'a pu être ni un homme faux, ni un homme méchant avec dessein. Il faut nécessairement expliquer de quelque autre maniere ces différens traits de conduite, en supposant leur vérité prouvée, puisqu'on est forcé par l'ensemble de sa vie & d'une vie bien rare, de reconnoître dans Rousseau un philosophe pratique, droit, & non comme dit Montagne, un philosophe parlier & de pure ostentation. D'ailleurs ce ne seroit pas duelques torts graves; ce ne seroit même pas une grande faute qui m'empêcheroit de mettre Roufseau au rang unique où je le place. C'est un homme que j'admire en lui, & non un ange que je prétends y trouver; & cet homme, voici, malgré toutes les dé-tractations, ce qu'il est à mes yeux. S'il s'y est mêlé quelques vices d'humeur habituelle, des traits choquans d'un caractere ombrageux ou trop sensible, même des taches dans diverses actions particulieres que l'on ne peut gueres révoquer en doute sur la foi de nombre de rapports, tout cela, selon moi, ne change rien dans

Rousseau à l'homme essentiel. Ses maladies, ses peines de toute espece, sans tout cela l'humanité seule, si on l'écoute, en excuseroit bien davantage encore, aux erreurs près de ses principes religieux que nous n'avons garde de vouloir encore un

coup justifier.

Quoi qu'il en soit, je pense que Rouf-seau a aimé la gloire avec passion; mais je crois en même tems qu'il a aimé avec plus d'ardeur encore la vertu; que non-feulement il en a donné les leçons les plus pures, mais qu'il les a rigidement pratiquées pour lui-même, si l'on en excepte quelques écarts nécessairement inséparables de notre nature. Nul homme, si l'on veut, n'a eu plus d'orgueil; mais cet orgueil si mal jugé, n'a été en lui que ce noble sentiment de soi que les hommes médiocres ne connoissent même pas, & qui n'est à juste titre l'appanage que de la véritable grandeur. Nul homme en mêmetems n'a montré plus de vraie modestie, n'a chéri davantage la simplicité, l'oubli des hommes dans sa vie privée; n'a supporté plus réellement la pauvreté, jusqu'à refuser, dans l'esprit d'une noble indépendance, les offres qui l'assiégerent de toutes parts, les offres des hommes les plus puis sans. les offres même des rois. Ouel autre écrivain encore a moins recherché & les honneurs & tous les faux biens de la vie? Quel autre a moins défendu ses écrits, a moins censuré ceux d'autrui, & s'est abstenu plus constamment de tremper jamais sa plume du fiel de la satire ? Il est facile de voir qu'il n'a jamais songé à défendre que sa personne & ses actions; encore quand il l'a fait, fans toutefois vouloir juger ici du mérite du fond de se défense, ni prétendre approuver la hauteur & le ton tranchant de son style dans quelques occurrences, ç'a été du moins avec cette publicité, cette légalité, pour ainsi dire, que l'on apporte dans les tribunaux. Controversiste autant & plus habile qu'aucun homme de son siecle, il n'a écrit, lorsqu'il a été question de lui, que pour maintenir sa probité & son honneur; & alors la force de ses raisons a laissé peu de chose à desirer sur ce point pour sa défense. Aussi ses timides ennemis en ce qui concerne son personnel, ont-ils gardé pendant qu'il a vécu, le filence avec

lui, parce qu'ils avoient autant à craindre la rectitude de ses actions, que le poids de ses paroles. Je ne crois donc pas me montrer préoccupé, en jugeant que le fond de cette vie ne peut être démenti; que son juste renom est au contraire glo-rieusement confirmé par ces mémoires posthumes où Rousseau cependant est accusé d'avoir attaqué ses propres bienfaiteurs & ses amis. Sans doute il a jugé ces derniers avec la même vérité qu'il s'est jugé lui-même. Victime malheureuse & pendant long-tems de bien des sortes de haines, il s'étoit vu sorcé, pour acquérir la paix, de se vouer absolument au silence & même à l'inaction. Il l'a rompu enfin ce filence dans un ouvrage qui n'est point adressé précisément aux hommes, mais que tout indique avoir été fait en vue seulement de l'Etre éternel, pour l'appaifement des chagrins de son ame si cruelle-, ment méconnue, & pour sa propre conscience. Malheur, à mon avis, à ceux que cet ouvrage peut blesser! L'homme qui s'y dénonce lui-même avec tant de rigueur, avoit peut-être aussi le droit d'y articuler ses griess contre des tiers, lorsque les

faits de leur vie se trouvoient nécessairement liés à la manisestation de l'innocence de la sienne. Malheur à eux encore, car si le droit de citation dont je viens de parler peut être contesté, la soi due à un pareil écrit, ne le sera certainement jamais.

Rousseau a passé, je le sais, pour un homme singulier, bisarre, même jusqu'à l'inconséquence. L'extrême sagesse aura toujours le coup-d'œil de la singularité; elle sera même politiquement une trèsmauvaise conduite pour la fortune & l'avancement dans tous les tems & dans tous les lieux. Et comment en seroit-il autrement? Cette sagesse rigide condamne une infinité de choses; elle blesse sans cesse les modes, les usages reçus; elle réformeroit presque tout si elle en avoit le pouvoir.

L'homme sage est regardé communément comme un homme singulier, extraordinaire: oui sans doute il l'est; mais comment? Dans ses hautes pensées il considere peu tous ces minutieux détails qui forment ce qu'on appelle la science de la vie; le corps de la société ne se présente à lui qu'en grand; sans cesse il s'éleve jusqu'à l'ensemble de toutes les sociétés de l'univers. Au physique toute la nature créée dépendante des mêmes loix, s'offre à ses yeux; au moral, Dieu, l'homme naturel, l'homme civil, sous quelque forme politique que cette civilisation se soit établie: voilà les trois grands rapports auxquels il applique toutes ses pensées.

Que deviennent ensuite toutes ces institutions d'un état particulier, quelque grand qu'il soit, mais toujours si peu considérable dans le vaste tout de l'univers? cesloix de quelques siecles, ces usages locaux de quelques années, & souvent de quel-

ques momens?

Que deviennent ensuite dans ce grand tout les actions d'un seul homme, renfermées dans un petit espace & bornées à un point de la durée? L'homme ordinaire est frappé de ce point; il ne voit que cet espace; il regle sur cela toutes ses démarches. L'homme supérieur examine la totalité des lieux, des objets, & le cours de tout les tems. En toute occasion les trois grands rapports dont j'ai parlé plus haut, sont la mesure de ses idées, celle de ses discours & de ses actions. Il n'envisage rien que sous cet aspect, il.

parle & agit constamment d'après ces impressions qui seules animent son intelligence.

Quelle n'est pas aussi la puissance de la pensée dans un homme de cet ordre? Certes, quoi qu'on en dise, elle est bien supérieure à toutes les forces physiques de la terre, même les plus imposantes; & il ne faut pas s'y tromper. Le maître de dix, de vingt millions d'hommes, a dans ses mains toute cette masse de forces. Il en dispose à sa voix ou sur la simple inspection de son ordre; esset surprenant, mais cependant juste & salutaire d'une loi constitutive qui donne à un seul homme ce grand ressort de pouvoir par le seul esset de l'opinion : un produit aussi étonnant est la mesure de la puissance de la loi.

Malgré celà le sage, oui le sage tout seul, le philosophe, le législateur, & sur-tout ce dernier, sont bien plus puissans encore. Si leur pensée se grave, si elle sait autorité parmi les hommes, elle peut agir, & agit en esset sur une partie de l'univers. Elle embrasse tous les tems comme tous les lieux; elle détruit même, lorsqu'elle ne fortisse pas, toute autre espece de puissance. En un mot, rien n'est

égal à sa force, parce qu'elle est celle de toute l'intelligence humaine, c'est-à-dire, qu'elle est sans bornes, de même qu'elle est sans mesure.

Voilà quel est le caractere d'une tête pensante: voilà quel eût pu être Rousseau. s'il eût obéi avec liberté à l'impulsion de son génie. Parmi les hommes modernes, il est le seul, avec Montesquieu, qui ait eu l'esprit des anciens législateurs, à la vérité avec moins de concision & de majesté, quoiqu'avec plus de chaleur que lui. Il eut en outre quelque chose de plus précieux encore; il eut, (car je ne peux me lasser de revenir sur ce point), il e t l'ame d'un des hommes les plus vertueux de la terre. Si ses idées en général, comme on le prétend, furent fort exaltées; ses actions, sa conduite correspondirent parfaitement, autant que l'humanité le permet, à la hauteur de son système. L'homme en lui dans la pratique, fut au niveau de sa doctrine. Il s'égala à ses pensées, de sorte que toutes les pieces de cet êter surprenant, paroissent analogues entr'elles, & forment un tout infiniment intéressant, qui mérite à plus juste titre l'admiration, Suppl, de la Collec. Tome V.

qu'il ne blesse ou peut blesser par son peu

de conformité à nos usages.

Ajoutons encore d'autres traits pour achever de représenter tout ce qui a constitué l'homme de génie & l'homme rare

dont je parle.

Rousseau sut religieux. Tout esprit éclairé croit, & toute ame sensible aime. L'idée d'un Dieu est si intime, si consolante & si douce, qu'il n'y a qu'un être dépravé dans sa raison, & dénaturé pour lui même qui la rejette. Mais Rousseau crut & aima à proportion de ses lumieres & de sa sensibilité; & il écrivit sur ces matieres, selon le degré éminent qu'avoient en lui ces deux qualités. Entre toutes les beautés touchantes de son éloquence, c'est principalement dans la peinture qu'il offre souvent de la religion, qu'il est admirable. Il s'est exprimé sur ce sujet avec une persuasion si imposante & si vive, que cet homme vraiment sublime dans sa morale, peut passer pour le prédicateur de Dieu dans tous les cultes.

Je me plais comme vous voyez, Monfieur, à réunir tout ce que j'ai pu apprendre de particulier sur le caractere de Rous seau, & j'ai de la satisfaction à me retracer à moi-même tous ses traits, en les con-

fignant dans cet écrit.

Quelques personnes qui ont eu des liaisons avec lui, assurent qu'il a été plein d'amabilité dans l'âge où cette qualité éclate davantage. Ce point est peu important; mais ce qu'on voit clairement par ses écrits, c'est qu'il a été quelque chose de plus qu'un homme aim ble, selon notre frivole acception, pui qu'il étoit né pour être invinciblement e mé: avec cela il est impossible de ne plaire pas. Il est une certaine chaleur de sentiment qui produit sur les ames, ce que le soleil, qui échauffe tout ce qu'il éclaire, opere sur le matériel de la nature. De tous les Auteurs connus, Rousseau est sans contredit celui qui a été le plus doué de cette chaleur communicative qui s'empare du lec-teur, & qui fait qu'on aime avec tant d'intérêt la personne de l'Auteur, & qu'elle paroît à tous les yeux aussi digne d'amour que de gloire.

On affure encore que Rousseau, fort méditatif par caractere, le devint ensuite de plus en plus par habitude. Les hommes de cet ordre l'ont toujours été. C'est même là un des signes par lesquels les têtes penfantes, se manisestent aux yeux de ceux qui savent juger de la nature de ce genre de taciturnité.

C'est uniquement dans la solitude que se sorment les sortes impressions, & c'est de l'ame que naissent les grandes pensées: mot admirable du duc de la Rochesou-caut, qui s'applique si bien à Rousseau, désini tout entier par cette seule & belle maxime, que la Rochesoucaut en l'écrivant, semble avoir apperçu dans l'avenir

le célebre citoyen de Geneve.

Rien ne donne lieu à plus de réflexion que la vérité que je viens de présenter. En effet au milieu des mouvemens divers de la société, les sensations se perdent ou s'effacent. Ce n'est vraiment que dans le silence, dans cette conversation intérieure, lorsque le trouble des objets du dehors cesse, que l'homme sonde son ame dans toute sa prosondeur, & qu'il éleve son esprit à toute la hauteur dont il est susceptible. A'ors dans une pleine paix il goûte les vrais délices de la pensée; il s'instruit, et il doute; il devient meilleur, plus

éclairé, & il apprend tout à-la-fois à être modeste. C'est-là sur-tout qu'il peut écouter la voix de Dieu au fond de son cœur, & qu'aussi-tôt la chaleur de ce sentiment intime lui en fait naître l'amour, C'est-là que comme Pythagore, il entend, fans trop d'illusion, l'harmonie de tous les corps célestes; que descendant de-là sur la terre, il voit tous les êtres végétans, animés & sensibles, unis à son être par quelque rapport, rouler dans le tems & l'espace avec lui, & que considérant ensin son espece, il voit l'humanité entiere rangée autour de ses regards; cette humanité si touchante dans les ensans, si sublime, si agissante dans l'âge mûr, si respectable & si instructive dans les vieillards. Par-tout ailleurs les objets étrangers s'emparent plus ou moins de son ame & de son esprit. Dans l'étude, dans les écoles, dans le commerce, les facultés peuvent se développer & les lumieres s'accroître; mais pour bien connoître & pour fentir fortement, il faut toujours rentrer en soi-même, & y considérer les objets à fond & sous toutes les faces: voilà le feul moyen pour aggrandir ses conceptions, le seul pour que la force de la pensée acquiere, pour ainsi parler, toute sa latitude. Demandons-le aux hommes du caractere de ceux que je dépeins: ils nous diront tous que ce n'est qu'à la suite de ces momens d'une longue & prosonde méditation, que la nature interrogée se montre; qu'elle révele au génie son consident, ses secrets les plus intimes; qu'elle lui inspire ces belles images avec lesquelles il la caractérise, ou qu'elle lui maniseste ces heureuses inventions à l'aide desquelles il la découvre aux autres hommes.

L'esprit pour éclater ou pour briller, peut avoir besoin de la société des autres esprits; mais il ne faut au génie aucun de ces secours pour ses productions. Il a en lui sa fécondité & sa puissance; il ensante seul, semblable à un volcan qui nourrit & puise en lui tous ses seux, & qui lorsqu'il ne peut plus les contenir, les répand au-dehors avec un éclat & une explosion qui imite encore en cela parsaitement l'en-

fantement du génie.

Rousseau étoit tellement né pour ce recueillement d'esprit, qu'on le vit chercher toute sa vie la retraite, laquelle il eut le malheur de voir troubler souvent. Ami de la nature & des grands spectacles qu'elle offre, il préséra constamment le séjour de la campagne à celui des villes, & consacra enfin à ce genre de vie ses jours, trop tôt terminés, dans la société de deux hôtes vertueux qui ont eu l'honneur & le bonheur de consoler ses dernieres années, & qui possedent aujourd'hui dans leur héritage les restes précieux de ce grand homme. Puissent, pour prix de cette action hospitaliere, leurs vertus pasfer, selon le vœu de Rousseau, dans le cœur de leur fils, & puissent aussi s'y joindre toutes celles de l'homme dont ils ont honoré la vie! Ce bonheur digne d'eux, est le plus grand que des mortels puissent éprouver sur la terre.

Je finis, Monsieur, cette lettre par le dernier trait que j'ai annoncé plus haut.

On a su que Rousseau, dans le déclin de son âge, & voyant arriver son dernier terme, dont la nature avertit toujours ceux qui ne veulent pas être sourds à sa voix, a terminé sa carriere par un écrit dont, comme il dit sort bien, il n'y a point eu & il n'y aura jamais d'exemple.

Γ4

Cet écrit, dont la curiosité publique sera toujours avide jusqu'à ce qu'elle soit satissaite, contient, à en juger par une belle présace qu'on a déjà fait connoître, les mémoires de la vie de Jean-Jaques; non ces sortes de mémoires dont on dispose le contenu sur l'intérêt de ses passions ou sur celui de son amour-propre; mais la confession exacte que Rousseau fait à Dieu même de toute sa vie dans un écrit authentique, scellé de sa soi où il a exposé le bien & le mal de toutes ses actions, sans avoir, suivant ses expressions, rien tû, rien dissimulé, rien pallié.

rien tû, rien dissimulé, rien pallié.

C'est avec ce livre à la main qu'il se transporte aux pieds de l'Eternel au jour du dernier jugement, & que là comparoissant avec tous les humains, il ose, sous les yeux de l'Etre suprême, se donner d'après sa conscience, le témoignage que nul homme, faisant le même aveu, ne pourra dire avoir été meilleur que lui déclaration bien haute, bien ferme, bien précise, mais qui, de la part d'un homme tel que Rousseau, authentique pleinement la vérité de son exposé, & le sondement du jugement qu'il porte en conséquence

fur lui-même. En effet, quand on a comme lui, connu si parfaitement le cœur humain & le sien propre, & qu'on a confessé ensuite sa vie entiere, il faut être un ange pour porter de soi devant Dieu un semblable témoignage, ou un monstre pour le produire avec le désaveu secret de sa conscience.

Sous ce point de vue, que doit paroître l'entreprise d'un pareil livre ? Quelle est la créature assez grande pour en concevoir seulement la pensée! Quelle est celle sur-tout assez courageuse, assez vraie pour l'exécuter de bonne soi? Quelle est celle enfin assez pure, pour qu'après une telle confession, il en résulte, non pas tant un témoignage aussi glorieux à produire pour soi, mais un témoignage aussi. consolant pour un homme qui craint l'Etre suprême, & qui aime sincérement la vertu? L'idée d'une pareille entreprise fait pâlir de crainte, ou transporte d'admira-tion. Oui, on le répete, il n'y a qu'un homme bien supérieur à la nature humaine qui ait pu l'exécuter, ou un être impie qui ait ofé vouloir tromper les hommes, sans pouvoir croire tromper Dieu-même. sur toi son jugement. Toute ta vie dicte nécessairement la seule opinion qu'on puisse adopter sur un acte si essentiel de ta part. Oui, homme rare, & peut-être trop peu connu encore, malgré ton grand renom! tu n'as point eu & tu n'auras point d'imitateurs; ou si tu en as, tu n'auras jamais d'égaux.

Non, sans doute tu n'as pas voulu mentir au ciel & à la terre dans un écrit si sérieux. Toutes les actions de ta vie cautionnent la foi de cet écrit : & cet écrit à son tour sanctionne la pureté de ta vie. 'Ailleurs tu as parlé comme auteur; tes lumieres & ton génie t'ont inspiré: ici tu as écrit comme homme, & ta conscience a tout dicté. Toutes les critiques tombent : tous les doutes cessent. Il faut te croire le plus coupable, le plus dépravé des mortels, ce qui n'est pas possible, ou te considérer comme un homme unique pour la vérité, pour la droiture, pour la sensibilité de l'ame; ce qu'il est si si cile & si doux de penser d'après toi, tes actions & tes ouvrages.

J'oublie dans ce moment les charmes ravissans de ton génie. C'est à cet acte sublime que je m'arrête; c'est ton ame que je considere; c'est l'énergie si rare, & tout à la fois si honnête de cette ame que l'admire. C'est dans ton adoration profonde pour l'Etre suprême; c'est dans cette affection innée pour tous les hommes; c'est dans ta conduite constante envers eux & avec toi-même, que je te trouve supérieur à l'humanité; & quand je réunis par la pensée ce que l'auteur a écrit avec ce que l'homme a senti, exécuté & pratiqué, c'est alors que rapprochant la gloire éclatante de l'écrivain, du mérite plus parfait encore de la personne, je m'explique, après avoir excusé quelques écarts dans lesquels les hautes lumieres ne servent que trop souvent à faire tomber, je m'explique, dis-je, sans nulle peine le prétendu paradoxe de ta vie & de tes écrits. C'est alors que tu obtiens de moi plus que l'hommage dû au génie, celui du retour le plus tendre en mémoire de l'amour que tu as porté aux hommes, & que mon vœu le plus vif qui s'exauce cha que jour, est que ton nom soit placé parmi le petit nombre des noms précieux que l'estime des hommes se plaît à conserver.

### LETTRE D'ENVOI.

J'AI l'honneur, Monsieur, de vous adresser cette lettre concernant Jean - Jaques. Rousseau, parce que je ne connois personne qui apprécie mieux que vous le mérite de cet Auteur, & qui rende en même tems plus de justice aux qualités de sa personne. On doit en esset mieux connoître les hommes à mesure qu'on leur

ressemble davantage.

Un peu de loisir & l'envie de satisfaire mon cœur sur le compte d'un Ecrivain que je regarde comme un des plus beaux génies, & en même tems comme un des hommes les plus vertueux qui aient existé, ont seuls donné lieu à cette lettre. Je n'ai eu d'autre objet que de soulager mon ame, en répandant sur le papier les sentimens qui la pressoient en secret, & qu'elle n'a pu contenir plus long-tems. Cependant, je consentirois absolument que cette lettre devînt publique, si je pouvois croire qu'elle pût servir à faire connoître & aimer davantage un homme si intéressant à considérer pour la gloire & le bien de humanité. Dans tous les cas, je desire que l'Auteur de cet écrit soit absolument.

inconnu, & vous m'obligerez de ne pasmême chercher à le pénétrer.

Recevez seulement, Monsieur, cet envoi comme un tribut que j'ai cru devoir à la justice plus particuliere que vous rendez à ce grand homme, & agréez en mêmes tems celui de mon tendre attachement.

Le suis, &c.





## NOTE du Journal Encyclopédique du 15 Novembre 1780, sur la musique du Devin du Village.

« L'IDENTITÉ du nom de M. Rousseau » de Geneve avec celui de l'Auteur de ce » Journal, a occasionné une méprise dont » on va rendre compte, & qui a contri-» bué à élever des doutes sur la musique " du Devin du Village. En 1750, M. Pierre » Rousseau reçut de Lyon une lettre qui » étoit adressée tout simplement : A M. » Rousseau, Auteur, à Paris. M. Jean-» Jaques Rousseau n'avoit pas encore cette » grande & juste célébrité dont il a joui » depuis cette époque; M. Pierre Rousseau » avoit déjà donné des pieces à trois théâ-» tres, & il étoit chargé d'un ouvrage pu-» blic: le facteur crut naturellement qu'elle » étoit pour celui - ci, qui en recevoit » beaucoup. Cette lettre étoit conçue à-» peu-près en ces termes : M. Je vous ai » envoyé la musique du Devin du Village, n dont vous ne m'avez pas accusé la récep-» tion: vous m'avez promis d'autres paroles; » je voudrois bien les avoir, parce que je » vais passer quelque tems à la campagne, » où je travaillerai, quoique ma santé soit » un peu chancelante. Cette lettre étoit » fignée Grenet ou Garnier, autant que » nous pouvons nous le rappeller. Nous ' » répondîmes tout de suite à ce musicien, » que sans doute il s'étoit trompé dans la » suscription de sa lettre, & que nous l'en » prévenions, afin qu'il s'adressat à la per-» sonne qu'il avoit en vue. ( Observons » que M. Jean-Jaques Rousseau n'étoit pas » encore connu, du moins à Paris). » Comme nous ne pouvions pas présu-» mer que cette lettre dût tirer à confé-» quence, nous négligeâmes de la garder, » & elle eut le fort de tous les papiers » qu'on croit inutiles, & dont nous étions » alors surchargés. Quand on donna en » 1753 le Devin du Village, nous simes » part de cette anecdote à M. Duclos, de » l'Académie Françoise, qui s'étoit déclaré » ouvertement l'admirateur de cet inter-» mede; il parut en desirer quelque preuve. » N'ayant point retrouvé cette lettre inté-» ressante, nous écrivîmes à Lyon, d'où » l'on nous répondit que le musicien, dont » nous demandions des nouvelles, étoit n mort depuis deux ans. Le Devin du Vil-

» lage eut le plus grand succès. Les choses » en resterent là; mais ayant eu occasion » de parler dans notre Journal des ouvra-» ges de M. Jean-Jaques Rousseau, nous » ofâmes dire que nous doutions qu'il fût » l'Auteur de la musique de cet intermede; » &, pour qu'il ne prétendît point l'igno-» rer, nous lui envoyâmes le volume du » Journal dans lequel il en étoit question: » il garda le filence le plus profond. Quel-» que tems après, en rendant compte d'au-\* tres ouvrages de ce célebre Ecrivain , \* nous revînmes à la charge , & nous \* nous expliquâmes encore plus claire-» ment que la premiere fois : même atten-» tion pour lui, même silence de sa part. » Nous avons eu depuis occasion de nous » rencontrer plusieurs fois, & jamais il ne » nous en a parlé. Pourquoi s'est - il tant » élevé contre ce bruit dont nous fommes » les instigateurs, & dans un ouvrage qui » ne devoit paroître qu'après sa mort?

» Au reste, il est très-possible que n'ayant » pas jugé bonne la musique du Compo-» siteur de Lyon, il en ait fait une nou-» velle, qui est celle que nous connois-p sons; mais aussi pourquoi les morceaux

» qu'en dernier lieu il a voulu substituer » aux anciens, ont ils été trouvés si mé-» diocres, qu'il a fallu les faire disparoî-» tre à jamais, & en revenir aux premiers? » Nous supplions nos lecteurs, ajoute " l'Auteur du Journal, d'observer que » nous n'avons pas attendu que la mort » nous privât de cet homme illustre, pour » élever un pareil doute, qui ne fait pas » grand'choie à sa célébrité, & qui ne » nous empêchera jamais de payer le juste » tribut d'admiration que nous devons à » fon éloquence & à son génie. Nous au-» rions laissé en paix sa cendre, s'il n'a-» voit rien dit de ce qui regarde la musi-» que du Devin du Village dans la bros chure dont nous rendons compte ».





## LETTRE aux Rédacteurs du Journal de Paris sur la Note précédente.

#### Messieurs,

**Α**Uss1-τôτ après la mort de Jean-Jaques Rouffeau, on a imprimé qu'il étoit un artificieux scélérat.

S'il nous a trompés, quel homme devenant son accusateur ne nous seroit pas fuspect? Avant de le traiter de fourbe, il faut avoir durant soixante ans, prouvé aux yeux de l'univers, qu'on ne l'est pas soi même. Quiconque voudra lui contester sa vertu, nous doit de la sienne de bien puissans témoignages; & ceux qui avec un trait de plume veulent flétrir sa réputation, seront forcés d'avouer qu'il n'est personne au monde qui puisse se croire à l'abri d'un attentat si commode.

M. Pierre Rousseau, Rédacteur du Journal de Bouillon, semble l'accuser aujourd'hui, non d'artifice, mais d'une sorte d'imposture, & voici sa preuve.

En 1750, il reçut une lettre signée Grenet ou Garnier, adressée à M. Rousseau, Auteur à Paris, conçue à-peu-près ainsi:

M. Je vous ai envoyé la musique du Devin du Village, dont vous ne m'avez pas accusé la réception. Vous m'avez promis d'autres paroles; je voudrois bien les avoir, parce que je vais passer quelque tems à la campagne, où je travaillerai, quoique ma santé soit toujours chancelante.

En 1753 Jean - Jaques donne le Devin du Village. M. Duclos est instruit du prétendu quiproquo; il paroît desirer quelque preuve, mais la lettre de Grenet ou Garnier

a passé aux papiers inutiles.

On écrit à Lyon. Il résulte de la réponse que le Musicien dont on demande des nou-

velles, est mort depuis deux ans.

Par la suite, le Journaliste de Bouillon éleve à ce sujet des doutes; il les réitere; il rencontre Jean-Jaques qui garde le plus parfait filence.

Et tout cela paroît tendre à démontrer que Jean-Jaques a volé le Devin du Village.

J'ignore parfaitement quel peut être le motif de M. Pierre Rousseau dans cette affaire; j'ignore s'il a existé un Grenes ou Garnier; si cet être incertain a écrit la prétendue lettre; mais supposons tout cela vrai : je puis, ce me semble, opposer mes doutes à ceux de M. Pierre Rousseau, quand il oppose les siens à une possession qui, depuis trente années, n'a encore été contestée que par lui.

Or, Messieurs, il me paroît douteux 1°. que vos lecteurs agissent autrement que M. Duclos, & qu'ils veuillent juger sans

preuve.

2°. Il me paroît douteux qu'un à-peuprès rende fidellement le sens d'une lettre reçue il y a trente ans; car, la moindre altération seroit ici très-importante. Si, par exemple, au lieu de lire d'autres paroles, on lisoit des paroles, le cas devien-

droit moins grave.

3°. Il me paroît douteux qu'un musicien habitant une ville telle que Lyon, doué d'assez d'intelligence pour composer la musique du Devin, dans la relation qui existe de toute nécessité entre les deux compositeurs du même ouvrage, soit assez inepte pour adresser bêtement sa lettre à M. Rouffeau, Auteur à Paris. Ce conte puérile est calqué sur une balourdise connue, & depuis long-tems les Parisiens l'ont attribuée à des campagnards.

4%. Si tout autre avoit reçu une lettre

si singuliérement suscrite, il eût au moins présumé que la musique envoyée sous la même adresse, avoit eu le même sort, & que Jean-Jaques, musicien de prosession, pouvoit très-bien l'avoir resaite après trois ans d'attente inutile; lui qui a bien fait le Dictionnaire de musique sans contredit.

5°. La mort d'un homme ne prouve pas qu'on l'ait volé, au lieu que cette mort arrivée à point nommé, établit un doute violent sur une lettre égarée si mal-à-propos. Pourquoi M. Grenet ou Garnier n'a-til dit mot à personne de son ouvrage, ni de ses espérances? Pourquoi n'a-t-il pas laissé d'esquisses même imparfaites? S'il n'avoit été que chargé de saire représenter l'opéra, toujours en supposant la lettre vraie, cette bévue seroit cruelle.

6°. M. Pierre Rousseau éleve à deux reprises des doutes dans son Journal, dont il adresse un exemplaire à Jean-Jaques.

D'abord, au lieu d'élever simplement ses doutes, il en falloit nettement rapporter la pitoyable cause; ensuite, il n'est pas sur que l'Auteur d'Emile ait pris la peine de lire le Journal de Bouillon.

7°. M. Pierre Rousseau a depuis rencontré plusieurs fois Jean-Jaques, lequel a toujours gardé le silence; & cette indissérence apparemment a choqué M. Pierre Rousseau, mais elle n'établit aucune présomption raisonnable contre Jean-Jaques qui a paru s'inquiéter si peu des doutes du Journaliste.

8°. Pourquoi, dit encore celui-ci, ré-clame-t-il la musique du Devin du Village dans un ouvrage qui ne devoit paroître qu'après sa mort ? Et pourquoi le Jour-naliste de Bouillon veut-il qu'on ne ré-clame pas après sa mort ce qu'on s'est attribué toute sa vie ?

9°. Mais, ajoute-t-il, si Jean-Jaques est auteur de la premiere musique du Devin du Village, pourquoi la seconde estelle si médiocre ?

Je pourrois, à mon tour, demander à M. Pierre Rousseau en quoi cette derniere lui a paru si médiocre; je pourrois lui demander par quelle raison il exige que de deux musiques, faites sur les mêmes paroles, l'une dans le premier seu de la composition poétique, l'autre dans un âge avancé; l'une dans une obscurité paisible,

l'autre dans les chagrins d'une gloire perfécutée; l'une avec le desir de charmer dans un nouvel art & dans un nouveau genre, l'autre avec la douleur d'avoir trop bien réussi; pourquoi, dis - je, M, Pierre Rousseau voudroit-il exiger que la derniere spit la meilleure?

Vous témoignez, Messieurs, pour l'admirable Genevois, une si parsaite vénération, que j'ose vous prier de déposer dans votre Journal des réslexions qui ont moins pour objet d'établir en sa faveur une défense surabondante, que de montrer combien ses adversaires sont quelquesois maladroits, & combien leur acharnement est coupable. J'ai l'honneur d'être &c.

Signé le FEBVRE, Auteur du nouveau Solfege:

Fin du cinquieme Volume.



# TABLE

## DES DIFFÉRENTES PIECES,

Contenues dans ce Volume.

| REPLIQUE de M. Borde à la réponse          | de             |
|--------------------------------------------|----------------|
| M. Rousseau, ou second Discours sur l      | les            |
| avantages des sciences & des arts. Pag.    |                |
| L'HOMME moral oppose à l'homme phy         |                |
| que, ou réfutation du discours sur l'origi |                |
| de l'inégalité 11                          | 15             |
| LETTRE sur J. J. Rousseau adressée à l     |                |
| $d^{\alpha}Ef.$ 37                         |                |
| NOTE du Journal Encyclopédique du          | 15             |
| novembre 1780 sur la musique du Dev        |                |
| du Village 44                              | <sub>4</sub> 6 |
| LETTRE aux Rédacteurs du Journal           | de             |
| Paris sur la note précédente 49            | Ö              |

Fin de la Table.





