

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Digitized by Google

### DAS

# ALTINDISCHE NEU- UND VOLLMONDSOPFER

## IN SEINER EINFACHSTEN FORM

# MIT BENUTZUNG HANDSCHRIFTLICHER QUELLEN DARGESTELLT

YON

DR. PHIL. ALFRED HILLEBRANDT, PRIVATDOCENT IN BRESLAU.

### **JENA**

VERLAG VON GUSTAV FISCHER
VORMALS FR. MAUKE

1879.

1631F 1631F

BL1215 S2H5

# HERRN PROFESSOR DR. STENZLER

## ZUR FEIER SEINES GOLDENEN DOCTORJUBILÄUMS

AM 12. SEPTEMBER 1879

ALS ZEICHEN DER VEREHRUNG.

Der in den folgenden Blättern enthaltene Versuch, eine Opferhandlung des vedischen Śrautarituals darzustellen, ist meines Wissens der erste in dieser Ausführlichkeit unternommene und ich hoffe, dass dieser Umstand in Verbindung mit den grossen Schwierigkeiten des herbeigezogenen, zum Theil nur handschriftlich vorliegenden Materials mich nicht vergeblich um Nachsicht gegenüber den mannigfachen Schwächen meiner Arbeit bitten lassen wird.

Es ist nicht schwer in dem weiten Kreise der indischen Litteratur interessantere Themen zu finden als rituelle Studien. Aber dieser Gesichtspunkt muss gegenüber der hervorragenden Stellung, welche das Opfer im Denken und Leben der alten Inder einnimmt, in den Hintergrund treten. Die Hauptfrage, welche mich zu einer Beschäftigung mit dem Opferceremoniell veranlasste, war die nach dem den vedischen Liedern zugrunde liegenden Ritual, da dieselbe nach keiner Richtung hin entschieden werden kann, so lange nicht die wichtigsten Opfer klar vor unsern Augen liegen. Die Darśapûrnamâsa-ishti freilich wird zu ihrer Beantwortung relativ am wenigsten beitragen können, aber dennoch wird es schwerlich einer Rechtfertigung bedürfen, warum ich gerade sie gewählt. Sie bietet nämlich ein bewegteres Bild als das Agnyâdhâna oder das Agnihotra, ohne doch so complicirt zu sein wie ein Somaopfer. Ausserdem bildet sie die Grundform für eine ganze Reihe anderer Ishti's, so dass ihre Bearbeitung als der nothwendige Ausgangspunkt für alle weiteren Darstellungen angesehen werden muss.

Bei dem rein rituellen Interesse, welches ich verfolgte, habe ich Gesichtspunkte anderer Art bei Seite gelassen. Die Einleitung, welche meiner Abhandlung vorausgeht, enthält demnach keine Erörterung aller sich an das Neu- und Vollmondsopfer etwa anknüpfenden Fragen, seien sie spekulativer, astronomischer oder andrer Natur, sondern nur, wie ihr Name sagt, eine Reihe einzelner bei der Bearbeitung sich mir ergebender Bemerkungen.

Ausgeschlossen habe ich das Manenopfer, welches in einer sorgfältigen Abhandlung von Donner bereits vorliegt, sowie eine Anzahl kleiner Spenden, wie das Darśaśrâddha, die Spende an die Mütter, welche ich in den von mir benützten Theilen der Śrauta-Sûtren nicht erwähnt fand. Durch die Hinzufügung einer Beschreibung und Zeichnung des Opferplatzes (Seite 187 ff.) hoffe ich manchen Wünschen entgegen zu kommen.

Ich sage zum Schluss noch den Herren, welche sich meiner Arbeit wohlwollend angenommen haben, Herrn Geheimrath v. Böhtlingk, Professor Bühler, Dr. Garbe, Dr. Rost, Geheimrath Stenzler, Professor Thibaut, Professor Weber sowie dem Kgl. Preussischen Cultusministerium und der Kgl. Baierischen Hof- und Staatsbibliothek zu München meinen ergebensten Dank.

Gross-Nädlitz bei Breslau, im September 1879.

Alfred Hillebrandt.

## Einleitende Bemerkungen.

Der Name "Neu- und Vollmondsopfer' bezeichnet zwei selbständige Opfer, von denen das erstere beim Neumond, das andere beim Vollmond dargebracht wird (cf. Kâtyâyana Śrauta Sûtra 1, 7, 4 mit Comm.; Âpastamba Śr. S. bei Müller, ZdDMG. IX, LVI. No. 62. 63. Hiranyakeśin Śr. S. 1, 3).

Die Hauptspenden bestehen beim Vollmonds- und dem ohne ein Sâmnâyya (d. i. einer Spende aus saurer und süsser Milch) dargebrachten Neumondsopfer aus zwei Kuchen, welche aus Reis- oder Gerstenmehl hergestellt werden, und einer Butterspende, dem s.g. Upâńśuyâja. Der Kuchen, welcher zuerst dargebracht wird, gehört in beiden Fällen Agni, der ihm folgende Upânsuyâja nach einigen Vishnu, nach andern Prajapati, nach andern Agni-Soma, worüber man S. 84, 4; 99, 4; 111 vergleiche; der zuletzt geopferte zweite Kuchen beim Neumondsopfer Indra-Agni, beim Vollmondsopfer Agni-Soma 1). An die Stelle des zweiten Kuchens kann bei der Darśa-ishti eine Milchspende aus saurer und aus süsser Milch Es ist nicht ganz in das Belieben eines Opferers gestellt, welcher Form er den Vorzug geben will. Kåt. 4, 2, 45. 46 sagt, dass ein Somaopferer ein Sâmnâyya darbringen solle, ein anderer aber nach Wunsch verfahren könne. Apastamba schreibt (No. 75. 76. 78 seiner Paribhâshâ's) das Sâmnâyyaopfer nur für einen Somaopferer, für einen andern nur das Kuchenopfer vor. ein dogmatischer Unterschied, welchem hohes Alter zuerkannt wer-Schon Taittirîya-Samhitâ 2, 5, 5, 1 wendet sich auf's heftigste gegen den, welcher ohne ein Somaopfer gebracht zu haben ein Sâmnâyya opfert und bezüchtigt einen solchen des Diebstahls.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bei Åpastamba erleidet diese Vorschrift in sofern eine Einschränkung, als für einen Brahmana, der nicht mit Soma opfert, das Purodasaopfer an Agni-Soma wegfällt. (Paribhasha's No. 77). Allgemein ist diese Vorschrift offenbar nicht. Bei Kat. finde ich sie gar nicht erwähnt und Hir. sagt: nasomaydjino brahmanasyagnishomiyah purodaso vidyala ily ekesham.

Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt das Satapatha-Brâhmana (1, 6, 4, 11), indem es diejenigen bekämpft, welche einem Nicht-Somaopferer ein Sâmnâyya zu spenden verbieten. In den Sûtren haben diese Differenzen — ich weiss nicht, ob vielleicht in Folge einer späteren Redaction — schon eine Abschwächung erfahren. Âp. Śr. S. 1, 14 fügt hinter nâsomayâjî samnayet die mildernden Worte samnayed vâ hinzu; Bhâradvâja erkennt eine Gleichberechtigung beider Meinungen mit den Worten an: "nâsomayâjî samnayed iti vijñâyate | samnayed ity ekeshâm (1, 15)." Hir. sagt 1, 12: "nâsomayâjî samnayet | atho khalv âhuḥ kâpeyâḥ samneyam evâsomayâjî neti", wenn die Handschrift hier correct ist.

Der Gott, welchem diese Spende aus Dadhi und Payas gebracht wird, ist Indra oder Mahendra. Nach Kåt. (cf. 4, 2, 25 und Comm. sowie den Comm. zu 1, 8, 35) darf man beim ersten Mal sich für den einen oder andern entscheiden, doch muss dem erwählten dann zeitlebens geopfert werden. Mir ist nicht bekannt, ob die Vâjasanevins noch nähere Unterschiede machen. thun es die Taittirîya's. Bei Âp. 1, 14 heisst es: "nâgataśrîr mahendram yajeta trayo vai gataśriya ity uktam, aurvo gautamo bhâradvâjas te 'nantaram somejyâyâ mahendram yajeran | yo vâ kaścit. Hir. 1, 12: aindram sâmnâyyam someneshtvâ mahendram yajetâpi vâ samvatsaram dvau vendram ishtvå 'gnaye vratapataye 'shtåkapålam nirupya kâmam mahendram yajeta | aurvo gautamo bhâradvâjah śuśruvân grâmanî râjanya iti sarvatra kâmam mahendram yajet. Für Bhâr. reicht meine Handschrift nicht aus; er schliesst 1, 15 mit den Worten: tasmâd yah kaścana someneshtvâ mahendram yajeteti Weiteres siehe bei Mânava (Paddh. S. 308, 12); Taitt. Samh. II, 5, 4, 4. 5 u. II, 5, 5, 1; Stenzler zu Âśv. Grih. S. 1, 10, 4; Weber, Ind. Stud. 10, 20. 150.

Diese Spenden sind der s. g. dvâpa, die Einlage. Dieselbe steht mit ihrer Opfer für Opfer modificirbaren Veränderlichkeit im Gegensatz zu den feststehenden Nebengliedern, welche auch bei den Vikriti's des Darsapûrnamâsaopfers wiederkehren, und wird zwischen den beiden Âjyabhâga's und der Agni-Svishṭakrit-Spende eingeschoben: antarenâjyabhâgau svishtakritam ca yad ijyate tam âvâpa ity âcaxate | tat pradhânam tadangânîtarâni sagt Śânkh. 1, 16, 1. Der Einlage voran gehen die beiden Buttergüsse (âghârau), die fünf Prayâja's, welche der Reihe nach den Samidh's (1.), Narâsansa resp. Tanûnapât (siehe S. 94) (2.), den Id's (3.), dem Barhis (4.), Agni zugleich mit Soma, Agni, Vishnu resp. Prajâpati

resp. Agni-Soma (siehe S. 99, 4), Agni-Soma resp. Indra-Agni resp. Indra oder Mahendra (5.) (siehe S. 99) dargebracht werden, und wie erwähnt die beiden Agni und Soma angehörenden Butterantheile (âjyabhâgau). Dem Âvâpa folgt die Spende an Agni Svishṭakṛit, dieser die drei Anuyâja's. welche der Reihe nach dem Barhis, Narâs'aṅsa, Agni Svishṭakṛit gehören, ferner die vier Patnīsaṃyâja's an Soma, Tvashṭri, Devânâṃ patnîḥ') und Agni Gṛihapati (bei einigen noch einzelne andere. sobald der Opferer gewisse Wünsche hegt), ausserdem das Samishtayajus²).

In diesen Haupt- und Nebenspenden stimmen alle Sûtren und Prayoga's, die ich eingesehen habe, aufs genaueste überein³); die einzige Ausnahme macht Baudhâyana, wenn ich richtig vermuthe, dass er bei einem Sâmnâyyaopfer ausser der Milch noch die Darbringung eines Kuchens vorschreibt⁴). Die Uebereinstimmung ist zwischen ihnen indess noch viel grösser; sie erstreckt sich wie die folgende Darstellung hinreichend darthut, mit wenigen Ausnahmen³) auf viele Einzelhandlungen und nur in der Ausführung und Reihenfolge dieser einzelnen Handlungen ist öfter eine Verschiedenheit zu verzeichnen; ich sehe dabei natürlich von den redactionellen Unterschieden ab ⁶). Es ergibt sich daraus der sichere Schluss, dass alle Schulen auf eine und zwar schon völlig entwickelte Form des Neu- und Vollmondsopfers zurückgehen.

<sup>1)</sup> Es ist wohl richtiger die ved. Form "devanam patnth" als "d. patnyah" (cf. S. 151 u. s.) zu wählen, da der Name gewissermassen ein Citat zu sein scheint.

<sup>2)</sup> Ich nenne hier nur die hauptsächlichsten der die Pradhâna's einschliessenden Nebenspenden; ausser ihnen gibt es noch die Prayascitta's und dann sehr viele einzelne Juhotispenden, die zu nennen nicht lohnt.

<sup>3)</sup> cf. Kåt. 2, 3, 20. 21; 4, 2, 36. 10. Åp. l. c. 73. 75. Hir., welcher einen elf- oder zwölfscherbigen Kuchen für Indra-Agni ins Belieben stellt, 1, 3. Für Bhår., dessen Paribhåshå's ich nicht besitze, ergibt sich die Uebereinstimmung ans dem Ceremoniell selbst.

<sup>4)</sup> cf. Seite 113, Anm. 1 a. E.

<sup>5)</sup> So z.B. fallen bei Kåt. die pårvanau homau weg, welche die andern Sûtren angeben und wohl aus den Grihyasûtren herübergenommen haben; Kåt. erwähnt nur vier Patnîsamyâja's, während die andern einige mehr in's Belieben des Opferers stellen, u. s. w.

<sup>6)</sup> Ich rechne dahin die grössere Knappheit der Ausdrucksweise Kâtyâyana's und eine stellenweis strengere Durchführung des Paribhâshâprincips.
Dass z. B. der Adhvaryu drei Hände voll Reis mit dem Mantra, eine aber
leise nehmen soll (S. 24), ist von Kât. seiner allgemeinen Giltigkeit wegen schon
1, 7, 24 gesagt und darum s. l. nicht wiederholt. Die andern Śâkhâ's dagegen führen dies besonders an dem betreffenden Orte aus. Die Art, wie die

Weiter lässt sich zeigen, dass auch schon die Brahmana's eine im allgemeinen gleich vollkommene Ausbildung des in Rede stehenden Opfers kennen. Zusammen sind die Spenden vom Sat. Brâhm. z. B. 11, 2, 6, 10 für das Vollmondsopfer aufgezählt: tâ ekavińśatir âhutayah | dvâv âghârau pañca prayûjû dvâv âjyabhâgâv âgneyah purodâśas tad daśâ 'gnîshomîya upânśuyâjo 'gnîshomîyah purodâśo 'gnih svishtak rid idâ trayo 'nuyâjâḥ sûktavâkaś ca śamyorvâkaś câtha yad evâdah patnîsamyûjeshu sampragrihnâti samishtayajuś ca. Sat. Brâhm. 11, 4, 1, 4: sa vai gautamasya putra vrito janam dhâvayet yo darsapûrnamâsayor ashtau purastâdâjyabhâgân vidyât pañca madhyato havirbhayan shat prajapatyan ashta uparishtadajyabhagan. Die acht purastâdâjyabhâgâh sind 11, 4, 1, 10 erklärt als: dvâv âghârau pañca prayâjâ âgneya âjyabhâgo 'shtamah; die fünf mittleren havirbhâga's als: saumya âjyabhâgah - âgneyah purodâśo 'anîshomîya upânsuyâjo 'anîshomîyah purodâso 'anih svishtakrit; die sechs prâjâpatya's 11, 4, 1, 11 als: prâsitram cedâ ca | yac câgnîdha âdadhâti brahmabhâgo yajamânabhâgo 'nvâhâryah; die acht hinterdrein folgenden Âjyabhâga's als: trayo 'nuyâjâś catvârah patnîsamyajah samishtayajur ashtamam.

Die weitere Uebereinstimmung des Rituals bei Kâtyâyana und im Śat. Brâhm. lässt sich auch für die Einzelheiten leicht darthun, wenn man die Kapitel des letzteren mit Rücksicht auf die Handlung disponirt und dann der unten nach Kât. gegebenen Darstellung des Opfers gegenüberstellt. Einige Proben mögen dies zeigen.

Sat. Brâhm. 1, 1, 1: Antritt der Observanz; der Opferer steht ostwärts gewendet zwischen Gârhapatya und Âhavanîya; Berühren der Wasser; ausschliessliches Reden von wahren Dingen (1—6 vgl. dazu unten S. 5); Essen von Baumfrüchten etc., Liegen an einem Agâra (7—12; vgl. S. 14); pranîtâpranayana (Eingiessen, Setzen derselben hinter das Gârhapatyafeuer, Heranführen hinter das Âhav.), zwischen dem Âhav. und den Pranîtâ's ist kein Weg (11—21; vgl. S. 19) 1, 1, 2, 1 ff. Nehmen des Sûrpa und der Agnihotrahavanî, Erwärmen derselben (1—3; vgl. S. 22); Herangehen zum Wagen oder zu der Schüssel (4—8; vgl. S. 22); Berühren von

Feuer zu umstreuen, ist von Kåt. schon allgemein durch 1,7,25.26 angegeben, die übrigen führen dies besonders aus etc. Ferner rechne ich dahin, dass Kåtyåyana das Vollmondsopfer zu Grunde legt, die Abweichungen des Neumondsopfers dagegen besonders verzeichnet, während Âpastamba etc. gleich mit dem Neumondsopfer beginnt und dann beide Opfer gleichzeitig behandelt u. a. m.

Dhur, Îshâ, Hinaufsteigen, Blicken auf das Havis, Hinauswerfen des nicht Zugehörigen; Anfassen mit "yacchantâm pañca", Erfassen des Havis für die betreffende Gottheit, Berühren des Restes, Blicken nach Osten, Hinabsteigen (10—22; vgl. S. 23 ff.); Hinstellen des Havis hinter Âhavanîya resp. Gârh. (vgl. S. 25) u.s. w.

Sat. Brâhm. 1, 9, 1: Aufforderung zum Sûktavâka: ishitâ daivyâ etc.; der Hotri vollzieht dasselbe mit den Worten: "dies vollzog sich glücklich" etc. und schliesst mit: "Agni nahm das Opfer an und erfreute sich"; dann weiter je nach der Gottheit (1-10; vgl. S. 142); es folgt der Segensspruch etc.; Samyuvâka (24 ff. cf. S. 147). 1, 9, 2, 1 flg. Patnîsamvâja's: Besonderer Weg für den Adhvarvu. um dieselben darzubringen; vier Gottheiten (Soma, Tvashtri, Devânâm patnîh, Agni Grihapati); Butter ist der Stoff; sie werden leise dargebracht (1-13); schliessen mit einer Idâ aus Butter (14; vgl. S. 159); Salben des Vedahalmes in der Juhû, im Sruva, in der Sthâlî (16; vgl. S. 159); Nachwerfen des Halmes, Berühren (17; vgl. S. 160); Zwiegespräch von Adhvaryu und Agnîdh, schliessend mit samyor brûhi (18; vgl. S. 160); Spende für agnir adabdhâyur asîtamah (20; vgl. S. 160); Auflösen des Veda (21-23 vgl. S. 162; zwei Juhoti's und die Pishtalepa-âhuti sind nicht genannt); Streuen desselben (24; vgl. S. 165); samishtayajus (25; vgl. S. 168); Darbringung des Barhis (29; vgl. S. 169); Ausgiessen der Pranîtâ's 32 ff.; vgl. S. 170); Opfer der Phalikarana's an die Raxas (34. 35; vgl. 171). 1, 9, 3, 1 ff.: Ausgiessen eines vollen Gefässes und Auffangen des Wassers mit einem Añjali (1-6; vgl. S. 171); die drei Vishnuschritte auf der Erde, dem Luftraum und Himmel (8-12; vgl. S. 171); Blick nach Osten und auf die Sonne (13-16; vgl. S. 172); Wendung nach dem Sonnenpfad (17; vgl. S. 173); Verehren des Gârhapatya (18. 19; vgl. S. 173); Wendung nach dem Sonnenpfad (20; vgl. S. 173); Nennung des Namens des Sohnes 21; vgl. S. 173); Verehren des Ahavaniyafeuers (22; vgl. S. 174); Aufgeben der Observanz (23; vgl. S. 174) etc.

Für das Taittirîya Brâhmana verweise ich auf die "contents of the third book of the Taittirîya Brâhmana" in dem Anhange zu der Ausgabe in der Bibl. Ind. S. 4—22; S. 25—27; S. 33 ff.

In die Lieder des Rigveda hinein habe ich die Spuren des Opfers nicht verfolgt. Dass der Name Neu- und Vollmondsopfer in ihnen sich nicht findet, ist kein Beweis, dass die Form der Havisopfer denselben noch nicht bekannt war; denn die Darsapurnamäsa-ishti ist kein dem Neumond oder Vollmond gebrachtes Opfer. Zwar folgen in den Śâkhâ's des schwarzen Yajurveda den Hauptspenden zwei einfache Butteropfer, die "parvanau homau", an die beiden Mondphasen; diese aber können in keiner Weise als Mittelpunkt des Opfers angesehen werden, sondern haben eine ebenso untergeordnete Stellung wie etwa die Pishtalepa-âhuti, und eine niedere als die Anuvâia's, die Patnîsamvâja's u. a. Dies geht schon daraus hervor, dass Kâtvâyana sie gar nicht nennt. Man könnte vermuthen, dass sie erst später in das Ritual aufgenommen und vielleicht den Grihya-sûtren entlehnt wurden; denn bei Darbringungen, welche stets an bestimmten Tagen des Monats wiederkehrten, mochte sich das Bedürfniss geltend machen, auch eine Spende für die Genien dieser Tage damit zu verbinden. Ein Bedürfniss dieser Art kann man wenigstens schon aus den Worten des Sat. Brâhm. 11, 2, 4, 8 herauslesen: tad âhuh | yan na pûrnamâsâyeti havir grihyate na darsâyeti havir grihyate na pûrnamâsâyânubrûhi na darśâyânubrûhi na pûrnamâsam yaja na darśam yajety atha kenâsya dars'apûrnamâsâv ishtau bhavata iti sa yam manasa âghârayati mano vai pûrnamâs tena pûrnamâsam yajaty atha yam vâca âghârayati vâg vai darśas teno darśam yajaty eteno hâsya darsapûrnamâsâv ishtau bhavatah.

Unter solchen Umständen wird man meiner Ansicht nach gut thun, zunächst die vedischen Lieder mit Rücksicht auf die Opfer für Opfer wiederkehrenden Momente hin zu prüfen, den Individualitäten der einzelnen Opfer, den speciellen Götternamen und Zeiten etc. erst später sein Augenmerk zuzuwenden. Dass manches, z. B. die die Yâjvâverse einleitende Formel ue vaiâmahe sich auf iranischem Boden wiederfindet, ist bekannt; dass Kuchenopfer schon der arischen Zeit angehörten, kann man wenigstens aus der Darunceremonie der Iranier (cf. Haug, Arda Viraf I, 147 Anm., Essays 2 285. 407) und der Purodâśaceremonie der Inder folgern. Aber man soll meiner Ansicht nach nicht erwarten im Rigveda stets adäquate Ausdrücke für die einzelnen Episoden und Vorgänge der Opfer zu finden, wie Ludwig, welcher eine Anzahl von bestimmten Ausdrücken und Namen in seiner "Mantralitteratur" in sehr verdienstlicher Weise gesammelt hat, und andre anzunehmen scheinen. Bei der Neigung der indischen Dichter, die Dinge mit möglichst mannigfachen Namen zu belegen und mehr zu umschreiben als direct zu nennen, wird sich manches in Anspielungen und dichterische Umhüllungen versteckt haben, was dem mit dem Ritual vertrauten Inder herauszufinden nicht so viel Mühe als uns gekostet haben dürfte ').

Ich weiss natürlich wohl, dass die Bearbeitung eines Havisopfers nicht allein zu diesem Ziele führen kann, von viel grösserer
Bedeutung dürfte eine Darstellung des Agnishtoma sein. Aber
die Darstellung des Darsapurnamäsa ist der nothwendige Ausgangspunkt für alle weiteren Versuche der Art und ich glaube, wir
werden um so sicherer zum Ziele kommen, auf je breiterer Grundlage wir bauen.

Zum Neumond gehören wie zum Vollmond zwei Tage, der fünfzehnte oder letzte Tag der einen Monatshälfte und der sechzehnte oder erste Tag der andern. Jener gilt als der wichtigere; dieser, die s.g. pratipad, als der unwichtigere (Comm. zu Kât. 2, 1, 1)<sup>2</sup>) von beiden Tagen.

Die Feier des Vollmondsopfers kann sich über beide Tage erstrecken oder auf einen, den zweiten, beschränken. Im ersten Fall wird ein Theil der einleitenden Ceremonien, das Entnehmen und Nachlegen der Feuer am fünfzehnten Tage vollzogen, an welchem der Opferer sich zugleich gewisse unten näher beschriebene Beschränkungen aufzuerlegen hat. Er muss schon diesen Tag als einen Fasttag betrachten d. h. er darf nur gewisse Speisen geniessen (vgl. S. 4, Anm. 2; S. 14), darf nur die Wahrheit reden, muss sich des Beischlafs enthalten, die zur Pratipad hinüberführende Nacht an einem Agâra auf dem Boden zubringen u. a. Am sechzehnten Tage früh opfert er das Agnihotra und mit der Brahmanwahl beginnt die weitere Opferhandlung.

Bringt er die Pûrnamâsa-ishți nur an einem Tage dar, so findet auch das Herausnehmen nnd Nachlegen der Feuer an demselben Tage wie die weiteren Theile der Ishți statt. Das Essen der Fastenspeise, der Baumfrüchte etc., das Uebernachten an einem Agâra fällt dagegen, da die Veranlassung dazu fehlt, weg. Kât. gibt 2, 1, 16. 17 die Erlaubniss das Opfer an einem Tage darzu-

<sup>1)</sup> Ich habe versucht RV. 5, 2, 1—6 ZdDMG. XXXIII, 248 in diesem Sinne aus dem Ritualsheraus zu erklären und sehe in diesem Liede eine dichterische Beschreibung der Eventualität, dass beim Agnimanthana kein Feuer zum Vorschein kommt.

<sup>2)</sup> Ich bemerke, dass meine Sammlungen auf Vollständigkeit keinen Anspruch machen.

bringen mit zwei Sûtren, welche in verschiedener Weise interpretirt werden. I. "(beim Vollmondsopfer geschieht) an demselbigen Tage früh (was sonst an zwei Tagen zu vollziehen ist)". Bei dieser Auffassung kann man offenbar nach Belieben die ein- oder zweitägige Form wählen. Indirect folgt dies aus der Angabe des Commentars, dass bei einigen die Alternative genau bestimmt sei (vyavasthitavikalpo 'yam iti kecit); er sagt auch in welcher Weise, indem er einen Ausspruch Kâtvâyana's citirt: sandhiś cet samgavâd ûrdhvam prâk paryâvartanâd raveh sâ paurnamâsî vijheyâ sadyaskâlavidhau tithir iti, demzufolge also ein und derselbe Tag für das Opfer vorgeschrieben ist, sobald die Vereinigung der beiden Mondphasen nach dem Samgava (d. i. nach Mahâdeva nach dem zweiten Fünftel des Tages) und vor Mittag eintritt. Diese Art des Vollmonds erwähnt auch Apastamba (Paribh. No. 66) als Eigenthümlichkeit der Vajasaneyins (cf. Max Müller, l. c. LVII und Müller's Frklärung dazu). Eine darauf bezügliche Angabe Mahâdeva's (Kât. S. 173, 2) ist mir nur theilweis verständlich.

Betrachtet man beide Sûtren als eins, so ergibt sich eine zweite Interpretation. Nach dem Commentar muss man dann nämlich übersetzen: H. "oder an dem nämlichen Tage (ist alles zu vollziehen, wenn) früh (der Fall des Fastens an dem zweiten Tage eintritt)". Verstehe ich dies nach dem Commentar recht, so werden dann alle Ceremonien allein am 16. Tage vollzogen, wenn man den zweiten Tag als Fasttag wählt'). Åpastamba, mit welchem Bhåradvåja 1, 1 und Hiranyakesin 1, 3 a. E. übereinstimmen, siehe bei Müller l. c. S. LVII Paribh. 64. 65.

Ich kenne keine Angabe, nach der die Möglichkeit auf einen Tag beschränkt zu werden auch für das Neumondsopfer bestünde. Für das mit einem Sâmnâyya gebrachte ist es wegen der zweimaligen Melkung gewiss nicht anzunehmen und auch für die andre Form, da ja das Manenopfer am Nachmittag des ersten Tages stattfinden und diesem das Agnipraṇayana sowie das Agnyanvâdhâna vorangehen muss, sehr unwahrscheinlich.

<sup>1)</sup> Nach Kât. 2, 1, 1 kann man beliebig den ersten oder zweiten Tag fasten.

Was die Darstellung selbst anlangt, so ist das Neu- und Vollmondsopfer von mir in der Weise behandelt worden, dass ich Kâtyâyana's Sûtra in den Vordergrund stellte und die Ansichten der andern Sûtraverfasser anmerkungsweise daran anknüpfte. Dies schien sich mir besonders darum zu empfehlen, weil auf diese Weise die Reihenfolge der Handlungen sich leichter veranschaulichen und dadurch eine grössere Uebersichtlichkeit der Ceremonie erzielen liess als wenn ich alle Sâkhâ's im Text einander gegenübergestellt hätte.

Die Art und Weise, wie ich Kâtyâyana benützte und benützen musste, bedarf einiger erklärender Worte. Die grosse Knappheit seines sich häufig auf blosse Andeutungen beschränkenden und ausführliche Beschreibungen gänzlich vermeidenden Sûtrastils, welcher knapper und präciser als bei den übrigen Verfassern ist, wurde bei ihm ermöglicht durch die zahlreichen im ersten Buch enthaltenen Paribhâshâ's. Wollen wir ihn zur Darstellung einer Ceremonie verwerthen, so müssen wir diese in umfassender Weise herbeiziehen. Ein Beispiel möge dieses Verfahren bei den Śrautasûtra's erläutern.

Kât. 3, 3, 23 sind die beiden Hauptspenden, der Kuchen an Agni und Agni-Soma nur mit den Worten: havirbhyâm ca (carati) vorgeschrieben. Aus den Paribhâshâ's ist dazu folgendes zu ergänzen: 1) aus 1, 9, 13. 15 die Formel amushmâ anubrûhi für die Anuvâkyâ und amum yaja für die Yâjyâ; denn im Hotrisûtra sind Anuvâkyâ- und Yâjyâverse genannt. 2) aus 1, 9, 8 ist zu entnehmen, dass er Butter unterzubreiten und darüber zu giessen, aus 1, 9, 11, dass er die Stellen, wo er den Kuchen abgeschnitten, wieder zu übergiessen hat. 3) aus 3, 1, 17, welchen Weg der Adhvaryu nehmen muss, um zur Opferstelle zu gehen. 4) aus 1, 2, 6, dass er stehend, und aus 1, 9, 18. 19, dass er gleichzeitig mit oder nach dem Vashaṭkâra die Spende ins Feuer schütten soll.

Es ist klar, dass die Sûtra's bei solch präciser Fassung dem praktischen Bedürfniss weder genügen noch überhaupt auf dasselbe berechnet sein können; vielmehr sind sie lediglich construirte wissenschaftliche Systeme, in welchen die bei den einzelnen Handlungen zur Anwendung kommenden Vorschriften einheitlich verschmolzen wurden. Bei einer praktischen Darstellung war darum auf Commentare und Leitfäden, welche die wissenschaftliche Darstellung wieder in die Praxis umsetzen, eingehend Rücksicht zu nehmen und ich habe den von Weber publicirten Commentar sowie die Paddhati, die sich mir als zuverlässig erwiesen, ganz ausge-

Sie gehen in vielen Fällen auf die Paribhâshâ's zurück, deren Regeln sie jedesmal am gegebenen Ort specialisiren. Wo ich dies erkannte, habe ich fast durchweg das betreffende Sûtra Kâtyåyana's in einer Anmerkung hinzugefügt. In andern Fällen stützen sie sich auf die Lehren andrer Sûtren, die sie nicht immer gegensätzlich behandeln, sondern gleich Kâtyâyana, der selbst auf andre Sûtren Rücksicht nahm, bisweilen als eine Art von Ergänzung zu Kâtyâyana betrachtet zu haben scheinen. Dies ist dann meist aus den Citaten aus Ap. und anderen zu erkennen. Dort wo ich ihre Quellen nicht zu finden vermochte, habe ich mich dennoch ihrer anderwärts bewährten Führung anvertraut, weil ich bei so schwierigen Stoffen mit der Möglichkeit, dass mir etwas entgangen sein könne, zu rechnen hatte. Um in diesen Fällen die Controle zu erleichtern bezüglich dessen was Kâtyâyana oder seinen Exegeten gehört, habe ich zu jeder Handlung das betreffende Sûtra in einer Anmerkung übersetzt hinzugefügt. Wie mit Kâtyâyana gegenüber Âpastamba etc. bin ich mit Âśvalâyana gegenüber Śânkhâyana verfahren, so dass das von mir construirte Neu- und Vollmondsopfer mit wenig Ausnahmen sich aus den Vorschriften des Kâtvâyana (für Adhvaryu, Âgnîdhra, Brahman) und des Âśvalâyana (für den Hotri) zusammensetzt; für die Ausmessung der Vedi war ich auf Baudhâyana zurück zu gehen genöthigt, da mir andre Śulva-Sûtra's nicht zugänglich gewesen sind.

Was die herbeigezogenen übrigen Sûtrabücher, welche ich in dem folgenden Verzeichniss der von mir benützten Handschriften aufgezählt habe, anbetrifft, so war es selbstverständlich nicht möglich, alle ihre Einzelheiten und Abweichungen anzuführen. In Fällen, wo die Handlungen bei allen dieselbe ist, habe ich mich oft begnügt, nur das Citat hinzusetzen um dadurch anzudeuten, dass der behandelte Vorgang bei ihnen der Hauptsache nach derselbe ist. Dies Verfahren habe ich auch dann häufig beobachtet, wenn ein Sûtra von dem vorher citirten sich nur durch eine längere oder kürzere Fassung unterschied.

Aus Handschriften habe ich die betreffenden Abschnitte folgender Werke copirt:

1) Âpastamba Śrauta Sûtra, India Office No. 1651. Gut und mit wenig Fehlern geschriebene Papierhandschrift von 227 Blättern. Enthält das DP-opfer auf 47 Seiten (Khânḍa I—III, 17: Adhvaryu u. Âgnîdhra; III, 18 bis zu Ende: Brahman. IV. Yajamâna). Collationirt mit

- 2) Âpastamba Śrauta Sutra, IO. No. 1733. Weniger gut und nicht fehlerfrei. 79 Blätter, die Seite zu 9 Zeilen. Das DP schliesst auf Blatt 59. Ferner collationirt mit
- 3) Åpastamba Śrauta Sûtra, IO. Nr. 30 der Burnell'schen Sammlung (No. 70 in "a catalogue of Vedic manuscripts"). Palmblätterhandschrift in Granthacharakteren. Mit einzelnen Zusätzen, die vielleicht auf eine andre Redaction hindeuten. Enthält das DP auf Blatt 1—19<sup>b</sup>.

Herr Dr. Garbe hatte die Güte, meine Citate aus Âpastamba nach seiner in Angriff genommenen Ausgabe desselben mit Rudradatta's Commentar zu revidiren. Ich benütze diese Gelegenheit, ihm noch besonders meinen Dank dafür zu sagen.

Citirt mit Âp.

4) Baudhâyana Śrauta Sûtra, Eigenthum der Kgl. Hof- und Staatsbibliothek zu München No. 163 des Haug'schen Catalogs. Blatt 1—19. (Adhvaryu, Âgnîdhra). Einen Yajamâna- und Brahmanabschnitt besitze ich nicht.

Citirt mit Baudh.

- 5) Bhâradvâja Śrauta Sûtra, ebendort, No. 54. Blatt 1—47 Adhvaryu, Âgnîdhra, Brahman, Yajamâna. Stellenweis sehr fehlerhaft. Citirt mit Bhâr.
- 6) Hiranyakesin Śrauta Sutra, ebendort, No. 38. Blatt 1—13. Adhvaryu, Âgnîdhra, Yajamâna (in keinem besonderen Abschnitt behandelt) Brahman. Blatt 5 und 6 verbunden.

Citirt mit Hir.

- 7) Śânkhâyana Śrauta Sûtra IO. No. 1734. Enthält 107 Blätter, die Seite zu 8 Zeilen. Samvat 1734. Blatt 1—14. (Ich besitze nur den Hotri). Collationirt mit
- 8) Śânkhâyana Śrauta Sûtra, Münchener Hof- und Staatsbibliothek No. 36 des Haug'schen Catalogs.

Citirt mit Sânkh. — Prayoga's:

9) Darśapûrṇamâsahautraprayoga zu Âśvalâyana. IO. No. 1993. Schön und correct geschrieben. Enthält auf 13 Blättern 24 Seiten.

#### Citirt mit H.

10) Zwei Darsapûrnamâsaprayoga, einer zu Âpastamba, einer zu Baudhâyana IO. No. 50 der Burnell'schen Sammlung, (No. XCII in Burnell's Catalog) nicht vollständig. Papierhandschrift in Granthacharakteren.

Citirt mit A. und Ab.

11) Darsapærnamåsaprayoga IO. No. 1743. 59 Blätter, die Seite zu 9 Zeilen. Ziemlich gut, aber incorrect geschrieben. Ausserordentlich werthvoll dadurch, dass er alle vier Priester behandelt. Fügt 58° ff. noch das Ägrayanaopfer hinzu. Sein Hotriritual scheint weder Sänkh. noch Äsv. zur Voraussetzung zu haben. Sonst schliesst er sich an Baudh. an.

Citirt mit B<sub>1</sub>.

12) Darśapûrṇamâsaprayoga IO. 121 C. 28 (?) Blätter. Mit zwei andern Handschriften zusammengebunden. Ziemlich correct. Behandelt Adhvaryu, Âgnîdhra, Yajamâna, schliesst sich Baudh. an und stimmt darum mit No. 11 oft wörtlich überein. Enthält zum Schluss noch einige Angaben über den Opferplatz mit vielen Citaten. Doch ist der Text so incorrect, dass ich ihn nicht abdrucken zu lassen wage, so wünschenswerth dies auch gewesen wäre.

Citirt mit B<sub>2</sub>.

Dies sind die Handschriften, welche ich zum Theil sehr eingehend benützt habe. Einige andere, nur gelegentlich herbeigezogene, habe ich hier nicht genannt.

Ich weiss wohl, dass damit die Litteratur, welche mir zugänglich gewesen wäre, bei weitem nicht erschöpft ist und sowohl Sûtra's als besonders Commentare viel zahlreicher hätten zugezogen werden können. Ich habe auch das Mânava Śrauta Sûtra (Haug No. 53), freilich nur oberflächlich, durchgesehen, genauer einen Commentar zum Mânava Śrauta Sûtra, welchen ich Bühler's Güte verdanke, an einzelnen Stellen die Vaijayantî Śrauta-Vyâkhyâ zu Hiranyakeśin (Haug No. 39), ebenso den Áśvalâyana Śrauta Sûtra Siddhântabhâshya Vol. I (Haug No. 160); zuletzt erhielt ich noch durch Dr. Rost's Freundlichkeit Bhavasvâmin's Commentar zu Baudhâyana IO. No. 1678, und 196 der Burnell'schen Sammlung (No. LXXXVIII in "a catalogue" etc.)), aber ich habe nicht die Ueberzeugung gewinnen können, dass der bei ausführlicher Benützung dieser Werke zu erzielende Gewinn im Verhältniss zu der aufgewandten Zeit und Mühe stehen würde, zumal schon jetzt meine Arbeit an Kleinlichkeiten überreich ist und der Commentar zu Kâtyâyana sowie die Paddhati der Hauptsache nach ausreichen.

Andrerseits glaubte ich nicht, mich auf die gedruckten Quellen allein beschränken zu dürfen, trotzdem mir der geringe Gewinn, den oft lange Arbeit brachte, mehr wie einmal diesen Gedanken nahe legte. Bei einer ersten rituellen Arbeit trat aber die Frage: "sind die verschiedenen Sütrabücher wirklich durch eine grosse

Kluft bezüglich der Vorschriften über die einzelnen Handlungen getrennt oder werden wir uns, wenigstens für die nächste Zukunft, auf ein oder zwei der wichtigsten derselben beschränken können?", entgegen und diese konnte ich nur durch die Gegenüberstellung der Sütren beantworten. Mich hat dies Verfahren zu der Ansicht geführt, dass ein Sütra zur Darstellung einer Handlung genügen würde und am geeignetsten scheint mir Baudhäyana.

Indess gibt es einen zweiten Weg, der uns leichter und schneller zur Einsicht in das Ritual führen wird; nämlich die Herausgabe von Prayoga's, Opfermanuale, welche immer nur ein Opfer als eine in sich abgeschlossene Einheit darstellen und in allen ihren Einzelheiten verfolgen. In Anbetracht des geringen Ansehens, in welchem diese Litteraturgattung steht, habe ich diesmal nicht gewagt diesen Weg einzuschlagen, aber soweit mein Material reichte, habe ich beständig die Frage nach ihrem Werth oder Unwerth im Auge gehabt und bin zu der Ueberzeugung gekommen, dass sie allein den Ausgangspunkt für jeden, der die Opfertechnik kennen zu lernen wünscht, bilden muss. Man hält die Prayoga's im allgemeinen für sehr jung und ich will nicht bestreiten, dass sie, wenigstens in ihrer gegenwärtigen Fassung, einer alten Zeit nicht angehören. Mir scheint es aber zu weit gegangen, wollen wir sie allesammt erst aus den Sûtren hergestellt betrachten: denn die Sûtra's bezeichnen selbst das Ende einer langen Entwicklungsperiode; ihrer Abfassung muss die Ausbildung der einzelnen Ceremonien und ganz gewiss auch die litterarische Fixirung derselben vorangegangen sein. Solche Schriften können aber nicht wesentlich von den Prayoga's verschieden gewesen sein. Wenn wir sehen, dass die Prayoga's z. Th. auf's genaueste mit den Sûtren übereinstimmen, nur praktischer angeordnet sind als sie, wenn wir andrerseits annehmen müssen, dass die Sûtren auf alte Opfertractate zurückgehen, so liegt der Schluss sehr nahe, dass die Prayoga's directe Nachkommen solch alter Opfertractate sind, welche in gelehrter Beziehung zwar hinter der aus ihnen abstrahirten systematischen und darum mehr wissenschaftlichen Sûtra-Darstellung zurücktraten, aber für die Praxis völlig unentbehrlich blieben. da auch ein Inder nach Kât. z. B. allein schwerlich je ein Opfer bringen konnte.

Ich möchte die Prayoga's in zwei Gruppen theilen, von denen die eine diejenigen umfasst, welche nur die Functionen einzelner Priester oder Priestergruppen darstellen, die andre die, welche alle Priester berücksichtigen. Die letztere ist für uns allein von hervorragendem Werthe, da sie uns über den Verlauf des ganzen Opfers aufklärt. Mir sind drei Beispiele davon bekannt. Das eine zum Agnishtoma, ist das bei Haug (Catalog No. 117) verzeichnete, das andre ist das von mir oben unter No. 11 erwähnte und sehr eingehend benützte. An seiner Herausgabe hindert mich leider die Fehlerhaftigkeit der Handschrift. Das dritte ist bei Haug unter No. 91 verzeichnet und gehört zum Darsapürnamåsaopfer.

Zum Schluss setze ich hierher die das Opfer einleitende Priesterwahl, die ich nicht in den Text aufgenommen habe, weil sie weder in den Paribhâshâ's, noch in den auf das Neu- und Vollmondsopfer bezüglichen Theilen der Sütren steht. Es scheint mir am zweckmässigsten, Prayoga B, zu diesem Zwecke anzuführen: athâhitâgnikaranîyayor darśapûrnamâsayoh prayogakramo 'bhidhîyate | yathoktânvâdhânadine prâtar agnihotram hutvâ yajamânah śmaśrûpapaxakeśalomâni vâpayitvâ kritanakhanikrintananavanîtâbhyanjananjanah pavanamantracamanamantraproxanadyanantaram vapanâbhyañjanetarakarmabhir adhvaryunâ samskritayâ patnyâ saha darbhasane darbhan dharayamanah pascattyabhage garhapatyasya pranmukha upavisya pranan ayamya japati | yah purastat — arabhe | devâ gâtuvida ityâdy — enad dhridaye nivishtam ityantam japitvâ | amâvâsyâyâm svargakâma âmâvâsyena havishâ yaxya iti trir upânsu trir uccair vadet | evam paurnamâsyena havishâ yaxya iti ') tan ma ridhyatâm | tan me samridhyatâm tan me sampadyatâm kâma iti yajamânenokte 'dhvaryvâdayas tat ta ridhyatâm — kâma iti pratibrûyuh || om tatheti yajamânaprativacanam || tato yajamâno devatâsankalpam karoti | âmâvâsyam havih | vrîhimayah purodáso dravyam aindram máhendram vá dadhipayas ca agnishomáv âjyabhâgau | agniḥ prajâpatir....²) pradhânadevatâḥ | indrasthâne mahendro vâ | asomayâjina indrasthâna indrâgnî | pañca prayâjâs trayo 'nuyâjâś catvârah patnîsamyâjâh | evamâtmakena sângopângena karmanâ śvo yaxye | asmin karmany adhvaryum tvâm aham vrine || bhavishyâmîti prativacanam || tato viharanapaxa âyatanopalepanâgniviharanânantaram yajamâno 'dhvaryur vânvâdhânam kuryât.

<sup>1)</sup> am Rande: yathakama.

<sup>2)</sup> Nicht deutlich; es muss wohl indrah heissen.

B, ist viel ausführlicher, weil er all die auf das Reinigen, Sprengen etc. bezüglichen Mantren ausführlich angibt: âhitâgnir anvâdhânadine prâtar agnihotram hutvâ śmaśrûpapaxakeśalomanakhâni vâpayitvâ kritasnânanavanîtâbhyanjano 'rhavâsâh snâtaih patnyadhvaryvâdibhih ') saha pratyekam saptabhihsaptabhir darbhapiñjûlair mukham nâbhim gulphau ca sammrijya darbhân samuccitya proxyodan nirasyati | tat pavanam | âpo hi shtheti tisribhis trir apah pibed vyâhritibhir mukham unmrijed etad vâ viparîtam tan mantracamanam | tatah sesham samapya mantraproxanam karoti; es folgt jetzt eine Reihe von Versen zu diesem Zweck, hinter denen es dann weiter heisst: iti mantraproxanam kritva pavanadibhir adhvaryuna samskritaya patnya saha vedyutkarav antarena praviśya gârhapatyasya paścad darbhan astirya teshu daxinatah patny uttaratah svayam taduttaratah snâtâ varanârhâh praxâlitânârdramalina 2)śvetavâsasah 3) pavanâdisamskritâ ritvija ity | evam prânmukha 4) upavisya patnyâ saha darbhân dhârayamânah prânân âyamya japati || yâh purastât — ârabhe | devâ gâtuvido — prayujyatâm, darauf folgt wieder eine Reihe von Versen, welche schliesst mit enad dhridaye nivishtam, und daran knüpft sich in wenig verschiedener Weise die Erklärung, welches Opfer er vollziehen will, der devatâsañkalpah und die Adhvaryuwahl. Am Ende derselben heisst es: bhavishyâmîty uktvâ tîrthena praviśya jaghanena gârhapatyam upaviśya japati idâ devahûr - prayujyatâm; hierauf folgt die Herausnahme der Feuer.

Ziemlich ausführlich, vom dem vorstehenden aber etwas verschieden ist Pray. Ab; Ab hingegen äusserst kurz gefasst. Die Einladeformel bei ihm lautet: asyâm ishtyâm adhvaryum tvâm vṛiṇîmahe | vṛito 'smi karishyâmîty adhvaryuh. Auch bei ihm folgt jetzt die Herausnahme der Feuer.

<sup>1)</sup> Mscr. oyavåo.

<sup>2)</sup> Mscr. malinah.

<sup>3)</sup> Mscr. ovasasah || pavo.

<sup>4)</sup> Mscr. ritvijah | ity evam pranmukham upavisya.

## I. Theil.

## Einleitende Ceremonien.

Am Morgen des ersten Tages sind nach dem Agnihotraopfer auf dem Âhavanîyakhara die 5 sog. bhûsanskâra's, welche den Boden zur Aufnahme des Feuers vorbereiten, zu vollziehen. Mit Darbha's kehrt der Adhvaryu dreimal den Khara ab und zwar so, dass er im Osten oder Norden schliesst; dann salbt er denselben dreimal mit Kuhmist, zieht auf ihm mit dem Sphya drei Linien in der Ausdehnung des Khara, entweder nach Osten gerichtet, die erste im Süden, die letzte im Norden oder nach Norden gerichtet, die erste im Osten, die letzte im Westen, nimmt aus ihnen mit Ringfinger und Daumen den Staub und besprengt sie dreimal mit Wasser. In derselben Weise sind auf dem Khara des Daxinafeuers diese 5 sanskâra's zu vollziehen').

Hierauf werden aus dem Gârhapatyafeuer die beiden andern Feuer entnommen. Indem der Adhvaryu erwägt (manasi samkalpya): "für die {Neumonds-} Ishti entnehme ich aus dem Gârhapatya den Âhavanîya" nimmt er mit einer Scherbe etc. (karparâdinâ) Feuer aus dem Gârhapatya und setzt es östlich auf den Âhavanîyakhara; in derselben Weise bringt er das Feuer auf den Daxinakhara<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Diese Bhūsanskāra's, welche Âśv. Gr. S. 1, 3, 1 bei der Bereitung des Opferplatzes, Pār. Gr. S. 1, 1, 2 "bei der Verrichtung des häuslichen Kochens im Topfe" erwähnt sind, habe ich nach dem Vorgang des Comm. zu Kāt. Śr. S. 2, 1, 3 und nach der Paddh. S. 175 hier aufgenöhnmen weil die zu Grunde liegende praktische Bedeutung, welche Stenzler ("commentationis de domesticis Indorum ritibus particula" Gratulationsschrift der Bresl. Phil. Fac. 1860) ihnen wie ich glaube mit Recht beilegt, dieselben überall nothwendig macht.

<sup>2)</sup> Die Entnahme der Feuer ist durch Kåt. 1, 3, 26 vorgeschrieben: pratikarmoddharanam aprasange. Bei jeder Opferhandlung findet die Entnahme des Feuers statt, wo nicht eine Anlehnung obwaltet. cf. auch 1, 3, 27; Weber, Ind. Stud. 9, 217; Müller, Z. d. D. M. G. IX, LXXVII No. 157 der

Das jetzt folgende Nachlegen des Feuers wird nach Kât. vom Adhvaryu oder Opferer ') auf verschiedene Weise vollzogen. Der es Vollziehende nimmt nämlich 6 Scheite in die Rechte, hält den Sphya in der Linken<sup>2</sup>) und

I. sagt: "Glanz sei mir, o Agni, wenn man dich ruft; möchten wir, die deinen Körper entflammen, gedeihen; neigen sollen sich mir die 4 Weltgegenden; möchten wir mit dir als Sieger alle Schlachten gewinnen" (RV. 10, 128, 1) und legt am Ende des Spruches<sup>3</sup>) ein Scheit in das Âhavanîyafeuer; leise ein zweites; ebenso werden zwei Scheite in das Gârhapatya - und drittens in das Daxinafeuer gelegt<sup>4</sup>). Oder

Âpastamba-Sûtra's. Âpastamba erwähnt es ferner zu Anfang des DP.-Opfers: 1, 1, 1: prâtar agnihotram hutvâ 'nyam âhavanîyam pranîyâ 'guîn anvâdadhâti | na gataśriyo 'nyam agnim pranayantî. Hir. 1, 4, 1: prâtar agnihotram hutvânugamayitvâ 'gnihotrikam apoddhritya vodita âditye gârhapatyâd âhavanîyam uddhritya etc. Bhâr. 4, 3, 1 ya evaisho 'gnihotrâya pranîtas tam grihnîyâd ity âsmarathyo 'nyam pranîyety âlekhanah. Prayoga Aa âhavanîyârtham agnim uddhritya nidhâya tûshnîm daxinâgnim pranîya tûshnîm âhavanîyam pranayatî. B<sub>1</sub> Fol. 2: viharanapaxa âyatanopalepanâgniviharanânantaram etc. B<sub>3</sub> Fol. 3b āhnlich wie Aa.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 1, 2: "Das Nachlegen des Feuers (vollziehen) Adhvaryu oder Opferer". 3) "Mit "Glanz sei ..." legt er ein Scheit in das Åhavanîyafeuer". 4) "leise ein zweites" 5) "ebenso in die beiden andern Feuer." 6) "Oder mit den Mahavyahriti's so, dass er im Osten (d. h. beim Åhav.) schliesst". 7) "Oder leise nach der Reihenfolge (des Anlegens)".

<sup>2)</sup> Nach Kåt. 1, 10, 7?

<sup>3)</sup> Nach Kåt. 1, 3, 5: mantrantaih karmadih samnipatyo 'bhidhanat "mit dem Ende des Mantra muss der Anfang der Handlung zusammenfallen, weil dieselbe durch jenen bezeichnet wird. Vätsya's 1, 3, 6 andre Ansicht ist durch 1, 3, 7 bekämpft. Müller 1. c., Sütra 44. Bhar. 2, 2: mantrantaih karmadin sampatayet.

<sup>4)</sup> Die andern Sütra's weichen hier nicht unwesentlich ab. Baudh. 1, 1: candramasam vå 'nirjääya sampürnam vå vijääyä 'gnin anvädadhati | trini käshthäni gärhapatye 'bhyädadhäti | triny anvähäryapacane | triny ähavaniye. Åp., Hir., Bhär. sind viel ausführlicher. Der Adhvaryu flüstert zuvor: devä gätuvido gätum yajääya vindata manasaspatinä devena vätäd yajääh prayujyatäm iti japitvä mamägne varco vihaveshu (T. S. 4, 7, 14a) ity ähavaniyam upasaminddhe | uttarayä (i. e. mama devä etc. T. S. 4, 7, 14b) gärhapatyam | uttarayä (i. e. mayi devä dravinam ib. c) anvähäryapacanam | tisribhis tisribhir vottamäm tu japet | ähavaniye vädadhyät | vyähritibhir anvädhänam eke samämananti. Åp. setzt also zwei andere Arten des Anlegens für zwei des Kät. ein. Dass unter tisribhis tisribhir T. S. 4, 7, 14a-c, d-f, s-i zu verstehen sind, machen Prayoga Ab, B1 und B2 gewiss, da sie dieselben anführen. Aehnlich Bhär. 4, 1: mamägne — astviti pürvam agni(m) (?) grihnäti tüshnim itarau | dvittyayä gärhapatyam | tritiyayänvähäryapacanam etc. | Hir. I, 4: mamägne — ityanvädadhäti | utta-

II. er legt mit bhûr zuerst in das Gârhapatyafeuer ein Scheit, ein zweites leise; mit bhuvah eins in das Daxinafeuer, leise ein zweites; mit svar eins in das Âhavanîyafeuer und ebenfalls ein zweites leise; oder

III. leise zwei zugleich in das Gârhapatyafeuer; dann ebenso in das Âhavanîya- und dann in das Daxinafeuer).

Der Opferer, welcher sich an diesem Tage des Fleisches und des Beischlafes enthalten muss<sup>2</sup>), und sein Kopf- und Barthaar

rayâ go | uttarayâ daxinâgnim | sarvâbhir vâ 'havanîyam | avasishtâ vikalparthâh | vyâhritibhir anvâdadhâtîty ekeshâm. Zu bemerken ist noch, dass Âp, in dem den Opferer behandelnden Buch (IV) hier eine Anzahl vom Opferer zu sprechender Verse anführt (4, 1), die auch der Comm. zum T. Br. als dem Opferer angehörig bezeichnet: agnim grihnami suratham etc.; vasûn rudran ådityån etc.; imåm úrjam pañcadasim etc. (T. Br. 3, 7, 4, 3) bis paurnamåsam havir idam eshâm mayy âmâvâsyam havir idam cshâm mayîti yathâlingam åhavaniye 'nvådhiyamane japati | antaragni pasavo etc. (T. Br. 3, 7, 4, 4) ity antar agnî tishthan japati, iha prajâ viśvarûpâ etc., iha paśavo viśvarûpâ etc. (T. Br. 3, 7, 4, 4. 5) iti garhapatyam (anumantrayate?) ||1|| ayam pitrinam agnir etc. (T. Br. 3, 7, 4. 5) iti daxinagnim | ajasram tva sabhapalah etc. (ib.) iti sabhyam | annam åvasathiyam etc. (ib. 3, 7, 4, 6) ity åvasathyam | idam aham agnijyeshthebhyo vasubhyo yajñam prabravîmi, id. ah. indrajyeshthebhyo rudrebhyo y. prabravîmi, id. ah. varunajyeshthebhya adityebhyo y. pr. ity anvähiteshu japati. Hir. 1, 4 erwähnt dieselben Verse (mit Ausnahme des letzten) unmittelbar hinter den oben citirten Worten über die Feueranlegung; hinter den ersten drei Versen fügt er hinzu: iti tisribhir åhavaniyam | hinter iha paśavo viśvarûpa — manishaya: iti dvabhyam garhapatyam | sonst wie bei Âp.; nur sagt er hinter avasathyam: iti vaitabhih. Ich möchte aus diesen letzten zwei Worten (vorausgesetzt, dass die Handschrift hier correct), sowie daraus, dass der Yajamana nicht genannt ist, vermuthen, dass auch mit diesen 3, 2, 1 Versen der Adhv. das Ahavaniya - Garhapatya - Daxinafeuer anlegen darf; anvådadhåti wäre wohl die passendste Ergänzung. Bhår. hat diese Verse wie Âp. im Yajamana-Abschnitt; einige auf den Opferer bezügliche Worte vorher vermag ich aber leider nicht zu lesen: yåjamånam eke agnyanva dîryajamanani (!) yajamana upatishthante 'gnim grihnami suratham etc. Vielleicht treten nach ihm diese Verse ein, wenn der Opferer nicht der Adhv. anlegt. Sehr beachtungswerth ist Prayoga A., der dem Apastambaritual folgt, weil er die daselbst dem Opferer zugeschriebenen Verse stets mit Nennung des Opferers hinter denen des Adhv. anfügt: mamågne etc. bis jayema | åhavanfyam upasaminddhe | yajamanah | agnim grihnami suratham etc. (die 3 Verse) bis mayi åhavanîye 'nvådhîyamane japati. Sonst wörtlich wie Âp. - Prayoga B1 u. 2. erwähnen dies nicht. - Unverständlich ist mir die Nennung des Sabhya- und Avasathyafeuers an dieser Stelle.

1) Die Paddh. S. 175 erwähnt hier, dass überall zur Zeit der Anwendung am Anfange eines Mantra om zu sagen sei. cf. auch Comm. zu Kåt. 2, 1, 3.

2) Ich erwähne dies in der von Kåt. gebrauchten Reihenfolge. Kåt. 2, 1, 8: "An dem Tage soll er Fleisch und Beischlaf vermeiden". 9) "Kopf- und 1 \* ohne den Haarschopf scheeren lassen kann, isst am Vollmondsopfer am Nachmittage die Fastenspeise, während beim Neumondsopfer das am Nachmittag 1) beginnende Manenopfer diesem Essen vor aus (Paddh. S. 307, 2 v. u.) geht 2).

Während beim Vollmondsopfer nach dem Essen die Observanz angetreten werden kann, hat beim Neumondsopfer vorher<sup>3</sup>) erst noch das Abschneiden eines Zweiges stattzufinden, für den Fall, dass eine Spende aus süsser und saurer Milch (såmnåyya) stattfindet; wird eine solche nicht dargebracht, so fällt das Abschnei-

Barthaar lässt er scheren oder nicht, ohne die Śikhâ." So übersetze ich wörtlich und komme dadurch zu einer vom Comm. abweichenden Auffassung, welche auch Karka (Paddh. 175, 5 v. u.) hat. Nach Bhartriyajña's Ansicht ist das Scheren obligat. Ob man die Śikhâ schert oder nicht, ist ins Belieben gestellt. Im Mānava heisst es, dass der Opferer Kopfhaar und Bart scheren lässt; die rechts befindlichen Kopfhaare, die links befindlichen Nägel (?) lässt er auf sich zu vom kleinen Finger an putzen; nicht die Achselhöhlen und die Gattin nur die Nägel. Bhâr. 4, 1, 1 parvani yajo keśaśmaśru vāpayate. [Âp. 4, 1: parvāni ca keśaśmaśru vāpayate ['py] alpaśo lomāni vāpayata iti vājasaneyakam.

- Als Nachmittag wird, wie ich dem Comm. zu Kåt. 4, 1, 1 entnehme, der zweite Theil des halbirten oder der 3. Theil des dreigetheilten Tages angesehen. Nach Mahådeva ist es der 4. Theil des in 5 Theile getheilten Tages.
- 2) Kât. 2, 1, 10: "Am Nachmittage essen die beiden (Opferer und Gattin) die mit Sarpis versehene Fastenspeise ohne sich satt zu essen." Åp. 4, 2: paurnamäsäyopavatsyantau nätisuhitau bhavatah | amäsham amänsam äjyenäsniyätäm | tadabhäve dadhnä payasä vä. Bhar. 4, 3 jäyäpati sarpirmisram asniyätäm yad anyan mäshebhyo mänsäcca. In den von mir copirten Theilen des Hir. und Baudh. finde ich keine nähere Angabe. Ausführlich dagegen sind die Angaben des Comm. zu Kät. 2, 1, 10, der aus Baudh. (Dharmasūtra's?): "sarvam evaitad ahah kausidhänyam vivarjayed anyatra tilebhyah" citirt und noch mehr finden sich die Fastenspeisen in der Paddh. specifizirt, auf welche ich mich begnüge zu verweisen.
- 3) Dies ist daraus zu entnehmen, dass sie Kåt. 4, 2, 5, vorgeschrieben ist, während 1—4 von dem Zweige handeln. Hinter dem Essen der Fastenspeise dagegen ist sie nach Paddh. S. 307, Z. 1.2 v. u. Es scheinen aber sehr verschiedene Ansichten geherrscht zu haben. Nach Baudh 1, 1 schneidet er den Zweig für den "vratopetasya" ab und das Manenopfer erwähnt Baudh. erst, nachdem der Adhvaryu die Kälber fortgetrieben, die Kühe herzugebracht, das Barhis abgeschnitten, Idhma, Veda angefertigt hat, aber vor dem Anfertigen des Upavesha, des Śakhāpavitra. Åp. bespricht auch diese beiden noch vorher und handelt unmittelbar hinter dem Manenopfer von dem Abendagnihotra, der Abendmelkung und den Vorbereitungen dazu. Bhär. stimmt im Wesentlichen mit dieser Anordnung überein; Hir. behandelt das Manenopfer erst am Ende des Neu- und Vollmondsopfers 2, 17—20 vor den Vorschriften über den Brahman (Fol. 12 a—13 a). Vgl. Seite 5, Anm. 2.

den des Zweiges weg, da die Kälber zur Gewinnung der Milch nicht weggetrieben zu werden brauchen. Bei einem mit einem Sâmnâyya dargebrachten Neumondsopfer schneidet also der Adhvaryu mit dem Spruch: "dich zur Speise" oder "ich schneide dich zur Speise" oder "dich zur Labuug" oder "ich schneide dich zur Labung" von einem Samî- oder Palâsabaum einen nach Nordost oder Ost oder Nord gestreckten Ast, der viel Laub und keine dürre Spitze hat, ab 1); nach der Ansicht einiger schneidet er ihn mit "ishe två" ab und glättet ihn mit "ûrje två". — Der Opferer kann nach Kât. jetzt seine Observanz antreten. Er nimmt den Sphya, geht zwischen Gârhapatya und Daxina hindurch hinter das Ahavanîyafeuer, wobei er sein Gesicht nach Osten richtet. Indem er auf das Feuer blickt und mit der Rechten die Wasser berührt tritt er die Observanz an. Dies geschieht mit dem Spruch: "o Agni, Herr des Gelübdes, das Gelübde will ich antreten; möchte ich das können; möchte sich mir das vollenden" oder mit: "hier wandle ich von der Unwahrheit zur Wahrheit"2). Von hier ab

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 1: (Weiss man:) morgen geht er nicht auf, oder ist (der Mond) nicht gesehen worden, so schneidet (der Adhvaryu) einen Parns- oder Samîzweig ab mit "dich zur Speise" oder "dich zur Labung". Zu Kat. 4, 2,1 bemerke ich, dass auch Baudh. den Namen parna, dagegen Ap., Bhâr., Hir. den spätern Ausdruck palåsa haben. 2. "ich schneide" kann bei ihnen gesagt werden, weil beide einer Ergänzung bedürfen. 3. oder "samnamayami" beim folgenden. Mit diesem Sûtra 3 wird für urje två eine andere Ergänzung vorgeschrieben und damit auf eine andre Verwendung hingewiesen. Wie nämlich der Comm. angibt, beruht die beliebige Verwendung beider Sprüche nur auf der Lesung der Mådhyandina-Såkhå; nach der Kånva-Såkhå dagegen wird "ûrje två" mit der ev. Ergänzung von samnamayami bei dem Abstreifen des Laubes verwandt: ûrje tvety anumärshtiti śäkhäntarät. Åp. 1, 1, a. E. fasst alle Möglichkeiten zusammen: ishe tvorje tveti tåm åchinatty apiveshe tvety âchino ûrje tveti samnamayaty anumarshti va. Hir. 1, 4: ishe tveti śakham achino urje tveti samno anumo va. Kat. 2, 1, 4 "einen dicht belaubten, ohne dürre Spitze, einen nach NO gestreckten oder irgend einen andern". - Baudh. 1, 1 charakterisirt den Zweig so: så yå pråcî vodîcî vå bahuparna bahuśakhapratisushkagra bhavati. Ap. 1, 1 ausführlich, wie immer; — bahuparņam bahusakham apratisushkagram asushiram | yam kamayetapasuh syad ity aparnam tasmai sushkagram ahared apasur eva bhavati | yam kamayeta pasumantsvåd iti bahuparnam tasmai bahusakham aharet... Bhar. nicht so ausführlich. Hir fügt noch ahfnam hinzu. Nach allen dreien nimmt er den Zweig nach dem Abschneiden mit imam pracim etc. T. Br. 3, 7, 4, 8. - anyatamam wird in seiner allgemeinen Bedeutung vom Comm. in der oben angegebenen Weise beschränkt. -

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 1, 11: durch die hinteren beiden Feuer gegangen, hinter dem Åhavaniya nach Osten gewandt stehend, auf das Feuer blickend tritt er, nach-

darf er nur Wahres reden und dies gilt als ein Glied der Opferhandlung (zum Unterschied von den auf das Individuum bezüglichen Handlungen wie Scheren etc. Kât. 2, 1, 12). Es folgt!)

dem er die Wasser berührt hat mit: "Agni, des Gelübdes Herr.." oder mit "hier ich .. " (V. S. 1, 5) das Gelübde an, von da ab die Wahrheit redend." Wir haben also hier diese Reihenfolge: Agnyanvådhåna (a); [beim Neumond ev. Abschneiden des Zweiges für den ein Samn. Spendenden]; Vratopayaniyaessen (b); vratopāyana (c); auch hier sind andere Ansichten. Ap. 4, 2 sagt: aśanam (b), agnyanvādhānam (a), vratopāyanam (c) ityeke; c, b, a ityeke; a c b ityeke. - Bhar. lässt acb weg und setzt dafür abc ityeke. - Ich bemerke aber, dass auch Kåt. das Gelübde nicht unbedingt hier vorschreibt. 4, 2,6 (nach dem Abschneiden des Zweiges) heisst es "oder wie es gesagt ist", z. B. 2, 8, 21 nachdem die Opferspeisen fertig gemacht sind. Ap. selbst schreibt vor: 4,2: barhishâ pûrnamâse vratam upaiti | vatseshv apâkriteshv amâvåsyåyåm | pranîtasu pranîyamanasv asanneshu va havihshu vratam upaitîty ubhayatra sådhåranam. Das Gelübde selbst ist viel ausführlicher bei ihm beschrieben: payasvatîr oshadhaya ity apa âcâmaty upaspriśati vâ | aparenâhavanîyam daxinatikramati | esha evata ûrdhvam yajamanasya sancaro bhavati || 2 || daxinenâhavanîyam avasthâya vratam upaishyan samudram manasâ dhyâyati | atha japaty agne vratapate vratam carishyâmîti brâhmanah | vâyo vratapata âditya vratapate vratânâm vratapata vrato caro râjanyavaisyau | sarvân vå bråhmanah | athådityam upatishthate samråd asi vratapå asi vratapatir asi tat te prabravîmi tacchakeyam tena śakeyam tena râdhyâsam iti | yady astamite vratam upeyâd âhavaniyam upatishthann etad yajur japet. Nicht allzu sehr und namentlich nur in der Anordnung verschieden hiervon ist Bhår. Es scheint mir daher mehr von Interesse die Angaben von Prayoga B, und anzuführen, welche den Antritt der Observanz hinter dem Nachlegen des Feuers vorschreiben, und vor dem Abschneiden des Zweiges, das Essen aber als beliebig vor dem Anlegen oder nach dem Verbergen des Zweiges hinstellen. Nach dem Anlegen sagt B<sub>1</sub> âhavanîyasyottaradese tishthann upatishthate (T. S. 4, 7, 14k) tato 'gnîn parisamûhya yajamânah patnî ca gandhapushpâdibhir alamkurvâte | yajamâna utkarâhavanîyayor madhyena prapadyâgrenâhavanîyam parîtyâhavanîyasya daxinapaścime deśe svâyatana upaviśya darbhabastaś culukodakam brâhmyena (?) tîrthena pibati: payasvatîr etc. (T. S. 1, 5, 168) ity sakrin mantrena pvis tûshnîm | âcamanasesham samâpya âhavanîyam parishicya samidha âdadhâti agne vratapate etc. (T. Br. 3, 7, 4) svâhâ | agnaye vratapataya idam | vâyo vratapate (T. Br. 3. 7, 4)) svâhâ | vâyave vrato ido | âditya vratapate (T. Br. 3, 7, 4) svâhâ | âdityâya vrat. id. | vratânâm vratapate (T. Br. 3, 7, 4) svâhâ | vrâtânâm vrat. id. | âhavanîyam punah parishiñcati | athâdhvaryuh pavanâdibhih sańskrito jaghanena gârhapatyam upaviśya japati idâ devahūrityâdi | asidam âdâya . . . folgt das Abschneiden des Zweiges, das Forttreiben der Kälber, das Essen. Be weicht nur unwesentlich ab. As stimmt in der Hauptsache mit Ap. überein. -

1) Kât. 4, 2, 7: die Kälber mit den Müttern zusammengelassen habend, berührt er mit "våyavastha" das Kalb mit dem Zweige. 8) und "upåyavastha" (fügen) einige (hinzu). Das Berühren hat nach Mahâd. den Zweck die Kälber

bei einem Neumondsopfer auf dieses, wenn ein Sâmnâyya gespendet wird, das Wegtreiben der Kälber wegen der Abendmelkung. Nachdem er die Mütter mit den Kälbern zusammen gelassen hat, sagt er: "Winde seid ihr" oder "Winde seid ihr; herbeikommend (?) seid ihr", und berührt das Kalb mit dem vorhin abgeschnittenen Zweige und treibt sie damit fort. Nachdem er die Kühe von den Kälbern entfernt, sagt er: Gott Savitri treibe euch an (Indra ) (Mahendra) zum besten Werke; lasset ihr unantastbaren für den Antheil schwellen; nicht möge über euch, die ihr reich an Nachkommen, frei von grossem oder kleinem Ungemach sein möget, ein Dieb die Herrschaft gewinnen, nicht ein Bösewicht; bleibet fest bei eurem Herren und zahlreich" und berührt eine von den Kühen mit dem Zweige<sup>2</sup>). Hierauf sagt der Adhvaryu "des Opferers Vieh schütze" und verbirgt auf der Ost- oder Vorderseite des Ahav. oder Gârh. den Zweig 3).

abzusondern. Baudh. sagt daher 1, 1 auch tayâ (śâkhayâ) vatsân apâkaroti. Ebenso Âp. Bhâr. Hir. — "vatsam": nach Uvața wird nur ein Kalb, nach Karka, dem Comm. und der Paddh. jedes berührt. Die Zahl derselben ist, wie Âp. etc. angeben, 6; diese Zahl führen auch der Comm. u. Paddh. an, berechtigt durch die 6 Kühe, welche nach Kât. 4, 2, 22. 26. 29 gemolken werden. — Als Mittel zum Wegtreiben gibt Âp. an: tayâ (śâkhayâ) shad avarârdhyân vatsân apâkaroti darbhair darbhapuñjîlair vâ.

<sup>1)</sup> Der Opferer hat die Wahl zwischen Indra u. Mahendra, da die Milchspende sowohl diesem als jenem dargebracht werden kann (Kât. 4, 2, 10). Für wen er sich aber beim ersten Mal entschieden hat, dem muss er sie zeitlebens darbringen; nur zu Anfang ist es beliebig. cf. Kât. 4, 5, 25. Etwas specieller ist die Auffassung der andern Śâkhâ's. Siehe Weber, Ind. Stud. 10, 150 u. oben die Einleitung.

<sup>2)</sup> Kât. 4, 2, 9: Mit "Gott euch ..." (V. S. 1, 1) berührt er von den Müttern eine, nachdem er sie getrennt hat. — Baudh. 1, 1: athaishâm mâtrih prerayati devo vah etc. T. S. 1, 1, 1e-f; dhruvâ asmin ib. s iti yajamânam îxate. Âp. ist wieder ausführlicher. devo vah s. prârp. iti śâkhayâ gocarâya gâh prasthâpayati | prasthitânâm ekâm śâkhayopaspriśati darbhair darbhapuñjîlair vâ 'pyâyadhvam a. indrâya devabhâgam ity eke samâmananti | mahendrâyety eke — | śuddhâ apah suprapâne pibantih śatam indrâya śarado duhânâh (RV. 6, 28, 7) rudrasya hetih pari vo vrinaktv iti prasthitâ anumantrayate | dhruvâ asmin gopatau syâta bahvir iti yajamânasya grihân abhiparyâvartate. Hir. fast wörtlich gleich. Auch Bhâr. Abweichungen sind nur unbedeutend. 1, 2: ekâm śâkhayopaspriśati tathaiva gâh prasthâpayati devo vah s. p. ś. karmane âpyâyadhvam aghnyâ indrâya devabhâgam iti — ekâm śâkhayopaspriśati | prasthitâ anumantrayate śuddhâ etc.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 2, 11: Mit "des Opferers Vieh schütze" (V. S. 1, 1) verbirgt er vor einem der beiden Agnyagåra's (puraståt = puraståtpradese pûrvabhåge vå

Nachdem der Adhvaryu leise den unteren Theil des Zweiges über einen Aratni lang abgeschnitten (Comm.) und den oberen

Comm.) den Zweig. Baudh. 1, 1 athaitâm śâkhâm (?) agrenâhavanîyam paryâhritya pûrvayâ dvârâ prapâdya jaghanena gârhapatyam agnishthe 'nasy uttarârdhe vâgnyagârasyodgûhati etc. Åp. 1, 2, 8. Bhâr. 1, 2 a. E. Hir. 1, 5.

In Uebereinstimmung mit der in der T. S. obwaltenden Reihenfolge der Yajus folgt bei Baudh. 1, 2 jetzt das Abschneiden des Barhis; ebenso bei Ap., Bhâr., Hir., welche sich von dem ersteren durch viel grössere Ausführlichkeit und einige Gebräuche, von denen ich mich einiges anzudeuten begnügen muss, unterscheiden; Baudh. setze ich ganz hierher; 1) atha jaghanena garhapatyam tishthann asidam vâsvaparsum vâdatte, devasya tvâ savituh prasave 'svinor båhubhyåm půshno haståbhyåm adada iti. 2) ådåyå 'bhimantrayate yajñasya ghoshad asîti. Bei Âp. ist als drittes Instrument eine Rippe eines Zugthieres anadutparśu genannt, welche mit jenen beiden vorher nördlich vom Gårhapatya niedergelegt ist, aber leise genommen werden muss. 3) gårhapatye pratitapati T. S. 1, 12b (Ap.:, na parsum) iti trih. 4) athahavaniyam abhipraiti ib. c bis jushtam iti. 5) iha barhir asada iti vedim pratyavexate. 6) atha tam diśam eti yatra barhir vetsyan manyate. 7) darbhastambam parigrihnâti yâvantam alam prastarâya manyate devânâm parishûtam asîti. 8) athainam ûrdhvam (asidena Pray.) unmärshti varshavriddham asiti. 9) asidenopayachati 1, 1, 2 fg iti. 10) åchinatty åchettå ib. h iti. 11) åchedanåny abhimrisati devabarhih śatavalśam viroheti. 12) sahasravalśa vi vayam ruhemety atmanam pratyabhimrisati. 13) sarvasa evainam stambam lunoti. 14) kritva prastaram nidadhati prithivyâh sampricah pâhîti. 15) tûshnîm ata ûrdhvam ayujo mushtîn lunoti trîn vâ pañca vâ sapta vâ nava vaikâdaśa vâ vâvato vâlam manyate. 16) atha trir anvâhitam kritvâpasalair âveshtayati. 17) adityai râsnâsîti tad udîcînâgram nidhaya tasmin prastaram abhisambharati T. S. 1, 1, 21 iti. 18) samnahyatîndrânyai samnahanam iti. 19) granthim karoti pûshâ te granthim grathnâtv iti. 20) sa te må sthåd iti paścatprancam upaguhati. 22) athainad udyachata indrasya två båhubhyåm udyacha iti. 23) sîrshann adhinidhatte brihaspater mürdhuå haramiti. 23) ety urvantarixam anvihity. 24) etyottarena garhapatyam anadhah sâdayati devangamam asîti. 25) tad uparîva nidadhâti yatra guptam manyate. - 28) tathaiva trir anvähitam sulbam kritvaikavinsatidarum idhmam samnahyati yat krishnorupam etc. T. Br. 3, 7, 4, 8 bis susambhriteti. Hierauf bespricht er die Anfertigung des Veda dann der Vedi, welche nach Einigen beim Neumond hier gemacht wird, dann als am Nachmittage vollzogen das Manenopfer; siehe oben S. 4 Anm. 3. Åp. lässt vor demselben noch den Upavesha und das Śakhapavitra anfertigen (Ap. 1, 2-6; 7-10 Manenopfer; 11 etc. Vorbereitungen zur Abendmelkung.) Es scheint mir demnach, dass auch hier verschiedene Zeitpunkte angenommen werden. Während bei Kat. das Abschneiden des Zweiges erst nach dem Śrâddha (cf. Paddh. S. 307, 2 v. u.) geschieht, also Nachmittag, scheint bei Baudh., Ap. etc. dieses sowie das Anfertigen des Prastara, des Idhma, Veda, bei Âp. auch des Upavesha Vormittag, vor dem Manenopfer stattzufinden. Ich bemerke, dass auch der sehr sorgfältig dem Gange der Handlung folgende Prayoga B, ganz wie Baudh. das Manenopfer zwischen Anfertigung des Veda und des Upavesha etc. stellt. Aa wieder wie Âp. -

Theil einen Prâdesa oder darüber belassen (Paddh.) macht er aus jenem unteren Theil, welchen er ringsum ausschneidet, den einen Aratni oder einen Prâdesa grossen und wie eine Hand gestalteten Upavesha mit den Worten "Vesha bist du"). An dem einen Prâdesa grossen übrig gelassenen Zweig befestigt er das aus zwei oder drei Kusahalmen, welche mit einer Spitze versehen sind, bestehende Pavitra mit dem Spruch: "für Vasu bist du ein Pavitra").

Ueher die Ansicht betreffs der am Neumond für die Herstellung der Vedi geltenden Zeit siehe unten.

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 12. 13. "Aus dem unteren Theil macht er mit "vesho 'si" den "upavesha"; "bei einem Såmnåyya wegen der Verbindung mit dem Zweige". — Der Upavesha dient zum Ansetzen der Kapala's; da er nun aber aus dem zum Wegtreiben der Kälber verwendeten und darum nur im Falle der Darbringung eines Samnayya abgeschnittenen Zweige angefertigt wird, so fällt er nach Sûtra 13 sonst weg. Mit 4, 2, 14 stellt indess Kåt. neben dieser Ansicht die zweite auf: "oder wegen des Ansetzens (der Kapala's) bei beiden (wo ein Samnayya und kein S. eintritt)", d. h. da der Upavesha zum Ansetzen der Kapâla's dient, so kann er in beiden Fällen gemacht werden, sowohl wenn man ein S. als wenn man keines darbringt. Da bei der zweiten Eventualität kein Zweig da ist, so wird er nach Kât. 1, 3, 36 aus Varanaholz gemacht. -Ueber seine Form cf. Comm. zu Kat. Sr. S. 1, 3, 36 S. 60; Baudh. 1, 3, 1. 2: athaitasyai śakhayai parnani prachidya (Msk.: parna vipra °?) 'grena garhapatyam | athainam adhastat parivasya jaghanena garhapatyam sthavimad upavesbâya nidadhâti. — Âp. 1, 6 antarvedi śâkhâyâh palâśâny asarvâni praśâtya mûlatah sakham parivasyopavesham karoty upavesho 'si yajñaya tvam - bhavåsi na iti (T. Br. 3, 7, 4, 13). Hir. ebenso; Bhar. 1, 6: yaya śakhaya vatsan apākaroti tasyā antarvedi palāsānām ekadešam prašātayati mūlatah parivāsya tam upavesham karoti.

<sup>2)</sup> Kât. 4, 2, 15. 16. Mit "Vasu's Pavitra ..." (V. S. 1, 2) befestigt er das Pavitra an demselben (dem Zweige), 2 Kuśahalme; oder dreifach. Baudh. 1, 3, 3: athâsyâh prâdeśamâtram pramâya darbhanâdîh praveshtya tat trivricchâkhâpavitram karoti trivrit palâśe darbhah etc. T. Br. 3, 7, 4, 11. — Âp. 1, 6: tritiyasyai — âdada T. Br. 3, 7, 4, 1 iti parivâsanaśakalam âdâya prajñâtam nidadhâti trivrid darbhamayam pavitram kritvâ vasûnâm pavitram asîti śâkhâyâm śithilam avasajati mûle mûlâny agre 'grâni na granthim karoti trivrit palâse darbha — havyaśodhane T. Br. 3, 7, 4, 11 iti kriyamâne [śâkhâpavitre] yajamâno 'numantrayate. Hir. 1, 8. Bhâr. 1, 6. Nach dem Comm. zu 4, 2, 16: "navabhis triguṇaih triguṇam" einige, andere "venyâkâram"; Mahâd: kuśatrayasya rajjvâkâram kritvâ vâ badhnâti; venîm iti karkah; navakuśavenîm iti śrî anantah. — Nach Karka geschieht das Machen des Upavesha und Anbinden des Pavitra vor dem Verbergen des Zweiges. — Pray. B<sub>1</sub>. tasyâh śâkhâyâ madhye dvigunâm trigunâm vâ rajjum prâdeśamâtrîm mûlâgravyatyayena baddhvâ śâkhayâ saha venîm karoti.

NB. An dieser Stelle, d. h. nach Anfertigung all dieser Geräthe erfolgt bei Âp. Bhâr. die Erklärung des Manenopfers. Demnach scheint alles vorige Vormittags nach diesem Ritual gewesen zu sein.

Das Abendagnihotra, welches jetzt zu bringen ist, muss der ein Sâmnâyya Opfernde diese Nacht sowohl Abends als den nächsten Morgen mit einem Yavâgû') genannten Decoct und und zwar selbst²) und an demselben Vihâra³) vollziehen. Ist es geopfert, so folgt das Melken der Kühe. Es wird nach Baudh. 1, 3, 4 zunächst nördlich vom Gârhapatya Grass gestreut und darauf vier Gefässe dohana, pavitra und die "sâmnâyyatapanyau sthâlyau" gestellt, dieselben besprengt und während Baudh. (s. u.) erst die Sthâlî ans Feuer stellt etc. sagt nach Kât. vorher der Adhvaryu (zum Melker): upasrishtâm me prabrûtât, "melde mir sie (mit dem Kalbe) zusammengelassen! Melker: upasrishtâ⁴)!

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 17: "Mit Yavågå das Agnihotraopfer für den ein Såmnåyya spendenden diese Nacht." Åp. 1, 11, 1. — Hir. 1, 8. Bhår. 1, 11. Die Yavågå, welche ich nur bei Åp. und Kåt. erwähnt finde, ist nach dem Comm. zu Kåt. = tandulaih sithilapakvå. Karka ebenso: "tandulasithilapakvå". Andere "viraladravå". Smriticandrikåkåra: alpatandulacūrnamisram dravarūpam annam. Dhūrtasvāmin: peyå. Ueber den Zweck ihres Gebrauchs s. u. —

Kåt. 4, 15, 35. 36. — Åp. 1, 11, 1; Bhår. 1, 11 svayam yajamånah.
 Kåt. 1, 3, 26 tritt hier nicht ein, da hier Prasanga ist. cf. den Comm.

zu 1, 3, 26.

<sup>4)</sup> Kåt. 4, 2, 18: Ist (das Agnihotra geopfert) so sagt er: upasrishtåm prabrûtât. 19) Ist geantwortet, so erfolgt das Nehmen der Sthâlî mit "Himmel bist du" (V. S. 1, 2.) 20) Mit "Måtariśvan's" (V. S. 1, 2) setzt er an. 21) Mit "Vasu's Pavitra .." (V. S. 1, 3) legt er auf die Sthåli das Pavitra mit der Spitze nach Norden oder nicht. Baudh. 1, 3, 4 ausführlicher und in etwas anderer Reihenfolge: atha sayam hute 'gnihotra uttarena garhapatyam trinani samstîrya teshu catushtayam sâdayati dohanam pavitram sâmnâyyatapanyau sthâlyav iti. 5) athainany adbhih proxati sundhadhvam etc. T. S. 1, 1, 3ª iti trih. 6) atha jaghanena garhapatyam upaviśyopaveshenodico 'ngaran nirûhati. 7) matariśvano gharmo 'sîti teshu samnayyatapanîm adhiśrayati dyaur asi prithivy asi - hrås T. S. 1, 1, 30-e. 8) tasyam pracinagram sakhapavitram nidadhâti T. S. 1, 1, 3f. 9) tad anvârabhya vâcamyama âste. 10) atha gâ âyatîh pratîxata etâ âcaranti T. Br. 3, 7, 4, 14. 11) athâhopasrishţâm me prabrûtâd iti. 12) upasrishtam prahuh. Ap., welcher wieder viel vollständiger ist, zeigt im Wesentlichen dieselbe Reihenfolge; lässt dagegen das in Baudh. 1, 8, 10 gelehrte, welches er vor dem Erhitzen der Gefässe und dem in Baudh. 6 vorgeschriebenen hat, an dieser Stelle weg. Da ich nicht Alles anführen kann beschränke ich mich auf einzelne Auszüge: 1, 11, 4: hute såyam a. såyamdoham dohayati. 5) agnîn paristîryâgnim agnî vâ, sâmnâyyapâtrâni praxâlyotta-

Adhvaryu ergreift mit "Himmel bist du, Erde bist du" (V. S. 1, 2) die Sthâlî und setzt sie mit: "Mâtariśvan's Gharma bist du; alles enthältst du; sei fest durch die höchste Wohnung; nicht biege dich, nicht biege sich dein Opferherr" (V. S. 1, 2) am Gârhapatyafeuer¹) (auf welchem er, den andern Ṣâkhâ's zufolge, mit dem Upavesha die Kohlen nordwärts geschafft hat) an. Hierauf legt er das Pavitra unter Recitirung des Spruch's "Vasu's Pavitra bist du, das hundertfaches enthaltende; Vasu's Pavitra bist du, das tausendfaches enthaltende" (V. S. 1, 3) mit der Spitze nach Osten oder Norden²) auf die Sthâlî und sagt zum Melker: "Milk die Kuh" und schweigt von da ab³). Der Melker, welcher kein Sûdra sein darf, milkt in eine Holzgelte⁴) die zuerst weggetriebene Kuh und giesst³) dann mit dem Melkkübel die Milch über das Pavitra in die vom Opferer angefasste Sthâlî, während dessen der Adhvaryu flüstert: "Gott Savitri reinige dich mit Vasu's hundert-

rena garhapatyam darbhan samstīrya dvamdvam nyanci prayunakti kumbhīm sākhāpavitram abbidhānīm nidāne dārupātram dohanam ayaspātram dārupātram vāpidhānārtham agnihotrahavanīm upavesham ca — 12, 5 (nach dem ausfūhrlich vorgeschrieben was bei Baudh. nur mehr angedeutet): adityai rāsnāsīty abhidhānīm ādatte 6. trayastrinso 'si — T. Br. 3, 7, 4, 12 °tām ity ādīyamānām abhimantrayate yajamānah. 7) pūshāsīti vatsam abhidadhāti. 8) upasrishtām me prabrūtād iti sampreshyati. 9) upasrijāmīty āmantrayate. 10) ayakshmā vah T. Br. 3, 7, 4, 15 — bhavantīr iti vatsam upasrijati. 11) gām copasrishtām vihāram cāntarena mā samcārishthā iti (so liest C) sampreshyati — 13) upasīdāmīty āmantrayate. 14) ayaxmā vah prajayā — dogdhopasīdati. Bhār. hat eine abweichende Reihenfolge, welche aber in den Thatsachen mit Āp. im Wesentlichen übereinstimmt. Auch Hir. Darstellung unterscheidet sich wesentlich nur durch die Anordnung und Einzelheiten.

<sup>1)</sup> Dass das Gårhapatyafeuer zu nehmen ist, ergibt sich aus Kåt. 1, 8, 34. Doch kann er nach 36 sich auch für das Âhavaniyafeuer entscheiden. Es gilt aber das oben für die Wahl von Indra resp. Mahendra Gesagte auch hier. cf. S. 7. Anm. 1.

<sup>2)</sup> So ist es vom Comm. u. Paddh. angegeben. Nach 1, 7, 25? — Der Comm. erwähnt, dass Einige das Pavitra nachdem sie es vom Zweige losgelöst, auf die Ukhå legen und nach dem Melken es wieder befestigen.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 2, 22 "schweigend lässt er von einem Nicht-sûdra melken". Åp. 1, 12, 15 "na sûdro duhyâd | duhyâd vå". Aus dem Caus. ist der oben nach Vorgang des Comm. u. Paddh. in den Text gesetzte Befehl zu entnehmen. Bei Baudh. Bhâr. Hir. finde ich dies nicht.

<sup>4)</sup> Paddh. - Ap. 1, 12, 16 darupatre.

<sup>5)</sup> Baudh. 1, 3, 14: purastat pratyaganayantam — Prayoga B<sub>1</sub> fol. 11a: ayam vedyutkarav antarena prapadya sthalyam dugdham purastatpratyanmukham sincantam parikarminam prichati.

faches enthaltendem, gut reinigendem Pavitra") (V. S. 1, 3.) Laut zum Melker: "Welche molkst du"<sup>2</sup>)?

Melker: "die NN." (Kuhname im Accus.) 3).

Adhvaryu: "Diese enthält alles Leben" \*) (V. S. 1, 4.) "Upasrishtâm me prabrûtât." Melker: "upasrishtâ" \*). A. "Milk die Kuh".

Melker: milkt die zweite Kuh und es geschieht dann wie oben. Adhvaryu flüstert: "Gott Savitri — Pavitra". Laut: "Welche molkst du"?

Melker: "die NN."

Adhvaryu: "alles wirkt diese".

Dies wiederholt sich ein drittes Mal; der Melker nennt den Namen der dritten Kuh und der Adhvaryu entgegnet: "alles erhält diese".

Hierauf werden die folgenden Kühe gemolken, so viel der

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 23. Während (der Opferer) die Sthälf angefasst hält, flüstert (der Adhvaryu): "Gott dich" (V. S. 1, 4) beim Eingiessen der Milch. Åp. lässt, wenn ich ihn recht verstehe, 1, 13, 6 mit "devas två etc." den Adhvaryu die Milch eingiessen; über vergossenes spricht er den Mantra T. S. 1, 1, 3s. Auch der Opferer ist betheiligt, da er vor dem Melken durch den Melker über die hinzugelassene Kuh ayaxmå vah prajayå samsrijämi, beim Melken über die selbe "duhyamanam" dyaus cemam — dadhåtviti T. Br. 3, 7, 4, 15, über das Geräusch des Strömens (dhåraghosham): utsam duhanti kalasam — dadhåtviti T. Br. 3, 7, 4, 16 spricht. Während Åp. ausdrücklich 1, 12, 17: upasrishtäm duhyamanam dhåraghosham ca yajamäno 'numantrayate sagt, finde ich bei Hir. den Opferer bei diesen Versen nicht erwähnt; auch bei Bhår., welcher nicht so ausführlich wie Åp. ist, nicht; doch wage ich daraus keinen Schluss zu ziehen. Baudh. 1, 3, 13: upasrishtäm prähur dohyamanam anumantrayate: hutastoko huto drapso 'gnaye brihate nåkäya svähå dyäväprithivibhyäm iti.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 2, 24: "welche molkst du" ist die Frage; ebenso Baudh. Âp. Bhâr. Hir.: kâm adhuxah pra no brûhîndrâya (mahendrâya) havir indriyam. Bei letzteren ist die Reihenfolge etwas verschieden.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 2, 25 sagt nur "prokte" Baudh. "amûm itîtarah pratyâha. Hir. amûm yasyâm devânâm manushyânâm payo hitam iti pratyâha. Âp. amûm iti nirdiéati yasyâm etc. Bhâr. amûm yasyâm etc. iti nâma grihnâti. Pray. B<sub>1</sub>: gangâm yasyâm devân° m° p° h° — nachher: gangâsabdasthâne kramâd yamunâm saraswatîm iti.

<sup>4)</sup> Kåt. 4, 2, 25: Wenn geantwortet ist, sagt (der Adhvaryu) "alles Leben enthält diese" 26. Ebenso die beiden andern Kühe Mantra für Mantra mit den beiden folgenden. (V. S. 1, 4 b. c.) Nach Baudh. Bhår. Åp. Hir. wird bei der 2. "så viśvavyacah", bei der 3. "så viśvakarmå" gesagt.

<sup>5)</sup> Pray. B 1. 2: evam uttarayor dohayor upasrishtam me prabrûtâd ity âdi-samanam (?) Baudh. selbst führt dies einzeln aus.

Opferer besitzt oder nur drei '). Der Modus ist derselbe wie vorher, nur dass der Adhvaryu seine Stimme frei lässt und der Opferer die Sthâlî nicht mehr anfasst. Ist die letzte resp. sechste gemolken, so giesst der Adhvaryu etwas Wasser in den Melkkübel, wäscht denselben, sagt: "Mischet euch ihr ritareichen mit der Woge, ihr süssesten, mischend mit Süssigkeit die Milch ihr lieblichen, zum Gewinne von Reichthum" und giesst das Spülwasser mitten in die Milch in der Sthâlî<sup>2</sup>).

Hierauf schafft der Adhvaryu den am Feuer stehenden Milchtopf nach Norden, sagt den Mantra: "als (Indra's Mahendra's) Antheil mache ich dich mit Soma gerinnen" und bringt dadurch, dass er die vom Agnihotra des Morgens oder des vorhergehenden Abends übrig gebliebene saure Milch in denselben giesst, die darin befindliche Milch zum Gerinnen 3).

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 27. Der (Adhvaryu) mit freigelassener Stimme lässt die folgenden melken, ohne dass angefasst wird. 28) Soviel sein eigen sind wegen der Berechtigung (?) (sie zu melken.) 29-31) Oder drei (weil bei einer Dreizahl der durch "uttaråh" geforderte Plural festgesetzt ist, also) wegen der Nothwendigkeit, weil diese Zahl dem Anfang gemäss und in der Sruti gelehrt ist.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 2, 32: das Reinigungswasser giesst er hinein mit: "mischet euch ihr an rita etc." — Baudh. 1, 3, 23. tisrishu dugdhåsu våcam visrijate bahudugdhindråya (resp. mahendråya) devehhyo — kalpatâm T. Br. 3, 7, 4, 16. 24) visrishtavåg ananvårabhya tüshnim uttara dohayitvå dohane 'pa aniya sanxålanam anayati sampricyadhvam — sataye. Åp. 1, 13, 10. Bhår. 1, 14, 1. Hir. 1, 11, 1.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 2, 33: Nachdem er (vom Feuer die Sthåli) weggeschafft hat salbt er mit dem Rest des früh (oder vorher) geopferten mit "Indra's dich". Es sind hier nach dem Comm. verschiedene Ansichten; je nach dem pråg auf den vorhergehenden Tag oder den Morgen bezogen wird. Manche nehmen dieses, manche jenes, manche beides. Baudh. 1, 3, 25: athainat taptvodagvâsya śîtîkritvâ tirah pavitram dadhnâtanakti somena tvâtanacmindrâya dadhîti. 26) yavata mûrchayishyan manyate tavata mûrchayishyan manyate tavad Anaya ti (?) 27) agnihotroccheshanam abhyAtanakti yajñasya samtatir asi yajñasya två samtatim anusamtanomiti (cf. dazu Baudh. 1, 1, 1: sa purastad eva havirātancanam upakalpayate). Ap. 1, 13, 12: ekasyā dvayos tisrinām vaikāhe dvyahe tryahe vå puraståd upavasathåd åtañcanårtham dohayitvå samtatam abhiduhanty opavasathat tena sitabudhnam atanakti somena — dadhiti dadhna | yajñasya — anusamtanomîty agnihotroccheshanam anvavadhâyâ, 'yam payah T. Br. 3, 7, 4, 17 - nirmita iti parivasanasakalam anvavadadhati. cf. dazu das Citat im Comm. zu Kat. 4, 2, 38. Hir. 1, 11, 5. purvedyur dugdham dadhi havirâtañcanam ekasyâ dvayos tisrinâm vaikâhe dvyahe tryahe vâ samtatam abhidugdham opavasathad bhavati somena tva tanajmiti tena sitam budhnam (?) kritvå dadhnåtanaktindrasya två bhågam - agnihotroccheshanam ånayati -

Mit einem nicht aus Thon bestehenden Gefässe¹), welches nach oben gerichtet ist und Wasser enthält, deckt der Adhvaryu sodann die Milch in der Sthâlî zu, stellt dieselbe mit "Vishnu, die Opfergabe schütze" an einen wohlverwahrten Platz und mit dem Zweige vollzieht er in obiger Weise wegen der Morgenmelkung die Entfernung der Kälber²). Es können jetzt die Feuer umstreut werden, (s. u.) und dann der Opferer fasten. Hat der Opferer Abends noch etwas zu essen Lust, so geniesst er etwas von Baumfrüchten und wilden Pflanzen³). Die Nacht, welche hinüber zu der Pratipad führt, bringt er mit seiner Frau unten auf dem Boden am Gârhapatya- oder Âhavanîyafeuer zu;

Bhâr. 1, 14, 8: śitam budhnam kritvâ dadhnâtanakti somena bis dadhiti — agnihotroccheshanam ânayati —; agnihotroccheshanam âniya dadhy ânayed ity âśmarathyah | dadhy âniyâgnihotroccheshanam ity âlekhanah. Es ist also in diesen Sūtra's eine doppelte Mischung sowohl mit dem Ueberrest des Agnihotra als mit saurer Milch besonders vorgesehen. Zu diesem Zweck heisst es bei Âp. 1, 10, 2 beim Agnihotra: agnihotroccheshanam âtañcanârtham nidadhâti. Mânava (cf. Comm. zu Kât.) lässt ein Kloss vom Ueberrest des am Abend dieses Tages geopferten Yavâgû hineinthun. Aus Kât. selbst kann ich nichts annehmen was für den Gebrauch der Yavâgû hier spräche.

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 34: er deckt zu mit einem wasserenthaltenden, nicht aus Lehm bestehenden Gefässe. Baudh. 1, 3, 28: udanvatā kansena vā camasenāpidadhāty adas tamasi — pariserate T. Br. 3, 7, 4, 17. Âp. 1. 14, 2: āpo havishshu jāgrīta yathā deveshu asmin yajne yajamānāya jāgrītety ayaspātre dārupātre vāpa ānīyā 'das tamasi — pariserate tenāpidadhāti | amrinmayam — mātigur T. Br. 3, 7, 4, 14 iti yajamāno japati, yadi mrinmayenāpidadhyāt trīnam kāshtham vāpidhāne 'nupravidhyet. Bhār. 1, 14 a. E. Hir. 1, 11 a. E.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 2, 35: mit "o Vishņu die Opfergabe" (V. S. 1, 4) (die Sthåli) niedergesetzt habend (so verbinde ich wegen der andern Śākhā's) vollzieht er das Wegtreiben der Kälber in voriger Weise. Baudh. 1, 3, 31: taduparīva nidadhāti yatra guptam manyate vishņo bavyam raxasvety etasmin kāle darbhaih— vatsān apākaroti. Âp. 1, 14, 5 vishņo h. r. ityanadho nidadhāti. 6) imau parņam bis raxasi T. Br. 3, 7, 4, 18 prajūātam śākhāpavitram nidadhāti. 7) tayaiva śākhayā darbhair vā — vatsān apākaroti. Bhār. 1, 15 fūgt noch hinzu apivā 'parāhņa evobhayor dohayor vatsān apākuryāt. Hir. 1, 11, a. E.: — sāmnāyyam gārhapatyadeśa upari nidadhāti. 1, 12, 1: an yām śākhām āhritya tenaiva kalpena tayā darbhair vā prātardohāya v. ap.

<sup>3)</sup> lch fûge dies hier an, weiss aber nicht genau ob dies der Zeit nach corvect ist. — Kât. 2, 1, 13 von Baumen (wie Râjâdana, Mango etc.), wilden Pflanzen (Śyâmâka, Nîvâra etc.) soll er geniessen oder nicht. Bhâr. Âp. etwas ausführlicher 4, 4 resp. 4, 3. Âp.: âranyam sâyamâśe 'śnâty amâsham amânsam apiva kâmam âmârgâd âmadhuna âprāśâtikād apo vā na vā kiencit | na tasya 'sâyam aśnīyād yena prātar yaxyamānah syāt | âranyāyopavatsyann apo 'śnāti vā jañjabhyamāno brūyād mayi daxakratū iti.

ein Lager (âstaraṇa) ist dabei, wie der Comm. sagt, nicht verboten 1).

NB. Wird das Vollmondsopfer nur an einem, dem Pratipadtage vollzogen, so geschehen alle die bisher dargestellten Nebenceremonien wie Anlegen, Nachlegen des Feuers etc. an demselben Tag, wie die andern Ceremonien; das Essen der Fastenspeise sowie der wilden, das Liegen an einem Agâra fällt natürlich dann fort; alles andere wie Scheren u. s. w. dagegen bleibt (Comm.) (Dass nach einigen die Wahl, ob man alles an demselben Tage oder nicht vollzieht, ins Belieben gestellt ist, habe ich in der Einleitung bemerkt<sup>2</sup>).

Am Pratipadtage wird früh zuerst das Agnihotra in demselben Vihâra von dem Opferer selbst und zwar mit Javâgû geopfert. Noch bevor die Sonne aufgegangen, lässt er sodann das Neumondsopfer, nach Sonnenaufgang das Vollmondsopfer sich entwickeln<sup>3</sup>). Wie die Paddh. angibt, werden zuerst 6 Sitze bereitet, eine Angabe, die von Kât. allerdings nicht bestätigt wird, aber vielleicht von ihm durch die allgemeine Verordnung 1, 10, 3 ersetzt werden soll, da ja die einzelnen Sitze nachher gebraucht werden.

Zwei Sitze sind für die Brahmanwahl, einer für den Opferer und einer für den Brahman, nördlich vom Vihâra aufzustellen,

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 1, 14: an der Behausung des Åhavantya findet das Schlafen statt unten. 15. Oder an der des Gårh.; Åp. Bhår. ib.; cf. Paddh. S. 176, 20 wonach die Harisvämins diese Beschränkung der Speise und des Lagers nur für den Fall, dass das Gelübde angetreten ist, vorschreiben.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 1, 16 "Oder an dem nämlichen Tage" 17. "früh". Man kann indess beide Sütra, deren Bedeutung ich nach dem Comm. oben angegeben habe, in eins zusammen fassen "oder an dem nämlichen Tage früh" d. h. nach dem Comm.: wenn früh der Fall des späteren Fastens eintritt, dann ist an demselben Tage Alles zu vollziehen. — Hierzu sei noch Einiges aus anderen Sütren bemerkt: Åp. 1, 13: agnyanvädhänam vatsäpäkaranam idhmäbarhir vedo — paristaranam ca pürvedyur amäväsyäyäm | paurnamäsyäm tv anvädhänaparistaranopaväsäh | sadyo vä sadyaskäläyäm sarvam kriyate. Bhär. 1, 6, 1: śvobhüta idhmäbarhishi vratopete paurnamäsyäm kuryät | pürvedyur evämäväsyäyäm | yathäkämi paurnamäsyäm ity apare(?). Hir. 1, 12 nach dem Umstreuen des Feuers: etat kritvopavasaty amäväsyäyäm | paurnamäsyäm tu pärvedyur agnyanvädhänam agniparistaranam ca | śvobhüta idhmäbarhir vedam ca karoti | sadyo vä sarvam kriyate || 12 || sadyaskäläyäm uparishtäd vedakarmano 'gnin paristrinäti. Kät. dagegen lässt den Veda erst (s. u.) nach dem Herausnehmen der Butter herstellen, also stets am eigentlichen Opfertage.

<sup>3)</sup> So die Paddh. Ebense Ap. Hir.

mit Darbha bestreut; einer südlich vom Âhavanîya für den Brahman, ein zweiter dahinter für den Opferer; ebenso nördlich vom Gârhapatya einer für den Adhvaryu und nördlich vom Âhavanîya ein zweiter. Diese beiden dienen zum Führen der Pranîtâwasser 1).

Der Opferer, welcher nördlich vom Vihâra mit dem Gesicht nach N. sitzt, hält mit der Linken den Sphya und fasst mit der Rechten das rechte Knie des ostwärts sitzenden Brahman und sagt: "o Brahman aus dem Gotra NN, mit dem Brahmanennamen NN, mit der {Neumonds-} Ishti wollen wir opfern. Du Herr der Erde, Herr der Welt, der grossen Schöpfung Herr, zum Brahman wählen wir dich 2)".

Prayoga B<sub>1</sub> hat eine andere Reihenfolge, die wohl die der zum schwarzen Yajurveda gehörigen Säkhâ's ist: Abwaschen der Hände, ev. Umstreuen des Feuers, Hinstellen der Gefässe, Wahl des Brahman, Streuen der Prishthyå, Führen der Pranitâ's.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 1, 19: Nachdem er das Agnihotra geopfert, wählt er als Brahman einen ausgezeichneten Brahmanen mit: O Herr der Erde — dich. 20. Der Gewählte flüstert: Ich bin der Herr der Erde — der Menschen. Åp. 3, 1. Bhår. 3, 1. Hir. Åp. Bhår. haben keinen bedeutenden Unterschied. — Aus dem Yajamânaabschnitt cf. Åp. 4, 4, 1 devå deveshu — yuvam (T. Br. 3, 7, 5) japitvå svobhûte brahmânam vrinîte bhûpate bhuvanapate mahate bhûtasya pate brahmânam två vrinîmaha ity uktvå 'parenâhavanîyam daxinâtikramyopavisati, pûrvo brahmâ 'paro yajamânah.

<sup>3)</sup> Ásv. Śr. S. 1, 12, 2. Kat. 1, 7, 24. Müller, l. c. Sútra 58.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 1, 20: "o Våcaspati, das Opfer schütze" sagt er; Åp. 3, 18 setzt dafür "o Brihaspati". Anders wendet Åsv. den Mantra an; siehe 5).

 <sup>5)</sup> Hinter (oder vor) dem Âhavanîya vorbei geht er nach Süden. Kât. 2,
 1, 21. Âp. 3, 18. yajñam gopâyety uktvâparenâhavanîyam daxinâtikramya.
 Bhâr. 3, 14 ebenso. Âśv. dagegen 1, 12, 8: nachdem er mit zusammenge-

Nördlich von diesem mit dem Gesicht nach Osten hingetreten blickt er auf den Sitz mit dem Mantra: "o Ahi daidhishavya, von hier will ich hinauftreten; setze dich auf den Sitz dessen, der einfältiger ist als wir¹)." Dann wirft er von dem Brahmansitz einen Halm in die Nirriti(SW)gegend hinaus mit: Weggeschleudert ist das Unheil mit dem, welchen wir hassen." Mit dem Mantra: "hier sitze ich auf dem Sitze Brihaspati's, auf das Geheiss des Gottes Savitri; dies künde ich Agni, dies Vâyu, dies der Erde", lässt er sich, das Gesicht auf das Âhavanîyafeuer gerichtet, auf den Brahmansitz nieder²).

Von hier ab muss der Brahman bis zum Befehl für die Anuyâja's (3, 5, 1) schweigen oder erst von dem Herumgeben des Antheils (3, 4, 28) an. Sollte er aus Versehen ein weltliches Wort reden, so muss er zur Sühne einen Mantra an Vishnu murmeln; dasselbe gilt vom Adhvaryu<sup>3</sup>). Hier kann der Opferer die Observanz antreten (2, 2, 5).

schlagenen Händen und Daumen vor dem Åh. herumgegangen, lasse er sich im Süden auf das Kuśagras nieder. (Diese Art die Hände zusammenzulegen ist fest bestimmt. Der Comm. sagt, mit der linken Hand soll er die rechte Handfläche ergreifen, mit der rechten den linken Daumen.) Åśv. 1, 12, 9: "Brihaspati, Brahman wird sich auf den Brahmansitz setzen. O Brihaspati, das Opfer schirme" flüstere er, nachdem er sich niedergelassen.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 1, 22: mit "ahe daidhishavya .." blickt er auf den Brahmansitz.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 1, 23: Vom Brahmansitz wirft er einen Halm herunter mit: "Heruntergeworfen ist das Unheil mitsammt dem, welchen wir hassen." 24) "Hier sitze ich auf Brihaspati's Sitze, geheissen von Gott Savitri; dies künde ich dem Agni, das dem Våyu, das der Erde." 2, 2, 1: (damit) lässt er sich auf das Âhav. blickend nieder. Etwas anders bei Âp. 8, 18: nirastah paragyasuh saha pâpmaneti brahmasadanât trinam nirasyedanı arvâgvasoh sadane sîdâmi prasato etc. Bhar. 3, 14 ebenso. — Sankh Sr. S. 4, 6, 5: samanam hotra trinanirasanam. 1, 6, 6: hotrishadanacchushkam trinam ubhayatah pratichidya daxinaparam avantaradeśam nirasyapa upaspriśyasushkam udagagram nidhayedam aham arvavasoh sadasi etc. cf. auch Paddh. S. 177, l. Z. Was den Sitz selbst anlangt, so besteht er nach dem Comm. aus dem Holz des Crataeva Roxb. und hat seine Front nach Osten. - Etwas anders ist die Reihenfolge in Pray. B, fol. 12b 13a. Der Brahman geht, idå devahur geflüstert habend, zwischen Vedi und Utkara heran, vor dem Ahav. herum und südlich vom Åhav. mit dem Gesicht nach Norden stehend tritt er an seinen Platz heran mit "namo brahmane etc.", wirft einen Halm weg, setzt sich, blickt auf Himmel und Erde, sagt "bhûr bhuvah suvar ka idam brahma bhavishyati sa idam br. bh. etc." und wird erst jetzt gewählt.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 2, 2: (der Brahman) soll seine Stimme zurückhalten bis zum Befehl für die Anuyâja's. 3) Oder vom Herumgeben des Antheils an. 6) Sollte

Advaryu nimmt die aus Varaṇaholz bestehende Camasakufe in die Linke, giesst mit einem in der Rechten befindlichen Wassergefäss selbst Wasser hinein, stellt mit der Rechten die Kufe nördlich vom Gårhapatya nieder, und unmittelbar darauf fasst er die Kufe oder das Wasser mit dem Yajus: "bhûtas tvâ bhûta karishyâmi")" an. Hierauf sagt er: "o Brahman, die Wasser will ich hinführen! Opferer schweige")"!

Brahman gibt den Befehl für die Pranîtâ's; (leise:) "führe hin; das Opfer, die Götter mache gedeihen; auf des Himmelsgewölbes Rücken sei der Opferer; wo der 7, wohl handelnden Rishi's Welt, dorthin bringe Opfer und Opferer, (laut:) om 3 pranaya 3)".

er sich vergessen, so murmle er einen Mantra an Vishnu. 7) Und der Adhvaryu. — Mahâd. nennt als solchen Mantra die Ric: uru vishnu oder das Yajus: vishno havyam raxa. — Âp. 3, 18: karmani karmani vâcam yachati | mantravatsu vâ karmasu | yâthâkâmî tûshnîkeshu | yadi pramatto vyâhared vaishnavîm ricam vyâhritîsca japitvâ vâcam yachet. Bhâr. 3, 16 fügt noch hinzu: pranîtâsu pranîyamânâsu vâcam yachaty â havishkritah | purushavâcam yachatîti vijñayate. Er führt noch eine Anzahl andere Ansichten an, für welche mir die Handschrift nicht immer ausreicht. Hir. 2, 8 fügt ausser dem Âpastamba entsprechenden noch: api vâ sâmidhenîshu prayâjânuyâjeshu ca vâcam yachati hinzu.

1) Kåt. 2, 3, 1: nördlich vom Gårhapatya die Wasserschale hingesetzt habend fasst er mit bhûtas två bhûta karishyâmi an. Baudh. 1, 4: uttarena gårhapatyam upaviśya kańsam vå camasam vå pranîtâpranayanam yâcati tasmińs tirah pavitram apa ânayann âhabr. — Âp. 1, 16, 2: vânaspatyo 'si devebhyah śundhasveti pranîtâpranayanam camasam adbhih praxâlayati | tûshnîm kańsam mrinmayam ca — 4. aparena gârhapatyam pavitrântarhitam camasam nidhâya tasmin ko vo grihnâti sa vo grihnâtu kasmai vo grihnâmi tasmai v. g. poshâya va ity apa ânayati | apo grihnan grahîshyańśca prithivim manasâ dhyâyati | upabilam camasam pûrayitva proxanîvad utpûyâbhimantrya brahmann apah — Bhâr. 1, 18, 1 ff. Hir. 1, 14, 1.

2) Kåt. 2, 3, 2. Er sagt: o Brahman, die Wasser will ich hinführen, o Opferer schweige. — Nach Kåt. 2, 3, 5 "mit Messing-, Holz- oder Thongefässen (führt man) je nachdem man, der Zahl nach, eine Behexung, Brahmavarcasa, eine Stütze wünscht" werden Gefässe aus verschiedener Masse dazu verwandt. Âp. 1, 16, 3: kansena pranayed brahmavarcasakamasya mrinmayeua pratishthäkamasya godohanena pasukamasya. Bhår. 1, 17. Hir. 1, 14, 2.

3) Kåt. 2, 2, 8: Mit "führe, das Opfer — om 3 pranaya" befiehlt er die Pranîtà's. 9) Auf diese Weise, wenn er angeredet ist, mit dem omlaut. Âśv. Śr. S. 1, 12, 12: Hat er gehört "o Br., die Wasser will ich führen", so gebe er, nachdem er bhūr bhuvah svar! von Brihaspati angetrieben" gemurmelt hat stets mit om pranaya die Erlaubniss. 13) Je nach der Handlung jedoch sind die Anweisungen zu geben. 14) Vom Pranava ab laut. 15) Oder hinter dem Pranava. 16) Von da ab sitzt er schweigend bis zum Ausrufen des Havishkrit. Åp. 3, 19, 1. Bhār. 3, 17, 1. Hir. 2, 21 ebenso wie Kāt.

Adhvaryu nimmt aus der Nähe des G. die Kufe und nördlich vom Âhavanîya stellt er ausserhalb der Vedi (Comm. u. Paddh.)') die Pranîtâkufe in gleicher Linie mit dem Âhavanîya in dessen Nähe auf die Darbha's mit dem Mantra: "Wer stellt dich hin (sthâpayati Mahîdh.)? Der stellt dich hin. Für wen stellt er dich hin? Dem stellt er dich hin" nieder, bedeckt dieselbe mit Darbha, und es ist zwischen Âhav. und Pranîtâ's nicht zu gehen erlaubt²).

Hierauf umstreut Opferer oder Adhvaryu die Feuer mit Darbhagras und zwar so, dass er im Osten 3) beginnt und beim Daxinafeuer schliesst, wobei die Spitzen der Gräser nach Osten und Norden gerichtet sind. Der von der Paddh. angegebene Modus ist dieser: er umstreut zunächst das Âhav. Feuer im Osten, die Spitzen der Gräser nach Norden gerichtet, dann im Süden, die Spitzen der Gräser nach Osten gerichtet, dann im Westen, die Spitzen der Gräser nach Osten gerichtet, schliesslich im Norden 3), die Spitzen der Gräser nach Osten gerichtet. Ebenso geschieht die Umstreuung des Gârhapatya und Daxina 4).

<sup>1)</sup> Paddh. "bahirvedi". d. h. ausserhalb des Platzes, an dem nachher die Vedi hergestellt werden soll.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 3, 3: nachdem er die Erlaubniss erhalten, setzt er (die Kufe) nördlich vom Åhav. grade gegenüber (samprati — nåhavanîyam atikramya na câprâpya) nieder mit: "Wer dich" (V. S. 1, 6). 4) Nicht sollen sie dazwischen gehen. Åp. 1, 16, 9. ko vah praṇayati sa vah praṇayatv apo devîh praṇayâmi yajñam saṃsâdayantu nah | iraṃ madantîr ghritaprishthâ udâkuh sahasraposhaṃ yajamâne nyañcatîr iti samaṃ prâṇair dhârayamâṇaḥ sphyenopasaṃgrihyâvishiñcan harati | prithiviṃ ca manasâ dhyâyati | ko vo yunakti etc. ity uttareṇâhavanîyam asaṃsprishtâ darbheshu sâdayati | nengayanti nelayanty â saṃsthâtor | darbhair abhichâdya saṃviśantâṃ daivîr viśaḥ devayajyâyâ iti sapavitreṇa pâṇinâ pâtrâṇi saṃmrijya. Bhâr. 1, 18, 6. Hir. 1, 14 a. E. einiges Unwesentliche abgerechnet, gleich. Baudh. 1, 4, ebenfalls: prasūtaḥ samaṃ prâṇair dhârayamâṇo 'vishiñcan hritvottareṇâhavanîyaṃ darbheshu sâdayitvâ darbhaiḥ prachâdya. cf. dazu aus dem Opfererabschnitt Âp. 4, 4: bhūśca kaśca vâkça — ârabha iti (yajamânaḥ) praṇītâḥ praṇīyamânâ anumantrayate. Bhâr. 4, 5.

<sup>3)</sup> Kât. 1, 7, 25. 26.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 3, 6: mit Darbha die Feuer umstreut habend im Osten zuerst —; ausführlicher ist Åp. 1, 13: — sampreshyati: paristrinita paridhattägnim — loka (T. Br. 3, 7, 6) iti paristaranim etam eke samamananty udagagraih prägagrais ca darbhair agnin paristrinaty udagagraih pascat purastac ca. Bhar. 1, 11 bestimmt die Richtung so: pūrvan (am?) caparau ca pragagrair darbhair apivodagagraih pascat purastac ca bhavanti | daxinah paxa uparishtad bhavaty adhastad uttarah. (?) Hir. 1, 12: darbhair agnin paristrinaty ahavantyam paristrya garhapatyam atha daxinagnim | garhapatyam va paristrya d. athahavantyam Baudh. 1, 4: ahav.

Hierauf stellt der Adhvaryu oder Opferer 1) nördlich oder westlich vom Gårhapatya oder Åhavanîya, je nachdem er dort oder hier kocht (s. o.), nach einer vorausgegangenen Unterstreuung<sup>2</sup>) von Darbha die Opfergefässe in der Reihe, wie sie gebraucht werden, paarweise nieder. Dabei wird der Modus befolgt, dass er im Norden oder wenn dies unmöglich im Osten schliesst, sobald er sie im Norden (mit den Spitzen im Osten) niedersetzt, dagegen im Osten resp. Norden, sobald er sie im Westen (mit den Spitzen nach Norden)<sup>3</sup>) niedersetzt. Für das Neumondsopfer, an dem kein Sâmnâyya geopfert wird, und das Vollmondsopfer sind folgende Gefässe anzusetzen: a) Śûrpa und Agnihotrahavanî, b) Sphya und 19 (20) Kapâla's für zwei Kuchen zu 8 und 11 (12) Scherben, c) Śamya und Krishnajina, d) Ulukhala und Musala, e) Drishad und Upalâ. Die übrigen Geräthe, welche das Sûtra mit arthavac ca anzudeuten sich begnügt, werden vom Comm. und Paddh. so angegeben: f) jenachdem er einen Wagen oder eine Schüssel, Reis oder Gerste nimmt: α) Wagen und Reis β) Wagen und Gerste v) Schüssel und Reis d) Schüssel und Gerste. g) die Pavitrachedana's und die beiden Pavitra, h) der aus Varana bestehende Upavesha oder Dhrishti und das zum Mischen dienende Wasser, i) Âjyasthâlî und Âjya, k) das als Veda dienende Kuśa-

evagre purastat paristrinaty atha daxinato 'tha pascad athottarata evam (?) anvåhåryapacanam etc. -; ich bemerke, dass aber die Reihenfolge der bisher behandelten Vorgänge in den anderen Sütren wiederum abweichend ist. Das Umstreuen (a) kann Abends nach dem Fortjagen der Kälber stattfinden oder am andern Morgen vor jeder weiteren diesem Opfer zugehörigen Handlung; hierauf wäscht früh der Adhvaryu die Hände (b) und mit dem Spruch yajñasya samtatir asi etc. wird vom Garhapatya an bis zum Ahavaniya, leise im Süden und Norden, eine ununterbrochene Linie aus Ulapagras gestreut, (c); darauf Bereitung des Sitzes für Opferer und Brahman (d), Streuen von Gras und Hinsetzen der Gefässe (e); Anfertigen zweier Pavitra's (f), Eingiessen und Hinführen der Wasser (g) Bhår. 1, 16 ff. ab e c f g. Hir. 1, 13: a b c d e f g. Baudh. b a e c f g lässt d hier weg, und nennt die Linie c die prishthya, Bhar. nennt sie pract (cf. Baudh. Sulva Sutra Pandit IX Seite 296). Der Prayoga B, welcher den Brahman an seiner Stelle mit einflicht, während die Sûtra's ihm nur ein besonderes Capitel widmen, stellt die Handlung so dar: Agnihotra; b. a (eventuell), d, e, Brahmanwahl, c f g.

Kåt. 2, 3, 6: mit Gras die Feuer umstreut habend im Osten zuerst, setzt er (d. Adhvaryu) paarweis die Gefässe zusammen. 7) Oder der Opferer. Sûrpa und Agnihotrahavani — Upala und was erforderlich. 9) Westlich oder nördlich vom Kochfeuer.

<sup>2)</sup> So alle Sûtra's ausser Kåt.

<sup>3)</sup> Diese Anordnung ergiebt sich aus Kat. 1, 7, 25.

bündel und die als Daxina dienenden Anvaharya-tandula's; l) Darbhagras und Abhri, m) Idhma und Barhis, n) Sruva und Juhû, o) Upabhrid und Dhruvâ, p) Wisch und 2 Prâsitraharana, q) das Śritavadana und die für 2 Kuchen dienende Kuchenschüssel (2 nach Karka etc., andre tadeln dies)'). r) Yoktra und Yûnakuśa's, s) die 3 Paridhi's und der mit Kuśa bestreute Hotrisitz, t) Idâpâtrî und Shadavatta, v) Antardhânakata und Pûrnapâtra. Zuletzt wird auch noch die zum Schluss des Opfers verwendete Samidh hingelegt. Die in s) genannten Paridhi's werden nur dann separat hingelegt, wenn das Idhmabündel aus 18 Scheiten besteht; sind aber nach einigen in dasselbe 21 gebunden, so werden davon die Paridhi's genommen (cf. Kât. Śr. S. 1, 3, 19, 20). Im Vorstehenden ist die eine Form, die Gefässe anzusetzen, angewandt, in der Reihe nämlich, wie ein jedes Gefäss zuerst mit der Hand zu einer auszuführenden Ceremonie aufgenommen wird. Der Commentar unterscheidet hiervon den Viniyogakrama,

<sup>1)</sup> Die Paddh. sagt bei q "das Śritāvadāna und die für beide Kuchen dienende, eine Kuchenschale"; bei p dagegen "was zum Abwischen dient" hier, 2 Prāsitraharaṇa. Der Comm. dagegen verbindet p: "die beiden Prāsitraharaṇa und das Sritāvadāna". Weiter sagt er: "2 Kuchenschalen" sagen die Karka's etc. Einige meinen das sei unschicklich, da nur eine Schale in dem eignen Sūtra und dem anderer Śākhā's beim Hinsetzen, Erwärmen, Unterbreiten etc. gelehrt wird. Auch das ist unpassend, wenn sie von einer Nichttrennung der Idapātrī und Pishṭapātrī sprechen, da eine Verschiedenheit der beiden in anderen Śākhā's gelehrt ist so im Taitt. (Baudh. s. u.) Der Comm. meint, dass nur bei bestimmten Vikriti's zwei Kuchenschüsseln seien.

Etwas anders ist nun Baudh. 1, 4 Angabe: b a c d e, dann aber Juhû und Upabhrit, Sruva und Dhruva, Prasitraharana u. Idapatra, Mexana u. Pishtodvapanî, Pranîtapranayana (bei Kât. fällt dies natürlich weg, da nach ihm vor dem Ansetzen der Gefässe das Hinführen der Wasser stattfindet dies demnach schon verwendet ist) und Ajyasthali, Veda und Darupatri, Yoktra und Vedaparivāsana, Dhrishti und Idhmapravrascana, Anvāhāryasthālī und Madantī yâni cânyâni pâtrâni tâny evam eva dvamdvam sâdya etc. Âp. 1, 15: uttarena garhapatyahavanîyan darbhan samstîrya dvamdvam nyanci patrani prayunakti dasaparani dasa purvani sphyasca kapalani ceti yathasamamnatam aparani prayujya sruvam juhûm upabhritam dhruvâm vedam pâtrîm âjyasthâlîm prâsitraharanam idapatram pranîtapranayanam iti pûrvâni tâny uttarenavasishtany anvähäryasthälim asmänam upavesham prätardohapäträniti | pranitapranayanam pātrasamsādanāt pūrvam eke samāmananti. Bhār. 1, 16: — daśāparāni daśa půrvání b a c d e upalám cety uttarena gárhapatyam n o prásitraharanam câjyasthâlîm ca vedam pâtrîm pranîtâpranayanam cedâpâtram cety uttarenâhavanîyam yathopayatam avasishtany antatah pratardohapatrani Hir. 1, 12. -Einzelnes über die betreffenden Geräthe s. an den Stellen ihres Gebrauchs.

welchen Karka u. a. empfehlen, bei dem aber nach dem Comm. ein Zweck nicht sichtbar ist, da z. B. beim Nehmen des Havis Schüssel und Stoff, beim Herausnehmen der Butter Sthâlî und Âjya räumlich von einander entfernt sind. Ich verstehe aber nicht, warum die Paddhati vor der fast ganz gleichen Anordnung der Gefässe sagt: âsâdayati viniyogakramena.

Von dieser Aufstellung beim Vollmonds- und dem Neumondsopfer mit 2 Kuchen unterscheidet sich die bei der mit einem Såmnåyya verbundenen Neumondsfeier insofern, als an Stelle der 20 Kapåla's nur 8 (nämlich nur zu dem Kuchen für Agni) aufgestellt werden, der Upavesha nicht aus Varanaholz, sondern wie oben beschrieben aus dem Zweige gemacht wird, vor dem Veda die 4 Melkgefässe: Gelte und Niyojana, Såkhåpavitra und die Sthålî zusammen anzusetzen sind und eine Schale für einen Kuchen.

Hierauf stellt¹) der A. den mit dem Havis beladenen Wagen, welcher mit einem Jochband (yugayoktra) verbunden und von einem Riemen umgeben (varatrâpariveshtitam) ist, hinter dem Gârhapatya mit der Deichsel nach Osten auf; sagt "euch (nehme ich) für die Handlung, euch zur Vollendung" und nimmt Śûrpa und Agnihotrahavanî²), von wo ab er bis zum Herausnehmen (âvapana) des Havis oder bis zum Anruf des Havishkrit schweigt. Er sagt: "Verbrannt ist ein jedes Raxas, verbrannt ein jeder Arâti" oder "niedergebrannt ist das Raxas, niedergebrannt die Arâti's" und macht damit beide im Gârhapatya heiss³), unmittelbar nach dem Aussprechen des Mantra berührt er die Wasser⁴), dann geht er mit dem Spruch "dem weiten Luftraum wandle ich nach" zu dem Wagen⁵), lässt sich in der Nähe des Vorderwagens nieder, berührt

<sup>1)</sup> Dies ist aus 2, 3, 12 zu entnehmen.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 3, 10 nachdem er mit "euch zur Handlung" (V. S. 1, 6) Sûrpa und Agnihotrahavanî genommen hat, schweigt er. Baudh. 1, 4 — âdatte daxinenâgniohavanîm savyena sûrpam veshâya tveti. Âp. 1, 17, 1 vânaspatyâsi daxâya tvety agnihotrahavanîm âdatte veshâya tveti sûrpam. Bhâr. 1, 18 a. E. devasya tvâ savituh prasave 'śvinor b. pûshnoh h. âdade vânaspatyâsîty a. âd. etc. Hir. 1, 15, 1.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 3, 11 Heissmachen (derselben) mit: "pratyushtam.." oder "nishtaptam.." (V. S. 1, 7). Baudh. 1, 4. Åp. 1, 17, 2. Bhår. 1, 18 a. E. Hir. 1, 15, 2.

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 10, 14.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 3, 12: Er geht mit "dem weiten Luftraum .." (V. S. 1, 7) zu dem hinter dem Kochfeuer (Gårh. oder Åhav.) mit allem Zubehör stehenden Wagen-Åp. 1, 17, 2 nach dem Erhitzen beider Gefässe im Åhav. oder Gårh.: yajamåna havir nirvapsyåmîty åmantrayate 4) pravasaty agne h. nirvaps. 5) urv antarixam

die südliche, dann die nördliche Dhur (das Zugstück am Joch) oder nur die eine von beiden mit dem Mantra: Dhur bist du, schädige den Schädigenden, schädige den, der uns schädigt und den, welchen wir schädigen"); darauf berührt er hinter der das Niederfallen des Wagens hindernden Stütze der Deichselspitze die die hintere Deichsel, indem er flüstert: "du bist am besten für (den Gott (ev.)) führend, gewinnend, spendend, am angenehmsten (ihnen, sie) am besten rufend²); nicht krumm bist du, das havis haltend, sei fest, biege nicht; nicht biege dein Opferherr", steigt hinten um den Wagen nach Süden gegangen mit dem Mantra "Vishnu besteige dich" über das südliche Rad hinauf³) blickt mit "sei weit dem Winde" auf die Haviskörner⁴) (Gerste resp. Reis) und wirft, was etwa von Gras, Erdtheilen etc. in das Havis gefallen ist, mit: "weggetrieben ist das Raxas" zugleich hinaus;

anvihîti śakatāyābhipravrajati. 6) aparena gārhapatyam prāgīsham udagīsham vā naddhayugam śakatam avasthitam bhavati vrihimad yavamad vā | Bhār. 1, 19, 1 yajamānam āmantrayate yajamāna havir nirv" om nirvapeti yajamānah pratyāba. 2) yadi yajamānah pravased agne havir nirvapsyāmīti brūyāt. 3) aparena gārhapatyam prāgīsham śakatam avasthāpya — Hir. 1, 15, 3 ff.

<sup>1)</sup> Kåt. ib. 13: mit "Dhur bist du .." (V. S. 1,8) geschieht die Berührung der Dhur; dhür: yugasya präntau dhühsabdenocyete yau anadutskandhayor upari nidhîyete. Mahâd. yugasamyantarâladesah. Mahîdh. balivardavahanayogyam yugapradesam. Baudh. 1, 4: atha jaghanena garhapatyam agnishtham ano bhavati tasyottarâm dhuram abhimrisati dhür asi — dhürvama etc. Âp. 1, 17, 7. Bhâr. 1, 19, 3. Hir. 1, 15, 6.

<sup>2)</sup> Kât. ib. 14 mit "der Götter ..." (V. S. 1, 8.9) berührt er hinter der Stütze die Deichsel (Scholiast kastambhî sakatasyâdhahpatanam vârayitum îshâgrottambhanâ methî upastambhanî). — Baudh. 1, 4: ano 'bhimantrayate: tvam devânâm — hvâr iti. Âp. 1, 17, 8. Hir. ib. tvam devânâm iti savyâm îshâm âlabhya. Âp. hat uttarâm.

<sup>3)</sup> ib. 15. Mit "Vishnu dich .." (V. S. 1, 9) geschieht das Hinaufsteigen. Baudh 1, 4 atha vishnoh kramo 'sîti daxinam axapâlim kramitvâbhyâruhya — Âp. 1, 17, 9 vishnus tvâkransteti savye cakre daxinam pâdam atyâdhâyâhrutam asi havirdhânam ity ârohati. Bhâr 1, 19, 4. Hir. 1, 15, 6. 7.

<sup>4)</sup> Kât. 2, 3, 16: Er blickt mit: "weit dem Winde" (V. S. 1, 9) auf die Haviskörner. Baudh. 1, 4: °ruhya praüge śūrpam nidadhâti śūrpe srucam sruci (?) pavitre 'tha purodâśiyân prexate mitrasya T. S. 1, 1, 4½. Âp. 1, 17, 10 uru vâtâyeti parînâham apachâdya mitrasya — prexa iti purodâśiyân pr. Bhâr. 1, 19, 6 ff.: mitrasya — prexa iti parînaham prexate | uru vâtâyety apachâdyantaḥ śakaṭa upaviśya — Hir. 1, 15, 8 ff. mitrasya tveti parînaham prexate | uru vâtâyeti parînaham dvâram apachâdayati | mitrasya tveti purodâśiyân parînaham (Msc. überall 1) ca prexate | ūrjam dhatsveti purodâśiyân abhimriśati payo mayi dhehîty âtmânam pratyabhimriśati.

ist nichts solches da, so fasst er mit demselben Mantra das havis an¹); hierauf berührt er die Wasser und mit "fassen sollen die fünf (Finger)" fasst er das havis an²); dann legt er in die Linke den Sûrpa, legt darüber die Oeffung nach oben die Agnihotrahavanî und wirft mit "auf Gott Savitri's Geheiss, mit den Armen der Aśvins, mit Pûshans Händen ergreife ich dich, Agni erwünscht" dreimal eine Handvoll Körner hinein³), eine vierte leise¹). Darauf hat der A. das genommene havis in den Sûrpa zu werfen und zwar, um keine Vermischung mit dem jetzt noch herauszunehmenden eintreten zu lassen, auf die rechte Seite.

Bringt man nun kein Sâmnâyya dar, so werden in derselben Weise vier Hände tür den (Indra-Agni (Neumond)) zu spendenden Kuchen b herausgenommen, nur wird für "Agni erwünscht" natürlich "Indra-Agni" resp. "Agni-Soma erwünscht" gesagt und die Quantität abgesondert auf die Nordseite im Sûrpa geworfen.

<sup>1)</sup> Kât. 2, 3, 17: mit "weggeschlagen .." (V. S. 1, 9) wirft er andres hinaus. 18: Wird nichts gefunden, so berühre er. Baudh. 1, 5: uru vätäyeti trinam vä kimsårum vä nirasya (?). Åp. 1, 17, 11: nirastam raxo nirasto 'ghasansa iti yad anyat purodäsiyebhyah tan nirasyorjäya vah payo mayi dhehity abhimantrya — Hir. 1, 15, 11 (trinam loshtam vä).

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 3, 19: mit "erfassen sollen. "(V. S. 1, 9) fasst er an; s. folg. Anm.

<sup>3)</sup> ib. 20: mit "auf des Gottes.." (V. S. 1, 10) erfasst er den dem Agni gehörigen in vier Handvollen. Baudh. 1, 5: athåpa upasprišya dašahotåram vyåkhyåya havir nirvapsyåmiti yajamånam åmantrya pavitravatyågnihotrahavanya nirvapati devasya — Âp. 1, 17, 11: śūrpe pavitre nidhåya tasminn agnihotrahavanya havinshi nirvapati | tayå vå pavitravatyå | vrihin yavån vå yach. pañceti mushtim grihitvå sruci mushtim opya devasya tvety anudrutyågnaye jushtam nirvapamiti — Bhår. 1, 19 (Forts. zu oben Anm. 7), upavišya dašahotåram vyåkhyåya yach. två pañceti vrihin yavån vågnihotrahavanyåm mushtin opya tirah pavitram sūrpe nirvapati devasya — agnaye jushtam nirv. — Hir. 1, 15, 11: dasahot. v. sūrpe pavitre nidhåya yachantam pañca gopithåya vo naråtaya iti mushtim pūrayitvå srucy opya devasya tveti pavitrantarhite caturo mushtin nirvapati. cf. hierzu aus dem Opferer-Abschnitt Âp. 4, 4: yajamåna havir nirvapsyåmity ucyamåna om nirvapety anujanåti | agnim hotåram iha tam huva iti havir nirupyamånam abhimantrayate | tad uditvå våcam yachati. Bhår. 4, 6, 1, 2.

<sup>4)</sup> Dies ist bei Kåt. schon in den Paribhasha's 1, 7, 10. 12, bei den andern aber hier besonders erwähnt.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 3, 21. 22; 4, 2, 36. Åp. 1, 18, 1. Bhår. 1, 19, 10. Hir. 1, 15, 13. 14. Auffallend ist mir, dass Baudh. im Gegensatz zu allen genannten ausser der Herausnahme für Indra-Agni asamnayatah noch von einer für Indra resp. Mahendra spricht für den ein sämnäyya spendenden. Ebenso Pray. B 1 u. 2 u. A a. Da indess in diesen 4 Handschriften überall auch der Kuchen für

Das, was auf dem Wagen vom havis übrig geblieben, berührt er mit: "(ich lasse dich übrig) einem wirklichen Wesen, nicht einem Unhold"). Auf dem Wagen niedergelassen blickt er mit: "den Glanz möchte ich erblicken" nach Osten²) und steigt mit dem Mantra: "fest sollen sein die Wohnungen auf der Erde" vom Wagen herab³). Nach Norden in die Nähe des Gârhapatya geht er darauf mit dem Spruch: "dem weiten Luftraum wandle ich nach"¹) und stellt die im Sûrpa befindlichen Havis' hinter das Gârhapatya- (resp. Âhavanîya-)feuer³) mit: "In der Erde Nabel setze ich dich in Aditi's Schoss; o Agni schütze die Opfergabe".

Indra Vaimridha an derselben Stelle erwähnt ist, welcher nach dem Vollmondsopfer in besondrem Opfer dargebracht wird (Kåt. 4, 5, 24), so vermuthe ich,
bezieht sich auch die Erwähnung von Indra auf eine besondere Spende, welche
der ein Sämnäyya spendende am Schluss des Neumondsopfers etwa darzubringen hat, oder welche wenigstens auf dasselbe Ritual gestützt zur Erreichung eines Wunsches zu einer Zeit geopfert wird. Siehe jedoch den Nachtrag.

- 1) Kåt. 2, 3, 23: Mit "einem Wesen dich .." (V. S. 1, 11) geschicht das Berühren des Restes. Nach Comm. zu 1, 3, 3 Seite 47 ist hier eine Ergänzung nöthig. Der Comm. zu 1, 3, 3 und Karka suppliren: pariseshayami. Mahâd: abhimrisami; bhûtasabdena devâdîny ucyante Baudh. 1, 5. Åp. 1, 18, 1: idam devânam iti niruptân abhimrisatîdam u nah sahety avasishtân sphâtyai tvâ nârâtyâ iti niruptân evâbhimantryedam aham nir varuṇasya pâsâd ity upanishkramya cf. 2). Bhâr. 1, 20, 1: idam devânam iti niruptân abhimrisati | idam u nah saheti yato 'dhinirvapati 2. sphâtyai tvâ iti havir âdâyopanishkramatîdam aham nir v. p. Hir. 1, 15, 14 ff. idam aham nir varuṇasya pâsâd iti purodâsîyân âdâya pariṇaha upanihsarpati.
- 2) Kåt. 2, 3, 24: Mit "svar ..." (V. S. 1, 11) blickt er nach Osten. Nach dem Comm. um die durch Hemmung des Blicks entstandene Müdigkeit zu beseitigen. Baudh. 1, 5: åhavanîyam îxate T. S. 1, 1, 4p. Âp. 1, 18, 1: svar abhivyakhyam iti prân prexate. 2) suvar abhivikhyesham iti sarvam vihâram anuvîxate vaiśvâṇaram jyotir ity åhavanîyam svâhâ dyâvâprithivîbhyâm iti skannân abhimantrya Bhâr. 1, 20, 3: havir abhivîxate T. S. 1, 1, 4p. Hir. 1, 15, a. E. u. 16, 1: suvar abhivikhyesham iti sarvam yajnam anuvîxate vaiśv. jyotir ity åhavanîyam parîxate.
- 3) Kåt. 2, 3, 25: mit "fest sollen sein . ." (V. S. 1, 11) steigt er herab. Anders Baudh. 1, 5: atha grihân anvîxate drinhantâm duryâ dyâvâprithivyor iti. Âp. 1, 18, 3 drinhantâm duryâ dyâvâprithivyor iti pratyavaruhya Bhâr. 1, 20, 4. Hir. 1, 16, 3.
- 4) Kåt. 2, 3, 26: er geht mit "dem weiten Luftraum ..." fort (V. S. 1, 11). Baudh. 1, 5: athainan âdâyopottishthaty urv antarixam anvihîti. Âp. 1, 18. 3. Bhâr. 1, 20, 5. Hir. 1, 16, 5.
- 5) Kåt. 2, 3, 27: er stellt (den Śūrpa) hinter das Kochfeuer mit "in der Erde Nabel dich .." (V. S. 1, 11). Baudh. 1, 5: uttarena gårhapatyam upasådayaty adityås tvopasthe sådayamiti | gårhapatyam abhimantrayate 'gne havyam raxasveti. Åp. 1, 18, 4. Bhår. 1, 20, 6. aparenåhavaniyam etc. 7. paridadåty

Die Ceremonie kann auch an einer Schüssel (pâtrî) anstatt am Wagen vollzogen werden, welche in diesem Falle dort, wo sonst der Wagen steht, die Spitze nach O. oder N. zur Aufstellung kommt, unter sie ist mit der Spitze nach O. oder N. der Sphya zu legen. Der A. nimmt in derselben Weise Sûrpa und Agnihotrahavanî, geht mit "dem weiten Luftraum wandle ich nach" in ihre Nähe, die drei Mantra's aber, welche beim Berühren der Dhur, der Deichsel, beim Besteigen des Wagens gesagt werden, flüstert er an der Oeffnung der Pâtrî<sup>2</sup>) ohne Unterbrechung nachdem er die vordere Seite derselben berührt hat. Hinter der Pâtrî niedergelassen (oder im Norden, Süden je nach dem Opfer) vollzieht er mit dem Gesicht nach Osten hingewendet in derselben Weise wie oben das Anblicken des Havis, das Hinauswerfen des Verunreinigenden resp. das Berühren, berührt die Wasser, fasst das Havis an, nimmt es, berührt den Rest, blickt nach Osten und während er beim Wagen mit: "fest sollen sein" etc. herabsteigt"), steht er hier mit diesem Mantra auf und nach Norden gegangen, stellt er hinter dem Kochfeuer den Sûrpa nieder.

Hierauf schneidet der Adhvaryu mit Kuśagräsern, welche die Stelle eines Messerchens vertreten, zwei oder drei Kuśahalme, welche von gleicher Länge (1 Prâdeśa) sind, die Spitze nicht abgebrochen und keine zwischenständigen Schösslinge haben, mit dem Mantra: "zwei Pavitra seid ihr, dem Vishnu gehörig" ab 4).

agne havyam raxasvagnishomau havyam raxayamindragni havyam raxayamiti yathadevatam . . (?) agne havyam raxasveti va. Hir. 1, 16, 6.7 — agne havyam raxasveti yathadevatam paridadati.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 3. 28: Oder an der Påtri, welche auf den Sphya gelegt ist. Baudh. 1, 5; citirt in der Paddh. Seite 192, Z. 1—3. Åp. 1, 18, 5: yadi påjryåm nirvaped daxinatah sphyam upadhåya tasyåm sarvån sakatamantrån tapet. Bhår. 1, 19 a. E. u. Hir. 1, 15, 14 wie Åp. dem Inhalt nach.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 3, 29: Die Mantra's für die Dhur, Îshâ und das Aufsteigen flüstert er an der Mündung der Påtri. — anantaråyam (Sat. Br. 1, 1, 2, 8) avichedam. Ist kein Platz zum Sitzen, so ist, nachdem er hinter der Schale heran gegangen im Süden das Nehmen des Havis von ihm, nach Osten sitzend, zu vollziehen; denn das Gehen zwischen Påtri und Gårhapatya ist nicht bestimmt. Åp. siehe vor. Anm.

<sup>8)</sup> Kat. 2, 3, 30: mit "fest sollen sein .." (V. S. 1, 11) erfolgt das Aufstehen.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 3, 31: zwei Kuśahalme von gleicher Länge, deren Spitze nicht abgebrochen und die keine zwischenständigen Sprossen haben, schneidet er mit Kuśa's ab mit: "zwei Pavitra seid ihr .." (V. S. 1, 12). 32: oder drei. — (Der Mantra wird nicht geändert.) Baudh. schon 1, 4 nach dem Ansetzen der

Er giesst sodann in die mit Grannen versehene, nicht gereinigte Agnihotrahavanî Wasser, sagt den Mantra: "auf Savitri's Geheiss reinige ich euch mit unversehrtem Pavitra, mit Sûrya's Strahlen" und reinigt dann mit den beiden Pavitra's das Wasser'). Die Reiniger werden jetzt in die in der Agnihotrahavanî befindlichen Sprengwasser gestellt; der Adhvaryu bringt die mit den gereinigten Wassern gefüllte Agnihotrahavanî in die Linke und indem er den Spruch sagt: "o göttliche Wasser, führet dieses Opfer heut allem voraus, voraus den Opferherrn, der trefflich spendet, den Opferherrn, der nach den Göttern strebt, ihr die ihr voran geht, die ihr zuerst trinkt" setzt er mit der Rechten die in der Linken befindlichen nach oben in Bewegung<sup>2</sup>). "Besprengt seid ihr" sagt er und besprengt sie mit einem Theil von ihnen mit der Hand<sup>3</sup>). Darauf fragt er den Brahman: "o Brahman, das havis will ich sprengen."

Der Brahman flüstert: "sprenge; mache das Opfer, die Götter gedeihen; — (wie oben) — und Opferer; (laut:) om 3 proxa."

Der Adhvaryu nimmt aus der Agnihotrahavanî Wasser mit der Hand und besprengt die beiden im Sûrpa befindlichen Havis, das erste mit: "Agni erwünscht besprenge ich dich", das zweite "Indra-Agni" (resp. "Agni-Soma") erwünscht besprenge ich dich" \*). Mit dem Yajus "seid rein für die Opferhandlung, für die Götterverehrung; was Unreine von euch entfernten (d. h. durch ihre Berührung etc. unbrauchbar machten), das mache ich an euch rein" besprengt er sodann die Opfergefässe \*) einzeln oder, wie Andere

Gefässe, dem Streuen der Prishthyå und vor dem Führen der Wasser. Siehe Seite 19, Anm. 4; ebenso Apastamba etc.

<sup>1)</sup> Kât. 2, 3, 33: In die havirgrahan! (= Agnihotrahavan!) Wasser gethan habend, reinigt er mit beiden mit: Savitri euch .. (V. S. 1, 12). 34. Diese sind der Platz für die beiden. Baudh. 1, 6. Åp. 1, 19, 1 sasúkåyåm agnihotrahavanyåm apa åniya etc. Bhår. 1, 20, 10. Hir. 1, 16, 8.

<sup>2)</sup> Kat. 2, 3, 35: (die Aguihotrah<sup>o</sup>) in die Linke gebracht habend, schüttelt er mit der Rechten sie empor mit: "die göttlichen Wasser .." (V. S. 1, 12) Baudh. 1, 6.

<sup>3)</sup> Kât. 2, 3, 36: Mit "besprengt seid ihr" (V. S. 1, 13) geschieht deren Besprengung. Baudh. 1, 6 adbhir evapah proxati proxitah stha p. stheti trih.

<sup>4)</sup> Kat. 2, 3, 37: und das havis (besprengt er) mit: "Agni dich, Agni-Soma dich" 38. Je nach der Gottheit anders. Baudh. 1, 6. (devasya två savituh prasave 'évinor bahubhyam pû° hast° beginnt bei ihm der Spruch). Åp. 1, 19, 1: devasya tvety anudrutyagnaye vo j. proxamiti yathådevatam havis trih proxan någnim abhiproxed, yam dvishyåt tasyåbhiproxet. Bhår. 1, 20, 12 ff. Hir. 1, 16, 9.

<sup>5)</sup> Kât. 2, 3, 39: die Gefässe mit "zum göttlichen .." (V. S. 1, 13) Baudh.

meinen, auf einen Haufen gebracht alle zugleich ') nachdem er sie nach andern Śâkhâ's aufwärts gestellt hat; einmal mit dem Mantra, zweimal leise nach andern Śâkhâ's. Ist dieses vollzogen, so stellt der Adhvaryu die Sprengwasser auf einen Platz, wo kein Weg ist²), also zwischen Pranîtâ's und Âhavanîya³) oder zwischen Gârhapatya und Âhavanîya³).

Der Adhvaryu ergreift jetzt mit der Hand unter Recitirung des Spruchs: "ein Fell bist du" das schwarze Antilopenfell<sup>5</sup>); von den Gefässen abseits gegangen, um sie nicht wieder zum Opfer unbrauchbar zu machen, schüttelt er das Fell einmal mit dem Yajus: "abgeschüttelt ist das Raxas, abgeschüttelt die Arâti's" berührt die Wasser') und breitet das Fell mit beiden Händen nördlich vom Gârhapatya oder in der Utkara-Gegend hin, den Hals nach Westen, die Haare nach oben b, mit dem Spruch: "Aditi's Fell bist du; Aditi erkenn zu eigen dich" ). Ohne dass die Linke

- 1, 6: uttanani patrani proxati sundhadhvam daivyaya k. d. iti trih. Ap. 1, 19, 3: patrani paryavritya s. d. k. iti trih proxya Bhar. 1, 20, 16. Hir. 1, 16, 11.
- So der Comm.: p\u00e4trany ekatra r\u00e4\u00e4tritya proxanam kartavyam. Karka jedoch w\u00e4nscht die Besprengung Gef\u00e4ss f\u00fcr Gef\u00e4ss. Auch die Paddh. nennt dies passender.
- 2) Kåt. 2, 3, 40: Wo man nicht geht, dorthin stellt er die (in der Agnihotrahavant befindlichen) Sprengwasser nieder. Baudh. 1, 6: atisishtäh proxantr nidhäya. Åp. 1, 19, 4: proxantsesham agrena garhapatyam nidhäya. Bhar. 1, 20, 17 sarvabhih proxed ity alekhanah.
  - 3) Kåt. 2, 3, 4.
  - 4) Kåt. 1, 8, 23. Nach Karka ist dieser aber nicht gemeint.
- 5) Kåt. 2, 4, 1: Mit "ein Fell bist du" (V. S. 1, 14) geschieht das Nehmen des Fells der schwarzen Antilope. Bhår. 1, 21, 1: såvitrena krishnå-jinam ådåya. Åp. 1, 19, 5: devasya två savituh prasava iti k. åd. Hir. 1, 16, 12. våtasya vråjir asiti k ådatte devasya tveti vå.
- 6) Kåt. 2, 4, 2: Weggegangen von den Schalen schüttelt er es ab mit "abgeschüttelt ist ..." (V. S. 1, 14). Anders kann apetya nicht gefasst werden; so nehmen es die Harisvämins, während Karka es auf ein apanayanam krishnä-jinasya bezieht und der Comm. es mit atiniya, paramnitvä wiedergibt. Baudh. 1, 6, 7 siehe im Comm. zu Kät. 2, 4, 3. Bhär. 1, 21, 1: utkare trir avadhünoty ürdhvagrivam bahirvišasanam avadhütam raxah etc. Åp. 1, 19, 5. Hir. 1, 16. 13.
  - 7) Kat. 1, 10, 14.
- 8) pratyaggrīva ist gesagt, prāggrīva Kāt. 1, 10, 4 aufzuheben. uttaraloma ist aus Sūtra 1, 10, 4 zu entnehmen.
- 9) Kåt. 2, 4, 3: den Hals nach Westen breitet er (das Fell) hin mit: "Aditis Fell.." (V. S. 1, 14). Baudh. 1, 6, 8 siehe Comm. zu Kåt. 2, 4, 3. Bhår. 1, 21, 2: uttarena vihåram praticinagrivam uttaralomästrinåty adityås tvag asiti. 3 praticim bhasadam pratisamasyanti. Ap. 1, 19, 6: adityås uttarena gårhapatyam utkaradese vå praticinagrivam utto upastrinåti. 7. puraståtpraticim bhasadam upasamasyati. Hir. 1, 16, 14. 15.

das Fell loslässt, nimmt die Rechte den Mörser (Ulûkhala), und setzt ihn auf das Fell, wobei "ein Fels bist du, vom Baume stammend, zu eigen erkenn dich das Fell der Aditi", oder "ein (Soma-) Stein bist du von breiter Grundlage, zu eigen erkenn dich das Fell der Aditi" gesagt wird'). Die beiden im Sûrpa befindlichen Havis' wirft der Adhvaryu sodann zusammen, während die Linke den Mörser hält, mit Hilfe des Sûrpa in den Mörser. Als Spruch wird dabei gesagt: "Agni's Körper bist du, der Stimme Lösung; die Götter zu erfreuen ergreife ich dich, (o Havis")2). Adhvaryu und Opferer lassen hier oder nachher mit havishkrit ihre Stimme frei3). Jetzt nimmt mit dem Spruch: "ein gewaltiger (Soma-)Stein bist du, vom Baume stammend" der Adhvaryu den Stössel 1), stellt ihn mit: "bereite hier den Göttern dieses havis; in guter Bereitung bereite es" in den Mörser") und stösst damit die Körner"). Während er die Hülsen abschlägt, ruft er dreimal die Gattin oder den Âgnîdhra mit: "o Havisbereiter komme"") heran.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 4, 4: Ohne dass das Fell von der Linken losgelassen wird, setzt er den Mörser nieder mit: "ein Fels bist du .." oder "ein (Soma)Stein bist du" (V. S. 1, 14). 5: "dich ...." ist bei beiden (der Rest des Mantra's). Baudh. 1, 6, 9 tasminn ulükhalam adhyühaty T. S. 1, 1, 4. Bhår. 1, 21, 4: anutsrijan krishnåjinam ulükhalam abhivartayaty adhishavanam asi vånaspatyam iti. Åp. 1, 19, 8. Hir. 1, 16, 16.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 6: Das havis wirft er hinein mit: "Agnis Körper bist du .." (V. S. 1, 15). Baudh. 1, 6, 10. Bhår. 1, 21, 5: anutsrijann ulükhalam havir åyapaty agnes tanur asi etc. trir yajushå tüshnim caturtham. Åp. 1, 19, 9. Hir. 1, 16, 17.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 4, 7-9.

<sup>4)</sup> Kåt. 2. 4, 11: Mit "ein grosser Stein .." (V. S. 1, 15) ergreift er den Stössel. Bhår. 1, 21, 6. Åp. 1, 19, 10. Hir. 1, 17, 1: adrir asi vånaspatya iti || 16 || musalam ådatta ûrdhvajñûr (?) asi vånaspatya iti vå.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 4, 12: Mit "hier dies . ." (V. S. 1, 15) stellt er ihn hinein. Baudh. 1, 6, 11.

<sup>6)</sup> Dies steht nicht in einem S\u00fctra, wird aber von dem Comm. gesagt; der Grund f\u00fcr ihn ist ata\u00e0 im S\u00fctra 14: "von hier ab st\u00f6sst die Gattin oder der andere" und die Lehre anderer Schulen s. folg. Anm.

<sup>7)</sup> Kåt. 2, 4, 13: "Havishkrit komme . " (V. S. 1, 15) ruft er dreimal (Âgnîdhra oder Gattin) heran. Baudh. 1, 6, 12: atha havishkritam âhvayati havishkrid ehi havishkrid ehîti trir. Bhår. 1, 21, 6: — havishkritam trir âhv. havishkrid ehîti brâhmanasyâdraveti râjanyasyâgahîti vaisyasya. 7) avahanty ava raxo divah sapatnam vadhyâsam iti. Âp. 1, 19, 10 fügt noch havishkrid âdhâveti sûdrasya | prathamam vâ sarveshâm | ava raxo divah sapatnam vadhyâsam iti trir avahanti. Hir. 1, 17, 2: ava raxo divah sapatnam vadhyâsam iti trir avahanty (?) apahatâ yâtudhânâ apahato 'ghaśańsa iti vâ. 3. havishkrid ehîti trir avaghnan havishkritam âhvayati | anavaghnan vâ | 'draveti râjanyasyâgahîti vaiśyasya.

[Prayoga B<sub>2</sub> lässt hier die Wahl des Âgnîdhra vollziehen: 'yaja-mânaḥ snânâdicatushṭhayasanskṛitam âgnîdhraṃ vṛinîte: asmin karmaṇi tvâm aham âgnîdhraṃ vṛine || âgnîdhro bhavishyâmi || tîrthena praviśya jaghanena gârhapatyam upaviśya japati: idâ devahûr manur yajñanîr etc. — madantu || âdhvaryus tam âha: uccaiḥ samâhantavai || âgnîdhraḥ śamyayâ dṛishadupale samâhanti || .]

Während er ruft, schlägt gleichzeitig der

Âgnîdhra nördlich vom Vihâra niedergelassen mit dem Zapfen (Samyâ) zweimal den Bodenstein, einmal den Oberstein, um sie scharf zu machen, mit dem jedesmal (?) zu wiederholenden Mantra: "Ein Hahn bist du (den Asuras), süsszungig (den Göttern); sprich Speise und Labsal zu; durch dich möchten wir in jedem Zusammentreffen siegen").

Von hier ab vollzieht die Gattin oder der Âgnîdhra das Enthülsen<sup>2</sup>). Sind die Körner enthülst, so nimmt der Adhvaryu oder nach Mahâd. die Gattin oder der Âgnîdhra mit der Hand den Sûrpa indem er sagt: "durch Regen bist du gewachsen"<sup>3</sup>); schafft mit dem Spruch: "es umfange dich das im Regen gewachsene" das enthülste havis aus dem Mörser heraus und thut es leise in den Sûrpa<sup>4</sup>). Mit dem Mantra: "beseitigt ist das Raxas, beseitigt sind die Arâti's" reinigt er dasselbe mit dem Sûrpa und lässt die abgesonderten Hülsen zu Boden fallen (Comm.), worauf er die Wasser berührt. Die enthülsten Körner scheidet er sodann von den noch unenthülst gebliebenen mit dem Spruch: "Vâyu sondre euch"; die enthülsten stellt er dann hin (nidhâya), die andern aber

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 4, 15: während er heranruft, schlägt der andere unter Recitirung des Spruchs "ein Hahn bist du .." (V. S. 1, 16) auf Drishad und Upalå dreimal mit der Samyå; zweimal auf die Drishad, einmal auf die Upalå. Baudh-1, 6, 13 (Forts. zu oben havishkridehîti trir) uccaih samåhantavå iti ca. 14. atha drishadupale ravenoccaih samåhantisham åvadorjam åvada dyumad vadata vayam sanghåtam jeshmeti. Åp. 1, 20, 1: uccaih samåhantavå iti (scil. adhvaryuh) sampreshyati. 2. kuṭarur asi madhujihva ity ågnīdhro 'śmānam ådåyesham åvadorjam åvadeti drishadupale samåhanti dvir drishadi sakrid upalåyam. 3. trih samcårayan navakritvah sampådayati. 4. savitrena vå śamyām ådåya tayå samåhanti. Bhår. 1, 21, 8: prådurbhûteshu tanduleshūccaih samåhantavå ity ågnīdhram preshyati. 9 kuṭarur asi etc. Hir. 1, 17, 4 ff.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 14: von hier (vom Haviskritrufen ab) schlägt die Gattin oder ein andrer ab.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 4, 16; Åp. 1, 20, 5. Baudh. 1, 6, 15. Bhår. 1, 22, 1 (súrpam vainavam aishíkam nalamayam vå). Hir. 1, 17, 9.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 4, 17: mit: "dich ...." (V. S. 1, 16) nimmt er das Havis heraus. Baudh. 1, 6, 16. Åp. 1, 20, 6. Bhår. 1, 22, 2. Hir. 1, 17, 10. 11:

wirft er wieder in den Mörser, vollzieht wieder das Enthülsen, nimmt das Havis heraus, thut es in den Sûrpa und sondert wiederum die Hülsen ab. Alle Hülsen wirft er darauf mit dem Mantra: "fortgeschlagen ist das Raxas, fortgeschlagen (sind) die Arâti's" auf den Utkaraplatz') und berührt die Wasser. Darauf wirft er die im Sûrpa befindlichen Körner in die Schale und sagt darüber den Mantra: "Gott Savitri mit goldner Hand ergreife euch mit unversehrter Hand <sup>2</sup>)", indem er die Körner berührt oder anblickt (Paddh.).

Es folgt hierauf das dreimal auszuführende Phalîkaraṇa, welches nach den andern Śākhā's von der Gattin oder einem dritten zu vollziehen ist. Mahādeva erklärt dies als ein Bringen des havis in den Mörser, Enthülsen, Herausnehmen, Reinigen, Absondern, Entfernen der Kaṇa's (ähnlich die Paddhati); demnach wäre das

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 21: "Gott .. euch ..." (V. S. 1, 16) sagt er als Mantra, nachdem er sie in die Schale geworfen. Baudh. 1, 6, 20. Åp. 1, 20, 12 fügt darauf noch hinzu: adabdhena vas caxushavapasyami rayasposhaya varcase suprajastvaya caxusho gopithayasisham asasa ity avexya — Bhar. 1, 22, 7. Hir. 1, 17, 19.



<sup>1)</sup> Die Darstellung, welche ich hier gegeben, weicht von der bei Kåt. gegebenen Reihenfolge insofern ab, als Kat. das Wegwerfen der Hülsen vor der Absonderung der Enthülsten und Unenthülsten beschreibt; Kat. ib. 18) mit "beseitigt ist ..." (V. S, 1, 16) reinigt er. 19) mit "fortgeschlagen ist ..." (V. S. 1, 16) wirft er die Hülsen weg. 21) Mit "Våyu euch ..." (V. S. 1, 16) sondert er ab. Es scheint hiernach, als ob das Wegwerfen der Hülsen noch ein zweites Mal stattzufinden hätte. Ich habe indess der Angabe des Comm. zu 20 und der Paddh. vor meiner Vermuthung den Vorzug geben zu müssen geglaubt. Mahåd. fasst das Absondern (vivecana) nicht wie der Comm. als eine Unterscheidung zwischen enthülsten und unenthülsten, sondern von "sthulånåm" und "anishthånåm", unter welch letzteren ich die sogen. kana (s. S. 32, Anm. 1) verstehen zu müssen glaube; dieses Absondern geschieht ihm zu folge durch den seitwärts gehaltenen Sûrpa (tiryaksûrpena), das nishpavana aber durch den aufwärts gehaltenen (ûrdhvasûrpena). Baudh. 1, 6, 17: athodañ paryavritya parapunati paraputam raxah paraputa ar. iti. 18) savyena tushan upa ... hatyemam disam nirasyati raxasam bhago 'siti. 19) athapa upasprisya vivinakti vayur vo v. iti. Ap. 1, 20, 7: parapûtam raxah p. a. ity utkare paråpunåti 8. praviddham raxah parådhmåtå amitrå iti tushån praskandato 'numantrayate. 9. madhyame purodaśakapale tushan opya raxasam bhago 'sîty adhastât krishnajinasyopavapati. 10. uttaram aparam avantaradeśam hastenopavapatîti bahvricabrâhmanam. 11. adbhih kapâlam samspriéya prajâtam nidhâyâpa upaspriéva vâyur vo v. iti vivicya — Bhâr. 1, 22, 3-6. Hir. 1, 17, 11-18; (14: purodásakapálam tushaih pûrayitvá raxasám bhágo 'sity uttaráparam avantaradeśam adhastat krishnajinasyopavapati. 15. nanvixate. 16. avabådham raxa ity avabådhate.)

vorher vom Adhvaryu geübte Verfahren, dreimal von der Gattin etc. zu wiederholen und jedesmal die Kaṇa's wohlverwahrt hinzusetzen'); doch ist mir dies nicht völlig klar.

|| Baudhâyana lässt hier die Morgenmelkung vollziehen ||. Jetzt wird zu gleicher Zeit das Ansetzen der Kapâla's und Mahlen der Körner, jenes vom Âgnîdhra, dieses vom Adhvaryu vollzogen 2).

Der Âgnîdhra, um mit ihm nach dem Sûtra zuerst zu beginnen, wäscht die Kapâla's, stellt dieselben (nach Baudh.) hinter dem Gârhapatya (8 im Süden, 11 (12) im Norden) auf und hinter dem Gârhapatya niedergelassen nimmt er die Dhrishţi (resp. den Upavesha) mit "Dhrishţi bist du", sagt: "fort o Agni schlage den rohes Fleisch essenden, verscheuche den rohes Fleisch essenden" und schafft mit dem Upavesha die Kohlen, welche auf dem hinteren Theil des Gârhapatya- resp. Âhavanîya-Feuerherdes sind, von da nach vorn, nach Osten 3); macht dadurch die hintere Seite für

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 4, 22: dreimal reinigt er. 23: einige sagen jedesmal: "seid rein für die Götter". 24. Nachdem er die Reinigung vollzogen setzt er die Kana's nieder. - Da die Kana's später (3, 8, 7) weggeworfen werden, so kann ich nicht glauben, dass an dieser Stelle das Wort Körner ohne jeden specielleren Sinn bedeutet. Der Comm. gibt ihnen das Beiwort suxmarupan; die Paddh. sagt: trihkandanena sûxmakanikâbhyo viyojyojivalân karoti. Vielleicht ist das leichte, s. g. flache Korn gemeint. Baudh. 1, 6, 21: avahantryai prayachann (scil. die in die Påtrî gelassenen Körner) åha: trishphalîkartavai trishpalîkritân me prabrûtâd iti. 22. trishphalîkritân prâhuh. 23. trishphalîkriyamânânâm pravahatād ita (T. Br. 3, 7, 6, 20) iti tandulapraxālanam antarvedi ninayaty utkaradeśe vå. 24. etasmin kåle pratardoham dhenur dohayati. Åp. 1, 20, 12 — trishphalîkartavâ iti sampreshyati. 13. yâ yajamânasya patnî sâbhidrutyâvahanti yo vâ kaścid avidyamânâyâm. 21, 1: devebhyah śundhadhvam d. śundhyadhvam d. śumbhadhvam iti suphalîkritân karoti tûshnîm vâ. 2. praxâlya tandulâns trishphalîkriyamânânâm — (s. o.) ity utkare ninayati. Bhâr. 1, 22, 8: (praskannan abhimrisati devebhyah sundhadhvam iti) 9. havishkritam preshyati u. s. w. Hir. 1, 18, 1. trishphalîkartavâ iti sampreshyati. 2. atra vâcam visrijate 3. yajamanasya patny avahanti yo va kascana taddasy apatni syat (?) sapi katipayakritvo 'vahatyanyasmai prayachet. 4. so 'ta ûrdhvam avahanti etc.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 25: Mahlen und Ansetzen gleichzeitig.

<sup>3)</sup> Kât. 2, 4, 26. Mit "dhrishti bist du" nimmt er den Upavesha und schafft mit "fort o Agni ..." (V. S. 1, 17) die Kohlen nach Osten. Die andern Sütren beschreiben vorher das Mahlen. Baudh. 1, 8, 1. 2 siehe Paddh. S. 199, Z. 3. v. u. — dhrishtir asi brahma yacheti. 3. garhapatyam abhimantrayate 'pagne — jahîti. 4. — daxināngaram nirasyati. Âp. 1, 22, 1. âhavanîye garhapatye va havînshi śrapayati. 2. dhrishtir asi brahma yachety upavesham âdaya raxasah panim dahâhir asi budhniya ity abhimantryagne 'gnim amadam jahîti garhapatyat pratyancav angarau nirvartya nishkravyadam sedheti tayor anyataram uttaram aparam avantaradeśam nirasya — Bhar. 1, 24, 2. Hir. 1, 19, 1—4.

das Ansetzen der Scherben frei und bewirkt, dass sie auf die erhitzte Erde gestellt werden können. Den Grund selbst (d. h. wohl die betreffende Fläche des Feuerherdes) macht er zu einem Kreis von 6 Angula, von dem Masse eines mittleren Pferdehufes. Durch ostwärts gelegte Schnitte theilt er ihn in drei gleiche Theile und den mittleren Theil drittelt er durch Querschnitte; der östliche und nördliche Theil jedoch, welcher die Gestalt von Mondsicheln habt, wird gemäss der Zahl der Kuchenscherben durch Querschnitte getheilt; also bei einem auf acht Scherben gebrachten Kuchen der südliche Theil in drei, der nördliche in zwei; bei einem auf 11 Scherben gebrachten der südliche in fünf, der nördliche in drei; bei einem auf 12 Scherben gebrachten, der südliche ebenfalls in fünf, der nördliche in vier Theile').

Von den nach Osten geschafften Kohlen nimmt er mit dem Spruch: "heran führe den Götterverehrer" eine mit Hilfe des Upavesha und legt sie auf den hinteren Theil des Gârhapatyakhara mitten auf den Platz für den südlichen (den Agni-)Kuchen (Comm. puroḍâśaśrapaṇasthâne), worauf er den mittelsten Kapâla, nach oben zu gewendet, über dieselbe legt. Als Spruch wird dabei gesagt: "fest bist du, festige die Erde; Brahman gewinnend, atra gewinnend lege ich dich an, zur Vernichtung des Feindes"<sup>2</sup>). Will er beschwören, so tritt an Stelle "des Feindes" der Name eines solchen ein und es werden dann die Wasser berührt<sup>3</sup>). Ohne dass der Zeigefinger der Linken diesen Kapâla loslässt, legt der Âgnîdhra mit dem Spruch: "nimm o Agni das Brahman" eine Kohle mit dem Upavesha auf diesen mittleren Kapâla<sup>4</sup>). (Nach Karka ge-

<sup>1)</sup> Comm. zu Kåt. In den Sutren ist derartiges nicht vorgeschrieben.

<sup>2)</sup> Kât. 2, 4, 27: nachdem er mit: "heran den Götterverehrer ..." eine Kohle herbeigeschafft, deckt er sie mit einem Kapâla zu mit: "fest bist du ..." (V. S. 1, 17). Dass es der mittlere ist, ergibt sich aus Śat. Br. 1, 2, 1, 6, sowie den folgenden Sütra's. Baudh. 1, 8, 5: athânyam (añgâram) âvartayaty â devay. v. iti. 6. tam daxineshâm kapâlânâm madhyamenâbhyupadadhâti dhruvam asi T. S. 1, 1, 7d. Âp. 1, 22, 2 — nirasyâ devayajam vaheti daxinam avasthâpya dhruvam asîti tasmin madhyamam purodâśakapâlam upadadhâti. Bhâr. 1, 24, 2 — â devay. vahety anyataram (añgâram) avasthâpya tasmin kapâlam upadadhâti. 3. dhruvam asi prithivîm drinheti tat savyasyângulyâdhinidhâya — Hir. 1, 19, 4.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 4, 28: wenn er eine Beschwörung vollzieht, so tritt "des NN." bei dem Worte Feind ein. — Kåt. 1, 10, 22.

<sup>4)</sup> Kat. 2, 4, 30: Auf den von dem Finger der Linken nicht losgelassenen legt er eine Kohle nieder mit: "o Agni das Brahman .." (V. S. 1, 18.) Baudh.

schieht dies Kapâla für Kapâla; nach Mahâd. nur beim ersten.) Hinter dem mittleren setzt der Âgnîdhra einen zweiten an mit dem Spruch: "eine Stütze bist du, festige das Antarixa; Brahman gewinnend etc. lege ich dich an"; östlich davon einen dritten mit: "ein Träger bist du, festige den Himmel, Brahman gewinnend etc. lege ich dich an"; südlich von dem mittleren einen 4. mit "für alle Himmelsgegenden lege ich dich an"); die übrigen vier Scherben des Agnikuchens vertheilt er gleichmässig und zwar so, dass er zwei im Süden, zwei im Norden und zwar nach der Paddh. östlich vom vierten den 5., westlich vom vierten den sechsten; von den beiden im Norden aufzustellenden den achten östlich vom siebenten aufstellt²). Jeder von ihnen wird mit dem Spruch: "schichtend seid ihr, aufschichtend" angesetzt oder auch, nach der Paddhati, leise. Ebenso wird mit den 11 resp. 12 Kapâla's, welche für den auf der Nordseite zu placirenden, Agni-Soma oder

<sup>1, 8, 7.</sup> angåram adhivartayati nirdagdham etc. T. S. 1, 1, 7°. Åp. 1, 22, 3. nirdagdham etc. kapåle' ngåram atyådhåya —; Bhår. 1, 24, 3 — kapålam angåram adhivartayati nirdagdham etc. Hir. 1, 19, 5.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 4, 31: mit "eine Stütze" (V. S. 1, 18) dabinter. 32: mit "ein Träger" (ib.) davor (im Osten). 33: mit "für alle" (ib.) im Süden. Baudh. 1, 8, 8: atha pûrvârdhyam upadadhâti dhartram asi T. S. 1, 1, 70. 9. athâparårdhyam upadadhåti ib. f. 10. atha daxinårdhyam up. ib. s. Åp. gibt zwei Arten des Ansetzens an: 1, 22, 3 atyadhaya (s. o!) dhartram asîti pûrvam dvitîyam samsprishtam. 6. dharunam asîti pûrvam tritîyam. 7. cid asi viśvasu dixu sideti madhyamad daxinam. 1, 23, 8 api va madhyamam upadhâya — 5. dhartram asîti tasmâd aparam. 6. dharunam asîti tasmât pûrvam. 7. yathayogam itarani. 8. tasya tasyangulyabhinidhanam angaradhivartanam ca vajasaneyinah samamananti. Bhar. 1, 24, 4: dhartram asi dharunam asîti pûrvampûrvam kapâlam upadadhâti. 5. dharmâsîti daxinam. Hir. 1, 19, 6: dhartram asîti tasmât (madhyamât) pûrvam. 7. dharunam asîti t. p. 8. ashtâkapâlasya dve madhyamâd daxine | trîny uttarâni. 9. tayor dharmâsîti: daxinapûrvam marutâm śardha iti daxinaparam. 10. ... asy asa drinha, rayim drinha etc. uttaraparam, visvabhyas tvasabhyo etc. uttarapurvam, cid asîty avasishtam uttaratah.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 34: (die übrigen gleich) vertheilt habend (stellt er) zwei südlich und ebenso nördlich mit: "schichtend seid ihr .." (V. S. 1, 18) —. Die zwei im Norden haben dem Comm. zufolge das Mass von anderthalb (Kapåla's). Baudh. 1, 8, 11. 12: atha pürvam upadhim upadadhāti ib. h. athāparam evam eva | dve uttaratah samsrishte upadadhāti ib. h. Âp. 1. 22, 8 paricid asi visvāsu d. s. madhyamād uttaram (den 5.) 9. yathāyogam itarāni. 23, 1. marutām śardho 'sīti shashtham, dharmāsīti saptamam, cita sthety ashtamam. Bhār. 1, 24, 6: cita sthety uttaram. 7. marutām śardhah stheti shashtham. 8. cid asī paricid asīty avasishte (7 u. 8) upadadhāti tūshnīm vā. 9. ashtau sampādayatī. Hir. s. o.

Indra-Agni gehörenden Kuchen anzustellen sind, verfahren 1). Die ersten vier werden in ganz gleicher Weise angeordnet, die andern beim Agni-Somakuchen gleich getheilt und das, was als überschüssig nicht getheilt werden kann<sup>2</sup>), im Süden angesetzt; beim Indra-Agnikuchen hingegen, welcher nach 4, 2, 36 auf 12 Scherben dargebracht wird, tritt nach 2, 4, 39 gleiche Vertheilung ein und vier werden im Süden, vier im Norden aufgestellt. Im Einzelnen gibt die Paddhati folgende Anordnung für jenen an: östlich vom vierten, mit Belassung des Zwischenraumes für einen Kapâla, den fünften, in diesen Zwischenraum den sechsten; westlich vom vierten den 7., westlich davon den achten; von allen nördlich den 9.-11. so, dass sie im Osten schliessen. Also ergibt sich folgende Aufstellung, welche richtig bei Müller l. c. LXXVIII angegeben ist. Bei allen drei Kuchen liegt in der Mitte Nr. 3, 1, 2 (vom Osten angerechnet); beim achtscherbigen Agnikuchen nördlich davon Nr. 8 und 7, südlich Nr. 5, 4, 6; beim elfscherbigen Agni-Somakuchen im Norden Nr. 11, 10, 9, im Süden Nr. 5, 6, 4, 7, 8 und beim zwölfscherbigen Indra-Agnikuchen liegen im Norden Nr. 12, 11, 10, 9, im Süden Nr. 5, 6, 4, 7, 8.

Die Kapåla's sind ohne Zwischenraum, zusammenhängend und eben anzusetzen, so dass der Erdboden dazwischen nicht gesehen wird. Die Scherben der mittleren Reihe haben ein Mass von 2 Angula's und sind quadratisch, die mittlere Reihe selbst ist somit 6 Angula's lang; die südliche und nördliche dagegen etwas kürzer; denn da der Kuchen durch Bestimmung der Schildkrötenform (s. u.) in Kreisform ausgeführt und ferner über alle Kapåla's gerollt werden muss, so wird auch, wie der Comm. sagt, für die diesem dienende Kapålaschichtung die Kreisform angenommen.

Die Kâpala's selbst sind durch Mittel wie Zerreiben (gharshanâdyupâyena, Mahâd. S. 197, 5: kapâlakalpanena) so zu gestalten,

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 4, 36: ebenso elf für den Agni-Soma gehörigen Kuchen. — 4, 2, 36: — ein Indra-Agni gehöriger Kuchen auf 12 Scherben für den kein Sämnäyya spendenden. Baudh. 1, 8, 15. Åp. 1. 23, 3. — 9: cita sthordhvacita ity ürdhvam ashtäbhya upadadhäti tüshnim vä. Bhär. 1, 24, 10: evam evottaram kapälayogam upadadhäti. 11. ekädasa sampädayati | dvädasa vaindrägnasya. Hir. 1, 19, 11: ekädasakapälasya yathäshtäkapälasyaivam triny upadadhäti. 12. teshäm varshishtham madhyamam | dve madhyamät pürve | tayoś cid asiti pürvam, yathoktam aväntaradeseshu cita sthety avasishtäny uttaratah. 18. dvädasakapälasya yathäkädasakapälasyaivam.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 4, 37: das Ueberschüssige im Süden.

dass der Grund (xetra) für die Kapâlaschicht (s. o.) als Kreis ausgefüllt wird.

Mit dem Spruch: "werdet glühend durch der Angira's, der Bhrigu's Gluth" bedeckt er sodann mit brennenden Kohlen aus dem Gârhapatyafeuer die Kapâla's, um sie zu dem nachher auf ihnen erfolgenden Backen der Kuchen recht heiss zu machen '). Hierauf setzt der Âgnîdhra an dem Gârhapatya- (resp. Âhavanîya-) feuer die s. g. Upasarjanî-Wasser an, welche erhitzt werden um dann zur Mischung mit dem Mehl zu dienen '). — Ich trage jetzt die vom Adhvaryu zu vollziehende Ceremonie des Mahlens nach, welche mit den geschilderten Functionen des Âgnîdhra der Zeit nach, wie oben bemerkt, zusammenfällt.

Der Adhvaryu nimmt mit "Ein Fell bist du" das schwarze Fell, schüttelt es in obiger Weise mit "abgeschüttelt ist das Raxas ..." ab, berührt darauf die Wasser, breitet es, den Hals nach Westen, hin mit dem Mantra: "Aditi's Fell bist du, zu eigen erkenne dich Aditi³)" und ohne dass die Linke es loslässt, stellt er darauf mit der R. den Bodenstein, seine Spitze nach Osten gekehrt (prågagråm), mit dem Spruch: "Dhishanå (ein Förderer der Ceremonie?) bist du, aus Stein gefertigt, zu eigen erkenne dich Aditi's Fell"4). Hierauf bringt er unter dem Bodenstein auf seiner hintern Seite die Samyå (Zapfen?) so an, dass deren Spitze nach Norden gerichtet ist und der Stein selbst nach Osten geneigt und unbeweglich ist³). Als Mantra dazu wird: "des Himmels Stütze bist du" gesagt. Auf den Bodenstein legt er den Oberstein '9) mit dem Mantra: "Dhishanå bist

<sup>1)</sup> Kât. 2, 4, 38: mit "durch der Bhrigu's ..." (V. S. 1, 18) bedeckt er (die Kapâla's) mit Kohlen. Baudh. 1, 8, 13. 14. — athainâni yogena yunakti yâni gharme T. S. 1. 1, 7k yunktâm (für muncatâm). Âp. 1, 28, 10. Bhâr. 1, 24, 14. Hir. 1, 19, 14.

Kåt. 2, 5, 1: die Upasarjanî-Wasser setzt er an. Baudh. 1, 8 a. E. Âp. 1, 23, 10. Bhâr. 1, 24, 15.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 5, 2: der (Adhvaryu) nimmt das schwarze Fell; in obiger Weise (verfährt er) in Beziehung auf das Fell. Baudh. 1, 7, 1: atha prokteshu trishphalikriteshu (als Antwort auf 1, 6, 21 s. o.) tathaiva krishnåjinam avadhûnoty ûrdhvagrivam udann åvritya etc. (s. S. 28) Åp. 1, 21, 3: atra krishnåjinasyådanadi pråg adhivartanat kritva — Bhår. 1, 23, 1. Hir. 1, 18, 7.

<sup>4)</sup> Kât. 2, 5, 3: auf dasselbe (legt er) die Drishad mit "dhishana bist du ..." (V. S. 1, 19).

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 5, 4: hinten schiebt er die Samyå unter, nach Norden gerichtet, mit: "des Himmels ..." (V. S. 1, 19).

<sup>6)</sup> Ich wähle die Ausdrücke "Oberstein" und "Bodenstein" nach den in unseren Mühlen für die beiden Mahlsteine gebränchlichen Bezeichnungen.

du, aus Stein gebildet, zu eigen erkenne dich der Stein", seine Spitze nach Norden gerichtet"). Nachdem er hierauf die Körner auf den Bodenstein mit dem Spruch: "Getreide bist du, erfreue die Götter" geworfen, mählt er Mantra für Mantra mit den Formeln: "zum Einathmen (mahle ich) dich" "zum Ausathmen (mahle ich) dich" "zum Lebensathem (mahle ich) dich" 2). Ausführlicher sind hierbei die andern Säkhä's, von denen ich Åp. in den Text setze. 1, 21, 8: pränäya tveti präcim upaläm prohaty apänäya tveti pratīcīm 7) vyänäya tveti madhyadese vyavadhärayati 8) pränäya två 'pänäya två vyänäya tveti samtatam pinashți dîrghâm anu prasitim âyushe dhâm iti prâcîm antato 'nuprohya —

Nachdem der Adhvaryu die Körner zu Mehl gemacht<sup>3</sup>) sagt er: "in langer Dauer legte ich dich hin zum Leben; Gott Savitri mit goldner Hand ergreife euch mit unverletzter Hand" und stösst das auf dem Bodenstein befindliche Mehl mit dem Oberstein im Osten auf das Fell hinunter, worauf er mit dem Spruch "(ich blicke) auf dich zum Schauen" das auf das Fell gefallene Mehl



<sup>1)</sup> Kåt. 2, 5, 5: auf die Drishad die Upala mit: "dhishana bist du .."
(V. S. 1, 19). Baudh. und die übrigen in etwas anderer Reihenfolge 1, 7, 3: tasminn (auf das Fell) udtcînakumbam śamyam nidadhati divaskambhanir asi prati tvadityas tvag vettv iti. 4. tasyam pracim drishadam adhyûhati dhishanasi parvatya prati tva divaskambhanir vettv iti. 5. drishady upalam adhyûhati dhishanasi etc. Âp. 1, 21, 3. Bhar. 1, 23, 2. ff. Hir. 1, 18, 8 ff. Manu s. Comm. zu Kåt.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 5, 6: nachdem er mit "Getreide bist du .." (V. S. 1, 20) die Körner darauf geworfen hat, mählt er mit "zum Einathmen dich .." (V. S. 1, 20) Mantra für Mantra. Baudh. 1, 7, 6: tasyâm (drishadi) purodâśiyân adhivapati devasya två savituh prasave 'świnor bāhubhyâm pūshno hastâbhyâm agnaye jushtam adhivapâmi. 7) agnîshomâbhyâm amushmâ amushmâ iti yathâdevatam. 8) adhivadate dhânyam asi dhinuhi devân dhinuhi yajñapatim dhinuhi mâm yajñapatim yajanîyam iti. 9) pinshati (so d. Mscr.) prânâya tvâpânâya tvâ vyânâya tveti. 10) bâhû anvavexate T. S. 1, 1, 6¹. Âp. 1, 21, 5. anśava stha madhumanta iti tandulân abhimantrya devasya tvety anudrutyâgnaye jushtam adhivapâmîti yathâdevatam drishadi tandulân adhivapati trir yajushâ tûshnîm caturtham. 6. s. Text. Bhâr. 1, 23, 5. ff. Hir. 1, 18, 12. ff.: anśava stha madhumanta iti tandulân avexate | devasya tveti drishadi tandulân adhivapati trir yajushâ tûshnîm caturtham prânâya u. s. w.

<sup>3)</sup> Obwohl die Paddhati mit Rücksicht auf Sütra 2, 5, 9 erst noch die Funktionen des gleichzeitig mit dem Mahlen in die Handlung eingreifenden Opferers beschreibt, ziehe ich, um die eine Handlung nicht zu unterbrechen und zugleich den anderen Sütren gerecht zu werden, erst das Angefangene zu vollenden vor. obwohl dies chronologisch nicht ganz correct ist.

anblickt<sup>1</sup>). Nach den andern Sütren setzt jetzt die Gattin oder eine Dienerin das Mahlen fort <sup>2</sup>).

Während die Körner gemahlen, die Kuchentäfelchen vom Âgnîdhra mit Kohlen erhitzt werden, tritt nach Kât. als dritter der Yajamâna in die Handlung ein, indem er die Butter herausnimmt und den Veda macht<sup>3</sup>), welch letzterer nach den andern Sûtra's, wie oben gezeigt, früher angefertigt wird<sup>4</sup>).

Der Yajamâna sagt: "der mächtigen (Kühe) Milch bist du" und nimmt aus dem Topf Âjya<sup>5</sup>) und thut dieselbe in die Âjyasthâlî<sup>6</sup>).

Mit dem Spruch: "Veda bist du, o Veda; wodurch du, o göttlicher Veda, der Veda für die Götter wurdest, dadurch sei mir Veda" macht er darauf den eine Spanne langen Veda, welcher aus einer Handvoll Kuśagras besteht und je nach dem Wunsche des Opferers verschiedene Form hat. Wünscht er Vieh, so macht er denselben einem Kalbsknie ähnlich, nach links gedreht; wünscht er Brahmanglanz, dann macht er ihn aus drei Seilen geflochten, die mit Lehm bestrichen sind; wünscht er Speise, dann gibt er ihm die Form eines geflochtenen Korbes (mûta), welchen der Comm. zu 1, 3, 23 als dhânyâvâpapâtram triṇavartyâdinirmitam d. h. als ein Gefäss,

<sup>1)</sup> Kât. Śr. S. 2, 5, 7: mit "zu langer .." (V. S. 1, 20) wirft er (die gemahlenen) auf das schwarze Fell. 8) Mit: "zum Schauen dich .." blickt er darauf. îxe ist im Mantra nach Comm. zu Kât. Śr. S. 1, 8, 3 zu ergänzen. Baudh. 1, 7, 11: krishnājine pishtāni praskandayati devo vah — gribnātv iti T. S. 1, 1, 6\*. Âp. 1, 21, 9. Bhār. 1, 23, 12. 13. Hir. 1, 18, 19.

<sup>2)</sup> Baudh. 1, 7, 12: haviḥ peshyai (Mscr. u. Comm.) prayachann âhâsamvapantî pinshânûni kurutâd iti. 13. pinshati. Âp. 1, 21, 9: avexyâsamvapantî pinshânûni kurutâd iti sampreshyati. 10. dâsî pinashti patnî vâ. 11. api vâ patny avahanti śūdrâ pinashti. Bhâr. 1, 23, 14: havishkritam preshyaty asamvapantî pinshânûni kurutâd iti. 24, 1: patnî pinashti dâsî vâ. Hir. 1, 18, 20—22.

<sup>3)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 9: Während (die Körner) gemahlen werden, nimmt der andere mit: "der Gewaltigen .." (V. S. 1, 20) Âjya heraus. Baudh. 1, 10, 1: atha tirah pavitram âjyasthâlyâm âjyam nirvapati mahînâm payo 'sy oshadhînâm rasas tasya te xîyamânasya nirvapâmi devayajyâyâ iti. Bhâr. 1, 25. a. E.

<sup>4)</sup> Baudh. 1, 2, 30 nach dem Abschneiden des Barbis (s. c.) und vor dem Anfertigen des Zweigpavitra; demnach schon am vorhergehenden Tage. Åp. 1, 14 a. E. Bhâr. 1, 10. 4. Hir. 1, 7. cf. 1, 12 a. E. śvobhûte idhmâbarhir vedam ca karoti — 13, 1: sadyaskâlâyâm uparishtâd vedakarmano 'gnîn paristrinâti. cf. Seite 15 Anm. 2.

<sup>5)</sup> Wo Ajya in einem Sûtra genaunt ist, versteht man nach Kåt. 1, 8, 36 ghrita d. h. gewöhnliche nicht hergerichtete Butter.

<sup>6)</sup> Die Äjyasthâlî ist Karmaprad. 2, 5, 9 erklärt. Sie ist aus glänzendem Metall oder irden

Getreide hineinzuthun, aus Grasbüscheln etc. gefertigt') definirt. Auch wenn der Opferer keinen Wunsch hat, gelten die genannten drei Vedaformen.

Beim Neumondopfer wird, im Fall ein Sâmnâyya dargebracht wird, nach dem Binden des Veda und am Ende des Herabstossens des Mehles auf das schwarze Fell, aber vor dem Anblicken des havis mit: "zum Schauen dich" in einem anderen als oben gebrauchten Gefäss die Morgenmelkung vollzogen, welche ebenso wie die Abendmelkung mit dem Hinzulassen der Kühe beginnt und mit dem Reinigen des Melkkübels endet<sup>2</sup>).

Der Adhvaryu legt, nachdem die Körner gemahlen, das Mehl auf das Fell geworfen, die Melkung ev. vollzogen ist und er das Mehl angeblickt hat, die beiden Reiniger in eine Schüssel<sup>3</sup>), nimmt das Mehl von dem Fell und wirft es in dieselbe mit dem Spruch: "auf das Geheiss des Gottes Savitri, mit den Armen der Aśvin's, mit Pūshan's Händen lege ich dich hinein"; dann nimmt er sie mitsammt dem Mehl, steht auf und lässt sich (nach den Kānva's) hinter dem Kochfeuer, oder (nach den Mâdhyandina's) im Innern des Platzes, an welchem nachher die Vedi gegraben werden soll, nieder; die Schüssel setzt er dorthin<sup>4</sup>). Der

<sup>1)</sup> Kât. 1, 3, 23, also in den Paribhâsha's, unter welche dies darum eingereiht ist, weil die Formen des Veda für alle Opfer gemeinsam sind. Dass für das Neu- und Vollmondsopfer hier das Anfertigen desselben einzufügen ist, ergibt sich aus der Paddhati, welche durch Kât. 1, 3, 22 und 2, 5, 9 bestätigt wird. Jenes Sûtra schreibt vor, dass der Veda nach dem Herausnehmen der Butter herzustellen ist, dieses ordnet das Herausnehmen der Butter beim DP während des Mahlens an, also auch das Anfertigen des Veda. Die andern Sûtren, von denen der Comm. zu Kât. Baudh. (= Taittirtya S.) und Âp. anführt, sind nicht wesentlich verschieden. Eine Beschreibung des Veda geben auch Manu und Laugâxi (siehe die Citate im Comm. zu Kât. 1, 3, 23), doch ist mir dieselbe nicht in allen Einzelheiten klar geworden.

<sup>2)</sup> Die Zeit ist Kåt. 4, 2, 37 angegeben: nachdem er die Butter herausgenommen, wird die Morgenmelkung in einem andern Gefäss (vollzogen). Da nach den Paribhäsha's das Herausnehmen der Butter mit dem Anfertigen des Veda verbunden ist, setzt die Paddh. das Melken mit "vedabandhänantaram" ganz correct an. Die andern oben gemachten Angaben sind ebenfalls der Paddh. entlehnt, an deren Correctheit ich zu zweifeln keinen Grund habe. Baudh. lässt die Morgenmelkung schon nach dem Phaltkarana vollziehen. Bhär. 1, 15.

<sup>3)</sup> Nach dem Comm. zu 2, 5, 10 ein grosses Gefäss mit besondrer Form; nach Kåt. 1, 3, 36 aus Varanabolz, nach dem Comm. dazu einen Aratni (1/8 Elle vom Ellbogen zur Spitze des kleinen Fingers) gross und in der Mitte schmal. Müller pag. XXXVII.

<sup>4)</sup> Kat. 2, 5, 10: In die mit den Reinigern versehene Schüssel wirft er

Âgnîdhra legt den Sphya<sup>1</sup>) in die Linke, nimmt die Aufguss(Upasarjanî-)wasser von dem Feuer und bringt sie südwärts vom Adhvaryu. Der

Adhvaryu sagt den Spruch: "Es mögen die Wasser mit den Pflanzen sich mischen, die Pflanzen mit dem Saft; mischen sollen sich die spiegelnden mit den schnell wachsenden, die süssen mit den süssen" und am Ende dieses Mantra's giesst der

Âgnîdhra über die vom Adhvaryu in der R. gehaltenen zwei Reiniger das heisse Wasser auf das Mehl<sup>2</sup>). Der

Adhvaryu sagt: "ich mische dich zur Zeugung" und mischt das Wasser mit dem Mehl<sup>3</sup>), theilt die Mischung in Hälften und

3) Kât. 2, 5, 14: er mischt mit: "zur Zeugung dich ..." (V. S. 1, 22.) Baudh. 1, 9, 6. Åp. 1, 24, 4. Bhâr. 1, 24, 5. 6. Hir. 1, 19, 23.

das Mehl mit: "dich auf des Gottes ..." (V. S. 1, 21). (Nach den Harisvämins wirft er mit Hilfe des Felles, das er von seinem Platz entfernt, das Mehl hinein). Ib. 11: hinter dem Kochfeuer lässt er sich nieder oder innerhalb des Vediplatzes. — Baudh. 1, 9, 1: athottarena gårhapatyam upavisya väcamyamas tirah pavitram pätryäm krishnäjinät pishtäni samvapati devasya — hastäbhyäm agnaye jushtam samvapamy agnishomäbhyäm amushmä iti yathädevatam. Åp. 1, 24, 1: — trir yajushä tüshnim caturtham. 2. samvapan väcam yachati. 3. täm abhiväsayan visrijate. Bhär. 1, 24, 16. Hir. 1, 19, 15.

<sup>1)</sup> Kåt. 1, 10, 7.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 5, 12: Die Anfgusswasser giesst der andre ein. 13. er (der Adhv.) fängt dieselben mit den beiden Reinigern auf mit: "zusammen die Wasser.." (V. S. 1, 21). — Die befolgte Anordnung ergibt sich aus den Worten der Paddh., der Âgnîdhra solle das Hineingiessen so vollziehen, dass der Adhvaryu am Ende des Mantra auffängt. Es ist dies die Consequenz von Kåt. 1, 3, 5. 7, wonach der Anfang der Handlung mit dem Ende des Mantra zusammen fallen muss. Baudh. 1, 9, 2: atha parikarminam âha: âharâpa ânayeti. 3. âharati praishakârah pranîtâbhyah sruvenopahatya vedenopayamya pânim vânţardhavaivam madantibhyah. 4. ta ubhayir aniyamanah pratimantrayate (adhv.) sam apo etc. 5. athanupariplavayati. T. S. 1, 1, 8d. Ap. 1, 24, 4: proxanivat pishtany utpuya pranîtabhih samyauty anya va yajushotpuya yadi pranîta nådbigachet. 5. sruvena pranîtâbhya ådâya vedenopayamya sanı âpo adbhir agmateti pishteshv aniya, 'dbhyah pari prajata iti taptabhir anupariplavya --Bhâr. 1, 25, 1: athainâni pavitrâbhyâm utpunâti devo vah savitotpunâty iti. 2. paccho gâyatryâ pranîtâbhir havîńshi samyauty anyâ vâ yajushotpûya. 3. sruvena pranîtâbhya âdâya vedenopayatyâharati. 4. sam âpo adbhir agmateti pishteshv anayati. 5. adbhyah T. S. 1, 1, 8d iti taptabhih pradaxinam paryaplavayati. Hir. 1, 19, 18: haryas två varabhyam utpunamity udagagrabhyam pavitrābhyām pishtāni trir utpunāti devo va iti vā. 19. sruveņa pranītānām âdâya vedenopayamya sam âpa iti pishteshv ânayati. 20. yadi pranîtâ na vidyeta (?) .. anya eva kaś capo yajushotpuya tabhih samnayed ity apadarthavâdah. 21. adbhyah pari prajâtâ stheti taptâ ânayati. 22. sam adbhih pricyadhvam iti pradaxinam anupariplavayati.

macht aus denselben zwei Klösse, die er in die Schüssel legt, das erste im Süden, das andere im Norden 1) und der Reihe nach berührt, jenes mit: "dies ist Agni's", dieses mit "dies ist Agni-Soma's" (resp. "Indra-Agni's") 2). Der

Âgnîdhra nimmt hieraut mit der L. den Veda<sup>3</sup>), sagt: "(ich stelle)<sup>4</sup>) dich (an) zur Speise" und setzt an dem Gårhapatya, (hat der Opferer keine Gattin und kocht er am Âhavanîya, dann an diesem<sup>5</sup>)) im Süden die Butter in der Âjyasthâlî<sup>6</sup>) an. Gleichzeitig sagt der

Adhvaryu "ein Gluthgefäss bist du, alles Leben enthaltend" und während die Butter angesetzt wird, setzt er mit untergehaltenem Sphya das erste Kloss auf die 8 Kapâla's, von denen er zuvor die (vorhin darauf gelegten) Kohlen weggeschafft hat'), das zweite Kloss auf die 11 (12) Scherben in derselben Weise. Er sagt hierauf den Spruch: "zu grosser Breite breite weit dich aus; dein

<sup>1)</sup> Kåt. 1, 7, 25; 10, 5.

<sup>2)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 15: in gleicher Weise (die Mischung) getheilt habend mit der Absicht, (diese beiden Theile) nicht wieder zu vermischen, berührt er sie mit "dies ist Agni'a"; "dies ist Agni-Soma's" (V. S. 1, 22). ib. 16: Je nach der Gottheit anders. Baudh. 1, 9, 7: samyutya vyühyâbhimṛiśati etc. 8. pinḍam karoti makhasya śiro 'siti. Åp. 1, 24, 5 — samyutya, makhasya śiro 'siti pinḍam kṛitvā, yathābhāgam vyāvartethām iti vibhajya, samau pinḍau kṛitvā, yathādevatam abhimṛiśatītīdam agner etc. Bhār. 1, 25, 6. 7. Hir. 1, 19, 24. 25; 20, 1.

<sup>3)</sup> Der Veda nach Kåt. 1, 10, 6, da es hier sich um ein mit Butter versehenes Gefäss handelt.

<sup>4)</sup> adhiśrayami ist zu erganzen nach Kat. Seite 47.

<sup>5)</sup> Am Âhavaniya darf auch für den stets an diesem kochenden der Buttertopf nur dann angesetzt werden, wenn er seiner Gattin durch Verreisen, Krankheit, Tod etc. beraubt ist; sonst stets am Gârhapatya, da an diesem alle Samskâra's vollzogen werden (Kat. 1, 8, 34). Kât. Śr. S. 2, 5, 18: am Âhavaniya (setzt er ihn) für einen dort kochenden an, wenn derselbe gattinnenlos ist. Einzelne Lehrer geben hier noch speciellere Vorschriften, bezüglich welcher ich auf den Comm. zu dem Sûtra verweise.

<sup>6)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 17: mit "zur Speise dich" setzt der andre die Butter (åjya) an. Dass unter anya stets der Ågnidhra ausser beim Herausnehmen der Butter gemeint ist, sagt Mahådeva 203, 2. Bei Baudh. geschieht das Ansetzen der Butter erst später.

<sup>7)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 19: mit "ein Gluthgefäss bist du .." (V. S. 1, 22) (setzt er) den Kuchen zugleich (mit der Butter an) Baudh. 1, 9, 8: tam daxineshäm kapālānām pratyūhyāngārāns teshv adhiprinakti gharmo 'si etc. Âp. 1, 24, 6: idam aham senāyā abhîtvaryai mukham apohāmīti vedena kapālebhyo 'ngārān apohya gharmo 'si viśv. ity âgneyam purodāsam ashtāsu kapāleshv adhiśrayatiļ evam uttaram. Bhār. 1, 25, 8. 9. Hir. 1, 20, 2. 6. 7.

Opferherr breite weit sich aus" und breitet das Kloss über alle Kapâla's nach ihrer Ausdehnung hin auf; nicht aber über sie hinaus und zwar so, dass die Kapâlaschichtung, welche einen Kreis von 6 Fingern im Durchmesser bildet, damit zusammen trifft'). In derselben Weise rollt er den zweiten Kuchen auf. Hierauf sagt er je einmal ') den Spruch: "Agni verletze deine Haut nicht" und berührt der Reihe nach die beiden Kuchen von allen Seiten einoder dreimal mit Wasser, macht dadurch sie weich und fügt so, wo beim Aufrollen etwas gespalten ist, dies wieder zusammen ').

Es wird hierauf das Entfernen des hängen gebliebenen Mehlteiges, den man später opfert, durch Reinigung der Schüssel sowie der Finger vollzogen, da wegen der Nähe des Feuers und des Verlaufs der Zeit der Teig eintrocknen würde und nachher das Waschen schwer zu vollziehen wäre 4).

Sodann nimmt der Adhvaryu vom Gårhapatya ) eine Kohle oder Feuerbrand, sagt: "vernichtet ist das Raxas, vernichtet die Arâti's" und vollzieht die s. g. Paryagniceremonie, indem er jene Kohle um die Âjyasthâlî und die beiden Kuchen herum führt von links nach rechts herum, wirft darauf die Kohle in das Feuer

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 5, 20: mit "zu grosser Breite ..." (V. S. 1, 22) breitet er (das Kloss) über alle Kapåla's aus, nicht breiter als sie (anatiprithu). Dass "shadangulavritta" sich auf den Durchmesser bezieht, ist durch die obige Angabe, dass Kapåla 1, 2, 3 je 2 Angula lang sind, erwiesen. Baudh. 1, 9, 9: prathayaty uru — prathatam iti. 10. tam tanvan tam kūrmaprakāram karoti. Âp. 1, 25, 2: uru — prathatām iti purodāšam prathayan sarvāni kapālāny abhiprathayati. 3) atungam anapūpākritim kūrmasyaiva pratikritim ašvašaphamātram karoti | vāvantam vā manyate. — Bhār. 1, 26, 1, 2. Hir. 1, 20, 8 ff.

<sup>2)</sup> Kat. 1, 7, 9.

<sup>3)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 21: mit "Agni dein .." (V. S. 1, 22) berührt er mit Wassern ein- oder dreimal. Månava (cf. Comm. zu Kåt.) pishtalepenavixarayanstrih parimarshti. Baudh. 1, 10, 5: atha påtryåm apa aniya daxinasya purodåsasya tvacam grähayati tvacam grihnishveti trih. 6. athottarasya. Åp. 1, 25, 5: tvacam grih. adbhih élaxnikaroty anatixarayan. Bhår. 1, 26, 3: påtryåm apa aniya pradaxinam lepenanuparimarshti tv. grih. eksikam. 4. nåtixarayati. Hir. 1, 20, 11. Ich habe diese an den Kuchen vorzunehmenden Handlungen so, wie die Paddh. es angibt, dargestellt, indem ich das Ansetzen (a), Ausbreiten (b), Berühren (c) jedes einzeln, zuerst an dem einen, dann an dem andern vollzogen darstellte. Die Worte des Comm. zu 21: atrådhiśrayanam prathanam adbhir abhimaráanam ceti trayam ekaikasya kritvåparasya kartavyam scheinen mir nicht unbedingt zu widersprechen.

<sup>4)</sup> Im Kåt. ist dies zwar nicht besonders vorgeschrieben, wird aber schon 2, 5, 26 als vollzogen vorausgesetzt.

<sup>5)</sup> Nur von diesem. Kåt. 1, 8, 34.

führt die Hand in der entgegengesetzten Richtung zurück, und berührt (weil die Raxas genannt sind), die Wasser¹). Bringt er am Neumond ein Sâmnâyya, so wird um die süsse Milch das Paryagni nicht ausgeführt. Der Adhvaryu sagt jetzt: "es backe dich Gott Savitri am breitesten Himmel" und bäckt mit darüber gehaltenen brennenden Darbhagrashalmen den ersten und ebenso den zweiten Kuchen²), sagt dann: "spalte nicht, nicht brich zusammen" und berührt die Kuchen der Reihe nach, um zu prüfen, ob sie gebacken sind oder nicht²). Im letzteren Falle lässt er sie weiter backen. Im ersten Falle jedoch bedeckt er sie mit dem Veda oder Upavesha mit mit heissen Kohlen gemischter Asche und sagt dabei: "nicht schlaff sei das Opfer, nicht schlaff für den Opferer die Nachkommenschaft"¹).

Hiernach wärmt er mit brennenden, am Gârhapatya angezündeten Darbhahalmen oder mit einem Feuerbrand das in der Schale befindliche, eben zum Reinigen der Schale und Finger gebrauchte Waschwasser, zieht darauf nördlich von dem Vihâra mit dem Sphya drei Linien, die erste im Westen, die letzte im Osten (1, 7, 25) und giesst auf dieselben, zuerst im Osten, zuletzt im Westen das erwärmte Wasser, so dass es nicht zusammenläuft, mit den Mantra's: "Om 3 dem dritten Âptya dies"; "Om 3 dem zweiten Âptya dies"; "Om 3 dem jedesmaligen Giessen vorangehen. Ist dies vollzogen, so setzt der Adhv.

<sup>1)</sup> Kåt. Śr. S. 2, 5, 22: er vollzieht das Paryagni (das Herumtragen des Feuers) mit: "beseitigt ist das Raxas, b. d. Ar." zugleich mit um die Butter. Baudh. 1, 10, 7. Åp. 1, 25, 6: — sarvani havinshi trih —. Bhar. 1, 26, 5. Hir. 1, 20, 12: antaritam raxa ity ulmukena trih paryagni karoti pari vajapatir iti va.

<sup>2)</sup> Kât. Śr. S. 2, 5, 23: mit "des Gottes dich .." (V. S. 1, 22) das Kochen. Manu (Comm. zu Kât.): devas tvety ulmukenābhitāpayati darbhais tvacam grāhayati. Baudh. 1, 10 8. 9. Âp. 1, 25, 6: devas tvā — ity ulmukaih pratitapati. 7. agnis te tanuvam T. S. 1, 1, 8<sup>n</sup> iti darbhair abhijvalayati jvālair vā. Bhār. 1, 26, 6. 7. Hir. 1, 20, 13. 14.

<sup>3)</sup> Kat. Sr. S. 2, 5, 24: mit "spalte nicht" berührt er (die Kuchen).

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 5, 25: mit "nicht schlaff" (V. S. 1, 28) bedeckt er die gebackenen mit Asche, mit dem Veda oder Upavesha. Kåthaka: sängårena bhasmana. Baudh. 1, 10, 11: atha daxinam purodåsam bhasmanabhivasya vedenabhivasyati (?) sam brahmana pricyasveti trih. 12. athottaram. 13. avidahantah śrapayateti vacam visrijate. Åp. 1, 25, 8: avidahantah ś. v. visrijate. 9. ågnidhro havinshi susritani karoti. 10. sam brahmana p. vedena purodåse sängåram bhasmadhyuhati. 11. atra va vacam visrijet. Bhar. 1, 26, 8. 9. Hir. 1, 20, 15: sam brahmana p. vedena sangåram bhasmabhyuhati brahma gribnishveti va vidahantah etc.

<sup>5)</sup> Kat. 2, 5, 26: Nachdem er das zum Reinigen der Schale und der Fin-

den am Ende des Opfers als Spende für die vier Priester dienenden von Körnern hergestellten Muss, der reichlich genug sein muss, um sie zu sättigen, das s. g. Anvähärya auf dem Daxinafeuer an ').

Auch hier kann die Observanz angetreten werden?).

Es folgt jetzt (nach einigen aber nur beim Vollmondsopfer, beim Neumondsopfer dagegen am Tage vorher) das Ausmessen und das Graben der Vedi<sup>2</sup>), eines bei den verschiedenen Opfern in verschiedenen Dimensionen gebildeten Platzes im Innern des Vihâra.

Hinter dem Âhavanîyafeuer<sup>4</sup>) zieht er die von Osten nach Westen gestrekte s. g. Prâcîlinie nach Baudh. 96 Añgula's lang und gibt der Vedi die Form eines Oblongs, dessen Ostseite 48, dessen Westseite 64 Añgula's beträgt. Dies geschieht in folgender Weise. Er befestigt an der Prâcî zwei Pflöcke an ihrem Ostund Westende. Auf der Ost- und Westseite eines jeden dieser

ger gebrauchte Waschwasser mit einem Feuerbrand erwärmt hat, giesst er es für die Âptyagötter nach Westen, so dass es nicht zusammenfliesst, aus, mit:,,dem dritten dich ... (V. S. 1, 23). Baudh. 1, 10, 14: atraitat pätrisanxälanam gärhapatyäd angärenäbhitapya hritväntarvedi praticinam tisrishu lekhäsu ninayaty ekatäya svähä, dvitäya sv. etc. Åp. 1, 25, 12: angulipraxälanam pätrinirnejanam colmukenäbhitapya sphyenäntarvedi tisro lekhä likhati präctrudicir vä. 13. täsv asamsyandayans trir ninayati pratyagapavargam ekatäya svähetyetaih pratimantram. 14. niniya väbhitapet. Bhår. 1, 26, 10. Hir. 1, 20, 18: — aparenähavaniyam aparena vä gärhapatyam — pascat pascad asamsyandayan —

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 5, 27: das Anvåhårya setzt er am Südfeuer an.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 5, 28.

<sup>3)</sup> Baudh. 1, 2, 30: vedim karoti pråg uttaråt parigrahåt. Diese Angabe stimmt mit Kåt. überein; das Ausmessen dagegen finde ich bei Baudh. nicht besonders erwähnt. Åp. 1, 14 a. E. Bhår. 2, 3, 6: adhiśriteshu havihshu paurnamäsyām vedim kuryāt. 7. pūrvedyuh pråg barhisha åhanåd amäväsyäyām. Hir. 1, 22, 9: atra (d. h. adhiśriteshu havihshu) paurnamäsyām vedim karoti. 10. pūrvedyur amäväsyäyām purastād barhisha åharanāt. 11. yat pråg uttarasmāt parigrahāt tat pūrvedyuh karoti saha vottarena parigrahāt. Auch Prayoga B<sub>3</sub> stellt die Ausführung der Vedi als am vorhergehenden Tage vollzogen dar. Sehr ausführlich ist B<sub>1</sub>, welcher zu derselben Zeit auch die andern vor dem sweiten Parigraha geschehenden auf die Vedi bezüglichen Ceremonien, Nehmen des Veda, Glätten der Vedi, Stambayajurharana etc. beschreibt.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 6, 1: hinter dem Åhav. gräbt er die Vedi. 3. im Westen einen Vyåma, 4. die Praci drei Aratni's lang. 5. oder unbegrenzt. Åp. 2, 1, 1: om devasya två savituh prasava iti sphyam ådåyendrasya båhur asi daxina ity abhimantrya haras te må pratigåm iti darbhena sammrijyåparenåhavaniyam yajamånamåtrim aparimitäm vå pracim vedim karoti yathåsannåni havinshi sambhavet. 2. evam tirascim. Bhår. 2, 1, 2. Hir. 1, 20, 20: aparenåhavaniyam yajamånamåtrim vedim karoti yavadarthåm tirascim.

Pflöcke befestigt er in gleichen Distanzen zwei andere. Hierauf nimmt er einen Strick von der Länge, welche man der Seite des Oblongs zu geben wünscht (also 48 resp. 64 Angula's), macht Schlingen an beiden Enden und ein Zeichen in seiner Mitte (bei 24 resp. 32 Ang.), bindet darauf die Schlingen an die beiden der drei östlichen Pflöcke, welche auf der Aussenseite stehen, zieht den Strick, ihn an dem Zeichen haltend, nach Süden und wo dies Zeichen den Grund berührt macht er ein Zeichen; bindet dann beide Schlingen an den mittleren Punkt, zieht den Strick über das am Boden befindliche Zeichen nach Süden und befestigt einen Pflock dort, wo das an dem Strick befindliche Zeichen den Boden berührt. So erhält man den südlichen und, wenn man den Strick in derselben Weise nach Norden zweimal zieht, den nördlichen Ansa. Da die Ostseite der Vedi die kürzere ist, so war hier der 48 Angula lange Strick zu wählen; mit dem anderen von 64 Angula Länge verfährt man in gleicher Weise um die Nordund Südśroni zu gewinnen 1).

Eine andere Art ein Viereck zu construiren ist Sulva S. 42 ff. angegeben. Hat man eine Schnur, welche um die Hälfte länger als die Seite des beabsichtigten Vierecks (resp. die prâcî) ist, genommen und an ihren beiden Enden Schlingen gemacht, so macht man ein Zeichen an sein westliches Drittel, weniger ein Sechstel dieses Drittels. (In einem Viereck, dessen Seite oder Prâcî = 96 ist, addirt man also zu dieser 48, = 144; da die Schnur im Verhältniss von 13:5  $\left(\frac{13}{6} + \frac{5}{6} = \frac{18}{6}\right)$  getheilt ist, so wird das Zeichen hier bei 104 befestigt (104 Añgula's = 13.8 Añgula's). Dies ist das s. g. Nyañchanazeichen. Ein zweites Zeichen, welches zur Fixirung der Ecken dient, ist an dem gewünschten Punkte zu machen (an dem Punkte, welcher die Länge bezeichnet, welche

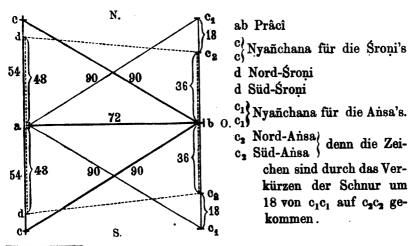
<sup>1)</sup> Baudh. Ś. S. 72 selbst fasst sich kürzer und sagt "the western side (of this vedi) is of that length (96 angulis) less a third part, the eastern side of half the length; thus having made an oblong which is shorter on one side poles are to be fixed on its four corners (Thibaut). Bezüglich der Construction dieses Oblongs verweist Thibaut auf Sûtra 55; da dies aber von der Verwandlung eines Vierecks in ein solches, das auf einer Seite schmäler ist, handelt, so bin ich oben der Thibaut'schen Uebersetzung von Sûtra 36 ff. gefolgt und habe 41: yatra puraståd anhiyasim minuyåt tatra tadardhe laxanam karoti mit in die Darstellung eingeflochten. Ich muss jedoch hinzufügen, dass ich nicht weiss, ob diese oder die folgende Form das Oblong zu erhalten die gebräuchlichere war.

man der Seite des Vierecks zu geben wünscht). Da in unserem Falle das Viereck nicht gleichseitig, so sind natürlich zwei Zeichen zu machen, eins bei 24 und eins bei 32 Angula's. Hat man hierauf die zwei Enden an die Enden der Prâcî gebunden und mittelst des Nyanchana nach Süden (resp. Norden) gezogen, so fixirt man die vier Ecken mit Hilfe der zweiten Zeichen. Die Theilung der Schnur in 104+40 Angula's nämlich bringt, wenn man sie an die Prâcî von 96 Ang. Länge befestigt, ein rechtwinkliges Dreieck zu Wege  $(40^2 + 96^2 = 104^2)$ . Streckt man also diese Schnur, mit Hilfe des Nyanchana nach Süden und Norden, so erhält man den Süd- und Nordansa, indem man bei dem Zeichen am 24. Angula sie fixirt (24+24 = der verlangten Länge der Ostseite); kehrt man dann die Schnur um, indem man die Schlingen vertauscht (d. h. bindet man die am Ostende der Prâcî befindliche Schlinge an das Westende und die des Westendes an das Ostende), so erhält man durch Ziehung der Schnur nach Süden und Norden die Süd- und Nordśroni, indem man sie bei dem bei 32 Angula's gemachten Zeichen fixirt 1).

Der letzt erwähnten Methode nähert sich die eine im Comm. zu Kât. 2, 6, 8 angegebene. Nachdem man einen Strick von 6 Aratni's, also dem doppelten Mass der bei Kât. 3 Aratni's (= 72 Angula's) langen Prâcî abgemessen, macht er am Ende des 2. Aratni (= 48 Angula's) ein Zeichen, um die Śroni's anzuzeigen, dann am 4. Theil des (dritten) Aratni ein Zeichen, um damit anzuziehen (das Nyanchana; bei 54 Angula's); am Ende des dritten Aratni eins, um das Ende der Prâcî zu markiren, dann bei 3\*/4 Aratni's (= 90 Angula's) eins, um die Ansa's zu markiren und bei

<sup>1)</sup> Diese Darstellung ist theilweise der bei Thibaut (Journal of the Roy. Asiat. Soc. of Bengal 1875, S. 235) gegebenen Beschreibung einer Vedi für die Somaopfer nachgebildet. Ich glaubte das thun zu können, weil dort ähnliche Verhältnisse vorliegen, die Ostseite kürzer als die Westseite und diese kürzer als die Praci (hier 48, 64, 96 Angula's — dort 24, 30, 36 pada's oder prakrama's) ist, auch unser Sütra die Anleitung dazu gibt; ferner, wie Thibaut (Pandit IX, 297a) bemerkt, sind alle Methoden ein Viereck oder Oblong zu bilden in Wirklichkeit nichts, als eine Methode vier Linien unter rechtem Winkel auf einer andern aufzurichten und jede von ihnen in gleicher Weise für Oblonge und Quadrate anwendbar. Auch enthält eine dem Prayoga B<sub>2</sub> angehängte, leider sehr incorrect geschriebene Beschreibung des vihära, folgende dies bestätigende Worte: catvarinsadangule nyanchanartham cinne karoti | dvatrinsadangule śronyartham | caturvinsatyangula ansartham | pascimena daxinatascottarato rajjum upāyamya śronyansan kuryāt. Es ist also deutlich die oben angegebene Construction.

 $1^{1}/_{2}$  Aratni's (=  $5^{1}/_{4}$  = 126 Ang.) eine Schlinge. Weiter ist hierzu keine Erklärung gegeben, als dass er bei dieser Eintheilung der Schnur die Schlinge nicht umkehrt. Ich habe nach sehr langer Ueberlegung nur zu der einen Auffassung gelangen können '): Nachdem er an dem Strick nach 21/4 Aratni das Zeichen zum Anziehen gemacht (demnach die aus 144 Angula's bestehende Schnur im Verhältniss von 9:15, also in 54 und 90 Angula's getheilt, die beiden Enden derselben an der 72 Angula's langen Prâcî befestigt hat, zieht er sie nach Süden und Norden und erhält so zwei rechtwinklige Dreiecke, in denen  $54^2 + 72^2 = 90^2$  ist. Die Nord- und Südsroni findet er nun, indem er das bei dem 48. Angula befindliche Zeichen auf dem Boden im Norden und Süden vermerkt. (Mit dem bei 54 Ang. gemachten Zeichen muss er anziehen, damit die Linie auf der Prâcî unter einem Rechteck steht.) Die beiden Ansa's bestimmt er so: die bei Angula 90 gemachte Marke theilt wieder die Schnur im Verhältniss von 15:9; er erhält also wiederum im Osten zwei rechtwinklige Dreiecke, deren Katheten 72 und 54 sind. Hierauf befestigt er die bei Aratni 51/2 (= 126 Angula's) angebrachte Schlinge an demselben Pflock auf der Ostseite der Prâcî, und indem er mit dem bei 90 angebrachten Zeichen die Schnur nach Süden und Norden zieht, trägt er auf den 54 betragenden Katheten je 36 Angula's (126-90-36) ab und gewinnt so die beiden Ansa's.



1) Nachdem ich, so gut es mir möglich war, die vorstehende Erklärung der im Comm. zu Kåt. gegebenen Citate aus den Sulva-S. ausgearbeitet, erhielt

Noch enger schliesst sich an die zweite nach Baudh. versuchte Darstellung die zweite Angabe bei Kât. an, welche man unter Vertauschung der Schlingen des Strickes ausführt.

Nachdem er an einen Strick von der doppelten Länge der Prâcî (= 2.3 Aratni's) an beiden Seiten Schlingen befestigt hat, macht er zuerst am Ende von  $1^1/2$  Aratni (= 36 Añgula's) ein Zeichen, um den Ańsa zu markiren, dann bei  $1^1/2$  Aratni (beim Ende des 2. = 48 Añg.), um die Śroni zu markiren, bei  $2^1/4$  (= 54 Añgula's) um anzuziehen, bei 3 Aratni's (= 72 Añgula's) um die Prâcî zu markiren. Es folgt hieraus ein gleiches Verfahren, wie S. 46; die Ostseite ist = 3 Aratni's  $(2 \cdot \frac{3}{2})$ ; die Westseite = 4 Aratni's (4 Aratni's sind nach dem Comm. zu Kât 2.6.3 = 1

Aratni's, (4 Aratni's sind nach dem Comm. zu Kât. 2, 6, 3 == 1 Vyâma und dies ist die vorgeschriebene Länge der Westseite Kât. 2, 6, 3)'); es ergibt sich also bei dieser Methode dasselbe Resultat.

ich von Herrn Professor Thibaut eine freundliche Mittheilung über diese beiden Methoden, welche das oben Gesagte bestätigt.

<sup>1)</sup> Alle bisherigen Angaben beruhen darauf, dass das Mass der Prâcî bestimmt ist. Kåt. 2, 6, 5 sagt, dass dieselbe auch unbegrenzt sein könne. Einige deuten dies als ein Hinausgehen über das oben bestimmte Mass. In diesem Falle ist (nach dem Comm. zu 8) das Mass der Praci und Ostseite gleich, die Westseite um 1/2 grösser als die Prâcî. Nachdem er einen Strick von der Länge der Praci verdoppelt hat, befestigt er, wenn ich die Worte recht verstehe, von dem Anfang des Strickes aus bei der Hälfte der Ostseite ein Zeichen und eins am Anfang des letzten Viertels des Grundstrickes. Berechnung ergibt, dass dies richtig ist. Ist a die Praci, so ist a auch die Ostseite und 4/sa die Westseite; der verdoppelte Strick = 2a, das erste Zeichen bei a, das zweite bei 4/4a. Nehmen wir a = 72, so ist das erste Zeichen bei 36, das zweite zum Anziehen bei 54. Letzteres theilt die 144, so wie jede andere Zahl im Verhältniss von 3:5, in 9 und 15 Theile. An der 72 betragenden Prâcî mit beiden Enden befestigt und an dem Punkt bei 54 nach Süden und Norden gezogen ergibt die Schnur zwei rechtwinklige Dreiecke. Die beiden Ansa's erhält er, indem er dort, wo das bei 36 (= 4/2) vorgeschriebene Zeichen im Norden und Süden den Boden berührt, ein Zeichen macht; dann ist der Punkt 36 im Norden und Süden der Punkt für die Ansa's. Bindet er die Schlinge, welche am Ostende befestigt war, an das Westende und die am Westende an das Ostende, so erhält er durch Streckung des Strickes nach Süden und Norden, wenn er noch ein Zeichen bei 48 gemacht hat, die Nordund Südéroni, indem er dort, wo die bei 48 gemachte Marke der 54 betragenden Kathete den Boden berührt, ein Zeichen macht. Dann sind die beiden Sroni 48+48 von einander entfernt = 96 = 4/2a. Die Paddhati gibt noch eine besondere Art der Ausmessung an. Ich glaube, sie stimmt mit der ersten vom Comm. zu Kåt. angegebenen überein, doch vermag ich diese Angabe nicht nachzurechnen.

Nachdem man auf diese Weise die vier Ecken festgestellt, nimmt man eine Schnur von der doppelten Länge einer der Langseiten der Vedi, der Nord oder Südseite, macht an beide Enden Schlingen und ein Zeichen in die Mitte, bindet sie an die zwei Südpflöcke (welche die Südsroni und den Südansa markiren), streckt sie nach Süden, indem man sie bei dem Zeichen nimmt, und wo dieses den Boden berührt, befestigt man einen Pflock, bindet dann an diesen die beiden Schlingen und zieht mit dem Zeichen um die Südseite der Vedi die Schnur, welche auf diese Weise einen Bogen von der Südost- bis zur Südwestecke beschreibt. Dieser bildet dann die Südseite der Vedi, indem das Stück zwischen ihm nnd der graden, den Südansa und die Südsroni verbindenden Linie wegfällt. Ebenso erhält man die Nordseite, die Ost- und Westseite, welche in gleicher Weise mit einer die doppelte Länge der Seite enthaltenden Schnur umschrieben werden (Baudh. Sulva S. 73-75). Anders scheint es bei Kâtyâyana zu sein. Ist nämlich die Vedi abgemessen, so macht man in der Mitte ihrer Langseiten die beiden Sangraha's, Verengungen, da ihre Form Kât. 2, 6, 7 als "in der Mitte verengt" vorgeschrieben ist. Der Comm. und die Paddh. sagen, dass es in folgender Weise geschehe: "Man ziehe einen Strick von der Ostseite nach der Westseite (?) verdopple ihn, an seinem Ende mache man zwei Pflöckchen und beschreibe mit diesem Mass, mit dem Einachtelstrick einen Kreis, oder mit dem vierten Theil der Breite. (?) Irgendwo heisst es: "mit diesem Einachtelstrick in der Mitte von Śroni und Ańsa". habe trotz langen Rechnens den Mittelpunkt von dem aus der Kreis in die Vedi einbeschrieben wird, nicht finden können; der Radius scheint 18 zu sein '). Der Comm. zu Baudh. 75 sagt: "purastâd anhîyasî, paścât prathîyasî, madhye samnatatarâ bhavati." Ferner müssen die beiden Ansa's das Ahavanîyafeuer umgeben und sie gelten als Glieder der Vedi, werden demnach auch gegraben, bestreut etc. Der Comm. zu Baudh. S. S. 75 sagt: prâncau vedyańsâv unnayati, âhavanîyasya parigrahanâya | pratîcî śronî, gârhapatyasya parigrahanâya2). Hierauf entfernt der

<sup>2)</sup> Âp. 2, 3, 1 (beim Graben der Vedi): prâncau vedyansâv unnayati, pra-



<sup>1)</sup> Ich vermuthe, dass man den Strick an die beiden Enden der Pract bindet, die Verdopplung um die Sroni herum auf der Seitenlinie entlang zieht, dann würde der Endpunkt des Strickes 24 Angula's von der Sroni entfernt zu liegen kommen, da nach der Paddh. S. 217 von der Sroni aus die Sangraha's zu machen sind. Doch kann ich dies in keiner Weise beweisen.

Âgnîdhra was etwa von Gras, Staub etc. in die Mitte der Vedi gefallen ist mit Darbhas und macht nördlich von der Vedi aus dem durch das Abkehren entfernten Unrath einen Haufen. den s. g. Utkara. Den Platz für denselben findet er nach der Paddh. und dem Comm. so: er theilt den Zwischenraum zwischen Gârhapatya und Âhavanîya in 6 oder 7 Theile, fügt einen 7. Theil (resp. einen 8.) hinzu, theilt dies in drei Theile und zieht an einem bei dem östlichen Drittel gemachten Zeichen die Schnur nach Norden; dort ist der Utkara. Oder mit einem um ein Drittel des Zwischenraumes verringerten Strick macht er auf der Westseite ein Quadrat, an dessen Nordansa der Utkara ist. Karka sagt, der Utkara befinde sich nördlich an dem Ostdrittel der westöstlichen Ausdehnung der Vedi 1). Dieselbe Bestimmung steht bei Kât. 3, 6, 12 ("nachdem er die Vedi ringsum abgekehrt macht der Âgnîdhra bei einem Drittel im N. den Utkara".) Nach Karka befindet er sich ferner in der Nähe des Câtvâla, der Grube. Zwischen ihm und den Pranîtâwassern ist bei den Ishti's der Weg zum Hinund Hergehen (nach Kât. 1, 3, 43)2). Ist der Utkara fertig, so nimmt der

Adhvaryu mit Gras zusammen den Sphya mit dem Mantra: "auf das Geheiss des Gottes Savitri, mit den beiden Armen der Aśvins, mit Pûshans Händen nehme ich für die Götter den das Opfer vollziehenden", legt ihn in die Linke, fasst ihn mit der Rechten an (wodurch er ihn schärft) und flüstert dann im Samhitâtone: "Indra's rechter Arm bist du mit tausend Ecken, hundert Schneiden;

tîcî śronî. 2. purastâd anhîyasî, paścât prathîyasî, madhye samnatatarâ bhavati. 2, 2, 9 — daxinato varshiyasîm prâgpravanâm prâgudagpravanâm vâ. Bhâr. 2, 2, 8. 9. Hir. 1, 21, 27.

<sup>1)</sup> Ausführlich ist bei Baudh. Śulva S. 65—70 über die Stellung desselben gehandelt. Âp. 2, 1, 7: badhāna deva savitar ity uttaratah purastād vitritīyadeśa udagdvipade 'parimite vā veder nivapati 8. sa utkarah.

<sup>2)</sup> Wie oben erwähnt, spricht Baudh. im Śrauta S. nicht besonders von dem hier dargestellten Ausmessen der Vedi. Nach dem Linienziehen und Hineingiessen des Wassers (1, 10, 14) fährt er fort 15. atha vedam ådatte 'yam vedah prithivîm — karmā karotv iti (T. Br. 3, 7, 6, 13). 16. vedena vedim trih sammārshti vedena vedim vividuh prithivîm så paprathe prithivî pārthivāni | garbham bibharti bhuvaneshv antas tato yajno jāyate visvadānir iti. Dann fährt er fort wie Kāt. 2, 6, 13. Âp. 2, 1, 3 vedena vedim — visvadānir iti purastāt stambayajusho vedena vedim trih sammārshti. Bhār. 2, 1, 4. Hir. 1, 21, 1.

Vâyu bist du mit scharfer Schneide, eine Waffe gegen den Feind"¹). Mit ihm darf er vor dem Werfen desselben weder die Erde noch sich selbst berühren²); will er einen Feind verfluchen, so tritt an Stelle von "Feind" dessen Name und die Wasser werden sodann berührt.

Mit dem Spruch: "für die Erde bist du eine Hülle" legt er das genommene Gras mit den Spitzen nach Norden auf die Vedi³). Er sagt hierauf: "nicht möchte ich o Verehrerin der Götter deines Krautes (Comm. aber trinarûpâ [prithivî.]) Wurzel verletzen" und wirft den Sphya nach den einen auf das Gras, nach a. unter das Gras auf die Erde⁴). Darauf nimmt er von der betreffenden Vedistelle mit der Hand den durch das Schleudern des Sphya dort ausgegrabenen Schutt nach Recitirung des Spruches: "in die Hürde geh, den Stall"<sup>5</sup>), blickt mit: "es regne dir der Himmel" auf die Stelle, von welcher er den Schutt genommen <sup>6</sup>), und wirft

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 13: nachdem er mit "auf des Gottes.. dich.." (V. S. 1, 24) den Sphya genommen, ihn mit Gras zusammen in die Linke gebracht, mit der Rechten angefasst hat, flüstert er: "Indra's Arm..." (V. S. 1, 24.) Baudh. 1, 11, 1—3; — mit: "Vâyu bist du, mit scharfer Schneide, mit hundert Ecken, eine Waffe aus Holz für den Feind" schärft er den Sphya mit Barhis. Âp. 2, 1, 1. Bhâr. 2, 1, 1. Hir. 1, 21, 3. devasya tveti sphyam ådåyendrasya båhur asity abhimantrayate. 4. sahasrabhrishtih śatatejâ iti tasya darbhenågram samáyati.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 6, 14: nicht berühre er die Erde und sich selbst damit, so lange er noch das Stambayajuh werfen soll. — stambayajuh heisst zunächst "Büschelspruch". Es ist zum Namen einer Ceremonie geworden, welche darin besteht, dass der Sphya auf eine mit Gras bedeckte Stelle der Vedi mit Yajusformeln zu wiederholten Malen geschleudert wird.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 15: auf die Vedi legt er das Gras nordwärts nieder mit: "für die Erde bist du eine Hülle". Baudh. 1, 11, 4. Âp. 2, 1, 4: uparishtåd vå pūrvārdhåd veder vitritiyadesat stambayajur harati. 5. — tatrodagagram prägagram vå darbham nidhåya — Bhår. 2, 1, 6. Hir. 1, 21, 5.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 6, 16: mit "o Erde, Götterverehrerin ..." (V. S. 1, 25) schleudert er (mit dem Sphya) auf das zwischen gelegte Gras. Baudh. 1, 11, 5. tasmin (scil: barhishi) — praharati — 6. apahato 'raruh prithivyå ity ådatte. Åp. 2, 1, 5: prithivi devayajanîti tasmin (darbhe) sphyena prahrityåpahato — sphyena satrinân pânsûn apådâya — Bhar. 2, 1, 7. Hir. 1, 21, 6: prithivi devayajanîti tasmin sphyena praharati. 7. apahato 'raruh prithivyå iti sphyena satrinân pânsûn apådatte 'pârarum vadhyåsam iti vå. Åp. 4, 5 yo må hridå manaså yaś — chinadmîti (T. Br. 3, 7, 6, 4) stambayajur hriyamånam (yajamåno 'numantrayate) Bhår. 4, 6.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 6, 17: mit: "zur Hürde geh .." (V. S. 1, 25) nimmt er den Schutt. Baudh. 1, 11, 7. Åp. 2, 1, 5 — vrajam gacha gosthånam iti harati. Bhår. 2, 1, 7. Hir. 1, 21, 8.

<sup>6)</sup> Kåt. 2, 6, 18: mit: "es regne dir der Himmel .." (V. S. 1, 25) blickt

den Schutt auf den Utkara mit dem Spruch '): "fessle o Gott Savitri auf entferntestem Gebiet der Erde mit hundert Schlingen den der uns hasst und den, welchen wir hassen. Nicht löse ihn (ev. N. N.) davon"<sup>2</sup>) (worauf er ev. die Wasser berührt).

Darauf wirft er mit dem Spruch: "abseits von der Götterverehrung möchte ich für die Erde den Bösen fesseln" zum zweitenmal mit dem Sphya unter das Gras nördlich von der ersten Stelle, berührt die Wasser und es wiederholt sich sodann in obiger Weise das Nehmen des Schuttes, Anblicken der getroffenen Vedistelle etc. 3). Der

Âgnîdhra nimmt hierauf den Sphya, drückt mit beiden Händen den Utkara fest nieder, wobei er sagt: "fliege, o Araru, nicht zum Himmel", und berührt die Wasser<sup>4</sup>). Der

Adhvaryu sagt: "ein Tropfen von dir falle nicht in den Himmel" und wirft zum dritten Mal<sup>5</sup>), nördlich von der vorigen Stelle, und verfährt in obiger Weise mit dem Schutt. Dasselbe wiederholt sich ein viertes Mal, jedoch ohne einen Mantra, wobei mit dem Schutt auch das Gras fortgenommen und auf den Ut-

er auf die Vedi. Baudh. 1, 11, 8. Åp. 2, 1, 6 vedim — yajamanam va. Bhar. 2, 1, 8. Hir. 1, 21, 9: varshatu te dyaur iti vedim pratyavexate, 10. varshatu te parjanya iti yajamanam.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 19: mit: "fessle .." (V. S. 1, 25) bringt er (ihn) auf den Utkara. Baudh. 1, 11, 9. Åp. 2, 1, 7: badhåna deva savitar ity uttaratah puraståd vitritiyadesa udagdvipade 'parimite vå veder nivapati. 8. sa utkarah Bhår. 2, 1, 9. Hir. 1, 21, 11: namo dive namah prithivyå ity uttarata uttånau hastan kritvågnidhra upavisati. 12. prakrame veder badhåneti tasmå upanirvapati. 13. sa utkaro bhavati.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 6, 20: Oder es ist der Rest des beim Werfen gebrauchten Mantra's, weil es ohne einen Unterschied gelehrt wird. Verstehe ich dies Sütra recht, so bedeutet es, dass die letzt erwähnten drei Mantra's "zur Hürde geh" "es regne dir der Himmel" und "fessle etc." mit dem ersten: "o Erde . ." verbunden werden können, weil das Sat. Br. die hier vollzogene Theilung nicht vorschreibt, oder jeder steht allein. Baudh. citirt den ganzen Spruch hierbei.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 21: mit "weg den Bösen .." (V. S. 1, 21) zum zweiten Mal das Schleudern etc. Baudh. 1, 11, 10—14.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 6, 22: der Agnidh drückt mit: "o Böser zum Himmel .." (V. S. 1, 26) den Utkara nieder. Åp. 4, 5: idam tasmai harmyam karomi — månushishv ity (T. Br. 3, 7, 6, 3.) utkaram abhigrihyamånam (y. a.) Bhår. 4, 6.

<sup>5)</sup> Kât. 2, 6, 23: mit "ein Tropfen von dir .." (V. S. 1, 26) zum dritten Mal (das Schleudern etc.) Baudh. 1, 11, 15—19 wie oben 10—14; ararus te divam mâ skân ity atrânuvartate.

kara geworfen wird '). Hierauf fragt er den Brahman: "o Brahman den ersten Umriss (parigraha) will ich ziehen" <sup>2</sup>).

Brahman (leise:) "o Brihaspati, mache den Umriss der Vedi; euch, o Götter, sollen angenehm die Sitze sein. Ausbreite sich auf ihr vortrefflich die Opferstreu; im Innern unverletzlich sei die Erde, die göttliche. Mache die Götter gedeihen, auf des Himmels Gewölbe's Rücken sei der Opferer; wo die Welt der gut vollziehenden sieben Weisen ist, dorthin bringe Opfer und Opferer; (laut:) Om 3 parigrihâṇa"<sup>3</sup>).

Adhvaryu nimmt den Sphya und zieht (um die Grösse der Vedi anzuzeichnen) mit dem Spruch: "mit dem Gâyatrîmetrum ziehe ich dich" von der südlichen Śroni an eine Linie, die bei dem Âhavanîyaherde endet (Comm. bis zur Mitte der Vedi im Osten); eine zweite von der Südśroni bis zur Nordśroni mit dem Spruch: "mit dem Trishtubhmetrum ziehe ich dich"; eine dritte von der Nordśroni auf der Nordseite bis zum Âhavanîyaherde (Comm. bis zur Mitte der Vedi im Osten) mit dem Spruch: "mit dem Jägatîmetrum ziehe ich dich". Bei den Ansa's oder dem

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 24: leise zum vierten Mal; mit dem Grase zusammen. Ap. weicht in der Ceremonie ab. 2. 1, 7: badhana deva savitar ity uttaratah (s. o.) nivapati - 8. ararus te divam må skån iti nyuptam ågnidhro 'ñjalinåbhigrihnåty evam dvittyam trittyam ca harati. 10. tüshnim caturtham haran sarvam darbhaśesham harati. 2, 2, 1: apararum adevayajanam prithivya iti dvitiye praharanah, ararur dyam ma paptad iti tritiye 2, 2, 2: apahato 'raruh prithivyai devayajanya iti dvitiye 'padanah, apahato 'raruh prithivya adevayajana iti tritiye. 2, 2, 3: avabådham raxa iti dvitiye nivapana ågnidhro 'bhigrihnati, avabådho 'ghaśańsa iti tritiye, avabadha yatudhana iti caturthe. 4. drapsas te dyam må skån iti khanim pratyavexya - Bhår. 2, 1, 9 ff. Hir. 1, 21, 14: avabådho durasyur ity ågnführa utkaram abhigrihnati. 15. anjalina parigrihyaste. 16. evam dvitiyam harati. 17. evam tritiyam. 18. må vah sivå oshadhayo mulam hinsisham iti dvitiyam praharati. 19. apahato 'raruh prithivyai devayajanya iti dvitîvam apadatte. 20. avabadha devayajanya yatudhana iti dvitîvam abhigrihnāti. 21. drapsas te divam mā skān iti tritīyam praharati. 22. apahato 'raruh prithivya adevayajana iti tritiyam apadatte. 23. avabadho 'ghasansa iti tritiyam abhigrihnati. 24. tushnim caturtham. 25. sarvam darbham harati. 26. ararus te divam må skån iti caturtham abhigrihnåti.

<sup>2)</sup> Diese Frage, welche Comm. und Paddh. erwähnen, wird durch den folgenden Befehl des Brahman vorausgesetzt.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 2, 12: "o Brihaspati mache den Umriss — (s. o.) — die göttliche" so gibt er dem den Umriss ziehenden (Adhvaryu) den Befehl. 14. "mache du die Götter gedeihen" fügt er überall hinzu. cf. 2, 2, 8. 9.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 6, 25: "den ersten Umriss zicht er mit dem Sphya im Süden, Westen und Norden mit den Sprüchen: "mit dem Gävatrimetrum ..." (V. S.

Âhavanîyaherde muss er also enden. Hierauf zieht er leise mit dem Sphya auf der Vedi drei nach Osten laufende Linien, die erste im Süden, die dritte im Norden oder drei nach Norden laufende, die erste im Westen, die dritte im Osten und sagt zum Âgnîdhra: "nimm dreimal" 2)! Der

Âgnîdhra nimmt dreimal von diesen Linien den Schutt, wirft ihn auf den Utkara und verwischt dieselben (sammriset)<sup>3</sup>). Hierauf wird die Vedi von ihm mit einem Spaten (abhri) von allen Seiten, von links nach rechts, in der Form gegraben, wie sie oben abgemessen wurde<sup>4</sup>) Sie kann entweder drei Angula tief gegraben werden oder bis zum Ausschneiden der Pflanzenwurzeln, soweit diese auch in die Erde reichen. Im letzteren Falle hat ihm der Adhvaryu die Weisung dazu mit: "die Pflanzenwurzeln ausschneiden"! zu geben<sup>5</sup>).

<sup>1, 27)</sup> Mantra für Mantra. Baudh. 1, 11, 22. 23. die drei Mantra's dazu siehe T. S. 1, 1, 9s. Âp. 2, 2, 4. Bhâr. 2, 2, 1. Hir. 1, 21, 26. cf. dazu aus dem Yajamânaabschnitt Âp. 4, 5: yajñasya tvâ — parigrihnamiti vedim parigrihyamânâm (yajamâno 'numantrayate.) Bhâr. 4, 6.

<sup>1)</sup> Kåt. 1, 7, 25.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 6, 26: nachdem er auf der Vedi drei Linien gezogen hat, sagt er "nimm dreimal" (zum Ägnidhra) Baudh. 1, 10, 26: atha pracim sphyena vedim uddhanti devasya två T. S. 1, 1, 9 t. 27. athägnid itas trir harati. Áp. 2. 2, 5: apärarum adevayajanam prithivyå adevayajano jahiti sphyenottamäm tvacam uddhanti.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 27: nachdem er (den Staub) genommen, verwischt er die Linien. Sütra 28 lehrt, dass dies Linienziehen nur beim Manenopfer und beim Agnicitya geschehe, weil es nur dort in der Śruti gelehrt sei. Sütra 29 indess erweitert wieder diese Beschränkung.

Âp. 2, 2, 6: samuddhatasyâgnîdhra utkare trir nirvapati. Bhâr. athâsyâ uttamâm tvacam samuddhrityotkaram gamayati. Hir. 1, 22, 2 apahato 'raruh prithivyâ â devayajam vaheti sphyenottamâm tvacam uddhatyotkare nivapati. — Siehe dazu aus dem Yajamânaabschnitt: Âp. 4, 5: yad uddhanto jihinsima prithivîm oshadhîr apah — astv ity uddhanyamânâm (yajamâno 'numantrayate).

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 6, 30: (Jetzt geschieht) die Herstellung der Vedi, wie es (oben) gesagt ist. Baudh. 1, 11, 24: atha karanam 25. japatimäm naräh krinuta vedim etya vasumatim rudravatim ådityavatîm varshmän divo nabha prithivya yathayam yajamäno narishyed iti. Åp. 2, 2, 7: imäm naräh krinuta — visantv iti sampreshyati. Bhär. 2, 2, 3. Hir. 1, 22, 1. Nach Åp. 4, 5 sagt der Opferer über die Vedi, wenn sie hergestellt wird, den Spruch: bhūmir bhūtva — sakvaris ca (T. Br. 3, 7, 6, 4). Bhär. 4, 6.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 6, 2: drei Angula tief. 9: (oder) bis zum Ausschneiden der Wurzeln 10: "die Wurzeln ausschneiden" soll er dann sagen. Åp. 2, 2, 8: devasya savituh sava iti khanati dvyangulam tryangulam caturangulam va yavat parsnyah suklam tavatim prithamatrim rathavartmamatrim sitamatrim

Adhvaryu o Brahman den zweiten Umriss will ich ziehen. Brahman gibt die Erlaubniss wie oben.

Adhvaryu zieht um die Vedi im Süden, Westen, Norden wie oben Linien wobei drei andere Sprüche eintreten: 1) "aus guter Erde bestehst du und freundlich bist du"; 2) "weich bist du und ein guter Sitz"; 3) "mit Labung und Milch versehen bist du"1). Hierauf schafft er mit dem Sphya den Schutt der Vedi nach der Südseite<sup>2</sup>) (Paddh.) und macht die Vedi nach Norden oder Osten geneigt. Er sagt sodann den Spruch: "es opfern die Weisen und wiesen auf die Erde hin, welche sie, o Mächtiger, dem umherschleichenden Unhold entzogen und mit Svadhaspenden in den Mond versetzten" und ebnet von Osten nach Westen das, was von dem Grabenden ungleich gemacht wurde, durch Wegschaffen der Erdschollen oder Zerbrechen derselben mit einem Stück Holz etc. 3) ein. Wünscht ein Opferer Vieh, so ist vor dem Einebnen der Schutt der Vedi wegzuschaffen, auf den Utkara zu werfen und dafür anderer herbei zu holen, mit dem die Vedi ausgefüllt wird4). Hierauf nimmt der

prådesamåtrim vå, purishavatim, naitä måtrå atikhanati. 2, 3, 3: yan mulam atisete sphyena tacchinatti na nakhena, yat purisham atiseta utkare tan nivapati. Bhår. 2, 2, 5. 6. 10—11. Hir. 1, 22, 3: devasya savituh sava iti khanati, devasya savituh save karma krinvanta månusha må vah siva oshadhayo mulam hinsisham iti vå. 4. dvyangulam tryangulam caturangulam sitamåtrim rathavartmamåtrim yavatparshnisvetam tavatim vå. 5. naita måtra atikhanati.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 31: den zweiten Umriss zieht er mit: "aus guter Erde bestehst du ...", "weich ..." "mit Labung versehen ..." (V. S. 1, 27) Mantra für Mantra in voriger Weise. —

Baudh. weicht in dem vorangegangenen ab: 28. tatas trir ågnidhro harati. 29. yadågnidhras trir harati atha sampraisham åha brahmann uttaram etc. 30. prasūta uttaram parigrihnāty, ritam asīti daxinata ritasadanam asīti paścād, ritaśrīr asīty uttaratah. Åp. 2. 3, 5. Bhār. 2, 3, 10. 11. Hir. 1, 22, 12 ff.

<sup>2)</sup> Diese Worte hat nur die Paddh. sphyena daxinam disam prati vedipurisham uduhya; sie ergeben sich aus den Vorschriften andrer Sütren, so aus Âp. 2, 2, 10: daxinato varshiyasim pragpravanam pragudagpravanam va; nur ist mir dann die zweite Eigenschaft, dass sie nach Osten oder Nordosten geneigt sein solle, welche auch Kat. (2, 6, 6) vorschreibt, nicht verständlich. Bhar. 2, 2, 9. Hir. 1, 22, 6. Ueber den Opferer siehe S. 53 Anm. 4.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 32: mit "weg dem Unhold .." (V. S. 1, 28) ebnet er (die Vedi). Baudh. 1, 11, 31; atha pratīcīm sphyena vedim yoyupyate T. S. 1, 1, 9 vwx. Âp. 2, 3, 7. Bhâr. 2, 3, 12. Hir. 1, 22, 15. cf. aus dem Opfererabschnitt Âp. 4, 5: catuḥśikhaṇḍā yuvatih — kāmān iti vedim saṃmṛijyamānām (y. a.) Bhâr. 4, 6.

<sup>4)</sup> Kat. 2, 6, 11: für einen, der Vieh wünscht, (soll er die Vedi) aus Schutt,

Âgnîdhra die Sprengwasser, welche er vorhin zwischen die Pranîtâwasser und das Âhavanîyafeuer gestellt hatte, und hält sie dicht über die Vedi'). Während dessen gibt ihm der

Adhvaryu, nachdem er von der Vedi mit der Hand den Sphya in die Höhe gehoben, wenn er will, folgenden Befehl: "die Sprengwasser setze hin; Brennholz und Barhis setze hin; die Löffel wische ab; binde die Gattin, mit der Butter gehe vorauf"<sup>2</sup>). Gibt er den Befehl nicht, so vollzieht (nach den Harisvâmins) der Âgnîdhra auch ohne denselben die einzelnen Handlungen oder nach anderen, welche sich auf die Kanvaśâkhâ stützen, der Adhvaryu selbst.

Nach dem Einebnen (Mahâd.) und vor der Bestreuung mit Barhis darf die Vedi nicht mehr berührt werden, ebenso die Havisspenden, nachdem sie gar sind, nicht mehr bis zu ihrer Darbringung<sup>3</sup>).

Er sagt sodann den Mantra: "eine Waffe bist du gegen den Feind" und schleudert damit den behufs der Ertheilung der Befehle vorhin in die Höhe gehobenen Sphya nordwärts auf den

welcher wo anders her geholt wird, (herstellen). Wörtlich: aus zu holendem (d. h. nicht mit dem in der Vedi schon befindlichen) Schutt stellt er sie für einen Vieh wünschenden her. Nach Kät. 1, 8, 39 ist er von der Cätvälagrube zu holen. Åp. 2, 3, 4. Bhär. 2, 3, 1. ff. Hir. 1, 22, 7.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 33: dicht über die Vedi hält die Sprengwasser der andere.

<sup>2)</sup> Kat. 2, 6, 34: nun nachdem er den Sphya erhoben sagt er: "setze die Sprengwasser hin" etc. (s. oben), wenn er es wünscht. — Das Wort atha bezweckt nach dem Comm. das Ertheilen aller Befehle während die Proxantwasser gehalten werden, damit nicht dem einzelnen Befehl die Ausführung folge.

Baudh. 1, 11, 32: athântarvedi tiryañcam sphyam stabdhvâ sampraisham âha: proxanîr âsâdayedhmâbarhir upasâdaya srucam srucas ca sammriddhi ehîti. 33. âharanty etâh proxanîr abhipûrya daxinenâdhvaryum 34. tâ sphya upaniniya sphyasya vartman sâdayati. Âp. 2, 3, 9: pascârdhe veder vitritiyadese sphyam tiryañcam stabdhvâ sampreshyati: proxanîr âsâdaya — 10. api vâ na sampraisham brûyât. 11. proxanîr abhipûryodañcam sphyam apohya, daxinena sphyam asamsprishtâ upaniniya sphyasya vartman sâdayaty ritasadhastheti. Bhâr. 2, 3, 13. 14: — âgnîdhra etânî karmânî kuryâd ity ekam adhvaryur ityaparam. 15. Hir. 1, 22, 16: pascârdhe vedivitritiyadese sphyam tiryañcam stabdhvâ proxanîr âsâdaya etc. sampreshyati. 17. agnîhotrahavanyâm pavitrântarhitâyâm apa ânîyodañcam sphyam apakrishyântarvedi dhârayan sphyasya vartmann upaninîya ritasadhastheti sphy ... sâdayati. —

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 38: vor dem Bestreuen soll er die Vedi nicht berühren. 39. Auch die Opferspeisen, wenn sie gar sind, nicht, bis zur Verwendung derselben. — (Die Vedi also und die Opferspeisen während ihrer Zubereitung zu berühren ist nicht fehlerhaft.) Hir. 1, 22, 21: na vedim parimrisaty ästaranat.

Utkara 1). Hat er, um eine Verwünschung zu vollziehen, die dann eintretende Modifikation "auf den NN. (Name) schleudre ich dich als Donnerkeil" gebraucht, so werden wieder die Wasser berührt. Hierauf nimmt er den Sphya, wäscht am Utkara die von der Herstellung der Vedi beschmutzten Hände und legt den Sphya mit der Spitze nach O. oder N. hinter die Pranîtâwasser<sup>2</sup>). Sodann stellt der

Âgnîdhra3) die in der Agnihotrahavanî befindlichen Sprengwasser4), die Spitze derselben nach Norden richtend, auf die Vedi; hinter (westlich) die Pranîtâwasser setzt er, nördlich vom Sphya, im Süden von den Pranîtâ's, zwischen diesen und dem Âhavanîya es heranführend oder nicht das Brennholz mit den Spitzen nach Osten, dahinter im N. oder W. die Opferstreu, ebenfalls mit den Spitzen nach Osten<sup>5</sup>). Hierauf nimmt er den Sruvalöffel, welcher aus Khădiraholz gefertigt einen Aratni gross ist und eine Mündung von dem Durchmesser eines Daumengliedes hat, (Kât. 1, 3, 32. 38), macht ihn am Gârhapatya heiss mit: "entgegen gebrannt ist dem Raxas" etc. (wie oben) oder mit "niedergebrannt ist das Raxas" etc., berührt die Wasser, geht vom Feuer nach Osten (aus dem Vihâra) hinaus, sagt: "nicht geschärft bist du, ein Vernichter • der Nebenbuhler; (daher) kehre ich dich den Speisereichen ab, damit ich Speise gewinne" und kehrt mit diesem Spruch den Sruva auf der Innenseite, mit dem Stil beginnend und mit der Mündung schliessend, von West nach Ost mit den Vedaspitzen ab; er wiederholt den Spruch und kehrt den Sruva auf der Aussenseite, auf der unteren Seite der Höhlung beginnend und am Ende des Stils

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 6, 42: Mit "Gegen den Feind eine Waffe .." (V. S. 1, 28) schleudert er den Sphya nordwärts. Bandh. 1, 11, 35 mit dem Spruch yo må hridå T. Br. 3, 7, 6, 4. Åp. 2, 3, 12: dveshyam manaså dhyåyan satabhrishtir asi vånaspatyo dvishato badha iti puraståtpratyancam utkare sphyam udasyati. Bhår. 2, 3, 17. 18. Hir. 1, 22, 18.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 6, 43: nach dem er die beiden Hände gewaschen setzt er hinter den Pranîtawassern den Sphya nieder. Baudh. 1, 11, 36 hastau praxâlya sphyam ca praxâlayati. Âp. 2, 3, 14. (agram apratimrisan). Bhâr. 2, 3, 19. Hir. 1, 22, 22 ff.

<sup>3)</sup> Nach Kåt. 2, 6, 38.

<sup>4)</sup> Nur nach der Paddh.; jedenfalls aber hier in derselben richtig angegeben, da das Hinsetzen derselben die Ausführung des Befehls: proxanir asadaya (2, 6, 34) ist.

<sup>5)</sup> Kât. 2, 6, 44: (hinter die Pranitâ's) setzt er Brennholz und Opferstreu; voran das Brennholz. 45. Baudh. 1, 11, 37. Âp. 2, 3, 15: uttarenâhavaniyam Bhâr. 2, 3, 22. uttarena pranîtâh paścât — Hir. 1, 22, 25. 26.

schliessend von Ost nach West mit den Veda en den ab'). Hierauf kehrt der Â. zum Feuer zurück, macht den Sruva wieder in obiger Weise heiss, berührt die Wasser und gibt ihn dem Adhvaryu. In ganz derselben Weise wird mit der Juhû einem aus Palâśaholz gefertigten Löffel von Armeslänge mit einer handgrossen Mündung, welcher einen Gänseschnabelausguss und einen Stil hat, verfahren. Ebenso mit der Upabhrit und der Dhruvâ²). Hierauf nimmt er einzeln leise die beiden Prâśitraharaṇa, das Śritâvadâna, die Kuchenschale³), (nach Karka 2 Kuchen- und die Iḍâschale), geht jedesmal nach Osten hinaus, reinigt sie innen und aussen, geht zum Feuer, erwärmt sie leise und gibt sie dem Adhvaryu. (Die Berührung der Wasser fällt natürlich hier weg,

<sup>1)</sup> Kât. 2, 6, 46: nachdem er den Sruva in früherer Weise erhitzt hat und nach Osten hinaus gegangen ist, wischt er ihn mit den Vedaspitzen auf der Innenseite ostwärts ab mit: "nicht geschärft bist du ..." (V. S. 1, 29); ihn umgekehrt habend aussen mit den Enden. Baudh. 1, 12, 1: athaitâh srucah samådatte daxinena sruvam juhupabhritau savyena dhruvam prasitraharanam vedaparivâsanânîti. 2. gârhapatye pratitapati T. S. 1, 1, 10-b. 3. atha sruvam sammarshti T. S. 1, 1, 100 iti trir antaratas, trir bahyatas, trir eva • mûlair dandam sammrijyâdbhih samspriśya pratitapyotprayacchati. Âp. 2, 4, 1: patnîsamnahanam eke pûrvam samâmananti, sruksammârjanam eke. 2. ghritâcîr etâ agnir vo hvayati devayajyâyâ iti sruca âdâya, pratyushtam raxah pratyushta arataya ity ahavaniye garhapatye va pratitapya, 'nisita stha sapatnaxayanîr ity abhimantrya, vedâgrâni prativibhajyaprativibhajya vâ taih srucah sammarshti; pracîr udîcîr vottana dharayamanah, upabhritam evodîcîm ity eke. goshtham må nirmrixam iti sruvam agrair antarato 'bhyakaram sarvatobilam abhisamaharam mulair dandam. Bhar. 2, 4, 3. vedagraih prativibhajyaprativibhajya vå sruvam agram uttånam dhåravamano 'grair antaratah - Hir. 1, 28, 1-3.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 6, 47: er übergibt nachdem er jedes Mal erwärmt hat. 48. mit "nicht geschärft" (kehrt er) die Löffel (ab). Baudh. 1, 12, 5—6. Åp. 2, 4, 3: våcam prånam iti juhum agrair antarato 'bhyåkåram pråcim, madhyair båhyatah praticim, mulair dandam | caxuh śrotram ity upabhritam udicim agrair antarato 'bhyåkåram praticim madhyair båhyatah pråcim mulair dandam u. s. w. mit derselben Ausführlichkeit. Bhår. 2, 4, 4. juhum uttånåm sammärshti pråcim dhårayamåno 'grair — 5. upabhritam sammärshti tirascim dhårayamåno 'grair — 6. yathå sruvam tathå dhruvåm. — Hir. 1, 23, 4—6.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 6, 49: leise das Prāśitraharaṇa, das Śritāvadāna und die Pātrī.

— Nach dem Comm. auch das Shaḍavatta; Pitribhūti verwirft dies. Baudh. lässt das Śritāvadāna und die Pātrī weg. 1, 12, 7: atha prāśitraharaṇam sammārshṭi rūpam varṇam paśubhyo mā nirmrixam vāji tvā sapatnasāhi sammār-jmīti tathaiva (wie bei den Löffeln) sammrijyādbhih samspriśya pratitapyot-prayachati. Âp. 2, 4, 6. Bhār. 2, 4, 7. Hir. 1, 23, 8. 9. Alle drei erwähnen gleich Baudh. nur das Prāśitraharana.

da ein Raxasmantra nicht gesagt wird.) Hierzu ist nach einigen andern Śâkhâ's zu bemerken, dass die Löffel beim Abwischen nach oben gerichtet gehalten werden ') und die abgewischten mit den noch nicht abgewischten nicht in Berührung zu bringen sind <sup>2</sup>). Ferner setzt er nach andern Śâkhâ's die Löffel, nachdem er sie erwärmt vor oder hinter dem Utkara auf die Darbhagräser <sup>3</sup>), und zwar mit der Mündung nach oben gerichtet hin, wie ihr Platz ist. (Paddh.)

Die Spitzen und Wurzeln des Veda, welche als Wischel dienten, wirft er, nachdem das Abwischen aller dieser Gefässe vollzogen, auf den Utkara, nach einigen in das Ähavanîyafeuer<sup>4</sup>).

Der Âgnîdhra nimmt ein dreifaltiges Band aus Schilfgras (yoktra) und umschlingt damit die in der Südwestgegend des Gârhapatyafeuers mit dem Gesicht nach Nordosten, die Kniee aufwärts, sitzende Gattin des Opferers auf der Aussenseite des Gewandes unterhalb des Nabels in der Gegend der Hüfte von links nach rechts mit dem Spruch: "für Aditi bist du ein Schmuck"<sup>5</sup>), dann befestigt er die südliche Schlinge des Seiles an der nördlichen (oder nach Mahâdeva am nördlichen Ende), welche die Stelle eines Pflockes vertritt und nachdem er zweimal umwickelt, steckt er die südliche Schlinge mitten an dem umgeschlungenen Strick nach oben durch mit dem Mantra: "für Vishnu bist du eine Binde

<sup>1)</sup> Âp. 2, 4, 2.

<sup>2)</sup> Ap. 2, 4, 7. Bhar. 2, 4, 8. 9. Hir. 1, 23, 7.

<sup>3)</sup> Åp. 2, 4, 8. Baudh. siehe 4).

<sup>4)</sup> Kât. 2, 6, 50: die Wischel wirft er fort. 51. Nach einigen auf das Âhavaniyafeuer. Baudh. 1, 12, 8: athainâni sruksammârjanâny adbhih samsprisya gârhapatye 'nupraharati divah śilpam — (T. B. 3, 3, 2). 9. athagrenotkaram trinâni samstîrya teshu srucah sâdayitvâ. — Âp. 2, 5, 1. 2. Bhâr. 2, 5, 1. 2. Hir. 1, 23, 10.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 7, 1: er bindet die Gattin, welche im SW. vom Gårhapatya sitzt, mit einem aus Muñjagras bestehenden, dreifältigen Strick; er schlingt ihn über dem Kleide mit: "ein Schmuck für Aditi .." (V. S. 1, 30) um. Baudh. 1, 12, 10 — patnim antarena vedyutkarau prapådya jaghanena daxinena gårhapatyam udicim upavesya yoktrena samnahyaty åsåsånä T. S. 1, 1, 10e. Åp. 2, 5, 3: åsåsänä saumanasam ity aparena gårhapatyam ürdhvajňum åsinäm patnim s. 4. tishthantim vå våcayatity eke 5. mauñjena dåmnänyataratahpåsena yoktrena våbhyantaram våsasah. 6. na våso 'bhisamnahyati. 7. abhisamnahyatity eke. Bhår. 2, 5, 3: patnim ürdhvajňum åsinäm samnahya, tishthantim vå, svayam vå patny åtmänam, mauñjena yoktrenanyataratahpåsenabhyantaram våsaso båhyato våsåsänä saumanasam iti. Hir. 1, 23, 11.

(o Strick)<sup>1</sup>) Einen Knoten macht er nicht<sup>2</sup>). Darauf schafft er die Âjyasthâlî östlich von den beiden Kuchen nach Norden, indem er mit der Linken den Veda unterhält und den Spruch: "dich (schaffe ich fort) zur Labung" sagt, setzt sie vor der Gattin auf den Boden nieder und sagt zu dieser: "blick o Gattin die Butter an". Die

Gattin nimmt den Veda in die linke Hand und mit dem Spruch: "mit ungeschädigtem Auge sehe ich auf dich nieder; Agni's Zunge bist du; rufe gut den Göttern für jeden Platz von mir, jeden Spruch" blickt sie auf die Butter<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 7, 2: die südliche Schlinge befestigt er an der nördlichen und steckt sie nach oben durch mit: "für Vishnu eine Binde (o Strick).." (V. S. 1, 30). uttare ist nach Mah. nur das Ende, nicht eine Schlinge. Das zweimalige Umschlingen geschieht wegen des Durchsteckens nach oben; denn bei einer einmaligen Umschlingung ist das Durchstecken nicht möglich. Comm.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 7, 3. Åp. 2, 5, 7 uttarena nåbhim nishtarkyam granthim kritvå pradaxinam paryûhya daxinena nåbhim avasthåpya — Bhâr. 2, 5, 4: uttarena nåbhim nishtarkyam granthim kritvå daxinato nåbheh paryûhate. Hir. 1, 23, 12: pûshå te granthim grathnåtv iti uttarato nåbher nishtarkyam granthim kritvå sa te må sthåd iti daxinato nåbheh parikarshati.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 7, 4: nachdem er mit: "zum Labsal dich .." (V. S. 1, 30) die Butter weggeschafft, lässt er die Gattin mit: "mit unverletztem ..." (V. S. 1, 30) darauf blicken.

Die andern Sakha's weichen in ihrer Anordnung hier ab. Baudh. 1, 12, 11 (nach dem Binden der Gattin): athainâm tirah pavitram apa âcâmayati ... payasvatīr oshadhayah — srija T. S. 1, 5, 10s. 12. athainam garhapatye samidha âdhâpayaty agne vratapate vratam carishyâmi tacchakeyam tan me râdhyatâm svâhâ vâyo vratapata âditya vratapate vratânâm vratapate vratam carishyâmi t. ś. t. m. r. svâheti. 13. atha jaghanena gârhapatyam upasîdati suprajasas tva - adabhyam T. S. 1, 1, 10f, indrant va - suprajastvaya T. Br. 3, 7, 5, 10. 11, mama putrâ (R.V. 10, 159, 3.) 14. athainâm gârhapatyam (avexayati) agne grihapata upa mâ hvayasva etc. 15. athainâm âjyam avexayati mahînâm payo — suprajâstvâyeti T. S. 1, 1, 10k. 16. athainad (âjyam) gårhapatye 'dhiśrayati tejo sîti ib. 1. 17. samidham upayatya prân harati tejo 'nuprehîti. 18. athainad ahavanîye 'dhiśrayaty agnis te tejo ma vi naid iti. 19. atraitâm samidham madhyata âbavanîyasyâbhyâdadhâti. Âp. 2, 5, 7: upotthåyågne grihapata upa må hvayasveti gårhapatyam upatishthate. 8. devånåm patnîr upa mâ hvayadhvam patni patny esha te loko namas te astu mâ mâ hinsîr iti devapatnîr upatishthate. 9. tasmâd deśâd apakramya suprajasas tvâ vayam iti daxinata udîcy upaviśati. 10. indrânî vâ — suprajâstvâyeti japati. 2, 6, 1: půshâ te bilam víshyatv iti sarpirdhânasya bilam apâvritya, daxinâgnâv âjyam vilâpya, aditir asy achidraputrety âjyasthâlîm âdâya, mahînâm payo 'sy oshadhînâm rasas tasya te xîyamânasya nirvapâmi devayajyâyâ iti tasyâm pavitrântarhitâyâm âjyam nirupya, idam vishnur vicakrama iti daxinâgnâv adhišritya,

Der Âgnîdhra nimmt die vor der Gattin stehende Butter und stellt sie auf die Vedi hinter die dort aufgestellten Sprengwasser, nachdem er selbst sich niedergelassen hat 1). Der Adhv. erfasst hierauf den Veda, nimmt die zwei Reiniger aus den Sprengwassern und mit dem Spruch: "auf des Gottes Savitri Geheiss reinige ich dich mit unverletztem Reiniger, mit der Sonne Strahlen" reinigt er mit denselben die Butter. Dann erfasst er den Sphya und mit den beiden von Butter besalbten Reinigern reinigt er die Sprengwasser mit dem Spruch: "auf des Gottes Savitri Geheiss etc."<sup>2</sup>)

Der Adhvaryu oder der Opferer sagt sodann: "Glanz bist du, leuchtend bist du, unsterblich bist du" und blickt auf die Butter, indem er den Veda unterhält<sup>3</sup>). Mit der Linken nimmt der

ishe tveti daxinardhe garhapatyasyadhisritya, ürje tvety apadaya vedenopayamya patnya upaharati. 2. tat sa nimilya vîxyanucchvasanty avexate mahînam payo 'sîti. 4. tejo 'sîty uttarârdhe gârhapatyasyâdhiśrayati. 6. tejase tvety apadaya tejo 'si tejo 'nuprehîti harati. 7. agnis te tejo ma vi naid ity ahavanîye 'dhiśritya. 8. agner jihvâsîti sphyasya vartman sâdayati. Bhâr. 2, 5, 5: agne grihapata upa må hvayasveti gårhapatyam abhimantrayate. 6. devånam patnîr — iti devapatnîh. 7. aparena garhapatyam devapatnya lokam upatishthate patni patny esha te - hinsîr iti. 8. desad daxinata udîcy upayisatîndrānī va — suprajāstvayeti. 9. gārhapatyam abhimantrayate suprajasas tva vayam ity etaya mama putrah - uta me iti ca. 10. pusha te bilam vishyatv iti u. s. w. stellenweise wörtlich wie Âp. Hir. 1, 24, 1: agne grihapata upa må hvayasveti tishthantî garhapatyam upatishthate. 2. devanam patnîr - ity aparena garhapatyam devapatnih. 3. patni patny esha te - iti tam eva desam prexate. 4. indrani va - daxinatah pascad garhapatyasyodicy upavisati. 5. evam samnaddhâvimoxâd anvâste. 6. suprajasas två — ity åsînâ japati; mama putråh - iti ca u. s. mit unwesentlichen Unterschieden weiter.

<sup>1)</sup> Kât. 2, 7, 5: auf die Vedi bringt er sie hinter die Sprengwasser. 6. oder nachdem er sie an das Âhavaniyafeuer gebracht hat, für einen an die sem kochenden (setzt er sie auf die Vedi).

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 7, 7: mit: "auf Savitri's Geheiss dich ..." (V. S. 1, 31) reinigt er die Butter. 8. Und in voriger Weise die Sprengwasser. Baudh. 1, 12, 22: athainad udicinågråbhyåm pavitråbhyåm punar åhåram trir utpunåti T. S. 1, 1, 10° 23. proxanîr utpunåti ib. p pacchah. Åp. 2, 6, 10; 7, 1 ff. Bhår. 2, 6, 12. 13. Hir. 1, 24 a. E. — Vgl. ferner hierzu aus dem Yajamånaabschnitt: Åp. 4, 5, 7: adbhir åjyam åjyenåpah — samvidånå ity åjyam proxanîs cotpûyamånåh (yajamåno 'bhimantrayate). Bhår. 4, 7 a. E.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 7, 9.10. Baudh. 1, 12, 20: athainad agrena proxanîh paryâhritya daxinârdhe vedyai nidhâya yajamânam âjyam avexayati, nimîlyâvexeteti brâhmanam. 21. athainad yathâhritam pratiparyâhrityottarârdhe vedyai nidhâyâdhvaryur avexate 'gner jihvâ T. S. 1, 1, 10 m. n. Âp. 2, 6, 9: âjyam asi satyam

Adhvaryu darauf die Juhû und den Veda, mit der R. den Sruva, schöpft mit dem letzteren aus dem Buttertopf leise Butter'), welche er mit dem Spruch: "eine befreundete Stätte bist du den Göttern, ein unerschütterlicher Götterdienst" in die Juhû giesst<sup>2</sup>). So thut er noch dreimal ohne Mantra oder aber dreimal mit dem Mantra und einmal leise. Wiederum nimmt er mit dem Sruva aus dem Buttertopf Butter und thut sie in die Upabhrit³); dahinein achtmal, einmal mit jenem Mantra und siebenmal leise oder dreimal mit ihm und fünfmal leise<sup>4</sup>). Hierzu ist noch zu bemerken, dass trotz des öfteren Eingiessens der Butter in die Upabhrit das in ihr enthaltene Quantum geringer sein muss als das in der Juhû befindliche.

Wie in die Juhû giesst er viermal mit dem Sruva Butter in die Dhruvâ<sup>5</sup>); der Spruch wird ein- oder dreimal gesagt. Der

asîty adhvaryur yajamânas ca nimîlya vîxyânucchvasantâv âjyam avexete. Bhâr. 2, 6, 11. Hir. 1, 24, a. E.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 7, 11: mit dem Sruva (geschieht) das Fassen der Butter. Âp. 2, 7, 5: anishkåsinå sruvena vedam upabhritam kritvåntarvedy åjyåni grihnåti. Bhår. 2, 7, 1. Hir. 1, 25, 2.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 7, 12: viermal in die Juhû; den Mantra: "eine befreundete Stätte bist du . . . " (V. S. 1, 31) nur einmal.

<sup>3)</sup> Kât. 2, 7, 13: wenn Anuyâja's sind, dann achtmal in die Upabhrit, (aber) weniger (als in die Juhû).

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 7, 9-11.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 7, 18.

Ueber das Fassen der Butter in die drei Löffel sagt Baudh. 1, 12, 24: proxanishu pavitre avadhayadatte daxinena sruvam, savyena juhum, vede pratishthapya tasyam grihnite sukram tva (iti) sammrisyotprayacchati. 25. athopabhriti grihnîte | jyotis två jyotishi dhâmne dhâmne devebhyo yajushe yajushe grihnâmîty etena yajushâshtagrihîtam grihîtyâ bhûyaso grahân grihnânah kanîya âjyam grihnîte. 26. tathaiva sammriéyotprayacchati. 28. atha dhruvâyâm grihnîte 'rcis tvarcishi dhamne d. y. y. g. ity etena yajusha caturgrihitam grihitvabhipûrya tathaiva sammrisyotprayacchati. Âp. 2, 7, 6: samam bilam dhârayamano juhyam, madhyadeśa upabhriti, bhûmau pratishthitayam dhruvayam. 7. catur juhvam, ashtav upabhriti, catur dhruvayam. 8. pasukamasya va pancagrihîtam dhruvayam, yathaprakritîtarayoh. 9. dasagrihîtam upabhriti, pañcagrihîtam itarayor ity eke. 10. bhûyo juhvâm, alpîya upabhriti, bhûyishtham dhruvâyam. 11. sukram tva sukrayam iti tribhih, pancanam tva vatanam iti ca dvábhyám j. catuh pañcakritvo vá pratimantram. 12. pañcanám tvá disám pañcânâm två pancajanânàm pancânâm två salilanâm dhartrâya grihnâmi etc. pancabhir upabhrity ashtakritvo daśakritvo va pratimantram. 13. śeshena dhruvâyâm catuh pañcakritvo vâ pratimantram. Bhâr. 2, 7, 2 flg. Hir. 1, 25, 2. catuh pañca vå juhvåm grihnaty ashtau daśa vopabhriti. 3. yatha juhvam evam dhruyayam. 5. upabilam sthalya juhum dharayamano, madhyadesa upabhriti,

Adhvaryu nimmt darauf von der Mitte der Vedi den Buttertopf und stellt ihn irgend wo an einen gut verborgenen Platz nieder. Sodann bindet er das Brennholz auf und sagt: o Brahman, das Brennholz will ich sprengen ').

Brahman: "sprenge; das Opfer, die Götter mache gedeihen — (wie oben) — den Opferer. om 3 proxa.

Adhvaryu nimmt die Sprengwasser, sagt: "die schwarze Antilope bist du, im Baue dich befindend (?); dich, den Agni willkommenen besprenge ich" und besprengt das Brennholz; darauf mit dem Spruch: "Vedi bist du, dich die dem Barhis lieb ist, besprenge ich" die Vedi. Er erfasst sodann die vom Agnîdh ihm übergebene Opferstreu und wenn sie auf dem Wege zwischen Pranîtâ's und Âhavanîya vorher noch nicht herangetragen worden ist, trägt er sie jetzt auf demselben heran, setzt sie auf die Vedi, den Knoten nach Osten richtend und fragt mit den Worten: "o Brahman, das Barhis will ich sprengen", den Brahman um Erlaubniss zum Besprengen derselben.

Brahman: "sprenge; das Opfer, die Götter mache gedeihen — den Opferer. om 3 proxa<sup>2</sup>).

Adhvaryu besprengt das barhis mit dem Spruch: "Opfer-

bhûmau pratishthitâyâm dhruvâyâm. 6. shoḍaśâny âjyâni grihṇati, saptadaśâni paśukâmaḥ kurvîtaikavińśâni pratishthâkâmaḥ. 7. śukram tvâ śukrâyâm ity etair juhvâm grihṇâti, pañcânâm tvâ vâtânâm iti pañcottarair upabhṛiti dhruvâyam ca.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 7, 19: er besprengt das Brennholz, nachdem er es aufgebunden hat, die Vedi und die Opferstreu, nachdem er diese erfasst und mit dem Knoten nach Osten auf die Vedi gelegt hat, mit: "schwarz bist du ..." (V. S. 2, 1) Mantra für Mantra. Baudh. 1, 13, 1, 2: athaitam ajvasthalim sasruvam jaghanena vedyai nidhaya — adbhir evapah proxati proxitah stha proxitah stheti trih. 3. athedhmam visransya proxati krishno 'sy akhareshtho 'gnaye tva svaheti. 4.vedim proxati vedir asi barhishe två svåheti. 5. barhih proxati barhir a. srugbhyah 6. åharanty etad barhir antarena pranîtâs câhavanîyam ca. 7. tad antarvedi purogranthy asadya proxati dive tvety agrany, antarixaya tveti madhyani, prithivyai tveti mulani. Ap. 2, 8, 1: purvavat proxanir abhimantrya, brahmanam âmantrya, visransyedhmam krishno 'sy âkareshtha iti trih proxati. 2. vedir asiti trir vedim. 3. barbir asiti trir barbib. 4. antarvedi purogranthi barhir åsådya dive tvety agram proxaty, antarixåya tveti madhyam, prithivyai tveti mûlam. 5. srucy agrany upapayya mûlany upapayayati poshaya tveti. Bhar. 2, 7, 9 flg. Hir. 1, 25, 12 flg. Vgl. hierzu aus dem Opfererabschnitt Âp. 4, 5, 8: ûrnamridu prathamânam (T. Br. 3, 7, 6, 5) barhir âsâdyamânam (y. a.). 4, 6, 1: asiśrema barhih — śatavalśa adabdha ity antarvedi barhir asannam (y. a.). Bhar. 4, 7, 7, 8, 1.

<sup>2)</sup> Kât. 2, 2, 11. 14. Åp. 3, 19. Bhâr. 3, 16.

streu bist du, die den Löffeln erwünschte sprenge ich" und schüttet dann den Rest der Sprengwasser insgesammt auf die Wurzeln desselben mit den Worten: "du bist Benetzung für Aditi".) Dann legt er die beiden Reiniger in die Pranîtâ-Wasser, bindet das Barhis auf und nimmt von der Ostseite des Barhisbündels mit den Worten: "du bist Vishnu's Schopf" den s. g. Prastara²), gibt diesen leise dem Brahman, löst leise das Barhisband selber auf (so dass dasselbe keinen Strick mehr bildet), legt es auf die Südśroni mit den Spitzen nach Osten oder Norden, bedeckt es mit andern Barhisgräsern als den in Rede stehenden und was von Gras, Laub, Holz u. s. w. auf die Vedi gefallen ist, wirft er mit der Hand auf den Utkara. Dann bestreut er die Vedi dreifältig oder in angemessener Weise, zu ungeraden Malen³) (fünf-, siebenmal etc.).

<sup>1)</sup> Kât. 2, 7, 20: den Rest giesst er auf die Wurzeln mit: "für Aditi bist du Benetzung" (V. S. 2, 2). Baudh. 1, 13, 8: atha tatah saha srucâ purastatpratyancam granthim pratyuxyâtisishtâh proxanîr ninayati daxinâyai śroner ottarâyai śroneh. T. S. 1, 1, 11 c. Âp. 2, 8, 6. Bhâr. 2, 7, 13. Hir. 1, 25, 15.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 7, 21: nachdem er die beiden Reiniger in die Prantawasser gestellt hat, und die Opferstreu aufgebunden hat, wird von der Ostseite der Prastara weggenommen mit: "Vishnu's .." (V. S. 2, 2.) Baudh. 1, 13, 9: udûhya proxanîdhânam barhir visransya purastât prastaram grihnâti vishnoh stûpo 'sîti. 10. tasmin pavitre apisrijati yajamâne prânâpânau dadhâmîti vâ (?) tûshnîm vâ. Âp. 2, 8, 6: — pûshâ te granthim vishyatv iti granthim visransyati. 7. prâncam udgûḍham pratyancam âyacchati. 8. vishnoh stûpo 'sîti karshann ivâhavanîyam prati prastaram apâdatte. 9. nodyauti, na prayauti, na pratiyauti, na vixipate, na pramârshti, na pratimârshti, nânumârshti. 10. ayam prânas ca T. B. 3, 7, 4, 12 — °sodhane yajamâne prânapânau dadhâmîti tasmin (prastare) pavitre apisrijya. Bhâr. 2, 8, 15 fig. Hir. 1, 25, 18 fig.

<sup>3)</sup> Kat. 2, 7, 22: nachdem er (den Prastara) dem Brahman gegeben und das Band des Barhis aufgelöst hat, legt er es auf die Südéroni der Vedi nieder, bedeckt es mit andern Darbhagräsern und bestreut die Vedi mit: "wollenweich .. " (V. S. 2, 2) dreimal. 23. Oder in angemessener Weise. Baudh. 1, 13, 11: tam yajamânâya vâ brahmane vâ prayacchati. 12. athainâni barhihsamnahanâny âyâtayati (?) daxinâyai śroner ottarâd ansât. 13. atha daxine vedyante barhirmushtim strinati devabarhir T. S. 1, 1, 11h. Ap. 2, 8, 10: pranapanabhyam tva satanum karomiti yajamanaya prayacchati, yajamano brahmane. 11. brahma prastaram dharayati yajamano va. 9, 1: darbhair vedim antardhâya daxinatah samnahanam strinâty axnayâ vornâmradasam tvâ strinâmîti. 2. barhishâ vedim strinâti. Bhâr. 2, 8, — tatah sampreshyaty abhistrinîta barhih, paridhatta vedim, jamim ma hinsîr a. ś. darbhaih strinîta haritaih suvarnair nishka ime yajamanasya bradhna T. Br. 3, 7, 5, 13 iti. | brahmane prastaram prayachati pranapanabhyam tva samtanum karomîti. brahma yajamanaya yajamane pranapanau dadhamiti. | mayi pranapanav iti yajamanah pratyaha. | śulbam strinaty urnamradasam tva strinamity a

Ersteres geschieht in folgender Weise. Nachdem er den Sphya niedergelegt, nimmt er von dem Grasbündel den dritten Theil, sagt: "wollenweich streue ich dich, dass du einen guten Sitz den Göttern bietest" und streut denselben vom Süd- zum Nordansa. Dann nimmt er den zweiten Theil und streut ihn westlich von dem ersten so, dass er die Wurzeln des zuerst gestreuten mit seinen Spitzen bedeckt¹), dann nimmt er den dritten Theil und streut ihn in derselben Weise auf die Westseite der Vedi²). Ganz ebenso wird bei einer fünf- oder siebenfältigen Bestreuung verfahren. Sie ist stets so zu vollziehen, dass die Erde dazwischen nicht gesehen wird und bei der letzten Streuung ist der Sphya unterzuhalten.

Diese Bestreuung geschah in der Weise, dass man im Osten begann und im Westen schloss. Ein anderer Modus ist der, dass man im Westen beginnt und im Osten schliesst. In diesem Falle werden die Spitzen des zuerst gestreuten jedesmal mit einem Stock (yashti) emporgezogen und die nächste zweite und dritte Reihe muss mit ihren Wurzeln unter die Spitzen der vorigen gelegt werden 3). Einer der am Ähavanîya kocht, muss jetzt, da dieses hergerichtet wird, die Havisspenden fortschaffen, da sie sonst verbrannt werden 4). Der Adhvaryu nimmt darauf vom Brennholz ein Scheit, nimmt aus der Hand des Brahman den Prastara und indem er den Prastara über das Ähavanîyafeuer hält, richtet er dasselbe dadurch zu, dass er entweder ein Scheit hineinwirft oder es mit diesem Holzscheit schürt, um es zum Verbrennen des Brennholzes etc. geeignet zu machen 3). Zwei Feuerbrände, welche für

daxinayai éronyah prapadyottarasmad ansat samtatam. 20. sarvasyam vedyam barhih strinati. Hir. 1, 26, 1: barhisha vedim strinati. 2. trinair antardha-yaxnaya sulbam strinati daxinam vedyantam ity ekesham.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 7, 24: dicht. 2, 7, 25: die Wurzeln zu unterst.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 7, 26: im Westen schliessend. Baudh. 1, 13, 14: tåm bahulam puraståtpraticim trivritam anatidrisnam strinati. Åp. 2, 9, 2 — bahulam anatidrisyam prågapavargam pratyagapavargam vå tridhåtu pañcadhåtu vå. 3. agrair mulany abhicchådayati. 4. dhåtau dhåtau mantram åvartayati. Bhår. 2, 8, 20: bahulam anatidrisnam urnamradasam två strinamiti tridhåtu pañcadhåtu vå prågapavargam pratyagapavargam vå. Hir. 1, 26, 3. Vgl. hierzu Åp. 4, 6, 2: catuhsikhanda yuvatih T. Br. 3, 7, 6, 4 — pinvasva iti (vedim) stryamanam (y. a.). Bhår. 4, 8, 3.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 7, 27: oder wegziehend.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 7, 28: hier (erfolgt) das Wegschaffen (der Speisen) für einen der am Åhavanîya kocht. — Für einen am Gärhapatya kochenden ist dies natürlich nicht nöthig, da dieser nicht geschürt und frisch mit Holz versehen wird.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 7, 29: nachdem er vom Brennholz ein Scheit genommen, richtet

die Anuyâja's erforderlich sind, bringt er sodann vom Ahavanîya abseits') nach Osten und legt sie am Rande des Khara nieder.

Es folgt das Umlegen der 3 Paridhi's, welche nicht trocken sein dürfen und von demselben Holz zu nehmen sind, entweder vom Palåśabaum, oder ist dieses nicht zu haben, vom Vikankata, oder, ist dieses nicht vorhanden, vom Kårshmarya. Ist auch das letzte nicht zu erlangen, so hat man zwischen Bilva, Khadira, Udumbara freie Wahl. Sie sind so lang, als der Arm des Opferers, diesen von der Hand mit ausgestreckten Fingern bis zur Schulter gerechnet. Sie werden, wenn man beim Brennholz 21 Scheite genommen hat, von diesem genommen. Nach dem Karmapradîpa 2,5,19 sind sie armlang, grade, mit Rinde versehen, ohne Risse, drei sinds mit nicht abgebrochener Spitze, nach einigen jedoch vier (?) (ekeshâm tu caturdiśam) <sup>2</sup>).

Auf folgende Weise werden diese Paridhi's hingelegt: er sagt den Spruch: "der Gandharve Viśvâvasu lege dich herum; damit alles unversehrt sei. Du bist eine Umlage für den Opferer; Agni bist du, der zu erflehende, erflehte" und legt westlich vom Âhavanîya den mittleren starken Paridhi mit der Spitze nach Norden

er das Âhavanîyafeuer her, wobei er dicht darüber den Prastara hält. Âp. behandelt dies nach dem Anlegen der Paridhi's. Âp. 2, 9, 6 — upary âhavanîye prastaram dharayann agnim kalpayati. Bhâr. 2, 9, 3. Hir. 1, 26, 5.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 7, 30: zwei Feuerbrände schafft er weg, wenn Anuyåja's sind. Åp. 2, 9, 7: anûyåjårthe pråcî ulmuke udûhatîti våjasaneyakam. Bhår. 2, 9, 2. Hir. 1, 26, 5.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 8,1: die Paridhi's legt er herum, in der Mitte, im Süden und Norden mit: "der Gandharva .." (V. S. 2, 3) Mantra für Mantra. Dieselben sind von frischem Holze, von ein - und demselben Baum, armlang, von Palasa, Vikankata, Karshmarya, Bilvaholz. Jedesmal wenn man das vorhergehende nicht bekommt, wählt man das folgende. Oder man wählt Paridhi's von Khadira oder Udumbara. Baudh. 1, 13, 15: atha prastarapânih prân abhisripya paridhîn paridadhâti, gandharvo 'si — T. S. 1, 1, 111 madhyamam, indrasya — ib. k daxinam, mitravarunau — ib.1 ity uttaram. Ap. 2, 9, 5: prastarapanih samsprishtan paridhîn paridadhâti gandharvo 'si viśvâvasur ity etaih pratimantram, udagagram madhyamam, pragagrav itarav, ahavaniyam abhyagram daxinam, avagram uttaram. Bhar. 2, 9, 3. Hir. 1, 26, 5: pratyadaya prastaram p. paridadh. gandharvo 'sîty aparenâhavanîyam barhishy udagagram madhyamam, indrasya bâhur asîty daxinârdhyam samsprishtam madhyamenâ 'bhyagram, mitrâvarunau tvety uttarårdhyam samsprishtam m. avå 0 — Vgl. hierzu aus dem Opfererabschnitt: Âp. 4, 6, 3: dhruvo 'sîty T. S. 1, 6, 2ª etaih pratimantram paridhîn paridhîyamanan (yajamano 'bhimantrayate), asmin yajña upabhûya - nudâtâ T. Br. 3, 7, 6, 7 iti ca. Bhar. 4, 5, 1: paridhîn p. abhimantrayate dhruvo 'sy - bhûyâsam ity etaih pratimantram, asmin yajña — nudâtâ iti ca sarvân.

gekehrt. Sodann mit: "Indra's rechter Arm bist du; damit alles unversehrt sei ..." in den Süden den zweiten dünnen Paridhi, seine Spitze nach Osten kehrend. Drittens einen noch dünneren Paridhi in den Norden, dessen Spitze ebenfalls nach Osten kehrend mit dem Spruch: "Mitra-Varuna sollen dich im Norden herumlegen mit festem Gesetz, damit alles unversehrt sei ..."

Hierauf berührt er mit dem vorhin vom Brennholz genommenen Scheite leise den ersten Paridhi, steht auf und mit: "dich, o Kavi, den zum Mahle ladenden, wollen wir glänzend entslammen, dich, o Agni, der du gross bist beim Opfer" legt er das Scheit in das Âhavanîyafeuer. Er nimmt hierauf vom Brennholz ein zweites Scheit und legt es ohne den Paridhi berührt zu haben mit: "ein Scheit bist du") an. Er setzt sich nieder und indem er das Âhavanîyafeuer ansieht, flüstert er im Samhitâtone: "die Sonne schütze dich im Osten vor irgend einem Fluch").

Nachdem der Adhvaryu von dem Âhavanîya zur Vedi, von links nach rechts umwandelnd, zurückgekehrt ist, nimmt er von dem auf sie gestreuten Barhis (oder auch zwei noch nicht gebrauchte) Halme mit Spitzen und von der Länge eines Aratni und legt sie mit dem Spruch: "Savitri's Arme seid ihr" in die Mitte der Vedi quer über das auf dieselbe gestreute Barhis, mit den Spitzen nach Norden<sup>3</sup>). Auf deren Wurzel legt er den Prastara

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 8, 2: nachdem er den ersten Paridhi mit dem Scheit berührt hat, legt er dieses mit: "den zum Mahle ladenden . ." (V. S. 2, 4) an. 3. ohne (den P.) berührt zu haben, (legt er) ein zweites (Scheit) mit: "ein Scheit bist du" (V. S. 2, 5) an. Baudh. 1, 13, 17: ürdhve samidhâv âdadhâti, vitihotram — iti T. S. 1, 1, 11<sup>n</sup> daxinâm, tüshnîm uttarâm — Âp. 2, 9, 8: madhyamam paridhim upasprisyordhve âghârasamidhâv âdadhâti vîtihotram tvâ kava iti daxinâm, samid asy âyushe tvety uttarâm, tüshnîm vâ. Bhâr. 2, 9, 5. Hir. 1, 26, 6.

<sup>2)</sup> Kât. 2, 8, 4: "die Sonne dich ..." (V. S. 2, 5) flüstert er auf das Åhavaniyafener blickend, weil der Mantra dasselbe bezeichnet. Baudh. 1, 13, 16: atha süryena purastät paridadhäti süryas två — T. S. 1, 1, 11m. Åp. 2, 9, 6: süryas två purastät pätv ity ähavaniyam abhimantrya Bhår. 2, 9, 5. Hir. 1, 26, 6. Vgl. hierzu Åp. 4, 6, 4: yunajmi två brahmanä daivyenety T. S. 1, 6, 24 ähavaniyam, tejishthä te tapanäyä — iti ca (yajamäno 'numantrayate). Bhår. 4, 9, 2.

<sup>3)</sup> Kåt. 2. 8, 5: nachdem er sich zu der Vedi zurückgewandt hat, legt er von der Opferstreu zwei Halme quer mit: "Savitri's ..." (V. S. 2, 5). — Nach einem Citat aus dem Kåthaka im Comm. nimmt er dieselben vom Prastara. In der Kånvasåkhå jedoch heisst es, er nimmt sie von der Vedi (cf. Comm. zu 2, 8, 5. 6). 6. oder zwei andere (legt er quer), weil sie noch nicht gebraucht sind, (Halme vom Barhis aber schon angewandt wurden). Baudh. 1, 13, 18: an-

mit der Spitze nach Osten und mit dem Spruch: "als wollenweichen, guten Sitz für die Götter streue ich dich"1). Auf diesen legt er mit: "auf dich sollen sich die Vasu's, Rudra's, Âditya's niedersetzen" die Hände und drückt ihn dadurch nieder 2) (Paddh.). Ohne dass die Linke den Prastara loslässt, erfasst der Adhvaryu mit der R. die vom Âgnîdhra ihm übergebene Juhû und legt sie mit dem Spruch: "die Butter träufelnde Juhû bist du; setze dich hier auf den lieben Sitz mit lieber Wohnung" auf den Prastara, mit der Spitze nach Osten<sup>3</sup>). Mit der Linken erfasst er hierauf den Veda, mit der Rechten die von dem Agnîdh ihm übergebene Upabhrit und legt sie mit dem Spruch: "die Butter träufelnde Upabhrit bist du - Wohnung" (wie oben) nördlich von der Juhû, von derselben abliegend und unberührt, auf das Barhis. Wiederum nördlich von ihr legt er mit dem Mantra: "die Butter träufelnde Dhruvâ bist du --", von der Upabhrit etwas entfernt und unberührt, die Dhruvâ auf die Spitzen der beiden Vidhriti's 4) nieder.

tarvedy udîcînâgre vidhritî tiraścî sâdayati viśo yantre stha iti. Âp. 2, 9, 9: samâv anantargarbhau darbhau vidhritî kurute. 10. viśo — ity antarvedi udagagre nidhâya. Bhâr. 2, 9, 6. Hir. 1, 26, 6: samâv anantargarbhau darbhau barhisho vidhritî karoti. 7. viśo yantre stha iti madhyaveder barhishy udîcînâgre nîdadhâti. — cf. dazu Âp. 4, 6: vicchinadmi vidhritîbhyâm — T. Br. 3, 7, 6, 7 vidhritî âsâdyamâne (yaj. abhim.). Bhâr. 4, 9, 3.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 8, 10; auf diese beiden streut er den Prastara mit: "wollenweich.." (V. S. 2, 5). — Der Prastara besteht also aus einem Theile des Barhis, von dessen Ostseite er weggenommen wird, und wird auf die beiden Vidhritihalme mit den Spitzen nach Osten gelegt. Er dient dazu, die Juhü zu halten (Comm. zu Kåt. 2, 8, 10). Baudh. 1, 13, 19: vidhrityoh prastaram väsünäm — T. S. 1, 1, 11p (sådayati). Åp. 2, 9, 10 — vasünäm — iti tayoh prastaram atyådadhåty abhihritatarani prastaramüläni barhirmülebhyah. Bhår. 2, 9, 7. Hir. 1, 26, 8. Aus dem Opfererabschnitt vgl. dazu Åp. 4, 7, 1: ayam — adhyåsådayamîti T. Br. 3, 7, 6, 8 prastaram åsådyamänam (yaj. abhimantr.). Bhår. 4, 9, 4.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 8, 11: er legt die Hände darauf nieder mit: "auf dich die Vasus..." (V. S. 2, 5).

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 8, 12: ohne dass die Linke (den Prastara) loslässt, erfasst er die Juhû und legt sie (auf ihn) nieder. Baudh. 1, 13, 20: prastare juhûm juhûr asi ghritâcî nâmnâ priyena — T. S. 1, 1, 11q. Âp. 2, 9, 11: juhûr asi — ity etaih pratimantram anûcîr asamsprishtâh srucah prastare sâdayati. 10, 1: api vâ juhûm eva prastare, samam mûlair juhvâ dandam karoti. Bhâr. 2, 9, 8: prastare juhûr asi ghritâcîti samam mûlair dandam karoti. 11: asamsprishtâh sâdayati. Hir. 1, 26, 9. Vgl. hierzu aus dem Opfererabschnitt: Âp. 4, 7, 2: âroha patho — daivyeneti T. Br. 3, 7, 6, 8 juhûm (y. a.). Bhâr. 4, 10, 1: srucah sâdyamânâ abhimantrayate âroha. —

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 8, 13: ebenso (setzt er) die beiden andern (Löffel) mit den bei-

Beim Neumondsopfer wird, im Falle ein Sâmnâyya dargebracht wird, jetzt (dhruvâm âsâdya sagt die Paddh. S. 310) die Abendmelkung herzugebracht ').

Nachdem die Löffel auf die Vedi gelegt, nimmt der Adhvaryu mit der Rechten den Buttertopf und den Sruva, mit der Linken Kuchenschale und Veda, wendet sich, von der Linken zur Rechten umwandelnd, heran, geht nach Westen, lässt sich hinter dem Gårhapatyafeuer nieder, und stellt nördlich davon den Buttertopf, von diesem nördlich die Kuchenschale hin, fegt hierauf mit dem Veda von den (im Fall beim Neumondsopfer ein Såmnâyya dargebracht wird, von dem) Kuchen die Asche ab und macht leise aus dem Buttertopf mit dem Sruva einen Butterguss über die (den) Kuchen, desgleichen einen über die süsse (nicht aber die saure Milch), wenn ein Såmnâyya beim Neumond geopfert wird<sup>2</sup>). Sodann giesst er in die eine (auch für zwei Kuchen dienende) Schale auf die beiden vertieften Stellen im Süden und Norden mit dem Sruva einen Löffel Butter als Unterlage für die Kuchen.

Er nimmt jetzt den ersten (Agni gehörigen) Kuchen, ohne ihn umzuwenden, mit einem Holzstück u. s. w., trägt ihn östlich von dem nördlichen und hinter dem Buttertopf zur Kuchenschale, in welche er ihn setzt, darauf den zweiten (Indra-Agni resp. Agni-Soma geweihten) hinter dem ersten und dem Buttertopf.

Wird beim Neumond ein Sâmnâyya gespendet, so ist nach dem Wegschaffen des Agnikuchens von ihm nördlich die saure und von dieser nördlich die süsse Milch zu placiren.

den folgenden (Mantren) Mantra für Mantra auf die Streu, die Upabhrit und die Dhruvâ, in Entfernungen, der Reihe nach (Paddh. S. 233). Baudh. 1, 3, 21: uttarâm upabhritam upabhrid asi ghritâci — sîdeti. 22. uttarâm dhruvâm dhruvâsi — sîdeti. Âp. 2, 10, 2 (cf. 9, 11 in Anm. 3) uttarena juhûm upabhritam pratikrishtatarâm ivâdhastâd vidhrityoh. 3. uttarenopabhritam dhruvâm pratikrishtatarâm ivoparishtâd vidhrityoh. 4. rishabho 'si śâkvaro ghritâcinâm sûnuh priyena nâmnâ priye sadasi sîdeti daxinena juhûm sruvam sâdayati. 5. uttarenottarena vâ dhruvâm. Bhâr. 2, 9, 9 ffg. Hir. 1, 26, 9 fig. Vgl. hierzu aus dem Opfererabschnitt: Âp. 4, 7, 3: avâham bâdha — daivyeneti T. Br. 3, 7, 6, 9 upabhritam (y. a.). 4. yo mâ vâcâ — daivyeneti dhruvâm (y. a.). Bhâr. 4, 10, 3 fig. Auch tiber die Âjyasthâlî wird vom Opferer ein Vers (syono me sîda — daivyena T. Br. 3, 7, 6, 10) gesagt.

<sup>1)</sup> Kat. 4, 2, 38.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 2, 38. — nachdem er die Morgenmilch gekocht (s. Nachtrag zu Seite 43), mit Butter übergossen und fortgeschafft hat, salbt er beide (die Morgen- und Abendmelkung).

Nachdem hierauf der Adhvaryu die Kapâla's gezählt (ganayitvâ Paddh.), salbt er') mit dem bei jedem Kuchen zu sagen-

1) Kåt. 2, 8, 14: nachdem er die beiden Kuchen mit Butter übergossen und fortgeschafft hat, setzt er sie in das (Gefäss), in welchem eine Unterlage von Butter gemacht ist und salbt sie mit: "welcher als Athem von dir — dem Opferer". — Nach dem Comm. hierzu wird der Butteraufguss auf den Agnikuchen mit einem Yajus, auf den zweiten aber leise gemacht. Die Reihenfolge, in welcher die einzelnen Handlungen an den beiden Kuchen zu vollziehen sind, ist nicht stets dieselbe. Der Comm. gibt an a) Reinigen b) Hinstellen der Påtri c) Aufguss auf die Kuchen d) Butterunterlage an zwei Stellen (e) Nordwärtsschaffen). Oder d c e a b. — Das Verfahren des Månava ist in der Paddh. angegeben: mit dem Veda entfernt er von beiden Kuchen den Staub, macht aus der Åjyasthåli, indem er den Veda unterhält mit dem Sruva einen Aufguss von Butter, ferner in die Schale eine Unterlage von Butter, schafft sie nach Norden, macht sie staublos ohne mit der Hand oder dem Vedakopf sie zu stossen, setzt dann (die Kuchen) auf die Butterunterlage, salbt sie mit: "welcher von dir ...", oben, und ohne sie umzuwenden unten.

Baudh. 1, 14, 1: athådatte daxinenåjyasthålim sasruvåm savyena påtrim vedam ity (?) etat samādāya pradaxinam āvritya pratyann ādrutya jaghanena garhapatyam upavisya patryam dvedhopastrinite syonam te sadanam — T. Br. 3, 7, 5, 2. 2. atha dhrishtim âdâya daxinasya purodâśasyângârân apohatîdam aham — T. Br. 3, 7, 5, 1. 3. athainam vidarsayati sûrya jyotir — 4. vedena virajasam kritvābhighārayaty āpyāyatām — T. Br. 3, 7, 5, 2. 5. yaddevatyo vå bhavati. 6. athainam udvåsayati śrita utsnåti — (ib.) 7. åjyena . . samtarpayaty årdrah — | uparishtåd abhyajyådhaståd upånakti yas ta åtmå pasushu tam añxveti. 8. evam evottaram purodasam udvasayati. 9. atha śritam. atha dadhi. 11. atha samnayye alamkaroti yas ta atma -- yajamanaya mahyam. Åp. 2, 10, 8: kapâlavat purodâśâd angârân apohya, sûrya jyotir — ity abhimantrya, apyayatam — agnaye jushtam abhigharayamity agneyam purodasam abhigharayati. 9. tüshnim uttaram. 10. yas ta atma — yajamanaya 11. syonam te sadanam - kalpayami ta iti mahyam iti prâtardoham. påtryåm upastirya. 12. årdrah - matinåm ity aparyåvartayan purodåsam udvāsya. 2, 11, 1: vedena bhasma pramrijya, tasmint sida — sumanasyamāna iti påtryåm pratishthåpayati. 2. tûshnîm yavamayam. 3. — devas två savitå madhvanaktv iti sruvena purodaśam anakti. 4. svaktam akûrmaprishantam aparivargam anikâsham uparishtâd abhyajyâdhastâd upânakti. Bhâr. 2, 10, 3 sasruvâm âjyasthâlîm vedam pâtrîm câdâyâparena gârhapatyam upaviśet. idam aham senâyâ abhîtvaryai mukham apohâmîti vedena purodâsât sângâram bhasmapohya, 'bhimantrayate sûrya — iti. 5. patryam upastrinati syonam te sadanam — 6. ajyenabhigharayati yas ta atma — 7. patryam udvasayaty årdrah — 8. na paryåvartayan (?) anakti. 11, 2; athainåv aparivargam anikåsham anakti. 3. devasya två savitå madhvånaktv ity uparishtåd abhyajyådhaståd upanakti. 4. svaktam akûrmaprishantam kritva samnayye calamkritya. Hir. 1, 27, 3 flg.

Ueber die Betheiligung des Opferers hierbei cf. Åp. 4, 8, 1: triptir asi — pasubhir ity purodasan ajyamanan (y. a.) Bhar. 4, 11, 1.

den Spruch: "mit der Seele, welche als Athem von dir in die Thiere eingegangen ist und zu den verschiedenen Göttern sich ausgebreitet hat, gehe, o Soma, nachdem du mit Butter versehen bist, zu Agni (resp. Indra-Agni oder Agni-Soma beim zweiten Kuchen '); finde Glanz für den Opferer" einzeln die (den) Kuchen mit Butter, welche mittelst des Sruva dem Buttertopf entnommen ist. Wird ein Sâmnâyya beim Neumond gespendet, so wird dieses s.g. Prânadâna nicht nur am Agnikuchen, sondern auch an der süssen und sauren Milch vollzogen. Für "zu Agni" tritt dann in obigem Spruch "Indra" (resp. "Mahendra") ein (s. S. 69, Anm. 2).

Er salbt sodann mit dem Sruva einzeln jeden Kapâla in der Reihe, wie sie angesetzt wurden entweder leise oder mit dem Spruch: "welche Scherben die Weisen beim Feuer aufschichten, auch die, welche in Pûshan's Bereich sich befinden, sollen Indra-Vâyu lösen<sup>2</sup>)".

Wie die Kapâla's angesetzt wurden, so werden sie jetzt weggeschafft. Er nimmt den Sphya und schafft den ersten Kapâla nach Norden mit: "den ersten Kuchen schaffe ich fort"; den zweiten mit: "den zweiten Kuchen schaffe ich fort"; so alle acht vom ersten, alle elf resp. zwölf vom zweiten Kuchen 3).

Er setzt hierauf die Opfergaben mit dem (jedesmal zu sagenden?) Spruch: "mit lieber Wohnung setze dich auf den lieben Sitz" auf die Vedi; nördlich von der Dhruvå die Äjyasthâlî, wobei er den Veda unterhält; nördlich von dieser den ersten, davon nördlich den zweiten Kuchen, wobei er den Sphya unterhält. Wird beim Neumond ein Såmnåyya gespendet, so wird ausserdem noch die süsse und saure Milch hingesetzt. Der Adhvaryu nimmt sodann den Veda, sagt (jedesmal?) "fest setzten sich diese (Gaben) in den Schoss des rita; diese o Vishnu schütze, schütze das Opfer, schütze den Opferherrn" und berührt damit die Gaben in der Reihenfolge, wie sie verwendet werden; erstens die Butter im Topf, dann die in der Juhû, Upabhrit, Dhruvå, legt den Veda

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 8, 15: Anders je nach der Gottheit.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 8, 16: er salbt einzeln die Kapåla's mit: "welche — lösen". 17. oder leise. Baudh. 1, 18, 13: pratyajya kapålany udvåsayatîrâ bhûtih prithivyai raso motkramîd iti. Âp. 2, 11, 3: irâ bhûtih prithivyai r. m. u. iti sruvena kapålani pratyajya — Forts. siehe S. 70 Anm. 1. Dies Salben der Kapåla's findet hier vor dem Salben der Kuchen statt; ebenso bei Bhår. 2, 11, 1. Hir. 1, 27, 11.

<sup>3)</sup> Kåt. 2, 8, 18: mit Zählung schafft er sie fort. Baudh. 1, 14, 14. Hir. 1, 27, 11. Bei Åp. Bhår. geschieht dies erst zu Ende des Opfers. 3, 14.

östlich von der Dhruvå nieder und mit Unterfassung des Sphya berührt er einzeln die beiden Kuchen'). Er berührt sodann mit dem Spruch: "beschütze mich den Opferführer" sich selbst am Herzen<sup>2</sup>) und darauf die Wasser<sup>3</sup>).

Auch hier kann die Observanz vom Opferer angetreten werden 4).

Baudh. 1, 14, 15: enam sruvam âjyasya pûrayitvântarena purodâśâv avadadhâti. 16. athainâni samparigribyântarvedy âsâdayati. 17. bhûr bhuvah suvar ity etâbhir vyâhritibhir madhyatah purodâśâv âsâdayati. 18. daxinatah śritam. 19. uttarato dadhi. 20. athainam sruvam agrena srucah paryâhritya daxinena juhûm prastare sâdayati syono me sîda — T. Br. 3, 7, 6, 10. 21. athainam yathâhritam pratiparyâhritya dhruvâyâm avadadhâty rishabho 'si — sîda T. Br. 3, 7, 6, 10. Âp. 2, 11, 6: aparena srucah purodâśâv âsâdayati. 7. uttarau dohau. 8. api vâ madhye vedyâh sâmuâyyakumbhyau samdadhâti, pûrvam śritam, aparam dadhi. 9. athaine vyudûhati, daxinasyâm śronyâm śritam âsâdayaty, uttarasyâm dadhi. 10. ayam vedah — T. Br. 3, 7, 6, 13 agrenottarena vâ dhruvâm vedam nidhâya, vedyantân paristîrya, hotrishadanam kalpayîvâ sâmidhenîbhyah pratipadyate. Bhâr. 2, 11. Hir. 1, 27 a. E.

Nach Âp. Bhâr. ist auch der Opferer betheiligt. Âp. 4, 8, 2: yajño 'si sarvatah śritah — paśumatîr ity âgneyam purodâśam âsannam abhimriśati, sarvani vâ havînshi. 3. idam indriyam — śrayatâm iti T. Br. 3, 7, 6, 12 prâtardoham. 4. yat prithivîm — dhinotv iti T. Br. 3, 7, 6, 12 dadhi. 5. ayam yajñah — aśyâm iti T. Br. 3, 7, 6, 13 sarvani havînshi. 6. yo nah kaniya — videyety aindrâgnam. 7. mamâgne varco vihaveshv astv ity anuvâkena sarvani havînshy âsannany abhimriśed, ashtâbhir vâ. 8. caturhotrâ paurnamâsyâm havînshy â. abhimriśet prajâkâmah, pañcahotrâmavâsyâyâm svargakâmah. 9. nityavad eke samâmananti. Bhâr. 4, 11: antarvedi havînshy âsannany abhimriśati | yajño 'si — paśumatîr ity âgneyam purodâśam —, prajâpatīr asi — paśumatîr ity agnîshomîyam | yo nah kanîya — videyety aindrâgnam u. s. w.

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 8, 19: nachdem er mit dem Spruch: "mit lieber Wohnung.." (V. S. 2, 6) die Havisgaben auf die Vedi gebracht hat, berührt er alle mit: "fest setzten sich..." (V. S. 2, 6). Baudh. 1, 13, 23: srucah sannå abhimrisaty etå asadant — T. S. 1, 1, 11<sup>r</sup>. 24. atha vishnuni stha vaishnavani dhamani stha prajapatyanity ajyam abhimantrayate. Åp. 2, 10, 7: etä asadann iti sruco 'bhimantrya, vishnuni stha vaishnavani dhamani stha prajapatyanity ajyani. Bhar. 2, 10, 1. 2. Hir. 1, 27, 1. 2.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 8, 20.

<sup>3)</sup> Kåt. 1, 10, 4.

<sup>4)</sup> Kåt. 2, 8, 21.

## II. Theil.

## Haupttheil des Opfers.

## Die Spenden.

[Nach Pray. B<sub>1</sub> wählt der Opferer jetzt, wenn er dies nicht schon zur Zeit des Feueranlegens gethan hat, den Hotri mit den Worten: "bei dieser Opferhandlung wähle ich dich als Hotri".] Der

Adhvaryu stellt hinter die Vedi zwischen dem Gårhapatyaund Åhavanîyafeuer oder nördlich von der Śroni der Vedi für den Hotri einen Sitz aus Varana- oder ähnlichem Holz und bedeckt ihn mit trockenem Kuśagras. Darauf sagt er: "o Hotri, komme heran"!). Der Hotri, welcher nordöstlich vom Åhavanîya mit dem Gesicht nach Osten hingetreten ist, die Opferschnur wie die andern Priester über die linke Schulter trägt, sich gebadet und den Mund gespült hat, geht zu dem Opferplatz, von links nach rechts sich herumwendend vor dem Utkara hinter den Pranîtâwassern heran<sup>2</sup>). Nachdem

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 1, 1: nachdem er den Sitz für den Hotri hinter der Vedi oder nördlich von der Śroni gemacht hat —. Der Aufruf "o Hotri komme" ist in der Paddh. und im Comm. angegeben, auch durch Åśv. 1, 1, 4: "âmantritah" vorausgesetzt. Åp. 2, 11: hotrishadanam kalpayitvå såmidhenîbhyah pratipadyate.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 1, 4: Wenn beim Neu- und Vollmondsopfer die havisgaben hingesetzt sind, geht der Hotri, aufgefordert und nordöstlich von dem Ahavaniya mit dem Gesicht nach Osten hingetreten, mit der Opferschnur über die linke Schulter behängt, nachdem er den Mund ausgespult hat, heran zu dem Vihara, sich von links nach rechts herumwendend, vor dem Utkara, hinter den Pranita's. — Nach Pray. B<sub>1</sub> fragt er vor dem Heranschreiten noch den Adhvaryu: "adhvaryo devata acaxva tasam anupūrvyam yajamanasya pravaranaxatranamadheyani ceti". Adhvaryu erwidert: "agnishomav ajyabhagadevate || agniḥ prajāpatih prajāpatisthane vishnur va, indro mahendro va tadyājinaḥ, asamnayata indragni, amavasyayam pradhanadevatah || paurnamasyam prajāpater anantaram agnishomau, indro vai mridhasca || deva ajyapa agnisvishtakridādayo 'āgadevatah || paāca prayājās, trayo 'nuyājās, catvāraḥ patnīsam-yājāh somas tvashta devanam patnyo 'gnir grihapatih || agnyādajah sarvā uccaih,

er mit stets vorangesetztem rechten Fusse herangegangen ist, setzt er die Ferse des rechten Fusses in gleiche Linie mit der Nordśroni, mit den Zehen betritt er die Opferstreu; die Hände, deren Finger ausgespreizt sind, schlägt er zusammen, hält sie in gleicher Höhe mit dem Herzen oder mit dem Schoss und blickt auf die Verbindung von Himmel und Erde').

## Sâmidhenîverse.

Adhvaryu nimmt vom Brennholz ein Scheit in die Hand und sagt zum Hotri: agnaye samidhyamânâyânubrû3hîti<sup>2</sup>) (hotar)<sup>3</sup>).

Hotri flüstert "Verehrung dem Lehrer, Verehrung dem Zeugen, Verehrung dem Verkünder! Wer wird hier recitiren? Dieser hier wird recitiren. Die sechs Weiten (ûrvîr, Himmelsgegenden) sollen mich vor Bedrängniss schützen, Himmel und Erde, Tag

prajapatih patnîsamyajas copansu || ayam yajamano gautamah uttarabhadrapadah || evam pratyukto hota ida devahûr iti japati hastau sammrisate karmane vam devebhyah sakeyam — Auch Pray. H. erwähnt diese Frage des Hotri. Sankh. 1, 4, 1: amantrito hotantarenotkaram pranîtas ca pratipadya.

- 1) Åsv. 1, 1, 23: nachdem er mit etwas angezogenem (abhibritatarena; der Pray. sagt dafür daxinam pådam purahpuro nidhåya, ähnlich der Comm.) Fusse herangegangen ist, setzt er die Ferse in einer Ebene mit der nördlichen Śroni der Vedi nieder, beschreitet mit den Zehen das Barhis, hält darauf die beiden zusammengeschlagenen Hände, deren Finger ausgespreizt sind, in gleicher Höhe mit dem Herzen oder dem Schoss und blickt nach der Verbindung von Himmel und Erde. 24. Dies ist die Stellung des Hotri. Einige allgemeine Vorschriften über ihn gibt Åsv. 1, 1, 10: (beständig ist für ihn) die Behängung mit der heiligen Schnur über die linke Schulter, und Reinlichkeit. (Der Comm. sagt: da der Opfer-Platz für Haupt- und Nebentheile dient, das Essen der Speise etc. ein Nebenglied ist und dessen Vollziehung auf dem Viharaplatz stattfände, so wird mit "Reinlichkeit" eine Einschränkung gegeben. Auch was in Bezug auf das Opfer Unreinheit hervorbringt, das muss er ausserhalb thun. Im Vihara soll er rein sein). Ferner 1, 1, 11: vom Vihara darf er sich nie wegwenden, wenn dort eine Handlung vollzogen wird. 1, 1, 9 siehe später.
- 2) Kåt. 3, 1, 1: nachdem er von dem Brennholz ein Scheit genommen, sagt er: "für Agni, welcher entslammt wird, recitire". 2. "o Hotri" fügen einige hinzu. Baudh. 1, 15, 1: athedhmåt samidham ådadana åhågnaye samidhyamånåyånubrûhiti. Åp. 2, 12, 1: agnaye s. anubrûhiti sampreshyati. 2. samidhyamånåyånubrûhiti vå. Bhår. 2, 12, 1. Hir. 2, 1 fügt nach agnaye devebhyah s. botar a. vå hinzu.
- 3) Die in der Paddh. zu Kåt. befolgte Anordnung ist etwas anders als die hier im Anschluss an Pray.  $B_1$  gegebene. Die der ersteren ist diese: a) Aufforderung agnaye s. a. b) Anfrage des Hotri beim Brahman. c) Erwiderung des Brahman. d) Hotri: kam prapadye. e) Yajamana: samtanvann iva me 'nubruhi. f) Samidheni's.

und Nacht, Wasser und Pflanzen. Die Stimme, das Opfer, die guten Metra kamen zum Abschluss. Ich gehe heran zu mir, dem N. N. (Name des Hotri oder seines Substituten). An dem Gewordenen und dem, was werden wird, an dem Geborenen und dem, was geboren werden wird, lasse ich das Apâvya (d. h.?) Theil nehmen. Von der Stimme führe die Nicht-sühne weg", damit zieht er die Fingerspitzen ein; "o Wesenkenner, mache, dass die Thiere bei mir sich erfreuen" damit legt er sie wieder zusammen. "Mein Schutz seien Himmel und Erde, Schutz Agni, Schutz die Sonne, mein Schutz die Seitwärtsbefindlichen. Daran will ich zuerst heut bei dem Liede denken, dass wir göttlichen dadurch die Asura's bekämpfen; ihr Verzehrer des Opfers und ihr Heiligen alle, ihr fünf Geschlechter geniesset meinen Trank').

Yajamâna oder bei dessen Abwesenheit der Adhvaryu, nimmt den Sphya und sagt: "in ununterbrochener Reihenfolge gleichsam recitire mir"<sup>2</sup>).

Hotri: "o Brahman, die Sâmidhenîverse will ich recitiren" 3).

Brahman (leise): "o Prajâpati recitire! mache das Opfer, die Götter gedeihen; auf des Himmels Rücken sei der Opferer; wo die Welt der sieben, gut vollziehenden Rishi's ist, dorthin bringe das Opfer und den Opferherrn" (laut:) "om 3 anubrû3hi" 4).



<sup>1)</sup> Âśv. 1, 1, 27: aufgefordert flüstert er. 2, 1 "Verehrung — Trank" (wie oben.) Śankh. 1, 4: vikramya ca sthanam | agnaye s. sampreshitah kam prapadye, tam prapadye, yat te prajapate śaranam chandas tat prapadye, yavat te vishno veda tavat te karishyami, devena savitra prasūta artvijyam karishyami, namo 'gnaya upadrashtre, namo vayava upaśrotre nama adityayanukhyatre, jushtam adya devebhyo vacam vadishyami, śuśrūshenyam manushyebhyah svadhavatīm pitribhyah pratishtham viśvasmai bhūtaya, praśasta atmana prajaya paśubhih, prajapatim prapadye 'bhayam no astu, prajapatyam anuvaxyami, vag artvijyam karishyati, vacam prapadye bhūr bhuvah svar iti japitva — (es folgen die Samidheni's.)

<sup>2)</sup> Kât. 3, 1, 6.

<sup>3)</sup> Im Sûtra finde ich dies nicht erwähnt; aber durch die Worte des Brahman ist es vorausgesetzt und ausser in der S. 74 A. 3 citirten Paddhati noch im Pray.  $B_1$  ausgeführt, ferner erwähnen es ausdrücklich Bhâr. und Hir. (siehe folg. Anm.)

<sup>4)</sup> Kât. 2, 2, 13: mit: "o Prajâpati recitire, das Opfer" .. fordert er den (die Sâmidhenî's) herzusagen beabsichtigenden auf. cf. 2, 2, 9. 14. Âp. 3, 19. Bhâr. 3, 18: yatrainam âmantrayate brahman sâmidhenîr anuvaxyâmîti — him prajâpate 'nubrûhi yajñam devatâ — Hir. 2, 21: brahman sâmidhenîr anuvaxyâmîty ucyamâne prajâpate 'nubrûhi yajñam iti sâmidhenîshu.

[Vor Svishtakrit werden alle Mantra's mit etwas gehobener (d. h. nicht ganz leiser Stimme, im Unterschiede von Upânsu) gesprochen ').

Nach Âp. sagt der

Yajamâna, nach Pray. B<sub>1</sub> der Hotri jetzt<sup>2</sup>) den Dasahotri cittih sruk cittam etc. (T. År. 3, 1).]

Hotri sagt him3 bhûr bhuvaḥ svar om 3) oder wenn er ein Kautsa ist bhûr bhuvaḥ svar om him3; ist er ein Kautsa, so lässt er ferner den vorhergehenden Japa: "Verehrung — Trank" weg 3). Hierauf sagt er die Sâmidhenîverse monoton [madhyasvareṇa gibt Śânkh (s. u.) und die Paddh. bei Kât. an], in einander gekettet (saṃtatam) her und zwar so, dass er immer erst am Ende desjenigen Halbverses eine Pause macht, welcher auf den 3 Moren enthaltenden Omlaut folgt. Die einzelnen dabei zu beobachtenden Vorschriften Âśv's. sind im folgenden in Anwendung gebracht 5).

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 1, 3: mit erster Stimmlage vor Svishtakrit. Karka bezieht nach l'addh. 289, 9 dies nur auf die Praisha's, nicht auf die andern Mantra's. Âśv. 1, 5, 15. (?)

<sup>2)</sup> Åp. 4, 9, 1: dasahotaram (yajamano) vadet purastat samidheninam.

<sup>3)</sup> Åsv. 1, 2, 3: him3 gemacht habend, flüstert er: bhûr bhuvah svar om. Sankh. 1, 4: bhûr bhuvah svar iti japitva trir him kritya (s. S. 75, Anm. 1)

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 2, 5: Ein Kautsa macht den himlaut, nachdem er nur bh. bh. s. gestüstert hat. 6. Und den vorausgehenden Japa stüstert er nicht.

<sup>5)</sup> Åśv. 1, 2, 8: diese soll er monoton und in einander gekettet hersagen. 9. Monotonie ist überaus enge Verbindung von Udatta, Anudatta und Svarita, d. h. wenn ich den Comm. recht verstehe eine Unterschiedslosigkeit in Bezug auf den Accent. "Die Mundthätigkeiten, welche Udatta, Anudatta, Svarita hervorbringen, sind Anspannung, Nachlassen, Aushalten. Spricht man nun so, dass sie zu einer von ihnen zusammenfallen, ohne dass eine ungleichartige Hervorbringung dazwischen tritt, so ist dies Ekaśruti." 10 Nachdem er einen mit einem Vokal beginnenden, den Vers endenden, aus drei Moren bestehenden und mit m endenden Omlaut gesagt hat, mache er beim Halbvers der folgenden Ric eine Pause. Das ist "samtatam". 11. Da ist die Pause. Sankh. 1, 1: uttamasya ca cchandomanasyordhvam adivyanjanat sthana okarah plutas trimatrah suddho makaranto va tam pranava ity acaxate 'vasane makarântam sarveshv rigganeshu sapuro 'nuvâkyeshu tenârdharcam uttarasyâh samdhayavasyati padam va tat samtatam ity acaxate sa sarvesham riggananam dharmo ye karmasamyogena codyante. 12. Der folgende Satz wird angefangen, wenn kein Fehler begangen ist. [Die beiden folgenden Sütren habe ich nicht verstehen können und darum nicht in die Praxis überzuführen vermocht: 13. beim Abschluss geschieht die Pause mit dem Omlaut. 14. vier Moren hat der Omlaut bei der Pause. Die oben gegebene Darstellung schliesst sich an Pray. H u. B1, deren Angaben durch die Sütren bestätigt werden, an.

Hotri: I. pra vo vâjâ abhidyavo havishmanto ghritâcyâ devâñ jigâti sumnayom 3') — hier sagt, ohne dass der Hotri eine Pause macht, der

Yajamâna als Tyâga: agnaya idam na mama<sup>2</sup>), der Adhvaryu wirft das erste Scheit ins Âhavanîyafeuer<sup>3</sup>); [und als Anumantrana sagt der

- 1) Die Såmidhenîverse sind folgende: Âśv. 1, 2, 7: nun die Såmidheni's: "vor dringt euer Opfer himmelwärts (im Butterlöffel trankversehn, zu Göttern eilt der gütige RV. 3, 27, 1)"; "zum Mahle komm o Agni her (zur Opferspende hochgelobt, als Priester setz dich auf die Streu". "Dich, Angiras, verherrlichen mit Brennholz und mit Butter wir, erstrahle hell, o jüngster du" "drum schenk, o Gott, uns Heldenkraft, die weithin reicht, des Rühmens werth, o Agni, und erhaben ist." RV. 6, 16, 10-12. Dass eine Reihe von 3 Versen zu wählen ist, ergibt sich aus der Weise, wie citirt ist, u. Âśv. 1, 1, 19: wenn mehr als ein Påda citirt ist, soll er überall eine Tric damit gemeint wissen. Dasselbe gilt von dem folgenden Citat:) "der preisenswerth, verehrungswerth, hin durch (das Dunkel sichtbar ist, Agni, der Stier wird hell entflammt". "Agni der Stier wird hell entflammt, gleichwie ein Ross, das Götter fährt, ihn ehren wir mit Opfertrank." "O Stier, dich wollen wir, den Stier, entstammen, die wir Stiere sind, o Agni, dich, der hell erstrahlt." RV. 3, 27, 13-15). "Agni ersehn als Boten wir (als Priester ihn, der alles weiss, der dieses Opfer schön vollbringt" RV. 1, 12, 1) "der (helle Agni) wird eutstammt beim Opferfest (des Preises werth, den flammenhaar'gen flehn wir an". RV. 3, 27, 4). Die beiden Verse: "entflammt o Agni opferreich, (die Götter ehr' beopferter; du bist's ja, der die Opfer fährt". "Begiesst den Agni und beschenkt bei vorgeschrittner Feier ihn, zum Opferfahrer wählt ihn euch." RV. 5, 28, 5. 6.) - Uebersetzungen entnehme ich Grassmaun. Sänkh. 1, 4: pra vo väjä ity upasamdhâya madhyamayâ vâcâ 'gna — vîtaya îlenya iti tricau; agnim dûtam vrinîmaha ity eka; samidhyamano adhvara ity eka; - samiddho agna ahuteti dve.
- 2) Ueber den Grund, warum ich den Tyâga einschalte siehe unten. Auch sagt Prayoga  $B_1$ : prathamâsamidhâdâna (dhâna?)-kâle yajamano 'gnaya idam etc. Dasselbe schreibt auch  $B_2$  bei Anlegung der ersten Samidh vor.
- 3) Kåt. 3, 1, 10: bei jedem Om erfolgt das Anlegen (eines Scheites). Baudh. 1, 15, 2. Åp. 2, 12, 4: pranavepranave samidham ådadhåti. (5. såmidhenivivriddhau kåshthåni vivardhante, pratihrasamånåsu prakritivat.) Bhår. 2, 12, 2. Hir. 2, 12, 4. Der A. steht und hält den Sphya in der Hand.

Sûtra 15—18 behandeln den Omlaut selbst, dessen Ende bei Muten in den letzten Consonanten desselben Varga, welchem der auf om folgende Consonant angehört, verwandelt wird. 16: bei y, v, 1 in die jedesmalige Anunasika, bei r, h u. Sibilanten in Anusvara. — Es steht hier überall sumnayom 3, jinvatom 3, der Omlaut absorbirt also die letzte Silbe; dies beruht auf Pan. 8, 2, 89: bei einer Opferhandlung ist für ti der Omlaut das Substitut. — Åp. 4, 9: angiraso — avantv iti samidhennam pratipadi japati. Bhar. 4, 12: samidhennam anucyamana abhimantrayate 'ngiraso — avantv iti.

Yajamâna: ucchushmo agne yajamânâyaidhi niśushmo abhidâsate; agne deveddham anviddham adrajihvâ')] während der

Hotri fortfährt: II. pra vo vâjâ havishmanto ghritâcyâ (soviel ohne Athem zu holen; etâvad anavânam Pray. B<sub>1</sub>; siehe Âśv. 1, 2, 10. 11 S. 76 Anm. 5) devâñ jigâti sumnayom 3 (der

Adhvaryu wirft das zweite Scheit ins Feuer, und) der Hotri fährt fort

III. pra vo vâjâ abhidyavo havishmanto ghritâcyâ (Pause)

devâñ jigâti sumnayom3<sup>2</sup>) (Adhvaryu wirft das 3. Scheit ins Feuer.) IV. agna âyâhi vîtaye grinâno havyadâtaye (Pause)

ni hotâ satsi barhishon3 (Adhvaryu wirft das vierte Scheit ins Feuer.) V. tam tvâ samidbhir angiro ghritena vardhayâmasi (Pause)

brihac chocâ yavishthyom 3 (Adhvaryu wirft das fünfte Scheit ins Feuer) VI. sa nah prithu śravâyyam achâ deva vivâsasi (Pause)

brihad agne suvîryom 3 (Adhvaryu wirft das sechste Scheit ins Feuer) VII. îlenyo namasyas tiras tamânsi darsatah (Pause)

sam agnir idhyate vṛishom 3 (Adhvaryu wirft das siebente Scheit ins Feuer) VIII. vṛisho agniḥ sam idhyate 'śvo na devavâhanaḥ (Pause)

tam havishmanta îlatom 3 (Adhvaryu wirft das achte Scheit ins Feuer) IX. vrishanam tvâ vayam vrishan vrishanah sam idhîmahi (Pause)

agne dîdyatam brihom 3 (Adhvaryu wirft das neunte Scheit ins Feuer) X. agnim dûtam vrinîmahe hotâram viśvavedasam (Pause)

asya yajñasya sukratom 3 (Adhvaryu wirft das zehnte Scheit ins Feuer) XI. samidhyamâno adhvare 'gniḥ pâvaka îḍyaḥ (Pause)

śocishkeśas tam îmahom 3 (Adhvaryu wirft fünf Scheite zugleich ins Feuer, ein sechzehntes lässt er für die Anuyâja's übrig)<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Das Anumantrana ist von Pray. B<sub>1</sub> u. 2 angegeben; ebenso von Âp. 4, 9, welcher ausserdem noch die Hersagung des Dasahotri bei der Recitation vorschreibt: anûcyamânâsu dasahotâram vyâkhyâyocchushmo agna iti samidhyamânam (anumantrayate).

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 2, 19: dreimal sagt er den ersten und letzten Vers, indem er eine überschüssige Hälfte macht. 20: nachdem er einen Vers mit überschüssiger Hälfte gesagt hat (a b a) mache er eine Pause. Nun (sage er) zwei Verse (b, a b, c = vier Halbversen = 2 Ric). Śankh. 1, 1: triprabhritishv rigganeshu prathamottamayos trir vacanam anyatra japebhyah.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 1, 11: wenn Anuyåja's sind, legt er vor "samiddhah" das übrige Brennholz mit Belassung eines Scheites an. Baudh. 1, 15, 3: atha yatra hotur

XII. samiddho agna âhuta devân yaxi svadhvara (Pause); [nach Âp. sagt der

Yajamâna über das entflammte Feuer das Anumantraņa: samiddho agnir âhutaḥ — nama]')

Hotri fährt nach der Pause fort: tvam hi havyavåd asom 3 XIII. å juhotå duvasyatå 'gnim prayaty adhvare (Pause)

vrinîdhvam havyavâhanom 3. XIV. â juhotâ duvasyatâ 'gnim prayaty adhvare (Pause)

vrinîdhvam havyavâhanom 3. XV. âjuhotâ duvasyatâ 'gnim prayaty adhvare (Pause)

vṛiṇîdhvam havyavâhanom 3²); agne mahân asi brâhmaṇa bhârata³) (Pause) —

während diese Verse hergesagt werden, drückt der

Opferer mit den grossen Zehen (die Erde) nieder und sagt: "hier drücke ich den N. N. nieder", wobei er den Namen seines Feindes nennt, oder wenn kein solcher vorhanden ist für N. N. "den Hassenden, den Nebenbuhler" sagt, oder er sagt "hier drücke ich mit fünfzehnfachem Donnerkeil den N. N. (resp. den Hassenden, den Nebenbuhler) nieder"<sup>4</sup>). Eine Berührung der Wasser tritt nicht ein.

abhijanati samiddho agna ahuteti tadantato 'bhyadadhati. 4. pari samidham sinashti. Ap. 2, 12, 6: samiddho agna ahutety abhijnayaikam anuyajasamidham avasishya sarvam idhmasesham abhyadadhati paridhaniyayam va. Bhar. 2, 12, 3. Hir. samiddho agna ahutety etasyam, uttamayam va 'nuyajasamidham avasishya sarvam idhmam a., prati samidhenir va.

<sup>1)</sup> Åp. 4, 9: samiddho agnir åhutah svåhåkritah pipartu nah svagå develhya idam nama iti samiddham (agnim yajamåno numantrayate). Bhår. 4, 12: yatråbhijanåti samiddho agna åhuteti tad åhavaniyam abhimantrayate samiddho nama iti; ausserdem nennt Bhår. an dieser Stelle noch ucchushmo agna s. S. 78, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 2, 21: zwei Verse (sagt er) zuerst beim letzten; und nun den mit überschüssiger Hälfte (d. h. wx yx yx y?) 1, 2, 22. Dies sind mit den hinzugefügten Versen fünfzehn.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 2, 27: mit dem letzten Om der Såmidheni's "o Agni du bist gross, der du dem Brahman, dem Bharata gedient hast" (verbunden habend) macht er eine Pause in diesem Nigada. Śânkh. 1, 4: agne mahân — bhârateti pranavena samdhâya —.

<sup>4)</sup> Kât. 3, 1, 7: mit den Daumen oder den grossen Zehen (Comm. nur: "mit den grossen Zehen") drückt er mit: "hier drücke ich den N. N. nieder" den Feind zu Boden. 8. Oder, wenn keiner vorhanden ist, "(hier drücke ich) den Hassenden, den Nebenbuhler (nieder)". 9. Oder so viele Samidhenîverse die Ceremonie hat, "hier (drücke ich) mit dem so und sovielten Donnerkeil (den N. N. etc. nieder)".

# Erster Âghâra.

Bei den Schlussworten der Sâmidhenî's vṛiṇîdhvam havyavâhanom a. m. a. b. bh. facht der

Adhvaryu¹) im N. niedergelassen und das r. Knie gebeugt, mit dem Veda dreimal das Âhavanîyafeuer an, schöpft aus der Âjyasthâlî²) mit dem Sruva, den Veda unterhaltend, Butter und indem er denkt: "dies dem Prajâpati" macht er sitzend, das rechte Knie auf die Erde gestützt²), mit dem Sruva⁴) leise im N. des Âhav. einen geraden, langen ununterbrochenen nach O. gerichteten ersten Butterguss. [Nach Âp. 4, 9 sagt der Opferer darüber das Anumantraṇa: "mano 'si prâjâpatyam". Pray. B₁ âghârânantaraṃ prajâpataya idaṃ na mama, mano 'si prâjâpatyam manasâ mâ bhûtenâviśeti.] Zu der Zeit wo der Guss beginnt (Pray. B₁ hotâ tv âghâropakramakâle etc.), also gleich nach den Worten mahân asi b. bh., wird vom

Hotri der

<sup>1)</sup> Kat. 3, 1, 12: am Ende des Hersagens facht er mit dem Veda dreimal das Âhavaniyafeuer an, giesst mit dem Sruva den ersten Âghara. Der Âghara selbst ist Kat. Sr. S. 1, 8, 42, 43 beschrieben. 42: ostwärts gerichtet sind die beiden Åghåra's. 43: oder nach verschiedenen Richtungen. Zu ersterem Sütra bemerkt der Comm., indem er wohl auf die andern Sakha's zurückgeht, dass sie rijū, samtatau dîrghau ca seien; zu dem letzteren, dass der erste Âghâra von der Nordsroni des Ahavaniya an bis zum Südansa, der zweite von der Südároni bis zum Nordansa gegossen werde. Aus einem anderen Sütrabuch citirt er: uttarapaścardhad agner arabhyavichinnam daxinato juhoti, tatha daxinapaścârdhâd ârabhyâvichinnam uttarato juhotîti. Baudh. 1, 15, 5: atha yatra hotur abhijanaty ajuhota duvasyateti tad etena vedena trir ahavaniyam upavåjavati. 6. anûktåsu sâmidhenîshu (d. h. nach Pray. B. und e brâhmana bharatety avajňanakále) dhruvájyát sruvenopahatya vedenopayamya prájápatyam tiryancam agharam agharayati prajapataye svaheti manasa. Ap. 2, 12, 7: vedenâgnim trir upavâjya sruvena dhruvâyâ âjyam âdâya, vedenopayamyâsîna uttaram paridhisandhim anvavahritya prajapatim manasa dhyayan daxinaprañcam rijum samtatam jyotishmaty agharam agharayan sarvanidhmakashthani samsparšayati. Bhâr. 2, 12, 3. 4. Hir. 2, 1, 6. 7 (prajapataye manave svaheti manasa dhyayan). Ueber die Aghara's sagt Ap. 2, 12, 8: agharayor vadaty rijû prancau hotavyau tiryancau va vyatishaktav avyatishaktau va. 9. sruvenajyasthâlyâ âjyam âdâyâpyâyatâm dhruvâ ghritenety avadâyâvadâya dhruvâm âpyâyayatîti sârvatrikam. Letzteres ist wichtig mit Bezug auf die folgenden Spenden.

<sup>2)</sup> Nach Kåt. 1, 8, 41 nahmen einige die Butter zu den Äghära's aus der Dhruvä. Wie sich aus den Citaten in vor. Anmerkung ergibt, z. B. Baudh. u. Âp.

<sup>3)</sup> Kat. 3, 7, 6.

<sup>4)</sup> Dieser nach der ausdrücklichen Bestimmung von Kåt. 3, 1, 12; sonst würde nach 1, 8, 45 die Juhû gebraucht werden müssen.

#### Pravara')

vollzogen, indem er hinter "der du dem Brahman, dem Bharata gedient hast" fortfährt: "der du dem NN, (dessen Sohn) NN und (dessen Sohn wiederum) NN gedient hast" (Pause nach dem Comm. zu 1, 3, 6) "von den Göttern entflammt, von Manu entflammt, von den Rishi's gepriesen, von den Weisen bejubelt, von den Kavi's gerühmt, von Brahman geheissen, mit dem Ghritaopfer geehrt, Führer der Opfer, Lenker der Handlungen, ein untrüglicher, unübertrefflicher Hotri und Opferführer" damit macht er eine Pause<sup>2</sup>). [Der

Yajamâna, welcher wie erwähnt nach Âp. über den Âghâra das Anumantraṇa "mano 'si prâjâpatyam" sagt, recitirt, wenn dann der Pravara gewählt wird: devâḥ pitaraḥ — sa saṃyaja iti]³). Während der Hotri spricht (Pray. B<sub>1</sub> anuvacanakâle) ertheilt der

Adhvaryu dem Âgnîdhra, indem er den Sphya und das

<sup>1)</sup> Der Pravara ist ausführlich von Weber, Ind. Stud. IX, 323 beschrieben. Zwischen "brähmana bhärata" und den Worten: "von den Göttern entslammt, von Manu entslammt" werden im Vokativ die Rishiahnen des Opferers in patronymischer Form und genealogischer Folge von dem älteren abwärts (Åév. 1, 3, 2: immer der entferntere zuerst) genannt. Nach Åév. 1, 3, 1 (: er wählt die Rishiahnen des Opferers, soviel sein möchten) ist die Zahl unbestimmt, nach Śānkh. 1, 4 beträgt sie drei; bei einem der zwei Gotra's angehört (d. h. bei einem Adoptivsohn cf. Weber S. 324) sechs (amuto 'rvañci yajamânasya trîny arsheyany abhivyahritya, shat tu dvigotrasya). Andere Modifikationen gibt Weber ib. an. Nach Åév. 1, 3, 3 werden, sofern der Opferer ein König oder Vaisya ist, die Ahnen des Purohita gewählt, nach 1, 3, 4 kann man aber auch für Könige die Königs-rishi's wählen. Besteht ein Zweifel, so sagt man für alle nur: (o Agni), "der du dem Manu gedient hast" 1, 3, 5. Śānkh. fasst sich kürzer und sagt: purohitapravarenabrahmanasya, mänaveti vå sarvesham. Den zweiten vom Adhvaryu zu vollziehenden Pravara siehe S. 88.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 3, 6 "von den Göttern entflammt — Opferführer" damit macht er eine Pause — Śânkh. 1, 4.

<sup>3)</sup> Âp. 4, 9: devâh pitarah pitaro devâ yo 'ham asmi sa samyaje yasyâsmi na tam antaremi svam ma ishtam svam dattam svam pûrtam svam śrântam svam hutam | tasya me 'gnir upadrashtâ vâyur upaśrotâdityo 'nukhyâtâ dyauh pitâ prithivî mâtâ prajâpatir bandhur ya evâsmi sa samyaja iti hotripravare 'dhvaryupravare ca pravriyamâne. Bhar. 4, 13: pravarayoh pravriyamânayor japati devâh —. Aus Pray. B<sub>1</sub> füge ich hinzu: pravaram pravriyamânam yajamâno 'numantrayata amartyasya te hotar — suvîryâya.

Seil, welches zum Binden des Brennholzes dient 1), demselben übergibt den Befehl: "das Feuer, o Âgnîdhra, kehre ab 2). Der

Âgnîdhra ergreift den Sphya mit der Linken, nimmt das Feuer rechts, tritt in die Nähe des südlichen Paridhi und kehrt, um das Feuer zu reinigen mit jenem Seil, je einmal mit dem Spruch: "o Agni, Speise ersiegender, dich den nach Speise eilen wollenden, Speise ersiegenden kehre ich ab", je zweimal leise, die Paridhi's entlang, an den diesen zunächst liegenden Stellen der Reihe nach das Âhavanîyafeuer ab, indem er das Feuer von links nach rechts umschreitet. Ferner wischt er dreimal leise darüber hinweg<sup>3</sup>).

Der Adhvaryu macht hinter dem Âhavanîya vor Juhû und Upabhrit, indem er die Hände in Hohllage auf die Erde legt, den Namaskâra für die Götter. Als Spruch dazu sagt er: "namo devebhyaḥ". Südlich von diesem einen zweiten so, dass er die Hände mit den kleinen Fingern an einander liegend, nach oben richtet mit: "svadhâ pitribhyaḥ". Die Opferschnur trägt er auch da von links nach rechts und sein Gesicht hält er nach Osten, nicht

<sup>1)</sup> Ueber diese siehe Kat. 1, 3, 15. 16. 17.

<sup>2)</sup> Kat. 3, 1, 12: (nachdem er den ersten Âghâra gemacht) sagt er: "das Feuer, o Âgnîdhra, kehre ab". Baudh. 1, 15, 7: atha sampraisham âhâgnîd agnîns tristrih samriddhîti. Âp. 2, 12, 8: agnît paridhîns câgnim ca tristrih samriddhîti sampreshyati. Bhâr. 2, 12, 9. Hir. 2, 1, 11. Kommt hier Pân. 8, 2, 92 in Betracht?

<sup>3)</sup> Kat. 3, 1, 13: mit den zum Binden des Brennholzes dienenden Seilen (idhmasamnahanaih) wischt er an den drei Paridhi's mit: "o Agni .." (V. S. 2, 7) (das Feuer), je dreimal, (es) umschreitend, ab. Kåt. 3, 1, 14: leise darüber. Måh. fügt hinzu: in der Reihenfolge des Umlegens, in der Mitte, im Süden und Norden. Sehr specielle Vorschriften gibt darüber die Paddh., welche hier aufzunehmen mir gar zu weitläufig schien. Baudh. 1, 15, 8: athaisha ågnidhra idhmasamnahanani sphya upasamgrihya paridhin sammarshti, trir madhyamam trir daxinardhyam, trir uttarardhyam. 9. trir ahavaniyam upavajayaty agne vājajid — annādyāyeti. Ap. 2, 13, 1: idhmasamnahanaih sahasphyair ritesphyair vågnidhro 'nuparikraman paridhin yathaparidhi tam anvagram tristrih sammrijyagne vajajid - annadyayeti trir agnim prancam. Bhar. 2, 12, 10: sasphyair idhmasamnahanair agnidhrah paridhins cagnim ca tristrih sammarshti. tûshnîm paridhîn. 12. agne vâjajid — annâdyâyety agnim sammârshti. Hir. 2, 1, 12: idhmasamnahanani sphya upasamgrihyagnidhrah pradaxinam anuparikraman paridhîn s. 12. madhyamam udañcam, prâñcâv itarau. 13. agne vâjajid - annâdyâyeti trir agnim.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 1, 15: Hinter dem Åhavaniya macht er einen Añjali mit: "Verehrung den Göttern" und mit "Svadhå den Vätern" südlich davon einen nach oben gerichteten. Baudh. 1, 15, 10: athägrena juhüpabhritau präncam añjalim karoti bhuvanam asi viprathasvägne yashtar idam na mama iti. Åp. 2, 13, 2:

wie sonst nach S. gewendet. Hierauf berührt er die Wasser, erfasst dann mit beiden Händen die Juhû, führt sie über die Spitze der Upabhrit') hinweg und legt sie auf dieselbe, ohne beide zusammenklappen zu lassen. Dann sagt er: "folgsam mögen mir die beiden sein; möchte ich heute den Göttern die Butter unvergossen darbringen" und nimmt mit diesem Mantra Juhû und Upabhrit zugleich<sup>2</sup>). Während der Adhvaryu die beiden Löffel ergreift (Pray. B<sub>1</sub> juhûpabhritor âdânakâle), fährt der

Hotri in seinem Nigada fort: "als das Mundgefäss, die Juhû der Götter, als Kufe, die den Göttern zum Trinken dient, umgibst du o Agni die Götter gleichwie der Radkranz die Speisen. Führe die Götter für den Opferer heran"; nachdem er so begonnen<sup>3</sup>) hat, sagt er

bhuvanam asîty agrena dhruvâm juhûm vâñjalim kritvâ — Bhâr. 2, 12, 18. Hir. 2, 2, 3: âghâram âghârayishyan bhuvanam asîty agrena juhûpabhritau devebhyah prâcînam añjalim karoti saprathâ namo devebhya iti vâ svadhâ pitribhya iti daxinam.

<sup>1)</sup> Kåt. 1, 10, 9.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 1, 16: nachdem er die Wasser berührt, mit "folgsam (mögen) mir ..." (V. S. 2, 7—8) Juhû und Upabhrit genommen und die Juhû darüber gebracht hat — Baudh. 1, 15, 11: ådatte daxinena juhûm juhvehy agnis två hvayati devayajyåyå iti, savyenopabhritam upabhrid ehi devas två savitå hvay. Åp. 2, 13, 3: juhvehiti juhûm ådatte. 4. upabhrid ehity upabhritam. 5. suyame me — sûpåvrittåv ity upabhriti juhûm atyådadhåti. 6. mukhato 'bhihritya mukhata upåvaharati. 7. sarvatraivam atyådhånopåvaharane bhavatah. 8. na ca samsiñjayati. 9. nåbhidese ca srucau dhårayati (letztere Vorschrift gibt auch Kåt. 3, 3, 1; siehe S. 95 Anm. 9). Bhår. 2, 13, 2. Hir. 2, 1, 14: sarvåsv åhutishûpabhriti juhûm upadhårayati. 15. mukhato 'bhihrityopabhriti juhûm upadadhåti. 16. hoshyans tenaiva pratyavaharati. 17. na samsiñjayati. 18. nåbhim prati srucau dhårayati 2, 1. samam pranair ity ekeshåm. 3. siehe S. 82, Anm. 4. 4. juhvehîti juhûm ådatte. 5. upabhrid ehîty upabhritam. 5. suyame — sûpåvrittåv ity upabhriti juhûm avadadhåti.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 3, 6 — "als das Mundgefäss" bis "für den Opferer heran", so wieder begonnen habend (: pratipadya. Comm. "avasäyety adhyähärät pratipadyetivacanam asya väkyasya pratipattisañjñäkaranärtham. Pray. H hat avasäya, B. tad anavänam). Šänkh. 1, 4, welcher nur die letzten Worte ("führe" etc.) durch eine Pause trennt, sagt: paribhūr asity avasäya; vyavasyann ävähayati devatäh) und lässt dann mit den Worten "führe herbei" (durch Agni) die Gottheiten, welche er jedesmal im Acc. nennt, herbeiführen. Den Anfang versieht er mit Pluti. S. 84, Anm. 5.

#### das devâtânâm âvâhanam.

agnim agna ') â3vaha 2) somam â3vaha 3) agnim â3vaha, dann

die Aitareyins: (leise) vishņum (laut) â3vaha; andre, sofern sie überhaupt einen Upânśuyâja opfern, setzen beim Vollmond dafür (leise) agnîshomâv (laut) â3vaha ein 1),

[einige (leise) prajâpatim (laut) â3vaha], dann

beim Neumond: indrâgnî â3vaha, wenn eine 2. Kuchenspende,

indram oder a3vaha, wenn ein Samnayya dargemahendram bracht wird, dafür

beim Vollmond: agnîshomâv â3vaha 5); bei beiden schliesst er mit: devâň âjyapâň â3vaha

agnim hotrâyâ3vaha svam mahimânam â3vahâ(3?)-vaha jâtavedaḥ suyajâ yaja 6). Während der Hotri auf diese Weise die Götter herbeiführt (Pray. B<sub>1</sub>: hotur devatâvâhanakâle), geht der

Adhvaryu nachdem er aufgestanden hinter den Paridhi's'), vor den Löffeln mit dem Spruch: "nicht möge ich, o Vishnu, mit

<sup>1)</sup> Åsv. 1, 3, 7: mit "o Agni führe herbei" jedoch (ruft er) die erste Gottheit (d. h. er schiebt beim ersten Mal "o Agni" ein).

<sup>2)</sup> Åév. 1, 3, 17: bei jeder vorgeschriebenen Gottheit tritt die Aufforderung "führe heran" ein.

<sup>3)</sup> Åśv. 1, 3, 8: mit "Agni, Soma" (ruft er) die beiden Buttertheile. Śankh. 1, 5: — agnim agna Avaha somam avahety Ajyabhagau.

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 3, 12: zwischen den beiden Havisspenden (d. h. dem Kuchen für Agni und dem für Indragni, resp. der Milchspende für Indra oder Mahendra) schreiben die Aitareyins einen Upansuyaja für Vishnu vor. 13. einige schreiben einen Upansuyaja für Agni-Soma beim Vollmond, einen für Vishnu beim Neumond vor; einige gar keinen. (Einige wählen auch Prajapati); avaha "laut" nach Âśv. 1, 3, 14. Śankh. 1, 5: agnim avahagnishomav avaha vishnum va. Ausführlicher ist Śankh. in der Einleitung: agneyah purolaśo 'gnishomiya upansuyajo vaishnavo va, agnishomiyaśca purolaśah paurnamase havinshi | aindragno 'samnayato dvittyo 'mavasyayam, aindram samnayam samnayato mahendram va, vaishnavam tv asamnayann upansuyajam. Prajapati erwähnt z. B. Pray. B<sub>1</sub> u. 2, worüber später.

<sup>5)</sup> Âśv. 1, 3, 9—11. Śânkh. 1, 5: agnishomâv âvahendragni âvahendram âvaha mahendram vâ. Die Plutirung des â bei Śânkh. ergibt sich aus den Paribhâsha's 1, 2, 1: plâvayed âkâram âvâhanam und aus Pânini 8, 2, 91.

<sup>6)</sup> Åśv. 1, 3, 22: nachdem die einzulegenden Götter herbeigeführt sind und er darauf die Herbeiführungen: devän ajyapan — yaja veranlasst hat — Sānkh. 1, 5: devän ajyapan — yaja.

<sup>7)</sup> Kåt. 3, 1, 17: hinter den Paridhi's ist der Weg für ihn, wenn er eine Darbringung vollziehen will. Åp. etc. siehe Anm. 6 auf folg. S.

dem Fuss gegen dich verstossen" nach Süden, ohne die Spitze des Prastara zu betreten, und zwar mit stets vorangesetztem linken Fuss, wie überall wenn er zum Opfer geht¹). Er sagt: "möchte ich, o Agni, eintreten in dein an Schätzen reiches Haus; du bist (o Haus) Vishņu's Platz" und stellt sich an den Platz²) amâhavanîya³), wo die Yajati's dargebracht werden, sein Gesicht nach NO richtend.

## II. Âghâra.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om 3 indrâya, na mama<sup>4</sup>), Der Adhvaryu senkt die Juhû über die Spitze der Upabhrit

<sup>1)</sup> Kât. 3, 1, 16 — (siehe S. 83, Anm. 2) geht nach Süden vorüber mit dem Spruch: "mit dem Fuss, o Vishņu . . . " (V. S. 2, 8). 18. mit dem linken Fuss von hier, mit dem rechten von dort. Baudh. 1, 15, 12: sanātyākrāman (?) japaty agnāvishņū mā vām avakramisham vijahāthām mā mā samtāptam lokam me lokakritau kriņutam iti. Âp. 2, 13, 10: agnāvishņū mā vām avakramisham ity agrena sruco 'pareņa madhyamam paridhim anavakrāman prastaram daxiņena padā daxinātikrāmati. 11. udak savyenaitad vā viparītam. Bhār. 2, 13, 7: agreņa dhruvām — atyākrāmaty agnāvishņū etc. 14, 4 (?) daxiņenaiva daxinā krāmati savyenodanīn, api vā savyena daxinā daxiņenodanīn atyākramya. Hir. 2, 2, 2: aparenāhavanīyam daxiņena daxinātikrāmayati savyenodanīn, api vā savyena daxinātikrāmati daxiņenodanīn | āghāram āghārayishyan (3 folgt die Vorschrift über die beiden Anjali's; s. o.). 4. juhvehīti juhūm ādatta upabhrid ehīty upabhritam. 5. suyame — sūpāvrittāv ity upabhriti juhūm avadadhāti. —

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 1, 19: mit: "in das an Schätzen reiche . . . . . . . . . . . (V. S. 2, 8) tritt er hin. Baudh. 1, 15, 13: sthånam kalpayate vishnoh sthånam asiti. Åp. 2, 13, 12: vishnoh sthånam asity avatishthate. 13. antarvedi daxinah pådo bhavaty avaghrah savyah. Bhår. 2, 13, 8. 9. daxinato 'vatishthate vishnoh sthånam asiti. 9. antarvedi daxinah pådo bhavaty avaghrah (Mscr. avaghnah) savyah. Hir. 2, 2, 7: vishnoh sthånam asity avatishthate yatrendras tishthan viryam akarot tat tishthan viryam kriyåsam iti vå. 8. antarvedi daxinam pådam avaghram savyam kritvå.

<sup>3)</sup> Kât. 1, 8, 44.

<sup>4)</sup> Der Comm. zu Kåt. 8, 2, 1 sagt, dass mit idam indråya die Uebergabe (tyåga) geschehe, und überall bei einem Yåga und Homa müsse vor dem Hinschütten (der Opfergabe) dieselbe vollzogen werden. So heisse es in der Kårikå: zuerst wird der Parityåga, nachher die Darbringung vorgeschrieben; cf. auch Mandana im Trikånda (beim Scholiasten citirt). Die Paddh. S. 207, Z. 3 v.u. sagt dort, we das Hingiessen der Waschwasser nördlich vom Vihara besprochen ist: die abgeschnittne Speise soll er mit dem Geist und auch mit dem Wort übergeben und dann sie ins Feuer werfen. Das ist ein alt Gesetz. u. s. w. Ferner: überall ist zu Anfang der Uebergabe der Omlaut anzuwenden. Auch der Comm. zu 3, 2, 1 erwähnt das Aussprechen des Omlautes, cf. ausserdem die S. 208 in der Paddh. citirte Vorschrift des Såtyåyana und des Dålbhyaparisishta. — Pray. B<sub>1</sub> u. 2 erwähnen den Tyåga ebenfalls; allerdings erst nach dem Hingiessen des Åghåra; ich bin in meiner Anordnung den Angaben des

nach vorn hinab und opfert mit der in der Juhû¹) befindlichen Butter auf der brennenden Südseite den zweiten, diesmal Indra gehörenden Âghâra, wie er oben (Seite 80) beschrieben ist. Als Spruch hat er vorher zu sagen: "von hier schuf Indra seine Kraft; empor richtete sich das Opfer; nimm, o Agni, gerne auf den Hotridienst, nimm gerne auf dein Botenamt. Helfen sollen dir Himmel und Erde; hilf du Himmel und Erde; möge Indra durch diese unsere Butterspende zum Vollzieher einer guten Verehrung (svishtakrit) für die Götter werden, Svâhâ"²). [Während der Âghâra hingegossen wird, sagt nach Âp. Bhâr. u. Pray. B<sub>1</sub> u. <sub>2</sub> der

Yajamâna darüber als Anumantrana: Indra's Stimme bist du; gehe in mich ein mit der Stimme, mit Indra's Kraft').]

Nach dem Âghâra geht der

Adhvaryu ohne die beiden Löffel mit einander in Berührung zu bringen von der Stelle, wo die Yajati's dargebracht werden mit stets voran gesetztem rechten Fuss ) wieder hinter die Vedi zurück, lässt sich nieder und salbt mit der in der Juhû befindlichen Butter die in der Dhruvâ, indem er aus der Juhû Butter in die Dhruvâ fliessen lässt (Paddh. bindum pâtayati). Als Spruch hat er zu sagen: "(es vereinige sich) mit dem Glanz der Glanz" ). Einmal geschieht es mit dem Mantra, zweimal leise ).

Comm. und der Paddh. gefolgt. — Der Tyåga ist ein Bestandtheil des Opfers; Kåt. 1, 2, 2: (aus) Substanz, Gottheit, Tyåga (besteht das Opfer).

<sup>1)</sup> Comm. — nach Kåt. 1, 8, 45?

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 2, 1: mit "von hier schuf Indra ..." (V. S. 2, 7—8) opfert er den zweiten Âghâra. Baudh. 1, 15, 14: anvârabdhe yajamâne madhyame paridhau saṃspṛiśya 'rjum âghâram âghârayati saṃtataṃ prâñcam avyavachindann ita indro — svâheti (T. S. 1, 1, 12<sup>1</sup>—m). 15. bṛihadbhâ iti (ib. n) srucam udgṛihnāti. Âp. 2, 13 a. E.: athordhvas tishthan daxinaṃ paridhisandhim anvavahṛitya 14, 1: samârabhya — adhvara iti prâñcam udañcam rijuṃ saṃtataṃ jyotishmaty âghâram âghârayan sarvāṇidhmakāshthāni saṃsparsayati. 2. yaṃ kāmayeta pramāyukaḥ syād iti jihmaṃ tasyety uktam. 3. ûrdhvam âghâraya vicchindyād dveshyasya, vyrishan vâ. 4. nyañcam vṛishṭikāmasya, dveshyasyety eke. 5. ûrdhvam âghâraṃ svargakāmasya (6?) bhûyishtham âhutînāṃ juhuyāt. 6. api vā nāghārayet, pūrvārdhe madhye paścārdhe vā juhuyāt. 7. hutvābhiprāṇiti. 8. bṛihadbhā iti srucam udgṛihya — Bhâr. 2, 13, 10 fig. Hir. 2, 2, 9 fig. bieten nichts Wesentliches mehr, sondern fassen sich mehrfach kūrzer und stimmen oft wörtlich überein.

<sup>3)</sup> Âp. 4, 9: (yajamânaḥ) srucyam (âghâryamânam) anvârabhya vâg asyaindrity (T. S. 1, 6, 2½) anumantrayate. Bhâr. 4, 12. Pray. B<sub>1</sub> und <sub>8</sub> führen den ganzen Vers an.

<sup>4)</sup> Kat. 8, 1, 18.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 2, 2: nachdem er den Âghåra geopfert und ohne die beiden Löffel einander berühren zu lassen herangegangen ist, salbt er mit der Juhå

Hierauf nimmt er die Upabhrit mit der Linken, legt mit der Rechten die Juhû auf den Prastara, nimmt den Veda mit der Linken und legt die Upabhrit nördlich von der Juhû wieder an ihren Platz'). Der

Hotri lässt sich, wie er für die Sâmidhenî's hingetreten ist, das Knie aufwärts gerichtet nieder, schiebt das Gras im Norden auseinander und macht auf der Erde eine Spanne (prâdeśa), wozu er als Mantra sagt: "Aditi, seine Mutter, du mögest mich nicht vom Luftraum trennen. Hier tödte ich durch Agni den Gott, die Gottheit, durch den dreifachen Stoma, durch das Râthantara-Sâman, durch das Gâyatrîmetrum, durch das Agnishtomaopfer, durch den Vashatkâradonnerkeil, den, der uns hasst und den, den wir hassen"<sup>2</sup>). Der

Adhvaryu umwandelt den Hotri von links nach rechts, geht nördlich von ihm, tritt, sein Gesicht nach Osten richtend, hinter den Utkara und nimmt die Idhmasamnahana's in die Hand<sup>3</sup>). Ueber ihn spricht jetzt der

Hotri das Anumantrana: verkünde (âśrâvaya) das Opfer unter den Göttern, verkünde mich unter den Menschen zum Preis, zum Ruhm, zum Brahmanglanz<sup>4</sup>).

die Dhruvâ mit: "mit Glanz vereine .." (V. S. 2, 9). Baudh. 1, 15, 16: athâsamsparśayan srucâv udañā atyâkrāman japati pâhi — bhajeti (T. S. 1, 1, 12°) 17. juhvâ dhruvâm samanakti makhasya — añktâm (ib. p) iti trih. Âp. 2, 14, 8: pâhi — bhajety asamsparśayan srucau pratyâkrāmati. 9. ete evâkramanapratyâkramane mantravati bhavatah. 10. makhasya śiro 'sîti juhvâ dhruvâm dvis trir vâ samanakty, unnîtam râya iti sruvena dhruvâyâ âjyam âdâya, suvîrâya svâheti juhûm abhighârya, juhvopâdâya, yajñena yajñah samtata iti dhruvâm pratyabhighârya— Bhâr. 2, 14. Hir. 2, 2, 18: samaktam agninâ ghritam, samaktam havishâ— arcisheti juhvâm dhruvâm trih samanakti makhasya śiro 'sîti vonnîtam râya etc.

<sup>6)</sup> So Prayoga B<sub>1</sub> u. s. cf. die anderen Śakha's in Anmerk. 5.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 2, 8 s. Anm. 1 auf Seite 88.

<sup>2)</sup> Åáv. 1, 3, 23 — (nachdem er die Götter hat herbeiführen lassen), sich mit aufrechten Knieen, wie er hingetreten war, niedergelassen und im Norden der Vedi die Grashalme auseinander geschoben hat, mache er auf die Erde eine Spanne mit: "Aditi — hassen". Śankh. 1, 5: — âvâhyopaviśyordhvajānur daxinena prādešena bhūmim anvārabhya japaty asyai pratishthāyai mā cchitsi, prithivi mātar, mā mā hinsīr, mā modoshīr, madhu manishye, madhu vanishye, madhu janishye, madhumatīm adya devebhyo vācam vadishyāmi cārum manushyebhya, idam aham pancadašena vajrena pāpmānam bhrātrivyam avabādha iti, saptadašena vā.

<sup>3)</sup> Siehe Anm. 1 auf folgender Seite.

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 3, 23: über den (Adhvaryu), welcher zum Astu śrau3shat mit om3 śrâvaya auffordern will, sage er das Anumantrana: "verkünde — zum Brah-

Adhvaryu (zum Agnidhra): om3 śrâ3vaya 1). Der

Âgnîdhra, welcher nördlich (uttaratah; oder hinter?) vom Adhvaryu mit dem Gesicht nach Süden gewendet steht, nimmt Sphya und Idhmasamnahana in die Hand und erwidert: om3 astu śrau3shat²). Der

Adhvaryu, welcher die Samnahana's ergriffen hält, vollzieht die feierliche Hotriwahl, indem er laut oder leise den Pravara sagt: "Gott Agni, der göttliche Hotri, möge die Götter ehren, kennt-

manglanz". Ich habe keine bestimmte Angabe gefunden, wo dies Anumantrana eingeschaltet werden soll. Mir schien dieser Platz der geeignetste. Åp. Bhar. lassen hier den Brahman in Function treten, indem dieser vom Adhvaryu um Erlaubniss für das om3 śravaya gebeten wird und sie ertheilt. Siehe folg. Anm.

1) Kât. 3, 2, 3: nachdem er die beiden Löffel niedergelegt und die Idhmasamnahana's genommen hat, sagt er om3 śrâvaya. 5. einige (sagen es) nachdem sie das auf die Vedi gestreute Barhis genommen oder nachdem sie von dem Brennholz Schnitzel abgeschnitten und diese genommen haben. Baudh. 1, 15, 18: atha yathayatanam srucau sadayitva pravaram pravrinita utkara idhmasamnahanani sphya upasamgrihya. 19. prishtham agnidhro 'nupaslishyati (Mscr.: anapa<sup>0</sup>). 20. athaśravayaty om śravaya. Viel ausführlicher ist Ap. 2, 14 (a. E.): - âyatane srucau sâdayitvâ 15, 1: ka idam adhvaryur bhavishyati sa idam a. bh. yajño yajñasya vâg ârtvijyam karotu mana â. k. vâcam prapadye bhûr bhuvah suvar vishnoh sthåne tishthåmitidhmasamnahanani sphya upasamgrihya vedyâśca trinam avyantam adayottaratah pravarâyavatishthete purvo 'dhvaryur apara âguîdhrah. 2. idhmasamnahanâny âguîdhro 'nvârabhyâha ka idam aguîd bhavishyati sa idam agnid bhavishyatiti mantram samnamati. 3. brahman pravarâyâ 'śrâvayishyâmîti brâhmânam âmantryâ (der Brahman erwidert nach Âp. 3, 19: vâcaspate vâcam âśrâvayaitâm âśrâvaya yajñam deveshu mâm manushyeshv iti, also fast dasselbe, was nach Aśv. der Hotri sagt) "śravayom śravaya śrâvayom âśrâvayeti vâśrâvayati. Bhår. 2, 14: nidhåya srucau veder abhyantaram (?), trinam ådåyottarata utkare pråncau pravaråyåvatishthete | ka idam — suvar iti pûrvo 'dhvaryuh | ka idam — suvar iti ||15|| apara agnîdhrah | sphyam cedhmasamuahanani canvarabhete, und so fort ohne sachlichen Unterschied von Ap. Der Brahman ist ebenfalls betheiligt. 3, 16. Hir. 2, 3 a, E. u. 2, 3, 1 fig. Auch hiernach tritt der Brahman in Action 2, 22, 1.

Die Pluti bei om und dem folgenden Vokal beruht auf Pan. 8, 2, 92.

2) Kât. 3, 2, 4: "astu śraushaț" sagt der Âgnîdhra. Baudh. 1, 15, 21. Âp. 2, 15 a. E. Bhâr. 2, 15. Vait. Śr. S. 1, 9: "nach Norden hin gehen die Handlungen des Âgnîdhra vor sich, welcher den Sphya und den Sammårgabüschel in der Hand hält und mit dem Gesicht nach Süden gewendet dasteht. In entsprechendem Tone ist "astu śraushaț" der Antwortsruf. (Garbe). Aber Hir. 2, 3, 2 tâny (idhmasamnahanâny) âgnîdhro 'nvârabhya paścâd avatishthate. 6. astu śraushad ity âgnîdhrah pratyâśrâvayati. 7. evam âśrutapratyáśrute bhavatah. 8. utkare daxinâmukhas tishthanu âgnîdhrah sphyam dhârayan pratyâśrâvayaty anyeshv âśrâvaneshu pravarât. Mir scheint, dass auch Âp. eine derartige Ansicht hat, doch ist er mir nicht ganz verständlich. Ueber śrau3shat cf. Pân. 8, 2, 91.

nissreich und umsichtig, wie bei Manu's Bharata's, NN's und des Sohnes des NN') Opfer, wie bei Brahman's Opfer, und führe sie heran. Die Brahmanen sind dieses Opfers Förderer, NN. (Name des fungirenden Hotri) ist der Mensch"<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> An Stelle der beiden allgemeinen Bezeichnungen N.N., Sohn des N.N. nennt er aus dem Kreis der von einem Rishi stammenden Ahnen des Opferers drei, die im Verhältniss von Vater, Sohn und Enkel stehen, oder so viel Namen, als unter den Rishi's im Stammbaum des Opferers Mantradichter sind, einer, zwei und mehr, wie sie im Pravaraabschnitt aufgezählt sind und je nach den Gotra's variiren. Wenn der Opferer ein König ist, kann er auch mit der heiligen Abstammung des Purohita den Pravara vollziehen. Ständig geschieht dies, wenn der Opferer ein Xatriya ist, der nicht die Königsweihe hat oder ein Vaisya. Für all diese Arten der Namennennung kann aber auch bei allen Kasten nur "manuvad" gesagt werden. Kåt. 3, 2, 7: nun vollzieht er den Pravara: "Gott Agni - wie bei N N's Opfer wie bei N N's Opfer"; in dieser Weise nennt er drei Rishiahnen des Opferers, von dem ältesten an herwärts. 8. Oder so viel, als Mantradichter sind. 9. Oder (er vollzieht den Pravara) mit der Rishiabstammung des Hauspriesters. 10. Dies findet stets statt bei einem Xatriya und Vaisya. 11. Oder "wie bei Manu's Opfer" wird für alle als Pravara gesagt. - In einem im Comm. zu Kåt. stehenden Citat aus Manu heisst es: "Wenn ein Nichtbrahmane opfern sollte, soll er mit dem Pravara des Hauspriesters wählen". Baudh. 1, 15, 22. Ap. 2, 16: urdhvajnum asînam hotaram vrinîte 'gnir devo hota — amuvad iti, yatharsheyo yajamanas trîn yatharshi mantrakrito vrinîte, 'pivaikam dvau trîn panca na caturo vrinîte, na pancâtipravrinîta, ita ûrdhvân adhvaryur vrinîte 'muto 'rvâco hotâ, purohitasya pravarena raja pravrinîte — api va narsheyam vrinîte manuvad ity eva brûyât. Bhar. 2, 15: aśravya pravaram pravrinite 'gnir - adovad iti yatharsheyo yajamânârsheyan mantrakrita ita ûrdhvân vrinîte, 'pi va manuvad ity eva pravrinîte, purohitasyârsheyân râjnah pravrinîte. — Hir. 2, 3 ist sehr ausführlich: pratyaśravite pravaram pravrinite 'gnir devo hota - amuvad iti, yatha yajamanasyārsheyam saha parena trin anantarān ata ûrdhvān mantrakrito 'dhvaryur vrinîte, yatharshi mantrakrito vrinîta iti vijnayate, 'muto 'rvaco hoteti vijnayate, purohitasya pravarena raja vrinite, purohitasyarsheyenavedayed iti rajño vijnayate, nishada rathakarasca yam rishim anubruvate tena tesham pravaram vrinîte, tatha brahmananâm rajarpitanam, rajnam va brahmanarpitanam, dvigotrasya trinstrin ekaikasmåd gotråd upalaxayed, athåsamprajnåtabandhoh purohitapravarena 'caryapravarena va kritsuam ekesham pravaram pratishicya (?) manuvad itv etad vidadhāti.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 2, 12: "wie bei Brahman's Opfer, und er führe sie herbei. Die Brahmanen sind dieses Opfers Förderer, NN ist der Mensch" damit nennt er den Namen des Hotri. Baudh. 1, 15, 22: brahmanvad eha vaxad brahmana — pravitara ity asau manusha iti hotur nama grihnati. Åp. 2, 16: brahmanvad — pravitara iti pravarasesham aha — hotur upansunama grihnati manusha ity uccair vedyam trinam apisrijati. Bhar. 2, 15. Hir. 2, 3. Aus dem Opfererabschnitt bei Åp. 4, 9 füge ich hinzu: devah pitarah — ya evasmi sa samyaja iti hotripravare 'dhvaryupravare ca pravriyamane (anumantrayate). Bhar. 4, 12.

Während der Adhvaryu den Pravara vollzieht, sagt darüber der Hotri: "o Gott Savitri, hier wählt er dich, den Agni, zum Hotriamt zugleich mit dem Vater Vaisvanara. Himmel und Erde mögen mich schützen. Agni ist der Hotri, ich bin der Mensch'). Hört der Hotri vom Adhvaryu das Wort "Mensch", so steht er auf mit den Worten: "ich stand mit dem Leben, mit dem Wohlleben, mit dem Saft der Pflanzen, mit den Wohnungen des Parjanya zu den Unsterblichen hin auf"<sup>2</sup>). Nachdem er aufgestanden ist, sägt er: "Die sechzig und neunzig Fesseln des Adhvaryu wurden zwischen Agni und dem Hotri geöffnet. Sie fesseln den Unmündigen. Als überaus weise naht er sich"<sup>3</sup>).

Hierauf sagt er: "des Rita Pfad wandle als Hotri ich", geht zum Adhvaryu und Ägnidhra heran, fasst den Adhvaryu mit seitlich gehaltener rechter Hand<sup>4</sup>) an der Schulter an '), den Ägnidhra mit der Seite (?) (Comm. — Schenkel) oder mit der seitlich gehaltenen linken Hand<sup>6</sup>). Dazu sagt er einmal den Mantra: "Indra fas-

pravarayon pravriyamanayor japati devan pitaran —. Ich vermuthe, dass mit "botripravara" und "adhvaryupravara" jener erste Pravara (S. 81) und der jetzt vollzogene gemeint sind. Man beachte dazu die Ausdrücke: "ita ürdhvan adhvaryur vrinite muto rvaco hota" bei Ap. und Hir. (s. oben).

<sup>1)</sup> Âśv. 1,3,23 — über den den Pravara vollziehenden (Adhvaryu) sagt er das Anumantrana: "o Gott Savitri — Mensch" Śankh., welcher den Spruch anders anwendet, siehe folg. Anm.

<sup>2)</sup> Åśv. 1, 3, 23 — hat der Hotri vom Adhvaryu: "Mensch" gehört, so erhebe er sich mit dem Mantra: "ich trat — Unsterblichen" (T. S. 1, 2, 8a). Śānkh. 1, 6, 1: manusha ity ukte deva savitar — vaiśvanarendra pūshan brihaspate pra ca vada pra ca yaja — vicarshanir iti pravrito japitvotthaya — Śankh. weicht also etwas von Aśv. ab.

<sup>8)</sup> Âśv. 1, 8, 24: "die sechzig und neunzig — naht er sich" (sagt er), nachdem (?) er aufgestanden ist.

<sup>4)</sup> Comm. kanishthikâprâdesena sthitah (pâṇir) na nyak, nottâna ity arthah (von pârsvasthah pânih).

<sup>5)</sup> Âśv. 1, 8, 25: nachdem er mit: "des Rita — ich" herangegangen ist, fasse er den Adhvaryu an der (rechten) Schulter an mit seitlich gestellter (rechter) Hand. Śankh. 1, 6: (japitvotthâyâ) 'dhvaryor daxinena prâdesena daxinam ansam anvârabhya japati.

<sup>6)</sup> Âśv. 1, 3, 26: den Âgnidhra (fasse er) mit der Gegend der Seite (? Comm. ankena ûruna va; zu Âśv. 1, 1, 9 erklärt der Comm. ankam als urûpasthah) oder mit seitlich gehaltener (linker) Hand an. Der Comm. zu Kåt. 3, 2, 14 sagt: "nach der Wahl berührt der Hotri, der aufgestanden ist, Adhvaryu und Âgnidhra an den Schultern"; die Paddh. S. 246 ansayoh prådesena sammrisati. Śānkh. 1, 6: savyenāgnidho daxinam anvārabhya. —

sen wir, den Purohita bei der Hotriwahl, durch den die Götter zum höchsten Glanz, zum Himmel die Angira's gelangten"').

Adhvaryu und Âgnîdhra lassen sich, nachdem sie vom Hotri berührt sind, nieder 2). Der

Hotri wischt mit den Samnahana's, welche zum Binden des Brennholzes dienten, d. h. mit den wirklichen Gräsern, welche weder Knoten noch eine Schlinge bilden, die Handfläche auf sich zu kehrend, das Gesicht von oben nach unten ab, beim ersten Male mit dem Mantra: "ein Wisch bist du, wische mich mit Nachkommenschaft und Vieh zusammen", das zweite und dritte Mal aber ohne denselben<sup>3</sup>).

Hierauf berührt er die Wasser und hinter dem (von dem Adhvaryu vor Beginn der Sämidhenîverse hergerichteten) Sitze, das Gesicht nach Osten gewendet, stehend, spricht er über den Hotrisitz das Abhimantrana: "o Ahi daidhishavya, aufstehen will ich von hier. Auf dessen Sitz setze dich, der einfältiger ist als wir" <sup>4</sup>). Darauf wirft er mit dem Daumen und dem vorletzten Finger das Gras nach Südwesten herunter, nachdem er als Mantra: "weggeworfen ist der Leblose" gesagt hat. Hierauf spricht er: "hier setze ich mich auf den Sitz des Lebens" und lässt sich mit einem durch das rechte Bein gebildeten (?) nach Norden gerichteten Schosse nieder <sup>5</sup>). Hat er sich niedergelassen, so flüstert (Pray.

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 3, 27. Śankh. 1, 6, woselbst der bei Âśv. schon anderweitig verwandte Spruch: "die sechzig und neunzig Fesseln u. s. w." mit einigen Textverschiedenheiten zu dem "indram anvarabhamahe" noch hinzugefügt ist. Ausserdem sagt Śankh.: shan morvir anhasah pantu dyaus ca — oshadayas cety avasrijyai'ndrim avritam avarta adityasyavritam anvavarta iti daxinam bahum anvavritya. —

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 2, 14. Baudh. 1, 15, 23: hotå vimuñcati vimukto 'dhvaryur upaviśati prasavam åkåñxann åste.

<sup>3)</sup> Aśw. 1, 3, 28: mit den als Wisch dienenden Idhmasamnahanagräsern wische er auf sich zu das Gesicht ab mit: "ein Wisch — zusammen". 29. einmal mit dem Mantra; zweimal leise; so überall bei der Wiederholung einer (Samskara-)Handlung.

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 3, 30: nachdem er die Wasser berührt hat, spricht er über den Hotrisitz (dessen Stelle siehe Kât. 3, 1, 1 und oben S. 73) das Abhimantrana: "o Ahi — wir". Śānkh. 4, 6. Siehe S. 17, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Åsv. 1, 3, 31: mit Daumen und Ringfinger wirft er von dem Hotrisitz das Gras nach SW mit: "weggeworfen ist das Leblose"; mit "hier — Lebens" lasse er sich mit einem von dem rechten Bein gebildeten, nach Norden gerichteten Schosse (?) nieder. Der Comm. erklärt: daxinam ca taduttaramca daxinottaram, tadvån upastho daxinottari. Pray. H.: daxinapådenottarinopasthena.

H.) er: "o göttliches Barhis, möchte ich mich auf dich als guten Sitz setzen"'). Sodann sagt er: "überlegen sei, o Hotri, auf dem Barhis sitzend" und berührt danach mit der Spitze des Kniees die Streu, von wo ab er flüstert2): "Verehrung dem Herrn der Erde, Verehrung dem Herrn der Welt, Verehrung dem Herrn der Wesen, Verehrung dem Gedeihen; Prâna gehe ich an, Apâna gehe ich an, Vyana gehe ich an, die Stimme gehe ich an, das Gesicht gehe ich an, das Gehör gehe ich an, den Geist gehe ich an, die Seele gehe ich an, Gâyatrî gehe ich an, Trishtubh gehe ich an, Jâgatî gehe ich an, Anushtubh gehe ich an, die Metra gehe ich Vom Himmel schütze die Sonne uns und von den Lüften her der Wind und Agni von der Erde her. Verehrung sei den Grossen, Verehrung den Kleinen, Verehrung den Jungen, Verehrung den Alten; wir wollen die Götter verehren, so gut wir es vermögen, nicht möchte ich zurückbleiben hinter dem Preise eines Angesehenen. Ihr Götter alle, weist mich an, worauf erwählt zum Hotri und niedergelassen (auf den Hotrisitz) ich soll achten; nennt mir den Antheil und auf welchem Wege und wie ich zu euch führen soll die Speise. Der verehrungswürdigere Hotri wurde mit dem Niedersitzen zugleich (für uns) gewonnen, möge er nun blicken auf die wohl gesetzten Speisen. Wohlan! Lasst uns verehren die verehrungswürdigen Götter, anflehn mit Butter die Möchte ich darauf heut zuerst in meiner Anflehenswerthen." Rede achten, dass wir Göttlichen dadurch die Asura's besiegen." Nachdem er diesen Japa beendet hat, lässt er, wenn das Holz hell brennt, den Adhvaryu die beiden Opferlöffel durch folgenden Ni-

Etwas mehr Klarheit bringt Pray. B<sub>1</sub> fol. 33°s: daxinam pådam savyopari kritvopavisati; es scheint also, dass unter Schoss hier das nach Norden gerichtete Knie gemeint ist, welches entsteht, wenn man den rechten Fuss über den linken legt. Diese Art des Dasitzens ist nach Åsv. 1, 1, 9 beständig und vom Beginn des Niedersitzens bis zur Vollendung der Cärimonie auszuführen, wenn ich dies Sütra recht verstehe. Śānkh. 1, 6: nirastah paravasur yo 'smān — saheti hotrishadanāc chushkam trinam ubhayatah praticchidya daxināparam avāntaradesam nirasyāpa upasprisyāsushkam udagagram nidhāyedam aham — sīdāmīty upavisya daxinottarinam upastham kritvā.

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 4, 7: wenn er sich niedergelassen hat (so sagt er): "o göttlich – setzen".

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 4, 8: "überlegen — sitzend" (sage er) nachdem er mit der Spitze des Kniees das barhis berührt hat. Von da ab soll er flüstern (folgenden Nigada). Siehe nächste Anmerkung.

gada') nehmen: "Agni, der Hotri, geniesse des Agni (v. l. agnir) Opfer (hotram); geniesse die Pflege (pråvitram nach Sat. Bråhm. 1, 5, 2, 1 = yajñam). Günstig²) sei dir o Opferer die Gottheit, der du Agni" (Pause und von da ab leise:) "zum Hotri wähltest"³). Wenn der Hotri dieses s. g. Srugådåpana sagt, legt der

Adhvaryu in obiger Weise (S. 83) die Juhû mit beiden Händen über die Upabhrit<sup>4</sup>). Und während der

Hotri seinen Nigada mit den Worten: "die mit Ghrita versehene, alle Schätze enthaltende (so Sat. Brahm.) Sruc giesse ein ins Feuer, o Adhvaryu. Wir wollen anflehen die anzuflehenden Götter, uns verneigen vor den verneigenswerthen, verehren die verehrenswerthen", wieder laut fortsetzt und schliesst<sup>5</sup>), schreitet der

Dass nicht nur die ersten Påda's obiger Rigverse, sondern letztere ganz gemeint sind, ergibt sich aus Åśv. 1, 1, 17. Demgemäss haben sie auch die Pray. ganz.

<sup>1)</sup> Åśv. 1, 4, 10: "dem Herrn der Erde — die Metra gehe ich an". "Vom Himmel schütz die Sonne uns" (RV. 10, 158, 1); "Verehrung sei den grossen, Verehrung den kleinen" (RV. 1, 27, 13); "ihr Götter alle weist mich an, worauf ich" (RV. 10, 52, 1); "gewonnen ward der verehrungswürdigere Hotri mit dem Hinsitzen zugleich" (RV. 10, 53, 2); "möchte ich darauf heut zuerst bei meiner Rede achten" (RV. 10, 53, 4). Nachdem er (so diesen Japa) abgeschlossen hat, soll er, wenn das Holz brennt, (den Adhvaryu) die beiden Löffel mit (folgendem) Nigada nehmen lassen.

Śankh. 1, 6. (— upastham kritva s. oben) prancau pani pragrihya japati namo dyavaprithivibhyam — samtaptam ity ahavaniyam prexya garhapatyam codak samsarpann ahaisha vam akasa iti visve devah sastana tad adya vaco namo mahadbhya iti japitva — Forts. s. Anm. 3.

<sup>2)</sup> sâdhu beziehe ich zu devatâ als l'rādikat, da die Grammatiker auch dies als Femininform angeben (s. P. W. s. v.).

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 4, 10: "Agni der Hotri — der du Agni" (beginnt der Nigada), nachdem er hier eine Pause gemacht, flüstere er: "zum Hotri wähltest". Śānkh. 1, 6: agnir hotā — devatety avasāya yo — avrithā ity upānśu. Forts. siehe Ann. 5.

<sup>4)</sup> Kåt. 8, 2, 15: "Agni, der Hotri" dies ist das Nehmenlassen der Löffel bei den Prayaja's, weil es sich in deren Nähe befindet.

<sup>5)</sup> Áśv. 1, 4, 11: nun vollende er den Nigada mit: "die mit Ghrita versehene — verehrungswürdigen". Das Wort atha hat nach dem Comm. nur den Zweck eine Pause zum Athemholen (nach den Worten "zum Hotri wähltest") zu erlangen. Śänkh. 1, 6: ghritavatîm — yajnîyân iti srucâv âdâya panca prayajân yajati. Was die Tonart anlangt, so sagt Śänkh. 1, 14 a. E.: srugādāpanādi mandrayā 'jyabhāgāntam. Áśv. 1, 5, 25: ato mandrena. Der Comm. gibt ato mit itah pūrvam yat tan mandrena prayoktavyam wieder, (bis zu den Prayincl.; die Âjyabhāga's dagegen nach 1, 5, 27 (mit "mittlerem Ton die havis bis zum Svishtakrit") schon mit mittlerem Ton).

Adhvaryu, sobald er "die mit Ghrita versehene" vom Hotri hat sagen hören") mit Juhû und Upabhrit von dem hinteren Theil der Vedi, mit dem linken Fusse immer zuerst, nördlich von dem Havis, hinter den Paridhi's<sup>2</sup>) vorbei und geht zum Südtheil der Vedi, der Stelle, wo die Yajati's dargebracht werden<sup>3</sup>), tritt dort mit dem Gesicht nach NO hin und es werden

# A. Die fünf Prayaja's

(dem Hauptopfer vorausgehende Spenden) geopfert.

#### I. Prayaja

(für die Samidh's).

Adhvaryu sagt zum Âgnîdhra: om3 śrâ3vaya<sup>4</sup>). Der Âgnîdhra, welcher, wie es oben (S. 88, Anm. 2) beschrieben ist, im Norden steht, sein Gesicht nach Süden gewendet hat, Sphya und Samnahana in der Hand hält, erwidert: astu śrau3shat<sup>a</sup>).

Adhvaryu (zum Hotri): "für die Samidh's sage den Yâjyâ-mantra her" 6). Der

<sup>1)</sup> Siehe Anm. 6.

<sup>2)</sup> Kåt. 8, 1, 17.

<sup>8)</sup> Kåt. 1, 9, 18: bei dem mit dem Vashatkåra versehenen Åhuti's (schüttet der Adhvaryu das Havis), im Süden (der Vedi) stehend und mit dem Gesicht nach Nordosten gerichtet, (in das Åhavaniyafeuer) wenn der Vashatkåra vollzogen ist.

<sup>4)</sup> Kåt. siehe Anm. 6. Åśv. 1, 4, 12: ist der Nigada vollendet (d. h. bis zu dem Wort "verehrungswürdigen" hergesagt), so sagt der Adhvaryu om3 śravaya. — śradyaya beruht auf Pan. 8, 2, 92.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 2, 6. Åśv. 1, 4, 13: astu śraushat soll der Ågnidhra (Text ågnidhram) erwidern, am Utkara stehend, "den Sphya zusammen mit den Idhmasamnahana's" diese zwei genommen habend; das Gesicht nach Såt. Ansicht nach Süden gerichtet haltend, den au-laut in astu śrausshat mit Pluti versehend. Diese Uebersetzung gebe ich indess nur vermuthungsweise.

<sup>6)</sup> Kât. 3, 2, 16: wenn "ghritavatim" vom Hotri gesagt ist, nimmt er beide Löffel (cf. Kât. 1, 10, 9), geht vorüber, sagt (zum Âgnîdhra) Om3 śrâvaya und darauf: "für die Samidh's sage die Yâjyâ" zum Hotri. 17. (Nur einmal vorübergegangen) opfert (yajati) er die fünf Prayâja's. Baudh. 1, 16, 1: atha yatra hotur abhijânâti ghritavatim adhvaryo srucam âsyasveti juhūpabhritâv âdâyâtyâkramyâśrâvyâha samidho yajeti. Åp. 2, 17, 1: ghritavatîśabde juhūpabhritāv âdâya daxinâ sakrid atikrânto — pañca prayâjân — yajati — samidho yajeti prathamam sampreshyati. Bhâr. 2, 16, 2. Hir. 2, 4.

Hotri sagt die Yâjyâ: "ye3 yajâmahe¹)²) samidhaḥ | samidho agna âjyasya vyantû3³) vau3shaṭ¹)⁵)". Ueber den Vashaṭkâra sagt er das Anumantraṇa: "vâg ojaḥ saha ojo mayi prâṇâpânau ")", welches noch zur Yâjyâ gerechnet wird'). Der

Yajamâna vollzieht den Tyâga") (die Uebergabe der Spende) mit den Worten: "om3 idam samidbhyo na mama". Der

Adhvaryu, welcher bis jetzt die beiden Löffel an seinen Nabel gehalten hat"), senkt die Juhû, welche er über die Upabhrit gebracht hatte, nach dem Vaushatruf oder gleichzeitig mit dem-

<sup>1)</sup> Âáv. 1, 5, 4: die Âgurformel beginnt die Yājyā's, mit Ausschluss der Anuyāja's. 5. ye3 yajāmahe ist die Âgurformel. Śānkh. 1, 1: — bhūr bhuva iti purastājjapo ye yajāmahe vaushaļ ojah sahah saha ojah svar ity uparishtād iti catushtayam sarvāsu yājyāsu Pray. B<sub>1</sub> sagt hinter ye yaj. NN bei allen Prayāja's noch: bhūr bhuvah svah.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 5, 7: den Anfang beider (der Âgurformel und des bald zu erwähnenden Vashatkâra) soll er mit Pluti versehen. Śānkh. 1, 2: ye yajāmahah plutâdih purastād yājyānām caturmātrā yājniki plutih. Pāṇini 8, 2, 88.

<sup>3)</sup> Åsv. 1, 5, 8: und das Ende der Yājyā (soll er mit Pluti versehen). Es kommen bei der Plutirung noch einige phonetische Regeln in Betracht, die ich, soweit sie uns angehn, s. l. erwähnen werde. Åsv. 1, 5, 9 flg. Śānkh. 1, 1 — plutena yājyāntena vashaṭkārasya samdhānam aplutena vā. Pān. schreibt Pluti vor 8, 2, 90.

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 5, 5 — der Vashatkâra macht überall den Schluss. 6: er ist lauter und kräftiger (deutlicher Comm.) als die Yâjyâ. Śâñkh. 1, 1: (uccaistarâm pranavah puronuvâkhyâyâh) pranavâd yâjyoccaistarâm, uccaistarâm vashaţkârah, samo vâ. Pân. 8, 2, 91.

<sup>5)</sup> Âśv. 1, 5, 15: "ye 3 yajâmahe — vyantů3" (die wir für die Samidh's die Yâjyâ sagen, die Samidhs sollen o Agni von der Butter geniessen), der Vashatkâra: vau3shat, 16: dies ist der erste Prayâja.

<sup>6)</sup> Åśv. 1, 5, 16: jedesmal nachdem er den Vashatkara ausgesprochen, sagt er darüber das Anumantrana: våg — °panau. Śankh. sachlich ebenso; cf. Anm. 1.)

<sup>7)</sup> Åśv. 1, 5, 20 und Comm.: "dies (vorausgehende Ågur mit Pluti am Anfang, Pluti am Ende der Yajya, Vashaṭkara mit Pluti am Anfang, dann das Anumantraṇa) ist das Beispiel einer Yajya. (Die Angabe, dass das Anumantraṇa sich innerhalb der Yajya befinde, bezweckt die Zurückhaltung der Stimme bis zum Ende desselben.)

<sup>8)</sup> cf. S. 85 Anm. 4 und den Comm. zu Kåt. 3, 3, 4, wo die Tyåga's ausdrücklich verordnet und genannt sind.

<sup>9)</sup> Kåt. 3, 3, 1: in die Gegend des Nabels hält er die Löffel. åsråvanakåle sagt die Paddh Åp. siehe S. 83, Anm. 2. — Comm.: da die Darbringung am Ende des Vashatkåra vorgeschrieben ist, so ist bis dahin zu warten. Da sonst das Halten der Löffel ohne eine nähere Bestimmung vollzogen sein würde, so ist hier die Anweisung: "in die Gegend..." gegeben.

selben¹) über die Spitze der Upabhrit nach vorn (nicht aber seitwärts) hinab²) und opfert so den ersten Prayâja, indem er Butter aus der Juhû auf das Âhavanîyafeuer³) giesst. Er wählt für alle fünf die am hellsten brennende Stelle desselben, wenn er sie, unbeweglich an dem Platze stehend, an welchen er getreten ist, vollzieht. Er kann aber die Prayâja's auch so darbringen, dass er jedesmal etwas auf das Feuer zuschreitet und jeden folgenden Prayâja östlich von dem vorhergehenden auf einer besondern Stelle opfert⁴). Die Schulen des schwarzen YV. geben noch eine dritte Möglichkeit an, welche in voriger Anmerkung verzeichnet ist. Ueber den geopferten³) ersten Prayâja sagt der

Yajamâna die zwei Anumantrana's: "einer (sei) für mich, eine für den, welcher uns hasst und den wir hassen" und "angesehen (tvishimân) (möchte ich werden)"<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Kåt. 1, 9, 18 — wenn der Vashatkåra vollzogen ist (s. S. 94, Anm. 3). 19. oder gleichzeitig mit demselben. Baudh. 1, 16, 2 vashatkrite juhoti. Âp. bei Müller l. c. Sûtra 95. Bhâr. 2, 16, 3.

<sup>2)</sup> Kåt. 8, 2, 25: nachdem er die Juhû, welche er über (die Upabhrit) hinauf geführt hatte, nach vorn hinabgesenkt hat, opfert er.

<sup>8)</sup> Kât. 1, 8, 44.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 2, 18: auf der am meisten brennenden Stelle (opfere er sie). 19. unbeweglich (an einem Platze stehend. 21. oder (er bringt) einen jeden immer östlich von dem vorhergehenden dar, indem er (jedesmal um zu opfern) herangeht. Sehr ausführlich ist Åp. 2, 17: aparenäghärasambhedam pañca prayajän präco yajati; pratidisam vå, samidhah purastät, tanûnapätam daxinata, idah pascäd, barhir uttaratah, svähäkäram madhye; sarväu vaikadhyam; — yam kämayetäbhitaram vasîyant syäd ity abhikräman tasya juhuyäd; avataram päptyän iti pratikrämann avasîyan apapiyan iti samänatra tishthan — Bhär. und Hir. sind von ersterem sachlich nicht verschieden, zum Theil wörtlich identisch. Die letzteren Vorschriften hingegen yam kämayeta etc. fehlen bei ihnen.

<sup>5)</sup> Nach dem Comm. zu 3, 3, 4. Mahâd. S. 246, Anm. 3: hutasya prayâjasyânumantranam yajamânena kartavyam etc. Wenn der Comm. zu Kât. 3, 3, 4: idam samidbhyo na mama eko mametyâdi etc. sagt, so ist daraus jedenfalls nicht zu folgern, dass bei de (Tyâga und Anumantrana) vor oder nach dem Homa zu sprechen seien.

<sup>6)</sup> Kāt. 8, 3, 2: über den Prayāja (wird) ein Anumautraņa (gesagt). 3: "einer für mich, eine für den, der uns hasst und den wir hassen" auf diese Art paarweise je nach der Zahl. 5. und (d. h. damit verbindet er als zweites Anumantraṇa): "angesehen (möchte ich werden)", resp. "ruhmreich (m.i. w.)", resp. "an Brahmanglanz (m. i. w.)", resp. "speiseessend (m. i. w.)". Âp. und Bhār. geben ebenfalls zwei AA. an, differiren aber von Kāt. Âp. 4, 9 caturhotāraṃ vyākhyāya vasantam ritūnām prināmīty (T. S. 1, 6, 2!—p) etaih pratimantraṃ prayājān hutaṃ hutaṃ, eko mamaikā tasya yo 'smān dveshti yaṃ ca vayaṃ dvishmo dvau mama dve tasya etc. — dvishma ity etaiśca pratimantram. Bhār.

#### II. Prayaja

(für Tanûnapåd oder Naråśańsa).

Adhvaryu bringt auf demselben Wege, nämlich über die Spitze der Upabhrit, die Juhû über die Upabhrit') und sagt om 3 śrâvaya zum Âgnîdhra. Der

Âgnîdhra, wie vorher dastehend, erwidert: astu śrau3shat, Adhvaryu (zum Hotri): sage die Yâjyâ her²) (yaja).

Hotri: ye3 yajâmahe narâśańsam narâśańso 'gna ajyasya tanûnapâtam narâśańso 'gna ajyasya vetû3 vau3shat."). Als Anumantrana über den Vashatkâra sagt er wie vorhin, "vâg — °pânau". Der

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om 3 idam (narâśańsâya), na mama. Der

Adhvaryu, welcher die Löffel wieder an den Nabel gehalten hat, opfert nun, wie den ersten, so den zweiten Prayâja, indem er die Juhû über die Spitze der Upabhrit nach vorn hinab senkt und die Butter ins Feuer giesst. Die Stelle dafür ist wie oben wieder die am hellsten brennende des Feuers oder, falls er sich dem Feuer etwas nähert, eine östlich von der, wo der erste Prayâja geopfert wurde, gelegene oder drittens (nach Âp. Bhâr.

<sup>4, 13, 2:</sup> prayājānām ishtam ishtam anumantrayate vasantam ritūnām prināmīty etaih pratimantram. 3. eko — dvishma iti ca. Auch Pray. B, und , führen diese als Anumantrana's des Opferers an. Eigenthümlich ist, dass den einzelnen Versen die Worte: vasantāya idam na mama, grīshmāya idam na mama etc. vorausgehen, die doch offenbar Tyāga's sind; die Quelle derselben habe ich nicht finden können. B, gibt am Ende der Prayāja's ausdrūcklich an: "samidbhyo 'gnaya idam, tanūnapāte 'gnaya idam etc." seien die Tyāga's oder "agnaya eveti".

<sup>1)</sup> cf. Comm. zu Kåt. 3, 2, 25: upabhridagrapradesenaiva juhva avaharanadhyuhane karye na parsvamargena.

<sup>2)</sup> Kât. 3, 2, 19: der Rest (d. h. die Befehle für die übrigen Prayaja's) ist jedesmal nur: "sage die Yajya her", also in Abweichung von Kât. 1, 9, 15. Baudh. 1, 16, 3. Âp. 2, 17: yaja yajetîtarân. Hir. 2, 5.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 5, 21: "Tanûnapât geniesse, o Agni, von der Butter", ist der zweite Prayâja bei andern als den Vasishtha's, Śunaka's, Atri's, Badhryaśva's, Râjanya's. 22. für diese: "Narâśańsa, o Agni, geniesse von der Butter"; cf. Comm. zu Kât. 3, 3, 8 a. E.; Paddh. S. 253, welche noch Kanva, Kaśyapa, Samkriti hinzufügt, und den Comm. zu Kât. 1, 6, 13. Śañkh. 1, 7, 9 nimmt noch die hinzu, welche Nachkommenschaft wünschen. cf. Weber, Ind. Stud. 10, 89. — Die Form selbst ist beim ersten auseinandergesetzt.

Hir.) der Süden. Die Stellung des Adhvaryu ist die gleiche wie oben. Ueber den geopferten Prayâja sagt der

Yajamân a die beiden Anumantrana: "zwei männliche (dvau) (seien) für mich, zwei weibliche (dve) für den, welcher uns hasst und den wir hassen" und zweitens: "geehrt (möchte ich werden)").

### III. Prayaja

(für die Id's).

Adhvaryu bringt die Juhû wieder über die Upabhrit und sagt: om3 śravaya.

Âgnîdhra wie oben astu śrau3shat.

Adhvaryu: (zum Hotri) sage die Yâjyâ her.

Hotri ye3 yajâmaha idah | ido agna âjyasya vyantû3 vau3-shat²). Als Anumantrana dazu vâg — °pânau.

Yajamân a vollzieht den Tyâga: om 3 idam idbhyo na mama.

Adhvaryu senkt in bei den vorigen Prayâja's beschriebener Weise die Juhû nach vorn hinab und opfert an einer der drei in Frage kommenden Stellen (1. an der am hellsten brennenden Stelle oder, 2., geht er etwas heran, östlich von den beiden ersten Prayâja's oder 3. nach Âp. etc. im Westen) die ganze Butter. Der

Yajamâna sagt die beiden Anumantrana: "drei männliche (trayah) (seien) für mich, drei weibliche (tisrah) für den, welcher uns hasst und den wir hassen" und "mit Ruhm versehn (möchte ich werden")<sup>3</sup>).

### IV. Prayaja

(für das barhis)

Adhvaryu bringt die Juhû wieder wie oben über die Upabhrit, fasst jene mit der Linken, führt dann mit der Rechten die Upabhrit über die Juhû (über deren Spitze) und giesst für den vierten Prayâja, ohne dass die beiden Löffel einander berühren, die halbe Butter aus der U. in die Juhû<sup>4</sup>). Hierauf bringt er die Upabhrit wieder zu unterst und sagt: om3 śrâvaya.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 3, 2, 3, 5 s. S. 96, Anm. 6. Die von andern Śākhâ's gebrauchten Anumantrana's siehe ebendort.

<sup>2)</sup> Åśv. 1, 5, 23: "die Speisen, o Agni, sollen von der Butter geniessen" ist der dritte Prayaja. Ebenso Śankh. 1, 7, 10.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 3, 2. 3. 5 siehe oben S. 96, Anm. 6.

<sup>4)</sup> Kat. 3, 2, 22: aus der Upabhrit giesst er in die Juhn, ohne mit der U. die J. zu berühren, Butter für den vierten Prayaja. Baudh. 1, 16, 4: catur-

Âgnîdhra Adhvaryu wie vorher.

Hotri ye3 yajâmahe barhih | barhir agna âjyasya vetû3 vau-3shat'). Als Anumantrana dazu wieder wie oben vâg — °pânau.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om 3 idam barhishe na mama.

Adhvaryu giesst wie oben Butter mit der Juhû ins Feuer an einer der drei vorgeschriebenen Stellen; (im Falle er Gegend für Gegend opfert, dann für das barhis im Norden).

Yajamâna sagt die beiden Anumantrana: "vier männliche (catvâraḥ) (seien) für mich, vier weibliche (catasraḥ) für den, welcher uns hasst und den wir hassen" und "mit Brahmanglanz (möchte ich) versehen (sein)"<sup>2</sup>).

#### V. Prayaja

(für Agni, Soma, Agni, Vishnu oder Agni-Soma, Indra-Agni oder Agni-Soma oder Indra resp. Mahendra, Devå Âjyapåh).

Adhvaryu, Âgnîdhra, Adhvaryu nacheinander wie bei Prayâja I — III.

Hotri ye 3 yajâmahe 3) svâhâgnim svâhâ somam svâhâgnim

(laut): svåhå (leise): vishnum, für diesen wird nach den Aitareyins der Upånsuyåja gebracht; beim Vollmond setzen dafür einige agnîshomau; andere wählen agnîshomau bei Neu- und Vollmond; andre Prajâpati; einige bringen gar keinen Upånsu, dann fällt dieses vierte svåhå ganz weg<sup>1</sup>).

tham yaxyann ardham aupabhritasyajyasya juhvam samanayate. Ap. 2, 17. Bhar. 2, 16, 6. Hir. 2, 5.

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 5, 24: "das barhis, o Agni, soll von der Butter geniessen" ist der vierte Prayaja. Śankh. 1, 7, 11 ebenso.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 3, 2. 3. 5 s. oben S. 96, Anm. 6.

<sup>3)</sup> Ich weiss nicht, ob hier noch agnim, somam, agnim hinter yajamahe hinzugefügt werden muss; das von Âśv. 1, 5, 15 gegebene und von mir Prayaja I—IV befolgte Beispiel eines Prayaja: ye 3 yajamahe samidhah | samidhah etc. scheint es allerdings zu verlangen; aber sonst finde ich keine Andeutung; auch Pray. B<sub>1</sub>, welcher stets die Accusative erganzt, fügt diese hier nicht hinzu.

<sup>4)</sup> cf. die S. 84, 2 citirten Sûtren Âśv. 1, 3, 12. 13. Die Paddh. u. Comm. nennen für diesen Upāńśuyāja agnīshomābhyām sowohl beim Neu- als beim

a) agnîshomau beim Vollmond,
b) α. indrâgnî, wird kein Sâmnâyya gespendet,
β. indram oder wenn ein Sâmnâyya gespenmahendram det wird

heim
Neumond

svâhâ devâ âjyapâ jushâṇâ agna âjyasya vyantû3 vau3shaṭ¹). Ueber vaushaṭ sagt er wieder vâg — °pânau als Anumantrana.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om3 idam vishṇave agnaye, somâya, agnaye agnîshomâbhyâm prajâpataye

a) agnisnomadnyam
 b) α. indrâgnibhyam
 β. indrâya resp. mahendrâya

devebhya âjyapebhyah, na mama.

Adhvaryu giesst wie oben Butter mit der Juhû an einer

Vollmondsopfer, bei diesem mit den Göttern der Kuchenspende "agnishomåbhyåm", bei jenem mit dem Empfänger des Sâmnåyya "indråya" zusammen (bei einer Kuchenspende für Indra-Agni dagegen auch vishnave). Da Åsv. nur von "einigen" spricht, welche beim Vollmond einen Upånsuyåja für Agni-Soma vorschreiben, so ergibt sich, dass die Paddh. und der Comm. auf Åsv. nicht zurückgehen; dagegen hat Śānkh. 1,7,6 die von beiden vorausgesetzten Angaben (s. folg. Anm.). Prajäpati ist als Gott des Upånsuyåja von Pray. B<sub>1</sub> erwähnt; mir scheint hierdurch und durch andere Momente noch auf ein drittes, unbekanntes Śrauta-Sūtra hingewiesen; cf. auch S. 84, Anm. 4. — svähä wird laut nach Åśv. 1, 3, 14 gesagt.

1) Âśv. 1, 5, 24: nachdem er die Âgurformel beim fünften Prayaja gesagt hat, zählt er mit jedesmaligem Svåhå NN! die Gottheiten, wie sie (cf. S. 84) herangeführt sind, rasch auf und die (etwa) nicht herangeführten so wie sie festgesetzt sind, dann svåhå devå åjyapå (und sagt dann): "gern sollen sie, o Agni, von der Butter geniessen". (Der Ausdruck: yathåvåhitam "wie sie herangeführt worden sind", hat nach dem Comm. den Zweck, auch eine aus Versehen herangeführte Gottheit, die aber keine Stelle hat, wieder nennen zu lassen; der Ausdruck: "anavahitah" aber bezweckt, in vorgeschriebener Reihenfolge die Gottheiten einschalten zu lassen, welche zwar ihren resp. Platz in der Aufzählung haben sollten, aber aus Versehen nicht herangeführt sein möchten, und zweitens in Ceremonien, wie "die mit Prayaja's beginnende, mit Anuyaja's schliessende" je nach der Bestimmung die diesen gehörigen Gottheiten). Śankh. 1,7,6: — svahagnim, svaha somam, svahagnim, s. agnishomau vishnum vå (also ein nach Belieben an Agni-Soma oder Vishnu zu richtender Upāńśuyāja; siehe vorige Anm.) s. agnīshomau, s indrāgnī, svāhendram mahendram va, s. deva ajyapa j. agna ajyasya havisho vyantv iti prayajayajyah. Ueber die Götter des Upansuyaja siehe Sankh. auch nochmals beim Pradhanahoma.

der drei vorgeschriebenen Stellen (im Falle er Gegend um Gegend opfert, dann dieses fünfte Mal in der Mitte) in das Feuer.

Yajamâna sagt die beiden Anumantrana: "fünf (seien) für mich, nichts für den ') der uns hasst und den wir hassen" und "Speise essend (möchte ich sein)".

Nach diesen Prayâja's geht der

Adhvaryu von der Stelle, wo die Yajati's dargebracht werden mit stets vorangesetztem rechten Fuss (Kât. 3, 1, 17) wieder hinter die Vedi in die Nähe des Havis, lässt sich nieder, salbt mit dem in der Juhû befindlichen Ueberrest von den Prayâja's die Butter in der Dhruvâ, die einzelnen Havisgaben (die Butter in der Âjyasthâlî und die beiden Kuchen, beim Neumond im Falle ein Sâmnâyya dargebracht wird, jedenfalls wohl auch bei Kât. die süsse und saure Milch, obwohl ich eine specielle Angabe bei ihm nicht finde) und die Butter in der Upabhrit²) und legt nach Âp. Bhâr. dann die zwei Löffel nieder.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 3, 4: "nicht für den irgend etwas" (sagt er) beim fünften Prayāja. Kåt. 3, 3, 5.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 3, 9: wieder herangekommen, mit der Juhû einen Butterguss über Dhruvâ, Havis und Upabhrit. Nach dem Comm. ist dies ein "Samskåra"; nach Karka und den Mîmâńsaka's ein "prayājaseshapratipattih". Baudh. 1, 16, 5: pañca prayājān ishtvodañā atyākramya samsrāvenānupūrvyam havinshy abhighārayati, dhruvām evāgre 'tha daxinam purodāśam, athottaram purodāśam atha śritam atha dadhy upabhritam antatah. Âp. 2, 17 a. E. uttarau (prayājāv) ishtvā pratyākramya śeshena dhruvām abhighārayanupūrvam havinshy abhighārayaty upabhritam antato, na havinshy abhighārayed dveshyasya; āyatane srucau sādayati. Bhār. 2, 16: p. p. ishtvā pratyākramya juhvām ājyam pariśishṭam tena havinshy abhighārayati dhruvām agre 'thāgneyam purodāśam athottaram atha śritam atha dadhy upabhritam antatah; athāyatane srucau sādayitvā (punar ādatte s. u.!). Hir. 2, 5. a. E. pratyākramya prayājaśeshena havinshy abhighārayati yadanupūrvāni pradiyante dhruvām abhighāryāgneyam abhighārayaty upabhritam antatah.

# B. Die beiden Ajyabhaga an Agni und Soma'),

Vârtraghnau beim Vollmond, Vṛidhanvantau beim Neumond genannt²).

Adhvaryu fordert, niedergelassen, den Hotri zum Hersagen der Anuvâkyâ auf, d. h. er sagt: agnaye 'nubrû3hi3'),

von wo ab weder er noch der Hotri bis zum Aśravana (d. h. bis zum Ertönen des Om3 śravaya incl.) etwas ungehöriges (weltliches) reden darf<sup>4</sup>). Hierauf schneidet er, fortan ohne die bei-

1) Kåt. 3, 3, 10: mit den beiden Butterantheilen geht er vor, einem für Agni, einem für Soma. An dieser Stelle von allen anderen Sütren erwähnt. Es sind dies zwei Yajatispenden, da sie die in Kåt. 1, 2, 6 genannten Charakteristika: "Yajati's heissen die Spenden, welche (von dem Adhvaryu) stehend dargebracht werden, bei denen die Hingabe mit dem Vashatkåra verbunden ist und bei denen Yajya's und Puro'nuvåkya's gesagt werden", haben.

2) Åáv. 1, 5, 32: diese beiden Butterantheile heissen "Vårtraghna", (auf das Vritratödten bezüglich) beim Vollmond (weil die Anuväkyå die Worte "vritra" u. "han" enthält). — 33. Der Name erfährt eine Aenderung in Folge einer Verschiedenheit der charakt. Worte in der Anuväkyå, daher tritt hier eine Besonderheit ein. 34. Beständig sind die beiden Yåjyå's. 35. vridhanvantau heissen sie (d. h. die Anuväkyå enthält das Wort "vridhan", mehrend) beim Neumond. Śankh. 1, 8 ajyabhagau vårtraghnau paurnamasyam — amaväsyåyam vridhanvantau.

3) Es ist dies der s. g. anuvacanapraishah oder das anuvacana. Darstellung des Darsa - Purnamasaopfers selbst erwähnt Kat. diesen Praisha nur gelegentlich, um eine andere Vorschrift daran anzuknüpfen, da er schon allgemein in den Paribhasha's 1, 9, 13 vorgeschrieben ist: "der praisha zum Hersagen der Anuvakya lautet je nach der Gottheit "für N. N. sage die Anuvåkyå" (anubrûhi). Aus diesem Sûtra ist die Formel für alle einzelnen Fälle vom Adhvaryu zu suppliren. Baudh. Bhar. dagegen führen es speciell aus, während Åp. und Hir. sich allgemein ausdrücken. (Åp. —: sarvatråvadyann amushmā anubrūhīti puronuvākyām sampreshyati). — Ich habe die Aufforderung an dieser Stelle, vor dem Abschneiden der Butter nach der Paddh., dem Comm. (anuvåkyåpraishas cavadanat pragdeyah) u. Mahad. eingefügt. Pray. B, u. g geben sie erst nach dem ersten Abschneiden an. Baudh. 2, 16, 6: atha catura ajyasya grihnana ahagnaye 'nubrûhîti. Bhar. 2, 16 sagt agnaye 'nubrûhîti sampreshyati juhvâ caturgrihîtam âjyam grihîtvâ pancagrihîtam vâtyakramya, letzterer scheint demnach mit Katyayana übereinzustimmen, Baudhavana und Âp. dagegen nach der eben citirten Stelle mit Pray. B<sub>1</sub> und 2. Es kann sonach verschieden vorgegangen werden und Hir. gibt dies ausdrücklich an 2,4: uttaratah puronuvakyam avadasyann avadyann avatte va sampreshyaty amushmā anubrūhīti yathādevatam. — Plutirt ist brūhi nach Pan 8, 2, 91.

4) Kat. 3, 3, 13: wenn er "anubruhi" gesagt hat, soll er und der Hotri

den Löffel niederzulegen '), leise mit dem Sruva 2) aus der Dhruvâ 3) in die Juhû Butter ab, schöpft dann leise aus der Âjyasthâlî Butter mit dem Sruva, sagt den Spruch: "es schwelle die Dhruvâ von der Havisbutter Opfer für Opfer für die zu den Göttern strebenden, das Euter der Sûryâ im Schosse der Aditi; breitströmend sei sie bei unsrem Opfer" und giesst die geschöpfte Butter in die Dhruvâ, um sie wieder anzufüllen. [Erst hier sagt er nach Pray. B<sub>1</sub> und <sub>2</sub>: agnaye 'nubrû3hi]. Dieses Verfahren wiederholt sich nun noch dreimal; wenn er ein Jamadagni ist viermal 4), d. h. er schneidet mit dem Sruva Butter aus der Dhruvâ in die Juhû und füllt diese wieder jedesmal aus der Âjyasthâlî an.

Hotri (an dieser Stelle nach Pray. B<sub>1</sub>) sagt jetzt die Anuvâkyâ in mittlerer Tonhöhe h. Dieselbe lautet beim Vollmond: "die Feinde schlage Agni todt (janghanat), in Beutedrang mit Wundermacht, entflammt, beopfert, hellen Lichts, om3 (âhutom3)"

nichts weltliches mehr reden bis zum om3 śravaya incl. — Ich übersetze a cum ablat. mit "inclusive" nach Kat. 1, 3, 24: "bis da und dahin" diese Bezeichnung schliesst bei einer Cärimonie auch dies ein.

<sup>1)</sup> Åp. 2, 18: pūrvam ājyabhāgam prati srucāv ātte na nidadhāty ā svishtakritah. Bhār. 2, 16: athāyatane (s. S. 101, Anm. 2) srucau sādayitvā punar ādatte; evam ādatte bhavata ā svishtakritah. Hir. 2, 6: ājyabhāgaprabhriti srucāv ādatte, na nidadhāty ā svishtakritah. Kāt. siehe Anm. 4.

<sup>2)</sup> cf. Comm. zu Kåt. 2, 6, 40.

<sup>3)</sup> Kåt. 1, 8, 40: die am Åhavanîya zu vollziehenden Yajati's sind mit Butter, welche aus der Dhruvå abgeschnitten ist, zu vollziehen.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 3, 11: viermal Abgeschnittenes ist bei den mit einem Vaushatruf versehenen Åhuti's zu opfern. 12. Ohne (die beiden Löffel) niedergelegt zu haben, macht er jedesmal, wenn er abgeschnitten hat, einen Aufguss auf die Dhruvå, nachdem er als Spruch: "es fülle — Opfer" (Kanvaśākhå pag. 58) gesagt hat. Kåt. 1, 9, 3: dreimal (in unsrem Falle fünfmal) für die Jamadagni's. cf. den Comm. 5. Oder für alle beide, da ein fünffacher Abschnitt nicht für die Jamadagni's allein vorgeschrieben ist. cf. auch Paddh. S. 159, Z. 11. Baudh. 1, 16, 6. Åp. 2, 18, 1: ågneyah saumyaś câjyahavishåv âjyabhågau caturgrihitabhyām, jamadagninām tu pañcāvattābhyām, apy ajāmadagnyo jāmadagnyam āmantrya pañcāvattam kurvîta — avadāyāvadāya sruvena prastarabarhih samajya. — Bhār. 2, 17. Letzterer schreibt den Sruva für Âjya und für die Melkung als Schöpfmittel vor; beim Kuchen bedient man sich nach ihm der Hand. Hir. ebenfalls: 2, 4: yājyāpuronuvākyāvatīshu — caturavattam itareshām gotrānām apyajāmadagnyo jāmadagnyam āmantrya pañcāvattam kurvīta — sruvena ājyasāmnāyyayor (avadyati).

<sup>5)</sup> Âśv. 1, 5, 27: mit mittlerer Tonlage (sind) die Havis bis zum Svishtakrit (zu verbinden). Śānkh. 1, 14 a. E.: srugādāpanādi mandrayā 'jyabhāgāntam param madhyamayā, 'nuyājādy uttamayā.

(Gr.), beim Neumond: "der weise Agni ist erquickt (våvridhe) durch altes, geisterregtes Lied, ausschmückend seinen eignen Leib, om3 (våvridhom3)" (Gr.) '). Von Anfang bis zu Ende der Äjyabhåga's schweigt er, d. h. redet nichts weltliches.

Adhvaryu steht auf, geht wie früher hinter den Paridhi's etc. zu der Stelle, wo die Yajati's dargebracht werden mit stets vorangesetztem linken Fuss<sup>2</sup>) und tritt dort in den Süden, sein Gesicht nach Osten richtend<sup>3</sup>). Er sagt zum Âgnîdhra: om3 śrâvaya.

Âgnîdhra, welcher von hier ab nichts weltliches sprechen darf<sup>4</sup>), sagt: astu śrau3shat<sup>5</sup>).

Adhvaryu, welcher nach dieser Erwiderung bis zur Aufforderung an den Hotri, die Yâjyâ zu sagen nichts weltliches reden darf<sup>6</sup>), sagt diesen Praisha: agnim yaja<sup>7</sup>). Der

Hotri, welcher nach "yaja" bis zum Vashatkâra nichts weltliches reden darf"), sagt die beim Neu- wie Vollmondsopfer gleichbleibende (Âśv. 1, 5, 34) Yâjyâ: ye3 yajâmaha agnim | jushâno

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 5, 29: "die Feinde schlage Agni todt" (RV. 6, 16, 34) ist für den ersten Butterantheil (beim Vollmond) die Anuvâkyâ. Âśv. 1, 5, 35: Vridhanvantau (heissen sie); beim Neumond; (dort ist) "Agni mit altem Lied" (RV. 8, 44, 12 die Anuvâkyâ) — bis hierher muss er die Stimme zurückhalten. 36. und zwischen Yâjyâ und Anuvâkyâ. — 38. Macht er einen Verstoss, so soll er flüstern: "von hier sollen uns die Götter helfen" (RV. 1, 22, 16). 39. Oder auch einen andern an Vishnu gerichteten Vers. — Śankh. gibt dieselben Verse als Anuvâkyâ's an.

<sup>2)</sup> Kåt. 8, 1, 17, 18.

<sup>3)</sup> Kåt. 1, 9, 18: bei den mit Vashatkåra verbundenen Åhuti's steht er im Süden nach NO. gewendet (und opfert, wenn der Vashatkåra gesagt ist); etwas abweichend M. Müller, Åp. Paribh. 92. — Nach dem ersten Åghåra sagt Åp. 2, 14, 9: ete evåkramanapratyåkramane mantravati bhavatah. Es sind dies die beiden Mantra's agnåvishnu må våm avakramisham u. påhi mågne duscaritad å må sucarite bhajeti. Diese wären demnach vom Adhvaryu zu wiederholen, so oft er hin- und hergeht.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 3, 14: wenn das Åáravana gesagt ist, soll der Ågnidhra bis zum Pratyåáravana incl. nichts ungeeignetes reden (apavyåharet).

<sup>5)</sup> Kat. 3, 2, 4. 6.

<sup>6)</sup> Kåt. 3, 3, 15: wenn das Pratyåśråvana gesagt, soll der Âgnîdhra bis zur Aufforderung an den Hotri incl. nichts ungeeignetes reden.

<sup>7)</sup> Kåt. 1, 9, 15, also in den Paribhasha's vorgeschrieben, aus denen es stets für den speciellen Fall zu entnehmen ist.

<sup>8)</sup> Kåt. 3, 3, 16: der Hotri (soll, nachdem er den Praisha gehört, nichts ungeeignetes) bis zum Vashatkåra inclusive (reden). cf. Åp. in der Paddh. S. 254.

agnir âjyasya vetû3 vau3shat¹). Als Anumantrana sagt er darüber vâg - pânau<sup>2</sup>).

Yajamâna vollzieht den Tyâga: idam agnaye, na mama 3). Adhvaryu schüttet während oder nach dem 1) Vashatkara

die Agni gehörige Butterspende auf der Nordostseite oder auf der am hellsten brennenden Stelle ins Ahavanîyafeuer b).

[Nach Âp. Bhâr. sagt über den geopferten Antheil der

Yajamân a das Anumantrana (wenn er nicht vorzieht, über beide Butterantheile ein gemeinsames Anumantrana zu sagen 6)): "durch Agni hat das Opfer ein Auge; möchte ich durch Agni's Gottesverehrung ein Auge erhalten"].

Adhvaryu geht unmittelbar nach der Spende des Butterantheils an Agni mit stets vorangesetztem rechten (Kât. 3, 1, 18) Fuss zurück zum Havis, lässt sich nieder und gibt dem Hotri mit somâyânubrû3hi

den Befehl zum Hersagen der Anuvâkyâ für den Butterantheil an Soma'). Weder er noch der Hotri darf von hier ab (S. 102, Anm. 4)

<sup>1)</sup> Die Form einer Yajya ist bereits oben beschrieben. S. 95, Anm. 1-7. Hier gilt folgende Yajya: Aśv. 1, 5, 29; "sich erfreuend geniesse Agni von der Butter" ist für den ersten Butterantheil die Yajya - er sagt die Y., nachdem er über die beiden die Agurformel gesagt und die Gottheiten genannt hat. Sankh. führt dieselben Verse an.

<sup>2)</sup> S. 95, Anm. 6.

<sup>3)</sup> S. 85, Anm. 3.

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 9, 17. 18. Åp. Paribh. 95. Hir. 2, 4: vashatkåre vashatkrite vå juhoti.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 3, 20: den Agni gehörigen Butterantheil (opfert er) auf der NOseite des Feuers. 22. oder auf der am hellsten brennenden Stelle. Baudh. 1, 16, 7: atyakramyaśravyahagnim yajeti. 8. vashatkrita uttarårdhapûrvårdhe pratimukham prabahug juhoti. Åp. 2, 18: juhupabhritav adaya daxinatikramyasravya pratyasravite 'mum yajeti yajyam iti sarvatrikam uttarardhapurvårdhe 'gnaye juhoti. Bhår. 2, 16. Hir. 2, 5: åjyabhågåbhyåm åjyahavirbhyåm pracarati tau prabâhug jyotishmati juhoti; uttarârdhe 'gnaye juhoti.

<sup>6)</sup> Âp. 4, 9: agnishomayor aham devayajyayâ caxushmân bhûyâsam ity âjyabhâgau, vihritânumantranau vâ 'gninâ yajñas caxushmân agner aham devayajyaya caxushman bhuyasam somena yajnas caxushman somasyaham bhûyasam iti vihritau (yajamano 'numantrayate). Bhar. 4, 13: ajyabhagav ishtav anumantrayate; agninā — bhuyāsam ity agneyam. 14. somena — bhuyāsam iti saumyam; samastanumantranam eke samamananty agnishomayor — bhûyasam.

<sup>7)</sup> Kåt. 1, 9, 13. s. S. 102, Anm. 3. Baudh. 1, 16, 8: athodann atyakramya catura evajyasya gribnana aha somayanubruhiti. Ap. s. oben. Bhar. 2, 16 u. 17 pratyakramya somayanubrûhîti yathagrihîtam ajyam grihîtvatyakramya etc.

etwas weltliches reden. Er schneidet wie oben vier-, resp. fünfmal Butter mit dem Sruva aus der Dhruvâ aus, welche er jedesmal wieder in bereits beschriebener Weise anfüllt. Der

Hotri sagt beim Vollmond als Ânuvâkyâ für Soma: "tvam somâsi satpatis tvam râjota vritrahâ | tvam bhadro asi kratom3." Beim Neumond: soma gîrbhish tvâ vayam vardhayâmo vacovidaḥ | sumrilîko na â visom3".

Adhvaryu Âgnîdhra wie beim ersten.

Adhvaryu, der nichts weltliches nach dem Pratyâśrâvana bis zur Aufforderung an den Hotri reden darf (s. o.), fordert den Hotri die Yâjyâ zu sagen auf mit: somam yaja.

Hotri, welcher nach dieser Aufforderung nichts weltliches bis zum Vashatkara reden darf, sagt die Yajya: ye3 yajamahe somam, jushanah soma ajyasya havisho vetu3 vau3shat²) und darüber dasselbe Anumantrana wie vorher.

Yajamâna vollzieht den Tyâga mit: idam somâya, na mama. Adhvaryu, welcher wie beim ersten Butterantheil im Süden steht, mit dem Gesicht nach NO., schüttet die Spende beim oder nach dem Vashaṭkâra in früherer Weise ins Âhavanîyafeuer und zwar entweder auf die Südostseite desselben oder auf die am hellsten brennende Stelle³), worauf er wieder mit stets vorangesetztem rechten Fuss (nach Âp. Bhâr. mit dem S. 104, Anm. 3 citirten Mantra) den Weg hinter den Paridhi's zurückgeht. [Der

<sup>1)</sup> Åśv. 1, 5, 29: "du Soma bist des Guten Herr (bist König und Vritratödter; du bist die Glück verleihende Einsicht". RV. 1, 91, 5) ist für den zweiten Butterantheil die Anuväkyä (beim Vollmond). 36. (beim Neumond): "dich o Soma (stärken) wir mit Liedern, (wir redekundigen; komm reich an Freundlichkeit zu uns her". RV. 1, 91, 11). Śankh. gibt hier dieselben Verse an.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 5, 29: "sich erfreuend geniesse Soma von dem Butterhavis" ist für den folgenden Butterantheil die Yâjyâ; diese sagt er nachdem er über die beiden Götter die Âgurformel gesprochen und die Gottheit genannt hat. Dieselbe ist bei Śâūkh. angegeben.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 3, 21: den Butterantheil für Soma opfert er auf der Südostseite des Feuers. 22. oder auf der am hellsten brennenden Stelle. Baudh. 1, 16, 9: atyåkramyå 'áråvyåha somam yajeti. 10. vashatkrite daxinardhapürvärdhe pratimukham prabähug juhoti. Åp. 2, 18: daxinardhapürvärdhe somäya samam pürvenobhe jyotishmati. Bhår. 2, 16 atyåkramyåáråvyåha somam yajeti vashatkrite daxinardhapürvärdhe prabähuk pürvayå juhoti; naitäm daxinenänyäm ähutim juhoti. Hir. 2, 5 a. E. tau prabähuk jyotishmati juhoty. — daxinardhe somäya.

[Yajamâna sagt als Anumantrana nach Âp. Bhâr.: "durch Soma hat das Opfer ein Auge; möchte ich durch Soma's Gottesverehrung ein Auge erhalten" wenn er oben schon ein besonderes für den Agniantheil gesagt hat, oder wenn er ein Anumantrana für beide zugleich zu sagen vorzieht, dann: "möchte ich durch Agni-Soma's Gottesverehrung ein Auge erhalten"] 1).

# C. Hauptspenden (Pradhânahomâḥ)²).I. Kuchen für Agni.

Adhvaryu sagt das Anuvâcana oder den Anuvâkyâpraisha für die erste Kuchenspende:

agnaye 'nubrû3hi3').

Hotri sagt die Anuvâkyâ: agnir mûrdhâ divah kakut patih prithivyâ ayam, apâm retânsi jinvatom34), von wo ab er schweigt ').

<sup>1)</sup> S. 105, Anm. 6.

Kåt. 8, 3, 23: mit den beiden havis geht er vor. Auch die andern Śakhå's lassen jetzt die Hauptspende folgen.

<sup>3)</sup> Kåt. 1, 9, 13. S. 102, Anm. 3. Die andern Sütren s. S. 109 Anm. 3. 4) Âśv. 1, 6, 1: gesagt sind die Gottheiten; die Yâjyâ's und Anuvâkyâ's für dieselben sind folgende: "Agni (des Himmels) Haupt (und Höh und er der Erde Oberherr, erregt der Wasser Samenguss". RV. 8, 44, 16); "(du bist) des Opfers und der Lüfte (Lenker, wohin du eilst mit holden Rossescharen, du hebst dein Haupt zum Himmel, Glanz erlangend, die Zunge machst du, Agni, opferführend" RV. 10, 8, 6); oder: "er Agni (ist der Labung Herr die hundertfach und) tausendfach (der Schätze weises Oberhaupt" RV. 8, 64, 4). "Vishnu durchschritt die ganze Welt (trat dreimal nieder mit dem Fuss, an seinem Fussstaub ballt sie sich" RV. 1, 22, 17) "dreimal (schritt aus) der Gott (mit seiner Grösse) durch diese Erde (die hundertfach erglänzt; voran sei Vishnu, stärker als der stärkste; denn herrlich ist des allgewaltgen Name" RV. 7, 100, 3) "zugleich gerufen (gleich an Gut, seid) Agni-Soma (hold dem Lied, zugleich seid bei den Göttern ihr" RV. 1, 93, 9). ("Schön wirkend setztet, Agni) ihr (und Soma, dort) an den Himmel diese hellen Sterne; (ihr Agni-Soma löstet vom Verderben und von der Schmach die festgehaltnen Ströme" RV 1, 93, 5) "o Indra - Agni, kommt mit Huld (zu uns o Menschenherrscher ihr, nicht sieg ein Böser über uns" RV. 7, 94, 7) "der Sänger, eure Huld durch Lieder suchend, (erfleht des schönen Reichthums besten Antheil, o Indra-Agni, Feinde tödtend, blitzend, erquicket uns durch neue Liebesgaben" RV. 7, 93, 4) "Bring Indra segensreichen Schutz (der stets gewinnt und siegreich ist, den reichsten zum Genuss herbei" R.V. 1, 8, 1) "du vielgerufner hast besiegt die Feinde, (auf's beste sei hier deine Kraft und Gabe, bring in der Rechten Schätze her, o Indra, du bist der Herr der güterreichen Ströme". RV. 10, 180, 1) "der

Adhvaryu nimmt aus der Dhruvå einmal mit dem Sruva Butter und macht damit, ohne die beiden Löffel niedergelegt zu haben, in die Juhû eine Butterunterlage!), und füllt dann die Dhruvå wieder mit Butter, welche er mittelst des Sruva aus der Äjyasthålî geschöpft hat, an. Als Spruch sagt er wie oben: "es fülle sich — Opfer". Dann schneidet er aus der Mitte des ersten Purodåśa einen Querschnitt von der Grösse eines Daumengliedes mit Hilfe des Śritåvadåna oder mit den Fingern<sup>2</sup>) heraus, macht darüber

grosse Indra, der an Kraft (der regenschwangern Wolke gleicht er labt an Vatsa's Liedern sich" RV. 8, 6, 1) "du mögest, Indra, mächtig sein durch das Gebet (bei allen Mahlen sollst du hochverehrt uns sein, in jedem Kampfe rege du die Männer an, als herrlichster Berather, allbeliebter du" RV. 10, 50, 4). Wenn der Upansuyaja Agni-Soma gehört, dann (treten für die obigen zwei Vishnuverse folgende zwei ein): "o Agni-Soma, dem der heut (mit diesem Liede) euch (verehrt, dem reicht der Rinder Mehrung dar und reiche Schar an Ross und Mann" RV. 1, 93, 2) "den einen bracht vom Himmel Måtarisvan, (den andern holte vom Gebirg der Adler; o Agni-Soma, durch Gebet gekräftigt, habt ihr dem Opfer weiten Raum bereitet" RV. 1, 93, 6). yoga B, als H verwenden den ersten Vers als Anuvâkyâ, den zweiten als Yâjyâ, nicht wie man nach dem Ausdruck "yajyanuvakya" erwarten sollte, umgekehrt. Ich bin diesen gefolgt, weil die von ihnen befolgte Anordnung die natürliche (cf. z.B. Sûtra 1, 5, 29) und auch bei Śankh. gegebene ist. Śankh. 1, 8: agnir můrdhety agneyasya puronuvákyá bhuvo yajňasyeti yájyá, 'gnishomáv imam (RV. 1, 93, 1) ity upańsuyajasya puronuvakya, jushanav agnishomav ajyasya havisho vitam iti yajya; idam vishnur, vashat te vishnav (RV. 7, 99, 7) iti vaishnavasya jushano va; 'gnishoma savedasa, yuvam etanity agnishomiyasye; 'ndragni avasa, pracarshanibhya (RV. 1, 109, 6) ity aindragnasyai; 'ndrasanasim, pra sasahisha iti samnayyasya; mahan indro ya ojasa, mahan indro nrivad (T.S. 1, 4, 21) iti måhendrasye; 'ndra vo visvato mådayasva haribhir itindrasyapratinidheh.

5) Âśv. 1, 5, 36: und zwischen Yâjyâ und Anuvâkyâ (schweigt er).

1) Kåt. 1, 9, 8: am Anfang und Ende (des Abschneidens vom Havis) ist Butter abzuschneiden (unterzubreiten resp. überzugiessen); cf. den Comm., welcher die Bestimmung citirt, dass man "unterbreitend, aufgiessend, von Butter opfernd die Butter in der Dhruvå fasst", d.h. man bringt sie aus der Åjyasthålt mit dem Sruva in die Dhruvå und verwendet sie von dort erst weiter. cf. Kåt. 1, 8, 40: die am Åhavaniya dargebrachten Yajati's werden aus der Dhruvå geopfert. Ueber den Zweck dieses Upastarana und Abhighårana vgl. eine Stelle des Ny. M. Vist. (10, 2, 2) auf die mich Herr Geh. R. Stenzler aufmerksam macht: prakritåv upastaranåbhighåranayor drishtårthatvåt süxmånäm purodåsåvayavånäm sruci samsaktim nivårayitum tad ubhayam kriyate; es soll dadurch also verhindert werden, dass kleine Stücke des Opferkuchens an der sruc hängen bleiben. Die andern Sütren siehe Anm. 3 auf nächster Seite.

2) cf. Kât. 2, 6, 40: einige schneiden mit Daumen und Zeigefinger, welche auf der inneren Fleischseite zusammengelegt sind (ohne also mit den Nägeln zu

aus der Dhruvå einen Aufguss und füllt die Dhruvå wieder an. Hiernach schneidet er auf der Vorderseite des Kuchens einen zweiten mit dem ersten nicht in Berührung zu bringenden Streifen¹) aus, giesst Butter aus der Dhruvå mit dem Sruva darüber²) und füllt wiederum in voriger Weise die Dhruvå an. Ist der Opferer ein Jamadagni, so wird noch ein dritter Streifen abgeschnitten und zwar von der Hinterseite, mit dem dann in derselben Weise verfahren wird. Die zwei resp. drei Abschnittstellen werden mit Butter aus der Äjyasthälî, die mittelst des Sruva geschöpft wird, übergossen³). Hierauf geht der Adhvaryu mit stets vorangesetz-

berühren) ab. — Der Comm. fügt hinzu, dass audre das Śritavadana genannte Holz brauchen. Nach Kat. 1, 3, 36 besteht es aus Varanaholz und ist nach dem Comm. dazu eine Spanne gross, an dem einen Ende eine Daumengliedlänge breit und scharf.

<sup>1)</sup> Kât. 1, 9, 2: davon (vom Havis) schneidet er zweimal ab. 6. aus der Mitte und von der Vorderseite (des Havis) nimmt er je einen Abschnitt von der Grösse eines Daumengliedes, ohne beide Abschnitte mit einander in Verbindung zu bringen. 3. Dreimal schneidet er für die Jamadagni's ab. 4. von der Hinterseite des Havis (nimmt er) den dritten Abschnitt.

<sup>2)</sup> cf. S. 108, Anm. 1 und S. 109, Anm. 2.

<sup>3)</sup> Kåt. 1, 9, 11: nachdem er (von dem Havis) abgeschnitten hat, macht er (über alle Stellen von denen ein Abschnitt genommen) vor dem Svishtakrit einen abermaligen Aufguss. —

Baudh. 1, 16, 11: athopastirya daxinasya purodasasya purvardhad avadyann agnaye 'nubrûhîti. 12. athainam upatishthate må bher — apakramîd (T. Br. 3, 7, 5, 5) iti. 13. athainam abhimrisati bharantam uddhare — ma ma hinsir (T. Br. 3, 7, 5, 5) iti. 14. půrvárdhád avadáyáparárdhád avadyati. 15. abhighárayati. 16. pratyanakti yad avadanani — punar (T. Br. 3, 7, 5, 5) iti. Ap. 2, 18: ajyabhagåv antarenetarå ahutir juhoti; pratyakramya, juhvam upastirya, må bher hinsir ity agneyasya purodasasya madhyad angushthaparvamatram avadanam tiraścinam avadyati; půrvárdhád dvitiyam anûcinam caturavattinah; paścárdhát tritîyam pancavattinah; asambhindan mansasamhitabhyam angulibhyam angushthena ca purodaśasyavadyati ||19.|| sruvenajyasamnayyayor; anujavarasya purvârdhât prathamanı avadânam avadâya pûrvârdhe sruco nidadhyân, madhyâd aparam avadáya paścardhe srucah; pûrvaprathamany avadyej jyeshthasya jyaishthineyasya yo va gataśrih syat; aparaprathamani kanishthasya kanishthineyasya yo vanujavaro yo va bubhushet; atha yadi purohitah purodhakamo va yajeta půrvárdhát prathamam avadánam avadáya půrvárdhe sruco nidháya půrvárdhe 'gnaye juhuyat; avadanany abhigharya yad avadanani - punar iti havih pratyabhigharya 'gnaye 'nubrûhy agnim yajeti sampraishav, ajyam praścotyapidadhad ivapraxnan hutvajyenanvavascotayati; agharasambhedenahutth pratipadayati | srucyam agharam abhijuhoti. Bhar. 2, 17 - sampreshyaty agnaye 'nubrûhîti juhvâm upastîryâgneyasya purodâśasyângushthena mânsasamhitâbhyâm angulibhyam madhyad avadaya pürvardhad avadyati pascardhat tritiyam yadi

tem linken Fuss (Kât. 3, 1, 18) hinter den Paridhi's, vor den Löffeln vorbei zu der Stelle wo die Yajati's gebracht werden und tritt im Süden hin, sein Gesicht nach NO richtend (Kât. 3, 1, 17; 1, 9, 18) und sagt: om3 śrâvaya.

Âgnîdhra wie früher: astu śrau3shat. Adhvaryu wie vorher: agnim yaja').

Hotri sagt die Yâjyâ: ye3 yajâmaha agnim | bhuvo yajñasya rajasaś ca netâ yatrâ niyudbhih sacase śivâbhih, divi mûrdhânam dadhishe svarshâm jihvâm agne cakrishe havyavâhâ3m vau3shat oder: ayam agnih sahasrino vâjasya śatinas patih, mûrdhâ kavî rayînâ3m vau3shat; darauf als Anumantrana: vâg — °pânau. (Âśv. 1, 5, 17).

Yajamâna: om3 idam agnaye na mama.

Adhvaryu schüttet gleichzeitig mit oder nach dem Vashatkâra die Spende<sup>2</sup>) auf der am hellsten brennenden Stelle in's Feuer und geht mit stets vorangesetztem rechten Fuss wie oben zurück.

[Yajamâna sagt nach Âp. 4, 9; Bhâr. 4, 14 als Anumantrana: agner aham devayajyayânnâdo bhûyâsam].

pañcavadano ma bher - hinsir iti; angushthaparvamatrany avadanany asambhindann avadyati; avadanany abhigharya, havih pratyabhigharayati yad avadânâni - punar iti; atyakramyaśravyahagnim yajeti vashatkrite madhye juhoty apidadhad ivapraxnann ajyam purodasam juhoti tata ajyam. ||18.|| pürvampürvâm sahitâm âhutim juhoty â svishțakrito 'pi vâ srucyam âghâram abhijuhuyât. Hir. 2, 4: mansasamhitabhyam angulibhyam angushthena ca purodasasyavadyati, sruvenajyasamnayyayoh - madhyat purodasasyavadaya purvad avadyati, paścardhat tritiyam pańcavattinah; anujavarasya jaghanyam avadanam prathamam avadáya půrvárdhe sruco nidadhyát, prathamam jaghanyam paścárdhe; půrvapůrvány avadyej jyeshthasya jyaishthineyasya, [5.] purodhákámasya vá, 'parapůrvání kanishthasya kánishthineyasyánujávarasya vá; purodásasámuáyyayor upastaranabhigharane; ajyenopastirya havisho 'vadayajyenabhigharayet; srucy upastīrya mā bher — hinsīr ity avadāsyan havir abhimrisati; avadāyā, 'bhighārya, yad avadânâni — punar iti havih pratyabhighârayati; avadâyâvadâya prastarabarhih samanak:îti vijîfâyate; 'pidadhad ivapraxnan purodasahutir juhoti; ajyam hutvavadanam juhoti; ajyenantato 'nva (?) sravayati; mukhenetarah sravayati; pûrvampûrvam samhitam ... ahutîr juhoti; srucyam agharam anujuhoti — a. E. tav (ajyabhagav) antarenetara yajati.

<sup>1)</sup> Ich sehe jetzt von den einzelnen Belegen bei öfter wiederkehrenden Dingen, wie NN yaja, NN anubrühi etc. ab, da sie schon oben wiederholt gegeben sind und ausserdem stets, wenn eine Yajya oder Anuvakya gesagt werden muss, sich von selbst verstehen.

<sup>2)</sup> Der Comm. sagt srukpårsvena; aber cf. Kåt. 3, 2, 25. Comm.

#### II. Upansuyaja ').

Adhvaryu (a) agnîshomâbhyâm (leise:) (b) vishnave (c) prajâpataye (etwas laut²)): anubrû3hi.

- Hotri (leise:) a) agnîshomâ yo adya vâm idam vacah saparyati, tasmai dhattam suvîryam gavâm posham svaśvy — (laut:) om3 3).
  - b) idam vishnur vicakrame tredhâ ni dadhe padam, samûlham asya pânsure — (laut:) om3.
  - c) prajápate na tvad etány anyo visvá játáni pari tâ babhûva, yatkâmâs te juhumas tan no astu vayam syâma patayo rayîn — (laut:) om3. (T. S. 1, 8, 14 m) 4).

Adhvaryu schneidet wie bei den Ajyabhâga's aus der Dhruvâ, die wie erwähnt bei allen Yajati's vorgeschrieben ist, vier- resp. fünfmal Butter aus, geht in der beschriebenen Weise bei der Vedi vorbei nach Süden, tritt dort mit dem Gesicht nach NO hin und sagt om3 śravaya.

Âgnîdhra wie oben.

Adhvaryu (leise:) (a) agnîshomau (etwas laut:) yaja.

Hotri sagt die Yâjyâ laut: ye3 yajâmaha

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 3, 24: zwischen den beiden Purodåś bringt er einen Upåńśuyåja von Butter für Agni-Soma. 25. Oder Vishnu (ist dessen Gottheit) beim Neumond, weil dies im Hotrisûtra erwähnt ist. Baudh. 1, 16, 17: catura ajyasya grihnana aha prajapataya ity upanév anubruhity uccaih. Ap. 2, 19: athahutir juhoti; ajyahavir upansuyajah paurnamasyam eva bhavati vaishnavo 'gnishomiyah prajapatyo va; pradhanam evopansu; vishnum bubhushan yajeta. 20. agnishomau bhratrivyavan. Bhar. 2, 18. Hir. 2, 6: pracaryagneyena purodasenajyahavishopansuyajena pracarati; tasyoccair asrutapratyasrute yajyapuronuvakyasampraisho vashatkaras copansu devatadesanam. Asv. u. Sankh. siehe S. 84, Anm. 4 und 99, Anm. 4; cf. ferner Sankh. 1, 1, 36. 37 pranavo yeyajamaho vashatkarah sampraishah praishas coccair upansuhavihahu devatanamadheyam copânsu.

<sup>2)</sup> prathamasvarena wie überall vor Svishtakrit nach Kåt. 3, 1, 3.

<sup>3)</sup> Panini 8, 2, 89.

<sup>4)</sup> Diesen Vers gebe ich nach Pray. B1.

(agnîshomau | â' nyam divo mâtariśvâ jabhâ-) râmathnâd anyam pari syeno adreh, agnîshomâ brahmanâ vâvridhânorum yajñâya cakrathur u lokâ3m.

vishņum | trir devah prithivîm esha etâm vi-(leise:) cakrame śatarcasam mahitvâ, pra vishnur astu (laut) tavasas tavîyân tvesham hy asya sthavirasya vau3shat;

prajâpatim | sa veda putrah pitaram sa mâtaram sa sûnur bhuvat sa bhuvat punarmaghah sa dyâm aurnod antarixam sa suvah sa viśvâ bhuvo abhavat sa â 'bhavâ3t (T. S. 2, 2, 124)

darauf sagt er das Anumantrana våg - opånau wie oben.

Y a jam ân a: om3 idam (leise) agnîshomâbhyâm resp. vishnave resp. prajâpataye na mama.

Adhvaryu vollzieht wie früher die Spende und geht zurück. [Nach Âp. Bhâr. sagt der

Yajamâna als Anumantrana: adabdhir asy adabdho bhûyâsam amum dabheyam')].

#### III. Kuchen für Agni-Soma, resp. Indra-Agni oder Milchspende für Indra (Mahendra).

Adhvaryu:

a) beim Vollmond: agnîshomâbhyâm,

b) beim Neumond: α. indragnibhyam (bei einer Kuchenspende),

β. indrâya resp. wenn der Opfe-\anubrû3hi2). rer ein Mahendraverehrer: mahendrâya (bei einer Milchspende).

Hotri sagt als Anuvâkyâ

a) beim Vollmond: agnîshomâ savedasâ sahûtî vanatam girah sam devatrâ babhûvathom3.

<sup>1)</sup> Âp. 4, 9 adabdhir asîty upânsuyajam (yajamano 'numantrayate). Bhar. 4, 14: adabdhir asy — dabheyam (T. S. 1, 6, 25) ity upansuyajasya yam dveshti tasya nâma grihnâti.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 5, 15. 4, 2, 10. 36. Baudh. 1, 16, 20. Åp., Bhår., Hir. siehe S. 113.

b) beim Neumond: α. indrâgnî avasâ gatam asmabhyam carshanîsahâ, mâ no duhśańsa îśatom3.

β. endra sânasim rayim sajitvânam sadâsaham varshishtham ûtaye bharom3 resp.:

mah an indro ya ojasa parjanyo vrishtiman iva stomair vatsasya vavridhom3.

Adhvaryu macht aus der Dhruvâ mit dem Sruva in die Juhû eine Butterunterlage, füllt mit "es fülle - Opfer" (s. o.) die Dhruvâ aus der Âjyasthâlî wieder an und schneidet, wenn er einen zweiten Kuchen (beim Vollmonds- und beim Neumondsopfer ohne Milchspende) opfert, in derselben Weise wie beim Agnikuchen mit der Hand oder dem Śritâvadâna zwei, für einen Jamadagni drei Streifen von demselben in Daumengliedsgrösse ab; opfert er dagegen süsse und saure Milch, so schöpft er mit dem Sruva, der auch das Mass eines Daumengliedes hat, zuerst zwei- resp. dreimal von der süssen (payas), dann zwei- resp. dreimal von der sauern Milch (aus der Mitte, von vorn, ev. von hinten wie sonst), macht mit Butter, die mit dem Sruva aus der Dhruvâ geschöpft ist, jedesmal einen Aufguss darüber, füllt die Dhruvâ immer wieder mit jenem Spruch "es fülle — Opfer" aus der Ajyasthâlî an und macht auf die zwei resp. drei Abschnittstellen des Kuchens oder der süssen und sauern Milch mit dem Sruva einen abermaligen Aufguss aus der Âjyasthâlî'). Hierauf geht er wie immer hinter den Paridhi's, vor den Löffeln mit stets vorangestelltem

<sup>1)</sup> cf. S. 109 fig. Anm. 1 u. fig.; ferner Kat. 1, 9, 7: auch bei Dadhi und Payas (nimmt er einen Abschnitt) von dem angegebenen Mass. — Da der Sruva nach Kat. 1, 3, 38 einen Mund von der Grösse eines Daumengliedes in die Runde hat, Payas und Dadhi flüssig sind, so wird er benützt; dies sagt wenigstens der Comm. und die andern Sütren bestätigen es. Åp. 2, 19, 1 sruvenajyasamnayyayor (avadyati); ebenso Bhar. 2, 17. Hir. 2, 4. —

Ueber die Darbringung dieser Spende sagt Åp. 2, 20: ågneyavad uttarair havirbhir yathådevatam pracarati; samavadåya dohåbhyåm dadhno 'vadåya śritasyåvadyati; etad vå viparitam; sarvåni dravåni srunmukhena juhoti. Bhår. 2, 18: yathågneyenaivam uttarena purodåsena pracarati; agnishomåbhyåm iti paurnamåsyåm; indrågnibhyåm ity amåvåsyåyåm ity asamnayato; 'tha yadi samnayed indråyånubrühîti sampreshyati; mahendråyeti vå yadi mahendrayaji bhavati. Hir. 2, 6: yathådevatam uttarena purodåsena pracarati; samavadåya såmnäyyåbhyåm pracarati; dvih śritasyåvadyati, dvir dadhnah trih pañcåvattinah. Verstehe ich Baudhåyana recht, so lässt er auch bei einer Såmnåyyaspende einen Kuchen bringen. Nach dem Upånsuyåja heisst es nämlich 1, 16, 20 ff. athopastiryottarasya purodåsasyåparårdhåd avadyann åhågnishomåbhyåm iti paurnamåsyåm indråya vaimridhåyeti cendrågnibhyåm ity amåvåsyåyåm asamnayata,

linken Fuss an den Opferplatz, wo er im Süden mit dem Gesicht nach NO hintritt und sagt: om3 śrâvaya.

Âgnîdhra wie bisher.

Adhvaryu a) agnîshomau b) α. indrâgnî β. indram resp. mahendran

Hotri sagt die yâjyâ:

a) agnîshomau | yuvam etâni divi roca-

ye3yajâmahe

a) agnis nomau | yuvam etani divi rocanâny agnis ca soma sakratû adhattam,
yuvam sindhûñr abhisaster avadyâd agnîshomâv amuñcatam gribhîtâ3n
b) α. indrâgnî | gîrbhir viprah pramatim
icchamâna îṭṭe rayim yasasam pûrvabhâjam, indrâgnî vṛitrahaṇâ suvajrâ
pra no navyebhis tiratam deshṇai3r')

indrâyeti samnayato mahendrâyeti vâ .... yadi mahendrayâjî bhavati. ||17.|| samana upasthanah, samano 'bhimarsanah; aparardhad avadaya purvardhad avadyati; abhighārayati; samānah pratyanjanah; atyākramyāśrāvyāhāgnishomau yajeti; vashatkrite juhoti; athopastîrya dvih purodâśasyavadyann âhendrayanubrûbîti mahendrâyeti vâ yadi mahendrayâjî bhavati; dvih purodâśasyâvadyati dvih śritasya dvir dadhnah; abhigharayati; pratyanakti; atyakramyaśravyahendram yajeti mahendram iti va yadi mahendrayaji bhavati; vashatkrite juhoti; hierauf folgt der Svishtakrit. Ich wurde glauben, dass der Text nicht correct ist, wenn es nicht schon bei dem Herausnehmen des Havis (nach dem Herausnehmen für Agni) hiesse: "agnishomabhyam iti paurnamasyam indraya vaimridhayeti ce, 'ndragnibhyam ity amavasyayam asamnayata indrayeti samnayato mahendrayeti va etc. Dazu kommt die Angabe von Prayoga B., welcher den Opferer bei der Wahl des Adhvaryu alle die Götter, denen Spenden gebracht werden, aufzählen lässt; dort heisst es: somayajinas tv aindrágnasthána aindro máhendro vaikádasakapálah, aindram máhendram vá dadhipayaśceti tadyajinah sarvatra viśeshah. Ferner heisst es bei dem Herausnehmen des havis in B<sub>1</sub> fol. 15a: yathådevatam nirvåpah | darśa agner anantaram indrågnibhyam ity asamnayatah | indrayeti samnayato mahendrayeti tadyajinah; ähnlich in B2. Weiter sagt B1 bei der Spende selbst: samnayatas tu: indråyanubrûhîti — upastaranadipurodasavadanantam kritva sruvena dvis sritasyavadāya dvir dadhno 'vadyati. Dagegen geben Ap. Hir. keine Veranlassung zu der Annahme, dass diese Sakha's des schwarzen YV ein gleiches Verfahren befolgen: cf. Müller, Ap. Paribh. 75-78. Hir, 1, 3: agneyo 'shtakapala (agneya) aindrågna ekådasakapålo dvådasakapålo (vå fügt der Comm. hier hinzu) 'måvåsvåvåm asamnavatah; ågneyah såmnåvvam ca samnavatah. Der einzige Anhaltspunkt bei Ap., soweit ich sehe, ist nur in Prayog Aa enthalten, welcher eine Spende mit: indraya jushtam nirvapami herausnehmen lässt (fol. 64.) 1) "r" nach Áśv. 1, 5, 10.

ye3 yajâmahe

β. indram | pra sasâhishe puruhûta śa-) trûñ jyeshthas te śushma iha râtir astu indrâ bhara daxinenâ vasûni patih sindhûnâm asi revatînâ3m ') resp. mahendram | bhuvas tvam vau3shat. indra brahmanâ mahân bhuvo viśveshu savaneshu yajñiyaḥ, bhuvo nṛinś cyautno viśvasmin bhare jyeshthaśca viśvacarshanâ3i2)

Adhvaryu schüttet die Spende wie früher ins Feuer, worauf er zurückgeht. [Nach Âp. Bhâr. sagt der

Yajamâna das Anumantrana:

- a) möchte ich durch Agni-Soma's Gottesverehrung ein Vritratödter werden.
- b) a. möchte ich durch Indra-Agni's Gottesverehrung kräftig, speisereich werden.
  - β. möchte ich durch Indra's Gottesverehrung kräftig werden.

resp. möchte ich durch Mahendra's Gottesverehrung Ueberlegenheit und Macht gewinnen 3)].

[Es folgen nach Âp. Bhâr., (etwas verschieden in der Anordnung ist Baudh., siehe Anm.) jetzt die

#### Pârvanau homau4),

Spenden an Neu- und Vollmond, welche bei Kât. fehlen.

Adhvaryu sagt (sitzend) beim Vollmond: "den starken, kräftigen Vollmond verehren wir; dieser spende uns Heldenkraft,

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 5, 14; 1, 2, 17.

<sup>2) &</sup>amp;-i, also aufgelöst nach Åsv. 1, 5, 9.

<sup>3)</sup> Åp. 4, 9: agnîshomayor ity agnîshomîyam, indragniyor ity aindragnam indrasyety aindram samnayyam mahendrasyeti mahendram. Bhar. 4, 14: agnishomayor - bhûyasam (T. S. 1, 6, 2t) ity agnishomiyasyendragniyor - bhûyasam (ib. u) ity aindragnasya; indrasya — bhûyasam (ib. v) samnayyasya; mahendrasya — gameyam (ib. w) iti yadi mahendrayâjî bhavati.

<sup>4)</sup> Âp. 2, 20: sruvena parvanau homau (juhoti) | rishabham — pūrnamasaya svåheti paurnamasyam; amavasya - amavasyayai svahety amavasyayam (Taitt.

tausendfältigen Reichthum; dem wohlthätigen Einathmen (prånåya), dem Vollmond svåhå"!

beim Neumond: "der günstige, freundliche Neumond, gleich einer Kuh mehr und mehr schwellend, er spende uns Heldenkraft, tausendfältigen Reichthum; dem wohlthätigen Ausathmen (apånåya), dem Neumond svåhå"!

Yajamâna vollzieht den Tyâga mit "om3 pûrnamâsâya resp. amâvâsyâyâ idam na mama".

Adhvaryu schüttet mit dem Sruva, zugleich mit Svâhâ, die Spende ins Feuer')].

Brâhm. 3, 7, 5, 13); ebenso Bhâr. 2, 18. Baudh. dagegen unterscheidet sich von beiden dadurch, dass er diese zwei Spenden zwischen Anuvakya und Yajya des Svishtakrit einschiebt. 1, 17, 14: athopastîrya daxinapurodâśasyottarârdhâd avadyann åhågnaye svishtakrite 'nubrûhîti. 15. sakrid daxinasya purodâśasyottarardhad avadyati sakrid dhruvajyat sakrid uttarasya purodasasya sakric chritasya sakrid dadhnah. 16. dvir abhigharayati. 17. na pratyanakti. 18. avatte (Mscr.: avate; Pray. B, wohl verschrieben n für v: anatte svishtakriti; aber B, svishtakridavadanat pûrvam) svishtakriti sruvena parvanau homau juhoty Hir. erwähnt diese Spenden erst unmittelbar vor den Prâyarishabham etc. ścittaspenden, also fast am Ende des D. P.-Opfers. Ap. u. Bhar. lassen auf diese beiden Homa noch die "Nårishthahoma" folgen, den beiden Nårishtha's d. i. dem Verdauungsfeuer (jatharagnih) und dem Wind des Athems (pranavayuh, s. Comm. zu Taitt. Brahm. 3, 7, 5, 11) dargebracht. Die dazu gehörigen vier Mantra's siehe Taitt. Brâhm. 3, 7, 5, 11: daśa te tanuvo - amrito bhût svâha; yam vâm — anhahau svâha; aham devanam — bhagadheyam svâha; adârasrid — dveshyâyâ svâheti. So theilt sie Bhâr. ein, während Âp. svâhâ stets weglässt und noch einige Verse hinzufügt, welche Bhar. theilweis mit den Prâyaścitta's verbindet. Hir. erwähnt diese Spenden erst an derselben Stelle wie die parvanau homau, vor den Prayascitta's; siehe später. Auf die Eventualität einer späteren Darbringung weist auch Ap. mit folgenden Worten hin: esha upahomânâm kâlo 'nantaram vâ pradhânât prâg vâ samishtayajushah (welches bald hinter den Prayascitta's folgt).

<sup>1)</sup> Der Yajamana vollzieht den Tyaga, ehe der Adhvaryu svaha sagt. Nach Kat. 1, 2, 7 allgemeiner Beschreibung ware dies, weil mit svaha dargebracht, eine Juhotispende und da ein Stoff dafür nicht vorgeschrieben ist, wird nach Kat. 1, 8, 38 Butter genommen; cf. ferner Ap. Paribh. 84—86.

# D. Agni-Svishtakritspende.

Adhvaryu sagt in erster Tonhöhe'): agnaye svishtakrite 'nubrû3hi.

Hotri sagt in mittlerer oder höchster Tonlage<sup>2</sup>) die Anuvâkyâ für Agni-Svishṭakrit: piprîhi devân uśato yavishṭha vidvân ritûnr ritupate yajeha, ye daivyâ ritvijas tebhir agne tvam hotrînâm asy âyajishṭhom3<sup>3</sup>).

Adhvaryu macht mit dem Sruva aus der Dhruvâ eine Butterunterlage in die Juhû, schneidet mit dem Śritâvadâna oder der Hand, resp. dem Sruva von dem nördlichen Theil des südlichen und nördlichen Kuchens und, im Falle er statt mit letzterem mit einer Milchspende opfert, zuerst¹) von der süssen, dann von der sauern Milch je einen³), bei einem Jamadagni je zwei Abschnitte für Svishṭakrit⁵) ab, macht zweimal darüber einen Butterguss³), vollzieht aber nicht wieder das für die vorigen Spenden angeordnete Uebergiessen der Abschnittstellen³). Hierauf steht er auf,

<sup>1)</sup> Kât. 3, 1, 4: mit mittlerer Tonhöhe (sind alle Mantra) vor der Ida (zu verbinden). Jedoch gilt dieser Ton wohl nur für den Svishtakrit selbst; denn der Comm. zum vorhergehenden Sütra sagt, dass alle Mantra vor Svishtakrit und auch die Svishtakritpraisha's selbst "prathamasvarena" zu sprechen seien.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 5, 27: mit mittlerer Tonhöhe (verbindet er) die Havis bis zum Svishtakrit. 28. mit der höchsten (wird) der Rest (verbunden). Der Comm. sagt, der â-Vokal stehe überall nur beim Zusammenfallen mit etwas; hier jedoch bezeichne er nach dem Willen des Adhvaryu ein Zusammenfallen mit etwas oder eine Grenze; daher geht das Sprechen in höchster Tonlage entweder beim Svishtakrit oder erst bei der Ida an. cf. Anmerkung 1. Nach Śankh. (1, 14 a. E.) ist die mittlere Tonlage zu wählen siehe S. 103, Anm. 5.

<sup>3)</sup> Åśv. 1, 6, 2: nun für Svishtakrit: "erfreue die verlangenden Götter o jüngster (der Zeiten kundig opfre, Herr der Zeiten, o Agni, mit den Götterpriestern allen; denn du bist aller Opferpriester bester" RV. 10, 2, 1) lautet die Anuväkyä. Denselben Spruch gibt Śankh. an.

<sup>4)</sup> Kat. 4, 2, 39.

<sup>5)</sup> Kåt. 1, 9, 9: um einen Abschnitt verringert (ist das Abschneiden) für Svishtakrit (es ist also nur einer, bei einem Jamadagni sind zwei zu nehmen). Die andern Sütren siehe Anm. 8).

<sup>6)</sup> Kåt. 3, 3, 26: von so vielen Havisgaben als vorhanden sind, schneidet er auf der Nordseite für Svishtakrit ab. 27. nur daraus besteht der Homa. 28. nicht (aber) von der Butter (in der Dhruvå), welche nicht die Gestalt eines Restes hat. (Der Commentar fasst Sütra 27 anders).

<sup>7)</sup> Kåt. 1, 9, 10; ein zweimaliger Butterguss wird darüber gemacht.

<sup>8)</sup> Kåt. 1, 9, 11: nachdem er abgeschnitten hat, findet ein abermaliger Aufguss (auf die Abschnittstelle) vor dem Svishtakrit statt.

nimmt seinen gewöhnlichen Weg vor den Löffeln, hinter den Paridhi's etc. nach der Yajatistelle und tritt dorthin mit dem Gesicht nach NO und sagt: om3 śrâvaya.

Âgnîdhra: astu śrau3shat.

Adhvaryu: agnim svishtakritam yaja.

Hotri sagt (ohne Athem zu holen oder nur in der gewöhnlichen Weise bei einem Halbverse) die Yâjyâ: ye3 yajâmahe 'gniṃ svishṭakṛitam, ayâḍ agnir agneḥ priyâ') dhâmâny, ayâṭ²) somasya priyâ dhâmâny, ayâḍ agneḥ priyâ dhâmâny, ayâḍ

priyâ dhâmâny, ayâd devânâm âjyapânâm priyâ dhâmâni, yaxad agner hotuḥ priyâ dhâmâni, yaxat svam mahimânam, âyajatâm ejyâ ishaḥ krinotu, so adhvarâ jâtavedâ jushatâm havir agne yad adya viśo adhvarasya hotaḥ pâvakaśoce vesh ṭvam hi yajvâ, ritâ yajâsi mahinâ vi yad bhûr havyâ vaha yavishṭha yâ te adyâ3 vau3shaṭ 4).

Was die andern Sütren anbetrifft, so ist Baudh. schon S. 115, Anm. 4 citirt. Åp. 2, 21: juhväm upastirya sarveshäm havishäm uttarärdhät sakritsakrit svishtakrite 'vadyati, dvih pañcāvattinah; daivatasauvishtakritaidacāturdhākaranikānām uttaramuttaram jyāyah; dvir abhighārya na havih pratyabhighārayati. Bhār. 2, 19 im Wesentlichen gleich; über die Quantitāt sagt er: sthavīyānsy etāni daivatebhyo bhavanti. Hir. 2, 6: — samavadāya svishtakritā pracarati; yadanupūrvāni pradīyante sarvebhya uttarārdhebhyah sakritsakrid avadyati, dvih pañcāvattinah; dvir abhighārayati; na havihšeshān pratyabhighārayati.

<sup>1)</sup> Åśv. 1, 6, 3: nachdem er "ye3 yajāmahe 'gnim svishtakritam ayād agnih" gesagt und er die Gottheit im Genitiv genannt hat, schliesst er "priyā dhāmāny ayāt" unmittelbar daran an. Śānkh. 1, 9 setzt an Stelle allgemeiner Regeln die Aufzählung selbst.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 6, 4: ebenso die folgenden Gottheiten; jedoch steht jedesmal nur "ayat", (nicht auch agnih) vor diesen.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 3, 14.

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 6, 5: nachdem er bis zu den Âjyapâ's der Reihe nach aufgezählt hat, (fährt er fort): "der Devâ Ajyapâh liebe Wohnungen, er verehre des Hotri Agni liebe Wohnungen; er verehre die eigne Grösse; er mache darbringungswerth die Speisen; er, der Wesenkenner nehme beim Opfer das havis an, wenn, o Hotri des Opfers, (mit hellem Glanz) du heut zu den Menschen kommst (denn du bist der Opferer, nach der Ordnung mögest du verehren, wenn du gross wurdest; führe fort die Opfergaben, o jüngster, welche heut dein sind". RV. 6, 15, 14.) so sagt er die Yajyâ ohne Athem zu holen 6. oder in der gewöhnlichen Weise (d. i. beim Halbverse holt er Athem).

Yajamâna om3 idam agnaye svishtakrite, na mama.

Adhvaryu schüttet wie früher zugleich mit oder nach dem Vaushatruf die Spende<sup>1</sup>) auf die Nordseite<sup>2</sup>) des Feuers, so dass sie von den andern Spenden (den Âjyabhâga's und den Pradhâna-Âhuti's) getrennt ist<sup>3</sup>), worauf er die Wasser berührt und, den rechten Fuss stets voran, zurückkehrt. [Als Anumantrana sagt nach Âp. Bhâr. der

Yajamâna: möchte ich, durch Agni-Svishṭakrit's Gottesverehrung langlebig, durch das Opfer eine Stütze gewinnen 4).]

Der Adhvaryu legt die beiden Löffel nieder<sup>5</sup>). [Âp. Baudh. etc. schreiben jetzt noch eine Spende für Vaiśvânara vor, über welche man Anm. 3 vergleiche.]

Adhvaryu nimmt hierauf den Sphya, besprengt den Weg hinter den Paridhi's, welcher ihm als Hin- und Herweg bei den Spenden dient, mit Wasser, nimmt das Prâsitragefäss 6) in die Linke, breitet in dasselbe aus der Âjyasthâlî') Butter unter und

<sup>1)</sup> Nach Kåt. 1, 5, 13 wird, sobald verschiedene Stoffe geopfert werden, nicht jeder Abschnitt einzeln, sondern es werden alle zugleich geopfert.

<sup>2)</sup> so nach den andern Sütren. Siese diese in Anm. 3.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 3, 29: (er opfre die Âhuti) mit den andern Âhuti's unvermischt. Baudh. 1, 17, 21 flg. ist nicht ganz correct.: atyakramyaśravyahagnim svishtakritam yajeti. 22. vashatkrita uttarårdhapûrvårdhe, 'ti (Mscr. årdhati) håya půrvå . . . . . , juhoti. 23. [atraitan mexanam åhavaniye 'nupraharati]. 24. athaitat samsravenabhijuhoti. 25. athodann atyakramya juhvam apa aniya samxalanam antahparidhi ninayati vaisvanare - svadha nama iti nirnijya srucam nishtapyâdbhih pûrayitvâ bahihparidhi ninayatîmam samudram — vyomann ity atraitad aupabhritam ajyam sarvasa eva juhvam samanayate. Ap. 2, 21: agnim svishtakritam yajeti sampraishau uttarardhapurvardhe juhoty asamsaktâm itarâbhir âhutibhih, hierauf folgt die Spende an Vaisvânara: pratyâkramya juhvâm apa ânîya vaiśvânare havir idam juhomi sâhasram utsam śatadhâram etam sa nah pitaram pitamaham prapitamaham svarge loke pinvamano bibhartu svåhety antahparidhi ninayati. Bhår. 2, 19: vashatkrita uttarårdhapûrvårdhe, 'tihâya pûrvâ âhutîr, juhoti. Hir. 2, 6: uttarârdhapûrvârdhe 'samsaktâm itarābhir āhutibhir juhoti; pratyākramya srucam adbhih pūrayitvā vaisvānare iti madhyamam paridhim pradaxinam anushincati.

<sup>4)</sup> Åp. 4, 9: agneh svishtakrita iti sauvishtakritam | purastat svishtakrito 'nyadevatany eke samamananti. Bhar. 4, 14.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 3, 30: nachdem er (die beiden Löffel) niedergelegt hat. Baudh. 1, 17: atha yathâyatanam srucau sâdayitvâ — Bhâr. 2, 19. Hir. 2, 7.

<sup>6)</sup> Nach Kât. 1, 8, 40. 41 hat es die (runde) Gestalt eines Spiegels oder die (viereckige) einer Camasakufe (cf. M. Müller ZDMG. 9, XLII).

<sup>7)</sup> Nach Kåt. 1, 8, 41 nehmen einige sie aus der Dhruvå.

schneidet den Pråsitra genannten Antheil') für den Brahman in der Grösse eines Gerstenkorns oder einer Pippalabeere aus der Mitte des Agnikuchens<sup>2</sup>) zweimal in dasselbe ab. Darüber macht er einen Butterguss. Indess genügt es auch, wenn er sich darauf beschränkt eine Unterlage oder einen Aufguss von Butter zu machen<sup>3</sup>).

Hierauf bedeckt er das Prâsitra mit einer zweiten Schale 4), gibt es auf dem Opferwege hinter den Paridhi's oder nach einigen vor dem Âhavanîyafeuer dem Brahman und berührt die Wasser 3).

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 4, 1: nachdem er den Weg (sañcara) besprengt hat, schneidet er das Pråsitra von der Grösse eines Yava oder Pippala ab.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 4: von dem Agni gehörigen Kuchen (schneidet er das Pråsitra ab). 5. Und die Antheile. Nach der Paddh. wird das Pråsitra von beiden Kuchen abgeschnitten. S. 262, 15 führt dieselbe die Vorschrift Karka's an, dass nur die Viertelung am Agnikuchen stattfinde, dass das andre dagegen (Pråsitra, Idå, Shadavatta, die Antheile für Brahman und Opferer) von beiden genommen werde. Andre sagen, derselben Quelle zufolge, dass von dem Agnikuchen allein alles andre als Idå und Pråsitra abgeschnitten werde. Kåt. lässt, wie Sütra 4 und 5 zeigen, das Pråsitra sowohl als die Antheile allein vom Agnikuchen nehmen, dagegen nach Sütra 6 die Idå von allen Havisgaben.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 4, 2: auf einer von beiden Seiten (des Präsitra) befindet sich Butter. 3. oder auf beiden.

<sup>4)</sup> Nach dem Comm. (cf. Max Müller l. c. XXXVIII) hat diese die gleiche Form wie das Präsitraharana.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 4, 6: nachdem er das Pråsitra dem B. auf dem Adhvaryuwege, nach einigen vor dem (Ahavaniya) gegeben und das Wasser berührt hat, —

Baudh. 1, 17: — srucau sådayitvå pråsitram avadyati daxinasya purodåsasyottarårdhåd yavamåtram ajyåyo - havir iti. (Taitt. Bråhm. 3, 7, 5, 6); athainat sruvadandenabhigharya jaghanena pranitah sadayitva, 'dbhih sruvadandam samsprisya (?) 'vadadhati. Nach dem Anrufen der Ida und dem Essen der Antheile heisst es: athaha brahmane prasitram parihareti; pari prasitram haranty anva . . . . Âp. 3, 1, 1: idâm eke pûrvam samâmananti, prâśitram eke | âgneyam purodásam práncam tiryancam vá virujyá 'ngushthenopamadhyamayá cángulyá vyůhya madhyat prasitram avadyati yavamatram pippalamatram va 'jyayo havir ity evam uttarasyâvadyaty upastîrya nâbhighârayaty etad vâ viparîtam, api vopastrināty abhi-(ca) ghārayati; atraivāsya pariharanaprāśanam eke samamananti; 3, 2 heisst es: upahûtâyâm (ilâyâm) agrenahavanîyam brahmane pråsitram pariharati, tasmin pråsite hota etc. Bhår. 3, 2 dagegen schreibt das Abschneiden des Pråsitra erst vor, nachdem die Ida angerufen ist, die Priester ihren Antheil daran gegessen und sich gereinigt haben. Hir. 2, 7 und 8 wie Âp. — avirujyottarasmâd (avadyati) — âgneyât prâsitram avadyatîty eke. shâm etc. Vait. 3, 7. Der Opferer sagt nach Âp. 4, 10 über das Prâsitra, während es abgeschnitten wird: agnir må durishtåt påtv iti pråsitram avadîyamånam (anumantrayate).

Wenn das Pråsitra abgeschnitten oder wenn es dem Brahman übergeben wird, blickt der Brahman auf dasselbe, nachdem er: "mit Mitra's Auge blicke ich auf dich" gesagt hat ). Mit hohl ineinander gelegten Händen (añjalinà) ergreift er es mitsammt den dazu gehörigen Gefässen nach den Worten: "auf das Geheiss des Gottes Savitri, mit den beiden Armen der Asvins, mit Pûshan's zwei Händen empfange ich dich"<sup>2</sup>). Er entfernt hierauf das auf den Südansa gestreute Barhis, sagt: "ich setze dich auf den Nabel der Erde, in den Schooss der Aditi" und setzt dort das Präsitra, den Stil des Gefässes nach Osten gerichtet, auf die blosse Erde nieder, wenn er dasselbe erst später essen will<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 2, 15: mit "mit Mitra's Auge blicke ich auf dich" sieht er das Präsitra an. Åév. 1, 13, 1: er blickt auf das P., welches ihm übergeben wird, mit "mit Mitra's — dich". Åp. 3, 19: mitrasya — prexa iti p. avadīyamānam prexate; ritasya pathā paryehîti parihriyamānam, sūryasya t. c. pratipašyamīty āhriyamānam. Bhar. 3, 16: yatrāsmai prāsitram pariharati tat pratixate sūryasya — pratipašyāmīty, ritasya pathā paryehīty āhriyamānam abhimantrayate. Hir. 2, 22. Vait. 3, 8.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 2, 16: mit "auf des Gottes .... (V. S. 2, 11) nimmt er es in Empfang. Åśv. 1, 18, 1: nachdem er mit "auf des Gottes — dich" dasselbe mit einer Añjali empfangen hat Åp. 3, 19: sâvitrena pratigrihya. Bhâr, 3, 17: apa npaspriéya pratigrihnâti devasya — pratigrihnâmîti. Hir. 2, 22. Vait. 8, 9.

<sup>3)</sup> Kât. 2, 2, 17: mit "in der Erde dich ..." (Kanvaśākhā) setzt er es nieder, nachdem er die Barhisgräser weggeschoben hat. 18. Mit dem Spruch: "auf des Gottes .. dich .... " (K. S.), mit Ringfinger und Daumen es wieder genommen habend, isst er es mit: "mit Agni's.. dich.. (V. S. 2,11) ohne mit den Zähnen zu kauen, wenn (er es) hier (isst). 19. Das Niedersetzen auf den Ansa ist beliebig. Der Comm. sagt. dass der Brahman es nach dem Ergreifen auf den Ansa dann niedersetzt, wenn das Essen zu einer andern Zeit (siehe unten) stattfindet. Derselben Ansicht sind ihm zufolge Pitribhûti und Karka. Andre jedoch verlangen, dass auch im Fall das Prāsitra hier gegessen wird, dasselbe zuvor auf einen nicht bestimmten Platz niedergesetzt wird, auf den Ansa dagegen, wenn das Essen erst später geschieht. Åév. 1, 13, 1: - nachdem er es mit den Worten: "auf den Nabel der Erde - Aditi" auf das Kusagras, den Stil (des Pråsitraharana) nach Osten gerichtet, niedergesetzt hat mit Daumen und vorletztem Finger, soll er essen ohne mit den Zähnen (die Speise) zu kauen (mit dem Spruch): "mit Agni's Munde esse ich dich, mit Brihaspati's Gesicht. Ap. 3, 19: prithivyas tva nabhau sadayamidayah pada ity antarvedi vyuhya trinani prågdandam sådayitvådabdhena två caxushåvexa ity avexya såvitrenångushthenopamadhyamaya cangulyadayagnes tvasyena — sadayamity asamletyapigirati. Bhâr. 3, 17: vyûhya trinâni purastâddandam bhûmau pratishthâpayati prithivyas - sadayamity avexate suparnasya tva garutmanas caxushavapasyamiti athainad angushthenopamadhyamaya cangulyadayasamletyavagiraty agnes sådayamiti. Hir. 2, 22: prithivyas - sådayamidayah pada ity aparenahavani-

Adhvaryu schneidet jetzt die Idâ ab. Diese besteht aus fünf Abschnitten, die grösser als die bei dem Svishtakrit und den Pradhâna's genommenen sein müssen '). Er erwärmt die Idâpâtrî <sup>2</sup>) am Gârhapatya <sup>3</sup>), breitet in sie einmal aus der Âjyasthâlî <sup>4</sup>) Butter unter und schneidet aus der Südseite und Mitte des Agni- sowie des Agni-Soma- resp. Indra-Agnikuchens, ev. der süssen und sauern Milch je ein Stück heraus. Darüber macht er zweimal, wie beim Svishtakrit, einen Butterguss <sup>5</sup>).

yam vyûhya trinâni prâgdandam sâdayati suparnasya — avapasyâmîty avexya devasya tvety angushthenopamadhyamayâ cângulyâdâyâgnes tvâsyena prâsnâmîti prâsnâti brâhmanasyodarenety asamletyâ (Mscr. asammletya) 'vagirati. Vait. 3, 10.

<sup>1)</sup> Åp. 2, 21: daivatasauvishtakrituidacaturdhakaranikanam uttaramuttaram jyayah (citirt in Kat. l'addh. S. 261, Z. 6 v. u.). Bhar. 2, 19: sthaviyansy etani daivatebhyo bhavanti (sauvishtakritani); 3, 1: sthaviyansy etani sauvishtakritebhya (aidani). Hir. 2, 4: angushthaparvamatrani daivatany avadanani bhavanti; uttarany uttarany sthaviyansi, daivatebhyah sauvishtakritani, sauvishtakritebhya aidani, tatha caturdhakaranikani.

<sup>2)</sup> Nach dem Comm. zu Kåt. 1, 3, 36 ist die aus Varanaholz gefertigte Idâpåtri einen Aratni gross und in der Mitte verengt. cf. M. Müller l. c. XXXVII.

<sup>3)</sup> Kat. 1, 8, 34.

<sup>4)</sup> Nach einigen auch aus der Dhruva. Kat. 1, 8, 41.

<sup>5)</sup> Kåt. 8, 4, 6: (cf. S. 120, 5) - schneidet er die fünffach abgeschnittene Ida aus dem Süden und der Mitte aller Havisgaben, die vorhanden sind, ab. Wie beim Svishtakrit (wird) Ajya (einmal darunter und zweimal darüber gegossen) cf. Kåt. 1, 9, 8-10. Baudh. 1, 18, 1: atha kansam vå camasam ve-(Mscr. vo) dopahavanam yacati. 2. antarvedi nidhava, tasminn upastirya daxinasya purodaśasya daxinardhat prarujyavadadhati manuna - ekatomukham iti. 3. dvitîyam avadânâni sambhidyâvadadhâti (Taitt. Brâhm. 3, 7, 5, 9). Nachdem in 4. das Abschneiden des Opfererantheils vorgeschrieben ist, heisst es in 5. dvir dhruvâjyad avadyati dvir uttarasya purodaśasya dvih śritasya dvir dadhno, bhigharayati, ich vermuthe, dass auch dies sich auf die Ida bezieht. Ap. 3, 1: idapatra upastirya sarvebhyo havirbhya idam samavadyati caturavattam pañcâvattâm vâ; manună - ekatomukhâm ity âgneyasya purodâsasya daxinârdhât prathamam avadânam avadyati sambhedâd dvitîyam pûrvârdhâc ca yajamânabhagam anum iva dîrgham tam ajyena samtarpya dhruvaya upohati; api va daxinardhad avadaya yajamanabhagam atha sambhedad evam uttarasyavadyati. 2. abhigharya — Bhar. 3, 1; idapatra (Mscr. -am) upastiryagneyasya purodaśasya daxinardhat purvam idavadanam avadyati manuna drishtam — ekatomukham iti prishtham sambhidya pûrvardhad yajamanabhagam avadyaty anum iva dîrgham sambhedâd dvitîyam idâvadânam avadyati; evam sarveshâm havisham idam samavadyati - abhigharya. Hir. 2, 7: idapatra upastiryedam samavadyati caturavattam pancavattam va; svishtakritanupurvyam vyakhyatam; manuna - ekatomukham iti daxinardhat purodasasya purvam idavadanam avadyati pürvardhad anum iva dirgham yajamanabhagam tam ajyena samtarpya dhruvaya upohya sambhedam avadyati, paécardhat tritiyam pancavattayam,

Hierauf schneidet er das s.g. Shadavatta für den Âgnîdhra ab. Dies kommt dadurch zu Stande, dass er an die beiden Stellen (Höhlungen) des Shadavattagefässes!) aus der Âjyasthâlî eine Butterunterlage macht, von einem nicht bestimmten Punkte des Agnikuchens je einen Abschnitt für jede der beiden Höhlungen nimmt und aus der Sthâlî darüber einmal Butter giesst?). Ebenfalls von einem nicht bestimmten Punkte des Agnikuchens schneidet er den Antheil für den Brahman ab und legt ihn in die Dhruvâ³). Von der vorderen Seite des Agnikuchens bricht er sodann den länglichen und schmalen Antheil für den Opferer ab und legt ihn abseits von dem Kuchen vor die Dhruvâ auf das Barhis nieder 4).

Darauf übergibt er, mit dem Gesicht nach Westen gerichtet, dem Hotri die Ida; ohne sie loszulassen umwandelt er ihn von links nach rechts und lässt sich vor ihm mit dem Gesicht nach Westen nieder '). Dann nimmt er die vom Hotri wieder überge-

abhigharya. — Nach Âp. 4, 10 sagt der Opferer als Anumantrana: surupavarshavarna ehitidam (avadiyamanam anumantrayate) (T. S. 1, 6, 3°).

<sup>1)</sup> Ein Gefäss aus Varanaholz mit einer Höhlung an beiden Stellen. M. Müller l. c. XXXVIII

<sup>2)</sup> Es ist dies die von dem Comm. zu Kât. 3, 4, 7 und von der Paddh. angegebene Reihenfolge, von welcher die andern Sûtren abweichen, da sie das Shad. erst nach dem Anrufen der Ida erwähnen. Baudh. 1, 17, 13: upahûtâyâm idâyâm agnîdha âdadhâti shadavattam, upastrinâty âdadhâty abhighârayaty upastrinâty âdadhâty abhighârayati. Pray. B<sub>1</sub> sagt: idâyâh pañcamam bhâgam dvedhâ kritvâ, âgnîdhrahasta âjyasthâlyâjyâd upastiryaikam bhâgam âdhâyâbhighâraya punar upastîrya dvitiyam bhâgam âdhâyâbhighârayati. Âp. 3, 3 (nach dem Anrufen und Essen der Idâ, dem Vierteln und Ueberweisen des Agnikuchens: — sthavishtham agnîdhe shadavattam sampâdayati sakrid upastîrya dvir âdadhâty upastîrya dvir abhighârayaty, api vâ dvir upastrinâti dvir âdadhâti dvir abhighârayati. Bhâr. 8, 3. Hir. 2, 8: vyâdishtasya (purodâśasya) sthavishtham agnîdhe shadavattam sampâdayaty upastîryavadâyâbhighârayaty evam punar avadyati. Es scheint also, dass bei diesen letzteren das Shadavatta aus dem einen Kuchenviertel hergestellt wird; bei Baudh. vielleicht von der Idâ.

<sup>4)</sup> Kat. 3, 4, 7: nachdem er den Yajamanaantheil von der Vorderseite langhin abgebrochen hat, bringt er ihn vor die Dhruva. Baudh. 1, 18, 4: atha daxinasyaiva purodasasya pürvardhat tryangulam va caturangulam vajyena susamtriptam samtarpyagrena dhruvam yajamanabhagam nidadhati. Die andern Sütren siehe S. 122, Anm. 5. Bei ihnen sowie bei Baudh. ist das Absohneiden des Antheils für den Brahman mit der Ida eng verbunden.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 4, 8: die Idå dem Hotri gegeben habend, geht er ohne sie loszulassen nach Süden vorüber. Åp. 3, 2, 1: (abhigharye) 'dam hotre pradaya (also gleich nach der Herstellung der Idå) daxinena hotaram atikramaty anutsrijan

bene Ida, schneidet von ihr mit dem Sruva Butter ab und salbt damit dem Hotri das oberste und mittlere Glied oder Gelenk des Zeigefingers der rechten Hand '). Der

Hotri, welcher die Salbung der Glieder veranlasst hat, wischt dieselben an den beiden Lippen, die Handfläche auf sich zugekehrt, nach unten zu ab, das obere an der oberen Lippe mit: "von dir, dem durch Våcaspati geopferten, esse ich zur Speise, zum Einathmen", das untere an der unteren Lippe mit: "von dir, dem durch Manasaspati, geopferten esse ich zur Labung, zum Ausathmen"<sup>2</sup>), Nachdem er hierauf die Wasser berührt, erfasst er mit der Hohllage der Hände (anjalina = dvihastasamyogena nach dem Comm. zu diesem Sûtra) die Ida, bringt sie in die Linke, legt hinter sie die Rechte mit den Fingern nach Norden gerichtet und lässt von dem Adhvaryu die Avantareda (nach dem Comm. "die in die Hand abgeschnitten wird") in seine Rechte abschneiden<sup>3</sup>).

hotedayadhvaryum pratigrihnati | api va pracîm idam apohya. Bhar., der fast gar nicht abweicht, wage ich nach meiner Handschrift dem Wortlaut nach nicht zu geben. Hir. 2, 7: abhigharya hotra idam adadhati pracim va prohaty anutsrijann eva | hotedayadhvaryum parigrihnati | yadi hotre pratta bhavaty agrena hotaram daxinatikramya.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 4, 9: die Idå wieder erfasst habend, salbt er die beiden (Zeige-) fingerglieder oder -gelenke des Hotri (parvasabdah sandhivaci kandavaci va Comm. u. Paddh. Mahad. angulyas tarjanyah sandhi). Baudh. 1, 18: (nach dem Abschneiden der Idå und des Yajamanaantheils): atha hotur dvir angulav anakti. Åp. 3, 2 (Fortsetzung von dem Text in vor. Anm.: apohya) daxinata asinah sruvena hotur anguliparvani anakty, aparam anktva purvam, etad va viparitam. Bhar. 3, 3: pascat pran upavisya sruvena etc. wie Åp.; ebenso Hir. 2, 7.

<sup>2)</sup> Aśv. 1, 7, 1: nachdem er die beiden obersten Glieder des Zeigefingers hat salben lassen, wischt er (sie) an den Lippen auf sich zu (abhyatmam = abhyatmanam panitalam kritva oshthayor apavargam) ab. 2. mit "von dir, dem durch Vacaspati — Einathmen" das obere an der Ober-, mit "von dir, dem durch Manasaspati — Ausathmen" das untere an der Unterlippe. Śankh. 1, 10, 1: ilam upahvasyamanasya daxinasya paneh pradeśinyam anakty uttame ca parvani madhyame ca vacaspatina t. hutasya p. i. p. iti purvam anjanam adharaushthe nilimpati manasaspatina t. h. p. û. u. ity uttaraushtha uttaram.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 7, 3: nachdem er das Wasser berührt hat, nimmt er die lda mit einem Añjali, bringt sie in die Linke, legt dahinter die Hand mit den Fingern nach Norden, und lässt die Avantareda abschneiden. Sankh. 1, 10: upasprisya daxinenottarelam dharayan. Es scheinen hier einige unwesentliche Verschiedenheiten zwischen den Schulen obzuwalten; denn Aśv. 1, 7, 3 sagt, dass der Hotri die Ida nehmen und abschneiden lässt, während bei Kat. der Adhvaryu die Idapatri hält und sie dem Hotri erst nach dem Abschneiden der Avantareda gibt.

Adhvaryu schneidet die aus fünf Abschnitten bestehende Avantareda von der Ida ab'). Da Kat. "in früherer Weise" hinzufügt, so macht der Adhvaryu (wie auch Mahad. angibt) zuerst eine Unterlage, nimmt dann einen zweimaligen Abschnitt von der Ida und macht darüber einen zweimaligen Aufguss. Dies ist auch die Angabe andrer Sütren und auch eines derjenigen, welche die Paddhati anführt. Unterlage und Aufguss muss nach diesen von dem hängen gebliebenen Teige (lepad) genommen werden. Nach Karka aber sind die fünf Abschnitte") hier nur von dem eigentlichen Kuchenstück zu nehmen und dies adoptiren, wenn ich sie recht verstehe, Paddh. u. Comm. Den zweiten oder nach andern den fünften Abschnitt nimmt der

Hotri selbst<sup>3</sup>). Die von ihm oder dem Adhvaryu berührte umfasst er mit seinem Daumen und nimmt sie wieder an sich<sup>4</sup>) (?); ohne die Hand geballt zu haben, umfasst er die in der linken Hand befindliche Iḍâ mit der Rechten südlich von der Avântareḍâ, hält sie in die Höhe des Mundes oder der Nase und ruft die Iḍâ in höchster Tonlage folgendermassen an.

### Idâhvânam<sup>5</sup>).

Leise: "Idâ ist hergerufen mit dem Himmel zusammen, mit dem Brihat - sâman, dem Âditya; uns möge Idâ heranrufen mit dem

<sup>1)</sup> Kât. 3, 4, 10: die Avântaredâ legt er in früherer Weise in die Hand des Hotri (d. h. er schneidet sie ab). Baudh. 1, 17. Âp. 3, 2: — purastâtpratyaññ âsîna idâyâ hotur haste 'vântaredâm avadyati | adhvaryuḥ prathamam avadânam avadyati, svayam hotottaram | etad vâ viparîtam | lepâd upastaranâbhighârane bhavataḥ | dvir abhighârayet pañcâvattinaḥ. Bhâr. 3, 1 a. E. — dvir âdadhâti — svayam vâ hotottaram idâvadânam âdatte. Hir. 2, 7: — purastâtpratyaññ âsîna daxine hotuḥ pâṇâv idâyâ avântaredâm avadyati | lepâd upastrinâti | svayam hotâ madhyato dvir âdatte 'dhvaryur vânyatar am (?) lepena câbhighârayati.

<sup>2)</sup> Zu einem zweimaligen Abschnitt vom Kuchen selbst dürfte die Angabe Asv. gehören, dass der Hotri den zweiten Abschnitt; zu einem fünfmaligen Abschnitt dagegen die des Sänkh. und der Paddhati, dass er den fünften Abschnitt selber nehme. cf. Anm. 8.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 7, 4: zwischen Daumen und Zeigefinger nehme er selbst den zweiten Theil. Śānkh. 1, 10: daxinenottareļām dhārayann aprasāritābhir angulibhir amushtikritābhih svayam pancamam ādāya etc. —

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 7, 5: die berührte (Avantareda) umfasst er mit seinem Daumen und nimmt sie heran zu sich. 6. Die Finger geöffnet habend, umfasst er mit der Rechten die (in der Linken befindliche) Ida südlich von der Avantareda), hält sie an Mund oder Nase (prana) und ruft (die Ida) an. Beide Sütren sind mir nicht ganz klar. Sankh. 1, 10: — adaya mukhasammitam dharayan hridayasammitam va. Kat. 3, 4, 11: und die Ida (legt er in die Hand des H.)

<sup>5)</sup> Âśv. 1, 7, 7, wie im Text. Śankh. gibt eine etwas verschiedene Anrufung;

Himmel zusammen, m. d. B., d. A. Idâ ist hergerufen mit dem Luftraum zusammen, mit dem Vâmadevva-sâman, dem Vâvu; heran möge uns Idâ rufen mit d. L. z., m. d. V., d. V. Idâ ist hergerufen mit der Erde zusammen, mit dem Rathantara-sâman, dem Agni; heran möge uns Idå rufen m. d. E. z., d. R., d. A. Hergerufen sind die Kühe (gâvah) mit ihrer Somamilch; heran mögen mich die Kühe rufen mit ihrer Somamilch, hergerufen ist die Kuh (dhenuh) mit dem Stier; heran möge mich die Kuh rufen mit dem Stier. Hergerufen ist die Kuh (gauh), deren Fussspur Butter ist; heran möge mich die Kuh rufen, deren Fussspur Butter ist. Hergerufen sind die sieben himmlischen Hotri's; heran mögen mich die sieben himmlischen Hotri's rufen. Hergerufen ist der Freund, der Genosse; heran möge mich der Freund rufen, der Genosse. Hergerufen ist die Idâ, der Regen; heran möge mich die Ida rufen, der Regen". Von hier ab laut, in der höchsten Tonlage (Âśv. 1, 5, 28): "Idâ ist hergerufen; hergerufen ist Idâ; heran möge uns Idâ rufen; Idâ ist hergerufen" (Pause), "die Tochter des Manu, deren Fussspur Butter ist die Mitra-Varuna gehört; das brahmadevakritam (d. h.?) ist angerufen; die göttlichen Adhvaryu's sind angerufen, angerufen die menschlichen" (Pause), "die dieses Opfer fördern und den Opferherrn gedeihen lassen sollen. Hergerufen sind Himmel und Erde, die vor Alters gebornen, ritareichen, die göttlichen, die Götter zu Söhnen haben" (Pause)1). Hergerufen ist dieser Opferer für eine spätere Götterverehrung, hergerufen für ein reichlicheres Bereiten von Havis" und zu dem: ",dies mein Havis sollen die Götter gerne annehmen"" (s. unten) herbeigerufen". Es sind jetzt noch die Handlungen der andern Priester nachzutragen. Wenn die Idâ angerufen wird, so fassen

alle Priester und der Opferer die in der Schüssel befindliche Idâ (nicht aber die Schüssel), oder nach Karka den Hotri<sup>2</sup>) an.

sie beginnt mit: "upahûtam brihat saha divâ saha sûryena saha caxusho, 'pa mâm brihat saha d. s. s. c. hvayatâm. upahûtam vâmadevyam" und schliesst mit "upahûto 'yam yajamâna uttarasyâm devayajyayâm u. bhûyasi havishkarana idam me devâ havir ajushantâm iti tasminn upahûta ity upahûya". — Ueber den Ton cf. Âśv. 1, 5, 28: mit dem höchsten Ton den Rest (von der Idâ oder schon vom Svishtakrit an). Nach Śânkh. 1, 14 a. E. geht dagegen der höchste Ton erst bei den Anuyâja's an. cf. S. 103, Anm. 5.

<sup>1)</sup> Die Pausen sind nach dem Comm zu 1, 7, 7 hier eingefügt.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 12: alle fassen an. Baudh. 1, 18, 10. Åp. 3, 2: upahûyamânâm anvârabhete adhvaryur yajamânas ca. Ebenso Bhâr. 3, 1. Hir. 2, 7 fûgt noch den Âgnîdhra hinzu. Ausserdem ist nach Âp. 4, 10 der Yajamâna

Bei den Worten des Hotri<sup>1</sup>): "hergerufen ist die Ida" (also sobald er laut zu reden beginnt) theilt der

Adhvaryu den Agni gehörigen Kuchen oder auch beide (nicht das Sâmnâyya) in vier Theile, die wiederum grösser sein müssen als die von der Idâ (siehe S. 122, Anm. 1), wozu als Mantra: "o röthlicher, schwelle; milk mein Leben, milk meine Nachkommenschaft, milk mein Vieh, milk mein Brahman, milk meine Herrschaft, milk meine Leute. Wer uns hasst und den wir hassen, durch dessen Nachkommen und Vieh gedeihe" dient, an dessen Ende er die Theile auf das Barhis legt. Der

Yajamâna<sup>2</sup>) legt diese vier Theile in die vier Zwischengegenden, mit der Agni gehörenden beginnend, und weist die Theile, von links nach rechts hin, bei der Agni gehörigen Stelle begin-

durch einen Spruch betheiligt: bhûyasy ehi — sûnrita ehîtîdaya upansûpahave sapta devagavîr japati.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 4, 13. 14: wenn vom Hotri "hergerufen ist die Ida" gesagt wird, bringt er den Agnikuchen, nachdem er ihn mit "o röthlicher - gedeihe" viergetheilt hat auf die Opferstren und weist sie den Priestern an. 15. Oder beide (Kuchen), da ein Unterschied nicht gelehrt ist. Der Comm. bezieht diese Erlaubniss nur auf das Abschneiden des Präsitra und der Antheile. Nach Mahad. gehört das Viertheilen beider Kuchen einer andern als der Mådhyandinasakhå (In beiden Fällen ist die Milchspende ausgeschlossen). Einen andern Zeitpunkt geben die andern Schulen an. Baudh. 1, 18, 11: atha yatra hotur abhijanati daivya adhvaryava upahūta upahūta manushya iti tad daxinam purodasam caturdha kritva barhishadam karoti. Ap. 8, 2 schreibt hier etwas andres vor: daivya adhvaryava upahûta ity abhijnayopahûtah pasuman asanîty adhvaryur japati. Die Viertelung des Kuchens dagegen findet bei ihm erst statt, wenn nach Beendigung der Anrufung Pråsitra, Avantareda, Ida gegessen sind und die Priester sich gereinigt haben. Es heisst 3, 3: - marjayitvagneyam purodâsam caturdha kritva barhishadam karoti barhishadam va kritva caturdha karoti | tam yajamano vyadisatidam brahmana idam hotur idam adhvaryor idam agnîdha - auch Bhâr. und Hir. setzen es erst hier an. Vgl. ferner aus dem Opfererabschnitt 4, 10: cid asi - sûnarîty uccairupahave sapta manushyagavîr (japati) devîr — disann iti ca | upahûyamanayam vayav ida te måteti hotåram ixamano vayum manasa dhyayet. Bhar. 4, 15. cf. Seite 128, Anm. 8.

<sup>2)</sup> Dieser nach dem Comm., wahrscheinlich auf Grund der andern theilweise Anm. 1 citirten Sütren. cf. ferner aus dem Opfererabschnitt Åp. 4, 10: bradhna pinvasva — kalpatām ma iti barhishi purodāśam āsannam abhimriśati. ||11|| athainam pratidiśam vyūhaty āśānām — abrāhmanasyāsti. Bei dieser Gelegenheit weist nach Åp. Bhār. der Adhvaryu auch dem Opferer seinen Antheil an: idam yajamānasyety adhvaryur yajamānabhāgam nirdiśya (darauf folgt die Herstellung des Shadavatta). Bhār. 3, 3. Hir. 2, 8. tasmin (purodāśe) vyādiśyamāna idam yajamānasyety yajamānabhāgam ādiśati.

nend den Priestern zu: "dies dem Brahman", "dies dem Hotri", "dies dem Adhvaryu", "dies dem Agnîdh". Er fasst hierauf die Theile an, trägt die Opferschnur von rechts nach links¹), wendet sein Gesicht nach Süden²), und sagt³) (Paddh. svarena Comm. samhitâsvarena): "hier o Väter erfreuet euch; wie Stiere macht euch jeder an seinen Theil". Hierauf lässt er die Theile los und sagt (wenn er verreist ist, dann für ihn der Adhvaryu), die Schnur noch von rechts nach links tragend (Paddh. svarena, Comm. mantrasvarena): "es erfreuten sich die Väter; wie Stiere machten sie sich jeder an seinen Theil"¹). Da jetzt die Mantren an die Manen zu Ende sind, so bringt er die Schnur wieder auf die linke Schulter und berührt das Wasser³). Hierauf gibt er den Priestern einzeln die Theile, wie sie ihnen zugewiesen worden sind ⁶).

Wenn der Hotri: "hergerufen sind Himmel und Erde" sagt, gibt der

Opferer dem Âgnîdhra das Shadavatta.

Âgnîdhra, nachdem er zuvor sein Viertel gegessen hat, verzehrt das erste Shadavatta mit: "hergerufen ist die Mutter Erde; her zu sich rufe mich (Mahîdh: havihseshabhaxanâyâjñâm dadâtu) die Mutter Erde; Agni (seiend) wegen des Âgnîdhradienstes, (esse ich), svâhâ; darauf das zweite mit: "hergerufen ist Vater Dyaus; her zu sich rufe mich Vater Dyaus; Agni (seiend) wegen des Â., (esse ich), svâhâ"<sup>7</sup>). Bei "hergerufen ist der Y." flüstert der Yajamâna<sup>8</sup>): "in mich gebe Indra diese seine Heldenkraft;

Kåt. 1, 7, 24. 27. Åp. Paribh. bei Max Müller l. c. LIV. Sütra 52.
 LVI. Sütra 59.

<sup>2)</sup> Kåt. 1, 7, 27.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 4, 16: "hier o Väter ..." (V. S. 2, 31) flüstert der Opferer.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 4, 17: nachdem er (den viergetheilten Opferkuchen) losgelassen hat, flüstert er: "es erfreuten sich ..." (V. S. 2, 31).

<sup>5)</sup> Kat. 1, 10, 14.

<sup>6)</sup> Kåt. 3, 4, 18: Einzeln übergibt er die Antheile.

<sup>7)</sup> Kåt. 3, 4, 19: beim Anrufen von Dyåvåprithivi gibt er dem Ågnidhra das Shadavatta. Die andern Schulen schreiben das Anfertigen und Essen desselben erst nach dem Anrufen und Essen der Idå vor. Ueber das Anfertigen cf. S. 123, Anm. 2. Als Spruch beim Essen gibt Åp. 3, 3 an: agner ågnidhram asy — må hinstr ity ågnidhro bhaxayati. Ebenso Hir. 2, 8.

<sup>8)</sup> Kåt. 3, 4, 21: wenn der Hotri wünscht (åsåsåne) flüstert der Opferer: "in mich .... diese ...." (Våj. Samh. 2, 10). Baudh. 1, 18, 12: atha yatra hotur abhijanåty upahûto 'yam yajamåna iti tarhi yajamåno hotaram îxamåno väyum manaså dhyåyed iti. Åp. 3, 2: upahûto 'yam yajamåna ity abhijānåyaitam eva mantram (upahûtah pasumån asåni) yajamåno (japati); im Yajamånaab-

uns sollen Reichthümer folgen und Vermögende; uns seien Segnungen. Wahrhafte Segnungen seien uns". Ist die Anrufung vollendet, so isst der

Hotri sein Viertel, sodann die Avantareda mit dem Spruch: "o Ida, nimm gern an unsern Antheil; lass gedeihen unsre Rinder und fördere unsre Rosse; über Nahrung herrschest du; davon spende uns, davon gib uns. Möchten wir an dir, der so handelnden, Antheil erlangen mit unserm ganzen Wesen und Leibe, mit allen Mannen und Leuten ')". Darauf isst er die Ida. Ebenso essen die andern Priester, nachdem sie ihr Viertel zuvor gegessen und danach sich den Mund gespült haben, sowie der Opferer ihren Antheil an der Ida, letzterer genau den fünften Theil <sup>2</sup>). Sie thun es, nachdem sie zwischen Pranîtâ's und Utkara hinausgegangen sind <sup>3</sup>). Nach dem Essen spülen sie den Mund aus, kom-

schnitt heisst es: så me satyåsir ity åsihshv åsir ma ûrjam iti ca. Bhår. hat ebenfalls den ersten Spruch, sonst aber kann ich die hier theilweis lückenhafte Handschrift nicht benutzen.

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 7, 8: nachdem er die Ida angerufen hat, esse er die Avantareda: "o Ida — allen Leuten", wobei er "sarvapūrushāḥ" oder "sarvapurushāḥ" sagen kann. Ich weiss nicht genau, ob er mit diesem Spruche die Avantareda oder die Ida isst; doch scheint ersteres das wahrscheinlichere, da auch Śankh. für das Essen der Avantareda einen Spruch anführt: ilasi syonasi — praśnamity uttarelam praśyetaram yajamanapancamah praśya. — Nach Ap. 3, 2 wird, wenn die Ida angerufen ist, dem Brahman vor dem Essen der Avantareda das Praśitra gegeben: upahūtāyām agrenāhavaniyam brahmane praśitram pariharati tasmin praśite hotāvantaredam praśnati vacaspataye — praśnamīti | praśitāyām etc. siehe folg. Anm. Ausserdem ist der Opferer betheiligt: idayā aham — bhūyāsam ity upahūtām (anumantrayate). Bhar. 3, 2 und 4, 15 ebenso, desgl. Hir. 2, 8.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 22: die angerufene Idå essen die Betheiligten. 43: und der Opferer. Ich weiss nicht genau zu sagen, ob nach Kåt. das Essen der Viertelantheile von den vier Priestern hier stattfindet. Eine Gelegenheit dafür wäre bald nach der Vertheilung derselben, eine zweite hier kurz vor dem Essen der Idå, beim Ågnidhra vor dem Verzehren des Shadavatta. Baudh. sagt nur allgemein: pråsnanti, nachdem er die bei und nach dem Anruf der Idå stattfindende Viertelung des Kuchens, Herstellung und Uebergabe des Shadavatta an den Ågnidhra vorgeschrieben hat. Åp. 3, 2: pråsitäyam (avantaredayam) ide — sarvagana iti yajamauapancama idam präsya ||3|| vägyata äsata a märjanat. Bhår. 3, 2. Hir. 2, 8. Der Opferer ist auch hier wieder betheiligt: idå dhenuh — ägåd iti bhaxayahriyamanam (anumantrayate). Bei Bhår. ist im Msc. theilweis eine Lücke.

<sup>3)</sup> Diese Angabe entstammt der Paddh. und dem Comm. zu Âśv. 1, 8, 2. Mir ist nicht ersichtlich, ob sie erst zum Verzehren der Ida sich hinausbegeben, oder schon zum Essen des Viertelantheils hinausgegangen sind. Wäre

men wie sie hinausgegangen sind wieder zurück, lassen sich hinter der Vedi nieder und reinigen sich, der Brahman zuerst, mit den Worten: "Freundlich seien uns Wasser und Pflanzen, unfreundlich dem, der uns hasst und den wir hassen" mit den über den zwei Pavitra's befindlichen Wassern 1). Die beiden Pavitra's legt hierauf der

Adhvaryu mitten auf den Prastara leise oder mit den Worten: "des Opferers Ein- und Ausathmen schützt"<sup>2</sup>). Hat der

Brahman vorhin nicht gegessen, sondern sein Präsitra auf den Ansaplatz gestellt resp. stehen lassen (s. S. 121), so nimmt er dasselbe jetzt zwischen Ringfinger und Daumen aus dem Präsitragefäss mit den Worten: "auf das Geheiss des Gottes Savitri habe ich dich genommen, mit den Armen der Asvin's, mit Püshan's Händen", sagt: "mit Agni's Munde esse ich dich" und verzehrt es, ohne mit den Zähnen es zu berühren 3). Nachdem er den Mund gespült

letzteres der Fall, so müsste der Âgnidhra, welcher sein Shadavatta nach Kåt. 3, 4, 20 vor dem vom Hotri gesprochenen Segen isst, demnach auch sein Viertel, schon vor Beendigung der Ida-Anrufung den Opferplatz verlassen. Zu erwägen bleibt, ob nicht die Abweichung der Paddh. von der Reihenfolge Kåtyåyana's überhaupt die richtige ist; dort heisst es nämlich: "dann (nachdem der Opferer: "in mich... diese..." gesagt hat) gehen alle zwischen Pranitä's und Utkara hinaus und essen in der Reihe, wie ihnen zugetheilt ist. Der Âgnidhra, nachdem er zuerst seinen Viertelantheil gegessen und den Mund ausgespült hat, mit "angerufen ist die Erde..." den ersten, dann nachdem er den Mund ausgespült hat, mit: "angerufen ist der Himmel..." den zweiten Shadavattaantheil, darauf verzehrt er die Ida. Auch alle andern essen, nachdem sie zuvor ihren Vierteltheil gegessen haben, die Ida" etc. cf. aber Âşv. 1, 13, 2 Comm.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 4, 24: bei den beiden Pavitra's reinigen sie sich hinter der Vedi mit: "freundlich (seien) uns ..." (V. S. 6, 22). Baudh. 1, 18: mårjayante. Åp. 3, 3 nach dem Essen der Idå, vor der Viertelung des Kuchens und dem Abschneiden des Shadavatta (Fortsetz. hinter å mårjanåt S. 129, Anm. 2): mano jyotir jushatåm ity adbhir antarvedi prastare mårjayitvå. Bhår. 3, 2. Hir. 2, 8. Åsv. 1, 8, 1: nachdem sie sich gereinigt haben (gehen sie mit den Anuyåja's vor). 2. erklärt die Form der Reinigung: nachdem er die hohl gelegten Hände mit den zum Umstreuen (des Åhavanîya) dienenden Halmen verdeckt hat, lässt er sich Wasser hinein giessen. Śānkh. 1, 12: — itaråm yajamånapañcamåh pråsyåmårjanåd vågyamanam | idåm åpa iti tricenåntarvedi pavitrarati mårjayante. Erst hier, nach dem Essen der Idå und dem Reinigen schreibt Baudh. das Herumtragen des Pråsitra vor: 1, 18 athåha brahmane pråsitram parihareti | pari pråsitram haranti.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 25: mit: "des Opferers — schützt" bringt er die beiden Pavitra auf den Prastara. 26. oder leise.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 4, 27: hier kann der Brahman essen. Die Sütren hierzu sind S. 121, Anm. 3 citirt.

und die zwei beim Prâsitra verwendeten Gefässe am Utkara gereinigt hat, sagt er: "Welche Gottheiten in den Wassern sind, diese sollen dies gut machen. Gehe in Indra's Leib als mit Svâhâ dargebrachtes. Mische dich nicht mit meiner Nahrung. Oberhalb meines Nabels lass dich nieder. In Indra's Leib setze ich dich" und berührt den Nabel '). Darauf trägt für ihn der

Adhvaryu den von jenem Kuchenviertel verschiedenen (aber nur nach Kât.?) Brahmanantheil östlich vom Âhavanîya von links nach rechts herum und gibt ihm denselben<sup>2</sup>). Der

Brahman nimmt ihn und legt ihn in das Pråsitraharana<sup>3</sup>). Ist der Opferer nicht verreist, so trägt der

Adhvaryu dessen Antheil hinter dem Gârhapatya herum und übergibt ihm denselben 4).

<sup>1)</sup> Kåt. 2, 2, 20: nachdem er das Geschirr (påtram bezeichnet auch den Deckel) gewaschen hat, berührt er den Nabel mit: "welche Gottheiten - setze ich dich". Åsv. 1, 13, 1: -- nachdem er den Mund ausgespült hat, soll er (denselben) wieder (so übersetzt Stenzler Asv. Grih. 1, 24, 28 anva+cam) spülen mit dem Mantra; "durch die Wahrheit besprenge ich dich; welche Gottheiten in den Wassern sind, diese sollen dies gut machen. Gesicht, Gebör und des Einathmens Züge verletze mir nicht". (Comm.: śaucartham acamanam kritva paścan mantrenapah pibet punar api pragvat śaucartham acamanam kuryat). Mit "in Indra's Leib setze ich dich" berühre er den Nabel. Nachdem er das Pråsitraharana abgewaschen hat, giesst er damit dreimal, die Hand auf sich zu gewandt, das Wasser vor sich hin aus. Ap. 8, 20: ya apsv — svähety adbhir abhyavanîyacamya ghasina — sadayamîti nabhidesam abhimrisati | vañ ma åssanı iti yathalingam angany arishta visvanity avasishtani | praxalya patram pûrayitvâ diśo jinveti paracînam ninayati mâm jinvety abhyâtmam. Bhâr. 3, 17: apa âcamya punar evâpa âcâmati (Mscr. tî) yâ apsv — svâheti. ||18.|| nâbhidesam abhimrisati ghasina — sadayamîti | pranayatanani sammrisati van ma - prâna (Taitt. Âr. 10, 72) ity etair mantrair yathârûpam | adbhih pâtram praxâlya pûrayitvâ prân ninayati diśo jinveti | aparam pûrayitvâbhyâtmam ninayati mam jinveti. Hir. 2, 22.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 28: den Antheil trägt er für ihn herum. Baudh. 1, 18: ... vedena brahmabhågam. Åp. 3, 3: vedena brahmayajamånabhågau pariharati prithak påtråbhyåm itarayoh. Ausserdem sagt Åp. 3, 3: prithivyai bhågo 'siti hotå bhaxayati | antarixasya bhågo 'sity<sup>3</sup> adhvaryuh. Bhår. 3, 3: vedena brahmayajamånabhågau pariharaty, anyena hotre, 'nyenådhvaryave | prithivyai bhågo 'siti hotå pråsnaty, antarixasya bhågo 'sity adhvaryur — die Sprüche für den Brahman siehe später. Hir. 2, 8.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 13, 2: nachdem er sich gereinigt, lege er den Brahmanantheil in dasselbe (Prāśitraharana). Âp. 3, 20: yatrāsmai brahmabhāgam āharati tam pratigrihya nāsamsthite bhaxayati. Bhār. 3, 18 u. Hir. 2, 22 sachlich ebenso.

<sup>4)</sup> Kat. 3, 4, 29: und den Opfererantheil wenn der Opferer nicht verreist ist. Die andern Sütren siehe Anm. 2.

Yajamâna legt ihn auf die Opferstreu, isst ihn aber erst, wenn die Observanz aufhört<sup>1</sup>). Ist er jedoch verreist, so bleibt der Antheil auf der Vedi bis zum Prastarahoma stehen, nach welchem er geopfert wird<sup>2</sup>). Unmittelbar nach dem Herumtragen begiesst der

Adhvaryu das am Südfeuer gar gekochten, zur Daxinâ dienenden Muss mittelst des Sruva mit Butter aus der Âjyasthâlî und schafft ihn nach Norden fort, indem er es zwischen Gârhapatya- und Südfeuer westlich, dann südlich vom Südfeuer führt, zwischen Brahman und Opferer, südlich von diesem, nördlich von jenem hindurchträgt und östlich vom Âhavanîya, auf dem Wege zwischen Utkara und Pranîtâ's zur Vedi bringt; dort legt er ihn

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 30. Åśv. 1, 13, 3: dahinter (hinter das Pråsitraharana) lege er auf das Kuśagras den Opfererantheil; nach Åśv. thut es also der Brahman.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 6, 10. - Ich will hier noch angeben, in welcher Reihenfolge andre Sûtren die im vorhergehenden dargestellten Handlungen anführen und wähle dazu Pray. B1 und Ap.; ich muss aber bemerken, dass mir nicht klar geworden ist, ob bei ihnen für den Brahman ausser dem Präsitra und dem von der Viertelung ihm zufallenden Kuchenantheil noch ein besonderer Antheil abgeschnitten wird. Ich sehe auch nicht, dass er bei Kåt. erwähnt wird; der Comm. erwähnt ihn zu 3, 4, 5 u. 7. Indess auch Pray. B1, der auf Baudh. fusst, schreibt ihn ebenfalls vor und zwar unmittelbar hinter dem Abschneiden des besonderen Opfererantheils für den Opferer und spricht hinter der Kuchenviertheilung davon, dass er vedena brahmane brahmabhågau pravacchati. Ebenso Ba. Sodann scheint mir, dass das Shadavatta bei ihnen aus dem dem Agnidh zukommenden Theil der Viertelung selbst, (also anders als bei Kat.) hergestellt wird. Pray. B1: a) Abschneiden des Prasitra oder erst nach b). b) Abschneiden der Ida. c) Opfererantheil. d) Brahmanantheil. e) Salben der Finger des Hotri. f) Avantareda. g) Anfassen der Ida und Anrufung durch den Hotri. Während dessen h) Viertelung des Agnikuchens und Niedersetzen auf das barhis. i) Nach dem Anrufen wird ein Fünftel der Ida getheilt, in die Hand des Agnidhra Butter aus der Ajyasthali untergelegt, ein Theil darauf, darüber ein Butterguss, dann wieder eine Butterunterlage, darauf der zweite Theil, darüber ein Butterguss. k) Essen der Avantareda und Ida. 1) Herumtragen und Verzehren des Prasitra. m) Anweisen der vier Kuchenantheile auf dem barhis durch den Opferer. n) der für den Ägnidhra wird halbirt, die zwei Theile in des Agnidara Hand gelegt, jedem geht eine Butterunterlage vorher; zuletzt ein zweimaliger Ueberguss; Uebergabe zweier Antheile an den Brahman, der sie ins Präsitraharana legt, des Antheils an den Hotri und Adhvaryu. Ap. abc oder bca efg. Nach dem Anrufen lk h m, darauf Herstellung des Shadavatta, welches also mit dem Kuchenviertel (n) identisch zu sein scheint, (cf. auch Hir., welcher nach dem Anweisen der Viertelantheile sagt: 2,8: vyådishtasya sthavishtham agnidhe shadavattam sampådayati), Essen desselben; Herumtragen des Antheils für Brahman und Opferer; Hotri, Adhvaryu, Brahman essen.

nieder und berührt ihn mit den Worten: "Prajâpati's Antheil bist du, an Labung und Milch reich. Meinen Prâna und Apâna schütze, meinen Samâna und Vyâna schütze; meinen Udâna und Vyâna schütze. Labung bist du; gib mir Labung. Unvergänglichkeit bist du; nicht schwinde mir, weder in jener Welt, noch hier"').

Yajamâna gibt hierauf den Anvâhârya zu einem guten Abschluss der Neu-resp. Vollmondsishţi als Daxinâ den vier Priestern zu gleichen Theilen. Nach den einen sagt er dabei: "ich habe übergeben; o Brahman, welcher dein Antheil ist, der werde entgegen genommen", "o Hotri, welcher dein Antheil ist etc.", "o Agnîdhra, welcher dein Antheil ist etc.", "o Âgnîdhra, welcher dein Antheil ist etc.", oder nach andern: "o Brâhmaṇa's, dies ist euer Muss. Nehmt ihn entgegen"<sup>2</sup>).

Die Priester nehmen ihren Theil entweder leise oder mit



<sup>1)</sup> Kåt. 3, 4, 30: nachdem er den Anvåhårya mit Butter übergossen, nach Norden geschafft (und dabei) zwischen Brahman und Opferer hindurch getragen, (schliesslich) auf die Vedi niedergesetzt hat, fasst er ihn an mit: "Prajapati's - hier". (Für "Labung" (ürj) tritt je nach der Art der Daxina ein andres Wort, z. B. "ein erstgebornes Rind", "eine Goldscheibe bist du" etc., ein). Baudh. 1, 18: athanvaharyam yacati. Ap. 3, 3: daxinagnav anvaharyam mahantam aparimitam odanam pacati | xire bhavatity eke | tam abhigharyanabhighârya vodvâsyântarvedy âsâdya. Bhâr. 3, 3: anvâhâryapacane mahântam odanam paktvåbhighårya .... udväsyåntarvedy anvähåryam åsannam yajamåno 'bhimrisati. Hir. 2, 8: mahan aparimito 'nvaharyo daxinagnav odanah pakvah | tam abhigharya etc. Auch der Opferer ist nach Ap. (u. Bhar.) betheiligt 4, 11: bradhna pinvasvety antarvedy anvaharyam abhimrisati | ivam sthaly amritasya pûrna - atitarani mrityum iti ca. Für Bhar, reicht meine Handschrift nicht aus. Der Brahman berührt den Anvaharya Ap. 8, 20: brahman brahmasi sivo bhavety antarvedy anvabaryam asannam abhimrisati. Bhar. 3, 19. Hir. 2, 22. cf. ferner Aśv. 1, 13, 4 wonach der Brahman mit einem Theil des Spruches, mit welchem nach Kat. der Adhvaryn den Brei berührt, denselben anblickt: er soll auf den Anvähärya blicken mit: "Prajäpati's Antheil bist du; an Labung reich und reich an Milch; Unvergänglichkeit bist du, nicht schwinde mir, weder in dieser Welt noch in jene".

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 4, 31: dies ist die Daxina. Âp. 3, 4, 1: daxinasadbhya upahartava iti sampreshyati | ye brahmana uttaratas tan yajamana aha daxinata eteti | tebhyo 'nvaharyam dadati brahmana ayam va odana iti pratigrihita (scil. odana) uttaratah pariteti sampreshyati. Bhar. 3, 4, 1 fig. sachlich gleich, z. Th. wörtlich. Hir. 2,8: daxinasadbhya upahartava iti sampreshyati daxinata eteti yajamanenocyamane — cf. auch Śankh. 1, 12: parihrite brahmabhage 'nvaharyam aharanty, esha daxinakalah. —

"om" oder mit: "der Himmel soll dich geben" '). Nach der Uebergabe schafft der

Adhvaryu das Muss von der Vedi nach Norden hinaus, ebenso das in den Gefässen etc. zurückgebliebene havis (also z. B. den Agni-Soma- (Indra-Agni-)kuchen, wenn dieser nicht geviertheilt worden ist, die süsse und saure Milch)<sup>2</sup>).

Es folgen hierauf die

## E. Drei Anuyâja's,

(den Hauptopfern nachfolgende Spenden für das Barhis, Narâśańsa, Agni Svishtakrit)

mit den darauf bezüglichen Vorbereitungen.

Adhvaryu wirft in dem Âhavanîyafeuer für die Anuyâja's zwei Feuerbrände zusammen, ergreift sodann mit der Rechten das vorher bei den Sâmidhenîversen (cf. S. 78) aufgesparte Scheit und sagt zum Brahman: "brahman prasthâsyâmi" ("o Brahman, ich will vortreten") und dem Âgnîdhra gibt er den Befehl: "lege das Holzscheit an und reinige, o Âgnîdhra, das Feuer"3). Der

Brahman gibt mit folgenden Worten dem Adhvaryu die Erlaubniss: "dieses dein Opfer, o Gott Savitri, kündeten sie dem Bri-

<sup>1)</sup> Hir. 2, 8: yathasampraisham kurvanty anvaharyam pratigrihya pratyayanti. Âśv. 1, 18, 5: "Mein Ein- und Ausathmen schütze dich zum Wunsche" damit beriecht er, ohne anzufassen, nimmt dann mit Daumen und vorletztem Finger das angewiesene (śishtam. Comm. pulakakalamatram) (von dem Anvaharya), und legt es zu dem Brahmanantheil. Pår. Grih. S. 3, 15, 22.

<sup>2)</sup> Kåt 3, 4, 32: er schafft (den Anvähärya) nach Norden. 33. und das havis. Baudh. 1, 18: udväsayaty etad dhavir ucchishtam. Åp. 3, 4 havihseshän udväsya. Bhår. 3, 4. Hir. 2, 8.

<sup>8)</sup> Kåt. 3, 5, 1: nachdem er zwei Feuerbrände zusammengeworfen und die Samidh genommen, sagt er: "o Br., ich will hintreten" (und) "nachdem du das Scheit angelegt hast, reinige, o Agnidh, das Feuer". Baudh. 1, 19, 1: atha sampraisham åha brahman prasthåsyåmah samidham ådhåyågnid agnint sakritsakrit sammriddhiti. Åp. 8, 4, 5 — apisrijyolmuke b. p. s. å. agnit paridhins cågnim ca sakritsakrit sammriddhiti sampreshyati. Bhår. 3, 4, 5. Hir. 2, 8 (anûyåjärthe ulmuke apisrijya etc.). Zu bemerken ist, dass diese Anrede an den Brahman sowie dessen Erlaubniss bei den Spenden, wo keine Anuyåja's vorkommen, (weil nur auf diese bezüglich) wegfallen; nicht dagegen die einen Sanskara für das Feuer bedeutende Anrede an den Ågnidhra.

haspati, dem Brahman; darum fördere das Opfer, fördere den Opferherrn, fördere mich. Des Geistes Schnelligkeit (?) erfreue sich an der Butter. Brihaspati dehne das Opfer aus. Auf dass es unverletzt sei¹), füge er dieses Opfer wieder zusammen; alle Götter sollen hier sich erfreuen". "Om3 pratishtha" kann er noch hinzufügen oder nicht²). Der

Âgnîdhra, welcher im Norden steht, legt, nachdem er den Befehl empfangen, das Scheit zu dem Âhavanîyafeuer hinzu<sup>3</sup>), worauf der

Hotri, oder wenn er es nicht kennt, der Yajamâna über dasselbe folgendes Anumantrana sagt: "dies ist deine Samidh, o Agni, wachse durch sie und gedeihe; möchten wir wachsen und gedeihen"<sup>4</sup>). — Der

Âgnîdhra, welcher im Norden steht, wischt nach dem Anlegen des Scheites in früherer Weise (cf. S. 82, Anm. 3) mit den Idh-

<sup>1)</sup> weil das Opfer durch das eben geschehene Essen zerrissen worden ist. cf. Mahidh. zu dieser Stelle.

<sup>2)</sup> Kåt. 2, 2, 21: nachdem er mit dem Samidh-amantrana ("brahman p.") angeredet worden ist, ertheilt er mit "dieses dein ..." (V. S. 2, 12. 13) die Erlaubniss. 22: "pratishtha" sage er oder nicht. Ich weiss nicht, ob hier mit vå dies Wort ganz ins Belieben gestellt oder nur eine andere Zeit dafür als möglich angegeben werden soll. Die Worte: "nachdem er von dem Brahman die Erlaubniss erhalten" (3, 5, 5) scheinen darauf hinzuweisen, da sie bei dem knappen Sütrastil sonst auffallen könnten. Doch ist mir dies auch wieder unwahrscheinlich. Åśv. 1, 13, 6 weicht etwas ab: nachdem er b. p. gehört hat (flüstert er): der Brahman liess sich als Brihaspati nieder auf den Brahmansitz; du schirmtest, o Brihaspati, das Opfer; schütze als solcher das Opfer, schütze den Opferherrn, schütze als solcher mich. 7. "bhür bhuvah svar —"nachdem er dies geflüstert, gebe er mit om3 p. zur Samidh die Erlaubniss. Åp. 3, 20 a. E.: b. p. ity ucyamāne deva savitar etat te prāha — om pratishtheti prasauti. Bhār. 3, 19. Hir. 2, 22.

<sup>3)</sup> Baudh. 1, 18, 2: prasúto 'traitam samidham madhyata ahavanîyasyabhyadadhati. Âp. 3, 4, 6: anujñato brahmanagnidhrah samidham adadhaty esha te — a ca pyasishîmahi svaheti. Bhar. 3, 4, 7. Hir. 2, 8. Kat. hat eine besondere Vorschrift für den Âgnidhra hierfür nicht:

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 5, 2: "dies ist deine ..." (V. S. 2, 14) sagt der Hotri darüber als Anumantrana. 3. wenn dieser es nicht weiss, dann der Opferer. Die Paddh. lässt das Abwischen des Feuers dem Hersagen dieses Spruches vorausgehen. Bei Âśv. ist nichts davon vorgeschrieben; dagegen heisst es bei Śankh.: ådishtadaxināsu eshā te — à ca pyāsishīmahīti samidham anumantrya. Âp. u. Bhār. schreiben die Recitation dieses Spruches auch im Opfererabschnitt vor: Âp. 4, 11: eshā te agne samid ity anuyājikim samidham ådhīyamānām (anumantrayate); ausserdem: yam te agna āvriścāmi — ye ca mām ity āhitāyām (āhavanīyam anumantrayate). Bhār. 4, 15.

masamnahana's (den Gräsern, welche zum Zusammenbinden der Scheite dienten), aber ohne das Feuer zu umschreiten d. h. nur an einer, der Nordseite stehend und stets nur einmal, das Feuer an den den Paridhi's zunächst liegenden Stellen, im Süden, Westen, Norden ab. Jedesmal ist dazu als Mantra zu sagen: "o Agni, Speise ersiegender, dich den nach der Speise geeilten, Speise ersiegenden kehre ich ab". Zuletzt wischt er einmal leise oben über das Feuer hinweg!).

Adhvaryu giesst, nachdem er die Erlaubniss vom Brahman erhalten hat, die Butter aus der Upabhrit so, dass ein Rest bleibt, (sasesham) in die Juhû hinzu und geht nun mit den einzelnen Anuyâja's vor 2)3).

#### I. Anuyâja (für das barhis).

Der Adhvaryu nimmt nach dem Zusammengiessen Juhû und Upabhrit in S. 83, Z. 3 beschriebener Weise, geht an der Vedi nach Süden vorüber nach dem Platz, wo die Yajati's dargebracht werden (cf. S. 85, Z. 5) und sagt zum Âgnîdhra: om3 śrâ3vaya.

<sup>1)</sup> Kât. 3, 5, 4: er wischt in früherer Weise, (aber) ohne zu umschreiten, immer nur einmal und mit (der Veränderung im Mantra:) "den zur Speise geeilten" (für "den zur Speise eilen wollenden") ab. Baudh. 1, 19, 3: athaisha Agnîdhro 'sphyair evedhmasamnahanaih paridhin sammarshti. 4. sakrin madhyamam sakrid daxinardhyam sakrid uttarardhyam sakrid ahavaniyam upavajayaty agne 5. athaitanidhmasamnahanany adbhih samsprisyahavajajid — annadyayeti. vaniye 'nupraharati yo bhûtânâm — svâheti. Âp. 3, 4, 7: pûrvavat paridbîn sakritsakrit sammrijyagne vajajid - annadyayeti sakrid agnim prancam | idhmasamnahanany adbhih samsprisya | yo bhûtanam - svahety agnau praharaty, utkare vå nyasyati, śalayam balajayam (Msr. C. valjayam) parogoshthe parogavyûtau vâ. Bhar. 3, 4, 7. 8. Die letzten Worte (salayam etc.) fehlen. Hir. 2, 8: asphyair idhmasamnahanair aparikraman paridhin sammarshti, madhyamam udancam, prancav itarav etc.; er schliesst mit den Worten; sammargan abhyuxyahavaniye 'nupraharaty utkare śalayam balajayam vodasyet parogoshtham vaharet parogavyûtim ity ekeshâm. Ueber die geopferten Wische sagt der Opferer das Anumantrana: agnim vedim barhih — idhmasamnahane huta iti. Ap. 4, 11. Bhar. 4, 15.

<sup>2)</sup> Vor oder nach denselben soll der Opferer den Saptahotri sagen. Åp 4, 11 a.E.: saptahotåram vadet puraståd anûyåjånåm uparishtåd vå.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 5, 4: nachdem er von dem Brahman die Zustimmung erhalten, geht er mit den 3 Anuyåja's vor, nachdem er die Butter in der Upabhrit hinzugegossen hat. In meiner Baudhåyanacopie finde ich darüber keine Andeutung; dagegen gibt der Comm. dazu S. 31 b eine Andeutung: athådhvaryuh prishadåjyam vihatya. Åp. Bhår. Hir. siehe nächste Anm.

Âgnîdhra astu śrau3shat 1).

Adhvaryu gibt mit "devân yaja" dem Hotri den Befehl die Yâjyâ herzusagen²).

Hotri sagt als Yâjyâ: "devam barhir vasuvane vasudheyasya vetû3 vau3shaț" 3) und über den Vashațkâra wie früher als Anumantrana "vâg ojo — prânâpânau".

Yajamâna vollzieht den Tyâga4): om3 idam devâya barhishe.

Adhvaryu, welcher bei allen drei Anuyâja's fest an derselben Stelle steht<sup>5</sup>), sich also nicht Homa für Homa weiter nach Westen wendet, senkt gleichzeitig mit oder nach dem Vaushaṭruf<sup>6</sup>) die Juhû über die Spitze der Upabhrit nach vorn (wie früher) hinab<sup>7</sup>) und opfert auf der vorderen Seite der entflammten Samidh<sup>8</sup>) das erste Drittel der Butter als ersten Anuyâja. Macht

<sup>1)</sup> Pân. 8, 2, 91.

<sup>2)</sup> Kat. 3, 5, 5: nachdem er (bei der Vedi) vorübergegangen ist und om3 śrâ3vaya gerufen hat, sagt er: "für die Götter sage die Yâjyâ her". — Dadurch, dass atikramyâśrâvya gesagt wird, werden die bei Yajatispenden sonst eintretenden Puro'nuvâkyâ's ausgeschlossen (cf. den Comm. u. Mahâd.); dementsprechend führen Âśv. und Śânkh. auch keine Verse dafür an. Baudh. 1, 19, 6: atha juhūpabhritāv âdâyātyākramyâśrâvyāha devān yajeti — 9. trîn — anūyājān yajati. Âp. 3, 5, 1: aupabhritam juhvām ānīya, juhūpabhritāv ādâya, daxinā sakrīd atikrântah — trīn anūyājān yajati | âśrâvamāśrāvam pratyāśrāvite devān yajeti prathamam sampreshyati —. Bhār. 3, 5, 1: juhūpabhritāv ādāya, aupabhritam juhvām samānīyātyākramyāśrāvyāha devān yajeti. Hir. 2, 9, 1: yad upabhrity âjyam taj juhvām ānīya tena sakrīd atikrāntas trīn anūyājān yajati. 2. devān yajeti prathamam anūyājam sampreshyati.

<sup>3)</sup> Nach Âśv. 1, 5, 4 (cf. S. 95, Anm. 1) fällt bei den Anuyāja's die Âgurformel weg. 1, 8, 3: mit "deva" fangen die Anuyāja's an. 4: mit einem ein "vita" enthaltenden Wort schliessen sie. 5. drei sind es. 6. jedesmal einzeln aufgefordert sagt er die Yājyā's. 7. Gott Barhis geniesse damit wir Reichthum erlangen, von des Reichthums Gabe" (ist die erste Yājyā). Die Form einer Yājyā ist S. 95 beschrieben. — Śāākh. 1, 13 gibt für alle drei Anuyāja's dieselben Verse an, wie Âśv. Der Ton, in welchem sie gesagt werden, ist nach Âśv. 1, 3, 28 der uttama, auch Śāākh. (1, 14 a. E.) sagt: anuyājādy uttamayā.

<sup>4)</sup> cf. S. 83, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 5, 12: fest (steht der Adhvaryu). Åp. Hir. sagen "sakrid ati-krantah" cf. Anm. 2.

<sup>6)</sup> cf. S. 94, Anm. 1. Baudh. sagt auch hier "vashatkrite juhoti".

<sup>7)</sup> cf. S. 94, Anm. 2.

<sup>8)</sup> Kât. 3, 5, 10: er bringt diese drei Anuyâja's westlich dar (den ersten im O., den letzten im W.). Baudh. 1, 19, 9 und 10. Åp. 3, 5, 1: daxinâ sakrid atikrânto 'grenâghârasambhedam praticas trîn anûyâjân yajati. 3. pûr-

er eine Bezauberung, so sagt er als Anumantrana für diesen ersten Anuyâja: "Aśanî, schlage NN."').

#### II. Anuyâja (für Narâśańsa).

Adhvaryu bringt wieder die Juhû darüber und sagt: om3 śrâ3vaya.

Âgnîdhra "astu śrau3shat".

Adhvaryu: "devân yaja" oder nur "yaja" 2).

Hotri sagt als Yajyâ: devo narâśańso vasuvane vasudheyasya vetû3 vau3shaț³) und über den Vashaṭkâra als Anumantraṇa: vâg ojo — prâṇâpânau.

Yajamâna vollzieht den Tyâga om3 idam devâya narâśansâya. Gleichzeitig mit oder nach dem Vaushaṭruf, senkt der

Adhvaryu, auf dem vorher eingenommenen Platze stehend, in gewöhnlicher Weise die Juhû über die Upabhrit hinab und bringt auf dem mittleren Theil der Samidh, westlich von dem vorher im Osten geopferten 4) den Homa dar. Als Anumantrana sagt er im Falle einer Beschwörung: "hrâdunî, schlage NN." 5).

#### III. Anuyāja (für Agni-Svishtakrit).

Der Adhvaryu bringt die Juhû wieder über die Upabhrit und es wiederholt sich alles bis zur Yâjyâ.

Hotri sagt die Yâjyâ: devo agnih svishtakrit sudravinâ man-

vårdhe prathamam samidhi juhoti madhye dvitiyam —. Bhår. Hir. begnügen sich für die ersten beiden mit den allgemeinen Vorschriften: agrenåghårasambhedam pratico 'nûyâjân yajati resp. a. ågh. paścåtpaścåt samidhi juhoti.

- 1) Kât. 3, 5, 14: macht er eine Bezauberung, so sagt er als Anumantrana für die Anuyāja's: "aśanî, schlage NN" (resp.) "hrādunī, schlage NN" (resp.) "ulkushi schlage NN". Nach Âp. und Bhâr. ist der Opferer mit einem Anumantrana betheiligt. Âp. 4, 12: barhisho 'ham devayajyayā prajāvān bhūyāsam ity etaih pratimantram anūyājān hutamhutam (y. anumantrayate.). Bhâr. 4, 15.
- 2) Kåt. 3, 5, 7: mit jedesmaligem "yaja" fordert er für die beiden folgenden (Anuyāja's) auf. 8. Oder jedesmal überall "devån" (yaja) wegen des Wortes der Beschränkung (eva. cf. Śat. Brâhm. 1, 8, 2, 14). Baudh. 1, 19, 8 hat nur yajayajeti; ebenso Åp. Bhâr. Hir. cf. ferner Åśv. 1, 8, 6, wonach der Hotri die Yåjyå einzeln jedesmal aufgefordert sagt.
- 3) Âśv. 1, 8, 7 "Gott Narâśańsa geniesse, damit wir Reichthum erhalten, von des Reichthums Gabe" (lautet die Yâjyâ für den zweiten Anuyâja).
  - 4) cf. S. 137, Anm. 8.
  - 5) cf. Anm. 1; Âp. Bhâr. ebendort.

draḥ kaviḥ satyamanmâyajî hotâ hoturhotur âyajîyân agne yân devân ayâḍ yân apiprer ye te hotre amatsata (hier kann er eine Pause machen) tâṃ sasanushîṃ hotrâṃ devañgamâṃ divi deveshu yajñam erayemaṃ svishṭakṛiccâgne hotâ bhûr vasuvane vasudheyasya namovâke vîhî3 vau3shaṭ¹). Darauf das Anumantraṇa: vâg ojaḥ — prânâpânau.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om3 idam devâyâgnaye svishtakrite. Während oder nach dem Vaushatruf senkt der

Adhvaryu wieder die Juhû herunter und vollzieht westlich von dem vorher geopferten, an dem Ende der Samidh²) den dritten Anuyâja. Macht er eine Bezauberung, so sagt er als Anumantraṇa für diesen Anuyâja: "Ulkushî, schlage NN."³), worauf er die Wasser berührt⁴). Nach der Darbringung des dritten Anuyâja geht er von dem Yajatiplatze wieder heran, lässt sich im Norden nieder (dies ist der Juhotiplatz), schüttet die in der Upabhrit befindliche Butter ganz in die Juhû hinzu (cf. 3, 2, 24) und bringt nachdem der Opferer den Tyâga mit: "om3 idam devebhyah" vollzogen hat, mit "svâhâ devebhyah" eine von Westen nach Osten gestreckte Âhuti dar, welche als 4. Homa bezeichnet ist und darum als ein Anga der Anuyâja's gilt oder deshalb die (Anuyâja?) Götter zur Gottheit hat. Sein Zweck ist offenbar, die drei Anuyâjaspenden zu verbinden b). Dann geht der Adhvaryu von dem Yajati-

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 8, 7: — "als Gott Agni-Svishtakrit, der an Schätzen reiche freundliche Kavi, der wahrhaft denkende, der Vorschrift nach verehrende Hotri, besser als jeder Hotri der Vorschrift nach verehrend, welche Götter du verehrtest, welche du labtest und welche bei deinem Hotridienst sich erfreuten, lasse bei den Göttern im Himmel (?) diesen Hotridienst, der Gaben gespendet hat (havirdattavatim Comm. zu Taitt. Samh. 2, 6, 9 S. 782), der zu den Göttern geht, dieses unser Opfer erreichen; und, o Agni-Svishtakrit, zum Hotri wurdest du, geniesse, damit wir Reichthum erlangen, von der Gabe des Reichthums beim Namovaka". Dies ohne aufzuathmen oder nicht. Als Stelle für die Pause gibt der Comm. amatsata an; ebenso Śānkh.

<sup>2)</sup> cf. S. 137, Anm. S. Ueber den dritten geben die Sütren des schwarzen YV. noch eine besondere Vorschrift. Baudh. 1, 19, 10: praca 'ntatah sambhinatti. Åp. 3, 5, 3: prancam uttamam (= tritîyam anuyajam) samsthapayann itarav anusambhidya. Bhar. 3, 5, 5. Hir. 2, 9, 4. Pray. B<sub>2</sub>: vashatkrite pascad arabhya pürvähuti sambhidya juhoti. Der Comm. zu Baudh. fol. 31 sagt: pratyagapavarganivrittyartham pracantata iti | sambhedas tayor upari nayanam.

<sup>3)</sup> cf. S. 138, Anm. 1.

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 10, 14.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 5, 13: nachdem er den vierten Homa zusammengegossen (bringt er eine Åhuti) ostwärts (dar). Es ist dies eine Juhotispende, die mit svåhå

platz ') wieder heran und legt die beiden Löffel an ihren Platz, worauf er oder der Opferer, welcher von seinem Platz hinter die Vedi herangegangen ist, dieselben in folgender Weise auseinanderbringt '2). Er nimmt mit der linken Hand den Veda, mit der nach oben gekehrten rechten die Juhû uud bringt sie vom Prastara ostwärts mit dem Mantra: "nach Agni's (leise:) Agni-Soma's, resp. Vishņu's, resp. Prajāpati's (laut:), Agni-Soma's, resp. Indra-Agni's oder Indra's (Mahendra's) Sieg (möchte ich siegreich wersiege dieser Opferer; ihn den, ich bringe mich vorwärts) durch der Speise Antrieb (?).

Darauf nimmt er mit der Rechten den Veda und mit der Linken, deren Fläche nach unten gekehrt ist, die Upabhrit, bringt dieselbe ausserhalb der Vedi in die Westgegend mit der Spitze nach Westen gerichtet. Hierzu sagt er als Mantra: "Agni, (leise) Agni-Soma resp. Vishnu resp. Prajâpati, (laut) Agni-Soma resp. Indra-Agni oder Indra (Mahendra) sollen den fortstossen, welcher uns hasst und welchen wir hassen (oder "welchen dieser Opferer hasst und wer ihn hasst"); durch der Speise Antrieb stosse ich ihn fort"<sup>3</sup>). Unmittelbar nach dem Auseinanderschaffen besprengt

<sup>(</sup>cf. Comm. u. Paddh.) darzubringen ist. In den andern Sûtren hat die dritte Spende (cf. Anm. 2) den Zweck die einzelnen Anuyaja's zu vereinigen; daher ist eine besondere vierte Spende bei ihnen nicht vorgeschrieben.

<sup>1)</sup> yajatisthânât hat der Comm. Mir ist dies unklar, da man nach der vorausgehenden Spende juhotisthânât erwarten sollte.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 5, 17: herangegangen bringt er Juhû und Upabhrit auseinander. 21. oder der Adhvaryu. Baudh. 1, 19, 11: athodaññ atyåkramya yathåyatanam srucau sådayitvå våjavatîbhyâm srucau vyûhati. Åp. 3, 5, 4: pratyåkramyâyatane srucau sådayitvå våjavatîbhyâm vyûhati. Bhår. 3, 5, 6. Hir. 2, 9, 5.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 5, 18: mit "nach Agni-Soma's ..." (V. S. 2, 15) schafft er die Juhû mit der R., deren Fläche nach oben gestreckt ist, ostwärts. 22. (Vollzieht dies der Adhvaryu, so tritt) beim ersten Mantra die Veränderung: "siege dieser Opferer, mit der Speise ... ihn ..." (ein). 19. mit "Agni-Soma diesen .." (V. S. 2, 15) schafft er mit der andern, nach unten gewendeten (Hand) den andern (Löffel) nach Westen. 23. (Vollzieht dies der Adhvaryu, so tritt bei dem folgenden Mantra die Veränderung: "welchen der Opferer hasst und wer ihn hasst" (ein). Da Sûtra 20 lautet: "anders je nach der Gottheit", so tritt beim Neumondsopfer für Agni-Soma: Indra-Agni resp. Indra oder Mahendra ein. cf. Kåt. 4, 2, 41: mit: "nach Indra-Agni resp. Indra oder Mahendra ein. cf. Kåt. 4, 2, 41: mit: "nach Indra-Agni Soma, welche in dem Verse allein erwähnt sind, stehen im Comm. und in der Paddh. Agni, Agni-Soma (leise) und neben Indra-Agni: Agni und Vishnu. Danach habe ich oben die Namen

der Adhvaryu die beiden Löffel und bringt sie wieder an ihren Platz zurück '). Hierauf nimmt er die Juhû und salbt mit ihr die Paridhi's, indem er den Veda unterhält, einzeln in der Reihe, wie sie umgelegt wurden; den mittleren mit den Worten: "für die Vasu's (salbe ich) dich"; den südlichen mit: "für die Rudra's salbe ich dich"; den nördlichen mit: "für die Aditya's (salbe ich) dich" <sup>2</sup>). Hierauf bringt er die Juhû nördlich vom Prastara, nicht aber auf diesen selbst <sup>3</sup>). Es folgt der

der Hauptgötter in den Text gesetzt. Baudh. 1, 19, 12: våjasya — udagrabhid iti daxinena juhûm udgrihnāti. 13. athāsapatnāu — akar iti savyenopabhritam nigrihnāti. 14. udgrābham — avivridhann iti prācīm juhûm ûhati (?). 15. athāsapatnān — vyasyatām iti pratīcīm upabhritam pratyûhati. Âp. 3, 5, 5: vājasya mā prasaveneti daxinena hastenottāuena saprastarām juhûm udyacchati. 6. athāsapatnān iti savyenopabhritam niyacchati. 7. udgrābham ceti juhûm udyacchati. 8. nigrābham cety upabhritam niyacchati. 9. brahma devā avīvridhann iti prācīm juhûm prohati. 10. athāsapatnān iti savyenopabhritam pratīcīm bahirvedi nirasitvā. Auffallend ist mir die zweimalige Wiederholung von udyacchati und niyacchati. Bhār. und Hir. sind im Wesentlichen gleich; jener setzt fūr udyacchati beide Male udgrihnāti; dieser setzt stets udgrihnāti und diesem gegenūber nigrihnāti. Vgl. ferner aus dem Opfererabschnitt: Âp. 4, 12, 2: ubhau (er und der Adhvaryu) vājavatyau japatah. Bhār. 4, 15: srucau vyūhyamāne vājavatībhyām abhimantrayate vājasya mā prasaveneti dvābhyām.

1) Kåt. 3, 5, 24: nachdem er besprengt hat, — Baudh., welcher seine Vorschrift erst nach dem Salben der Paridhi's (cf. Anm. 2) gibt 1, 19, 17: athopabhritam adbhih samsprisya yathayatanam srucau sådayitvå. Åp. 3, 5, 11: proxyainam abhyudahritya. Bhâr. 3, 5, 10: adbhir abhyuxyopabhritam abhyudahritya. Hir. 2, 9, 8: abhyuxyopabhritam ahritya cf. Manu in der Paddh.

2) Kåt. 3, 5, 24: (nachdem er besprengt hat) salbt er die Paridhi's in der Reihe, wie sie hingelegt wurden mit den Sprüchen: "für die Vasu's ..." (V. S. 2, 16) Mantra für Mantra. Baudh. 1, 19, 16: präcyå (juhvå) paridhîn anakti vasubhyas tveti madhyam rudrebhyas tveti daxinam, ådityebhyas tvety uttaram. Åp. 3, 5, 11: juhvå paridhîn anakti vasubhyas tveti madhyam etc. Bhår. 3, 5, 10: — juhvå samsråvena. — Hir. 2, 9, 8 fügt noch einen Mantra hinzu. Die einzelnen Sütren unterscheiden sich so, dass Baudh. nach dem Auseinanderschaffen a) die Paridhi's salben, b) die 2 Löffel an ihren Platz bringen lässt, Åp. Bhår. Hir. nach dem Auseinanderschaffen und Besprengen a) die Upabhrit wieder heranbringen, b) die Löffel mit der Juhü salben und c) die Juhü nördlich vom Prastara bringen lässt (cf. Anm. 3), während Kåt. selbst über das Zurückbringen der Löffel nichts bemerkt. In der oben gegebenen Darstellung folge ich der Paddh.; das Salben der Paridhi's begleitet der Opferer nach Åp. 4, 12, 3. Bhår. 4, 15 a. E. mit vasün devån yajñenåpiprem, rudrån d. y. a.; ådityån d. y. a.

3) Åp. 3, 5, 12: na prastare juhûm sâdayati. Bhâr. 3, 5, 11. Hir. 2, 9, — anyatra prastaraj juhûm sâdayitvâ —.

#### Sûktavâka.

Adhvaryu fasst den ersten Paridhi an und sagt om3 śrâ3vaya. Âgnîdhra: astu śrau3shat.

Adhvaryu fordert den Hotri zum Hersagen des Sûktavâka mit folgenden Worten auf: "aufgefordert sind die göttlichen Hotri's zum bhadravâcya (zur günstigen Verkündigung); aufgefordert ist der menschliche zum Sûktavâka (zur Hymnenrecitation?). Die Sûkta's sage her" (brû3hi)¹). Nach diesem Praisha fährt er fort: "o Himmel und Erde, seid (gegen ihn) eines Sinnes (samyag avagacchatam Mahîdh.); Mitra-Varuna sollen dich mit Regen fördern" und nimmt mit der Rechten den Prastara sammt dem Pavitra²); die beiden Vidhritihalme (s. S. 67) legt er wieder an die Stelle des barhis, von der sie weggenommen wurden und salbt hierauf den Prastara, oben, in der Mitte und unten; den oberen Theil in der Juhû, den mittleren in der Upabhrit, das Ende in der Dhruvâ. Jedesmal sagt er dazu als Mantra: "wegfliegen (geniessen?) sollen die Vögel, indem sie an dem mit Butter besalbten lecken"²). Dann

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 6, 1: nachdem (der Adhvaryu) den ersten Paridhi genommen, om8 śrå3vaya gerufen hat, sagt er: "aufgefordert — sage her". Baudh. und die andern nehmen das Salben des Prastara (cf. Anm. 3) voraus, sonst stimmen sie mit Kåt. im Wesentlichen überein z. B. Åp. 3, 6, 2: åsina åśråvya pratyåśråvite sampreshyatishitå — süktå brühiti. Bhår. 3, 5, 13. Hir. 2, 9 a. E. 10, 1.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 16, 3: mit "habet gemeinsam darauf Acht..." (V. S. 2, 16) erfolgt das Nehmen des Prastara. Åp. 3, 5, 10: samjanatham dyavaprithivi— avatam iti vidhritibhyam prastaram apadaya. Bhar. 3, 5, 12. Hir. 2, 9, 9.

<sup>3)</sup> Kåt. 8, 6, 4: die beiden Vidhriti's an ihre Stelle gebracht habend, salbt er (den Prastara) mit "wegsliegen sollen die Vögel ..." (V. S. 2, 16). 5. die Spitze in der Juhû. 6. in der Upabhrit die Mitte. 7. das Ende in der andern (der Dhruva). Baudh. vor der Aufforderung zur Recitation des Süktavāka: 1, 19, 18: sruxu prastaram anakty, aktam rihāņā iti juhvām agrāni, viyantu vaya ity upabhriti madhyani, prajam youim ma nirmrixam iti dhruvayam mûlânîti; hierauf folgt das Entfernen eines Halmes, diesem der Sûktavâkapraisha. Âp. 3, 5, 10: barhishi vidhritî apisrijya sruxu prastaram anakti. 6, 1: aktam rihana iti juhvam agram, prajam yonim ity upabhriti madhyam, prithivyam anxveti dhruvayam mulam, evam punar, athaparam prithivyai tveti dhruvayam mûlam, antarixâya tvety upabhriti madhyam, dive tveti juhvâm agram. Bhâr. unterscheidet sich von A. durch die Wahl der Sprüche: 3, 5, 12: barhishi vidhritt apisrijya s. p. a., aktam rihana iti juhvam agram, viyantu vaya ity upabhriti madhyam, prajam yonim ma nirmrixam iti dhruvayam mulam, eva(m) dvitiyam a ... evam tritiyam. Hir. 2, 9 b. v. a. s. p. a. aktam rihana i. j. a., viyantu vaya i. u. m., prajam yonim i. dh. m., evam punar anakti | tritîye dhruvâyâm âdito mûlâny, upabhriti madhyâni, juhvâm antato 'grâni, divy añxvâ-

ergreift er den Sphya, sagt: "gehe zu den gescheckten Thieren der Maruts (in den Luftraum); zur gescheckten Kuh geworden gehe zum Himmel, von dort führe uns Regen her", und zieht den Prastara südlich und westlich von den Löffeln (welche wegen der in ihnen befindlichen Butter nach Kât. 1, 8, 31 sich dem Feuer näher befinden müssen, als der die Eigenschaft eines Gefässes habende Prastara) behufs seiner Darbringung zu dem Ähavanîya am Boden hin, gleichsam als haftete er auf demselben. Hierauf separirt er von ihm einen Halm ').

Hotri, zum Sûktavâka aufgefordert, sagt: "dies vollzog sich glücklich, o Himmel und Erde. Wir vollbrachten gut den Sûktavâka und Namovâka; möchten wir gut das Sûktavâcya²) vollbringen; o Agni, du bist des Sûkta Stimme (Pause) beim Herhören (?)³) von Himmel und Erde. Es seien o Opferer beide dir freundlich, Himmel und Erde bei diesem Opfer (Pause); die dem Hausstand wohlthuen,

ntarixe 'īxva prithivyâm añxveti vâ. Hierauf folgt das Nehmen eines Halmes (siehe folg. Anm.), das Ergreifen des Prastara und Legen desselben in die Juhû. (Âp. 3, 6: — daxinottarâbhyâm pânibhyâm prastaram grihîtvâ juhvâm pratishthâpya) darauf die Aufforderung zum Sûktavâka. Der Yajamâna begleitet das Salben des Prastara mit samañktâm barhir — yat svâheti. Âp. 4, 12, 4. Bhâr. 4, 15.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 6, 8: nachdem er mit: "der Maruts..." (V. S. 2, 16) den Prastara unten hingezogen und einen Halm davon weggenommen hat (wirft er denselben ins Feuer nach; s. unten, da dies erst am Ende der Süktaväka geschieht). Baudh. 1, 19, 19: atha prastaråt trinam pracchidya juhväm (prastáram) avadadhäti. Åp. 3, 6: äyushe tvety aktasya trinam apädäya, prajnätam nidhäya. Bhår. 3, 5, 13. Hir. 2, 9. Wie in vor. Anm. angegeben ist die Reihenfolge in diesen Sütren etwas verschieden. Åp. a) Entfernen des Prastara. b) Legen der zwei Vidhriti auf das barhis. c) Salben des Prastara. d) Wegnehmen eines Halmes. e) Wegnehmen des Prastara und Niederlegen desselben in die Juhü. f) Süktaväkapraisha. Kåt.: f a b c d.

<sup>2)</sup> Ueber diese Ausdrücke cf. den Comm. zu Taitt. Samh. 2, 6, 9 (S. 783): te vayam süktavākam ārdhma, śraddhālur ayam yajamānah, samyag anena havirdattam ityādivākyāni süktāni, teshām süktānām devair manushyair vā vacanam vākas tadyathā bhavati tathā samriddhim gatāh smah | athavā 'gnir idam havir ajushatāvīvridhata maho jyāyo 'krita ity ādini sūktāni teshām vacanam atra yathā bhavati tathā vayam riddhim gatāh | api ca namo devebhyo ity uktir namovākah, sa yathā bhavati tathā vayam riddhim prāptāh | he agne tvayā sūktocyam, yajamānah samriddham havir dattavān ity etādrišam sūktam vaktavyam, \tena vayam ridhyāsma samriddhim prāptā bhūyāsmah. Klar sind mir die Bezeichnungen nicht geworden. (cf. auch den Comm. zu Śat. Brāhm. S. 129, Z. 16 v. u.)

<sup>3)</sup> die Taitt. Samh. 2, 6, 9, 5 hat upasritah.

schnell spenden, furchtlos und verschwiegen sind, breite Weide besitzen und Furchtlosigkeit gewähren (Pause), die im Regenhimmel wohnen, die Wasser strömen lassen, freundlich sind und Wohlthaten gewähren, die an Milch und Labung reich sind, die gute Wege zum Wandeln unter sich, auf sich gewähren '). Mit deren Beistimmung (Pause): Agni nahm dies Opfer an und erfreute sich und schuf sich <sup>2</sup>) höhere Macht <sup>3</sup>). (Pause.)

Soma nahm dies Opfer an und erfreute sich und schuf sich höhere Macht<sup>3</sup>). (Pause.)

Agni nahm dies Opfer an und erfreute sich und schuf sich höhere Macht<sup>2</sup>). (Pause.)

(leise) (Agni-Soma (nahm(en) dies Opfer an und erfreute(n) sich und schuf(en) sich (Prajåpati (höhere Macht 3). (Pause.)

Agni-Soma (beim Vollmond) nahmen dies Opfer an und resp.

(beim Neumond) nahmen dies Opfer an und schufen sich höhere Macht 3). (Pause.)

Die Devå åjyapån nahmen die Butter an und erfreuten sich und schufen sich höhere Macht<sup>3</sup>). (Pause.)

<sup>1)</sup> Sat. Brahm. 1, 9, 1, 8: sûpacaranaha te 'sav astu yam adhastad upacarasi svadhicarano ta iyam astu yam uparishtad adhicarasi.

<sup>2)</sup> Comm. zu Taitt. Samh. 2, S. 786 erklärt: Ajyabhagadevo 'yam agnir dattam havir asevata, sevitva ca yajamanam vardhitavan tasya ca yajamanasyadhikam tejah kritavan | evam somadishu svishtakridagniparyanteshu yojyam. Ich ziehe vor das Âtm. auf Agni selbst zu beziehen; cf. auch den Comm. a. E. der Seite.

<sup>3)</sup> Hinter jeder Gottheit sagt nach Âp. Bhâr. (und Pray. B<sub>1</sub> und <sub>2</sub>) der Opferer ein Anumantrana: Âp. 4, 12, 5: agner aham ujjitim antijjyesham iti yathâlingam sûktavâkadevatâ (yajamâno 'numantrayate). Bhâr. 4, 16.

<sup>4)</sup> siehe Seite 100. 5) Âsv. 1, 3, 14. 6) siehe Seite 112.

<sup>7)</sup> Åśv. 1, 9, 1: zum Süktavāka aufgefordert, sagt er: "dies vollzog sich — mit deren Beistimmung"; nachdem er dort eine Pause gemacht und die Gottheit im Nom. genannt hat, fährt er ununterbrochen fort: "nahm dies havis an — höhere Macht". 2: ebenso die folgenden Gottheiten. 3. (der Dual:) "sie (beide) machten", (der Plur.:) "sie machten" (steht) je nach dem Sinn. 4. für den Upāńśu ist es schon gesagt cf. 1, 3, 14. Śāñkh. 1, 14: sūktā brūhīty ukta idam — sūktavāg asīty avasāya, upaśrutī — stām ity avasāya, śañgayī abhayañkritāv ity avasāya, vrishṭidyāvā — avidīty avasāya, 'gnir havir ajushatāvīvridhata — im folgenden nennt Śāñkh. alle Götter mit Namen, in der Weise wie es oben ausgeführt und von Âśv. mit den hier übersetzten Sūtren allgemeinen Inhalts vorgeschrieben ist. Die Pausen in dem Sūktavāka sind vom Comm. zu Âśv. angegeben, der sich wohl auf Śāñkh. stūtzt.

Agni nahm durch den Hotridienst dies Opfer an und erfreute sich und schuf sich höhere Macht.

Möchte er bei dieser Opferung, welche zu den Göttern geht, gedeihen. Dies erfleht der Opferer N. N. (gewöhnlicher Name), N. N." (Nâxatraname 1) 2)). (Pause.) (Ist der Guru der Opferer, so soll er die beiden Namen leise sagen.) "Lebensalter erfleht er, Glück in der Nachkommenschaft erfleht er, Reichthum erfleht er, Ansehen bei der Umgebung erfleht er, eine folgende Götterverehrung 3) erfleht er, ein reichlicheres Havisbereiten 4) erfleht er, die Himmelswohnung erfleht er; alles, was ihm lieb, erfleht er; was er durch dies Opfer erfleht, möchte er das erlangen, darin Glück haben; das mögen ihm die Götter geben; das erfleht Gott Agni von den Göttern, wir Menschen von Agni". (Pause.) "Was mit Yâjyâ's dargebracht ist und was mit agne vîhi dargebracht ist (oder was geopfert und genossen ist) (dieses) und Himmel und Erde sollen vor Bedrängniss uns schützen. Hierher sei der Weg (begehrenswerthen) Gutes, diese Verehrung sei den Göttern 5) 6)." Am Ende dieses Sûktavâka vollzieht der

Yajamâna (oder der Adhvaryu?) den Tyâga: "om3 idam agnaye somâyâgnaye (leise:) agnîshomâbhyâm resp. vishnave resp. prajâpataye (laut:) agnîshomâbhyâm, resp. indrâgnibhyâm resp. indrâya (mahendrâya), devebhya âjyapebhyo agnaye hotrâya" und der

Adhvaryu wirft für diese Gottheiten mit der Juhû den Prastara (seine Spitzen nach Ost oder Nord richtend) in das Âhavanîyafeuer. Mit ihm zugleich wird beim Neumondsopfer, wenn dort eine Milchspende dargebracht wurde, der Zweig, welcher zum

<sup>1)</sup> So der Comm.; auch Pray. H. Ueber Naxatranamen cf. Samskarakaustubha 98b. Weber, Naxatr. 2, 319. Ders. Ind. Stud. 9, 379.

Ap. 4, 12, 6: yadā cāsya hotā nāma gṛihṇṭyāt tarhi (yajamāno) brûyād:
 ema — dohakāmā iti. Bhār. 4, 16.

<sup>3)</sup> Comm. zu T. S. II, S. 787: uttarā devayajyā = kālāntarabhāvinī seyam ishtih.

<sup>4)</sup> ib. bhûyo havishkaranam = prabhûtasomayagâdirûpam.

<sup>5)</sup> Bei dem Sprechen des Segens sagt auch der Opferer einen Mantra: Åp. 4. 12, 7: så me satyåsir devån — ado ma ågacchatv iti süktavåkasyåsihshu yat kämayate tasya nåma grihnåti.

<sup>6)</sup> Âśv. 1, 9, 5: nachdem er (alle) bis zum Ende der Götter, welche eingelegt werden (d. h. die Götter der Hauptspenden) der Reihe nach rasch genannt hat fährt er fort:) die devå äjyapäh — erfleht der Opferer N.N."; nachdem er dessen beide Namen, leise in der Nähe des Guru, genannt hat, sagt er: "Lebens-

Wegtreiben der Kühe diente, hineingeworfen. Sodann stösst der Adhvaryu den Prastara noch mit den Fingern ganz ins Feuer ').

Jetzt ist es nach Einigen Zeit, den Antheil des Yajamâna, wenn dieser verreist ist<sup>2</sup>), im Feuer darzubringen, Andere dagegen wünschen diese Darbringung erst dort, wo der Opferer im Fall seiner Anwesenheit diesen Antheil zu essen pflegt<sup>3</sup>). Ist der

alter — den Göttern". Nachdem Śankh. 1, 14 die Aufzählung der Götter mit "agnir hotrena havir ajushatåvivridhata maho jyäyo 'krita" geschlossen hat, fährt er fort: asyam — yajamano 'savasav iti namani yajamanasyabhivyahrityottaram devayajyam asaste u. s. w., von Asv. nur durch Kleinigkeiten z. B. die Umstellung einzelner Glieder unterschieden. Hierauf fügt er: nama upeti barhishy anjalim nidhaya japati hinzu.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 6, 8: — wirft er den Prastara nach. 13. am Ende des Süktaväka. 4, 2, 42: mit dem Zweige zugleich geschieht das Nachwerfen des Prastara. 8, 6, 9: mit der Hand hilft er nach (Acarati). Es scheint damit gemeint, dass er den ins Feuer geworfenen Prastara recht in dessen Mitte rückt. Sat. Brahm. 1, 8, 3, 18 sagt: tam angulibhir yoyupyeran. Der Comm. zu Taitt. Samh. II, S. 740 erklärt yoyupanam mit visilishtabhütasyaikikaranam. Baudh. 1, 19, 21: tam uparîva prâncam praharati, nâtyagram praharati, na purastât pratyasyati, na pratiśrinati, na vishvancam viyauty ûrdhvam udyauty apyayantam — erayeti. Ap. 3, 6, 3: anûcyamane sûktavake marutam prishataya stheti saha sakhaya prastaram åhavaniye praharati, na svåhåkaroti, na vidhûnoti, navadhûnoti, na vixipati, na pramarshți, na pratimarshți, nanumarshți, nodancam praharet tiryancam hastam dharayan karshann ivahavaniye praharati, na pratisrinatity uktam, prathayitva prahared yam kamayeta stry asya jayetety | asih prati prastaram avasrijati ||7|| nyancam hastam paryavartayann agnid gamayeti sampreshyati, trir anjalinagnidhro 'vishvancam p. urdhvam udyauti rohitena tvagnir devatam gamayatv ity etaih pratimantram. Bhar. 3, 6, 1: saha śakhaya prastaram uparîva pråñcam åhavanîye praharati rohitena tvågnir devatåm gamayatv ity etair mantrair marutâm prishatayah — erayeti ca, na pratisrinati, natyagram praharet, na purastát pratyasyej jihmam iva hastam kritvá nyañcam antato niyacchati | yatrâbhijânaty aśaste 'yam yajamano 'sav iti (s. S. 126) tat prastaram apisrijyagnid gamayeti, trir anjalinagnidhrah prastaram urdhvam udyauti na vishvancam viyutya. Hir. 2, 10, 3 ff. apyayantam apa oshadhaya ity adhvaryuh prastaram sakham canupraharaty aktam devånam — gaccheti vå | nåtyagram anudagram apratisrinann agram, jihmam (Msc. ajihmam) iva hastam dharayan karshann iva nyancam antatah paryavartayati | âśâste 'yam yajamano 'sav ity ucyamane 'pisrijya prastaram agnid gamayeti sampreshyati | trir anjalinagnidhrah prastaram urdhvam samyauti. Wenn der Prastara ins Feuer geworfen wird, begleitet dies der Opferer mit Mantren Ap. 4, 12, 8: rohitena tvågnir devatåm gamayatv ity etaih pratimantram agn... prastaram prahriyamanam (yaj. anum" oder abhim"?); in meinem Bhår.-Manuscript finde ich dies nicht erwähnt.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 6, 10: und den Antheil des Opferers (opfert er mit der Hand,) wenn dieser verreist ist.

<sup>8)</sup> cf. Comm. zu 3, 6, 13 letzte Zeile und Kåt. 3, 8, 30.

Opferer kein Bråhmana, sondern ein Xatriya oder Vaiśya, so wird, mag er verreist sein oder nicht, sein Antheil geopfert und zwar, wie aus dem Mantra hervorgeht, dem Agni jâtavedas '). Als Mantra wird bei der Opferung dieser Antheile gesagt: "ich bin von dir, du bist von mir; hier mein Schooss bist du; dein Schooss bin ich; mein seiend schaffst du Raum im Himmel unter den Göttern, als Sohn unter der Manenwelt(?), o Jâtavedas. svâhâ!" 2). Der Tyâga lautet: om3 idam agnaye jâtavedase.

Âgnîdhra (zum Adhvaryu): "wirf nach"!

Adhvaryu nimmt den vorher (S. 143) abgesonderten Halm, wirft ihn in das Âhavanîyafeuer nach, sagt: "ein Schützer des Auges bist du o Agni, schütze mein Auge" und berührt sich dann in der Gegend des Herzens, nach Andern (Vaidyanātha) seine Augen. Darauf berührt er die Wasser (Kât. 1, 10, 14)<sup>3</sup>).

### Śamyuvāka.

Âgnîdhra zum Adhvaryu: "samvadasva" (besprich dich mit mir)

Adhvaryu fragt den Âgnîdhra: agâ3n agnîd?" (ging er ein, o Âgnîdhra?)

Âgnîdhra antwortet: "agan" (er ging ein)

Adhvaryu: "om3 śrâvaya". Âgnîdhra: "astu śrau3shat"

Adhvaryu: Svagâ sei den göttlichen (!) Hotri's (oder göttliche Svagâ s. d. H.?), Svasti den Menschen; samyor brû3hi 4).

<sup>1)</sup> Kåt. 8, 6, 11: für einen Xatriya und Vaisya (ist das Opfern des Opfererantheils) ständig.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 6, 12.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 6, 14: der Ågnidhra sagt: wirf (den Halm) nach. 15. nachdem der Adhvaryu den Halm nachgeworfen hat, berührt er sich mit: "ein Schützer des Auges ..." (V. S. 2, 16). Die andern Sütren und den Opferer siehe folg. Anmerkung.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 6, 16: "besprich dich mit mir" ""ging er ein, o Agnidh?"" "er ging ein" ""om śravaya"" "śraushat" ""svaga sei den göttlichen Hotri's, Svasti den menschlichen, sage das Śamyor"", davon sagen sie abwechselnd der Ågnidhra "besprich dich mit mir", "er ging ein" "śraushat", das übnige der andere. Das "Eingehen" bedeutet das Verbrennen des Prastara, in welchem der Opferer verkörpert ist und das dadurch bewirkte Eingehen desselben in das Himmelszelt. Erwidert der Ågnidhra: "er ging ein", so heisst dies: wenn dies so ist, so kommt die Zeit für den Śamyuvaka und für das Hineinwerfen der Paridhi's; lasse daher den Hotri aufmerken. Der Comm. zu Kåt. erklärt svaga daivya hotribhyah: svaga svasthauagamitvam devebhyo hotribhyah paridhiśarirebhyo hûyantam paridhaya ity arthah. — brûshi nach Pan. 8, 2, 88.

Hotri: "um dies Heil bitten wir: einen Pfad für das Opfer, einen Pfad für den Opferherrn; göttliche Svasti sei uns, Svasti den Menschen. Aufwärts gehe das Heilmittel. Heil sei uns, dem zwei- und Heil dem vierfüssigen" 1). Zur Zeit des Śaṃyuvâka (Pray. B<sub>1</sub>) wirft der

Adhvaryu mit der Hand die Paridhi's ins Åhavanîyafeuer nach; zuerst den mittleren mit den Worten: "welchen Paridhi du um dich legtest, als die Pani's o Gott Agni dich verbargen, diesen dir lieben werfe ich nach; nicht soll er sich von dir fort denken"; den südlichen und nördlichen Paridhi wirft er zugleich mit dem Spruch: "betretet Agni's lieben Ort" ins Feuer<sup>2</sup>). Mit den

Baudh. sowie die übrigen Sütren weichen von der bei Kat. beobachteten Reihenfolge etwas ab: 1, 19, 22: athägnidhram ixate 'gnid iti, tam åhågnidhrah samvadasvety, aga3n agnid ity ahadhvaryur, agann ity ahagnidhrah, áravayety åhådhvaryuh, śraushad ity åhågnidhra, idam brûhity åhådhvaryur, an u praharety åhågnidhro, 'nupraharati svagå - śamyor brûhîty athopotthåyåhavanîyam upatishthata âyushpâ agne 'sy âyur me pâhi caxushpâ agne 'si caxur me påhiti | athemam abhimrisati dhruvasiti. Ap. 3, 7, 3: athainam ahagnidhro 'nuprahareti. 4. yat prastarât trinam apâttam tad anupraharati svagâ tanubhya ity. 5. etadetad iti trir angulya nirdisyagnim abhimantrayata ayushpa agne 'sy âyur me pâhîti. 6. dhruvâsîty antarvedi prithivîm abhimrisati. 7. athainam åhågnidhrah —; hier folgt das mit samyor brûhi endende Zwiegespräch. Den Befehl zum samyuvaka gibt er, indem er den mittleren Paridhi anfasst. Bhar. 3, 6, dessen Text ich nicht correct wiedergeben kann, verbindet mit dem Befehl "anuprahara" den "samvadasva", lässt darauf das Nachwerfen des Halmes, das Berühren der pranayatanani und der Erde folgen, dann den Rest des Zwiegesprächs. Hir. 2, 10, 6: anuprahareti sampreshyati. 7. svagå tanubhyah svåheti prastarasya trinam apattam agnidhro 'nupraharati. 8. etadetad iti trir angulyanvavadisati. 9. ayushpa agne 'sy ayur me pahiti yatharupam pranayatanani sammrisati. 10. dhruvasitimam abhimrisati. 11. samvadasvety agnidhrah etc. Nach Ap. 4, 12, 10, Bhar. 4, 16 ist der Opferer beim Hineinwerfen des Halmes betheiligt. Ap. divah khilo - aham sucam iti prastaratrine prahriyamane. Ebenso Bhar. purastadapattam trinam anuprahriyamanam anumantravate divah khîlo — sucam iti.

<sup>1)</sup> Åśv. 1, 10, 1: zum Śamyuvāka aufgefordert, sagt er nach Anuvākyāweise und ohne om: "tacchamyor āvrinimahe" (T. S. 2, 6, 10, 2. Brāhm. 3, 5, 11) her. "Nach Anuvākyāweise" hat dem Commentar zufolge den Zweck Monotonie herzustellen. Śānkh. 1, 14 — tacchamyor iti śamyorvākam uktvopasprišya —.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 6, 17: die Paridhi's wirft er nach; mit: "welchen Paridhi .." (V. S. 2, 17) den ersten; die beiden andern mit: "Agni's lieben ..." (V. S. 2, 17) zusammen. Baudh. 1, 19, 25: madhyamam paridhim anupraharati yam paridhim — apacetayâtâ iti. 26. athetarâv upasamasyati yajñasya pâthah samitam iti. Âp. 3, 7: anûcyamâne śamyuvâka âhavaniye paridhîn praharati yam pa-

Paridhi's zusammen wirft er beim Neumondsopfer den Upavesha ins Feuer, nachdem er gesagt: "ich opfere dich o reicher, dass ich Reichthum erlange, immer wieder häufig gerufener, indem ich nach Ruhm verlange" 1).

Es folgt die

### Saṃsrava-Âhuti (an die Viśve devâḥ).

Adhvaryu ergreift mit beiden Händen Juhû und Upabhrit, sagt: "euer Antheil (o Viśve devâḥ), die ihr, durch diese Speise gross, auf dem Prastara euch befindet und wie Paridhi's herumzulegen seid (paridheyâḥ — paridhibhavâḥ Comm.) sind die Neigen; indem ihr alle diese Rede preiset ("dieser Opferer verehrt insgesammt" solches unter allen Göttern berichtet Comm.) lasst euch nieder auf die Opferstreu und erfreut euch. Svâhâ! Vat!"

Nachdem er dies gesprochen und der

Yajamâna den Tyâga mit om3 idam viśvebhyo devebhyah vollzogen hat, opfert der

Adhvaryu die Neigen (Samsrava) im Ahavanîyafeuer<sup>2</sup>). Hier-

ridhim paryadattha iti madhyamam yajñasya patha upasamitam ititarav, uttarardhyasyagram añgareshûpohati, yajamanam prathateti paridhin abhimantrya. Bhar. 3. 6: (arvañcam uttarardham añgareshûpohati). Hir. 2, 10, 14 flg. Aus dem Opfererabschnitt vgl. Âp. 4, 12: vi te muñcamiti paridhishu vimuoyamaneshu (yaj. abhimo oder anumo). Bhar. 4, 18: paridhishu hriyamaneshv ahavaniyam abhimantrayate. — Beide lassen darauf die Vorschrift über ein Abhimantrana beim Samyuvaka folgen: Âp. vishnoh samyor iti samyuvake, yajña namas te — upa te nama iti ca. Bhar. samyuvakam abhimantrayate vishnoh samyor aham — gameyam iti.

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 48: mit den Paridhi's zugleich opfert er den Upavesha mit: "ich opfre dich — nach Ruhm verlange".

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 6, 18: die beiden Löffel nimmt er; mit: "euer Antheil sind die Neigen ..." (V. S. 2, 18) opfert er die Samsrava's. Samsrava wird vom Comm. zu Våj. Samh. 2, 17 mit vilinam åjyam erklärt. Der Comm. zu Taitt. Samh. 1, 1, 13 (S. 238, Z. 5) sagt: juhûpabhridbhyâm sicyamâna åjyaéeshah samsravah. Dass dies der Name bedeutet, erklären die Ausdrücke in den folgenden Sûtren: Baudh. 1, 19, 25: athainant (die ins Feuer geworfenen Paridhi's) samsravenabhijuhoti. 26. juhvâm upabhritam sampraśravayati samsravabhâgâh — mådayadhvam sväheti. Der auf Baudh. zurückgehende Pray. B<sub>1</sub> u. 2. sagt: B<sub>1</sub>: prahritan paridhin juhväśravitopabhritājyasahitena jauhavenabhijuhoti. B<sub>2</sub>: juhvâm upabhritam samsravya samsravena paridhin abhijuhoti. Åp. 3, 7: yajamānam prathateti paridhin abhimantrya juhvām upabhrito 'gram avadhāya samsravabhāgā iti samsravenābhijuhoti. Bhār. 3, 6: juhvām upabhrito mukham avadhāya samsravabhāgā — brihanta iti. Ebenso

auf legt er die beiden Löffel, wenn er bei der Entnahme der Haviskörner dieselben vom Wagen genommen hat, auf dessen Deichsel¹), wozu er den Spruch: "schmalzreich seid ihr²); beschützt die, welche an der Deichsel gehen; ihr seid freundlich, bringt mich in Freude" recitirt. Hat er dagegen die Körner aus der Schüssel genommen, so legt er zuvor den Sphya auf den Nordansa mit der Spitze nach Norden und darauf die beiden Löffel mit dem nämlichen Spruch (cf. Paddh. und die andern Sûtren)³) in der Weise, dass ihre Spitze nach Osten gerichtet ist. Hierauf berührt der

Opferer (Mah. u. Paddh.) oder der Adhvaryu (Karka) die Vedi mit Unterfassung des Sphya und mit dem Spruch: "o Opfer, Verehrung dir und Mehrung"). Gewinne den Abschluss in einer glücklichen Vollziehung"); gewinne den Abschluss für mich in correct vollzogener Opferung (svishte)""). Hierauf werden die

Hir. 2, 10 a. E. yajamanam prathateti sarvan anumantrayate | juhva bila upabhrito 'gram avadhaya samsravabhaga iti srucau prasravayati. Nach allen dreien essen die Priester hier "havihseshan". Hir. fügt "ukte samyuvake" hinzu. cf. S. 134, Anm. 2. Nach Âp. Bhar. sagt der Opferer über die geopferten Samsrava's ein Anumantrana. Âp. 4, 12: ishto yajño — agamer (V. S. 18, 56) iti samsravam hutam (yaj. anum.). Bhar. 4, 18: samsravabhagan ishtan (yaj.) anumantrayata ishto yajño — agamyad iti yat kamayate tasya nama grihnati.

<sup>1)</sup> Paddh.: anaduhor yojanasthane.

<sup>2)</sup> Mahidh.: ghritam ancatah prapnutah.

<sup>3)</sup> Kât. 3, 6, 19: mit: "schmalzreich seid ihr ..." (Vāj. Samh. 2, 19) legt er (die beiden Löffel) auf die Deichsel, wenn das Nehmen (des Havis) im Wagen, 20. auf den Sphya, wenn es in der Påtri (stattfand). Baudh. 1, 19, 29: atha pradaxinam ävritya pratyanīn ädrutya dhuri srucau vimuncaty agner vâm — påtam (Taitt. Samh. 1, 1, 13 pqr) iti. 30. yady u vai nano bhavaty utkara evaine sphye vimuncaty etenaiva mantrena. Âp. Bhâr. Hir. lassen zuvor die Priester ihren Weg hinter das Garhapatyafeuer behufs Darbringung der Patnisamyāja's zurücklegen (s. S. 151, Anm. 1.2) und erst dann den Adhvaryu die obige Handlung mit den Löffeln vollziehen. Âp. 3, 8: agner vâm apannagrihasya sadasi sâdayâmîti kastambhyâm srucau sâdayitvâ dhuri dhuryau pâtam iti yugadhuroh prohati (er theilt also den Spruch) | yadi pâtryâm nirvaped etâbhyâm eva yajurbhyâm sphye srucau sâdayet. Bhâr. 3, 7. Hir. 2, 11.

<sup>4)</sup> upa = upacayo vriddhih. Dementsprechend könnte man namas auch mit Verringerung wiedergeben. Der Comm. deutet diese Auffassung an.

<sup>5)</sup> So übersetze ich "śive samtishthasva". Mahidh. sagt: anyūuâtiriktam yajňam kurv ity arthah | yad vai yajňasyânyūnâtiriktam tacchivam tena tad ubhayam śamayatîti śruteh. Die Wahl des Wortes śiva ist also eine Art śânti.

<sup>6)</sup> Kåt. 3, 6, 21: mit "o Opfer, Verehrung dir ..." (Våj. Samh. 2, 19) fasst er die Vedi an. (Aus Kåt. geht nicht hervor, dass es der Opferer thut. Die Paddh., welche sich auf den Inhalt des Spruches beruft, und Mahåd. lassen es diesen vollziehen. Mahåd. zufolge ist dies ein Nebenglied des Samyu).

## F. Vier Patnîsamyâja's

(für Soma, Tvashṭri, Devânâṃ patnyaḥ und Agni Grihapati) dargebracht.

Hotri nimmt den Veda, welchen ihm nach Âśv. Baudh. der Adhvaryu gibt, mit "Veda bist du, möchte ich als Veda kundig sein", und steht auf, nachdem er gesagt hat: "mit dem Leben, mit dem eignen Leben, mit dem Saft der Pflanzen, mit den Wohnungen des Parjanya stand ich auf, zu den Unsterblichen hin"!).

Adhvaryu wäscht die mit Butter besalbte Juhû und den Sruva zuvor ab und nimmt dann diese, der

Âgnîdhra nimmt die Âjyasthâlî. Darauf gehen alle, zuerst der Âgnîdhra nach Westen zum Gârhapatyafeuer, um dort die Patnîsamyâja's zu vollziehen. Dem Adhvaryu stehen hierzu mehrere Wege frei. Entweder er geht zwischen Gârhapatya und Daxina hindurch oder er umschreitet im Osten den Âhavanîya und geht südlich vom Vitâna also auch vom Daxina oder drittens, er nimmt seinen Weg hinter dem Gârhapatya (Comm. aparena, Paddh. uttarena) herum auf der Innen- oder auf der Aussenseite der Frau des Opferers, welche im SW. vom Gârhapatya sitzt (d. h. zwischen ihr und dem Feuer oder nicht). Alle drei Priester lassen sich hinter dem Gârhapatya, die Kniee aufrecht, nieder, der Adhvaryu vor der Frau, im Süden, sein Gesicht nach NO. gerichtet und das rechte Knie gebeugt, der Âgnîdhra im N. mit dem Gesicht nach S., der Hotri in der Mitte (so Âp.)<sup>2</sup>).

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 7, 1: für die Patnisamyaja's gehen sie zum Garhapatyafeuer.

2. der Adhvaryu ist südöstlich zum Garhapatya gegangen. 3. (oder) östlich.

4. (oder) westlich, nach einigen auf der Innenseite der Gattin. Das Sat. Br. bekämpft einige dieser Wege (1, 9, 2, 2). 5. nachdem er sich niedergelassen und das rechte Knie gebeugt hat. 6. So überall bei Homa's, die er sitzend vollzieht (1, 2, 7). Baudh. 1, 20, 1 — pradaxinam avritya pratyancav adra-



<sup>1)</sup> Áśv. 1, 10, 2: den Veda gibt ihm der Adhvaryu. (Nach dem Comm. nimmt er ihn aber auch selbst, wenn er ihm nicht gegeben wird). 3. den nehme er mit: "Veda — kundig sein". 4. Nachdem er mit: "mit dem Leben .." aufgestanden ist —. Kåt. 3, 6, 22: den Veda erfasst der Hotri, die Sruc und den Sruva der Adhvaryu, die Äjyasthåli der Ägnidhra. Baudh. 1, 20, 1: athådatte daxinenåjyasthålim savyena juhum hotre vedam pradåya. Åp. 3, 8, 1: åjyalepån praxålya sasruve juhupabhritav adhvaryur ådatte, vedam hota, sphyam åjyasthålim udakamandalum cågnidhrah. Bhår. 3, 7. Hir. 2, 11, 1 etwas in der Vertheilung der Löffel verschieden; den Sphya lässt derselbe ganz weg.

#### I. Patnisamyaja für Soma.

Adhvaryu nimmt den Veda und sagt (leise:) ) "somâya"<sup>2</sup>) (laut:) "anubrû3hi".

vatah. 2. daxinenadhvaryur garhapatyam parikramaty, uttarena hota. 3. tau jaghanena gârhapatyam paścâtprâñcâv upaviśato daxina evâdhvaryur, uttaro Hierzu füge ich aus dem Comm. fol. 32ª hinzu: vedim gårhapatyam cântarâ daxinenâdhvaryuh, u. h. | tau jaghanena gârhapatyam paścâd iti konanivrittyartham | prancau pranmukhau und aus Pray. B1: adhvaryur — daxinena pada garhapatyanvaharyapacanayor madhye gatva patnigarhapatyayor api madhyena gatvå garhapatyasya paścad ûrdhvajanur upaviśati und der Hotri: garhapatyasyottaratah parikramyådhvaryor uttarato (conjicirt) jaghanena gårhapatyam pranmukha ûrdhvajanuh. — Vom Agnidhra heisst es spater in Ba: "sasphyenordhvajanunottarato daxinabhimukhenagnidhrena". Ap. 8, 8: agnidhraprathamah patnih samyajayishyantah pratyanco yanty agrena garhapatyam daxinenadhvaryuh pratipadyata uttarenetarau. Bhar. 3, 7. Hir. 2, 11. Jetzt erst lassen die letztgenannten drei die beiden Löffel auf die Deichsel oder den Sphya legen cf. S. 150, Anm. 3. Darauf heisst es bei Åp. srugbhyåm sruvâbhyâm vâ patnîh samyâjayanti, vedam upabhritam kritvâ juhvâ sruvena cety eke 'parena garhapatyam ûrdhvajñava asîna dhvanenopansu va patnîh samyajayanti daxinadhvaryur uttarata aguidhro madhye hota. Bhar. 3, 7. Hir. 2, 11. Dass am Gårhapatya die Patnîsamyaja's vollzogen werden, schreibt auch Âśv. 1, 10, 4 und Sankh. 1, 15, 1 vor.

1) Kåt. 3, 7, 7: leise gehen sie (mit den Patnisamyåja's) vor. 8. wo "vorgehen" (carana) steht, dort wird alles leise gesprochen. 9. Sonst nur der Name der Gottheit. Ueber das leise Sprechen bemerkt Mahad. auf Grund der Smriti: "leise die Mantra's aussprechend, soll er nur wenig die Lippen bewegen; etwas soll er selbst das Wort verstehen; dies ist als Upânsu in der Smriti gelehrt". Dass die Befehle laut zu sprechen sind ergibt sich aus Kåt. 1, 3, 11. Ap. Paribh. bei Müller 10. Baudh., welcher in der Anordnung sich durch jedesmalige Vorausnahme des Butterschöpfens unterscheidet, führt einzeln aus, wo leise oder laut zu sprechen ist. 1, 20, 4: athådhvaryur vedam upabhritam kritvá catura ájvasya grihnána áha somávety upánsy anubrúhíty uccair ásrávyaha somam ity upansu yajety uccair vashatkrite juhoti. In gleicher Weise führt er die Tvashtri gehörige Ähuti an; bei den diesen folgenden Devanam patnih ist die von mir benutzte Handschrift nicht correct, es folgt darauf die ebenso wie bei Soma und Tvashtri lautende Darstellung des Opfers für Agni Grihapati: atha catura ajyasya grihnana ahagnaye grihapataya ity upanév anubrûhîty uccair aśravyahagnim grihapatim ity upanśu yajety uccair vashatkrita uttarårdhapûrvårdhe, 'tihaya pûrvâ ahutîr, juhoti. Âp. 3, 8: dhvanenopansu vå patnih samyajayanti - ajyena somatvashtarav ishtva jaghanya patnih samyājayanty ājyasya vā vathāgrihîtena | somāvānubrûhi somam vajeti sampraishāv | uttarårdhe juhoty evam itaråns tvashtåram ||9|| devånåm patnir agnim grihapatim iti | daxinatas tvashtaram uttarato va, madhye 'gnim grihapatim, ahavanivatah pariérite devapatnir apariérite va. | Bhar. 3, 7 ist sachlich nicht wesentlich von Ap. verschieden, in sofern ist er ausführlicher als er die Handlungen des Adhvaryu bei jedem Samyåja wiederholt; für Soma lässt er daxinårdhe,

Hotri (leise:) â pyâyasva sam etu te viśvatah soma vrishnyam bhavâ vâjasya samgath — (laut) om3').

Adhvaryu, welcher nach den Worten "somâyânubrûhi" viermal Butter<sup>2</sup>) aus der Âjyasthâlî<sup>3</sup>) in die Juhû genommen hat, sagt "om3 śrâ3vaya".

Âgnîdhra "astu śrau3shat".

Adhvaryu (leise:) Somam (laut:) yaja.

- 2) In den vier Namen stimmen, ebenso wie in der Reihenfolge derselben alle Sûtren überein. Kât. 3, 7, 10. Âśv. 1, 10, 4. Śānkh. 1, 15, 1 etc.
- 1) Âśv. 1, 12, 1: (Anuvakya für Soma) "schwill an von Saft, in dich geh ein (o Soma, alle Stieresmacht. Sei da, wo Kraft zusammenströmt". (RV. 1, 91, 16). (Yajya für denselben) "dir mögen zugehn alle Tränk und Speisen (und Stiereskräfte, dir, dem Feindbezwinger, zum Göttertrank, o Soma, kräftig schwellend, nimm in Besitz den höchsten Ruhm im Himmel". RV. 1, 91, 18). (Anuvâkyâ für Tvashtri:) "hierher den erstgebornen Tvashtar (den allgegestalt'gen rufe ich; nur uns allein gehör' er an". RV. 1, 13, 10 (Yåjyå:) "diesen unsern Samen, welcher Frucht verschafft (o du Gott Tvashtar lass uns huldreich strömen, durch den ein Sohn, ein thät'ger wohlgesinnter, ein Kelterer und Götterfreund entspringe". RV. 3, 4, 9). Zwei Verse (als Anuvakya und Yâjyâ für die devânâm patnîh:) "der Götter Frauen mögen gern uns hilfreich sein, zu Kinderschar und reichem Gut verhelfen uns; die ihr auf Erden und im Dienst der Wasser steht, o schenkt uns Schutz, Göttinnen, die ihr gern erhört". Yajya für diese: "die gottvermählten Frauen mögen kommen, Indrant, Agnani, Asvini die Königin, die Welten beide, Varunani hör uns, sie all' und, die der Weiber Zeiten regelt". RV. 5, 46, 7. 8). (Anuvakya für Agni Grihapati:) "Agni ist Hotri, des Hauses Herr, er König, (der Wesenkenner kennt alle Wesen. Der unter Göttern und der unter Menschen am besten opfert, opfre nun, der heil'ge". RV. 6, 15, 13). (Yajya für denselben:) "er ist uns ew'ger Vater, Opferführer (uns schön zu schaun, gewaltig, hell erstrahlend. O strahl uns Labung her, die lieb dem Hausherrn und miss uns zu o Agni schöne Güter". RV. 5, 4, 2). Dies sind die Patnîsamyaja's. (Uebersetzung nach Grassmann). Sankh. 1, 15 citirt dieselben Verse mit Ausnahme der Yajya für Agni Grihapati, welche "vayam u två grihapate" (RV. 6, 15, 19) lautet.
- 2) Dass die Patnisamyaja's mit Butter dargebracht worden, ergibt sich bei Kat. daraus, dass ein andrer Stoff nicht erwähnt ist (1, 8, 38); Asv. schreibt ajya ausdrücklich für sie vor in 1, 10, 4, die andern Sütren siehe S. 152, 1.
- 3) Die Âjyasthâlî selbst, nicht wie früher die Dhruvâ (nach Kât. 1, 8, 40, wo Butter aus der Dhruvâ nur für die am Âhavanîya vollzogenen Yajati's vorgeschrieben wird).

für Tvashtri uttarardhe opfern; und fügt binzu, dass bei einigen "uttaratah somam yajati, daxinatas tvashtaram". Am knappsten halt sich Hir. 2, 11: dhvanenaiva srugbhyam patnih samyajayanti vedam copabhritya patnyam anvarabdhayam uttarardhe s. yajati, daxinardhe tvashtaram tav antarenetara yajati, parisrite devanam patnir yajaty aparisrite va. Śankh. 1, 15, 1 upansu—caranti.

Hotri: ye3 yajâmahe (leise:) somam | sam te payânsi sam u yantu vâjâh sam vrishnyâny abhimâtishâhah | âpyâyamâno amritâya soma divi śravânsy uttamâni dhishvâ3, (laut:) vau3shat. Darauf wie früher das Anumantrana: vâg ojo — prânâpânau (Âśv. 1, 5, 17).

Yajamâna vollzieht leise (?) den Tyâga: om3 idam somâya¹), und bei oder nach dem Vaushatruf schüttet der

Adhvaryu in gewöhnlicher Weise die Spende ins Gârhapatyafeuer<sup>2</sup>). [Nach Âp. Bhâr. sagt der Opferer hierüber ein Anumantraṇa]<sup>2</sup>).

#### II. Patnîsamyaja für Tvashtri.

Adhvaryu (leise:) tvashtre (laut:) anubrû3hi.

Hotri (leise:) iha tvashtâram agriyam viśvarûpam upahvaye | asmâkam astu keval — (laut:) om3.

Adhvaryu, Âgnîdhra wie vorher. Adhvaryu (leise:) Tvashtâram (laut:) yaja.

Hotri (sagt die Yâjyâ; laut:) ye3 yajâmahe (leise:) tvashţâram | tan nas turîpam adha poshayitnu deva tvashţar vi rarânah syasva | yato vîrah karmanyah sudaxo yuktagrâvâ jâyate devakâmâ3 ') vau3shaţ. Darauf das Anumantrana: vâg — 'pânau.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om3 idam tvashtre.

Adhvaryu thut wie oben [und der Opferer sagt nach Âp. Bhâr. sein Anumantrana], siehe Anm. 3.

#### III. Patnîsamyaja für die Devanam patnyah.

Adhvaryu macht östlich vom Gârhapatya eine Verhüllung mit einer Matte<sup>5</sup>) oder etwas ähnlichem und die Gattin fasst den Adh-

<sup>1)</sup> Pray. B<sub>1</sub> u. <sub>2</sub> führen den Tyåga immer nach der Spende an. Für meine Darstellung berufe ich mich auf die S. 85, <sub>4</sub> citirten Aussprüche der Smriti. Auch glaube ich bestimmt, dass aus dieser Stellung im Prayoga nicht hervorgeht, dass der Tyåga später sei.

Die andern Schulen geben für die einzelnen Spenden verschiedene Stellen an; siehe Anm. 1 auf Seite 152.

Ap. 4, 13, 1: somasyâham — dhishiyeti (Taitt. Samh. 1, 6, 4<sup>a</sup>) yathâlingam patnisamyâjân hutamhutam (anu °). Bhâr. 4, 19.

<sup>4)</sup> Nach Áśv. 1, 5, 12 wird aus devakāma3s devakāmā3.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 7, 11: beim dritten (Patnisamyåja) macht er eine Verhüllung (antardhånam) im Osten. cf. S. 21v. u. Müller, l. c. Seite XXXVIII.

varyu an 1) (oder wenn sie nicht da ist, dann irgend jemand). Darauf sagt dieser (leise:) devânâm patnîbhyo (laut:) anubrû3hi.

Hotri (leise:) devânâm patnîr usatîr avantu nah prâvantu nas tujaye vâjasâtaye | yâh pârthivâso yâ apâm api vrate tâ no devîh suhavâh sarma yachat — (laut:) om3.

Adhvaryu, Âgnîdhra wie sonst. Darauf der Adhvaryu (leise:) devânâm patnîr (laut:) yaja.

Hotri: (laut:) ye3 yajâmahe (leise:) devânâm patnîr | uta gnâ vyantu devapatnîr indrâny agnâyy aśvinî râṭ | â rodasî varunânî śrinotu vyantu devîr ya ritur janînâ3m, (laut:) vau3shaṭ; darauf: vâg—.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: om3 idam devânâm patnîbhyah und der

Adhvaryu thut wie oben, (betreffs des Anumantrana siehe S. 154, Anm. 3). Hierauf schafft er die Hülle mit der Hand fort und die Gattin lässt ihn los.

Eventuell einzuschiebende Patnîsamyâja's.

Vor dem vierten Patnîsamyâja können nun, im Fall der Opferer den Wunsch nach Nachkommenschaft hat, noch einige Spenden an andre Gottheiten eintreten; doch weichen die einzelnen Schulen hier nicht unwesentlich ab. Kât. erwähnt dies gar nicht, Âśv. nennt Râkâ, Sinîvâlî und Kuhû als Göttinnen, denen ein nach Nachkommenschaft Verlangender Opfer darzubringen hat, Śânkh. lässt die dritte fort, Âp. Bhâr. Hir. verbinden nur mit der ersten den Wunsch nach Nachkommenschaft und zwar nach männlicher, mit der zweiten dagegen den nach Vieh und mit der dritten den nach Wohlstand (pushți). Auch über den Platz für diese Spenden sind abweichende Ansichten vorhanden<sup>2</sup>). Ich ziehe im folgenden der Kürze halber die natürlich gesondert zu-bringenden zusammen:

<sup>2)</sup> Åśv. 1, 10, 6: Nun nach Nachkommenschaft verlangend soll er "Rākā, Sinîvāli, Kuht" vor Grihapati verehren. Śāūkh. 1, 15: rākāsinīvālyau prajākāmasya purve grihapater (yajati). In meiner Baudh.-Abschrift sind dieselben nicht erwähnt; vielleicht beruht dies auf einer Auslassung in der von mir benutzten Handschrift, welche hier überhaupt Lücken zeigt; denn die auf Baudh. zurückgehenden Pray. B<sub>1</sub> u. 2 nennen für einen Nachkommenschaft Verlangenden nicht nur diese drei, sondern auch Anumati. Åp. 3, 9: rākām putrakāmo yajeta, sinīvālīm pašukāmah, kuhūm pushṭikāmo, nityavad eke samāmananti, purastād devapatnībhya etā eke samāmananty uparishtād vā. Bhār. 3, 7 verbin-



<sup>1)</sup> Kåt. 3, 7, 12: die Gattin (oder, fehlt sie, dann) fasst (irgend jemand beim dritten P.) den Adhvaryu an.

Adhvaryu: (leise:) a) râkâyâ, b) sinîvâlyâ, c) kuhvâ, [d) anumatyâ] (laut:) anubrû3hi.

Hotri sagt die Anuvâkyâ: a) für Râkâ (leise:) râkâm aham suhavâm sushţutî huve śrinotu nah subhagâ bodhatu tmanâ | sîvyatv apah sûcyâchidyamânayâ dadâtu vîram śatadâyam ukthy — (laut:) om3').

- b) für Sinîvâlî: (leise:) sinîvâli prithushtuke yâ devânâm asi svasâ | jushasva havyam âhutam prajâm devi didiḍḍhi (laut:) nom3 (aus nas om).
- c) für Kuhû: (leise:) kuhûm suvritam aham vidmanâpasam asmin yajñe suhavâm johavîmi | sâ no dadâtu śravaṇam pitrîṇâm tasyai te devi havishâ vidhem (laut) om3.
  - [d) für die Anumati: (leise:) anu no 'dyâ 'numatir yajñam

det dieselben drei Götter mit denselben Wünschen, führt aber die einzelnen Functionen des Adhvaryu (râkâyâ anubrühîti sampreshyati etc.) aus und lässt diese drei Spenden der für die Götterfrauen vorangehen. Hir. 2, 11: râkâm putrakâmo yajeta, s. p., k. p. (wie Âp.) purastâd devânâm patnîbhyo râkâsinîvâlyâv eke samâmananti.

1) Aśv. 1, 10, 7: "(die gern erhört) die Raka (ruf) ich (mit Gesang, es höre uns die reiche und beacht uns recht. Sie näh ihr Werk und nie zerbrech die Nadel ihr, sie schenk den Mann, der viel besitzt und Lob verdient". RV. 2, 32, 4. "Mit reichen Gaben, die dir, Raka, eigen sind, durch die du Güter dem Verehrenden verleihst, mit denen komme heut uns wohlgesinnt herbei, o reiche du, uns schenkend tausendfaches Gut"). "(Breitflechtige) Sintvali (die du der Götter Schwester bist, geniess den dargereichten Trank und schenk uns, Göt-, tin, Kinderschar". RV. 2, 82, 6. "die schön an Fingern, schön an Arm, die leicht gebiert, die viel gebiert, der Hausfrau, der Sinivali, ergiesset euern Opfertrank". 7. "Die Kuhu ich ..." dies sind je zwei und zwei die Yajya- und Anuvåkyåverse. — Den für Kuhû habe ich dort nicht ganz angeführt, weil Âśv. ihn selbst in dem folgenden Sûtra als nicht im RV. befindlich ganz citirt. Er lantet Åsv. 1, 10, 8: "die Kuhu, die trefflich gehende, mit Wissen wirksame (viditakarmanam Comm. zu Taitt. Samh.) rufe ich an bei diesem Opfer, die guten Anruf besitzende. Sie verleihe uns der Väter guten Ruf. Möchten wir dich, die so beschaffen, mit dem havis ehren" (tasyas liest für tasya Taitt. Samh. 3, 3, 11t). "Kuhu, die Gattin (Comm. zu Taitt. Samh. pålayitri) des den Göttern gehörenden Unsterblichen, höre die Anrufungen unseres Havis (Comm. fasst havya als Nom. Sg. fem., auf Kuhû bezüglich). Dem Spender verleihe sie grossen Reichthum, Wohlstand gebe sie dem Opferer". (cf. Taitt. Samh. 3, 3, 11t. u. AV. 7, 42, 1. 2). Sankh. nennt für die Raka und Sinivåli dieselben Verse. Kuhû nennt er, wie bereits erwähnt, nicht. Verse für Anumati, welche ich aus Pray. B. entnehme, stehen Taitt. Samh. 3, 3, 111. m. AV. 7, 20, 1. 2. "Anumati begünstige heut dies Opfer unter den Göttern und Opferführer Agni werde dem Spender zur Freude". "Sei, o Anumati, günstig gestimmt und bereite uns Heil. Bringe uns vorwarts zu Einsicht und Kraft; führe uns über das Leben hin."

deveshu manyatâm | agniś ca havyavâhano bhavatâm dâśushe may (laut:) om3].

Adhvaryu sagt nachdem er viermal Butter aus der Âjyasthâlî in die Juhû genommen hat, jedesmal: om3 śrâvaya. Âgnî-dhra darauf: astu śrau3shaţ.

Adhvaryu (leise:) a) râkâm, b) sinîvâlîm, c) kuhûm, [d) anu-matim] (laut:) yaja.

Hotri sagt die Yâjyâ a) für die Râkâ (laut:) ye3 yajâmahe (leise:) râkâm | yâs te râke sumatayah supesaso yâbhir dadâsi dâsushe vasûni | tâbhir no adya sumanâ upâgahi sahasraposham subhage rarânâ3, (laut:) vau3shat!). Darauf vâg — °pânau.

- b) für die Sinîvâlî: (laut:) ye3 yaj.º (leise:) sinîvâlîm | yâ subâhuh svangurih sushûmâ bahusûvarî | tasyai viśpatnyai havih sinîvâlyai juhotanâ3, (laut:) vau3shat. Darauf vâg ºpânau.
- c) für die Kuhû: (laut:) ye3 yaj." (leise:) kuhûm | kuhûr devânâm amritasya patnî havyâ no asya havishah śrinotu | sam dâśushe kiratu bhûri vâmam râyasposham yajamâne dadhâtû 3 (laut:) vau3shat. Darauf vâg "pânau.
- [d) für die Anumati: (laut:) ye3 yaj.<sup>0</sup> (leise:) anumatim | anv id anumate tvam manyâsai śam ca nah kṛidhi kratve daxâya no hinu pra na âyûnshi târishâ3, (laut:) vau3shat. Darauf vâg —].

Y a ja mân a vollzieht den Tyâga: om 3 idam a) râkâyai, b) sinîvâlyai, c) kuhvai, [d) anumatyai].

Adhvaryu opfert in gewöhnlicher Weise [und nach Âp. Bhâr. sagt der Opferer und auch seine Gattin über die jedesmalige Spende ein Anumantrana] 1).

#### IV. Patnîsamyaja für Agni Grihapati.

Adhvaryu: (leise:) agnaye grihapataye (laut:) anubrû3hi. Hotri: (leise:) agnir hotâ grihapatih sa râjâ viśvâ veda janimâ jâtavedâh | devânâm uta yo martyânâm yajishthah sa pra yajatâm ritâv — (laut) om3.

<sup>1)</sup> Âp. 4, 13: rākāyā aham devayajyayā prajāvān bhūyāsam, sinīvālyā a. d. pasumān bh., kuhvā a. d. pushtimān pasumān bhūyāsam iti kāmyā rākāyā a. d. prajāvatī bh., sinīvālyā a. d. pasumatī bh., kuhvā a. d. pushtimatī pasumatī bh. iti patny anumantrayate. Bhār. 4, 19 sagt nachdem er die nāmlichen drei Anumantrana's (beim letzten fehlt nur pasumān) fūr den Opferer vorgeschrieben: etā (scil: rākām, sinīvālīm etc.) eva tristriḥ patny anumantrayate mantrāns ca samnamati.



Adhvaryu, Âgnîdhra wie sonst. Adhvaryu (leise:) agnim grihapatim (laut:) yaja.

Hotri: (laut:) ye3 yajâmahe 'gnim grihapatim | havyavâl agnir ajarah pitâ no vibhur vibhâvâ sudriśîko asme | sugârhapatyâh sam isho didîhy asmadryak sam mimîhi śravânsî3, (laut:) vau3shat. Darauf vâg — °pânau.

Adhvaryu opfert [und nach Âp. Bhâr. sagt der Yajamâna • sein Anumantraṇa] ¹). Die Patnîsaṃyāja's schliessen mit der Iḍâ, welcher noch ein Śamyuvâka folgen kann²). Der

Adhvaryu legt die beiden Löffel auf die Erde, schneidet in

<sup>1)</sup> Aus dem Inhalt von Taitt. Samh. 1, 6, 4<sup>n</sup> und aus Bhâr. scheint sich zu ergeben, dass für die Devânâm patnyah und Agni Grihapati gemeinschaftlich das Anumantrana gesagt wird. Bhâr. 4, 18: uttamau patnîsamyâjâv ishtâv anumantrayate (während es vorher hiess: patnîsamyâjânâm ishtamishtam anum<sup>o</sup>) devânâm patnîr — prabhûyâsam iti.

<sup>2)</sup> Kât. 3, 7, 18: die Ceremonie, welche thatsächlich mit der Ida endet, kann mit Samyu enden. (vå ist nach dem Comm. mit samyvanta zu verbinden) d. h. die Idahandlung muss den Patnisamyaja's folgen, der Samyuvaka kann noch hinzugefügt werden, braucht es aber nicht. 14: endet die Ceremonie mit Samyu, so nimmt er einen Vedahalm und salbt ihn wie den Prastara in der Sruc, Sruva, Sthålî. (prastaravat beziehen einige nicht mit auf die Mantra's). Baudh. 1, 20: athågrena hotåram upåtitya hotur dvir angulav anakti | jighrena bhaxayitva catur hasta idam (Msc. hastedo) sampadayaty, ajyasyaiva | samanvarabhete adhvaryuś caiva patni ca | upahūtayam idayam agnidha ådadhåti shadavattam (s. oben 1, 17, 23) | pråsnîtah | mårjayete | Åp. 3, 9. pûrvavad dhotur anguliparvanî anktvopasprish todakâya hotur haste catura âjyabindûn idâm avadyati | shad agnîdhe | upahûyamânâm anvârabhante 'dhvaryur âgnîdhrah patnî ca | upahûtâm prâśnito hotâgnidhraś ca. Bhâr. 3, 9 a. E. Hir. 2, 11: hotur anguliparvanî anakty aparam anktvå (?) 'tha pûrvam itaratha vå | tat so 'vaghrayapa upasprisati | daxine hotuh panau catura ajyabindun idam avadyati, shad agnidhe | upahvayate hotedam | upahûyamanam adhvaryur agnidhrah ||11|| patni canvarabhante | upahûteyam yajamanety ucyamana upahûta pasumaty asanîti japati | upahûtam prasnati hotopahûto dyauh pita — punyayeti va prásnáty (?) ágnídhra upahútá prithiví mátá — punyáyeti vá | prásya túshním mårjayatah. Bhår. und Hir. sagen am Ende der Idå, idåntam bhavati, śamyuvantam vå und beschreiben dies kurz. Bhår. 3, 10, 1: yadi samyuvantam kuryad vedat trinam apadaya juhvam agram anjyat sruve madhyam ajyasthalyam můlam | tasya sa eva kalpo yah prastarasya. Hir. 2, 11. Áśv. 1, 10,8: — er lasse die Butter in seine Handfläche abschneiden und, nachdem er die Ida angerufen, esse er diese ganz (also nicht die andern Priester?). 9. der Samyuvaka finde statt oder nicht. Sankh. 1, 15: yad vasava iti (Taitt. Samh. 4, 7, 15, 7) japitvelam upahvayate | upahûteyam yajamanîti va vikarah | ilantah patnisamyājāh śamyvantā vā. |

die Idapatri fünfmal Ajya ab'), übergibt, sein Gesicht nach W. gerichtet, dieselbe dem Hotri und umwandelt ohne sie loszulassen Hotri und Gattin von links nach rechts, lässt sodann sich vor dem Hotri mit dem Gesicht nach Westen nieder, erfasst wieder die vom Hotri übergebene Ida, schneidet von ihr mit dem Sruva Butter ab und salbt damit dem Hotri in früherer Weise die beiden obersten Glieder des Zeigefingers, schneidet sodann in die Hand des Hotri als Avantareda<sup>2</sup>) viermal Butter ab, während der Hotri selbst den fünften (resp. zweiten) Abschnitt nimmt. Wie früher ruft sodann der letztere die Ida an, wobei alle Priester mit dem Opferer ihn oder die Ida anfassen. Hat der Hotri "hergerufen ist der Opferer" gesagt (cf. S. 128), so flüstert der Opferer "in mich gebe Indra —" (s. ib.). Alle Betheiligten gehen hierauf auf dem Wege zwischen Pranîtâ's und Utkara (dem Sancara) hinaus, verzehren die Idâ und kommen auf demselben Wege wieder heran, lassen sich hinter der Vedi nieder, nehmen, der Brahman zuerst, mit Darbhahalmen (da die sonst gebrauchten Pavitra's nicht mehr vorhanden sind), Wasser und reinigen sich, mit demselben Spruch wie pag. 1303). Lässt man noch den Samyuvaka folgen, so nimmt der

Adhvaryu, im N. des Gârhapatya sich niederlassend, von dem Veda einen Halm, salbt seine Spitze in der Juhû, die Mitte im Sruva, das Ende in der Sthâlî mit, nach einigen ohne die Sprüche, welche (S. 142) beim Salben des Prastara gebraucht wurden. Hierauf sagt der

Âgnîdhra zum Adhvaryu: "anuprahara" 4); der

į

Der Opferer ist hier nach Ap. Bhar. durch ein Anumantrana betheiligt.
 Ap. 4, 18: idasman — vaisvadevity ajyedam (anumantrayate). Bhar. 4, 19.

<sup>2)</sup> Der Comm. zu Kåt. spricht davon als einer Avantareda, der Comm. zu Åsv. indess sagt, dass dies hier keine Avantareda sei, die in der Hand befindliche Butter heisse Ida.

Ich bin mit dieser kurzen Darstellung dem Comm. zu Kåt. und der Paddh. gefolgt; diese genügt, da sich hier das oben bereits dargestellte wiederholt.

An dieser Stelle d.h. am Ende der låå erwähnt Åp. den s.g. Sampatniyahoma; nachdem Hotri und Ågnidhra die Idå gegessen, heisst es: atra sruvena sampatniyam juhoti patnyam anvarabdhayam sam patni patya — arabhetam svaheti (Taitt. Brahm. 3, 7, 5, 11) | purastad devapatnibhya etam eke samamananty, uparishtad voparishtad va pishtalepaphalikaranahomabhyam. Bhar. 3, 9 schreibt diesen Homa hinter der Spende für Agni Grihapati vor, bevor der Hotri gesalbt wird; ebenso Hir. 2, 11.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 7, 15: der Agnid sagt (zum Adhvaryn) "wirf nach".

Adhvaryu wirft diesen Halm in das Gårhapatyafeuer und berührt mit dem Spruch: "ein Schützer des Auges .." (S. 147), sich in der Gegend des Herzens, nach andern seine Augen, und darauf die Wasser. Es folgt jetzt das schon einmal beschriebene Zwiegespräch zwischen Âgnidhra und Adhvaryu:

Âgnîdhra: "besprich dich mit mir".

Adhvaryu: "ging er ein (in die Himmelswelt)"?

Âgnîdhra: "er ging ein".

Adhvaryu: "(darum:) om3 śrâvaya".

Âgnîdhra: "astu śrau3shat".

Adhvaryu: "Svagå sei den göttlichen Hotri's 1) etc." (cf. S. 147).

Hotri wie vorher: tac chamyor avrinîmahe - ".

Am Ende des Samyuvâka wird der

#### Pragrahahoma<sup>2</sup>) (für Agnir adabdhâyor aáitamah)

vollzogen. Der

Adhvaryu erfasst Juhû und Sruva, sagt: "o Agni, dessen Lebenskraft nicht versehrt ist, der am weitesten reicht, schütze mich vor dem Blitz, schütze mich vor einer Schlinge, schütze mich vor schlechtem Opfer, giftlos mache unsern Trank, in dem Schooss mit trefflichem Sitz. Svåhå! Våt!" und opfert, nachdem vom Opferer der Tyåga: "om3 idam agnaye 'dabdhåyave 'śitamåya" vollzogen ist, die Reste im Gårhapatyafeuer. Es ist dies also eine Samsravaspende. Hierauf kehrt der Adhvaryu, welcher bis jetzt nördlich vom Gårhapatya sass, auf dem Wege zwischen Gårhapatya- und Daxinafeuer, wenn er auf diesem behufs Darbringung der Patnîsamyâja's herangegangen ist, wieder zurück 3), indem er das Gårhapatyafeuer von rechts nach links umwandelt 4), lässt sich hinter dem Daxinafeuer (Comm. paścåd, Paddh. uttaratah 5) nieder und bringt dort

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 7, 16: nachdem er den Halm geworfen hat u. s. w. (Kåt. 3, 6, 15—17) in (dieser) früheren Weise (verfährt er).

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 7, 17: am Ende des Samyu erfasst er Sruc und Sruva mit: "o Agni, der die Lebenskraft nicht versehrt ..." (Våj. Samh. 2, 20). Den Namen wähle ich nach Mahåd. 276<sup>3</sup>. Die Gottheit ist dieselbe, welcher bei Baudh., Åp. etc. der Phalikaranahoma (siehe weiter unten) dargebracht wird.

<sup>3)</sup> Kat. 1, 8, 25.

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 8, 24.

<sup>5) &</sup>quot;nördlich" kann dies schwerlich heissen, da der Adhvaryu dem Opferplatz sonst den Rücken kehren würde.

#### Zwei Juhotispenden. (eine für Agni samvesapati und eine für Sarasvati) 1).

Er legt ein Scheit an, schöpft einmal <sup>2</sup>) Butter <sup>3</sup>) aus der Âjyasthâlî, sagt agnaye samveśapataye svâhâ, der Opferer (oder der Adhvaryu?) vollzieht den Tyâga: om3 idam a. ś. und der Adhvaryu schüttet die Spende mit der Juhû <sup>4</sup>) ins Feuer. Er schöpft wiederum, sagt: sarasvatyai yaśobhaginyai svâhâ und schüttet nach dem Tyâga, welcher om3 idam s. y. lautet, die Spende ins Feuer. Es folgt hierauf die

#### Pishţalepa-Âhuti<sup>5</sup>), (für die Viśve devâḥ).

Ueber ihre Substanz schwanken die Ansichten. Entweder er opfert als Prâyaścitta viermal geschöpfte Butter allein (1), oder er nimmt von dem Teig, welcher von dem Kuchenmehl herrührt, in welchem Fall das Waschen der Schüssel und Finger (cf. Sûtra 2, 5, 26 oben S. 42) erst zu vollziehen war, nachdem er den an ihnen haftenden Teig genommen und für den jetzt darzubringenden Homa bei Seite gestellt hat. Bei dem zweiten Modus verfährt der Adhvaryu entweder so, dass er viermal Butter

<sup>1)</sup> Kât. 3, 7, 18: nachdem er sich zur Linken gewendet hat, bringt er im Daxinafeuer mit: "Agni .." (V. S. 2, 20) und "Sarasvati .." (V. S. 2, 20) (je) eine Juhotispende dar. Mit svähä und sitzend wird sie vom Adhvaryu nach Kât. 1, 2, 7 dargebracht. Siehe auch Âp. in Anm. 5.

<sup>2)</sup> Kat. 1, 8, 46.

<sup>3)</sup> Kat. 1, 8, 38.

<sup>4)</sup> Kat. 1, 8, 45.

<sup>5)</sup> Kåt. 3, 7, 19: mit "was am Ulûkhala — Svåhå" bringt er die Pishţalepa's als Juhotispende dar. — In dem ersten der oben beschriebenen Fälle ist dies nur ein Prâyaścittahoma zur Sühne, wenn z. B. irgend etwas an einem Gefäss hängen blieb, anstatt geopfert zu werden; in den beiden andern Fällen dagegen eine wirkliche nachträgliche Spende des vorher nicht schon mit dargebrachten. Den ersten Modus befolgt Baudh, der dies auch ein prâyaścittam nennt. 1, 20: atha sruci caturgrihîtam grihîtvâpasalaih paryavrityânvâhâryapacane prâyaścittam juhoty ulûkhale — juhomi (den Spruch so weit wie Kât., nur steht hinter drishadi noch krishnajine) svâheti. An diese Spende schliesst sich bei Baudh. sowie bei den übrigen Sütren des schwarzen Y. V. der s. g. Phalikaranahoma an, welcher, wie ich glaube, hinsichtlich seiner Substanz mit dem bei Kât. erst später vorgeschriebenen Opfer der Kana's identisch ist: aparam caturgrihîtvânvâhâryapacana evedhmapravraścanany abhyâdhâya phalîkaranan opya phalîkaranahomam juhoty agne 'dabdhâyo — svâheti (T. S. 1, 1, 13°). Der Comm. zu Baudh. erklärt fol. 32° phalîkaranan als tushâkhyâ-

nimmt und darauf den Pishtalepa schüttet (2) o der so, dass er eine Unterlage von Butter macht, zwei-, (resp. drei)mal von dem Pishtalepa abschneidet und darüber einen Aufguss macht (3). Hierauf sagt er: "was an dem Ulûkhala, Musala, was am Sûrpa sich anheftete, am Bodenstein, was am Kapâla, aufspritzendes, wegspritzendes — das opfere ich alles zusammen (samjuhomi). Erfüllen sollen sich des Opferers Wünsche. Svâhâ!"

Yajamâna (oder der Adhvaryu?) vollzieht den Tyâga: om3 idam viśvebhyo devebhyah (nach Karka nur "agnaye") und der Adhvaryu schüttet die Spende ins Daxinafeuer').

Hierauf gibt der Hotri oder Adhvaryu der Gattin den Veda und lässt dieselbe folgenden Mantra sagen: "Veda bist du. Wodurch du, Gott Veda, für die Götter Veda wurdest, dadurch werde Veda auch mir". Damit löst sie den Veda auf. Verlangt sie nach Nachkommenschaft, so berührt sie nach Âśv. mit dem Kopf des Veda ihren Nabel<sup>2</sup>). Hierauf sagt sie (nach Âśv. der

phalîko. Ap. 8, 9 a. E. (nach dem Sampatnîyam:) daxinagnav idhmapravraścanany abhyadhaya pishtalepaphalikaranahomau juhoti. 10,1: phalikaranahomam pûrvam etad vå viparîtam | caturgribîta âjye phalîkaranân opyâgne 'dabdhayo 'sîtatano iti juhoti | evam pishtalepan ulûkhale musale — suhuta juhomi svåheti (er schöpft also wieder viermal Butter und thut die Pishtalepa's darauf). Hierauf fährt Åp. fort: ya sarasvati visobhagina tasyai svaha ya sarasvati veśabhagina tasyai svaha; dann nach einem mit Svaba endenden Anruf an Indra, den ich nur theilweis verstehe, heisst es: iti daxinagnau pratimantram juhoti. Es sind damit offenbar noch einige Butterspenden gemeint. Diese letzteren sind bei Bhar. Hir. später erwähnt; bezüglich der Opferung des Phaltkaranahoma und der Pishtalepa's stimmen sie mit Âp. überein. Manu weicht hinsichtlich der Darbringung der letzteren etwas in der Form ab. Comm. fol. 39b: tasyam sruci punar sakrid grihîtva pishtalepam dvir avattam dvir gribîtvâ sakrid abhighârya ulûkhale musala iti juhoti (cf. auch den Comm. zu Kåt. 3, 7, 19). - Aus dem Opfererabschnitt vgl. Åp. 4, 13: phalikaranahome hute mukham vimrishte. Ob ein davorstehender Vers ya sarasvati — bhuyasma dazu gehört, weiss ich nicht anzugeben. Bhår. 4, 19.

<sup>1)</sup> Das Daxinafeuer wird nicht von allen gewählt; von Pitribhüti z. B. (cf. Mahâd. S. 276, 6) das Âhavanîyafeuer.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 8, 1: die Gattin löst den Veda auf mit: "Veda bist du .." (V. S. 2, 21). Einen etwas verschiedenen Spruch wendet Åév. 1, 11, 1 an: nachdem der Hotri oder Adhvaryu der Gattin den Veda gegeben, lässt er sie sprechen: Veda bist du, Wissen (vittih) bist du, möchte ich Wissen gewinnen; Handlung (karma) bist du, Handeln (karana) bist du, möchte ich handeln (kriyâsam); Gewinn bist du (sanih), Gewinner bist du (sanità), möchte ich gewinnen (saneyam); butterreichen, heimischen, tausendfachen und kräftigen Reichthum gebe der Veda. Von dem viele leben, der ein Herrscher über die Men-

Hotri): "ich löse mich (sie) von Varuna's Fessel, mit welcher mich (sie) Gott Savitri, der freundliche, band; in den Schooss des rita, in die Welt des wohlgefügten bringe mich (sie) unverletzt mit dem Gatten" und löst das Band¹). Nach Âśv. faltet jetzt der Hotri dasselbe zusammen, so dass es verdoppelt ist und legt dasselbe westlich vom Gârhapatya nieder, seine Schlinge und demnach auch seine Spitzen nach Osten richtend. Darauf thut er die Vedahalme mit ihren Spitzen nach Norden²) und vor dieselben stellt er, mit ihnen

schen sei, den möchte ich kennen, Nachkommenschaft möchte ich kennen, dich (ergreife ich?) für meinen Wunsch". 2. Verlangt sie nach Nachkommenschaft, so berühre sie mit dem Vedakopf (dem knieähnlichen Theil desselben) ihren Nabel. - Da ich glaube, dass meine Baudh. - Handschrift eine Lücke hat, so gebe ich Pray. B1: yathagatam uttarato gatva vedam yajamanaya pradaya yajamanam vacayati: vedo 'si vittir asi - vajinam iti (wie bei Asv.) | punar yajamanahaståd vedam ådåya hotre prayacchati | hota vedam nirixamanam patnim vacayati vedo 'si vittir asi — vājinam (wie bei Áśv.) | visrasya vedam dvidhā kritvå 'rvån patnyai prayacchati | patny ûrdhvå nyasya daxinenorunopagrihnāti [hotā itarad ardham prān avrittah pranmukha savyena hastena gribitva daxinena hastena strinann eti tantum tanvann iti mantrante staranarambhahl. Åp. 3, 10: vedo 'sîti vedam hotâ patnyâ upasthe trih prâsyati | nir dvishantam nir aratim nudetîtara prastamprastam pratinirasyati [tantum tanvann iti vedam hota garhapatyat prakramya samtatam ahavaniyat strinaty a va vedeh]. Es scheint, als ob auch nach Ap. (wie nach dem Pray. B) der Hotri dem Opferer den Veda gibt. Die Belegstelle kann ich zwar nicht finden, aber es dürfte aus folgenden Worten des Yajamana-Abschnittes hervorgehen: antarvedi vedam nidhāyābhimrišati vedo 'sîti purā videyeti | yadyad bhrātrivyasyābhidhyāvet tasva nama grihniyat | tad evasva sarvam vriktam iti vijnavate. Bhar. 3, 10: vedam hota patnya upasthe trir asyati vedo 'si vittir asi videyety etair mantrair | astamastam patni pratinirasyati nir dvishantam nir aratim nudeti | svayam patnyasyate pumansam ha januka bhavatiti vijnayate | 'traike patnya vimocapam [hotahavaniyat strinanu eti ghritavantam kulayinam ity anuvakaseshena]. Hir. 2, 12.

1) Kåt. 8, 8, 2: und das Band (löst sie) mit: "ich löse mich — dem Gatten". Åśv. 1, 11, 8: nun löse er von ihr das Band mit: "ich löse dich von Varuna's Fessel" (R.V. 10, 85, 24). Nach Pray. B<sub>1</sub>, Åp. geht das Streuen der Vedahalme dem Auflösen des Bandes vorher, folgt also unmittelbar dem Auflösen des Veda, wie aus den Citaten in voriger Anmerkung zu ersehen ist; dagegen setzt es Hir. (2, 12) an dieselbe Stelle wie Åśv., nämlich vor dem Streuen der Vedahalme an. Für Baudh. führe ich wieder Pray. B<sub>1</sub> an: adhvaryuh patnyå yoktram vimuñcayati imam vi shyâmi — karomi (T. S. 1, 1, 10s). Åp. 3, 10: imam vishyâmîti patnî yoktrapâsam vimuñcate. Bhâr. sagt an der Stelle nach dem Streuen des Veda nur die in voriger Anm. citirten Worte: "atraike patnyå vimocanam", selbst schreibt er aber es erst vor, nachdem er die sarvaprâyaścitta's, die Samishtayajusspenden, das Ausgiessen der Prânîtâ's behandelt hat (8, 13). Hir. 2, 12: imam vishyâmîti yoktrapâsam vishyate.

2) Âśv. 1, 11, 4: nachdem er das Band westlich vom Garhapatya verdop-

eng verbunden, ein volles Gefäss1). Dieses berührt er, lässt es die Gattin berühren und dazu von ihr folgenden Mantra sagen: "voll bist du, sei es auch mir; regelrecht gefüllt bist du, sei es auch mir; gut bist du, sei es auch mir; unversehrt bist du, sei es auch mir; Unvergänglichkeit bist du, sei auch mir unvergänglich 2)." Darauf vollzieht der Hotri Himmelsrichtung für Himmelsrichtung eine Sprengung und lässt die Gattin ebenfalls sprengen und dazu folgenden Mantra sagen: "es sollen im Osten sich reinigen Götter und Priester, es sollen im Süden sich reinigen Monate und Manen, es s. im Westen s. r. Häuser und Thiere, e. s. im Norden s. r. Wasser, Pflanzen und Bäume, e. soll (oder: sollen) in der oberen Himmelsgegend s. r. Opfer, Jahr, Prajapati"3). Unter das Band legt die Gattin einen nach oben gerichteten Añjali und der Hotri seine mit der Fläche nach oben gekehrte Linke, giesst das volle Gefäss so aus, dass das Wasser auf die Hände läuft und lässt die Gattin als Mantra während dessen sagen: "nicht möchte ich meine Nachkommenschaft vergiessen. Die ihr (o Wasser) mit uns eilet euch will ich in das Meer giessen. Ihr gehet an euern Platz"4). Hierauf nimmt der Hotri die Vedahalme, sagt:

pelt mit der Schlinge nach Osten hingelegt hat, thut er darüber die Vedahalme mit den Spitzen nach N. So nur Âśv. Ueber die andern siehe Anm. 4.

<sup>1)</sup> Âsv. 1, 11, 5: davor (stellt er) ein volles Gefäss (pûrnapätram; cf. S. 21v. Pray. H spricht von der Agnihotrahavani) mit den Vedahalmen eng verbunden.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 11, 6: nachdem er (das Wasser) berührt hat, lasse er sie sagen: "voll bist du — unvergänglich". Dass auch die Gattin die Wasser berührt, ergibt sich wie der Comm. zu 7 bemerkt aus dem Inhalt des Mantra.

<sup>3)</sup> Âśv. 1, 11, 7: nun lässt er, während er aus dem vollen Gefäss Himmelsgegend für Himmelsgegend Wasser sprengt, die ebenfalls Sprengende sagen: "es sollen sich reinigen — Prajäpati".

<sup>4)</sup> Âśv. 1, 11, 8: nachdem er nun einen nach oben gerichteten Añjali der Gattin sowie seine eigne Linke unter das Band gelegt, lässt er, während er das volle Gefäss ausgiesst, die Gattin sprechen: "nicht möchte ich — Platz". Sänkh. 1, 15: yoktram añjalau patnyâh kritva vedam ca muktam adbhir vedayoktre parishiñcan. Baudh. 1, 20: athâsyai yoktram añjalav âdhâyodapātram ânayati sam âyushâ — tanuvā mameti (T. S. 1, 1, 10, 2h) | atha mukham vimrishte yad apsu — sarasvatīti (T. Br. 2, 5, 8, 6) | apo ninayaty avabhrithasyaiva rūpam kritvottishthatīti brāhmaṇam. Âp. 3, 10 a. E.: tasyāh sayoktre 'ñjalau pūrṇapātram ânayati | sam âyushâ sam prajayety ânīyamâne japati | ninīya mukham vimrijyottishthati pushtimatī — grihamedhinī bhūyāsam iti. Bhār. schreibt es an der S. 163, Anm. 1 genannten Stelle hinter dem Lösen des Bandes vor. Hir. 2, 12: tasyāh sayoktrāñjalau pūrṇapātram ânayati | sam âyushety ânīyamâne japati | tat sâ ninīya mukham vimrijya etc.

"ein Gewebe webend wandle du dem Glanz des Luftreichs nach" und wandelt, indem er die Halme mit der Linken ununterbrochen streut, ohne sie dabei zu schütteln, vom Gârhapatya- zum Âhavanîyafeuer<sup>1</sup>). Jetzt ist die Zeit für die Vollziehung der

Sarvaprâyaścitta's und Yajñasamriddhi's2).

Ich weiche hier ausnahmsweise von meiner gewöhnlichen Weise, Kâtyâyana voranzustellen, ab, da derselbe von diesen Spenden erst im 25. Adhyâya spricht, während die Sûtra's des schwarzen Yajurveda sie hier einreihen. Ich ziehe vor den letzteren zu folgen, da mir dann über den Umfang, in welchem ich sie hier einzufügen habe, kein Zweifel bleibt und wähle Baudhâyana, den ich

Ich füge hier noch dem in dieser Anm. aus Baudh. gegebenen, das Verhalten der Patni betreffenden Citat die bei ihm darauf folgenden weiteren Vorschriften für die Gattin bei, da sie diese noch vor den Prayascitta's auszuführen hat und ich sonst keine Gelegenheit, dies zu erwähnen mehr habe: 1, 21, 1: athainam tathaiva tirah pavitram acamayati payasvatīr osho samsrijeti. 2. athainam garhapatye samidha adhapayaty agne vratapate vratam acarisham tad asakam tan me 'radhi svaha, vayo ... vratapate vratam — 'radhi, âditya vratapate — 'radhi, vratanam vratapate — 'radhi svaheti. 3. atha yathaprapannam nishkramayati (Pray. B<sub>1</sub> sagt: vedyutkarav antarena, B<sub>2</sub>: tīrthena).

<sup>1)</sup> Åáv. 1, 11, 9: die Vedahalme an der Spitze genommen habend, geht er, indem er sie in einem fort ununterbrochen (samtatam) streut, ohne sie dabei zu schütteln (Comm. vishvaktvenäkampayan), von dem Gärhapatya zum Ähavaniya mit dem Spruch: "ein Gewebe — nach". Der Spruch gehört zum Streuen, nicht zum Wandeln (Comm.) Śänkh. 1, 15: tantum tanvann ity uttarena gärhapatyam å barhishah stirtvå. Pray. B<sub>1</sub> Åp. Bhår. siehe S. 162, Anm. 2). Hir. 2, 12 a. E. Dass die Ansichten, ob die Halme bis zur Vedi (incl.) oder nur bis zum barhis zu streuen sind, auseinandergehen, sagt schon der Comm. zu Kåt. 3, 8, 3. Kåt. "er streut bis zur Vedi".

<sup>2)</sup> Dieselben folgen jetzt bei Åsv. 1. 11, 10; Åp. 3, 11, 1; Bhår. 3, 10 a. E.; 11, 1 fig. Davor ist wie Bhår. erwähnt bei einigen noch die Stelle für die pårvanau homau: atraike (d. h. nach dem Streuen des Veda) pårvanau homau samåmananti. Hir. schiebt ausserdem noch die beiden "sårasvatau homau" vorher ein, welche, wie ich S. 161, Anm. 5 erwähnte, Åp. auf den Pishtalepaund auf den Phalikaranahoma folgen lässt; ebenso den an Indra, wie ich glaube, gerichteten Homa; ferner gehört er zu den von Bhår. erwähnten "eke", welche erst an dieser Stelle die beiden pårvanau, welche ich nach Åp. Bhår. bereits S. 115 beschrieb, darbringen lassen und fügt, auf die andern Bezug nehmend hinzu: puraståt svishtakrita eke samåmananti. Auch die Nårishtha-homa's lässt Hir. erst hier und zwar mit denselben Versen welche Åp. vorschreibt (cf. S. 115, Anm. 4) folgen, ihnen die Pråyaścitta's. Baudh. aber fährt unmittelbar nach dem auf S. 164, Anm. 4, Z. 5 fig. und Z. 14 fig. gesagten fort, wie oben citirt ist: atha prån etya u. s. w. 1, 21, 4 fig.

im Text hierhersetze, soweit ich es mit der mir zugänglichen einen Handschrift vermag.

Adhvaryu: atha prân etya (Pray. B<sub>1</sub> gârhapatyânvâhâryapacanayor madhyena prân etya) dhruvâm âpyâyayaty âpyâyatâm dhruvâ — yajñe asminn iti (T. S. 1, 6, 5). 6) athâjyasthâlyâh sruvenopaghâtam prâyaścittâni juhoti¹). 7) âśrâvitam atyâśrâvitam — kṛitâhutir etu devân, svâhâ! (T. Br. 3, 7, 11, 1). [Nach Pray. B<sub>1</sub> und <sub>2</sub> vollzieht der Opferer hier den Tyâga: yajñâyedam na mama, worauf hier wie bei den folgenden der Adhvaryu die Spende ins Feuer schüttet]²). 8) atha yajñasamṛiddhîr juhoti. 9) ishṭe-

<sup>1)</sup> Kåt. 25, 1, 10: und (überall) opfert er die Allbusse (nach den Vyahritispenden) mit fünf Versen, Vers für Vers (im Ahavantyafeuer mit einmal gefasster Butter). 11. mit den beiden Versen: "du uns o Agni.." (V. S. 21, 3.4) (mit:) "ayaścagne - bheshajam svaha", (mit:) "welches dein hundert - die an schönen Liedern reichen Marut's svähä" (und mit:) "löse die oberste ..." (V. S. 12, 12). Ob ich auch die bei Kat. vorangehenden, mit den Mahavyahriti's dargebrachten Spenden (25, 1, 4-9) hierher zu ziehen habe, ist mir aus demselben nicht klar geworden, obwohl Sütra 9 lautet: caturgrihitany etani sarvatra "diese mit viermal geschöpfter Butter dargebrachten Spenden finden überall statt" und der Comm. S. 1055, Z. 5 lehrt, dass sarvatra nicht auf caturgrihîtâni, sondern auf die Spenden selbst zu beziehen ist. Ap. 3, 11: yathetam ahavaniyam gatva juhva sruvena va sarvaprayascittani juhoti brahmapratishthå manasa ity eshå | åéråvitam atyåéråvitam -- tvam agne ayåsy (T. Br. 3, 7, 11, 1-3) ayasan manasahitah | ayasan havyam thishe 'ya no dhehi bheshajam | prajapata ity esha | ishtebhyah svaha | vashadanishtebhyah - samriddhyai svaha (T. Br. 3, 7, 11, 3. 4) | ayas cagne 'sy anabhisastisca - bheshajam (wie oben Baudh.) | yad asmin yajñe 'ntaragama - ghritena (wie oben Baudh.) | ajñatam anajñatam amatam ca matam ca yat | jatavedah samdhehi tvam hi vettha yathatatham | yad akarma yan nakarma yad atyareci yan natyareci | agnish tat svishtakrid vidvan sarvam svishtam suhutam karotu | yad asya karmano - karotu (wie oben Baudh.) | yata indra bhayamahe - rituśo yajāti (T. Br. 3, 7, 11, 4. 5) | yad vidvānso yad avidvānso mugdhāh kurvanty ritvijah | agnir må tasmåd enasah śraddhå devi ca muñcatâm ||12|| ayåd agnir jâtavedâ antarah pûrvo asmin nishadya sanvat sanim suvimucâ vimuñca dhehy asmāsu dravinam jātavedo yac ca bhadram | ye te satam varuna ye sahasram yajñiyah pasa vitatah purutra tebhyo na indrah savitota vishnur visve deva muñcatu marutah svastyå | yo bhûtanam udbudhyasvod uttamam iti vyahritibhir vihritabhih samastabhis ca hutva (darauf folgen die Samishtayajus's). Von Bhar. 3. 11 ist nur zu erwähnen, dass er gegenüber T. Br. 3, 7, 11, welchem er zum grössten Theile wörtlich und nur durch die Einschiebungen des Svaha unterschieden folgt, noch um einige Spenden reicher ist. Auch was Hir. 2, 14 gibt, ist keiner besonderen Aufführung werth.

<sup>2)</sup> Pray. B<sub>1</sub> sagt (fol. 52<sup>b</sup>): yajamanah pratyahuty uddesatyagam karoti. B<sub>2</sub>: pratyahuti yathalingam tyagam karoti. Der erste Tyaga bei B<sub>1</sub> lautet:

bhyah svâhâ! [Yajamâna: ishtebhya idam na mama]. 10) vashadanishtebhyah svaha [Yajamana: vashadanishtebhya idam na mama]. 11) bheshajam durishtyai svâhâ [yajº: durishtyâ idam]. 12) nishkrityai svâhâ [yajo nishkrityâ idam]. 13) daurârdhyai svâhâ! [yajo daurârdhyâ idam]. 14) daivîbhyas tanûbhyah svâhâ [yajo daivîbhyas tanûbhya idam]. 15) riddhyai svâhâ [yaj<sup>o</sup> riddhyâ idam. Pray. B<sub>1</sub> und <sub>2</sub> und ebenso T. Br. 3, 7, 11 4 führen hierauf in derselben Weise samriddhyai svâhâ an]. 16) sarvasamriddhyai svâhâ [yajº sarvasamriddhyâ idam]. 17) bhûh svâhâ [yajº agnaya idam] bhuvah svâhâ [yaj<sup>0</sup> vâyava idam] suvah svâhâ [yaj<sup>0</sup> sûryâya idam; Pray. B<sub>1</sub> und <sub>2</sub>, hierauf: bhûr bhuvah suvah svâhâ, prajâpataya idam]. 18) imam me varuņa (T. S. 2, 1, 11<sup>v</sup>) [svâhâ, yaj<sup>0</sup> varuņâya idam] tat tvâ yâmi (T. S. ib. v) [svâhâ, yaj<sup>0</sup> varuņâya idam]. 19) tvam no agne (T. S. 2, 5, 12<sup>w</sup>) [svâhâ, yaj<sup>0</sup>: agnîvarunâbhyâm idam]. 20) tvam agne ayasi — bheshajam (T. Br. 2, 4, 1, 9) svaha [yajo agnaye 'yasa idam]. 21) ayâś câgner anabhiśastîś ca satyam it tvam ayâ asi | ayasâ manasâ dhrito 'yasâ havyam ûhishe 'yâ no dhehi bheshajam svåhå (die Lesung dieses Verses ist etwas verschieden von der bei Kât. 25, 1, 10 und Âśv. 1, 11, 13 gegebenen) [yajo agnaya idam]. 22) yad asmin karmany antaragâma mantratah karmato vâ | anayâhutyâ tacchamayâmi sarvam tripyantu devâ âv... (âvrishantâm? so liest Âp.) ghritena svâhâ [yajo devebhya idam]. 23) yad asya karmano 'tyarîricam yad vâ nyûnam ihâkaram agnish tat svishtakrid vidvan sarvam svishtam suhutam karotu me agnaye svishtakrite suhuta âhutînâm kâmânâm samardhayitre svâhâ (cf. Âśv. Gr. S. 1, 20, 23) [Yajo agnaye svishṭa-kṛita idam] pajâpate na tvad etâni — rayîṇam (T. S. 1, 8, 14 m) [yajo prajapataya idam]. Soweit Baudhayana. Am Ende dieser Sprüche, mit denen jedesmal eine Spende verbunden ist, sagt Pray.  $B_2$ : "etâni nityâni" und fügt ihnen ebenso wie  $B_1$  noch eine grosse Anzahl einzelner Spenden hinzu, die ich nicht aufzählen will.

So wie der Adhvaryu opfert auch der Hotri "sarvapråyaścittâni" und zwar, wie ich vermuthe zur gleichen Zeit!). Nachdem er den Rest der Vedahalme niedergelegt, tritt er nordwestlich vom Ähavanîya hin, schöpft mit dem Sruva aus der Sthâlî Butter und opfert in dem Ähavanîya die Allbussen mit Mantren, denen am

yajñâyedam na mama, die folgenden ishtebhya idam etc. sind wohl nur Ab-kürzungen von ishtebhya idam na mama etc.

<sup>1)</sup> Pray. B. sagt: hotribrahmanor api prâyaścittam yathâlingam kâle.

Schluss noch Svåhå hinzuzufügen ist, sofern nicht schon ein solcher Svåhå enthält 1). Sein erster Prâyaścittahoma wird mit dem Spruch "ayâś câgne — bheshajam svâhâ"2) an Agni dargebracht, für welchen der Tyåga om3 agnaya idam lautet3). Darauf sagt er: "von dort her mögen uns die Götter schützen, von wo Vishnu durch der Erde sieben Stätten schritt" und opfert, nachdem der Tyâga: om3 idam devebhyah vollzogen ist, den Göttern eine Spende; dann eine an Vishnu mit dem Spruch: "Vishnu durchschritt die ganze Welt, trat dreimal nieder mit dem Fuss, an seinem Fussstaub ballt sie sich" und mit dem Tyâga: om3 idam vishnave; dann sagt er bhûh svâhâ, Tyâga: om3 idam agnaye; bhuvah svâhâ, Tyâga: om3 idam vâyave; svah svâhâ; Tyâga: om3 idam sûryâya; bhûr bhuvah svah svâhâ, Tyâga: om3 idam prajâpataye und bringt mit jedem Svâhâ eine Spende an Agni resp. Vâyu, Sûrya, Prajâpati 4).

Es folgt das

Samishtayajus (über den Namen s. Sat. Br. 1, 9, 2, 26) (für Vâta).

Adhvaryu schmilzt Butter in der Dhruvå, nimmt in die Linke vom Barhis eine Hand voll Kuśagras, mit welcher in Ermangelung des Veda untergefasst wird b, sagt aufrecht stehend: "des Pfades kundige Götter, erkennt den Pfad, wandelt den Pfad; o Herr des Geistes, göttlicher, dies unser Opfer, Svåhå! bringe zum Winde". Den Tyåga vollzieht der Opferer ) mit: om3 idam våtåya na mama

<sup>1)</sup> Åsv. 1, 11, 10: nachdem er den Rest niedergelegt hat, nordwestlich vom Åhavaniya hingetreten ist und aus der Sthäli mit dem Sruva Butter geschöpft hat, opfert er mit Mantren, die auf Svähä enden müssen, wenn dieses nicht schon im Mantra gesagt ist, die Allbussen.

<sup>2)</sup> Mir ist der Spruch theilweis unklar, so dass ich ihn nicht zu übersetzen wage.

<sup>3)</sup> Ich weiss nicht, ob hier und in den folgenden Spenden der Tyåga von ihm oder von dem Opferer zu sagen ist.

<sup>4)</sup> Åśv. 1, 11, 13: ayaś cagne — bheshajam svaha | mit den beiden Versen: "von da sollen uns die Götter schützen" (RV. 1, 22, 16. 17) und mit den Vyahriti's: bhùh svaha, bhuvah svaha, svah svaha, bhùr bhuvah svaha. — Dass die beiden Rigverse sich auf zwei Spenden beziehen, die Vyahriti's auf vier, sagt der Comm. Welche Gottheiten mit ihnen verbunden werden, entnehme ich Pray. H.

<sup>5)</sup> Vorgeschrieben durch Kåt. 1, 10, 8.

<sup>6)</sup> Kât. 1, 7, 20.

und der Adhvaryu schüttet die Spende ins Feuer<sup>1</sup>). Die Hand voll Kuśagras wirft er nach.

Hierauf vollzieht er die

Darbringung des Barhis (für divyam nabhas oder Barhis).

Er legt das Barhis in die Juhû, sagt: "es salbe 2) sich das Barhis mit dem Havis, mit dem Ghrita, mit den Âditya's, Vasu's, Marut's, mit Indra und mit den Viéve Devâh. Zum Himmel gehe es, das mit Svâhâ dargebracht ist". Der Tyâga wird mit om3 idam divyâya nabhase na mama oder nach einigen mit om3 idam barhishe na mama vom Opferer dargebracht und hierauf das Barhis ins Feuer geworfen 3).

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 5: die in der Dhruvå befindliche Butter opfert er als Samishtayajus mit: "des Pfades kundige Götter ..." (V. S. 2, 21). Baudh. 1, 21: athopotthāya daxinena padā vedim atikramya dhruvayā samishtayajur juhoti devå gåtuvido - våte dhåh svåhå (bei ihm geht die bei Kåt. folgende Barhisspende vorher, siehe Anm. 3). Åp. nach den Prayascitta's 3, 13: purvavad dhruvâm âpyâyya devâ gâtuvida ity antarvedy ûrdhvas tishthan dhruvayâ samishţayajur juhoti | madhyame svabakare barbir anupraharati | yadi yajamanah pravaset prajāpater vibhān nāma loka iti dhruvāyām yajamānabhāgam avadhāya samishtayajushâ saha juhuyât. Bhâr. 3, 13 (nach den Prâyaścitta's): antarvedy ûrdhas t. dh. s. j. devå gåtuvida iti prathamam ahutim hutva barhir anupraharati | vaci svåheti dvitîyâm | våte svåheti tritîyâm. [Aus dem Opfererabschnitt vgl. Åp.4, 13: vasur yajno - ado ma agacchatv iti samishtayajur hutam anumantrayate yat kâmayate tasya nâma grihnâti. Darauf schreibt Âp. das Essen des Antheils für ihn vor (Kåt. jedoch erst später, s. S. 174): sam yajñapatir åsisheti yajamanabhagam prasnati ||13|| dadhikravno akarisham iti sayamdoham | idam havir iti pratardoham | nabrahmanah samnayyam prasntyat. Ich weiss aber nicht, an welcher Stelle dies im Ritual einzufügen wäre, jedenfalls nach dem Samishtayajus und vor dem Ausgiessen der Pranita's]. Bhar. 4, 19 (die Vorschrift über die Opferung des Yajamanaantheils, im Fall der Opferer verreist ist, gibt er im Yajamana-Abschnitt). Hir. 2, 15 (nachdem der Adhv. am Ahavanîya mit der Juhû die Prâyaścitta's dargebracht hat, heisst es: dhruvâm âpyâyayati | devâ gâtuvida ity antarvedy ûrdhvas t. dh. âbavaniye trîni samishtayajûnshi juhoti | ekam dve trîni vâ | samtatam vigrâham vâ | dveshyasya nyancam vicchinatti vå yam kamayeta pramayukah syad iti jihmas (oder jihmam?) tishthan juhuyat | madhyame svahakare barhir anupraharati | barhirmushtim vahute vanupraharati prahritya vabhijuhuyat | yadi yajamanah pravaset etc. wie Ap.

<sup>2)</sup> Diese Uebersetzung gebe ich mit Vorbehalt. Der Comm. gibt samanktam mit samyaganjanopetam karotu wieder; adityair, vasubhir etc. fasst er als Comitative, havisha etc. als Instrumentale. Das P. W. fasst samanktam medial. Ich lese "indrena" (cf. Anm. 3).

<sup>3)</sup> Kat. 3, 8, 5: das barhis (opfert er) mit: "es salbe das barhis ..." (V.

Hierauf nimmt der Adhvaryu die Pranîtâ's, setzt sie auf die Vedi, umschreitet von links nach rechts das Âhavanîyafeuer, lässt sich auf dem Südtheil der Vedi, das Gesicht nach N. gerichtet, nieder und giesst die Pranîtâ's dort aus, nachdem er gesagt hat: "Wer befreit dich? Der befreit dich. Für wen befreit er dich? Für den befreit er dich. Zum Reichthum (giesse ich dich aus)"). Darauf geht er von rechts nach links umwandelnd wieder zurück<sup>2</sup>).

S. 2, 22). Baudh. 1, 21 (gleich nach den Präyascitta's und vor dem Samishţa-yajus): atha barhisho dhâtûnâm sampralupya (Msc. â) dhruvâyâm samanakti (Comm. fol. 32b: dhâtûnâm barhishah sampralupyaikaikasyaikadesam grihitvâ) samanktâm — devebhir anktâm (indrena steht hier für indrah in V. S. 2, 22) | athainad âhavanîye 'nupraharati divyam nabho gacchatu yat svâheti.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 6: auf die Vedi giesst er, nachdem er das Ahavanîyafeuer umschritten, die Pranita's aus mit: "wer dich ..." (V. S. 2, 23). Die Anordnung des Comm. ist hinsichtlich der Einzelheiten von der der Paddh. etwas verschieden. Baudh. 1, 21 ninayati pranîtâh. Âp. 3, 13 (nach den Samishtayajus) abhistrinîhi paridhehi vedim — yajamanasya bradhna (T. Br. 3, 7, 5, 13) iti hotrishadanair vedim abhistirya | ko vo 'yoxit sa vo vimuncatv ity antarvedi pranita åsådya vimuncati. Bhår. 3, 13. Hir. 2, 15. Vgl. aus dem ()pfererabschnitt 4, 14: antarvedi pranitasv adhvaryuh samtatam udakadharam sravayati | sadasi san me bhuya ity aniyamanayam japati | pracyam disi deva ritvijo marjayantam ity etair yathalingam vyutsicya samudram vah prahinomi — paya ity antarvedi śesham niniya yad apsu te sarasvati — bhûyasmeti mukham vimrishte. (Ebenfalls verwendet den Spruch pracyam disi etc. Asv. cf. S. 164, Anm. 3). Bhar. 4, 12; bei Ap. Hir. und Bhar. folgt (bei letzterem nach dem bereits S. 163, rerwähnten, von ihm aber hier vorgeschriebenen Auflösen des Yoktra) das Verbergen des Upavesha, der nach Kat. schon früher mit den Paridhi's zusammen (S. 149) ins Feuer geworfen wurde; Ap. 3, 13: yam devå manushyeshu - anapagan kurviti purastatpratyancam utkara upavesham sthavimata upaguhati. Bhar. 8, 13. Hir. 2, 15. Bei allen dreien knupfen sich hieran noch einige Ceremonien und Mantra's, welche in der Absicht einen Feind zu schädigen beim Upaveshaopfer ausgeführt resp. gesagt werden können. Bei Hir. heisst es dann: kas två yunakti sa två vimuncatv iti yajnam vimuncati (cf. S. 174, 2) | sarvam anuvîxate; bei allen dreien werden jetzt die Kapala's bei Seite geschafft, (Âp. 3, 14: yâni gharme kapâlânîti catushpadayarca kapâlâni vimucya samkhyayodvasayati; der Mantra wird nach Ap. 4, 14 vom Adhvaryu und Opferer geffüstert), was Kat. schon viel früher (S. 71) vorschreibt und das Opfer ist soweit es den Adhvaryu angeht, beendet. Verstehe ich Åp. recht, so kann es noch mit einer Ida oder mit einem Samyu schliessen: samyuvantam våhavaniye samsthåpayed åjyedåntam gårhapatye i idåntam våhavaniye samyuvantam garhapatye | yadi samyuvantam pascat syad vedat (?) trinam apadaya juhvam agram aniyat sruve madhyam upabhriti vajyasthalyam mulam | tasya prastaravat kalpah sûktavâkâdy â śamyuvâkât.

<sup>2)</sup> Kåt. 1, 8, 24.

## Darbringung der Kaņa's (an die Raxas).

Adhvaryu bringt jetzt die nach dem Phalîkarana niedergesetzten Kana's (cf. S. 31 und 32) auf den ersten Kapâla, hält mit der Linken das schwarze Fell dicht über den Utkara und wirft, nachdem er den Mantra: "der Rakschas' Antheil bist du" gesagt und der Opferer mit: "om3 idam raxobhyah na mama den Tyâga vollzogen, mit dem 1. Kapâla die Kaṇa's unter dem Fell auf den Utkara, worauf er die Wasser berührt!).

Hierauf nimmt er ein volles Gefäss, geht im Osten um den Âhavanîya herum, und im Süden<sup>2</sup>), sein Gesicht nach N. richtend, giesst er es in einem Zuge (samtatam) nieder<sup>3</sup>); der

Opferer recitirt zuvor: "mit Glanz, mit Milch, mit den Körpern, mit dem freundlich gemachten Geiste einten wir uns. Tvashtri, der trefflich spendende vertheile Reichthümer; er glätte, was am Körper zerrissen wurde" und während das Wasser ausgegossen wird, fängt er es mit einem Anjali auf. Hierauf reinigt er mit diesem Wasser leise sein Gesicht und nun folgen die

#### Vishnukrama's 6).

Der Opferer steht von seinem Platze auf und von der Südśroni der Vedi angefangen schreitet er die drei Vishnuschritte so, dass Vishnu's Schritte entweder vom Himmel zur Erde oder von der Erde zum Himmel dadurch dargestellt werden. Er sagt den

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 7: mit einem Purodåsakapåla wirft er unter das schwarze Fell mit "der Rakshas..." (V. S. 2, 23) die Kana's. Sollte dieser Homa identisch sein mit dem S. 161, 5 erwähnten Phalikaranahoma der schwarzen Yajurvedasütra's? Ich glaube es wegen des Namens "Kana" nicht. Sollte es aber doch der Fall sein, so wären wohl die durch das Reinigen von Seiten der Gattin oder des Ågnidhra losgelösten Hülsen darunter zu verstehen. Vgl. Nachtrag zu S. 80. 31.

<sup>2)</sup> Kåt. 1, 7, 25.

<sup>8)</sup> Kat. 8, 8, 8: ein volles Gefäss (purnapatram) giesst er, nachdem er (das Ahavantyafeuer) umschritten, in einem Zuge (samtatam) aus.

<sup>4)</sup> Kat. 8, 8, 9: der Opferer fängt es mit einem Anjali mit: "mit dem Glanze..." (V. S. 2, 24) auf.

<sup>5)</sup> Kat. 3, 8, 10: er reinigt sein Gesicht.

<sup>6)</sup> Kât. 3, 8, 11: er schreitet die Vishnuschritte mit: "am Himmel (schritt) Vishnu ..." (V. S. 2, 25) mantraweise. 12. oder mit "auf der Erde ..." (schreitet er) von der Erde (zum Himmel) aufwärts. Baudh. upotthäya (conjic.) yajamano daxinena pada vishnukraman kramate. Åp. 4, 14: vishnoh kramo 'siti daxine vedyante daxinena pada caturo vishnukraman pracah kramaty | ut-

Spruch: "am Himmel schritt Vishnu aus durch das Jagatîmetrum, davon ist ausgeschlossen, wer uns, wen wir hassen" und thut mit dem rechten Fuss vom Südende der Vedi den ersten Schritt in die Ostgegend, den linken Fuss stellt er dann herwärts (d.h. wohl: zieht ihn dem rechten nach?), dann sagt er: "im Luftraum schritt Vishnu aus durch das Trishtubhmetrum, davon ist ausgeschossen, wer—hassen" und thut den zweiten Schritt ostwärts, sagt: "auf der Erde schritt Vishnu aus durch das Gâyatrîmetrum, davon ist ausgeschlossen, wer—hassen" und thut den dritten Schritt ostwärts. Oder er sagt die Sprüche in umgekehrter Reihenfolge, dann wird dadurch das Hinaufschreiten Vishnu's von der Erde zum Himmel dargestellt. In beiden Fällen schreitet er beim Âhavanîya nicht vorüber.

An seinem Platze wieder niedergelassen, sieht der Opferer seinen Antheil an mit: "von diesem Antheil (ist der getrennt) wer — hassen", an, wobei er sein Gesicht abwärts richtet!), hierauf die Vedi mit den Worten: "von dieser Stütze (ist der losgetrennt, wer — hassen")²), dann blickt er mit: "wir kamen zum Glanz" nach Osten³), mit "mit dem Licht einten wir uns" auf das Âhavanîyafeuer, mit "durch dich selbst bist du geworden, (o Sûrya), der beste Strahl", auf die Sonne und je nach seinen Wünschen fährt er fort: "Glanz gebend bist du, Glanz gib mir" oder "Reichthum gebend bist du, Reichthum gib mir" oder "Kühe gebend bist du, Kühe gib mir" oder, "Söhne gebend bist du, Söhne gib mir" etc. 4).

taramuttaram jyayańsam | anatiharan savyam nahavaniyam atikramati | avasthaya caturtham japati | vishnukraman vishnvatikraman atimoxan iti vyatishaktan eke samamananti vinirūdhan eke | agnina devena pritana jayamiti vishnvatikramah (Msc. a) (T. S. 8, 5, 8a) | ye deva yajnahana ity atimoxah (atî lesen oben ABC, hier AC) | aganma suvah suvar aganmety âdityam upatishthate ||14|| udyann adya mitramahah — samuhatam (T. Br. 3, 7, 6, 21 flg.) iti caindrîm avritam anvavarta iti pradaxinam anvavartate | yady abhicared idam aham amushyamushyayanasya (?) pranam niveshtayamiti daxinasya padah parshnya nimridniyat | punya bhavantu — papîr ity uktva sam aham — prajeti punar upavartate | samiddho agne — sameddha te agne dîdyasam ity ahavaniyam upasaminddhe vasuman — bhûyasam ity upatishthate ||15|| yo nah — kim caneti ca | Bhar. 4, 20 u. 21 weicht im letzten Theil (von dem Beschwören an) etwas ab und lässt auch an das Anvaharyapacana Mantren richten. Śankh. s. Paddh. S. 235.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 13: mit: "von dieser Speise" (V. S. 2, 25) blickt er auf seinen Antheil herunter.

<sup>2)</sup> Kat. 3, 8, 14: mit: "von dieser Stütze" (V. S. 2, 25) blickt er auf die Erde.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 8, 15: mit: "wir kamen zum Glanz" nach Osten.

<sup>4)</sup> Kåt. 3, 8, 16: mit: "mit dem Licht einten wir uns" (blickt er) auf das Ähavanlyafeuer. 7. mit: "durch dich selbst geworden ..." (V. S. 2, 26) auf

Sodann sagt er'): "der Sonne Pfad wandle ich nach" und wendet sich von links nach rechts, hierauf wieder von rechts nach links zurück.

Der Opferer geht jetzt zum Gârhapatyafeuer, sagt den Mantra: "o Agni Grihapati, ein guter Hausherr möchte ich durch dich den Hausherrn werden, ein guter Hausherr möchtest du durch mich den Hausherrn werden; nicht einseitig sollen unsere häuslichen Geschäfte sein durch hundert Winter" (die beiden letzten Worte können wegbleiben) und verehrt damit den Gârhapatya<sup>2</sup>). Mit "Sûrya's Pfad wandle ich nach" macht er eine Bewegung von links nach rechts<sup>3</sup>), darauf die Gegenbewegung<sup>4</sup>). Hierauf sagt er: "weit, o Vishnu, schreite aus; schaffe uns Weite zum Wohnen. Trink Butter du, dessen Schooss Butter ist; fördere den Opferherrn; svähä!", und geht vom Gârhapatya nach Osten<sup>5</sup>).

Auf die Vedi niedergelassen, sagt er: "gewebt bist du, ein Gewebe bist du (o Opfer), webe mich entlang (d. h. wohl setze mich in Verbindung mit den gebrachten und zu bringenden Opfern), bei diesem Opfer, dieser Gutthat, dieser Speise, in dieser Welt. Dieses mein Werk, diese meine Kraft setze mein Sohn NN fort". Ist kein Sohn vorhanden, so nennt er dafür seinen eigenen Namen oder er sagt: "diese meine Kraft, dich zum Gewebe, dich zum Glanze setze ich fort" (anusamtanomi) 6). Nachdem er aufgestan-

die Sonne. 18. (er sagt); "Glanz gebend.." (V. S. 2, 26) oder welchen Wunsch er hegt.

<sup>1)</sup> Kat. 3, 8, 19: mit "der Sonne ..." (V. S. 2, 26) wendet er sich von links nach rechts. Ueber die Gegenbewegung siehe 1, 8, 24.

<sup>2)</sup> Kåt. 3, 8, 21: zum Gårhapatya tritt er mit: "o Agni, Herr des Hauses ..." (V. S. 2, 27) heran. 22. "durch hundert Winter" sage er oder nicht. agna äynnshi pavasa ity ägnîpävamanîbhyam gårhapatyam upatishthate | agne grihapata iti ca sagt Åp. 4, 16.

<sup>3)</sup> Kat. 3, 8, 23 wie oben 19. Vergleiche auch 1, 7, 26.

<sup>4)</sup> Kåt. 1, 8, 24.

<sup>5)</sup> Kat. 3, 8, 24: er geht nach Osten mit: "weit o Vishnu .." (V. S. 5, 38).

<sup>6)</sup> Kåt. 3, 8, 25: "gewebt bist du — der Sohn setze sie fort", damit nennt er den Namen des Sohnes. 26. Seinen eignen (Namen nennt er), wenn kein Sohn vorhanden ist. 27. Oder "dich zum Gewebe, dich zum Glanze" sagt er dafür. Der Comm. sagt anusamtanotu, Mahåd. anusamtanomi bei der Besprechung der dritten Eventualität. Åp. 4, 16: nachdem er zum Gårhapatya (cf. Anmerkung 2) herangetreten: putrasya nåma grihnåti | tåm åsisham åsäse tantava ity ajåtasyåmushmå iti jåtasya jyotishe tantave två 'såv anu må tanv acchinno daivyas tantur må manushyas chedi divyåd dhåmno må cchitsi må månushåd iti priyasya putrasya nåma grihnåti | agne vahne — syona iti daxinågnim | jyotishe tantave tvety antarvedy upavisati pürvavan nåmagrahanam |

den ist, verehrt er leise das Âhavanîyafeuer') und damit ist die "Vishnuschritte" benannte Ceremonie zu Ende.

Es folgt jetzt

#### Die Aufgabe des Gelübdes 2).

Je nach dem Mantra, mit welchem er es angetreten, gibt er es jetzt wieder auf. Sagte er beim Antritt desselben: "o Agni, Herr des Gelübdes, das Gelübde will ich antreten" etc. (cf. S. 5), so sagt er jetzt: "o Agni, Herr d. G., mein Gelübde trat ich an, das konnte ich, das vollendete sich mir", oder sagt er dort: "hier wandle ich von der Unwahrheit" etc., so sagt er jetzt: "hier bin ich wieder der (in Unwahrheit wandelnde) Mensch, der ich wirklich bin". Er steht dabei vor dem Âhavanîya.

Darauf geht er östlich vom Âhavanîya, nördlich vom Daxina-Agni und zwischen den beiden hinteren Feuern zum Opferplatz hinaus. Er sagt jetzt: "Mit Segen (verbinde sich) der Opferherr" und isst seinen Antheil<sup>3</sup>); nach andern Schulen isst jetzt auch der Brahman (cf. S. 131)<sup>4</sup>).

jyotir asi tantava ity upavisya japati Ausserdem fügt er hinzu: vedam upastha ådhäyäntarvedy äsine 'timoxan japati | atra vedastaranam yajamanabhägasya ca prasanam eke samamananti. Bhar 4, 21 bespricht dies ebenfalls nach dem Abhimantrana an Agni Grihapati, ist indess kürzer wie Âp.

<sup>1)</sup> Kat. 8, 8, 28.

<sup>2)</sup> Kāt. 3, 8, 29: mit demselben Mantra, mit welchem er der Observanz sich unterziehen möchte, gibt er sie auf (V. S. 2, 28). Âp. 4, 16: kas två yunakti sa två vimuñcatv iti yajñam vimuñcati | agne vratapate vratam acârisham iti vratam visrijate | yajño babhaveti yajñasya punarâlambham japati | gomân iti prân udetya gomatîm japati. Bhâr. 4, 22: ... sarvam vihâram abhimantrayate kas — vimuñcatv iti | atraike yajamânabhâgasya prâsanam samâmanananti | sâmnâyyayor api brâhmano yajamânah prâsnîyât | idam havir prajananam — dîdharad iti śritasya | dadhikravno akârisham iti dadhas | tato vratam visrijate | daxinatas tishthann âhavaniyam abhi (conjic.) -mantrayate 'gne vratapate vratam acârisham iti sa esha brâhmanasyaiva syât | netarayor varnayor | vâyo vratapata iti vâyum upatishthate etc.

<sup>3)</sup> Kåt. 3, 8, 30: mit: "(es vereine sich) der Opferherr mit dem Segen" isst er (der Opferer) seinen Antheil. Åp. 4, 16: atra vå yajamånabhågam pråsniyat. Siehe auch S. 169, Anm. 1. Bhår. siehe vor. Anm. Ausserdem will ich aus dem Opferer-Abschnitt hier noch folgende Worte hinzufügen: yajña sam ca ma upa ca — yajñarishto me samtishthasveti darsapürnamasabhyam somena pasuna veshtva japati | vrishtir asi vrisca me papmånam ritat aatyam upagam itäshtvapa upasprisati | tad idam sarvayajñeshūpasparsanam bhavati.

<sup>4)</sup> Ueber den Brahman s. Ap. 8, 20: yatramai brahmabhagam aharati tam pratigrihya nasamsthite bhaxayati; später heisst ea: brahmabhagam pratya —

Adhvaryu sagt sitzend zum Opferer: "den Brahman befriedigen!"')

Yajamâna lässt den Brahman, (dessen nothwendige Eigenschaften die von Kât. durch "brahmishthah" (2, 1, 18) angedeutet wurden, hier von der Paddh. angegeben werden) essen bis er befriedigt ist und diese Speisung gilt als ein Theil des Opfers (cf. Comm. zu 3, 8, 31).

Brahman geht nach der Speisung auf demselben Wege auf welchem er nach seiner Wahl zu seinem Sitz herangegangen ist (S. 16) zurück, sagt: "Verehrung sei dem vollbrachten Werke, dem nicht vollbrachten sei Verehrung. Es ehrte der Wesenkenner das Opfer, der sich, als ihm am nächsten stehend, hier zuerst niederliess. Der du trefflich lösest (?), löse für uns den Gewinn; gib uns Reichthum, o Wesenkenner, Svähä!" und wirft entweder ein Scheit von Prädesagrösse in das Ähavanîyafeuer oder opfert in demselben mit der Juhû²) Butter³), welche er aus der Sthälî einmal⁴) mit dem Sruva geschöpft hat. Der wahrscheinlich wohl von ihm, nicht mehr von dem Opferer, zu vollziehende Tyâga lautet: "om³ idam jâtavedase"; oder drittens, er verehrt nur mit diesem Mantra das Ähavanîyafeuer³) (upatishthate). Der

<sup>(</sup>âhavanîyam upasthâya). Bhâr. gibt jene Vorschrift ebenfalls. cf. auch Lât. 4, 11, 18. Dass er nach Manu ihn am Ende des Samyu oder nach dem Samishtayajus isst, citirt die Paddh. S. 287.

<sup>1)</sup> Kåt. 3, 8, 31: "den Brahman befriedigen" soll (der Adhvaryu zum Opferer) sprechen. In der Śruti heisst es: "das Opfer erfreut er damit". Ende des Adhyaya. Åp. 4, 16: brahmanans tarpayitava iti sampreshyati | pravasanakale viharam abhimukho yajamanam japati | praco vishnukraman kramati | pranudetya gomatim japati. Für die Vorschriften des Bhar., welche einige von Åp. verschiedene Angaben enthalten, mag ich mich der von mir benützten Handschrift nicht anvertrauen.

<sup>2)</sup> Kat. 1, 8, 45.

<sup>3)</sup> Kat. 1, 8, 38.

<sup>4)</sup> Kât. 1, 8, 46.

<sup>5)</sup> Kåt. 2, 2, 23: am Ende der Ceremonie legt er ein Scheit an, oder bringt eine Juhotispende, oder tritt (an das Âhavaniyafeuer) heran, mit "Verehrung — Svähä", nachdem er wie er (zu seinem Sitz) heran- so wieder zurückgegangen ist. Âp. 3, 20: (nach dem Essen des Antheils:) ayad agnir jätavedäh — srija sumatyä väjavatyety ähavaniyam upasthäya | yathetam pratinishkrämati. Bhär. 3, 18: (nachdem er zum letzten Mal mit om3 pratishtha die Erlaubniss gegeben, heisst es:) so 'traivästa ä yajñasya samsthänät | samsthite yajñe yathtam upanishkramyähavaniye samidham ädadhäti namah kritäya — namah svähety ädhäyopatishthate ... yajñam jätavedäh — väjavatyeti. Gemeint scheinen damit

Hotri verehrt nachdem er geopfert hat (ich weiss nicht ob unmittelbar darauf oder erst jetzt) mit dem Schlussjapa: "Om sei mir und Svara mir; Mehrung dir und Minderung, o Opfer, dir. Was an dir zu wenig, dem von dir sei Mehrung; was an dir zu viel, dem sei Minderung (namaḥ)" das Feuer, geht auf seinem Wege hinaus und von jetzt ab bestehen keine Beschränkungen mehr für ihn!). Ebenso verehren alle andern mit dem Schlussjapa dasselbe?) und verlassen den Opferplatz.

#### samtishthata âmâvâsyam paurņamâsam vâ havih.

die Prayascitta's, welche auch Âsv. 1, 13, 7 für ihn vorschreibt: "wenn das Opfer zu Ende ist, opfert er zuletzt von den Priestern die Sarvaprayascitta's. Die andern sollen ihn anfassen. (Hier der Âgnîdhra, cf. den Comm.). 8. Oder den Hotri; Sûtra 9 ist mir nicht klar.

<sup>1)</sup> Âśv. 1, 11, 14: nachdem er geopfert hat und mit dem Schlussjapa herangetreten und auf dem Tirtha (1, 1, 4. 7) hinausgegangen ist, bestehen für ihn keine Beschränkungen mehr. 15. "Om ca ma — namah" lautet der Schlussjapa.

<sup>2)</sup> Âśv. 1, 13, 13. Bezüglich der letzten Handlungen ist mir die Reihenfolge nicht ganz klar.

#### Eine Modifikation des Neu- und Vollmondsopfers ist das

#### Dâxâyana-Opfer.

Dasselbe ist eine Zusammenfassung beider und wird darum nicht, wie jene dreissig Jahre hindurch oder lebenslänglich, sondern nur fünfzehn¹) Jahre lang, und im Fall man es während eines Jahres täglich²) darbringt, nur dieses eine Jahr hindurch geopfert.

Beim Vollmonds-Dâxâyaṇa-Opfer wird in selbständiger, d. h. mit Herausnahme der Feuer beginnender und wie jedes Neu- und Vollmondsopfer schliessender Ceremonie ein Kuchen für Agni-Soma und ein Sâṃnâyya für Indra³), nicht für Mahendra⁴), dargebracht. Dies geschieht, um es kurz anzudeuten, in folgender Weise.

Am ersten Vollmondstage werden die Feuer herausgenommen, Holz nachgelegt und es entwickelt sich eine Opferhandlung, wie sie S. 1 ff. dargestellt ist, nur mit dem Unterschiede, dass erstens der Agnikuchen sowie der Upansung wegfällt und zweitens als Daxina für einen Anvaharya auch Gold (cf. S. 181, Anm. 4) den Priestern gegeben werden kann. In dem Mantra: "Labung bist du ..." (S. 133) tritt dann für "Labung" "Hiranya" ein.

Ist dieses Opfer zu Ende, so folgen an demselben Tage früh die Vorbereitungen zu dem zweiten Opfer, welche ziemlich genau mit denen übereinstimmen, welche zu einem Sâmnâyya-Opfer getroffen werden müssen: Herausnehmen der Feuer (S. 1); Nachlegen

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 2, 47: Dreissig Jahre lang opfere er mit dem Neu- und Vollmondsopfer; oder "yåvajjivam" nach Paddh. S. 311, l. Z.; Comm. S. 331, Z. 6 v. u. 48. fünfzehn einer, der den Dâxâyana opfert.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 4, 29. Die Beschreibung siehe unten S. 184, wo ich auch die Angaben der andern Sütren über den Däxäyana angeführt habe.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 4; ein Kuchen für Agni-Soma am (ersten) Vollmondstage. 6. Eine mit einem Såmnåyya versehene Ceremonie früh (am Pratipadtage).

<sup>4)</sup> Commentar zu 4, 8, 6. Sat. Brâhm. 2, 4, 4, 6.

<sup>5)</sup> Kat. 4, 4, 28.

(S. 2); Vorsatz des Opferers sich des Genusses von Fleisch und des Beischlafs zu enthalten (S. 3); ev. Scheren (S. 3); am Nachmittag essen Opferer und Gattin die Fastenspeise (S. 4); Abschneiden eines Zweiges (S. 5); Glätten mit "ûrje två" (S. 5); ev. Antritt der Observanz (S. 5); Forttreiben der Kälber (S. 7), wobei nur in dem betreffenden Spruch "indraya" gesagt werden muss; Verbergen des Zweiges (S. 7); Ausschneiden des Zweiges (S. 8); Herstellung des Upavesha aus der Wurzel (S. 9); Befestigen des Pavitra (S. 9); Darbringung des Agnihotra mittelst einer Yavâgû durch den Opferer selbst (S. 10); Herantreiben, Melken der Kühe etc. (S. 10); Hinstellen der gewonnenen Milch (S. 14); Wegtreiben der Kälber für die Morgenmelkung (S. 14); ev. Essen von Baum- oder wilden Früchten (S. 14); Liegen an einem Agâra (S. 14); am Morgen des Pratipadtages Darbringung des Agnihotraopfers in derselben Weise wie am vorhergehenden Abend (S. 15); nach Sonnenaufgang Wahl des Brahman ("mit dem Dâxâyanaopfer will ich opfern") (S. 16); hierauf folgt eine mit dem Sâmnâyya-Neumondsopfer bis auf folgende Ausnahmen identische Ceremonie: beim Devatâvâhana (S. 84) steht nur: agnim, somam, agnim, indram, devân âjyapân; beim letzten Prayâja (S. 99): idam agnaye, somâyâgnaya, indrâya, devebhya âjyapebhyah; der Upânśuyâja (S. 111) fällt weg; die Spende von süsser und saurer Milch kann nur Indra, nicht auch Mahendra gehören; als Daxina (S. 133) darf auch Gold gegeben werden; bei dem Auseinanderschaffen der Löffel (S. 140) sagt er: "Agni's, Indra's Sieg gemäss ..." und: "Agni, Indra ... sollen den fortstossen . . . "; bei der Darbringung des Prastara (S. 144) werden dieselben Götter wie beim Devatâvâhana genannt; mit dem Zweige zusammen wird dann wie sonst (S. 145) der Prastara ins Feuer geworfen, mit den Paridhi's zusammen der Upavesha (S. 148).

Das Neumonds-Dâxâyaṇaopfer unterscheidet sich dadurch von dem vorhergehenden Vollmondsopfer, dass am ersten Tage nicht ein Agni-Soma-, sondern ein Indra-Agni-Kuchen auf 12 Kapâla's dargebracht wird') (der Agnikuchen, der Upânśuyāja

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 4, 5: ein Kuchen für den Indra-Agni am (ersten) Neumondstage. 7. siehe S. 179, Anm. 1. Åśv. 2, 14, 7 sagt: bei dem Daxayanayajña opfere er zwei Vollmondstage und zwei Neumondstage. 8. Ständig sind die beiden ersten; wie für einen kein Samnayya opfernden beim Neumond (also Kuchen für Indra-Agni). 9. Bei den beiden folgenden gehört beim Vollmondstage das zweite Havis Indra. 10. Beim Neumond Mitra-Varuna.



fällt ebenfalls fort), dass an der Pratipad nicht drei Spenden wie beim Vollmondsopfer (Agnikuchen, Dadhi, Payas für Indra), sondern nur zwei: ein Agnikuchen und eine sog. Payasyâ, dargebracht werden ').

Nachdem am Vormittag des ersten Tages jenes erste Opfer vollendet, werden wieder die Feuer besonders entnommen, Holz nachgelegt, der Opferer fasst den Entschluss kein Fleisch zu essen und sich des Beischlafs zu enthalten und lässt ev. sich scheren. Dann wird das Manenopfer dargebracht, [hierauf das Darśaśrâddha cf. Paddh.]; es folgt das Essen der Fastenspeise, das Abschneiden des Zweiges, das Samnamana, ev. Antreten der Observanz, Ausschneiden des Zweiges, Herstellung des Upavesha, des Pavitra. Abends bringt der Opferer selbst das Agnihotra, welchem jedoch nicht die sonst stattfindende Melkung der Kühe folgt<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Kât. 4, 4, 7: am Neumond eine payasyâ für Mitra-Varuna.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 4, 8; tatraiva dohanam śrite và dadhy anayati. Dieses Sutra wird in dreifacher Weise interpretirt: a) nachdem er gewöhnl. saure Milch in den Topf gegossen, ist nach dem Herausnehmen der Butter dahinein die Melkung zu vollziehen oder erst, wenn die gemolkene süsse Milch gekocht ist, wird dahinein die saure gegossen. In diesem Falle ist zu übersetzen: dorthinein (in die gewöhnliche saure Milch) geschieht die Melkung, oder in die gekochte (süsse Milch) giesst er die saure. b) nur am Morgen des Pratipadtages wird gemolken, nicht auch am Abend des ersten. Die saure Milch kann er in die süsse, wenn diese gekocht ist oder noch nicht gekocht ist, giessen. In diesem Fall lautet die Uebersetzung: nur an diesem Tage wird eine Melkung vollzogen. Er kann die saure Milch in die gekochte (oder in die ungekochte süsse) giessen. c) durch Sûtra 6 (S. 177, Anm. 3) ist in beiden Fällen, am Vollmond und Neumond saure und süsse Milch vorgeschrieben. Da die bei letzterem zu bringende payasyâ nur eine Abart von süsser Milch, so wird nur an dem letzteren nach der Herausnahme der Butter eine Melkung, also nur die Morgenmelkung, nicht auch die Abendmelkung vollzogen, oder aber man giesst die saure Milch der Abendmelkung in die gekochte Milch der Morgenmelkung, es wäre also nach dieser Ansicht auch eine Abendmelkung erlaubt. Verstehe ich die dritte Auffassung recht, so ist nach ihr zu übersetzen: nur dort (am Pratipadtage) geschieht die Melkung oder (andernfalls) giesst er die saure Milch (der Abendmelkung) in die gekochte süsse (Milch der Morgenmelkung). Diese letzte Ansicht, "er giesst in die gekochte Morgenmilch die Abendmilch" ist nach einem Citate des Comm., welches ich nicht verificiren kann, die Apastamba's und des Mânava Śrauta-Sutra. — Wenn nun in die heisse süsse Milch die saure eingegossen ist, so entstehen durch die Mischung beider feste und wässrige Bestandtheile. Jene heissen "payasyå", diese, die Molken, "våjina". Comm. zu Kåt. 4, 4, 9.

Darauf werden die Kälber behufs der am andern Morgen stattfindenden Melkung fortgetrieben, wobei in dem betreffenden Spruch
(S. 7) für Indra: "Mitra-Varuna" eingesetzt wird; der Zweig wird
hierauf verborgen, der Opferer kann mit seiner Gattin Baumfrüchte etc. essen, die Nacht liegt er an einem Agåra. Am Morgen des Pratipad-Tages vollzieht er wieder selbst das Agnihotra
und noch vor Sonnenaufgang wählt er den Brahman zur Neumondsishti. Diese verläuft an diesem Tage in ihrem ersten Theil,
die folgenden nothwendigen Unterschiede abgerechnet, wie das
gewöhnliche Neumondsopfer.

Beim Ansetzen der Gefässe (S. 20) wird hinter das Śritâvadâna das Gefäss (bhâṇḍa) für die Molke (vâjina) ev. das als Daxiṇâ geltende Gold (s. S. 181, Anm. 4) und die zur payasyâ dienende saure Milch gesetzt.

Wenn die süsse Milch gekocht und mit der sauern vermischt ist, sei es dass die süsse sofort in die saure hineingemolken oder letztere mit der gekochten oder ungekochten süssen erst später zusammengegossen wurde, so entstehen feste und wässrige Bestandtheile (s. S. 179, Anm. 2 a. E.). Diese letzteren, die Molken, werden zu der Zeit, wo die Payasya fortzuschaffen ist (S. 69) in ein besonderes Gefäss gegossen 1) und zwar ehe die Payasyâ mit Butter gesalbt wird oder nachher. Im ersteren Falle werden die Molken, ebenfalls ohne mit Butter gesalbt zu sein, in das betreffende Gefäss gegossen, und das Uebergiessen der Payasyâ und der Molken mit Butter wird darauf bei jedem besonders vorgenommen. Nach einer andern Auffassung braucht aber die Molke gar nicht mit Butter übergossen zu werden, sofern er sie abgiesst bevor die Payasyâ mit Butter gesalbt ist. Dann fällt auch das Prânadâna (Z. 4 v. u.), der Upastâra und Abhighârana (S. 182, Z. 4) für die Molken weg.

Beim Wegschaffen der einzelnen Opferspeisen (S. 69) werden auch die Molken weggestellt.

Beim Prâṇadâna (S. 70) heisst es der Reihe nach: "agnim gaccha" (zum Kuchen); "mitrâvaruṇau gaccha" (zur Payasyâ); "vâ-jino gaccha" (zu den Molken, wenn diese überhaupt gesalbt werden, s. Z. 8 v. u.).

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 4, 9: nachdem er die Molke (in ein Gefäss) gegossen (Forts. s. S. 181, 1). — 10. nachdem sie mit Butter gesalbt ist oder nicht.

Wenn Kuchen und Payasyâ auf die Vedi gestellt worden sind (S. 71), so setzt er jenes Gefäss mit den Molken auf den Utkara').

Alle Spenden werden angefasst (S. 71); die Molken zuletzt.

Beim Devatâvâhana (S. 84) heisst es agnim — somam — agnim - mitrâvarunau (nicht auch vâjinah)<sup>2</sup>)·

Beim letzten Prayâja (S. 99) heisst es: "idam agnaye, somâyâgnaye mitrâvarunâbhyâm devebhya âjyapebhyo vâjibhyaś ca". Nach dem Opfer des Agnikuchens (S. 107), sagt er: "sage die Anuvâkyâ für Mitra-Varuna her", der Hotri sagt als Anuvâkyâ "â no mitrâvarunâ" (RV. 3, 62, 16)3), der Adhvaryu macht in die Juhû eine Unterlage von Butter, schneidet von der Payasyâ aus der Mitte und von vorn mit dem Śritâvadâna oder mit dem Sruva zweimal ab, macht darüber einen Butterguss, übergiesst die Abschnittstellen (wie S. 109), steht auf, geht vorüber, sagt zum Ägnidhra om3 śrâvaya (S. 110) und fordert den Hotri mit "mitrâvarunau yaja" zum Hersagen der Yâjyâ auf. Der Hotri sagt: "yad banhishtham nâtividhe sudânû —" (RV. 5, 62, 9). Der Adhvaryu bringt, nachdem der Opferer den Tyâga: om3 idam mitrâvarunâbhyâm vollzogen, wie sonst mit oder nach dem Vaushatruf die Spende. (Der Upanśuyaja (S. 111) fehlt.) Es folgt die Svishtakritspende (S. 117), bei welcher wieder die Namen zu ändern sind: avåd agneh privå dhåmâny, ayâd mitrâvarunayor dhâmâny, ayâd devânâm âjyapânâm etc. Nur bei dem Abschneiden des Prâsitra (S. 120) und der Idâ (S. 122) sind die Abschnitte von der Payasyâ zu nehmen. Als Daxinâspende (S. 133) gilt ein Muss oder Gold 4). Beim Auseinanderbringen der Löffel (S. 140) sagt er: "Agni's, Mitra-Varuna's Sieg gemäss ... " und "Agni, Mitra-Varuna sollen fortstossen ... " Beim Prastarahoma (S. 145) heisst es: "idam agnaye somâyâgnaye mitrâvarunâbhyâm devebhya âjyapebhyo 'gnaye hotrâya vâjibhyah". Nachdem er den Halm ins Feuer geworfen (S. 147), sich angefasst und die Wasser berührt hat oder nach der Entfernung der Löffel (S. 150)<sup>5</sup>), folgt die Darbringung der Molken.

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 4, 9: nachdem er die Molke (in ein Gefäss) gegossen bringt er sie (su der Zeit, wo die andern Spenden auf die Vedi gesetzt werden) auf den Utkara.

<sup>2)</sup> Âśv. 2, 16, 13 (?).

<sup>3)</sup> Ich vermuthe wenigstens, dass Aśv. die Anuvakya und Yajya in 2, 14, 11 "prājāpatya idādadhah" gehört doch schwerlich zu diesem Sūtra?

<sup>4)</sup> Kåt. 4, 4, 28: als Daxina kann Gold (hundert Raktika s. Kåt. 20, 1, 28. 24.) genommen werden (oder ein Muss).

<sup>5)</sup> Kåt 4, 4, 11: nachdem er den Halm hinein (ins Feuer) geworfen, geht

Adhvaryu giesst mit der Mündung des Topfes selbst, nicht mit dem Sruva<sup>1</sup>), die Molke in die Juhû, wobei er die Opferstreu begiesst um einen Ausspruch der Sruti zu erfüllen<sup>2</sup>). Ob ein Upastâra, ein Abhighâraṇa stattfindet, hängt nach einigen davon ab, ob man vorher (S. 180, Z. 11 v. u.) ein Abhighâraṇa vollzog. Darauf sagt er zum Hotri (leise:) "für die Vâjin's" (laut:) "sage<sup>3</sup>) die Anuvâkyâ her<sup>4</sup>)".

Hotri sagt als Anuvâkyâ (leise:) "śam no bhavantu vâjino haveshu — (RV. 7, 38, 7)5), worauf der

Adhvaryu aufsteht, vorübergeht, den Âgnîdhra mit om3 śrâvaya zum astu śrau3shat auffordert und nach seiner Erwiderung zum Hotri sagt (leise:) "vâjino (laut:) yaja".

Hotri sagt ohne Athem zu holen, (die Kniee aufrecht bis zum Ende der Yâjyâ, nicht bis zum 2. Vashaṭkâra) (laut:) "ye3 yajâ-mahe" (leise:) "vâjinaḥ | vâje vâje 'vata vâjino—" (RV. 7, 38, 8) — devayânâ3 vau3shaṭ °). Dann als Anuvashaṭkâra: agne vîhi oder vâjinasyâgne vîhi °). Ueber die beiden Vashaṭkâra's sagt er "vâg ojo etc." (S. 95) zweimal als Anumantrana.

Yajamâna vollzieht den Tyâga: "om3 idam vâjibhyah".

Adhvaryu bringt mit oder nach dem ersten Vashaṭkâra auf der vorderen Seite des Âhavanîyafeuers die erste, mit oder nach dem zweiten Vashaṭkâra (dem s. g. Anuvashaṭkâra) ebendort die

er damit (mit dem Våjina) vor. 12. Oder nach der Entfernung der beiden Löffel. Åsv. 2, 16, 13 schreibt die Molkenspende nach den Anuyåja's, nach dem Süktavåka oder nach dem Samyuvåka vor. Zu bemerken ist aber, dass Åsv. das Våjinaopfer gar nicht mit dem Dåxåyana verbindet, ebensowenig das Vait. Sütra (cf. 8, 14 flg. und Garbe's Uebers. S. 23, Anm. 15. 16) noch auch Åpastamba, Hiranyakesin.

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 4, 13: so dass er das Barhis begiesst, fasst er (grihnåti term.) die Molke. Er meint hier die Sthålt selbst, da das einmal mit dem Sruva aus dem Topf genommene zu dem Begiessen des Barhis, zum Opfer, zum Besprengen der Gegenden und zum Essen natürlich nicht hinreichen würde.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 4, 14: denn die Śruti sagt: "dann giesst er Samen in die Stiere".

<sup>3)</sup> Da es heisst: "carati" so ist wohl Kåt. 3, 7, 8 anzuwenden.

<sup>4)</sup> Kåt. 4, 4, 15: er lässt (nachdem er die Molke gefasst) für die Våjins die Anuvåkyå hersagen.

<sup>5)</sup> Âśv. 2, 16, 14: ich vermuthe nur, dass dies die zugehörigen Verse sind.

<sup>6)</sup> Å

év. 2, 16, 15: agne vîhi oder v

ajinasy

gne vîhi ist der Anuvashatk

kara. Wo bei einer Aufforderung (von Seiten des Adhvaryu) zwei Vashatk

tara sind, 

über diese zusammen sagt er zweimal das Anumantrana (v

g ojah etc.). 16. Nicht 

tritt beim zweiten die Agurformel ein.

zweite Spende '). Darauf berührt er die Wasser, geht vom Yajatizum Juhotiplatz, lässt sich nördlich vom Feuer nieder und sprengt mit dem in der Juhû befindlichen Molkenreste alle Seiten des Âhavanîya. Dies geschieht so. Er sagt: "diśaḥ svâhâ". Der Yajamâna vollzieht den Tyâga: "om3 idam digbhyah" und der Adhvaryu sprengt auf der Ostseite des Feuers; er sagt: "pradiśah svâhâ", der Yajamâna vollzieht den Tyâga: "om3 idam pradigbhyaḥ", der Adhvaryu besprengt im Süden u. s. w.: ebenso sagt er der Reihe nach âdiśaḥ svâhâ, vidiśaḥ svâhâ, uddiśaḥ svâhâ, digbhyaḥ svâhâ, der Yajamâna vollzieht jedesmal den entsprechenden Tyâga: om3 idam âdigbhyaḥ, vidigbhyaḥ, uddigbhyaḥ, digbhyaḥ und der Adhvaryu sprengt der Reihe nach im Westen, Norden, in der Mitte, auf der Ostseite des Feuers 2). Darauf essen

Hotri, Adhvaryu, Brahman, Âgnîdhra, Opferer den in der Juhû befindlichen Molkenrest. Dies geschieht in folgender Weise. Der Hotri nimmt die Molke in die Hand, sagt: "adhvarya upahvayasva, brahmann upahvayasva, agnîd u., yajamâna u.", wodurch er die andern ebenfalls am Essen betheiligten um Erlaubniss fragt<sup>3</sup>). Ich weiss nun nicht, ob hier eine der Idâanrufung conforme Antwort der Gefragten erfolgt, was mir das wahrscheinliche ist, oder ob jeder von ihnen nur sich darauf beschränkt, mit: "upahûtah" die Erlaubniss zu geben. Wenn dieses Wort gesagt ist, spricht nach Âśv. der Hotri: "mit dem Samen, der mir vergossen wird oder mir zugeht, oder mir aufs neue wieder entsteht, damit kehre du in mich zu meiner Befriedigung ein, mache

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 4, 16: nachdem er Vashatkåra für Vashatkåra geopfert hat, besprengt er mit dem Molkenrest die Gegenden mit "über die Gegenden . . . "
(V. S. 6, 19) Mantra für Mantra von links nach rechts, zuerst im Osten. cf. Sütra 18 in folg. Anm.

<sup>2)</sup> Kåt. 4, 4, 17: mit den beiden letzten Mantren (sprengt er) in der Mitte und auf der Ostseite des Feuers. 18. der Svähäruf tritt überall ein, weil sie einer Ergänzung bedürfen.

<sup>3)</sup> Kåt. 4, 4, 19: wenn (der betreffende Priester) den Rest (in die Hand genommen und) jedesmal (die andern) mit "upahvayasva" angeredet hat (vollzieht er) das Essen, nachdem er die Aufforderung mit: "upahūtah" erhalten hat. 20. (Die Anrede geschieht) nur mit den Namen ihrer Function. — vå hat nach dem Comm. die Bedeutung einer Einschränkung. 26. (Die Reihenfolge, in welcher sie essen, ist): Hotri, Adhvaryu, Brahman, Agnīdh, Yajamāna. Âśv. 2, 16, 17: (nachdem der Hotri) die Melkenspeise wie die Idå in die Hand (s. S. 125) genommen, wünsche er den Anruf. 18: adhvarya upahvayasva brahmann u., agnīd u. — Vait. Śr. S. 8, 15 (jedoch nicht beim Dāxāyaṇayajña).

dadurch mich zum Våjin'); von dir, dem von Våjin's getrunkenen, angerufenen, geniesse ich angerufen"; nach Kåt. dagegen: "von den starken Ritu's geniesse ich dich, den starken", oder "stark geniesse ich von dem angerufenen starken, selbst angerufen", oder "in Stärke möge ich stark sein") und geniesst seinen Antheil, nach Åśv. aber nur durch Einziehen seines Geruches'). Ebenso thun Adhvaryu, Brahman und Ågnidhra'), bei denen die Frage um Erlaubniss natürlich sich modificirt (also sagt z. B. der Ågnidhra: hotar upahvayasva, a. u., b. u., y. u.). Zuletzt oder zuerst und zuletzt, in welchem Falle er bei der Frage "upahvayasva" zu Anfang und zuletzt angeredet wird, isst der Opferer'), (dieser aber auch nach Åśv. nicht einen blossen Prâṇa-, sondern einen wirklichen Antheil).

Die weitere Ceremonie verläuft ohne Abweichungen.

Es gibt noch eine Art, den Dâxâyanayajña zu opfern, nämlich ununterbrochen ein Sonnenjahr von 360 Tagen hindurch, dann kommen so viele Dâxâyanaopfer als sonst in fünfzehn Jahren gebracht werden, zu Stande <sup>5</sup>).

Der Vorgang ist dieser: am ersten Vollmondstage wird [nach dem Śrâddha und] nach der Eingangsishti in bekannter Weise ein Agni-Somaopfer gebracht. Darauf werden wieder die Feuer herausgenommen, worauf eine Sâmnâyyaceremonie folgt; in dieser werden am zweiten, dem Pratipadtage ein Kuchen für Agni, sowie eine Spende von saurer und süsser Milch für Indra geopfert. Hierauf werden wieder die Feuer herausgenommen und noch an diesem Pratipadtage ein Opfer an Indra-Agni verrichtet. Wieder werden die Feuer herausgenommen und die Vorbereitungen zu einer Payasyâ für Mitra-Varuna getroffen, die früh am folgenden dritten Tage nach einem Kuchen für Agni dargebracht wird. Wieder werden die Feuer herausgenommen, an diesem Tage noch ein Opfer Agni-Soma gebracht, darauf wieder die Feuer heraus-

<sup>1)</sup> Åsv. 2, 16, 19: "mit dem Samen — geniesse ich angerufen" damit geniesse er einen Pranabhaxa (d. h. rieche nur daran) Vait. S. 8, 16.

<sup>2)</sup> Kat. 4, 4, 23-25.

<sup>3)</sup> Âśv. 2, 16, 20: ebenso Adhvaryu, Brahman, Âgnidhra (also nur einen Prânabhaxa). Kât. 4, 4, 19. 26 siehe Anm. 3 auf voriger Seite.

<sup>4)</sup> Kåt. 4, 4, 26 ist er (s. S. 183, Anm. 3) als letzter aufgeführt. 27. Oder zuerst (isst) der Opferer, dann jedoch auf beiden Seiten. Åsv. 2, 16, 21: wirklich isst der Opferer —.

<sup>5)</sup> Kåt. 4, 4, 29.

genommen und die Vorbereitungen zum Sâmnâyya von süsser und saurer Milch getroffen, das mit einem Agnikuchen am folgenden vierten Tage dargebracht wird. So geht es ein Jahr hindurch Tag für Tag <sup>1</sup>).

Wenn man das DPopfer zum ersten Mal darbringt, muss es durch die s.g.

#### Anvarambhanîya-Ishti

eingeleitet werden. Dieselbe ist eine selbständige Opferhandlung von beinahe demselben Ritual wie das Voll- und Neumondsopfer und verlangt eine besondere Herausnahme der Feuer, sofern nicht der Vollmondstag mit dem Unterhalten des Feuers in den "zwölf Nächten" u. s. w. zusammenfällt. Sie wird am ersten Vollmondstage früh nach dem Agnyâdhâna, dem Mâtriśrâddha und dem Agnihotra dargebracht, vor den Vorbereitungen zur Vollmondsishti. Die Pradhâna's sind: ein Kuchen auf 11 Scherben für Vishnu, ein Muss für Sarasvatî und ein Kuchen auf 12 Scherben für Sarasvat. In mehreren Einzelheiten unterscheidet sich naturgemäss diese Spende von einem Neu- oder Vollmondsopfer, da die Bereitung eines Musses einige abweichende Ceremonien erfordert. Welche Veränderungen in Betracht kommen, ist in der Paddh. S. 340 ff. so ausführlich angegeben, dass ich hier darauf nicht einzugehen

<sup>1)</sup> Auch Âp. und Hir. nennen den Dâxâyanayajña in Verbindung mit der DP-ishti (da ich Baudh. und Bhar. nicht ganz abgeschrieben habe, so kann ich nur sagen, dass sie in den von mir copirten Theilen jenes Opfer nicht erwähnen) und unterscheiden sich von Kåt. insofern als sie das Våjinaopfer nicht nennen. Åp. 3, 17 z. B. sagt: dâxâyanayajñena suvargakâmo dve paurnamâsyau dve amavasye yajetagneyo 'shtakapalo 'gnishomiya ekadasakapalah purvasyam paurnamâsyam, agneyo 'shtakapala aindram dadhy uttarasyam | agneyo 'shtakapåla aindrågna ekådaśakapålah pûrvasyâm amâvâsyâyâm, ågneyo 'shtåkapålo maitravarunya mixa dvitiyottarasyam | vyavritkama ity uktam ritve va jayam upeyat | so 'yam darsapûrnamasayoh prakrame vikalpo 'nena darsapûrnamasabhyam va yajeta | tena pancadasa varshanishtva viramed yajeta va | samtishthate daxayanayajñah | etenaidadadhah sarvaseniyajño vasishthayajñah saunakayajñas ca vyakhyatah. Hir. 2, 16, der hinsichtlich der Spenden mit Ap. übereinstimmt, sagt ebenfalls, dass zu Anfang die Wahl beliebig sei: so 'yam darsapurnamâsayor adito vikalpah. Ueber das Vrata heisst es bei ihm: nanritam vadet | na mansam aśniyat | na striyam upeyat | nasya palpulanena vasah palpulayeyur | nanjita nabhyanjita | ritau jayam upeyat. Vait. Sr. S. 4, 24.

brauche und man sich mit Hilfe ihrer Angaben, in Verbindung mit der von mir gegebenen Darstellung der Darsapürnamâsa-ishți und den Vorschriften Âsvalâyana's (2, 8, 1 flg.) leicht die Form dieser Ishți construiren kann. Die Daxinâ besteht bei ihr in einer reifen Färse oder einem zeugungskräftigen Rinderpaar. (Kât. 4, 5, 22. 23. cf. Âp. bei Müller, Sûtra 104—109 u. 154—156).

Zum Schluss ist noch ein auf elf Kapâla's Indra Vaimridha darzubringendes Kuchen- und zweitens ein Aditi gehörendes Mussopfer zu erwähnen; jenes kann der Vollmondsishti, dieses der Neumondsishti folgen. Beides sind selbständige, wie das Neu- und Vollmondsopfer beginnende und schliessende Ceremonien, welche der Opferer nur dann darzubringen verpflichtet ist, wenn er sie einmal dargebracht hat ').

<sup>1)</sup> Kåt. 4, 5, 24-26. Åp. 3, 15; samsthåpya paurnamäsim indråya vaimridhaya purodasam ekadasakapalam anunirvapati | samanatantram eke samamananti | tasya yathakami prakrame | prakramat tu niyamyate | saptadaśasamidheniko | yathasraddhadaxinah | śraddhavatyau samyajye agne śardha mahate mahansi (T. Br. 2, 4, 1, 1), vatopadhuta — yaxyasa iti (cf. T. S. 2, 5, 3, 1; 4, 1 u. Comm.) Bhar. 3, 13. Hir. 2, 16. Hir. schliesst hieran in Kürze die Erklärung der "kâmyah kalpah", Darbringungen des DP oder von Modifikationen desselben zur Erfüllung bestimmter Wünsche, wobei er relativ am ausführlichsten den såkamprasthåyiya (cf. T. S. 2, 5, 4, 3 u. Comm.) behandelt. Ebenso bespricht Ap. im Anschluss an das Opfer für Indra Vaimridha eine Reihe einzelner Opfer, welche an verschiedene Götter, z. B. an Indra Anhomuc, Indra Vritratur gerichtet werden, um den Opferer gewisser Wünsche theilhaftig werden zu lassen (cf. auch T. S. 2, 5, 4, 2 ff.). Es wird häufig der Ausdruck "anunirvapati" gebraucht; daraus folgt, dass die so gebrachten Spenden nicht allein, sondern im Anschluss an das Vollmonds- oder Neumondsopfer, wenn auch als selbständige Ceremonie dargebracht werden; auch er erwähnt den såkamprasthåyîya, eine Abart des Neumondsopfers. Des Näheren darauf einzugehen, hat, wie ich glaube, kein besonderes Interesse; auch könnte ich nicht viel mehr thun, als die Texte selbst anführen, da das Ritual das des Neuund Vollmondsopfers selber ist.

### Anhang.

# Versuch einer Construction des Opferplatzes nach Baudhäyana.

Pray. B<sub>2</sub> sagt: ishtadeśe pratyagdaxinonnate prâgudagpravane dîrghacaturasram samacaturasram vâ 'gâram prâcyâm daxinasyâm (ca?) dvâradvayayuktam kritvâ tatra vihâram kuryât. Ich habe demnach in dem Umriss zwei Thore angebracht, jedoch weiss ich nicht, ob sie genau in der Mitte der Seiten liegen.

Das Âhavanîyafeuer befindet sich nach Baudh. Sulva S. 66 (Pandit X, S. 22) für einen Brâhmana 8, für einen Râjanya 11, für einen Vaisya 12 Prakrama's ostwärts vom Gârhapatyafeuer. Ich

habe das erste Mass hier genommen.

Den Mittelpunkt des Daxinafeuers kann man in verschiedener Weise finden. Hier ist die Methode gewählt, nach welcher man den Zwischenraum zwischen Gârhapatya und Âhavanîya in fünf Theile theilt, einen sechsten Theil hinzufügt, das Ganze wieder in drei Theile zerlegt und an dem zweiten Theile (von dem Pflock am Ostende an gerechnet), also bei 32/5 Prakrama's (6 Pr. 12 Ang.) ein Zeichen macht. Bindet man die Enden der Schnur an den Mittelpunkt des Âhav. und Gârh., zieht dann die Schnur nach Süden, indem man sie an dem Zeichen fasst und schlägt dort, wo die Marke den Boden berührt, einen Pflock ein, so ist dies der Platz für das Daxinafeuer, dessen Mittelpunkt demnach von dem des Gârhapatya in unsrem Fall 3 Pr. 6 Ang., von dem des Âhavanîya 6 Pr. 12 Ang. weit entfernt ist (cf. Baudh. Śulva S. 68; andere Methoden siehe ib. 67—69).

Man erhält in derselben Weise den Utkara im Norden, welcher demnach von dem Âhav. 3 Pr. 6 Ang., vom Gårh. 6 Pr. 12 Ang. weit entfernt ist (cf. ib. No. 70 und Comm. zu Kåt. Śr. S. 2, 6, 12).

Der Durchmesser der drei Feuerherde ist nach einem Citat

im Comm. zu Baudh. Ś. S. 67 zwei Prâdeśa's (= 24 Ang.); ihre Gestalt ist jedoch verschieden; der für das Gârhapatyafeuer hat derselben Quelle zufolge die Form eines Kreises, der für das Dazinafeuer die eines Bogens, der für das Âhav. die eines Vierecks.

Man beschreibt demnach um die Gestalt des Gârhapatya zu erhalten mit 12 Ang. als Radius um Punkt G einen Kreis.

Die Bestimmung, dass der Durchmesser der Herde zwei Prådesa's sein solle, hat offenbar die Bedeutung, dass ihr Flächeninhalt gleich sein soll. Dazu stimmt die Angabe des Comm., dass man für das Ahav. ein Viereck von 21 Ang. 9 Tila's machen solle; dieses Mass ergibt sich ungefähr aus der Gleichung a =  $\sqrt{12^2}$ .  $\pi$ . wenn a die Seite des verlangten Vierecks und 12 der Radius des Ueber die Herstellungsmethode sagt Pray. B, folgendes: âhavanîyamadhyaśañkoh paścât purastâd yo') dvâdaśângulaprådesah sankum nihatya | caturvinsatyangulo 'ratnih | dvayayamam rajjum ubhayatahpâśâm kritvâ pâśâd ârabhya dvâdaśângule 'shtâdaśangule ca laxanam kritvahavaniyapûrvaparayoh śankvoh paśau nidhâya dvitîyam laxanam daxinata uttaratascety (?) apakrishya prathame laxane śankum nihatya, pâśau vyatyasya purvavac-chankum nihanyat. Hier ist also ein grösseres Mass gewählt; das oben nach dem Comm. zu S. 67 angegebene führt indess auch Pray. B<sub>2</sub> als Ansicht des Deva an.

Am complicirtesten ist die Herstellung des Daxinafeuerplatzes. Nach dem Sûtra "wenn man einen Kreis in ein Viereck verwandeln will" (No. 59, Pandit X, S. 20b) verwandelt man den Gârhapatyafeuerkreis in ein Viereck, dessen Seite 21 Ang. 9 Tila beträgt. Mit der Diagonale (dvikaranî) desselben, welche 30 Ang. 4 Tila lang ist, construirt man ein Quadrat und wandelt dies in einen Kreis, dessen Durchmesser dann 34 Ang. 10 Tila ist. Dies ist der Durchmesser für den Kreis um den Mittelpunkt des Daxinafeuers. Schlägt man nun nördlich von dem Mittelpunkt des Daxinavihara bei einem Viertel des Durchmessers einen Pflock ein, befestigt daran den halben Durchmesser und beschreibt damit einen Kreis, spannt in der Mitte des Kreises eine Schnur von Ost nach West (wohl dort, wo die Kreise sich schneiden; Pray. B, sagt wenigstens: prâcî pratîcî sandhî nivamya), zieht an ihr entlang eine Linie, so ist der südwärts von dieser liegende Theil des ersten Kreises das daxinâgnyâyatana, der nördliche fällt weg.

<sup>1)</sup> Mit kleinen Buchstaben sind hier Conjecturen angedeutet.

Diese Methode ist auch in Pray. B<sub>2</sub> genannt und zwar als Vorschrift des Deva. Ausser ihr gibt Pray. B<sub>2</sub> noch andere an.

Was die Vedi anbetrifft, so ist ihre Prâcî 96 Angula's lang (Baudh. Sulva S. 71). Ihre Westseite beträgt 64, ihre Ostseite 48 Angula's. Ihre Construction ist oben (S. 44) näher angegeben. Man schlägt 96 Angula's hinter dem Ahavaniya, also 96 Ang. + 10 Ang. 211/2 Tila hinter dem Punkt A, dem Mittelpunkt des Ahavanîyafeuers, einen Pflock ein (b), welcher das Ende der Prâcî (ab) markirt und misst mit einem Strick von 144 Ang. Länge, an welchem bei 40 (oder 104) Ang. das Zeichen zum Anziehen, bei 24 die Marke für die Ansa's, bei 32 die Marke für die Śroni's gemacht ist, die Vedi aus; d. h. man bindet die beiden Schlingen des Strickes an a und b, zieht bei Ang. 40 die Schnur nach Süden und Norden und erhält die beiden Ansa's, indem man dort, wo die bei 24 gemachte Marke den Boden berührt, einen Pflock einschlägt. Vertauscht man die beiden Schlingen, so erhält man in gleicher Weise die Sroni's, man hat nur anstatt bei 24 den Pflock bei 32 einzuschlagen. 24 + 24, resp. 32 + 32 sind dann die Ostresp. Westseite der Vedi.

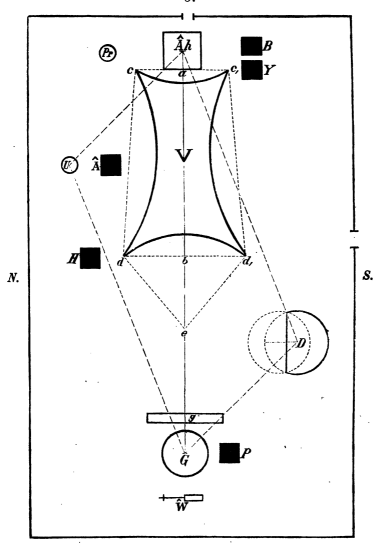
Wie S. 49 beschrieben, wird die Vedi auf allen vier Seiten ausgeschnitten; man nimmt einen Strick von der doppelten Länge der Seite, welche ausgeschnitten werden soll, bindet seine beiden Enden an die zwei Pflöcke, welche am Ende der betreffenden Seite stehen und zieht ihn mit einem an dem Mittelpunkt befestigten Zeichen nach aussen. Wo der Mittelpunkt die Erde berührt, schlägt man einen Pflock ein, bindet die beiden Enden des Strickes dann an diesen und beschreibt mit dem halben Strick einen Kreis; welcher die Vedi ausschneidet. Sie erhält dadurch die Gestalt, welche ich auf der Zeichnung ausgeführt habe. Pray. B<sub>2</sub> schreibt dies mit folgenden Worten vor: dvigunam parsamanam (rajjum) madhyacihnavatim kritva daxinasronyansayoh pasau pratimucya laxanam daxinata akrishya sankum nihatya tatra pasau pratimucya laxanena sroniprabhrity ansat parilikhet | evam uttarapūrvaparaparsvan api parilikhet.

Zu bemerken ist ausserdem die bereits S. 49 citirte Vorschrift: präncau vedyansåv unnayati | åhavanîyasya parigrahanaya | pratîcî śronî | gârhapatyasya parigrahanaya (Comm. zu Baudh. Ś. S. 75; ähnlich Taitt. Brahm. 3, 2, 9, 9). Der Comm. zu Taitt. Samh. I, S. 155 sagt bei diesen Worten: ansåkårena śronyakårena ca koneshu caturshu aunnatyam vidhatte. Bei Kåt. Śr. S. 2, 6, 8 heisst es:

agnim abhito 'nsau, was der Comm. mit: ansau âgneyaisânakonau âhavanîyam ubhayato bhavatah, ansayor madhye âhavanîyo bhavatîty arthah erklärt. Der Scholiast zu Sat. Brâhm. 1, 2, 5, 15 (S. 104) sagt: vedyańsayor âhavanîyasya sparśam vidhatte. Mir ist diese Eigenschaft der Vedi nicht deutlich und ich habe darum S. 49 auch nur einige Citate angeführt. Eine Erhöhung der vier Ecken ist schwerlich gemeint; unnayati scheint: "er führt hinaus" zu heissen; die Frage ist nur, ob damit eine Verlängerung der Ansa's und Śroni's über das Mass hinaus gemeint sein kann. tischen Gründen ist mir dies sehr unwahrscheinlich. Ich glaube. dass das "aunnatvam" schon durch das Ausschneiden der Vedi im Osten und Westen erreicht wird oder auch dieses selbst bedeutet; da dann die Vedi ihre Arme und Schenkel gleichsam ausstreckt und das Feuer, wie die Frau den Mann, umfängt: yoshå vai vedir vrishâgnih, parigrihya vai yoshâ vrishânam sete, mithunam evaitat, prajananam kriyate, tasmâd abhito 'gnim ansâ unnavati (Sat. Brâhm. 1, 2, 5, 15).

Die Sitze habe ich nach Pray. B. u. , bezeichnet. B. fol. 12ª a. E., 12 b a. A: daxinenâhavanîyam brahmâyatanam tadaparena yajamânasya | uttarenâhavanîyam pranîtâsthânam | uttarâm śronim uttarena hotuh | utkara âgnîdhrasya. Letzteren habe ich im Süden angesetzt, obwohl ich nicht genau weiss, ob das richtig ist; möglicher Weise sitzt er im N. des Utkara. Für den Adhvaryu, der seinen Functionen gemäss an verschiedenen Stellen sich niederlassen muss, habe ich einen bestimmten Sitz nicht anzusetzen gewusst. Der Platz für Yajamâna und Brahman ist vielleicht etwas weiter südlich oder westlich. Ich kenne keine bestimmte An-Nach Kât. 1, 8, 27. 28 sind die beiden Sitze für Brahman und Opferer südlich von der Vedi gelegen; der Opferer sitzt westlich vom Brahman und berührt die Vedi. Der für den Hotri kann nach Comm. zu 3, 1, 1 auch hinter der Vedi, zwischen Ahav. und Gârh. sein. Zweifelhaft ist mir, wie gross der Platz, auf dem der Vihâra gemacht wird, selbst ist; es ist daher möglich, dass die Umrahmung nicht so eng ist, wie ich sie angegeben habe; vielleicht ist ihre Weite ganz ins Belieben des Opferers gestellt. Nicht deutlich ist mir ferner Comm. zu Baudh. S. S. 75: daxinottarâyatam gârhapatyâgâram âhavanîyâgâram pûrvâparâyatam tatra vedikaranât.

0.



W.

= Âgnidhrasitz. G = Garhapatyafeuer. U = Utkara.
Âh = Âhavaniyafeuer. H = Hotrisitz. V = Vedi.
B = Brahmansitz. P = Patnisitz. W = Wagen.
D = Daxinafeuer. Pr. = Pranitaplatz. Y = Yajamanasitz.
ab = Praci. c u. c, = Nord-, resp. Südansa. d u. d, = Nord-, resp. Südároni. d e und d, e = d d,; e d ist der Radius, mit dem vom Mittelpunkt e aus der Bogen d d, beschrieben ist. g = Platz für die Gefässe.

## Nachträge und Berichtigungen.

- Seite 2. 8. Das Nachlegen der Scheite wird als eine Opferung gefasst. Die Prayoga's fügen darum bei jedem Scheit das am Ende des Spruches vom Adhvaryu zu sagende svåhå, ferner den vom Opferer zu vollziehenden Tyåga hinzu. Ueber den Platz, von dem aus der Adhvaryu die Scheite anlegt, sagt B<sub>2</sub> (fol. 3b): garhapatyasya paścat padmasanenopaviśya — anvaharyapacanasya paścad urdhvajanur upaviśya - ahavaniyasyottarapaścimadeśe prahvas tishthan -.
- Seite 4, Z. 4. Nach Paddh. S. 297, Z. 1 geht dem Manenopfer eine Vaisvadevaspende voraus. cf. Manu 3, 83. 108. 121. Donner, Pindapitriyajña S. 301). 14; dieser Spende folgt ein Darsasråddha, cf. Donner ib. S. 14 u. Paddh.
- ib. Anm. 2. Ueber die Zeit des Essens sagt Ap. 4, 2: payasvatîr oshadhaya iti pura barhisha ahartor jayapati asnitah | pura vatsanam apakartor amâvâsyâyâm.

Seite 5, Z. 7: hinter "ab" füge hinzu: "und glättet ihn".

Z. 9: vor "ishe två" füge hinzu: "chinadmi".

", " ", "ûrje två" " **Anm., Z. 7:** lies ûrje für urje. "samnamayâmi".

" Z. 3 v. u.: nach dem Abschneiden des Zweiges nennt das Taitt. Brahm 3, 7, 4 (cf. Comm. S. 458) zwei Mantra's für das Herstellen des Idhma, dann den für das Abschneiden der Darbhagräser.

Seite 6, Anm. Z. 16 v. u.: die festliche Schmückung ist auch von Baudh. 1, 1 vorgeschrieben: upavasathasya rûpam kurvanti. Der Comm. erklärt das ähnlich, wie Pray. B, und 2. Bei Ap. 1, 6 a. E. heisst es (nach dem Anfertigen des Zweigpavitra, vor dem Manenopfer: samûhanty agnyagâram upalimpanty ayatanany alamkurvate yajamanah patni ca nave samnayyakumbhyau yavaccharkaram gomayenâlipte bhavatah.

Seite 7. Anm. 3. Absatz 2. Was die Sûtren des Baudh. Ap. etc. während des Opfers vorschreiben, ordnet Kat., soviel ich sehe, nur durch die allgemeinen Worte: "mit Erwägung seines Vorhabens hat er die nothwendigen Utensilien zu besorgen" (1, 10, 3) an. Nach dem Comm. ist damit gemeint, die Gefässe etc. seien vor dem Beginn der Handlung an Ort und Stelle zu bringen, damit nachher kein Zeitverlust entsteht.

Ueber die Herstellung des Idhma- und Barhisbündels siehe Kåt. 1, 3, 12 ff. Seite 8, Anm. Z. 12 lies: anadutparsu.

Seite 8, Z. 12 v. u. Die Angabe über die Anfertigung der Vedi beschränkt sich hier auf die Worte: vedim karoti pråg uttaråt parigråhåt.

Seite 9, Anm. Z. 16 hinter: "agrena garhapatyam" füge hinzu: "nivapati".

Seite 9, Anm. Z. 21 hinter "parivasya" füge hinzu "śakham".

Seite 10, Anm. 4, Z. 12: die Kühe kehren aus dem Wald jetzt zurück; darauf bezieht sich gå äyatih pratixate (cf. Taitt. Brähm. Comm. III, 465). Die Kühe werden also gemolken, nachdem sie aus dem Walde, in welchem sie ohne die Kälber weideten, zurückgekehrt und mit den Kälbern zusammengelassen sind.

Seite 10, Anm. 2; füge hinzu Áśv. 2, 4, 2.

Seite 13, Anm. 3, Z. 2: füge hinter: "Indra's dich" hinzu: (V. S. 1, 14).

Seite 13, ib. Mittel zum Gerinnenmachen erwähnt Paddh. S. 309, Z. 8 v. u.; Âp. 1, 14, 1. Bhâr. 1, 14. Hir. 1, 11.

ib., Z. 2 v. u. für "tanajmi" lies: "tanacmi".

Seite 14, Z. 1. Wählt er ein Thongefäss zum Zudecken, so muss er einen Halm oder ein Stück Holz dazwischen legen.

ib., Anm. 1, Z. 1: Comm. zu T. S. I, S. 78 liest camasena vå.

" " " Z. 4: hinter deveshu fehlt das Zeichen des abgekürzten Citats "—".

1b., Anm. 1, Z. 5: lies pariserata iti.

Seite 15, Z. 14. Yavagu opfert nur der ein Samnayya spendende (cf. S. 10).

ib., Z. 17. 18: für zwei Sitze findet sich die Vorschrift bei Kât. 1, 8, 27: im Süden zwei Sitze für Brahman und Opferer. 28: dahinter der Opferer, die Vedi berührend.

ib., Anm. 1. Aus dem Opfererabschnitt des Âpastamba (4, 3) ist hier zu citiren: amāvāsyām rātrīm jāgarti | api vā supyāt | upari tv eva na śayīta | api vopari śayīta vratacārī tv eva syāt | ubhayatra jāgaraṇam eke samāmananti | âhavanīyāgāre gārhapatyāgāre vā śete. Bhār. 4, 4 a. E., 5 a. A.

Seite 16, Z. 8: in der Rechten hält der Opferer Gerste (: yavasahitena, saxatena) Paddh. S. 177 und Comm. zu 2, 1, 18.

Seite 17, Zeile 13. Ich bin der Auffassuug Mahadeva's gefolgt, welcher sagt: bhagam asmai pariharatity arabhya —.

1b., Anm. 2, Z. 5 vor "nieder" füge hinzu "auf den Brahmansitz". Nach dem Chandogasütra kann er auch auf die Verbindung der Paridhi's, oder die Spitzen der Löffel oder auf den Utkara sein Gesicht richten.

Seite 18, Z. 1: lies "Adhvaryu" für "Advaryu". ib. Z. 11 und überall wo om 3 steht lies o 3m.

Seite 19, Anm. 2, Z. 9: hinter "visah" füge "patrani" hinzu.

, ", " Z. 11: für "sammrijya" lies: "sammrisya".

Seite 20, Zeile 19: hinter "h) der" füge hinzu: "entweder von dem Zweige gemachte oder" (aus Varana etc.).

Seite 20, Anm. Z. 11: hinter "a b e c" füge hinzu: "Herantreten des Brahman (atra brahma prapadyate)".

Seite 22, Z. 22: für "ein jeder Arâti" lies "eine jede Arâti".

Selte 23, Z. 4: hinter "berührt er" füge hinzu: "ebendort stehend".

" " Z. 5: tilge: "die".

" Anm. 4, Z. 7: das Mscr. liest "parinaham".

Seite 24, Zeile 5: hinter "wirft" füge hinzu: "mit dem Gesicht nach Osten sitzend". Der Mantra ist dreimal zu wiederholen.

ib., Anm. 1, Z. 4: lies: purodasiyebhyas tan.

ib., Anm. 3, Z. 7: füge hinter "nirvapämiti" hinzu: "trir yajusha tüshnim caturtham". — Für "Anm. 7" ist "Anm. 4 (S. 23)" zu lesen.

Seite 24, Anm. 5: Wie aus den Citaten auf S. 113, Anm. 1 a. E. hervorgeht, bietet das Baudhayanaritual Anlass zu der Annahme, dass nach ihm gleichzeitig mit dem Samnayya noch ein Kuchen dargebracht wird.

Seite 27. Z. 11 hinter "trinkt" ist wohl noch: "euch wählte Indra beim Vritrakampf; ihr wähltet Indra zum Vritrakampf" (V. S. 1, 13) hinzuzufügen.

ib., Z. 17 fehlt zum Brahman der Beleg: "Kåt. 2, 2, 11: "sprenge! das Opfer..." heisst es beim Havis."

1b., Anm. 5. Aus den Hiranyakeáin-Paribhâshà's, 1, 3 füge ich über diesen durch Besprengung vollzogenen Samskâra noch hinzu: âdhânaprabhriti yâvajjivam pâtrâni dhâryante | teshâm pratitantram samskâro 'bhyâvartate.

Selte 28, Anm. Z. 1. Hinter "patrani" füge "kritva" hinzu.

", ", Z. 2: Vor "patrani" füge "uttanani" hinzu.

" " Anm. 6: Bhar. liest: bahirviśasanam; Hir. vahirviśasanam; Ap. bahishtadviśasanam.

Seite 29, Anm. 7: Âpastamba verbindet mit dem Vaisya den Befehl "Adrava", mit dem Rajanya "âgahi".

Seite 30, Z. 14 u. 31, Z. 10. Ich glaube, wir kommen betreffs des Phalikarana eher zur Klarheit, wenn wir Kât. 2, 4, 14 und 2, 4, 22 verbinden. Dann vollzieht die Gattin oder der Ägnidhra das Phalikarana, welches in der vollständigen Reinigung der Körner besteht und vom Adhvaryu nur oberflächlich geschah. Die bei der durch diesen vollzogenen Reinigung losgestossenen Hülsen werden auf den Utkara geworfen, die durch den Ägnidhra oder die Gattin losgestossenen werden "Kana's" genannt und später (s. S. 171) geopfert.

Ist diese Auffassung richtig, so fallen S. 30, Z. 14 die Worte: "von hier ab — Enthülsen" weg; die dazu gehörige Anm. 2 tritt zu S. 31, Z. 10. Demnach modificirt sich auch S. 31, Anm. 1, Z. 6 "es scheint hiernach etc.": nachdem der Adhvaryu zum ersten Mal gereinigt und die Schalen auf den Utkara geworfen (Kât. 2, 4, 10) sondert er (Kât. 2, 4, 21) die enthülsten Körner von den übrigen ab und wirft sie in eine Schale. An den unenthülst gebliebenen Körnern vollzieht nun der Âgnidhra oder die Gattin dreimal in gleicher Weise die Reinigung. Aus Mahâdeva's Worten geht jedenfalls hervor, dass damit auch eine Absonderung der schlechten, flachen Körner (anishtha's) verbunden ist.

Seite 30, Anm. 2: lies: "Havishkritrufen" für "Haviskritrufen". Seite 32, Anm. 1, Z. 5 v. u.: vor: "ninayati" füge "trir" hinzu.

", ", ", 3, Z. 3 v. u.: vor: "agne" füge "apa" hinzu.

Seite 33, Z. 19 lies: "Xatra" für "atra"; hinter "Xatra gewinnend" füge: "Nachkommenschaft gewinnend" hinzu.

Seite 38, Anm. 3. Bhâr. sagt, dass an dieser Stelle oder später die Butter herausgenommen werden kann: atrâjyam nirvapaty uparitaram vâ. Die zweite Gelegenheit ist S. 60, Anm. 3 nach dem Fesseln der Gattin, vor dem Anblicken der Butter. 2, 6, 1: tasyâm (âjyasthâlyâm) pavitrântarhitâyâm prabhûtam âjyam nirvapati mahînâm — nirvapâmi devayajyayâ.

Seite 39, Anm. 2. Âp. sagt über die Morgenmelkung 1, 14: upadhâya kapâlâni sâyamdohavat prâtardoham dohayati | âtañcanâpidbâne nidhânam ca nivartate. — Für "Paribhâsha's" lies hier und in Anm. 1: "Paribhâsha's".

Seite 43, Z. 13. Im Fall ein Samnayya gespendet wird, fällt das Backen des zweiten Kuchens weg; dafür wird mit demselben Spruch die Morgenmilch gekocht, aber nicht wie die Kuchen durch darübergehaltene, sondern durch

daruntergehaltene Darbhahalme. (Paddh. S. 310: adhahsrapanam bhavaty eva noparisrapanapraxepah).

Seite 43, Anm. 2, Z. 1: für "des Gottes" lies: "Gott".

Seite 44, Anm. Z. 3: hinter (V. S. 1, 23) füge "Mantra für Mantra" hinzu.

ib. Anm. 3, Z. 7: für: "saha vottarena parigrahât" lies: "saha vottarena parigrahât" zu setzen; ebenso liest Baudh. Z. 1 parigrahât.

Seite 45, Z. 22: für "ihn" setze "ihr".

Seite 55, Anm. 2. Die Neigung der Vedi nach NO. ergibt sich wohl von selbst dadurch, dass der ausgewählte Opferplatz nach NO. oder O. geneigt ist (cf. S. 187).

Seite 62, Z. 9: füge hinter "leise" hinzu: "oder siebenmal laut, einmal leise".

Seite 64, Z. 7: füge hinter "löst" hinzu: "östlich vom Ahavantya".

Seite 64, Z. 11: das Fortwerfen von Gras, Laub etc. ist durch Kât. 2, 6, 41 vorgeschrieben.

Selte 66. Dr. Garbe macht mich darauf aufmerksam, dass es Âp. 1, 5, 9 von den Paridhi's heisst: ârdrâḥ śushkâ vâ, wozu Rudradatta bemerkt: ârdrâḥ paridhayo bhavanti śushkâ apîshyanta.

Seite 79, Anm. 2. Auch nach Âp. Paribh. No. 110 sind beim Neu- und Vollmondsopfer 15 Sâmidhenîverse. Dieselbe Zahl ergibt sich bei Śânkh. (cf. S. 77, Anm. 1 a. E.).

Seite 80. Nach Âp. l'aribh. No. 45 ist bei den Âghara's Anfang der Handlung und des Hymnus verbunden.

Seite 84, Anm. 7, Z. 2: lies "Anm. 1" für "Anm. 6".

Seite 88, Anm. 1, Z. 14: lies "brahmanam" für "brahmanam".

Seite 90, Z. 3 des Textes v. u. und Anm. 6. Dr. Garbe schlägt mir zu übersetzen vor: "oder den Âgnidhra mit der linken Hand, so dass diese an dessen Seite sich befindet", fasst also ankadesena als Bahuvrihi.

Seite 93, Z. 8: hinter "versehene" füge hinzu: "die zu den Göttern strebende".

Seite 94, Anm. Z. 3: lies "bei den" für "bei dem".

Seite 96, Anm. 6, Z. 4: füge hinter: "angesehen (möchte ich werden)" hinzu: resp. "geehrt" oder besser vielleicht "einsichtig (m. i. w.)".

Seite 99, Anm. 4: lies "844" für "843".

Seite 103, Anm. 4: hinter "yajyapuronuvakyavatishu" füge an Stelle des Striches: "caturavattam pañcavattam va pañcavattam jamadagninam" hinzu.

Seite 110, Z. 7 ) lies "yajâmahe" für "yajâmaha".

Seite 114, Anm. Z. 15 füge hinter: "ekâdaśakapâlah" hinzu: purodâśah.

" " " " Z 17 lies: "darśe 'gner" für "darśa agner".
Seite 118, Anm. 4, Z. 4 hinter: "Speisen" füge hinzu: "der verehrenden".

Seite 119, Anm. 3, Z. 9: lies: "yajeti sampraishau |.

Seite 125, Anm. 1. Aus Baudh. 1, 18 (nicht 1, 17) füge ich noch hinzu: jighrena bhaxayitvå catur avåntaredåm avadyati | upastrinåti, dvir ådadhåti, abhighårayati |. Aus Hiranyakeśin vor "puraståtpratyanīn": tat (anjanam) so (hotà) 'vaghrayapa upaspriśati | yathetam pratyetya etc. (wie citirt).

Seite 126. Z. 26: für "jushantam" ist vielleicht besser "ajushantam" (nahmen gern an) zu lesen.

Seite 127, Anm. 1 a.E.: zu dem Citat aus dem Yajamanaabschnitt des Åpastamba füge hinzu: så me — ürjam iti ca. (So ist dieser S. 128, Anm. 8 citirte Spruch zu verbinden) | idaya aham — bhūyasam ity upahūtam | ida dhenuh — asman agad iti bhaxayahriyamanam ukta idabhaxo marjanam ca

Seite 127, Anm. 2, Z. 4 lies: "pratidiśam" für "pratidiśam".

Seite 128. Das Essen des Âgnîdhra wird wohl richtiger gleichzeitig mit dem der andern Priester angesetzt (S. 129). Jedesmal nach dem Essen spült er den Mund.

Seite 132, Z. 5 lies: "gekochtes"; Z. 6 "dienendes"; Z. 11 u. S. 133, Z. 1 lies: "es" für "ihn".

Seite 144, Anm. 3, Z. 9: hinter "madhyam" füge hinzu: "âpyayantâm âpa oshadhaya iti dhruvâyam mûlam | evam trir | api vâ divy añxveti juhvâm agram antarixe 'ñxvety upabhriti madhyam.

Seite 145, Z. 14: ich lese für "vittam" mit Taitt. Samh. II, S. 787, l. Z. "vitam".

Seite 146, Z. 4: hinter "im Feuer" füge hinzu: "mit der Hand".

Seite 149, Z. 1: das Hineinwerfen des Upavesha geschieht durch den Ägnidhra. Es gilt dies Hineinwerfen aber nur für den vom Zweige gemachten Upavesha.

Seite 150, Z. 13: hinter "Vollziehung" füge hinzu: "des Opfers".

Seite 158, Z. 6: der Yajamâna vollzieht den Tyâga: om3 idam aguaye grihapataye.

Seite 159, Z. 19: hinter: "pag. 130" füge hinzu: "und setzen sich an ihre Plätze".

Seite 159, Anm. 3, Z. 8. Dr. Garbe theilt mir mit, dass die in mehreren Manuscripten fehlenden Worte "voparishtäd" zu streichen sind.

Seite 160, Z. 20 hinter: "schlechtem Opfer" füge hinzu: "schütze mich vor schlechter Kost".

Seite 162, Anm. 2: vittih ist besser mit "Erlangen" zu übersetzen; dementsprechend auch: "videya", ich möchte erlangen.

Seite 163, Anm. 1, Z. 6: für "dieselbe" setze "derselben".

Seite 166, Anm. 1, Z. 4 lies "ayâś ca".

" " " " **Z. 6 v.** u. lies: "muñcantu" und "udbudhyasvâgne ud uttamam".

Seite 169, Anm. 1, Z. 9: lies "ûrdhvas" für "ûrdhas".

Seite 170, Anm. 1, Z.,6: lies "vedim" für "vedim".

Seite 171, Z. 4: lies "raxobbyo" für "raxobbyas".

Seite 173, Z. 7: lies "drei" für "beiden".

Seite 175. Die Zeit, in welcher der Brahman opfert, ist nach Åsv. früher anzusetzen, als ich nach Kâtyâyana gethan habe.

Seite 185. Ob die Anvarambh. Ishti am ersten Tage oder an der Pratipad geopfert wird, hängt davon ab, ob das Vollmondsopfer an 2 oder einem Tage dargebracht wird.

Zu der Zeichnung, Seite 191 bemerke ich, dass die Masse beim Daxinafeuerplatz etwa ½ kleiner genommen werden mussten, damit dessen Fläche der des Ahavaniya und Garhapatya entspricht.

Die Paragrapheneintheilung, welche ich bei Citaten aus Âp., Baudh. etc. häufig gegeben habe, rührt nur von mir her und macht keinen Anspruch auf unbedingte Giltigkeit.

# Inhalt.

| Vorwort                                                                | I          |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| Einleitende Bemerkungen                                                | Ш          |
| I. Theil.                                                              |            |
| Einleitende Ceremonien                                                 | <b>72</b>  |
| Bhûsanskâra's, Herausnehmen der Feuer                                  | 1          |
| Nachlegen                                                              | 2          |
| Essen der Fastenspeise                                                 | 4          |
| Abschneiden eines Zweiges beim Samnayya - Neumondsopfer                | 4          |
| Ev. Antritt der Observanz                                              | 5          |
| Wegtreiben der Kälber beim Sâmnâyya-Neumondsopfer                      | 7          |
| Herstellen des Upavesha und Zweig-Pavitra beim Samuayya                | 9          |
| Abendagnihotra                                                         | 10         |
| Heranbringen der Kälber und Abendmelkung beim Samnayya                 | 11         |
| Wegschaffen des Milchtopfes und Gerinnenlassen der Milch beim Samnayya | 18         |
| Wegtreiben der Kälber wegen der Morgenmelkung beim Samnayya            | 14         |
| Ev. Essen vonseiten des Opferers und seiner Frau                       | 14         |
| Brahmanwahl (frühmorgens)                                              | 16         |
| Hinstellen der Pranîtâ's                                               | 18         |
| Umstreuen der Feuer                                                    | 19         |
| Hinstellen der Gefässe                                                 | 20         |
| Herausnehmen des Havis für die Kuchen                                  | 22         |
| Herstellen der Pavitra's                                               | 26         |
| Besprengen des Havis und der Gefässe                                   | 27         |
| Phalîkarana                                                            | 194        |
| Anstellen der Kapâla's                                                 | <b>82</b>  |
| Mahlen der Körner                                                      | <b>36</b>  |
| Herausnehmen der Butter                                                | 38         |
| Herstellen des Veda                                                    | <b>3</b> 8 |
| Morgenmelkung beim Samnayya-Neumondsopfer                              | <b>39</b>  |
| Herstellen der Klösse, aus denen die Kuchen gemacht werden             | 39         |
| Ansetzen der Butter                                                    | 41         |
| Aufrollen der Kuchen auf die Kapâla's                                  | 41         |
| aryagniceremonie                                                       | 42         |

| Backen der Kuchen, Kochen der Milch                        |   | 43. | 194 | Seite<br>a. E. |
|------------------------------------------------------------|---|-----|-----|----------------|
| Ausgiessen der Waschwasser                                 |   |     |     | 43             |
| Construction der Vedi                                      |   |     | 44  | ե. 189         |
| Fixirung der Stelle des Utkara                             |   |     |     | 50             |
| Graben der Vedi                                            |   |     |     | 51             |
| Hinstellen der Sprengwasser                                |   | •   |     |                |
| Reinigen der Löffel                                        | ٠ | •   |     | 57             |
| Umwinden der Gattin mit einem Bande                        | • | •   |     | 59             |
| Reinigen der Butter                                        |   |     |     |                |
| Anfüllen der Löffel mit Butter                             | • | •   |     | 69             |
| Aufbinden und Besprengen des Brennholzes und der Opferstr  |   |     |     |                |
|                                                            |   |     |     |                |
| Bestreuen der Vedi                                         | • | •   | ,   | 65             |
| Homology des des Desides                                   | • | •   | •   | 66             |
| Herumlegen der drei Paridhi's                              |   |     |     |                |
| Hinlegen der s. g. Vidhritihalme auf die Vedi              |   |     |     |                |
| Hinlegen des Prastara (cf. S. 64) auf die Vidhritihalme    |   |     |     |                |
| Hinlegen der Juhn auf den Prastara                         |   |     |     |                |
| Hinlegen der Upabhrit und Dhruva                           |   |     |     |                |
| Ev. Herzubringen der Abendmelkung                          |   |     |     |                |
| Aufstellen der Kuchen und der Milch nördlich vom Gårhapaty |   |     |     |                |
| Prånadåna                                                  | • | •   | •   | . 70           |
| Salben und Wegschaffen der Kapala's                        | • | •   | •   | . 71           |
| Die Opfergaben werden auf die Vedi gestellt und berührt .  | • | •   |     | . 71           |
| II. Theil.<br>Haupttheil des Opfers: die Spenden.          |   |     | 75  | -176           |
| Samidheniverse                                             |   |     |     |                |
| Erster Âghâra                                              |   |     |     | . 80           |
| Pravara des Hotri                                          |   |     |     |                |
| Heranführen der Götter                                     | • | •   | •   | 84             |
| Zweiter Aghara                                             | • | •   | •   | . 01<br>88     |
| Pravara des Adhvaryu                                       | • | ٠   | •   | . ot           |
| A. Die fünf Prayaja's                                      | • | •   | •   | 94             |
| B. Die beiden Ajyabhaga                                    | • | •   | •   | 100            |
| C. Die Hauptspenden                                        | • | •   | •   | . 107          |
| D. Agni-Svishtakritspende                                  | • | •   | •   | . 117          |
| Abschneiden und Anrufen der Ida                            | • | •   | •   | . 122          |
| Essen der Antheile von Seiten der Priester                 | • | •   | •   | . 128          |
| Vortheiler and Easter of Priester                          | • | •   | •   | 120            |
| Vertheilen und Fortschaffen des Anvähärya                  | • | •   | •   | . 134          |
| E. Die drei Anuyaja's                                      | • | •   | •   | . 139<br>: 140 |
| Auseinanderlegen der Löffel                                | • | •   | •   | . 140<br>. 142 |
| Sûktavâka                                                  | • | •   | •   | . 142          |
| Samyuvaka                                                  | • | ٠   | •   | . 147          |
| Samsrava-Ahuti                                             | • | •   | •   | . 14           |
| F. Die vier oder mehr Patnîsamyâja's                       | • | •   | •   | . 15           |
| Pragrahahoma                                               | • | •   | •   | . 160          |
| Zwei Juhoti's                                              |   |     |     | . 16           |

#### **—** 199 **—**

| Pishtalepa-Âhuti                                       |     |        | Selte<br>161 |
|--------------------------------------------------------|-----|--------|--------------|
| • •                                                    | • • |        |              |
| Auflösen des Veda und des Bandes                       |     |        | 162          |
| Sprengen nach den Himmelsgegenden hin und Ausgiessen e |     | vollen |              |
| Gefässes                                               |     |        | 164          |
| Sarvaprāyaścitta's und Yajñasamriddhi's                |     |        | 165          |
| Samishtayajus                                          |     |        | <b>16</b> 8  |
| Darbringung des Barhis                                 |     |        | 169          |
| Ausgiessen der Pranîtâ's                               |     |        | 170          |
| Darbringung der Kana's                                 |     |        | 171          |
| Vishnuschritte                                         | • • | · · ·  | 171          |
| Aufgabe des Gelübdes vonseiten des Opferers            | • • |        |              |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |     |        |              |
| Speisung des Brahman                                   |     |        |              |
| Schlussceremonien                                      | • • |        | 175          |
| Dâxâyanaopfer                                          |     |        | 177          |
| Anvârambhanîyâ-Ishti                                   |     |        |              |
| Opfer an Indra Vaimridha und Aditi                     | • • | • • •  | 186          |
| Opter an indra vannindna und Aditi                     |     | • • •  | 100          |
| Anhang.                                                |     |        |              |
| Opferplatz                                             |     |        | 187          |
|                                                        |     |        |              |
| Nachträge und Berichtigungen                           |     |        | 192          |

Druck yon A. Neuenhahn in Jena.

4

# 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED

### LOAN DEPT.

RENEWALS ONLY-TEL. NO. 642-3405

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed.

Renewed books are subject to immediate recall.

|                                       | . <b>BSD. CIR.OCT</b> 25 <b>'78</b>      |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| DEC 30 1970 53                        | -                                        |
|                                       |                                          |
| , and 469                             |                                          |
| JUN 1 7 1971,                         |                                          |
| WAM CEPTERINE                         |                                          |
|                                       | 2, 0                                     |
| JUL 3 1975 6 1                        | 115 19                                   |
|                                       |                                          |
|                                       |                                          |
|                                       | 3 ) )                                    |
| INTER-LIBRARY                         |                                          |
| LOAN                                  |                                          |
| SEP 26 1978                           |                                          |
| LD21A-60m-3,'70<br>(N5382s10)476-A-32 | General Library University of California |

