

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

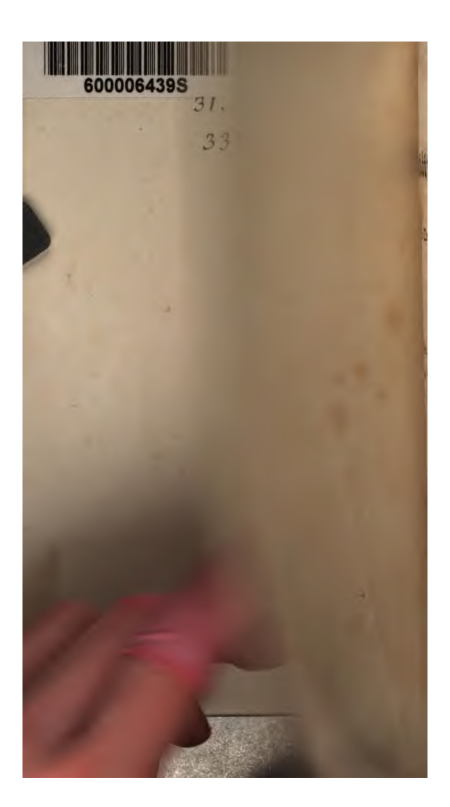
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# tiche Religionssystem

mellen neu untersucht und entwifelt

non

# Berbinand Christian Baur

minior ber evang. Theologie an ber Universität gu Tubingen.

libingen,

E. F. Offander.

831.



# Nanichäische Religionssystem

nach ben Quellen neu untersucht und entwifelt

nog

Dr. Ferdinand Christian Baur orbentlichem Professor ber evang. Theologie an ber Universität ju Tubingen.

Tübingen, Berlag von E. F. Offander.

1831.



Eubingen, gebruckt bei Sopfer de l'Orme.

### Borrede.

Indem ich die gegenwärtige Schrift dem Publicum iergebe, habe ich nach demjenigen, was im Eingange enelben, in der allgemeinen Vorerinnerung, über das Enhältniß dieser neuen Untersuchung und Darstellung im Manichaischen Lehrbegriffs zu den Werken der korgänger gesagt ist, zur Rechtsertigung ihrer Erstinung nur weniges hinzusügen.

Die Aufgabe der vorliegenden Untersuchung glaubte

Bor allem mußte es um eine urkundliche Darlegung in historisch gegebenen Elemente zu thun senn, aus wichen das ganze System zu construiren ist. Nicht mu um jeden Schein der Willführ zu vermeiden, sondern auch um der Darstellung selbst ein frischeres keben zu geben, sind überall, ungeachtet dadurch der Imfang der Schrift nicht unbedeutend erweitert wurde, in Hauptstellen, die die historische Basis der Untersüchung bilden, in ihrem Zusammenhange mitgetheilt werden. So erleichternd gerade in diesem Theile der Untersuchung die Arbeiten der Borgänger seyn mußten.

fo wird boch niemand, wie ich hoffe, ein durchgan, giges felbsiftandiges Quellenstudium, und eine umfassiffendere und durchgreifendere Benüzung der wichtigsten, Beweisstellen vermissen.

Die schwierigste Aufgabe einer folden Untersuchung. ift immer die Entwiflung bes innern Busammenhangs ber einzelnen Theile Des Suftems, Die getreue und lebendige Auffassung der das Ganze beherrschenden orz ganischen 3bee. Der Historiker muß fich immer auch wieder über den hiftorisch gegebenen Stoff stellen, unt bie Grundansicht, bie er vom Gangen gewinnt, gulegt burch Momente bedingt, Die über Die Gphare bes speciellen Gegenstandes feiner Unterfuchung hinausliegen. In Diefer Binficht hauptfächlich ichier es mir nothwendig, in die Beziehungen forgfältigei einzugehen, die der Manichaismus theils zu dem drift !t lichen Snofticismus, theils zu ben Religionen bei Alterthums überhaupt unverkennbar hat. Ich gesteh es gerne, daß ber Berfuch, ein Syftem, wie baim Manichäische ift, in feinen lezten und höchsten Print cipien aufzufassen, auf gewiße Puncte führt, in Un febung welcher das entscheidende Urtheil mehr ode minder nur der individuellen Unficht und Geistesrich tung des darftellenden Siftoriters angehören zu mufferd scheint. Gleichwohl glaubte ich auch folche Puncte un so weniger unerörtert laffen zu durfen, je häufiger fill fonst entweder mit volligem Stillschweigen übergangen oder wenigstens nur flüchtig berührt werden, mare eil auch nur, um die Grengpuncte zu bezeichnen, die bei hing historischen Untersuchung durch die Natur ber Sache gestekt sind.

In engem Zusammenhange mit bem so eben Bes mitten fteht, mas ich als einen britten Theil ber aes immten Aufgabe betrachtete, Die genauere Rachmeisung ber historischen Genesis bes Manichaischen Systems. Bas in biefer Beziehung noch zu leisten ist, mag bie mache Bemerkung zeigen, daß in dem ganzen Jahrs undert, bas nunmehr feit der Erscheinung des geifts wllen und inhaltereichen Beaufobre'ichen Berfes über it Manichaer nachstens verflossen ift, tein Verfuch macht murbe, bas Manichaische Gnstem aus bem imm erweiterten Gesichtefreis bes orientalischen Res bimegebiete, welchem es nach Ursprung und Inhalt utbort, zu betrachten. Es genügt mir, wenn bie agegebenen, auch bei bem jezigen Stande unserer htniß des höhern Drients immer noch durftigen mutungen ber Beachtung beffer ausgerüfteter und wier febender Forscher nicht unwerth erscheinen.

Der ganze Gang der vorliegenden Untersuchung in den Manichäismus immer mehr aus dem engen knise der christlichen Sectengeschichte in die weitere in freiere Sphäre der alten Religionsgeschichte hins ihr. Nur von diesem Gesichtspunct aus kann das Kanichäische Religionsspistem in seiner wahren Bedeus inzerscheinen: für die christliche Kirchen: und Dogsmiseschichte bleibt ihm demungeachtet dieselbe Wich; bleit. Um diese Seite um so weniger unbeachtet zu im, glaubte ich in dieser Darstellung auch der in

mancher Hinsicht sehr anziehenden Polemit ber d lichen Gegner etwas mehr Raum gestatten zu dui als ihr gewöhnlich gegönnt wird.

Das Studium ber historischen Theologie hat in neueren Beit burch bie Leistungen und Unrequi trefflicher Manner einen fo erfreulichen Aufschn genommen, und ist zugleich burch die großartige D dung, die die neuere Theologie überhaupt characteri in eine fo lebendige und fruchtbare Beziehung zur I matit als Wiffenschaft gefezt worden, daß jeder 1 Beitrag, auf dem weiten, ber Forschung noch c liegenden Felde, schon barum eine nicht unfreund Aufnahme sich versprechen zu dürfen scheint. ber gegenwärtige, eben fo fehr einer Cardinalharese Christenthume, ale einer hauptform der alten R gion gewidmete, es wenigstens nicht verkennen las daß er aus eben diesem Interesse für folche Stul hervorgegangen ift, und die Aufmerksamkeit, die etwa zu Theil wird, zu vielen lichtvollen und grü lichen Belehrungen Veranlaffung geben!

## uebersicht des Inhalts.

### Erfter Abschnitt.

Allgemeine Borerinnerung.

ie beiben Principien und bie beiben Reiche.

| erhältniß des Manichäismus zum Gnosticismus :           | und  |    |
|---------------------------------------------------------|------|----|
| nIChristenthum im Allgemeinen                           | •    | 1  |
| iherigen Bearbeitungen des Manich. Lehrbegriffe         | 8    |    |
| sellen nach ihrem verschiedenen Character .             | •    | 5  |
| nalismus des Manic. Systems in hinsicht                 | DET  |    |
| incipien                                                | •    | 10 |
| ur und die Eigenschaften der beiden Principien          | •    | 13 |
| ntreich                                                 | •    | -  |
| kich der Finsterniß                                     | •    | 19 |
| erhältniß der beiden Reiche                             | •    | 25 |
| wungen ber Gegner gegen ben Manic. Dualismi             | ığ   | 29 |
| eilung des Manich. Begriffs des Bofen .                 | •    | 37 |
| 3 weiter Abschnitt.                                     |      |    |
| r Kampf der beiden Principien und die<br>Weltschöpfung. |      |    |
| ftischer Character bes Manichaismus                     | •    | 41 |
| isang des Kampfe der beiden Principien                  | •    | 45 |
|                                                         | , 31 | 40 |
| Urmensch                                                | •    | 49 |
| iritus potens                                           | •    | 68 |
|                                                         |      | 71 |

|   | VIII -                                                                                  |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|   |                                                                                         |
|   | Mythische Gestalten bes Manich. Systems :                                               |
|   | ansicht des Alterthums                                                                  |
|   | Einmendungen der Gegner gegen den Manich. Begriff der                                   |
|   | Gottheit, und ihre Beantwortung                                                         |
|   | Dritter Abschnitt.                                                                      |
|   | Seele und Leib, die Erschaffung des ersten Menschen, die Sunde.                         |
|   | Der Abfast ber Seelen und der Ursprung des torperlichen                                 |
|   | Die Entstehung des Menschen                                                             |
|   | Bericiedene Ansichten über die Stellung, die diefer Lehre                               |
| ` | im Systeme zu geben ist                                                                 |
|   | Die Lichtseele des Menschen, als Concentration der Belt=                                |
|   | Der Leib, als Lotipeise und Kerter ber Seele                                            |
|   | Der Menfch, als Mifrotosmos                                                             |
|   | Parallele mit Plato und Philo, Berhaltniß gu Boroafter                                  |
|   | und den Gnostifern                                                                      |
|   | Der Fall des Menschen                                                                   |
|   | Die Dualität der Seelen                                                                 |
|   | Bergleichung der Augustin'schen Lehre von der Sande mit                                 |
|   | der Manichaischen                                                                       |
|   | Die Freiheit des Willens                                                                |
|   | Busammenstellung der Resultate der Untersuchung                                         |
|   | Vierter Abschnitt.                                                                      |
|   | Christus und die Erlösung, die Zurükführung der Seelen aus der materiellen Welt und ihr |
|   | endliches Schiksal.                                                                     |
|   | Augemeiner Inhalt biefes Abschnitts                                                     |
|   | Die Manichäische Christologie und die Manich. Heilbord=                                 |

| a stanta to the design                                | Gente       |
|-------------------------------------------------------|-------------|
| ns, als Lichtgeist, ber Erloser                       |             |
| iberhaupt in Beziehung auf die Natur, in ben Licht-   |             |
| stalten ber Sonne und des Monds                       | 204         |
| n Beziehung auf ben Menschen im Allgemeinen .         | 233         |
| 6, das Organ des Lichtgeistes                         | 239         |
| hatigkeit des Eridsers, als Lehrers. Strenge der      |             |
| Ranich. Sittenlehre                                   | 243         |
| tet signacula                                         | 248         |
| ignac. oris                                           | <b>2</b> 49 |
| ignac. manum                                          | 252         |
| ignac. sinus                                          | 259         |
| crung bes Manich. Rigorismus                          |             |
| durch die Lehre von der Bage und der Sundenver-       |             |
| ebung ,                                               | 262         |
| durch die Trennung der Manich. Kirche in Audito-      |             |
| wand Electi                                           | 264         |
| Die Auditores                                         | 265         |
| Die Electi                                            | 267         |
| Die Manichaische Caufe (zur Aufnahme unter die        |             |
| Electi)                                               | 273         |
| (Die Eucharistie)                                     | 279         |
| êtellung der Electi im Organismus des Gangen.         |             |
| die Manich. Kirche                                    | 28I         |
| nnd Mond als weitere Glieder bes fortgehenden         |             |
| interungsprocesses                                    | 290         |
| amteit Christi, bes Lichtgeistes, jur endlichen Erlo- |             |
| ung der Lichtseelen                                   | _           |
| thierfreis, als Bahn der Seelen und als Vorbild der   |             |
| Ranich. Kirchenverfaffung                             | 295         |
| leberfahrt ber Seelen in ben Lichtschiffen, Sonne     |             |
| nd Mond, zum Lichtreich                               | 305         |
| Sellgkeit des Lichtreichs                             | 312         |
| erungen der ungeläuterten Seelen                      | 317         |
| tob                                                   | 321         |
| ichatologie                                           | 322         |
| ποχατάστασις und die Verdammniß                       | 326         |
| olemit ber Gegnet                                     | 349         |
|                                                       |             |
|                                                       |             |

### Fünfter Abschnitt.

Das Verhältnis des Manichäismus zum Seis denthum, Judenthum und Christenthum: die ursprünglichen Elemente, aus welchen er hervorgegangen ist.

| I. Das Berhältniß jum Seibenthum       | •     |           |         |      |
|----------------------------------------|-------|-----------|---------|------|
| Fauftus und Augustin hieruber          | •     | •         |         |      |
| Beurtheilung ihrer Unfichten           | •     |           |         |      |
| 1. Der Manich. Dualismus hat ein       | ien : | polvtb    | elítiíd | ben  |
| Character                              | •     |           |         |      |
| 2. fast die Aufgabe ber Religion, 1    | vie t | er W      | luthe   | is=  |
| mus                                    | •     |           | .,,,,,  |      |
| 3. hat eine symbolisch = mythische For | 111   |           |         |      |
| 4. fcbließt fich an die edleren Form   |       | es be     | ibnifd  | ben  |
| Cultus an                              | •     |           |         | ,    |
| II. Das Berhaltniß jum Judenthum.      |       |           |         | •    |
| Allgemeines Urtheil über die Relig     | ion i | es 21     | . 8     | ·    |
| hauptbeschuldigungen gegen bas A.      |       |           |         | •    |
| 1. Es ftellt einen unwurdigen Begri    |       | r Got     | theit.  | auf  |
| 2. enthalt viele anftofige Gefeze und  |       |           | -       | ,    |
| 3. lehrt keine Sundenvergebung .       |       | .,,,,,,,, | •       |      |
| 4. verheißt ein sinnliches Gluf .      | •     | •         | ·       | •    |
| Anerkennung einer Urreligion im        | ( 8°. |           | •       | •    |
| III. Das Berhaltniß jum Christenthur   |       |           |         |      |
| Uebereinstimmung des Manich. r         |       | em (      | Sbrist  | en=  |
| thum und Gegenfag gegen baff           |       | •         | •       |      |
| Manes der Paraklet                     |       |           |         |      |
| Der Rationalismus ber Manichaer        |       |           |         | _    |
| Der Doketismus berfelben               |       | •         |         | •    |
| Allgem. Bemertung über bie Oppe        | fitio | n der     | Mani    | ián. |
| gegen bas Christenthum .               |       |           | _       | ,,.  |
| Die Genesis des Manichaismus           |       |           |         |      |
| Der Manichaismus feine Combinati       | on b  | es Ro     | rpastr  | is=  |
| mus und bes Chriftenthums              |       |           |         |      |
| Das Berhaltniß bes Manich. jum         | Apro  | aitris    | muß     |      |
| 1. Der bualiftifche Grundcharacte      |       |           |         | e=   |
| ligionsspiteme                         |       |           |         | •    |
|                                        |       |           |         |      |

| 2.   | Die    | Berid            | leben   | heit i | ihret         | Bel    | tanf  | фt     | •       | •          | 419   |
|------|--------|------------------|---------|--------|---------------|--------|-------|--------|---------|------------|-------|
| 3.   | Ihre   | e Abwe           | ichung  | in g   | wei :         | practi | ſфei  | ı Bot  | forifi  | ten        | 424   |
| Man  | ies et | in Neu           | erer 1  | and I  | diret         | iter   | •     | •      | •       |            | 428   |
| Das  | Vert   | åltniß           | bes S   | Mani   | <b>ch.</b> 31 | am 9   | Budd  | haisn  | nus     | •          | 433   |
|      |        | bereins          |         | -      |               |        |       |        |         |            |       |
| I.   | in J   | hin <b>lic</b> t | des     | Gege   | nfaz          | es zr  | oi fo | n E    | ieist r | ınb        |       |
|      | Ma     | terie            | •       | •      | •             | •      | •     | •      | •       | •          | 434   |
| 2.   | in S   | dinsicht         | der g   | ehre   | pon           | der    | Wel   | tentst | ehung   |            | 436   |
| 3.   | s      | =                | 2       |        |               | E      | Ø     | atwif  | lung t  | es         |       |
|      |        |                  |         |        |               |        | 233   | eltla  | ufs     | •          | 439   |
| 4.   | ¥      | 3                | =       | 2      | =             | bem    | We    | ltenb  | e       | •          | 444   |
| 5.   | =      | =                | ber     | Sitte  | nleh          | re     | •     | •      |         | •          | 445   |
| Beft | åtigu  | ng bes           | gewor   | nnene  | n R           | efulte | its t | urc    | Vergl   | ei=        | • • • |
|      |        | ber m            | -       |        |               | -      |       |        | _       |            |       |
| 9    | Mane   | <b>8</b>         | •       | •      | •             | •      | •     | •      | •       |            | 45I   |
| D    | ie mo  | orgenla          | ndische | n      | •             |        |       |        |         | •          | -     |
| D    | ie abi | enblånb          | ischen  |        |               |        |       |        |         |            | 458   |
| Det  | Mag    | ier Si           | mon a   | is N   | eprå          | [enta  | nt b  | es (5) | nostici | <b>B</b> = |       |
|      | _      | in feir          |         |        |               |        |       |        |         |            | 467   |
| Beit |        | Burutfi          |         | -      |               |        |       |        |         | on         | • •   |
|      | ,      | etrager          |         |        |               | •      |       | •      | •       |            | 475   |
| •    |        | nertun           | -       | •      |               | •      | •     |        |         | •          | 481   |
| 7"   |        |                  | ,       | •      | •             | •      | -     | •      | •       | •          | ,     |

## Erfter Abichnitt.

Allgemeine Borerinnerung. Die beiden Principien und die beiden Reiche.

Der Manichaismus ift, wie ber Gnofticismus, unftreis weine ber mertwurdigften Erscheinungen auf dem Gebiete n alteften driftlichen Religiousgeschichte, in gewißer Sins in fogar noch von boberem Intereffe als ber Gnofticies 185. Es handelt sich bei diesen beiden ihrem inneren Chas en nach fo homogenen, und, wie gewöhnlich geschieht. mur mit Rudficht auf gewiße außere Berhaltniffe unters Benen Erscheinungen nicht blos um eine, auf eine einzelne bes Christenthums, ein einzelnes Dogma bes drifts In Lehrbegriffs fich beziehende Differenz, um eine bas Die Meinung im gewöhnlichen Ginne, fondern um eis sins Große und Allgemeine gebenden Widerfpruch, eine Banzen Divergirende Geistedrichtung. Die Berührung biden Spsteme mit dem Christenthum ist eine so ausmentliche und angerliche, daß wir auf einen wom imbounct des Christenthums vollig verschiedenen gestellt men; es steht hier nicht Dogma gegen Dogma, fon= Religionofpftem gegen Religionofpftem, und wir tres aus dem fpeciellen Gebiete ber driftlichen Religions= wichte in das der allgemeinen Religionsgeschichte binus Das Religionsspstem, das hier zwar in mannigfa= infere Berührung mit dem Chriftenthum tommt, aber Wer Befreundung im Ginzelnen einen fehr tiefgeben= litr's Manico. Rl. Softem.

ben Gegensag gegen baffelbe bilbet, ift, wenn wir bas fentliche vom minder Wefentlichen scheiden und au allgemeinen Principien gurufgeben, bas beibnische, f wir ihm den Character einer Naturreligion beilegen mi welcher ber ethische Character bes Christenthums noch i ift. Treffen in diefer gemeinsamen Richtung ber Gnoftici und Manichaismus vollig mit einander zusammen, fo u icheibet fich bagegen ber legtere vom erftern burch eine großerer Confequeng versuchte Durchführung bes aufgi ten Princips, und, mas die unmittelbare Folge bievor einen noch scharferen Gegensag gegen bas Chriftent Wie schon in den alten Religionen der vorherrschende lytheismus auf einer gewißen Stufe in den Dualie überging, fo tragt auch ber Gnofticismus im Allgemi ein mehr polytheistisches Geprage an fich, wahrent Manichaismus feiner gangen Gestaltung nach duali Im Busammenhang bamit fteht bie Mannigfalti ber Formen, in welchen fich ber Gnofticismus in Reihe von Secten auf verschiedene Beise modificirte individualifirte; ber Manichaismus bagegen behauptet in diefer Beziehung ben ftrengeren Character ber Gin

Was den Manichaismus vom Gnosticismus un scheidet, kann nur dazu dienen, das speculative und gibse Interesse einer so eigenthumlichen Erscheinung zu höhen. Er hat daher auch, seitdem die Geschichte christlichen Theologie Gegenstand eines tiefer eindringer Quellenstudiums und einer geistvolleren Behandlung ger den ist, die Ausmerksamkeit mehrerer ausgezeichneter scher auf sich gezogen, unter welchen besonders Beauf und Mosheim durch sorgfältige Sammlung und Ordn der zerstreuten Materialien eine Bahn gebrochen I),

<sup>1)</sup> Beausobre Histoire critique de Manichée et du M cheisme. Amsterdam. T. l. 1734. T. II. 1739.

: ieber nachfolgenbe Bearbeiter nur mit Dant gegen borganger weiter freben fann. Dur bat Beaufobre iner gewiffen einseitigen apologetischen Tendenz und leftreben, nicht blos bas Berwandtere, fondern auch ar in entfernterer Begiebung gum Gegenstand feiner be Stebende in ben Rreis feiner Darftellung au gies as Characteristische und Individuelle bes Manichas nicht felten verwischt, wenigstens nicht gehörig ins tefeat, und die Ueberficht bes Busammenhangs ers t. und freieren Combinationen nicht immer bie nbe historische Begrundung ju geben gewußt. Bearbeitungen ift, ba Walch 2) fich barauf beschrants ie Resultate ber Borganger mit verftandigem Urs ju benugen, und bei feinem atomistisch gerftuckelnden neinanderreihenden Berfahren feiner Darftellung mes ben einzuhauchen noch Farbe zu geben vermochte. itig ber Mosbeim'ichen in hinficht ber Kritik und und ber lichtvollen und umfaffenden Behandlung rzug zuzuerkennen. Das Urtheil, bas Gieseler (Theol. . mnd Rrit. I. 3. G. 599) über Mosheim fallt, er nd in ber Entwicklung des Manichaischen Lehrbegriffs ir mit ber aufferlichen Busammenftellung bes Mothus it, ohne zugleich die innere Genesis nachzuweisen. u großentheils auch noch auf feine Nachfolger in ber im Zeit feine Unwendung finden. Lafte boch felbit kander'iche Darftellung (Allg. Gefch. ber driftl Relig. linde I. 2. G. 813-859) bei allen Borgugen, die bas ibe Berk auch in dem hieher gehorigen Abschnitte nonen, gerade in solchen Puncten, die die durchgreis t enetische Entwillung betreffen, da und bort noch

Whitim De rebus Christianorum ante Constantinum M.

in.B. F. Walch Entwurf einer vollständigen historie ber Resnien n. f. w. Th. I. Leipzig 1762. S. 685. f.

Manches zu munichen übrig. Neben ben neueften, nur ein allgemeine Ueberficht gebenden und nur einzelne Bunfte be fonders hervorhebenden Schriften von Reichlin-Mellbegg unt Megnern 3) ift ber Beitrag bemerkenswerth, welchen Gie feler in den Theol. Studien und Rritifen (herausg. von Ul. mann und Umbreit I. 3. Samb. 1828. C. 599) gur Beur theilung sowohl biefer beiden Schriften, als auch der Re ander'ichen Darftellung Mani's und ber Manichaer gegebei Es find hier mehrere fehr ichagbare Bemerkungen nie bergelegt, die bei einer neuen Untersuchung besondere Auf merksamkeit verdienen. Im Allgemeinen scheint mir, went ich die bisherigen Bearbeitungen mit den Quellen, aus wel den unsere Renntnif bes Manichaischen Spftems zu ichb pfen ift, und mit dem fo bedeutenden Erfolge der Beftre bungen vergleiche, burch welche uns in ber langen Bei feit Beausobre und Mosheim der Blick in den alten uni neuen Drient immer mehr erweitert und aufgehellt wor ben ift, theils in Sinficht ber Auffaffung bes ganzei Spfteme und einzelner in bas Gange besonders einarei fender Momente, theils besonders auch in Sinsicht be Berhaltniffes, in bas ber Manichaismus auf ber einen Se te jum Chriftenthum, auf der andern ju den Religionsfil stemen des Orients zu setzen ift, noch ein weites Keld fil neue Forschungen offen ju fteben, und manche wichtith Frage noch nicht fo erbrtert und entschieden zu fenn, dele ein neuer Berfuch, zu weiterer Aufhellung des bisher no mehr oder minder dunkel Gebliebenen etwas beizutragen, ath

?hi:

<sup>3)</sup> Die Theologie des Magiers Manes und ihr Ursprung. 21 den Quellen bearbeitet von K. A. Reichlin-Melldegg. Frit. a. M. 1825.

Manichacorum indulgentias cum brevi totius Manichiismi adumbratione e fontibus descripsit A.F. V. de Walie nern. Lips. 1827.

in überflüssiges und zweckloses Unternehmen angesehen widen müßte.

Bas zuerft die Quellen betrifft, fo ift feit Beaufobre m bem Berhaltniß ber von zwei Ceiten uns zugefommes m Berichte über Mani's Leben und Lebre, ber prientalis iben und occidentalischen, vielfach die Rede gewesen, und nd Beausobre's Vorgang die Meinung ziemlich gewohns b geworden, bei ber bedeutenden Berschiedenheit amischen kiben falle das Uebergewicht der Glaubwurdigkeit febr midieben auf die Seite ber Drientalen. Much Meander La. D. G. 815. gibt Beausobre barin Recht, Daß beride die abendlandischen Nachrichten, deren Unhaltbarkeit nut bewiesen, ganz verworfen und fich nur an die oris malischen gehalten habe. Wie weit biefe Behauptung in t Beziehung, in welcher fie Neander gunachft geltenb ucht, in Beziehung auf die Geschichte des Stiftere ber ime wirklich gegründet ist, wird an einem andern Orte b in Betracht fommen; hier scheint mir jedoch die Bedung nicht überfluffig zu fenn, daß jenes Mißtrauen m die Glaubwurdigfeit der occidentalischen Quellen feis thege auch auf die in ihnen enthaltene Darstellung ber michaischen Lehre ausgebehnt werden barf. in biefer Beziehung, ba bie Drientalen über die Leh= Rani's im Grunde nichts von Bedeutung mittheilen, neiner Bergleichung nicht wohl die Rede senn; theils ilm wir nach der ganzen Beschaffenheit der occidentali= Im Quellen, soweit fie die Lehre Mani's betreffen, feigegründete Ursache, ihre Treue in Zweifel zu ziehen. thi menn die Acten der Disputation, die ter Bischof welaus von Raskar in Mesopotamien mit Manes ge= im haben foll 4), wie Neander a. a. D. behauptet,

Acta Disputationis S. Archelai Cascharorum in Mesopotunia Episcopi cum Manete haeresiarcha. Galland. Bibl. Vet. Patr. Tom. III. S. 569 f. Nach Phot. Bibl. cod. 85.

noch so "offenbar eine übel zusammenhängende, ziemlich mährchenhaft aussehende Erzählung enthalten," so dürfa doch hieraus in Ansehung des dogmatischen Theils kein besonders nachtheiliger Schluß gezogen werden. Neben diesen Acten sind die Hauptschriftsteller, die wir aus da nicht unbedeutenden Zahl der Gegner, die gegen den Manichässchen Lehrbegriff geschrieben haben, noch benügen kon nen, Epiphanius (Adv. haer. LXVI.), der mit den Acten beinahe durchaus übereinstimmt, und uns einen wichtige, Theil derselben, den Bericht, welchen der von Manes all trünnig gewordene Schüler dessehen, Turbo, dem Archisaus über Manis Lehre erstattete, in dem griechischen Terzenhalten hat; Ticus, Bischof von Bostra, in seinen drei noch vorhandenen Büchern gegen die Manichäer 3); Alexander

Ed. I. Bekk. S. 65. hatte Heraklian, Bischof von Chalcedopi ber ein Werk von zwanzig Buchern gegen die Manichalichteb (zur Zeit des Kaisers Anastasius), in demselben aus ein Werzeichnis der früheren Schriftseller gegen Mani's Intere gegeben, in welchem ein gewißer Hegemonius als Wey fasser der Acten der Disputation des Archelaus voranstung (6 rag' Agteloov noog Maricagor artilogias araygawas).

<sup>5)</sup> Gall. Bibl. T. V. S. 269. f. Peber die Quelle, die Att von Bostra seiner Widerlegung der Manichalschen Lehre in Grunde legte, hemerkte Heraklan nach Photius a. a. Lie "Εδοξε μέν κατά Μανιχαίων γράφειν, έγραψε δε μάλλοκ και τῶν "Αδδου συγγραμμάτων. Dasselbe sep dem Diodorus variable begegnet, der ein Wert von 25 Büchern gegen Ranichaer schrieb, ö. διά μέν τῶν πρώτων βιβλίων έπτα οι ται μέν τὸ τοῦ Μανιχαίου ζῶν εὐαγγέλιον ἀνατρέπειν, τυγχάνει δὲ ἐκείνου, ἀλλὰ ἀνατρέπει τὸ ὑπὸ "Αδδα γεγρομένον, ὅ καλεῖται μόδιον (nach Marc. 4, 21.). Abdas winnter den drei ersten Schülern Mani's genannt, in den Ain Disput. Arch. c. 53., von Eprill von Jerus. Catech. VI. 3 im Epiphan. Haer. LXVI. 5., Theodoret Fab. haer. I, 26. ine

un Lycopolis in einer kleinen Schrift 6), und besonders kaustin in einer Reihe größtentheils gegen africanische kamichaer gerichteter Schriften 7). So sind es demnach, um wir die wenigen, übrigens nicht unwichtigen Fragmete aus Briefen Mani's selbst, die uns theils in den katen Augustins, theils in einer Pariser Handschrift tangl. Fabric. Bibl. gr. Vol. VII. S. 315.) erhalten sind, winehmen, nur polemische Schriftsteller, aus deren ziems im mausammenhängenden, summarischen, nur für den Zweck in Bestreitung mitgetheilten Augaben das Manichäische inkem seinem innern Organismus nach zu reconstruiren ist. Inch macht uns der bedeutendste unter diesen Polemisern, Aus

Litus fcbrieb, wie wir aus II. 26. feben, turge Beit nach ber Regierung bes Raifers Julian.

Gall. Bibl. T. IV. S. 73 f. Man vergl. über ihn Fabr. Ribl. graec. Ed. Harl. 1801. Vol. VII. S. 323. f. Er wird swöhnlich Bischof von Lycopolis genannt, in seiner Schrift kibst erscheiat er, wie Beausobre gut gezeigt hat T. L E. 236., als ein heidnischer Philosoph, der vom Christenthum ine hochst nüchterne Ansicht hat, wie z. B. aus c. 1.24. p sehen ist. Daß er, wie der Litel seiner Schrift sagt, (Alex. Lycopol. qui ex gentidus ad Manichaei opiniones wierersus kuerat) einige Zeit Manichaer war, ist nach dem Malt seiner Schrift nicht zu glauben.

Die Hauptschriften Augustin's gegen bie Manichaer sind: Contra Epistolam Manichaei, quam vocant fundament.

Contra Faustum Manichaeum Libri XXXIII.

Contra Fortunatum quendam Manichaeorum presbyterum Disput. I, et II.

Contra Adimantum Manichaei discipulum.

De Actis cum Felice Manichaeo L. I. et II.

Contra Secundinum Manichaeum.

De natura boni.

ţ\$

te H

:T

4

ľ

b

٢s

ľs

ιĎ

18

ĮĦ

). : Tà

ook die

ořE

οÚ

)(tµ-

nird

31.

leta De duabus animabus.

De utilitate credendi.

De baeres. XLVL

guftin, deffen Schriften wir fur unfere Reuntnig ber Mauich ichen Lebre fo vieles verdanten, jugleich mit ben Darft lungen, welche die afrikanischen Manichaer, geistwolle u gewandte Bertheidiger des Manichaischen Lehrbegriff wie Fauftus, Secundinus, Abimantus, Fortunatus, be felben gegeben haben, meiftens mit ihren eigenen Wor bekannt 8). Da wir feinen Grund haben, angunehm diese Anhanger Mani's haben sich von bem Suftem 1 bem mahren Sinne bes Meifters entfernt, fo burfen 1 uns ohne Bedenken an fie wenden, um bas Bilb, bas 1 uns von Mani's Spftem zu entwerfen fuchen, fo viel mi lig zu vervollständigen. Bergleichen wir die angegeber Schriften unter einander, fo zeigt fich uns in Binfict Karbe und Gestalt, die fie bem Manichaischen Suftem in rer Darftellung geben, eine nicht unintereffante Berich benbeit, nach welcher wir fie in zwei Classen theilen ! Die Schriftsteller ber einen Claffe geben unent nen. Manichaifche Suftem in einer mehr concreten Form, einer lebendigern und reichern mnthischen Gestaltung t

<sup>8)</sup> Es gehört hieher besonders, mas Augustin in feinen ? dern gegen Kauftus aus ben Schriften biefes Maniche mittheilt. Augustin fagt felbst L. I. c, 1.: Faustus b gente Afer, civitate Milevitanus, eloquio suavis, inga callidus, secta Manichaeus ac per hoc nefando ers, perversus, Noveram ipse hominem, quemadmodum c memoravi in libris confessionum mearum. Hic quodi volumen edidit adversus rectam christianamque fiden catholicam veritatem. Quod cum venisset in manus stras, lectumque esset a fratribus, desideraverunt jure caritatis, per quam eis servimus, flagitaverid ut ei responderemus, - Commodum autem arbitror, ejus nomine verba ejus ponere, et sub meo responsio meam. Fauftus mar Bifchof ber Manichaer Confess. V. 3. die Epistola Secundini ad Augustinum (vor Augustins & fdrift) ift ein icabbarer leberreft der Schriften ber Manic

führung, während die der andern die mothische Salle und m mehr abstreifen, und mehr nur ben abstracten Bes f, die logische Seite bes Spftems beraustehren. Debe : Mittelalieber, die bei jenen ihre eigene Stelle im Gp. n einnehmen, fehlen bei biefen gang, ober fie find, beis k faum mehr erfennbar, in ben hintergrund gurufgetres . Um meiften bivergiren in biefer Beziehung ber Bers fer ber Acten und Alexander von Lycopolis, jener burch mehr concrete, biefer burch die mehr abstracte Darfiels In die Mitte gwischen beide fallen n bes Spftems. unfin und Titus von Boftra, und zwar fo, daß jener mf nabe an die Acten, als diefer an Alexander fich ans Bas bei ben erstern 3. B. ber Archon, ber prinw tenebrarum ober ber Satan ift, ift bei ben legtern bie Personlichkeit beinahe vollig entkleidete Syle; was bort nger ruftiger Kampf ift, ift hier eine bloße Mischung Wiebenarriger Rrafte und Substanzen. Da nun, wie allem erhellt und auch ausbrudlich bezeugt wird 9). Ranicaifche Suftem eine fehr reiche mpthische Auss mg batte, fo murben wir fehr Unrecht thun, gerade migen Darftellung ben Borzug zu geben, in welcher Concrete bem Abstracten so viel möglich untergeordnet ther ba, wo auf der einen Seite eine bloße Rraft, auf abern eine concrete personliche Gestalt erscheint, eine k, durch Berwerfung ber einen ober ber andern Angas in die bloße Zusammenstellung beider zu lbsende Berdmbeit anzunehmen: vielmehr kann die Aufgabe nur finn, das Concrete und Abstracte, das Mythische Brifche, bas Bild und ben Begriff ftets fo auf eins

to neunt 3. B. Augustin Contra Faust. XXI. 9. ble Manis Misse Lebre eine fabula longissima, Litus von Bostra I. 14. m von Manes: μυθολογεί – τον ποιητικών μή διαφυχών pioc.

ander zu beziehen, daß bas Gine in dem Andern fich i gleicht und beide Formen der Darstellung neben eina bestehen konnen, indem sie nur auf eine aus der Int dualität des Schriftstellers herrührende Verschiedenheit Standpunkts zurükzuführen sind.

Treten wir bem Spfteme bes Manes felbit naber lagt fich nicht verkennen, daß es fich von feiner Seite ni an das Boroaftrifche Religionsinftem anschließt, feinem Qualismus. Die die Boroaftrifche Lehre ben bi alles fich hindurchziehenden phyfischen und ethischen Gegei bes Lichten und Dunkeln, bes Guten und Bofen in beiben einander entgegengefegten Wefen, bem guten Orm und bem bofen Ahriman auffaßte, fo ftellte auch Manes bie be Zweiheit der Principien an die Spize feines Spfter Nach Epiphanius (Adv. haer, LXVI, 14.) fing eine hauptschriften bes Manes, bas aus 22 Buchern bestehe Bert, bas er Mvornoia nannte 10), mit ben Worten i 3Ην θεός και ύλη, φως και σκότος, αγαθόν και ι κόν, τοῖς πᾶσιν ἄκρως ἐναντία, ὡς κατὰ μηδὲν ἐ Duo principia doceo, f χοινοῦν θάτερον θατέρω. ber Manichaer Fauftus bei Augustin Contra Faust. XI, Deum et Hylen -vim omnem maleficam Hylae at gnamus, et beneficam Deo, ut congruit, Dualismus blieb Manes (fo weit wir hier ben Gegenfag 1 beiden Principien blos im Allgemeinen betrachten) 1 Religionslehre, in welcher er als Verfer erzogen mar, ga gerren : Reichlin-Melbegg aber will ihn zugleich hierin zt Reformator feiner vaterlandischen Religion machen, inde fich bie Borogstrische Lehre von der der Magier badui unterschieden habe, bag, mahrend bie legtere eine ura fangliche Zweiheit feste, Die erstere von der Ginheit au

<sup>10)</sup> Man vergl. hierüber, wie überhaupt über die Schriff Mani's, Fabr. Bibl. gr. a. a. D. S. 311 f.

ber anfangstofen Beit, Bernane aterene, aus welcher beiben Grundwefen auf gleiche Beife bervorgegans Allein es beruht diese Meinung auf fehr unbeten Poraussezungen. Es läßt fich weber beweisen, rifchen ber Lebre ber Magier und ber Boroaftrifchen ber Unterschied ftatt fant, noch fonft annehmen, e alte perfische Lehre überhaupt jemals eine andere als eine dualistische. Damasoius Περί άρχων in Anecd. Gr. III. S. 259. fagt, indem er fich babei bemus, einen Schuler des Ariftoteles, beruft, gang ein: Die Magier und die gesammten Arier (mar to . v revog) nennen theile Raum (vgl. Herod. I. 131.) Beir bas intelligible All, bas Gine Ungetheilte, aus n ber gute Gott und ber bbfe Damon gle besondere bervorgingen, ober vor ihnen noch nach Ginigen mb Kinfternif. Ariftoteles, ber nach Diogenes von De vit. philos. procem. 6. ben Ormuzd und Ahben guten und bofen Damon nannte, rechnet (Me-XIV, 4.) Die Magier zu benjenigen, welche yevvrποωτον άριστον, ein vollkommenstes Urwesen, als ger aller Dinge, annchmen. Wahrscheinlich ift die= mefen baffelbe Princip, bas in ben Beubschriften Be= aferene beißt, und Ariftoteles nennt es apiorov, s auch in den Zendschriften (vergl. Zendav. von Rleus Ib. II. G. 376) bas in Berrlichkeit verschlungene s genannt wird. Dagegen lagt fich burch historische uffe nicht beweisen (auch Bruder, auf beffen Geschich= Bbilosophie fich Reichlin 2 Melbegg beruft, hat dieß targethan, ja nicht einmal darzuthun, die Abficht ge= 11), baß bie Lehre ber Magier sich von ber Boro=

ift nicht gang richtig, wenn Reichlin= Melbegg S. 50 in, Bruder führe Beweisstellen aus den griechischen und tuficen Schriftftellern an, um ju beweisen, daß die Ra=

aftrifden burch einen ftrengern Duglismus unte habe. Kinden wir auch die Lehre der Magier schled eine dualistische bezeichnet, so konnen wir boch bar nicht ben vorausgesetten Unterschied folgern, wi Plutarch (De Is. et Os. c. 46.), ob ihm gleich Zoro nicht unbekannt ift, boch von feiner und ber Mag Schlechthin ale einer bualiftischen, ben Begensag e ten und bofen Princips aufstellenden, fpricht. Gi mir aber iberhaupt ber Meinung, bag Boroafter i altern Gegenfag ber beiden Principien ein bobei beiteprincip gefest habe, fein gang richtiger Bec lettern ju Grunde ju liegen. Bon biefem bochfte cip ber Boroaftrifchen Lehre, Bernane akerene, ift fehr wenigen Stellen bes Bendavefta bie Rebe, un Scheint feineswegs als ein in demfelben Ginne reale cip, wie Ormuzd und Ahriman. Im Bendidad (Zent II. S. 379.) fpricht Ormuzd zu Ahriman : "Ahrim

gier vor Boroafter bem abfoluten Dualifm, b. b. ein bangigen gleichewigen Sweibeit anbingen. Bruder mehr G. 175.: Nisi futilia et incertissima pla omnia, quae de primorum Magorum sententia referent, ut sunt leves et in fingendo audaces, ter nobis haec difficultas tolli posse videtur, q statuamus, Magos de summo Deo more gentium rarum non disservisse, et cum Oromasden ejus tionem putaverint, ea ad Oromasden retulisse, a tria religio Mithrae adscribebat, Zoroastrem ve confusionem sustulisse, aperteque, qua ratione tus tum malus daemon ortus sit ex summo omnium parente, seu, quod refert Laertius (Vit. Pyth.), q dii hi geniti fuerint, explicuisse, sicque philose principiorum divinorum systema condidisse. Si staque omnibus rationibus nobis tutissimum vider veterum Magorum Zoroastre vetustiorum systema destam fateri ignorantiam.

bbfen Gefezes, bas in Berrlichkeit verschlungene Beruane aferene, bat bich geschaffen; burch feine ind auch die Auschaspands geworden, Die reinen Ges beiligen Konige." Eine andere Stelle Dieser Art av. Ib. I. C. 126., wo das Reuer ber Grund ber g amifchen Ormugd und bem in Berrlichkeit verien Wefen genannt, bemnach Ormuzd von Bernane unterschieden wird. Allein wenn Beruane aferene opfer des Ormuzd und Ahriman genannt wird, und if gleiche Beise aus bemselben bervorgegangen fenn w ift dieß nach dem Geiste dieser Lehre doch mobl mythische, poetisch personificirende Ausbrut, mander entgegengesexte Besen, Ormuzd und Abriman, h ewige mit gleichem Rechte bas Pradicat eines aus fen Seyns ansprechende Principien ju bezeichnen. bie Begiebung auf die unendliche, grenzenlose Zeit t forobl die Abhängigkeit beider von einem bobern , als vielmehr nur die Unabhangigkeit des einen von tern behauptet werden, und es ift vollig daffelbe, e griechischen Schriftsteller von ber Lehre Mani's idruk gebrauchen, er habe dúo agrás avagrovs 12).

offtiver ware der Begriff des Zeruane akerene zu nehmen, nes mit Bohlen (Das alte Indien Thl. I. Königsb. 1830. 145.) nach dem Sanskrit Sarvam akaranam als das unskfiene All erklart wird. Diese Erklarung entnimmt, wie dem bemerkt, dem Zendavesta die atheistische Idee von eisgenzenlosen Zeit als erstem Princip, welche aus den dichtern selbst nicht bervorgeht, sondern von Anquetil nur Bermuthung angenommen wurde. Aber auch so bleibt der wif des Zervan akerene so unbestimmt, daß dadurch eitsch nur der den beiden entgegengeseten Wesen gemeinskie Begriff des Ungeschaffenen als abstracte Idee über wiellt ist. Was Kheodor, ohne Zweisel der bekannte

Bon ber Natur und ben Gigenschaften ber beiben Pi cipien, wie fie in Mani's Syfteme gedacht wurden, fin wir Beschreibungen, bie uns vielfach an die Borftellun und die Sprache bes Bendavesta erinnern. Licht und & fterniß find auch hier die Grundanschauungen, und die ben Grundwesen werben als herrscher zweier Reiche t gestellt, bie, wie fie felbst, durchaus einander entgegenge Das gute Princip ift bas reinste intelligible Lie beffen materieller Reflex bas finnlich wahrnehmbare ift. Titus von Boftra fagt (L. I. c. 29.): Θεοῦ ἐστι φῶς σθητον δημιούργημα, αὐτὸς δὲ φῶς ἄν εἴη νοητὸν αίσθητόν - αὐτὸς ὁ θεός ἐστι φῶς νοερόν. faat Mutarch (de Is. et Os. c. 42.) 'Ωρομάζην δοικέ φωτί μάλιστα των αίσθητων; er fen έχ του και ρωτάτου φωτός (c. 47.). Bergl. Augustin Contra Fai L. XX, 7 .: Discrevistis lucem, qua cernimus, ab luce, qua intelligimus. Der gute Gott ift ber Baters Lichts (lucis beatissimae pater Aug. De nat. boni c. 42 fein Wefen ift lauterer Lichtglang, Mahrheit und Bei feit, Große und herrlichkeit, Ueberfluß und Geligt Mecht goroaftrisch schildert Manes felbft in der Epistola & damenti in ber claffischen Stelle bei Augustin (Contra Er Manich. c. 7.) die Vollkommenheit des gottlichen Befe In exordio fuerunt duae substantiae a se divisae: lt. nis quidem imperium tenebat Deus pater in sua sar stirpe perpetuus, in virtute magnificus, natura verus, aeternitate propria semper exsultans, contu apud se sapientiam et sensus vitales, per quos et

Bischof von Mopevestia, bei Phot. Bibl. Cod. 87.

Bekk. ©. 63. von Zarabes ober Zoroaster sagt, daß ε μιαρόν Περσων δόγμα είςηγήσατο περί του Ζορουάμ, δι χηγόν πάντων εἰσάγει, δν καὶ τύχην καλεί, καὶ ὅτι στίνα τέκη τὸν 'Ορμίσδαν, ἔτεκεν ἐκείνον καὶ τὸν Ζατανάν weist teinen reelleren Begriff bieses Princips.

n membra luminis sui comprehendit, regni viroprii divitias affluentes. In unoquoque auabrorum eius sunt recondita millia innumerat immensorum thesaurorum. Ipse vero pater, ande praecipuus, magnitudine incomprehensibilata habet sibi beata et gloriosa secula, neque neque prolixitate aestimanda, cum quibus idem atque illustris pater et genitor degit, nullo in ius insignibus aut indigente aut infirmo con-Ita autem fundata sunt ejusdem splendidissima upra lucidam et beatam terram, ut a nullo aut moveri aut concuti possint 13.) t, bas als bie Gubstang bes gottlichen Befens murbe, nur ein intelligibles, von bem materiellen rschiedenes senn sollte, worauf die Manichaer mit ichdruck brangen, fo gehort es boch jum Gigens m bes Manichaischen Epstems bie abstracte Idee ieder unter ber Korm einer Unschauung aufzufals Daber ift nicht nur bas ben Sinnen erscheinenbe

ließe sich leicht aus ben Beschreibungen, die der Zendavon dem Wesen Ormuzds gibt, eine Reihe gleichlaut Prädicate und Ausdrücke zusammenstellen. Bgl. 3. B. w. Th. II. S. 376 f.

mitin macht deswegen (Contra Faust. XX, 7) den Manichaen Borwurf, der Begriff ihres höchsten Lichtprinzips septenpt nur ein sinnlicher, nur eine aus der sinnlichen Wahrung abstrahirte, durch die Phantasse gesteigerte Borstel: De patris secreto lumine quid vodis dicam, nisi
ilumen cogitare non potestis, nisi quale videre contit! Hoc enim conspicuum, et omni carni, non tanilominum, verum etiam bestiarum et vermiculorum
immum lumen intuentes, ex illo conceptam corde
variam in immensum soletis augere, et eam lucem
be, ubi Deus pater habitat cum regnicolis suis.
udo enim discrevistis lucem, qua cernimus, ab ea luce,

Licht bas Sauptsminbol bes abttlichen Wesens. man bachte fich baffelbe auch unter ber Gestalt eine bie gange Ratur ausgebehnten menschlichen Leibes. Glieber fich überall darftellen, mo fich eine besondere festation bes gottlichen Lichtwesens zu erkennen gil Augustin wenigstens fehrt der Ausbruf membra 1 Bezeichnung ber in ber materiellen Natur fich au gottlichen Rrafte immer wieder. Da nun bier von gw gewiffe Ginheit bildenden Gliedern (bieft icheint mir Ausbruf comprehendit zu liegen) bie Rede ift, in bas gottliche Lichtwefen, als die Quelle ber Intellige ber Lebensfraft fich offenbart, mittheilt und wie bu gane und Canale verbreitet, fo trage ich fein Be fie von amblf, ben amblf Zeichen bes Thierfreises chenden, Lichtregionen zu verstehen. In ber engsti bindung icheinen mir mit biefen duodecim membr. nis die beata et gloriosa secula zu stehen, die er Meonen, mit welchen der heilige und herrliche Ba Erzeuger aufammenlebt. Gie werben awar bier nei mero neque prolixitate aestimanda gengunt (we nur überhaupt die Unendlichkeit ihres Wesens und t lose Menge ber in ihnen enthaltenen Lichtgeister nen foll); aber auch nach einer andern Stelle bei 21 in welcher berfelbe uns ein Fragment aus dem er Hunnus oder Canticum amatorium mittheilt. chem ber große Ronig ber Zeiten gepriefen wird ihnen die 3mblfzahl zu. An non recordaris, fe gustin (Contra Faust. XV, 5.), amatorium canticun ubi describis maximum regnantem regem, sce rum perennem, floreis coronis cinctum et fac.

qua intelligimus, cum aliud nihil unquam pu esse, intelligere veritatem, nisi formas corpore tare?

La Sequeris cantando, et adjungis duodecim loribus convestita et canoribus plena, et in fatris flores suos jactantia: ubi et ipsos duodecim quosdam deos profiteris, ternos per quatuor quibus ille unus circumcingitur. Quem quoumensum faciatis, quem sic circumdatum diciquam invenire potuistis? Adjungis etiam innues regnicolas, et deorum agmina et angelorum , quae omnia non condidisse dicis Deum, sed substantia genuisse. Ita convinceris innumeraos colere. Es ift flar, daß die amblf großen Gbts. ı welchen je brei eine ber vier himmelbaegenden ein= , die amblf Beichen bes ben himmel umgebenden ifes find. Gener Gine, welchen fie umgurten, ift freis des Himmels, ο χύχλος πας του ουρανού, icon nach Berodot 1, 131. Die alten Derfer Beus i, b. h. als das hochfte gottliche Wefen verehrten. weifel ist es eben diese Beziehung auf die vier himjenden, wegen welcher ber Manichaische Gott in athematismen, die Cotelier in ben Patres Apost. Ed. L. L. S. 543. aus einer Parifer Sandichrift bekannt t hat, ό τετραπρόσωπος πατήρ τοῦ μεγέθους qes wird. Secula werden die Gotter oder Aleonen ge= ba an ihre 3mblfzahl nicht blos bas gewöhnliche eblf Monathen bestehende Sonnenjahr, sondern auch vie Beltjahr gefnupft ift, in beffen Berlauf fich ber Rampf ber beiden Grundwefen entwidelt, die gott= fene himmelswälzung, wie diese große Periode in endbuchern (3. B. Ih. II. G. 103.) genannt wird. ft auch nach ber Zendlehre in vier Perioden je von wiend Sahren jo getheilt, daß in der ersten und zweis dmuzd vorzugsweise thatig, Ahrimans Macht noch Im ift, in der dritten die Wirfungen beider gemischt in der vierten Ahriman bas Uebergewicht hat, jedoch ur's Manico. Rl. Coft.

fo, bag er ebenbaburch am Ende ber Beriode gur Unn berabfinft und ber Vater bes Bofen von ben Geschopfen ichieden wird (Zendav. Th. III. S. 58 f.). Mach ber 3n aahl ber Simmelszeichen und der Vierzahl der Simn regionen ift die Grundzahl Drei, die schon der griech Geschichtschreiber Theopompos kannte, wie wir aus tarch sehen De Is. et Os. c. 47: Θεόπομπός φησι χ τοὺς μάγους ἀνὰ μέρος τρισχίλια ἔτη τὸν μὲν χρατ τον δε πρατείσθαι των θεων, άλλα δε τρισγίλια γεσθαι καὶ πολεμεῖν καὶ αναλύειν τὰ τοῦ έτέρου Exegor. So oft nun eines dieser Sacula des großen A jahrs abgelaufen ift, legt ber ihm vorstehende Meon ber ichbnen Manichaischen Dichtung einen aus Blumen wundenen Rrang, ein Symbol des Zeitenklus, auf das Bi bes emigen Ronigs, des Alten der Tage 15). Stelle in bem glanzvollen Lichtreich nehmen biefe Meonen bas Lichtreich felbst aber ift nach ber obigen Stelle gegi det über der lichten feligen Erde. Titue von Be nimmt davon (1. 18.) Beranlaffung, Manes die Inco queng vorzuwerfen, daß er eine Erde vor der Schopf annehme: Γην ονομάζουσι τοῦ αγαθοῦ ποῖαν δὲ ταύ πρὸ τῆς δημιουργίας; προλαμβάνει δὴ παρ αὐτοῖς ονόματα των πραγμάτων την γένεσιν πριν γαρ όμι

<sup>15)</sup> Zu vergleichen ist hier der Hochzeithymnus in den I Thomae, welchen Thilo S. 126 sehr glücklich aus dem i nichalschen Canticum amatorium erlautert hat, §. 7: δω είσι τὸν ἀριθμὸν (vgl. τὰ δεκαδύο ζώδια in den Excer Theodot. Thilo a. a. D. S. 145.) οἱ ἔμπροσθεν αὐτῆς κύρη τοῦ φωτὸς, der gnostischen Sophia = Uchamoth als Braut des Cridsers) ὑπηρετοῦντες, καὶ αὐτῆ ὑποκείμε τὸν σκοπὸν καὶ τὸ θέαμα εἰς τὸν νύμφιον ἔχοντες, ἵνα τοῦ θεάματος αὐτοῦ φωτισθῶσι, καὶ εἰς τὸν αἰῶνα σὺν ε ἔσονται εἰς.

ταύτη το γενέσθαι. Wir feben icon an Diesem le deutlich, wie wenig so oft bie Rirchenlehrer fich verfinnlichende Darftellungeweise des Manes bineintonnten ober wollten. Officibar follte biefe Lichterbe ie Beranschaulichung ber Idee bes Lichtreichs fenn, in fich gleichsam nicht ohne festen Grund und Bos ifen fonnte. Gie fallt mit bem Lichtreiche felbft und erricher beffelben immer wieder in Ginen Beariff aus Daher fonnte in der Unterredung Augustins mit lanichaer Relir (De Actis cum Felice Manich. Lib. I.), iquiftin (c. 17.) bem Manichaer bie Frage vorlegt: ista lucida et beata, quam dixit Manichaeus, quam fundata erant regna Dei, ab ipso Deo fast, an genita de illo erat, an coaeterna illi erat? mort gulegt nur diese fenn : est illi coaeterna. Gott bt der Bater, fondern der Bewohner biefer Erde und b daber, wie Augustin hieraus folgert res ambae inu et terra et pater: immo tres sunt, sest Relix , pater ingenitus, terra ingenita et aër ingenitus, biefes Ganze ift boch Gine Gubftang (Bgl. Mug. n Epist. Manich. c. 24.). Damit bangt jusams We his Manichlan wis and have Calamban miles

fo berricht dieser in der Mitte des Boltes der Rinfterniff der gens tenebrarum. Mit diesem bei Augustin gemobn lich porfommenden Ausbruck werden auch in den Zendschrifter die Damonen oder Dews des Ahriman bezeichnet, welcher überhaupt ber Manichaische Kurft ber Kinsterniß ganz nach gebildet erscheint, solange wir blos seine mythische Gestal tung und Umgebung betrachten 16). Gine tiefer liegend Berichiedenheit fpricht fich aber icon barin aus, baf bie fem Damon auch der Name Uln, Materie, gegeben wird Es ift bieg nicht etwa, wie man benten tonnte, eine pla tonifirende Modification, fondern es greift, wie fich in Kolgenden zeigen wird, in das Innere des Systems tie ein, und es lagt fich baber auch nicht zweifeln, baß biefe Rame von Manes felbst bem bbfen Princip gegeben murbe wie ohnedies gesagt wird, von Titus I, 5. Alex. von Lyc. c. 2 Raustus ben Aug. XX, 3.: Bonis omnibus principiuz fateor Deum, contrariis vero Hylen, sic enim ma principium ac naturam theologus noster appellat. De Uebergang von dem unlebendigen Begriff einer formlofe Sole ju ber Borftellung eines Reichs ber Finsterniß, beffi Machte in ftetem innern Rrieg und Aufruhr begriffen fini macht die Definition, die Alexander von Lycopolis von be selben gibt, sie sen ή έν έχαστω των όντων άτακτος κίν σες. Daher verstehe Manes unter ber Hyle nicht wie Pla την πάντα γινομένην, ὅτ᾽ ἄν λάβη ποιότητα καὶ σχῆμ. δί ὁ πανδεχῆ καὶ μητέρα καὶ τιθήν καλεί, καὶ Αριστ τέλης τὸ στοιχεῖον, περὶ ο τὸ εἰδος καὶ ἡ στέρησις, α έτερον τι παρά ταῦτα. Alexander sezt noch folgende Schiff rung derbeiden Reiche hinzu: συντετάχθαι τῷ θεῷ δυνάμ ετέρας οίον υπηρέτιδας άγαθάς πάσας, και άλλας

<sup>16)</sup> Bgl. Aug. C. Fanst. XX, 14: Regnanti cuncta some vierunt, concionantem cuncta secuta sunt, wie auch friman seine Dews versammelt und anredet. S. Zend Lh. III. S. 61. f.

όμοίως πάσας κακάς τὸ δὲ λαμπρόν καὶ τὸ φῶς. ο άνω, πάντα ταυτα σύν τῷ θεῷ είναι, τὸ ἀμυδρὸν ὶ τὸ σχότος χαὶ τὸ χάτω σὺν τῆ ὑλη, εἶναι δὲ χαὶ δρέξεις, άλλα και ταύτας αγαθάς και τη ύλη όμοι. αλλά πάσας κακάς. Co muß auch nach Aleranders cter Auffaffungsweise bie Ople burchaus als etwas bes und lebendiges gedacht werben. Den anschaulich. Begriff von der Beschaffenheit des Reiche der Rinfterbt und Danes felbit in feiner Epist. fundam. . in melr unmittelbar nach ber oben angeführten bas Lichtreich eibenden Stelle fo fortfubr: Juxta unam vero parc latus illustris illius ac sanctae terrae erat tenem terra profunda et immensa magnitudine, in abitabant ignea corpora, genera scilicet pestifera. infinitae tenebrae ex eadem manantes natura innabiles cum propriis fetibus, ultra quas erant e coenosae ac turbidae cum suis inhabitatoribus, un interius venti horribiles ac vehementes cum suo ipe ac genitoribus. Rursum regio ignea ac corbilis 17) sum suis dacibus et nationibus, Pari more rsum gens caliginis ac fumi plena, in qua morarimmanis princeps omnium et dux, habens circa numerabiles principes, quorum omninm ipse erat set origo, haeque fuerunt naturae quinque terrae In der Schrift De haeres. c. 46. gibt Muguiche funf Glemente nur in erwas anderer Ordnung fo Quinque elementa, quae genuerunt principes proi, genti tribuunt tenebrarum, eaque elementa his inbus nuncupant, fumum, tenebras, ignem, aquam, m. In fumo nata animalia bipedia, unde homiducere originem censent, in tenebris serpentia, in madrupedia, in aquis natatilia, in vento volati-

Das Wort ift bier nicht paffie, fondern activ ju nehmen.

lia. Der lucida terra fteht bemnach eine terra pestifer entgegen mit funf Elementen oder Regionen. Die erfte R gion ift die des bichtesten Dunkels 13), die zweite die bi trüben Schlammes, die britte die ber heftigen Winde, b vierte die des zerftbrenden Feuers, die funfte die des finfter Rauchs. Jede Dieser funf Regionen hat ihre eigene B wohner, die funfte, über die Erde diefes Reichs der Fu fterniß am meiften erhobt, die Region bes Rauchs, i ber Siz des Kurften des gesammten gräßlichen Bolfs. biefen Regionen (Contra Ep. Manich. c. 18. nennt fie MI gustin quinque antra gentis tenebrarum cum suis hal tatoribus) und ihren Bewohnern ift eine gewisse aufste gende Stufenfolge. Auf ber unterften Stufe in ber t fatanischen Erde nachsten Region find die friechenden Thi re, auf diese folgen die im Baffer und in der Luft lebe gen: die vierfußigen Thiere gehoren ber vierten Regi 'an 19), Die Bewohner der funften Region find, wie t

<sup>18)</sup> Mosbeim a. a. D. S. 762. will unter ben tenebrae infinite bet ersten Region die terra pestifera selbst verstehen. non modo docent animalia terrena et serpentia, quae tenebris gignuntur, verum etiam res ipsa extra contiversiam ponit, Nisi enim tenebrarum nomine terram si tellexit Manes, terram ex elementis exclusit. — Fatzerat sine dubio homo, sed minus fatuus, quam ut telebras proprie dictas inten corpora et elementa poniposset. Allein die Erde ist, wie im Lichtreich, die Basis Ganzen, und wird daher nicht als besondere Region gezid Die tenebrae bilden so gut als der fumus eine eigene sion, sür welche, obgleich das Ganze in Finsterniß gehärst, das dichteste Duntel characteristisch ist.

<sup>19)</sup> Die Ursache, warum diese in die seursge Region geset bei gibt Aug. contra Epist. sund. c. 32, an; hanc rations solent reddere, quod quadrupedes edaces sunt, entre concubitum multum ferveant. Chendaselbst wird übente bipedes der fünsten Region bemerkt: Bipedes in film

bes ganzen Reichs felbst, zweifußig, wie wir aus lin (Contra Faust. XXI, 14.) feben: Illi principi ntum sui generis, id est, bipedes, sed etiam canumalia ceterorum generum subdita erant et ad ejus convertebantur, faciendo, quod jussisset, ido, quod suassisset. Man val. auch Aug. Contra fund. c. 31. wo bie gange Folge ber Regionen und Bewohner so angegeben ist: Novimus tenebras, aquas, i, ignem, fumum, novimus etiam animalia seri, natantia, volantia, quadrupedia, bipedia. Bas pedes betrifft, ju welchen ber Surft ber Finfterniß gebort. fo ift bemerkenswerth, baß auch im Bendas bie Dews Ahrimans zweifüßige Schlangen genannt 1. Zendav. Th. 1. 94. Der Erzbem Aschmogh nas ich (im Grunde nur eine andere Gestalt Ahrimans beißt die alte Sollenschlange mit zwei Rugen. Benth. II. S. 325. Die Mannigfaltigfeit der Geschopfe, e verschiedenen Regionen bevolkern, erwekt ein febr volles Bild biefes buftern Reiche, es herrscht in ihm ine febr fruchtbare Productivitat. Ην γάο ποτε fagt iben Titus von Boftra l. 12., ότε ή ύλη ητάπτει, καὶ ε, καὶ ἡυξάνετο, καὶ διετέλει πολλάς προβαλλοdivaμεις. August. Contra Faust. XX1, 10: Etiam fecunditas suppetebat, nam et conjugia tribuunt shat bier überhaupt alles burch Zeugung und Fortpflandurch Entwicklung aus einem Reime entstehende, mit Borte alles materielle Leben feinen Gig und Ur-120). Auf ber andern Seite wird uns zugleich auch

m ab eis quaeritur, quare ordinaverit, respondent, tum et superbum esse bipedum genus : hinc enim home originem trahere dicunt, et quoniam fumus gloms et quasi tumidus in auras erigitur, superbis esse international absurde attenderunt.

Inofern fann man ben Manichaifchen Furften ber Finfter:

bie zerstdrende Macht des Bbsen vor Angen gestellt, w gesagt wird, daß die Geschopfe der Hyle in steter Zwietre sich gegenseitig ansielen und aufrieden (ήλαυνον καὶ κα σθιον οἱ ἐξ αὐτῆς ἀλλήλους, δεινὰ καὶ χαλεπὰ διατιθ τες, Titus a. a. D. c. 16.) <sup>21</sup>). Bei der durchgehenden A logie der beiden Reiche sollte man auch bei dem Lichtr eine entsprechende Unterscheidung nach Regionen und smenten erwarten, dagegen ist in der obigen Stelle bei

nig mit bem aus der Liefe Leben hervorbringenden Si ber Griechen vergleichen, und an die einfache Wahrnehn erinnern, bag bie Reime bes Lebens fich nur im Dun entwiceln, es wirft aber bier icon ber Manicaifche griff ber Materie ein, nach welchem eine folche burch & pflanzung fich außernde Lebensfulle nur Eigenschaft ber reinen Materie ift. Doch war auch biefe Unficht ben & den nicht gang fremt. Auf ber heiligen Infel Delos bu nicht blos niemand fterben, fondern auch niemand gebi werden. "Go zeigte, bemerkt R. D. Muller Dorier Abth S. 315. mit Recht, der auf dem Gilande geborne Gott 2 lon (ber vorzugeweise ber Reine und Kledenlose, apròs 9 hieß und wie kein anderer das Dunkel des habes hal feine Abneigung vor der gebarenden Rulle der natur, mit gleicher Luft am Produciren Buftes und Unreines, Reines und Schones ichafft, und wendet fich von ihr als was Befledendem ab." Bal. S. 302.

21) Auch Simplicius bemerkt bleß in dem Comment. in E Enchir. in der Polemik gegen die Dualisten, unter we er die Manichaer meint, ob er sie gleich nicht namer nennt, Edit. Salm. S. 166.: καὶ τὰ πέντε τοῦ κακοῦ τοε ώς ἄντρα τινὰ ὑποτίθενται καὶ δένδρα καὶ ζῶα πλάττικεῖ χερσαῖα καὶ ἔνυδρα μαχόμενα ἀεὶ, καὶ ὑπὸ τοῦ πρόρου παρὶ αὐτοῖς ἐσθιόμενα, καίτοι ἄφθαρτα πάντ γονται έκεῖνα, ὡς καὶ τὰ πρῶτα ἀγαθά. Der πεντάμιξη wohl der Kurst der Finsterniß, sofern die suns Desens seines Reichs nur verschiedene Formen seines Wesens

neben bem pater ingenitus und ber terra ingenita h aer ingenitus genannt, wir werben aber ben Ges gegen die Elemente ber Hyle an einem andern Orte, Urmenschen, hervortreten sehen.

ie Beschreibung ber beiben Reiche zeigt, baß bas eine ten vollig baffelbe fenn follte, mas bas andere im ift, bas eine so unabhangig und selbstständig, so an= 38 und emig, wie bas andere. Dabei brachte es aber r an fich negative Begriff bes Bbfen, fo positiv er ier aufgefaßt ift, von felbit mit fich, baß von Uns m ein fichtbares Uebergewicht auf die Seite des Gu= legt wurde. Mit Recht bemerkt baber Alexander von lis (c. 2): δύο ἀρχὰς ετίθετο - ἀγαθῷ δὲ πλείον ιον ύπερβάλλειν η κακώ την ύλην. Eben bahin ges e oftere aufgeworfene Rrage: ob bas bofe Princip nes vielen andern Ramen (apral, bilat, naturae, sube, principia) auch ben Namen Gott mit bem Gus nein habe. Schon ben Plutarch finden wir (De Is. c. 46. wo davon die Rede ift, daß viele Beife, weil ite nicht die Ursache des Bosen senn konne, bas Bose jenes Princip neben bas Gute geftellt haben) biefe te Korm des Dualismus bemerkt: vouisovoi yag oi ωυς είναι δύο, καθάπερ αντιτέγγους, τον μεν αγατον δε φαύλων δημιουργόν οι δε τον μεν αμείθεον. τον δε έτερον δαίμονα χαλούσι. Bu ben lesmmet Plutarch den Magier Boroaster. Auch die Makwollten die Materie lieber Damon als Gott genannt Ben Angustin (Contra Faust. XXI, 1.) ant= Faustus auf die Frage: Unus Deus est an duo? sehr : plane unus. — Nunquam in nostris assertioduorum deorum auditum est nomen. - Est quind duo principia confitemur, sed unum ex his manus, alterum Hylen, aut ut communiter ut dixerim, daemonem. - Quapropter incpta

haec et viribus satis effoeta argumentatio est, i de re respondere mihi non possis, de solis no confles invidiam. Nam nec diffiteor, etiam in nos adversam naturam nuncupare Deum, sed secundum nostram fidem, verum juxta prae jam in eam nomen a cultoribus suis, qui eam denter existimant Deum. Es handelte fich zwi binas babei, wie Augustin selbst bemerkt (c. 3.), nor mine, sed de opere, aber bei der Beigerung, bei Princip ebenfo ben Ramen Gott zu geben wie bem lag boch bas Zugeständniß einer von Anfang an ftat ben entschiedeneren Unterordnung des einen unter bere im hintergrunde. Der aus bem Volntheifmus gebende Dualismus bleibt seinem eigentlichen Chara bann getreu, wenn er beide Principien als Gotter ni nander ftellt, betrachtet er, wenn auch nur dem nach, gwar bas eine als Gott, bas andere als Dan ift er fcon im Begriff, in den abfoluten Monotheismi zugehen.

Wie steh den Manichaern auch die abstracte It mer wieder zur räumlichen Anschauung gestaltete, sten sie auch das ursprüngliche Verhältniß der beiden zu einander sehr anschausich unter dem Bilde einer uchen Lichtsläche dar, in welche sich auf einer der vieten ein dunkler Keil hineindrängt. Nach Augustin (Faust. IV, 2.) beschrieben sie die terram luminis e. parte a terra gentis tenebrarum tanquam cuneo co to discissam. Obgleich, wie Manes selbst sagt in der sund. ben Augustin (Contra Ep. Manich. c. 15.), aus sinstere Erde ins Unermeßliche sich ausdehnte, so wu doch von der Lichterde an Umfang weit überragt. (tuebam, sagt Augustin von sich als Manichäer (Consello) ex adverso sibi duas moles, utramque infin sed malam angustius, bonam grandius. — Et

-\

nus mihi videbar, si te, Deus meus, cui confitentur u me miserationes tuae, vel ex ceteris partibus infiniun crederem, quamvis ex una, qua tibi moles mali sponebatur, cogerer finitum (so ist unstreitig statt infiniun zu lefen ) fateri. Go murbe bas Uebergewicht, bas Blichtreich bem Reiche der Rinfterniß gegenüber boch ims mwieder behauptete, auch hier wieder fichtbar. Bestimms subt Simplicius in dem Commentar, in Epict, Enchir. 5.165. mit welchem neben Titus I. 7. Theodoret Haer, fab. I. Am, übereinstimmt, die Vorstellung der Manichaer an: theilen bas, mas vor ber Schopfung ber Welt mar. mwie man bie Erde zu theilen pflegt; bie bftlichen, dichen und nordlichen Theile theilen fie dem guten Prins m, die fühlichen dem bofen 22). hiedurch wird erlaus Lwas Manes in ber Epist. fund. (nach Augustins Ges Ė hift c. 15.) sagte: Juxta unam partem ac latus ili illius ac sanctae terrae erat tenebrarum terra ada et immensa magnitudine. Die Angabe des mins, daß jene Seite bie vierte Weltgegend mar, t im Allgemeinen Augustin in einer Stelle feiner the Ep. fund. gerichteten Schrift (c. 20.), in welcher führlich über diese Manichaische Vorstellung spricht und aus einem andern fur und bemerkenswerthen Bedis muct betrachtet: Descendamus ad eorum sensus, tramus ab eis, juxta quam purtem et juxta quod nicut Manichaeus dicit, illustris illius ac sanctae ma

ind nach dem Zendavesta im Bundehesch (Th. III. C. 62.), ipite ich nach dem Zendavesta im Bundehesch (Th. III. C. 62.), ihrimans erster Angriss auf das Lichtreich beschrieben in the Artiman von Suden aus. Gegen Suden in de steine genten in dittag verheerte er die Erde ganz, alles überzog Schwärze, onstrukt Racht." Es ist dies jedoch wenigstens teine constante s. Von kriefung der Zendbücher, da nach andern Stellen (s. Th. I. 1913. Th. II. C. 375.) Ahrtman und seine Dews von ragge das tommen.

terrae erat tenebrarum terra? - Quodlibet, eligant Ind certe manifestum est, non dici unum latus, nisi est et alterum latus. Ubi autem vel tria vel p sunt latera, aut figurae ambitus intelligitur undique minatus, aut si ex aliqua parte in immensum pa ex iis tamen, quae latera dicuntur, necesse est fi tur. Dicant ergo ex alio latere, vel ex aliis later. quid adjungebatur terrae lucis, si ex uno latere gens tenebrarum? Non dicunt. Sed cum premun ut dicant, infinita dicunt esse alia latera terrae ill quam lucis vocant, id est per infinita spatia distend nullo fine cohiberi.. Nec intelligant jam non esse late - Tunc enim essent latera, si finibus suis terminar tur. - Quaero utrum et ipsa terra tenebrarum un latus habuerit et cetera infinita, sicut terra lucis? I illa credunt, timent enim, ne Deo videatur aequalis. cunt ergo illam per profundum immensam, et per l gum sursum versus, aut supra illam spatia infinitae i nitatis affirmant. Et ne ipsa vel simplum, terra tem luminis duplum tenere videatur, angustant ean duobus etiam lateribus. Tanquam si unus panis in q dras quatuor decussatim formetur, in quibus tres s candidae, una nigra: modo de tribus candidis tolle dis ctionem et fac illas et sursum versus et deorsum ? sus et undique retro infinitas: sic ab eis esse cred terra lucis. - Quam foeda figura lucis apparet. N quam fissa ungula, nigro quodam cuneo subter arch illac tantum finita, qua finditur, hians etiam et pa desuper interposito inani, quidquid a superficie tele tenebrarum sursum versus immensum est! Augustin mist diese Manichaische Borftellung, um, wozu fie die recht gut taugt, die sinnliche Borftellungsweise ber De chaer zu tabeln. Gie gestatten der Phantafie eine fo 30% lofe Freiheit, daß fich ihnen alles Ueberfinnliche und 131 Sinnlichen und Rorverlichen geftalte (naturam eam et spiritalem cogitando potins segui vel ent vel nondum valent), sie fennen jenes geiffige n der Bahrheit nicht, das fich den finnlichen Bils : fich als Wahrheit geltend machen wollen, mit als widerseze (c. 18): Quocunque se verterint, ne-, ut suorum phantasmatum miseria coarctati, ras, aut abruptas praecisiones et juncturas aut urpissimas incidant, quas non dicam de incomnatura Dei, sed de omni natura incorporea, mutabili, sicuti est anima, miserrimum est cre-'t tamen si non possem me attendere ad superioie cogitationes meas a falsis imaginationibus. sensus corporeos memoria fixas gero, in libersinceritatem naturae spiritalis evolvere: quans humani corporis forma Deum cogitarem, um nigrum cuneum scissurae inferiori ejus afsuperioremque vastissimam laxitatem, non inmde oppilarem, sic immensa inanitate patentem m relinquerem? Quid ista opinione foedius? nebrosius hoc errore dici aut fingi potuit? Moche uch bie Manichaer mit gutem Grunde barauf bejag folche Borftellungen nur bildliche Bedeutung ber überwiegende Sang zur bildlichen Berfinnli= 3 lleberfinnlichen gibt fich uns doch hier als eine acteriftische Eigenthumlichkeit des Manichaismus M. fann nicht unzweimafig fenn, nachdem wir die beis ' rivieu in ihrem absoluten Gegensag betrachtet ha= die Grunde kurze Rufficht zu nehmen, durch welche Ranichaische Sustem bestreitenden Rirchenlehrer die bhaltbarkeit feines Dualismus aufzudeden gesucht

Litus von Boftra und Augustin namentlich haben in bes Sustems durch scharffinnige Ginwendungen

awei Principien geben? Es gehort boch jum Begriff Brincips, baß es alter ift, als alles, und alles beber Sind aber zwei Wefen gleichzeitig und auf gleiche ? anfangelos, fo wird badurch bei beiben ber Begriff bes mars, und fofern beide einander entgegengefest und im & mit einander begriffen find, ber Begriff eines beberri ben Princips (ber dorn ober bes doreir) aufgehoben. kann es ben naturlichen Begriffen zufolge als möglid bacht werden, bag zwei in Binficht ber Substang eine entgegengesezte Wesen existiren, ba ja boch vor allem ben Namen Substang mit einander gemein haben? S also beide eine Substang find, find fie einander nicht gegengefest, fondern gleich. Dann find aber beide ! bige Befen und auf gleiche Beise anfangelos. Bo bei me und ber Begriff berfelbe ift, wie fann ba die Gub eine burchaus entgegengesezte fenn, ba ja boch ber ? Die Cache bezeichnet? Gine folche Identitat lagt feine Schiedenheit bes Wesens zu. Nun fagen zwar alleri bie Manichaer (c. 9.): Das Gine fen bas Gute. Undere das Bbfe, aber nur indem fie fich die Gigenschafte: ber Substang benten. Denn wenn die Substang bei b benfelben Mamen hat und daher auch dieselbe ift, fo ber Gegensag fich nur auf die Gigenschaften beziehen. man aleich bei Gott nicht von Eigenschaften reben fi fo geht doch bem Begriff nach bas Senn bem So : voran, bas Senn aber ift zu verstehen, wenn man fagt fen ein Wefen ein lebendiges und anfangelofes. ftang felbit berührt bemnach ber Gegenfag nicht, for es verhalt fich damit immer nur fo, wie fich an dem Korver bas Weiße und Schwarze, in derfelben Seels gend und Lafter entgegenstehen. Ift jedes ber F Grundwesen ein lebendiges und anfangeloses, fo fant bei Gott bas Anfangelose feines Genns nur etwas fenn, wie laft fich aber annehmen, bag daffelbe ber i

m Namen nach bei Gott gut, bei bem bbfen Grund. bas Gegentheil ift? Es ift burchaus unmbglich, baß fangolofes einem Unfangolofen entgegengefest ift. in foldes Wefen, fo burfte es in feiner Begiebung : fepn, mas bas entgegengefegte ift, bamit ein abfo-Begenfag zwischen beiden bestunde, ein absoluter Ges tann aber nicht fenn, wo zugleich eine Gemeinschaft ο όν τω όντι ούκ εναντίον, εί δε το ον τω όντι ις δμόλογον, εν τὸ καὶ μόνον άληθῶς ὄν, τοῖς rov eivat apyor c. 10. Aus allem biefem folgt baber. 18 Bbfe, ba es als ein substantiell existirendes Bes substantielle Sepn mit bem Guten gemein bat und nichts substantiell bbfes fenn tann, nur als Accidens igenschaft eines Undern zu benten ift, ober es ift feis Befen nach nichts positives, fondern nur etwas negas indem alles, mas an ihm positives ift, nothwendig ie Geite bes Gnten fallt (αμφω αγαθα, ίνα μαλπρός τὸ εἴττημον εὐσεβῶς διὰ τὸ ὄντως ὄν άγαχαὶ τούναντίον ελκηται τὸ μηδαμῶς ὄν c. 9.). Eben bies ift es, mas Augustin in feiner Volemit ges ne Manichaer burchaus geltend macht, und worauf er midiebenen Seiten immer wieder guruffommt : alles, ift, ift, fofern es ift, ale etwas fevendes und politis gut, bas Bbfe ift feiner Natur nach nichts ponitives. ben nur bas Regative. Es ift baber immer nur am m, das Unvollfommene am Bollfommenen, bas bas Bermindernde und Berderbende, an fich ift es nichts : ber absolut Cepende ift ebendaher auch der Inbegriff Augustin bemerft (Contra epist. Manich. Guten. R) gegen die Manichaische Borstellung von dem Reiche Enterniff, daß daffelbe immer noch beffer erscheine, als dem Manichaischen Begriffe vom Bofen gedacht mers tie, und fahrt bann (c. 53.) fort: Sed illo genere urgendi sant, ut intelligant, si possunt, quam lur's Manid. RL Spftem. 3

vere in Catholica dicatur, omnium naturarum est auctorem Deum, quo de genere superius agebam, cui dicerem: Vitupero tecum pestem, caecitatem, coenositaten turbidam, horribilem vehementiam, corruptibilitatem, in manitatem principum et his similia. Lauda tu mecui speciem, distinctionem, ordinationem, pacem, unitate formarum, membrorum congruentias et numerosas pe rilitates , vitalia spiramenta et nutrimenta , temperamer tum salutis, regimen et moderamen animae famulatu que corporum, similitudinem concordiamque partium i singulis naturis, vel quae habitant vel quae habitabanti et cetera hujusmodi. Sic enim intelligent, si tamen sin pertinacia velint attendere, jam et bona et mala i miscere, cum loquantur de illa terra, ubi solum o summum malum fuisse crediderunt, itaque, si tollar tur illa, quae mala enumerata sunt, bona illa, qua laudata sunt, sine ulla vituperatione remanere, si au tom bona illa tollantur, nullam remanere naturam ex quo jam videt, qui potest videre, omnem naturam in quantum natura est, bonam esse, - Animadvertit etiam, qui recte vultis judicare, illum quoque princ pem immanem: cui si auferatur immanitas, attendite quanta laudabilia remanebunt: compago corporii membrorum, atque inde congruentia, formae uniti et pax contentarum inter se partium, animae regent ae vegetantis, famulantisque et vegetati corporis o do et dispositio. Quae omnia bona si auferantur, si quae forte minus enumeravi, nulla prorsus natur subsistit. Sed fortasse dicetis, illa mala de talibus no turis non posse auferri et ideo naturalia debere accir Non nunc quaeritur, quid possit, vel non possit a'v ferri: sed certe non parvum lumen est ad intellige" dum, omnes naturas, in quantum naturae sunt, bon ", esse, quod sine illis malis cogitari bona illa possin'

bonis autem' illis nulla natura cogitari potest. errore ille nos non decipiat, nec coecos faciat ad iderandas naturarum species, cum quaedam in eis deprehendit, at omni ex parte cogat displicere, 1 omni ex parte reprehendere non potest, atque modo animum ad aequum judicium componentes, eramus jam, unde sint cum illis bonis mala, quae anoque improbaturum dicebam 25). Ouod facilius bimus, si in unum nomen potuerimus cuncta cone. Quis enim dubitet, totum illud, quod dicitur lum, nihil esse aliud, quam corruptionem? Possunt dem aliis atque aliis vocabulis alia atque alia mala ninari, sed quod omnium rerum malum sit, in quimali aliquid animadverti potest, corruptio. - Ouod un invenitur in rebus malum, nisi corruptio, et mptio non est natura, nulla utique natura malum Sed si hoc forte intelligere non valetis, illud atlite, quod omne, quod corrumpitur, bono aliquo utur, quia si non corrumperetur, incorruptum t, si vero etiam non posset omnino corrumpi, inmptibile esset. Necesse autem est, ut, sive incorrupsive incorruptibilitas, bonum sit, si malum est Sed nunc de natura incorruptibili nulla tio est, de his agitur, quae possunt corrumpi.

ungefahr in bemselben Sinne bemerkt Kitus 1.3: Manes is seine Anhanger haben ben Begriff des Bosen auf eine in unnatürliche Beise ausgedehnt. Πλεϊστα των δημιουργητών, μάλλον καὶ σχεδόν άπαντα φόγον οὐδίνα κατὰ τὸ τοῦς: ἐκδεχόμενα διέβαλον κακὰ δὲ ταῦτα προσεῖπον τῶν προσεῖπον τῶν τοῦς φασι, κακοῦ τε καὶ ἀγαθοῖ παρισάμενοι, τῶν δὲ μονοειδη κακίαν κατειπόντες, καὶ τοῦς τόγε ἐπ' αὐτοῖς τὰ πάντα, κακὰ τὰ μηδαμῶς κακὰ κατόντες. Bal. 1.34. Epiph. Haer. LXVI. 17.

quae dum non corrumpuntur, incorrupta dici possun incorruptibilia non possunt. Illud enim solum incc ruptibile proprie dicitur, quod non tantum non co rumpitur, sed etiam nulla ex parte corrumpi pote. Incorrupta ergo quaecunque sunt, et tamen corrum possunt, cum corrumpi coeperint, eo ipso bono min untur, quo incorrupta erant, et magno quidem bone quia magnum malum est corruptio, et quamdiu in e augeri corruptio potest, tam diu habent bonum, qu minuantur. Quapropter naturae illae, quas in ten braram terra fuisse confingit, aut poterant corrump aut non poterant. Si non poterant, incorruptibil erant, quo bono superius nihil est. Si poterant, a corrumpebantur, aut non corrumpebantur. Si ne corrumpebantur, incorruptae erant, quod videmus sii magna laude dici non posse, Si autem corrumpeba tur, minuebantur illo tam magno bono. Si minueba tur bono, habebant bonum, quo minuerentur. Qui si habebant bonum, non erant naturae illae summp malum, et omnis Manichaei fabula falsa est. benfelben ber Manichaischen Lehre entgegengesexten Bear bes Bbfen fpricht Augustin Contra Secund. Manich. c. 1 15. (Malum esse defectum substantiae, quia bonu est, esse substantiam). De natura boni c. 3, sq. D' Recht bemerkt baher Augustin gegen Manes, er habe i ganze Untersuchung über bas Bbfe auf verkehrte Weise t ternommen, indem er, statt vor allem zu fragen, was b Bbfe fen, fogleich mit ber Frage begonnen habe, mol es fomme. Praepropere ac praepostere quaesivit, un esset, quod primo non quaesierat, quid esset. Et ic nullo modo poterant quaerenti occurrere nisi va phantasmata, quibus difficile animus carnalibus ser bus multum pastus exuitur. Contra ep. Man. c. 36. 31 De nat. boni c. 4. Da nun nach Augustin das Bbse:

Berderbniß des an sich Guten gedacht werden kann, antwortet er die Frage: unde est ista corruptio, quasi generale malam rerum bonarum sed tacorruptibilium esse comperimus? einsach aber tiefe mit den Worten: ex eo, quod hae naturae, quae impi possunt, non de Deo genitae, sed ab eo de factae sunt, was im Gegensaz gegen die Manichäis Borstellung der stärkste Ausdruk sür die Negativität öhsen ist, denn nach dem christlichen Glauben müße überzeugt seyn, non esse contrarium Deo, qui ie est, nisi quod omnino non est. Contra Secund. ch. c. 10.

je flarer aber' auch ichon einer einfachen Speculation inhaltbarfeit eines folden Begriffs bes Bofen, wie ber Manichaischen System ju Grunde liegende ift, fich ermuß, um fo weniger fcheint erklart werben au tonwie Manes ihn aufstellen und in fein Spitem auf-Die bloße Antwort, baß er bicfen Been fonnte. nur beswegen fich aneignete, weil er ihn in bem 30= nifden Religionsspstem als einen gegebenen vorfant, hier nicht genugen, ba wir fein Spftem bod immer ine felbitthatige, lebendige Reproduction ber überliefern bem Glauben feiner Nation fanctionirten Lebre betrach= mifen, und die Frage wohl auch allgemeiner fo gewenwerden konnte: wie überhaupt irgend ein Religionesin= bon einem ber naturlichen und nothwendigen Ibee ber meit fo widerstreitenden Begriff des Bofen ausgeben u? Eben fo wenig fann wohl mit einigem Grunde in fid gezogen werden, ob jener Begriff wirklich in ber-Etrenge, in welcher er bon ben Rirchinlehrern bem wird, ihm gugufdreiben fen. Jeber Berfuch einer Em Apologie wird baber einzig nur barauf aufmerkfam in fonnen, wie gleichwohl auch hier, wie gewohnlich Been Grethumern, eine unbewußte und unwilltuprliche

stem nach ber logischen Strenge bes Begriffs, sondei gleich als ein mythisches Poem aufzufassen, und die richen Gestalten besselben genetisch vor sich entstehen uni berum verschwinden zu lassen.

## 3meiter Abschnitt.

## Der Kampf ber beiben Principien und bie Weltschöpfung.

Rit ben beiden Vrincipien und dem großen Gegenfag, then fie in sich schließen, ift in bem Manichaischen Spummittelbar alles Sepende gegeben. Denn dieses Eps stennt feine Schöpfung im eigentlichen Ginn, sonbern ime Mischung, vermbge welcher die beiben einander mmgefezten Principien fich gegenseitig so durchdringen, braus als die Mitte bes Gegensages die bestehende wonung hervorgeht. Das Lichtreich, in welchem ber eicher besselben wohnt, ist von ihm nicht geschaffen, n gleich ewig mit ihm, und wenn er auch Bater, met ober Schöpfer genannt wird, so ist boch bamit Be Gleichheit der Ratur, die zwischen ihm und seinem kflatt findet, bezeichnet. In der Unterredung mit in sagt der Manichaer Felix (l. 17.): Et qui geneet quos generavit, et ubi posita sunt omnia, aeunt. - Et pater, qui generavit lucis filios, et u insa terra et ipsi filii una substantia sunt, et da sunt omnia. Ware in dem Lichtreich etwas entmes und geschaffenes, so wurde ihm nicht mehr ber un des Absoluten beigelegt werden konnen. finem habet, quod innatum est. finem non ha-El ego dico, quia, quomodo Deus aeternus est ra apud illum nulla est, totum aeternum est. muß auch von bem Reiche der Finfterniß gelten,

es ift wie bas Reich bes Lichts ewig, aber auch gleich, wie es ber Begriff ber Materie mit fich bri Die Sphare des im Wechsel des Entstehens und Bi bens fich bewegenden materiellen Lebens. Simplicius in ber obigen Stelle den bierin liegenden Wiberspruch Die Bermerfung bes gewöhnlichen Schopfu begriffs bedingt den pantheistischen Character des Di daifden Spfteme. Bur nabern Bestimmung beffelben merft Giefeler in ben Stud. und Rrit. I. 3. G. 600 .: ba Die beiden Urreiche von ihren Beherrschern unterschie nicht von ihnen hervorgebracht, fondern mit ihnen aleiche in benselben von Anfang an viele aus den beiden Brinc ausgefloßene Ginzelwefen, und biefe wie die von ihne wohnte terra gleichen Wefens mit bem Beherricher fi Inach ben ichon angeführten Stellen in den Actis cum Man. und ber Ep. fund.), fo folge aus biefem, baß Manichaern nicht alles aus Gott ausgefloffen, und noch niger Gott felbst mar. Allein dabei begreift man noch ! mas benn aus Gott ausgefloffen fenn foll, mas nicht, wiefern nicht alles Gott felbst mar? Bas bas Le betrift, fo unterscheidet gwar bas Syftem einen pate genitus, eine terra ingenitus, einen aer ingenitus, un ift von Lichtsohnen die Rebe, die der Bater erzeugt [ aber es wird zugleich fehr bestimmt gesagt: hoc t una substantia est. - Hoc quod est Deus pater! sunt filii ipsius, hoc et illa terra. Hoc unum omnes. Es ift bemnach eine vollige Identitat ber !! ftang und bes Befens, und wenn der Name des Danie mus mit Recht angewandt wird, wo alles, was zum lichen Reiche gehort auch gottlichen Wesens ist, alles Substang und Modification derfelben Substang ift, bas Manichaische Sustem mit Recht ein pantheistisch," nennen. Daß Manes gleichwohl von dem gottlichen & ober ber Lichterbe und ben Bewohnern berfelben bei

achten Gott unterscheibet, fommt hier nicht besonbers bt, ba ber ohnebies nicht in vollem Ginne per-Bott felbst nur als eine einzelne Gestaltung ber ibstang, die das eigentliche gottliche Princip ift, r verschiedenen Gefichtspuncten, als Substang, des Reich mit einem perfonlichen herrscher, als Ins ner Dielbeit vom Gingelwesen aufgefaßt merben benten ift, ber Pantheismus aber, wenn auch bie abigfeit, boch bie Individualitat bes Lebens nicht aus-Bas aber bas Erftere, bas Ausfließen ber Ginaus Gott betrifft, fo ift dies nicht blos theilmeise, eler behauptet, fondern ichlechthin zu verneinen. aniren, burch welches etwas, bas zuvor nicht t geworden mare, tann bas Manichaische Spftem nehmen, ba alles was jum Lichtreich gehort, auf leise ewig senn soll. Coaeterna sunt illi, quidus generavit a. a. D. Es ist baber nur ber bbs b des individuellen Lebens, wodurch fich ber Bas lichts von ben Sohnen bes Lichts, ber Zeugenbe Gezeugten unterscheidet 1) Alles Werben und i fällt eigentlich erft in die Sphare, in welcher n entgegengefegten Principien fich gegenseitig bes aber auch innerhalb biefer Cphare felbft fann von

versteht sich von selbst, daß der behauptete Pantheisnur soweit gelten kann, als er mit dem dualistischen
alter des Spstems vereindar ist. Ob auch im Reiche
hinfterniß die dazu gehörenden Einzelwesen ebenso ewig
wie die des Lichtreiches, muß nach den S. 23. anges
ten Stellen zweiselhaft sevn. Das Reich der Finsterniß
us Reich der materiellen Erzeugung und Entstehung,
igt in demselben Verhältniß, in welchem das Lichtreich
Charafter der Einheit hat, den Charafter der Vielheit
is, wie aus dem Folgenden sich ergeben wird, aber schwer
is gerade hier das Mythische von dem eigentlichen Bes
ikeng zu scheiden.

Schopfung und Entstehung nur insofern die Rebe feb. fofern bas absolute Senn auf ber einen wie auf ber anbe Seite beschranft und modificirt wird. Mus dem abiol Guten und abfolut Bofen wird bas Endliche, in welchem G tes und Bbfes gemischt ift, als Modification des unend den Senns auf jeder Seite bes absoluten Gegensati Bas baber Titus von Boftra 1. 18. aus Beranlaffung & Thee einer Lichterbe allgemein fagt: προλαμβάνει παρ' αὐτοῖς τὰ ὀνόματα τῶν πραγμάτων τὴν γένεσ. b. b. die Manichaer gebrauchen Benennungen, die Geat stande der geschaffenen Welt bezeichnen, ehe noch eine Schaffene Welt gefest ift, ift in Diefem Spftem gang nath lich. Die geschaffene endliche Welt kann nichts in fich I greifen, was nicht substanziell zuvor schon eriftirt, ba t reale endliche Senn nur eine Modification des idealen n abfoluten ift, alles nur burd Mifchung ber Extreme f Dafenn erhalt, wie im Pantheismus alles Endliche u Individuelle nur eine Modification der Ginen abfolut Je felbstftandiger das dem aten Prin Substanz ist. entgegenstehende gedacht wird, desto weniger kann bas ei liche Senn anders als burch Mischung ber Extreme entsteh je unselbstftandiger bagegen jenes Princip ift, besto no wendiger wird zulezt die bloß receptive paßive Materie i ale die Schranke des Senns genommen werden konnen, das differenzirende Princip, durch welches die Gine Si ftang fich immer wieder zu einer bestimmtern endlichen Fo bes Cenns modificirt.

Nach der so eben gemachten Unterscheidung wird ben gnostischen Systemen der Uebergang vom Absolut zum Endlichen bald mehr dualistisch, bald mehr patheistisch aufgefaßt. Um diesen Uebergang naher zu metwiren und das große Rathsel zu lösen, wodurch das golute bestimmt werden mag, sich aus der Fulle und Ueendlichkeit des Seyns in die Endlichkeit dahin zu geb

nich in ber werdenden und gewordnen Welt einem leis um Zustande zu unterwerfen, wird die Ursache bald in sine bald in das andere Princip gesegt. Mit bas abtts h Princip die absolute Quelle alles Senns und Lebens bolten Sinn, bie Materie nur bas Tobte, Mcgative Malofe, fo kann auch in biefer Beziehung alle Thatigkeit bon jenem, dem Gottlichen, ausgehen. Die auf diesen spunct fich stellenden Systeme laffen baber in bem Siden Lichtreich, in ber Welt ber Meonen, eine unregel= Me Affection entstehen, die entweder unmittelbar und frierer Reigung, wie im Dubitischen Suftem, ober, wie Balentinianischen unwillführlicher und auf weiterem ege (indem die entstehende Begierde gunachst zu einer lichtreich verwirrenden, die Ginheit mit dem Absoluten finden Sehnsucht wird) gottliche Lichtkeime mit der kin Berbindung bringt. Bie auch diese Susteme fich m mogen, die lezte und eigentliche Ursache liegt dens in einem dunklen, nicht weiter erklarbaren Sange, ber ler Sohe des gottlichen Lebens in die Tiefe, vom Bollmen zum Unvollkommenen, Endlichen hinabzieht. men nehmen diejenigen Spfteme, die dem gottlichen ip auf ber andern Seite ein ebenso felbstftandiges batiges entgegenseten, eine ebenso unbegreifliche ber w des Bofen widerstreitende Begierde an, fich in die kju erheben und fich mit dem Lichten und Guten zu Auf diese Weise geht baber auch in bem Das iiden. Mischen Spstem ber eigentliche Anfang zur Mischung beiden Principien und jur Beltschopfung k und dem Beherricher berfelben aus. Die Manichais Schrift, auf die fich Titus von Bostra beruft (I. 16.), belt darüber Kolgendes: die Mächte der Kinsterniß ge= en in bem Streit, in welchem fie mit einander begrif= waren, und in wilder Buth fich umberjagten und auf= m indem die einen verfolgten, die andern flohen (Theod.

Haer. Fab. I. 26.), endlich auch bis an die Grenze ib Gebiets. Bier erbliften fie bas Licht und murben von bi schonen und herrlichen Unblik so ergriffen und entzukt. b fie ben bisherigen Zwift vergeffend unter fich rathichlagte was fie wohl thun konnten, um fich mit dem Beffern vermischen. Ihre Begierbe barnach mar fo groß, baff f um es fich als Raub zuzueignen, fo viele ihrer waren, fi jum Angriff rufteten. Ghe fie bes Lichtes anfichtig wie ben, hatten fie, wie in berfelben Schrift bemerkt ift (c. 47. noch feine Ahnung bes in dem Lichte wohnenden Gotter Tie wußten auch nicht, welche Folge ein Angriff auf b Mohnfig Gottes fur fie haben werde 2). Denfelben Unt bes nun beginnenden langen Rampfes befchreibt Alexant von Encopolis nach feiner Beife (c. 3.) fo: Die Syle fin einmal die Begierde angewandelt, auf den obern Ort-Fommen, hier habe fie voll Bermunderung ben gottlich Lichtglanz erblift und ben Entschluß gefaßt, ihn an fich: Beide Schriftsteller unterlaffen nicht, auf bie 1 confequenz aufmerksam zu machen, mit welcher Manes ben Machten ber Kinfterniß eine Begierbe nach bem Lid poraussezte. Die kann die Finfterniß das Licht feben? gegnet Titus (1. 19.) Sah fie bas Licht, fo tann fie ja mig Kinsterniß fenn. 3wischen dem finnlich Wahrnehmbar und bem mahrnehmenden Ginn muß eine nahe Gemeinfch. fenn, ber naturliche Gindruf lagt megen ber Berman schaft ber Natur ein Bild gurud, der Leib fieht den Le das Aehnliche macht Eindruk auf das Aehnliche, bas E

<sup>2)</sup> Agl. c. 21. Ποίν έπαναστήναι ταύτην (την ύλην) φασί γνώσινή άγαθού μη έσχηκέναι, ίνα μη σεμνώσωσιν άγαθού γνώσει πας αὐτού (Μάνεντος) διαβεβλημένην. Auch nach den Zeie schriften war Ahriman ansangs unbetümmert, um das ne vorging, er wußte nicht, was Ormuzd wußte, Ormuzd wit in seiner allerhöchsten Weisheit den ganzen Verlauf i Kampses voraus. Zendav. Th. III. S. 57 f.

feste aber fann von bem Entgegengefesten nicht ges Aber die gange Erdichtung bes Manes ift petben. Er fagt, bie Sple fen nicht blos bas mirruna. fie beschloß auch hinaufzusteigen, wie wenn fie fic n wollte, ihre Gemeinschaft mit dem Lichte barus Bielleicht erkannten es jegt die Machte ber Rinfters t Reue, daß fie unendlich lange Beit zuvor feine t des Lichts gehabt hatten. Und auf welche Beife un die Rinsterniß an dem Lichte Theil nehmen, ober ichem Grunde will fie es angreifen? Um ihre Natur m und Licht zu werben, ober um auf eine ihrer Matur eitende Weise mit Licht genahrt zu werben? Rur wenn licht nicht kannte, konnte fie ben Willen haben, fich ju erheben. Rannte fie es, fo mußte fie auch ein fenn bavon haben, daß fie umgeandert werbe. Berfehrung aber ware es, wenn fie von Natur b unbekannt mit bem Licht, bas Entgegengefexte ben murde 3). Auch Allerander von Locopolis, ers (c. 9.) fur eine gang widernaturliche Bewegung, is von Natur Untere und Finftere fich nach oben it follte erhoben haben. Es tonnte bies nur durch illige Gewalt geschehen fenn, wie wenn 3. B. ein i die Luft geschleudert wird. Da nun außer ber n Gott nichts existirte, fo bleibt ihm (bem Danes) Innahme ewig, daß Gott die Sple mit Gewalt und u fich in die Sohe gehoben hat - Co bald die Spe legierde nach dem Lichtglang hatte, borte fie auf, bofe ba fie, wenn fie bas bole Princip ift, nur Bbfes Begehrte fie aber bas Gute, so mar ihre nicht bofe, und Gott fann ihr ben Gegenstand gierbe nicht miggbnnen. Bral. c. 17. Diese Gins

<sup>.</sup> c. 21. πως ούκ άλογον την μη έχουσαν έκ αὐτη το εί-· οτι έστὶ τ' άγαθον, ταύτην - θεασαμένην έπιθυμήσαι.

mendungen find gewiß fehr mahr und treffend, die Inconf quent aber, die fie rugen, hangt aufe engfte gufamm mit ber Grundvoraussezung, von welcher bas Manichaise Spftem ausgeht, mit dem positiven Begriff des Bbse Murbe einmal das dem Guten, entgegengefegte Princip n Gigenschaften gesest, Die es mit bem Guten theilt, fo m fcon badurch die Möglichkeit begrundet, ihm felbft au eine auf das Gute gebende Richtung beizulegen. fenbart fich barin eben fo fehr die im bodiften Ginne abf lute Natur und ber unbedingte Berth bes Guten, als t Megativitat bes Bbfen, baß biefes bei aller Seftigfeit ! Safes, von welchem es gegen bas Gute entflammt ift, be pon bem Guten nicht laffen fann, weil es ja feiner Rat nach immer nur am Guten fenn fann. Das Zoroastri Spftem scheint zwar barin bem Character bes Dualism getreuer zu bleiben, daß es feinen Ahriman als einen a nicht von der geringften Liebe jum Guten berührten, b. einer blinden Berftbrungewuth erfüllten, dem Drmugd durcht miderstrebenden Feind beschreibt, auf der andern Si liegt aber eben in der großern Inconsequeng des Manid ichen Suftems eine tiefere Anerkennung ber boch im wieder fich aufdringenden Wahrheit. Budem aber muß # fich hier immer vergegenwartigen, mas denn eigentlich Da au erklaren beabsichtigte? Es ift die in der bestehenden D vorhandene Mischung des Guten und Bofen. Da diele ?" foung eine Berunreinigung ber Ratur des Guten ift, Fonnte bas gute Princip nicht felbit die Beranlaffung bgeben : es fonnte fich nur nothgedrungen ihr bingel-Satte fich bas bbfe Princip nur abstoffend gegen bas G verhalten, fo mare es nie zu einer Mischung gekomn Alber auch ber bloße auf Berftbrung gerichtete Angriff ? Bofen reichte noch nicht hin, eine fo innige in das Inn? eingreifende Durchdringung der beiden Principien, wiel in der Welt erscheint, zu erklaren. Der fo vielfach verfcb? ger

Rampf, wie ihn bas Manichaische System barftellt, it vielmehr feinen lexten Erflarungsgrund nur barin nden, daß in dem Saffe bes Bbfen gegen bas Gute wieder eine Liebe und Begierde nach dem Guten verborgen vermbae welcher bas Bbfe nicht umbin tann, von bem 1 m angezogen zu werben und es mit aller Macht ben fich uhalten. Bgl. Augustin De nat. boni. c. 42: Gens brarum lucem ab initio dilexit, quam etsi violenpossidere tamen voluit non exstinguere. Eben bas geht bann aber auch bervor, baf bie Unnahme von i einander absolut entgegengesezten Principien, Die fich bwohl mit einander verbinden follen, einen inneren Wis eruch in sich schließt. In bem Puncte, in welchem id berühren, um fich zu verbinden, tonnen fie nicht zus b ichlechthin einander entgegengesext fepn: fobald in Bbfen etwas bem Guten verwandtes ift, bort ber abs e Gegenfag auf. Mexander von Lycopolis wirft baber mit Recht die Frage auf : πότερον μόνον ὁ θεὸς καὶ λη είσιν άρχαι, ή τι έτερον απολείπει, ο τούτων έν μέσω; Εί μέν γαρ μηδέν έστιν, αμικτα ταυτα είπεται πρός αύτα καλώς γαρ λέγεται, ότι, ίνα τὰ μιγθη, δεί τι είναι έν μέσω, όπως ταῦτα συνδέη. es aber ein Drittes zwischen beiden, wodurch beide, Bute und das Bbfe, vermittelt werden, fo fann bas nur ale die ftete Regation bee Guten gebacht mers Es ift immer nur ein Minus ber Realitat bes Guten, int nur am Guten, ift aber an und für sich nichts. positiv gedacht nur eine Personification ber bas Bute brad zu Grad verberbenden und vermindernden Regas t, wie der zoroaftrifche Uhriman.

je naher es zum Angriff und zur feindlichen Beruhs ber beiden Principien kommt, desto mehr erscheint ontheit in derjenigen Beschränkung, die der Gegensaz, Ichen sie gestellt ist, nothwendig mit sich bringt. Ste aur's Manich. Rt. Spstem.

ift einem Berhangniff unterworfen, bas auch aber fie wa tet, und muß fich in Folge beffelben in einen leibenbe Buftand babingeben, welchem fie fich nicht entziehen fam wenn die fichtbare Beltordnung fich entwickeln foll. fieht amar den bevorftebenden Rampf voraus, aber f kann ihn nicht abwenden, und fo wenig auch ihrer Mad ber Sieg fehlen kann, fo tief bringt boch ber Rampf felb in bas Lichtreich ein. Er bewirft eine Erschutterung , b ben Gegnern bes Manes ber Idee ber Restigfeit und @ derheit ber Grundlage, auf welcher bas Lichtreich ruben foll febr zu wiberftreiten scheint. Cum dicat Manichaeus; b merit Evodius De fide contra Manich. c. 11., Den omnibus bonis abundantem, nullo in regnis ejus ins anibus indigente ( aut infirmo constituto , ita etia fundata ejusdem splendidissima secula, ut a nullo us quam concuti vel moveri possint, in alio loco paul post subjungit et dicit (in berselben Ep. fund.): ...Luc vero beatissimae pater sciens labem magnam ac vast tatem, quae in tenebris surgeret, adversus sua sanct impendere secula, nisi aliquod eximium ac praeclarur virtute potens numen opponat, quo superet simul destruat stirpem tenebrarum, qua exstincta quies luc incolis pararetur." Certe ergo a nullo unquam concu vel moveri potuerunt regna Dei Manichaei. Si enit potuerunt, mentitus est dicendo, non posse regna ille ab aliquo concuti. Et si concussa sunt necessitate, at timore, non erit Deus, qui 🛖 concuti potuit. Nat. videmus Deum Manichaei secundum eundem Mant chaeum malo necessitatis pressum, cum labes ac vaste tas adversus secula impenderet, aliudque, quod facerete non haberet, partem suam ad pugnam dedisse, ut vi hoc modo quietem lucis incolis compararet. Es lient De rin allerdings ein gewißer Biderfpruch, fofern bas gottlich Befen auf der einen Seite mit allen Eigenschaften absols

g Racht und Bollfommenbeit, auf ber andern aber in eie um leidenden Buftand, in welchem es fich erft mit Unftrens ung und Roth zum Giege hindurcharbeiten muß, barges Leibend aber mußte die Gottbeit nothwendig wirb\_ nicheinen , sobald die gange Entwiflung der Welt aus bem Befichtspunct eines Rampfes entgegengesexter Dachte bemottet werden sollte. Es hangt auch hier alles an der Bors kung bes einmal gesetten Kampfs und wenn man bas Ranichaische Spitem tadelt, daß es die Gottheit nach eis um Theile ihres Wefens einem leidenden Buffande unters wift, fo fann mit bemfelben Rechte ibm auch icon bies megengehalten werden, daß es eine fampfende Gottheit mimmt, ober mas baffelbe ift, einen Gegenfag und eine Soung der beiden Grundwesen. Wird einmal eine Dugber Grundwefen, wie fie bas Manichaifche Spftem Mimmt, an die Spize geftellt, fo gebt baraus gang nathich die Kabel bervor, die, wie Augustin Contra Faust. AVIII, 5. das in ihr der reinen Idee der Gottheit berftreitende nach den drei Sauptmomenten der gans Beltentwicklung fehr treffend bezeichnet, habet in ca-🛊 bellam Dei, in medio contaminationem Dei, in fi-Mamnationem Dei, oder wie er fich XIII.6. ausbruckt: ե la illa longa et vana , puerile ludibriam et muliebre jomentum et aniculare deliramentum, continens initium moum, et medium putridum, et finem ruinosum.

ŀ

٠

'n

'n

4

78

16

ü

ti

178

la

пŧ

pt.

sti-

et,

nel

ta:

ide

Die von der Hyle angegriffene und in ihrem eigenen bide bedrohte Gottheit geht nun auch von ihrer Seite in Unigkeit über, um der auf sie geschehenen Einwirkung in Gegenwirkung entgegenzusezen. Es wurde, sagt Tis von Bostra I, 20., eine δύναμις τοῦ ἀγαθοῦ ausges kit, οὐκέτε φῶς αἴσθητον, ἀλλ ὡς ἀν φαίη, προμίγοῦ θεοῦ, eine aus dem Wesen Gottes emanirende kit. Manes selbst nannte sie, wie Titus I, 29 bemertt, kalgemeine Seele oder Weltsele (ψύχη ἀπάντων). Epis

phanine (Haer. LXVI, 24.) und Alexander von Lycovi (c. 3.) geben ihr baber Schlechthin ben Ramen worn. bem Ungriff Ber Dule, fagt ber Lextete, fen Gott über." Beftrafung nift fich zu Rathe gegangen. Da er aber nie batte, momit et fie ftrafen tounte, weil int Saufe Go πίτιτο Βόβεο ίβ, πέμψαι οὖν τινα δύναμιν, την ὑφ ἡι καλουμένην ψυχήν, έπι την ύλην, ή τις αὐτη διά πά μιγθήσεται έσεσθαι γαρ της ύλης θάνατον τον μ ταυτά ποτε της δυνάμεως ταύτης χωρισμόν. 3π Au ffins concreteter Darftellung wird fogleich ber erfte Det als mobigewappineter Rampfer von bem Beherricher Lichtreichs den Michten der Finfterniß entgegengestellt. D fpricht auch Augustin (De vera relig. c. 9.) von einer a ma bond, bie Gott nach ben Manichaern als einen Il feiner Substang von fich ausgehen ließ: Gentem teneb rum quodam tempore adversus Deam rebellasse, De autem, cum aliud, quod faceret, non haberet, et, quome aliter posset hosti resistere, non inveniret, necessit oppressum misisse huc animam bonam, et quand particulam suae substantiae, cujus commixtione atc miseria hostem temperatum esse somniant et mund fabricatum. In ben Acten ber Disputation bes Archel endlich werden beibe Darftellungen, die concretere August und die abstractere bes Titus und Alexander, badurch 1 einigt, daß der etfte Menfch als ein Erzeugnif ber Gott emanirten Rraft, die hier zugleich den Namen Du bes Lebens erhalt, beschrieben wird. Alle der gute Be fah, fo ftellt Mani's Schuler Turbo die Lehre deffelben (v. bar, daß die Finfterniß in feine Erde eingedrungen, lief eine Rraft aus sich ausgehen, die die Mutter bes Lebbeißt, und diese ließ den erften Menschen hervorgeben, funf Elemente, Wind, Licht, Baffer, Feuer, Mater Mit diefen augethan, flieg er wie jum Rriege geruftet b ab, und tampfte mit ber Kinfternif. Die Mutter bes!

bie unter ben übrigen Schriftstellern menigstens Gim-(Comment, in Epict. Ench. S. 187.) noch ers wint, ift dieselbe adttliche Rraft, die Titus und Alexan= be unachft aus Gott emaniren laffen, fie ift mit biefem famen nur ausbrufsvoller ale bie gottliche Gigenschaft bezinnet, die alle Kulle des Lebens in sich schließt, und in ta im Rampfe der beiben Principien fich entwickelnden But fich als bas bochfte Princip bes Lebens offenbart 4). Die unmittelbare Anschauung der auf diese Beise fich ge-Mtenden Welt ift der erfte Menfc, deffen Begriff wir juichst festzuhalten baben. Daß er der Reprasentant des Mitreiche ift, fofern biefes bem Reiche ber Kinfterniß Rampfe entgegentritt, erbellt aus den funf Clementen. fein Wefen ausmachen, oder ihm, ba er ja vor bem bie des Lichts aleichsam als Kampfer und Borfechter m ben Feind ins Feld gestellt wird, gur Baffenruftung m. Gie find die reinen Elemente, die als Gegenfag lommen den funf Elementen entsprechen, die die verschies n Regionen des Reiches der Kinsternif bilden. in sagt hieruber (Contra Faustum II, 3.): Proferarmario vestro nescio quem primum nobis ex dn qui ad gentem tenebrarum debellandam (nui lacis gente descendit, armatum aquis suis. conitin

vers aus

utlet

iater

.7.)

ŝ e

yen8

die

rit.

1885

Pes

<sup>4.</sup> Ohne Zweisel ist die μήτης των öλων bei Epiphanius a. a. e. 24. dasselbe Princip. Nur stellt Epiphanius die Sache etz bad verwirrt dat: φησί (Μανιχαίος) την μητέςα των öλων συγχωρήσασαν δύναμιν ίδιαν έξ οἰς ανοῦ απελθεῖν εἰς τὸ κλέμαι των ἀρχώντων καὶ ἀποσυλήσαι ἀπὰ αὐτῶν ἡγ εἰλήφασιν ενωθεν δύναμιν. Βούλεται γὰς λέγειν ὅτι πολεμίσασαι αί ερχώ καὶ έξουσίαι τὸν θεὸν τὸν ζῶντα, καὶ μεγάλην καὶ ἀκατάληπον ἡρπαγέναι πας αὐτοῦ δύναμιν, ἡγ καὶ ψυχὴν ὀνομέςα. Der Raub der Seele sann nicht, wie Epiphanius hier th darstellt, der Herabsunst der Beltmutter, der μήτης τῶν blan, vorangegangene sondern erst auf sie gesolgt sevn.

tra inimicorum aquas, et igne suo contra inimicordin ignem, et ventis suis contra inimicorum ventos. non ergo et famo suo contra inimicorum fumum, el tenebris suis contra inimicorum tenebras, sed contra fumum aere, ut dicitis, armabatur, et contra tenebra luce? An, quia mala sunt fumus et tenebrae, non ea potuit habere bonitas ejus? Bona ergo sunt illa trib aqua, ventus, ignis. Cur ergo ea potuit habere malitia gentis adversae? Hic respondetis. Sed aqua illa gentis tenebrarum mala erat: quam vero primus homo attulit, bona erat, et ventus illius malus, hujus autem bonus. Ita et hujus ignis bonus contra malum ignem illius dimicavit. Cur ergo et contra malum fumum non potuit afferre fumum bonum? An in fumo vestra menda cia tanquam fumus ipse evanescunt atque deficiunt Certe primas homo vester contra naturam contrarianz bellum gessit. Cur quinque illis elementis, quae in con traria gente confingitis, unum allatum est de divini regnis contrarium, lux contra tenebras? Cetera enin quatuor non sunt contraria. Nam nec aer fumo est contrarius, multo minus aquae aqua, et ventus vento, 🖦 ignis igni. Dal. De haeres. XLVI. T. VI. p. 10.: Quite que elementis malis debellandis alia quinque elementi. de regno et substantia Dei missa esse et in illa pugnifuisse permixta: fumo aëra, tenebris lucem, igni maleignem bonum, aquae malae aquam bonam, vento maliventum bonum. Nach Augustin (Contra Faust. X1, 3. nannte ihn Manes factum de substantia Dei, id ipsun existentem, quod Deus est, membra sua vel vestiment sua, vel arma sua, id est, quinque elementa, cum e insa nihil aliud essent, quam substantia Dei, in tenen brarum gente mersisse etc. 5). Ueber die Art des Kamb

<sup>5)</sup> Diese Entgegenstellung der Elemente der beiden Reicht fest biefe felbst mehr ins Licht, wie namentlich erft burd

is erfeben wir aus ber werft genannten Stelle Augustins miaftens foviel, bag er mehr mit Lift als Gewalt gein wurde. Iam vero illa sacrilega deliramenta quis diat and primum hominem vestrum dicitis secunun hostium voluntatem, quo eos caperet, elementa, me portabat, mutasse atque vertisse, ut regnum, quod istis, falsitatis, in sua natura manens, non fallaciter micaret, et substantia veritatis mutabilis appareret. # falleret? - Hunc primum hominem, quem laudak, quia mutabilibus et mendacibus formis cum adversa rute pugnavit, si verum dicitis, non imitamini, si auimitamini, et vos mentimini. — Manichaeus annunat primum hominem non terrenum, nescio quibus falchus elementis quinque vestitum. Bal. Contra Faust. 1.4.: Manichaei, qui creditis in falsum et fallan falsi et fallacis hominis filium, cum et ipsum Den gentis adversae tumultu perterritum membra sua inse crucianda nec postea tota purganda docetis, viis, quam sitis alieni a vita aeterna.— Primum hominem . urum cum suis hostibus, in suae naturae veritate mamtibus, mutabili fallacia dimicasse praedicatis. Der mensch erschien bemnach tauschend in vielfach wechselnber tfalt, um die Machte der Finsterniß zu reizen und anzuden, daß fie mit ihrer gangen Macht über ihn berfielen, in dadurch aber an ihm ihre Buth stillten. Simplicius Comm. in Ep. Ench. S. 164.) erlautert baber biefen ampf treffend burch bas Beispiel eines Feldherrn, ber im Angriff der Feinde ihnen einen Theil feines' heeres nisgibt um das übrige zu retten (Bedg péon kavrov xai pé-

ben Gegensaz gegen aer klar wird, was unter fumus zu verstehen ist. Daß in ben Acta Disp. Arch statt ber in der funften Stelle genannten "247 vielmehr zu lesen ist ano, laffen, wie Beausobre Tom. II. S. 308. und Mosheim 5.791 bemerken, die Augustin'schen Stellen nicht bezweifeln

λη, τὰς ψυχὰς οὐσας, ὧς φασι - ἔρριψε τῷ κακῷ - ὧσπερ στρατηγός, πολεμίων επιόντων μέρος αὐτοῖς τοῦ οἰκείο στοατού προίεται, ίνα τὸ λοιπὸν διασώση). Sn berfeld ben Beziehung konnte ber Urmenfch auch mit einem magis ichen Rober berglichen werden, mit welchem ber Rurft bet Rinfterniß gefängen murbe. Go befchreibt Titus von 250 ftre I, 12. Die gottliche Rraft , Die in feiner Darftellung and gleich die Stelle bes erften Menschen vertritt. fandte eine Rraft aus, welcher er auch nach feinem Guts bunken einen Ramen gab (vielleicht meint Titus eben beit bet Angustin vorkommenden Namen bes Urmenschen), unt Die Grenze zu bewachen, in der That aber um fie als Rbbet auf gebrauchen, damit die Syle gegen ihren Willen auf Befinnung fame (φυλάξουσαν μεν δήθεν τους δρους, το δ' αληθές δέλεαρ έσομένην είς ακούσιον τη ύλη σωφρονισuov 6), was bann auch geschah. Alls die Sole die ausge? fandte Rraft fab, ergriff fie, wie aus Liebe, ein Berlangennach ihr, und in ber heftigfeit ihres Drangs nahm und verschlang fie fie, und wurde fo gewißermaßen wie ein Thiet gebunden. Gie bebienen fich auch diefer Bergleichung : bie

<sup>6)</sup> Noch weiter ist diese bilbliche Darstellung bei Theodoret Haen.

fab. I. 26. anggeführt: Da Gott tein Fener hatte, um Bligendb. I. 26. anggeführt: Da Gott tein Fener hatte, um Bligendb. I. 26. anggeführt: Da Gott tein Fener hatte, um Bligendb. I. 26. anggescher ind Donnerteile zu schlenden, tein Wasser, um eine Gundbstuth zu senden, ebensowenig Eisen ober sonst Wassen, traffer gegen den drohenden Angriss der Spile folgende Bortehattung: μοῦραν τινὰ τοῦ φωτὸς λαβών, οδόν τε δέλεαρ καλ άγκισρον τῆ ΰλη προσέπεμψε προσκειμένη δὲ ἐκείνη καὶ ὑπέρι αὐτὸ στρωθείσα, κατέπιε τὸ πεμφθέν καὶ προσεδέθη καὶ καθάπερ τινὶ περιεπάρη πάγη. Έντεῦθεν ἀναγκασθήναὶ φασι τὸν θεὸν δημιουργήσαι τὸν κόσμον τὰ δὲ τοῦ κόσμου μέρη οὐκ αὐτοῦ λέγουσιν ἀλλὰ τῆς ΰλης εἶναι ποιήματα.

Εδημιούργησε δὲ, διαλύσαι αὐτῆς τὴν σύστασιν βουληθεὶς, καὶ εἰς εἰρήνην ἀγαγεῖν τὰ μαχόμενα, ῶστε κατὰ βραχὺ καὶ τὸ ἀνακραθέν τῆ ὕλη φῶς έλευθερῶσαι.

ble sen von der ausgesandten Anaft, wie durch einen mas iden Gefang, eingeschläfert worden. Es geschab nun auf ife Beife eine Mischung und gegenseitige Durchbringung werschlungenen Rraft des Guten und ber verschlingens ubole, und fo murde aus beiden diefes Beltall gebildet. m dem Guten nemlich, denn bas bbfe Princip fab bie friebung ber Belt nicht voraus. Daber fommt es nun. wie fagen, baß bas Gine aut, bas Undere bofe ift, inin jene Mifchung und Bereinigung ber beiben Principien burch den Gegensaz der Dinge, die hier sind, offenbart. Rachdem so der gute Gott die Hyle überlistet hatte (00κμένος την ύλην), wurde er Weltschöpfer, nicht aus Mengen nach ber Schopfung ber Welt, ba fie ihm ja bufrebt, fondern vielmehr wegen des Aufruhre des bo-Princips, welches er zur Besinnung bringen wollte. r boch war es ihm nicht möglich, das Gift des bofen wies aus ben Dingen ber Erscheinungswelt herauszuneh= . es bleibt zurud und außert fich in der unter den Dens flattfindenden Ungleichheit, indem der eine reich, der me arm, der eine angesehen der andere unangesehen ift. Lc. 23. : Manes behauptet, Gott habe burch bas bofe bip bas Allerungebührlichste gelitten, und er wagt noch nufezen, daß die von Gott gefandte Rraft die Syle, wie Wier, magisch eingeschläfert habe, wobei er nicht nur gegen Babricbeinlichkeit Extreme in seiner Rede mischt, und Ratur Unvereinbares aus Liebe zu feiner Dichtung vereis L fondern auch das gerade Gegentheil von demjenigen, was ithft will, gefchehen lagt, indem er annimmt, Gott k aus jenen beiden bas Weltall gebilbet. In ben Acten Ardelaus (c. 25.) wird dem Manes felbst folgendes ionif zur Erlauterung seiner Lehre von der Weltschom in ben Mund gelegt: Der Arge gleicht einem Lowen, die Beerde eines guten Birten anfallen will. te es fah, grub er eine große Grube, und nahm von feis

gen, und Gott fugt fich baburch Schaben gu; inbem er ei nen Theil seines Wesens als Speise bem Thier hinwirft Er bezwingt es nicht burch feine Macht und nach feinem ei genen freien Billen, fondern nimmt zu allerlei funftliche Mitteln feine Buflucht, um des Thiers machtig gu werden Menn baber die Gottheit die Seele gesandt bat, um bure Die Seele Die Machte der Finfterniß zu fangen und zu feffels fo hat fie ihren 3med nicht fo, wie fie wollte, erreicht indem ja die gottliche Rraft, die fangen und feffeln folle felbst gefangen und gefesselt worden ift. - Damit ift auicon der Erfolg des Rampfe, welchen der mit den reina Glementen gewaypnete Urmensch zu bestehen hatte . angem Ausführlicher beschreiben ihn die Acten ber Disputa tion des Archelaus (c. 7.) fo: Die Furften der Finfterm Fampften ihm entgegen, und verschlangen einen Theil feim Ruftung, unter welcher die Seele zu verftehen ift (egayέκ της πανοπλίας αύτοῦ, ὁ ἐστιν ή ψυγή). murde der erfte Menfch hart niedergedruft von der Fingniff , und wenn nicht der Bater fein Fleben erhort und ei andere von ihm ausgegangene Rraft, die der lebend Geift heißt, ihm gesandt, und ihm die Rechte nach um hinabgereicht und ihn aus ber Finfterniß in die Sobie hoben hatte, To ware ber erfte Menfch in Gefahr geweff unten festgehalten zu werden. Seitdem ließ er nun un, bie Seele gurud. Daber kommt es, daß die Manicha wenn sie einander begegnen, sich die Rechte reichen, & Beichen, baß fie aus ber Finfterniß erlost find, benn Finstern, sagt Manes, sepen alle Barefen (alle von fei Lehre abweichenden Secten). Damals schuf ber lebendige S die Welt, wozu er drei andere Arafte mitbrachte. flieg hinab, fuhrte die Furften berauf und befestigte am Firmament , bas ihr Leib ift , bie Sphare. duf damals der lebendige Geift die leuchtenden Licht die die Ueberbleibsel der Geele find, und ließ fie fo das fie umfreisen. Und hinwieberum schuf er die Erbe Gestalten 9).

n wir nun ben in allen biefen Stellen ausgedruffogonischen Begriff bestimmter auf, fo ift vor als t zu erinnern , daß bie Weltschbpfung im Manichals ftem nichts anders fenn fann, als bie gegenfeitige fung ber einander entgegenwirkenden Grundfrafte. reme treffen von beiden Seiten in einer Mitte n, die fur beide Theile Maas gebend ift. iute und bas absolut Bbfe binden und begtenzen fich ig, und es entsteht ein harmonisches Berbalt= welchem fich die Gegenfage so ausgleichen, wie bestehende Weltordnung mahrnehmen laft. Diefe fung und Begrenzung liegt fur bas gute Princip nothwendigen nicht aufzuhebenden Schrante, bie 3 Bbfe vermbge feiner felbfiftanbigen vom Inten gigen Wirksamkeit fest, in Beziehnng auf bas ed fie, da das Bose die rohe blind wirkende Rraft, lose Bewegung (aranvog ningois) ist, ne Natur gleichsam burch magische Mittel bewirfte ng und Befanftigung bargeftellt. Das Gute of= Die Superioritat, die ihm feiner Natur nach gutommt= er auch im Manichaischen System nie gung! ver erden kann, baburch, daß es fich bon felbft ber

ganze Schilberung bes Kampfs bes Urmenschen mit bem en ber Finsterniß bat einige Jüge, die an die Borsteslung iern, die mehrere altere Kirchenlehrer, namentlich ior von Noffa und Gregor der Große von der Erlösung einem Kampfe des Erlösers mit dem Satan hatten. Der des Erlösers dient zur Lockpeise, der Satan fällt über her, wird aber getäuscht und kann seinen Raub nicht alten. Wgl. Greg. von Nonia Or. cat. c. 15. Gregor Großen Mor. XXXIII. auch Joh. von Damasc. De orth. III. 27.

burch ben uranfänglichen Gegensaz bedingten Beschränku fügt und unterwirft, und auch für das Bose das Maasgeb be und Zielseigende Princip ist. Treffend bezeichnet da Titus von Bostra in der obigen Stelle I, 12. die vom Gu ausgehende Kraft, deren Wirksamkeit bildlich als eine t Bbse magisch bewältigende und besänftigende dargest wird 10), durch den eigentlichen Ausdruf, sie werde gesandt die divaus gudakova roug ägoug. Dieses Begrenz dieses Maas und Ziel Sezen ist das Wesentliche der Machaischen Kosmogonie 11). Sie kann aber zugleich noch a

10) Deswegen wurde das bose Princip auch mit einem Gi das gute mit einem Gegengist verglichen Aug. Contra Fai XX. 1. 13. 16.: Recordamini verba Fausti de Deo ir quam de antidoto, et Hyle tanquam veneno. Ecce i nocet vestrum antidotum, quam venenum.

11). Es ift im Grunde baffelbe Berhaltnif, in welches M. ben bemiurgifc ordnenden Gott ju ber Materie fe Der Stoff bet Weltschöpfung ift gegeben, und Gott [ nur bas Gegebene ordnen. Bgl. Aug. Confess. XIII. Sunt quidam, quibus displicent opera tua bona, et w corum dicunt te fecisse necessitate compulsum, sicul bricas coelorum et compositiones siderum, et hacc de tuo, sed jam fuisse alibi creata et aliunde, qua contraheres et compaginares atque contexeres, cum hostibus victis mundana moenia molireris, ut ea cons ctione devicti, adversus te iterum rebellare non pos Alia vero nec fecisse te, nec omnino compegisse, omnes carnes et minutissima quaeque animantia et q quid radicibus terram tenet, sed hostilem mentem ranque aliam ne abs te conditam tibique contrarias inferioribus mundi locis ista gignere atque formare. Unterfchied ift nur, bag nach Manes ber icon vorhang Stoff zugleich als ein positives boses Princip gebacht mir Manichaeus duas dicit esse naturas, unam bonam e teram malam: bonam quae fecit mundum, malam qua factus est mundus. Evol. De fide c. 49.

enen anbern Gefichtspuncten betrachtet werben. Die Weltschbpfung nach jeber Unficht ein Uebergang fich Sevenden, unwandelbar in fic Bestebenden indelbaren der Erscheinung ift, wird auch bier die t emanirende tosmogonische Poteng, beren concres ber Urmensch ift, als eine tauschenbe; mit bem mannigfaltiger Formen und Gestalten spielenbe bar-Das find die mutabiles et mendaces formae, in ber Urmensch die ibn bekleidenden, wie mit einem umgebenden Elemente. dem Bolte ber Kinsterniß erlaft. Er gleicht auf diese Beise ber indischen die der Grund des sichtbaren Dasenns ber Welt bem ewigen Ernfte bes Brahma gegenüber als bie be Gottin bes Scheins und ber Erfcheinung ben n Lichtstrahl, ber in diese nichtige Sinnenwelt Ilt, in taufend bunten Reflexen fich abspiegeln laßt, n aanptischen Proteus, der, ehe er gebandigt wird, mbglichen Formen und Gestalten fich verwandelt. bie in bie Erscheinung beraustretenbe Sinnenwelt, ich in Die Bestimmtheit und Beschränktheit ber eins Kormen gleichsam bineinbannen lagt, fich gubor gangen Mannigfaltigfeit ihrer fcbnent aber trugeris eftalten zeigen und burch ben Reiz und Wechsel berfeli fo fie festauhalten, auffordern, als bem Kesthaltenden teben und entflieben. In Diefem Ginne taufcht auch mensch die Dachte der Finsterniß durch ben Bechsel ocheingestalten, ebe er von ihnen ergriffen und gefandten wird. Wenn wir die beiden Principien gunachft is als die beiden einander entgegenwirkenden und mieitig beichrantenben Grundfrafte genommen ba= verhalten fie fich auch, als die beiden Elemente eis ganifchen Gangen, wie Seele und Leib zu einander. Mich wird die gottliche Rraft, die die Gottheit fendet, blamfeit bes bbsen Princips zu begegnen, ober bie

navonilie; die Gefammiteit ber Elemente, mit weld ber erfte Menich jum Kampfe ausgeruftet ift, worn nannt. Es ift die belebende, bildende, ordnende Belf le, die fich mit der Materie, wie die Geele mit bem Lei organisch vermischt, und alle Theile berfelben bis ins Im Gegensag gegen nerfte und Tieffte burchbringt. Weltsete wird das Reich der: Finfterniß mit feinem f herrscher mit bem eigentlichen Ramen Materie ober & genannt. In materieller Beziehung ftellt fich uns berfe Gegenfaz, ber durch bie beiden organischen Elemente Seele : Leib gebildet wird, in bem Gegenfag ber reinen und unreit Glemente bar. Die Elemente, in die fich der Urmenich ba find, aus bem Lichtreich stammend, burchaus rein und qu aber bie ihnen entsprechenden Elemente bes finftern Rei truben und vernnreinigen die reine und gute Schopfung bu ihren verderblichen Ginfluß. Es ift dies diejenige Seite Gegensates, die ber Weltansicht bes Bendavesta am n ften fich annabert, mabrend jene andere, die das eine Prir als Seele und bas andere als Materie fich vermischen : beibe fich gegenseitig burchbringen läßt, ber Benblehre fri ist 32). Wird der Gegensag der beiden sich mischenden gegenseitig burchbringenden Principien auf bestimmte jeci

<sup>12)</sup> Bur Bestätigung bes Obigen erinnere ich an die Stell'n Bundeheich Jendav. Th. III. 5. 57.: "Der Grundarge eifich und näherte sich dem Licht. Wie er nun Ormuzd's verblickte, so wollte er das Licht verschlingen, aber durchte sen Schone, Glanz, Erhabenheit geblendet, starzt erwselbst in seine vorige dicke Finsterniß zuruch." Bon ix wirklichen Verschlingung des Lichtes durch Ahriman ist Jendavesta nirgends die Rede. Daher ist auch Ahriman von Haß gegen das Licht erfüllt, der Manichälsche Fürsigkerisst aber hat in dem Haß zugleich eine Liebe zumig und wird von demselben angezogen. Bon diesem Verbeiten wird unten weiter die Rede seyn. — Bas der Urmensch

in ber Erscheinungswelt bezogen, fo gestaltet fich von iefem Gefichrepunct aus bas Firmament mit feinen Sims midfbrpern zu der Sphare, an welcher bie gefangen ge= wienen Dachte ber Finfterniß, befestigt und gefeffelt in. Ζων πνευμα, fagt ber Berfaffer ber Acta c. 7., exτον πόσμον - και ανήνεγκε τους άρχοντας και περέωσεν έν τῷ στερεώματι, δ ἐστιν αὐτῶν σῶμα. Εδ thin Grund vorhanden, mit Mosheim G. 820. fatt aun lefen δωμα.. Bei Epiphanius a. a. D. c. 32. iden wir fogar die Borftellung des am Firmament ausfpennten Leibs ber Damonen weiter so ausgemablt: ore-🖦 δέρματα είναι τῶν ἀρχόντων, — σταυρούσθαι αὐτὰ το το πόλω, κατατρέχειν, καὶ συννέφειν, καὶ δργαν . Much nach Augustin find die Fursten der Finsterniß am mamente festgebunden (Contra Faust. VI, 8.): Dicunt isti piloqui et mentis seductores in illa pugna, quando inus eorum homo tenebrarum gentem elementis falbus irritavit, utriusque sexus principibus ibidem tis, cum ex eis mundus construeretur, plerosque um in coelestibus fabricis colligatos. — In ipsa nctura mundi eosdem principes tenebrarum ita per es contextiones a summis usque ad ima colliga-

hvie entgegenset, wird gewöhnlich wurd genannt. Wie sich aber zu dieser wurd der Inbegriff der dem Urmenschen beiselegten reinen Elemente verhalt, wiesern demnach diese materiell zu denken sind, läßt sich nicht genau bestimmen, da es eigentlich immer nur der Gegensaz zwischen Geist und Raterie ist, um welchen es sich handelt, und dem Geiste unt, sofern er das Lichtprinzip ist, ein materielles Schema gegeben wird. Wahrscheinlich sind die névrs vorea pipp, die in den Anathematismen bei Cotesier I. S. 543. erwähnt sud, die fünf reinen Lichtelemente des Urmenschen.

li) Oder έσταύρωσεν, wie Routh, der neueste Herausgeber der dan Relig. sacrae. T. IV. Ox. 1818. S. 155. vorzieht.

tos dicunt, ut, quanto quique amplius haberent committi boni, tanto sublimius collocari mererentur 14).

14) Es ift bemertenswerth, wie bier Manes altorientalifche namentlich verfische Traditionen in die mothische Korm sell ner Kosmogenie verflochten hat. Im Buche Siob 38, 31. erfcheint ber 700, ber Ehor, unter welchem bie alten Heberfeger faft einstimmig ben Orion ber Griechen verfteben gleichfalls als Sternbild und zwar gefeffelt. Die Benen nung mag, bemerkt Umbreit ju Siob 9, 9., von einet alten mythifchen Anschauung berruhren, nach ber biefet Sternbild ale ein zur Strafe an ben Simmel angefesseltera gegen Gott fich übermuthig emporender, darum thorichter, Beld betrachtet murbe. Die Perfer fahen in dem Sternbilbe. bas bie Griechen Orion nannten, ben Mimrod, welchen fcom bie LXX. Gen. 10, 8. als yiyas bezeichneten. Man vel-Gefenius zu. Jef. 13, 10. mo D'DD in der Mehrzahl Riefen als Sterne, die am Simmel leuchten, ermabnt merben, und besonders Michaelis Suppl. ad lex. hebr. S. 1319. f. Michaelis führt aus bem Chronicon Paschale S. 36. folgende gang hieher gehörige Stelle an: Eyerryon di pat αλλος έκ της φυλης του Σημ, Χους ονόματι, δστις έγεννησε τὸν Νεβοώδ, γίγαντα, τὸν τὴν Βαβυλωνίαν ατίσαντα, ον 15γουσιν οί Πέρσαι αποθεωθέντα, καὶ γενόμενον έν τοῖς αστροις. του οὐρανου, ὅντινα καλοῦσιν Ὠρίωνα. Οὖτος ὁ Νεβρώδ πρώτος κατέδειξε πασι' θηρία είς βρώσιν. Dies matt ben = Nebergang zu ber Borftellung von ber bamonischen origo carnium, auf welche wir in ber weitern Entwicklung ber Manichalischen Lehre balb tommen werben. Ebenfo tennt auch Somer den Orion ale Riefen (Od. XI, 572) und als Sternbild (Il. XVIII, 485). Sicher liegt auch ber agnpti= fchen fcon von Pindar (f. Fragm. 61. Ed. Boeckh. vgl. 11 Diod. 1. 86 ) berührten Sage, baß die fammtlichen Gotter ; einst, ale sie von Typhon verfolgt murden, nicht Menschen= . gestalten, sondern Thiergestalten angenommen haben, die= 🐎 felbe Borftellung ju Grunde. Denn die Gaa, in deren Geftalt is fie fich hullten, find die Thiere am himmel, die Geftirne. Die

Dagegen wird aber auch wieder nicht blos von den Dache m der Rinfternif, fondern von Chriftus felbst gesagt, daß n in den Gestirnen des himmels festgebalten werde. Non erubescitis, cum vos commentitium Christum vetrum, filium commentitii primi hominis vestri, non sub tellae testificatione ponatis, sed in stellis omnibus colisutum esse dicatis, quia videlicet principibus tenebrarun commixtum esse creditis in illo bello, quo inse rians homo vester cum tenebrarum gente pugnavit. u de ipsis principibus tenebrarum tali commixtione aptis mundus fabricaretur (Mug. Contra Faust. 1, 5.). E reiner und beller in den leuchtenden Simmeleforvern der Mans ber Lichtwelt fich absviegelt, befto unmittelbarer m fichtbarer ift ber Untheil, welchen ber gute Gott an bie= m Theile der Weltschöpfung hat, je mehr aber auch icon ber lichten Sternenwelt Dunkel fich ausbreitet, besto whr bat der Ginfluß Raum gewonnen, der von den Damos m ausgegangen, es ift hier gleichsam bas Gebiet, bas ibr usgedehnter Leib einnimmt. Daher find Conne und Mond ie reinsten Reflexe der in der fichtbaren Ginnenwelt fich ab-Wegelnden toomogonischen Rraft, die übrigen Gestirne aber wen eine gemischtere Natur. 'Ooov and rng uigswe είδεν ήν άτοπον πεπουθός - γεγονέναι ήλιον καί ελήνην πρώτον τὸ δὲ ἐν μετρία γεγονὸς κακία, ἀστέρας witon ουρανον σύμπαντα, fagt Alex. von Lyc. c. 3., ober me Eimplicius a. a. D. S. 167. fich ausdruft: Conne und Rond find the tov ayadov uoipas, die übrigen Gestirne

Sestalten sind balb gottlicher bald bamonischer Art, immer aber ist es entweder eine Jagb (Orion und Nimrod sind jabie Jäger vor bem Herrn), oder ein Kampf (wie in Typhon, dem Götterfeind, der auch etymologisch der Diw, Dew, Ahriman, der princeps tenebrarum ist), was sich in der Phantasie des Alterthums am gestirnten himmel verewigt hat.

της του κακού μοίρας. Ift die Welt und bas Firme insbesondere aus ben gebandigten und gefeffelten Die ber Kinfterniß bereitet worden, fo ift bagegen auch ftus, wie Augustin Contra Faust. XX, 11. fagt, pe lem lunamque distentus. hat fich von ber einen Die eine ber beiden Grundfrafte materiell in bem Deltal gedehnt, fo ift fie von der andern durch die die Materie t bringende Beltseele gebunden und festgehalten worden, rend auch die Weltseele felbst wie in Banden gehalten Sier fud es die gefangenen Leiber bes Bolfes ber Si niff. Bort die übermaltigten Glieder Gottes, aus me Mes geworden ift. Vos primum hominem cum qui elementis belligerantem et spiritum potentem de tivis corporibus gentis tenebrarum, an potius de 1 bris Dei vestri victis atque subjectis mundum f Aug. Contra Faust. XX, 9. cantem creditis.

Che wir die Idee der in der Materie gebundnen ? feele weiter verfolgen, muß hier noch eine andere fo gonische Potenz bes Manichaischen Systems furz be Der spiritus potens in der zulezt angefü Stelle Augustins ift berfelbe Geift, ber in ben Acter Disvutation des Archelans das Lav aveuna genannt 1 Er hebt den unterliegenden Urmenschen, welchem ei begen Flehen vom Bater gur Gulfe gefandt wird, m empor, und wird, indem er bie Damonen am Kirman befestigt, der Beltschöpfer. Daher heißt eben diese tens bei Alexander von Lycopolis c. 3. die demiura Rraft. Als nemlich die Seele mit ber Materie pern und durch diese Mischung in einen leidensvollen But verfezt mar, erbarmte fich Gott derfelben und fandte andere Kraft, die demiurgische (ύστέραν δύναμιν. ίμεις χαλούμεν δημιουργόν). Als diefe fam und Weltschöpfung unternahm, sonderte fie von der Ma jene erftere Rraft ab, mas durch die Mischung am me

fen getrübt worden mar, murbe Conne und Mond. bas. wobei fich die Glemente der Mischung gleichmäßig verhiels tm, die Sterne und ber gesammte Simmel, berienige Theil der Materie, aus welchem Sonne und Mond auswiendert waren, wurde aus der Welt entfernt, und es wurde daraus jenes Feuer, das zwar brennt, aber buntel und lichtlos ift, und ber nacht gleicht. In ben Elemens ten, ben Gewachsen und Thieren, wie fie in diefer Belt find, bewegt fich die mit der Materie gemischte Rraft in ungleis dem Berhaltniß. Gbenbeswegen ift die Welt geworden, und in ihr Conne und Mond fus das Entstehen und Berschen, indem fie ftete die gottliche Rraft von der Materie mofondern und ju Gott hinüberfenden. - Es ift gewiß ine unrichtige Borftellung, unter biefer bemiurgischen kaft ober dem lebendigen Geift mit Beausobre (T. II, S. 59.) und Andern eine besondere Emanation, einen ber un= ingeordneten Meonen ju verstehen. Bergleichen wir die mi Schriftsteller, Titus von Bostra, Alexander von Lyopolis und den Berfaffer der Acten; fo feben wir, daß hier immer nur an eine' und diefelbe aus Gott emanirte Auft und an verschiedene Beziehungen ihrer Wirksamkeit Titus von Boftra fpricht nur von Giner m benfen ift. waueg, Alexander von Encopolis unterscheidet zwei dumueic, die duvapie, die er wegen ihrer Mischung mit Materie die worn nennt, und jene andere, die demiurs niche, ber Berfaffer der Acten, der am meiften trennt und ind Gingelne geht, fest in die Mitte diefer beiden devauses nd den Urmenschen. Wenn wir nun den Urmenschen fur nichts anderes halten tonnen, als nur fur die concrete An= hanung ber als Beltfeele mit ber Materie fich mifchenben stillichen Kraft, fo lagt fich leicht zeigen, daß auch jene biden Suvaueig im Grunde nur Gine Rraft find. Thatigfeit, bie ber zweiten duvauig ober bem lebendigen Bift jugefdrieben wird, besteht ja nur im Ausscheiben und

٠

:1

Ħ

ſ

ŕ

e

Auffondern, in der Sulfe, die dem Urmenschen geleis fter wird, damit er im Rampfe mit ber Macht ber Rind fterniß nicht vollig unterliege, alfo überhaupt in ber Borit forge, baf in ber Mifchung ber entgegengefezten Glet mente nicht bas eine Clement ein ju einseitiges Uebergeit wicht erhalte, die Mischung eine gleichmäßige fen. ebendies ift daffelbe, mas Titus von Boftra als Wirkfamit feit der von dem guten Gott ausgehenden Rraft bezeichnetwenn er fagt, fie habe, um bem Angriff bes Bbfen zu ben gegnen, die Bestimmung gehabt, φυλάττειν τους όρουσ Indem bie aus Gott emanirende Rraft fich mit bem ent gegengesexten Princip mischt, muß (bies ift bas in ber Rai tur bes Gegensages liegende Gefeg) auch die Mifchung eine bestimmte Grenze haben. Es ift daher hier immer me eine und diefelbe tosmogonische Rraft, aber es find in ibamei verschiedene Beziehungen zu unterscheiden, je nachbet : fie fich pagiv oder activ verhalt. Sofern fie von Golausgehend ber Mischung fich unterwirft, gebunden und beschrankt wird, ift fie die wurr, die in der Materie grewirkende aber von ihr gefangen gehaltene Beltfeele, fi fern fie aber ber Difchung eine bestimmte Grenze festnach ben verschiedenen Graden der Mischung den einzelne Befen ihre Stelle und Ordnung im Beltgangen anweich in diefer Beziehung demiurgisch thatig fich außert, ift fie b. spiritus potens, bas ζων πνευμα, ber in der Gebundenhei in der Pafivitat der ψυχή ftets active Geift. bezeichnet daher Alexander von Lycopolis c. 19. die eit ber beiden Grundfrafte als die duvauis dnuiovogini, be andere als δίν παι ητική μαλλον (ώς καλώς αὐτή\* έχειν πρός την ύλην κεράννυσθαι). Bon Diefem (31 sichtspunct aus, wenn wir die demiurgische Thatigkeit bi Geiftes als eine ausscheidende und trennende, als eine manit gebende und ordnende nehmen, laft fich wohl auch leicht e. klaren, was wir unter ben brei duvausis zu verfteben bige

ien, mit welchen nach ben Aota der Geift, als er die Delt Die Erläuterung gibt Alexander in ber wif, berabkam. migen Stelle c. 3., nach welcher die zweite gottliche duvaps, die bemiurgische, in dreifacher Beziehung thatig mar, rachbem fie nach ber geschehenen Difchung auf ber ei= m Seite bas Reinfte (Conne und Mond), auf der mbern bas Unreinfte (bas lichtlofe Feuer) aussonderte', mb mischen beiden ein Mittleres (το έν μετρία γεγονές muia) bestehen ließ, d. h. die eine Suvaus war auf brifache Beife thatig, fofern es in der Difcung ber bemogenen Glemente, aus welchen die geordnete Welt betht, brei Grade der Mifchung, ein Unterftes, Mittleres bobbites gibt. Bgl. Alerander von Lyc. c. 19., und k oben G. 23. angeführte Stelle Aug. Conf. XIII, 30.15). Eine eigene Modification der Manichaischen Lehre von min der Materie gebundenen Beltfeele ift die Borftellung de Jesus patibilis. Die hauptstelle hieruber ift bei Augustin lutra Faust. XX, 2, wo der Manichaer Fauftus fich m Glauben an Gott in der dreifachen Beziehung als Ba=

ľ

10

111

tt

ts

at

05

t,

11

٠,

<u>.T</u>

t,

d

e

,

;

ļ

dutra Faust. XX, 2, wo der Manichaer Faustus sich m Glauben an Gott in der dreisachen Beziehung als Bath, Sohn und Geist bekennt, und hierauf über den Geist so sertlärt: Spiritus sancti, qui est majestas tertia, aeinkunc omnem ambitum sedem satemur ac diversorium, wins ex viribus ac spiritali prosusione terram quoque maipientem gignere patibilem Jesum, qui est vita ac whis hominum, omni suspensus ex ligno. In andern tellen wird von Christus gesagt, daß er in der ganzen

<sup>15)</sup> Die Behauptung Gieseler's Stud. und Krit. I, 3. S. 610. der spiritus vivens sep aus Gen. I, 2. entnommen, sinde ich nicht wahrscheinlich, da in dieser Stelle der Gest weder vivens noch potens genannt wird. Ueberdies war diese Stelle den Manichaern wegen der sinnlichen Worstellung, die se ihnen zu enthalten schien, sehr anstößig. Radici seriminis in ich quoch scriptum est: spiritus Dei feredatur super aguam, sagt Evod. De side c. 36. Auch in den Acta Thomas sudet sich das Lux revieu §. 7. vgl. Thilo S. 151.

Natur gefeffelt und gebunden fen. Ista saorilega delirag menta vos cogunt, fagt Augustin (Contra Faust. II, 5.) non solum in coelo, atque in omnibus stellis, sed ett am in terra, atque in omnibus, quae nascuntur in confixum et colligatum atque concretum Christum cere, non jam salvatorem vestrum, sed a vobis salvan, dum, cum eum manducatis atque ructatis. - Adha, licet exiguas sordidasque reliquias ejus (ligati Christia in stercoribus remanere contenditis, ut in aliis atqui aliis rerum corporalium formis iterum atque iterum implexae implicataeque toneantur. Ueberall fen ber Sob Gottes gebunden in vinculis omnium terrenorum et &; succis omnium herbarum et in putredine omnium con nium, et in corruptione omnium ciborum. T.II. S. 554. und Mosheim G. 796. haben wohl mit Red Bemerkt, Augustin scheine es bier mit den Ramen Chrift und Jefus nicht genau genug genommen zu haben, er habe be Namen Chriftus gefegt, wo er fich bes Ramens Jefus na bem Sinn der Manichaer hatte bedienen follen. fann fich dafur auch auf die Stelle Contra Faust. XX. L. berufen, wo fich Augustin zu der Frage veranlagt fieh Postremo dicite nobis, quot Christos esse dicati-Aliusne est, quem de spiritu sancto concipiens tem patibilem gignit, omni non solam suspensus ex lign sed etiam jacens in herba, et alius ille, quem Juda crucifixerunt sub Pontio Pilato, et tertius ille p solem lunamque distentus? An unus atque idem quadam sui parte ligatus in arboribus, ex quadam v ro liber, eidem ligatae captaeque subveniens? Es w allerdings nicht ein und derfelbe Chriftus, da die Mar daer nach dem Porgange der Gnoftiker zwischen Chrifti und Jefus ftrenger unterschieden, als fonft von den Orthe boren zu geschehen pflegte. Wenn nun aber gleich bie De nichder mit bem Namen Chriftus einen gang andern Begris en, als mit bem Namen Jefus, mit jenem ben Be-Erlbfung, mit biefem ben Begriff bes Leibens, boch moglich, baß fie auch bon einem an ben Simundenen und angefesselten und insofern leidenden Christus hat zwar als Erlbser seinen Sonne und Mond, er ift aber boch zugleich, wie baupt die aus Gott herausgetretene in der Belt e abttliche Rraft auf ber einen Seite eine gebundes ber andern eine freithatige ift, nach bem Ausbruf 18 per solem lunamque distentus. Es find mobi er in bem Berbaltnife ber Activitat und Daffivitat bene Grade ju unterscheiben. Man sprach gwar von confixus et colligatus Christus, bezeichnete aber ur ben geringften Grab ber Gebundenheit, welchen fliche Beltfeele in ben reinen Lichtforvern, Sonne ind, bat, mo aber die von ber. Materie verschlungene le fich erft noch auf der tiefften Stufe ber Ers ang befindet, fich mit Muhe und Norh unkel und ben Banden der Materie emporarbeiten da ift ber Jesus patibilis an seiner eigentlichsten Nach der obigen Erklarung des Manichaers 6 empfangt die Erde ben Jesus patibilis burch ben bes heiligen Geiftes, beffen Gig und Birfunge= er gange Luftfreis ift. Es ift nemlich in ber Natur ter Lauterungsproceß. Durch die Ginwirfung bes und ber Marme von oben entwickeln fich aus ber in fe hinabverschlungenen Weltseele einzelne Theile, die Sobe ftreben, in die in dem Erdreich haftenben ln übergeben und in Pflanzen und Baumen an bas bervordringen. Bgl. Augustin De moribus Manich.

der vergleicht Alexander von Lyc. c. 12. die mit der aterie vermischte Krast mit Athleten: ¿des µszdynas ryn mus ry üly narà rods ådlyras, rods év ro ovunlensodus wywozopisous rods arrenallous, wa normana rou nanous in adro rou slom.

c. 15. Quoniam, inquit (Manichaeus), membrum D. malorum substantiae commixtum est, ut eam refrenara atque a summo furore comprimeret (sic enim dicità del commixta utraque natura, id est, boni et mah mundus est fabricatus. Pars autem illa divina ex omi parte mundi quotidie purgatur et in sua regna res, mitur: sed haec per terram exhalans et ad coela tendens incurrit in stirpes, quoniam radicibus terri affiguntur, atque ita omnes herbas et arbusta omn fecundat et vegetat. Daffelbe ift ber Kall, wenn bie ben Banden der Materie fich losmachenden und in die reine & fich erhebenden reinern Theile der Weltfeele einen Riederfchl fallen laffen, welcher adhuc adversi generis macul portat, per aestus atque calores particulatim desce. dit, atque arboribus ceterisque plantationibus ac sec omnibus miscetur, wie Manes felbft fagt in dem fiebe ten Buche feines Thesaurus bei Augustin De nat. boni 44. In Diefem Sinne konnten baber Die Manichaer nach @# bius De fide c. 36. sagen: Christum (ober, wie mobl 1 Manichaer felbst fich ausbrudten, Jesum) quotidie nasquotidie mori, und zwar nicht in benen, qui credus et pro nomine ipsius tribulationes mortemque patiz Non, inquiunt, sed in cucurbitis, et in porre et in portulaca et in ceteris hujusmodi rebus. boren wird also ber Jesus patibilis täglich in ies Pflanze, die aus dem bunflen Schoofe der Erbe ifra Reim hervortreibt, er leidet, fofern die emporftrebende & le boch ftets in jeber einzelnen-Pflanze in ben engen BC ben der Materie festgehalten, an die materielle Form glei fam angeheftet ift, er ftirbt, wenn die Pflange felbit bf welft und fich auflost. Die Manichaer bezogen zwar . " Leiden Chrifti auch auf die Leiden ber menfchlichen Gee fie sprachen vor einer crucis ejus mystica fixio, qua no strae animae passionis monstrantur vulnera, wit For

ei Augustin XXXII, 7. fagt, und es ift allerdings Biefeler Stub. und Rrit. I. 5. G. 609.) bem Befen ein Unterschied zwischen ben menschlichen Seelen und lesus patibilis, aber boch murbe biefer vorzugemeise in ber Pflanzenwelt fich emporarbeitenben Geele ans Aft es baber als allgemeine Lehre bes Manichais Spftems anzusehen, daß die Beltfeele in der Matebunden und in einem leidenden Buftande festgehalten ) ift in bem Jesus patibilis nur die Stufe firirt, auf er fie fich uns in ben alltaglichften Erscheinungen ns umgebenden Natur barftellt. Dhne 3weifel empfahl riefe Borftellung bem Manichaern um fo mehr, weil men Gelegenheit gab, fich an die driftliche Termino-Der am Bolge hangenbe Jefus ber anzuschließen. ften bat fein eigentliches Urbild in ber in iebem Stams er Gewächse und Baume festgehefteten Seele. Omnes res crucem ipsius (Jesu) esse dicitis, Contra Faust. Daher wird er mit dem bezeichnendsten Pradis suspensus in ligno genannt. Und wie die Christen brem leidenden und fterbenden Jesus bas Beil und Les der Welt feben, fo nennt auch der Manichaer feinen w patibilis, wie Rauftus in der obigen Stelle fagt, vita wlus hominum, ohne 3meifel, weil nur die Pflangen: bem Manichaer die Nahrung bot, die ihn nicht vermigte, vielmehr feine Reinigung und Erlbfung befor= t. Die driftlichen Benennungen und Begriffe find jeb bier bloke Nebensache, wie vielleicht auch schon bari geschloffen werden barf, daß die Borftellung bes Jesus tibilis fich nur in ben Schriften Augustins findet, vielbt nur eine von ben africanischen Manichaern angenom= m mar: boch entspricht dem Jesus patibilis gemiffers men die Suvapis nadntini ben Alexander von Lycovo: Die Hauptlehre bes Spftems bleibt baher, allgemein ift, nur biefe, bag, um bes Manes eigene Worte bei

Augustin De nat. boni c. 44. ju gebrauchen, bie vital substantia bes feligen Batere fich in impiis retinaculi et angustiis atque angoribus befindet, oder die vie anima membris principum tenebrarum tenetur, o wie Alexander von Encopolis o. 4. mit einem den Uebe gang bildenden Ausdruck fagt: την δύναμιν την θοί ένηρμόσθαι, ένεσταυρώσθαι τη ύλη. Aber eben hier zeigt fich uns der Manichaische Pantheismus von ein So weit die Bermischung der beiben DA neuen Seite. civien, des Geiftes und ber Materie, geht, lebt in der # teriellen Ratur noch etwas Gottliches. Gelbft auf der terften Stufe bes physischen Lebens, fogar noch in t Steinen, außert fich die gottliche Beltfeele, wie wir aus Zis pon Bostra II, 35. sehen: Oux αἰσχύνεται (ὁ Μάνης) 3 τους λίθους εψυχώσθαι λέγων, και τα πάντα εμψυ καὶ τὰ σαφῶς άψυγα είσηγούμενος, ώς ἀπ' ἐκείνης της του αναθού δυνάμεως έτι και έν λίθοις κατε; μένης. Τοσούτον κατάγει το παρ' αυτών τιμώμε: είς ύβριν τε καὶ ἀτέλειαν, ώστε τὴν αύσιν τοῦ ἀγαε καὶ ἐν λίθοις ἀψύχοις φάσκειν πεπεδησθαι. ποιείται τεκμήριον της των λίθων και των ξύλων 2 γης τον εν αέρι κτύπον λίθου τε και ράβδου, ώσ: · ἐνάρθρου φωνῆς αὐτῶν πώποτε διακούσας. Bgl. Epi LXVI, 33.: Φησὶ (Μάνης) ὅτι πᾶσαι αὶ ψυχαὶ είσι, και ή μία εν άπασι τυγχάνει, εν τε άνθρώς. καί κτήνεσι, και θηροί και πετεινοίς και ζώρις πτη τε και έναλίοις, κνωδάλοις τε και έν σπέρμασι γεν μάτων, έν ξύλοις τε καὶ έν τοῖς άλλοις πᾶσιν δρατ-Desmegen erlautert ber Manichaer Fauftus bei Augu-XX, 2. Die Manichaische Vorstellung des Jesus patit burch die driffliche Lehre vom Abendmahl: Nobis ci= universa et vobis similiter erga panem et calicem E religio est, quamvis eorum acerrime oderitis auctor

Ł

m in ber Ratur bas Lichtprincip fich in hoberem Gras teinfert, wie z. B. in dem schonen Glanze und dem Miggruch ber Blumen und Früchte Aug. De mor. Maid. c. 16., befonders aber in dem Samen der Gewächse und Bire thut sich vorzugsweise der Jesus patibilis kund.

Seele und Materie, eine gute und bofe Grundfraft, im entgegengefezte Birksamkeit sich in ber Ditte bes enfapes begegnet und ausgleicht, ein doppeltes auf en Seiten umgekehrtes Berhaltniß ber Thatigfeit und Reidens, bies find die Factoren, aus welchen bas Mas diche Syftem ben Organismus der Welt conftruirt. hun hier noch die Frage entstehen, warum es gehun hier noch die Fruge tingen, dmichauung erhoben wird? Darauf kann zunächst nur mortet werden, daß dies zum poetisch = mythischen marter bes Systems gehbrt. Wie in der Anschaus ber alten Bolker bas Weltall fich gerne zum gwßen bem abttlichen Geifte befeelten und durchdrungenen Ras libe gestaltet, wie schon die Phantasie der homerischen und bes alten Drients am weiten Sternenhimmel infbrper fich ausbehnen fah, fo fchwebte auch dem Ur= bes Manichaischen System daffelbe Bild vor, wozu Wherrschende Idee eines Rampfes um so mehr Bers Der Urmensch ist ja der erste ima geben konnte. sier, der mit allen Waffen (der navondia) zum Kamabgeruftet ift. Mit Recht ichließt Mosbeim S. 792. den Worten Augustins De nat. boni c. 46. wo der Ur-4 als ber magnus ille, qui gloriosus apparuit, bes nt wird, daß er in Riesengestalt gebacht murbe. and feinem Gegentampfer, dem Furften der Finfterbem zweifüßigen Damon (Augustin Contra Faust. 14) wurde dieselbe Gestalt zugeschrieben 17).

nach der zoroastrische Ahriman hat nach dem Bendibad 3mdav. Th. II. S. 375. einen weit ausgestretten Körper.

war alfo auch die Geftalt, in welcher man die am Di melsfirmamente gebundenen Machte der Finfterniß erb! te, und wie beide Principien fich mischten, fo floß au am geftirnten himmel, bem urfprunglichen Schauplag & großen Rampfes, der unterliegende Urmenfch mit dem gefeff ten Kurften ber Kinfterniß in Gine Borftellung gufammen, ! Borftellung eines aus verschiedenartigen Bestandtheilen bef benden menschlichen Riefenleibs 18). Es ift hier die vi S. 68. aus Augustin angeführte Stelle zu vergleichen, i von ber Welt gesagt wird, fie fen eben fowohl aus & captiva corpora gentis tenebrarum als aus ben mema Dei victa atque subjecta gebildet. Dabei verdient beme - zu werden, daß Manes die Gottheit felbft nicht in ment licher Gestalt gedacht miffen wollte. Es scheint bies 1 nigstens aus Augustins Worten Confess. V, 10. geschlos werden zu durfen. Magis pius mihi videbar, fagt & guftin von fich als Unhanger bes Manichaifchen Spfter si te, Deus meus - infinitum crederem, quam si omnibus partibus in corporis humani forma te opinati finiri. Auf bem bochften Standpuncte, in ber Ibee Got als des Absoluten, wollte demnach Manes das Unthre morphische, so viel moglich, ausschließen. aber icheint er, nachdem er diese Grenze gezogen, auf I untergeordneten Gebiete, in feinen Borftellungen über K mogonie und die Geftalt bes Weltalls, ber Phantafie 1

<sup>18)</sup> Bgl. Mosheim €. 767., wo bemerkt wird, nach Pho-Bibl. cod. 85. habe Manes ein besonderes Buch über Miesen, την Γιγάντειον βίβλον, geschrichen. Agebat & dubio, sett Mosheim hinzu, in illo de principe date num, ejusque satellitibus atque ministris, atque ea, que de gigantum cum Diis bello veteres referunt, ad pugrboni malique principii trahebat. Bgl. Titus von B≤ 1. 36., wo neben den προβολαί, μάχαι, μυθοποιία. det ≤ nichaer auch γιγαντομαχίαι genannt werden.

thisch = bilblichen Unschauungeweise Ginfluß gestattet Es fann bier noch eine Reihe von Gestalten hrt werben, bie, bem Bilbe bes Urmenschen vers den Beweiß felbst bargubieten scheinen, baf Manes Borftellungen nur bildliche Bebeutung geben wollte. ort hieber ber Omophoros, ober Atlas der Manichaer, en bie Erbe auf feinen Schultern tragt und wenn er t, alle breifig Sabre, die lasttragende Schulter mechs is die Urfache ber Erdbeben ift. Acta disp. Arch. c. 7. icht ber Schildfrote, auf beren Ruden nach bem n Mothus Bischnu die aus der Tiefe des Ur= mporgehobene Erde legt, damit sie von ihr, so lans besteht, getragen werbe (Rhobe über rel. Bild. u. Philos. der hindus II, G. 136.). Dem Omos , der unter die Last der Welt tragt, steht der foge= Splenditenens gegenüber, ber die Welt von oben Bir fennen ihn (außer, baß auch in ben Unathematis ·Cotelier ein φεγγοκάτοχος genannt wird) nur aus n, der ihn an einigen Stellen mit bem Manichais tlas zusammennennt, wie z. B. Contra Faustum : Ostende nobis moechos tuos, Splenditenentem uorem, et Atlantem laturarium 19). cis capita elementorum tenere, mundumque subistum antem genu fixo, scapulis validis (c. 7. th hinzugesext bracchiis utringue secus fulcienbbajulare tantam molem, utique ne ille deficiat. Faust. XV, 7. nennt ihn Augustin Splenditenengnum, sex vultus et ora ferentem, micantemque . Es ift bemnach ber glanzvolle Elementargenius, : Elemente und Rrafte ber Matur in ihren Spigen unhalt, nicht unahnlich den vielkopfigen Orphischen 1 (namentlich dem Phanes, ber auch schon dem Na=

laturarius ist so viel als bajulus.

men nach bem Splenditenene zu vergleichen ift (f. Er ger Somb. u. Mbth. Bd. III. G. 305.), oder dem hom ichen Proteus, ber ja, wie fein Rame fagt, auch die Di cipien und Elemente alles Sependen in fich vereiniat. einer andern Stelle Contra Faust. XX, 9. wird er n blos mit feinem Antipoden Atlas, fondern auch mit 1 11rmenichen und bem ichboferischen Weltgeift zusammer stellt: Vos primum hominem cum quinque elemen belligerantem, et spiritum potentem de captivis cor ribus gentis tenebrarum, an potius de membris. vestri victis atque subjectis mundum fabricante et splenditenentem, reliquias eorumdem membros Dei vestri in manu habentem, et cetera omnia car oppressa, inquinata plangentem, et Atlantem maxim subter humeris suis cum eo ferentem, ne totum ille gatus abjiciat, atque ita fabula vestra velut in tal theatrico ad illius ultimi globi catastolium perves non possit - creditis et colitis. Bgl. c. 10. Apud alius expugnat gentem tenebrarum, alius ex ea ce fabricat mundum, alius desuper suspendit, alius su portat, alius rotas ignium, ventorum et aquarum in versat, alius in eoelo circumiens radiis suis etiam cloacis membra Dei vestri colligit. Et quis num omnia omnium deorum vestrorum officia fabula Bemerkenswerth ift besonders bas in der erftern Stelle gebeutete Berhaltniß bes Splenditenens gum Urmenfd Wird ber Urmenfch, wenn er im Rampfe mit ben De ten der Finfterniß unterliegt, und feine Glieder ger werden, in die Bielheit der endlichen Belt aufgelbet, ift es bagegen ber Splenditenens, ber in bem Be nen und Geraubten die Ginheit ber Substang erhalt rettet, ber Pallas gleich, die in bem Mythus von greus Tode, an welchen hier, wie wir nachher feben mer wohl erinnert werden darf, das Berg menigstens des · stife

filelten bem Bater Bene überbringt. Dit noch anbern Beien berfelben Art macht uns Augustin Contra Faust. IV. 6. befannt, mo er tieben bem fceptertragenben, berrs benben Ronig , und ben ibn umgebenben Schagren ber Biner, und bem Splenditenens, welfer nennt alterum reen, honoris angelorum exercitibus circumdatum, et Merum adamantem heroem belligerum, dextra hastam mentem, sinistra clypeum, et alterum gloriosum repm, tres rotas impellentem, ignis, aquae et venti, ki t maximum Atlantem. - Haec et alia mille portenn h tu facie ad faciem vidisti. Diefe mythischen Gestals m merinnern uns jum Theil an bie fampfenden, moblaes Minen Lichthelden des Bendavesta, wir konnen uns unter in im Allgemeinen, nach der Analogie der beiben Belts fait tier, von welchen ber eine oben, der andere unten bas Bettall balt, welthutende Genien benten, bie ba und bort midt Rachte ber Rinfternif abwehren, und die fosmifche Doning aufrecht erhalten, wir tennen fie aber fonft, ba am weiteren Angaben fehlt, nicht naher, und fie mogen bier nur zum Beweise bienen, wie wenig bas Maniinifche Spftem eine mannigfaleige mythische Ausschmus ba verschmabte, und wie fehr baber auch bei einer richwim Auffaffung beffelben barauf ju feben ift, bas Mirthifche alabas zu nehmen, wofur es fid) an fo vielen Stellen fo merfennbar felbst gibt, ale blofice Bild und bichterische litte religibsen Ideen.

Boran: wir so eben erinnert wurden, die nahe Beruh, im, in welche die Manichaische Kosmogonie mit so manzim Mythen der alten Volker kommt, entging den Mazichiern selbst nicht, und sie unterließen nicht, diese Ueberzichiern selbst nicht, und sie unterließen nicht, diese Ueberzichiennung zur allgemeineren Empfehlung ihres Systems sollen Phendzen. Wir sehen dies aus Alexanders von Lycopozich Saur's Manich. Rt. System.

steller bemerkt : "bie Gebisbeteren und mit hellenischer Li ratur Befannteren unter ihnen erinnern uns an bas Gige indem sie dem nach der Musterienlehre von den Titat -terrifenen Dionysos bie Deutung geben, er ftelle bie ber Materie vertheilte gottliche Rraft bar: ebenfo bern fie fich auf die Dichter, die die Gigantomachie besung haben, zum Beweise dafur, baß auch dieseundie Erhebt ber Materie gegen Gott nicht unbefannt geblieben ift." ber That greift, von biefer Seite betrachtet, Die Manich iche Rosmogonie in den allgemeinen Naturpantheismus alten Bolfer, und ihre dadurch bedingte Unficht von d Berhaltniß bes Unendlichen jum Endlichen .. ber Gottl gur Belt, fo entfchieden ein, daß es mir gang am Orte fenn scheint, diesen Busammenhang bier furz ins Auge faffen. Schon in ben indischen Bedas findet fich unter i bern Borftellungen über die Schopfung, oder das Berb geben der endlichen getheilten Welt aus dem Ginen Abfo ten, auch die Unficht von einer Theilung des hochften 1 mefens durch, die Gotter, die die verschiedenen einzeln Theile bes Universams preprafentiren. Die Schopfu wird als eine Opferhandlung bargestellt, die die Gotter u Salbgotter und die heiligen Weisen an dem im allgemein Opfer vergegenwartigten Weltgeift vollzogen. Das von ihn geopferte Wefen murde in viele Theile getheilt. Mund murde jum Priefter, fein Urm jum Rrieger, fe Schenkel jum Landbauer, fein guß jum Sklaven. Mund murde hervorgebracht aus feinem Gemuthe, Sonne fprang aus feinen Augen, Luft und Othem ging aus feinem Dhr und bas Feuer aus feinem Munde aus, t himmel aus feinem Saupt, die Erde aus feinem Ruf Dieses Opfer wird ferr ber Raum aus feinem Dhr. nach bemfelben Bilde, nach welchem in ben aguptische porderaffatischen und griechischen Mythen die fosmogor iche Thatigkeit der Gottheiten fo oft mit einem Beben u

Spinnen verglichen wirb, als ein Gewebe beschrieben, bas ges when wird mit Raben auf jeber Seite, und ausgestrett burch & Anftrengung von bunbert und Ginem Gott, bas bie Biter, welche moben und bildeten, Bettel und Ginschlag uchten, ausbreiteten und in dieser Welt und im Simmel atfalteren. S. Asiat. Research. Vol. VII. S. 257. Bopp Emina. foftem ber Sansfr. Spr. S. 276. Die Gotter. it bas Gine Urwefen, beffen verschiedene Theile und Rrafu fiet barftellen, opfern ober theilen, erscheinen bier gwar nicht als feinbliche Dachte in einem feinblichen Gegenfag. der es wird doch auch hier, indem die Ginheit in die Biels kit getrennt wird, in welcher die getheilte endliche Welt ich offenbart, einem Buftanbe ber Beschrantung und bes tidens unterworfen, und wie in dem Manichaischen Eps ien ber aute Gott im Beginne bes fosmogonischen Rams Web ben Urmenschen mit seinen Elementen aus fich bermachen lagt, so gestaltet fich auch in der Weltauschaus ng der Bedas das hochfte Urwesen zu einem in mensch= ber Korm gedachten Prototyp, beffen einzelne Glieder bie wibiebenen Elemente und Bestandtheile des Weltgangen Dit Recht muß in biefem Busammenhange vorzug= bie Boroaftrische Lebre als die vaterlandische Saupt= Weber Manichaischen unsere Aufmerksamkeit auf fich zieben. Drmusd und Abriman ben beiden Manichaischen Prinim vollkommen entsprechen, so hat auch ihr Rampf bie= the fosmogonische Bedeutung, wie fcon eine furze Berkidung zeigen kann. Nach bem Buche Bundeheich, wo ie Rampf am ausführlichsten geschildert wird, schuf Amued in den ersten dreitausend Jahren den Simmel und Dolf (d. b. die ideale Lichtwelt). Abriman fort und m auf Bbfes finnend, jum Widerstand bes Guten, mar ma unbefummert um bas, was vorging: Abriman wußte ich, was Ormuzd wußte. Endlich erhob fich ber Grund: w md naherte fich bem Lichte. Wie er nun Ormugbs

۵

Ð

Ħ

١Ħ

ia

in

et

iŧ

11

1.

Ţ

Licht erblitte, so wollte er, ber immer nur barauf benitz, alles zu schlagen und zu zerstören, bas Licht verschlingen at aber durch dessen Schone, Glanz, Erhabenheit geblenden stürzte er von selbst in seine ewige, dichte Finsterniß zuruk; und zeugte ein großes heer von Dews und Darubis zunn Plage der Welt 19). Ormuzd, der alles weiß, erhob sich

<sup>19)</sup> Es ift icon oben S. 64. Anm. 12. angebeutet worbenie wie fich in diefem Puncte die Rosmogonie bes Bundebafc gur Manichaifchen verhalt. Indeg beweist et aus ben Schriften bes Gnoftiters Bafilibes erhaltenes gragment. bag Manes für feine Rosmogonie, beinahe gang in berfelben Korm, wie fie oben G. 45. nach Titus von Boftra angegeben? morden ift, eine perfifche Quelle por fich gehabt haben muß, In ben Acta disp. Arch. bemertt Archelaus c. 55. jumb! Schluffe: Manes fer nicht ber erfte Urheber biefer ruchlofent Arriebre, er babe fie nur in gewißen Gegenden befannt de macht und verbreitet. Non ex Mane originem mali hujust manasse, sed ab alio, et ante multum temporis a barbare! quodam (Scythianus, welchen wir fpater ale Borlaufer Many ni's naber fennen lernen werben) exorta, in silentio ha-m bita, ab isto vero ignote latentia, veluti propria ejust esse prolata, deleto conscriptoris titulo, sicut superius: exposui (c. 52.). Nun fahrt Archelaus weiter fort: Fuit praedicator apud Persas etiam Basilides quidam antiquior, non longe post nostrorum Apostolorum tempora ... qui et ipse, cum esset versutus, et vidisset, quod eo tempore jam essent omnia praeoccupata, dualitatem istam voluit affirmare, quae etiam apud Scythianum erat. Hieroz auf führt Ardelaus aus bem breigehnten Buch ber Tractatus des Bafilides folgende Stelle an : Desine ab inani, et curiosa varietate: requiramus autem magis, quae de, bonis et malis etiam barbari inquisierunt, et in quas, opiniones de his omnibus pervenerunt. Quidam enim ho-. rum dixerunt, initia omnium duo esse, quibus bona et: mala associaverunt, ipsa dicentes esse ingenita, id est, in principiis lucem fuisse ac tenebras, quae ex semet

fab Ahrimans Bolt, ein graflich fcrekliches, beffen hauch mir Faulnig, Bosheit, ber Schopfung unwerth. Ahriman

ipsis erant, non quae esse dicebantur. Haec cum apud semet ipsa essent, propriam unumquodque eorum vitam agebat, quam vellet, et qualis sibi competeret, omnibus enim amicum est, quod est proprium, et nihil sibi ipsum malum videtur. Postquam autem ad alterutrum agnitlonem uterque pervenit, et tenebrae contemplatae sunt lucem . tanquam melioris rei sumta concupiscentia, insectabantur ea commisceri. Basilides gibt hier die Lehre ber Derfer, unter welchen ihn Archelaus als Dugliften auftreten last. Es ift fur ben 3wed, fur welchen bier bas Fragment des Bafilibes angeführt worden ift, gleichgultig, ob ber Berfaffer beffelben gerabe ber Gnoftifer Bafilides ift. 36 fann jebod ben Grunden nicht beiftimmen, mit melden Giefeler fürglich in ben Theol. Stud. und Krit. Jahrg. 1830, 2tes Seft G. 39? bie Ibentitat bezweifeln wollte. Antiquior fann nach bem gangen Bufammenhang, wie er fcon ange= geben worden ift, nur in Begiebung auf den Manes gefagt feon, und lagt fich gang gut mit praedicator verbinden, ob es gleich nicht unmittelbar bei biefem Borte ftebt. Daß Bafilibes als quidam bezeichnet ift, ungeachtet er icon e. 38. neben Balentinian und Marcion vorfam, fann ich nicht fo unpaffend finden, wie Giefeler meint. Gollen ein= mal folde Grunde etwas entscheiden, fo tonnte man eben io aut fragen, warum Scothianus als barbarus quidam aufgeführt wird, ba boch furg zuvor (c. 51. f.) ausführlich von ihm die Rebe mar. In jedem Fall tonnen folche Bebentlichfeiten ber großen Unmahricheinlichfeit nicht bas Gleich= gewicht halten, bag es einen altern und jungern Bafilibes gab, welche beide beinahe um diefelbe Beit auftraten (benn auch von dem befannten Gnoftifer Bafilibes, der in der erften Salfte bes zweiten Jahrhunderte lebte, fann gang gut gesagt werden, et sep non longe post nostrorum Apostolorum tempora gemefen), und fich auf biefelbe Beife als Dualiften befannt machten. Cher tonnte man fic an bem

erblifte Ormuzbe Bolf in Berrlichkeit, ber Schbofung werth. Ormuzd, ber wußte, wie zulezt Ahrimans Ber enden murbe, bot ihm Frieden an, aber Ahriman vermart jeden Freundschaftsbund. Ormuzd fprach nun über Abrie man das lebendige honover, b. h. er fprach: bas ift Da musbe Wille, und Ahriman schanderte, bebte und fant betaubt und aller Rraft beraubt in der Mitte feiner Deme in feine schwarze Wohnung, in die Tiefe des Duzakhs, 300 ruf. mo er mabrend bes gangen zweiten Zeitraums mis gefegelt lag. In biefer Beit, ba ber Bofe wie tobt mar, Schuf Ormust feine Befen, ben Simmel, bann Baffer. Erbe, Baume, Thiere, Menschen. Ginen Beitraum vol brei Jahrtausenden mußte Uhriman gefettet liegen, und wi er so gebunden lag, sprach jeder der Dews zu ihm: An und mit mir! 3ch will biefen Ormugbeund die Umschat, pands in diefer Welt befturmen. Ahriman überfah fein Beere, und wie außer fich vor Freude fprang er aus ber Rleinmuth, ber ihn bis jegt gefangen hielt. Er ftellte fic pors Licht, fab ben himmel, brang in benfelben bineist sprang bann wieder in Schlangengestalt vom himmel as bie Erbe, burchfuhr hier bie Baume, ben Stier, Rats morts, das Reuer. Unter Aliegengestalt durchstreifte alles Geschaffene, gegen Guben verheerte er die Erde gam alles überzog Schwarze wie Nacht. Darnach schifte er > fregenden Rharfestere auf die Erde, die Gift haben, m Schlangen, Scorpionen, Rroten u. f. w. Auch in ba

Auftreten des Basilides bei den Persern stoffen. Darübvgl. man Zacagni zu der genannten Stelle der Acta ur Neander Gnost. Syst. S. 31. Ist übrigens der am Schluse der Acta genannte Basilides Eine Person mit dem und bither allein bekannten Gnostifer dieses Namens, wie wonicht zu zweiseln ist, so bleibt, was Gieseler a. a. D. ausnene gegen Neander bestreitet, um so wahrscheinlicher, seindem Manichaischen Dualismus sich nabernde Lehrweise.

feuer brang er fodann, und ließ ichwarzen Rauchbampf beraus aufsteigen, und mit einem Beere von Dems erbob n fic gegen ben Sternenhimmel: neunzig Tage und neuns je Rachte burch ftanden bes himmels Izebs im Rampf mit Abriman und allen Dems in ber Belt: fie fturaten in entfraftet in ben Abgrund, ben Dugath: ber Simmel half ben Jzeds. Aber aus bem Abgrund flieg er wiebet mf bie Erde. Der Reind bes Guten mifchte fich in Alles, rigte fich in Allem, suchte Bbfes zu schaffen broben und brunten. - Gine genauere, einzelne Momente in ihrer Folge gegenseitiger Beziehung unterscheibende Schilberung tiefes Rampfe findet fich in ben Zenbichriften nicht, ein bauptgegenstand beffelben ift jedoch ber Urftier. bit in ibn bei ber Schopfung alle Reime bes organischen thens gelegt. In biefer Bebeutung wird ber Urftier in m Bendschriften febr oft erwähnt, und 3. B. in bem Buche Bispered Zendav. Th. II. S. 240. angerufen und gepries m als ber erhabene Stier, burch ben alles Kraut und in, Smade im Ueberfluß gebeiht, ale der reingeborene Stier, and Im dem der reine Mensch das Leben hat. Als Ahriman bin Unfange bes britten Zeitraums auf die Erde fam, Wite er zwei Deme, um ben Stier zu plagen, und ichlug Œ nolich felbst durch fein Gift, bag er ftarb. Sterbenb im der Stier: Siehe, mas geschehen muß fur die Thiere, ΥK knoch werden follen, mein Wille ift, fie vor bem Bbfen sichuzen. Sein Tod war also nothwendig fur die Ent= Mung des Thierlebens. Daher murde der Came des dis und der Starte, die im Stier mar, von den Izeds m Mondhimmel übergeben, wo er durch das Licht des ands geläutert wurde, ber beswegen ber Bewahrer bes diensamens genannt wird. Daraus bilbete Ormuzd einen Mlgebauten Korver, belebte ihn und aus ihm wurden mi andere Stiere manulichen und weiblichen Geschlechts, diesem Urpaar entwickelten fich die zweihundert zwei

٠.

пŁ

nit

128

ø

ģe

纺

ы

řŝ

und achtzig reine Thierarten ber Erbe. Benbav. Th. III. 60-11 72. Nach andern Stellen ging nicht blos bie Thierwellfondern auch die Pflanzenwelt aus dem Stier hervor, bie Baume, Getreibearten u. f. m. Es icheinen aber bierabe. zwei Vorstellungen gewesen zu fenn, nach ber einen gingen bas gange organische Leben aus bem Stier bervor, nadie ber anbern entwickelte fich bas gange Pflanzenreich mit bet Baumen aus einem Urbaume. Das Michtigfte aber, mothe. aber feine Berichiedenheit ber Meinung fattfindet, baß auch ber Mensch aus bem Urftier feinen Ursprung, nahm. Als nemlich Ahriman ben Stier tobtete, ging aud. feiner rechten Schulter hervor Raiomorts, ber Urmenfch, und aus feiner linken Schulter, Gofcherun, die Seele bel Stiers, baher ber Genius bes animalischen Lebens, be, Als Raio, Erhalter ber Thiere, die Seele ber Thierwelt. morte aus bem Urftier bervorgegangen mar, suchte Abri, man auch ihn zu tobten, und in ihm das gange Gefchled au verderben. Dreißig Sahre widerstand Raiomorte, bam Aber die Folge erlag er ben Angriffen bes Dems und ftarb. ne war auch jest nur biefe, daß fich die Reihe der einzel nen Geschlechter entwickelte. Aus Raiomorts von ber Con ne gereinigtem Saamen ließ Ormuzd nach vierzig Jahren eine Pflanze hervormachfen, die in funfzehn Jahren wie et Baum in die Sohe wuche, und funfzehn Sprofilinge trieb Diefer Baum hatte die Geftalt eines Mannes und eine Beibe in ihrer Vereinigung, und trug zehen Menschenpaan als Fruchte. Unter diefen waren Mefchia und Mefchia ne (d. h. der Mensch und die Menschin), die Stamm eltern des ganzen Menschengeschlechts. Wie Ahriman auch gegen biese seine feindliche Wirksamkeit fortsezte, burd bie Berführung zum Gundenfall, gehort nicht mehr hieber Die Zoroastrische Rosmogonie stimmt, wie wir hieraus feit ben, mit ber Manichaischen gang barin gusammen, baf? auch sie der eigentlichen Weltschöpfung eine reine, lichte Edbyfung (eine terra lucida) vorangeben läft: und entgegengefeste Birffamfeit verberbt, verunreinigt, undunkelt fie, aber ebendadurch entsteht die gegenmartige Altordnung, worin bas Gute bem Bofen mit gleichem Edritte gur Ceite geht. Ift Drmugd, ber Reine und Gute, bas finein bes Lebens, Ahriman, der Tobichmangere, bas Prinm bes Tobes, fo fann aus bem Gegenfage bes Lebens nd des Todes nur ein Mittleres, b. b. ein enbliches, ben Ichm bes Tobes in fich tragendes Leben entstehen. men ift, bem Ormuzd gegenüber, bas Princip ber Endlichbie. bas bas reine vollkommene Senn und Leben burch be Megation bifferengirende Princip, wodurch bas Gine Ben ein getheiltes wird, die Ginheit in die Bielheit fich Der von Ahriman beabsichtigte Tod, burch melim er bie gange Schopfung Ormugbe verschlingen will. efingt immer nur fo weit, daß aus bem Tode ein mehr meinzeltes Leben, eine neue Lebensentwiflung bervorgebe. Das Leben finkt von Stufe ju Stufe herab, und gewinnt bourch groar an Extension, verliert aber um so mehr an Die Differengirung, beren Princip mensiver Realitat. Briman ift, geht immer weiter, ber Zwiespalt durchdringt Mes, ber befannte Gag ber altgriechischen Philosophie, baf be Streit der Bater der Dinge fen, bemahrt fich an Ahris mm vollkommen, fofern ber einmal gefegte Gegenfag burch des Ginzelne hindurchgeht, und badurch erft alles Ginzelne id Dafenn kommt. Es fteht daher mit dem Grundbegriff bes fosmogonischen Streits im engsten Zusammenhang, bof die Zendlehre immer von einer die Vielheit in fich blieffenden Ginheit ausgeht. Wie fich bas reine Lichtwefen Omugbe in bem himmelsheere ber reinen Feruere reflectirt, b drufen bie Schuzgeifter ber verschiedenen Elemente und Naturreiche die Begriffe-Ginheit aus, aus welcher erft bas ber Anschauung fich barftellende getheilte Genn ber ein= winen Wesen in allmaliger Folge fich entwickelt.

baben alle Berge ihre Ginheit in Albordi, bem Nabel in ber himmelsburg, bem Berge ber Zeiten um welchen die himmelofterne laufen, alle Baffer in Art vifur, bem Urwaffer, ber jungfraulichen Tochter Drmuze bie von Ormuzde Thron alle Gewässer ftromen lagt, af Sterne in ber Sonne, beren bochfte Sphare alle anba einschließt, alle Pflanzen und Baume in Som, ber Da bem Schuggeift Amerbab an ben Quell Ardvifur gepflang in zehntausend fruchtbaren Baumarten und Beilpflanze auffprofte, alle Thiere im Urftier, alle Menschen in Rail Diefes Berabfteigen von dem Sohern jum Rieden -pon ber Ginheit zur Bielheit, ift eben ber die Realitat bi Guten immer mehr mindernde Streit, und die Urfad ift bas in Ahriman gesezte Brincip ber Negativitat, Endlichkeit, oder des Tobes, wie am fichtbarften iber to mogonische Urftier zeigt, ber von Ahriman getobtet, als Einheit bes animalischen Lebens, ebendadurch die Manni faltigfeit der Geschlechter aus sich hervorgeben lagt. auf diese Weise die Ginheit in die Dielheit, l'in die Da nigfaltigfeit des Lebens, fich auflost, fo wird nach Man bie von dem guten Gott ausgefandte Rraft von der Ma rie verschlungen, und indem sie allen einzelnen Erzeugn fen einverleibt wird, ins Unendliche getheilt. scheint die Zoroaftrische Rosmogonie von der Manichaisch abzuweichen, daß fie nicht ebenso, wie diese in dem Urme ichen, einen Rampfer gegen Uhriman aufstellt, in welche ber gange Rampf zwischen ben beiben Principien zur co creten Anschauung eines Judividuums wird. Allein in @ wissem Sinne nimmt boch der Urstier der Zendlehre diefes Stelle ein, die in der Manichaischen Rosmogonie dem 18 menschen gegeben ift. Er ift zwar nicht in bemfelben 6 hen Sinne, wie der Urmenich, die Ginheit des von be guten Gott ausgehenden Weltlebens, aber boch die Et beit des organischen oder wenigstens animalischen Lebene

e vorzüglichfte Gegenftanb bes von Ahriman gegen bie sae Schopfung Ormugde gerichteten Angriffs , im Gruns ber Mittelpunct bes gangen Rampfes. Doch naber wint fich mir aber bie Begiehung gwischen bem Manis liften Urmenfchen und bem Boroaftrifchen Urftier nachs ifen zu laffen , wenn wir auchiben Stier bes Mithrass fers bingunehmen. Daß ber Schluffel gur Dentung bes efwurdigen Symbols, bas die befannten Mithrasmomente barftellen, nur in ber Sage ber Benbichriften vom mier zu fuchen ift, lagt fich nicht wohl bezweifeln. ie bort wird ein Stier gewaltsam getobtet, nur ift freilich ben Benbidriften ber Morber bes Stiere Ahriman, ber bind bes Ormugbs, auf ben Mithrasmonumenten ift es m bem auten Ormuzd fo nahe verwandte Mithras. tund auch auf diesen sogleich die nach der Wunde bes Miers gerichtete Ahrimanische Schlange auf. Gin ebenfo Animanisches Thier ift ber ben Stier feiner Zeugungefraft mabende Scorpion. Es ift auf ben volligen Untergang M Stiers abgesehen. Daß nun aber hier der eigentliche inidlager bes Stiers nicht ber bbse Ahriman, sondern mute Mithras ift, lagt fich nur baraus erflaren, bag, Wauf ber einen Seite Tod und Untergang ift, auf ber Men auch wieder die Bedingung einer neuen Lebensents Der arge Furft ber Finsterniß, ber bie gange Wirfung bes guten Gottes mit Ginem Male verschlingen I. wird . indem feinem vernichtenden Streben die nothmige, burch bas Gefez bes Gegensages vorgeschriebene dage gefegt wird, gur Materie, aus welcher bie Welt bes Meilten endlichen Genns hervorgeht. In dem Begriffe bole, welchen schon Manes felbst mit bem Begriffe M Kurften ber Kinsterniß und seines Reichs gleichbedeunahm, ift ber ftrenge Begriff bes absolut bofen Prins is gemildert, und zu einem vermittelnden geworden, und h hole in diesem Sinne entspricht die in derselben ver-

mittelnden Bebeutung aus bem guten Gott berborgegangen bie Materie burchdringende gottliche Rraft. Daffelbe Di baltnif nun, bas zwifthen ber und ber Beia duvall Rattfindet, icheint mir auch zwischen Mithras und feine Stier angenommen werben zu mußen. Rosmogonische 2 beutung verrath ja schon die gange Umgebung, ber Ort Scene, die Grotte, an beren Gingang die Sandlung vorgel Heber die Bedeutung biefes Symbols gibt uns Porphyris De antro Nymph. c. 6., Ausfunft. Rach Eubulus, welchen fich Porphyrius beruft, foll ichon Boroafter et Mithrasgrotte, als Bild ber Welt, eingerichtet haben. τα μέν, ώς έφη Εύβουλος, Ζωροάστρου αὐτοφυές σή λαίον εν τοίς πλησίον όρεσι της Περσίδος ανθησί και πηγάς έχον ανιερώσαντος είς τιμην τοῦ πάντ ποιητού και πατρός Μίθρου, είκονα φέροντος αψ τοῦ σπηλαίου τοῦ χόσμου, δυ δ Μίθρας έδημιούργης των δε εντός κατά συμμέτρους αποστάσεις σύμβο σερόντων των κοσμικών στοιχείων καὶ κλιμάτων. Μι in den griechischen Mothen fommen mehrere tosmis Grotten Diefer Urt vor, wie g. B. die Grotten, in welch Beus und Dionnfos erzogen werden, die Grotten, in weld; Mnmuben weben, Odyss. XIII, 107., das Gefluft der Gil thnia Od. XIX, 188. Die Grotte ift, wie das Gi, das Bild 1 in fich abgeschloßenen Weltgangen. Die Scene ber 236 ichdpfung ftellen und demnach die Mithrasmonumente be und wir feben hier gute und bofe Gefchopfe, Conne # Mond, die leuchtenden Gestirne, die himmlische Welt 2 Der Stier gestaltet sich zu einem Symbol Er tragt nicht blos die Reime 1 Materie überhaupt. organischen Lebens in sich, sondern ift überhaupt der = begriff ber materiellen Glemente, aus welchen alles gens ben ift, und Mithras ift der die Materie durchdringen für ben 3met ber Weltschöpfung sich unterwerfende Ge An die Stelle bes ftrengen, aufs Bochfte nefteigerten Geg-

bes eines auten und bbfen Princips, bes Ornnibs und: nimans , itrift ber untergeordnete, milbere, vermittelnbe nichen Beift-und Materie, einem thatigen und leibenben meip, einem die Form gebenden und einem die Form wimgenden. Das eine der beiden Principiem ift micht de bas feindlich entgegenwirkende, es ift nur bas: bemmungelofe und receptive. Go definirt auch Prophyrius. bantro Nymph. c. 6. ben Stier bes Mithras, indem er #: Εποχείται ταύρω ώς και ο ταύρος δημιουρχός ών Μίθοας και γενέσεως δεσπότης. Wie Mithras ichen bber Beschreibung des Bendavefta ber thatigfte, geiftigfte. meiften energische Naed ift, so ift er nun bier ber inserische, die Materie bildende Geist selbst, und der bib, welchen er in den Zendschriften als Waffe gegen iman und feine Damonen führt, ift nun bas Symbol n die Materie durchdringenden und bestimmenden mi ar), berfelben gottlichen Kraft, die nach Manes.

n) Die beste Erläuterung bieses Symbols in dem obigen Sinne th Philo's λόγος τομεύς. Bgl. Quis rerum divin. haer. Vol. I. S. 506. Ed. Mang. "Ατμητοι μέν οὖν αἱ δύο φύσεις. τι το τραίν του λογισμού, και υπέρ ημάς του θείου λόγου. τιμποι δε ούσαι, μυρία άλλα τέμνουσιν. Ο τε γάρ θείος Ġ ίσος τὰ ἐν τῆ φύσει διείλε, καὶ διένειμε πάντα, ὁ τε ἡμέτεø με νους, αττ' αν παραλάβη νοητώς πράγματά τε καλ σώματα, 1 ές ἀπειράκις ἄπειρα διαιρεί μέρη, και τέμνων οὐδέποτε λήγει. 110 Τουτο δέ συμβαίνει διά την πρός τόν ποιητην και πατέρα των n ພຫ έμφερειαν το γαφ θείον άμιγες, άπρατον παι άμερέστατον ď περχον απαντι τῷ κόσμω γέγονεν αἴτιον μίξεως, πράσεως, πο-M butiques. Dies geschieht τω τομεί των συμπάντων αὐτοῦ (τοῦ d ψωῦ) λόγω. ός εἰς τὴν όξυτάτην άκονη θεὶς άκμὴν διαιρών οὐδέ-B τοιε λήγει τὰ αἰσθητὰ, νοητὰ, ἐπειδὰν δὲ μέχρι τῶν ἀτό-15 🎮 καὶ λεγομένων άμερων διεξέλθη, πύλιν ἀπὸ τούτων τὰ 14 λην θεωρητά είς άμυθήτους και άπεριγράφους μοίρας αρĵ. Mu diaiger outos & roueis. Dieser Philonische Loyos roij\$

vomber Spie verschlungen ber Grund allet Bilbung und Erzei gung bis ins Ginzelnfte wirb. Gie tritt mit ber fie verschlit genden oder ber von ihr burchbrungenen Materie vermittell amifchen die beiden Extreme, wie nach ber Borvafftifchen Leb Mithras mit feinem Stiere in ber Mitte mifchen Dimund mi Abriman fteht, weswegen ihn nach Plutarch De Is. et G c. 46. die Perfer Μεσίτης nannten. Ἐκάλει (Ζωρόαστρι τον μεν Ωρομάζην, τον δ' Αρειμάνιον και προσεφα νετο, τον μεν εοιχέναι φωτί μάλιστα των αίσθητώ τον δ έμπαλιν σχότω χαι άγνοία, μέσον δ' άμφοϊν τ Μέθοην είναι διὸ καὶ Μίθρην Πέρσαι τὸν Μεσίτ dedudzovor. Berfolgen wir diefelbe atterthumliche toom avniiche Anficht von dem Berhaltniß bes Geiftes gur MR terfe, ber Gottheit gur Welt, weiter, fo mullen ble beiben fo nahe verwandten Mithen, der agnotifd von Pfiris und Typhon, und ber griechische von Zagrei ober Dionnfos, und ben Titanen, ihre Stelle finden. bem lextern haben, wie oben bemerkt worden ift, die M nichaer felbst die Grundidee ihrer Lehre ausgedrüft gefm ben: aewiß nicht mit Unrecht. Dionnfos = Zagreus, ber w Beus ftammende junge Gott, ift der Gott der im bunt Rarbenspiel erscheinenden Sinnenwelt, seine Berftuflm

μεὺς ift bemnach das die Einheit in die Bielheit ausidsen Princip der Differenz. Ehr. IV, 12. wird der göttliche L gos, obgleich in einem andern Sinne, mit einer μάχαιρα M glichen. Gleichbedeutend mit dem λόγος τομεὺς ist der I γος als σφαγίς De profugis Vol. I. S. 547. Γεγένηται κόσμος, καὶ πάντως ὑπὰ αἰτίου τινὸς γέγονεν ὁ δὲ τοῦ π οῦντος λόγος αὐτός ἐστιν ἡ σφραγίς, ἡ τῶν ὅντων ἔκαι μέμορφωται πας ὑν καὶ τέλειον τοῖς γινομένοις ἐξ ἀρχῆς 2 ρακολουθεῖ τὸ εἶδος ἀτε ἐκμαγεῖον καὶ εἰκών τελείου λόγ Er bildet die formlose Materie, und brudt allem Einzeln das aus ihr ins Dasen fommt, seine bestimmte Korm a

Mitanen ift ein Bilb theils ber Bereinzelung, in : Theile ber Welt aus ihrer urfprunglichen Ginnamber gegangen, theile ber Unordnung, bes Wis ber Disbarmonie, bie, wie mit feindlicher Bes Das harmonifche Weltganze eingegriffen jund bas in. Stife gerriffen bat, obaleich freilut bir: bbs rit (in ber bas noch folagenbe Berg bes Bagreus Dallas und in dem bie gerstreuten Glieder bes gers Leibs fammelnden und auf feinem beiligen Berge en Apollon) nie ju Grunde geben tann. Statt Sinzelne gebenden Erbrterung gomine biet folgenbe-Theologen in Profa und Poefie, bag Gott grow' itur nach unvergänglich und ewig ift, aber veris vom Schiffal bestimmten Willens und Befeges. ungen feines Wefens unterliegt. - Die Umanber Umbilbung bes gottlichen Befend in Luft. Baf. Erbe und Geftirne und Wflangen und Ablore nensin binficht bes leibenben Buftandes und ber Ume , symbolisch eine Berftiflung und Beiglieberung. beißen fie in diefer Beziehung Dignysos und Bas Anttelis und Rodaites." DerMothus:von Dfiris on ift amar feinem nachften Ginne nach nur auf bie, indlich gerftbrender Gemalt, erfolgende Beranderung. n. Die das Naturleben im feinem jahrlichen Berlaufe . aber bas gewbhnliche Sonnenjahr ift ja in ber er alten Bolfer fo oft nur ber Reflex bes großen iftehenden Welt fich entwickelnden Weltjuhrs, und und Inphon wiederholt fich der Gegensag bes und Ahriman fo flar, daß wir auch bei jenem zugleich eine bobere und allgemeinere Bedeutung gen burfen. Bum Belege bafur berufe ich mich auch die Auctoritat Plutarche, ber in feiner mertwurbrift De Iside et Osiride vorzüglich ben 3met bat,

bie tieferen in bem agnotischen Mothus enthaltenen phischem Ibeen hervorzuheben. Rachdem er hier schiedene: Meinungen angeführt; ftellt er (a. 46.) bamptung auf, man muffe vielmehr, alle zusammen Apphon sein nicht das Gine ober bas Andere, sonde hore ibm alles an, mas bie Ratur Schabliches und liches hat, es tonne überhaupt nur die Naturar richtige fenn, bie nicht blos von Ginem Princip, fon einer Dualitat von Principien ausgebe. Es fev von Theologen und Gefeggebern auf Dichter und, phen berabgekammene Meinung, Die zwar in ihrem herrenlog fen, aber unausweichlich jum Glauben nicht blog in Reben und Sagen, fonbern auch in und Opfern, bei Barbaren jund ; Bellenen überall ! fen, daß diefes All nicht, ohne einen lenkenden Berf Steuermann nur vom Bufall bewegt wird, ubaff auch nicht Ein Berftand ift, ber es wie mit Stei ober leitenben Bugeln beherricht und regiert, fonderi ift Gutes and Bofes gemifcht. Sa, es ift, um ei fagen, nichts in ber Natur ungemischt, und es ift : Einer .: ber aus zwei Saffern mit verderbeuderis die Dinge uns austheilt, fondern aus zwei entge ten Unfangen und aus zwei' widerstrebenden Rraf bem die eine rechts in gerader Richtung geht, bi auf entgegengesexte Beise fich frummt und wender Leben gemischt, und die Welt, wenn auch nicht b boch die irdische und sublunarische, ungleich und n der Urt geworden und vielfachen Beranderungen unte Denn, wenn alles aus einer Urfache entstehen n Urfache bes Bofen aber bas Gute nicht fenn fann, in ber Natur ein eigenes Princip, wie bes Guten bes Bbien fenn. Das fen die Meinung der mei einsichtsvollsten Weisen, sie nehmen entweder geral Gotter an, ober nennen ben einen, ben guten, C

mbern Damon, wie ber Magier Boroafter, ber ben Ginen Ormaxes und ben Andern Areimanios, und ben Mittlern wichen beiden Mithras nannte. Gben fo nehmen bie Halbaer zwei Gutes wirkende und zwei Bbfes wirkende Dlanes motter an, und drei mittlere. Denfelben Gegenfag ftels bie Bellenen in Beus und Sabes, in Approbite und Ares Much die Philosophen bekennen fich ju biesem Imlismus, wie Berafleitos, Empedofles, die Onthagos mr. Anaragoras, Ariftoteles, namentlich auch Platon, n in feinen Gefezen unverhullt lehre, die Welt merbe it von Giner Seele bewegt, sondern wenigstens von Desmegen mirke die eine bas Gute, die andere. emtgegengefezte, bringe das Entgegengefezte bervor. Er kaber auch noch eine britte mittlere Ratur gu, die nicht, keinige glauben, ganz ohne Leben, ohne Vernunft und me Bewegung, fondern mit jenen beiden verwandt fen, aber der bessern immer anhänge und nachstrebe. Dit n Beltanficht stimmt die Theologie der Aegyptier aufs meste üben. Die Aegnptier leiten nemlich die Entng und Zusammenfezung biefer Welt von gang entge= festen Rraften ab, bie aber nicht von gleicher Macht . Das gute Princip hat zwar bie Oberhand, aber ben= fann bas Bbfe nicht ganglich vernichtet werben, weil mit dem Korper sowohl als mit der Seele des Weltalls ift verbunden ift, und beständig gegen bas Gute streis Bei ber Seele nun wird die Bernunft und der Bers d, als der Urheber und herr alles des Beften, Dfiris of ant, und alles Geordnete, Bestimmte und Gesunde ber Erde, beim Winde, Baffer, Simmel und bei ben men, in Ansehung ber Jahreszeiten, ber Witterung und Areislaufes, heißt Ausfluß und fichtbares Bild bes t Tib, Typhon hingegen bedeutet alles Leidenschaftliche, if if fime, Unvernünftige und Thorichte der Seele, und imperlichen Diugen nennt man das Tadelhafte, Unge-Beur's Manico. ML Onften.

funde und Unordentliche in Ansehung der Jahredzeiten, be üblen Witterung, der Sonnen= und Mondofinsternisse, Ty phons Streifzüge und Verheerungen.

Ich habe absichtlich diese inhaltsreiche Stelle der Platarchischen Schrift hier etwas aussuhrlicher dargelegt, we sie recht gut dazu dienen kann, uns den engen Zusammen hang des Manichaismus mit der alterthumlichen Weltan sicht überhaupt näher zu ruden. Auch dem ägyptische Mythus war sie keineswegs fremd, und wenn Osiris un Typhon den beiden Manichaischen Principien entsprechen so ist auch der Urmensch, dessen göttliche Glieder so bestel und preisgegeben sind, daß der Splenditenens nur bit geberreste in der Hand halt, und, der Iss gleich, laut klagt, daß alles Uedrige geraubt, überwältigt und entwell sey, dem von Typhon unterdrüften und zerstückelten Lei des Osiris völlig analog. Agl. die S. 80. angeführte Rugust. Stelle.

Eben diese Augustin'sche Stelle, in welcher von mer bris Dei victis et subjectis die Rede ift, wat und am & fachsten die genaue Uebereinstimmung der Manichaischen bula, wie Augustin die Manichaische Rosmogonie nicht ob Grund nennt, mit den agnotischen und griechischen Mythe mit welchen fie hier zusammengestellt worden ift. Salten & uns bagegen an eine andere Form ber Darftellung ber DT nichaischen Lehre, nach welcher die Seele von der Mate geraubt und gefangen gehalten wird, fo bietet fich uns 2 Varallele iene Claffe alter Mothen bar, nach welchen b4 diefes bald jenes weibliche Wefen burch Raub und Entfel rung in eine mehr oder minder unfreiwillige Gefangenich. gerath. Much biefe Mothen haben eine bobere bieber hbrige fosmische Bebeutung: fie find jenen andern, bie u bie Unterdruckung und Berftuckelung eines Dfiris und D npfos vor Augen stellen, vollig parallel: die geraubten, einen leidensvollen Buftand versexten Gottinnen ober De

detinnen find ein Bild ber durch Abfall von einem bobern mb reinern Sevn entstandenen zeitlichen Belt. Da ich bas mf an einem andern Drt guruffommen werbe, fo ift bier m noch ein Blid auf ben bem Manichaismus gur Seite enden Gnofticismus ju werfen, und in diefem furz bie telle nachzuweisen, auf welcher wir und in bet bisber ges men Entwidlung bes Manichaischen Spftems befinden. Ingleichen wir die anoftischen Susteme mit bem Manichais ien, fo finden wir awar in dem lextern feinen Demiura. win jenen, im Grunde aber tragt in gewißem Ginne ber me Gott ber Manichaer felbst ben Charafter bes anostischen miurg an fich, da ber Dualismus bes Enftems ihn, wie ben maffrischen Drmund, als ein ziemlich unmächtiges Wefen theinen lagt, bas burch alle Bortehrungen nicht verbins mtann, daß fein Reich durch fremdartige und feinbliche wiffe geftbrt und verunreinigt wird. Bleiben wir aber h blos bei biefer untergeordneten und einfeitigen Unficht Ranichaischen Gottheit steben , so nimmt mit großerem die bitder Urmenfch, der in die Mitte des Rampfe der beiden ents maefeaten Grundwefen heraustritt, die Stelle des gnos ober Demiurg ein. Der Demiurg ift ber Reprafentant, the ngentlich bie Personification ber zeitlichen Weltordnung, i will mit ber Schopfung, die fein Bert ift, felbft gus Meinen. Wie nun nach Manes die sichtbare Welt aus der tind mischung der Seele mit der Inle, oder auf der einen zu aus den Gliedern des unterliegenden Urmenschen, bar ibr andern aus den Körpern der gebundenen Mächte inkerniß sich bildete, so hat auch der gnostische Des character die Gliebe Doppelnatur, und je nachdem der Character men. Wie nun nach Manes bie fichtbare Welt aus ber migelnen Spfteme mehr ober minber bualiftifch ift, neigt miste in fich balb mehr auf die eine, balb mehr auf die ans Die Seite, indem er entweder, wie nach Bafilides und Bas inur bas bewußtlofe Organ ber gottlichen Joeen ift, palle Privie nach Marcion und ben Ophiten, fich mit einer

gewißen Selbstständigkeit von bem Gbttlichen bir Aber auch ba, wo er, wie im Balentinianisi ftem, am Sochsten gestellt wird, ift er nur bas Anglogon bes Gottlichen, zwischen bem Gottlichen teriellen mitten inne ftebend; je negativer ber Bi Spile gedacht ift, befto mehr erscheint auch ber Den als bas von ber bochften Bollfommenheit burch ei von Stufen berabgekommene Unvolltommene, ohne Wie ferner nach Manes bie Bufas bes Bbfen. Welt nur vermittelft eines Rampfes ins Dafenn ber für die von dem guten Gott ausgehenden Emana nen leidensvollen Buftand gur Folge hat, fo ift aus anostischen Systèmen ber Demiurg bas Erzenanif phia oder der Achamoth, nachdem diefe, als xara bem Göttlichen entfremdet und außerhalb des Plerom irrend, alle Qualen eines unseligen Dasenns erbulbet die besonders von den Balentinianern und Duhiten lebhaften Karben geschildert murden. Bal. Neande Spft. S. 117. f. 233. f. Auch in ben Spftemen lentinianer und Ophiten ift, mas hier noch bemerk mag, von einem Urmenschen die Rede, in welche fich offenbarte, er fteht jedoch in keiner Bezieht Demiurg, außer fofern er das Urbild ift, nach well Demiurg unbewußt den erften Menfchen feines bilbete. Bal. Neander Gnoft. Suft. S. 102. 14 231. 261.

Wir muffen hier, nachdem wir den Kampf de Principien in den ersten Momenten seiner Entwissen betrachtet haben, auf eine schon oben berührte Fragzurukstommen, und die diesem Kampfe zu Grunde liege der Gottheit noch in Erwägung ziehen. Es ist die nige Punkt des ganzen Spstems, gegen welchen b

<sup>20)</sup> Richt unpaffend erinnert Matter Histoire critique di cisme T. II. Paris 1828. S. 29. dabei an die Leiden der

in Angriffe ber Gegner gerichtet find : fie find einstimmig E Reinung, daß ein folder Rampf eine fich felbft aufhes inde Ibee ber Gottheit in fich ichließe, die Gottheit einem me Befens vollig unwirdigen Schidfal unterwerfe. Fafin wir vorerft bie Ginmurfe ber Gegner naber ins Muge. be wichtigsten und allgemeinsten Momente bat Augustin it gewohnter Scharfe in folgender Stelle gufammenges : Praeclaram exclusionem bellicae necessitatis in be testro invenistis contra illud, quod vobis propo-. at respondeatis, quid factura erat in Deo gens ndrarum, si cum ea pugnare noluisset: quam si dirius aliquid saisse nocituram, satebimini corruptibiet violabilem: si autem dixeritis, quod ei nonon posset, quaeretur a vobis: cur ergo pugnacar substantiam suam corrumpendam alque vioet ad peccata omnia cogendam hostibus tradi-Contra istam ergo complexionem nunquam exire intis. Magnum aliquid vobis et tutum invenisse vi ini, ut respondeatis dicentes; magna est iniquitas dere aliena, cui Deus iniquitati praebuisset assenn eam gentem, quae hoc ausa suerat, expugnare Haberet ista responsio qualemcunque justicolorem, si saltem in ipso bello natura Dei vestri metegram impollutamque servasset, et permixta homembris nihil iniquitatis vel coacta vel seducta m. Cum ergo tantis facinoribus et flagitiis cam consentire dicatis, cum denique ab illa impieimmani . qua etiam lumini sancto , cujus portio est , in inimica, nec totam perhibeatis posse purgari, illi merito retribuere creditis horrendi illius globi re supplicia: quanto satius erat, inimicum hostem u iniquitate relinquere inania molientem, quam are partem Dei, cujus vires hauriret, cujus deco-Carraptum suae iniquitati sociaret, quis non vident?

Onis tanta obstinatione caecetur, ut non sentiat, no attendat, quanto minore iniquitate gens tenebrario frustra naturam invadere congretur alienam, quai Dens'invadendam et ad iniquitatem cogendam, et d poenam ex aliqua etium parte damnandam trader snam? Hoccine tandem est iniquitati consentire nolul se, et tam ingentem iniquitatem sine ulla necessitate A cisse? An erat necessitas, quod ipsum Manichaeut dicere non puduit, et vos pudet? - Abigite igitur i expellite a cordibus vestris et a fide vestra etiam ipsal pngnam. Contra Secund. Manich. c. 20. Faust, XXII, 22.; Quanto melius Deus vester ex aete nitate versatus esset in tenebris, quam aeternam sibi cognatam lucem mersisset in tenebras? - Infelix, si per turbatus, crudelis, si securus hoc fecit. - Si parti sun futurum tantum malum timebat, etiam ipsum occupac rant timoris tenebrae; si autem hoc futurum nesciebà ignorantiae tenebris caecabatur, Si autem hoc parti sà futurum sciebat, et non timebat, pejores sunt tenebrae ta tae crudelitatis, quam vel ignorantiae vel timoris. .... 🕏 non accusamus: praesciebat, timebat, dolebat, sed, an faceret, non habebat. Quanto melius - motu animi, libe voluntate, uteretur potius, quam contra voluntatem contenebrandam lucem suam inevitabili necessitate meretur. - Evigilate et dicite nobis, quomodo vincit to. bras, quem vincit necessitas? Haec jam erat apud il 2 hostis major, a qua victus et jussus cum minore pugnat Evodius De fide c. 18. geht, wie Augustin in ber erftern SE von der Frage aus; Quid factura erat Deo gens teneb rum, si nollet cum illa pugnare? - Si mihi dicitar: Nith quaero, cur hodie ejus pars, hoc est, Dei, in calami tibus, in pressuris, in captivitate, in subjectione sit co stituta, ut tam turpiter etium liberetur, et nec sic h rari tota possit, vel ipse pater ut luctum habeat men

mtae partis suae causa, quem luctum Manichaens in mis libris apertissime praedicat. Ait quidem: "Nihil ei ei poterat, sed, ut ostenderet, praescientiam se habere mitationum principum tenebrarum, et ut monstraret, ilil se timere, propterea pugnavit." Cui ego dixi: Dai potnit cogitationes principum tenebrarum videre ac uninem timere, quare non vidit luctum sibi imminenm de partis suae infelicitate, quem hodie patitur? — Magna praescientia, vel potlus inscientia et misera infrmitas hoc est totum, quod neminem timebat. - Item Litum est a quodam: "Nihil ei poterat facere gens teubrarum, sed ipse voluit pati rem malam circa fines 200, et misit, qui eam debellaret." Cui ego dixi; Si est, ut dicis, ipse potius invenitur malus, qui rem inam, nihil ei nocentem, delere voluit. Et sicut main illam, sic crudelis in suam, aut ignarus futurae damitatis ejus. Cum enim putat, rem bonam se posse ficere, ut in regno mali, quod ei non nocebat, remem suam extenderet, prius non praevidit infelicitem, quae memoratam partem ejus quotidie premit. dieser Polemik waren auch platonische Philosophen mit n driftlichen Theologen gang einverstanden. Simplicius uin bem Comment. in Epict. Enchir. S. 164. den Mas in dem Comment. in Ipro. inten, indem er bas Ungereimte ber Behauptung ju zeis muchte: τὸ δύο ἡ πλείονας ὅλως τοῦ ένὸς τὰς πρώτας mara αρχάς. "Die, welche zwei Principien bes Ganzen chmen , bas Gute und bas Bbfe, werden gezwungen, mich bas Gute, bas fie Gott nennen , nicht fur die Urfache allem zu halten, fie fonnen nicht mit Recht einen Allpefaffende Macht zuschreiben, sondern nur die Salfte der be tommten Macht und auch diese kaum, fie konnen nicht de feben, baß berienige, ber die Quelle bes Guten und bes Lichts genannt wird, alles gut mache und in Licht verklares Bie viel der Gottheit Unwurdiges folgt nothwendig ans ihrer Behauptung? Ginen furchtsamen Gott fuhren fie ein bem bas Bofe, bas feinen Grengen naht, und in bas 3m nere feines Reichs einzudringen broht, Beforgniße erregty und wegen diefer Furcht gibt er ungerechter Beife und oben Mugen Theile und Glieder feines eigenen Befens, Seelem, bie, wie fie fagen, gubor nicht gefündigt haben, bem Bhi fen preis, um bas Uebrige bes Guten zu retten, wie et Relbherr, wenn die Reinde herauruden, ihnen einen Thei feines eigenen Seeres hingibt, um das Uebrige ju retten, Denn dieß ift ber Ginn ihrer Behauptung, wenn fie f auch gleich nicht mit benfelben Worten ausbruden. nige aber, ber, wie fie fagen, bie Geele preisgab, obt preisgeben ließ, wußte entweder nicht, oder bedachte nicht was die Seelen, dem Bofen preisgegeben, leiden murben baß fie durch Uebel aller Urt geplagt werden, ob fie gleich auvor nicht gefündigt haben und Theile Gottes find. bie Gottlofen (folche find aber fcon biejenigen, die am Principien, ein gutes und ein bofes, nicht annehmen) fo Ien niemals zum Guten zuruffehren, fondern ftete an bu Bbfe gekettet bleiben: fo bleibt nun Gott, da er einen The feines Wefens verliert, felbft unvollkommen, und erichen thoricht, ba er, was ju feinem Bortheil bient, nicht einz feben im Stande war, und die Natur bes Bbfen nicht e kannte. Denn wie hatte bas Bofe in bas Reich bes (31 ten eindringen tonnen, da beide von Ewigfeit ber gefchi ben und in ihren Naturen gesondert find, - ba das Lid. Licht bleibt und die Natur der Finsterniß nicht annehmen fann? Wie follte es etwas anders fenn, als Reigheit, Uil gerechtigfeit, Unverftand, die Geele dem Bofen preiszuge ben, und feitbem fich bamit zu ichaffen zu machen, fie wie ber zurufzurufen, ohne baß bies jemals vollkommen geling da einige Seelen auf immer im Bofen bleiben? Und biI die Gottheit nicht einmal vorhergewußt haben. - Um ie viel beffer mare es gewesen, bas Bofe fich burch fic bit aufreiben zu laffen, als baf bas Gute mit dem Bbfen b vermischte, ohne jemals die Oberhand gewinnen au men ?" Dies und Mehnliches ift es, woran auch die übris n Schriftsteller wiederholt erinnern, wie g. B. Titus pon witra (1. 25.) die Frage aufwirft: Das benn bas Bbie m Guten hatte ichaden tonnen, wenn die Sole fur fic blieben mare, und nichts gehabt batte, bem fie ihre Une dnung batte aufdringen tonnen? Bu vernichten bas Gute utte fie ja boch feineswegs vermocht. Datte fie aber einen mariff auf bas frembe Gebiet unternommen, fo hatte ber mbernunftige Undrang auf andere Weise (als burch Bermis dung des Guten mit dem Bbfen vermittelft eines Rampfes) meitelt werden follen. Alexander von Encopolis meint fogar 12), mas freilich ber einfachste Weg gewesen mare, bes meligen Dualismus los ju werben, es mare ber Gottheit beit wurdiger gemefen, die Syle mit Ginem Male, mit dem then Gebanken bes Sependen, ju vernichten. - Die Manis bier fegen Reid und Gifersucht in bas gottliche Wefen, ba bo alles Bofe bem gottlichen Chor fremd fen, fie laffen We Gottheit feindliche Borfehrungen gegen die Sple tref. h. weil fie eine Begierde nach bem Guten gehabt habe. -& begegnet une bier, wie wir feben, immer wieder berfels bompteinwurf, bag bie Gottheit ber Manichaer, wenn Bibr auch nicht gerade an Allwiffenheit fehlte 12), ben bes

<sup>2)</sup> Ohne Grund legt Mosheim das Hauptgewicht auf den Mangel an Allwissenheit S. 801.; Praeclare intelligedat Mancs, Deum imbecillem et infirmum judicatum tri, si malum principium ipso invita et renitente animas et coelestem materiam rapuisse doceret, inhumanum vero et crudelem, si traderet, voluntate ipsius tat secula innocentes animas affligi et cum prava materia colluctari: igiur, ut ex his difficultatibus eluctaretur, inscium fu-

vorstehenden Rampf vorauszusehen, boch wenigstens bie Macht und Beisheit nicht hatte, die ungludlichen Folgeni beffelben abzuwenden, daß fie bemnach nur als ein beschrantig tes und unmachtiges Wefen erscheint, bas, mofern es nuei Cache feiner freien Bahl gemefen mare, einen folchen Rampfi au feinem eigenen Beften weit beffer unterlaffen batte. Es laft. fich mit Recht erwarten, baf bie Manichaer Ginwurfe, bieibrer Ibee ber Gottheit alle Wahrheit abzusprechen brohten je nicht unberudfichtigt laffen konnten. Sie geben vor allem. bie Boraussezung nicht zu, baß bie Gottheit zu bem Rampfe gezwungen worden fen, und ihn nur, um großerer Gefahr 34. begegnen, unternommen babe. Da bas Reich des Bofen bem Reich bes Guten nicht ichgben' fonnte, fo mar es vble lig freier Entschluß der Gottheit, daß fie fich mit der Macht. ber Finfterniß in einen Rampf einließ. Cum eis dicitur fagt Evodius De fide c. 35, quid factura erat Deo gens tenebrarum, si nollet cum illa pugnare, dicunt: nihik fieri potuit incorruptibili. Non enim, si quis, verbi gratia, sphaeram vitream solidam unguibus lacerare, voluerit, aliquid ei unquam faciet saevitia unguium suorum. In bemfelben Ginne fagt Fortunatus in ber zweiten Unterredung mit Augustin : Quaeritur a nobis, si Dec malum nocere non possit, quare huc anima missa fue, rit, aut qua ratione mundo permixta sit? - Cur animam direxit, nulla cogente se necessitate? - Non necessitati | facimus subditum esse Deum, sed voluntarie misisse animam. Diese Antwort fann, wie von felbit ers bellt', nicht hinlanglich befriedigen. Sezen wir auch ben milbeften Begriff des bofen Princips voraus, nehmen wir es nur als eine araxrog Uln, wie Alexander von Lycopos;

turorum eum faciebat. Agl. S. 773. Einer folden Ausflucht wollte und konnte fich Manes nicht bedienen. Es find hierüber Begnern's richtige Gegenbemerkungen S. 23. ju vergleichen.

lis es nennt, als ein auf fich beschranttes, nicht gerabe wird einem feindlichen Angriff bas Reich bes Guten bes ichbenbes Reich, fo liegt boch fcon in bem bloffen Das fem eines folchen Reichs außer der Gottheit fur bie Bottbeit Die Rothmendigfeit, Die Unvollfommenheit außer ir burch bie Bollfommenheit ihres Befens aufanbeben . ie Unordnung in Ordnung, Die Finfterniß in Licht an temanbeln. Der Kampf ift auch von biefer Seite ans knachtet unvermeiblich, wofern nicht die Schopfung ber Belt der Gottheit schlechthin unmöglich, die Materie ucht blos eine nie vollig aufzuhebende, sondern auch eine ibe gottliche Thatigfeit hemmende Schrante fenn foll. und in Belefcopfung tann baber, ba bie Gottheit, als bas bincip bes Guten, ihre Thatigfeit nur barauf richten fann, be Bofe außer fich fo viel moglich zu beschranken und zus udzudrangen, nicht auf einen freien, von jeder außern bes fimmenben Urfache unabhangigen Entschluß gurudigeführt urden. Gben dies ift es, mas die Manichaer in ihrer in in obigen Stelle Augustins enthaltenen Antwort felbft gus wben, wenn fie fagten, bie Gottheit habe bem Rampfe ucht ausweichen konnen, weil fie burch die Unterlaffung Wielben ihre Buftimmung zu bem bofen Beginnen ber Mates it gegeben batte 43), oder fie mußte, mas daffelbe ift, in

t

ı

ı

•

t

3

1

l

<sup>13)</sup> Man vgl. was Secundinus in seinem Schreiben an Angussitin sagt: Quia Deus totus justitia est, ultimum autem facinus est, invadere aliena, ad hoc vero cum venerit contraria natura, ille quidam nihil poterat pati, quia praescius erat, visus fuisset facinori consensisse, nisi pugnasset, et ideo magnam opposuit venienti virtutem, uti justitia ipsius nulla pollueretur sacrilegii consensione. Ita enim homo justus sinitus est, ut nec ipse peccet aliquando, nec aliquando consentiat peccatori. Abet Secundinus gestebt auch das Unjurcichende solcher Antworten: Excedit enim divina ratio mortalium pectora: ut puto

ben Rampf beswegen eingeben, um bas bbfe Brincip nigftens zu beschranken, und ihm bas burch Teine Da bestimmte Biel zu fezen, naturae contrariae modum ponere, wie Nortunatus die Frage Augustins: si Deo ni noceri poterat, cur huc animas misit? beantwortet. Be es auf biefe Beife ben Manichaern unmbglich mar, in & fehung bes gottlichen Willensacts ber Beltichbpfuna, 1 ihrer Thee ber Gottheit ben Begriff eines fich rein bu fich felbst bestimmenden Wefens zu vereinigen (obgli freilich biefe die Gottheit bestimmende Rothwendigkeit n als eine physische, sondern nur als eine moralische gede werden fann), fo konnten fie noch meniger bie von den G nern mit noch großerem Nachbruck ihnen entgegengehalt Einwendung von fich gurudweisen, daß die Gottheit du bie Beltichopfung in einen ihres Befens unwürdigen ftand verfest worden fen. Die geschaffene Welt fann gr nur eine endliche fenn, in welcher Gutes und Bbfes mifcht ift, fur ben Manichaer aber lag in dem Begriff Endlichkeit ber Welt die besondere Schwieriakeit, daß ihr die Gottheit felbst ber Endlichkeit fich unterwerfen muf und durch eine unreine bofe Materie beflect murde. Mahrheit diefes Ginwurfes konnte nicht gelaugnet merbi aber eben fo wenig konnten ihn die Manichaer unbea wortet laffen. Die einzige Antwort, burch die fie i Ibee ber Gottheit bagegen rechtfertigen konnten, lag in Behauptung, bas gottliche Wefen fen nur in einer bestim ten, bas reine und absolute Cenn Gottes nicht berührent Beziehung endlich geworden, ober der endlich geworde von der Materie beflekte Theil des gottlichen Wefens gehi eigentlich nicht zum gottlichen Wefen felbft. Die Maniche

<sup>.</sup> hoc ipsum, cur sint duae naturae, aut quare pugnat rit, qui nihil poterat pati.

wifen dies fo aus: Gott habe nur in feiner Umgrengung, m ben aufterften Enben feines Reichs Bbies erlitten (vobit pati rem malam circa fines suos, wie es in der obigen Enlle des Evodius heißt ), oder er habe fich vor dem Anblic des ibend gewordenen, der Materie preisgegebenen Theils feis us Befend wie mit einem Ochleier verhullt, fo daß biefer Beil bes abttlichen Wefens fur Gott eigentlich nicht existirt. Deus eorum, cum membra sua mersit in tenebras, velum untra se posnit, non enim, quod fecit, vidit, quia bomm est sed noluit videre, quia malum est. Mug. Conn Faust. XXII, 12. Post amissam partem in luctu ul (Dens), sicut Manichaeus idem dicit. Velum conin se habet, quod dolorem ejus temperet, ne corruptiom partis suae videat. Hodie enim divina, quam comumorat, substantia subjacet genti tenebrarum, ut luton figulo. Evob. De fide c. 13. Darin liegt biefelbe amort, die ber Pantheismus ftets ber gewohnlichen Gins moung, baf er Gott und Welt auf eine bie Marbe bes Adichen Befens aufhebende Beife identificire, entgegens malten hat, daß die einzelne Modification der abttlichen Bibftang mit ber von ihr vollig verschiedenen gottlichen Guba In selbst nicht verwechselt werden burfe, bag bie nur ber bibeinungewelt angehörenden Modificationen des gottlichen Befens im absoluten Wefen ber Gottheit verschwinden, für be absolute Bewußtsenn der Gottheit gar nicht vorbanden in. Da aber auch fo die Schwierigkeit nicht vollig gebos la ift, und was die Gegner immer wiederholten, nicht wil in 3weifel gezogen werden kann, daß bie Manichaer ine die gottliche Substanz befleckende Vermischung mit der Raterie annehmen, fo ift in legter Begiehung die Rechtfers igung der Manichaischen Idee der Gottheit, oder die Mas ichaische Theodicee, nur in der endlichen Entwiflung des Phen Rampfes zu suchen. In biefer Binficht mag man

allerbings mit Giefeler in ben Th. Ctub. und Rrit. I, 3. S. 608. fagen : "Der Rampf ift eine ftete Reihe von Niederlagen für bas boje Princip, und bas Resultat beffelben muß alfo, nachdem die Sple ihrer Dhnmacht gegen bas Lichtreich ins ne geworden ift, eine ftartere Befestigung biefes legrern fenn: mas alfo bem erften Menfchen gefchab, war vom guten Gott beabsichtigt: ber erfte Mensch war nicht fowohl gefandt, um felbst zu kampfen, als um den Rampf einzuleiten, ber bie gange Weltbauer hindurch fortwahren und mit dem herrlichsten Siege des Lichtreichs enden foll te": nur fommt dabei immer noch in Betracht, mas auch bie Gegner in ihre obigen Ginmendungen aufzunehmen, nicht unterlaffen haben, daß es nach Manes auch Geelen gibt, die vom Bofen niemale frei werden. Da hievon erf an einem andern Orte die Rede fenn fann, fo bemerke ich bier blos, daß, wenn auch ber Rampf mit bem vollkom. menften Siege bes Lichtreichs endet, somit auch die gange Weltentwiflung aus einem teleologischen Gefichtsvunct betrachtet werden fann, nach welchem alles ber Gottheit Un. wurdige nur icheinbar und vorübergehend und besmegen mit Beisbeit beabsichtlat ift, die Manichaische Idee bei Gottheit boch immer zwischen zwei entgegengesezten Rich. tungen, bie nicht vollig ausgeglichen werden fonnen, bin und ber ichwankt. Entweder wird ber urfpringliche Duas lismus ftreng festgehalten, bann tonnen die Ginmenbut. gen ber Gegner nicht wohl beseitigt werden, ober es wirb um diefer willen die Idee der Gottheit reiner und abfolus ter aufgefaßt, fo wird baburch ber Duglismus verlegt. 3mar fagt Manes felbst bei Aug. De nat. boni c. 42. Lucis beatissimae pater sciens labem magnam et vastitatem, quae ex tenebris surgeret, adversus sua sancta impendere secula, nisi aliquod eximium et praeclarum et virtute potens numen opponat, quo superet simul

a deitruat stirpem tenebrarum, qua extincta perpem quies lucis incolis pararetur etc., wie wenig aber in 6 entschiedenes, wenn auch erst am Ende hervortres mes Uebergewicht des guten Princips über das Bbse in dem gesezten Pualismus ohne Inconsequenz sich vers inzen läßt, bedarf keiner weitern Erdrterung.

1

đ 13 ıf n ŀ ħ ı, !II ·ţî ď n: 36 e: n: :n eī þ۶ ín 1: n: ď 1: t. t-

a n l

## Dritter Abschnitt.

## Seele und Leib, die Erschaffung des ersten Menschen, die Sunde.

Die Weltschöpfung besteht nach Manes barin, bal bie von Gott ausgehende allgemeine Seele fich mir ber Da terie vermischte. Das der Materie entgegenstehende Prin cip wird feinem mefentlichen Begriff nach als wurn bezeich net. Indem die worn ber Materie fich mittheilt, fich vo ihr feffeln und gefangennehmen, fich in fie berabziebe lagt, geht aus diefer Bereinigung bas Beltgange als ei aus Seele und Leib bestehender Organismus hervor, bi' fich in concreter Unichauung gleichsam als menschliches 322 bivibuum barftellt. Das nun aber von der Ginen Seele ber allgemeinen Beltfeele gilt, gilt auch von den einzelne Seelen und ben menschlichen Seelen insbesondere. fie find aus einem ursprünglichen reinern und vollkomn nern Zustand in diese zeitliche Weltordnung berabgekomme und ihr einverleibt worden. Dicant etiam nonnullas an's mas, quas volunt esse de substantia Dei et ejusde omnino naturae, quae non sponte peccaverint, sed gente tenebrarum, quam mali naturam dicunt. quam debellandam non ultro, sed patris imperio dx scenderunt, superatae et oppressae sint affigi in aetes num globo horribili tenebrarum. August. De nat. bor'a c. 42. Der Inbegriff diefer Seelen ift eben jene ung Die Die Machte ber Finfterniß raubten, als ber Urmenfis ibnen jum Rampf entgegengestellt murde, oder bie mit be Mask

Raterie gemischte gottliche Rraft. Wie ber Urmenich unmieat. so werden auch fie in demselben Kampfe, zu wels dem fie, wie jener, von Gott berabgefendet murden, von ben ieindlichen Dadten überwaltigt. Es ift bemnach eine unmwillige Befangenschaft, in die fie fid babingeben mußten. der nach andern Stellen ftellte Mance diefes Schidfal ber Enlen auch wieder als einen freiwilligen Abfall bar. miin fagt in berfelben Stelle: An illue animae, quas in lobo tenebrarum in aeternum configit, non erant incohe lucis. de quibus aperte dicit, quod errare se a prioi Incida sua natura passae sint, ubi et nolens coactus ut dicere, libera eas voluntate peccasse. - Propterea lamnantur animae lucis, quia dilexerunt tenebras. Aus witin meint eine Stelle in Mani's Epistola fundamenti. melder nach Epobius De fide c. 5. Mance von Geelen had , quae mundi amore errare se a priori lucida sua mura passae sunt, alque inimicae lumini sancto extitrant, aperteque in perniciem sanctorum elementorum z armarunt, et igneo spiritui obsecutae sunt. Et quia malo superari se passae sunt, in eadem mali stirpe verseverabunt, pacifica illa terra et regionibus immorblibus sibimet interdictis. Quod ideo illis eveniet, quia ia iniquis operibus se obstrinxerunt, ut a vita et libertate lucis abalienarentur. Db diefer Abfall ein freiwilli= moder unfreiwilliger mar, wollen wir hier auf fich beruhen uffen, ba es und blod um ben Sauptfag gu thun ift, bag, wie die Geele überhaupt, fo die einzelnen Geclen als Inbividuen, vermittelft deffelben Rampfes, ber der fichtbas m Beltordnung ihr Dafenn gab, aus dem Lichtreich berab= gefommen find. 2gl. Aug. Contra Fortunat. Disp. 1 .: Dialis, bellum gestum esse a Deo ante constitutionem mundi, in quo bello nos, id est, animas — commixtas esse omni malo et morti implicitas, asseritis. Ranes alles Psychische als einen Ausfluß des Lichtreiches Baur's Manio. Rl. Opft. 8

;

تا تا

ŧ

1

ij

a

UR

٤,

'n

Í

B

1

i

1

1

**?**-

٠.

į,

ij

þ

betrachtete, fo ließ er bagegen alles Leibliche aus bem Reiche ber Sple, oder bes Furften ber Kinfterniß, ftammen. Omnia corpora ex tenebrarum gente esse, dicitis, hålt Augustin bem Manichaer Fauftus XX, 11. entgegen. Bal. XX. 22. Manichaei corpora humana opificium dicunt esse gentis tenebrarum et carceres, quibus victus inclusus est Dens. Da die gens tenebrarum mit der Sole identisch' ift, fo tann biefer Lehrfag bes Manichaifchen Suftems nicht befremden. Der Gegensag bes guten und bofen Princips muß immer auch wieder als ber Gegensag zwischen Geift: und Materie, Seele und Leib, genommen werden. ffin mendet amar in ber erftern Stelle gegen jenen Sag ein, es fen eine Inconfequeng ber Manichaer, alles Rorperliche aus bem Reiche ber Finfternif abzuleiten, ba fie ja auch bie abttliche Substang sich nicht anders als forverlich benst fen tonnen , allein es wird hieraus nur um fo gewißer, bas Die Manichaer, wenn fie torperliche und materielle Begriffe auf bas gottliche Wefen und bas reine Lichtreich übertrus gen, fie nicht eigentlich und wortlich genommen wiffen wolls ten, fondern einen bilblichen Ginn mit ihnen verbanden, indem ja der menfchliche Geift, fo lange er an diese Rorpers = welt gebunden ift, fich auch bas Geiftige und Intelligible : nur unter Formen benfen fann, die, von der Rorperwelt genoms men, von ber bildenden, Geiftiges und Materielles verbindens ben Phantafie als Bulle bes Geistigen gebraucht werden. Da alles Rorperliche aus ber Syle stammt, fo murbe das Reich & ber Kinsterniß, auch ehe es sich noch mit dem Lichtreich vers mifchte, als ber Gig des animalischen Lebens gedacht. ift reich an Geschopfen aller Art, Die fich in uppiger Fruchts barteit fortpflanzen (S. oben S. 23.). Mahrend bas Lichts > reich nur in Emanationen, die wie Lichtstrahlen von ihm b. ausgeben, fich mittheilt und offenbart, erzeugt fich bagegen & in bem Reiche ber Finfterniß burch geschlechtliche Bermis foung neues Leben. Daß es eine Dualitat ber Geschlechter. **(P** 

innliches und ein weibliches, gibt, baß beibe vereinigt Beugung fich fortpflanzen, ift eine biefem Reiche eis imliche Ordnung ber Ratur. Deum feciese et conse masculum et feminam, Manichaei negando ant, - ipsi opinantur et praedicant, diabolum et conjunxisse masculum et seminam. Aug. Conlaustum XIX, 29. Die unn aber bas burch ges itliche Bermischung und Zeugung fich fortpflanzende liche Leben aus bem Reiche ber Rinfterniß fich auch urch bie Dischung ber beiben Reiche geworbenen ben Weltordnung mittheilte, barüber hatte bie Das iche Lebre einen eigenen Mythus, in welchem bie carnium auf folgende Beife erflart murbe : Dicunt miloqui et mentis seductores in illa pugna, quando 15 homo eorum tenebrarum gentem elementis fallacirritavit, utriusque sexus principibus ibidem captis, ex eis mundus construeretur, plerosque eorum in stibus fabricis colligatos, in quibus erant etiam nae aliquae praegnantes; quae, cum coelum rolari sset, eandem vertiginem ferre non valentes, cons suos abortu excussisse, eosdemque abortivos foet masculos et feminas de coelo in terram cecidisse, se, crevisse, concubuisse, genuisse. Hinc esse dioriginem carnium omnium, quae moventur in tern aqua, in aere. Ergo si de coelo est origo caretc. - Quid tam insanum dici potest, fest Augus jingu, quam conceptus factos ante vitae commixm tanto vivaciores fuisse, ut et abortivi, et de in terram ruentes viverent, commixta autem vita, tempore maturo editi, vivere non possint, et si aulo altiori loco cadant, continuo moriantur? Utisi regnum vitae contra regnum mortis belligeravit, nixta vita vivaciores facere debuit, non corruptires. Aug. Contra Faust. VI. 8. Bu vergleichen ift bamit

XXI, 12.: Itane in illa gente non erat sanitas corporum, in qua et nasci et crescere et gignere et ita perdurare potuerunt illa animalia, ut quibusdam eorum gravidis, sicut desipiunt, captis, et in coelo colligatis, nec saltem pleni temporis, sed abortivi foetus de tam excelso in terram cadentes, et vivere potuerint et crescere, et ista carnium, quae nunc sunt, innumerabilia general propagare? 1) Der Manichaische Mythue hat eine gewiße

<sup>1)</sup> Augustin fahrt unmittelbar nach ben obigen Worten fort: aut copia ibi non erat, ubi arbores non tantum in aquis et ventis, sed etiam in igne et fumo et nasci potuerunt et tanta fecunditate ditari, ut ex earum fructibus sui cujusque generis animalia gignerentur, et earum arbei rum feracitate nutrita atque pasta conservarentur, que rum saginae lactitiam prolis quoque fecunditas testare tur, maxime ubi nullus labor agriculturae, nec intemo peries esset aestatis et hiemis, neque enim sol ibi ciri cumibat, ut alternantibus temporibus anni transcurren rent? Proinde perpetua fertilitas erat arborum, quibus elementum et alimentum sui generis sicut gignendis af fuerat, ita foetandis perpetuo suppetebat, et fructu. nunquam deesse faciebat. Augustin bestreitet hiemit bei Manichaischen Begriff bes Reichs der Finsternif, das ju le bensvoll gedacht werde, als daß es noch einen strengen 👀 genfag gegen bas Reich bes guten Gottes bilben fonne. Det bin gehort auch die Borftellung, daß die Thiere aus beile Fruchten der Baume entftanden fenn follten, wovon Augmin ftin auch VI, 8. noch genauer fpricht: Ipsa prima corpor ex arboribus ibidem natis, tanquam vermiculis, opinan tur exorta, ipsas autem arbores ex quinque illis elemen tis. Proinde si animalium corpora primam origines. habent ex arboribus, secundam de coelo, quid causa est, ut immundiora, quam fructus arborum, existimentur Es fcheint hier die oben G. 88. aus dem Buche Bundeheft ermabnte perfifche Borftellung gu Grunde liegen, nach mein, der Ormuzd eine Pflanze machfen ließ, die, jum Baume ge

Kehnlichkeit mit dem Platonischen, nach welchem es unter den Seelen, die dem Zuge der Gotter folgen, auch solche gibt, die beim Umschwunge des himmelsgewollds unvermögend sind, sich auf dem außersten himmelsgewollds unvermögend sind, sich auf dem außersten himmelsgewollds unvermögend wie Seelen durch einen Abfall auß der höhern Welt herabges wemen seyn sollten, so ließ Manes auch das korperliche Leben uf analoge Weise, obgleich auß entgegengeseztem Ursprung, durch einen Fall vom himmel, entstehen. Mit den vom himmel herabgefallenen Leibern der Damonen wurde nun wich die dem Reiche der Finsterniß eigenthamliche geschlechtsliche Kortpflanzung in der geschaffenen Welt einheimisch.

So stammt, obgleich die Art der Herabkunft dieselbe it, jedes der beiden Elemente des organischen Lebens aus mem der beiden entgegengesezten Reiche, die Seele aus mem Lichtreich, der Leib aus dem Reiche der Finsternis. Bie entstund aber der aus der Bereinigung jener beiden Elemente bestehende Mensch? Es war dies ein Hauptgesmstand der Epistola fundamenti, wie wir aus Augustins Echrift gegen diesen Brief c. 12. sehen. De eo, dilectissime frater, schrieb Manes an den Freund, an welchen der Brief, gerichtet ist, audisti, de quo mihi signisioasti, dicens: nosse te cupere, cujusmodi est nativitas Adae et Evae, utrum verbo sint prolati, an progeniti exerpore. Respondebitur tibi, ut congruit. Nam de his a plerisque in variis scripturis relationibusque dissimili

worden, unter ihren Spröflingen bie erften Menschenpaare trug. Nur war die Pflanze selbu aus dem Samen des Urmenschen Kaiomorts, und dieser selbit aus dem Urstier entstanden. Maues aber last, wie es scheint, das organische Leben in stetem Zusammenhang ganz von unten herauf sich entwickeln, aus den Elementen die Baume, aus den Baumen die Thiere, und unter diesen auch die principes tenebrarum, soweit sie als körperliche Wesen betrachtet werden tonnen.

modo insertum atque commemoratum est. Quaprapter, ut veritas istius rei sese habet, ab universis fere gentibus ignoratur, et ab omnibus, qui etiam de hoc diu multumque disputaverunt. Si enim illis super Adae et Evae generatione provenisset manifeste cognoscere, nunquam corruptioni et morti subjacerent. (Die Frage hatte große Wichtigkeit, weil fie mit der Manidaifden Sauptlebre, baf bie Fortpflangung bes Lebens burch Beugung ber Geele einen immer neuen Rerfer bereite, aufs enaste zusammenbanat). Necessario ergo plura sunt ante commemoranda, ut ad illud mysterium sine ulla possit dubitatione et ambiguitate perveniri. Unde, si tibi videtur, ausculta prius, quae fuerint ante constitutionem mundi, et quo pacto sit proelium agitatum, ut possis luminis sejungere naturam ac tenebrarum. Manes geht baber, um jene Frage zu beantworten, auf bie erften Principien feines Suftems guruf. Bei biefen bleibt Muguftin in feiner Gegenschrift gegen die Epist. fund. ftes ben, wir lernen baber bie Manichaische Unficht von ber Erschaffung bes erften Menschen erft aus einer anbern Schrift Augustine naber fennen, aus ber Schrift De natura boni c. 46., mo fie Augustin aus ber Epistola fundamenti in ihrem Bufammenhange mittheilt. A quibusdam principibus gentis tenebrarum, bemerft Augustin, sic dicunt Adam primum hominem creatum, ut lumen, ab eis ne fugeret, teneretur. In epistola enim, quam fundamenti appellant, quomodo princeps tenebrarum, quem patrem primi hominis inducunt, ad ceteros, socios suos, tenebrarum principes locutus fuerit et egerit. ita scripsit Manichaeus: "Iniquis igitur commentis ad eos, qui aderant, ait: Quid vobis videtur maximum hoc lumen, quod oritur? Intuemini, quemadmodum polum movet, concutit plurimas potestates. Quapropter mihi vos potius aeguum est, id, quod in vestris vi-

ribus habetis luminis, praerogare: sic quippe illius magni, qui gloriosus apparuit, imaginem fingam, per quam remare poterimus, tenebrarum aliquando conversatiom liberati. Hoo audientes, ac din secum deliberantes istissimum putaverunt, id, quod postulabatur, praebere. Nec enim fidebant, se idem lumen jugiter retentum, unde melius rati sunt, principì suo id offerre, nequaquam desperantes, eodem se pacto regnaturos. Quo igitur modo lumen illud, quod habebant, praebuerint, unsiderandum est. Nam hoc etiam omnibus divinis wipturis arcanisque coelestibus adspersum est: sapivero, quomodo sit datum, scire, minime difficile: nam coram aperleque cognoscitur qui vere ac fidelitur intaeri Deoniam eorum, qui convenerant, erat frequentia proviscua, scilicet feminarum ac masculorum, impulit m, ut inter se coirent, in quo coitu alii seminarunt, diae gravidae effectae sunt. Erant autem partus iis, ni genuerant, similes, vires plurimas parentum uti rimi 2) obtinentes. Hoc sumens eorum princeps uti raecipuum donum gavisus est. Et sicuti etiam nunc feri videmus corporum formaticem naturam mali inde ires sumentem figurare, ita etiam ante dictus prinups sodalium prolem accipiens habentem parentum ensus, prudentiam, lucem simul secum in generations rocreatam comedit, ac plerisque viribus sumtis ex utiusmodi esca, in qua non modo inerat fortitudo, sed nulto magis astutiae et pravi sensus ex fera genitorum gente, propriam ad se conjugem evocavit, ex ea.

1

Ŀ

1

<sup>2)</sup> Ju primi supplirt Mosheim S. 805., was eine ganz fale sche Ansicht gibt, hominis. Primi ist auf partus zu beziezhen. Als die ersten Sprößlinge ihrer Eltern trugen sie um so mehr die volle Kraft derselben in sich.

qua ipse erat, stirpe manantem, et facto cum eo coitus seminavit, ut ceteri, abundantiam malorum, quae devoraverat, nounihil etiam ipse adjiciens ex sua cogitatione ac virtute, ut esset sensus ejus omnium, quae, profuderat, formator atque descriptor, cujus comparexcipiebat haec, ut semen consuevit culta optime terra percipere. In eadem enim construebantur et contexebantur omnium imagines, coelestium ac terrestrium. virtutum, ut pleni videlicet orbis id, quod formabatur, similitudinem obtineret". Die Berichte, bie mir bei ben andern Sauptichriftstellern hieruber finden, werden in bem Gange ber folgenden Untersuchung von felbft ihre Stelle erhalten. Gie ftimmen mit bem Inhalte bes michtigen Fragmente aus Mani's Briefe, bas wir Augustin verbante fen, in ber Sauptfache vollkommen überein, und weichen. nur davon ab. daß fie den erften Menschen nicht auf bie bier beschriebene Beise von bem Kurften der Kinfterniff mit feiner Gattin erzeugt werden laffen.

Che wir die mahren Ideen Mani's über bie Entfles buna bes Menschen aus ben vorliegenden Quellen gu ers beben fuchen, muß hier eine Frage in Erwagung gezogen werben, bie guerft Mosheim Comment. de rebus Christ. ante Const. M. G. 806. erhoben hat. Noch Beaufobre laft in feiner Darftellung des Manichaischen Spftems ohne Bes benten bie Schopfung der Welt mit allem, mas ju ihr ges bort, ber Bildung des Menfchen vorangeben. glaubte Mosheim die Bilbung bes Menschen an den Unfang Des zweiten Ucts des Rampfe der beiden Principien fo ftellen zu muffen, bag ihr zwar ber erfte Sauptact, ber Rampf mit dem Urmenschen, vorangeht, die eigentliche Schopfung der Belt aber ihr erft nachfolgt, und fie felbit vollig gleichzeitig ift mit ber Erscheinung bes lebendigen Beiftes, mit welcher nach Mosheim ber zweite Sauptact bes Rampfs beginnt. Pro certo poni potest, fagt Doss

٠,

7

4

п

k

1

ľĿ

21

Ø:

T:

4

Ł

Ħ

25

3

n

S

ĭ

kim gur Begrundung feiner Anficht, primos homines fados esse, antequam victoria potiretur spiritus vivens, nter ipsa novi belli initia: ex quo consequitur, extitue eos, alterum saltim eorum, Adamum, antequam lie terrarum orbis crearetur, quem a spiritu vivente vat debellatum tenebrarum regem demum formatum me. constat. Novum hoc est: omnes enim, qui de his rebus scripserunt, quos quidem ipse tractavi, terram metram, ex Manetis sententia, humano genere antiwiorem esse, tradunt, atque hominem terrae causa genitum esse, arbitrantur. Et habent illi auctorem senentiae suae non contemnendum, Turbonem in Actis imputationis Archelai c. 7., ut taceam alios, quibus uti posmnt. Sed certissime fallantur, si fides ipsi Maneti laberi potest. Homo prior est orbe nostro: et generab hominis sine dubio causa est conditi orbis nostri, this quidem fabricationem non imperasset Deus, nisi callidus hostis homine generando consilia ejus invertisset, atque animas, quas Deus brevi recuperare wlebat, corpori, tanquam custodiae, inclusisset. Der Rosheim'ichen Anficht folgte unter ben Weltern Balch Dift. ter Regereien Th. I. S. 765., unter ben Meuern Begnern E. 32., beibe jedoch, ohne in eine Untersuchung Diefer Gache Reander hat zwar die frühere Conftructionss mugeben. meife, nach welcher ber Mensch spater als die übrige Ratur sichaffen mare, in feiner Darftellung vorgezogen, aber mit schwankendem Urtheil. Leider fepen in den auf uns ges bonnenen Bruchftufen Mani's, an welche man fich in ber-Darftellung feines Spftems am ficherften halte, zu aroße liden, um aus feinen eigenen Worten bie Streitfrage ents icheiben zu konnen. Auffallend ift, daß Gieseler sowohl in tem Lehrbuch ber Rirchengefchichte, als auch in den genannten fritischen Erbrterungen über die neuesten Bearbeitungen ber Ranichaischen Lehre Diesen nicht unwichtigen Punct gar nicht

berührt hat. Dir scheint, wenn man fich in ben allgemeis nen Gefichtspunct, aus welchem die Manichaifche Rosmos gonie aufzufaffen ift, richtig bineinverfegt, Die Entscheidune nicht fo fcmierig. Mosheim legt bas Sauptaewicht barn auf, baß bie Erichaffung bes Menichen gang in ben erften Moment ber Erscheinung bes lebenbigen Geifts gefest mer Das maximum lumen, auf welches ber Surft ben Rinfterniß in ber Epist, fund. bei Augustin feine Damonen binmeife, sei ber spiritus vivens in dem Augenblik, ale biefer erft im Begriff mar, zur Erneuerung bee Rampfes pom himmel herabzusteigen. Ebenso werbe nach Titus pon Boffra, in ber Borrede jum britten Buch, ber Menfc gebilbet του φανέντος πρώτον έπι την λύτρωσιν τη ψυχής, τής θύρας πρώτον ανοιγείσης. Mit welchem Rechte wird aber die Erscheinung bes lebendigen Geiftes vol feiner bemiurgischen Thatigkeit fo getrennt, baß zwifchenbeide die Erschaffung des Menschen hineinfallen tantel Nach ber gegebenen Entwiklung ift ja die Thatigkeit biefet Beiftes, fofern fie bemiurgifch ift, nur eine fondernbel ordneude und begrenzende, mas aber gesondert, geordnet und begrenzt wird, fommt unmittelbar badurch ju Stanba. baß ber Urmenich auf ber einen Seite bem Angriffe, bet Fürsten ber Finsterniß unterliegt, auf ber andern aber ben prnichtenben Beginnen beffelben bas angemeßene Biel gefest wird. Man murde gewiß den mahren Character bet Manichaischen Rosmogonie verkennen, wenn man an fid getrennt benfen wollte, was nur bie mythisch = bildliche Darftellung nach ihrer personificirenden, in einer Reihe ven Sandlungen entfaltenden Beife trennt und auseinanderhalt. So fallt daher auch hier, mas als eine Succefion verfchies bener Momente erscheint, die Erscheinung des Urmenschen, fein Rampf und fein Unterliegen, die Sendung des Geis ftes zu feiner Gulfe, und alles, was der Thatigfeit deffels ben zugeschrieben wird, an fich betrachtet in Ginen Begriff

memmen, es ift nur ber Mct ber Bermischung ber entges meleten Principien, wobei nothwendig jedem biefer beis la eine bestimmte Grenze gesezt werden muß. Wird biefe taidt icon burch eine richtige Wurdigung ber bem Das idismus eigenthumlichen Darftellungsform geboten , fo bm ben ausbrutlichen Beugnifen mehrerer Schriftsteller. ie bie Bilbung bes Menschen erft nach ber Weltschbufung ilen laffen, um fo weniger die Beweisfraft abgesprochen Dosheim felbft bemertt, bag bie fruber gembbns ide Constructionsweise sich mit Recht auf die Acten bes thelaus ftuzen tonne. Wie man auch die Worte Alexans ns von Lycopolis c. 4. von dem aus der Sonne berabe ubtenden Menschenbilde verftehen mag, erschaffen wird bis auch bier ber Menich erft, nachdem die Sonne ibre belle im Beltfpftem eingenommen bat. Bei Titus von dira wird zwar ber Mensch gebildet, sobald ber Geift zur Wife ber worn, ober bes Urmenschen, erscheint, und bie Lichts inte fich bffnet, aber er wird gebildet ent the rie, bie be ift bemnach icon vorhanden, und man fann nicht mit bebeim fagen, bas Dafeyn ber Erbe werde von biefem thriftsteller eben burch die vorangehenden Worte gelaugs Unbegreiflich bliebe, wie alle Diefe Schriftsteller. Richtigfeit ber Mosheim'ichen Unficht vorausgefest. Beiner die naturliche Ordnung fo fehr verkehrenden Dars tima follten gefommen fevn, mabrend alles, mas fur bie bebeim'sche Unficht geltend gemacht wird, sich obne Chwieriakeit als unbaltbar nachweisen läßt. Die Berne ing auf die Auctorität Mani's selbst fällt nach den so eben machten Bemerkungen von felbst hinmeg : Titus von Bos kefpricht, wie ebenfalls icon bemerkt ift, vielmehr fur bas hgentheil: noch weniger aber tann man mit Neander G. 19. auf Die Worte Alexanders von Lycopolis c. 23, ein knicht legen: Ἐν ἡλίω την εἰκόνα έωρᾶσθαι λέγουσιν, η εγένετο κατ' αὐτούς ἀπὸ τῆς πρὸς τὴν ὕλην ἡς ερον

4

ı

5

διακρίσεως, Diese Worte versteht Neander so, wie wem Merander bem Manichaischen Suftem ben Borwurf der 30 confequent machen wollte, baf nemlich Mani bie Sonte rung ber von der Materie unafficirten Geele, ober bes Goi nengeistes, von dem Uebrigen erft nach der Menschenbildun habe vor fich gehen laffen, mahrend er boch ben Det fchen felbst nach dem in ber Conne erschienenen Bilde it bildet werden laffe. Allein, abgefehen davon, bag Alexal der einen so handgreiflichen Widerspruch ftarfer murde be vorgehoben haben, kann Usepov nach bem Bufammet hang nicht wohl auf die Menschenbildung, sondern w barauf bezogen werden, daß unmittelbar vorher von bi Bermischung ber Beia duvauig mit der ühn die Rede if Erft nachber (Usegov), nachdem biefes geschehen mar, fe Die Somie von der Materie ausgesondert worden. barf wohl auch noch baran erinnert werden, daß ein f thes begov πρότερον, die Erschaffung des Menschen & ber Erschaffung der Erde, die doch allein als ber Bohnbes Menfchen gebacht werden fann, nicht gerade im Get Des Manichaischen Suftems liegt, bas boch selbst im Re de der Sole die verschiedenen Naturmefen in einer b ftimmten, ihrer Ratur angemeffenen Ordnung vom Unter sum Dbern aufsteigend auf einander folgen lagt. ift die Entscheidung biefer Streitfrage auch beswegen nicht gleichgultig, weil fie mit ber Frage über ben 3met b Beltschopfung nach dem Manichaifden Suftem in Berbit bung gefest wirb. Mosheim und diejenigen, die feint Unficht folgen, nehmen an, die Erde und die Belt ubet haupt sen um bes Menschen willen geschaffen worber Nach der Erschaffung des Menschen, der Ginterkerung b: Lichtfeelen in feinen Leib, der Mischung der beiden einanber entgegengesezten Elemente ber beiden Reiche, fen Gog nichts anders übrig geblieben, als eine aus der lichten ut finftern Erbe gemischte mittlere ju ichaffen, jum Bohuple

ŧ.

Ar ben Menichen, und um die Seelen aus ber Rorperwelt gur winen Lichterbe gurufguführen. Daher habe auf Gottes Efehl ber lebendige Geist biefes Weltall gebildet, indem a ber Sonne, bem Monde, ben Geftirnen und bem Ues bigen seine Stelle anwies. Mosh. a. a. D. S. 817. 3). Diele Auffaffungeweise trennt, wie schon gezeigt ift, gemufam, mas offenbar zusammengehort, was aber die Sauntiche ift, eine folche teleologische Beltanficht widerstreitet berhaupt bem Geifte des Manichaischen Suftems. bobpfung ift ja in biefem Spftem nichts anders, als die Rifdung entgegengefegter Principien, von dem auten Brinagebt aber nicht einmal ber Unfang ber Mifchung aus, bie selbstthatige Sple vielmehr bas gute Princip angreift. ichboferische Thatigfeit der Gottheit besteht baber nur bin, baß dem bofen Princip das durch das Gefez bes menfages geforberte Gleichgewicht entgegengefegt wird. abdem einmal der Rampf begonnen hat, geht allerdings gange Wirksamkeit des guten Princips dahin, das mit Bofen Bermifchte von dem verunreinigenden Ginfluß befs Mm wieder zu befreien, daß aber für diefen 3weck die Welt schaffen worden, kann, wenn man auch eine größere Imnung ber verschiedenen einzelnen Schopfungemomente when wollte, ale ber Ratur ber Cache nach jugegeben mben barf, auch ichon beswegen nicht behauptet merben, Mi biefer Rampf in feiner weitern Entwicklung feinen an= in Character an fich tragen kann, als in feinem erften Satte er in feinem Beginne feinen Grund nicht iner teleologischen Thatigkeit ber Gottheit, fo konnen nicht in feinem Berlauf 3metbegriffe das leitende, Sanze beherrichende Princip gewesen fenn, man mußte inft, wenn bas Lextere gelten foll, auch ichon ben erften

\*

ø

gį

þ

ø

B

đ

ţ;

١,

Ţ

ß

1 ð

<sup>1)</sup> Bgl. Begnern S. 37. 41.: Spiritus vivens divino jussu in hominis commodum mundum creavit.

Unfang und Unlag bes Rampfes teleologisch auffaffen unt aus der Abficht ber Gottheit erflaren fonnen, bas Reid bes Guten burch Ueberwindung bes Bofen zu verherrlicher und um fo mehr zu befestigen. Man fann allerdings bi endliche Entwiflung bes Rampfes aus biefem Gefichtepunt te betrachten, aber nach ber bualiftischen Weltanficht fant ein folches Refultat nicht von Unfang beabsichtigt fenn, et ift nicht die Urfache beffelben, fondern es ergibt fich blo als naturliche Folge, ba, fo ftreng ber Gegenfag fenn foll te, die negative Natur bes Bofen es gleichwohl fo mit fic brachte, daß eine gewiße Superioritat, die im Berlaufe de Rampfes mehr und mehr jum Borfchein fommt, auf de Seite bes Guten gelegt wurbe. Der Rampf felbft hat webe in einer Bulaffung noch in einer abfichtlichen Beranftaltum ber Gottheit feinen Grund und Urfprung, fonbern bie Got beit ift nur burch bas Gefeg bes Gegenfages in benfelbe bineingezogen, und nur der Gegenfag ift es, vermoge befen die gange geschaffene Welt ins Dafenn fommt. Did um ben Gieg bes Guten moglich ju machen ober ju be forbern, murbe fie geschaffen, fondern nur besmegen, me Die Thatigfeit bes guten und bofen Princips fich nur i einem Mittlern und Gemischten begegnen, baber nur in e ner endlichen, aus beterogenen Glementen beftebenben Be fich ausgleichen fonnte 4). Die Welt um bes Menfche

<sup>4)</sup> Jene teleologische Weltansicht ist auch der Boroastrische Lehre fremd, welcher sie gleichwohl Ahode ausdringen wollt Nach Mhode (Die heilige Sage des Zendvolks S. 201.) sie die ganze Körperwelt nur deswegen geschäffen sepn, dam in ihr die Ferners durch Ueberwindung des Bösen sich verherrlichen sollen. Dabei werde das Daseyn der Gescherwe unabhängig von der Sünde vorausgesezt, und nur die Bestörperung derselben, in der irdischen Welt, als nothwendidargestellt, um das Böse zu überwinden und die Sündauszutilgen. Allein nach dem wahren Sinne der Joroastr

illen geschaffen werden zu lassen 5), ist überdies mit den kundlehren bes Manichaischen Spftems um so unvereins wer, ba ber Menfch gerade nach ber Seite feines Befens, wo welcher er ber geschaffenen fichtbaren Welt angehort, it vom guten Gott, fondern von dem Rurften der Rins miß geschaffen ift. Weit gefehlt alfo, daß Gott burch Echopfung der Welt die Befreiung der Lichtseele aus materiellen Leibe befordert håtte, håtte er vielmebr burch, daß er bem Menschen nach biefer Seite feines fens in der geschaffenen materiellen Welt eine feste und me Bafis gab, nur ibre Gefangenschaft um so bauerns und allseitiger begrundet, und das Werk des Fürsten der fterniß fortgesezt. Wendet man ein, die geschaffene bare Welt fen auch in diesem Susteme aus dem Ges punct eines Uebungsorts für die freie sittliche Kraft Renfchen zu betrachten, fo mußte auch die Erschafs bes Menschen selbst, die Vereinigung ber Lichtseele einem materiellen Leibe unter benfelben ethischen Bes Sounct gestellt werden konnen. Allein dieser Ansicht

ihen Lehre ist Ahriman in Beziehung auf die Körperwelt bie Princip der Endlichteit. Die geschaffene sichtbare Welt it eine endliche, wie sich die Körperwelt und darstellt, weil iniman die reine Schöpfung des Ormuzd verunreinigt und winntelt, dem Guten überall das Bose zur Seite gesezt bit. Man tann daher nicht sagen, die Körperwelt sep biwegen geschaffen, um den Ahriman zu überwinden, sie it ja das gemeinsame Product des Ormuzd und Ahriman, winsossen nur deswegen geschaffen, weil aus der entgesungesezten Wirtsamseit dieser beiden Grundwesen keine andere sichtbare Welt hervorgehen konnte, als nur eine endliche, die solche, wie die Körperwelt ist.

<sup>\$36.</sup> Begnern E. 41. Terram hominis potissimum causa Ins fingi jusserat, ut omnino lucis partes amissas inpinis vero hominis animam servaret.

widerstreitet die bestimmte Behauptung, bag ber Det von dem Aurften der Finfterniß geschaffen ift, und es bemnach flar, baff bem bofen Brincip berfelbe Untheil. ihm an der Erschaffung des Menschen gufommt, auch ber Erschaffung ber fichtbaren materiellen Welt überha auguschreiben ift, und daß baber in bemfelben Grade, welchem die gange Wirksamkeit des guten Princips burch bie bes Bofen gebundene und beschrantte, fo überhaupt eine burch bas Gefer bes Gegensages bestim ift, alles Teleologische aus ber Ansicht über die Schopf ber Welt ausgeschloffen werden muß. Bas fich auf & Beife ichon aus bem Grundbegriff bes Syftems erg laft fich leicht auch durch ausbrufliche Erklarungen Schriftsteller bestätigen. Mosheim beruft sich S. 819. feine Unficht auf die Worte Turbos in ben Act, disp. A. c. 10. Καὶ διὰ τούτων γέγονεν ή πλάσις τοῦ χόσμ έχ της του "Αργοντος δημιουργίας, und erflart diese A te fo: et propter haec (propter Adamum et Evam, beren Erschaffung unmittelbar vorher die Rede ift) faci est figmentum (machina) mundi, propter fabrica nem nimirum Principis (malorum), qui primos homi fecerat. Beil nemlich ber Archon die geraubten Lichtse in den Leib des von ihm gebildeten Adam eingeschle hatte - per hanc fraudem liberatio animarum. Deo curae erat, in longum et diuturnum tempus : trahebatur: interea domicilium, in quo habitarent. mo ejusque filiis parandum erat. Diese 3wete Weltschöpfung follen in ben angeführten Worten flar and ben fenn. Diefe Erflarung laffen aber die Worte dia vol ichon grammatisch nicht zu. Der Ginn Diefer Stelle nur diefer fenn: Go murbe burch fie, b. h. burch Erschaffung, die Weltschöpfung vollendet burch die bem gische Thatigfeit bes Archon. Wie hier der Archon al miurg bezeichnet ift, fo wird auch fonft von den Ge

in geradem Gegenfag gegen die teleologische Weltansicht dem Ranicaismus die Lehre Schuld gegeben, ber Beltichb. fer fen nicht ber gute Gott, fondern ber Damon. 14. 3. 23. Athanas. Epist. ad Episc. Aeg. et t 16.: Καὶ γὰρ κἀκεῖνοι (Μανιχαῖοι) μόνον ἄγρις ψόματος άγαθον θεον ονομάζουσι, και έργον αὐτοῦ τον βλεπόμενον ούτε αόρατον δειχνύειν δύνανται, τον Πηθινόν και όντως όντα θεόν του ποιητής ούρανοῦ κὶ τῆς καὶ πάντων τῶν ἀοράτων ἀρνούμενοι. Symbol. hini in Opp. Hieron. T. IX. Par. 1643 @ 70.: Manidecus - mundum a malo factum dicit, Deum creawem negat. Diefer Behauptung laffen fich nun freilich labere Stellen entgegensezen, in welchen auch ber Manis Mifche Gott geradezu Weltschopfer genannt wird, wie 3. h ki Tit. v. Bostra I, 30 .: τοῦ χόσμου δημιουργον (αάσχει Mirne) eivat ror Beor 6). Gehr bestimmt wird ja auch m von Gott gefandten lebendigen Geift eine bemiurgische thitigfeit zugeschrieben. Allein die Wahrheit liegt nur in in Mitte, und wenn auch die Manichaer zugeben, bag Ik Belt von Gott geschaffen fen, fo geschieht bies boch mit einer Ginichrantung, burch welche bem bofen Prinin fein Untheil an ber Weltschopfung hinlanglich gefichert in. Mundum a natura boni, hoc est, a natura Dei sedum confitentur quidem (Manichaei), sagt Augustin De haeres. c. 46., sed de commixtione boni et mali, mae faeta est, quando inter se utraque natura pug-

<sup>6)</sup> Litus bemerkt dabei, es sep ein auffallender Widerspruch, wenn man Gott den Weltschöpfer nenne, doch wieder zu sagen: τους της υλης αντιτιθέναι αυτώ την σάφκα, ώσπες δεού μεριζομένου πρός έπείνους την δημιουργίαν, και μετά τουτο μέν βίαν ύπομένοντος, τη δέ πρός αυτοίς αντιδόσει το καν ου κατα γνώμην ίδιαν συμπληρούντος. Dies eben ist das ins Cigenthumliche des Manichaismus.

Weltschöpfer ift bemnach Gott nur soweit, als. es die Bermischung des Guten und Bofen, oder der nothe mendige Gegenfag, gulaft, fo baf alles Bofe in bem weiten Umfang, in welchem ber Manichaismus biefen Begriff nahm, alfo alles Materielle von feiner fchbpferischen Thatiafeit ausgeschloffen ift. Um jedoch wenigstens bem Ausdruf nach Gott als Weltschopfer soviel mbglich ans querkennen, wird dem guten Princip der thatige Untheil ben ber Beltichopfung, bem bofen ber leidende zugeschries ben, wie 3. B. bei Evod. De fide c. 49 .: Munichaeus duas dicit esse naturas, unum bonam et alteram malam: bonam, quae fecit mundum, malam, de qua factus est mundus. Diefen Ausbrut gestattet bas Enftem, fofern ja bas felbstthatige Princip bes Bofen immer auch wieder als die bloge Syle genommen werden fann, welcher gegenüber Gott der ordnende und fondernde Geift ift. Diefer Beziehung konnte auch gefagt werden, die Welt fen' auf Gottes Befehl geschaffen worden, wie der Manichaer Fors tunatus bei Augustin Disp. I, sich ausbruft : Constat, non esse unam substantiam, licet ex unius jussione ud eandem compositionem mundi hujus et faciem venerint (universa, quae facta sunt). Geben wir aber auf den erften Unfang! gurut, fo ift es immer nur ber Gegenfag, in welchem fich alles mit einer Nothwendigkeit entwikelt, die die freie teleologische Willensthatigkeit ausschließt, und bie Frage nach einem 3wefe ber Weltschöpfung immer nur dabin bes antworten lagt : weil einmal bas Gine ift, fo muß nothwens! big auch bas Undere fenn, in der einmal geschaffenen Belt fann allerdings ber gute Gott nur bas Befte wollen und! wirken, aber baß eine geschaffene endliche Welt ift, ift nicht : ein freier Act bes Willens, sondern nur eine Rolge ber Nothwendigkeit, des Gegensages, in welchen das gute Princip wie das bofe hineingestellt ift. Nam Deus vester, o Manichaei, labe ac vastitate impendente pressus est,

non libera voluntate processit ad pugnam, sed necessiinte compulsus est. Nec praestare aliquid voluit, sed mistere conabatur. Evol. De fide c. 31.

Benben wir uns nun zur Manichaischen Lehre von der Entstehung und der Natur des Menschen selbst, so ist wohl und zu zweifeln, daß in dem obigen von Augustin mitges heilten Mythus folgende Hauptideen enthalten sind:

ı

1

:

ï

5

ď

ŀ

a

١,

þ

21

ī

٠,

[;

ď.

7

٠,

g

ģ

e

È

:

:

- 1. In bem Menschen concentrirt fich die in der Materie verbreitete Beltseele.
- 2. Der Leib des Menschen ift nur als ein Kerter angus sehen, ber die Seele durch die geschlechtliche Fortpflanzung immer tiefer in die Bande der Materie verstristen will.
- 5. Der Mensch ist zwar ein Erzeugniß des Fürsten der Finsterniß, aber es restectirt sich in ihm zugleich als einem Mitrotosmus das ganze Weltall.
- 1. Daß die Lichtfeele bes Menschen eine Concentration er in ber Materie gerftreuten Lichttheile ift, ift in bem nigen Mythus baburch ausgebruft, bag ber Rurft ber infterniß feine Genoßen, die übrigen Damonen, überredet, be von jedem derfelben geraubten Theile ihm zu überlaffen, m fie vereinigt in dem Wefen niederzulegen, bas er mit iner Sattin erzeugte, dem Menfchen. Die Damonen felbft teftanden fich bagu um fo leichter, ba fie felbst einfaben, be Lichttheile sepen vereinzelt weit weniger festzuhalten, & in Ginen Dunct vereinigt. Die ins Gingele gebenbe mtbifche Ausführung, Die wir in der Augustinischen Stels t aus ber Epistola fundamenti lefen, finden wir gwar ki feinem ber übrigen Schriftsteller, aber die Sauptidee klbft, die dabei zu Grunde liegt, ift auch von ihnen her= brigehoben. Nach ben Acta disp. Arch. c. 7. bringt, nach= tem die Belt geschaffen ift, die Materie die Gewachse ber Erbe aus fich hervor. Als biefe, in welche bereits die von de Materie verschlungenen Lichttheile übergegangen waren,

pon einigen Archonten geraubt maren, berief 7) ber gurft ber Archonten die vornehmften alle, und nahm von jedem! berfelben bie Rraft (ben abttlichen Lichttheil), Die er hatte. Moch deutlicher ift biefe und bildete baraus ben Menichen. Idee c. 10. ausgedruft, wo ber Ardon bie übrigen Archon ten mit ben Worten anredet : fommt, und gebt mir von bem? Lichte, bas wir genommen haben, und wir wollen einen Ment fchen machen nach unferm Bilbe, und fo fchuf er ben Mende In dem Manichaischen Fragment bei Titus von? Bostra in der Vorrede zum dritten Buch 8) ist zwar ber! Ausbruf weniger flar, aber es wird boch im Gangen auch hier daffelbe gefagt: Έκαστος αὐτῶν, τῶν τῆς ὑλης ἀρχόντων - ἄχων καταπέμψας την εν ξαυτώ δύναμι ἐμόρφωσεν ἐαυτὸν εἰς θήραμα τῆς ψυχῆς καὶ μίμημα έπλασεν — καὶ πλάσμα αὐτῶν (das gemeinsame Gebils be der sammtlichen Archonten) έστι πρώτον ο Αδάμ. Selbst Mexander von Encopolis hat in feinem furgen Abris ber Manichaischen Lehre auf dieselbe Idee fehr bestimmt hinge wiefen c. 4.: Την ύλην ποιησαι τον άνθρωπον ξέξ αυτησ! κατὰ τὴν διὰ πάσης αὐτῆς τῆς δυνάμεως μίξιν, ἔχοτή τα καὶ αὐτόν τι τῆς ψυχῆς πολύ μέντοι συμβεβλῆς σθαν τὸ είδος είς τὸ πλειόν τι παρὰ τὰ ἄλλα θνητά ζῶα τῆς δυνάμεως τῆς θείας τὸν ἄνθρωπον μετασγεῖκ Der Menich zeichnet fich baburch por ben übrigen Ges fcbpfen aus, daß ihm die mit der Materie vermische gottliche Rraft in boberem Maage mitgetheilt ift.

<sup>7)</sup> Das Subject zu exaless ist eigentlich Uln, es muß aber an ihrer Stelle hier der erfte der Archonten gedacht werden.

<sup>8)</sup> Titus führt es mit den Worten an: Φησὶ πρὸς λέξιν αιτην έκείνος (Manes) ἢ ετερός τις τῶν ἀπ΄ έκείνου, ἐπιγράς ψας τὸ κεφαλαίον περὶ τῆς ἀνθρωπίνης πρωτοπλαστίας. — Aud I, 20. berührt Litus einen Theil des Mythus mit den Borsten: προβολήν τοῦ θεοῦ θεασαμένη προσκισσά μεν ὡς ἐρῶσω ὁρμά δὲ καὶ καταπίνει, καὶ ταῖς ἰδίαις δυνάμεσι διανέμει (ἡ ἕλη),, ἱ

barf aber auch die eigenthumliche Ibee nicht übersehen werben, burch welche Manes biefe Stellung bes Menfchen i feinem Spftem motivirte. Mosheim wurde bei feiner Inficht von bem Berhaltniß ber Bildung des Menfchen zur Beltichbpfung bauptfachlich burch ben Gebanten geleitet, be Bilbung bes Menfchen werbe in ber Manichaischen Losmogonie als eine Reaction bes bofen Princips gegen Diefer Befichtspunct ift unftreitig bes aute baraeftellt. ber richtige. Augustin macht barauf in ber obigen Stelle deich anfangs mit ben Worten aufmertfam: Die Rurften ber Rinfternif haben ben Menschen geschaffen, um bas Licht bi fich feftauhalten, bamit es ihnen nicht entfliebe. wird in bem Manichaischen Kragment bei Titus von Bos tra bemerft: da die Archonten erkannten, wenn der plaze in ihnen berabgefallene Lichtstrahl von ihnen wieder enommen wurde, wurde schneller Tod ihr Loos senn, so lielten fie die Seele in Leibern fest. Dieser Gefichtspunct tt aber nicht verloren, wenn wir, wie es die naturliche Bonung erfordert, die Schopfung bes Menschen erft auf die bobpfung ber Belt; folgen laffen, vielmehr gestaltet fich be Sanze, wie es icheint, nur um fo fymmetrifcher, wenn i bie verschiedenen einzelnen Momente ber! Manichais ben Belt = und Menschenbildung weniger trennen, fondern whr in Ginen Moment gusammenbrangen. nt bem Unterliegen bes Urmenschen, ober ber Bermischung k worn mit ber unn außert sich die demiurgische Thas igfeit bes Geiftes, indem er dem zu weiten Bordrinm bes finftern Princips ein Biel fest, nach bem verschies knen Grade ber Mifchung verschiedene Regionen scheibet, wrifiglich aber baburch, daß er die mit der Materie am migften in Beruhrung gefommenen Lichttheile zu fams win und in Ginen Punct ju concentriren fucht, wodurch umentlich die Sonne die bochfte Stelle im fosmisch ges woneten Beltall erhalt. Aber in bemfelben Moment, in

i

4

ij

13

j,

ď

z.

e:

£ť

ei

:1

٠.

þ

z

Ľ

welchem der demiurgische Geist auf diese Weise eim sammelt nun auch von seiner Seite der Fürst der Fi niß die geraubten und in der Materie zerstreuten theile in einem sie vereinigenden Mittelpunct, und Product dieser concentrirenden Thatigkeit ist wie don Sonne, so hier der Mensch, jene das Höchste it himmlischen Region, dieser in der irdischen, beit ein Verhältniß zu einander gesezt, das, wie wir ir Folge sehen werden, in den organischen Zusammen des Manichaischen Systems noch weiter eingreift.

2. Indem die Machte ber Kinsterniß ihr ganges B hen barauf richteten, die geraubten mit ber Materie vern ten Lichttheile, die ihnen jeden Augenblik wieder zu flieben brobten, und in bem Grabe weniger in ihrer walt bleiben konnten, je mehr ber bemiurgische Geift anziehende Rraft in der Sonne concentrirte, und in b wie in einem Rorper, fixirte, mußten fie vor allen ein Mittel bedacht fenn, das ihnen ben Befig bes Lid bas nun einmal von ihnen erblift und ergriffen ei großer Gegenstand ihrer Begierde geworden mar, fo mbglich ficherte. Dieses Mittel follte der menschliche Die die Pythagoreisch = platonische, oderisogene Orphische, aus den alten Religionsspitemen des Dr gefloßene Lehre fich die Berbindung der himmlischen le mit bem irbifchen Leib nur aus einer geheimen, bie & ergreifenden Luft und Reigung erklaren konnte, die fie abttliche Abkunft und Natur auf unbegreifliche Beife geffen laft, und gur untern Belt, gur materiellen Exi und zur Geburt ins Kleisch hinzieht, fo betrachtete Manes den menschlichen Leib als eine Loksveise fur Lichtfeele. Die Sauptstelle hieruber enthalt das Manifche Fragment bei Titus von Boftra, III. Borr .: "Exac αὐτῶν, τῶν τῆς ὕλης ἀργόντων, ὃν τρόπον προείπο της γενομένης κινήσεως ένεκεν, καὶ τοῦ φανέντος η

τον έπὶ τὴν λύτρωσην τῆς ψυχῆς, τῆς θύρας πρῶτον ένοιγείσης, υπ εκπλήξεως ακων καταπέμψας την έν επώ δύναμιν, εμόρφωσεν έαυτον είς θήραμα της ψυπε καὶ μίμημα αυτοῦ ἔπλασεν ἐπὶ τῆς γῆς, τοῦ (muß mobl beißen οὖ) δυσαποσπάστως έχειν ηνάγκασε τὰς ψυγας κατακηλουμένας και πλάσμα αύτων έστι πρώτον • Αδάμ, δργανον επιθυμίας και δέλεαρ των άνωθεν νυχῶν, καὶ μηχάνημα τοῦ αὐτὰς εἰς σώματα ἐμπίπ-Bgl. 1, 29, , λόγος έτερος καταγέλαστός έστι τοῦ Μάνεντος, ώς οι τῆς ύλης αἰσθανόμενοι, ὅτι καιώς ἀπολοῦνται, ἀντεμηγανήσαντο τῆς σαρχός τὴν πιτασκευ ην δεσμον μέγιστον ταις ψυγαίς ώστε δηλον ιατά τὸν αὐτοῦ λόγον, ἕως ἀν ἐκεῖνοι τὴν σάρκα γοφιγήσωσιν, έως δη τούτου αί ψυχαί του αγαθού έν-Die Seelen find zwar burch bie bas Lichtογεθήσονται. wich angreifende feinbliche Gewalt bes Archon geranbt und mit der Materie vermischt worden, aber die fie hinabries lende, und in die Materie immer tiefer versenkende Gewalt wird auch wieder in fie felbft gelegt, und ber von dem Furften ber Kinfterniß gebildete irdische Menschenleib wird ber machtis geReig und Bauber, ber fie hier unten festhalt, und nicht frei verben lagt. Wird aber das leibliche Leben aus dem Gefichtes unct eines die Seelen angiebenden und feffelnden Baubers ktrachtet, fo ift es gang confequent, biefen Gefichtspunct and auf die Fortpflanzung des leiblichen Lebens burch Bengung übergutragen. Die Fortpflangung burch Bengung ift bem leiblichen Leben eigenthumlich, fie icheint baber, wie diefes felbst, nur ben 3met haben gu tonnen, die Ceele, wenn fie im Begriff ift, aus bem bisher von ihr bewohn= ten Leib zu entfliehen, aufs neue festzuhalten und ihr einen neuen Rerfer zu bereiten. Ebendesmegen ift, mas der obige Mothus über bie Entstehung bes erften Menschen melbet, nicht blos als ein zufälliger Rebenzug beffelben an-

nt

ti

ø

l

rŧ

ľ

ij

þ.'

Wie bas leibliche Leben burch Zeugung fortpflangt, fo find bie Damonen, als Urheber bes t teriellen leiblichen Lebens, in die Dualitat ber Geschle ter getheilt, und die Art und Beise, wie der erfte Mer burch fie ins Dasenn kommt, bestimmt typisch 1 Naturgefeg, bas in ber gangen Sphare bes leiblichen bens maltet 9). Mit Recht bemerkt Reander S. 8 die Worte Mani's: etiam nunc fieri videmus cor rum formaticem naturam mali inde vires sument figurare, scheinen wichtig als ein Wint, ber auf bas fr bolische Berftandniß ber ganzen Erzählung hinweise. Mai beutet in diesen Worten auf eine fich gleich bleibende D nung ber Natur bin, die fich bei ber Erzeugung jedes einzelt Menschen immer aufs neue wiederholt, und es ift de nach hier, wie es die Weise des Mythus ift, bas beha Hiche Senn ber ihren Gefegen folgenden natur als ein ! frei hanbelnder Wesen aufgefaßt, und typisch an ben 2 fang bes fich entwifelnden Naturlebens geftellt. angeführten Stelle ift zwar ber Mushruf etwas unvollfte big, boch, glaube ich, werden bie Worte am richtigsten genommen: Wie ber Furft ber Finfterniß alle geiftig Rrafte, Die feine Genoßen befagen, und ihrem Erzeugn mitgetheilt hatten, in fich aufnahm, um es bem von il

<sup>9)</sup> Ebendaher fann der Arleb der Zeugung und Fortpflanzu als ein durchaus materieller und fleischlicher nur damonisch Ursprungs seyn, wie Manes in den Acta c. 14. auf folgen Beise zeigt: Cum quis vestrum oarnalibus aliisque cibis fu rit satiatus, tunc ei concupiscentine oboritur incitatiet ita generandi filii fructus augetur, et non ex virtu aliqua, nec ex philosophia, neo ex alio ullo intellect sed ex sola ciborum satietate et libidine et fornication Betrachte man daher, quomodo generentur hominum fili invenietis non esse Dominum hominis creatorem — su sola malitia talem eum protulit.

mengten Wefen mitzutheilen, fo verfahrt überhaupt bie Bamr. pher die Syle, das bofe Princip. Wenn fie Leis be erzeugt, bilbet fie ein Befen, bas von dem Erzeugens ben bie Rrafte beffelben empfangt, und in fich aufnimmt. De fcbeint mir fomobl aus ben nachfolgenden Worten: in etiam ante dictus princeps etc., ale auch aus ben pors mehenben: erant partus iis, qui genuerant, similes. In m erhellen. Daß der Erzeugte das vollfommene Chenbilh MErzeugenden ift, ift ber' hauptgebante, und barauf tommt Band hauptfachlich an, wenn ber neu erzeugte Leib fort in fort berfelbe Rerfer ber Seele fenn foll. Menn baber m materielle Leib bas Bert bes Furften ber Finfternif ift. bitann bie Manichaische Lehre auch die Erzeugung, bie bi materielle Leben fortpflangt, nur als etwas Damonia In diefer Gigenschaft, als Urheber bes betrachten. hat der Burft der Finsterniß den Das r Zenaung, So nennt ibn Augustin De haeres. c. 46. m Saklas. i einer bie bisher entwikelten Ideen weiter bestätigenden telle: Adam et Evam ex parentibus principibus fumi nerunt natos, cum pater eorum nomine Saclas sociorum mum fetus omnium devorasset, et quidquid inda mnixtum divinae substantiae ceperat, cum uxore conmbens in carne prolis tamquam tenacissimo vinculo. Denselben Ramen finden wir bei Theodoret M. haer, c. 26. und in den Anathematismen bei Cotelier ten Patres Apost, Ed. II. V. l. S. 543., wo augleich bie m Ramen eigenthumliche Bedeutung angegeben ift: ωθεματίζω τον ληρώδη Μάνεντος μύθον, έν ώ ροι μη δμοιον ημίν διαπεπλάσθαι ύπο του θεου τον φίτον ἄνθρωπον, τουτέστι τον Αδάμ, αλλά ύπο τοῦ ξαία, του της πορνείας άρχοντος, και της Νεβρώδ 10),

U

11

n

g

<sup>10)</sup> Die Rebrod erscheint bier als Gattin bes Fürften ber finfternis, weil Rimrod, beffen weibliche Gestalt fie ift,

ην είναι την ύλην φησι, γενέσθαι τον Αδάμ και της Ευαν και τον μέν θηριόμορφον κτισθηναι, την δια άψυχον, και την μέν Ευαν υπό της άδδενικης λεγομένης παρθένου μεταλαβείν ζωης, τον Αδάμ δε υπό της Ευας άπαλλαγηναι της θηριότητος. Nach Epiphaming Haer. XXVI, 10. follen auch die von demfelben befchrieden Gnostifer den zweiten ihrer sieden Archonten Sattangenannt haben, als άρχοντα της πορνείας. Dhne zweiten war der Name sonst gebrauchlich, und wurde deswegen er auf den Manichaischen Archon übergetragen 11.

3. Der Mensch ift, wie wir gesehen haben, von bei Fürsten ber Finsterniß erzeugt: ebendaher ist er auch nathe seinem Bilbe geschaffen. Die Stelle Gen. 1. 26: 20 wandte Manes auf ben Archon an, nach den Acta die in:

bas Fleischeffen eingeführt haben foll (f. oben G. 66). **6**70 ift, wie Satlas, eine Personification der Materie. 11) Bas ber obige Manichaifche Mothus von bem bamonifche, Urfprung bes erften Menfchen fagt, ift in der Sauptfad gang gleichlautend mit ber Beschuldigung ber fcandlicht Berbrechen, die die Manichaer des Mittelalters in ibre nachtlichen Bufanimenfunften begangen haben follten. Gesta Synodi Aurelian a. 1017. in D'Achery Spioile I T. I. S. 604. f. Manst S. Conc. Coll. T. XIX. S. 3/19, 14 Schmid Muftic. des Mittelalt. S. 409. Giefeler Lehrb. Me. R. G. II. 1. S. 327, Offenbar murbe babei nur, mas Me Manichaifche Lehre den Damonen zuschrieb, in ber Bolls, fage auf bie Befenner biefer Lehre felbft übergetragen. Dia felben Befdulbigungen murben auch fcon ben alteften Chri ften gemacht. S. Tertull. Apolog. c. 7. Minuc. Fel-Octav. c. 9. Orig. Contra Cels. VI c. 40. Mile bleff Sagen find immer nur eine weitere Ausführung beffen un was schon die Alten mit ihren Oveore.a deinva und Oidino δείοι μίξεις (f. Athenag. Apol. c. 4.) ale ben Inbegriff abign les Schandlichen und Ruchloscu, aller Werte ber Finfter nif, bezeichnen wollten.

Arch. c. 10 .: Hegi de rou 'Adau, mus exticon, leves ώτως ότι ο είπων, δεύτε, και ποιήσωμεν ανίθρωπον πτ είκονα ήμετέραν, και καθ' όμοίωσιν, η καθ' ήν είδομο μορφήν, άρχων εστιν, δ είπων τοις έτεροις άρχονση, ότι δεύτε, δότε μοὶ έχ του φωτός, ου έλάβομεν, κά ποιήσωμεν άνθρωπον κατά την ημετέραν των έργοντων μορφέν, καθ ην είδομεν, ο έστι πρώτος ένθρωπος . καὶ οθτως έκτισε τίν ανιθρωπον. Bal. Evis phan. Haer. LXVI, 76.: Phoù để ὁ αὐτὸς Μάνης εἶκαι ήμας μορφάς αρχόντων, και ύπο των αργόντων revovorac. Ebenso bilbete nach Titus von Bostra in ber Borrebe gum britten Buch jeder der Archonten ein uiunua kiner eigenen Gestalt, und biefes alaqua wurde Abam. Muf ber andern Seite follte aber Abam auch wieder bas Bild bes Urmenschen an fich tragen. Auch bies wird in ben fo den genannten Acten gefagt c. 7 .: xareaxevage rov avθρωπον, τὸν κατὰ τὴν ιδέαν τοῦ πρώτου ἀνθρώπου Εκίνου, και έδησε την ψυγην εν αὐτω. kellung brufte Manes felbit in ber Epist. fund. nach bem and Muguftin angeführten Fragmente aus. Quid vobis videter. lagt Manes ben Ahriten ber Rinfterniß zu feinen Benogen fagen, maximum hoc lumen, quod oritur? Intuemini, quemadmodum polum movet, concutit plurimas potestates. Gie follen ihm ihre Lichttheile überlaf: fa: sic quippe illius magni, qui gloriosus apparuit, imaginem fingam : - fo murbe ber erfte Menfch gebilbet. Daß biefer Große, ber in glanzender Lichtgestalt erschien, ber Urmenfch war, leidet wohl keinen Zweifel, unter bem maximum lumen aber will Mosheim & 804. den spiritus vivens verstehen in bem Moment, als diefer ben Rampf emeuerte. Der Zusammenhang gestattet aber nicht wohl, bier zwei verschiedene Subjecte anzunehmen. Den Worten: maximum lumen, quod oritur, entsprechen genau die nach:

folgenden: magnus ille, qui gloriosus apparuit, und es ift hier von bem erften Erscheinen des Lichtes die Rebei Es fann baber wohl nur an die in glanzvollem Lichte eri schienene Riefengestalt bes Urmenschen gedacht werden, und Mbam ift bemnach fowohl nach bem Bilde bes Urmenschen als auch nach dem Bilbe bes Archon geschaffen. Borftellungen icheinen in ber querft angeführten Stelle ber Meten neben einander gestellt zu fenn. Der Archon mil mit feinen Damonen ben Menfchen bilben zara rhv nue τέραν των αρχόντων μορφίν, es wird aber noch hingui gefügt καθ' ην είδομεν, ο έστι πρώτος ανθρωπος Es mus baber mahl vor xait' i'v noch eine Berbindunge partifel supplirt werden, wie auch Gieseler Theol. Stud und Rrit. I. 3. G. 613. annimmt, und ber lateinischen Text bei Acten anzunehmen berechtigt: gecundum nostram, qui prim cipes sumus, formam, et secundum eam, quam vide mus. Die zweite Borftellung, bie ben Menschen nach bers Bilbe des Urmenichen geschaffen werden lagt, findet fic aber auch mit ber Modification, bas Bild nach welchens er geschaffen murbe, sen in der Sonne erschienen. Go git Alexander von Encopolis die Manichaische Lehre von de Schopfung des Menschen an c. 4.: Kat eixova er nliw & μασθαι τοιαύτην, οδόν έστι το του ανθρώπου είδος, κ= αντισιλοτιμήσασθαι την ύλην ποιήσαι τον ανθρωπο έξ αὐτῆς — ἔχοντα καὶ αὐτόν τι τῆς ψυχῆς. trage bie Geftalt zu bem Borzug bes Menichen vor ben übr gen Geschopfen bei, υπάρχειν γαρ αυτον θείας δυνάμεως είκονα. C. 23., mo Alexander in feiner Biderlegung auf diefelbe Borftellung guruffommt, erflart er es fur eine allen Glauben überfteigende Unmahrscheinlichkeit, xara! Tije οφθείσαν εν ήλίω είκονα της ύλης τον άνθρωποκ δημιούργημα είναι. Καὶ γὰρ εἰκόνες εἴδωλά εἰσικ των άρχετύπων εί δ' ήλίω την είκονα καταλείπουσεν. ποῦ τὸ παράδειγμα, πρὸς ὅπερ ἡ εἰκὼν αὐτοῖς ἀνα-ι

ninlagrai; Den Menschen selbst werden sie doch nicht für ben Menschen an sich halten, aber auch die abttliche Kraft Anne ibas Urbild bes Menschen nicht gewesen senn. Befe laffen fie ja mit ber Materie fich vermischen, in ber Empe aber, sagen fie, sen das Bild gesehen worden, und tie Sonne entstund nach ihnen aus der mit der Materie uchber porgenommenen Ausscheidung, eben so wenig tonm das bemiurgische Princip es gewesen senn, benn biefes in ja, wie fie fagen, zur Rettung ber gottlichen Rraft beregefenbet worben, und auf die Conne muffe es boch uch ihnen bezogen werben, ba ja, nachdem es gekommen, be Kolge hievon war, daß bie Sonne und der Mond von 34 la Materie ausgeschieben wurden. Es bleibt in biefer tulle manches buntel 12), flar aber ift barin ber Gegens TIV.

٠ J.

야

St. rir

idt

Den 7

۱ī٩

the#

gill

i da

žw

, zai

·201

elei

bri

200

LZ 214

'in

-17

rot

ΣØ

٠**٧**, 2"

<sup>12) 3</sup>ch muß gesteben, daß ich die Argumentationsweise Ales ranbers in der obigen Stelle nicht gang verftehe. Der hauptfat ift: Menn bie eixor ber Menfchen in bie Sonne gefest werbe, fo muffe auch erflart werben, wo bas Urbild biefes Bilbes fen. Der wirtliche Menfc tonne bas Urbild jenet tinor nicht fenn. Someit ift alles flar, menn aber Alexans bet fortfahrt, auch in bie durauis Beia tonne bas Urbilb ber eindr in ber Sonne nicht gesegt werben, fo fieht man fon bavon teinen befriedigenden Grund ein. Entftund auch die Sonne erst nachher aus der διάχρισις πρός την ύλην, so munte ja vermittelst biefer diaxoiois das Urbild aus ber bua dirauc in bie Sonne übergegangen fenn. Noch menis ger aber begreift man, marum es auch nicht pon ber onuoveying airia foll abgeleitet merben tonnen, ba doch Mierander felbst bingusegt : καὶ πρὸς ἡλίου κατ' αὐτούς πάντως γε tautyr rautéor. Giefelet bemerft a. a. D. G. 613., es fen bier offenbar eine Regation ju ergangen. Dagegen ift aber entschieden bas unmittelbar Folgende, die δημιουργική αίτία babe die Sonne von der Materie ausgesondert, sie bezog fich demnach auf die Sonne. Es ist wohl eine vergebliche Dube,

far enthalten, welchen Alexander unmittelbar baranf wieber bolt mit den Worten ausbruft: En nico the eixova Est ρασθαι λέγουσιν πεποίηκε δε ή ύλη φασίν τον ανθρωί nov. Wir haben bemnach bier brei Borftellungen, die mit einander ju vereinigen find : ber Menfch ift nach bem Bile be bes Archon geschaffen, aber auch nach bem Bilbe bes Urmenichen, und bas Bilb bes legtern bat feinen Gig fin ber Sonne. Daß bas Bild bes Archon auch wieber bat Bild bes Urmenschen fenn foll, fann am meiften befreme ben, es ift aber boch fcon in ber bisherigen Darftellung einfig ges enthalten, bas zur Ausgleichung biefer beiben Borftellumi gen bienen fann. Wir haben ichon fruber gefehen, daß fich Manes den Fursten ber Kinfterniß in menschenabnlicher Ge Ralt bachte, und wenn es auf ber einen Seite bie Damones find, beren Leiber am himmelsfirmament angeheftet und and gespannt erscheinen, so find es auf der andern auch wiebe.

mehr Bufammenbang in bie Stelle bringen zu mollen. @ fcheint bier ber Argumentation Alexanders, von beffet Scharffinn wir und auch nach bem übrigen Inhalt feine Schrift feine fehr bobe Borftellung machen fonnen, an Bas bigfeit ju fehlen. Er will fagen, bas Urbild tonne meb von der Beia duvapus noch von der dypuorgying airia abs leitet werden, jene fev nur gur Bermifchung mit ber 22biefe gur Rettung jener bestimmt gewesen, warum nun abs nicht gleichwohl die eine oder die andere die Quelle be Urbilde und fomit ber eixwr in ber Sonne fenn fonnte, be Alexander nicht motivirt. Bas er in den beiden Sagen: ήλίω δε — καί πρός ήλίου — scheinbar zur Begründung seins Argumentation bingufegt. foll mohl nur ben Gedanten aus bruden: ein weiterer Sall laffe fich gar nicht benten, ba un biefe beiden Krafte in einem näheren Berhältniß zur Soms fteben. Sie mußten also eigentlich, was Alexander fich nic will denten tonnen, bas nagadeigua ober aggeronor be eixwe enthalten.

ber Gottes, die man bier übermaltigt fiebt. fen wir auch icon barin eine tiefere Bebeutung fins if Manes bie erfte aus Gott zum Rampfe gegen d ber Kinfterniß bervorgegangene Emanation ges Urmenichen nannte. Es liegt icon babei ber Bes u Grunde, daß die menschliche Gestalt es ift, in fich bas Gottliche und bas Damonische, bas qute bbfe Princip, begegnen und fich wie in einem Mitts Die das Reich ber Kinsterniß, indem aleichen. son Stufe zu Stufe, von einer Region gur anbern, bber bebt, zulegt in feinem menschlich gestaltes erricher feinen bochften Gipfel erreicht, fo will fich s ihm entgegenstehende Lichtreich in menschlicher eichfam verkbruetn. Der Urmenfch wird bie aus Gott abe abttliche Rraft genannt, fofern in ihr ichon bie jung und Neigung gedacht ift, fich mit ber Materie ischen , und mit bem Reiche ber Finfterniß in Gine aus beterogenen Glementen bestehende Rorm aus ufließen. Die menichliche Korm ift nach biefer Unficht e ebelfte und vollkommenfte, bas Universum felbft h am wurdigften in ihr in concreter Unschauung bar, ich fie gehort in bas Reich ber endlichen und bes ten Kormen, fie bildet den Uebergang in die mates Belt, weil feine concrete Form ohne die Materie ges erden kann, bie burch fie geformt und begrenzt wird. : Materie, wie Manes fie nahm, bas Damonische, : auch ichon in ber Korm, ba Korm und Materie e Begriffe find, die endliche Welt, in welcher bas mungelofe ber Materie ein Bestimmtes werden muß. lt ber materiellen Formen ift, ein geröißer bamonis Die an sich farb = und forperlose ug zur Materie. nn in ber endlichen Welt, an welche bie menschliche ungemeise gebunden ift, nur in bestimmter Form ftalt erscheinen, und ber gottliche Urmensch nimmt,

sobalb er durch die gebiffnete Pforte (vis Bioas aroupeions Tit. III. Borr.) die erste Schwelle der welt betritt, dieselbe Gestalt an, die sein Gegner, herrscher der Materie, an sich trägt. Dabei durfen nur daran wieder erinnern, daß die Manichäer in der Idee der Gottheit alles Anthropomorphische sein II) und von dem reinen Urlicht, in das sie da der Gottheit sesten, eine Beschreibung machten,

<sup>13)</sup> Daber wollten fle nichts bavon miffen, bag ber nach bem Bilbe Gottes geschaffen feb. Illam maxis stionem solent Manichaei loquaciter agitare et i nobis, quod hominem credamus factum ad imai similitudinem Dei. Attendunt enim figuram nostri et infeliciter quaerunt, utrum habeat D res, et dentes et barbam et membra etiam in et cetera, quae in nobis sunt necessaria. In De talia ridiculum est, immo impium, credere, et gant, hominem factum esse ad imaginem et simili Mugust. De Genesi contra Manich. I, 27. 11m tonnten fie baber bie Geftalt bes Urmenfchen von b beit trennen. In ben Acta c. 14. bestreitet Manes Porftellung mit folgendem Grunde: Quomodo omi eo (Deo) generati sumus, similes ei sumus? Im e contrario plurimae nobis sunt formae, divers ferentes effigiem. - Quod si non sumus similes naculo, sed est in nobis differentia, quomodo n batur principum nos et materiae esse facturam: dum enim ipsorum formam et similitudinem et nem etiam nos existimus formae diversae. Et demnach eine tiefere Bedeutung zu haben, daß ben ftete mithandelnde Damonen beigegeben find. als bas alle Kormen in fic aufnehmenbe Gubftrat, bas ber Korm erft ihre Realitat gebende Princip gottlichen Einheit gegenüber auch bas Princip ber und der Differens.

Contrast ber concreten Form mit ber über jede Form erbas benen Ibee recht absichtlich hervorheben follte. Ift ber ans gegebene Gesichtspunct ber richtige, so ift eben bamit bie rigene Borftellung erklart, bag bas Bild, nach welchem ber erite Menich geschaffen murbe, eben sowohl bas Bild bes Archon als bes Urmenschen ift. Daß aber bas legtere, wie Alexander von Lycopolis behauptet, in der Sonne feis nen Giz batte, in biefer fichtbar war, ale ber Archon ben Renichen bilbete, ift eine Mobification, beren Erflarung nicht febr fcwierig zu fenn scheint. Als nemlich ber be-'miurgische Beift, sobald ber Urmensch unterlag, die reine= m Theile bes mit ber Materie vermischten Lichts von ben mreineren fonderte, sammelte er, was das Wesen des Urs menichen noch am reinsten barftellte, in ber Conne. miffen uns auch bier die Thatigfeit bes bemigraischen Geis ftes und die Thatiafeit bes Archon in gegenseitiger Bezies bung denken: wie der Archon die geraubten Lichtelemente. m fie festauhalten, in dem von ihm gebildeten Menschen mncentrirte, fo concentrirte auch der demiurgische Beift, was von bem reinen Licht bes Urmenschen noch zu retten war, in der Sonne: baber mar es die Sonne, die das eis untliche Wefen bes Urmenschen noch in fich barftellte. mb dem Archon bas Bild jur Anschauung brachte, nach michem er ben Menschen bilbete. Wiefern biese aus ber Enne herableuchtende Lichtgestalt des Urmenschen auch mit Christus identisch mar, wollen wir hier noch babingestellt (P on lassen. von selbst aber wird fich und, wenn wir bisher Erbrterte jufammennehmen, bieraus Berftandniß ber Worte ergeben, mit welchen bas obige Bagment der Epist. fund. schließt; in eudem, nemlich in ber Gatten bes Archon, fofern ber Archon in ihren Ecoog alle Reime bes werdenden Menschen nieberlegte, construebantur et contexebantur omnium imagines, coelestium ac terrenarum virtutum, ut pleni videlicet 10 B'anr's Manio. RL Opftem.

ij

orbis id, quod formabatur, similitudinem obtineret. Det Menfch follte gu einem Mifrofosmus gebilbet werben, alle u himmlifchen und irdifchen Rrafte, alles, was die Welt in ibrem gangen Umfange im Guten und Bbfen in fich begreift, in einem Abbilbe, als eine Welt im Rleinen, in fich barftellen. hiemit vollendet sich bie Manichaische Welts construction. Go unendlich weit bie Extreme auseinander liegen, die hier in Ginem Mittelpuncte zusammentreffen follen, fo eng fchließt fich das Gange ab, fo heterogen die Gles mente find, fo festverbunden erscheinen fie jegt, und fo vieles " die weite Sphare in sich begreift, so fehlt doch von allem im Bilbe nichts. Das Band aber, burch welches bie einen fo fchars fen Gegensag bildenden, sich gegenseitig ausschließenden Gles mente zuerft fo vereinigt murben, baf fie eine bleibende Form gewinnen konnten, ift bie menschliche Gestalt, die bem Rurften ber Kinsterniß ebenfo eigenthumlich ift, wie dem aus bem Lichtreich ftammenden Urmenfchen. Wie burch bie 2 Bermifchung beiber fich bas Weltall zum Riefenleib geftale ?! tete, in welchem bie gottliche Weltfeele von den Machten ber Finfterniß gehalten wird, fo ift es in ber weitern Entwit. lung bes tosmifchen Organismus ber Menfch, in welchem bie Bereinigung ber beiden heterogenen Glemente um fo ins tenfiver murbe, je mehr die Sphare berfelben an Extenfion verlor. Go feindlich und fchroff ber urfprungliche Gegens fax ift, fo innig haben fie fich nun gegenfeitig burchbrungen, be und ber menschliche Leib ift ber fraftigfte Bauber, bas mache tiafte Band (δεσμός μέγιστος Titus von Boftra I, 29.), für ! Die Lichtfeele. Indem auf biefe Beife Manes bie gange Weltentwiflung aus bem Gefichtspunct einer immer arb. & Bern Aufammengiehung und innigern Bereinigung eines urs fprunglichen Begenfages auffaßte, ftellte fich ihm von felbit ber Meilich, bas außerfte Glied ber gangen Reihe, als ber Dunct, in welchem von beiben Seiten alle Strabs Len ausammenlaufen, ale Difrofosmus bar. Gben bieß

scheint auch ber in ben Acta c. 8. ausgesprochene (übrigens in bieser Stelle ganz isolirt stehende) Saz zu sagen: το γάρ καμα τουτο χόσμος χαλειτά προς τον μέγαν χόσμον.

Co auffallend bie meiften Cage ber Manichaischen Lebre wn ber Entstehung und Natur bes Menschen lauten , fo er= bilt boch alles fogleich ein anderes Ausfehen, fobalb mir nicht vergeffen, bag Manes bas Reich ber Kinfterniß immer wieder mit der Materie in Ginem Begriff aufgeben ließ. Bas n lebrt, ift im Wefentlichen nichts anderes, als mas icon Die altefte Unficht bes Driente über bas Berhaltnif bes Beiftes und ber Materie mar. Die Materie ift ein von bem Beifte mefentlich verschiedenes Princip. Die Gottheit fann teber, als reiner Geift, in feine unmittelbare Berührung mit ber Materie fommen. Do biefe bualistische, auf ben Ges enfag von Geift und Materie gurufgebende Weltauficht ich ausspricht, tann Gott wie an ber Schopfung ber Belt, i auch an ber Bilbung bes Menschen nur ein beschränfter Entheil augeschrieben werden. Auch bei Plato ift baber. no ber im Timaus bargelegten Unficht von bem Berhalt= uf Gottes jur Belt, ber bochfte Gott Belticopfer, nur iffern er bas Gbttliche im Menfchen, Die Ceele, mittheilt, ben Bottern aber, bie amischen Gott und ber Materie auf Enfelben untergeordneten und vermittelnden Stufe fteben, bie bei ben Gnoftifern ber Demiurg einnimmt, überlagt er t, άθανάτω θνητον προσυφαίνειν. Tim. S. 44. den biefem Grunde konnte ber platonifirende, überall beit fungen Gegenfag gwifchen Geift und Materie, ober Bers unft und Ginnlichkeit, festhaltende Alexandriner Philo in kr Stelle Gen. I, 26, 27., fo wenig als Manes, Worte ber Bottheit anerkennen. Er findet es (De profugis Ed. Mang. Vol. I. S. 556.) fehr bemerkenswerth ; baß Dofes in kinem Philosophem über die Weltschopfung gwar alles an= ber von Gott geschaffen werben lagt, beim Menschen aber bipricht, wie wenn Gott noch andere als Gehulfen bei feis

1

;;

ŧ,

): it

je

: :

11

,

:

ner Bildung gehabt hatte. Der Pluralis noinowuer, zeige ja eine Mehrheit an. "Es unterredet fich nemlich ber Bater bes All mit feinen Rraften, welchen er ben fterblichen Theil unferer Seele zu bilden überließ, indem fie dabei feine Runf nachahmten, mahrend er felbst das Bernunftige in uns bil bete, weil er fur recht hielt, daß von dem Berricher bas Berrichende in der Seele, das Dienende aber von den Dien nern gebildet werde. Er bediente fich aber dazu feiner Krafte nicht blos des Gesagten wegen, sondern auch weil bis, Seele bes Menschen allein Vorstellungen bes Bofen und, Guten in fich aufnehmen und ben einen ober andern folgen follte. Er hielt es daher fur nothwendig, die Entstehung. bes Bofen andern Weltschopfern zuzutheilen, fich aber ale lein die des Guten vorzubehalten. Deffmegen heißt es audh gleich nachher, wie von Ginem, Gott fchuf ben Menfchen. Der Schöpfer nemlich des mahrhaften Menschen, welchen, ber reinfte Beift ift, ift nur Gott, ber gewohnliche, mit, Sinnlichfeit gemischte Mensch aber ift von der Mehrheit, geschaffen." Bgl. De mundi opific. S. 17.: "Der Mensch, gehort ber gemischten Natur an, ba er Entgegengeseztes it, fich zuläßt, Berftand und Unverftand, Besonnenheit unt Leibenschaftlichkeit, Tapferkeit und Feigheit, Gerechtigkeit und Ungerechtigfeit, und überhaupt Gutes und Bofes, Schones und Safliches, Tugend und Lafter. tam es nur Gott, bem Bater bes All, gang befonders gua. bas Gute an ihm allein zu schaffen, wegen feiner Berwandt fchaft mit ihm., das Indifferente mar ihm wenigstens nicht fremd, weil es an der ihm verhaften Schlechtigfeit feinen Theil hat, bas Gemischte aber fam ihm theils gu, theile -nicht zu, es tam ihm zu wegen der damit vermischten befig fern Ideen, nicht ju fam es ihm wegen bes Entgegenges fegten und Schlechten, Darum heißt es blos bei ber Schapfung bes Menschen in der Mehrheit: "laffet uns einen Menschen machen", um bamit anzuzeigen, baß Gott ans

der als Gehalfen bagu genommen, damit Gott, der Allberriber, allein als Urbeber ber untabelhaften Gefinnungen und bandlungen bes volltommenen Menschen angesehen merbe. be entgegengesezten aber andere ber Untergeordneten. Έδει γαρ αναίτιον είναι κακού τον πατέρα τοῖς έκγότος κακον δε ή κακία και ή κατά κακίαν ενέργεια." Diefe Platonifch = philonischen Ideen tonnen und ben besten Begriff bavon geben, wie fich aus bem einfachen Gegensag von Geist und Materie Die Manichaische Lehre von ber Schopfung entwideln mochte. Die untergeordneten Rrafte, bie bas von Gott, bem Urheber bes Geiftigen, nicht Geibaffene hervorbringen, alfo bas Sinnliche und Materielle, ind auch icon bei Philo die Urheber des Bofen. wurde gur Bollendung bes Gegensages nur noch erforbert, fe mit ber Materie fo jufammenzubenten, baß fie nicht mehr mitwirkende Rrafte der Gottheit (δυνάμεις σύνεργοι). Die fie Philo nennt, find, sondern nur die in ber Materie wirfende, der Gottheit entgegengesezte, Rraft bezeichnen. balten wir ben Begriff ber Materie im Gegenfag gegen ben Beift bei Manes gehörig fest, fo fann uns ber Rurft der Kinfterniß, auch fofern er Schopfer bes Menfchen ift, mr als Versonification der Materie gelten. Chendamit ift der auch der ganze Manichaische Mythus über Die Schobfung bes Menschen in bem genetischen Reim, aus welchem n fich entwickelte, aufgefaßt. Denn baran fann boch wohl nicht gegebenen Entwiflung nicht gezweifelt werben, baß & Form, in welcher die Manichaische Lehre namentlich in bem Augustinischen Fragment aus der Epist. fund. bargelegt #, nur als mythische Ginfleidung angusehen ift.

Obgleich die dem Manichaismus zu Grunde liegende thicht von dem Berhaltniß des Geistes und der Materie kit alter Zeit im Drient einheimisch war, und aus dieser Duelle erst zu den Griechen gefommen ist, so ist doch hier der Punct, wo die Manichaische Lehre von der Zorvastris

Ø.

1,

P

þţ

ľ

6

15

4

1

fchen fich entschieben trennt. Denn wie nach ber legtern if bas Reich bes Ahriman nicht geradezu bie Materie ift . fo in ift auch ber Mensch nicht bas Geschopf Ahrimans, und bie gefchlechtliche Fortpflanzung bes leiblichen Lebens wird im Benbavefta feineswegs als damonische Erfindung, wie von Manes, betrachtet. Es hangt bies jeboch mit einer tiefer eingreifenden Differeng ber beiden Lehrbegriffe gusammen, ih von welcher noch an einem andern Orte die Rebe fenn wird. 3wifden ben gnoftischen Spftemen und bem Manichaischen macht auch hier ben Sauptunterschied ber gnoftische Des?= miurg, der, wie von Anfang an als vermittelndes Principt amischen Gott und die Materie gestellt, barum auch ber Schopfer des Menichen ift. Die Gnoftiter fcbloffen fich in diefer Beziehung ganz nahe an die Platonisch : philonis fche Unficht an. Wie es unter ben einzelnen Gnoftikern in ber Lehre von der Weltschöpfung Bafilides mar, mit welchem Manes am meiften zusammenftimmte, fo mar es in ber Lehre von der Bildung bes Menfchen Saturnin, der Diefelbe auf ahnliche Weise wie Manes barftellte 14). Val

<sup>14)</sup> Man vgl. Jren. Contra haer. I. 24. Epiph. Haeres. 4,-XXIII, 1. Die von dem unbefannten Bater geschaffenen Ene 12 gel waren von der hochften Rraft fehr entfernt. Sieben ber. felben haben die Belt geschaffen. Jeder derfelben erhieltig zwar seinen bestimmten Antheil an der Welt, sie vereinigs 👑 ten fich aber jur gemeinschaftlichen Bildung des Menfchenib nach dem Bilbe des von oben zu ihnen herabgefallenen Lichts. in Daffie es aber in feiner blos momentanen Erfcheinung nichtig festhalten tonnten, wollten fie ein Bild beffelben entwerfen, i und bilbeten baher ben Menfchen aus heftiger Begierbe nach bem von oben herab ihnen erschienenen und plozisch wiederum ba entschwundenen Lichte. Saturnin benugte gleichfalls fur feine Borftellung die Stelle Gen. I, 26.: ποωίσωμεν ανθρωπον κατ είκονα καί καθ δμοίωσιν, mit Weglaffung des dazu nicht paf: 🖏 fenden Bortes fueregar. Als der Menich gebildet mar, mati In.

Wie die Schöpfung bes Menschen mit ber Schöpfung ber Belt in engem Busammenhang fteht, so scheint in bies

ren bie Engel ju idmad, ihr Bert ju vollenden, ber Menic lag auf bem Boben, und frummte fich wie ein friechenber Burm , unvermogend , fich aufzurichten und irgend etwas an thun, bis ber bochfte Berricher ibn erblidend und feiner fic erbarment, weil er fein eigenes Bild mar, ihm einen Licht: funten feiner Rraft jufandte, burd melden er ben Denfchen aufrichtete und belebte. Diefer Lichtfunten ift bie Seele bes Menfchen. Go ftellte Saturnin bie Menfchenfcbyfung giem: lich übereinstimmend mit Manes, obgleich anch wieder jabweichend von ibm, bar. Auch nach Manes foll (f. oben 6. 138.) ber Menfc urfprunglich thierabnlich gemefen fenn. Doch tann bies nach bem Manichaischen Mothus G. 118. f. nicht von einem fo mangelhaften Buftand, wie Saturnin annahm, verftanden werden. Es ift wohl nur auf den Bufammenhang bes Menichen mit ber Thierwelt und auf bas Successive feiner Entwillung ju beziehen. Bas von der Eva gefagt ift, fceint baffelbe, mas Saturnin vom erften Menfchen fagte. Das fie apvros mar, ift wohl mit Mosheim G. 809. baraus zu erklaren, bag bie Damonen die ganze geraubte Lichtmaffe icon bem Abam mitgetheilt batten. Es fceint mir jedoch sweifelhaft, ob, was bei Theodoret und in den Anathematis= men pon ber Schopfung Abams und ber Eva gefagt ift, für acht manicaifch gehalten werden barf. Dag bie Lichttochter, die nach Theodoret Joel genannt murbe, ber von den Das monen gebilbeten Eva Licht und Leben mittheilte, icheint, wie noch anderes, in bas Manichaische Spftem nicht recht au paffen. Auch die Lebre ber Ophiten enthielt einige übereinstimmende Buge. Jaldabaoth, der Demiurg, theilte bem von feinen feche Engeln gebilbeten Menfchen, ber anfangs ohne Geele auf ber Erbe froch, ben Lebensgeist mit, ents bibfte fic aber baburd felbft bes gottlichen Lichts. Go concentrirte fich bas Licht ber gangen Schopfung in bem Denfden , ber nicht bas Bilb Jalbabaothe, fondern bas Bilb bes bichften Menfchen, bes ewigen Gottes felbft, barftellte. Refelbe Entwiklungsreihe auch noch der Fall des Menschen zu is gehbren, ja mit diesem erst die Manichaische Schöpfungs in geschichte sich zu schließen. Schwierig aber ist es, sich hiere zu über eine bestimmtere Vorstellung zu bilden, es fehlt an ges. in naueren Angaben, und zweiselhaft bleibt besonders, was was Wanes von seinem System aus darüber lehrte, und was er etwa blos aus Veranlassung der Mosaischen Erzählung in dasselbe aufnahm. Unter den verschiedenen Angaben, wie wir über die Manichaische Lehre von dem Fall des erzwisten Menschen vergleichen konnen, scheint mir folgende

anber Gnoft. Spft. S. 235. f. Das Bemertenswerthefte ben ber Bergleichung ber gnoftischen und manichaischen Borftet lungen von ber Schopfung bes Menfchen icheint mir immer bies ju fenn, bag, wie in ben gnoftischen Spftemen ber Der miurg nur ber Durchgangepunct fur bas in ben Menfchen t übergehende Lichtprincip ift, fo auch Manes baffelbe von i feinen Damonen und bem Rurften berfelben morin die Superiorität des Menschen über biefe fteber ber materiellen Belt, von welchen er nur ben Leib als Behifel bes Beiftes erhalt, fehr flar ausgefprochen ift. Durch diefe Bermittlung follte ber Menfc bas lichte Princiv feiner Matur erhalten, weil er ale einzelnes gefchaffenes Befen burch ben allgemeinen tosmifchen Bufammenhang bebingt ift, aber nur in ihm ift auch ber Punct, in welchem ber von Stufe ju Stufe herabsteigende, die verschiedenen Formen des materiellen Lebens burchlaufende Beift fich zuerft wieder firirt und jur Ruffehr nach oben jurufwendet. Es ift ba. ber auch fur ben zoroaftrifchen Abriman febr bezeichnend und ben gnoftischen und manichaischen Borftellungen von bem Berhaltniß bes Menfchen jum Demiurg und Archon gang entsprechend, bag berfelbe in feinem Rampfe mit Ormuzb uber nichts fofchr erbebt, ale uber ben Unblid bes reinen Menfchen (Benbav. Eh. III. S. 61.), Boroaftere insbefondere (Th. II. S. 375.). Go erfdrift der Demiurg vor dem Menfchen, ber boch fein eigenes Gebilde ift, in ber Ahnung bes Sobern in ihm (Meander Gnoft. Goft. G. 236.).

Enlle am ficherften ben Gefichtspunct zu bezeichnen, aus wichem Manes benfelben in feinem Sufteme betrachtet mife in mollte: Talis apud vos, halt Angustin De moribus Muich. c. 19. ben Manichaern entgegen, opinio de Adam # Epa: longa fabula est, sed ex ea id attingam, and in praesentia satis est. Adam dicitis sic a parentibus ais genitum, abortivis illis principibus tenebrarum, u maximam partem lucis haberet in anima et pereximen gentis adversas. Qui cum sancte viveret propter emperantem copiam boni, commixtam tamen in eo mise adversam illam partem, ut ad concubitum dedinaretur: ita eum lapsum esse atque peccasse, sed uriese posta sanctiorem. Obgleich ber Rurft ber Rinfteruf alles Bofe feiner Natur bem von ihm gebildeten Dens iben eingepflanzt hatte, fo hatte boch die gottliche Lichtnas m feiner Seele in ihm weit bas Uebergewicht. Mus bem winen Urquell ber gottlichen Gubftang ausgefloffen, batte bie Seele Rraft genug, ben Leib, in welchem fie wohnte. fo Die es ihre Bestimmung mar, nach ihrem Willen zu regies m, Prima anima, quae a Deo luminis manavit, acepit fabricam istam corporis, ut eam freno suo regemt, wie Manes felbst fagt in bem Schreiben an die Jungfran Menoch, ben Augustin Op. imperf. contra Iul. L. III. Much Manes nahm baber an, bag ber geschaffene Menfch, je naber feinem Urfprung, um fo mehr feiner rigentlichen Bestimmung entsprach, und in einem Buffand von Rollfommenbeit fich befand, in welchem die Seele iber ben Leib, bas obere Princip über bas untere, bas ents ichiebene Uebergewicht hatte. Die Seele bes erften Mens iben hatte wegen ihres unmittelbaren Urfprungs aus ber

<sup>15)</sup> Augustin bemerkt zwar gegen den Pelagianer Julian, der sich auf biefes Schreiben Mani's beruft, es fev ihm ganz unbekannt, es kann aber dies nicht wohl als Beweis gegen seine Aechtheit gelten.

abttlichen Gubftang eine Reinheit, die die Seelen ber folim genden Menschen nicht mehr in bemfelben Grade batten In illa ad Patricium epistola 16) quasi de primo fa ctam flore substantiae meliorem dicit (Manichaeus pri mam animam) secutis, führt Julian an bei Aug. a. a. D. . 186. Bare aber der Menich fortbauernd in biefem Buftande geblieben, fo mare die Absicht, die der Furft der Finfteruit ben feiner Erichaffung hatte, vereitelt worden. Seele batte fich im Tobe aus bem Leibe wieder emporge fcmungen und der Gewalt des Damon entriffen. ber ursprünglich ber menschliche Leib von bem Damon ge bildet worden, um die plogliche Ruffehr ber Lichtfeele i bas Lichtreich zu verhindern, fo mußte ein zweites Din gewählt werden, um fie bleibend in ber materiellen 2Be festzuhalten. Dieses Mittel follte bie geschlechtliche Fort pflanzung fenn, und wie der erfte Menich auf diefem Wen durch die Damonen fein Dasenn erhielt, so mußte auch baeti von ihnen geschaffene menschliche Leben in bie Duglitat be Gefchlechter fich theilen, und dem naturgefez ber gefchlecht lichen Fortpflanzung unterworfen werden. Auch die Theilung bes Ginen Menschen in die Doppelheit des Geschlechts if ein Werk der Damonen, wie ichon oben G. 115. gezeigh worden ift. Man vgl. auch Aug. Contra Faust. XXIX, 26. Vos masculum et feminam non Dei, sed diaboli opera esse, praedicatis. Es hat baber alle Bahricheinlichfeit. baf in ber Manichaifchen Gefchichte ber erften Menfchen: die ja nach Augustin eine longa fabula war, Manes auch hier die verschiedenen einzelnen Momente ber fortidreitenden Entwiflung genau unterschied und berdie vorhob, die Erschaffung des Weibs ein neuer Bendepunce'a war, und fo furz die Angabe ift, die wir hieruber in bente Acta disp. Arch. c. 10. finden: outwe extres tor

<sup>16)</sup> Ob, wie vermuthet worden ift, diese Ep. ad Patr. diereige felbe ift mit ber Ep. fund. ist zweifelhaft.

αθρωπον, την δε Ευαν όμοιως εχτισαν, δόντες αυτή ατης επιθυμίας αὐτῶν πρὸς τὸ έξαπατησαι τὸν Αδάμ. πὶ διὰ τούτων γέγονεν ἡ πλάσις τοῦ χόσιιου, ἐχ τῆς του αργοντος δημιουργίας, so lift se sich boch mit ber merft angefahrten Stelle Augustins in einen febr erminiche tm Zusammenhang bringen. Wie der menschliche Leib bet Rober mar, ber bie Geele angog und gefangen nabm. b folgte auf biefen erften Betrug ber Damonen ein zweiter burd bie Erschaffung des Weibes, ber nur ben 3met hatte, in bem zuerft geschaffenen Menschen bie schlummernbe Begiers te zu weken und ihn zu verführen. Um beiten fann uns be Manichaische Borftellung erlautern, mas Philo De mun-Lopif. Ed. Mang. V. l. C. 36. gur Erflarung bes Ralls bes erften Menichen fagt: "ber erfte Menich hatte zwar alle Bellommenheiten, wie aber alles Geschaffene wandelbar ift. sing auch mit ihm bald eine Beranderung vor. fing aber bes ichuldbehafteten Lebens tam vom Weibe. Gos lange ber Menfch allein war, glich er ber geschaffenen Belt mb Gott, und brufte die Charactere beiber Raturen in fic ms, fo weit es einem fterblichen Organismus mbglich ift. Me aber auch bas Weib geschaffen mar, und er die vermandte Beftalt erblickte, freute er fich bes Unblicks, chenfo ergriff uch das Weib eine freudige Empfindung, ba tein anderes Befen abnlicher mar. Da fie fich nun nabte, gesellte fic uch Gros zu ihnen, und vereinigte fie als bie zwei getrennten balften eines Wefens, und pflangte ihnen bie Begierbe ein, ich gur Erzeugung eines gleichen Wefens zu verbinben. Diese Begierbe aber erzeugte bie forperliche Luft, Die ber Aufang ber Gunden und Uebertretungen ift, wodurch fie bos fterbliche und unglufliche Leben mit bem unfterblichen mb gluflichen vertauschten." Ep war auch nach Philo bas Beib die Berführerin des ersten Menschen, nur erscheint, was Philo als naturliche Folge barftellte, bei Manes als ubfichtliche Beranftaltung ber Damonen, bie bas Beib jur

Berführung bes erften Menschen erschufen. Das Welen bemi erften Gunde aber wird von beiden in diefelbe finnliche Bed gierde gefegt. Die enidvulat, die die Damonen in bath Beib legten, προς το έξαπατησαι τον 'Αδαμ, hatten biel Rolge, daß er, wie Augustin fagt, ad conceditum declie naretur: ita eum lapsum esse, atque peccasse. Die erfte Gunde mußte nach Mani's Anficht in boppelter Bea giehung fehr entscheibend und folgenreich fenn. Dicht nuts batte burch fie in bem Menschen, in welchem bisher die andie Gott ausgefloffene Lichtseele bie Bugel ber Berrichaft führtein ber materielle funliche Trieb die Dberhand gewonnen, fomb. bern es wurde nun baburch auch ber Anfang gemacht, bit, Seele in jedem neuen Wefen, in welchem ber Menfch feth. Geschlecht fortpflangt, in einen neuen Rerter einzuschlieften Bie Leiber aus Leiber entstehen, fo theilt fich auch jedett. neu erzeugten Wefen ein Theil ber gottlichen Lichtsubstam mit. Sicut animae gignuntur ab animabus, schreibt Man, nes an die Jungfran Menoch ben Aug. Op. imperf. contet. lul. III, 172., ita figmentum corporis a corporis natural digeritur, — anima de anima, caro de carne. lagianer Julianus machte es Augustin jum Borwurf, bel Manichaern hierin beizustimmen. Cognoscis, bemerkt lian, ber fich auf biefen Brief gegen Augustin beruft, gub modo signatissime Manichaeus traducem confirmet and marum: - repetendo inculcat dogmatis sui esse proprium, traducem animarum putare, quod etiam per s militudinem generantium corporum approbare conatus (Dal. II, 178.: Impietatem, - qua credis, ita esse ani marum traducem, in Tertulliani olim et Manichae profanitate damnatam, sicut est corporis tradux). auftin felbst gibt Contra duas epist. Pelag. IV . 4. als Lebre ber Manichaer an: animam bonam, partem scilicet Dei pro meritis inquinationis suae per cibos et potum, in quibus antea colligata est, venire in hominem, atque

ile per concubitum etiam carnis vinculo colligari. Mie mit wir jeboch bem Manes gerade einen materiellen Trae mianismus zuzuschreiben haben, hangt von der allgemeis men Krage ab: ob er mit der Lichtnatur der Geele und mit dem Befen der Gottheit felbst den Begriff einer mates millen Lichtsubstanz verband. Sein Traducianismus bes zichnete gunachft nur bas enge Bufammenfenn von Seele teib in Sinficht der Fortpflanzung, und bas Sauptmos ment lag fur fein Spftem nur barin, bag fich mit ber Korts Mangung bes leiblichen Lebens in ber Succession ber Geblechter, Die ursprunglich in bem erften Menschen noch maetheilte Gine Seele immer mehr individualifirte, in ims mer weiterem Umfange in die Materie vertheilte, aber bas und auch auf eine Weise fich in ihr festfezte, die die Lostrens mag aus ihr und die endliche Ruffehr unendlich erschwert mb veribaert.

It dies die Bebeutung, die ber Kall bes erften Mens ben im Manichaischen System hatte, und wie mir scheint. Mein haben konnte, fo konnte die Mosaische Erzählung nur ine fehr untergeordnete Wichtigkeit fur Manes und feine whanger haben. Nach der Unsicht, die Manes vom alten Enament hatte, ift nicht glaublich, daß er aus bem Inlatt der Genefis mefentliche Momente in die Conftruction kines Spftems aufnahm. 3ch tann daher diefem Theile in Reander'schen Darstellung nicht gang beistimmen. "Den Racten ber Kinfterniß mußte, wie Neander (G. 840.) fagt, als bi barauf ankommen, daß es ihnen gelinge, die überlegene lichtnatur bes Menschen zu unterdrufen, und im Buftande ber Bewußtlofigkeit zu erhalten. Gie luden ben Menschen ein, mallen Baumen des Paradiefes zu effen, das heißt, alle irdis de Luft zu genießen, mir wollten fie ihn bavon zurufhalten, bon bem Baume bes Ertenntniffes bes Guten und Bbfen gu effen, bas heißt, jum Bewußtsenn bes Gegensages zwischen licht und Rinfterniß, amischen bem Gottlichen und Ungotts

lichen in seiner eigenen Natur und in ber gangen Belt gid gelangen. Aber ein Engel des Lichts ober vielleicht be Connengeift felbft, veranlaßte den Menfchen bas (921 bot ju übertreten, bas heißt, er führte ihn ju jenem 96 wußtfenn, bas bie Machte ber Kinfternif ihm porenthalte wollten, und ficherte ihm badurch ben Gieg über biefelben gun - Da nun wieder bas Lichtfreich über bie Dachte ber Riefi fterniß gefiegt hatte, fo mandten bie legtern ein anderet! Mittel an, um die zum Bewußtfenn ihrer felbft gelangte Lichtnatur gefangen zu nehmen, und fie von ber Berbint bung mit ihrem Urquell logzureißen. Gie verleitete bein erften Menschen burch bie ihm zugefellte Eva, fich bem fleifcha lichen Triebe bingugeben, badurch feiner Lichtnatur untreit an werden, und fich jum Rnecht einer fremden Gewalt abi machen. Davon mar nun die Rolge, bag die Seele, melde in ihrer ursprunglichen Rraft in bas Lichtreich fich erhebeten follte, burch bie Fortpflanzung fich zertheilte, und vob Neuem in materielle Rorper gebannt wurde, baf bie Dachen ber Rinfternif bas; was fie bei ber Erzengung bes erften, Menfchen gethan hatten, immerfort wiederholen fonnten. Diefer Erfolg ftimmt ichon mit ber Borausfezung nicht gang aut aufammen, von welcher Neander gerade hier ausgeht, bal auch nach dem Manichaischen System die Machte der Fine fterniß unwillführlich einem boberen Gefeze dienen, und fich felbft burch ihre Machinationen gegen bas Lichtreich Ber; berben bereiten. Die Berherrlichung bes Lichtreichs if amar allerdings bas legte Ende ber gangen Entwiflung bas bie Damonen nicht hintertreiben fonnen, aber folange, erft noch die jezige Weltordnung im Werden begriffen ift, gelingt foweit ben Damonen wirklich ihre Abficht: yeyover ή πλάσις τοῦ κόσμου ἐκ τῆς τοῦ ἄρχοντος δημιουργίας. Acta disp. Arch. c. 10. Ge ift baber nicht nothig, in bet Geschichte bes Gundenfalls ein Factum vorauszusezen, bas Die Abficht ber Damonen vereitelte, und beswegen angu-

mimen , daß es ihnen vor allem barum zu thun war , ben Emiden im Buftand ber Bewußtlofigfeit zu erhalten. Das mi ftreitet aber auch, mas mir ber hauptgrund gegen Des wers Anficht zu fenn scheint, die bestimmte Angabe Aus mins, baß fich bie Manichaer ben erften Menfchen urminglich in einem bobern Buftande von Bollfommenbeit biten. Wie follten fie bemnach zugleich einen Buftand ber Beugtlofigfeit vorausgefegt, und eine Thatfache fur nothe mabig gehalten haben, burch die er fich erft des Gegenfages wichen Licht und Kinsterniß bewußt wurde? Satte Abam. i Augustin sagt, maximam partem lucis in anima et mexiguam gentis adversae, war bie Seele nach Mani's innem Ausbruck facta de primae flore substantiae. so mite ibr boch auch ein um fo klareres Bewuftsenn ihrer libmatur inwohnen. Woher die Aurcht der Damonen. ie Geele mochte ihnen jeden Augenblick entflichen, wenn e nicht Liebe zum Licht, Abichen vor ber Kinfternif hatte? In biefem Grunde tann ich nicht glauben, daß bas Bers m von bem Baume ber Erfenntniß des Guten und Bofen effen. und die Uebertretung beffelben integrirende Mos ente in ber Manichaischen Geschichte bes Kalls bes ersten Iniden maren. Die Erklarungen ber Manichaer über bie Rosaische Geschichte des Falls machen es vielmehr fehr whrscheinlich, daß fie ihr keine historische Wahrheit zu= ibrieben. Sie icheinen fie, wie Philo und aus bemfelben Brunde, weil fie die erfte Gunde nicht in die Uebertretung ines positiven Gebotes fegten , großtentheils allegorifch ge= wmmen zu haben. Belche Deutung fie bem Paradies ga= bn, feben wir aus ben Acten c. 10 .: "Das Parabies wird be Belt genannt. Die Baume in bemfelben find die Geunftande ber Begierbe, und anderes, mas bie Gedanten ber Renfchen verführt. Der Baum im Paradiese aber, burch effen Krucht fie zur Renntniß des Guten fommen, ift Jefis, die Erkenntniß beffelben, die in der Welt ift. Wer

bavon nimmt, unterscheibet bas Gute und bas Bbfe." Daf Baradies war ihnen also ein Bild der Welt überhaupt 17)1 ba bie Welt zwar voll finnlicher Reize ift, aber gleichwohl be Menich in ber Welt eine flare Erfenntniß bes Guten und Bbien hat. Diese Erkenntniß ift bem Menschen von Reimi mitgetheilt, ober, wie es hier wohl richtiger beifen folltes von Chriftus 18). Die Ginwendungen, Die bie Manichan gegen die Mosaische Erzählung in hinsicht bes von Got gegebenen Berbots erhoben, lernen wir gum Theil menic ftens aus bem Manichaischen Fragment bei Titus von Ben ftra in ber Borrede jum britten Buche fennen: "Wie gent benn Gott bem Abam ein Gebot? Es fonnte nur ber ein ober andere Kall fenn: entweder mußte er, daß er es uben treten werbe, und gab es nicht blos vergeblich, fondern wurth auch Urheber ber Uebertretung, ober man muß fagen: 4. wußte es nicht, und muß daher annehmen, daß Gott voi Unwiffenheit befangen ift. Daher konne bas Gebot nur gen geben fenn jum Rachtheil ber Menschen, von bem bbie; Befen und feinem andern, und ber Mensch habe gu feine größten Rugen und zu feiner Befreiung ben Rath bei Schlange :

٠,

<sup>17)</sup> So beutete auch schon Clemens von Alex. Strom. V. 1 kg. S. 690. Ed. Pott das Paradies: Παράδεισος καὶ κόσμε είναι δύναται, ἐν οι πέφυκεν τὰ ἐκ δημιουργίας ἄπαντα ἐν τοῦκ το καὶ ὁ λόγος ἤνθησέν τε καὶ ἐκαρποφόρησε σάρξ γενόμενοῦς καὶ τοὺς γευσαμένους τῆς χρηστότητος αὐτοῦ ἔζωοποίησεν ἐκυ μηδὲ ἄνευ τοῦ ξύλου εἰς γνῶσιν ἡμῖν ἀφῖκται.

<sup>18)</sup> Der Manichaer Agapius, aus bessen Schriften Photing Bibl. cod. 179. einiges mittheilt, nannte in derselben Bigiebung Christus. Photius sagt von ihm Ed. Bekk. S. 12. Το έν παραδείσω φυτόν τον Χριστόν είναι έξρατολογεί. We vgl. auch Alex. von Lyc. c. 4. Χριστόν είναι νοῦν, ον — περασχέσθαι γνῶσιν.

Schlange befolgt, die Manes fur einen Engel bes guten Gote us erklare. Denn er war blind, als er aber die verbotene Erucht genoff, erfannte er, baf er naft mar, er bebiente ich ber gefundenen Bebedung, und tam gur Ertenntniß bes Guten und Bofen, und hatte fo ben größten Rugen bavon. bef er bas Gebot feines binterliftigen Schopfers übertrat." bier icheint zwar bie factische Realitat ber Mofaischen Ers ublung anerkannt zu fenn , nur mit ber von dem Manichais iden Suftem gebotenen Modification, baß bie banbelnben Derfonen geandert, an die Stelle Gottes ber gurft ber Rinfterniß, an bie Stelle ber Schlange ein Lichtengel gefest 30 zweifle jedoch febt, ob biefe Darftellung für bie ursprüngliche gehalten werden fann. Entweber ift bie factifche Realitat ber Mofaischen Erzählung im Sinne ber Ranichaer nur bopothetisch ju verstehen, fo bag nur gefagt werben follt wenn auch ein folches Gebot wirklich nes geben worden fenn follte, fo fonnte es boch nur von bem Surften ber Finfterniß gegeben, die Uebertretung beffelben nicht von einer Schlange, nur von einem Lichtengel geras then worden fenn, wenn Abam blind war, burch die Uebers tretung aber jur Erfenntniß fam , fo fonnte ja fein Kall nur m feinem größten Rugen gedient haben; ober wir muffen annehmen, daß die Manichaer in gewißen Darftellungen fich auch mehr an die Mosaische Erzählung anschlossen, und in biefer Beziehung von bem ursprunglichen Ginne Mani's ets was abwichen. Auch aus ben Augustinischen Stellen, bie bier noch verglichen werden tonnen, mochte ich follegen, bag die Manichaer fich mehr nur polemisch über die Mosaische Erzählung des Falls ausgesprochen haben. An excidit tibi, emiebert Augustin bem Manichaer Rauftus I. fin., quemedmodum toleatie vituperare Deum, qui homini praeceptum in paradiso dedit, et laudare serpentem, quod ei per saum consilium oculos aperait? - Ita huic serpenti sunt amici, ut eum praestitisse potius, quam nocuisse 44 . Baur's Manie, Ml. Guft.

contendant XXII, 49. Die Schlange erklarten sie für Chris. stud. Christum fuisse affirmant, quem dicit nostra scriptura serpentem, a quò illuminatos eos asserunt, nempe Adam et Evam 19). Aug. De haer. c. 46. cfr. Contra Faust. XV, 9. Die Wirfungen, die die Schlange gehabt haben sollte, konnten sie in jedem Fall nur Christus zusischreiben, dem zur Erleuchtung der Menschen wirkenden. Lichtgeist.

Nach dem Resultat der bisherigen Untersuchung icheinen bie Elemente, aus welchen die Manichaische Lehre von der Ratur bes Menschen zu construiren ift, ziemlich flar und ein= fach por und zu liegen. Demungeachtet ftellen fich und, fo= balb wir alles, mas bier zu berutfichtigen ift, auf einen bes stimmten bogmatischen Begriff und Ausbruf bringen wollen, bier großere Edmierigfeiten, als in irgend einem andern Theile des Manichaischen Spftems entgegen. 3cb. rechne: babin vor allem ben ben Manichaern gewohnlich zugeschries benen Lebrfag, daß der Menich zwei Geelen babe, eine aute und eine bofe. In die meiften neuern Darftellungen bes: Manichaischen Systems ift diefer Car ohne Bebenken aufer genommen worden, fragen wir aber, mit welchem Grunde! er als Manichaisches Dogma betrachtet merbe, in welchem engern Busammenhang er mit ben Principien bes Manichais. ichen Systems stebe, welchen Begriff mir mit der bofen Geele neben der guten zu verbinden haben, fo find die Ante worten auf biefe Fragen bochft unbefriedigend, und bie Une tersuchung scheint hier noch nicht auf den Punct fortgeführt ju fenn, von welchem aus fich allein ein helleres Licht

<sup>19)</sup> So nahmen auch die Ophiten die Schlange: λέγει ξαυτόν είναι Χριστόν ὁ πας αὐτοῖς ὄφις. — 'Αποδιδόκοι δε καλ οὐτοι οί 'Οφίται καλούμενοι πούτω την πάσαν γνώσι», λέγωντες, ὅτι οὐτος ἀρχή γέγονε γνώσεως τοῖς ἀνθρώποις. Εμίρη. Haer. XXXVII. 2. 3.

iber ben innern Zusammenhang bes Spstems verbreiten Ginige Belege mogen biefe Behauptung rechtfertis gen. Der in ber Darftellung bes Manichaischen Suftems i ausführliche-Beausobre begnugt fich hier, ohne weitere Erbrterung feine Unficht in die Worte gusammengufaffen T. H. S. 120.): La substance celeste lui (bem Mens iben) fournit l'ame raisonnable: la substance materidle lni fournit la chair, et avec la chair les passions vicienses, dont elle est la source. Ainsi l'homme est mime de deux ames opposées comme les substances. fou elles tirent leur origine. L'une est naturellement bonne, mais d'une bonté muable, parce qu'elle est suseptible des impressions de la matière, avec laquelle Die raich wird aber bier aus ber Duas dle est unie. itat ber Cubftangen fogleich bie 3weiheit ber Ceelen ges felgert! Dobbeim will fogar S. 814. Die Natur ber bbs in Seele babin bestimmen, fie fen portio fumil seu mali setheris, quae per universam materiam susa est, et ex ea in omnia corpora humana transfunditur, bemertt der babei zugleich, die Lehre ber Manichaer über die bops wite Seele fen im Gangen fehr unflar, fie scheinen mit ihrem Stifter hieruber felbft nicht im Reinen gewefen gu imn, und beswegen ihr Dogma in ichwantenben und taus idenden Formeln ausgedrift zu haben. Walch (Sift. der Reg. Ib. I. G. 756.) ift ohnebies bei bem natten Saze Reben geblieben: ber Denich beftebe aus brei Theilen, md habe neben einem Abrper, ber nichts als bloße Mates tie ift, amei Ceelen. Unter ben Neuern bat gmar Reans ber in feiner Darftellung von zwei Geelen im Ginne ber Ranichaer zu reben vermieben, bagegen aber auch fich bars aber nicht weiter erflart, wiefern biefe ben Danichaern gewöhnlich beigelegte Behanptung fur richtig ober unrichtig ju halten ift. Muf ber andern Seite baben Biefeler Lebrb. ba Kirchengesch. I. Bb. 2te Musg. S. 223. und ABegnern S. 77.

die Zweiheit der Seelen aufs neue sehr bestimmt als Masnichdischen Lehrsaz ausgestellt. Der Leztere sagt S. 85.: Manes opinatus est, non unam animam, ab uno eodemque auctore prosectam, i. e., Deo bono, quippe qui sit natura simplex, neque ullam diversarum partium conjunctionem admittat, in homine esse posse, sed, ut duo diversa sibique contraria principia in universa natura, ita in homine duas diversas sibique contrarias animas necessario credendas esse, peccatum vero tum sieri, quando animae malae cupiditates contra animae bonae voluntatem certantes eam devincant.

Wenn der Manichaische Dualismus fich schon mit ber nothwendigen Idee ber Ginheit der Belt fo menig pers einigen lagt, bag nur baraus bas bem Manichaismus eiges t ne Bestreben zu erklaren ift, bas eine ber beiden Principien & bem andern so viel mbglich wieder unterzuordnen. fo ift is gewiß bie Aufgabe, die 3weiheit ber Seelen mit ber Ginheit & bes menschlichen Wefens und ber Ginbeit bes Bewuftlenns aufammenaudenken, nur um fo schwieriger, ba bie Ginheit bes individuellen Lebens am wenigften einen folchen Gegens far ber Principien gulaffen gu tonnen icheint. Um fo pors fichtiger muffen wir aber ebenbeswegen fenn, ben Manis ; chaern einen Lehrsag jugufchreiben, welcher, so wie er ges whhulich lautet, einen innern Widerspruch in fich fchlieft. Kragen wir vor allem nach ber Quelle, aus welcher bie .. Manichaische Borftellung, die hier zu untersuchen ift, ges fcbpft wird, fo muß ichon bies auffallen, bag im Grunde . nur Augustin als Gemahremann fur fie angeführt merben Die übrigen Schriftsteller, die hier in Betracht toms men tonnen, schweigen entweder gang bavon, ober fie res ben wenigstens nicht von einer Zweiheit ber Geelen. fonbern nur einer Zweiheit ber Naturen im Menschen und einer in Rolae berfelben in der Ginen Seele liegenden Berfchiedens beit der Richtungen, wie namentlich Titus von Boftra 11, 6:

ઉ έπ του Μάνεντος πειρώνται δύο φύσεις ήμιν ούσεις θαντίας απελέγγειν, τω ποτέ μέν ήμας ένθυμεισθαι καύλα, άλλοτε δε άγαθά. Ι. 23.: Τοῦ άνθρώπου είναι μέν τὸ σῶμα τῆς κακίας, εἶναι δέ τὴν ψυγὴν τοῦ ἀγαδου, είτε μονοειδή, είτε συγχειμένην έχ των έναντίων. et ift in jedem Kalle eine und bieselbe Geele, wenn fie ach gleich ein ihr frembartiges Element in fich aufgenoms men hat c. 27 .: & wuev xatà the excisor (Mavertos) wevbloyίαν, είγε και τοῦτο λέγειν ἐπιχειροίη, ώς και ἡ ψυτη του ανθρώπου συνέστηκεν έξ αγαθού και κακού, ώχι τὸ μέν λογιστικόν αὐτῆς κατ' έκεῖνον αναθετέον τω αγαθώ, τὸ δ' αλόγιστον είη τη κακία; Aber auch Mouftin beruft fich babei nicht auf ausbrufliche Stellen in Edriften Mani's und ber Manichaer, fonbern er tragt jene Lehre nur auf eine burch feine eigene Borftellung von ber Sache vermittelte Deise por. Duas eimul animas in uno homine esse delirant', unam malam, alteram bonam, de suis principiis diversis emanantes. imperf. contra Iul. III. 172. Um meisten bat bie eigene Schrift, die Augustin über biefen Gegenstand wrich (De duabus animabus contra Manichaeos), dazu kigetragen, Die Lebre der Manichaer hieruber in Diefer form als einen Sauptsag ihres Spftems in Umlauf zu brine m. Aber auch bier fucht man vergebens einen bestimmtern Das Augustin bieruber fagt, und bematischen Begriff. was er ben Manichaern in biefer Beziehung entgegenhalt, wellt hinlanglich aus ben Anfangsworten ber fleinen Schrift, welchen Augustin auf feine Manichaische Berirrung gurutblis Ind fich so außert: Animarum illa duo genera, quibus ita ingulas naturas propriasque tribuerunt, ut alterum de ipa Dei esse substantia, alterius vero Deum nec condiorem quidem velint accipi, si mecum sobrie diligenlaque considerassem, mente in Denm supplici et pia,

•

:

ľ

:

fortasse mihi satagenti apparuisset, nullam esse qualemlibet vitam, quae non eo ipso, quo vita est, et in a anantum omnino vita est, ad summum vitae fontem principiumque pertineat, quod nihil aliud, quam summum et solum, verumque Deum possumus confiteri; quapropter illas animas, quae a Manichaeis vocan. tur malae, aut carere vita, et animas non esse, neque quidquam velle sen nolle, appetere vel fugere, aut si viverent, ut et animae esse possent, et aliquid tale agere, quale illi opinantur, nullo modo eas, nisi vita vivere: ac si Christum dixisse constaret, ut constat: ego sum vita, nihil esse caussae, cur non omnes animas, cum animae nisi vivendo esse non possint, per Christum, id est, per vitam creatas et conditas fateremur. Das hier Augustin jur Widerlegung jener Lebs re bemerkt, bezeichnet zugleich am richtigften ben Gefichtes punct, aus welchem wir fie überhaupt aufzufaffen und gu beurtheilen haben. Denn gewiß tommt es hier mehr als in einem andern Theile bes Manichaischen Sustems barauf an, die Principien und den Geift deffelben vor Augen gu haben, um nicht aus der Form der Darftellung, in wels der und bie Gegner die Manichaische Lehre wiedergeben, unmittelbar bogmatische Begriffe abzuleiten.

Nach Mani's Lehre ist die Menschenseele ein Theil ber allgemeinen Weltseele. Da aber der Mensch vor der übrisgen Schöpfung sich dadurch auszeichnet, daß er soie mit der Materie vermischten, durch die ganze Natur verbreitesten Lichttheile concentrirter und intensiver in sich enthält, so besteht das eigenthümliche Wesen der in ihm mit einem materiellen Leibe verbundenen Seele darin, daß sie ihrer Lichtmaterie und ihrer Abkunft aus der göttlichen Subsstanz sich bewußt ist. Daß die Manichäische Lehre dies als den wesentlichen Vorzug der menschlichen Seele bestrachtete, sehen wir aus Mani's Schreiben an die Junge

fran Menoch (Aug. Op. imperf. contra Jul. 1 172.), wo er biefelbe mit ben Worten anredet: Gratia tibi et ulus a Deo nostro, qui est revera verus Deus, tribuatur. ipseque tuam mentem illustret, et justitiam tuam tibimet revelet, quia es divinae stirpis fructus. - Per mos et tu splendida reddita es, agnoscendo, qualiter prius fueris, ex quo genere animarum emanaveris, quod est confusum omnibus corporibus et saporibus, et peciebus variis cohaeret. Im Bewußtseyn ihrer Lichts nemr fann die Seele nur bas Gute und Gottliche benfen und wollen, aber gleichwohl wirkt in ihr ein entgegenges kates Princip. Die Materie hat fich im Menfchen gum menschlichen Leibe gestaltet, ber Leib aber ift bas Rleisch. in welchem als wirkendes Princip die Begierde wohnt. Nam sicut animae, fahrt Manes in berfelben Stelle fort. signuntur animabus, ita figmentum corporis a corporis natura digeritur. Quod ergo nascitur de eadem, caro est, quod de spirita, spiritus est. Spiritum autem aninam intellige, anima de anima, caro de carne. - Radix enim, ait scriptura, omnium malorum concupiscentia. — Caro enim adversatur spiritui, quia filia concupiscentiae est, et spiritus carni, quia filius animae est. Quare vide, quam stulti sint, qui dicunt, hoc figmentum a Deo bono esse conditum, quod certi unt, a spiritu concupiscentiae gigni. Nicht von zwei Seelen fprach bemnach Manes, einer guten und einer bofen, ionbern nur von dem Gegenfag zwischen Geele und Leib, der Beift und Rleisch, bas Wefen des Rleisches aber feate er in bie concupiscentia, ober die Begierde, bie ber jeder einzelnen Gunde vorangebende finnliche Reig, bas Formelle ber Gunde ift. Das man gewohnlich die bofe Geele bes Manichaischen Systems nennt, ift bie concupiscentia, ber ber Materie inwohnende bofe Geift. Gie ift ein felbstthas tiges Princip, wie is Manes überhaupt bem felbfthatigen

auten Princip ein ebenfo felbstthatiges bbfes Princip aut -Seite ftellte. Quam concupiscentiam non vitium substantiae bonae, sed malam vult esse substantiam (Manichaous). Aug. Op. imperf. l. c. Da aber bas felbfts i thatige bbfe Princip, feinem eigentlichen Begriff nach, bie Materie ober die Syle ift, fo ift die hauptfrage, um wels in che es fich handelt, wiefern bie concupiscentia als Gis genschaft ber Materie zu benten ift, ob fie ausschließlich i nur in biefe und ben aus ihr gebilbeten materiellen Leib gefegt werden muß, ober fob in gewißer Begiehung boch L auch die an fich gute Seele felbst von ihr beruhrt werden; fann? Es ift bies ber Bunct, wo in ber Darftellung bes Manichaischen Syftems gewohnlich die Unficht am meiften ichwankt. Indem man die 3meiheit ber Geelen vorausfegt, alaubt man ber guten Seele nur bas Gute, ber bbfen nur bas Bbfe jufchreiben zu tonnen, fieht fich bann aber boch i wieber genothigt, um bei bem Begriff ber Gunde die Gins beit bes Gubicets nicht aufgeben ju muffen, auch in ber, guten eine gewiße Reigung jum Bbfen anzunehmen, woburch ber vorausgefegte ftrenge Gegenfag ber beiben Seelen nothwendig wieder aufgehoben wird. Wie inconsequent, und haltungelos ericheint hier namentlich bie Darftellung Mosheims, wenn wir die Sauptfage berfelben G. 813-17. ausammenstellen: Anima mala a malorum principe vonit, et sedes est omnium commotionum, affectuum, libidinum, desideriorum, quibus distrahuntur et agitantur homines. Bona enim anima, lucis et divinae na. turae filia, neo commoveri nec externum aliquid et in sensus incurrens appetere potest. - Bona anima, quia coelestis est originis, et omnia coelestia exuere et mutare naturam nequeunt, sancta est, bona, justa, neque in ipso corporc sanctitatem suam deponit. Debilitari quidem potest illa, aut naturalis ejus vis et potestas per corpus, cui implicata est, et malam animam;

nan vicinam habet, impediri : at corrumpi, vitiari, livaines et desideria concipere nullo modo potest. Quaeunque igitur flagitia et crimina fiunt ab hominibus, u omnia ad malam pertinent animam et corpus, atque ina anima invita, dissentiente, reluctante, committunir. - At certo quodam modo peccata omnia pravae une vitiosae animae ad bonam animam pertinent. hua enim haec est, libidines et motus animae maligve comprimere, atque cam sibi subjicere, atque huio madato divino per nativam suam virtutem obtempewe potest. Ouare hoc gum officium negligit atque iminari sinit malae animae libidinem, non ipsa moh infirmatur, verum etiam culpam contrahit, algue uta ratione per animam malam, quam continere dewat, delinquit. - Haec ipsa, quae de animae bongo sficio, de poenitentia, de utilitate poenitentiae doceht Manes, demonstrant cliam, eum non intelligentim modo, verum etiam voluntatem, commotiones et effectus huic animae tribuisse, tametsi omnem cupidilatera, desiderium et motum ejicere ex ea videatur. Rach biefer Unficht bliebe zwischen ben beiben Geelen . ber mten und der bofen, nur noch der Unterschied, bag bie mte aus Schwachheit, die bofe aus Borfag fundigt, jene be Ganbe blos julaft, biefe wirflich thut. 3ft aber bie mte Seele ihrer Natur nach gut, des Guten fich bes wift und vermögend es zu thun, fo ift nothwendig auch fon die bloke Zulaffung des Bbfen ein wirkliches Thun, ber Gegenfag ber guten und ber bofen Geele gleicht fich beinahe vollig aus, und man begreift nicht, warum bas Bbie ber bbien Geele augeschrieben werden foll, wenn boch die eigentliche Schuld, die Unterlaffung des Guten und bie Bulaffung bes Bbfen nur bas Berf ber guten Seele ift. Einen folden Mangel an innerer Confiften, hatte bas Mas nichtische Syftem nicht, wenn wir nichts Weseutliches über-

feben. Bor allem icheint mir baber beachtet werben . muffen, baß Manes bie Lichtfeele zwar ihrem innern 283 fen nach fur gut, aber nicht fur unwandelbar gut bale fondern fie felbst burch finnliche Reize, burch Die conce piscentia afficirt werben laft. Much bies fagt Dans felbft in bem genannten Briefe bei Mug. Op. imp. 111, 186. Operae pretium est, advertere, quia prima anima quae a Deo luminis manavit, accepit fabricam istal corporis, ut eam freno suo regeret. Venit mandatus. peccatum revixit, quod videbatur captivum, invenit a ticulos suos diabolus, materiam concupiscentiae in eas seduxit, et per illam occidit. Lex quidem sancta, se, sancta sanctae, et mandatum et justum et bonum, sa justae et bonae. Die ursprunglich reine Lichtseele ift fu amar des Guten bewußt, und die Gunde icheint bab. gebunden zu fenn, aber bas Bewuftfenn bes Guten, baber Seele gegebene gottliche Gebot, schlieft die Macht b. Sinde nicht aus, der Teufel weiß bennoch eine Stelle gr finden, in welcher die Gunde eindringen fann, indem er Seele ben Reiz zur Gunde nahe legt, gleichsam in fie bi einbringt, und fie baburch ihrer Reinheit beraubt. Gefes ift allerdings heilig, um aber in feiner Seiligfeit erkannt zu werden, muß die Ceele felbft rein und bet fenn , bem finnlichen Reize wiberfteben. Ungeachtet ibn Lichtnatur ift bemnach die Ceele fo beschaffen, daß fie Berführung zur Gunbe, ber concupiscentia, unterlien tann. So verstund auch Augustin die angeführten Bon Mani's: (Manichaeus) non hoc de homine, sed de anim bona dicit, quam Dei parten. alque naturam univers mundo, et omnibus, quae in eo sunt, opinatur es permixtam, in homine autem per concupiscentiam de Rur unter diefer Borausfegung fonnten baber am bie Manichaer in ihrem Snftem von Gundenvergeber und Reue reben. Gie laugneten nicht, baß es eine Cal

emeraebung gebe, bag bie Rene fur ben Menfchen beile im und nothwendig fen (Aug. De duab. an. c. 12.), aber libes fonnten fie boch nur von ber Seele behaupten. fos im fie ungeachtet ihrer Lichtnatur von ber Gunde berührt mben fann, und bem finnlichen Reize unterliegt. tifem Sinne fagten fie auch fcon von Abam, eum lapm esse, atque peccasse, sed vixisse postea sanctiom. Aug. De mor. Manich. c. 19. Mitgetheilt aber with bie concupiscentia ber Seele nur burch bie Bermitts Ing bes materiellen Leibs, zu beffen Wefen urfprunglich in concupiscentia gehort. Sicut auctor animarum Deif , fagt Manes in bem Briefe an die Menoch a. a. D. L174., ita corporum auctor per concupiscentium diabomest, ut in viscatorio diaboli per concupiscentiam mu-Bris (ber Leib ift gleichsam ein viscatorium diaboli, ein Blago, ein Mittel ber Berführung, fofern bas Beib ben then Menichen burch bie Gestalt ihres Leibs gur Gunbe teleitete). Unde diabolus aucupatur non animas, sed tupora, sive per visum, sive per tactum, sive per aditum, sive per odoratum, sive per gustum. imique malignae hujus stirpis radicem, et statim te wam spiritalem contemplaris. Bare die Seele rein fur i, fo tonnte ber Teufel feinen Ginfluß auf fie baben. weil fie aber mit einem materiellen Leibe verbunden ift, er-Winet jeber Ginn ber Gunbe einen Bugang in die Seele, mb die Ceele wird unter bem Ginfluße ber Ginnlichkeit Eunde verführt. Die Sinnlichfeit gibt alfo gwar ben meteriellen Reig und Anlaß, die eigentliche Urheberin ber Einde aber ift, indem fie die concupiscentia in fich aufs simmt, und fich von ihr verführen läßt, doch nur die Das Manichaische System entfernt fich in Ceele felbit. biefer Beziehung von ber gewöhnlichen Unficht nicht, um nmehr aber fragt fich, worin wir noch bas Eigenthumliche befelben gu fuchen haben? Es liegt allerbings in ber Be-

hauptung Mani's: concupiscentiam non vitium sub tiae bonae, sed malam esse substantiam. G. oben G. Bal. Aug. Op. imp. III, 176. Spiritum concupisce. Manichaei substantiam dicunt esse malam, non vi substantiae bonae, quo caro concupiscit adversus Aber auch biefer Gag fann nur in bebingtem ne genommen werden. Bur concupiscentia wird ba Materie Immohnende boch nur, fofem es in die aufgenommen wird. Dies verkennt bie Manichaische nicht, aber auf ber andern Seite foll bie concupisci boch wieder die bbfe Substang fenn. Daber kann die gleichung ber beiden Gaze nur auf bemfelben Wege fucht werben, auf welchem iberhaupt im Manichai Suftem ber positive Begriff bes Bbfen mit bem Be bes Guten fich ausgleichen laft. Der Manichaismus feiner gangen Tendeng nach bas Bbfe in feiner tieffter nerften Burget auffaffen. Daber ift ihm bas Bofe blos bas Megative bes Guten, fonbern ein felbsttha Princip. Mirgends aber zeigt fich biefer bualiftische racter bes Suftems in einer ernftern Bebeutung, als i Lehre vom ethischen Bbfen, ober von ber Gunbe. Sa Die Manichaer ben Menschen als den Mifrofosmus bet teten, in welchem die entgegengesexten Principien in intenfivsten Starte vereinigt find, so ift bas im Men zur ethischen That werdende Bbse ber eigentliche Di von welchem die gange Conftruction ihres Spftems geht. Der im Bewußtsenn bes Menschen fich ausspre be Gegensag bes Guten und Bbfen foll auf feine legte ! Ift die Ceele von Natur zel zurutgeführt werden. und rein, fo ift die Gunde die Berdunklung und Beru nigung ber an fich reinen Lichtnatur, bie nur barau erklaren ift, bag ein frembartiges Element in die ( fich einbrangt. Diefes ber Seele frembartige Elemei ber materielle Leib, und jede Gunbe bat ihren Grund

blag in einem im Leibe liegenben materiellen Reig. Sinb in die beiden Principien, Seele und Leib, Geift und Interie, fo entaggengefester Ratur, wie fann bie Geele ihre me Lichtmatur burch ben materiellen Leib befleten laffen ? Die fcbeint eine Gelbsttbatigfeit ber Materie poranszuses m, bei welcher bie Seele fich leibend verhalten muß, und in gleichsam bamonische Gewalt auf sie ausgeüht wirb. tic icon die ursprüngliche Verbindung der Seele mit eis m Renschenleib nur barin ihren Grund haben zu konnen mut, baf ber Leib gleich einer Lokiveise bie Seele zu fich imbiog, fo kann auch die Entstehung jeder einzelnen Guns um aus dem Uebergewicht bes Ginfluges erklart wers n. mit welchem ber Leib auf die Geele einwirft. k Uebermaltigung der Seele durch den materiellen Leib doch immer nur eine scheinbar erzwungene, die selbsts wige reine Lichtseele konnte ihr nimmermehr unterlies t, wenn nicht in ber Seele felbst eine gewiße Reigung borgen mare, die fie bem Ginfluffe ber Materie gugangs machte, eine Schwäche, die sie abhalt, bem zu wis ifteben, was boch ihrer innern Ratur fremb und entges mefert ift. Re unbegreiflicher aber biefe ber Natur ber bile fo frembartige Reigung, biefe ihr inwohnende Schwas kik, um fo mehr fieht fich ber forfchende Geift getrieben, n kiten Grund bavon nicht in ber Geele felbit, bie ja Micher Ratur ift, fondern außerhalb derfelben zu fuchen. it die Reigung, die ber Seele gum Materiellen bingiebt : Somache, bie bie Gelbstthatigfeit ber Geele hemmt blibmt. fo icheint biefes Regative wieder einen positiven bund haben zu muffen, ber in ber Seele fo menig als in bu, bem Urquell aller Geelen liegen fann 20), fonbern

n) Daher die von den Manichaern immer wiederholte, den hauptpunct ihres Spstems ausbrudende Instand: woher die Sinde? Unde ipsa peccata, et omnino unde malum? si ab homine, unde homo? Si ab angelo, unde angelus?

nur auf ein absolut bofes Princip gurutgeführt werben 3 fonnen icheint. Es ift baber nicht anders, als wenn be Menich eine doppelte Ceele hatte, eine gute und ein bbfe, und der Materie in dem mit der Geele verbundener Leibe eine Die Seele zwingende magifche und bamonifc Allein es ift dies boch immer Gemalt inmobnte. eine Borftellung, Die ju feinem bestimmten dogmatifchet Begriff erhoben werden fann. Die der Begriff eines ab folut bofen Princips der Idee der Gottheit gegenüber nich festgehalten werden fann, fondern unwillführlich mehr un mehr zu dem Begriff einer Materie herabgestimmt werbe muß, die ber Gottheit als pafives Organ bient, fo ven balt es fich auch mit bem felbftthatigen Princip, bas t ben materiellen Leib gefegt und gewohnlich die bofe Seel genannt wird. Das Materielle ift nur der Reis und Unlaff mas babei Gelbstthatiges, ber auten Geele Widerstrebenbe ift, fann feinen lexten Grund nur in einer Richtung um Reigung ber Seele felbit haben, und jeder Berfuch, barube binauszugehen, und den der Seele inwohnende Reim an eine aufferhalb der Seele liegenden Punct anzufnupfen, erscheis und als bas zwar bedeutungevolle, aber nie zum Biel führende Beftreben, bas Bbfe in ber gangen Unbegreit lichkeit feines Befens, in feiner tiefften Burgel, in einen Anfangspunct aufzufaffen, der nur aufferhalb der Geele in einem ihrer Natur beterogenen Princip, gefucht werbe. ju fonnen icheint. Der Urfprung bes Bofen liegt babi auch nach bem Manichaischen System, wenn es genetife betrachtet wirb, in bem unerflarlichen Banb, bas Seel

Quos ex Deo esse, cum dicitur, quamvis recte vereque dicatur, videtur tamen imperitis et minus valentibus acriter res abditas intueri, quasi per quandam catenam ad Deum mala et peccata connecti. Hac quaestion illi regnare se putant, quasi vero interrogare si scire. Aug. De duabus anim. c. 8. Bgl. Ett. II. 1.

ib perbindet, aber eben besmegen in ber Seele einen ofungenunct voraussezt, in welchem die Materie gur deit, und die Sinnlichkeit jur Gunde fich gestaltet. sie Geele ber Manichaer bat baber im Grunde nur ibliche Bedeutung, in welcher fich ber tiefe ethische ber bem Manichaischen Spftem wie bem altpersischen ift, ausspricht, und wenn icon Zenophon in feiner dten Geift des Drients athmenden Cpropadie ben Mrafpas (VI. 1, 41.) fagen lagt: dvo σαφας έχω ς - ού γαρ δή μία γε ούσα αμα άγαθή τε έστι αχή, ούδ άμα καλών τε και αίσγρων έρνων έρα, ταυτα άμα βούλεται τε καλ ου βούλεται πράττειν, δηλονότι δύο εστον ψυχά, και όταν μεν ή άγαθή η, τὰ καλὰ πράττεται, ὅταν ὑξ ή πονηρά, τὰ αί-Enizeipeirat: fo feben wir hierans, fomohl wie nabe Borftellung icon bem altverfischen Religionsfpstem als auch wie wenig wir fie geradezu als eigentlichen utischen Begriff nehmen tonnen. Denn bies lieat in der Xenophontischen Stelle Har vor Angen, daß die the Seele, die bofe neben ber guten, ihren Urfprung ter Unbegreiflichkeit bes Ursptungs bes Bbsen aus ber den Natur ber Geele verdantt. Der Manichaisthe maz ber guten und ber bofen Seele ift mit Ginem te nicht verschieden von dem neutestamentlichen zwis Geift und Aleisch, und nicht mit verbrobender Wills (wie Begnern S. 84. behauptet), fondern mit vollem t fonnte auch Manes die Auetorität des Apostels Pans fir fich geltend machen in dem Echreiben an die Des a. a. D. c. 177.: Cam animo nolente coëant et tis pudoribus gerunt, quo tempore odio habent. n, uti ne manifestentur opera eorum. Cujus rei u ait apostolus: Non est volentis, ut subaudiatur, opus. Sive enim bonum geramus, non est carnis, manifesta sunt opera carnis, quae sunt fornicatio

ete., sive malam geramus, non est animae, quia fru tus spiritus pax, gaudium est. Denique clamat et Romanos apostolus: Non bonum, quod volo, ago. 4 malum operor, quod exhorreo. Videtis vocem anim contumacis, contra concupiscentiam defendentem bertatem animae. Dolebat enim, quia peccatum. est, diabolus operaretur in se omnem concupiscentia Legalis auctoritas indicat malum ejus, cum omn ejus usus vituperat, quos caro miratur et laudat: a nis enim amaritado concupiscentiae suavis est anime per quam nutritur anima et ad vigorem accitur. nique coercentis se ab omni usa concupiscentiae a mus vigilat, ditatur et crescit, per usum autem conc piscentiae consuevit decrescere. Wenn die Seele bei lem beffern Bewußtfenn, bas ihr inwohnt, bennoch ne unwillführlich und unwiderstehnich zur Materie fie bi giehende Luft in fich findet, eine gegen bas Gute reagire be Macht, fo icheint die Gine Geele gleichsam in zwei Gu jecte getheilt gu fenn, immer aber ift es nur ber Gegenf bes Geiftes und bes Rleifches, und benfelben Begriff, mi den wir bei bem Apostel Paulus mit bem Ausbrufe Reif verbinden uniffen, bachte fich auch Manes, wenn er b. Charafteristische des Aleisches in die concupiscontia fext bie nur auf bem Pungte entspringen fann, wo Geift u Materie, fich berühren, und mitten im Gegensag ein Mittl red fich findet, in welchem fich beide befreunden, der Ge bem Ginfluße der Materie fich bffnet, Die Materie ot Geifte eine gewiße felbitthatige Birtfamfeit, ben spirit. concupiscentiae, fich aneignet. Will man bemnach be Gigenthumliche ber Manichaischen Lehre burch bie gute un bofe Seele bezeichnen, fo ift hiemit nur dualiftisch ause bruft, mas bie vom Dualismus fich weiter entfernenb! Gnoftiker trichotomisch aveuna, worn und uln nannte Die bofe Geele neben der guten tonnen die Manichaer an fcon |

schen beswegen nur uneigentlich genommen haben, ba ja sonft im Manichaischen Sustem ber Gegensaz gegen bie ala schlechthin bie  $\psi v \chi \dot{\eta}$  ist 21).

Nach dieser Darstellung verliert freilich sehr vieles, was Augustin in der Schrift De duadus animadus zur Beskritung der Manichaischen Lehre vorträgt, seine wahre Bedeutung, darüber kann man sich aber nicht wundern, da Augustin einen Begriff voraussezt, welchen die Manichäer nicht hatten, wenigstens nicht in der Form hatten, in wels der ihn Augustin seiner Polemif zu Grunde legte. Bei genauerer Betrachtung zeigt sich sogar eine Uebereinstimsmung der Augustinischen Lehre von der Natur des Mensichen und der Sunde mit der Manichäischen, die merkwürzlig genug ist, um hier noch hervorgehoben zu werden, um

<sup>21)</sup> Dan vergleiche mit bem Obigen noch folgende Stelle Ans gustin's De haeres. 46.: Peccatorum originem non libero arbitrio voluntatis, sed substantiae tribuunt gentis adversae: quam dogmatizantes esse hominibus mixtam, omnem carnem non Dei, sed malae mentis perhibent esse opificium, quam a contrario principio Deo coaeternam esse aiunt. Carnalem concupiscentiam, qua caro concupiscit adversus spiritum, non ex vitiata in primo homine natura nobis inesse infirmitatem, sed substantiam volunt esse contrariam, sic nobis adhaerentem, ut quando liberamur atque purgamur, separetur a nobis, et in sua natura etiam ipsa immortaliter vivat. Easque duas animas, vel duas mentes, unam bonam, alteram malam, in uno homine inter se habere conflictum, quando caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem. Sier fagt Augustin felbft ftatt: duae animae milber und richtiger: duce mentes. Duas mentes, zwei entgegengefezte gei= ftige Richtungen, bat ber Menich wegen des Conflicts gwi= iden Geift und Fleifd, diefer Conflict felbft aber hat feinen Grund barin, daß bas fleifc ober ber Leib ber bofen Cubstang angebort.

fo mehr, ba erft neueftens hieruber verschieden geurtheilt it worden ift. Wegnern , der diefe fur eine richtige Burdis is gung ber Manichaischen Lehre nicht unwichtige Frage zuerft gur Sprache brachte (S. 86.), ift ber Meinung (S. 89.): Manichaeos saltem quodammodo peccatum originale, nisi in thesi, tamen in praxi docuisse. In singulis enim huius dogmatis partibus Augustini sententiam cum Ma-, nichaeorum opinione congruere, nemo negare potest, praesertim quum propagationem animae per traducem, et primi hominis peccatum ex concupiscentia ortum et exinde omnes homines depravans spectaverit. beutendere Abweichung Augustins vom Manichaischen Dogma fen nur diefe, daß der erfte Menfch nach Augustin vor ber Gunde Freiheit des Willens gehabt habe, nach den Manichaern aber nicht. Diese Bergleichung bes Manichaischen Syftems mit dem Augustinischen in der Lehre von dem peccatum originis findet Giefeler Theol. Stud. und Rrit. a. a. D. S. 626. nicht gang befriedigend. Manes habe die moralifchen Berhaltniffe bes Menfchen in phyfifche verwandelt. Durch ben Gundenfall fen nach Augustin die moralische Natur bes Menichen felbst verderbt worden, und habe fich in biefer Berberbniß auf die Nachkommen fortgepflangt, nach Mas nes fen bie gute Seele feines Berberbniffes fabig gemefen. und durch den Gundenfall konnte blos die phyfifche Rraft berfelben in bem Berhaltniffe gur bofen Seele gefchmacht worben fenn. Es fen burchaus nicht anzunehmen, bag bie Manichaer auf irgend eine Beife eine Erbfunde, eine von bem Gundenfall ber Lichtfeele anklebende moralische Berberbniß gelehrt haben, die schadlichen Folgen ber Gunde fonnte Manes blos phyfifch auffaffen, und in der Berfpaltung ber Lichtseele und in ber baraus hervorgehenden 11es bermacht der Sple über dieselbe finden. 3d fann biefer Unficht nicht beiftimmen, wenn ich nun aber gleich mit Begs nern glaube, daß die nahe Bermandtschaft ber Augustinis

iden und Manichaischen Lehre in hinficht der Erbfunde nicht mobl geläugnet werben fann, fo befriedigt mich boch die von Wegnern gegebene Parallele nicht. Augustin selbft wollte allerdings davon nichts wiffen, er behauptete viels mehr im Streite mit ben Pelagianern, Diese fepen mit ben Ranichaern barin gang einverstanden, baß fie, wie bie Ranichaer, feine Erbfunde annehmen. Contra duas epist. Pelag. IV, 4.: In eo sane, quod dicunt per Adam mortem ad nos transisse, non crimina, non habent (Pelagiani) adversarios Manichaeos: quia nec ipsi adstruunt originale peccatum ex homine primo, prius puro, et recto corpore ac spiritu, et postea per arbitrium libe. rum depravato, deinceps in omnes transisse cum morte et transire peccatum: sed carnem dicunt ab initio malam de malo corpore et a spiritu et cum malo spiritu creatam: animam vero bonam, partem scilicet Dei, pro meritis inquinationis suae per cibos et potum, in mibus antea colligata est, venire in hominem, atque ua per concubitum etiam carnis vinculo colligari. As per hoc Manichaei consentiunt Pelagianis, non crimen primi hominis transisse in genus humanum, neque per carnem, quam nunquam fuisse dicunt bonam, neque per animam, quam perhibent cum meritis inquinamentorum suorum, quibus polluta est ante carnem, venire in hominis carnem. Diese Stelle fann uns ohne 3meifel enf bas Richtige leiten. Augustin legt bas hauptgewicht barauf, bag die Manichaer die Ratur bes Menschen als eine von Anfang an bofe, nicht aber als eine erft bbfe ges wordene betrachteten, daß fie behaupteten, das Rleifch, ober ber Leib des Menschen, sen an und fur fich bbfe, die Seele bes Menschen sen schon, ehe fie in ben menschlichen leib tam, in ben Speifen und Getranten, mit welchen fie in ben Leib überging, in einem Buftanbe ber Beflekung ge= wefen; es fehlte alfo ihrer Anficht von der Erbfunde, mas

Muguftin ale einen wefentlichen Beftandtheil ber feinigen anfah, die Annahme eines urfprunglich reinen und voll= fommenen Buftandes der Menschennatur, aus welchem erft ber Uebergang in ben Buftand ber Berdorbenheit erfolgte. Ebenbeswegen haben auch die Manichaer feine Fortpflans jung der Schuld des erften Menschen auf feine Rachfom= men annehmen tonnen, weil es feinen Zeitpunct gab, in meldem ber erfte Menich fich biefe Schuld erft zusog. lein bei naberer Betrachtung erscheint ber Unterschied ber beiben Borftellungen nicht febr bedeutend. Much die Manis der nuhmen einen Buftand ber Berdorbenheit ber menfch= lichen Ratur an, und wenn fie auch ben Unfangepunct beffeiben weiter rutwarts fexten, fo laffen boch auch fie biefen Buftand mit einem bestimmten Zeitwuntt beginnen. Es ift jener Zeitpunct, in welchem bie Geele wie burch eine Lokfpeise fich verführen ließ, in den menfchlichen Leib einzugehen. Bar fie auch, wie die Augustinische Stelle verstanden merben fann, guvor ichon burch die Bermis foung mit ber Materie beflekt (namentlich ale die in den Pflanzen ber Erde eingeschloßene Weltseele), so ift boch babei eigentlich nur an die Endlichfeit ber menschlichen Seele zu benten, und die ber menichlichen Geele eigen= thumliche Beflekung burch bie Materie hat ihren Grund und Urfprung nur in ber Berbindung berfelben mit einem menschlichen Ltib. Dies ift die dem Anfange des menschlichen Dufenns gleichzeitige, baffelbe erft conftituirende Urfunde, bagu tam bann aber noch jene fcon in die Sphare bes menfchs lichen Lebens fallende Gunde, die dem biblifden Gundenfalle gunachft entspricht, bie geschlechtliche Bermischung, bie jeboch eigentlich nur die Fortfezung jener erften Gunde ift, und biefe ju einer in fteter Folge, in ber Succeffion bes menschlichen Geschlechts, fich fortpflanzenden machte. Rann auch nach ber Augustinischen Lehre bas Subject ber Erbfunde nur bie Seele fenn, fo ftimmt in ber That bie Manichaische barin

ð,

¥|

4

mitibr überein, baß auch fie eine Beranderung annahm, burch welche bie Seele ihre urfprungliche Reinheit verlor, und in ben Buftand einer fortdauernden Berunreinigung überging. Behauptung Giefelers, bag nach Manes die gute Geele feis nes Berberbniffes fabig mar, bag bie Manichaer auf feine Beife eine Erbfunde, eine der Lichtfeele anklebende moralis iche Berberbnif gelehrt haben, fann ich nach ber obigen Untersuchung nicht fur richtig halten, ba bies ebenfofebr bem innern Bufammenhang des Spfteme ale beftimmten Beugniffen widerstreitet. Durch den Gundenfall ift feiness wegs blos die physische Rraft der Lichtseele in dem Berbiltniff zur bofen Seele geschwacht worden (mas übrigens boch immer auch als ein beteriorirter Buftand anzuseben vielmehr konnte ja biefer fogenannte Gundenfall, ber barin bestund, baß sich Abam gur Fortpflanzung seines Beidlechtes verleiten ließ, nur besmegen erfolgen, weil bie Seele fich juvor vom materiellen Leibe hatte gefangen nebe men laffen. Der babei vorauszusezende unbegreifliche Sang. ber bie Seele jum leiblichen Dasenn bingog, ift ber eigents liche Gunbenfall bes Manichaischen Systems, und fofern biefer Abfall ins leibliche Dafenn fich bei ber Zeugung jebes neuen Menschenlebens wiederholt, pflangt fich der babei gu Brunde liegende finnliche Sang als Erbfunde fort. ber finnlichen Luft, die den Menschen zur Zeugung treibt, infert fich ber ursprungliche verborgene Reim ber ber Geele anhaftenden Unvollkommenheit und Berdorbenheit 23). Bas der Angustinischen Lehre noch Unterscheidendes bleibt, ift bemnach nur dieß, daß Augustin nicht ichon ben Leib

<sup>22)</sup> Die beiden Theorien treffen noch näher zusammen, wenn wir noch bazu nehmen, daß auch Augustin besonders hervorshob, durch die finntiche Lust bei der Zeugung, die concupiscentia, pflanze sich die Erbsünde fort, in dieser Lust außere sich demnach die Erbsünde ganz besonders. Man vgl. Wigsgers August. und Pelag. Berl. 1821. S. 100. f.

an und für fich fur bofe hielt, baher auch nicht ichon bas Gins # geben ber Seele in ben Leib fur ben Gunbenfall erflaren #1 fonnte, ber Gundenfall mar ihm baber nur ein fvaterer bi Mit, und gwar die Uebertretung eines positiven gottlichen th Gebots, aber auch biefer erfte Uct ber Gunde ig ohne eine ursprünglich in ber Ratur bes Menfchen # porhandene Disposition, eine anfangs noch schlummernde is finnliche Begierde, nicht entstehen fonnen. Augustin hebt in in ber obigen Stelle insbesondere auch noch bies bervor. in nach ben Manichaern, wie nach ben Belagianern, non crimen primi hominis transisse in genus humanum. auch Manes tonnte, wie Augustin, fagen, bag in ber a Seele des erften Menfchen alle Menfchenfeelen gefündigt i haben, baf jede berfelben mit einer ihr anhaftenden Schulb . ins Dafenn trete, und wenn auch Augustin fich die Erbs & funde mit dem ftrengen Begriff ber Imputation gebacht mife ih fen wollte, fo ift es boch immer nur eine folche Gunde, b, beren Urfprung weit hinter bas individuelle Bewußtfenn im jebes einzelnen Menschen guruffallt. Ja, nach dem Manis bi difchen Begriffe ber Erbfunde ftellte fich in gewißem Ginne die Identitat der Urfunde jedes einzelnen Menfchen mit ber Urfunde bes erften Menschen noch bestimmter bar, fo= 140 fern jede Seele mit derfelben funlichen Luft, berfelben Reis gung jum leiblichen Leben, ine Dafenn tritt, die fchon die Seele des ersten Menschen in die leibliche Bille herabgezos 118 gen hat, und wenn die moralische Arankhaftigkeit, in wels che Augustin das Wefen der Erbfunde fezte, gleichsam wie ein physischer Zustand ber Seele durch die Zeugung fortgepflanzt werden foll, fo scheint die Idee eines folden Traducia= nismus mit feinem System beffer zu harmoniren, als mit bem Manichaischen, das nach der einmal geschehenen Bermis schung des Geistes mit der Materie eine fo enge Beziehung beiber auf einander annimmt. Wie man aber auch über die bemerkenswerthefte, einzelne Puncte urtheilen mag,

mb wesentlichfte Uebereinstimmung ber beiben Spfteme liegt in jebem Ralle barin, baß Manes, wie Augustin, um bas etifche Bbfe in feinem vollen Ginne aufzufaffen, nicht blos bei ber Erscheinung der Gunde in einzelnen fundhafs ten Sandlungen fteben bleiben zu burfen glaubte, fondern auf ben tiefer liegenben, jeder Erscheinung vorangebenben Grund , Die in ber menfchlichen Natur verborgene Burgel, mrufachen wollte. Go famen beide auf die Borausjegung einer icon ursprünglich vor jeder That bosen concupis-Omne enim peccatum, fagt Manes in bem Briefe an die Menoch a.a. D. c. 187., antequam fiat, non est, et post factum memoria sola ejus operis, non ipsa species manet, malum autem concupiscentiae, quia naturale est, antequam fiat, est, quum fit, augetur, post factum et videtur et permanet. Daher fah Manes nach bemfelben Briefe, wie Augustin, die in der Rirche bert= idende Sitte ber Rindertaufe ale einen Beweis bafur an, daß die Chriften felbit eine ursprungliche Beflefung ber menschlichen Natur durch die That anerkennen. bis interrogandi mihi sunt: si omne male actuale est, antequam malum quispiam agat, quare accipit purificationem aquae, cum nullum malum egerit per se? Aut si necdum egit, et purificandus est, licet (ober liquet) eos naturaliter malae stirpis pullutationem ostendere, illos ipsos, quos amentia non sinit intelligere, neque, quae dicant, neque, de quibus affirmant, 3wat findet nun auch hier wieder eine gewiffe Differeng ftatt, indem die Manichaer bas Bbfe im Menfchen, um es auf feine tiefer liegende Burgel ju verfolgen, in gewiffem Sinne als etwas Substantielles gur menfchlichen Ratur Gehoriges betrachteten, Augustin aber mit ber Erbfunde nur ben Begriff eines zufälligen Uebels verband. Manichaei carnis concupiscentiam non tanquam accidens vitium, sed tanguam naturam ab aeternitate malam vituperant: Pelagiani eam tanquam nullum vitium, sed naturale sit bonum . insuper laudant: Catholica utrosque redarguit, Manichaeis dicens, non natura, sed vitium est, Pelagianis dicens, non a patre, sed ex mundo est, ut eam velat malam valetudinem sanari utrique permittant, desinen ..... do illi anquam insanabilem credere, isti tanquam las-12. dabilem praedicare. Contra duas epist. Pelag. II, 2. 114 (Bal. oben Unm. 21.). Allein wie Julian dem Augustin Uns recht that, wenn er ihn in ber Lehre von ber Erbfunbe bes Manichaismus beschulbigte, fo hat man gewbhnlich auch vom Manichaismus einen unrichtigen Begriff, wenn man ohne nahere Bestimmung behauptet, er habe in ber concupiscentia ein substantielles Bbse ber menschlichen natur angenommen. Es tann dies boch nur infofern gelten, fo fern die Manichaer den Leib oder bas fleifch, wie die Das terie, nach der weiten Ausbehnung, die fie bem Begriffe bes Bbfen gaben, fur bas bbfe Princip hielten, fommt es aber, wenn von Gunde und Erbfunde bie Rede ift, bars auf an, wie weit bie Seele, bas nothwendige Subject ber Sunde, vom Bofen berührt und befleft worden ift, fonnten auch bie Manichaer die concupiscentia nur fur ein accidens vitium halten, sie ift ja erft burch bas 3us fammenfenn ber Seele mit bem Leibe in ber Seele gewett worden, und nur fofern der Grund und Anlag ber die Seele verunreinigenden concupiscentia in der Materie ober bem Leibe liegt, ift fie, wie biefe felbft, ein naturliches und substantielles Uebel. Go trifft allerdings wieber, Julian meinte, die Manichaische Lehre mit der Augustinischen jusammen, aber ber Begriff beider ift richtiger bestimmt.

Nach Manes, wie nach Augustin, ist die ursprünglich reine Natur des Menschen durch die Sunde bestekt worden, wie weit aber diese Bestekung sich erstrekt, betrifft die Frage von der Freiheit, die hier noch zu untersuchen ist: ob die Manichaische Lehre die Freiheit des Willens be-

,

ŧ

ķ

٠ ا

3

ę

1

î

t

:

e

z

١

beupte ober laugne? Auch diefer Theil ber Manichaischen Antbropologie gehort unter biejenigen Puncte, aber mels de große Berichiebenheit ber Meinung berricht. Die Bes lebrten , Die ben Manichaischen Lehrbegriff untersucht bas ben, wiberfprechen fich geradezu. Mosheim Comment. G. 842. f. und Balch Sift. ber Reger. Ih. I. S. 768. bez baupten febr bestimmt, Manes und seine Schiller haben bie Kreibeit bes Willens gelaugnet, Beausobre T. II. G. 433. f. bagegen und Wegnern G. 90. nehmen bas Gegentheil m. Giefeler a. a. D. G. 628. fcmanft gewiffermaßen mifchen beiben entgegengefesten Unfichten, Reander ende beffen Darftellung überhaupt die Manichaische Ans thropologie nicht nach allen Seiten in ihr volles Licht fext. bat Diefe fur Die richtige Muffaffung bes Spftems im Gans zen nicht unwichtige Lehre gar nicht berührt. fich allerdings fowohl fur die Behauptung als für die Lauge uma ber Freiheit icheinbar gleich fprechende Stellen anfibe m, mo aber auf diefe Beife bald bas Gine bald bas Ans bere als Lebrfas aufgestellt wird, fann um fo gewißer nur bie Unficht gelten, bie mit bem gangen Geifte bes Ons fems zusammenftimmt. Es fommt baher hier nur bars auf an, einen blos icheinbaren Widerspruch nicht fur einen wirklichen zu nehmen, und wie fo oft geschehen ift, bei Begriffen, welche, wie die Begriffe Freiheit und Gunde bon fo verfcbiedener Seite genommen werden tonnen, Derts male nicht willführlich ju trennen, die nothwendig jufams mengehoren, was ftete Berwirrung und Unklarheit zur Rols ge baben muß.

Schon nach allem bemjenigen, was sich uns über die Ranichaische Lehre von der Sunde ergeben hat, last sich nicht annehmen, daß Manes die Freiheit des Willens laugenen wollte. Ist die Sunde die eigene That der Seele, ist es Schuld der Seele, wenn sie der sinnlichen Lust in sich Raum gibt, so muß sie auch frei seyn. Die Gegner der

Manichaer behaupten baher mit Recht, die Erflarung, bienn Manes von ber Entstehung ber Gunde gebe, feze offen-ite bar Die Freiheit bes Willens voraus. Ipse etiam, fantit Evodius De fide c. 5., non potuit nisi fateri animas etiam, quas dicit ad Dei substantiam pertinere propria voluntate peccare, mit Berufung auf zwei Stelllen aus Mani's Schriften felbit, von welchen bie eine aus. bem zweiten Buche des Thesaurus, die andere aus ber Episant stola fundamenti genommen ift, nach welchen Manes bien, Seelen fich mit eigener freier Meigung fur bas Gute jober Bofe entschelden lagt. Die legtere biefer beiden Stellen if. icon S. 113. angeführt worden, die erftere macht fur ben. felben 3wed Augustin gegen ben Manichaer Felix De acticum Fel. Manich. II, 5. geltent : Audi, quemadmodum Manichaeus ipse confessus tamen esse liberum arbitrium, in thesauro vestro, cui tale nomen ad decipientdos homines indidistis, certe sic loquitur, quod et tun ipse cognoscis: "Hi vero, qui negligentia sua a labs, praedictorum spirituum purgari se minime permiserint, et mandatis divinis ex integro parum obtemperaverint legemque sibi a Deo liberatore datam plenius servare. noluerint, neque, ut decebat, sese gubernaverint" etc. Vides, in his verbis confirmatum esse, etiam a nesciente. quid loqueretur, liberum arbitrium. Qui enim servare, legem non vult, in potestate ejus est, si velit. enim dixit, non potuerint, sed noluerint: hoc certe, quod nolunt servare legem, non a gente tenebrarum coguntur: si enim coguntur, non nolunt, sed non possunt; si autem nolunt, non utique coguntur, ut non faciant. sed voluntate sua nolunt. Hoc ergo, quod in eorum. voluntate est, ut nolint, peccatum est certe sine aliqua necessitate gentis tenebrarum. Hoc agnosce esse peccatum sine necessitate gentis tenebrarum, et inde vides, unde veniant omnes culpae, unde merita culparum, unde,

Estributiones poenarum 23). Was Angustin hier, obwohl it Recht, aus ben Worten Mani's folgert, fpricht mit flas m Morten ber Manichaer Secundinus aus, indem er in iner Epist. ad August. ber Geele bas Bermbgen auschreibt. ngend ober Laster zu mahlen. In medio (spirituum) pota est anima, cui a principio natura sua dedit victo-Haec si una cum spiritu virtutem fecerit, habit cum eo vitam perpetuam, illudque possidebit reum, ad auod dominus noster invitat, si vero a spiritu tiorum incipiat trahi et consentiat, ac per consensum enitudinem gerat, habebit harum sordium indulgene fontem. Carnis enim commixtione ducitur, non opria voluntate. At si, cum se ipsam cognoverit. nsentiat malo, et non se armet contra inimicum. luntate sua peccavit. Quam si iterum pudeat errasse. ratum inveniet misericordiarum auctorem. Non enim nitur, quia peccavit, sed quia de peccato non doluit. ie Seele fundigt entweder unwillfuhrlich und bewuftlos. er mit Abficht und Bewußtseyn, immer aber findet von rer Seite eine gewiße Bustimmung fatt, und es fteht bas rauch in ihrer Dacht, fich von dem Undrang bes Bbien ermaltigen gu laffen, oder nicht, fie hat von Ratur bas ermbaen, über bas Bbfe ju fiegen. Wo Freiheit und eis me Selbstbeftimmung ift, ift auch Burechnung, und je flas Tfich die Seele ihrer Freiheit und Kraft jum Guten bes ufit ift, befto bober ift der Grad ihrer Burechnungsfabias Daber bestimmten die Manichaer ben Begriff ber

<sup>23)</sup> In demfelben Insammenhang führt Angustin (wie Evodins a. a. D.) für denselben Iwed and noch eine Stelle ans eisner von den Manichaern sehr geschäften Schrift, den von einnem gewißen Lucius versaften Actus, du: Etenim speciosa sigmenta, et ostentatio simulata et coactio visibilium noc quidem ex propris natura procedunt, sed ex eo homine, qui par se ipsum deterior factus est par soductionem.

moriae pristinae reddita, recognoscit, ex quo originen trahat, in quo malo versetur, quibus bonis iterum emen dans, quod nolens peccavit, possit per emendationen delictorum suorum, bonorum operum gratia, meritus sibi reconciliationis apud Deum collocare, auctore sa vatore nostro, qui nos docet et bona exercere et mal fugere 24). - Hoc nos dicimus, quod a contraria no tura anima cogatur delinquere, cui non vis esse rad cem. nisi hoc tantum, quod in nobis malum versatus, cum constet exceptis nostris corporibus mala in one mundo versari. Das jedoch hauptsächlich gegen die Be aussezung eingewendet wird, das Manichaische Gufte. lehre die Freiheit des Willens, ift die von demfelben an geftellte Ibee ber Unveranderlichkeit der Natur ber Sed\_ Wie Gott feiner Natur nach nichts Bofes wollen ober thi fann, fo fann auch die von Gott ausgefloffene Lichtfal bas nothwendige Gefes ihrer Natur nicht verläugnen. . ber Disput. IL contra Fort. behauptet Fortunatus, que nihil mali ex se proferat Deus omnipotens, et que quae sua sunt, incorrupta maneant, uno ex fonte violabili orta et genita, cetera vero, quae in hoc mui versantur contraria, non ex Deo manare, nec princi-Deo parmisse in hoc seculo, i. e., quod non ex ipso of ginem trahant. Daraus zieht nun Mosheim a. a. D. & 

<sup>24)</sup> Es folgen hier noch die Botte: propositum est enimm bis, quod non ab aliqua contraria natura, sed sponte homo aut justitiae serviat, aut peccatis se noxium faciat, cum nulla existente contraria gente, sola vereatur anima in corpore constituta, cui Den ut dicis, liberum arbitrium dedit, sine peccato esset, peccatis se obnoxium faceret. Es muß aber entwebet diesen Borten ein Fehler seyn, ober zu prop. est nobis noch hinzuzubenten a te, so daß der zweite Saz cum mit etc. die Widertegung des vorangehenden ist.

12. Die Kolgerung, baf Manes und feine Schiler ber bele fein liberum arbitrium, fein Bermogen, entweber bas inte ober Bbfe zu mahlen, beilegen konnten. Die Ceele mme ihrer Natur zufolge nur die Gine unwandelbare Riche ma auf das Gute haben. Wenn baber gleichwohl bie Das ichaer bisweilen fo reben, als ob die Seele mit freiem Billen fundige, felbst in die finnliche Luft einwillige, fo ben fie nut uneigentlich fo: anima divinae naturae fiin malum velle ac probare nullo modo potest, et veu propterea ejus consensus non est. Dicitur vero anina consentire flagitiis malae animae, quando lumen mm ita obscurari a carne et mala anima sinit, vires-🗪 mas ita frangi, et debilitari, ut illis non resistate mentit, quando superari et cogi se a malo animo pain, ut non prohibeat, quae detestatur. Allein eine Miche Ueberwindung ber Seele tann boch, wie fcon oben mertt murbe, nicht gebacht werben, ohne bag bie Seele ich in ihrer innern Rraft und Widerstandsfähigkeit nache it, und infofern wenigstens felbst zum Bofen ihre Gine Migung gibt 25). Ein positives Uebergewicht des Bbsen

<sup>25)</sup> Augustin bemertt, um zu beweisen, daß die Sünde nicht aus der Boraussehung einer absolut bösen Substanz, sondern nur aus einem innern Hange der Seele erklätt werden könne; ganz gut Contra Secund. c. 19: Unde illa consensio mala in ea natura, quam bonam esse concedis et pruedicas? Quidquid enim patitur, ut consentiat mald, non utique pateretur, nisi pati posset. Quaero ergo, unde habeat ipsum pati posse? — Sicut enim in ligno, antequam frangatur, inest fragilitas, quae nisi inesset, frangi omnino non posset, — sic quaero in ista natura unde sit quaedam vel fragilitas, vol flexibilitas? — unde corruptibilitas, etiam antequam corruptor accederet? Wgl. c. 13.14. Ulein alles dies trifft die Manichaet nicht: je klaret diese Size sind, deste unwahrscheinlicher wird nur die ihnen aufzehürdete Inconsequenz.

aber die in der Matur der Seele liegenden Rrafte des One ten wurde bas ursprungliche Berhaltnif ber beiben Princis vien vollia verruden und die Natur der Lichtseele aufheben. Auch Mosheim nimmt baher boch wieder an, baff die Seele aus Tragheit und Nachläßigfeit fundigt, wenn fie nemlich ihr Licht nicht gebraucht, um bie Regungen und Begierben bes Rotpers und ber bbfen Seele gurufgubrangen. Das beift aber bief anders, als jugeben, baff bie Seele mit freiem Billen fundigt, daß fie felbst die Urheberin der Gunde ift 26)? Bollte man ben scheinbaren Widerspruch ber bei ben Behauptungen, von welchen die eine ber Seele bie Billensfreiheit abspricht, die andere jugefteht, nicht auf biefe Beife Ibfen, fo tame allerdings gulegt die Manichais iche Lehre auf bas hinaus, was Augustin De actis cum Fol. Manich. II, 8. ben Manichaern entgegenhalt: Secundam vos nulla peccata sunt. Gens enim tenebrarum non peccat, quia suam naturam facit. Natura lucis non peccat, quia quod facit, facere cogitur. Nallum ergo invenis peccatum, quod damnet Deus, nullum in venis peccatum, quod poenitentia possit sanari, si autem poenitentia est, et culpa est, si gulpa est et volun-

<sup>26)</sup> Belcher verwirrende Biderspruch es ist, auf der einer Seite der Seele die Freiheit des Willens abzusprechen und dach auf der andern die Sunde aus einer Rachläsigkeit der Seele abzuleiten, fällt am meisten auf den Bald S. 768.

"Da die gute Seele ihrer Natur nach gut, die dose abei ihrer Natur nach bose ihrer Natur nach bose eine heit des Billens statt habe, hernach, daß es im eigentlichen Sinn keine Sunde gebe. Doch ist es gewiß, daß die Mannichter die Nachläsigkeit der guten Seele, den Bewegungen des Körpers und der bosen Seele zu widerstehen, vor Sande gehalten. Sie sündigt nur Unterlassungs und keine Begen hungssünden."

imtas est, si voluntas in peccando est, natura non est, quae cogat. Daß aber die Seele das Subject der Sinde fep, haben die Manichaer nicht geläugnet, sondern immer wenstesefezt.

;

L le

ф

Ħ

ď

18

įχ

į.

W

年 豆

**B** 

r

Bringen wir die Resultate unserer Untersuchung über bie Lehre von der Zweiheit der Seelen und der Freiheit des Billens, welche leztere mit jener im Grunde zusammensstätt, und nur eine andere Seite desselben Gegenstandes ift, in einen soviel möglich vollständigen Zusammenhang, so scheint der Manichaische Lehrbegriff nur auf folgende Weise gedacht werden zu können:

1. Was die menschliche Seele auf eigenthumliche Weise unterscheidet, ift bas Bewußtseyn ihrer Lichtnatur. mr biefes Bewußtsenn in ber Seele ift, besto mehr erhebt fe fich über bie übrige ihr verwandte Schopfung. m Bes buftfenn ihrer Lichtnatur tann bie Seele nur fo wirfen und fic außern, wie es ihrer Natur gemäß ift, aber mit biefem Bewußtsenn ift ihr zugleich auch bas Bermbgen gegeben, iebem ihre Wirksamkeit hemmenden Ginfluß zu widerfteben. Darin besteht ihre Freiheit, sie ift frei, weil sie durch feine außere Dacht gezwungen werben fann, fich anders ju befimmen, als es ihrer Natur gemaß ift. Diefe Freiheit ift allerbinge junachft eine außere, Unabhangigfeit von außerem 3roang, fie fest aber eine innere Gelbstbestimmung poraus, vermbge welcher die Seele fich felbit fo bestimmt, wie es eine in ihrer Natur liegende Nothwendigkeit mit fich Ich sehe nicht ein, warum, wie Gieseler a. a. D. 628. behauptet, ben Manichaern Freiheit in Diesem Sinne, als moralifche Gelbstbestimmung ber Lichtfeele, uns bentbar gewesen senn foll, und warum fie auch hier moralifche Berhaltniße in physische verwandelt haben sollen. Der Menfch mar auch ihnen ein freies moralisches Befen, fofern er mit Gelbstbewußtseyn der innern Rich=

tung seiner Natur folgt und dieser gemäß sich felbst bestimmt. 27).

2. Je naher noch die Seele ihrem Ursprung ist, desto it heller ist in ihr das Bewußtsenn ihrer Lichtnatur. Man it vgl. die obigen Stellen, besonders die Stelle aus der Disp. u. 11. contra Fort., in welcher von einem ursprünglichen Bee wußtseyn die Rede ist, das die Seele wiederum in sich ers in neuen muß: anima memoriae pristinae reddita recognoscit, ex quo originem trahat.

3. Obgleich es jum Wefen ber Seele gehort, daß fie

<sup>27)</sup> Schlechthin aufgehoben murbe im Manichaismus bie meralifche Kreiheit nur, wenn in biefem Spfteme bie Gottheit felbit nicht als eine mit Gelbitbewußtfevn und Freiheit fic bestimmende Intelligenz, sondern nur als eine physisch wirs i fenbe Canfalitat gedacht werden tonnte. Dann galte, mas Aus 3 auftin Contra Faust. XXII, 22. fagt: libertatem voluntatis illas particulas habuisse dicere non potestis, quam to-.: tus Deus ipse non habuit. Allein zu biefer Annahme find wir burch die bisherige Entwiflung wenigstens nicht berechtigt. Augustin felbst bezieht biefe Behauptung auf ben feinb. lichen Angriff bes bofen Princips, welchem bie Gottheit nur baburch begegnen tann, bag fie jene Theile ihres Befens preisgibt. Gott felbst habe baber feine Freiheit, quia, si eas non mitteret in peccatum, totus a tenebrarum gente pervasus peccare cogeretur, quod si cogi non possit, peccavit, cum eas eo misit, ubi cogi possent. Aber auch hier a burfen wir nicht an einen physischen Zwang benten. Db. gleich Gott bie Seelen fenbet, fo wird boch baburch nicht ausgeschloffen, bag in ihnen felbft, wie Manes ausbrudlich behauptete, die Reigung lag, fich mit der Materie zu verbinden. Die Frage über das Berhaltniß der Freiheit und 2 Nothwendigfeit ift fur bas Manichaifche Spftem nicht fcwies ! riger als fur jedes andere, bas auf einen jenfeits des emple . rifden Bewußtfenns liegenden Buftand der Praerifteng gurutgeht, und bie Seelen als Theile ber gottlichen Substang betrachtet.

fich ibrer Lichtnatur bewußt ift, fo fann es boch gescheben. baß ihr lichtes Bewußtsenn fich periodisch verdunkelt, und in bemfelben Grade, in welchem biefes entschwindet, ents schwindet ibr auch ihre Freiheit. Sie kann fich nicht mehr b bestimmen, wie es ihrer Natur gemas ift, fonbern es erbebt fich eine ihr entgegengefeste Ratur, die fie gegen ibren Willen amingt, in bas einzuwilligen, mas ihrer Ras mr zuwider ift. Es ift dies eine Kolge ber Berbindung ber Seele mit einem materiellen Leibe, woraus fich die finnliche Inft erzeugt, die Quelle aller Gunde. In dem Zuftande ber Gunbe gleicht die Seele einem Gebundenen, Gefanges nen, feiner Freiheit Beraubten. Betrachtet man fie fur fich, b ift es vollig undenkbar, wie die reine, lichte, ihrer gotts lichen Ratur fich bewußte Ceele in einen folchen Buftanb ber Berbunklung und Gebundenheit gerathen fann. es weint vergeblich, den Erklarungsgrund in ihr felbit au fus den . man tann es fich nicht anders benten , als ob eine buntle. feindlich widerstrebende Gewalt gegen bie Seele fich mebt, und boch objectivirt fich in diefer contraria et inimica nobis substantia ober natura nur bas unbegreifliche Etwas, bas gleichwohl in der Seele felbst liegt, gwar als mfichtbarer, verborgener Punct, aber doch mit der Mbglichs bit, ihr ganges Befen mit Dunkel ju übergieben. bemegen, weil es als eine ber Seele frembartige, ihr wibers freitende Dacht erscheint, ftellt es fich in ber Betrachtung pleichsam aus der Geele heraus, und ihr entgegen, als ets mas, morin die Seele ihr eigenes Wefen nicht erfennen fann. win ihr gleichsam ein anderes, von ihr verschiebenes Gubs iet, eine andere Ceele, gegenüber tritt. Bas ber bekannte bomerische Ausdruck: έχων ἀεχόντι γε θυμω einfach, aber finnvoll fagt, um den bei einer wider befferes Wiffen und Bewiffen beschloffenen Sandlung nothwendig stattfindenden imern Rampf bes Gemuthe mit fich felbst zu bezeichnen, bies und nichts anders foll mit bem Manichaischen Sage:

ì

į:

Ŀ

b

٠,

)= :Z

s

3

t

.

t >

daß der Mensch, weil ja, wie Augustin sagt, die natura : Incis non peccat, nicht freiwillig, sondern gezwungen und gegen feinen Willen fundigt, gefagt fenn. Es ift nach ben obigen Stellen ein cogi et trahi, aber bod) wieder ein con-it sentire, und jenes cogi et trahi hat feinen lezten Grund, boch nur in dem consentire, weil die Seele als das felbfts n thatige Princip eigentlich nie gezwungen werden fann, und auch nach der Manichaifchen Lehre nie aufhort, bas Subject ber Cunbe ju fenn. Ift biefe Anficht, wie ich, nicht zweifle, die richtige, fo kann ich die Art, wie Begs, nern Die Streitfrage über bas Manichaische liberum arbitrium lost, nicht gang genugend finden. Berfteht man, faat Begnern G. 92. , unter demfelben bas Bermbgen, fo ober andere ju handeln, Gutes ober Bofes zu thun, fo wurs ben die Manichaer gar fehr protestiren, wenn man ihnen ein folches arbitrium jufdreiben murbe. Liberum arbitrium ergo non est mera eligendi facultas, sed potius hominis est potestas, ea, quae ratio vera ac justa cog novit, sequendi et perficiendi, est igitur licentia, non malum aut bonum, sed solum bonum eligendi, quum is, qui capiditatum vi agitur, liberum se esse nullo modo dicere possit, sed concupiscentia captus teneatur. Eamque, quam nunc diximus, libertatem Manichaei quoque animae vindicarunt. Haben wir aber bei ber Bestimmung des wahren Characters der Manichaischen Lehre nicht blos auf das zu feben, mas die Manichaer worts lich und buchftablich lehrten , fondern auch auf bas, mas fie nach ber Confequenz ihres Systems, wenn auch stillschweis gend, boch nothwendig voraussegen mußten, fo merden mir fagen muffen, ber von der Begierde Beherrichte fen gwar allerdings ein Gezwungener und Gebundener, aber boch nur ein folder, ber fich felbst zwingen und binden lief. Bon einem consentire neben einem cogi et trahi fonnte auf feine Beise die Rebe fenn, wenn nicht die Seele, fos

febr es auch ihrer Natur gemäß ift, fich nur auf bas Gute an nichten, auch bas Bermbgen hatte, bem Entgegengefesten in fich Raum ju geben, bas Bbfe in fich aufzunehmen. somit fich fur bas Gine wie fur bas Undere zu bestimmen. Eusbruflich mochten immerhin die Manichaer ein liberum arbitrium in diefem Sinne, ale eine licentia peccandi, nicht mertennen, aber nur barum, weil fie fich pfpchologisch bie Entstehung ber Gunde aus ber einfachen und reinen lichtnatur ber Seele nicht erflaren fonnten, ba fie fie aber woch wieder in die Seele felbst verfegten, fo mar es, wie de baburch felbst erklarten, fo zu fagen, nur eine pspchologis iche Allufion, die ihnen jenes in der Seele verborgene, uns kareifliche, ihr fremdartige Etwas aus ber Seele berausftellte, deichjam als bas faliche Gegenbild ber mahren Seele, ober als ben bofen, buntlen Genius, ber bem guten Lichtgenius, ber die Seele führt, als Gegner gegenüber fteht.

Much die reine Lichtseele hat bemnach, wie auch in der Ratur überall bem Lichte ber Schatten gur Seite geht, ibre Schattenseite, fie fann der Uebermacht der Rinfterniß nicht widerstehen, mit welcher gleichsam ein bbfer Reind ihr ben lichten Tag bes Bewußtsenns raubt und in buntle Racht verfehrt, und fie aus bem Buftande der Freiheit in einen Buftand ber Gebundenheit hinabbruft. Aber auf ber andern Seite, barauf brang bie Manichaische Lehre mit allem Rachbruf, bleibt ber Seele auch in biefem Buftande ber Berdunklung und Gebundenheit boch ftete ein Lichtstrahl bes Bewußtsenns ihrer Lichtnatur, und barin jugleich bie Bedingung der Mbglichkeit einer Befreiung aus den Ban= ben, in welcher fie die Gunbe gefangen halt. burch, baf die Manichaische Lehre die Gunde nur als et= was Unfreiwilliges, als einen ber Geele wie von einer fremben Macht jugefügten 3mang, als einen ihrer Ratur wider= ftreitenden Buftand betrachten fann, wird aufs bestimmtefte anerkannt, daß auch die von der Gunde überwältigte

Seele bennoch bas Bewußtseyn ihrer mahren Natur und in Bestimmung festhält, wenn es auch noch nicht fraftig gest nna ift, die fie umftritenden Bande fogleich zu gerreiffen. In Es bebarf nur einer Unregung, um das urforungliche vers buntelte Bewuftlenn wieder zu erneuern und in feinem vole len Lichte bervortreten zu laffen. Nam quia inviti peocamus, beifit es in ber obigen Stelle, et cogimur a contraria et inimica nobis substantia, idcirco sequimura scientiam rerum (beswegen suchen wir eine flare Renntsniß unferer gangen Lage ju gewinnen und aus ihr wieber berauskufommen). Qua scientia admonita, et memoriae. pristinae reddita recognoscit, ex quo originem trahati etc. S. oben S. 190. Daher wurde von den Manichaernin bas Strafbare ber Sunde nicht sowohl in den Act berie Sinde felbft, an welcher ja die Seele wie mit einer unwiste berftehlichen Gewalt hingezogen wird, als vielmehr in benn Mangel bes Schmerzes über bie Gunde gefegt (non punitur, quia peccavit, sed quia de peccato non doluit. S. oben S. 187.), indem fie babei mit Recht voraussezente au durfen glaubten, Die Seele tonne ihre mahre Matura. nicht wohl fo fehr verläugnen, daß fie nicht, was Gunbeim ift, als Gunde anerkennen und verabicheuen mußte. biefes urfprüngliche, nie vollig verschwindende und verduns felte Bewußtsenn der Seele wiedererwett, fo erscheint fie in bann auch wieder in ihrem mahrhaft gottlichen Urfprung in und in dem Buftande ber Freiheit, in welchem fie ihrer Ras tur gemas nur im Guten lebt. Negasti (erwiebert Fortunas . tus in der Disp. I. auf die Behauptung Augustins: animam videmus et peccatricem esse, et in aerumna versari, et veritatem quaerere, et liberatore indigere: haec mutatio animae ostendit mihi, quod anima non sit Deus, nam si anima substantia Dei est, substantia Dei errat etc.), animam ex Deo esse, quamdiu peccatis ac vitils et mundanis rebus deseruit et errore ducitur,

fieri non potest, at aut Deus hoc patiatur, aut subtantia eius. Est enim Deus incorruptibilis, et subdantia ejus immaculata est et sancta. Hic vero quaeriritur a nobis, utrum anima ex Deo sit necne. Quod nos fatemur et ostendimus ex Salvatoris adventu, ex psius sancta praedicatione, ex ipsius electione, dum minis miseretur, et secundum ejus arbitrium anima vesine dicitur, ut eandem de morte liberaret et perduceret cam ad aeternam gloriam, et restitueret patri. Wenn bies maeichehen beginnt, bann ift, wie Fortungtus nachber fagt, anima memoriae pristinae reddita. Augustin balt bem Ranicbaer Die Daulinische Stelle entgegen: eramus naturaliter filii irae. Darauf sagt Kortunatus: si secundum enimam dicisset Apostolus, quod simus naturaliter filii irae, alienata esset anima ore Apostoli a Deo. Et hoc modo tu ratione ostendis, quod anima non sit Dei, quia naturaliter, inquit Apostolus, sumus irae filii. Si vero, secundum quod lege tenebatar, idem Apostolus ex semine Abrahae, ut ipse contestatur, descendens: constat eum corporuliter dicisse, nos fuisse filios irae, Animae vero substantia ostendit, sient et ceteros. quod sit ex Deo, et animam aliter non posse reconciltari Deo, nisi per magistrum, qui est Christus Jesus. bierans erhellt bann auch, um auf bas Dbige gurufgutom= men , Die eigentliche Differeng ber Augustinischen und Manidifchen Lebre von der Erbfunde, fo weit fie durch die Lebre pon ber Freiheit bes Willens bestimmt wird. Gine bie menschliche Natur in solchem Grabe burchbringenbe Berborbenheit, daß dem naturlichen Menschen, wie Augustin in feinem fpatern Spftem ben Pelagianern gegenüber behaup= tete, alle beffere Ertenntnif, alle Rraft jum Guten und alle Rreiheit fehlt, lehrten die Manichaer nicht, vielmehr mußte nach ihrer Unficht auch in dem verdunkelten Bewußt: fenn ftete fo viel Licht gurutbleiben, daß der Menfch bei ber ersten Anregung sich zu bem ursprünglichen reinen Bes wußtsenn seiner Natur und seiner ursprünglichen Freiheit im wieder erheben kann. Der Seele bleibt stets in ihrer Nas witur ber Sieg gesichert. A principio natura sua victoriam undedit animae, wie Secundinus in der Epist, ad Aug. sagt.

Im Allgemeinen find es, wenn wir auf bas Gange aurufbliten, und die Manichaische Lehre mit ber gewohns, lichen, von ben driftlichen Lehrern vorgetragenen nach ben allgemeinsten Beziehungen vergleichen, zwei Sauptpuncte, bie wir zu beachten haben, um ben eigenthumlichen Chas racter des Manichaischen Systems richtig aufzufaffen: 1) die weite Ausdehnung, die dem Begriff des Bbfen geges ... ben wird, 2) die damit zusammenhangende Gewohnheit, auch bas bem ethischen Gebiete nicht Angehbrende als ein Lebendiges, Perfonliches und Gelbftthatiges barguftellen. Bas bas Erstere betrifft, so ift es bem Manichaismus, wie wir schon früher gesehen haben, durchaus eigen, den Mens schen als Glied des kosmischen Ganzen so zu betrachten, bag er vollfommen im Rleinen ift, was die Welt im Gros gen in fich enthalt, und ebenso auch feine Natur nichts in fich haben fann, wovon nicht die Elemente und Reime in ber allgemeinen Natur ber Dinge liegen. Auch bas Bbfe. bas in bem Bewußtfeyn bes Menfchen fich gusfpricht, muß baber feine Burgel aufferhalb bes Menschen haben. Hoc'in nos dicimus, fagt Fortunatus in ber Disp. II., quod . contraria natura anima cogatur delinguere, cui non vis esse radicem, nisi hoc tantum, quod in nobis malum versatur, cum constat exceptis nostriscorporibus mala in omni mundo versari. Non ista in corporibus solum habemus, in toto mundo versantur, et quae nominibus valent bona 28), mala radix haeret. Nam dixit dignatio

<sup>28)</sup> So scheint bieser Saz gelesen werden zu mussen: die gewöhnliche Lebart: non ista, quae in corp. — versantur, et nominibus valent etc. gibt keinen Sinn.

tag 29), quod haec sit radix malorum, cupiditas, quae in nostris corporibus versatur, cum, quando non est apiditas mali ex nostris corporibus, ex principali illa contraria natura versatur in toto mundo. Apostolne etenim nominavit id radicem esse malorum, cupidita. ten, non unum malum, quam dixisti radicem omnium malorum. Cupiditas vero non uno modo intelligitur. quam dixisti radicem esse omnium malorum, quasi quae in corporibus nostris solum versetur, cum constet, hoc. enod in nobis versatur malum, ex auctore mali descendere, et portiunculam esse mali hanc radicem, quam tu esse dicis, ut non sit ipsa radix, sed portiuncula mali, ejus mali, quod ubique versatur. Ouam radicem et arborem malam Dominus noster appellavit. nunquam fructus bonos afferentem, quam non plantavit pater suus, ac merito eradicari et in ignem mitti. Bgl. auch bie S. 170. angefishrte Stelle. Go ftrebt ber Manichaische Dualismus jede in einer einzelnen Gubas re gegebene Erscheinung in ihrem Busammenhang mit feis nen allgemeinen Principien zu begreifen. Wird aber bem Begriff bes Bbfen eine fo große Ausbehnung gegeben, die Burgel bes Bbfen im Menschen außerhalb bes Menschen gefucht, fo muß, ba bas Bbfe im Menfchen als ein felbfts matiges, ethisches erscheint, ein ebenfo felbstthatiges Bofe außerhalb bes Menfchen angenommen werden. Darum ges faltet fich nun, mas in bem menschlichen Leibe und in ber Raterie nur als Reiz und Anlag liegt, zu einem felbft-

<sup>29)</sup> Augustin hatte zuvot gesagt: Radicem radicis quaerere non possum. At si est aliud malum, cujus radix non est cupiditas, non erit omnium malorum radix cupiditas. Si autem verum est, omnium malorum radicem esse cupiditatem, frustra aliud aliquod mali genus quaerimus.

thatigen Princip, zu einer bosen Substanz, von welcher die der guten Seele sich entgegenstellende bose Seele, der spiritus concupiscentiae, ausgeht. Die Manichaer benüzten dasur die apostolische Stelle: quod non solum esset luctatio contra carnem et sanguinem, sed et contra principes et potestates, et spiritalia nequitiae, et dominationem tenebrarum. Si ergo, sezt Fortunatus Disp. II. hinzu, utrobique mala versantur et nequitiae habentur, jam non solum est malum in nostris corporibus, sed in toto mundo, ubi videntur versari animae, quae sub coelo sisto versantur et implicatae sunt.

## Bierter Abschnitt.

Christus und die Erlösung, die Zurüfführung ber Seelen aus der materiellen Welt und ihr endliches Schiffal.

Die aus ber gottlichen Lichtsubstanz emanirte Seele bat fich mit ber Materie vermischt, und durch alle Theile ber Als Jesus patibilis feufat fie im ties Natur verbreitet. fen Schoofe ber Erbe, und in allen Gemachsen, in wels den fie an ben Boben ber Endlichkeit angeheftet ift, über bas duftere Dunkel, in bas fie binabgestoßen ift, über bie mgen Bande, in welchen fie festgehalten mird: in ber Biels beit ber individuellen Menschenseelen, in die fie fich getheilt hat, fublt fie in bem materiellen Leibe, in welchen fie, wie in einen Kerker, eingeschlossen ist, die Uebermacht des bien Princips, und ben Schmerz ber Gunde, ju welcher fie, im Widerspruch mit ihrer reinen Lichtnatur, fich hingezogen Ueberall, wo fie in ber geschaffenen materiellen, Rebt. mblichen Welt fich befindet, ift Dunkel, Gefangenschaft, Aber alles dies ift nur die feindliche Gewalt ihr Loos. Eine Seite der fosmischen Entwiflung, des durch alles bindurchaehenden großen Rampfes der beiden Principien, es ift nur der Uebergang von der Lichtwelt zu der fich ihr ents gegenstellenden Schattenwelt, und der gange Beltlauf bliebe tinseitig, unvollendet, wie in ber Mitte unterbrochen und abgeschnitten, wenn es nicht auf dieselbe Weise auch wieber einen Uebergang von ber Schattenwelt gur Lichtwelt gabe. Das mit ber Materie Bermischte muß wieber von ! ibr ausgeschieben, das Gebundene befreit, das Gefangene erlost werben, eine allgemeine Lauterung alles psychische Leben, fo viel möglich, ju feiner ursprünglichen Reinheit i surutführen. Ipsam partem naturae Dei ubique permixtam in coelis, in terris, sub terris, in omnibus corporibus siccis et humidis, in omnibus carnibus, in omnibus, seminibus arborum, herbarum, hominum, animalium - ligatam, oppressam, pollutam solvi, liberari. purgarique dicunt, non solum per discursus solis et lunae et virtutes lucis, verum etiam per electos, suos. Aug. De nat. boni c. 44. Die Weltschöpfung fann nicht ohne eine Erlbfung fenn, wie die Seelen in einen in Buftand ber Rnechtschaft und Roth herabgefunten find, fon muß es auch einen Befreier geben, ber ber leibenben und ringenden Geele beifteht. Dicitis - Deum - misisse, hanc virtutem, de cujus commixtione cum malo et tene brarum gente mundus sit fabricatus. Hinc esse, quod hic animae bonae laborant, serviunt, errant, corrum puntur, ut necessarium haberent liberatorem, qui eas ab errore purgaret, et a servitute liberaret. Aug. Contra Fortunat. I. Dies ist im Allgemeinen ber Inhalt des noch übrigen vielumfa fenden Theile ber Manichaischen Lebre.

Bie das Manichaische System die Schopfung der Bekt durch besondere gottliche Krafte erfolgen laßt, durch eine δύναμις παθητική und eine δύναμις δημιουργική, wend wir sie mit den allgemeinsten Ausdrufen bezeichnen wollen, so steht auch dem allgemeinen Lauterungsproces, welchem daß ganze Naturleben unterworfen ist, eine eigene Lichtpotenz vor, die denselben nach einem bestimmten Geseze leistet, und es erhellt sogleich auch, in welchem Verhältniss diese dritte göttliche Potenz zu den beiden andern stehk. Wenn in der δύναμις παθητική die göttliche Substangie.

fic nach Giner Seite ihres Befens in bielEnblichfeit ber geschaffenen Belt babingibt, sich baburch felbst einem leis denden Buftand unterwirft, wenn die δύναμις δημιουργική bie Grenze bestimmt, bis zu welcher bie Dischung ber beis den entgegengefegten Principien, woraus die geschaffene mbliche Welt hervorgeht, fich erstreten barf, so ift es bie britte Dotenz, bie wir im Allgemeinen die erlbfende nens men konnen, welche bas burch die divauis nadnting gleiche fam Berfehlte wieder gut machen, das burch fie gefegte leibende Berhaltniß wieder aufheben will. Stellt sich in der divauis nadyrixy ein gewißes Uebergewicht des buns klen Princips über bas lichte, in der divauig dnuiovorm ein fo viel mbalich wiederhergestelltes Gleichgewicht ber Brincipien bar, fo foll fich bagegen burch bie britte Poteng bas Uebergewicht wieder auf die Seite der lichten Brins ans neigen. Bei Alexander von Encopolis, ber bie beiben aftern Krafte als die δύναμις παθητική und die δύναμις δημιουργηνή bezeichnet, heißt die dritte Kraft die δύναμις ἐπὶ τὸ φωτοειδές τοῦ ἡλίου καθέλκουσα. c. 4.

Die nahere Betrachtung bieser britten Kraft, ber erlbs seinen Potenz, suhrt uns auf die Manichaische Christolos sie und Trinitätslehre. Dabei mussen wir jedoch vor allem die Bemerkung voranschiken, daß wir uns den richtigen Gesichtspunct verrüken wurden, wenn wir uns durch die von den Manichaern selbst gewählte, und in den Darstels imgen der Manichaischen Lehre herkdmmliche christliche Ters minologie verleiten lassen wollten, der Manichaischen Tris midtslehre vollig dieselbe Stellung zu geben, die die christliche Lehre von dem Sohne Gottes und dem heiligen Geist in dem christlichen Systeme hat, oder es wohl als eine Ausgabe des Geschichtschreibers anzusehen, den Beweis zu sihren, daß die Manichaer in diesem Puncte wenigstens von der damaligen Orthodorie im Grunde gar nicht oder

ı

ŧ

1

r

Ė

ĝ

ţ.

ì

nur wenig abgewichen seyen r). Die Manichaische Lehre hat allerdings eine Seite, die die dristliche sehr nahe bes rührt, aber aus Gründen, von welchen im Folgenden weis ter die Rede seyn wird, scheint mir eine getreue Darstels lung derselben vorzüglich darauf bedacht seyn zu mussen, ihren ursprünglichen Character von dem christlich modificirs ten so viel möglich zu unterscheiden.

Schon Manes felbst scheint fich gerne ber Sprache ber Seine Epidriftlichen Trinitatslehre bedient gu haben. stola fundamenti enthalt wenigstens die berfelben angepafte Begrußungsformel: Pax Dei invisibilis et veritatis notitia sit cum fratribus suis et carissimis, qui mandatis coelestibus credunt pariter ac deserviunt: sed et dextera luminis tueatur et eripiat vos ab omni incursione maligna et a laqueo mundi, pietas vero sancti spiritus intima vestri pectoris adaperiat, ut ipsis oculis videatis animas vestras. Aug. De actis cum Fel. Manich. 1. 16. Um bestimmtesten erklarte sich der africanische Das nichaer Kauftus über die Trinitatslehre als ein Dogma bes Manichaischen Lehrbegriffs bei Augustin Contra Faust. XX. 1. Nos patris quidem Dei omnipotentis et Christi filit ejus, et spiritus sancti unum idemque sub triplici an pellatione colimus numen, sed patrem quidem ipsum Incem incolere summam ac principalem, quam Paulus alias inaccessibilem vocat: filium vero in hac secunda ac visibili luce consistere, qui quoniam sit et ipse ke minus, ut eum Apostolus novit, Christum dicens eset Dei virtutem et Dei sapientiam, virtutem quidem eine

<sup>1)</sup> Bie namentlich Beausobre auf seine Darstellung der Masnichdischen Trinitätslehre mit der Bemerkung übergeht: Owvient de voir, que les Manichéens n'étoient pas aussiheretiques, qu' on le pense, sur l'article des attribute divins. On ne sera pas faché de les trouver orthodoxes, ou a peu pres, sur celui de la trinité. T. I. E. 517.

in sole habitare credimus, sapientiam vero in luna: nec non et spiritus sancti, qui est majestas tertia, aeris hunc omnem ambitum sedem fatemur ac diversorium, cujus ex viribus ac spiritali profusione terram moque concipientem gignere patibilem Jesum, qui est vila ac salus hominum, omni suspensus ex ligno. Bu demfelben Glauben befennt fich der Manichaer Fortunas me bei Augustin in ber Disp. I .: His rebus credimus et haec est ratio fidei nostrae, et pro viribus animi nostri mandatis ejus obtemperare, unam fidem sectantes huius trinitatis, patris et filii et spiritus sancti. lige Beift icheint nur aus Rutficht auf die driftliche Lehre in die Manichaische gekommen, und nach bem Character tafelben in die Luft gefegt worden gu fenn. In bem Spftes me felbft hat er feine weitere Bebeutung, und barf auch mit km ζων πνεύμα, ober spiritus potens, wie die δύναμις inuovoyur fonft genannt wird, nicht verwechselt werben, ba er, wenn er mit biefer zusammenfiele, nicht wohl bie britte Etelle ber abttlichen Trias einnehmen tonnte. Wir haben es der nur mit bem Manichaischen Christus zu thun. genaueren Bestimmung bes Begriffs beffelben gehort gus sichft die Frage, in welchem Berhaltniß er theils zu bem uffen Menfchen, theils ju bem bemiurgischen Geift ftebe, worauf hier um fo mehr Rutficht zu nehmen ift, ba gerabe bieriber Meander und Gieseler abweichende Meinungen aufwfiellt baben. Neander fagt über den Manichaischen Chris Ins (1, 2, S. 832.): "Dhngefahr was das Boroaftrifche Enftem von dem Mithras als dem Genius (Ized) der Conmlehrte, übertrug Mani auf feinen Chriftus, - Die von de Sonne und bem Monde aus wirfende reine Seele. Bie n biefe Seele von bem Urmenschen abstammen ließ, fo beutte er babin ben biblischen Ramen "Menschensohn" (vios αθρώπου), und wie er die reine, freie, in der Sonne thronende Seele - und die ihr vermandte, burch die gange

Matur verbreitete, burch bie Bermifdung mit ber Mat getrubte, gefangene Geele von einander unterschied, fo tericbied er baber auch einen über alle Berührung mit Materie erhabenen, feinem Leiden unterworfenen und ei in der Materie gleichfam gefreugigten leibenben Menfc fobn." Giefeler bagegen (Theol. Stud. und Rrit. 1. S. 611.) bezweifelt biefe Ableitung bes Manichaifchen & ftus von bem erften Menfchen, bie eben fo menig von nem frubern Bearbeiter angenommen, als in ben Que ober burch ben Busammenhang bes Spftems angebeutet Der erfte Menich, als aus ber Mutter bes Lebens aus flogen, ftebe ichon auf einer niebern Stufe: bie bon i ausgegangenen Emanationen fepen einer Bermischung ber Kinfterniß fabig. Eben befibalb murbe es aber inconfegt gemefen fenn, ben borguglichften Meon Chriftus von erften Menfchen abftammen zu laffen. Chriftus beife a brufflich Cohn Gottes, weil aus bemfelben unmitte ausgefloffen, baber fen Chriftus jeder Bermifchung mit Materie unfahig, er fonne alfo nicht Cobn bes erften D ichen fenn, ber von feinem Wefen ichon fo viele Lichti fen ber Bermifchung mit ber Materie preisgab. achtet biefer Grunde fcheint mir leicht gezeigt merben tonnen, baf bie Neandersche Meinung mit geringer M fication die einzig richtige ift. Der Manichaifche Chri bat allerdings fein Dafenn aus bem erften Menfchen, burfen wir ihn nicht fur eine von ihm ausgegangene & nation, einen bon ihm abstammenden und insofern c unter ihm ftebenben Meon halten. Daß Chriftus fei Sig in Sonne und Mond bat, ift unbezweifelte Lebre Manichaer. Bringen wir nun bamit in Berbinbung. bie Manichaer über bie Erschaffung von Conne und M lehrten, fo wird ber Manichaische Begriff von Chriftus gleich flar. Mexander von Lycopolis fagt c. 3. ausbruff als die bemiurgische Rraft fam, und die Welt fcuf,

berte fie querft von ber Materie aus, was bei ber Bermis idung jener andern guvor gefendeten gottlichen Rraft mit ber Materie von biefer am wenigsten berührt und afficirt worben mar, und bildete baraus Conne und Mond. Erin. wen wir uns nun aus ber obigen Darftellung, baf die mit ber Materie fich vermischende gottliche Rraft bei Merander baffelbe ift, mas fonft ber Manichaische Urmensch genannt wird. baß bie Lichtsubstang bes Urmenschen und bie dunts len Leiber ber Sarften der Finfterniß die Glemente find, aus melden bie Delt nach ihrer boppelten Seite, ber lichten und ber bunteln, befteht, fo fann mit Recht gefagt werben, ber mit Sonne und Mond jusammengebachte Chriftus fep die in bem unterliegenden, von ben Machten ber Finfterniß ibermaltigten Urmenfchen gurufgebliebene reine Lichtfubs In ben Acten ber Difp. des Archel. c. 7. wird ber Ausbrut gebraucht, Sonne und Mond sepen aus ben Leiwaνα της ψυχης geschaffen worden (το ζων πνευμα έχτισε τους φωστήρας, ά έστι της ψυχης λείψανα, και ούτως τὸ στερέωμα πυπλευσαι). Wird, der Materie gegenüber, bas eigentliche Befen bes Urmenschen als wurf, als Beltfeele. bezeichnet, fo ift Chriftus die reine, von bem Ginfluße ber Raterie nicht getrubte Seele, die reine Lichtsubstang ber Beltfeele. Unterscheibet man von ber wurn als bas reinfte und geiftigfte Element derfelben ben voug, fo fann es une nicht befremben, bei dem Platonifer Alexander von Lucopolis (c. 4.) bie Angabe ju finden, nach dem Manichaern fen Chriftus In bemjenigen Theile ber geschaffenen Belt, in welchem bas Dunkel vor bem Licht, bas materielle Les ben por bem pfpchischen weit vorherrscht, stellt fich uns ber Leib ber Beltseele bar, in ber reinen Sonne aber, Die ja, nach ber allgemeinen Anficht ber Alten, bas weltregierenbe Gestirn ift, thront ber tonigliche, nach gottlichem Gefes ben Beltlauf lenkende Berftand. Go betrachtet fteht Chris find in febr naber Beziehung jum Urmenschen, er ift bas Ranr's Manid. ML Coft. 44

mabrhaft Gbttliche, an fich Senende in bem Urmenschen . ober ber ideale Urmenich, im Gegensag gegen ben ber Ers i fcheinungswelt ungehorenden Theil beffelben , und die Ginwendung Giefelers, daß das Wefen des Urmenfchen fcon an fehr von der Materie berührt fen, als daß der der Bers, mischung mit ber Materie unfahige Chriftus aus ihm abfamme, beruht auf ber unrichtigen Boraussezung, baß. bas aanze Wefen bes Urmenfchen, und zwar durchaus in bems felben Grade, der Bermischung mit der Materie preisgegeben worden fen, da boch die Schriftsteller felbst verschiedene Grade ber Mifchung unterscheiden. Chendeswegen bedarf auch die Behauptung, Chriftus fen als Cohn Gottes unmittelbar aus Bott ausgefloßen, einer gewißen Beschranfung. Die Manis daer bekannten allerdings, wie Fauftus bei Augustin Contra Faust. XX, 2. vgl. V. 3. verfichert, daß Chriftus ber Cohn Gottes fen, aber fie behaupteten zugleich, Jesus Chriftus fen ber Sohn des Urmenschen. Contra Faust. II, 3. 4.: Primi hominis filium credi vultis Dominum Jesum Christum. Bal. 32 V. 4. Mus der gottlichen Substanz ausgeflossen mar demnach Chriftus nur, fofern ber Urmenfch, wie fie fagten, de substantia Dei war, id ipse existens, quod Deus, a. a D. XI, 3., oder, fofern die in dem Urmenschen aus Gott emas 4 nirten reinen Lichtwesen, Sonne und Mond, Theile ber gottlichen Lichtsubstang maren. Bgl. Aug. Contra Faust. V. 11. De duab. an. c. 6. Chriftus fonnte in Diefer Bes ziehung ebenfogut Menschensohn als Gottessohn genannt werden 2). Wie der Urmensch der Sphare der werdenden und gewordenen Welt angehort, fo bezieht fich auch Chris

<sup>2)</sup> Die Unterscheidung eines νίος ανθοώπου απαθής und νίος ανθοώπου έμπαθης, die Neander S. 833. dem Manes 3112 schreibt, finde ich wenigstens in dieser Form in den Quellen in die legrundet. Wgl. Gieseler S. 611. Es scheint sogar, is die Manichaer haben sich nicht einmal Christus als völlig anaθής und von dem Kampse auf keine Weise afsietet ges de dacht. S. oben S. 67. 73.

fus nach dem Manichaischen Begriff nicht auf innere Bers baltniffe des gottlichen Wefens, fondern nur auf bas Ber-Wilmig Gottes jur Welt: er trat mit ber Welt erft ins Dafenn, weswegen ber Manichaer Secundinus in ber Epist. ed August. Chriftus bas verbum nennt, natum a constitutione mundi, cum mundum fabricaret (Deus). eben Diefer Stelle erhellt, bag die Manichaer auf ibren Shriftus auch den Begriff bes gottlichen Logos übertrugen . wie fie auch die Weltfeele bisweilen mit dem Ausbrufe serno Dei bezeichneten (Sermonem Dei ligatum esse in cente tenebraram. — Asseritur vel virtus Dei, vel pars sligua, vel sermo Dei posse commutari, violari, corrumpi, ligari. Disp. I. 11. contra Fortun.). Der eigens bimliche Ausbruf aber, mit welchem die Manichaer Chris fing als ben Sohn Gottes bezeichneten, mar dextera luminis (vgl. bie S. 206. aus ber Ep. fund. angeführte Etelle Mani's), degià τοῦ φωτὸς (wie in dem Briefe des Ranes an Marcellus in ben Ucten der Difp. des Urch. c. 5.) 3). Daff diefe Bezeichnung wie Gieseler a. a. D. S. 610. bes bauptet, eine Travestirung bes neutestamentlichen Dogma von bem Gigen Christi zur Rechten Gottes fen, finde ich unmahrscheinlich, weil ich überhaupt die Ueberzeugung habe, bif bas Manichaische Suftem weit weniger, als gewohnlich angenommen wird, einen ursprünglich christlichen Charecter gehabt habe. Ich modite jenen Ausdruf lieber auf bie Weltanschauung beziehen, die Plutarch De Is. et Os. c. 32. ben Alegyptiern guschreibt, die aber mohl überhaupt de eine prientalische angesehen werden barf: Αἰγύπτιοι

<sup>3)</sup> Manes wünscht hier bem Marcellus: ή δεξιά του φωτός διατηρήσει σε από του ένεστεωτος αίωνος πονηρού, και των συμπτωμάτων αυτού, και παγίδων του πονηρού. — Ueber ble auch in ben Acta Thomae c. 45. Jesu gegebene Benen: nung ή δεξιά του φωτός s, Thilo S. 195.

ρίονται τὰ μεν εωα τοῦ χόσμου πρόσωπον 4) είναι; , τὰ δὲ πρὸς βοιρόαν δεξιά, τὰ δὲ πρὸς νότον ἄριστερά. Den Megnotiern mar nach ber Beltstellung ihres Landes, bie leidende, ber Abnahme und bem Untergang ausgefeste Seite die rechte, die entgegengesezte die linke, wesmegen, fie von von dem im Guben entspringenden, im Morden von Meere verschlungenen Nil sagten, daß er links entstehe und rechts vergebe. Die Manichaer, wie fie überhaupt gered. ibren Borftellungen eine raumliche Unschauung gur Grund lage geben, bachten fich die Damonen-und die Machte bil Kinfterniß im Guben. G. oben G. 27. Auf biefer Sein mar es baher auch, wo der Angriff gegen ben Urmenfchen geschah : es war bie schwache, ber feindlichen Gewalt blost, gestellte und unterliegende buntle ober linke Seite, waht rend von der entgegengefegten rechten, ber Lichtfeite (ber den tera luminis), die Sulfe fam, die den gefallenen Urmen fchen wieder in die Sohe hob, und bas Gleichgewicht bee Rrafte erhielt 5). Daß mit ber dextera luminis, fofern

<sup>4)</sup> Man vgl. das hebraische DID das Vorbere und das Defti-

<sup>.5)</sup> Auf diese raumliche Borstellung bezogen die Manichaer auch was im R. T. Matth. 25, 32. f. von einer rechten und similen Seite gesagt ist. Der Manichaer Secundinus behauptet in seiner Ep. ad August.: Quod loca naturis assignari non possunt, hoc est, quod conditio humana inenarrabile vocat atque ineffabile. Salvator autem, cui totum facile est, duo haec dexterum vocat ac laevum, intus ac foris, dun sibi futurum, si sciedat ex aeternitate (Deus), illimulla de se divinitas debedatur: si autem vel terris vel regionibus sibimet in civitate contiguis regni locis et gentis tenebrarum, quae ab hominibus prudenter intelligentibus ridenda Manichaeus narrat, inenarrabilià esse dixisti, et haec a Christo appellari dexteram et sini-

Briffus auf ber Lichtfeite ber Welt gleichsam flebend ges bacht wirb, ber Begriff einer aus ber Tiefe und bem Duns ki emporhebenden Rechte zu verbinden ift, fagt außer ber tigen Stelle in ber Epist. fund. fehr beutlich die bemerknowerthe icon S. 60. angeführte Stelle ber Acten ber Dift. bes Urch. c. 7., nach welcher ber lebendige Geift berdeefandt wurde, um bem von ber Finfterniß hart bedrangten Urmenschen bie Rechte ju reichen, und ihn aus ber Anfterniß wieder emporgubeben. Er ift bier junachft nicht Ebriftus, sondern das ζων πνευμα, oder ber bemiurgische Seift, genannt, aber es ift auch icon gezeigt worben, baß swischen beiben eine fehr nabe Beziehung angenommen werben muß: mas ber Gine begonnen, wird im Grunde von bem Andern nur vollendet, der Gine wie der Andere ift errets und aus dem Dunkel, befreiend und erlbsend 6). Ausbruf dextera luminis bezeichnet ferner Christus zugleich

stram: novimus sic appellare Christum dexteram et sinistram, ut non corporalia loca, sed beatitudinem miseriamque sui cujusque meriti velit intelligi. Sed carnalis vestra cogitatio adeo a locis corporalibus non recedit, ut solem istum visibilem ac per hoc corporeum, qui contineri nisi corporali loco non potest, et Deum et wartem Del esse dicatis.

<sup>6) 3</sup>ch tann baber ber Bemertung Gleselers S. 613. nicht ganz beistimmen: eine erlösende Thatigteit werde weder dem spisius vivens noch dem ersten Menschen zugeschrieben, sondern allein Christo und dem helligen Geist. In Ansehung des ersten Meuschen versteht sich dies von selbst, aber mit dem spiritus vivens verhalt es sich anders. Indem er dem angegriffenen Urmenschen zu Hulse tommt, außert er ebensswohl eine erlösende als eine demiurgische Thatigseit. In der Stelle des Titus von Bostra in der Vorrede zum britzten Buch verstehe ich unter dem gareds nedtor ind rid tip licten Goder Tis puris nicht Christus, sondern den demiurgischen Geist. S. oben G. 122.

als reines Lichtwefen. Das von Sonne und Mond gilt, baß fie bie reinften Lichtemanationen find, gilt auch von Chriftus. Manes felbft nennt Chriftus ben Gohn bes ewis! gen Lichts (τοῦ ἀιδίου φωτὸς νίον in ber Ep. ad Scyth. 4 Fabric, Bibl. gr. Ed. Harl. Vol. VII. p. 316). Wie Gott nach bem Manichaer Fortungtus bei Augustin in ber Dispi & I. mit bemfelben , incorruptibilis, lucidus, inadibilis; intenibilis, impassibilis est, aeternam lucem et propriame inhabitat, fo ift ber Erlbfer ibm abnlich. Er ift, wie Sein cundinus in feiner Ep. ad Aug. fagt, primogenitus ineffater bilis ac sacratissimae majestatis, omnium luminum real boet er ift, wie Augustin felbst Confess. V. 10. den Das nichaischen Begriff von Chriftus, 34 welchem er fich frubet befannte, bezeichnet, de massa lucidissimae molis Det Mls den in der Sonne vorzugeweise thronenden Lichtgening : Scheinen die Manichaer fich ihn in ibealer Menschengeffatt . porgeftellt zu haben, wie baraus geschtoffen werden barf. bag nach bem' Dbigen ber von den Damonen geschaffene Menich nach bem in der Sonne erschienenen Menschens bilde gebildet worden fenn follte. Chriftus ift bemnach auch in biefer Beziehung ber ideale Urmenfch. Es geht dies auch, wie Giefeler a. a. D. G. 613. bemerkt, aus Mani's Ep. ad Soyth. a. a. D. hervor, nach welcher Chriftus auf bem -Berge idiav ovoiav geoffenbart haben follte.

In Sonne und Mond hat der aus der reinen Lichtsubstanz der Gottheit hervorgegangene Christus seinen erhabenen Siz, von welchem herab er zur Erlösung der gesangenen Belts seele wirkt, und die von der Materie verschlungenen Lichtstheile mehr und mehr wieder an sich zu ziehen strebt. Er wirkt, wie Augustin De nat. doni c. 44. sagt, per discursus solis et lunae et virtutes lucis. Ueber die Art und Weise dieser Wirksamkeit aber hatten die Manichaer eine Borstellung, von welcher die frommen Bater der Kirche nicht ohne ein gewißes Entsezen reden konnten. Hoc ge-

ms nefandissimi erroris, mit diefen Borten leitet Mus uffin De nat. boni c. 44. die merfmurbige Stelle aus Rani's Thesaurus ein, die wir ber folgenden Entwiffung m Grunde legen muffen, quam sucrilegas et incredibiles urpitudines eis suadeat, etiam si non persuadeat, horribile est dicere. Dicunt enim virtutes lucis transfigurari in masculos pulchros, et opponi seminis gentis temebrarum, et easdem rursus virtutes lucis transfigurari in feminas pulchrus, et opponi masculis gentis tenebraman, ut per pulchritudinem suam inflamment spurcisinam libidinem principum tenebrarum, et eo modo vitalis substantia, hoc est, Dei natura, quam dicunt in corum corporibus ligatam teneri, ex eorum membris, per ipsam concupiscentiam relaxatis, soluta fugiat et suscepta vel purgata liberetur. Hoc infelices legunt, hoc dicunt, hoc audiunt, hoc credunt, hoc in libro septimo thesauri eorum, sic enim appellant scripturam quandam Manichaei, ubi istae blasphemiae conscriptae sunt, ita positum est: "Tunc beatus ille pater, qui lucidas naves habet, diversoria et habitacula, seu magnitudines, pro insita sibi clementia fert opam, qua exuitur et liberatur ab impiis retinaculis et angustiis atque angoribus suae vitalis substantiae. Itaque invisibili suo nutu illas suas virtutes, quae in clarissima hac navi habentur, transfigurat, easque parere facit adversis potestatibus, quae in singulis coelorum tractibus ordinatae sunt. Quae quoniam ex utroque sexu masculorum ac feminarum consistunt, ideo praedictas virtutes partim specie puerorum investium parere jubet generi adverso feminarum, partem virginum lucidarum forma generi contrario masculorum: sciens eas omnes hostiles potestates, propter ingenitam sibi lethalem et spurcissimam concupiscentium, facillime capi, atque iisdem speciebus pulcherrimis, quae appurent, mancipari, hocque

modo dissolvi. Sciatis autem hunc eundem nostrum beatum patrem hoc idem esse, quod etiam suae virtutes, quas ob necessariam causam transformat in puerorum et virginum intemeratam similitudinem. Utitur autem his tanquam propriis armis, atque per eas suam complet voluntatem. Harum vero virtutum divinarum, anae ad instar conjugii contra inferna genera statuuntur, quaeque alacritate ac facilitate id, quod cogitaverant, momento efficiunt codem, plenae sunt lucidas naves. Itaque cum ratio poposcerit, ut masculis appareant eaedem sanctae virtutes, illico etiam suam effigiem virginum pulcherrimarum habitu demonstrant. Rursus cum ad feminas ventum fuerit, postponentes species virginum, puerorum investium speciem ostendunt. Hoc autem viso decoro illarum ardor ac concupiscentia crescit, atque hoc modo vinculum pessimarum cogitationum earum solvitur, vivaque anima, quae eorundem membris tenebatur, hac occasione laxata evadit, et suo purissimo aeri miscetur, ubi penitus ablutae animae ascendunt ad lucidas naves, quae sibi ad evectationem, atque ad suae patriae transfretationem sunt praeparatae. Id vero, quod adhuc adversi generis maculas portat, per aestus atque calores particulatim descendit, atque arboribus ceterisque plantationibus ac satis omnibus miscetur, et caloribus diversis inficitur. Et quo pacto ex ista magna et clarissima, navi figurae puerorum ac virginum contrariis apparent potestatibus, quae in coelis degunt, quaeque igneam habent naturam, atque ex isto adspectu decoro vitae pars, quae in earundem membris habetur, laxata deducitur per calores in terram: eodem modo etiam illa altissima virtus, quae in navi vitalium aquarum habitat, in similitudine puerorum ac virginum sanctarum per suos angelos apparet his potestatibus, quarum

natura frigida est atque humida, quaeque in coelis ordinatae sunt, equidem his, quae feminae sunt in ipsis, forma puerorum apparet, masculis vero virginum. Hac vero mutatione et diversitate divinarum personamm ac pulcherrimarum humidae frigidaeque stirpis principes masculi sive feminae solvuntur, atque id, quod in ipsis est vitale, fugit: quod vero resederit laxatum, seducitur in terram per frigora, et cunctis terrae generious admiscetur. 7) — Quis hoc ferat, (est Augustin fings, quis hoc credat, non dico, ita esse, sed vel dici potuisse? Ecce, qui docentem timent anathematizare Manichaeum, et non timent credere haec facientem et haec patientem Deum.

Demungeachtet mochte biefe so abentheuerlich scheinenbe Borftellung fogleich eine andere Gestalt gewinnen, fobalb wir und nur, wogu mir bie Beranlaffung febr nabe an lies en fcbeint, entschließen tonnen, fie aus dem Gefichtspunct eines Platonischen Mothus zu betrachten. Der Mothus foll, um vor allem feine hauptidee ins Auge zu faffen, aflaren, wie die von der Materie verschlungene Lichtseele ans ben Banden berfelben wieber befreit wirb. Inbem bie bie Lichtfeele festhaltenbe Materie in bem Fürsten ber Kins fterniß als perfonliches Wefen genommen wird, ift baburch bie Grundform gefest, die ber gangen Borftellung ben Chas meter einer mythischen Sandlung gibt. Der geraubten Lichts fele bleibt auch in den Banben, die fie in der untern, mas wiellen Welt gurufhalten, ein mehr ober minder schlums mernbes Bewußtsenn ihrer Abfunft. Es regt fich ftete ber in ihrer Natur liegende Trieb, fich nach oben au erbeben

<sup>7)</sup> Diesetbe Stelle gilt mit benselben Worten Evolius De fide c. 14-16. Man vgl. ferner ben Augustin die Disp. II. mit dem Manich. Felix c. 7. Contra Faust, XX, 6. De haeres. c. 46-

Menschen, ber aus Anstrengung schwizt, und sein Schweiß ist der Regen. Davon hatte auch Enrill von Jerus salem, wie er versichert (Catech. VI, 34.), in den Schrifs ten der Manichaer gelesen. Der Regen, behaupten die Mas inichaer, entsteht auß der Leidenschaft der Liebe. Sie was gen nemlich zu sagen, am himmel sep eine schone Jungs fran mit einem schonen Jungling 3), sie fliehe vor ihm, ?

<sup>8)</sup> Der Mythus bat, wie wir feben, mehrere Bariation t nen. Rach ben Auguftin'ichen Stellen ericbienen bie Licht- i gestalten ber Sonne theils in mannlicher theils in weiblicher Geftalt, wie auch die Damonen theils mannlichen, theils meiblichen Geschlechte find. Es ift, wie Augustin De haer. t c. 46. fagt, eine transfiguratio masculorum in feminas und feminarum in masculos, ober bie Manichaer behaupe n teten nach ben Acta c. Fel. II. 7 .: positum (in sole) Deum ? virtutes suas convertere in masculos, ad irritandum con- 🖫 ··· cupiscentias daemonum feminarum, et eosdem rursus convertere in feminas, ad irritandum concupiscentias daemonum masculorum. Nach ben Acta disp. Arch. c. 8. ift es eine Lichtjungfrau, bie auch wieber bie Geftalt eines, foonen Junglinge annimmt, um in ben Damonen beider Geschlechter die Leibenschaft ber Liebe gu meten. Eprill bas gegen fpricht nur von einer iconen Simmelejungfran unbit einem fie liebenden iconen Jungling, ohne ben legtern ale Damon gu bezeichnen, aber gleichwohl tann biefer Jungling nur ber am Simmel gefeffelte Archon fenn. Die Darftellung \* er: Eprille enthalt noch einen Bug, aus welchem gu feben ift. wie Manes bas gange Naturleben aus dem Gefichtspunct | feines Dualismus auffaßte. Der Gefchlechtstrich der Thière 12 . .. ift berfelbe Trieb, ber die Damonen gegen die ichonen Licht-ile gestalten des himmels entstammt. Κατά τον των καμήλων τ η λύκων καιρόν τους της αισχράς επιθυμίας καιρούς έχειν (την παρθένον καὶ τὸν νεανίσκον) καὶ κάτὰ τὸν τοῦ χειμῶ- 🝆 μος καιρον μανιωδώς αθτον έπιτρέχειν τη παρθένω καλ την 🗽 μέν φεύγειν φασί, τὸν δὲ ἐπιτρέχειν. — Ταῦτα γέγραπται & ταϊς των Μανιχαίων βίβλοις, ταυτα ήμεις ανέγνωμεν.

: :-

er verfolge sie, und aus den Schweißtropsen, die ihm entsstrbmen, entstehe der Regen <sup>9</sup>). Damit hängt zusammen, daß die Manichäer auch Donner und Blitz nicht für Wirstungen Gottes, sondern des Damon hielten <sup>10</sup>). So sezt der Läuterungsproceß, durch welchen das Licht von der Raterie wieder ausgeschieden werden soll, die ganze Natur in Bewegung. Wie Plato die Seele, wenn der Anblick der Schönheit sie ergreift, und die Empsindungen der Liebe in ihr wekt, in Schweiß und ungewohnte Hise, in Unruhe und Geistesverwirrung gerathen läßt, so gleicht auch der

um den Biderspruch zu tadeln, in welchen Manes mit sich setathe, wenn er den Regen sür etwas lleberstüssisses erkläre: 'Aş' our έκεινος ίσχυρως έαυτω καὶ δίδε μάχεται, πικρως διαβάλλων εἰς κακίαν τοὺς ἀπὸ γης καρποὺς, δια ήλίου γε αὐξανομένους, ον πάνυ θαυμάζει καὶ τιμῷ τοὺς δὲ ομβους περιττώσεις εἰναι λέγων καὶ τῶν ἀρχόντων τῆς ὑλης έρωτιόντων πρὸς τὰς τοῦ ἀγαθοῦ δυνάμεις καὶ οῦτω δη καμμόντων εἰδρωτας αὐτοὺς εἶναι διοριζόμενος, τὸ παφέλκον αὐτῶν, ὡς αὐτὸς οἴεται.

<sup>10)</sup> Dies liegt in Eprils Worten in der angeführten Stelle: βροντά ὁ θεὸς, καὶ πάντες τρέμομεν, κἀκείνοι (die Manistater) βλασφημούσιν ἀστράπτει ὁ θεὸς, καὶ πάντες εἰς γῆν ἐπικλίνομεν, κἀκείνοι περὶ οὐρανῶν τὰς δυσφήμους ¡ἔχουσι γλώσσας. Die übrigen Schriftsteller erwähnen hievon nichts, aber von Priscillian, dessen Secte den Manichälsmus im Occident weiter verbreitete, sagt Orosius in dem Commonit. ad August. in Angust. Werten T. VIII. S. 432. (der Benedict. Außg.): Dicit esse virginem quandam lucom, quam Deus volens dare pluviam hominibus, principi humidorum ostendat, qui, dum eam apprehendere cupit, commotus consudet, at pluviam faciat, et destitutus ab ea mugitu suo tonitrua concitet. Dies paşt ganz zum Jusbalt des edigen Mythus.

riefenhafte Damon , in welchem Manes bie gange materielle Matur personificirt, einem von der Leidenschaft der Liebe bis zum Wahnsinn Bewegten. Die Erscheinungen der Na= tur, in welchen fich bas in ihrem Innern waltende Leben mit dem machtigften Gindrucke offenbart, murden in der als les personificirenden Unsicht Mani's Zustande eines nach menschlicher Weise gedachten großen Individuums. gange gahrungsvolle Kampf der im Junern der Natur eins ander entgegenwirkenden Rrafte, welchen Manes auf Diefe Beife fchilbert, foll ben machtigen Drang veranschaulichen, mit welchem die im tiefen Schoofe der Erde verschloffenen Lichtelemente fich emporarbeiten, um ans Licht hervorzus bringen. Der Damon will fich zwar ber fcbnen Lichtgeftalten, bie fich feinem Unblick darftellen, bemachtigen, aber fein Beginnen fann hier nur vereitelt werden. Die leidenschafts liche Unrube und Bewegung, in die er verfegt wird, wird gerabe bas Mittel, die Bande, die die Geele bei ihm feft. balten, ju lbfen. Die Bize ber Leidenschaft, die ihn durch= bringt, wird zur auflosenden Warme. Die reinften Theile ber gefangenen Weltfeele schweben leicht und fluchtia zum Nether empor, und mas noch die Schlafen ber unreinen : Materie an sich trägt (quod adhuc adversi generis maculas portat) fallt in dem warmen befruchtenden Regen, ber aus bem Schweiße bes Archon entsteht, gur Erde nieder. und indem diefer in die Erbe eindringt, entwifeln fich unter feinem Ginfluß die gebundenen Lichtfeime, und ftreben in ben Gewächsen ber Erde zur lichten Oberwelt empor gust. De mor. Manich. c. 15.: Pars illa divina (bas membrum Dei malorum substantiae commixtum) ex omni parte mundi quotidie purgatur et in sua regna resumitur, sed haec per terram exhalans et ad coelum tendens incurrit in stirpes, quoniam radicibus terrae affiguntur, atque ita omnes herbas et arbusta omnia fecundat et vegetat. (S. oben die Lehre von dem Jesus

1

patibilis.) Auf den weitern Fortgang diefes Ausscheidungs:

Ben ber Betrachtung ber einzelnen guge bes Mothus wollen wir zuerst einen Blick auf die in Sonne und Mond uicheinenden Lichtgestalten von Junglingen und Jungfrauen Sich weiß nicht, ob'hier nicht vielleicht vor allem ibon baran erinnert werden barf, daß auch nach bem Bens wefta bie Lichtgenien im Rampfe mit ben Damonen bisweis in verschiedene wechselnde Gestalten annehmen, wie 3. B. leichter (ber Girius), indem er den Dem Epeofcho befampft. ich geben Rachte mit bem Glangforper eines Sunglings. ines Stiers, eines Pferds vereinigte. Bendav. Ib. II. 6. 241. f. Bgl. über den Iged Behram Bend. Ih. II. E. 272. f. Wir feben wenigstens auch bieraus, wie fich in der Phantasie des Drientalen die vom himmel herab wirkenden Lichtfrafte zu lebendigen Wefen verschiedener Art uffalteten. Gine andere fich mehr annahernde Parallele ibeint mir die eigene Vorstellung der DBener bargubieten, mit welcher und Epiphaning Haer. XIX, 4. bekannt macht. Elrai, der um die Beit Trajans in der Scote auftrat (Ep. La. D. c. 1.), beschrieb Chriftus als eine coloffale, zwischen bimmel und Erde stehende, unsichtbare menschliche Gesta mb ebenfo ben beiligen Geift, ber Chriftus gur Seite, in meiblicher Gestalt, gleich einer Bildfaule fich über die Bollen erhebe . und amifchen zwei Bergen ftebe. Ngl. Evivh. Haer. XXX, 17. Nach Photins Bibl. cod. 114. fand fich in den apokryphischen Περίοδοι Αποστόλων, die einem gewißen Lucius jugefchrieben und von den Manichaern (f. oben G. 187.) gebraucht wurden, unter andern feltsamen Borstellungen auch diese: Χριστον - φανηναι - μέγιστον, ώστε την χορυφην διήχειν έσθ' ότε μέχρις ούρανου. Man bachte fich alfo Chriftus und den heiligen Geift in manuli= der und weiblicher Riefengestalt, ebenso zwischen himmel und Erde fcwebend und biefen gangen 3wischenraum gleich:

fam physisch ausfullend, wie bie von Sonne und Mond berabmirkenden, theils mannlichen theils weiblichen, Manis chaischen Lichtgestalten benfelben Raum mit ihrer Ungies bungefraft burchbringen follten. Es fteht bier noch eine manns liche Geftalt neben einer weiblichen, es tritt aber auch bie weibliche fo bervor, bag bie mannliche entweder gangguruftritt, ober nur als Modification ber weiblichen erscheint. Mcten ber Difp. bes Arch. c. 8. ift es eine ichbne, mobis, geschmilte Jungfrau (παριθένος τις ώραΐα κεκοσμημένη). welche πιθανή πάνυ συλάν επιχειρεί τους άρχοντας, τους έν τῶ στερεώματι ὑπὸ τοῦ ζῶντος πνεύματος ἀνενεχθέντας και σταυρωθέντας, φαινομένη δε τοις άρρεσι θήλεια εύμορφος, ταῖς δὲ θηλείαις νεανίας εὐειδής καὶ επιθύμητος. Diese παρθένος ist ohne Zweifel nicht ver Schieden von der naodévos του φωτός, die c. 11. en wahnt wird, und von der abbeving nagelevog, welche bis Manichaer nach Theoboret Fab. haer. I, 26. und nad ben Anathematismen bei Cotelier (Patr. Ap. I. S. 543. eine Tochter bes Lichts, ober auch Joel, nannten, unt von welcher fie fagten, daß fie ber Eva Leben und Lich mitgetheilt habe. Bas Thilo Acta Thom. S. 130. geger Die Identitat einwendet, icheint mir von feiner Beben tung ju fenn, barin aber ftimme ich Thilo gang bei, ba Diese Lichtjungfrau Die großte Mehnlichkeit mit ber Acha moth ber Gnoftifer hat, mesmegen bei Epiphanius Hae LXV, 9. bie Manichaische Lichtjungfrau geradezu & oowie ή ανωθεν τοῦ αγαθοῦ θεοῦ genannt und von diefer bas felbe pradicirt wird, was die Acta jener beilegen: "Equon δε πάλιν (ὁ Μάνης) ότι ή σοφία ή άνωθεν τοῦ άγα θοῦ θεοῦ βουλευομένη την ψυχήν την έν απασι δια Τ yudeisav (es muß hier, wie Thilo S. 131. richtig bemerkt συναθροίζειν ober ein ahnliches Zeitwort supplirt werden - είναι γάρ φησιν αὐτὸς καὶ οἱ ἀπ αὐτοῦ Μανιγαίο την ψυχην μέρος θεού, και απ' αύτου αποσπασθείσαν

εν αίγμαλωσία άρχοντων της άντιχειμένης άρχης τε ταὶ ρίζης καταβεβλησθαι εν τοῖς σώμασιν. - Ή προειημένη σοφία τους φωστήρας τούτους κατέθετο έν φρανώ, ήλιόν τε καὶ σελήνην καὶ άστρα, μηγανην ταύτην έργασαμένη δια των δώδεκα στοιχείων. Die Saupts kelle aber , aus welcher wir die Lichtjungfrau naber tennen lernen, findet fich in ben apotrophischen Acta Thomas, bie viel Manichaisches enthalten, und unter die von den Ranichaern besonders gebrauchten Schriften gehorten (Thilo S. 81. 122. f.). Hier wird (c. 6. S. 43.) die πόρη του φωτός wegen ihrer himmlisch schonen Geftalt gepriefen. Ihre beiden Sande weisen auf den Chor ber felis um Meonen bin, ihre Finger auf die Thore ber Stadt (bas himmlische Jerusalem). Es umgeben sie die Kreunde des Brautigams (bes Erlbfers), an der Bahl fieben, die fie fich Abst erwählt hat, und ihre Brautgespielinnen find fieben, die bor ibr tangen, gwolf aber find an ber Bahl, die vor ibr bienen, ben Blif auf ben Brautigam gerichtet, bamit fie burch feinen Anblik erleuchtet werden und mit ihm am bochzeitmale Theil nehmen. Man vgl. hieruber bie Bes merkungen Thilo's C. 135 f. Da ich fpater noch einmal auf diefe Lichtjungfrau guruffommen werde, fo feze ich bier blos noch bingu, daß fie mir im Allgemeinen die Borftebes nin und Regentin ber geschaffenen sichtbaren Welt zu fenn ideint, und biefe felbit nach verschiebenen Beziehungen in fich mpråsentirt.

Co erscheinen uns auch hier Conne und Mond mit den Lichtgestalten, in welchen sie sich darstellen, als die Borstes ber und Regenten dieser sichtbaren Weltordnung, ganz der Burde gemäs, die man diesen glanzendsten und einflußreichs sten, bald der obern bald der untern Welt zugewandten Lichtwesen in der alten Religion überall einzuräumen pflegste. In dieser Beziehung sagt Alexander von Lycopolis, um ihren Wirfungstreis zu bezeichnen c. 3.: τον χόσμον γεγουν της Raur's Manie, Ri. Sps.

νέναι, και έν αὐτῷ ήλιον και σελήνην ταῖς γενέσεσιν καὶ ταῖς φθοραῖς, ἀεὶ την δύναμιν θεῖαν τῆς ύλης απογωρίζοντας και πρές τον θεον παραπέμποντας. Unter ihrem Ginfluße entsteht und vergeht alles in diefer einem fteten Bechfel unterworfenen Belt, fie find bie Bers mittler, die bas Sichtbare an bas Unfichtbare, bas Beitlis de an bas Ewige anknupfen, in ihnen ruht bas Band, burd welches allem, mas in biefer untern Belt ben Reim eines hobern Dafenns in fich tragt, fein Bufammenhang mit ber reinen Lichtwelt gefichert bleibt. Daber ift ihre Saupts mirkfamkeit eine reinigende und lauternde, eine guruffubs rende und binaufleitende. Sie find überhaupt die ers habensten Organe, beren fich bie Gottheit bedient, um in ber Erscheinungswelt alles nach ihrem Willen zu vollens ben (utitur his tanquam propriis armis, atque per eas suam complet voluntatem beatus pater), der reinste 216= glang bes gottlichen Lichtwesens (sciatis, hunc eundem nostrum beatum patrem idem hoc esse, quod suae virtutes), Die wirksamsten Rrafte (altissimae virtutes). fenswerth ift dabei auch die Beziehung, in welcher fie zu ben reinen Elementen Feuer und Baffer gefegt find. fleinere der beiden Lichtschiffe, der Mond, wird ausdrutlich bie navis vitalium aquarum genannt. Es wirft auf bie feuchte und falte Natur ber Damonen, wie bas andere. bas Schiff der Sonne, auf diejenigen, die feuriger natur find. Bei bem einen fentt fich ber befreite Lichtstoff burch Barme in die Erde, bei dem andern durch Ralte (deducitur per calores in terram - per frigora). Das Element ber Sonne ift das reine Feuer, das Element des Mondes bas reine Wasser, wie Augustin De haeres. c. 46. fagt: Naves (lunam et solem) de substantia Dei pura perhibent fabricatas. - Naves autem illas, id est, duo coeli luminaria, ita distinguunt, ut lunam dicant factam ex aqua bona, solem vero ex igne bono. Der Mond murs

be megen feines blaffen, ber feuchten Racht angehbrenden Lichts im Alterthum baufig in naber Berwandtichaft mit ber Natur bes Baffers gebacht. Es war dies schon eine indische Borftellung. Im Jabichur : Beba findet fich bie Etelle (f. Majer Brahmaismus Leipz. 1818. C. 40.): "Bie in ber Conne bie Lebenswarme, fo murbe im Monde bervorgebracht bas Lebensmaffer (bie vitales aquae bei Rani in der obigen Stelle), aus ihm die Reuchte, der Res gen und die Aruchtbarkeit, und baber ift er ber Abnig bes Mangenreichs." Wegen feines Ginfluffes auf bas Pflans enleben, auf Wachsthum und Grune wird ber Mond anch im Zendavesta gepriesen. "Wenn Mondlicht sanft erwarmt (wird in bem bem Monde gewidmeten Reafch Bens bav. Ih. U. S. 110. gefagt), machfen Baume mit Golds frucht, und Grune breitet fich über die Erbe mit Mannigs faltigfeit. Mit bem Monde, fen er jung ober vollendet, zeis gen fich alle Zeugungen. Er ift ber Schopfer bes Grunen, bes Ueberfluffes, der Gefundheit, macht licht ben Beg per hervorbringung lebendiger Befen" 11). Bugleich wird ibm im Sinne Mani's eine reinigende Rraft zugeschrieben. Als ber Urftier ftarb, und feinen Samen auf die Erde fals len ließ, übergaben ihn Izeds des Simmels dem Monde, ber ihn bewahrte und reinigte, Benbav. Th. III. G. 72. In vielen Stellen ber Benbichriften wird ber Mond besmes gen ber Beschüger bes Stiersamens genannt. Rehmen wir nnn bier noch hinzu, daß auch die reine beilige Luft in beiligen Geift, in welchem fie personificirt murbe, in bem Manichaischen System ihre besondere Bedeutung erhielt, fo werden wir hier fehr bestimmt an die bobe Bers ehrung erinnert, Die icon die alten Derfer ben reinen Eles

<sup>11)</sup> Ngl. Plut. De la. et Oa. c. 41. : τèν σελήνην γόνιμον τὸ φῶς καὶ ύγροποιον έχουσαν εὐμενῆ καὶ γοναῖς ζώων καὶ φυτῶν εἶναι βλαστήσεσι. In der Sonne walte dagegen die Kraft des Fruers.

menten ber Ratur erwiesen. In ben Elementen , bem gus ten ober reinen Feuer, dem reinen Waffer, ber reinen Luft, ftellt fich bas Naturleben von feiner geiftigften Ceite bar, in ihnen fviegelt fich die Lichtnatur der Gottheit in ihrem Bilbe ab. fie find bas immateriellfte Gubftrat bes alles burch= bringenden und belebenden gottlichen Geiftes. Bon ihnen er= wartete man, wie fo viele an fie gerichteten Gebete und Sym= nen ber indischen und verfischen Religioneschriften bezeugen, in den alten Religionen alle Forderung des phyfischen und geis ftigen Lebens, alle Rraft, die den Menschen bober bob, und ibu im Bewußtfenn feiner überfinnlichen Natur der Gottheit naber brachte. In Diesem Ginne waren fie baher auch dem Das nes, wenn er in Sonne und Mond, die jusammen die zweis: te Verson ber Manichaischen Trinitat ausmachten, ober in Chriftus, das Feuer und das Waffer, und in dem beiligen Beifte, ber britten Person, die Luft personificirte, und biefe beiden gottlichen Personen als die unmittelbarften Organe und Reprafentanten bes im reinsten Lichte thronenden Bas ters des Lichtes betrachtete, die Lichtfrafte, durch beren Birts famtett alles in der Materie gefangen gehaltene geiftige Leben jum Lichtreich wieder jurufgebracht werden folls Es liegt demnach auch hier die Anficht ju Grunde, die Servine ad Virg. Goorg. II, 388. mit Begiebung auf bie in den alten Mysterien gebranchlichen Reinigungsarten in ben Worten ausbruft: Omnis purgatio per aquas, aut per ignem fit, aut per aerem.

Nehmen wir endlich auch noch barauf Rufficht, baß Sonne und Mond als Lichtschiffe, als, lucidae naves, vorz gestellt wurden, so läßt sich auch hier nicht verkennen, wie sich im Manichäismus der Character der alterthumlichen Anschauungsweise ausdruft. Götter wurden häusig in Schiffen sahrend vorgestellt, namentlich in Aegypten 12).

<sup>12)</sup> Plutard De Is. et Os. c. 34.: ηλιον καὶ σελήνην οὐχ ἄρμασιν, ἀλλὰ πλοίοις ὀχήμασι χρωμένους περιπλεϊν. Bgl. c. 41.

Es gab Refte, bei welchen ein heiliges Schiff (von einem navigium auratum im Cultus des thebaifchen Beus Ame mon fpricht Curtius IV. 7.) mit bem Gbtterbilde pon Dries ftern getragen murbe. Gin Lichtschiff, an bas bier erins nert werden barf, war auch bas berühmte, die Erde umfreis knde Argoschiff ber Griechen, schon bem Namen nach. Argo war bie Leuchtenbe, ein Symbol bes burch bas Duntel ber Belt, burch alle bas Menschenleben ringsumber bebrobenben Gefahren mit gottlicher Rraft bindurchleitenben lichtwrincips. In welcher Bebeutung wir jedoch bie Manie baifden Lichtschiffe ju nehmen haben, erflart uns Manes felbft am beften in den Worten der oben angeführten Stels le, in welchen er fagt, bag bie penitus ablutae animae edicendunt ad lucidas naves, quae sibi ad evectationem alque ad suae patriae transfretationem sunt prae. Die Bestimmung alfo, Die Conne und Mond nach ber Anficht Mani's haben, die gereinigten Seelen in bas Lichtreich hinuber ju fuhren, dies mar es, mas bie Beranlaffung gab, fie als Lichtschiffe barauftellen 13). Sind fie aber Schiffe, fo mußte auch bie Welt, aus welcher fie

<sup>13)</sup> Neber die Sonne hatten die Manichaer nach Angustin Contra Faust. XX, 6. noch die eigene Vorstellung: vos eum (solem) triangulum perhidetis, id est, per quandam triangulam coeli senestram lucem istam mundo perriaque radiare. — Nescio, quam navim per foramen triangulum micantem atque lucentem — adoretis. Woraus sicant sich dies bezieht, ist mir nicht besannt. Auch Mosheim's Erinnerung an den Mithras reindusies der Perser (S. 781.) macht die Sache nicht deutlicher. Da die Manichaer überhaupt soviel Astronomisches in ihr System aufnahmen, (libri eorum pleni sunt, sagt Augustin Consess. V,7., longissimis fabulis de coelo et sideridus, et sole et luna, so dursen wir mus nicht wundern, daß uns manches nur sehr fragmentarisch besaunt ist.

bie Seelen binuberführen follen, als ein Drean gebacht i werben, auf welchem die in ber Rahrt burch bas Leben bes ariffenen Seelen unftet umberirren, bis fie burch bie rettenden Schiffe an die gluflichen Ufer des ewigen Lichte reichs gebracht werden, in bas Baterland, in bas fie. wie burch Sturme verschlagen, nach langer Brrfahrt guruts ; tommen, wie Manes durch den Ausbruf patriae transfretatio andentet. Es ift auch bies eine acht alterthums i liche Borftellung, bie nach meiner Ueberzeugung mehreren i alten Sagen, namentlich auch ber biblifchen Trabition von ber zerftbrenben Gundfluth und ber rettenben Arche, ju Gruns be liegt. Inobesondere findet fich biefe Borftellung in eis nem orientalischen Religionsspftem, mit welchem ber Das nichalemus, wie wir fpater noch feben werben, eine aufs fallende Bermandtichaft zeigt. Bei ben Buddhaiften ift es, Wie Schmidt in ben Forschungen im Bebiete ber altern rel. Bol. und lit. Bilbungegeschichte der Bolfer Mittelaffens Detereb. 1824. G.182. bemerft, fehr gewöhnlich, die dem beständigen Bechfel, bem Ortschilang, unterworfene Belt mit einem fturmischen, beständig wogenden Meer zu ver gleichen. Wer bas Ufer biefes Ortichilang = Meeres erreicht bat, ift fur immer in Sicherheit, weswegen in den buddhais Rifchen Buchern alle babin führenden Mittel und Mittler Binüberführer genannt werden. Bie febr biefe Ibee icon feit alter Beit bem religibsen Geifte bes Drients fich empfahl, mogen une hier noch die Egener bezeus gen, bei welchen wir fie in Berbindung mit einer Belts anficht finden, bie mit ber Manichaischen gang übereins Nach Josephus (B. J. II. 8, 11.) hatten fie bie Meinung, baf bie Leiber verganglich und ihr Stoff nicht bleibend ift, baß aber bie Seelen unfterblich auf ewig baus ern , und aus dem feinften Mether hervorgegangen von den Leibern gleichsam wie von Zaunen umflochten find. fie durch einen naturlichen Trieb von ihnen angezogen mors

ø,

1

ŧ, 4

find, baß fie aber alsbann, wenn fie aus ben fleischlichen men entlaffen und gleichsam von einer langen Stlaverei init worden find, fich freuen und in die Sobe emporgebos Den Guten nun, fagen fie, inbem fie bens " metpess" ihen Glauben haben, wie die Griechen, ftebe ein Leben infeits des Meeres bevor, und ein Ort, der weder durch Amen und Schnee noch burch Bige belaftigt merbe, mo hit vom Meere ber fanft kuhlender Wind webe. befelben Meinung, fest Josephus hingu, scheinen mir bie Briechen ben Gblen unter ihnen, die fie herven und balbadtter nennen, die Infeln ber Seligen augeschrieben In ber That fest bie fo verbreitete Sage von den vnoos maxapor die Idee einer ahnlichen transfretatio poraus. Die balb finnlicher bald idealer gebacht murbe. bei ben EBenern aber, die die Seelen nach bem Tobe in ben lichten Mether emporschweben ließen, die Befreiung ms ben Bauben ber Materie acht manichaisch als bas loos bes Geligen betrachteten, nur eine bilbliche Bedeutung whabt haben fann 14). Auch im driftlichen Alterthum bediente man fich diefer bildlichen Bergleichung gerne. nur diefes Beispiel hier anguführen, vergleicht, um bem ben homilien voranstebenden Meudoclemens in Briefe bes Clemens an Jacobus c. 14. die driftliche Rir= be mit einem großen Schiffe, bas durch einen gewaltis gen Sturm Manner aus allen Orten führt, die alle in ber Einer Stadt bes guten Ronigreichs wohnen wollen. berr ift Gott, ihr Steuermann Chriftus, bas Schiffsvolt die Gemeinde ber Bruber, bas Meer die Belt, die Sturme find bie Berfuchungen, die brandenden fluthen bie Berfolgungen und Gefahren. Die Schiffenden haben alle Noth

<sup>14)</sup> In demselben Sinne nannten bie Aegoptier den Auheort ber bei Oficis Bestatteten ορμος άγαθων Plut. De Is. et Os. c. 20.

au erwarten, da sie ein großes und sturmisches Meer durchs ichwimmen muffen, die Welt. Aber durch Gebet und Eis nigkeit gelingt es ihnen, in den Hafen der Ruhe einzulaus fen, wo die Friedensstadt eines großen Konigs ist. — Das iher die bekannte, so vielfach gebrauchte Vergleichung der christlichen Kirche mit der Arche der Fluth.

Wir haben bisher den Manichaischen ganterungspros cef nur nach feiner allgemeinsten Seite betrachtet, nach ben beiben außersten Puncten, zwischen welche bie gange Bewegung fallt. Sie geht aus von Sonne und Mond, und erftrett fich auf bie außerften Puncte ber materiellen Belt, wo, noch Licht und Materie mit einander gemischt Indem diefer gange Zwischenraum von der gottlichen Anziehungefraft, mit welcher Sonne und Mond auf alle burch bie gange materielle Welt gerftreuten Lichtelemente einwirfen, durchdrungen wird, erfolgt eine allgemeine burch bas gange Naturleben hindurchgehende Bewegung, burch welche alle Theile ber Weltseele fich in die Sohe heben, und fich aus ben Banben, die fie in der dunkeln Tiefe fefts balten, and Licht emporarbeiten, bis fie endlich als gelaus erte, von allem Schmuze ber Materie reingewaschene Sees len (als ablutae animae) die Lichtschiffe besteigen, die bes reit fteben, fie an die Ufer des Beimathlandes hinübergus Die auf diese Beise alles Gottliche, dem Lichte ; Bermandte, aus der materiellen Welt an fich giehende, und in Ginen Bereinigungspunct sammelnbe Rraft wirft pon ber Sonne und dem Monde aus, es ift aber berfelbe Chris ftus, ber in biefen beiden Gestalten fur den 3met der Ers lbsung thatig ift. Wie die alte Religion die Sonne als mannliche, den Mond als weibliche Gottheit vorzustellen pflegte, wie einzelne driftliche Secten bem mannlichen Chris ftus ben beiligen Geift als weibliches Wefen zur Rebe ftel= len (f. oben S. 223.) fo nimmt auch der Manichaische Chris ftus in der Sonne gleichsam einen mannlichen, in dem

Ronde einen weiblichen Character an. Christum esse, sagt Faustus bei Augustin Contra Faust. XX.2., Dei virtutem et sapientiam: virtutem quidem ejus in sole habitare credimus, sapientiam vero in luna. Es ist ders stille Unterschied, wie zwischen dem göttlichen Logos und der göttlichen Sophia, sofern bei diesen beiden Begriffen uch schon die Verschiedenheit der grammatischen Wortsorm dem Begriffe selbst eine gewisse Modification gibt 15).

Sollte aber ber Manichaische Christus im Manichais iben Spftem Diefelbe Bebeutung baben, Die Chriftus im briftenthum bat, fo mußte ber eigentliche Gegenstand und Rittelpunct feiner Wirksamkeit und Sendung ber Denich Die Manichaische Lehre behauptet baher, wie bie mr. miftliche, bag ber Menfch nur burch Chriftus erlost, mit Bott geeinigt und jum gottlichen Reich gurufgeführt wers ben fann. Rur ber Anfunft bes Erlbfere verbankt ber Renfch, fagt ber Manichaer Fortunatus Disp. II., hanc mentiam rerum, qua possit anima, ac si divino fonte leta de sordibus et vitiis tam mundi quam corporis, in quibus eadem anima versatur, regno Dei, unde progressa est, repraesentari. Derfelbe fagt Disp. 1 .: El nostra professio ipsa est, quod incorruptibilis sit Deus, quod lucidus, - quod nihil ex sese corruptibile proferat, neo tenebras, nec daemones, nec satanam. nec aliquid adversum in regno ejus reperiri possit. Sui autem similem salvatorem direxisse, verbum na. um a constitutione mundi, cum mundum fabricaret, post mundi fabricam inter homines venisse, dignas si-

<sup>15)</sup> Ziemlich analog sagt Plutarch unmittelbar nachden S. 227. angeführten Borten: λόγου έργοις έσικε καὶ σοφίας τὰ τῆς σελήνης, τὰ δὲ ἡλίου πλήγαις ὑπὸ βίας καὶ ἑώμης περαινόμενα. Die Sonne wirft mit mannlicher Kraft und Statte, der Mond mit sansterem verborgenem Einsus.

bi animas elegisse sanctae suae voluntati, mandatis suis coelestibus sanctificatas, fide ac ratione imbutas coelestium rerum: ipso ductore hinc iterum easdem animus ad regnam Dei reversuras esse, secundum sanctam ipsius pollicitationem, qui dixit: ego sum vita, veritas et janua, et: nemo potest ad patrem pervenire, nisi per me. His rebus nos credimus, quia aliae, sunt animae, id est, alio modo ante non poterunt ad, regnum Dei reverti, nisi ipsum repererint veritatem, viam et januam. Ipse enim dixit: qui me vidit, vidit et patrem meum, et : qui in me crediderit, mortem non, austabit in aeternum, sed transitum faciet de morte ad vitam et in judicium non veniet. His rebus credimus et hace est ratio fidei nostrae, et pro viribus animi nostri mandatis ejus obtemperare, unam fidem, sectantes hujus trinitatis, patris et filii et spiritus sancti. Go driftlich alles bieg lautet, fo ift boch bier ber Bunct. wo fich ber Manichaismus vom Christenthum aufs entsi schiedenfte trennt, und fo genau er fich fonft an driftliche. Beariffe und Ausbrufen anguschließen fucht, fo menig ichent, er fich bier, die große Divergenz hervortreten ju laffen ... indem er von einer menfchlichen Geburt und Erscheinung; bes Erlbfere nichts miffen will. Gefommen fen gwar allers, bings Chriftus, behauptet die Manichaische Lehre, aus dem Schoofe des Baters herabgestiegen, daß er aber von einem Beibe geboren worden, fen auf feine Beife gu glauben. Absit, laffen bie Acta disp. Arch. c. 47. ben Manes felbst sagen, ut Dominum nostrum Jesum Christum per naturalia pudenda mulieris descendisse confitear, ipse enim testimonium dat, quia de sinibus patris descendit 16). - Sunt innumera testimonia hujusce-

<sup>16)</sup> Rur de coelo, ex Deo follte Christus gefommen fenn, wie 3. B. Fortungtus fagt Disp. L: Salvatorem Christum

modi, quae indicant, eum venisse, et non natum esse. Es ift bief ber Manichaische Dofetismus, welcher, wie mir an einem andern Orte noch weiter feben werben, bie gange bifeorische Realitat ber Erscheinung Christi aufbob. bier beschränten wir uns blos auf die Frage, mas der Das nichdismus Pofitives an Die Stelle fegte, ober, mas er unter ber Sendung und Anfunft Christi auf ber Erde verstanben !! bebe, wenn boch Christus nicht wirklich als Mensch gebos m fepn follte? Darauf ift jedoch schwer zu antworten: wir find über biefen Theil ber Manichaischen Lebre nur khr wenig unterrichtet, indem uns die Polemit gegen bie Ranichaer zwar ausführlich melbet, was fie in ber drifte iden Lebre von Christus verworfen, mas fie aber felbft eglaubt haben, mit Stillschweigen übergebt. Unter ben Stellen, Die einige Ausfunft hierüber zu geben icheinen, moche k folgende beachtet zu werden verdienen: Mibi piam nidetur dicere, fagt Manes in ben Acten c. 50. ju feinem Gegner Archelaus, quod nihil eguerit filius Dei in eo. mod adventus ejus procuratur ad terras, neque opus habuerit columba, neque baptismate, neque matre, neque fratribus, fortassse neque patre, qui ei secundum ke fait Joseph; sed totus ille ipse descendens, semet ipum, in quocumque voluit, transformavit in hominem. pacto, quo Paulus dicit, quia habitu repertus est ut Cujus igitur rei indiguerit is, qui semet ipsum in mnia transformarit, ostende. Quando enim voluit, hunc hominem rursum transformavit in speciem solis ac vul-Es ift erft febr naturlich, bei biefer Stelle an bie menschlichen Geftalten ju benten, in welchen Chriftus nach bem Dbigen in Sonne und Mond erscheint. Wie burch biefe Gestalten in den Damonen die Begierde des Lichts geweft

è

٦,

ļġ.

11

ŧ

ŏ

×

đ

t.

3

3

Ą

7

ı

ı

de credimus de coelo venisse, Faustus XXIII, 2. : Vestrum est, Maria accipere filium Dei, nostrum ex Deo.

wirb, um baburch bie 3wete zu realifiren, fur welche Chris: Aus als Erlbfer thatig fenn foll, fo lagt fich Chriftus von Beit zu Beit in menschlicher Gestalt in die Menschenwelt berab, um ben Menfchen ein fichtbares Bilb feines Bes fens vor Mugen ju ftellen , und wenn er ben von ihm bes ametten Gindruf auf fie gemacht, bas Bewuftfenn ber Licht natur in ihnen wieder erwett hat, fehrt er gur Gonne gus rut, und mandelt fich wieder in die Geftalt ber Sonne um Co leuchtete ja auch ichon bei ber Schopfung bes Mens ichen eine Menschengestalt aus ber Sonne herab. Sie mar. bamals bas Bilb, nach welchem ber Mensch geschaffen murbe, aber es icheint nun nur ein analoges Berhaltniß an fenn, wenn baffelbe aufs neue fichtbar wird, um bem Menschen das Urbild feines Befens, die ibeale Geftalt, nach welcher er urfprunglich gebildet worden ift, vor bie Seele treten zu laffen. Mit einem materiellen, aus fleifd und Blut bestehenden Leib konnte fich gwar Christus nicht verbinden, baß er aber mit der finnlichen Scheinform eines menschlichen Leibes, einer leichten, ihn beschattenden Suffe fich umgab 17), ift eine? Borftellung, die Manes aus ben

<sup>17)</sup> Οὐ γὰρ οὐσίας ἢψατο σαρκὸς, (fagt Manes selbst in berEpist. ad Zebenam Fabric. Bibl. gr. T. VII. S. 315.)
ἀλλὰ ὁμοιώματι καὶ σχήματι σαρκὸς ἐσκιάσθη. Daber veil
gleicht, mas jur Erläuterung blenen sann, Faustus XXIX, I.
bie Erscheinung Ehristi mit Engelserscheinungen: Mud quêdem, quod saepe affirmare soletis, necessario eum esse
natum, quod alias hominibus videri aut loqui non posset, ridiculum est, cum multoties, ut jam probatum a
nostris est, angeli et visi hominibus et locuti esse monstrentur. Am nächsten steht dem Manichäschen Doletismus
der Marcionitische, aber auch bei diesem ist uns die positive
Seite beinahe ganz unbefannt. Doch sieß auch der Marcionite
Apelles Ehristus in einer gleichen Hulle, wie die Engel, ers
scheinen. Tertullan sagt De praeser. haer. c. 51. von

kinem Spftem fo nabe verwandten Religionen bes Drients aller Babricheinlichkeit nach fich aneignete. Dabei bleibt um freilich zweifelhaft, ob Manes ichon nach feinem urs brunglichen Spftem eine zu einer bestimmten Beit erfolgte. uf eigenthumliche Beise Epoche machende Manifestation Brifti, ober bes Sonnengeistes, unter ben Menfchen ans uhm, oder ob er eine folche bohere Offenbarung ale hiftos niche Thatfache nur in Kolge bes besondern Berbaltniffes . i bas er fein Spftem jum Chriftenthum fegte, auch in imem Chriftus erfannte? Es lagt fich barüber, ba Das w und noch mehr feine Unhanger fich in manchem an ;ı be Christenthum blos accommodirten, nicht mit Giders п kit entscheiben, wir mogen aber bas Gine ober bas Ans t, me als das mabricheinlichere annehmen, fo muffen wir bo gewiß, um uns über die Art und Beife, wie er fich inen Chriftus auf die Menfchen einwirkend bachte, eine kfimmtere Borftellung bilden zu tonnen, bavon ausgeben. of Chriftus, wie Alexander von Lycopolis c. 4. f. vers idert, nach ber Lehre ber Manichaer ber vous ift, womit p berbinden ift, mas Rauftus in der obigen Stelle Augus find fagt, Chriftus fen die gottliche Rraft und Beisheit, & Rraft wohne er in ber Conne, als Weisheit im Mons k. Er ift der Licht = und Connengeift, der alle Lichteles mente aus ber Materie an sich zieht, aber er ift auch ber Beift, ber als boberes Princip in dem Menschen wirkt,

Ŀ

ı

r

21

ü

d)

×

¥

le

IJ

Apelles: Christum neque in phantasmate dicit fuisse, sicut Marcion, neque in substantia veri corporis, ut evangelium docet, sed in eo, quod e superioribus partibus descenderet, ipso descensu sideream sibi carnem et acream contexuisse, und De carne Chr. c. 6. beinabe gleichs lautend mit Kauftus Borten: utique proponunt, non esse mirandum corpus sine nativitate, cum et apud nos angelis licuerit nulla uteri opera in carnem processisse. — Carnen Christi ad exemplum proponunt angelorum.

und ihm bie richtige Erfenntniß alles beffen gibt, mas ihn über bie materielle Welt erheben fann. Alles, mas ber vove! als das bochfte geiftige Princip im Menschen wirkt, ift auch als eine Wirfung Chrifti anzusehen, ber auf dieselbe Beife. wie außerhalb bes Menschen, in ber gangen Natur, fo auch im Menschen selbst die Ausscheidung bes Lichts aus ber Materie, die Erlbfung ber gefangenen Lichtseele, beu Sieg bes guten Princips über bas Bbfe in immer boberem Grade vollbringen will. Wenn Alexander von Epcopolis c. 4. fagt: ber Menich fen ein Bild ber gottlichen Rraft. Christus aber fen der Geift, und als er einst von oben bers abtam, habe er einen fehr großen Theil jener Rraft befreit, und zu Gott zurufgeführt (ασικόμενόν ποτε από του άνω τόπου πλείστον τῆς δυνάμεως ταύτης πρὸς τὸν Jeor leduxéval); fo ift hier, was Chriftus in Begiehung auf ben Menschen und mas er in Beziehung auf die Natur als Erlbfer wirft, auf benfelben Musbrut gebracht. Befreiung der mit der Materie vermischten gottlichen Rraft ift hier wie bort ber 3met feiner Thatigfeit. Dafür wirks er, mas ben Menschen betrift, in bem gottlichen Geift, im bem voug, ber in ihm bas Bewußtsenn feiner gottlichen Matur und Abkunft lebendig erhalt, und ihn ftets nach obengieht, bafur, wenn er in außerordentlichen außern Erscheis nungen bas ichlummernbe Bewußtfenn mit machtigerens Gindrufen wieder zu erwefen sucht 18). t

<sup>18)</sup> Es ist zu bedauren, daß folgende Stelle Alexanders von Lyc. c. 24. nicht mehr Licht gewährt: Τον Χριστον ουδέ γινωσκοντες, αλλά Χριστον αυτον προσαγορεύοντες, τη πρός τά β στοιχείον μεταλήψει ετερον σημαινόμενον αντί του χυρίως περί αυτου ύπειλημμένου ευσάγοντες (indem sie dadurch, daß sie ihn mit dem zweiten Princip, also der Materie, zusammennehmen, eine andere Bedeutung statt der eigentlichen einsuhren) νουν είναι φασιν. Εί μέν το γνωστόν και το

Das Duntel, bas über bem fo eben berührten Puncte est, lagt auch über einen anbern mit bemfelben gufams

γιγρώσκον και την σοφίαν αὐτοῦ λέγοντες ὁμόφωνα, οὕτως τοῖς άπὸ τών έπκλησιών περί αὐτοῦ λέγουσι διαταττόμενοι οὕτω γε άλώσονται' πώς οὖν τὴν λεγομένην παλαιὰν' ἄπασαν ίστοelar expullovoir (wie tonnen fie bie gange alte Befdicte, bie von Chriftus ergablt wird, verwerfen); Ei de engernτὸν κατά τιγας λίγουσι καὶ τῶν ἔξωθεν ἐπεισιόντων καὶ συμβαινόντων, σκοπήσωμεν. Οι γαρ δη ταύτης προϊστάμενοι της δόξης, πιθανόν μάλιστα λέγουσι, περί τὰ ζ΄ ἔτη τῆς αίσθητικής δυνάμεως διαρθρωσείσης αυτόν έπεισέρχεσθαι. εὶ δὲ νοῦς έστιν ὁ Χριστὸς κατ αὐτοὺς, οὕτω γε ἔσται τε αμα καλ ούκ έσται πρίν μέν γάρ έπεισελθείν τον νούν. ουδέπω έστιν, εί γε νους έστι κατ' αυτούς ο Χριστός, άλλά μην όντι αυτώ έπεισέρχεται ο νους, ούτως ούν πάλιν κατ? autous garas o sous, gart le nay ogn garte es to anto χρόνο ὁ Χριστός. Εὶ δὲ κατ' αὐτῶν τὴν καλλίστην αξρεσιν ο νούς κατ αὐτούς έστιν τὰ ὅντα πάντα, έπεὶ τὴν ὕλην άγενητον υποτίθενται και ισόχρονον ώς είπειν τῷ θεῷ, και νουν και ύλην εούτον τον πρώτον τον Χριστον υποτίθενται είναι. εί γε τα πάντα κατ' αὐτούς έστιν ὁ Χριστὸς νοῦς ών, ός έστιν τὰ πάγτα καὶ ἡ ὑλη εν των οντων καὶ αὐτή ἀγένηros ovoa. Es fceint, Alerander befchreibe bier eine Manidifche Anfict, nad welcher Chriftus fommen follte, wenn im Meniden ber Berftand fich ju entwideln beginnt. Er follte fommen, behanpteten bie Bertheidiger diefer Deinung, ungefahr im febenten Jahr, wenn die Ginnlichfeit ausgebilbet ift. Db fich gleich in bem rous nur bas im Menfchen flegende geiftige Princip entwidelt, fo fonnte bod, fofern mit bem rous ein neues Princip, in bem Menfchen ju wirlen beginnt, Chriftus als encyentog uat ran Egader eneigiorten zai oumsairorten bargestellt werben. Alexander fpricht von mehrern unter ben Manichaern herrichenben Anfichten, bağ Chriftus nach einer Anficht ale ber im Menfchen fic entwickelnde Berftand ober Beift, ber gleichfam ale neues

menhangenben wenig Licht erwarten, über bas Berhaltniß, in bas Manes fich felbft zu Chriftus, ober bem gettlichen Lichts geifte, als ber Quelle feiner Offenbarung, fezte. Manes hielt fich, wie von felbit flar ift, fur den Interpreten ber gotts lichen Wahrheit, und wie vor ihm Zoroafter und nach ihm Muhamed suchte auch Manes die Beglaubigung feiner Lehs re nur in der Bortrefflichkeit ihres Inhalts, nicht in aufs, fern Beweisen ihrer Gottlichkeit. Ben ben Schriftstellern, Die hier zu beruffichtigen find , findet fich fo wenig als in ben Kragmenten aus ben Schriften Mani's felbft irgend, etwas, bas auf eine andere Meinung führen tonnte. Borte des Lebens und der feligmachenden Bahrheit wollte Manes feine Lehre betrachtet wiffen, wie wir aus bem Anfange feiner Epistola fundamenti fehen: Haec sunt salubria verba ex perenni ac vivo fonte, quae qui audierit, et iisdem primum crediderit, deinde, quae insinuala sunt, custodierit, nunquam erit morti obnoxius verum aeterna et gloriosa vita fruetur. Nam profecto beatus est judicandus, qui hac divina instructus cogni tione fuerit, per quam liberatus in sempiterna vita ma nebit. Acta cum Fel. Manich. I, 1. Die acht Zoroaftrie. iche Idee bes Lebens ift es, womit auch Manes ben gott. lichen Character feiner Lehre bezeichnen wollte. weist auch die Aufschrift bin, die einige ber Sanptschrift ten Mani's gehabt haben follen. Das ihm beigelegte Evant gelium (τὸ άγιον εὐαγγέλιον, wie es vom Cyrill' vort Berufalem Cat. VI, 22. und von Andern genannt wird),= hieß auch to Cor evagyelson (f. die Anathemat. bei Con : telier Patr. Ap. I. S. 544.). Gine andere feiner Schriften hieß Θησαυρός (Epiph. LXVI, 13.) oder Θησαυρός ζωής (1.

Princip von außen mit der Sinnlichkeit fich verbindet, gen nommen murbe, durfen wir doch wohl nach Alexanders, freis lich nicht fehr klaren, Worten voraussezen.

(f. Cotel. a. a. D.) 19). Die die heiligen Urfunden ber Boroaftrifden Lehre bas lebendige Wort b. i. Bendavefta genannt murben, fo follten bemnach auch bie Schriften, bie bie von Manes geoffenbarte Lehre enthielten, bas Wort bes Lebens fenn. Bgl. Bendav. von Kleufer Th. II. S. 42. Bie aber Manes biefe Offenbarung erhalten zu haben behauptete, barüber finden wir in den Quellen, an welche wir bier gewiesen find, nichts. Cpatere Manichaer ftelle ten ben Manes in Gine Reihe mit Boroafter, Buddha, Chris ftus, and behaupteten, es fen in diefen allen ein und bers felbe bobere Beift erschienen, die Lehren diefer vier Relis gioneftifter feven nur verschiedene Offenbarungeformen eis ner und berfelben Lehre 20). Rach den vorliegenden Quellen find wir jedoch nicht berechtigt, diese Behauptung gembezu Manes felbst zuzuschreiben (wie fich uns auch in ber Rolge weiter ergeben wird), obgleich auf ber andern Seite nicht ju laugnen ift, bag Manes, wenn er feine febre für eine gottliche Offenbarung gehalten wiffen wollte. and eine hobere Ginwirfung bes Lichtgeistes, ber ihm bas Princip ber Offenbarung und die Quelle aller hohern religibjen Erfenntniß war, in fich voraussegen mußte. bunte in fich nur ein Organ des ihn erleuchtenden Licht=

b.

ŧ

<sup>19)</sup> Der Rame follte obne 3weifel baffelbe ausbruden, mas nufere driftlichen Schahlaftlein mit ihrem befcheibenern Litel fagen wollen.

<sup>10)</sup> Man vgl. die Anathematismen in I. Tollii Insign. Itin. Ital. Traj. 1696., nach welchen die Uebertretenden abschwören mußten (E. 134.): tor Zagádar nai Boldar nai tor
Agastor nai tor Marizator ésa nai tor adtor elvar. Dar
mit ist zu verbinden, was in den Anathematismen bel Ecz
telier a. a. D. E. 543. gesagt wird: 'Asabenatism Zagádip, or o Mári; bedr čleye ngo altor garerta nag' Indoi; nai Migoni;, nai silvor áneníku.

geiftes feben, fo baß er auf untergeordneter Stufe baffelbe mar, mas Chriftus, ber Lichtgeift, auf ber bochften mar, als Mittler amifchen Gott und ben Menfchen. Beachtens= werth icheinen mir in biefer hinficht die Worte bes Secunbinus in ber Epist. ad Aug. ju fenn, in welcher ber Manichaer, indem er Augustin es zum Borwurf macht, baß er aus einem Freunde ber Manichaischen Lehre ein Geaner berfelben geworden fen, unter anderem fagt: In medium solis ac lanae inventus es accusator. Quis igitur tibi patronus erit ante justum tribunal judicis, cum et de sermone et de opere coeperis te teste convinci? Persa, quem incusasti, non aderit. Hoc excepto, quis te flentem consolabitur? Quis Punicum 21) salvabit? Consolatorem igitur, fagt Augustin in feiner Antwort c. 25, et salvatorem, Manichaeo excepto, nullum esse posse dixisti. Als medius solis et lunae b. h. als ber zu Sonne und Mond, ben gur Lichtwelt hinübertragenden Lichtschifs fen führende Mittler murde alfo Manes von feinen Berehrern betrachtet. Durch ihn allein mar das Beil zu ge= minnen, das die Seele aus dem truben, unseligen Dafenn ber gegenwartigen Welt erlbfen, und mit bem gottlichen Trofte der Lichtwelt erfreuen fonnte 22).

Ų

<sup>21)</sup> Secundinus, der sich selbst Romani hominis ingenium zuschreibt, hatte zuvor den vom Manichälsmus abgesallenen Augustin ermahnt: Muta, quaeso, sententiam, depone Punicae gentis persidiam, et recessionem tuam ad veritatem, quae per timorem facta est, converte. Daher der obige Ausdruck.

<sup>22)</sup> Ueber einiges, was hier noch in Betracht fommen tonnte, wird im Folgenden noch die Rebe fenn. Mit Rufficht auf das Folgende bemerfe ich hier nur noch über die in der obigen Stelle ausgesprochene Manichaische Weltansicht, daß auch in den Clementinischen Homilien das Verhältniß der funftigen Welt jur gegenwärtigen aus dem Gesichtspunct eines auf

Da nach ber Manichaischen Lehre die ber Seele ine mobnende gottliche Rraft zwar gebunden, aber nicht vollig unterbruft merben fann, fo bedarf es auch feiner Bieberberftellung ber verlornen Rraft jum Guten, fondern es fommt nur barauf an, baß bie bereits vorhandene Rraft aufs neue geweft und jum Bewußtfenn bes Menfchen acs bracht wird. Much die Thatigfeit bes Erlbfers fann baber mer barauf gerichtet fenn, in bem Menfchen bas urfpringliche Bewußtsenn feiner bobern Natur wieder hervorzurus fen , und mit bem Gefühl bes Buftandes ber Rnechtschaft, in welchem er fich befindet, eine Gehnsucht nach Befreiung aus bemfelben anzuregen, wodurch von felbit die gebundes ne Rraft des Menschen zu ihrer vollen Birksamfeit gelangt. Es gibt eine scientia, wie Fortunatus bei Augustin Disp. II. fagt, vermbge welcher admonita anima et pristinaé memoriae reddita recognoscit, ex quo originem trahat, in quo malo versetur, quibus bonis iterum emendans, guod nolens peccavit, possit per emendationem delictorum suorum, bonorum operum gratia, meritum sibi reconciliationis apud Deum collocare, und zwar geschieht dieff. wie Kortungtus hinzusezt, auctore Salvatore nostro, qui nos docet, et bona exercere et mala fugere. Chris

ľ

bas flere folgenden consolari betrachtet wird. Hom. III, 26. wird von Adam als dem wahren Propheten gesagt: O' di ir νίοις ανθρώπων προφητείαν ξιφυτον ψυχης ίδιαν ξχων, ξητώς ως ως άρσην του μέλλοντος αίωνος τας έλπίδας μηνύων ταν αὐτοῦ υίον προσηγόρευσεν "Αβελ, δ, ἄνευ πάσης άμφιβολίας, πένθος έρμηνεύεται πενθείν γάρ τοις αὐτοῦ υίοις παρέχει τοὺς έξαπατωμένους άδελφοὺς αὐτῶν, ἀψευδη αὐτοῖς ir τῷ μίλλοντι αἰωνι την παράκλησιν ὑπισχνούμενος. — Daher die hohe Bedeutung des consolamentum bei den Masnichaern des Mittelalters, der Taufe, als der Weihe für die fünftige Welt.

fins, ber Erlbfer, wirkt baber vorzugsweise als Lehrer. Inbale feiner Lehre aber konnte naturlich nichts anders fenn, als alles basjenige, mas dem Menschen bie Aufforderung nabe legt, fich von den Banden der Materie loszureißen, bie finnlichen Triebe ju unterbruden, und ein reines, geiftis ges Leben zu führen. Daher legten fie bas Sauptgewicht auf die driftliche Sittenlehre, und zwar auf biejenigen Gebote, Die bem Menichen Entsagung und Gelbitverlaug= nung, Berachtung aller außern Guter zur Pflicht machen. Der Manichaer Fauftus fpricht fich hieruber gegen Augustin auf folgende Beise aus (Contra Faust. V, 1.): Accipis evangelinm? Tu me interrogas, utrum accipiam, in quo id ipsum accipere apparet, quia, quae jubet, observo. An ego de te quaerere debeo, utrum accipias, in quo nulla accipientis evangelium videntur indicia? Ego patrem dimisi et matrem, uxorem, filios et cetera, quae evangelium jubet, et interrogas, utrum accipiam evangelium? Nisi adhuc nescis, quid sit, quod evangelium nuncupatur. Est enim nihil aliud, quam praedicatio et mandatum Christi. Ego argentum et aurum rejeci, et aes in zonis habere destiti, quotidiano contentus cibo, nec de crastino curans, nec unde venter impleatur aut corpus operiatur, solicitudinem gerens, et quaeris a me, utrum accipiam evangelium? Vides in me Christi beatitudines illas, quae evangelium faciunt, et interrogas, utrum illud accipiam? Vides pauperem, vides mitem, vides pacificum, puro corde lugentem, esurientem, sitientem 23), persecutiones et odia sustinentem propter justitiam, et dubitas, utrum accipiam evangelium? Non ergo jam mirum est, Ioannem Baptistam, viso Iesu et ejus auditis operibus, quaerere adhuc, utrum

<sup>23)</sup> Iustitiam, bemerkt Augustin nachber, Faustus in scriptis suis non addidit, credo, ne sibi deesse videretur, si eam se adhuc esurire ac sitire fateretur.

ipse esset Christus, cui digne et merito Iosus nec dignatus quidem est renunciare, quod ipse esset, sed opera rursus eadem illi, quae jam dudum audierat, reman-Caeci vident, surdi audiunt, mortui resurgunt Quod ego quoque circa te non immerito fecerim, si perroganti, utrum accipiam evangelium, dixero: Omnia mea dimisi, patrem, uxorem, filios, aurum, argentum, manducare, bibere, delicias, voluptates: hoc tibi ad interrogata satis responsum puta, et beatum te futurum, si in me non fueris scandalizatus. Sed non, inquis, accipere evangelium hoc solum est, si, quod praecepit, facias, sed ut etiam credus omnibus, quae in eodem scripta sunt, quorum primum est illud, quia sit natus Deus. Sed nec item est solum illud evangelium accipere, ut credas, quia natus est lesus, sed ut facias etiam, quod praecepit. Ac si me idcirco evangeliam non accipere pulas, quia generationem praetermitto, nec tu ergo accipis, et multo magis non accipis, quia praecepta contemnis. Ac per hoc interim pares s mus, donec discutiamus et partes: aut si tibi non praejudicat praeceptorum ista contemptio ad profitendum, quod accipias evangelium, mihi quare ad hoc praejudicet genealogia damnata? Quod si evangelium accipere in duobus his constat, ut dicis, genealogias credere et servare mandata, quid ergo impersectus imperfectum judicat? Uterque nostrum eget alterutro. Sin, quod certius est, accipere evangelium in sola observatione constat coelestium mandatorum, duplici modo improbus es, qui, ut dici solet, desertor arguas militem. Et tamen, age, ponamus, quia ita vis, duo haec partes esse fidei perfectae, quarum una quidem constet in verbo, fateri Christum natum, altera vero in opere, quod est observatio praeceptorum. Vide ergo, quam arduam ego et difficiliorem mihi partem-elegerim, tu vide, quam levissimam et faciliorem. Nec immerito plebs ad te confluit, a me refugit, nesciens ntique, quia regnum Dei non-sit in verbo, sed in virtute. Quid ergo est, quod me lacessis, si difficiliorem ingressus fidei partem, tibi ut infirmo reliqui faciliorem? Sed ego ad tribuendam, inquis, salutem animis hanc partem fidei efficaciorem puto ac magis idoneam, quam tu reliquisti, id est, Christum fateri natum. Age ergo, ipsum eundem interrogemus Christum, et unde potissimum nobis salutis oriatur occasio, ex ejus ore discamus. Quis hominum intrabit in regnum tuum Christe? Qui fecerit, inquis, voluntatem patris mei, qui in coelis est. Non dixit: qui me professus fuerit natum. Et alibi ad discipulos: Ite, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine patris et filii et spiritus sancti, et docentes eos servare omnia, quae mandavi vobis. Non dixit: docentes eos, quia sum natus, sed ut mandata conservent. Item alibi: Amici mei eritis. si feceritis, quae praecipio vobis. Non dixit: si natum me credideritis. Rursum: Si feceritis mandata mea. manebitis in mea caritate. Et alia multa. Nec non et in monte cum doceret: Beati pauperes (spiritu) dicens: beati mites, beati pacifici, beati puro corde. beati, qui lugent, beati qui esuriunt, beati, qui persecutionem patiuntur propter justitiam, nusquam dixit: beati, qui me confessi fuerint natum. Et in discretione agnorum ab hoedis in judicio dicturum se dicit iis, qui ad dexteram erunt: Esurivi et cibastis me, sitivi et potastis me, et cetera: propterea percipite regnum: non dixit: quia natum me credidistis, regnum percipite. Nec non et diviti quaerenti vitam aeternam: Vade, inquit, vende omnia, quae habes, et sequere me. Non dixit: crede me natum, ut in aeternum vivas. Ecce igitur portioni meae, quam mihi de ge-

mina, ut vultis, fide delegi, ubique regnum, vita, beatitudo promittitur, vestrae vero nusquam. Aut do cete, sicuti scriptum est, beatum esse, regnumve per cepturum, aut aeternam habiturum vitam, qui eum confessus fuerit natum ex femina. Interim, tametsi et haec pars est fidei, beatitudinem non habet. Cum vero eam nec partem fidei habere probaverimus, quid fiet? Nempe eritis vos inanes, quod et ipsum utique monstrabitur. Sed interim hoc satis nobis est ad propositum, quia portio haec nostra beatitudinibus coronata sit. Cui ta. men et accedit et illa alia beatitudo, ex confessione quoque sermonis, qua Jesum confitemur esse Christum filium Dei vivi, quod aeque ipse ore suo testatur Jesus dicens ad Petrum: Beatus es Simon Barjona, quia non tibi hoc caro et sanguis revelavit, sed pater meus, ani in coelis est. Quapropter non jam, ut putabatis, unam . sed duas easdemque ratas fidei partes tenemus, et in utraque pariter beati appellamur a Christo, quia alteram earum operibus exercentes, alteram sine blasphemia praedicamus. 3d habe biefe Stelle absichtlich in ihrem gangen Busammenhange bargelegt, weil fich in ihr ber Beift Des Manichaismus und bes Manichaischen Chriften= thums febr daracteristisch zu erkennen gibt. Die alle Gos fterne, welche bem Menschen eine ursprüngliche, amar gebundene und beschrantte, nicht aber verlorne und erft wieberberauftellende Rraft jum Guten und Gottlichen jufchreis ben . bem Christenthum nur die Entwiflung und richtige Leitung biefer Rraft burch practische Lehren und Borichrif= ten übrig laffen, nicht aber bie Mittheilung eines vollig neus en und eigenthumlichen Lebensprincips, die Schopfung eis nes neuen Menschen, wobei es vor allem auf die glaubensvolle Annahme und Aneignung bes von Gott Dargebotenen anfommt, als das Werf deffelben anfehen fonnen, fo ftellte fich auch der Manichaismus gang auf diefe Seite bes fogenannten Pelagianischen Christenthums, welchem die Haupts us sache bas Thun, das Glauben Nebensache, Christus nur Lehrer, nicht Erloser im hochsten Sinn ist. Je entschiedes ner aber die Manichaer die ursprüngliche Quelle dessen, was ihnen die Hauptsache des Christenthums war, schon in das dem Menschen inwohnende Bewußtseyn, oder in die Vernunsterkenntniß, sezen mußten, desto zweiselhafter mußt uns auch von dieser Seite werden, welche Bedeutung auch nur in Beziehung auf die außere Realität der Offenstharung, nicht in Beziehung auf die ohnedies geläugnete historische Realität der Person Christi, die Scheingestalten haben sollten, in welchen sie den Lichtgeist Christus zur Beziehung der Menschen von der Sonne herabschweben ließen.

Die es fich aber auch damit verhalten mag, welchen Untheil fie auch einer besondern, ju einer bestimmten Beit gefchehenen außern Offenbarung babei zuschreiben mocht n. Die practischen Lehren und Borfchriften, von deren Befols gung fie das Beil bes Menschen abhangig machten, jum Bewußtfenn des Menfchen zu bringen und allgemein bes kannt zu machen, alles, was ben ethischen Theil der Das nichaischen Seilsordnung ausmacht, wurde von ihnen in ihren fogenannten brei signacula jufammengefaßt, die uns Augustin De moribus Manich. c. 10. nennt: Videamus tria illa signacula, quae in vestris moribus magna laude ac praedicatione jactatis. Quae sunt tandem ista signacula? Oris certe et manuum et sinus. Ut ore et manibus et sinu castus et innocens sit homo. Den Mas men signaculum gebrauchten die Manichaer ohne 3meifel beswegen, weil jede ber drei Claffen ber auf biefe Beife uns terschiedenen Gebote einen bestimmten Theil des menschli= chen Rorpers bezeichnet, in Unsehung beffen bie gegebenen Gebote beobachtet werden follten. 2Bas fie unter den einzels nen Musdrufen verftunden, erflart Augustin, indem er in ber angeführten Stelle im Sinne der Manichaer weiter fagt:

Quum os nomino, omnes sensus, qui sunt in capite, intelligi volo, quum autem manum, omnem operationem, quum sinum, omnem libidinem seminalem.

)

Das signaculum oris hatte nach biefer Angabe einen weiten Umfang. Es empfahl Reinheit in Gedanten und Borten, bazu gehörte namentlich Enthaltung von allen Reben, die nach ber Manichaischen Lehre als blasphemisch engesehen werben mußten. Ad oris signaculum dicitis pertinere, fagt Augustin De mor. Manich. c. 11., ab omni continere blasphemia. Borguglich aber betraf es bie ftrene Manichaische Lebensweise in Sinficht alles beffen, mas mit bem Munbe genoffen wirb. Der Manichaer mußte fic aller materiellen Nahrungsmittel enthalten, bie bie fimlichen Triebe bes Leibs, fatt fie, wie es Pflicht ift, que mterbriffen und zu tobten, nur nahren und entzunden. Im bas Rleifch, ben Gis ber bofen Begierben, nicht gegen ben Beift zu reigen, mar bor allem ber Genuß bes Rleisches aufs ftrengfte verboten. Alles Fleifch mar nach ber Uns ficht ber Manichaer unrein, unreiner, als irgend etwas ans beres, es fammt von bem Furften ber Finfterniß, ber als ber Damon bes materiellen und animalischen Lebens ibm ben gangen Inbegriff ber bofen ober finnlichen Lufte eingepflanzt bat. 3mar ift in jedem aus Rleifch und Blut bestehenden Rorper auch ein Theil ber Lichtseele, wenn aber im Tobe die Ceele entflieht, fo ift, mas gurufe bleibt, eine burchaus unreine und verunreinigende Daffe. Bal. Augustin De moribus Manich. c. 15. a nes de ipsis sordibus dicitis esse concretas. Fugit enim aliquid partis illius divinae, ut perhibetis, dum fruges et poma carpuntur, fugit cum affliguntur, vel terendo vel molendo vel coquendo, vel etiam mordendo atque mandendo. Fagit etiam in omnibus motibus animalium. vel cum gestiunt, vel cum exercentur, vel cum laborant. vel cum omnino aliquid operantur. Fugit etiam

in ipsa quiete nostra, dum in corpore illa, quae ap-1.1 pellatur, digestio interiore calore conficitur, Atque ... ita tot occasionibus divina fugiente natura, quiddam... sordidissimum remanet, unde per concubitum caro formetur. Anima tamen boni generis, quoniam quamvis plurimum, non tamen totum bonum, memoratis illita motibus evolat. Quocirca cum anima etiam carnemia deseruerit, nimias sordes reliquas fieri, et ideo eorum qui vescuntur carnibus, animam coinquinari. lebten die Manichaer von Beld : und Gartenfruchten , beaten fonders folden, welche wie die Melonen, ihre Lieblingening freife, burch Geruch und Farbe ihre Lichtsubstang beurfune Much Del genoßen sie wegen ber in ihm enthal tenen Lichttheile haufig. Mug. De mor. Man. 15. 16. 24). Gie konnten allerdings, nach ihrer Unficht. von der Materie, auch biefe Nahrungsmittel nicht fur voll lia rein halten, und Augustin bemerkt (Contra Faust. VI. 6.) nicht ohne Grund: Mirum est, quod ita se dicunt immundas omnes carnes existimare, et ob hoc ab eis ab stinere, quasi aliquid existiment esse mundum, non solum escarum, sed omnium creaturarum. Nam et ipsa; olera et poma et omnes fruges et totam terram et coe-il. lum commixtione gentis tenebrarum perhibent inquina-Die naturliche Untwort barauf liegt in bemienigen. was Augustin als frommen Bunfch bingufest: Utinam ergo et in ceteris cibis errori suo congruerent, atque ab iis, quae immunda dicunt, omnibus abstinendo, fame potius morerentur, quam tales blasphemias pertinaciter

<sup>24)</sup> De thesauris Dei melonem putatis aureum esse. — Bona tria simul ubi fuerint, id est color bonus, et odor et sapor, ibi esse majorem boni partem putatis. — Man vgl. außer Beausobre T. II. S. 765. f. Mosheim S. 849. f. auch Ehllo Acta Thomas S. 159.

loguerentur, nam se corrigere atque emendare nolentibus hoc esse utilius, quis non intelligat? Pollten sie dies fen autgemeinten Rath nicht befolgen, fo mußten fie fich mit relativer Reinheit begnugen 25). Eben fo ftreng, wie ter Genuß bes Fleisches, maren ben Manichaern alle aeis Rigen Getrante verboten. Auch fie ichienen ihnen nur bie Reinheit bes Geiftes ju truben und bie Ginnlichfeit aufs wegen, weswegen fie ben Wein, um feine bamonische Ratur zu bezeichnen, fogar bie Galle bes Rurften ber Rins ferniß nannten. Mug. De mor. Man. c. 16. Ueber Anderes. pas fonft noch zur ftrengen Lebensweise ber Manichaer ges pal. man Mosheim Comment. S. 851. f. 26). librte . Es war naturlich, daß fie fich, wie ichon gur Beit Auguftins mufrifa . manche Milberungen erlaubten , aber bemunges ebtet bielten fie fich fur berechtigt, fich vorzugeweise als bie hungernden und Durftenden des Evangeliums zu betrachs m. und bie fie characterifirende Blage bes Gefichts (mes en melder fie von Augustin De. util. cred. c. 18. exsangues prporibus, sed crassi mentibus genannt werden) als bas

<sup>25)</sup> Heber einen dabei unvermeibliden Bibetspruch s. Aug. Contra Faust. VI. 4.: Cur pomum non decerpitis, cum decerpto tam multas plagas doloresque ingeratis (nemlich in praeparandis escis, cum coquitur, cum manditur etc.)?

<sup>26)</sup> Alles sinnlich Angenehme sollte dem Manichaer als unrein und fündhaft verboten seyn. Doch unterschieden sie die gelestige, afthetische Lust von der sinnlichen, körperlichen. Die Musica, guam de divinis regnis venisse contenditis, nodis mortuarum carnium sordibus exhibetur et tempore arefactis, et attritione tenuatis et tortione distentis. Aug.
De mor. Man. c. 16. Auch den afthetischen Genuß, welchen die Anschauung schoner Bilber gewährt, können die Masnicher nach der orientalischen Sage von Mani's Ertenk (s. unten) nicht verdammt haben.

ächte Rriterium eines Bekenners bes Evangeliums zur Schau zu tragen.

Das zweite signaculum, bas signaculum manuumin verbot ben Manichaern nach Augustin De mor. Man. c. 17.421 Thiere zu tobten, und Offangen auszureiffen, jebe Bert w aung des Thier= und Pflangen = Lebens, es begriff aber ofth ne 3weifel, wie Mosheim G. 853. richtig bemerkt, allein Bandlungen in fich, die nicht zum erften und britten simm naculum gerechnet murben, und ben Manichaern besmegen. nicht erlaubt maren, weil fie ben Menschen in die Berhalte. niffe des materiellen irdischen Lebens auf eine ber Maniet. daifden Beltanficht widerftreitende Beife verftriften. 284 werden im Rolgenden einige Sandlungen fennen lernen, bie. in biefer Begiehung jum zweiten signaculum ju rechner. find. Bas aber bie Thotung der Thiere und die Berleg, aung bes Pflanzenlebens betrifft, fo fieht man beim erften in Unblik nicht fogleich, auf welchem Grunde das Manichalig iche Berbot beruht. Enthielt die gange Thier : und Pfique, genwelt gebundene Theile der Lichtfeele, fo fonnten ja bies. fe. follte man benten, burch das Tobten ber Thiere unb bas Ausreifen ber Pflanzen auf bem einfachften Bege aus ibren Banben befreit werben. Augustin unterläßt nichten ben Manichaern biefe Inconfequeng vorzuruten (a. a. D.) 226 Anima namque illa, quam rationalem inesse arboribus. arbitramini, arbore excisa, vinculo solvitar, vos enimin hoc dicitis, et eo quidem vinculo, in quo magna mise, ria nulla utilitate tenebatur. Nam et revolutionem hominis in arborem notam est vos, id est auctoremia ipsum vestrum, pro ingenti poena, non tamen pro sum-zi ma minitari, et num potest in arbore anima fieri, ut r in homine, sapientior? - Quamobrem, qui arborem dejicit, animam nihil in sapientia proficientem de illo corpore liberat. Itaque vos homines sancti, vos, in. quam, potissimum excidere arbores deberetis, et eaium animas, ab illo vinculo exutas, orationibus et psalnis ad meliora perducere. Allein für bie Manichaer m bier ein anderes Moment in Betracht, die beilis R Cheue, mit welcher nach ihrer Unficht bas gange Rawieben au behandeln mar. Ift es Gunde das Menfchenthen zu verlegen, fo ift es bem Wefen nach biefelbe Gun= e. wenn bas Thier = ober Pflangenleben verlegt mird, e in Thieren und Oflangen, in allen Theilen ber Matur, iefelbe Seele, wie im Menfchen, lebt, ber Menfch mit er gangen Ratur fich verwandt fuhlen muß. dmerk, welchen ber Mensch bei jeder Berlezung feines chens empfindet, empfindet auch die Pflange, ber Baum. lerbas atque arbores sic putant vivere, ut vitam, quae lis inest, et sentire credant, et dolere, cum laeduntur. ec aliquid inde sine cruciatu eorum quemquam posse ellere aut carpere. Propter quod agrum etiam spinis urgare, nefas habent. Mug. De haeres. c. 46. 27). Mer nie Borfas auch nur ein Blatt ober eine Frucht von einem laume abbrach, machte fich als Uebertreter bes signacuun fcwerer Strafe schulbig. De mor. Man. c. 17. 3a be Sandlung diefer Urt, jede Berlegung bes Pflanzenles me, war im Grunde von dem Berbrechen eines Menichens wrbs nicht verschieben, ba ja nach Mani's Lehre viele Renfchenfeelen das Loos traf, in Thiere und Pflanzen A vobis, bemerkt Augustin gegen Kauftus berzugeben.

<sup>27)</sup> Rach den Acta disp. Arch. c. 9. ist sogar jede Bewegung mit einer Berlezung des Naturlebens verbunden: Είτις περιπατεί χαμαλ, βλάπτει την γην, και ὁ κινών την χείρα, βλάπτει τὸν ἀέρα, ἐπειδη ὁ ἀηρ ψυχή ἐστι τών ἀνθοώπων καὶ τών
ζώων καὶ τών πετεινών, καὶ τών ἰχθύων καὶ τών ἐρπετώυ d. h.
in der Luft ist dieselbe Beltseele, die in dem Menschen und
in allen Geschöpsen ist. Ugl. Theodoret Haer. fab. I, 26.
πάντα νομίζουσιν ἔμψυχα καὶ το πύρ, καὶ τὸ ὕδωρ, καὶ τὸν
ἀίρα, καὶ τὰ φυτὰ καὶ τὰ σπέρματα.

XVI, 28., quisquis vulserit spicas, non ex traditionen Christi, qui hanc innocentiam vocat, sed ex traditione Manichaei homicida deputatur. Daber erschien ihnen bet Aderbau ale Urfache zahllofer Gewaltthaten gegen bas Lewis Agriculturam, quae omnium ben ber Menschenseelen. artium est innocentissima, tanquam plurium homiciim diorum ream accusant. De haer. c. 46. Bgl. De men. Manich. c. 17. und Titus von Boftra II, 36 .: quin &' ani ο Μάνης, ως οὐδὲ βοῦν εὐσεβὲς ἀρόσες παραβεβλήνη σθαι τῆς γῆς, ίνα μὴ καὶ πάνυ καταδουλοῦσθαι δότη ξειεν ή πρός τοῦ ἀγαθοῦ πεμφθείσα ψυγή. bei dieser Strenge ihres signaculum gleichwohl die Sorgen fur bie nothwendigsten Bedurfniffe bes Lebens fur erlauben balten konnten, wird fich in der Folge zeigen. Bas von ber Berlezung bes Pflanzenlebens gilt, gilt auch von ber Bersh lexung des Thierlebens. Much in ben Thieren verfundigte manim fich, wie Titus von Boftra II, 35. bemerkt, gegen die alles belebende gottliche Weltfeele. Doch galt, Thiere ju tobten, für ein größeres Bergeben, als alles, mas gegen Pflanzen. verübt werden fann. Majus nefas putatis animalia, quam stirpes caedere. De mor. Manich. c. 17. Dahette wurde die Beiligfeit dieses Berbots von Manes noch durch die eigene Borftellung motivirt, die wir in eben diefer Stelle Augustine finden. Non deest homini callido ad. versus indoctos in naturae obscuritate perfugium. Coclestes enim, ait, principes, qui de gente tenebrarum capti atque vincti a conditore mundi in illis ordinati sunt locis, sua quisque possidet in terra animalia, de suo scilicet genere ac stirpe venientia: qui peremptores eorum reos tenent, nec de hoc mundo exire permittunt, poenisque illos, quibus possunt, et cruciatibus atterunt. Die Thiere stammten, wie wir oben gefehen haben, von den Damonen. Animalia, heißt es bei Augustin weiter, quae in terris sunt et in aquis, de illo genere principum per

mccessionem prolis et operationem concubitus veniunt. cum ad illos abortivos fetus revocatur origo nascen-Wer also Thiere tobtet, greift in bas Reich ber Damonen auf eine Weise ein, die ihn nach bem Geseze ber Gerechtigfeit in die Gewalt ber Damonen babingibt. beruht auf einer Bergeltungs : Idee und einer Unficht pon bem Berbaltniß ber beiben Belten , ber jezigen und ber funfs tigen, Die ficher in dem Manichaischen Spftem eine noch allgemeinere Mumendung fand. Es icheint mir wenigstens baburch am beften aufgeklart ju werden, mas Turbo in den Acta disp. Arch. c. 9. ale Manichaische Lehre vorträgt: "Benn einer in biefer Welt reich ift, fo muß er, wenn er ben Leib verläßt, in ben Leib eines Armen umgefegt mers ben und bettelnd umbergeben, bis er in die ewige Strafe Da biefer Leib ben Archonten und ber Materie etbort, fo muß ber, ber einen Perfea : Baum pflangt, viele Leiber fo lange burchwandern, bis ber Baum gusammenges Wenn einer ein Saus baut, fo wird er in Leiber fallen ift. aller Art getheilt werden." Nach derfelben ftrengen Bergel= ungs = 3bee wird unmittelbar vorher gefagt: "Die Schnits ur, welche Getreide abschneiben, gleichen den Archonten, die bon Unfang an in ber Finsterniß waren, da fie einen Theil ber Baffenruftung bes erften Menfchen verschlangen. Deswegen migen fie in Beu, oder in Phafolen, oder in Gerfte, oder in Gartengewachse übergeben, um abgeschnitten und abges Und wenn einer Brod ift, muß auch mabt au werben. er Brod werden und verzehrt werden. Wer einen Bogel ibtet, muß ein Bogel, wer eine Maus tobtet, felbft eine Raus werben." Diese gange Stelle ift und bier beswegen besonders merkwurdig, weil wir aus ihr den allgemeinen Grund erfeben tonnen, auf welchem das Berbot aller gum meiten signaculum gerechneten Sandlungen beruht. welchem andern Grunde follte es fur den Manichaer Gunde fenn, Baume ju pflangen und Saufer ju bauen, als bes:

megen, weil er fich baburch in eine Welt einburgern zu mols len icheint, in welcher er nicht zu Saufe fenn barf, weil !! er nicht fur fie bestimmt ift? Die er, wenn er Thiere tobel tet. fich an einem fremben Gigenthum verfundigt, fo besit geht er einen abnlichen Gingriff in ein frembes Gigenthum. wenn er diese materielle Belt, an welcher ber Damon for großen Untheil hat, und aus welcher der gute Gott alle." au feiner Matur gehorenden Lichtelemente fort und fort aus rufzieht, burch Sandlungen, burch die er fich in ihr heis misch machen will, als die feinige betrachtet und behan-Wir kommen baburch auf den allgemeinen Manichais, fchen Lebensgrundfag, bag ber Menich als achter Berehrer bestill auten Gottes in Diefer Welt fein Gigenthum haben barf. Ars muth foll fein Loos fenn, er foll fich aller außern Guter begesta ben, hungern und durften, weil ja auch das Reich des gutenile Gottes nicht von diefer Welt ift. Wir erinnern uns hier, wie sich ber Manichaer Faustus in ber oben angeführtenten Stelle über die Merkmale ber acht evangelischen Lebensein Gine bemerkenswerthe Parallele zu Diefertig meise außerte. Manichaischen Unficht von dem Berhaltniß der Armuth und bes Reichthums zu ber jezigen und funftigen Belt bietentmi uns die Clementinischen Somilien bar. Much in Diefenth beruft jene Anficht auf einem dualiftifchen Grunde, nur tritt an Die Stelle bes absoluten Manichaischen Dualismus ber h. Duglismus der Spangien. Rach der Lehre der Clementinent, ift es Grundgefes des Univerfums, daß auf jeder Stufe ber fich Wie entwickelnden Weltordnung ein Doppeltes fich findet, ein bi Rechtes und ein Linkes, ein Mannliches und ein Beiblie lan ches. Muf ber erften Stufe ging bas beffere Glied beste Daares bem ichlechteren ber Entstehung nach voran, wie ig auerft der himmel geschaffen wurde, bann die Erde, ber be Zag, dann die Nacht, das Licht, dann das Feuer, Die be Sonne, bann ber Mond, Abam, bann Eva. Aber vom in Menschen an wurde die Ordnung der Paare umgekehrt und

...

bas Schlechte jum Erften gemacht, bas Gute jum 3meiten, wie zuerft Rain geboren murbe, hierauf erft Abel (Hom. II, 15. f. vgl. XIX, 12.). Die größte Snangie aber, die alle abrigen in fich begreift, ift die des Rurften biefer Belt. ober bes Teufels auf ber einen, und bes Berrichers ber gufunftigen Belt ober Chrifti, bes Cohnes Gottes (III, 19. 20.), auf der andern Seite, b. h. bes guten und bo= fen Principo. Indem nun fo in ben Clementinen ber absolute Manichaische Dualismus als ein blos untergeordnes ter erscheint, und bie Entstehung bes Bofen auf eine Beife erflart wird, bei welcher weber Gott Urheber bes Bhien. noch bas Bbfe ein absolutes ift (es ift zwar schon mit ber erften Entstehung ein Bbfes, aber nur burch eigene That, und nicht in jeder Binficht ein Boses Hom. XIX, 12.). trift Die Lehre ber Clementinen mit ber Manichaischen barin aufammen, daß fie, wie biefe, die eigentliche Berrichaft aber bie gegenwartige Belt bem bbfen Princip übertragt. moraus fich über bas Berhaltniß des Guten und Bbfen aut gegenwartigen und gufunftigen Welt eine ber oben ermabns ten Manichaifchen Unficht beinahe vollig gleichlautende ers gab, wie wir diefelbe Hom. XV, 7. bargelegt finden. "Der Prophet der Bahrheit lehrte, daß der Allichopfer Gott, amei Befen, einem guten und einem bbfen, zwei Reiche gus theilte. Dem bbfen gab er die Berrichaft ber gegenwartis gen Belt mit bem Gefeg, baß es die Unrechtthuenben bes ftrafen burfe, bem guten die funftige ewige Belt. Jeben Menschen aber lagt Gott mit feinem Willen wahlen, mas er will, entweder das gegenwartige Bofe, oder das gutunf= tige Gute. Diejenigen, welche fich die gegenwartige Belt mablen, burfen reich werben, sich wohl fenn laffen und mas fie tonnen, genießen, denn an dem Guten der funftigen Welt haben fie keinen Theil. Die aber, bie fich fur bie gufunftige Belt entschieden haben, burfen in ber gegenmartigen, einem fremden herrscher gehorenden Welt 47 Baur's Manic. Rl. Spft.

nichts als bas Ihrige betrachten, auffer Maffer und Brob (nach XII, 6. auch noch Dliven und Rohl, die Manichaischen Speisen), und auch diefen Lebensunterhalt mußen fie fic mit Schweiß erwerben, weil feiner fich felbft bas Leben nehmen barf. Ebenso burfen fie auch ein einziges Rleis bungeftut haben (vgl. XII, 6.), weil es nicht erlaubt ift, fich naft zu zeigen vor dem allsehenden Simmel." Belchen Einfluß der Berfaffer der Clementinen diefer Unficht auf bas Leben geben wollte, erhellt aus ber barauf gegrundes ten Rechtfertigung des driftlichen Gebots, Unrecht lieber au leiden, als zu thun. Da nemlich die, welche fich die funftis ge Belt erwählt haben, in ber'gegenwartigen Belt, in wels der fie mit ben Bbfen gufammen find, boch vieles zu aes nieffen baben, Leben und Licht, Brod und Baffer und ans beres, mahrend doch die Kinder ber gegenwartigen Welt feinen Theil an der funftigen haben werden, fo icheinen biefe fehr in Nachtheil zu kommen, und die Unrecht Leidens ben find eigentlich die Unrecht Thuenden. Hom. XV, 8. Die Rinder ber funftigen Welt find in der jezigen in dem ihnen verbotenen Reiche eines dem ihrigen feindlichen Ros nige, fie haben alfo das Leben verwirft, und werden gelinde behandelt, wenn fie mit einer leichtern, nicht todtlis den Strafe bavon tommen (c. 6.). Daber barf ber Froms me fich fur Beleidigungen nicht rachen, theils weil, strenge genommen, jeder Befig fur ibn Gunde ift, und beemegen, wer ihm ein irdisches Gut nimmt, ihn auch von einer Schnld befreit, theils weil es eine gnabige Berordnung Gottes ift, daß die Frommen überhaupt ihre Bergehungen burch irdische Leiden buffen, und fo der Strafe in der funfs tigen Welt enthoben werden (c. 9.). Go ftreng ift bem= nach die Forderung , daß fich die Frommen nur als die Ars men in dieser Welt zu betrachten haben, wer daher in diefer Welt reich ift, fann, wie die Manichaische Lehre nach der obigen Stelle lautet, in der kunftigen nur arm fenn,

und ba er bas Seinige icon genoßen, aber ebendesmeaen ben mabren Gott nicht verehrt hat, nur Strafe leiben. Biemlich nabe fommen biefer Auficht auch die avofrnubischen Asta Thomae in dem Abidonitt (f. 17-29.), in welchem ber von Sefus vertaufte Apostel Thomas die ihm von bem Shnige Gundaphoros jur Erbauung eines Palaftes überges bene Gelbsumme an die Armen vertheilt, um bafur bem Ibnige ben . Befig eines hunmlischen Palaftes zu erwerben: pur ift bier augleich bie Bergichtleiftung auf Gelb und But in Diefer Belt, um ber funftigen willen, burch die drift: liche Rufficht auf Urme und Leidende motivirt. bie ermabnte Unficht auch bas Ihrige bagu beigetragen, ber freiwilligen Aufopferung bes Bernibgens jum Beften ber Armen ben großen Ginfluß auf die Geligfeit ber funftigen Belt zuzuschreiben, welchen man ihr ichon fo frube im driftlichen Alterthum gufchrieb. Die mit dem Manichaiss mus bierin fo genau übereinstimmende Lehre ber Clementis nen bat mahricheinlich ihre nachfte Quelle in ber freiwilligen Armuth ber Efener, biefe felbft aber weifen in manchem auf ben bobern Drient guraf.

Das britte signaculum, das signaculum sinus macht den Manichaern Keuschheit und Enthaltung von der She jur Pflicht. Konnte schon die Geschlechtslust an und für sich von den Manichaern nur als sinnlicher, sleischlicher Trieb verworsen werden, so mußte ihnen die Fortpslanzung des. Geschlechts, wie schon die Ansicht von dem Sündenssall des ersten Menschen beweist, als größte Sünde ersicheinen, weil sie nur die Folge hat, daß die Lichtseele ims wer tiefer in die Bande der Materie und des Fleisches verstrift wird. Non concumbunt, ne nodis carneis arctius implicetur et sordidus inquinetur (Deus). Aug. Contra Faust. VI, 3. vgl. XXII, 30. Es war, wie auch Alexander von Lyc. v. 4. meldet, Grundsaz: anéxeodas zünen kat appodiosuv kat rexvonocias, Iva un éxi-

πλείον ή δύναμις ενοικήση τη ύλη κατά την του γένους deadorno. Doch galt Chelofigfeit, menigftens nach ber Ers Marung, die Fauftus XXX, 4. gibt, nicht allgemein und unbedingte, als Gefeg: Demens profecto ille, non tuntum stultus, putandus est, qui id existimet lege privata prohiberi posse, quod sit publica concessum: dico auteri hoc ipsum, nubere. Quapropter et nos hortamur qui-dem volentes, ut permaneant (sc. virgines), non tamen cogimus invitas, ut accedant. Novimus enim, quantam voluntas, quantum et naturae ipsius vis etiam contra legem publicam valeat, nedum adversus privatam, cui respondere sit liberum: nolo. Si igitur hoc modo virgines facere, sine crimine est, extra culpam sumus et nos. Die aber gleichwohl auch im ehelichen Leben bas signaculum feine Bedeutung noch behaupten follte, erhellt aus Augustine gerechtem Tadel Contra Faust. XV, 7. Augustin zeigt bier, wie fehr die Manichaer gegen die fammtlichen Gebote bes Decalogus fich verfündigen. Tu doctrina duemon niaca didicisti inimicos deputare parentes tuos, quod to per concubitum in carne ligaverint, et hoc modo utique Deo tuo immundas compedes imposuerint. Hinc etiam consequens praeceptum, quod est: non moechaberis. ital violatis, ut hoc maxime in conjugio detestemini, quod ? filii procreantur, ac sic auditores vestros, dum cavent. ne feminae, quibus miscentur, concipiant, etiam uzo. rum adulteros faciatis. Ducunt enim eas, ex lege ma. trimonii tabulis proclamantibus, liberorum procream: dorum causa, ex vestra lege metuentes, ne particulam Dei sui sordibus carnis afficiant, ad explendam tan. tum libidinem feminis impudica conjunctione miscentur. Filios autem inviti suscipiunt, propter quod solum conjugia copulanda sunt. Quomodo ergo non prohibes nubere, quod de te tanto ante praedixit Apostolus (1 Tim. 4, 3.), quando id conaris auferre de nuptiis, unde sunt

meretrices uxores, thalami fornices, soceri lenones.— Mec ideo vos dicatis, bemertt daher Augustin Contra Faust. XXX, 6, non prohibere (nuptias), quia multos vestros auditores, in hoc obedire nolentes, vel non valentes, utoa amicitia toleratis. Illud enim habetis in doctrina vestri erroris, hoc in necessitate societatis. Bgl. De mer. Manich. c. 18. De haeres. c. 46. Auch Titus von Bos tra berûhrt dies II, 33: Τὴν παιδογονίαν ὑβρίζοντες τὰς μίζεις αὐτοῖς ἄνευ γε ταύτης συμβαίνειν 28), δοῦλοί γε δίτες τῆς ἀναγχαίας διαδοχῆς πρὸς θεοῦ νενομοτεθημένης, ἀλλ οὐ τῆς ἡδονῆς, ἐχθροί γε τὰ πάντα τῆς μίηθοῦς καὶ γνησίας ἀψετῆς καὶ τῆς εὐσεβείας ὅντες, ὑσπες αἶτιώμενοι τὸ ἀείζωον τοῦ τῶν ἀνθρώπων γένους καὶ βουλόμενοι αὐτοῦ που στῆναι τὸν δρόμον τῆς φύσεως.

Die Manichaische Lehre mußte, wie alle zum zweiten und britten signaculum gehbrenden Gebote beweisen, ihrer ganzen Tendenz nach dahin streben, alle Bande, die den Menschen mit der materiellen Welt verknupfen, aufzus beben. Ist die Materie das bose Princip, so ist jede Bezichrung mit der Materie, alles, was zur Forderung des kreerlichen Lebens dient, was es erhält und fortpflanzt, Sinde, Fortsezung jener Ursünde, die die dem Lichte entskammende göttliche Seele zuerst in die Verbindung mit eis vem materiellen Korper gebracht hat. Es ergab sich dies als nothwendige Folgerung aus dem Dualismus des Spesiems, aber ebenso mußte auch durch die Lehre von der alls zemeinen Verbreitung der Weltsele durch die Materie dem

<sup>28)</sup> Co muß hier, wie Basnage bemertt, Silovor ansgefallen fepn, aber auch bas folgenbe doulor tonnte Anftof erregen, be ber Sinn ein bem folgenden & Opol gleichlautendes Bort zu erfordern scheint, man nehme aber ben Saz so: ba fie boch Auchte ber von Gott geordneten died. nicht Anechte ber von Gott geordneten died. nicht Anechte ber von Counten, fie, bie n. f. w.

Menfchen jede gur Gubfifteng feines Lebens nothwendige in Ginwirfung auf die materielle Welt abgefchnitten werben. in Es ift Gunde, fich burch die unreine Materie an verunreit ie nigen, und materielle finnliche Triebe zu nahren, aber and: bas Leben ber Seele in irgend einem Naturwefen au fibren : und zu verlegen, glaubte ber Manichaismus nur fur unersm laubt und fundhaft halten zu tonnen. Je unnatürlicheren aber und in fich widerstreitender ein folder Rigorismus ette Scheinen mußte, je unmittelbarer er außer bem Ginen Grundeim gefühl der Seele, der Sehnsucht, in die Beimath guruffine !. febren, alle Thatigfeit bes geiftigen und phofischen Lebendin aufhob, besto mehr brang sich bie Mothigung auf, biete Strenge beffelben wieder herabzustimmen und Milderume wie gen einzuführen, die die Manichaische Sittenlehre ber Ram tur des Menschen und ber Birflichfeit bes Lebens naber): bringen konnten. Es geschah dies theils burch die Manigi, daifche Lehre von der Buffe und ihre Gundenvergebung bert, mirtende Rraft, theils burch bie Trennung der Manichais. ichen Rirche in die beiden Claffen ber Auditores und Electi.

Die Buffe, hatte eine wichtige Bedeutung im Suftem berg Manichaer, als nothwendiges Gegengewicht gegen die über. fvannte Strenge ber fittlichen Forderungen. Je unvermeib. licher die Gunde mar, wenn jede, felbft jede gur Erhaltung beis phofischen Lebens nothwendige, Berührung mit der materieles Ien Welt, jede barauf fich beziehende finnliche Begierde far. funbhaft ertlart werden mußte, befto weniger tounte, met fern nicht die hoffnung einer endlichen Erlbfung vollig auf gegeben werden follte, ein Mittel entbehrt werden, welchem man eine die Schuld ber Gunde tilgende Rraft zuschreis ben zu burfen glaubte. Gin folches Mittel fonnten bie Das nichaer feineswegs in der Gundenvergebung bemirtenden Rraft bes Todes Jesu finden, ba fie weber bie Realitat biefes Tobes anerkannten, noch überhaupt bas Chriftens thum in eine fo nabe Beziehung ju ihrem Spftem festen,

bemungeachtet batte bie Lehre von ber Gunbenvergebung im Manichaischen Spftem nicht nur eine fehr wichtige Bebeue tung 39) fonbern auch eine gewiffe Analogie mit dem Chris fenthum. Bie ber Tob Jesu von ben Lehrern ber chriftlis den Rirche balb vorzugeweise auf die der actuellen Canbe verangebende Erbfunde, auf die in ber menschlichen Ras tur liegenbe unfreiwillige Gundhaftigfeit, bezogen murbe, fo nchtfertigten auch bie Manichaer ihre Gunbenvergebung burd bas Unfreiwillige ber Gunde. Si a spiritu vitiorum, fint ber Manichaer Secundinus in feiner Epist, ad August. in ber hieber gehbrenden Sauvtstelle, incipiat trahi (anima) et consentiat, ac post consensum poenitudinem gerat, habebit harum sordium indulgentiae fontem: turnis enim commixtione ducitur, non propria voluntete. Der Ceele wird bemnach bie Gunde nicht angerechs net, weil fie, ungeachtet fie ihre Buftimmung bagu geben muß, boch wegen ber außer ihr liegenden, gleichsam nbthis genben Beranlaffung nicht als Urheberin berfelben angefes ben wird. Die auf die Eunde folgende Reue gilt als Bes weis dafur, baf bie Gunde nicht bie freiwillige That ber Seele war. Aber auch wenn ber Geele ein bestimmterer Antheil an einer gewiffen Canbe juguichreiben ift, wenn fie mit Bewußtfenn und voller Willensfreiheit gefündigt hat, wird baburch die Bergebung ihrer Gunte nicht unmbglich cemacht. At si, fabrt baber Cecundinus fort, cum se ipsam cognoverit, consentiat malo, et non se armet contra inimicum, volantate sua peccavit. Quam si iterum pudeat errasse, paratum inveniet misericordiarum auctorem. Auch in biefem Falle hat baher die Rene

<sup>29)</sup> Bgl. Ang. De duab. anim. c. 12.: Maxime urgentur auctoritate christiana: nunquam enim negaverunt, dari venium peccatorum, cum fuerit ad Deum quisque conversus, nunquam dixerunt, ut alia multa, quod scripturis divinis hoc quispiam corruptor inserverit.

Rraft genug, die burch bie begangene Gunde auf ber Seele liegende Schuld wieber aufzuheben. Damit hangt fobann ber allgemeine Grundfag enge zusammen, welchen Secuns binus in ben unmittelbar barauf folgenden Worten aus. spricht: non enim punitur, quia peccavit, sed quia de peccate non doluit. Auch die mit Bewußtfenn und Ab. ficht begangene Gunbe ift, wenn auch an fich Gunbe, boch gurechnungsfähige Gunde nur, fofern bie die geschehene That 2 bereuende Anerkennung ber Gunde nicht nachfolgt. Diefe in. ber Reue gegebene Möglichkeit der Gundenvergebung nicht bes in nut, und ebendaburch eine ber Lichtnatur der Seele wibera ftreitende Luft an der Sunde gezeigt zu haben, ift bas eigentlich Strafbare der Sunde. At si cum eo peccato, sezt daher Ses cundinus noch hinzu, sine venia recedat, tunc virgini stuk., tae comparabitur, tunc heres erit sinistrae manus, tune a Domino pelletur ex convivio nuptiarum, nigrarum, causa vestium, ubi fletus erit et stridor dentium, ibique cum, diabolo ad ignem originis ipsius. Bir wiffen zwar nicht, naber, wie die Manichaer den Begriff der Reue ober Bufe bestimmten , welche Forderungen fie dabei machten , im Allsgemeinen aber fallt von felbft in die Augen, daß die Leichs tigfeit, mit welcher fie Gundenvergebung gemahrten, gleis chen Schritt hielt mit ber Strenge ihrer fittlichen Gebote.

so wenig aber die Vergebung der Sunden, indem sie nur an die Bedingung der Reue oder Buse geknüpft wurde, erschwert werden sollte, als Grundsaz galt es deswegen doch, daß die durch die drei signacula verbotenen Handlungen mit einer höhern Stuse von Vollkommenheit nicht vereinbar seiner höhern Stuse von Vollkommenheit nicht vereinbar seinen Judem man aber diese höhere Stuse als eine nur Wenigen zugängliche Region betrachtete, sollte ein auch blos sich annäherndes sittliches Verhalten doch immerhin auch noch als eine gewiße, nur untergeordnete, Stuse von Vollzkommenheit gelten. Um den Vegriff der Vollkommenheit auf der einen Seite aufs höchste zu spannen, auf der andern

aber ihm boch eine fo viel mbglich weite Ausbehnung an geben, unterschied man auf dieselbe Beife, wie in ber drifflie den Rirche frubzeitig genug ju geschehen pflegte, eine bove vette Tugend. eine Tugend ber Bollfommnern und eine Zugend ber Unvolltommnern, und fo tief auch biefe unter imer fteben mochte, ber Name ber Tugend tam boch auch ibr ju, und fie mar wenigstens ber erfte Schritt ju jener. Die Gintheilung ber Manichaifchen Rirche in bie beiben Slaffen ber Auditores und Electi bat baber eine mit bem Manichaischen Dualismus und bem durch biefen bedingten Ris mismus ber Sittenlehre fehr enge jufammenhangende Bebentung. Im Allgemeinen war bas Berhaltniß zwischen ben Electi und Auditores ein abnliches, wie awischen ben Fibles und Catechumeni in ber driftlichen Rirche, wesmes un auch eben biese Ramen von ben Schriftstellern bisweis ta enf. jene übertragen werden , wie 3. B. von Minuftin 18 be mor, eccles. cath. c. 35. Acta disp. Arch. c. 9. Der Himmilich Manichaische Unterschied aber zwischen ben Electi Bu Auditores bestund barin, daß mahrend jene sich weit ber bie gewöhnliche Sphare bes Lebens erhoben, biefe blieben fo nabe als mbglich blieben. Bei ben Auditores but bas Gigenthumliche ber Manichaischen Lebensweife noch mig bervor . fo wenig , bag Augustin , wie er gegen Fanat XX, 23. außert, in ihnen eher Beiben als Danichie: then will. Cum auditores vestri et uxores habeant, z lios quamvis inviti suscipiant, eisque patrimonia grant vel custodiant, carne vescantur, vinus diane. went, metant, vindemient, negotientar, hones les administrent, vobiscum eos tamen, non 🛲 🚐 dus computatis, cum facta eorum gentidus maces imiliera, quam vobis. Bgl. August. Epist. Chi. d Denterium: Auditores, qui appellanter s urnibus vescuntur, et agros colunt, et s vores habent, quorum nihil facinal, 🖚

Electi. Daß bie Auditores fich fogar bes Riefichgenuffes nicht enthalten durften, wird wiederholt bezeugt, von Raus. flus felbst XXX. 1 .: Nos quidem solum in plebe sacerdotale hominum genus censemas a carnibus abstinere debere .. Go fehr aber ben biefer Claffe von Menfchen bie, \_ Manichaische Sittenlehre ihre Strenge noch guruthielt, for maren fie boch nach ber Unficht bes Manichaismus fcon. baburch , baf fie fich zu ben Grunbfagen beffelben bekannen ten ; in eine hohere Ophare bes Lebens eingetreten , und funden ber Bollfommenheit ber Electi weit naber, als alle andern, die nicht zu ihrer Secte gehörten. Aber eben bet Aufgmmenhang mit ben Electi ift es, ber ben Auditores noch in einer andern Beziehung eine gang eigenthumliche. Midtinfeit gibt. Gelbft fur die Electi mare die Stufe bet, Bolltommenheit, auf welcher fie ftunden, ein unerreichbas res Meal geblieben, wenn fie fich nicht auf bie Berbienfte ber Anditores um fie hatten fingen fonnen. Sandlungen, Die fir bie Subfifteng bes Lebens zwar nothwendig, aber gleichwohl nach ber Strenge ber Manichaischen Grunds fage unerlaubt maren, mußten, soweit fie mit ber Beiligfeit ber Electi fich nicht vereinigen ließen , von ben Auditores fibernommen werden. Da felbst die zum Genufe ber fimmien Baum = und Garten = Fruchte , ohne eine Berfund bigung am allgemeinen Naturleben zu begeben, nicht eingesammelt werben konnten, so waten es bie Anditores, bie bie Blecti mit allen nothigen Lebensmitteln verfehen mußten. Poma ipsi non decerpitis, herbamque non vellitis, sed tamen ab auditoribus vestris decerpi et evelli atque afferri vobis jubetis. Aug. De mor. Manich. c. 17. Es war dies für bie Auditores eine heilige Pflicht ber Pietat, beren Berfaumniß schwere Strafe nach fich zog. Si quis non pracstiterit Electis ejus, fagt Turbo von ben Schulern des Das nes in ben Acta disp. Arch. c. 9., alimenta (ber priechi: fche Text ben Epiphanius fest bafür evoisemm) poenis sub-

detur gehennas (bei Epiph. nolaodhjoeral sie tagneraig i. e. per multas generationes poenas expendet), et transformatter in Catechumenorum corpora i usque quo faciat misericordias multar (En. sugessiae nollies); et proplered ... i quid optimum est in escis, offerunt illud Electis. Die Auditores ließen es baran fo menia feblen. ben fur bie Electi aus bem Ueberfluß der ihnen gebrachten lebensmittel, bie war von ihnen verzehrt werben burften. nicht felten eine Briegenheit entftund, welcher fie micht abelfen tonnten, ohne fich neue Bormurfe von ihren Geas nern zuzuziehen, wie wir von Aug. De mor. Manich. c. 16. bren: Quod ea, quae vobis quasi purganda offerantur edepulas, nefas putatis, si quis alius praeter Electos ad abandum letigerit, quantae turpitudinis et aliquando sceleris plenum est? Signidem saepe tam multa danter. ut consumi facile a panois non possint. Et quoniam sacrilegium putatur, vel aliis dare, quod redundat, vet certe abjicere, in magnas contrudimini crudiiales, tojam, guod datum est, quasi purgare capientes. Jam vero distenti, et prope crepantes, eos, qui sub vestra disciplina sunt, puesos ad devoranda religna crudeli dominatione compallitis, ita ut cuidam sit Romae shiectum and miseros: parvulos cogendo ad vescendum tali superetitione necaverit. Quod non crederem. nisi scirem quantum nefus esse arbitremini, vel aliis haec dare, qui electi non sunt, vel certe projicienda curare. Ende illa vescendi necessitas restat, quae ad tarpissimum crudelitatem paene quotidie, aliquando tamen potest el usque ad homicidium pervenire.

Die Manichaische Kirche im engern Sinne bilbeten bie Electi, die Primates Manichaeorum, wie sie Augustin Contra Adim. o. 15. nennt, in welchen sich das Manichaissiche Leben in seiner ganzen Reinheit und Vollkommenheit barstellen sollte. Was ben Anditores erlaubt wat; tennte

division creat, quod hand scio, utrum divisi conveniat. Si vero, cum credimus et ann wites convertimur statum, tune formamur en at fere Christo placet, et ejus apostolis et nobis. areserte et novos nos facit Deus et honeste facit au pure: quo quid consentaneum, quidve conveniens man sanctae ejus ac venerabili majestati? Quod si e. vos auctoritatem Pauli non spernitis, ex ipso vobi. . enemnam et quando et quemadmodum Deus hominen. faciat, ostendemus. Es werben nun bie Stellen Ephelin 2 22. Col. 3, 9. Gal. 3, 27. I. Cor. 4, 25, Gal. 1. 15. angeführt und erbrtert. Ergo tunc fit, fagt Sauftu. in Beziehung auf Gal. 4, 27., homo a Dea, cum fi unus ex multis, non cum ex uno divisus est in multa Divisit autem nos primus ortus, id est, corporalis, st cundus adunat intelligibilis ac divinus: eoque rectissim nos hunc quidem corporis naturae adscribendum pu tabimus, illum vero supernae majestati. - Vides erg ubique eum in hac altera nativitate nostra spirital duntaxat asseverantem nos a Deo formari, non in priori illa obscoena ac propudiosa, quae nos nihili praestantius neque mundius animalibus ceteris in ute ro materno concepit et formavit et genuit. Qua d re animadvertere si volueritis, invenietis hac in part nos non tam professione a vobis distare, quam inter lectu. Si quidem vobis placuerit, hoc veteri et exte riori homini ac terreno tribuere, ut sit a Deo forma tns. nos vero contra coelesti hoc dederimus et inte riori ac novo homini deferamus, neque id temer aut praesumtive, sed a Christo discentes, et ejus apo stolis, qui primi eadem in mundo docuisse monstrantur Wer follten diese Wiedergebornen, geistig von Gott Geschaf fenen fenn, wenn nicht die Electi, die Glieder ber reinen gottgeweihten Gemeinde? 30

Be größer aber, wie mir hieraus feben, ber Abstand ber Auditores von den Electi ift, desto mahrscheinlicher mbchte fenn, bag ber Uebertritt aus bem Stande ber Auditores in ben Stand ber Electi (benn aus jenen follten ia biefe ihren fteten Bumache erhalten) eine eigenthumlis de außere religibfe Bedeutung hatte. Es scheint baber bier am fchiflichften feine Stelle im Busammenhang bes Spstems zu finden, mas gewöhnlich über bie Taufe ber Ranichaer vorgebracht wird. Allein wir miffen barüber fo wenia Sicheres, bag im Grunde faum bavon bie Rebe fenn kann. Gewiß ift, daß die Manichaer ber driftlichen Baffertaufe feinen Werth und Mugen gufdrieben, ob fie aber bemungeachtet eine analoge, die Aufnahme aus ben Auditores unter die Electi ertheilende heilige Sandlung im Gebrauch hatten, ift nicht gang entschieden. Mosheim bat G. 889. die Meinung fehr zuverfichtlich aufgeftellt, bie Manichaer haben gwar die Waffertaufe fur überflußig und unwirksam gehalten, aber bennoch diefelbe, und gwar im Befentlichen nach bem fatholischen Ritus, nicht allen Electi. fondern nur benen, die es verlangten, ertheilt. Es beruht aber diefe ichon innerlich ubel gusammenhangens be Anficht, wie Gieseler (Theol. Stud. u. Rrit. I, 3. G. 621.) und Meander (Kirchengesch. I, 2. G. 855.) gezeigt baben, auf Stellen, die eine folche Folgerung nicht gestatten. Gies feler felbit ftellt G. 620. Die Stelle bei Augustin De mor. eccl. cath. c. 35. als diejenige voran, die am meisten fur bie Boraussezung einer Taufe bei ben Manichaern zu fprechen fceine. Quid calumniamini, ruft hier Augustin ben Das nichaern zu, quod fideles ac jam baptismate renovati, procreare filios, et agros ac domos pecuniamque ullam possidere non debeant? Permittit hoc Paulus, nam, quod negari non potest, fidelibus scripsit I. Cor. 9. 11 etc. Quid obstrepitis pertinacia tantae veritati? Quid lucem scripturarum vanis umbris obnubilare conamini? No-

Elevei. Daß bie Anditores fich fogar bes Blefichgenuffes in nicht enthalten burften, wird wiederholt bezeugt, von Saus :: ftus felbst XXX. 1 .: Nos guidem solum in plebe sacerdotale hominum genus censemus a carnibus abstinere debere ... So fehr aber ben biefer Claffe von Menfchen bie. Manichaische Sittenlehre ihre Strenge noch zuruthielt, fo waren fie boch nach ber Unficht bes Manichaismus ichon, bedurch . baff fie fich ju ben Grundfagen deffelben betanns ten ; in eine bobere Ophare bes Lebens eingetreten , und , funden ber Bolltommenheit ber Electi weit naber, als alle andern, die nicht ju ihrer Secte gehorten. Aber eben bet Bufgmmenhang mit ben Electi ift es, ber ben Auditores noch in einer andern Beziehung eine gang eigenthumliche Midtlateit gibt. Gelbft fur bie Electi mare bie Stufe bet Bollommenheit, auf welcher fie' ftunden, ein unerreichbasid res Meal geblieben, wenn fie fich nicht auf bie Berbienfte ber Anditores um fie hatten fingen tonnen. Sandlungen, Die fir bie Subfiftenz des Lebens zwar norhwendig, aber im gleichwohl nach ber Strenge ber Manichaischen Grunde fage unerlaubt maren, mußten, soweit fie mit der Beilige feit ber Elevei fich nicht vereinigen ließen, von ben Auditores fibernommen werden. Da felbst die zum Genufie ber fimmien Bann : und Garten : Fruchte , ohne eine Berfung pigung! am allgemeinen Naturleben zu begeben, nicht einges fammelt werden fonnten, fo maten es die Auditores, Die bie Blocti mit allen nothigen Lebensmitteln verfehen mußten. Poma ipsi non decerpitis, herbamque non vellitis, sed tamen ab auditoribus vestris decerpi et evelli atque afferri vobis jubetis. Aug. De mor. Manich. c. 17. Es war bies für bie Auditores eine beilige Pflicht ber Vietat, beren Bers faumnif fchwere Strafe nach fich zog. Si quis non praestiterit Electis ejus, fagt Turbo von den Schulern des Das nes in ben Acta disp. Arch. c. 9., alimenta (ber priechis fche Text-ben Spiphanius fest bafur evoengecon) poenis subij

detar gehennas (bei Epiph. nolaodhjoeral eig ragnywaig i. e. per multas generationes poenas expendet), at transformatur in Catechumenorum corpora i disque quo faciat misericordias multas (En. εὐσεβείας πολλάς); et proplerea ... i quid optimum est in escis, offerunt illud Electis. Die Auditores ließen es baran fo menia feblen. baß fur bie Electi aus bem Ueberfluß der ihnen gebrachten Lebensmittel : bie war von ihnen verzehrt werben burften . nicht felten eine Brifegenheit entftund, welcher fie micht abbelfen tonnten, ohne fich neue Borwurfe von ihren Gege nern anaurieben, wie wir von Aug. De mor. Manich. c. 16. bbren: Quod ea, quae vobis quasi purganda offerantur ed epulais, nefas putatis, si quis alius praeter Electos ad dbandum letigerit, quantae turpitudinis et aliquando sceleris plenum est? Signidem saepe tam multa danter. nt consumi facile a panois non possint. Et quoniam sacrilogium putatur, vel aliis dare, quod redundat, vet certe abjicere, in magnas contradimini crudiiales. tolim, quod datum est, quasi purgare capientes. Jam verp distenti, et prope crepantes, eos, qui sub vestra disciplina sunt, pueros ad deboranda reliqua ciradeli dominatione compallitie, ita ut cuidam sit Romae objectum : audd; miseros: parvulos cogendo ad vescendum tali supermitione necesserit. Quod non crederem. nisi scirem; quantum nefus esse arbitremini, vel aliis hacc dare, qui electi non sunt, vel certe projicienda carare. Unde illa vescendi necessitas restat, quae ad tarpissimum crudelitatem paene quotidie, aliquando tamen potest et usque ad homicidium pervenire.

Die Manichaische Kirche im engern Sinne bilbeten bie Electi, die Brimates Manichaeorum, wie fie Augustin Contra Adim. c. 15. nennt, in welchen sich das Manichais sche Leben in seiner ganzen Reinheit und Bollsommenheit darstellen sollte. Was den Auditores erlaubt war, konnte

ibnen nicht mehr erlaubt fenn. Durften ohne Zweifel auch 4 fie in gewifen Kallen fur unfreiwillige Gunden Berges in hung boffen, fo wurde boch an fie bie Forberung, von Sanden rein ju fenn, in ihrer gangen Strenge gemacht. Anditores vocantur, fagt Augustin Contra lit. Petil. III. 17. anod videlicet tanquam meliora et majora prae 4 cepta observare non possint, quae observantur ab eis. quos Electorum nomine discernendos et honorandos pu- in tant. ... Bel. De haeres, c. 46.: Electi Manichaeorum 1 sanctius vivant et expetlentius Auditoribus suis. Nam in his duabus professionibus, hoc est, Electorum et Aut ditorum, ecclesiam suam constare voluerunt. Sie find, to wie fie Manes felbft nennt in ber Epist. fundam. ber th Evodius De fide o. 4. die sancta ecclesia; die electi in a eadem constituti, coelestium praeceptorum observatores. ober, wie fie nach Theodoret Fab. haer. I. 26, auch ges t nannt reurden, die Bollfommenen, of zadovusvos Tédecos e παρ. corroig (bie Perfacti ber: Manichder Bes Mittelale 11 tere I. Gie ftunden boch aber ber niebern Sphare bes ges a mobnlichen menschlichen Lebens, batten alle Bande, Die t ben Menschen mit biefer moteriellen Welt verfribfen, fo viel an ihnem war, abgeftneift, min nur das geiftige Leben in fich zu nahren und zu pflegen, und fich mit ungetheilteit t Sinne ber reinen Lichtwell- augumenben. Alles, mas bem !! irbifchen Leben nach ber gembhnlichen Anficht bes Menfchen einen Berth und Reis gibt, batte fur fie feine Bebeutung' i felbit bie nachiten Berhaltniße ber Bluteverwandichaft mas ren für fie nicht mehr vorhanden (man val. die Worte bes Faustus V, 1.: Ego patrem dimisi et matrem etc. f. oben S. 244.), weil auch fie auf ber unreinen Gemeinschaft bes Rleisches beruhten, fie lebten ohne Ghe, ohne Geld und ! Gut, ohne fich weder burch irgend eine finnliche Luft gu erfreuen, noch ihre Sande durch ein weltliches Geschäft zu entweihen, als die Urmen ber Belt in bolliger Entfagung

alles beffent; was ben Menfchen verunreinigt; und ihn mit irgend einer in ber funftigen Welt abzubuftenben Schulb belaftet. .. De ainov vuir noo odiyou, fagt in diefet Beniehung Aurbo in ben Acta disp. Arch. c. 9., el rec Beρίζει Θεροσθήσεται ούτως έαν είς μηγανήν σίτον βάλλη, βληθήσεται καὶ αὐτὸς, ή συράσας συραθήσεται. η οπτήσας άρτον οπτηθήσεται και διά τούτο anciontas avrois coror noingas. Diefe dem reinen Mas nichaer gur Pflicht gemachte Berlaugnung aller auf bas itbifche Leben fich beziehenben Reigungen mar es, mas ben Angustin, wie er selbst gesteht De utilitate credendi ad Honoratum contra Manich. c. 1., fo lange er fich gur Secte ber Marrichaer hielt, nicht über ben Rreis ber Auditores binaustemmen ließ: Non vereor, ne me arbitreris inlabitatum lumine, cum vitae hujus mundi eram implicatus, tenebrosam spem gerens, de pulchritudine exoris, de pompa divitiarum, de manitate honorum. ceterisque noxiis et perniciosis voluptatibus. Haec enim mnia, quod te non latet, cum studiose illos audirem. enpere et sperare non desistebam. Neque hoc eorum doctrinae tribuo. Fateor enim et illos sedulo monere. at ista caveantur. Das signaculum manuum unfte von ihnen fo beilig gehalten werben, baß fie fic focar in Anfehung ber nothwendigften Lebensbedurfniße por jebem werktbatigen Gebrauch ber Banbe icheuten. Um fich baber auch bei folden an fich unerlaubten Sandlungen. bie amar bie Anditores verrichteten, bie aber boch jum Befen ber Electi geschahen, vor jedem Untheil an einer Gunbe u vermabren, erklarten fie bei jeber Speife, Die fie genofs en, baß fie an allem, mas zu ihrer herbeischaffung ges icheben mußte, teinen Theil haben. Benn fie Brod effen wollen, bemerkt baber Turbo in feiner Schilderung ber Ranichaischen Lebensweise in ben Acta disp. Arch. c. 9, beten fie zuerft und reden bas Brod fo an: "3ch habe bich

nur bie Bebeutung eines an fich gleichgultigen, nicht gerabe norhwendigen Beichens gehabt haben. Es darf hier wohl überhaupt noch baran erinnert werben, bag Augustin, ber uns auch bier hauptfachlich als Gemahrsmann gelten muß. wie aus allem erhellt, von bem Vorhandensenn und ber Beschaffenheit der Manichaischen Taufe selbst feine nabere Die Manichaische Taufe kann, ba die Au-Renntniß batte. ditores, wie wir bestimmt wiffen, nicht getauft murben (nach ber obigen Stelle aus Mug. De haer.) nur bei ber Aufnahme unter Die Electi ftattgefunden haben, über alles aber, mas im Kreise ber Electi vorging, war auch Augustin, wie er felbst in ber oben aus ber Disp. I. contra Fortun. angeführ= ten Stelle verfichert, nicht genauer unterrichtet, weil es bie Manichaer felbst nur als ein esoterisches Geheimniß bes handelten. Wir konnen baber nicht annehmen, daß Augus ftin felbst genau mußte, wie es sich mit ber Manichaischen Zaufe verhielt. Da er jedoch den Manichaern nirgends ben Borwurf macht, baf fie feine Taufe haben, vielmehr die Taufe bei ihnen vorauszusezen scheint, fo haben wir, alles zusammens genommen, feinen Grund zu bezweifeln, daß die Manichaer wirtlich einen der chriftlichen Taufe entsprechenden Gebrauch gehabt baben. Er fand bei ber Aufnahme unter die Electi als Gins weihungeritus fatt, und fann baher nur ein Uct gemefen fenn, ber bem Aufzunehmenden burch Bergebung feiner Sunden die Reinheit ertheilen follte, ohne die man der Gefell-Schaft diefer Bollkommenen nicht einverleibt werden konnte. In dieser Beziehung mar ber Ritus der driftlichen Taufe anglog, mas feine Form und Materie betrift, fo wiffen wir hierüber nichts Sicheres. Statt bes Wassers mag wes nigstens an manchen Orten Del jum Symbol gedient ba=

ματά μοι οὖκ έφανερώθη. Geweihtes Del war also ein Syms bol der Startung des Glaubens. Ebenso tonnte es auch bei ber Taufe gebraucht werden.

ben, aber eben fo gut lagt fich benten, bag ber Act, an welchen bie fundentilgende Wirfung ber gangen Sandlung fich zunachft antnuvfen follte, wie bei ben Manichaern bes Mittelalters, eine bloge Sandauflegung mar. Gilt überbaupt von den Manichaern des Mittelalters irgend ein Schluß rutwarts auf die alten Manichaer, fo fann bas burch nur bas fo eben Gesagte bestätigt merben. Die Das nichaer bes Mittelalters batten eine Taufe, Die vermittelft einer Sandauflegung die vollkommenfte Gundenvergebung ertheilte (bas fogenannte consolamentum) und ben auf biefe Beife Getauften zu einem Electus machte. Bal. Gies feler a. a. D. G. 624. und Lehrb. ber Rirchengesch. 2r Bb. 2e Abth. 2e Ausa. S. 489. Wir haben feinen Grund bierin eine bedeutende Differeng zwischen den altern und fpatern Ranichaern anzunehmen, und ber Taufritus der Legtern fann nur als Beweis gegen die ohnedies nicht fehr mahr= icheinliche Bermuthung Giefeler's gelten, daß ber Manis daismus bes Mittelalters fich jum Theil aus ben Schrifs ten Augustins reproducirt habe 31).

Ob unter ben Manichaischen Electi, wie Giefeler (Theol. Stud. und Krit. a. a. D. S. 623.) behauptet, eine Wies berholung ihrer Sunden tilgenden Taufe in Uebung war, ob damit vielleicht die den Manichaern zugeschriebene Feier des Eucharistie zusammenhing, läßt sich nicht bestimmen.

<sup>31)</sup> Bas Cyrill von Jerusalem Cat. VI, 33. über die Tause ber Manichaer sagt: οὐ τολμῶ ἐπὶ ἀνδοῶν καὶ γυναικῶν τὸ λυτρὸν αὐτῶν διηγήσασθαι, οὐ τολμῶ εἰπεῖν, τίνι ἐμβάπτοντες τὴν ἰσχάδα διδόασι τοῖς ἀθλίοις, scheint mir seine Beachtung zu verdienen, da Cyrill offenbar die den Manichaern in Beziehung auf das Abendmahl gemachten Beschuldigungen, von welchen nachher die Nede seyn wird, auf die Tause überträgt. — Man vgl. über die Tause der Manichaer die von Touttee zu der genannten Stelle Cyrills gegebenen Nachzweisungen.

Heber bie Gucharistie ber Manichaer wiffen wir ebenfo mes nig, als über ihre Taufe, ba Augustin in der obigen Stelle amar von einer Reier der Eucharistie bei den Electi fpricht. uber Beit und Materie aber nichts anzugeben weiß. Schon badurch ift die Beschuldigung ber Abscheu erregenden Ge= brauche widerlegt, die die Manichaer, wie Augustin in ans mit den Eucharistie verbunden bern Stellen behauptet, Qua occasione, wird De haeres. c. 46. ge= baben follen. fagt, nachdem zuvor von den Lichtschiffen die Rede mar, vel potius exsecrabilis superstitionis quadam necessitate coguntur electi eorum, velut eucharistiam conspersam cum semine humano sumere, ut etiam inde, sicut ae aliis cibis, quos sumunt, substantia divina purgetur. - Divinas enim virtutes, quantum possunt, imitari se putant, ut purgent Dei sui partem: quam profecto sicut in omnibus corporibus coelestibus et terrestribus, atque in omnium rerum seminibus, ita et in hominis semine, teneri existimant inquinatam. Ac per hoc sequitur eos, ut sic eam etiam de semine humano quemadmodam ae aliis seminibus, quae in alimentis sumunt, debeant manducando purgare. - Augustin fagt aber babei felbst: sed hoc se facere negant, et alios nescio quos sub Manichaeorum nomine facere affirmant. Bgl. De nat. boni. c. 47. Auch De mor. Manich. c. 19. fpricht Augustin von einem blogen Berdacht. Es ift allerdings fehr glaublich, daß gnoftische und Manichais iche Lehren ichandliche Berirrungen Diefer Urt nicht felten gur Kolge gehabt haben (man vgl. befondere die fo manche, aus dem popularen Rreife des Lebens entnommenen Buge enthaltende Rezergeschichte des Epiphanius Haeres. XXVI, 4. 5. 9. 11.), nur find wir nicht berechtigt, jene Sitte bei den Manichaern als bffentlich fanctionirte vorauszusezen 32).

1

ń

<sup>32)</sup> Ueber bas hier noch zu berutsichtigende Berhaltniß ber Manichaischen Taufe und Suchariftie zu ben Gebrauchen ber Mitbras. Mosterien val. man ben folgenden Abschnitt.

Im Allgemeinen verhalten sich die Electi und Auditores auf dieselbe Weise zu einander, wie die Gnostiker pneus matische und psychische Menschen zu unterscheiden psiegeten, und wie auf der dritten Stuse die hylischen stunden, so bildeten nach der Manichäschen Ansicht diese Klasse alle, die sich außerhalb der Gesellschaft der Manichäer befanden, und noch ganz der materiellen Welt augeborten. So streng und consequent sonst der Manichäsmus seine dualistische Beltansicht durchzusühren bemuht ist, so war er doch hier wenigstens, um nicht die sittlich religibse Aufgabe des Lebens als ein unlösdares Rathsel erscheinen zu lassen, gendthigt, wischen Geist und Materie ein Vermittelndes einzuschieden, und einen allmäligen Uebergang von dem einen der beiden entgegengesezten Principien zum andern anzunehmen.

Um jedoch ber innern Conftruction des Manichaischen Enfteme fo viel moglich ju folgen, muffen wir die Stellung. bie bie Electi in bem gangen Organismus ber Belt und bes Menfchenlebens einnehmen follten, noch genauer ins Muge Das hochfte Gefeg, bas ber gangen Weltentwiflung in Grunde liegt, ift bie Lauterung ber Lichtseele von ber Befledung der Materie. Alle Theile der Lichtfeele, die die Materie verschlungen und mit fich vermischt bat, muffen and wieder von berfelben ausgeschieden, und dahin gurufgebracht werden, von wo fie ausgegangen find. Leben Des Menschen hat feine hohere sittlich = religibse Auf-Die der Mensch überhaupt ein Mifrofosmos ift. fo gabe. reflectirt sich in ihm auch der ganze Plan und 3met bes Beltlaufe in einer engern, aber um fo intenfivern Sphare, und mo bas Menschenleben selbst fich wieder in einen engern Rreis zusammenzieht, in welchem die gottliche Bahrheit, die hochfte Idee der Welt und des Menschenlebens, wie burd Mani's Offenbarung geschehen ift, jum belleren Bes .. mußtfenn fommt, bildet die auf dem Grunde der erfannten Bahrheit vereinigte Gesellichaft einen Brennpunct, in wel-

dem fich bie gerftreuten Lichtftrahlen fammeln, um von Stufe au Stufe bem endlichen Biele ber gangen gum Urlicht emporftrebenden Weltordnung naher zu tommen. Dies ift ... bie bobe Bebeutung, bie bie Manichaische Rirche im gans gen Beltfuftem hat, fie ift mitten in der fie umgebenben, burch die Uebermacht der Materie verdunkelten, im Argen ; liegenden Belt ber Gine lichte Punct, von welchem aus bas lichte Princip bas entgegenstehende finftere in immer großes rem Umfange überwinden, und ber gottliche Beltplan fic realifiren muß, aus welchem Bewußtfenn bei ben Manichas ern die fo beutlich fich anfandigende Tenbeng hervorging, ihre Lehre ju verbreiten, und ihrer Gefellichaft eine immer großere Musbehnung und Bebeutung ju verschaffen. aber die Manichaische Rirche im Berhaltniß gur Belt ift, ift bann wieder ber engere Rreis ber Electi im Berhalts niß zu bem welteren Bereine ber Auditores, und mas in biefem noch vielfach fich theilt und anseinandergeht, concentrirt fich in jenem grif jum inhaltereichen Ginheitebunct. In ben Electi laufen alle aus bem gangen Umfange bet untern, materiellen Welt fich fammelnben Lichtstrahlen gus fammen, in ihnen gelangt bie ftete fich emporarbettenbe Lichtfeele jum pollfommenen Bewußtseyn ihrer Lichtnatur, und zu ber Rraft, fich von bem Ginfluß ber Materie vollig ih loszumachen. Wie aber bas geistige und lichte Princip in ben Electis felbst ben bochsten Punct seiner Entwillung in ber Sphare Diefer Welt erreicht hat, fo foll es von ihnen aus auch auf die mit ben Electi fo nabe jufammenhangens ! De Classe ber Auditores einwirken, und bei biesen Dieselbe Entwiflung bes Geiftes und Lichtes forbern. Es ift uns gwar bie eigentlich geistige Seite bes Berhaltniffes ber Electi zu ben Auditores beinahe gang unbefannt 33), boch 1

; į

à

'n

<sup>33)</sup> Boranf fich die Angabe Neanders S. 852. grundet, den Auditores seven die Schriften Mani's swar vorgelesen, die Lehre

weisen einige Spuren auf ein mahrhaft priesterliches, pries fterliche Seanungen ertheilendes Berhaltniff bin. Electi waren es, Die ben Auditores in manchen Rallen Beraebung ber Gunden ertheilten, um fie auf eine bbhere Stufe fledenloser Reinheit emporzuheben. Da bie Auditores fur die Electi felbst bie an und fur sich amar fur findlich gehaltenen, aber zur Erhaltung bes Lebens nothe wendigen Geschäfte versaben, so mar es naturlich, baf fich bie von ber Electi ben Anditores ertheilte Gunbenverges bung por allem barauf bezog. Es ift ichon oben S. 269. eine Stelle aus ben Acta disp. Arch. angeführt worben, nach welcher bie Electi fur die Auditores, die ihnen Nahs rmasmittel brachten, zu beten pflegten. Much nach Mus enftin mar unmittelbar mit ber Darbringung ber Lebenss bie Bergebung ber babei begangenen funblichen mittel Sandlungen verbunden, die den Auditores burch die Dachs ficht ber Electi ertheilt murbe. Cum decerpsit auditor pester (cucurbitas viventes) reus factus est, vestra indulgenția liberandus. Mng. Contra Faust. VI, 4. Der Grund bavon lag in ber Nothwendigfeit ber Sandlung. weil nur baburch bas Leben ber Electi erhalten und bie Befreiung ber in ben Gemachfen und Fruchten gebundenen Lichtfeele vermittelft ihres Genuffes bewirkt werben fonnte. Suis auditoribus, fagt baber Augustin De haeres. c. 46. bon ben Manichaern, ideo haec (mas nicht ohne eine Bers findigung gegen bas Naturleben gefchehen konnte) arbitrantur ignosci, quia praebent inde alimenta electis suis.

beffelben in ihrer symbolisch-mystischen Einkleidung ihnen vorges tragen worden, aber über ben innern Sinn derselben haben fie keinen Ausschluß erhalten, ist mir nicht bekannt. Die Beraussseung, daß Mani's Schriften einen gewißen innern, nur von den Electis verstandenen Sinn enthalten haben, scheint mir sehr zweiselhaft. Was wurden wir, bet dieser Boraussezung über Mani's wahres System noch zu behaupten wagen können?

Contra Faust. XXX, 5 .: Auditoribus vestris, quos tanquam distinctos a genere sacerdotum dixisti, haec. (carnes) edenda conceditis. — Neque enim conceditur secundum veniam, nisi peccatum: hoc vos de omni carnium cibo sentitis: hoc et ipsi ab haeresi vestra didicistis, et vestros auditores docetis: sed illis quod sit ignoscendum, propter quod vobis necessaria ministrant, ut dixi, conceditis, non dicentes, non esse peccatum, sed peccantibus veniam largientes. Man vgl. auch De mor. Manich. c. 17. Si generalem cognationem omnium esse corporum dicitis, arbores quoque ad eandem principum offensionem (f. die G. 254. angeführte Stelle)14 procul dubio pertinebunt, quibus parcere, non est mandatum auditoribus. Reditur ergo ad illud invalidum. sa, quae in stirpibus auditores laedunt, expiari per fructus, quos ad ecclesiam vestram ferunt. est enim hoc modo, eos, qui in macello laniant animalia, carnesque venditant, si vestri auditores sint, suaque lucra comparatis fragibus vobis conferant, caedem illam quotidianam sibi licere contemnere, et quideb quid in ea peccati est, vestris epulis aboleri. biefen lextern Borten barf nicht geschloffen werben, bie Electi haben bie Auditores auch fur bie Tobtung ber's Thiere entfündigt, sondern Augustin will nur die Unhalts barfeit bes Grundes, mit welchem bie Manichaer die Bers legung bes Maturlebens in ben Pflangen rechtfertigten, burch Die Confequenz barthun, daß mit demfelben Grunde auch bie Todtung ber Thiere gerechtfertigt werben tonnte, wofern nur der baraus gezogene Gewinn auf Unschaffung von Fruchten fur bie Electi verwendet murbe. Rlar aber ift i. auch hier ausgesprochen, daß die den Auditores ertheilte Sundenvergebung darin ihren Grund hatte, daß die Fruch: t te, wegen welcher fie entsundigt werden mußten, fur die eis u

gentliche ecclesia bestimmt waren 34). Dhne Zweisel hatte jedoch das Berhaltniß, in welchem hienach die Auditores pu den Electi stunden, eine noch weitere Ausdehnung, und die Auditores erhielten wohl auch für andere sür sündlich gehaltenen Handlungen, die keine so nahe Beziehung auf die Electi selbst hatten, von ihnen Sündenvergebung. Ziehen wir hier in Betracht was Augustin Epist. LXXIV, an den Bis schos Deuterius schreibt: Ipsi auditores ante electos gema signant, ut eis manus supplicibus imponantur, non a solis presbyteris, vel episcopis, aut diaconibus eorum, sed a quiduslidet electis, so erscheinen und hier übers bunpt, den Auditores gegenüber, die Electi als Wesen hds berer Art, durch deren Mittheilung jenen alle geistigen Eegnungen zusließen. Sie waren, wie sie denn auch wirks sich von Faustus selbst in der obigen Srelle ein sacerdotale

<sup>34)</sup> Wegnern hat in bem zweiten Theile ber Schrift über bie Ranichaer, welcher De indulgentiis, sive peccatorum remissionibus, quas Manichaei exercuere, handelt, and els nigen Stellen des Sprete Ephraem in dem Hymnus adv. haeret. II. die Folgerung gezogen, die Manichaer baben jene Sundenvergebung, die anfange blos von den Electi ben Auditores fur bie gebrachten Fruchte ertheilt murbe, fpater and fatholifden Chriften angeboten, und ber Berbeigung Chrifti Matth. 18, 18. in Begiebung auf fich eine febr übertriebene Auslegung gegeben. Es feven bemnach bier bie er-Ren Anfange bes fpater in ber fatholifchen Rirche fo gewohnlid gewordenen Indulgenzenverfaufe mahrzunehmen, nur mit bem Unterfchied, daß fich die Manichaer fur ibre Inbulgengen, nicht Gelb, fondern Lebensmittel geben liegen. os mirb jeboch biefes Resultat burch bie gegrundeten Gegenbemerfungen Giefelers Stud. und Rrit. I, 3. G. 615. febr beschränft. Man vol. auch was D. v. C. in der Saller M. 2. 3. 1829. nr. 221. S. 484. f. in ber Augeige ber 2Beg. nern'ichen Schrift hierüber bemerft hat.

hominum genus genamit werden, ein wahrhaft priesterlie des Geschlecht, und wir burfen wohl mit Recht die Bes griffe, mit welchen im Orient bas Berhaltniß ber Priefters cafte ju ben untergeordneten Caften gedacht murbe, auch auf. bas Berhaltniß ber Electi ju ben Auditores übertragen. Sie waren, wie Reander S. 852. fie treffend bezeichnet, bie Braminen ber Manichaer. Wie in bem Organismus bes indifchen Caftenfpfteme nur die Braminen es find, in: welchen die übrige von ihnen abhangige Menschheit zu ibe rem geistigen und religibsen Bewußtseyn tommt, fo mar ci auch hier auf analoge Beife. Auf der einen Seite hatte nun zwar, wie aus dem Bisherigen hervorgeht, das geistig ge Leben , in das die Auditores aufgenommen waren, fein Brincip in den Electi, auf der andern Seite maren aber auch bie Anditores felbst die Organe, burch welches ben Electi bas in ihnen fich concentrirende Licht guftromte. nur kehrte auch hier wieder der Manichaismus seine mates Indem die Aurialistische Seite recht auffallend beraus. ditores die Früchte, die den Electi zur Nahrung dienen follten, pflutten, und bie Electi fie genoßen, murden ba burch die in benfelben gebundenen Lichttheile frei, die nach ber Wanderung burch verschiedene Korper nun endlich gut Ruffehr in bas Lichtreich reifen Menschenseelen. Bon ben Electi aus konnten fie, ba fich biefe ber fleischlichen Ben mifchung, wodurch die Seele immer aufs neue mit den Bam' ben ber Materie umschlungen werben, vollig enthielten, ihren Weg nur nach oben nehmen 35). Go wichtig ift bet Punct, welchen ber in bem gangen Naturleben ftets forte

<sup>35)</sup> Bas baher nicht biesen Beg nahm, wurde von seiner Laudt terungsbahn wie verschlagen, weswegen Augustin De mor. Manich. c. 25. sagt: animalia cibum capiunt, quae sign concumbunt, ligant in carne divinum illud membrum, et a certo suo itinere aversum atque impeditum erroribus aerumnisque implicant.

ebende Lauterungsproceß in ben Electi erreicht, aber auch bie Auditores find ein nothwendiges Glied in demfelben. be ohne fie ben Electi ber materielle Stoff fehlen murbe. me meldem burch fie bie gottliche Lichtsubstanz ausgeschies ben merben foll. Bgl. Augustin De haeres. c. 46.: Ipsam boni a malo purgationem ac liberationem non solum per totum mundum et de omnibus ejus elementis nirtatem Dei facere dicunt, verum etiam electos suos per slimenta, quae sumunt, et eis quippe alimentis, sicuti minerso mundo, Dei substantiam perhibent esse commixtam, quum purgari putant in electis suis eo genere vitae, quo vivunt electi Manichaeorum velut santins et excellentibus auditoribus suis. - Praebent alimenta electis suis, ut divina illa substantia in eorum ventre purgata impetret eis veniam, quorum traditur chlatione purganda. - Contra Faust. V, 10.: Si melioris meriti sunt (auditores) in melones et cucumeres, vel in alios aliquos cibos veniunt, quos vos manducaturi estis. ut vestris ructatibus cito purgentur. - O beata elera, ruft baber Augustin a. a. D. VI, 6. aus, quibus et nanu evulsis et ferro concisis et igne cruciatis, et denre contritis, concessum est tamen, ut ad vestrorum intestinorum aras viva perveniant, et o misera pecora, quae cum citius de corpore suo exeunt, in vestra corparta intrare non possunt. Nach ber Manichaischen Ans fict fonnte, wie es fcheint, alles, mas in bas Lichtreich glangen follte, feinen Weg nur burch die Electi nehmen, wesmegen Augustin a. a. D. die Frage macht: Cur, si carnibus vesci non vultis, non ipsa animalia, Deo vestro oblata, mactatis, ut animae illae, quas non solum putatis humanas, sed ita divinas, ut ipsa Dei membra esse credatis, a carcere dimittantur, et ne iterum redeant, vestris orationibus commendentur? An amplius eas adjuvatis ventre quam mente, et illa potius Dei natura

salvatur, quae vestris visceribus exhalari meruerit, i quam quae vestris precibus commendari? Propterea ergo ventri vestro pecora non sacrificatis, quia ea viva absumere non potestis, ut eorum animas intercessione vestri stomachi liberetis. Augustin stellt diese Reinigung als eine in dem gewöhnlichen Berlaufe des organischen Les bens auf rein physischem Bege erfolgende Beränderung dar. Deum vestrum ligatum atque pollutum vos edendo purgare perhibetis. Vos saltem vobis mundi videntemini, quorum ventribus (vgl. XV, 8. den Ausdruf of schicium ventris electorum) meretur ille purgari. Contragrams. XXXI, 4. 36). Doch wird in andern Stellen von Augus

<sup>36)</sup> Im geraden Gegensag zu der Pflicht, bie bie Auditores gen gen die Electi gu beobachten hatten, in Sinfict ber Rabel rungemittel, mit welchen fie fie verfahen, um badurch bie Befreiung der Lichtfeele gu bewirten, fteht die ihnen fculben gegebene Inhumanitat gegen Arme, die nicht ju ihrer Gectou gehorten. Hinc est, fagt Aug. De mor. Manich. c. 15. . quod mendicanti homini, qui Manichaeus non sit, ponem, vel aliquid frugum, vel aquam ipsam, quae om nem, vet augum J. ....., nibus vilis est, dari prohibetis, ne membrum Dei, quo his rebus admixtum est, suis peccatis sordidatum a reditu impediat. C. 16. Quae cum ita sint, etiam panen mendicanti dare prohibetis: censetis tamen propter mise u ricordiam, vel potius propter invidiam nummos dari Quid hic prius arguam, crudelitatem an vecordiam 1 m Daffelbe bezeugen auch andere Schriftsteller. Hist. Arian. ad Monach. c. 61 .: Haçà Marizalois Blee οὐκ ἔστιν, ἀλλὰ καὶ έχθρόν ἐστι, παρ' αὐτοῖς τὸ έλεεῖν πέ νητα. Theodoret Haer. fab. l. 26.: Την δε είς τους πένη [ τας γενομένην διαβάλλουσι φιλανθοωπίαν, της ύλης είναι Leyortes Geganelar. Die Manichaer murben gegen biefen, Bormurf oftere in Sous genommen, namentlich von Beaufobre Hist. de Manich. II. S. 787. Ehilo Acta Thom S. 157. Allein das Gebot felbft bangt mit den Grundlehren,

Auaustin felbit auch wieber bem Gebet und bem religibien Ginne ber Manichaer ein Untheil an Diefer Reinigung ans geschrieben, wie 3. B. De mor. Manich. c. 15.: Cibi de frugibus et pomis parantur, si ad sanctos, id est ad Manichaeos veniant, per eorum castitatem, et orationem et psalmos, quidquid in eis est luculentum, purgatur. il est, ex omni parte perficitur, ut ad regna propria ine ulla sordium difficultate referatur. Ohne 3meifel batten bie Electi von ihrer Bestimmung, bas Naturleben, ber bie Seelen, burch die Nahrungsmittel, die fie genoffen, m reinigen und zu lautern, ben bei Augustin De haeres. c. 46. porfommenden Mamen Catharistae. Der Name ware zwar nach Augustin gunachst nur auf die G. 280. ers nabnte fcandliche Sitte zu beziehen: Segnitur eos, ut sic eam (Dei partem) de semine humano, quemadmodum de aliis seminibus, quae in alimentis sumunt, debeant manducando purgare. Unde etiam Catharistae appellantur, quasi purgatores, tanta eam purgantes diligentia, ut se nec ab hac tam horrenda cibi turpitudino abetineant. Es bat aber bies gang den Unichein eis ner Disbeutung. Der Rame ift fur die allgemeine Bestims mung, bie bie Electi hatten, fo paffend, bag er mohl eine ebenfo allgemeine Bebeutung hatte, ale ber ihm entsprechens be und mit' ihm ausammenhangende Name Ratharer, wels den Die Manichaer bes Mittelalters führten. Die Reinis genden mußten boch felbst auch die Reinen fenn. bem Monche Etbert (Serm. adv. Cath. err. I.) ftammten bie Ratharer von Schulern Mani's, Die ehemals Catharistae, b. b. purgatores, bieffen. Der Rame bezeichnete aber bie Electi überhaupt, im Gegensage gegen bie Credentes G.

bes Systems so genan jusammen, daß es nicht wohl in 3weis fel gezogen werden kann, wenn auch gleich die Pracis des Lebens es vielfach gemildert haben mag (vgl. Mosheim Comment. S. 858.).

Giefeler Lehrb. ber Rirchengesch. 2r Bb. 2e Abth. 2e Ausg. **6.** 486. 37).

Berfolgen wir biefen fortgehenden Lauterungsproceff, . nachdem wir gefehen haben; wie die beiben Claffen ber Manichaischen Gemeinde, Die Auditores und Electi, als organische Glieber in denselben eingreifen, weiter, fo ift bie nachste Station, ju welcher wir gelangen, in Sonne und Mond, von beren von oben herab wirkender Thatigkeit zur

'n

<sup>37)</sup> Ueber bas Berhaltniß ber Auditores und Electi mogen bier noch bie Borte fteben, in welchen Augustin über feine Manichifche Periode fich auf folgende Beife ausspricht &Com fess. IV , 1. ); Per idem tempus annorum novem , ab undevicesimo anno aetatis meae usque ad duodetricesimum seducebamur et seducebamus, falsi atque fallentes, i in variis cupiditatibus, et palam per doctrinas, quas liberales vocant, occulte autem falso nomine religionis, hic superbi, ibi superstitiosi, ubique vani ac popularis gloriae sectantes inanitatem, usque ad theutricos plansus et contentiosa certamina et agonem coronarum fosnearum, st speciaculorum nugas et intemperantium libidinum.. Illac autem purgardinos ab istis sordibus expetentes, cum els, qui appellantur electi et sancti, afferebamus escas , de quibus nobis in officina aqualiculi sui, e fabricarent angelos et deos, per quos liberaremur, et 🐚 sectabar ista atque faciebam cum amicis meis, per me ac mecum deceptis. Da es jum Begriff eines Auditor nicht gerabe gehorte, daß er unter bie Electi aufgenommen werden mußte, und ba bie Manichaer, wie wir an bem Beis fpiel Anguftine, ber neun Sahre unter ben Auditores blieb. feben, mit der Aufnahme unter die Electi es nicht zu leicht nahmen, fo' maren ohne 3weifel bie Anaben, die die Electi ber Manichaer bei fich hatten, um von ihnen in der Manichaischen disciplina erzogen zu werben (man vgl. ble S. 267. aus Mug. angeführte Stelle) vorzugeweife baju bestimmt, eine fichere Pflausschnle gur ffeten Erganzung ber Manicalis ichen Gemeinde der Electi ju fenn.

Erlbfung der gefangenen Lichtseele ichon früher die Rebe mar-Sonne und Mond, oder der in diesen beiden herrlichften kichtwesen thronende Christus, leiten gienen gangen Dros af von bem unterften Puncte an, wo zuerft in bem in der Materie verschloßenen und gebundenen Lichtfeim ber Trieb fich regt, in die Sohe zu streben, bis zu bem entgegengefesten bodften. Auch was die Auditores und Electi in ihrem Theile bagu mitwirken, fann nur unter fleter Ginwirfung bes in Chriftus wohnenden Lichtgeistes wilbracht werden, ja es ift eigentlich nur der alle Rrafte bes Naturlebens erregende und bewegende, jum Seile ber Menschen, ober gur Erlbsung ber in bem Menschen, wie in allen Befen der Natur, gebundenen Lichtfeele erschienene Chriftus, ber auch in ben Electi, als feinen Organen, alles wirft, mas ben Sieg bes Lichtes über die Kinfterniß, bes Seiftes über die Materie, fordert, und die endliche Bollens bung bes gangen, alles in Licht verflarenden Werfes berbeis führt. Rur tritt feine Wirksamfeit nach ben verschiebenen Stufen, Die zu burchlaufen find, und nach ber verschiedenen Beschaffenheit der Organe, durch welche er wirkt, je weis ter bas gange Bert fortidreitet, um fo reiner und unmittels barer bervor. Was zuerft nur die dunfle Regung bewußts los wirfender, von ber Ungiehungefraft bes Lichtes bewegter Raturfrafte ift, wird unter dem fortgehenden, aber potenzirten Einfluß beffelben Princips gur bestimmten, mit flarem Bes mufitsenn verbundenen, von freier Willensthatigkeit geleiteten Sehnsucht nach ber burch Christus bedingten Erlbsung. bat aber die Seele fich auch über diefe Stufe emporgears und rein und gelautert ben Banden bes materis ellen Lebens fich vollig entschwungen, so tommt fie nun erft in die unmittelbare Dbhut und Leitung des gottlichen Lichtgeistes, Christus, um von ihm, wie er icon biss ber ihr entfernterer Führer mar, in seiner Rahe vollends in bas felige Lichtreich hinübergebracht zu werden.

nun Chriftus, ber Erlbfer, fur biefen 3met vorzugemeife pon jenem Zeitpunet an, in welchem bie Seele aus bem Leibe ber Electi beraustritt, thatig ift, baruber gibt uns eine aus ben Acta disp. Arch. hier einzurudende Stelle Aufschluß. "Als der lebendige Bater, fagt der Berichters Ratter Turbo c. 3., die Geele im Leibe gedruft fab, fchifte er, mitleidig und barmbergig, feinen geliebten Cohn gur Rettung ber Seele: aus biefem Grunde, und bes Dmophoros wegen fandte er ihn. Der Sohn fam, und verwandelte fich in Menschengestalt, und erschien den Menschen als Mensch. ob er gleich nicht Mensch mar, und die Menschen meinten, er fen geboren. Da er nun tam, ichuf er bie Belt fur ben 3met der Errettung ber Seelen, und richtete eine Mas ichine ein, die aus amblf Eimern bestehend, sich innerhalb ber Sphare bewegt, und die Seelen der Sterbenden hers Sierauf nimmt fie bas große Simmelslicht aufschöpft. mit feinen Strahlen , und reinigt fie und gibt fie bann bem Monde hinuber, wodurch die von uns fo genannte Mondse icheibe erfullt wird. Denn Schiffe, ober Kahrzeuge gur Ues berfahrt , fagt er (Manes), fenen die zwei himmelblich-Wenn nun der Mond angefüllt ift, fest er fie in das Gebiet der Sonne binuber, worauf er, von feiner Laft erleichtert, in ben Buftand bes abnehmenden Lichtes übergeht. Und fo fullt fich bas Kahrzeng und entledigt fich wies ber feiner Laft, indem die Seelen von den Gimern geschopft werden, bis es den ihm bestimmten Theil ber Seelen rets tet." Die Stelle enthalt mehrere nicht unwichtige Buge. Bors erfte barf hier, mit Rufficht auf die obige Unterfus dung, barauf aufmerkfam gemacht werben, in welchem Sinne von Chriftus, oder bem Cohn Gottes, gesagt wird, baß er jum Beile der Seelen gesendet sen. Er ift fur dies fen 3met von Gott gesendet, sofern er bei der Weltschopfung die Natur fo ordnet und einrichtet, baß der Ceele ein Rufweg in bas Lichtreich offen fteht. Es ift fcon fruber bemertt worben, bag Chriftus ben bem Urmenfchen von Gott gur Sulfe gesendeten lebendigen Beift, oder bie bes miurgifche Rraft, wenigstens von Giner Seite, febr nabe berührt. Diese Bemerkung bestätigt bie gegenwartige Stelle. Bie von der deminrgischen Dotens nach ber obigen Ertlas nng ber Stelle bes Titus von Boftra in ber Borrebe um britten Buch gesagt wird, daß fie zuerst ent rie biroward ing wurng erschien, so ift hier Christus, ber Ers Wer, als Weltschopfer und Weltordner bargestellt. Es bat nicht nur feine Schwierigkeit, fondern wird fogar burch bie Ratur ber Sache geforbert, fich biefe beiben Lichtpotengen febr nabe jufammengubenten. Beider Beftreben geht bas bin, was in dem Urmenschen der Materie anheimgefallen, bie θλιβομένη εν τῷ σώματι ψυχή, aus dem tiefen Kalle wieder zu erheben und zum Lichtreich emporzus Dafur wirten beibe fcon burch ihre bemiurgifce zieben. Thatigfeit bei ber erften Ginrichtung bes Weltalle: es ift im Grunde ein und daffelbe Wefen , der Unterschied ift nur, baß Chriftus fodann vorzugeweise in Sonne und Ment thronend gedacht wird, um das ichon bei der Beltichbs pfung jum Beften ber Lichtfeele begonnene Wert in feinem Fortgang ju forbern. Als Erlbfer wird bemnach Chriftus gefendet, icon fofern er Beltichopfer ift, und die Belts fcbpfung burch bie 3mede ber Erlbfung bedingt ift. Babrs scheinlich ift baber auch unter ber Menschengestalt, in wels der Chriftus nach ber obigen Stelle ber Acta ben Menschen als Mensch erschien, nichts anders zu verstehen, als die nach Merander von Lycopolis ursprünglich, bei der Welt = und Renfchen = Schopfung, in ber Some fichtbare Menfchenge= Nur in diesem Ginn fann Chriftus gleichzeitig mit der δημιουργία, wie es die Acta darftellen, den Menschen als Menfc erschienen fenn 38). In jedem Kalle zeigt uns

<sup>38)</sup> Epiphanius freilich Haer. LXVI, 50. beschuldigt bier ben hareiter bes grobften Biberspruchs. Wie benn ber unter

Die Busammenstellung ber beiden 3wede der Sendung Chris. fti, daß nemlich Chriftus zur Rettung der Seele, und des 1 Omophoros wegen gefommen fen, den phufifchen Gefichte= : punct, von welchem aus hier bas Erlbfungegeschaft Chrifti i betrachtet wird. Es ift damit zu verbinden, mas c. 7. gefagt : wird. "Da ber Omophoros, ber unten die Erde tragt, un- it ter feiner Laft beinahe erliegt, und ungeduldig Erdbeben i erregt, fo fandte beswegen ber gute Bater feinen Gobn : aus feinem Schoofe in bas Berg ber Erbe und in die unters & ften Theile berfelben, bamit er bem Omophoros die gehos if rige Zurechtweisung gebe (όπως αὐτῷ τὴν προσήκουσαν, έπιτιμίαν δω)." Es ift hier offenbar die driftliche Lehre : von ber Sollenfahrt Chrifti, fofern biefe ben außerften Punct bezeichnet, auf welchen fich bas Erlbsungsgeschaft, Ehrifti erftrette, dem Manichaischen Suftem angepaßt. g. Wie Chriftus jum Schreden des Fürften der Unterwelt fich zeigte, fo bedrohte er nach Manes den Omophoros, damit, biefer nicht vor der Zeit die verhafte Laft abschüttle, und das Weltall der Auflbsung preis gebe. Chriftus wirkt dems nach auch hier fur bas Bestehen der tosmischen Ordnung, um badurch die Moglichkeit der Beilbordnung zu begrunsig ben. Er steigt in das herz der Erde herab, ohne 3weifel, " fofern der Jesus patibilis in das Innerfte der Erde eins, bringt, aber ebendadurch als Weltfeele das All ber Dinge ausammenhalt, und allem entgegenwirkt, was durch ein Uebergewicht der Krafte auf der einen Seite eine die 3wecke ber Beltordnung unterbrechende Auflofung herbeifuhren wurde. Um nun aber auf das, um was es uns eigentlich gu thun ift, gurufgufommen, fo ift hier gunachft berjenige Moment in dem weitern Fortgange des Erlbsungswerks zu

11

dem Raiser Tiberius aufgetretene Erlofer zur hervorbringung der schon so lange vorhandenen Gestirne habe kommen konnen!

firiren, in welchem bie Seelen ber Sterbenden fich aus ber Unterwelt erheben, und von Chriftus der hobern Res gion zugeführt werden. Es fallt uns felbft in die Mugen . daß bie aus amblf Schopfeimern bestehende, an der Simmelsfphare in stetem Umlaufe fich umberbewegende Maschine, die nach der ihr von Chriftus gegebenen Bestimmung bie Seelen in fich aufnehmen, gleichsam beraufpumpen mo oben absezen foll, der Thierfreis mit seinen amblf Simmelszeichen ift, an welchen auf ahnliche Weise auch schon bie alte Religion bie Banderung der Seelen aus ber obern Belt in die untere, und aus ber untern in die obere gemipft hat. Διὰ τῶν δώδεχα ζωδίων ή όδὸς ταῖς ψυγαίς νίνεται είς την ανάληψιν, αὐτὸς δέ καὶ είς την γένεσίν φησιν Πλάτων την αυτην γίγνεσθαι κάθοδον. Clemens von Alex. Strom. V, 14. Die Bobiacalbahn ift auch bie Seelenbahn, und wie nach Manes Chriftus, als Conne, in coelo circumiens radiis suis membra Dei colligit (Aug. Contra Faust. XXI, 8.), per discursus solis et lunae (Aug. De nat. boni c. 44.), fo ift es nach ber alten Rofterienlehre Dionnfos, der Bater Liber, der in Jahresfrift die doppelte Bahn mandelt, den Deg des Winters, und ben bes Commers, nach ben füblichen Beichen und von ba nach ben nordlichen guruf, fo wie die Golftis tien Weg und Rufweg bestimmen, und biefelbige Bahn auch ben Seelen vorzeichnet jum! Binabsteigen in die Beburt, und gur Ruffehr aus derfelben, durch die zwei Thos re, burch welche bie Seelen ein : und ausgehen , bas Den= schenthor im Zeichen des Rrebses, und die Gotterpforte, ober bas fubliche Thor, im Beichen bes Steinbofs (quia per illum [capricornum] animae in propriae immortalitatis sedem et in Deorum numerum revertuntur. In somn. Scip. I, 12.), auch barum Liber ges weil er die Seelen nach vollbrachter Manberung von dem Umtreiben und Rreislaufe (xuxlog) befreit. S.

Creuzer Symb. und Myth. Th. III. S. 430, 445. bemfelben Berhaltniß, in welchem jeben Monat eines ber Beiden bes Thierfreises untergeht, ein anderes aufgebt (wovon die fternkundigen Chaldder nach Diodor von Sicis lien II, 30. die Borftellung hatten, es werde von ben Rathegbittern [Geol Boulatoi], die vier und zwanzig an ber Bahl c. 31. mit ben amblf Beichen bee Thierfreises bie feche und dreißig Decane, in die man ben Thierfreis aftros nomisch zu theilen pflegte, bildeten, alle gebn Tage je eis ner, ale Bote ber Gestirne, von den Dbern ju den Untern , und ein anderer hinwiederum von den Untern zu den Obern geschift, ba bem aufgebenden Zeichen immer ein unterges bendes entspricht), nimmt ber Mond jeden Monat in dreis facher Phase ab und gu, um nach Manes die Geelen der Gestorbenen in sich aufzunehmen und wieder abzugeben. Schopfeimer aber (eine μηχανή έχουσα δώδεκα κάδους, ήτις ύπὸ τῆς σφαίρας ςρεφόμενη ἀνιμᾶται τῶν θνησχόντων τας ψυχάς) werden die zwölf Zeichen des Thiers freifes genannt, weil fie in ftetem Aluge fich bald fullen, bald ausleeren, eine ebenfalls alterthumliche Borftellung, was in einem bestimmten Zeitmaaße fich auf diese Beise fort und fort wiederholt, mit einem fich anfullenden und wies ber ausleerenden Waffergefaße zu vergleichen. Es erin= nert uns dies an die Sitte der agpptischen Priefter, bie, wie Diodor I, 22. erzählt, auf ber Infel Phila, am Grabe bes Dfiris, taglich drei hundert und fechzig um daffelbe berumftehende Gefaße (fo viele als bas alte Sahr Tage gahlte) zu einer Todtenfeier fur den dafelbft begrabenen Dfiris, unter Unrufungen und Gebeten, mit Milch fullten, ohne 3weifel um dadurch die in stetem Kluße kommenden und gebenden Tage bes Jahres symbolisch zu verfinnlichen. Reine andere Bedeutung haben auch die bekannten leden Raffer ober Schopffruge ber Danaiden, die felbft, funfgig an der Bahl, mit dem Funfzigruderer, auf welchem

fie bas Meer burchfahren, in gerader Bahl bie funfzig Bos den bes Sahrelaufes bezeichnen 39), und mit ihren nie fich füllenden Gefäßen, in die fie gleichwohl fort und fort Baffer m schopfen verurtheilt find, als Ginnbild bes ewigen Aluges ber Beiten vor uns fteben. Auf diese Beife fullen fich nun auch bie Schopfeimer bes Bobiacalfreifes nur, um fich in ftetem Aluge immer wieder auszuleeren. fimmung, bie fie baben, die Seelen in fich aufzunehmen, und wieber zu entfenden, bringt fie in nabe Berbindung mit ben Electi, die ja auch, indem fie durch die Rabs ungemittel, die fie genießen, immer mehr Lichtstoff in fic concentriren, fur alle auf Diesem Wege in fie aufgenommes nen Seelen nur ein Durchgangepunct jur hobern Region Es icheint aber ebendeswegen noch eine nahere Bes giebung ber Electi ju ben Beichen bes Thierfreises anges nommen -werben zu durfen. Augustin saat De haeres. c. 46. aber die Berfaffung ber Manichaischen Rirche: Ipse Manichaeus duodecim discipulos habuit ad instar apostolici numeri, quem unmerum Manichaei hodieque custodiunt. Nam ex electis suis habent duodecim, quos appellant magistros et tertium decimum principem ipsorum. Episcopos autem septuaginta duos, qui ordinantur a magistris, et presbyteros, qui ordinantur ab episcopis. Habent etiam episcopi diaconos. teri tantummodo electi vocantur. Je zweifelhafter mir iberhaupt die gewöhnliche Unsicht ift, daß Manes fein Spftem icon ursprunglich in die engste Berbindung mit bem Christenthum gefest habe, besto weniger fann ich Bes benfen tragen, bier von ber Auctoritat Augustins abzuges In einem Spftem, bas fich burchaus fo genau an bie Natur anschloß, batte sicher auch die gesellschaftliche

<sup>39)</sup> Odyse. XII, 127. f. Man vgl. meine Symb. und Myth.

I. Th. Stuttg. 1824. S. 259.

Berfaffung ihr Borbild in der kosmischen Ordnung, und die awolf die Manichaische Rirche leitenden Magistri 40) reprafentiren nicht die Apostel, fondern die amblf Beichen bes Thierfreises. Un diese schließen fie fich, indem fie daffelbe Bert fordern, in dieselbe Stufenleiter, auf welcher die Geelen aufwarts fleigen, als lebendige Glieder eingreifen, aufs , engste an, wie sich die hierarchia terrestris an die hierarchia coelestis anschließt, und wie an ber Spize ber i amblf Magistri ein dreizehnter als Dberhaupt fteht, fo has z ben jene amblf Meonen, in welchen wir icon oben bie amblf Beichen bes Thierfreises erkannt haben, die beata ; et gloriosa secula, die ber felige Bater bes Lichtreichs; mit fich verbunden hat, die er gleichsam als zwolf Glieder ; feines großen Lichtkorpers am Firmamente ausbreitet (f. oben ; S. 16) in Christus ihren primogenitus omnium luminum rex (S. 214.). Manes und feine Schuler mogen allerdings, um fich dem Chriftenthum zu accommodiren, der 3mblfzahl ihrer Magistri fehr gerne auch eine Beziehung auf bie. Bwblfzahl der Apostel gegeben haben, aber fie faben dann auch bei den Aposteln den Refler beffelben Borbilde, das ihnen in ihren Magistri vorschwebte. Begegnet uns doch felbft im driftlichen Alterthum biefe typische Deutung ber Apos ftel. In ben Clementinen Homil. II, 23. werden Chriftus und Johannes der Taufer (ήμεροβαπτιζής) mit Sonne und Mond parallelifirt, und jenem die zwolf Apostel als Reprafentanten der zwolf Monate Des Sonnenjahrs, biefem dreißig Manner nach ber Bahl ber Monatstage beigegeben (ώσπερ τῷ κυρίῳ γεγόνασιν δώδεκα ἀπόστολοι, τῶν τοῦ ζ ήλίου δώδεκα μηνῶν φέροντες τὸν ἀριθμόν, ὡσάυτως

: {

<sup>40)</sup> Nach ben Acta disp. Arch. c. 10. hatte Manes bamals nur sieben Electi. Es streitet dies in feinem Fall mit ber Augustin'schen Angabe. Man vgl. über die etwas unsichere Stelle der Acta Mosheim S. 899.

καὶ αὐτῷ [ Ἰωάννη] ἔξαρχοι ἄνδρες γεγόνασιν τριάκοντα. τον μηνιαίον της σελήνης απαπληρούντες λόγον. Bal. Recognit. S. Clem. IV, 35.: Unus est verus Propheta, cuius nos duodecim Apostoli verba praedicamus: ipse enim est annus Dei acceptus, nos Apostolos habens Die Apostel Schienen einen biesen zwolf duodecim menses. Rührern bes Jahrs (δώδεκα κυβερνίται heißen fie in ben Acta disp. Arch. c. 11. Epiph. LXVI, 21.) analogen Ginfluß auf das menschliche Leben zu haben. Oi 'Απόστολοι, beißt to in ben Excerpta ex scr, Theod. c. 25., μετετέθησαν τοῖς δεκαδύο ζωδίοις ώς γὰρ ὑπ' ἐκείνων ἡ γένεσες διοικείται, ούτως ύπὸ τῶν Αποστόλων ἀναγέννησις. Bal. Reander Gnoft. Suft. S. 41). Beniger Scheint freilich die Beziehung der zwei und fiebenzig Bischofe. bie in ber Manichaischen Rirchenverfaffung auf die amblf Magistri folgten, auf die zwei und fiebenzig ober fiebenzig Junger Jefu in 3meifel gezogen werben zu tonnen. freitet aber bies in feinem Kalle mit ber in Unsehung ber Magistri mahrscheinlich gefundenen Beziehung, da die fpas tern Manichaer (schwerlich erlebte Manes felbst eine fo weite Berbreitung feiner Gesellschaft) bei ber Normalzahl ibrer Bifchbfe aus Rufficht auf die Chriften einen driftlis den Topus vor Augen gehabt haben tonnen, wie fie auch bei ben Magistri aus demselben Grunde ben driftlichen Ippus bem ursprunglichen vorgezogen haben mogen. lein felbst auch bei ben zwei und siebenzig Bischofen ber Ranichaer icheint mir die aftronomische Beziehung biefer

<sup>41)</sup> Ohne Zweisel trug auch diese schon früher vorhandene Ansicht neben der Rutsicht auf Es. 61, 1. 2. dazu bev, das Lehramt Jesu, wie häusig geschah, auf Ein Jahr zu sezen. Die Balentinianer wenigstens, die nach Iren. II, 20. 22. auch nur Ein Jahr annahmen, hatten teinen andern Grund. Auch sie sagten c. 21.: duodecim apostoli propter hoc electi sunt, ut per cos numerus duodecim aconum significatur. Das Leiden Christisselle im zwölsten Monat das Leiden des zwölsten Neon sevn c. 20.

Rabl fo nabe ju liegen, baß fie wohl faum jurutgewiesen merben fann. Reprafentiren bie awolf Magistri bie amblf Beichen bes Thierfreises, fo tommt in Betracht, daß man Diese Zeichen felbst wieder in Grade zu theilen pflegte. Diobor unterscheidet II, 31. in bem aftronomischen Spftem ber Chaldder von den zwolf ben Thierfreis bilbenden Beis den vier und zwanzig andere Gestirne, die jenen gur Seite fteben. Schon hieraus erhellt, daß jedes Beichen in brei Theile getheilt, oder nach ber personificirenden Unficht, burch brei Genien reprasentirt mar, aber noch deuts licher geht dies aus ber Angabe Diodors c. 30. hervor, bas von ben breifig (offenbar find es nach c. 31. eigentlich feche und breißig) fogenannten Rathegottern alle geben Tage einer, als Bote ber Gestirne, von ben Dbern gu ben Untern, und ein anderer von ben Untern gu ben Obern geschift werde. Es waren bemnach brei Genien, bie jeben Monat nach der Bahl ber Grade, in die ber Zeichen getheilt maren, famen. Im Gangen waren es alfo fechs und dreißig, dieselbe Bahl doppelt genommen gibt zwei und fiebengig. Rehmen wir nun an, baß jedem ber gwolf Magistri junachft zwei Bischofe ale Erzbischofe zur Seite ftans ben, jeber diefer Erzbifchofe felbit wieder zwei Bifchofe unter fich hatte, fo maren es neben ben amblf Magistri amei und fiebengig Bischofe, und die Manichaische Rirche hatte, indem fie fich, in ihren Erzbischofen und Bischofen. ihren Presbytern und Diaconen an die Organisation ber driftlichen Rirche anschloß, boch zugleich in ber Normalzahl ber Magistri und ber Bischofe ihren eigenthumlichen aftros nomisch = topischen Character. Auf ber andern Seite lies Ben aber diese Bahlen felbft wieder ebenso leicht eine driftliche Beziehung zu 42).

<sup>42)</sup> Diefe Uebereinstimmung tann nicht befremben, wenn wir auf die entferntern, ber 3wolfzahl ber Apostel und ber Babl

Sind die bieber gegebenen Erbrterungen gegrundet, fo unn auch barüber tein 3weifel fenn, wer jener tertius

ber 72. ober 70. Junger ju Grunde liegenden Anlage anrulgeben. Satte Jefus bei ber 3mblfgabl feiner Apoftel bie imblf Stamme bes Israelitifchen Bolls vor Augen, fo mar ia biefe 3mblfrabl felbft, wie mir wenigftene febr mabriceinlich ift, ber Berfaffung bes agpptischen Staats nachgebilbet. Do Sefostris nach Diobor I, 54. bas Land in feche und breifig Ramen getheilt batte, eine Babl, welcher offenbar bie Eintheilung bes Thierfreises in feche und breifig Grabe entfpricht. Rad ben amblf Beiden bes Thierfreifes felbit. fteffte bas Land, bas als beiliges Gotterland mit feinen beis ligen Thieren die Bohnungen ber himmlischen Thiere, ben gangen Thierfreis bes Simmels, in fich reflectiren follte, eine Dobetarcie bar. Die Bahl fiebengig tommt baufig als Rormalzahl gemeinschaftlich berathender und handelnder Collegien vor, wie j. B. bei ben fiebengig Melteften Israels II. Dof. 24, 9. IV. Dof. 11, 16. 25., nach beren Borbild and bas große Spuedrium aus fiebengig Mitgliebern ohne ben Brafibenten bestund. Eigentlich aber follen es, mas eine bier febr bemerkenswerthe Bariante ift, amei und febengig gewesen fepn. Dieselbe Bariante fehrt in ber Sage son der Entstehung der Alexandrinischen Uebersezung des A. Bober gerade bie Babl zwei und fiebenzig, T. wieder. wenn fie nicht eine bestimmte Begiebung bat? Diese Besiehung tann aber boch nur barin gefunden werden, bag zwei und fiebengig, bas Doppelte von feche und breißig, und fos mit auch die Grundzahl diefer beiben Bablen die 3mblfjahl bes Thierkeises ift. Da nun bie Gotter, bie bie Regenten bes Thierfreifes find, als ein ju gemeinschaftlicher Beras thung verbunbener Gotterverein gedacht murben (nach Dio: bor II, 30. hießen ja bei den Chaldaern die Sterngenien, die mit ben gwolf Gotterregenten, feche und breifig an ber Babl, bem Thierfreis vorfteben, Scoi foulaiot, berathenbe Sotter, nach Arnobius Adv. gentes Ill, 40. murben bie Consentes ober Complices ber Etruster, ambif an ber Babi,

11 M Jones consiliarii ac principes gehalten, 28 Marita Sap. De nupt. phil. I. G. 11. Baf. 1532. & wall was de auch Senatores Deorum), fo murben fie auch : wereit für jebes gemeinschaftlich berathenbe und ban Sollegium, und es follte daher bie Bahl ber Dits die babet vorschwebende Beziehung ansbruten. And marium analoges Collegium. Rach ber Meinung ber In-Den cab es 70 ober 72 Sprachen in ber Belt (vgl. 3. B. on (Grot. ad I. Cor. 14, 10.) ohne Zweifel, weil man ebenfo id wiele Bolfer gablte, jedes Bolf aber hatte nach der befannen: ten Stelle V. Mof. 32, 8. in ber leberfegung ber LXX. 227 einen eigenen Engel oder Damon jum Borfteher. Diefe 72. Odmonen waren urfprunglich eben die ben zwolf Gotterregenten ihrer Normalzahl zufolge beigegebenen Unterregenten. Mis Tophon bem Leben bes Ofiris nachstellte, maren es nach Plut. De Is. et Os. c. 13. zwei und fiebenzig Berfcmorne, mit welchen er fich verband. Es begegnet uns auch bier wies ber biefelbe Bahl in berfelben Beziehung. Offris Tob ift d ein jahrlich im Laufe ber Sonne durch ben Thiertreis fich wi wiederholendes Ereigniß. Nach biefen Data ift es mir febr wahrscheinlich, bag auch bie 72 Bischofe ber Manichaer, wie ia bie Manichaer überhaupt bie Natur febr gerne topifch auffaßten, eine folche Beziehung hatten. Gie follten mit ben 12 Magistri ein gemeinschaftlich berathendes Collegium bilben und das Gange leiten , nach dem Borbilde der zwolf Genien bes Thierfreises, bie in ben Acta disp. Arch. c. 11. Epiph. 31. δώδεκα κυβερνίται genannt werden. — Bemerkenswerth 🖘 ift, wie die beiden gahlen 12 und 70 auch II. Mof. 15, 27. in den 12 Wafferbrunnen und 70 Palmbaumen zu Elim, wo fich die Idraeliten lagerten, jufammen vorfommen. ۳

giert. In ber Manichaischen Rirche fonnte biefe Stelle iemand einnehmen, als Manes felbft. Er murbe fortan ach nach feinem Tobe als das ibeale Saupt ber Gemeinde n ber Spize ber zwolf Magistri, ale ber ben Connengeift Ibst reprasentirende Lehrer, als medius solis et lunae, mie r fich und nun erft in diefem Busammenhange nach feis em vollen Begriffe barftellt, gebacht. Es hat alle Dabrdeinlichkeit, daß diese Stelle, in welcher ja Manes felbit mr einen Sohern reprafentirte, burch feinen aus ber Beneinde gewählten Reprasentanten Mani's befegt mar. boon Die hohe Achtung vor dem großen Lehrer der Bahrwit ichten gu'etfordern, daß feine Stelle fein anderer auch mr als Stellvertreter einnahm. Es fcheint mir jedoch auch in politiver Beweis dafür in dem Fefte ju liegen, das bei m Manichaern bema hieß, und von ihnen jahrlich gum Indenten an den Martyrertod ihres Meiftere gefeiert murs Augustin fagt Contra epist. fund. c. 8.: Cum saepe vebis quaererem illo tempore, quo vos audiebam. mae causa esset, quod Pascha Domini nulla, interdun a paucis tepidissima celebritate frequentaretur, nulle vigiliis, nullo prolixiore jejunio indicto auditoribus vistris, nullo denique festiviore apparatu, cum vestrum bena, id est, diem, quo Manichaeus occisus est, quinme gradibus instructo tribunali et pretiosis linteis admato ac in promiu posito et objecto adorantibus. magnis honoribus prosequamini, hoc ergo cum quaemem, respondebatur, ejus diem passionis celebrandam esse, qui vere passus est: Christum autem, qui mins non esset, neque veram sed simulatam carnem humanis oculis ostendisset, non pertulisse, sed finzisse passionem. Das Fest wurde bema (βημα b. h. suggestus, tribunal, cathedra) genannt, weil es jum Un= benten an ben gottlichen Lehrer gefeiert murbe: baß er wch immer als ber die Gemeinde regierende, an der Spize

des Gangen ftebende Lehrer, beffen Stelle fein Underer eine nehmen burfte, gebacht werbe, follte ber prachtig geschmutte. mit fostbaren Tuchern verhallte, aber let ftebende Lehrstuhl (bas tribunal, wie Augustin ben Ausbruf bema erklart) symbolisch verfinnlichen, Die funf Stufen, Die gu dem Lehrstuhl hinaufführten, halt Meander fur ein Symbol der funf reinen Glemente. Man fiebt aber nicht, welche Bedeutung die funf Elemente hier haben follen, außer etwa, fofern ihnen funf Regionen und Abstufungen bes Lichtreichs entsprachen. Die Bedeutung biefer funf Stufen ergiebt fich nach meiner Unficht flar aus der obis gen Stelle Augustin's De haeres., in welcher Augustin bie Stufen ber Manichaischen hierarchie fo angibt: bie Magistri weihen die Bifchofe, die Bifchofe die Presbyter, die Bischofe felbst haben noch Diaconen gur Seite, bie Uehrigen find Electi. hier haben wir beutlich die funf Stufen, bie zu ber cathedra bes Ginen bochften Lebrers binaufführten, der als medius solis et lunae, das Saupt bes gangen fichtbaren Rorpers war, und zwischen der fichts baren und unfichtbaren Welt vermittelnd ftund. Das bema murbe, wie wir aus ber angeführten Stelle feben, im Frubs jahr, gur Beit bes driftlichen Ofterfeftes gefeiert. Doch bestimmter fagt Augustin Contra Faust. XVIII, 5., baß es im Monat Merz fehr festlich begangen wurde (illo enim mense bema vestrum cum magna pietate celebratis). Es fann bies ben hiftorifchen Grund haben, bag in biefer Beit Manes als Martyrer ftarb. Man wird aber leicht versucht, wenigstens neben ber hiftorischen Beranlaffung auch noch eine aftronomische Beziehung zu vermuthen, und es ließe fich wohl benten, bag ben Manichaern ber Beitpunkt, in welchem die Sonne ihre Babn burch ben Thierfreis, und ihr im Raufe bes Sonnenjahrs ju volls : bringenbes Lauterungsgeschaft aufe neue begann, ein bes nders heiliger, das Andenten an ihren Meister fehr bes mtungsvoll erwedender mar 43).

Bom Bodiacalfreis aus werben bie Geelen von ber

<sup>43)</sup> Bei ben Manichaern bes Mittelalters begegnet uns jener Dreizebnte, ber Manes felbit mar, unter bem namen Pontifex. wie er jest vielleicht nur im Gegenfas gegen ben Dapft ber tatholifden Rirde genannt murbe. Unter ben Manidiern, die im 3. 1030. in Monteforte bei Eurin entbett wurden, fprach fich einer berfelben, Girard, por bem Erabifcof von Mailand, Beribert, fo aus: Pontificem habemus non illum Romanum, sed alium, qui quotidie per orbem terrarum fratres nostros visitat dispersos, et quando Deus illum nobis ministrat, tunc peccatorum nostrorum venia summa cum devotione donatur. S. Landulphi Hist. Mediol. L. II, 27. in Murat. Thes. script. Ital. T. IV. 6. 89. Diefer Manichaische Pontifex ift allerdings nicht, wie Schmid (Mpfticismus bes Mittelalt. G. 444.) mill. ein wahrhaft menschlicher Papft, ber alle jene neuen Manis daerfecten im geheimen regierte, aber auch nicht, wie Giefeler (Lebrb. ber Rirchengeschichte II. 2. S. 331.) behauptet, ber beilige Geift, ber burch Sandauflegung mitgetheilt murs be, fondern tein anderer, ale eben jener, beffen Reprafentant Manes mar, nemlich Chriftus ale die die Erbe um= freisende Sonne, wie die Borte: quotidie per orbem terrarum fratres visitat, beutlich sagen. Das ist jener coelo circumiens, qui radiis suis membra Dei colligit, wit Augustin (f. oben G. 80.) ben Manichaischen Christus nennt. Auch fpater noch batten bie Manichaer bes Mittelalters eine wohlorganisirte hierarchie, die sich immer wieder auf die Funfaabl juruffubren lagt. S. Gief. Lebrb. ber R. G. II. 2. 6. 553. f. Belche Bedentung bei den Manichaern bie Runfahl hatte, feben wir auch aus ihrer Gintheilung ber Seele: της δε ψυχης έστι τὰ ὀνόματα ταῦτα, νοῦς, ἔννοια, φρόνησις, ένθύμησις, λογισμός. Acta disp. Arch. 9. batte biefe Eintheilung eine naber hieher gehörige Bedeutung. Chriftus menigftens murbe auch rous genannt.

Sonne, nachdem fie fie mit ihren Strahlen gereinigt hat, an den Mond hinibergegeben. Rach den Acta disp. Arch. Bunte es leicht scheinen, Die Geelen fommen zuerft in Die Sonne, und von diefer erft in den Mond. Echon bie oben angeführten Worte (καὶ ταύτας ὁ μέγας φωστής ταίς ; ακτίσι λαβών καθαρίζει, καὶ μεταδίδωσι τῆ σελήνη) fonn: ten biefe Meinung begunftigen, noch mehr aber tonnte man fie in ben nachfolgenden Worten finden, nach welchen ber , Mond die Seelen, die er führt, unmittelbar an die Meonen des Baters, in den Ort der Geligkeit, hinüberzugeben icheint. Es ift bies jedoch nur eine Ungenauigkeit bes Musbrufs, bie fich in ber überhaupt nicht fehr geordneten Darftellung ber Acta auch fonft bftere zeigt. Sonne bie Seelen, ehe fie in ben Mond tommen, mit ih: ren Strahlen nimmt und reinigt, ift noch nicht von dem Aufenthalt der Seelen in der Sonne felbst zu verstehen, fondern nur von dem Reinigungsgeschaft, bas die Conne auf bem gangen Wege ber Seelen fortfegt. Dagegen ton: nen wohl die Worte: ή σελήνη μεταπορθμεύει είς απηλιώτην, nur von der Ueberfahrt in die Region der Conne verstanden werden. In jedem Fall aber wird, mas ichon ber naturliche Bang erfordert, burch die Stellen aus Epi= phanius und Alexander von Lycopolis, die nachher zu er= wahnen find, außer Zweifel gefegt. Der Mond, zu welchem wir baber une wenden mußen, nimmt auf bem von Ctation ju Station fortgehenden Wege der Seelen jum Licht= reich eine fehr wichtige Stelle ein. Wie Manes überhaupt auffallende Naturerscheinungen, beren naturliche Urfachen ju erklaren, er als eine Aufgabe feines bie Natur ber Dinge enthullenden Spfteme betrachtete, mit ben religibfen Ibeen und Unschauungen deffelben finnreich zu verweben mußte, fo gab ihm auch der regelmäßige Wechfel des abnehmen= ben und zunehmenden Monde Beranlaffung zu einem fcbnen Phantafiefpiel, das er fur fein Suftem febr gludlich bemuste. "Daß es in ber Natur eine bas Gottliche aus ber Raterie zur Sonne emporziehende Rraft gebe, bemerft Alexander von Lycopolis c. 4., liege nach Manes auch eis nem Blinden an ben Erscheinungen des Monde flar por Augen. Bei ber Bunahme feines Lichts nehme ber Mond bie aus ber Materie ausgeschiedene gottliche Rraft in fic auf, und fulle fich bamit an, wenn er angefullt fen, ents fende er fie bei ber Abnahme feines Lichts gur Conne, bie Sonne ju Gott. Sabe bie Conne Dies gethan, fo nehme fie bann wieder bie von dem aufe neue erfullten Monde au ibr binübermanbernden Geelen auf, und laffe fie auf diefelbe Beife von felbst zu Gott geben. Dies fen fort und fort ibr Gefchaft." Ebenfo beschreibt Epiphanius Haeres. LXVI. 9. Die Borftellung Mani's: "Aus ben gwolf Beichen bes Thierfreises (bie bie Griechen στοιγεία nennen), laffe Ranes die Seelen ber gestorbenen Menschen, und ber übris gen lebenden Befen in lichter Geftalt emporschweben. Dann gelangen fie zu bem Fahrzeug. Schiffe nemlich follen Conne und Mond fenn. Das fleinere Schiff führe bie Laft fünfzehen Tage, fo lange ber Mond fich füllt, vom funfzehnten Tage an feze es fie in bas großere Schiff, bie Sonne, ab. Die Sonne aber, bas große Schiff, führe fie um Meon bes Lebens und jum Ort ber Geligen bingber. So bewirken Conne und Mond die Ueberfahrt der Geelen." Bal. Theodoret Haer. fab. I, 26. Die Borftellung Mani's tragt gang bas Geprage ber orientalischen Phantafie an fich. In den Mythen der Grieden und Megyptier findet fich, fo viel mir wenigstens befannt ift, nichts analoges, and aus den Bendbuchern mußte ich nichts zur Parallele bienendes anzuführen, bagegen burfte fich vielleicht in bem Meenkreise ber Indier eine nicht umvahrscheinliche Quelle ber eigenen Ansicht Mani's, sowohl von dem Wechsel bes Monds, als auch ber Bestimmung, die Sonne und Mond baben follen, nachweisen laffen. In den burch Unquetil

bekannt gewordenen Upanisabs (in bem vierzehnten ben Anquetil) wird über Sonne und Mond, und insbesondere ben Bechsel bes Monds, in Beziehung auf das Schicksal ber Seelen nach bem Tobe, Folgendes gelehrt (nach Rhode Ueber religible Bildung, Mythologie und Philosophie ber Sindus, Leipz. 1827. II. Bb G. 386.): "Die Sonne ift das All, aus ihr find Jahre, Monate, Tage und Beitraume ber= vorgegangen, fie hat zwei Wege, einer ift am nordlichen Simmel, und bauert feche Monate, ber andere ift am fibe lichen himmel, und dauert auch feche Monate. Wer, blos bes fünftigen Lohns megen, ftrenge Buffungen und Sand= lungen ber Boblthatigfeit übt, geht, nachdem er gestorben ift, auf bem Bege ber feche füblichen Monate jum Monde, mo er (von fünftigen Geburten) nicht befreit wird. ift im Monde Die Beit des Lohnes feiner guten Berke vollendet, fo muß er guruf gur Belt bes Lohns bes Bofen (bas er begangen hat), zur Solle. Der Mond bringt in ber Welt ber Seelen Tag und Nacht hervor. Tage, in welchen bas Licht bes Mondes zunimmt, bilben bie Nacht in der Welt der Seelen, benn in den Tagen, in welchen das Licht des Mondes zunimmt, hat er fein Untlig in der Welt der Rorper (b. i. gegen die Erde gewendet). Kunfzehn Tage, in welchen das Licht des Mondes abnimmt, find ber Tag ber Welt ber Seelen, benn er wendet fein Untlig zu der Welt der Seelen. Wer aber ftrenge Bugung und Unterdrufung aller Sinnlichkeit ohne Rufficht auf Be-Iohnung vollbringt, und mit rechtem Glauben auf bem Wege der Erkenntniß des Geiftes fich in Betrachtungen verfentt, ber geht auf dem Wege der feche Monate, in welchen die Sonne im nordlichen Simmeloftrich ift, und ge= langt zur Sonne. Diese Sonne, welche eine Form ber Seele ift, ift bas Saus aller Seelen, wer zu ihr gelangt, fehrt nicht wieder zu der Welt des Bofen gurud." Rach einer andern Stelle ber Upanisabs ift die Sonne noch nicht

felbst bas Biel ber manbernben Seelen, fonbern nur ber Durchgangspunct zu bemfelben. "Wer fich aller Opferhand. lungen bewußt ift, gebt, wie in dem dreifigsten Uvanisab ben Anquetil gesagt wird, wenn er in ben feche Monaten ftirbt , in welchen die Sonne , auf der nordlichen Seite ift , jur Belt ber Conne, und von ba ju ben reinen Belten, wenn er aber in den feche Monaten flirbt, in welchen die Sonne auf ber fühlichen Seite ift, gelangt er gur Belt bes Monds, wer aber auf beide Wege gar feine Rufficht nimmt, ber wird befreit (von ferneren Geburten), und ges langt zur Welt Brahm's." Auch hier erscheinen Sonne und Mond als die Stufen, auf welchen die Seele fich zu dem Orte der ihr bestimmten Geligkeit erhebt. Der Mond ift eine noch untergeordnete Stufe, die Sonne ift die bochfte, ober bie unmittelbar jum Bochsten führende. Da bie Seelen im Monde noch nicht fur die reine Welt reif find, fo kann auch bem Bechsel seines Lichts nicht die Bedeutung geges ben fenn, die er bei Manes hat, doch begegnet uns auch hier wenigstens die Borftellung, an die fich die eigentlich Mas nichaische sehr leicht anknupfen konnte, baß er als zunehmender Mond in der Veriode, in welcher er nach Manes bie von ber Erde berauffommenden Seelen in fich aufnimmt, ber bieffeitigen, materiellen Welt, als abnehmender, wenn er nach Manes die Seelen wieder abgiebt, der jenseitigen, geistigen zugekehrt ift: er vermittelt auch fo einen gewißen Berkehr amischen beiben Welten. Die Geguer Mani's fonnten fich naturlich auch hier in feine lebendige Phan= tafie nicht hineinfinden. Epiphanius meint (LXVI, 23. 52.) in ben neunhundert dreißig Jahren, die bis zu Adams Tod verfloßen, in welcher langen Beit nur Gine Menschenscele, die Seele Abels, die Welt verließ, haben Sonne und Mond doch auch schon ihren Lauf am himmel gemacht, wie aber bieg moglich gewesen fen, wie die Mondescheibe fich fullen, ab= und zunehmen konnte, wenn es noch fo=

fehr an Seelen gur Ueberfahrt fehlte? Da natifrlich nur Manichaer = Seelen bas Mondeschiff besteigen tonnen, wurde die Cache, nach Epiphanius Unficht, wenigstens weit glaublicher fenn, wenn die Ginrichtung getroffen mare, baß bie Manichaer immer nur in ben funfgehn erften Tagen bes Monate ftarben, nicht aber erft nachher, nachdem das Mondeschiff bereits abgegangen. Rand Epiphanius die Sauptschwierigkeit barin, wie schon im Anfange ber Belt, bei der geringen Bahl fterbender Menschen, der jezige Wechs fel bes Mondelichts stattfinden konnte . fo kounte fich bas gegen Titus von Boffra (I, 30.) die auch jezt noch fortbaus ernbe Regelmäßigkeit berfelben Erfcheinung nicht erklaren, ba boch, nachdem schon fo viele Menschenseelen aus ber Belt gegangen, auch ber Lichtstoff ber Belt fich fehr bedeus tend vermindert haben muffe. "Geit der Mond zunimmt und abnimmt, fahrt Gott fort, allmalig bas ju feinem Defen Gehorende gurufzugiehen, und boch ift eine fo lange Beit verfloffen, ohne daß das Menschengeschlecht in der Babl ber Lebenden abgenommen, noch fonft ein Geschlecht ber vierfußigen Thiere eine Berminderung erlitten hat, fondern regelmäßig erfolgt Geburt und Tod. Ja, das Menschen= geschlecht hat vielmehr fogar noch zugenommen. Wie fann jener Wahnfinnige glauben, die gottliche Rraft, die nach geinem eitlen Borgeben mit dem bofen Princip gemischt worden senn soll, werde allmalig entzogen, da doch alles in der Welt noch gang in derfelben Ordnung ift, daffelbe ift bem Tage, baffelbe ber Racht geblieben, es hat weber bas Licht abgenommen, noch bas Dunkel zugenommen, Sonne und Mond haben noch benfelben Lauf, und die ur= fprungliche Ginrichtung besteht noch immer." Alexander von Encopolis stieß sich ( . 22.) hauptsächlich an dem Gedanfen, wie es wohl zur Beit ber großen Bluth, unter Deucas lion und Phoroneus, gegangen, als die gange Belt ibr Grab in dem Baffer fand, und mit Ginem Male foviel

Lichtstoff ausgeschieden wurde, ob auch bamals ber Mond mir alle funfzehn Tage feine Scheibe erfullt habe? muße boch amischen bem Entstehen und Bergeben auf ber Erbe, und dem Bunehmen und Abnehmen des Mondes eine gewiße Proportion fattfinden. Auch dies machte bems lelben Schriftsteller Bebenken, mo mabrend ber Lichtabs nahme bes Mondes die Seelen ber in biefer Beit fterbenden Renschen bleiben, bis der einer entvolferten Stadt gleichende Rond eine neue Mondscolonie in fich aufnehmen tonne. Es muße boch, fen es in irgend einem Theile ber Erbe, wer in ben Wolfen, oder sonst irgendwo, einen Bersamms lungsort fur die Seelen geben, wo fie fich jur Auswans berung in ben Mond bereit halten fonnen. Golde und ans bere Bedenklichkeiten maren ohne Zweifel auch dem Scharfs finne Mani's nicht entgangen, wer mag es ihm aber verargen , daß er demungeachtet das ichone Bild feiner Phans taffe nicht felbst zerstoren wollte! Wie vieles hatte er mit berfelben Strenge verwerfen mußen, wie arm ausgestattet mare fein ganges Spftem erfchienen, wenn er, alles nur mit bem furgen Maasstabe eines nuchternen Berftanbes prifend, den großartigen Unschauungen seiner Phantafie logleich bas Berdammungburtheil hatte fprechen wollen!

ı

:

.

:

Der Aufenthalt der Seelen im Monde kann immer nur solange dauern, bis sich der Mond nach fünfzehn Tasgen mit einer neuen Zahl geläuterter Seelen füllt. Der Rond ist nur ein Durchgangspunct für die Seelen, aber auch diese Zeit, die die Seelen im Monde zubringen, ist nur zur fortgehenden Reinigung und Läuterung derselben bestimmt. Der von Manes zur Bezeichnung des Mondes gebrauchte Ausdruf, indem er ihn die navis vitalium aquarum naunte, läst vermuthen, daß er sich das dem Ronde eigenthümliche reine, lautere, heilige Lebenswasser als das Mittel dachte, durch welches die Reinigung der Seelen im Ronde vorzugsweise fortgesezt werden

follte 44). Ueber ben Uebergang ber Seelen aus bem Monde gur Conne, und ihren Aufenthalt in diefer wirb uns nichts bestimmteres gemeldet. Auch die Sonne follte nur ein Durchgangspunct fenn, ba ja Manes felbst im fiebenten Buche feines Thesaurus ben Ang. De nat. bomi c. 44. Conne und Mond auf gleiche Beife die Lichtschiffe nonnte, quae ad evectationem animarum, atque ad snae patriae transfretationem sunt praeparatae. ihr mar es ohne 3weifel, nach bem Dbigen, bas reine, beis lige Elementarfeuer, das die Lauterung der Seelen vollens bet. Ueber bas Biel ber Banberung ber Seelen fahrt ber Bericht des Turbo in der angeführten Stelle fo fort "An dem Wefen bes guten Baters hat jede Geele und jedes fich bewegende lebende Befen Theil. Der Mond (ober vielmehr die Sonne) gibt die Seelen, mit welchen bas Schiff befrachtet ift, an bie Meonen bes Baters bine aber, und fie kommen jegt zur vollkommenen Luft. Diefe Luft ift eine Lichtfaule, ba fie voll ift von gereinigten Seelen. Auf Diese Beise werden Die Seelen gerettet". Evivhanius nennt a. a. D. c. 9. das endliche Biel ber Seelen den Meon des Lebens (rov της ζωης αίωνα, καὶ μαχάρων χώρον), oder den Aeon der Seligen (μαχάρων αίωνα c. 22.). 'Ano τέλειος 45) wird in den Acta ber

<sup>44)</sup> Bgl. oben S. 227.

<sup>45)</sup> So heißt es im griechischen Tert der Acta bei Epiphanius, der lateinische Tert hat die sonderbare Bariante: vir perfectus. So nahe die Bermuthung liegt, der Uebersezer habe ἀνής mit ἀής verwechselt, so könnte man sich doch auch für die Lebart ἀνής auf etwas berusen. Photius sagt in der Bibl. cod. 179. von dem Manichaer Agapius: Θεολογεῖ δὲ καὶ τὸν ἀέςα, κίονα αὐτὸν καὶ ἄνθρωπον ἐξυμνῶν. Dachte man sich vielleicht die Seligen, die Aeonen des Baters in dem Aeon des Lebens als Einheit, unter dem Bilde des wiederhergesstellten nun vollendeten Urmenschen?

Aufenthaltsort ber Seelen genannt, ohne 3weifel, weil bier. in bem reinen, lichten Mether die Wanderung ber Geelen ein Ende bat, nur die jur Bollenbung gefommenen. volls tommen gelauterten bier wohnen. In bemfelben Sinne beißt dieser Aether auch στύλος φωτός, weil er im Gegens fat gegen ben langen Weg ber Banberung ber Ort ber Rube und bes Stillftanbes ift, welchen die Geelen gleich einer feststebenden Gaule nicht mehr verlaffen. Bas Cles mens von Alexandrien Strom. II, 11. von dem mahren Gnos fifer fagt, daß fein bochftes Biel nur ein über jede Berans berung erhabener, jedem Wechfel entnommener Buftand ber Rube fenn tonne, findet auch auf den Manichaer feine Uns wendung: ή πίστις, ή τε γνωσις της άληθείας (eine folde. die gradig tou Mapaulitov Acta c. 10., schrieben sich ja auch die Manichaer zu) ε εί κατά τὰ αὐτά καὶ ώσαύτως κατασκευάζουσι την έλομένην αὐτὰς ψυχην' συγγενείς δὲ τῷ ψευδεῖ μετάβασις, ἐχτροπὴ καὶ ἀπόστασις, ώσπερ τῷ γνωστικῷ ήρεμία καὶ ἀνάπαυσις καὶ εἰρήνη. Daber bezeichneten die Simonianer, wie Clemens in eben biefer Stelle bemerkt, ben Gott, welchen fie verehrten. als ben Stehenden (Eora's), und ihr ganges Bestreben ging babin, ihm gleich zu werben. Go find nun auch nach Das ni's Lehre die Seelen ber Bollendeten, wenn fie ju bem στύλος φωτές gelangt find, in die regna splendidissima aufgenommen, welche, wie Manes in feiner Ep. fund. fagt, ita fundata sunt super lucidam et beatam terram, ut nullo unquam aut moveri aut concuti possint, in die regna pacifica, die vita et libertas sanctae lucis, die beatitudo et gloria terrae sanctae. Das aber, mas fie dahin brachte, ift nur bie ihnen durch Manes geoffenbarte richtige Erkenntniß, die mahre, Inosis. Ούτως τας ψυχας, τας δια ήλίου και της σελήνης διαπορθμευθείσας, έπὶ τῶν ἐν γνώσει λέγει τῆς αὐτοῦ γυδαιολογίας ταύτας καθαρθείσας καταξιούσθαι της διαπορθμεύ-

B

¥

t:

벎

Z:

3

Ľ

į!

ī

· ·

σεως ταύτης της παρ' αὐτῷ μυθοποιίας: Ευίρη. a. a. 1 D. c. 9. Die Geligkeit bes Lichtreichs felbft fchilberten bie Manichaer mit fehr lebhaften Karben, wie wenigstens aus ber Andeutung ju schließen ift, die Augustin Contra Faust. XV. 6. in einer Stelle gibt, in welcher neben ftarten Meus ! Berungen gegen ben mythischen Polytheismus ber Manis ; chaer auch Rolgendes fich findet: Plena es, fo redet Ungustin die Manichaea congregatio fallax an, inebriata es, ingurgitata es fabuloso sacrilegio. Digeras aliquando, quod exhalas, et te jam obruere talibus desinas: interim canta, quod cantas, et inspice, si potes, dedecus fornicationis tuae. Invitavit enim te doctrina. daemoniorum mendaciloquorum ad fictas domos angelorum, ubi flat aura salubris, et ad campos, ubi scatent aromata, cujus arbores et montes, maria et flumina dulce nectar fluunt per cuncta secula. credidisti et finxisti haec in corde tuo, ubi vanis dissoluta recordationibus lnxuriata et jacteris. Cum enim quaedam talia dicantur de ineffabili affluentia spiritualium deliciarum, utique in aenigmate dicuntur, ita ut noverit animus, qui talibus exercetur, esse aliud, quod ibi quaerendum et intelligen-Die Manichaer aber nehmen alles finnlich und wortlich. Quid ergo facit affectus tuus desideriis carnalibus sordidus, in campis et montibus numerosis, et coronis floreis, et scatentibus aromatibus? Si non sunt aenigmata rationis, phantasmata sunt cogitationis, aut vecordia furoris. Augustin hebt hier Buge einer acht Ma= nichaischen Dichtung hervor, die um so mertwurdiger find. da fie fich gang auf die Idee bes Canticum amatorium, bes Liebes- oder Sochzeithymnus beziehen, der aus biefer Stelle schon fruher erwähnt worden ift. Done 3meifel ift in dem's felben der ewige, sceptertragende Ronig mit bem rothlich glanzenden Angesicht, welchem die Meonen, Die Borfteber

ber abgelaufenen Beiten, Blumenfrange guwerfen, als bie hauptverfon einer Scene geschildert, in welcher, wenn nicht er felbit, boch Chriftus, der Erlbfer, als Brautigam die endlich aus ber Materie vollig erloste, gereinigt und gelaus tert zur Lichtwelt guruffehrende Weltfeele als feine Braut empfangt. Es ift ichon fruber bemerkt worden, daß die Acta Thomae (6.6.) einen ahnlichen Sochzeithymnus enthals ten, zu beffen Erläuterung Thilo ben Manichaischen verglichen hat. Der hymnus in den Acta Thom. befinat die Lichtiungfrau, ober die Sophia = Achamoth, die fich mit Chris ftus, bem Erlbier, als ihrem Brautigam verbindet. findet es (S.122.) nicht mahricheinlich, bag ber Berfaffer ber Acta Thom. an die Bermahlung Christi mit der Rirche ges bacht habe. In ber Sauptsache icheint mir jedoch fein Uns terichied zu fenn, ob die Braut bes Erlofers als Beltfeele. ober ale Rirche gebacht wird. Dom Manichaischen Standpunct aus tonnen ja nur die achten Glieder der Manichas ischen Gemeinde die Organe fenn, durch welche die gereis nigte und geläuterte Beltseele jum Lichtreich guruffehrt. Mle Ginheit aller durch die Manichaische Bahrheit erleuchteten Seelen fehrt die Weltseele als Braut guruf, und bie Manichaer felbit icheinen bas Bild nicht verschmaht zu baben, bas bie Rirche als Braut Chriftus, bem Erlbfer, juges Wenigstens bedient fich deffelben Kauftus bei Augus ftin XV, 1. auf eine Beife, nach welcher es ben Manis baern nicht fremd gemesen zu fenn scheint : Quia Ecclesia nostra, sponsa Christi, pauperior quidem ei nupta, sed diviti, contenta sit bonis mariti sui, humilium amatorum dedignatur opes. Auch nach Augustins Unrede a. a. D. mochte bies porauszusezen fenn: Jam mihi ad te est sermo, Manichaea congregatio fallax et fallaciis involata: itane multinuba tot elementis, vel potius meretrix prostituta daemoniis, et sacrilegis vanitatibus impraesnata audes matrimonium catholicum Domini tui-

crimine impudicitiae lacerare. Beschulbigten die Manis, daer bie tatholische Rirche, daß fie nicht die mahre Braut bes Erlbfere fen, fo wollten fie bagegen ihre Rirche als folche aeltend machen. Wenn baher die Seelen, deren Ginheit die mit dem Erlbfer vermablte Rirche bilbet, in das Lichtreich auruffommen, gelangen fie in felige Gefilde, in welchen Boble geruche duften, eine balfamifche Luft weht, Baume und Berge, Meere und Fluffe von fußem Nettar fließen, und ihre Get ligfeit fein Ende nimmt, in einen Ort der Luft und Freude, wie fich die Alten, und insbesondere die Efener, nach der obigen Stelle, ihre Infeln der Geligen dachten. Bu den gen lehrten Nachweisungen, die Thilo (G. 123. f.) über die bilbe liche Borftellung ber Gnoftifer von der Che des Erlbfere mit ber Cophia : Achamoth, und von der funftigen Geligfeit des Seelen als einer Bermahlungsfeier gegeben bat, trage ich nod Die Stelle ber Clementinen Hom. III, 26. nach, in welcher vor ber mahren, oder mannlichen Prophetie gefagt wird, daf fie άγνοὺς, καθαφοὺς, όσίους άγαπα - γάμον νομιτεύει - είς άγνείαν πάντας άγει - τούς τελείους αὐτῶν σφραγίζει, καὶ τὸν τῆς ἀναπαύσεως λόγον ἐκφαί νει, δητά προφητεύει, σαφή λέγει - βασιλείαν θεο συνεχώς καταγγέλλει, πλούτον οξράνιον μηνύει - δα= gegen von der falfchen, oder weiblichen, daß fie Boareiau ήδοναϊς τοῦ λογισμοῦ τὴν ἰσγὺν ὑποσυλῶσα τοὺς πλείονας είς μοιχείαν άγει, καὶ ούτως τοῦ μέλλοντος καλοῦ στερίσχει νυμφίου νύμφη γάρ έστιν ὁ πᾶς ἄνθρωπος, οπότ' αν τοῦ αληθοῦς προφήτου λευκῶ λόγω αληθείας σπειρόμενος φωτίζεται τον νουν. Δι ο ένος μόνου τοῦ τῆς ἀληθείας προφήτου ἄχούειν δεῖ εἰδότα, ότι ὁ παρ' έτέρου σπαρείς λόγος, μοιχείας έγκλημα λαβών, ώς ὑπὸ νυμφίου τῆς βασιλείας αὐτοῦ έκβάλλεται. So gewbhnlich war es bemnach, die burch bie mabre Erkenntniß geweihte und gelauterte Seele als eine Braut bes himmlischen Brautigams zu betrachten.

Che aber die Seelen an ben Ort ber Seligfeit gelangen . iaben fie eine lange Bahn ber Wanderung zu durchlaufen. Die tebre von ber Metempfpchofe nahm, wie aus bem Biss berigen von felbft hervorgeht, eine wichtige Stelle in Das ni's Softem ein. Wir haben hier junachft nur die Claffe von Seelen in's Auge gefaßt, die nach vollbrachter Bandes rung bas erfehnte Biel erreicht. Wir mußen aber nach Das nis Lebre brei Claffen von Seelen, und ein breifaches boiffal ber Seelen unterscheiben. Animas mortuorum jbt Augustin Contra Faust. XX, 21. als Manichaische here an, malas minusve purgatas aut in revolutiones. ut in graviores aliquas poenas, bonas autem in naves imponi, et in coelo navigantes transire hinc in illud mantasma terrae luminis, pro qua pugnando perierant. bon dem Manichaer Agapius fagt Photius, indem er aus Elkfen ausführlichem Werke über die Manichaische Lehre in m Bibl. cod. 179. Einiges mittheilt: κρατύνει καὶ τὰς μειτ πιψυχώσεις, τους μέν είς ἄχρον άρετης έληλαχότας τι κ θεον αναλύων, τους δε είς άκρον κακίας πυρί διτι κοις και σκότω τους δε μέσως πως πολιτευσαμένους. σί κάλιν είς σώματα κατάγων. Durdy die erste und zweite Claffe find die Endpuncte bezeichnet. Das Loos der der einen oder der mbern Seite angehorenden Seelen ift, ba bas Manichais be Spftem nach feinem Dualismus in der kunftigen Belt ur Gute und Bofe unterscheiden fann, entweder Geligfeit ber Berbammnif. Bur britten Claffe geboren alle in ibs m Banderung noch begriffenen Seelen, die bei ber endli= ben Entscheidung ihres Schiffale ber einen ober ber andern beiben vorangebenden Claffen anheimfallen werden. Geben wir von den Electi, deren Seelen allein der irdischen Banberung enthoben, ben ubrigen Seelen einen Durchgang um Lichtreich zu geben bestimmt find, rufwarts zu den Audiores, fo haben diefe zwar nach jenen bie nachfte Soff= ung, fich am Ziele ber Wanderung zu sehen, boch find

auch fie noch zu weitern Wanderungen verurtheilt. Ihre Seelen tonnen nach dem Tode im gluflichsten Kalle entroe. ber in ben Leib eines Menschen eingehen, ber ein Electu wird, oder fie geben in Pflanzen und Baume über, berei Rrichte von ben Electi genoffen werben. Quid falliti auditores vestros, entgegnet Augustin bem Faustus V. 10. qui cum suis uxoribus et filiis et familiis et domibus e agris vobis serviunt, si quisquis ista omnia non dimi serit, non accipit Evangelium? Sed quia eis non re surrectionem, sed revolutionem ad istam mortalitaten promittitis, ut rursus nascantur et vita electorum ve strorum vivant, tam vana et inepta et sacrilega, quan vos vivitis, quando valde laudamini, aut si meliori meriti sint, in melones et cucumeres, vel in alios aliquo cibos veniant, quos vos manducaturi estis, ut vestri ructatibus purgentur, merito eos a mandatis evangeli cis alienatis. Bgl. De haeres. c. 46.: Animas auditorun suorum in electos revolvi arbitrantur, aut felicior compendio in escas electorum suorum, ut jam ind purgatae in nulla corpora revertantur. Die Seelen al ler berer aber, die nicht auf der Stufe der Auditores fte ben . mandern theils in Thierleiber, theils in folde Ge wachse ber Erde, die nach der Manichaischen Unficht nu eine untergeordnete Stelle im Oflanzenleben einnehmen Ceteras autem animas, fest Augustin nach ben zuvor an geführten Worten hinzu, et in pecora redire putant, e in omnia, quae radicibus fixa sunt, atque aluntur i terra. Die in Thierleiber eingeschlossenen Seelen bewegte fich, da Manes die Thierwelt unter die Pflanzenwelt fexte noch in dem unterften Rreife der Wanderungsbahn, und mußte fich aus diesemerft in die bobere Sphare des Pflangen= un Menschenlebens erheben. Contra Ad. 12 .: Quia de animi pecorum nimis sunt isti solliciti, cum enim sint hominui animae rationales, revolvi tamen eas in pecora exist

ant, clausa sibi esse arbitrantur regna coelorum, si corum animis clausa esse consentiant. Ob die Manis der im Kreise der Thierwelt selbst nach den verschiedenen rten der Thiere verschiedene Grade der Wanderungen uns schieden (wie wir z. B. in den Gesezen Manu's einen leden Unterschied gemacht sinden), ist ungewiß 46). Nach ugustin scheinen sie die Sphäre der Wanderung nicht auf u zu kleine Thiere ausgedehnt zu haben. Negant usque dminutissima animantia revolvi animas humanas posse.

Vehementer urgentur, cur in vulpeculam revolvi anima humana possit, et non possit in mustelam, cum caulus vulpeculae fortasse etiam minor sit, quam magna ustela. — Ubi terninum constituant, non inveniunt. Intra Adimant. c. 12. 47). Im Allgemeinen mußte die

<sup>46)</sup> Benig Austunft gibt hieruber, mas Turbo in ben Acta c. q. fagt: έρω δε υμίν και τουτο, πως μεταγγίζεται ή ψυrh είς πέντε σώματα (ber lateinische Tert bat blos: in alia quoque corpora). Πρώτον καθαρίζεται μικρόν τι απ' αθτής. είτα μεταγγίζεται είς κυνός, η είς καμήλου, η είς ετέρου ζώου σωμα. Εάν δε η πεφονευκυία ψυχή, είς κελεφων σωμα μεταφέρεται. Das Bort κελεφων ift vollig unbefannt. Die lateinische Uebersezung hat: anima in elephantiacorum corpora transfunditur, was offenbar unrichtig ift. D. v. C. in der Anzeige der Wegnern'ichen Schrift in der S. A. L. 3. 1829. S. 482. schlägt vor, statt des finnlosen Redemar zu lefen xelvow, b. b. bie Seele bes Morders wird in ben bie meiften und festesten materiellen Theile an fich tragen= ben Leib von Schaalthieren hinübergegoffen. Κελύφη beißt amar gemobulich nur Sulfe, Schaale, boch icheint es nach ber Analogie bes lateinischen testa beibes, sowohl Schaale als Schaalthier, bedeuten ju tonnen.

<sup>47)</sup> Bielleicht bezieht sich barauf der in dem griechischen Terte ber Acta ben Epiphanius einigemal von der Manichaischen Seelenwanderung gebrauchte Ausbrut perappites du, wo=

får bie Manberung ber Seelen bestimmte Sphare fich for meit erftreden, ale ber Menich in bem Leben ber Ratur ein 1 bem feinigen verwandtes erkennen konnte. Denn eben bies i ift es ja, worauf, wie überall, so auch im Manichaismus, il ber Glaube an eine Seelenwanderung beruhte. Ift derfelbe i Geift, ber im Menichen jum Bewußtseyn fommt, burch bie gange Ratur als Beltfeele verbreitet, haben auch Thiere in und Pflanzen, wie ber Mensch, nur in verschiedenen Abstus ti fungen, aber boch bem Befen nach biefelbe, einer Empfins bung fabige, vernünftige Seele, fo tann ber Menich in allen w Rormen des Oflangen= und Thierlebens nur Ueberganges in formen zu ber Stufe bes Lebens, auf welcher er felbft fteht, erbliden, und die Idee der Seelenwanderung ift fo betrache it tet, ihrem abstractesten Begriffe nach, nur die burch alle a. Kormen des Lebens, als gegenseitig verwandte, in ftetem Busin fammenhang in einander übergebende Erscheinungen, bin in burchlaufende Identitat bes Bewußtfenns. Berbindet fich & mit biefer Unficht von ber burchgangigen Gleichartigfeit b und Bermandtichaft des Naturlebens der ftrenge Begriff eis = ner vergeltenden Gerechtigkeit (insbesondere der in den Acta := Disp. Arch. c. 9. ziemlich beutlich ausgesprochene Grunds fat, baß jede burch irgend eine Berfundigung gegen bas allgemeine Naturleben in diefem entstandene Lufe burch bas = eigene Leben beffen, ber fich auf biefe Beife verfündigte. wieder ergangt werden muß), fo ift baburch ber Rufgang ber Geelen von den bobern vollkommnern Stufen bes Bebens

mit gesagt zu sevn scheint, daß der Körper ein gewißes Maas sur die Seele haben muße. Bgl. was Augustin De haeres. c. 58. über die Metangismonitae sagt, dicentes, sie esse in patre filium, quomodo vas in vase, quasi duo corpora carnaliter opinantes ita, ut filius intret in patrem, tanquam vas minus in vas majus. Der Ausbrut ist ebens so sinulich, wie das obige Bild von den Schöpfeimern.

bens au ben niedern und unvollkommnern motivirt, und es ftellt fich in ber gangen Sphare bes Raturlebens ein ftetes. fich vielfach burchfreugendes Binauffteigen und Sinabfteis Im Allgemeinen aber fann jedes gen ber Seelen bar. Spftem, bas vom Gegenfage bes Geiftes und ber Materie ausgebend bas Befen ber Gunde in die Befledung bes Beiftes burch die Materie fest, Diefem materialiftischen Bes ariff nur bann getreu bleiben, wenn es bie Gunde ebenfo materialistifd, wie die Entstehung berfelben gedacht wird, auch wieder getilgt werden lagt, wie einen Rleden. burch Anwendung verschiedener außerer Mittel mit ber Beit allmalig wieder verschwindet. Jede Stufe des Lebens. bie bie ber Reinigung bedurftige Geele burchwandert, jebe Korm der Rorperwelt, in die fie fich einhullt, foll von ber ibr anhaftenden Unreinigfeit etwas hinwegnehmen, bis endlich alle Spuren berfelben getilgt find, und bie Seele gereinigt und gelautert, nach abgebufter Schuld, die urs fprüngliche Schonheit ihrer Geftalt fich wiederhergestellt hat.

Den Tod konnte Manes nur als eine Befreiung ber Seele aus dem Rerter des Rorpers, somit als eine Wohlthat, betrachten, aber boch follte ber Urheber ber Damon In den Acta disp. Arch. c. 8. ift von einem Archon Beoiouog die Rebe, ber, von der feine Begierde erregenben Lichtjungfrau getauscht, Deft über die gange Erde verbreitet. um die Menschen zu todten. Er todtet fie, indem er die Burgeln, mit welchen die Menschen in der Erde feststehen. abidneidet. Dabei erfolgt eine Erfdutterung ber Erde, bei welcher sich auch der Omophoros bewegt. Manes scheint. fo viel hieraus zu schließen ift, den Archon in Beziehung auf ben Tod als einen bas Menschengeschlecht, wie ein Betreibefeld, abmahenden, von der Burgel abschneidenden Das mon porgestellt zu haben. Daß er ben Tod als ein vom Rurften der Kinfterniß herruhrendes Uebel betrachtete, bezeugen auch andere Schriftsteller, die ihn deghalb eines Wis

e

.ct

uð

) a

10

E

E.

Ee

berfpruchs beschuldigen. Titus von Boftra beweist II, 12. gegen die Manichaer, daß der naturliche Tod fein Uebel fen. Geburt und Tob fenen von Gott gum Gefeg der Natur : gemacht worden. — Wie denn die Manichaer den Tod ein Hebel nennen konnen, ba er boch nach ber Behauptung ib: if res Stiftere die Seele von der Materie losmache? Manes batte, meint Epiphanius Haer. LXVI, 52., ben von ihm getabelten Tod eber Leben nennen follen, weil ja durch ibn die Seelen aus den Rorvern befreit werden. Wenn die Archonten die Seele im Rorper, wie in einem Rerter, festbalten zu muffen glauben, fo merbe ber Archon nie bie Entlaffung der von ihm festgehaltenen Seele aus dem Rbr: ver bewirken. Es icheint allerdings nicht confequent, wenn bas materielle Leben überhaupt von bamonischem Ursprung abgeleitet wird, auch das, mas demfelben entgegenwirft, fur bamonifch zu halten. Indef bringt fich boch, wenn man fich auch auf einen bobern Standpunct gestellt bat, mer wieder das empirische Bewuftsenn des Uebels auf, und Manes konnte infofern hier ben Boroaftrifchen Begriff bes Ahriman, der gang besonders als Urheber des Todes ges schildert wird, beibehalten. Es darf aber hier nicht über: feben werden, daß in Mani's Suftem manches zwar eine unmittelbare Wirkung des Kurften der Kinsterniß ift, aber boch gegen feine Abficht zum endlichen Siege des Lichtprins cips beitragt. In berfelben leidenschaftlichen Erregung, in welcher der Damon Rrankheit und Tod dem Menschenges schlecht fendet, hullt er ja auch die Erde in dunfle Wolken, beren befruchtender Erguß die Lichtfeime aus dem Schoofe ber Erbe fich entwickeln lagt.

Ueber die Manichaische Eschatologie haben wir, was sie im Ganzen betrifft, nur noch die unklare, wie es scheint, zum Theil verdorbene Stelle der Acta disp. Arch. c. 11. (nach Epiph. Haer. LXVI, 31.) vor uns. Ich hebe hier nur einige Saze heraus: "Zulezt wenn der Alte sein Bild

fichtbar macht, wirft ber Omophoros die Erbe hinweg, und fo bricht nun bas große Leuer hervor, und verzehrt die ganze Nach ber Verbrennung ber ganzen Welt erfolgt bie Bieberherstellung ber zwei Naturen, die Archonten wohnen unten in ihrem Reich, ber Bater oben, nachdem er bas Seinige wieder erhalten hat." Epiphanius wiederholt biefe Saze c. 58. in folgenden Worten: gaoxei, ori Elevorras ο πρεσβύτης, και δείξει αὐτοῦ τὴν εἰκόνα ἐπ' ἐσγάτων των ήμερων, και τότε ό 'Ωμοφόρος, είδως αύτου το πρόσωπον, ἀφίησι τὴν γῆν, καὶ ούτως τὸ πῦρ τὸ αἰώνιον καταδαπανα την γην. - Καὶ τότε, φησὶ, μετά ταυτα η άποκατάστασις των δύο φύσεων έπὶ τάυτὸ εἰς τὸ άργέτυπον παρελεύσεται. Ueter ben πρεσβύτης låßt sich nichts bestimmteres fagen. In derfelben Stelle ber Acta wird ein πρεσβύτης τρίτος genannt, ber in bem großen Schiffe feinen Sig hat, womit zu vergleichen ift, mas Evodius De fide c. 17. fagt: Beatus pater, qui naves lucidas habet diversoria, quem tertium legatum appellatis etc. 48). Db der πρεσβύτης nach diefer Stelle als legatus, ober wie ber lateinische Text ber Acta übersegt, als senior ju nehmen ift, laffe ich' bahingestellt. πρεσβύτης, wie auch Mosheim (S. 882) flar zu senn scheint, Bott, fo darf vielleicht an das obige canticum amatorium ber Manichaer erinnert werben, nach welchem die ben ewis

<sup>48)</sup> Man vgl. über ben πρεσβύτης τρίτος Chiso Acta Thom. S. 195. Chiso hait ihn für den Urmenschen, der als der Oritte nach dem guten Gott und der Mutter des Lebens Somior heiße, weil von ihm alle Seelen abstammen. Nach Evodius und den Acta ist der πρ. τρ. Christus, nur fragt sich, wer der zweite ist? Analog ist vielleicht bei den Bogomilen, daß sie sich τον πατέρα μέν ώς γέροντα βαθυγένειον, τον δε υίον ώς ύπηνήτην ἄνδρα, το δε πνεύμα το άγιον ώς λειοπρόσωπον νεανίαν vorstellten. Gieseler Lehrb. der R. G. II. 2. S. 597.

gen Bater ber Beiten umgebenben Meonen fein Saupt mit Blumenkranzen umwinden. Saben fie ihm alle ihre Rranze aufgesegt, fo ift bann vielleicht ber Zeitpunct, in welchem ber Omophoros bas Ungeficht bes Baters erblift, und an ber Bahl ber Rrange erkennt, daß die dem Beltlauf be= ftimmte Zeit abgelaufen fen, und daß er fich feiner Laft entledigen durfe. Die Erde, ihres Stugpuncte beraubt, bringt nun alle Elemente in Aufruhr, und jenes Keuer, bas ber bemiurgische Geist bei ber Weltschopfung als ben verderblichsten Theil der gemischten Maffe von dem tosmifch geordneten Gangen ausgeschieden, ergreift die Erde, um alles Materielle ju verbrennen, wie auch Alexan= ber von Lycopolis c. 5. angiebt: ἀποχωρισθείσης απριβως της θείας δυνάμεως, τὸ έξω πῦρ φασι συμπεσον. ξαυτό τε καὶ τὸ άλλο σύμπαν, ὅτι ἂν λείπηται τῆς üλης, συγκαταφλέξειν 49), hat die ganze materielle Belt,

<sup>49)</sup> Es beißt in ben Acta noch: Τότε δε ταυτα γενήσεται, όταν ố ἀνδριας (bet lat. Text hat statuta dies) έλθη. Ai δέ προβολαί πάσαι, δ Ίησους, ὁ ἐν τῷ μικρῷ πλοίω, καὶ ἡ μήτης της ζωής, και οι δώδεκα κυβερνίται, και ή παρθένος του φωτός, και ό πρεσβύτης ό τρίτος, ό έν τῷ μεγάλω πλοίω. καὶ τὸ ζῶν πνευμα, καὶ τὸ τεῖχος τοῦ μεγάλου πυρὸς, καὶ τὸ τείχος τοῦ ἀνέμου, καὶ τοῦ ἀέμος, καὶ τοῦ ὑδατος, καὶ τοῦ έσωθεν πυρός, τοῦ ζῶντος, πρός τὸν μικρὸν φωστήρα οἰκοῦσιν, άχρις αν τὸ πῦρ καταναλώση τὸν κόσμον όλον, ἐν ποσοίς ποτέ έτεσιν, ων ούκ έμαθον την ποσότητα. hier die Borftellung ausgedruft: 3m Beginne bes Beltbrands haben fich alle mit ber Erde in Berbindung ftehenden gottli= den Emanationen und Genien vollig von ber Erbe jurulge= gogen, und im Monde versammelt, um von hier aus dem Schauspiele bes Weltbrands jugufeben. Unter ihnen find auch die Shuggeister, die gleichsam als Scheibemand, ober Mauer, die bofen gerftorenben Clemente von ber guten Schöpfung trennen. Rur bies tann unter bem reizog rov

wie fie entstanden ift, anch wieder ein Ende genommen, fo fehrt alles wieder in den urfprunglichen Buftand guruf, in melchem es vor ber Weltschopfung war. Die beiben Principien. bie fich in der geschaffenen Welt mit einander vermischt baben, fteben nun wieber in ftrengem Gegenfag einander gegenüber. Bie Gott ichon in dem gangen Berlaufe Des Rampfes dem Gegner immer mehr Land abgewann (xannται θεός, fagt Titus von Bostra 1, 31., κατά τὸν Μάνεντα δι αίωνος μεταιτέρων χώματα, και κατά βραχύ προσχωννύων βάθη τινά - τὸ βάθος ἀναπληροί χώucer. Ber avexumen n uln), so hat er nun am Ende beffelben ben in bas Gebiet bes Lichtreichs eingefallenen Reind vollig aus bemfelben gurufgedrangt, und es von als lem frembartigen Ginfluffe gereinigt. Der Rurft der Kins fterniß ift nun wieder auf fich, und auf fein eigenes Reich beschränft. Allein als eine völlige anoxaraoraois ber beis ben Grundwesen fann jener endliche Buftand ber Dinge boch nicht gebacht werben. Die ichon von Unfang an bas Berbaltniß der beiden Principien fein vollfommenes Gleichs gemicht mar, fo neigt fich, je mehr ber Rampf feinem Ente naht, auch bas Uebergewicht immer mehr auf die Ceite bes guten Principe. Coon bies bient gur Berberr: lichung bes Lichtreichs, baß fich feine unerschutterliche Fefigfeit in ihrem vollen Licht offenbart, aber es foll ia auch em Ende bes Rampfes nicht blos bas angegriffene Gebiet

**,** 

zì

į

:

ş

=

p. m. n. f. w. verstanden werden. S. oben S. 31. Es ligt baber die Borfiellung zu Grunde, der Meltuntergang etzfolge, wenn alles, was die Krafte und Elemente der Natur im Gleichzewicht balt, gleichfam als Scheidemand der Gezgenfäze aufgestellt ift, binmeggenommen wird, oder er wird, wie in medreren alten Sagen, namentlich auch der zervafirtischen (besonders der nordischen in der Edda), als ein allzemeiner Aufruhr der Elemente der Natur dargestellt.

wieder erobert, sondern auch auf dem fremden Gebiete eine neue Ordnung der Dinge gegründet werden. Augustin wes nigstens schildert Contra Faust. X, 3. den Gott der Manichaer nicht blos als einen das Seinige wiedererlangenden Sieger, sondern auch als einen in Fremdes eingreisenden Eroberer: Non concupiscere aliena, certe a suo Deo non posset discere (Faustus). Ille quippe, si non concupit aliena, quare super terram tenebrarum, ubi nunquam fuerunt, nova secula construit? — Quare inimico victo super alienam terram crescere voluit regnum suum, cum prius contentus suis sinibus plena felicitate vixisset 50)? Aber auch das bose Princip sieht sich am Ende des Kampses nicht mehr in demselben Justande, in wels

<sup>50)</sup> Auch Titus von Boftra fieht I, 30. in bem Ende bes Rampfs einen Sieg des guten Princips, nimmt aber bavon Beranlaffung, die icon fruher ermannte Ginmendung ju wieder= holen. "Bulegt wird Gott bie Oberhand über die Materie gewinnen, und fie ju einer fich felbit verbrennenden Erd= maffe machen. Warum bat er bies nicht gleich anfangs ges than? Bollte ober tonnte er es nicht? Bollte er nicht, wird er nun nachher wollen, aus Reue ober befferer Erfenntnig? Batte nicht das gute Princip bas bofe gleich anfangs vollig vernichten follen, wenn es tonnte? Benn es aber nicht tonnte, fo erhebt fich gegen ben Schopfer bie Gefahr ber Unmacht. Wie wird er es nachher tonnen? Erhalt er eine Rraft, die er nicht batte? Sind beide einander entgegengefesten Befen anfangelos, fo ift feines von beiden einer Bermehrung ober Berminderung fabig." - Bas Alexander von Lyc. c. 18. von einer völligen Auftösung der Materie und c. 5. von einem fich felbft aufzehrenden Beltfeuer fagt, ift ein Migverftandnig, ober wenigstens eine einseitige Anficht, bie jedoch bei Aler. immer wiederfehrt. Bgl. c. 4.: ἀπόλλυσθαι την έλην, έστι θεού δόγμα. Als den Tod der Hole fieht nemlich Alexander die Trennung der Seele von ihr an **c**- 3.

į

dem es im Anfang war. In bemfelben Berhaltnig, in welchem ber Rampf die herrlichkeit des Lichtreichs ins licht feat, und in der gangen Rulle feiner Realitat und Bollfommenheit erscheinen lagt, muß fich ber gurft bee Reiche ber Rinfterniß der der Natur des Bbfen eigenen Negativitat bewußt werden. Wenn Manes in ber Epist. fund. bei Hug. De nat. boni c. 44. den Fürsten der Finsterniß bei ber Schopfung des Menschen fagen lagt: Illius magni, qui gloriosus apparuit, imaginem fingam, per quam regnare poterimus, tenebrarum aliquando conversatione liberati, fo muß, ba es ihm nicht gelingt, fich im fteten Befig bes ergriffenen Lichts zu behaupten, an die Stelle bes Gefühls der Macht und der herrschaft bas gerade ents gegengesete, bas Gefühl ber Schwache und Unmacht, tres Ronnte ber Befig bes zuvor nicht gekannten Lichts nur bagu bienen, ben Gegenfag bes Guten und Bbfen gum Bewußtsenn zu bringen, fo muß nun ber Berluft eines Gute, burch bas er, wie ja bas Bbfe nur am Guten fenn fann, ber Regativitat feiner Natur einen positiven Saltvunct ju geben hofften, ihn ber gangen Richtigfeit feines Wefens bahingeben. Das Bofe erscheint, je mehr es mit ber positiven Ratur bes Guten verglichen wird, um fo mehr als bas, mas es ift, als bas Regative. Auf der andern Seite aber ift jene anoxaraoraoig auch besmegen feine vollkommene, weil es felbst dem guten Gott nicht vollkom= men gelingt, alle geraubten Lichtfrafte aus ber Materie wieder an sich ju ziehen, und mit dem Lichtreich ju vereis Es bleibt immer noch etwas juruf, worüber bas Reich ber Finfterniß feine Macht behauptet. Es find bies jene Seelen, die selbst die lange Banderung nicht von ben Schlafen ber Materie reinigen fonnte, Die baber, wenn alles Uebrige gereinigt und gelautert jum Lichtreich guruffebrt, nur dem Reiche der Rinfterniß anheimfallen tonnen, jene Seelen, welche, wie Manes felbst fagt in der Epist.

fundam. ben Evodius De fide c. 5., mundi amore errare se a priore lucida sua natura passae sunt, atque inimicae lumini sancto extiterunt, aperteque in perniciem sanctorum elementorum se armarunt, et igneo spiritui obsecutae sunt. Infesta etiam persecutione sua sanctam ecclesiam, atque electos in eadem constitutos, coelestium praeceptorum observatores, afflixerunt: a beatitudine et gloria terrae sanctae arcentur. Et quia a malo se superari passae sunt, in eadem mali stirpe perseverabunt, pacifica illa terra et regionibus immortalibus, sibimet interdictis. Quod ideo illis eveniet, quia ita 📭 iniquis operibus se obstrinxerunt, ut a vita et libertate sanctae lucis alienarentur. Non igitur poterunt recipi in regna illa pacifica, sed configentur in praedicto horribili globo, cui etiam necesse est custodiam ad-Unde adhaerebunt his rebus animae eaedem. quas dilexerunt, relictae in eodem tenebrarum globo, suis meritis id sibi conquirentes. Neque enim futura haec cognoscere studuerunt, atque ab hisdem, cum tempus dabatur, se segregarunt. Da bas Bbfe in ber natur des Menschen, der materielle Leib, ein substantielles Bose ift. fo fann es nie geheilt, fondern nur ausgeschieden werden, aber es aibt auch Seelen, die durch die ihnen daher anhaftende Unreinigkeit fo beflekt find, daß fie keine Gemeinschaft mit bem Lichtreich haben tonnen. Nec in nobis sanatum hoc vitium (ber Rampf bes Geiftes und Rleisches), sicut nos dicimus, nunquam futurum (dicunt Manichaei), sed a nobis sejunctam atque seclusam substantiam istam mali. finito isto seculo, post conflagrationem mundi, in globo quodam, tanquam in carcere sempiterno, esse victuram. Cui globo, affirmant, accessurum semper et adhaesusurum quasi coopertorium atque tectorium ex animabus, natura quidem bonis, sed tamen quae non potuerant a naturae malae contagione purgari. De haer.

Das ift jene Bulog, bie nach ben Acta disp. Arch. c. 11. Epiph. Haer. LXVI, 31. μετά τοῦ νέου αίωνος sum Borfchein fommt, όπως πασαι αί ψυγαλ των άμαρτώλων δεθώσιν είς αίωνα. Auch Titus von Boftra gebraucht I. 31. von biefer nach ber Berbrennung ber Belt gurutbleibenden, gum Aufenthaltsort ber bofen Seelen bestimmten Erdmaffe benfelben Ausbruf: Avrog (Μάνης) όμολογεί εν τη βώλω ταύτας (τὰς άμαρτησάσας ψυχάς) έμπαγήσεσθαι άμα τη κακία. bies ein Punct, welchen nicht leicht ein Gegner bes Das nichaischen Spfteme unberührt lagt. Schien es mit richs tigen Begriffen von ber Gottheit ju ftreiten, daß die reine Ratur Gottes burch bie Bermischung mit ber Materie bes flett. bas bochfte Wefen einem leidenden Buftande unters worfen wird, fo mußte noch mehr die Behauptung bie Bernunft empbren, baf ein Theil bes gottlichen Befens emiger Unseligfeit preisgegeben werde. Ei uer our ricovow, fagt Titus von Boftra in ber fo eben genannten Stelle, αι αμαρτήσασαι ψυχαί και μυρίοις ένενθείσαι κακοίς εν τῷ βίφ δίκην, ὧν επλημμελησαν, εύρεθήσεται ο θεος την έαυτοι φύσιν τιιωρούμενος οδ τί αν νένοιτο ατοπώτερον; Befonders tommt Augustin auf biefe mit ben Grundideen bes Syftems fo genau gufammenbans cenbe Ginmenbung immer wieber guruf, wie g. 23. Contra Secund. Manich. c. 20.: Cur pugnavit (Deus)? Cur substantiam suam corrumpendam atque violandam et ad peccata omnia cogendam hostibus tradidit? Contra istam complexionem nunquam exire potuistis. num aliquid vobis et tutum invenisse videmini, ut respondeatis: Magna est iniquitas, appetere aliena, cui Deus iniquitati praebuisset assensum, si eam gentem. quae hoc ausa fuerat, expugnare noluisset. ista responsio qualemcunque justitiae colorem, si saltem in ipso bello natura vestri Dei se integram impol-

ø

i.

50

72.

77-

a.

0-

г.

lutamque servasset, et permixta hostilibus membris nihil iniquitatis coacta vel seducta fecisset. Cum vero tantis facinoribus et flagitiis eam captivam consentire dicatis, cum denique ab illa impietate tam immani, qua etiam lumini sancto, cujus portio est, extitit inimica, nec totam perhibeatis posse purgari, unde il merito retribuere creditis horrendi illius globi aetern supplicia? Quanto satius erat inimicum hostem in sua iniquitate relinguere inania molientem, quam tradere partem Dei, cujus vires hauriret, cujus decorem con ruptum suae iniquitati sociaret, quis non videat? Qui tanta obstinatione caecetur, ut non sentiat, non atten dat, quanto minore iniquitate gens tenebrarum frustra naturam invadere conaretur alienam, quam Deus invadendam et ad iniquitatem cogendam, et ad poenam ex aliqua etiam parte damnandam traderet suam. -Natura Dei captiva ducta est, iniqua facta est, non potest tota purgari, cogitur in fine damnari. malum sibi futurum si sciebat ex aeternitate, illi nulla divinitas de se debebatur. hier, wenn irgendwo, ichien bas von Augustin wiederholt vorgebrachte Argument, baß in Beziehung auf Gott entweder nur als Unmacht, oder als Graufamfeit angesehn werden tonne, daß er die Geele in bie Gewalt ber Damonen, oder ben verderblichen Ginfluß ber Materie bahingab (man vgl. 3. B. Disp. I. II. contra Fortunat.) an feiner Stelle gu fenn. Da aber auch Ma= nes lehrte, baß die Seelen mit Freiheit fundigen, baß ih= re eigene Luft und Neigung fie gur Materie hinziehe, und bei ihr festhalte, marum hatte er nicht diefelben Grunde, die die Rirchenlehrer bestimmten, die Ewigkeit der funftigen Strafen zu behaupten, auch fur fein Spftem geltend machen konnen 51)? Und wenn es mit ber Idee Gottes gu

<sup>51)</sup> Ift es billig, wenn Augustin Contra Faust. XIII, 6. bie Ginwendung macht: Quid fecit anima misera, ut in globo

reiten scheint, daß Gott einen Theil seines eigenen Mes ne ewiger Berdammniß preisgibt, warum soll diese Einsendung nicht mit derselben Starke erhoben werden können, enn die diesem Schiksal anheimfallende Seele zwar nicht rade als ein Ausstuß aus der gottlichen Lichtsubstanz, der doch als ein das Bild seines Schopfers in sich traz ndes Wesen betrachtet wird? Dhne Zweisel wollten die tanichäer eben aus diesem Grunde, um das künstige Schiks I der Seele nicht auf einen gottlichen Act, sondern auf die tie Selbstbestimmung der Seele zurükzusühren, von einer erdammung zur Unseligkeit nicht reden. Augustin hatte i der Disp. II. mit dem Manichäer Felix c. 13. gesagt: Chris a sidelibus credere, Deum substantiam suam wis daemonibus mersam postea in aeternum damnare.

tenebrarum perpetuo vinculo puniatur, quae non suo vitio, sed alieno maculata, Deo suo deficiente, mundari non potuit, quo mittente polluta est, ober XXI. fin. die Bebauptung Mani's in ber Ep. fund., bag bie Seelen: selbst errare se a priore lucida sua natura passae sunt. bamit wiederlegen will, daß er fagt, Gott felbit habe fie ja in illum errorem, quo ita tenebrarentur, ut inimica luci lux fieret, gesandt, si invitus, injustus, ut cogeret, si volontes, ingratus, ut damnaret? Es gebort bieber besonders auch bie ansführliche Erorterung diefer Frage bei Aug. a. 4. D. XXII, 22. mo Augustin felbst gesteht: si istis membris Dei vestri, velut animae humanae ac rationali, esset peccandi et non peccandi liberum voluntatis arbitrium, recte fortasse pro gravibus criminibus illo globi supplicio plecterentur. Augustin fest freilich voraus, bag bie Manichaer eine folche Freiheit nicht annehmen tonnen, mit welchem Rechte, erhellt aus der obigen Untersuchung. Bie übrigens die Manichaer den ihnen in Ansehung der Ewigkeit ber Strafen gemachten Bormurf auf die tatholischen Rirchen= lebrer felbit aurutmalaten, feben mir aus ber Disp. II. contra Fort.

Darauf erwiedert ber Manichaer c. 16.: Hoc quod dia sanctitas tua, quia pars, quae se non mundavit a coz aninatione gentis tenebrarum: et sic dicit Manichaeu ania non sunt missi in regnum Dei, hoc enim asse1 tu, quia damnati sunt. Sed Manichaeus non hoc die quia damnati sunt, sed ad custodiam positi sunt illi gentis tenebrarum. (Man vgl. bie zuvor aus der Epist fun angeführte Stelle.) Sie werben von den Damonen bemad meil fie fich felbst ihnen übergeben haben. Schon babut beantwortet fich die Frage, die hier noch gemacht werd fann: Marum Manes, wenn es boch im gottlichen Be plan liegt, alles, mas fich mit ber Materie vermischt be aus berfelben gurufgugieben, bennoch annahm, es ge Seelen, die auch nad) ber anoxaraoraoig noch im Reit ber Kinsterniß gurufbleiben? Sollte nicht sein Dualism eine absolute anoxaraoraois erwarten laffen? Eviphani macht Haer. LXVI, 58. in Diefer Beziehung einige Bemi fungen, die hier noch ihre Stelle finden mogen. Aus ! Boraussezung einer αποκατάστασις (ίνα τὰ αργέτυς μείνη πάλιν εν ταυτότητι των δύο φύσεων αγαθού xai xaxov) folge, daß fich bas bofe Princip aufs ne jum Rampf gegen bas gute erheben, und einen Theil ! Lichtsubstang rauben muße, um eine neue Welt entstel Geschehe bies nicht, so mußte nur bas b Princip feine Natur verandern, und nicht mehr bofe fer verandere es aber einst feine Natur, fo konne es fie ebenfo in jedem andern Beitpunct verandern. Ware es aber Gi ber bie Umanderung bes bbfen Princips in bas Gute bemit fo mare es nur die Schuld Gottes, daß dieselbe nicht fd früher erfolgt ift. Bleibe das bbfe Princip, wie es ift, ohne fe Natur zu verandern, fo muße fich der Rampf des Guten und & fen immer wieder erneuern, ohne jemals ein Ende zu nehm (Bgl. Lit. Boftr. I, 30.) Alle diefe Fragen fchnitt Ma am einfachsten baburch ab, baß er feine absolute ano:

worgge annahm, fondern in Unsehung ber Seelen, bie em bbfen Princip am meisten bas Uebergewicht in sich ge= wen haben, ohne gerade eine absolute Fortdauer bes Qua andes ihrer Unfeligkeit zu behaupten, es wenigstens uns Mimmt ließ, ob und wann derfelbe aufhoren werde. Es bet daher hier gang feine Anwendung, was der Manis de Secundinus in feinem Schreiben an Augustin über k und abnliche Fragen bemerkt: Illud tamen notum tuae sagacissimae bonitati, quia sunt quaedam , quae sic exponi non possunt, ut intelligantur: dit enim divina ratio mortalium pectora, ut puta ipsum, quomodo sint duae naturae, aut quare maverit (Deus), qui nihil poterat pati, nec non tim de novo seculo, quod idem (Manichaeus) mewat, quia praeteritis maximae illius terrae motib**us** 🗠 aedificetur.

ins ins res res no

ch

n enth n n

:1 E

## Fünfter Abschnitt.

Das Berhältniß bes Manichäismus zum Seidenthe Judenthum und Christenthum: die ursprünglichen C mente, aus welchen er hervorgegangen ist.

Die bisherige Darftellung follte bie einzelnen Ib und Lehren, bie ben wesentlichen Inhalt bes Manichaisd Spfteme ausmachen, und ben innern Busammenhang, fie ju einem wohlgeordneten, in fich geschloßenen Gan perbindet, fo viel moglich ins Licht fegen. Wenden mir u nun von ber Untersuchung bes Gingelnen zu ber Betra tung bes Allgemeineren, fo muffen wir, um ben eigenthun den Character bes Syftems aufzufaffen, und die Stelle, es in ber Geschichte ber alten Religionen einnimmt, rich ju bezeichnen, bas Berbaltnif in Ermagung gieben, welchem es jum Beidenthum, Judenthum und Chrift Mit jeder dieser drei Religionen fam thum fteht. Manichaismus in eine nabere Berührung, bie Untersuchu dieses Berhaltniffes wird uns daher immer wieber eir neuen Gefichtspunct zeigen, von welchem aus er gu trachten ift, um einen tiefern Blit in feine innere u außere Gestaltung zu werfen, und besonders die Frage, a welchen Elementen er hervorgegangen ift, gur nabern & fcheidung zu bringen.

I. Das Berhaltniß bes Manichaismus zum Seibe thum.

Die Frage, in welchem Berhaltniß der Manichaism gum heidenthum ftebe, wird bei Augustin Contra Fau

LXX. jum befondern Gegenstaud ber Unterredung amis ben Augustin und feinem Gegner Rauftus gemacht. when daber mit Recht von den Unsichten aus, die bier m beiden Seiten aufgestellt werden. Da Augustin von in Manichaischen Berehrung ber Conne Beranlaffung ge= winnen batte, Die Manichaer Beiben zu nennen, fo balt d fauftus fur zwelmagig, ju untersuchen, mer von beiden. &Ranichaer, oder bie Chriften, Diefen Ramen mit gros Rechte verdiene, und zu zeigen, daß die Manichais Religion mit bem Beibenthum nichts gemein babe. Die Behauptung beweist Faustus durch folgende Saupts le c. 3. u. 4.: Pagani bona et mala, tetra et splendik, perpetua et caduca, mutabilia et certa, corporalia d divina, unum habere principium dogmatizant. His go valde contraria sentio, qui bonis omnibus princimum fateor Deum, contrariis vero Hylen: sic enim mali principium ac naturam theologus noster appellat. Nam Pagani aris, delubris, victimis, atque incenso Deum colendum putant. Ego ab his quoque multum diversus incedo, qui ipsum me, si modo sim dignus, mtionabile Dei templum puto vivum vivae majestatis, implacrum Christum filium ejus accipio, aram mentem bonis artibus et disciplinis imbutam, honores quoque divinos ac sacrificia in solis orationibus et ipsis puris ac simplicibus pono. Quomodo ergo schisma sum Paganorum? Dagegen fehrt ber Manichaer bie Beschulbis ung bes Beidenthums gegen die Chriften. Die Chriften baben bei ihrer Trennung von den Beiden vor allem die Reinung von ber Monarchie mit fich herübergenommen. indem fie glauben, daß alles von Gott fein Dafenn habe, an die Stelle ber Opfer haben fie ihre Agapen gefegt, an die Stelle ber Ibole die Martnrer, die fie auf abnliche Beife verebren: Die Schatten ber Gestorbenen suhnen fie mit Bein und Speisen, die festlichen Tage ber Bei:

ben feiern fie mit diesen, wie die Calenden und Solf Im Leben haben fie ohnedies nichts geandert: 1 fenen ein Schisma bes Beidenthums, von der Muttergefe ichaft nur außerlich getrennt. Auch ihre Borfahren, Die 3 ben, haben fich bei ihrer Absondernng von den Seiden n pon ben Gazenbildern entfernt. Tempel aber und Opf und Altare und Priefteramter und ben gangen Gottesbien haben fie auf dieselbe Weise beibehalten, ja noch cerem In Hinficht nienreicher ausgeubt, als die Beiden. Lehre von der Monarchie denten fie gang, wie die Beibe woraus erhelle, daß fie und die Juden ein Schisma bi Beidenthums fenen, nur wegen der außern Trennung bal ten fie fich fur Secten. Im Allgemeinen gebe es nur gwe Secten, die heidnische, und die von diefer gang verschieden Manichaische, beibe bilben einen gleichen Gegensag, mi Bahrheit und Luge, wie Tag und Nacht, wie Urmuth un Reichthum, wie Krankheit und Gesundheit. Augustin wi in feiner Untwort gwar gerne zugeben, daß die Manicha nicht Beiden und ein heidnisches Schisma zu nennen fepe aber nur um fie noch unter die Beiden berabzusezen. Z Beiden verehren boch menigstens etwas Reelles, fie feb! nur barin, baß fie etwas verehren, mas nicht verehrt ro himmel und Erde, Meer und Luft, Son Mond und Sterne fenen fichtbare Gegenstande: menn Beiden fie als Gotter verehren, oder als Theile Gines a1 Ben Gottes, wie ja einige bie gange Welt fur einen groß Gott halten, fo verehren fie doch, mas wirklich ift, 18 man fann ihnen baber, wenn man mit ihnen zu thun be nicht fagen, daß bas, was fie verehren, nicht ift, fonde nur, daß es nicht zu verehren ift. Da aber die DI nichaer verehren, mas gar nicht ift, fondern nur in E eitlen Ginbildung ihrer tauschenden Kabeln besteht, so mel ben fie ber mahren Religion und Frommigkeit weit nab fteben, wenn fie wenigstens Beiden maren, oder in D Rlaffe

Rlaffe berer gehorten, bie Rorper verehren. Auch von bene jenigen Gegenständen ber Natur, fabrt Augustin c. 6. fort. bie die Manichaer verehren, wie Sonne und Mond, machen fie fich wenigstens eine ber Birklichkeit gang widerstreitende Borftellung. Wenn fie aber bei fo bekannten und hervorragenden Lichtforpern fo fehr irren, baf fie in ihnen nicht. was fie wirklich find, fondern, mas fie fich thorichter Beife einbilden, verehren, mas von ihren übrigen gabeln ges at werden foll? Ber benn ber Splenditenens fen, ber bie Belt in der Bobe balte, und der Atlas, der fie mit jenem Rage? Dies und fo viel anderes, das fie verehren, fen wichts wirklich eristirendes. Daher ber hauptsag, auf melden Augustin wieder zuruf fommt: hinc vos Paganis dicimus deteriores, eo tantum similes, quod multos deos colitis, eo vero in pejore parte dissimiles, quod illi pro dis ea colunt, quae sunt, sed dii non sunt, vos autem colitis ea, quae nec dii, nec aliquid sunt, quoniam n d prorsus nulla sunt. 3mar haben auch tie Beiten fabelhafte id Erbichtungen in Menge, aber fie miffen boch, bag es Ras CH bein fenen, und fagen entweder, fie fenen von Dichtern der Untehaltung wegen gedichtet, oder fie haben eine auf die Da= tm, und bas leben ber Menichen fich beziehente Bedentma, wie 2. B. der labme Bulcan, tie blinte Glufeabttin, die brei Parcen, die am Rofen mit ber Spindel und ben Singern ben Lebensfaden fpinnen, und die brei Beiten, Bergangenheit, Gegenwart und Bufunft andeuten u. f. m. . Bas aber die Manichaer von ihrem Urmenichen, ihrem Spiritus potens, ihrem Splenditenens und Atlas fagen, fen, wie for viel anderes, eine leere, feiner vernunftigen Darftellung fabige Ginbilbung. Bebaupten tie Manichaer, es gebe nur zwei Secten, bie beitnifde unt bie Manichaifche, weil die Beiden von dem Ginen Princip ableiten, mas tie Denichder bem Princip ber Ginfternif guichreiben, fo femen allerbings in Ansehung tiefer Differeng tie Beiten auf ber 22

E H E I S. W.

Seite der Christen, suche man aber den Eintheilungsgrund idarin, ob man Einen Gott verehre, oder mehrere, so scheiste de diese Disserenz die Heiden von den Christen, und es sepen auch wieder nur zwei Secten, wenn man die Manischaft zu den Heiden, die Juden zu den Christen rechne. Unch darin tressen die Manichaft mit den Heiden zusamst men, daß sie, wie diese, eine anfangslose, von Gott unabschängige Hyle annehmen, nur entfernen sie sich darin wieder wiel weiter von der Wahrheit, daß sie, ohne zu wissen, daß die Hyle ihrem eigentlichen Begriff nach nur die formlose, zieder Form sähige Materie ist, sie das Volk der Finsterniß nennen, und in ihr nicht bloß fünf verschiedene Gattungen von Körperformen, sondern auch einen sie bildenden Geist annehmen.

Beurtheilen wir nun, mas hier von beiden Seiten über bas Berhaltniß bes Manichaismus zum Beidenthum gefagt ift, von einem allgemeineren Standpunct aus, fo barf mohl mit Recht die Behauptung vorangestellt werden, daß biefes Berhaltniß im Gangen baffelbe fen, in welchem ichon bie Boroaftrische Religion zu ben übrigen Religionen ber alten beibnischen Welt ftund. Die von Faustus hervorgehobenen einzelnen Puncte, Die Dualitat ber Principien, und Die Reinheit des Cultus, mit Berbannung aller fonft im Bei: benthum hergebrachten Formen und Institute, ber Tem= pel, Altare und Ibole, ber Opfer und Priefteramter, legen uns die Erinnerung an alles basjenige, mas die Borvaftris iche Religion von den übrigen heidnischen Religionen auf eigenthumliche Weise unterschied, fehr nabe. Die aber biese Religion bei allen Borgugen, die fie über bas gewöhnliche Beidenthum hoben, doch ihrem gangen Character nach aus ber Sphare des Beidenthums nicht heraustrat, fo werben mir auch über ben Manichaismus in feinem Berhaltniß jum Beidenthum fein anderes Urtheil fallen tonnen.

kommen dabei, was das Einzelne betrifft, hauptfachlich folgende Puncte in Betracht:

Der Manichaische Dualismus bat, ungeachtet feis ner Annaberung an ben Mouotheismus, einen polntheiftig ichen Character. Ift es bem Polytheismus eigen, die eins gelnen Erscheinungen nur auf ihre einzelnen Urfachen aus rufaufuhren, ohne fie in einer alles umfaffenden Ginbeit zu verknupfen, Rrafte fur fich wirken zu laffen, bie nur in ibrer Abbangigkeit von einer hobern Caufalitat betrachtet werden follten, fo fpricht fich auch in dem Dualismus bals felbe Unvermogen aus, auf eine absolute Ginheit guruffaus geben, nur thut fich im Duglismus bas Streben nach Ginbeit immer zugleich baburch wieder fund, baf es Gin boche fter Gegensag ift, unter welchem alles begriffen ift. im Polytheismus noch eine mehr ober minder regellose Mannigfaltigfeit wirkender Rrafte ift, ift im Dualismus ber Gegensag ber beiden Grundfrafte, bes Guten und Bbund wenn nun der Monotheismus die legte Mufs gabe, bie er ju Ibfen bat, eben barin finden ju muffen alaubt, daß er auch bas bem Begriffe bes bochften Gottes ichlechthin wiberstreitende Bose unter einen Gesichtspunct stellt, von welchem aus feine Bereinbarkeit mit ber Ginbeit bes Princips fich zeigt, fo meint ber Dualismus wes nigftens im Begriff bes Bbfen bie Grenze zu finden, bie Die nach Ginheit ftrebende Bernunft, oder der im Dualiss mus noch immer in ber Cphare bes Berftanbes fich bewes genbe Geift, nicht überschreiten fann. Daher hat es bie gange Polemit gegen ben Dualismus mit ber Rechtfertis gung ber Ansicht zu thun, daß das Bbfe fich erklaren laffe, phne eine Gubftang bes Bbfen vorauszusezen, bag bas Bbse nichts fur fich sevendes sen, sondern immer nur an feinem Gegensag, am Guten und Bolltommenen, fich zeige, daß die Welt ein organisches Ganze bilbe, in welchem als

les Ginzelne in ber Idee ber abttlichen Weisheit begrundet fen, baß auf das phyfische Bbse ber eigentliche Begriff bes Bbfen nicht angewendet werden burfe, bas ethische Bbfe aber feinen Grund in ber Freiheit bes Menschen habe, oh= ne welche auch der Werth bes sittlich Guten, der Unterichied zwischen Tugend und Laster, hinwegfallen mußte. Dies find die Gaze, Die neben Augustin vorzüglich Titus von Bostra in feinem gangen zweiten Buch gegen bie Da= nichaer febr befriedigend erbriert. Go fehr fich aber ber Duglismus auf der einen Seite über den gewohnlichen Do-Intheismus zu erheben icheint, fo fteht er ihm auf ber anbern Seite im Gangen weit naber, als dem Monotheismus. Much icon ber Volptheismus ichlieft immer einen gewißen Duglismus in fich; in ber Natur, beren Rrafte und Ers scheinungen er zu perfonlichen Befen gestaltet, stellt fich ein Gegensag angiehender und abstoffender, gusammenwirfender und entgegenwirkender Rrafte bar, und wenn wir Die Gotterwelt, in die er uns einführt, naber betrachten. fo feben wir ja auch bier die Beltordnung, in beren Sphare fich bas Leben ber Gotter bewegt, in Streit und Rrieg fich entwickeln, ber Streit ift ber Bater ber Dinge, ber alles ins Dafenn bringt, Gotter fteben Gottern entgegen, bie einen muffen befiegt werben, die andern ben Gieg gewinnen, damit der abttliche Rathschluß gur Bollendung komme, es find die gewaltigen Rampfe ber Titanen und Giganten., die zuvor beendigt fenn muffen, ehe der malten: be Beus bas Scepter ber Allmacht über ben beschwichtigten Aufruhr der Elemente ichwingen fann. Nicht selten merben auch ichon im gewöhnlichen Polytheismus einzelne Befen ju Reprafentanten alles beffen gemacht, mas in regelmäßig wiederfehrenden Ericheinungen ber Natur, und im Reben des Menschen felbst ben constanten Character eines feindlich wirkenden Princips an fich tragt: es ift ber Gotterfeind Typhon, der in den feligen Chor der Gotter

Sas und 3wietracht mifcht, bem guten Dfiris bas Leben raubt, und überall, mo entweder ber geordnete Gang bes Raturlebens eine hemmung und Storung ju erleiben icheint. ober in ber Natur bes Menschen titanische, bas rechte Maas überichreitende Triebe hervorbrechen, feinen feindlichen Gins fluß außert. Das bem Gegensag bes Ormuzd und Abris man fo nabe verwandte feindliche Gottervaar ber danptis ichen Religion, der gute Dfiris und der bose Inphon, kann uns jum Beispiel bavon bienen, wie leicht ber Polytheiss mus in eine dualistische Form übergeht. Ja, nehmen wir felbft die fo polytheistisch gestaltete griechische Religion, auf welcher andern Grundlage beruht bas gange, fo viels fach gegliederte Gotterfpftem, als auf dem Gegenfag bes Chaos und bes Eros, von welchen beiben Principien bas Chaos die noch formlose Materie ift, die alles erft ins Das fenn bringt, aber zugleich auch die bofen, verderblichen Rrafte in fich ichließt, mabrend ber Eros, als bas geiftige bas Chave bewegende Princip, ben Reim enthalt, aus meldem burch eine Reihe von Entwiflungen die intelligente Gottheit hervorgeht? Es ift bemnach auch hier der Wegen= far zwischen Geift und Materie, ber fich nur von einer ans bern Seite barftellt, als im Manichaischen-Spftem, und wir fonnen daher bem Manichaer, wie aus allem diesem erbellt, nicht Recht geben, wenn er feinen Dualismus gels tend macht, um feine Religionsform als eine vom Polys theismus wesentlich verschiedene zu bezeichnen. ben Manichaismus characteristisch bleibt, ift nur bie Scharfe bes Gegensages, welchen er, hierin gang an bie Boroaftrifche Religion fich anschließend, an Die Spize ftellt, ber ftrenge Gegenfag bes Guten und Bofen, ber im Manis daismus noch überdies mit bem Gegenfag zwifden Beift und Materie beinahe vollig zusammenfallt. Dieselbe Un= nicht ergibt fich uns, wenn wir noch einen Blit auf bas Berbaltniß bes Manichaismus jum Gnofticismus werfen,

mein mir hier vollkommen berechtigt find, ba auch ber Inos fficismus eine acht polytheistische Seite bat, Die por allem ins Muge gefaßt werben muß, wenn feine gange Erfcheis nung und Stellung in ber alten Religionegeschichte aus bem richtigen Gesichtspuncte gewürdigt werben foll. in mehrfacher Beziehung fur die genauere Renntniß bes Gnos flicismus fo mertwurdigen Clementinischen Somilien zeichs nen fich auch burch bie eigene Unficht aus, baß fie ben ge= wohnlichen Gnofticismus, ju beffen Reprafentanten bier ber Magier Simon gemacht ift, als eine ben mahren Monotheismus aufbebende polntheistische Lehre barftellen. Die Betrus die Lehre von der Monarchie Gottes als die Gine Grundmahrheit vortragt, von welcher bas gange Beil bes Menschen abhangt, so ift ber Magier Simon ber Berfechter des Polytheismus, der die Quelle alles Srrs thums und aller sittlichen Berkehrtheit ift. Nicht nur wird ihm geradezu bie Behauptung in Mund gelegt, baß es mehrere Gotter gebe (δείν θεούς νομίζειν Homil. III, 38.), fondern es ift vorzuglich eben bie die anostischen Susteme characterifirende Lehre vom Demiurg, an welcher die ge= naue Uebereinstimmung bes vom Magier Simon reprafen= tirten Gnofticismus mit bem beibnischen Polytheismus in biefer Darftellung fich zu erkennen gibt. Indem der Des miurg als ein unvollkommenes, beschränktes, veranderlis des, menschlichen Leidenschaften und Begierden unterwors fenes Wefen beschrieben wird, das nur endliche und unvolls fommene Geschöpfe hervorbringt, nur ber Gerechtigfeit eis nes Gefeggebers, nicht aber ber Gute des hochsten Gottes fabig ift, wird er in allen diesen Beziehungen von bem bochften Gott unterschieden, und bem Polytheismus auf doppelte Beife Raum gegeben, sowohl schon badurch, baß neben bem bochften Gott ein Untergott als Belticho= pfer aufgestellt wirb, ale auch burch bas ganze Geprage ber ihm beigelegten Eigenschaften, die ihn auf die Stufe

der nur fur den Volntheismus fich eignenden Ghttermefen berabfegen. Gigen ift ben auch bas Judenthum in ben Rreis ihres Synfretismus hereinziehenden Gnoftikern bie Abentificirung bes Beltschopfers mit bem Judengott, in ber That aber ift, wenn wir bavon absehen, ber Demiurg ber mahre Reprafentant des in den Gnofticismus berüberreis denden beidnischen Volptheismus, wofur wir ibn mit um jo großerem Rechte nehmen burfen, ba er ja felbit nur als einzelnes Blied in einer Reibe gleichartiger Befen erfcheint. Die theils über ihm, ale Meonen, zu bem bochften Gotte bins auffteigen, theils unter ihm ftehen, als Damonen, als Beberricher und Gotter ber verschiedenen heidnischen Bolfer. Bas bas Legtere betrift, fo legen bie Clementinen bem Magier Simon bie gnostische Borftellung bei : Bahl ber Ifraeliten, die nach Megnyten gogen, habe ber boch= fte Gott fiebengig Bolter burch ebensoviele Sprachen begrengt, feinem Gobn, ber ber Berr beift, und Simmel und Erbe geschaffen bat, bie Bebraer als Untbeil gegeben und ibn gum Gott ber Gotter gefegt, Die bie übrigen Bolfer gu ihrem Untheil erhielten, und ihnen ebenfo Befege gaben, wie ber Cohn, als der bochfte Berricher, den Bebraern das Bes fes gab. Hom. XVIII, 4. Nach einer andern Darftellung ber anostischen Lehre bes Magiers, die Hom. III, 2. geges ben wird, bat der von dem Weltschopfer verschiedene bochs fte, unbefannte, im Unnennbaren wohnende Gott ber Gotter. amei Gotter gefandt, von welchen ber eine bie Belt ges ichaffen, der andere bas Gefeg gegeben hat. In Diefer Lehre fieht nun aber der den Magier bestreitende Petrus nichts anders, als einen Berfuch bes die Menschen ftets vom Monotheismus abziehenden Reindes, die Bolfer, die gerabe im Begriffe maren, von ihren irbischen Gbzenbilbern bie Ueberzeugung ju gewinnen, daß fie feine Gotter find, in einen neuen, noch schlimmern Volntheismus zu verstricken (ὅπως, ἐὰν παύσωνται τῆς κατωπολυθεομανίας, ἐτέρως, ή και γείρον κατά της του θεού μοναυγίας λέγειν άπα-Tradigortat. Hom. III, 3.). hiedurch ist wohl die Ans ficht hinlanglich begrundet, daß der Gnofticismus ein acht polntheistisches Element in fich hat, ja in gewiffem Sinne nur eine neue, mehr vergeistigte Korm bes alten Polytheis= mus ift. Stellen wir nun den noch fo polntheiftisch erscheis nenden Gnofticismus dem Manichaismus gegenüber, fo scheint biefer gerade bas aus fich entfernt zu haben; mas jenem porguglich feinen polytheistischen Character gibt, Die Lehre von Demiurg, wie nahe fich aber beide bemungeach= tet fteben, wird fogleich flar. Der anostische Demiurg fallt ja, wie oben gezeigt murbe, nach einer Seite feines Befens, mit dem bofen Princip felbst zusammen, und es ift dieselbe Beschranktheit ber Ansicht, Die ben Gnoftiker bei einem von dem hochsten Gotte verschiedenen Belticho= pfer festhalt, und ben Manichaer bie Schopfung ber materiellen Welt dem bofen Princip zuschreiben heißt, daffelbe Unvermogen, fich über ben Gegenfag gur Ginheit beffelben ju erheben. Der Manichaismus fann bemnach, auch von dies' fer Seite betrachtet, feine Berwandtichaft mit dem Polntheis= mus nicht verlaugnen. Die Clementinen, die bem gnofti= fchen Polytheismus auf eine fo eigenthumliche Beife beftreiten, find hauptsächlich ebendeswegen eine fo merkwurs. bige Erscheinung, weil sie auf der einen Seite felbst ein Erzeugniß ber gnoftischen Beltansicht und Geiftebrichtung find (wie insbesondere die Lehre von der Ratur Gottes, und von ben Sngngien beweist), auf ber andern Seite aber eben bie Probleme, die der gewohnliche Gnosticismus als eine unlosbare Aufgabe betrachtet, von einem bobern Standpunct aus zu lofen versuchen, indem fie ben Weltschopfer mit dem hochsten Gott ausgleichen, Begriffe, Die jenem einen innern Widerspruch in fich ju schließen scheinen, wie Die Begriffe ber Gerechtigkeit und ber Gute, vereinigen, und die Entstehung bes Bbfen auf eine die Lehre von ber

Ronarchie Gottes nicht beeintrachtigende Weise zu erklaren Es find baher, wenn wir auch ben Manichaiss mus jum Gebiet bes Gnofticismus im weitern Ginne rechs nen, brei verschiedene Formen, in welchen sich bas eigens thamliche Befen bes Gnofticismus ausgebildet hat, die po-Intheistische Form bes gewöhnlichen Gnofticismus, die dus alistische bes Manichaismus, und die monotheistische bes Spftems ber Clementinen. Auch bas leztere hat offenbar benselben historisch = speculativen, naturphilosophischen, oder theosopbischen Character, in welchen wir überhaupt bas eigenthumliche, mit ber alten Naturreligion zusammenhans genbe Befen bes Gnofticismus fegen muffen. Daß übris gens ber Manichaische Dualismus, so wenig seine Berwandschaft mit bem Polytheismus verfannt werden fann, boch weit weniger, als ber gewohnliche Gnofticismus geneigt ift, fich polytheistisch auszubreiten, seben wir aus feiner Meonenlehre, die fich im Gangen fo viel moglich an die driftliche Lehre von der Trinitat anzuschließen sucht, somit ur bas festhalten will, mas auch bas Chriftenthum in feis ner Lehre von der Trinitat als ein acht religibles Moment im Polntheismus anerkennt, die gur Bermittlung der Gott= beit mit ber Belt und bem Menschen nothwendige Idee eis nes Sohns Gottes, und eines gottlichen Beiftes, nur macht fich zugleich der Polytheismus badurch wieder geltend, baß bie Manichaische Trinitat vorzugeweise gerade an diejenigen Raturmefen gefnunft ift, Die Die vorzuglichsten Gegenftan= be ber Berehrung in ber alten Naturreligion maren, an Sonne und Mond.

2. Der Manichaismus faste die hochste Aufgabe ber Religion auf dieselbe Weise auf, wie der heidnische Polystheismus, oder die alte Naturreligion. Das Eigenthums liche der alten Naturreligion besteht in dieser Beziehung, um es kurz anzudeuten, darin, daß dem auf dieser Stufe der religibsen Entwiklung stehenden Menschen sein eigenes

Leben noch mit bem Leben ber Natur auf eine Beife gusams menfloß, die es ihm nicht moglich machte, fich in bem innern Mittelpuncte feines Gelbfts, als ein ethisches Bes fen, in feiner mahren Individualitat und Perfonlichkeit gu ergreifen. Sein religibses Bewußtseyn war noch ein durch fein Naturbewußtfenn vermitteltes und verhulltes, und es lagt fich baber, mas der Apostel Paulus II. Cor. 2, 7. f., gur Characteriftit bes religibfen Standpuncts ber Juden fagt, daß die Dede, welche Mofes über fein vom Schauen ber Gottheit strahlendes Angesicht marf, weil die Ifraeliten ben blendenden Glang beffelben nicht ertragen fonnten, ein Sombol alles deffen war, was die Ifraeliten nicht jum flas ren Berftandniß des auf Chriftus hinweisenden A. T. fom. men ließ, alfo ein Symbol ihres burch ben Buchftaben noch, wie mit einer Dede, verhullten religibfen Bewußtfenns auch auf die heidnische Welt anwenden. Der geheimniße volle Schleier, welchen die Ifis über die Natur geworfen batte, jener von fterblichen Sanden nicht hinwegzuziehende Schleier, ber ben Menschen bas Gottliche nur in ben buns feln Bilbern und Symbolen ber Natur, in den rathfelhafs ten Gestalten der himmlischen und irdischen Thierwelt abs nen ließ, lag noch gang auf dem religibsen Bewußtseyn. Nur in der außern Natur, nicht in der Tiefe der eigenen Bruft'fab und fühlte der Mensch der alten Religion das Gottliche, in den ihn mit machtigem Gindruf ergreifenden Erscheinungen und Beranderungen des Naturlebens, in dem Leiden und Sterben, in bem Wiedererwachen und Wiedererstehn der Naturgotter. in ihrem wechselnden Gange von der obern Welt zur uns tern, und von ber untern gur obern, bewegte fich ihm fein eigenes religibses Leben, und hatte fur ihn eben nur in biefer Bermittlung feine mahre, fein Gefühl ergreifende Wie enge in dieser hinsicht der Manichaismus mit ber alten Naturreligion zusammenhangt, wie febr auch hier ber Mensch nach ber religibsen Seite feines Wes

ens nur als ein einzelnes, in ben fosmischen Organismus erflochtenes Glied erscheint, barf bier nach allem bishes en nicht weiter auseinanbergefest werben. 3ch bemerke aber bier nur, wie fich diefe Naturseite ber Religion in en eigenen Erflarungen ber Manichaer über bas Gigenbamliche ihrer Lebre au erkennen gibt. Venit Manihaeus, fo fpricht fich hieraber ber Manichaer Relix in ber rften Unterredung mit Augustin c. 9. aus, et per suam raedicationem docuit nos initium, medium et finem 1): locuit nos de fabrica mundi, quare facta est, et unde icta est, et qui fecerunt: docuit nos, quare dies et mare nox: docuit nos de cursu solis et lunae, quia hoc R Paulo non audivimus, nec in ceterorum Apostoloscripturis, hoc credimus, quia ipse est Paracletus. Bas Augustin gur Rechtfertigung bes Chriftenthums gegen iefe Anficht bemerkt, gilt überhaupt gegen eine folche Unterords ung ber Religion unter Die Naturspeculation. Non legitur in Spangelio, Dominum dixisse: Mitto vobis Paracletum, qui vos doceat de cursu solis et lunae : Christianos enim facere volebat, non mathematicos. Sufficit autem, ut homines de is rebus, quantum in schola didicerunt, noverint wopter humanos usus, Christus autem venturum Paraletum dixit, qui inducat in omnem veritatem: sed non bi ait: initium, medium et finem, non ait: solis et luvae cursus. Aut si putas, hanc doctrinam ad illam veriatem pertinere, quam per spiritum sanctum Christus

<sup>1)</sup> So bezeichnet der Manichaer die Hauptmomente seiner Religionslehre, da der Gegenstand der Religion, das Sepn und Leben der Gottheit, ganz an die Form einer zeitlichen Entwillung gelnüpft ist. Daher drütt sich Felix ben Augustin II, 1. über die Wichtigleit, die Mani's Ep. sund. hatte, mit den Worten aus: Ita epistola fundamenti est, quod et sanctitas tua dene scit, quod et ego dixi, quia ipsa continet initium, medium et sinem.

promisit, interrogo te, quot sunt stellae? si accepisti spiritum illum, de quo dicis, ad quem pertinet, docere ista, quae ego dico ad disciplinam, ad doctrinam christianam non pertinere, oportet, ut renuncies et respondeas mihi— tanquam homo, qui accepisti spiritum, qui introducit in omnem veritatem, et dicis, quia ad ipsame veritatem pertinet, scire ista mundana.

3. Die der alten Naturreligion eigene sombolische mythische Form hat auch der Manichaismus noch nicht aben gelegt. Belche reiche symbolisch = mythische Musstattung Mas nes feinem Religionssystem gegeben hat, hat die Darftele lung beffelben gezeigt. Es begegnet uns eine Reihe von Gestalten, welchen wohl Manes felbst nur eine bildliche Beat, beutung beilegen wollte. Bofur hatte er ben bie Erde mied feinen Schultern ftugenden Omophoros, ben fie von obent haltenden Splenditenens, ben mit Speer und Schilb ges maffneten Rampfer, ben bie Raber bes Feuers, bes Bafe. fere und ber Luft umbrebenden Elementargeift, mofut batte er biefe und andere Wefen halten tonnen, als fur bloge Gebilbe der Phantafie? Der Manichaismus hat ein ges wifes poetisches Geprage, bas ihm Manes, wie im Ber mufitienn, daß die Freiheit der Phantafie auch auf dem Gebiete ber Religion nicht ju fehr beschränkt werden burfe. gegeben zu haben scheint. Ich erinnere hier nur an bas Canticum amatorium, bas, fo viel wir urtheilen fonnen, gang ben feurigen Geift bes Drients athmete. Aber auch ba, wo fich Manes ber Mitwirkung ber Phantafie gur Bils bung feines Systems nicht ebenfo bewußt fenn mochte. konnen wir boch die Form, in welche fo viele feiner Ideen gefleidet find, nur fur eine bilbliche berfelben Urt halten, wie überhaupt diejenige ift, die jum Character der alten Maturreligion gehort. Es find großentheils Borftellungen, bei welchen wir zwischen Inhalt und Form, Idee und Bild wohl unterscheiden muffen, weil die ganze Darftellung fo

vieles an fich tragt, was nur bilbliche Bedeutung haben fann . und fich von felbit nur als Sulle und Reffer der eigentlichen Idee, die dadurch ausgedruft werden foll. So untrennbar auch eine folche bildliche Dars Rellunasweise bem Darftellenden mit der dogmatischen Idee fetbit zusammenfließen mochte, fo scheint boch immer auch wieder das Bewußtseyn hervorzudammern, die bilbliche Korm fen nur ein subjectives Bedurfniß, und burfe bem eigentlichen bogmatischen Gehalt der gangen Borftels lung nicht gleichgestellt werden. Wenn Manes bas bbie Princip bald als die Syle, bald als ben Kurften der Kins Rerniß barftellt, wie follen wir biefe beiden Borftellungen bereinigen, wofern wir nicht in ber einen ben eigentlichen Ausbruck, in ber andern ben mehr uneigentlichen, bilblichen, bie muthische Korm ber erftern, anerkennen? Belche Bors fellung follen wir uns von bem gangen Berlaufe des Rams sfes, in welchem beide Principien mit einander begriffen find, machen, wenn wir nicht fo vieles zu der Form rechs wen durfen, die dem Alterthum, beffen Geift auf Manes fo fichtbar einwirkte, bei ber Darftellung religibfer Ibeen iberhaupt eigen zu fenn pflegte? Darauf ist jedoch in ber gegebenen Entwicklung wiederholt aufmerksam gemacht wors ben. Bas gegen biefe Unficht noch eingewendet werden tonnte, ware nur, bag Manes eben bies vorzüglich fur fich geltend machte, die reine, unverhullte Bahrheit vorgetras Fallunt te, ruft Augustin Contra Faust. gen zu haben. XV, 5. ber Manichaer-Secte gu, mala daemonia, quae tecum scortantur, ut concipias mendacia, et parias phanlasmata. Cur ergo non respuas diptychium veri Dei, tuis membranis inimicum, quibus tot falsos Deos ada. masti mente vagabunda per figmenta cogitationum tuarum, quibus omnia mendacia poetica graviora et honestiora reperirentur, vel hoc certe, quod apud poetas neminem decipit ipsa professio falsitatis, in libris au-

tem tuis tanta fallaciarum turba pueriles et seniles mas, nomine veritatis illectas, miserabilibus corrun erroribus? - Annon recordaris amatorium cantia tuum. ubi describis maximum regnantium regem, trigerum, perennem, floreis coronis cinctum et facie tilantem? - Neque enim potes dicere hoc aliqua stica significatione ita dictum, vel ita demonstra cum tibi praecipue laudari Manichaeus non ob soleat, nisi quod remotis figurarum integumentis tibi veritatem nudam et propriam loqueretur. Pre igitur cantas Deum, regem sceptrigerum, floribus & natum. — Tu vero praecipue Manichaeum ob praedicas, quod non ad talia dicenda, sed potius ad. venda ultimus venerit, ut, et figuris antiquorum aper et suis narrationibus ac disputationibus evidenti la prolatis, nullo se occultaret aenigmate. praesumtionis hujus causam, quod videlicet antiqui, figuras hujusmodi vel viderent, vel agerent, vel di rent, sciebant eum postea venturum, per quem cunt manifestarentur, iste autem, qui sciret post se ne nem affuturum, sententias suas nullis allegoricis ami gibus texerit. Es ift jedoch leicht ju feben, daß badur was über die symbolisch = mythische Form des Manicha mus gefagt worden ift, keineswegs ausgeschloffen wi Eben dies liegt ja schon im Begriff der mythischen Darf lungsweise, daß fie nicht sowohl Sache der Reflexion, als vi mehr des Bedurfniffes ift, wir burfen daher auch die ftr ge Unterscheidung zwischen der Idee und der Form, bie 1 auf unserm Standpunct ju machen genothigt find, bei Da felbst nicht auf dieselbe Beise vorauszusezen. bienft aber, bie reine unverhullte Bahrheit vorgetragen haben, schrieb er fich in jedem Kalle in anderer Beziehm als Paraflet, ju.

4. In Ansehung bes Cultus icheint ber Manichaismus am meiften von ber gewöhnlichen Sitte des Beidens thums abzuweichen. Tempel, Altare, Idole, Opfer, Pries ferthamer maren bei ben Manichaern nicht im Gebrauch. Mein auch die alte Religion hatte gewiße edlere, von der fafdenden Sinnlichkeit des Beidenthums freier gebliebene Brmen, und es ftellt fich uns hier nur die reinere Beise be Cottesverehrung bar, die schon die alten Perfer, wie frund Berodot I, 131. f. beschreibt, auszeichnete, und von wicher Neuere fie treffend die Puritaner des alten Drients mannt baben. Thiere ju schlachten, und der Gottheit all angenehmes Opfer bargubringen, mußte ben Manichas m, nach ihren Begriffen von der Unverlezlichkeit des Thiers bene, und bem bamonischen Ursprung ber Thierleiber, ber sifte Grauel fenn. Much schon die alten Verfer hatten. wie es scheint, keine eigentlichen Opfer, obgleich Thiere zu blachten, und ihr Kleisch zu effen, wie wir aus Berobot 4132. feben, nicht unerlaubt mar. Die Manichaer folgten ber Bermerfung ber Thieropfer jener uralten Sitte bes mineren Beidenthums, welcher g. B. auch Onthagoras Migte, wenn er auf dem Altare der Frommen zu Delos, ber auch ber alteste genannt wird, dem Apollon nur un= Mutige Dofer barbrachte, Gaben von Erdfrudten, und Ruchen, mc Vorphyrius De abstin. ab esu animal. II, 23. Do fein Epfercultus ift, find auch feine Priefterinstitute: boch ma= en die Electi ber Manichaer, als Mittler gwischen ber un= er ihnen stehenden Menschheit und der obern Lichtwelt, den brieftercaften bes Alterthums analog. Den Saß gegen de Ibole theilten die Manichaer gang mit den alten Perim, bie ben Ibolencultus anderer Bolfer nicht felten mit iner gewißen Bilderfturmerei verfolgten. Bgl. herod. III, Es gehorte auch biefe Berwerfung bes Idolencultus u jener reinern Religiositat bes beibnischen Alterthums, bie ms da und bort begegnet, und in ihrer Berbreitung ins

Abendland besonders an den Namen des Pythagoras ges Inupft ift. Bon den religibsen Ginrichtungen bes unthagoreifden Numa fagt Plutarch in bem Leben beffelben c. 8.: Εστι δε και τα περί των αφιδρυμάτων νομοθετήματα παντάπασιν άδελφα των Πυθαγόρου δογμάτων ούτε γαρ έχεινος αισθητον ή παθητον, αόρατον δε και ακήρατον και νοητον ύπελαμβανεν είναι το πρώτον. και ούτος διεχωλυσεν, ανθρωποείδη και ζωόμορφον είκόνα θεοῦ 'Ρωμαίους νομίζειν, οὐδ ἡν παρ αὐτοῖς ούτε γραπτον, ούτε πλαστον είδος θεοῦ πρότερον, πλλ : έν έκατον έβδομήκοντα τοῖς πρώτοις ἔτεσι ναούς μέν οιχοδομούμενοι καὶ καλιάδας ίερας ίστωντες, άγαλμα δ' οὐδὲν ἔμμορφον ποιούμενοι διετέλουν, ώς οὖτε όσιον ασομοιούν τὰ βελτίονα τοῖς χείροσιν, οὐτ' ἐφάπτεσθαι θεοῦ δυνατὸν ἄλλως, ή νοῆσαι. In diesem Sinne sollte auch dem Manichaer der mit andachtigem Sinne, mit dem Lichte der Bernunft, gur Gottheit fich erhebende Menfch ber geiftige Tempel fenn, in welchem ber Unfichts bare auf wurdige Beise verehrt wird, bas lebendige Bilb ber gottlichen Majeftat nur ber Cohn Gottes, ber Altar bie reinen Bestrebungen geweihte Seele, und bas einfache Gebet bas zur Ehre ber Gottheit bienende, ihr wohlaefallis ge Opfer. Die Stelle bes Opferdienfts mußte ichon bem alten Perfer, bem Berehrer ber Boroaftrifchen Religion, um fo mehr bas fromme, ju feiner Zeit bei Tag und bei Racht unterlaffene Gebet vertreten. Daher ber hohe Berth, wels chen auch die Manichaer bem an die Sonne gerichteten, ibs rem Laufe folgenden Gebete beilegten. Ad gyrum solis, ! fagt Augustin Contra Faust. XX, 5., vestra oratio circumvolvitur, d. h., wie Augustin De haeres. c. 45. die Manis 5 daifche Sitte bes Gebets genauer beschreibt, orationes faciunt ad solem per diem, quaqua versum circumit, ad \*\* lunam per noctem, si apparet, si autem non apparet, ad Aquiloniam partem, qua sol cum occiderit, ad orien-

orientem revertitur, stant orantes. Es waren bestäne bige. nach den verschiedenen Sonnenstanden angeordnete Bos ren, wie folche schon bei den Magiern der Perfer, um burch bas auf Erben im Gebete nachgesprochene Wort bes Dre muzd zu jeder Beit, bei Tag und bei Nacht, den Ahrimanis ichen Ginfluß abzuwehren, im Gebrauch maren, und fos bann nach biesem Borgang, nur driftlich modificirt, auch in ben driftlichen Cultus eingeführt wurden. Augustin, ber als Manichaischer Auditor felbst an folchen Gebeten Theil nahm, mußte an ihnen nichts zu tadeln, als baß fie gegen Die Sonne gerichtet waren. Ego tamen in oratione, in qua interfui, nihil turpe geri vidi, sed solum contra fidem animadverti, quam postea didici et probavi, quod contra solem facitis orationem. Praeter hoc in alia oratione vestra nihil novi comperi. Disp. I. contra Fortun. Es fann nicht befremden, daß diefe gegen Sonne und Mond gerichteten Gebete auch als eine Unbetung ber Sonne und bes Monde angesehen wurden. Ungeachtet des milden Auss bruts in der fo eben angeführten Stelle macht doch Augus ffin ben Manichaern biefen Bormurf. Contra Faust. XVIII. 5.: In hac parte etiam vos imitamini gentes, nisi quod cum eis lucidiora duo luminaria, cetera vero sidera non cum eis adoratis. Dgl. IX, 2 .: Quid, nisi oleastrum gentium sapit, adorare solem et lunam? Kaustus selbst will XX, 1'. nicht ben Schein haben, divinorum, quod absit , luminum erubescere culturam, Gine eigentliche Anbetung Diefer beiden Geftirne mar es mohl nicht, ba fic bas gegen fie gerichtete Gebet nur auf ben in ihnen thros nenben Lichtgeift bezogen haben fann, und ba fie Sonne und Mond nur als bie jum feligen Lichtreiche fuhrenden Mittler betrachteten. Richtig fagt baber Alexander von Υηςοφοίιες. 5 .: Τιμῶσι μάλιστα τὸν ήλιον καὶ τὴν σελήνην ούχ ώς θεούς, άλλ' ώς όδον, δι' ήν έστι πρός τον θεον αφικέθαι. Die im taglichen Gebet, so murbe 23

Die Sonne von ben Manichaern auch vorzugsweise am Sonns tage verehrt (vos in die, quem dicunt solis, solem colitis Aua. a. a. D. XVIII, 5.), vielleicht nur, um fich auch hierin an bie Chriften im außern Cultus mehr anschließen gu tonnen 2). Sonft ift über ben Cultus ber Manichaer nichts befannt, mas in einem nabern Bufammenhange mit bem beibnischen Cultus ffinde, nur mochte ich hier noch die ihnen zugeschriebene Reier ber Euchariftie ermahnen, die ficher nicht die christlis de Euchariftie war. Reander glaubt G. 855., daß fie die Reier bes Abendmahle nach ihrer muftischen Naturphilosos phie recht gut deuten tonnten, und in den Fruchten der Das tur ben in ber Natur gefreuzigten Menschensohn barftellten. Ich will dies nicht bestreiten, in jedem Kalle aber glaube ich, muß babei an die fogenannte Daruns = Feier ber Dars fen gedacht werben, die eine auffallende Aehnlichkeit mit ber driftlichen Abendmahlsfeier gehabt zu haben scheint. Rhobe (bie beilige Sage bes Zendvolts S. 510.) neunt fie bie Reier bes gesegneten Brobs und bes gesegneten Relchs, zum Anbenten und gur Ehre home bes Stiftere (oder vielmehr bes Sombole) ber Ormuzdreligion, und gur Ehre Dahmans (des personificirten Cegens, ber burch biefe Res ligion den Menschen wird). Es wurden dabei einige fleine ungefauerte Brode feierlich gesegnet, und von dem Priefter unter Gebet genoßen, fodann etwas geweihter und gefegnes ter Somfaft aus dem beiligen Relch (Savan) getrunfen. Dhne 3weifel ift es eben diese, oder wenigstens eine ihr fehr ähnliche Feier, die in den Mithras = Mufterien begangen ben Kirchenlehrern als damonisches Abbild ber chriftlichen Abendmahlsfeier erschien. Bgl. Justin d. M. Apol. I, 68 .: "Οπερ καὶ ἐν τοῖς τοῦ Μίθρα μυστηρίοις παρέδωκαν

<sup>2)</sup> Doch unterschieden sie sich auch bier dadurch von den Christen, daß sie den Sountag durch Fasten seierten. S. Mosbeim S. 838.

γενέσθαι μιμησάμενοι οί πονηροί δαίμονες ότι γαρ άρτος και ποτήριον ύδατος τίθεται εν ταϊς του μυουμένου τελεταίς μετ' επιλόγων τινών, η επίστασθε. η ua Peir divaode. Tertull. De praescr. haer. c. 40. Mithras celebrat et panis oblationem, et imaginem remerectionis inducit. Bar die Gucharistie ber Manichaer vielleicht ber von Zeit zu Zeit mit besonderen Reierlichkeis ten verbundene Genuß ber Fruchte, aus welchen bie Lichtfeele erlost werden follte? Gehr naturlich ift gewiß bie Annahme, daß die fo gerne ben Formen bes Chriftenthums fic anbequemenden Manichaer eine folche Ceremonie beibes bielten . und fie ihrem Religionsspfteme aneigneten. Socie mabricbeinlich gibt uns biefelbe Borausfegung auch ben bes fen Aufschluß über die Manichaische Taufe, ba Tertullian mmittelbar bor ben angeführten Worten fagt : Ipsas ouoone res sacramentorum divinorum in idolorum myste. ris aemulatur (diabolus). Tingit et ipse quosdam, utique credentes et fideles suos: 3) expiationem delictorum de lavacro repromittit, et si adhuc memini Mithrae. nenat illic in frontibus milites suos. Es tann une for mit auch bies jur Beftatigung bes obigen Urtheils bienen.

<sup>3)</sup> Anch diese Ausbrüse verdienen Beachtung. Die strenge Une terscheidung zwischen Esoteisern und Eroterisern, oder Elocis und Auditores, wie sie dei den Manichdern hießen, sand auch schon in dem Eultus der Mithrasmysterien statt. Bey den Ratharern, oder Manichdern des Mittelalters, hießen Orodontes illi, qui seculariter vivontes, in sids tamon illorum (persectorum) se salvari speradant. S. Steseler's Lehrb. der Aircheng. II. 2. S. 504. Auch was Tertulian noch hinzusezt, ist dem Manichäsmus nicht fremd: Sub gladio (der Mithrasdolch, s. oben S. 93. das Symbol das Kamps) reclimit coronam (Mithras). Quid quod et summum Pontissem (s. oben S. 305.) nuptiis statuit? Habet et virgines et continentes.

daß der Manichaische Eultus, obgleich reiner und ebler, als der gewöhnliche heidnische, doch seinen Zusammenhang mit der alten Naturreligion nicht verläugnet.

IL Das Berhaltniß bes Manichaismus jum Judens thum.

Die die Manichaer mit bem Beibenthum nichts gemein baben wollten, wie fie den ihrem Suftem zu Grunde liegens ben Gegenfag bes Guten und Bofen auch auf bas Berhalts niff ihrer Religion zur beidnischen übertrugen, ebenfo ftrenge urtheilten fie auch über bas Judenthum, ober bie altteftamentliche Religion. Die Gnostifer konnten, da fie nicht bon dem ftreng bualiftischen Gefichtspunct ausgungen, bas Subenthum als bas Erzengniß ihres Demiurgs betrachten. somit zwar als etwas mehr oder minder Befchranktes und Unvollkommenes, aber doch nicht schlechthin Berwerfliches und Erreligibles, die Manichaer aber gingen auch bier noch meiter. und erklarten bas gange A. T. fur ein Werk des bofen Brincips. Titus von Boftra macht III, 5., um den Unterschied ber Manichaischen Unficht vom A. I. von den Ausichten ber Gnoftiter zu bestimmen, folgende breifache Gradation: "Die Bosheit hat fich gegen bas Gefes auf breis fache Weise, durch eben so viele Diener und Meister der Lafterung, ausgesprochen, burch Balentin, ber bas Gefes berabsezte, und vom Evangelium trennte (indem er fagte, ber Gott des Gefezes fen nur gerecht, und, weil er nur ges recht war, nicht der Bater des Sobus, welche beibe aut find, gewesen), burch Marcion, ber die Schrift bes Gefezes fur das Wert eines exrowna erflarte (b. h. bes Des miurgs, als eines unreifen und mangelhaften Erzeugnifes auf der niedrigften Stufe des Dafenns, f. Reander Unoft. Spft. S. 288.) durch Manes, der es einem bofen, licht= lofen Wefen, bas gang Kinfternif fen, jufdrieb; benn fo handelt er, fo fpricht er fich aus, um durch feine Gaze uns geubte Ohren zu verführen und zu verwirren." Damit ftimmt

genau überein, was die Acta disp. Arch. c. 11. als Bes bauptung Mani's angeben : "Der, ber mit Moses und mit ben Juden und ben Brieftern redete, fen der Rurft der Kins fterniß gewesen, baber fenen die Chriften und die Juden und bie Beiden nicht verschieden, sie verehren denselben Gott, ber fie nach ihren Begierben tausche, und nicht ber mahre Sott fen, weswegen alle, die auf jenen Gott hoffen, ber mit Moses und den Propheten redete, mit ihm gebunden werben werben, weil fie nicht auf ben Gott ber Mahrheit gehofft haben; benn jener habe nach ihren Begierden mit ihnen gefprechen." Bon ben Propheten fagte er nach c. 10., "es fem in ihnen nur ein Geift der Gottlofigkeit, der Gefeslofigfeit, und der Finsterniß, die fich von Anfang an erboben hatte, gemefen. Desmegen haben fie nur Grrthum, nicht Wahrheit geredet. Der Archon blendete ihren Ginn, und wenn einer ihren Worten folgt, ftirbt er auf immer, und wird in der ausgebrannten Erdmaffe gefangen gehalten, weil ihm die Erkenntnif bes Paraflets fehlt." Daber nannte er, wie Epiphanius melbet, Haeres. LXVI, 73., das A. I. ein Testament bes Todes, mit Berufung auf Die apostos lischen Aussprüche II. Cor. 3, 7. I. Tim. 1, 9. Auch Epis phanius fagt a. a. D. c. 80., daß er benfelben Dualismus, welchen er in Unsehung ber Principien aufstellte, wie uberhaupt (τὰ δμοια βουλόμενος λέγειν ἐπὶ διαιρέσει τῶν πραγμάτων), fo auch in seiner Ansicht über das Berhalt= nif bes A. und N. T. burchführen wollte, und baher auch abnifche Untithesen, wie Marcion, einander entgegenstellte. Es schien ihm unmöglich, daß das Al. und das R. I. den= felben Urheber habe. Epiph. c. 74. Aug. Contra Adimant. Abimantus hatte bie ganze von Augustin widerlegte Schrift aeschrieben adversus legem et prophetas, velut contraria eis evangelica et apostolioa scripta demonstrare conatas. Mug. Retract. I, 22.

Das ftrenge Berdammungsurtheil, bas Manes über

das A. T. aussprach, sollte nach seiner Ansicht in dem ganzen Charakter der alttestamentlichen Religionsverfassung hinlanglich begründet seyn. Eine Religion, die in ihren Geboten und Verheißungen, in ihren Lehren und Vorstels lungen, in ihrer ganzen Weltansicht, auf einem ganz ans dern Standpunct stund, als die Manichaische Lehre, konnte nicht die Offenbarung des wahren Gottes, nur das Werk damonischer Lüge seyn. Die Hauptbeschuldigungen, die Manes der alttestamentlichen Religion machte, lassen sich in solgende Puncte zusammenfassen:

1. Das M. I. stellt einen fo finnlichen, unsittlichen, überhaupt unwurdigen Begriff ber Gottheit auf, daß ber Gott bes 21. I. unmöglich der mahre Gott fenn fann. Pudoris corruptor Hebraeorum Deus, fagt Rauftus XV. 1., diptychio lapideo suo aurum vobis promittit et argentum, ventris saturitatem, et terram Chananaeorum. Hi vos delectaverunt tam sordidi quaestus, ut libeat peccare post Christum, ut sitis ingrati tam immensis doțibus ejus. Haec vos illiciunt, ut in Hebraeorum depereatis Deo post nuptias Christi. Discite ergo jam nuno etiam, falli vos et decipi falsis promissionibus ejus. Pauper est, egens est, nec ea quidem praestare potest, quae promittit, nam si suae propriae conjugi, dico autem, synagogae, nihil horum praestat, quae pollicetur, et quidem morem gerenti sibi per omnia, et servienti summissius, quam ancilla, vobis praestare quid poterit, alienis ab se, et mandatorum suorum detrectantibus jugum superba cervice? Hebraeorum Dei et nostra admodum diversa conditio est, quia nec ipse, quae promittit, implere potest, et nos es fastidimus accipere. Superbos nos adversus blanditias ejus Christi liberalitas fecit. Vorzuglich, maren es die ersten Capitel ber Genefis, und mehrere febr anthropopathisch lautende Stellen der Mosaischen

Schriften, bie ben Manichaern vielfachen Stoff zu ber Beiduldigung barboten, die Berfaffer ber alttestamentlis den Schriften baben bie unwurdigften Borftellungen von ber Gottheit gehabt. Sane fieri potuit, ut, quemadmodum de Deo impudenter tanta finxerunt, nunc enita in tenebris ex aeterno versatum dicentes, et postea miratum, cum vidisset lucem, nunc ignarum futuri. ut praeceptum illud, quod non esset servaturus Adam. ei mandaret, nunc et improvidum, ut eum latentem in angulo paradisi, post nuditatem cognitam, videre non posset, nunc et invidum ac timentem, ne, si gustaret homo suus de ligno vitae, in aeternum videret, nunc alias et appetentem sanguinis atque adipis ex omni genere sacrificiorum, zelantemque, si et aliis eadem offerentur, ut sibi, et nunc irascentem in alienos, nunc et in suos; nunc perimentem millia hominum ob levia quidem aut nulla commissa, nunc etiam comminane tem, venturum se fore cum gladio et parciturum nemini, non justo, non peccatori, fieri, inquam, potuit, ut et de Dei hominibus mentirentur, qui de Deo ipso tanta protervitate mentiti sunt. Kauftus bei Aug. XXII. 4. Bgl. Epiphan. Haer. LXVI, 70. Biefern biefer Bors murf nur die Schriftsteller trifft, werben wir nachher feben. hier konnen wir zu dem Borwurf, daß das Al. I. soviele unwürdige Borftellungen von der Gottheit enthal= te, auch die Lafterung rechnen, die die Manichaer im M. T. gegen Chriftus ausgesprochen fanden. Frage: Quare Moysen non accipitis? erwiedert Fauftus (XIV, 1.); Amoris pietatisque causa, qua colimus Christum. Quis enim irreligiosus adeo est, ut eum libenter aspiciat, qui suo maledixerit patri? Quapropter et nos Moysen, quamquam humanorum nulli unquam divinorumque pepercerit blasphemando, plus tamen hinc exsecramur, quod Christum filium Dei,

qui nostrae salatis causa pependit in ligno, diro devotionis convicio lacessivit, utrum volens, an casu, tu pideris. Neutro enim excusatus erat, aut commendatus, ut debeat accipi. Ait enim: maledictum esse omnem, qui pendet in ligno. Hunc ergo tu vis, ut accipiam, huic ut credam, cum, si divinus fuit, constet, enm scientem volentemque maledixisse Christo: si vero nolens nesciensque maledixerit, constet, eum non fuisse divinum? Tu ergo elige, utrum vis, aut Moysen prophetam non fuisse, et imprudentia peccasse, at, dum aliis ex more suo maledicit, nesciens blasphemaverit et Deum, aut fuisse quidem divinum, nec futura haec ignoravisse, sed invidentem tamen nostrae saluti, quae futura erat ex ligno, in ejus auctorem maledici oris ui venena promsisse, Et quis ergo credat, hunc vidisse, aut cognovisse patrem, qui sic laceraverit filium, hunc adventum filii potnisse praedicere, qui ascenscionis ejus ignoraverit exitum? Huc accedit; quod illud etiam considero, quam late hoc sit sparsum convicium, quamque multa comprehendat et violet, ut omnes etiam tangat justos et martyres, quotquot simili passionis exitu defuncti suni vita, ut Petrus, et Andreas, ac reliqui ejusdem sortis. Ouos nisi Moses aut ut non propheta nescisset, aut ut malignus odisset, si fuit propheta, non tam crudelis devotionis contumelia lacerasset. Neque enim vulgo saltem maledictos dicit, id est, apud homines tantum? sed maledictos Deo.

2. Im A. T. ist sovieles theils geboten, theils ers laubt, was mir den Grundsagen der Manichaer in geras dem Widerspruch steht. Die Geseze in hinsicht der Besschneidung und der Sabbathsfeier, die Speise und Shes Beseze, den ganzen Mosaischen Opfercultus konnten sie mit dem Begriffe einer auf gottlicher Offenbarung berus

benben Gesegebung nicht vereinigen. Placet circumcidi, id est, pudendis insignire pudenda, et Deum credere sacramentis talibus delectari? Placet suscipere sabbathorum otium et Saturniacis manus insertare catenis? Placet in ingluviem Judaeorum daemoniis, neque enim Deo, nunc tauros, nunc arietes, nunc etiam hircos. ut non et homines dicam, cultris sternere, ac propter quod idola simus exosi, id nunc exercere crudelius sub prophetis ac lege? Placet denique feralium ciborum quaedam existimare munda, quaedam in immundis et contaminatis habere? Rauftus bei Aug. XVIII, 2. Chendas bin gebort fo vieles, mas in dem Leben ber im A. I. geschilderten und als Mufter aufgestellten Personen theils an fich. theils befonders nach Manichaischen Begriffen bocht ansibhig erscheinen muß. Soceros dormire cum nuribus. tanguam Judas, patres sum filiabus, tanguam Loth, prophetas cum fornicatricibus, tanquam Osce, maritos uxorum suarum noctes amatoribus vendere, tanquam Abraham, duabus sororibus unum miscere maritum, tanquam Jacob, rectores populi, et quos mazime entheos credas, millenis et centenis volutari cum scortis, tanguam David et Salomon, aut illud item, quod lege uxoria cautum in Deuteronomio est, debere uxorem defancti fratris, si idem sine filiis obierit, superstiti fratri nubere etc. Haec igitur atque alia hujusmodi sunt Testamenti veteris et exempla et jura, XXXII. 4. Tam turpium odisse me fateor praeceptores, quam ipsa praecepta. VI, I. Bal. XXII, 5.

3. Die Lehre von der Sundenvergebung hatte, wie wir gesehen haben, im Spsteme der Manichaer große Bichatigkeit. Sie konnten es daher auch nur als einen besons dern Borzug des Christenthums anerkennen, daß es die Nachsicht und Gnade Gottes gegen die Menschen in ein so helles Licht sezte, um so mehr aber wurde das A. T.

perpetuam repromittit, etiam si gratis eam mihi testator suns ingereret, fastidirem. Kann man aber an der Erbschaft, die das A. T. verheißt, keinen Antheil haben, so muß man sich von der alttestamentlichen Religion abers haupt lossagen. Improbitas enim haec quidem nimia est, usurpare tabulas, quae testentur exhaeredatum. Faustus ben Aug. IV, 1.

So wenig aber die Manichaer in allen diesen Bezies , bungen mit der alttestamentlichen Religion fich befreunden , Bonnten, fo fonnten fie boch auf ber anbern Seite nicht alles in ihr verwerfen, fie mußten anerkennen, daß fie . manche Gefeze enthalte, welchen fie felbft ihren Beifall . geben muffen, und daß fich durch bas Bange ein hellerer, wenn auch auf die vielfachste Beise verdunkelter Lichtstrahl , bindurchziehe. Wie der Berfaffer der Clementinischen So. milien, um die Gottlichkeit des A. T. gegen diefelben Ans thopopathismen und anftoffigen Borftellungen und Lehren, bie die Manichaer gegen baffelbe geltend machten, ju rechts fertigen, die Boraussezung zu Bulfe nahm, es fen in bie beilige Schrift nach Mofes foviel Kalfches eingemischt wors , ben (zwar burch Beranstaltung bes Argen, aber boch mis autem Grunde, bamit bie erfannt werden, bie bas gegen . Gott Geschriebene gerne horen, und bie, die es nicht ertragen fonnen , Hom. II, 38.) , fo gelten auch bie von ben Manichaern erhobenen Bormurfe nicht fowohl ber Religion felbit und ihrem Urheber, ale vielmehr nur ben Berfaffern ber Schriften. Darüber fpricht fich Fauftus XXII, 1. f. febr bestimmt aus: Minime quidem nos hostes sumus, aut inimici legis ac prophetarum, sed nec ullius omnino, adeo ut, si modo per ipsos vos liceat, simus parati, fateri, falsa illa omnia esse, quae de eis scripta sunt, et quorum causa videntur nobis exosi: sed enim vos repugnatis, et scriptoribus assentiendo vestris in crimen forsitan prophetas innocentes adducitis, infamatis pa-

triarchas, dedecoratis et legem, atque, quod sit stultius, vultis et scriptores vestros non esse mendaces, et eos tamen religiosos ac sanctos, quorum sic flagitia et turpes conscripserint vitas. Quod quia utrumque constare non potest, oportet enim aut hos fuisse malos, aut illos mendaces et falsos, age, si libet, assensu communi scriptoribus damnatis, desensionem suscipiamus legis et prophetarum. Legem autem non dico ego, non circumcisionem, nec sabbatha, et sacrificia, ceteraque hujusmodi Judaeorum, sed eam, quae vere sit lex, id est, non occides, non moechaberis, non pejerabis et cetera. Cui quia olim diffamatae in gentibus, id est, ex quo mundi huins creatura consistit. Hebraeorum scriptores irruentes, tanquam lepram et scabiem, abominanda haec sua et turpissima praecepta commiscuerunt, quae ad peritomen spectant, et sacrificia, age, si es pro certo et tu emicus legis, damna eos mecum, qui hanc violare ausi unt hac commixtione inconvenientium eidem praeceptorum. - Quare constat, haec, ut dixi, non esse legem, sed legis potius maculas et scabiem, quae si damnanter a nobis, damnantur ut falsa, non ut legitima. Nec tangit convicium hoc legem, nec legis auctorem Deum, sed eos, qui hunc et illam nefariis suis religionibus inscripserunt. Ut autem interdum legis nos reverendum nomen, cum Judaica praecepta persequimur, lacessamus, vestro fit vitio, qui inter Hebraicas institutiones et legem nullam vultis esse discrimen, alioquin reddite legi propriam dignitatem, Israeliticas autem ab eadem turpitudines, tanquam verrucas, incidite, defornationis ejus crimen scriptoribus vestris imputate, et statim videbitis, nos Judaismi inimicos fuisse, non le-Puniantur scriptores, damnentur eorum libri, purgetur propheticum nomen indigna fama, gravitati atque censurae suae patriarcharum reddatur auctoritas.

bie moralischen Gigenschaften nicht zu haben, nothwendigen Erforderniffe eines mahren Propheten fenn måf sen. Exempla tantum vitae honestae et prudentiam e virtutem in prophetis quaerimus, quorum nihil in Ju daeorum fuisse vatibus, quia te non latuerit, sentio, Rauftus erinnert an die Stelle Matth. 7. 16. Quapronte haec strictim interim et castigate ad interrogationem tuam responderim, quia quaeris, cur non accipiamu prophetas: alioquin nihil eos de Christo prophetasse, abunde jam parentum nostrorum libris ostensum est. Ego vero illud adjiciam, quia si Hebraei vates Christum scientes et praedicantes tam flagitiose vixerunt. inre et in ipsos dici poterit, id quod Paulus de gentium sapientibus contestatur Rom. I, 21. Vides ergo non esse magnum, magna cognovisse, nisi ex eorum vixeris dignitate. Bgl. die obige S. 357. aus den Acta c. 10. angeführte Stelle.

III. Das Berhaltnif bes Manichaismus jum Christenthum.

Mit bem Beidenthum und Judenthum wollten die Das nichaer feine Gemeinschaft haben, in einem gang andere Berhaltniß aber follte ihre Lebre jum Chriftenthum ftes ben. Go wenig fie in jenen beiben Religionen eine nabere Bermandtichaft mit ihrer Lehre anerkennen wollten, groß follte bagegen die Uebereinstimmung berfelben mit bens Chriftenthum feyn. Im Manichaismus, wie im Chriftenthum, war ja die gange Erlbfung und Beileordnung an Chriftus, als Mittler zwischen Gott und ber Belt, gefnunft. Manes felbst nannte sich in allen feinen Briefen einen Apostel Jesu Christi (omnes ejus epistolae ita exordiuntur: Manichaeus Apostolus Jesu Christi. Mug. Contra! Faust. Epist. XIII. 4. vgl. Contra Epist. fund. c. 5. 6.), und wenn die Manichaer den Christen den Bormurf mach. ten, daß fie noch zu fehr Anhanger bes Beidenthums und Rubens

Inbenthums, ober Salbdriften, wie Rauftus ben Mug. I. 1. fe nennt, feven, wollten fie felbit nur um fo eifrigere und mabrere Berehrer des Christenthums fenn. Aber ebendas mit ift bann auch fogleich angebeutet, mas ben Manichaismus wiederum in einen gewißen Begenfag gum Chriften: thum brachte, und was der Gegenstand des langen und bef= tigen Streits mar, welchen die Lehrer der driftlichen Rirde mit ben Sauptern ber Manichaischen Secte über bas fatholifche und Manichaische Christenthum führten. Chriftenthum der katholischen Rirche schien den Manichaern auf einer Stufe ju fteben, auf welcher es von ber von ihnen aufgefaften Ibee noch fehr entfernt mar, ber Manis daismus follte erft bem Chriftenthum feine Bollendung ges ben, und bie vollkommene Darftellung feiner Ibee fenn. Inbem wir nun biefes Berhaltniß bes Manichaismus jum Chris fenthum naber untersuchen, ftellt es fich uns vor allem in ber bekannten Behauptung Mani's bar, er fen nicht blos ein Apostel Jesu Christi, sondern der von Jesus verheißene Baraflet. In welchem Ginne fich Manes fo nannte, zeigt am besten die Parallele, die fich in diefer Beziehung, wie don Mosheim G. 748. richtig bemerkt hat, zwischen Manes und Duhamed ziehen lagt 4). Beide sezten zwar die Lebre, Die fie aufstellten, dem Christenthum entgegen, fie erfannten aber zugleich in demfelben ein ihrer Lehre gang vermandtes und homogenes Element, ihre Lehre follte bas,

<sup>4)</sup> Nur scheint die gewöhnliche, auch von Neander I. 2. S. 821. wiederholte Angabe, Muhamed selbst habe von sich behanptet, daß er der von Christus verheißene Paratlet sep, nicht richtig zu sepn. Erst seine Anhanger bezogen die Verheißung des Paratlets auf ihn, um dadurch seine Verscherung, daß ein prophetisches Verhältniß zwischen dem Islam und Ehrlichenhum stattsinde, zu besestigen. Wgl. die Abhandlung über das Verhältniß des Islams zum Evangelium in der Theol. Quartalschrift Tub. 1830. 1. S. 13.

her erft bas Mechte und Unachte im Chriftenthum fcheiben. bemfelben zu feinem Berftandniß helfen, und ihm feine mabre Reinheit und Bollendung geben. Da nun in ben Schriften bes D. I. felbit, in ben von ber Gendung bes Paraflets rebenden Stellen, ein Zeitpunct bezeichnet ift, in melchem erft die Bahrheit des Chriftenthums in ihrem vols Ien Lichte bervortreten follte, fo galt eben bies als eine von bem Chriftenthum felbit anerkannte Beftatigung ber Unficht, bie man von bem Berhaltniß jener Lehren gum Chriftenthum aufstellen zu muffen glaubte, und es follte baber auch bet einst tommende, gur mabren Ertenntnig führende Varatlet bes R. T. in ber Person jener Religionsstifter erschienen fenn. Daß fich auf biefem Wege die Borftellung von ber Ibentitat Mani's mit dem Paraflet bildete, liegt nicht unbeutlich in der erften Unterredung Augustins mit dem Das nichaer Kelix c. 1., wo Kelix auf die Aufforderung Augus stins: Manichaeum proba nobis, apostolum esse Christi, erwiedert: Et sanctitas tua mihi probet, quod in. Evangelio scriptum est, Christo dicente: "Vado ad patrem, et mitto vobis sanctum paracletum, qui vos inducat in omnem veritatem." Hoc tu extra scripturam istam, proba, esse scripturam spiritus sancti, quod Christus promisit, ubi omnis veritas reperiatur. Et si invenero veritatem in aliis codicibus, qui ad Manichaeum non pertinent, et Christus illos tradidit: sic enim dictum est a Christo, quia spiritus sanctus, paracletus, ipse in omnem veritatem inducet: secundum Christi sermonem ego scripturam Manichaei recuso. Bgl. Contra Ep. fund. c. 9.: Fortasse dicas mihi: Quando ergo venit a Domino promissus paracletus? Hic ergo, si non haberem aliud, quod crederem, facilius eum adhuc venturum exspectarem, quam per Manichaeum venisse concederem. Daher bemuhte fich Augustin, vor allem barguthun, baß bie Berheißung ber Paraklets wirklich an ben Jungern Jefu

in Erfüllung gegangen fen, mogegen ber Manichaer ime mer wieder barauf bestund: In ipsis apostolis unum maero, qui me doceat de initio, de medio et de fine.... Onia sanctitas tua hoc dicit, quod apostoli ipsi acceperunt spiritum sanctum, paracletum, iterum dico, de mostolis ipsis, quem volueris, doceat me, quod me Manichaeus docuit, aut ipsius doctrinam evacuet de modecim, quem volueris. Disp. I. cum Fel. c. 6. Manes lan fich baber, indem er die Ankundigung bes Paraflets af feine Verfon bezog, unter bemfelben nur einen gur Bols Œ ladung ber Bahrheit auftretenden menschlichen Lebrer geđ bacht haben. Man hat ihm aber ofters auch die Behaups tung beigelegt, er habe fich ale Paraklet für ben beiligen Beift felbft ausgegeben. Schon Gufebins fagt von Manes E.E. VII, 31. geradezu, er fen aufgetreten, ron magandnτον, καὶ αὐτὸ τὸ πνεῦμα άγιον, αὐτὸς ξαυτὸν άναmoύττων, und Augustin weiß sich Contra Ep. fund. c. 6. bie Gewohnheit Manis, fich in allen feinen Briefen mr Apoftel Chrifti, nicht aber des Paraflete, ju nennen. mr baraus zu ertlaren, baß er fich felbit fur ben Varaflet bielt. Quid hoc esse causae arbitramur, nisi quia illa mperbia, mater omniam haereticorum, impulit hominem, ut non missum se a paracleto vellet videri, sed ita susceptum, ut ipse paracletus diceretur. Sicut Jesus Christus homo non a Dei filio, id est, virtute et sapientia Dei, per quem facta sunt omnia, missus est: sed ita susceptus secundum catholicam fidem, ut ipse esset Dei filius, id est, in illo ipso Dei sapientia sanandis pectoribus appareret, sic se ille voluit a spiritu sanc'o, mem Christus promisit, videri esse susceptum, ut cum iam audiamus Manichaeum spiritum sanctum, intelligamus apostolum Jesu Christi, id est, missum a Jesu Christo, qui eum se missurum esse promisit. Singu laris andacia ista et ineffabile sacrilegium. Bgl. c. 8.:

3

1:

Quod cum a nobis quaeritur (warum Manes in ben Eingangsworten seiner Briefe nicht ben heiligen Geift ger nannt habe), respondetis utique, Manichaeo apostolo nominato, spiritum sanctum paracletum nominari, quia in ipso venire dignatus est. Es wird aber burch eben biefe eine bloße Kolgerung enthaltende Stelle nur um fo gewiffer, mas fich comedies nicht bezweifeln lagt, bas bie Rirchenlehrer nur durch die von ihnen angenommene Ibentitat bes Paraflets und bes heiligen Geiftes verans laft wurden, bei Manes, ba er fich einmal Paraflet nanns te, bas Borgeben vorauszusezen, er fen ber heilige Beift. oder die concrete, leibhaftige Erscheinung beffelben. Bgl-Diese Boraussezung ift ebenfe Epiph. Haer. LXVI, 61. grundlos, als jene andere von Eusebius a. a. D. und einis gen andern Schriftstellern , 3. B. Theodoret Fab. haer. I, 26. Damit verbundene, er habe fich fur Chriftus ausgegeben. Die follte bas Gine ober bas Undere fich benten laffen? Glaubte Augustin Contra Ep. fund. c. 8. , ben Manichaern entgegenhalten zu durfen: Quare exhorreatis, cum dicit catholica ecclesia, eum, in quo venit divina sapientia, natum esse de virgine, cum vos eum, in quo spiritum sanctum venisse praedicatis, natum de femina, viro mixta, nihil horreatis? fo burfen wir wohl bem Saretifer felbst so viele Confequenz zutrauen, bag er fich eines fo bandareiflichen Widerspruche nicht fculbig machte 5). Was

<sup>5)</sup> Evolins De fide c. 24. nennt ben h. Geist den Genius des Manes in einer der obigen Augustinischen sehr abnischen, als sersel Consequenzen enthaltenden Stelle: Certe ipsum Manichaeum de patre atque de matre natum fuisse, non negabunt, cujus animam secundum suum errorem Deum esse omnipotentom, similiter non negabunt, qui se mira superdia assumtum a genio suo, hoc est, a spiritus sancto esse gloriatur. Et utique si genius est spiritus sancti, et ipse spiritus sanctus, et ipse Deus omnipo-

emnach Manes, wenn er fich felbst nicht blos einen Apokl Jesu Chrifti, sondern den von Christus verheißenen Pas

tens ut spiritus sanctus, qui tamen Manichaeus carnem habuit, in qua si coinquinatus est spiritus sanctus, aut ejus anima genia spiritus sancti, coinquinabilem Deum colunt. Bas bas Borgeben betrifft, Manes fen Chriftus (icon Eufebius fagt a. a. D. menigstens : zeirror adror μορφάζεσθαι ensiouro, pal, oben S. 241.f.), fo mogen fic bies amar fpatere Manichaer erlaubt haben, gewiß aber nicht die Manichaer gur Beit Anguftins. Mur aus polemifcher Gucht, Confequengen an machen, fagt Augustin in ber obigen Stelle Contra Ep. fund. c. 8.: Oxid aliud suspicer, nescio, nisi quia iste Manitheeus, qui per Christi nomen ad imperitorum animos aditum quaerit, pro Christo isto ipso se coli voluit? Hoc unde conjiciam, breviter dicam. Muguftin fprict bann in ber icon fruber G. 303. angeführten Stelle von ber Manichaischen Reier bes bema, die mit bem driftlichen Paschafest jufammentraf, und fahrt fort: Quis non suspicetur, qui diligenter attenderit, ideo negari a Manichaeo, Christum natum esse de femina, et humanum corpus habuisse, ne passio ejus, quod totius jam orbis festissimum tempus est, ab eis, qui sibi credidissent, celebraretur, et non tanta devotione diem mortis suae desiderata solennitas konoraret? Hoc enim nobis (Augustin spricht von fic als Manichaer) erat in illa bematis celebritate gratissimum, quod per Pascha frequentabatur, quoniam vehementius desiderabamus illum diem festum, substracto alio, qui solebat esse dulcissimus. Die Manichaer fexten ibr bema bem driftlichen Pafchafest entgegen, und faben gerne in der allgemeinen Festlichkeit ber Beit eine auf die Codtenfeier ihres Meifters guruffallende Berherrlichung. Daß aber babei bie Abficht ju Grunde lag, Manes an bie Stelle Christi zu fezen, so daß Manes fur daffelbe gehalten morben ware, was Christus nach der Lehre ber Manichaer mar, widerlegt eben biefe Stelle, da ja die Manichaer Manes von Chriftus ebendaburd unterfchieden, bas er mabrhaft gelitten habe. Um, was Augustin in der obigen Stelle von bem Ma-

raflet nammte, bamit allein fagen wollte, war nur bies baß er ber Bollenber beffen fen, was ihm im Christenthm ber katholischen Kirche noch unvollendet und auf halben Wege fteben geblieben zu fenn fcbien. Diefe bobere Bol lendung aber follte bem Chriftenthum gerade burch basieni ge gegeben werden, was ben eigenthumlichften Inhalt feine Lehre ausmachte, burd ben Dualismus, auf welchen e alles zuruffahrte, und durch die aus demfelben fur die Leb re von ber Beilendnung abgeleiteten sittlichen Grundfate Der Gegenfag bes guten und bofen Princips, und die durd Die Mischung ber beiden Principien burchaus bedingte Be schaffenheit ber Welt mußte bem Menschen guvor befant fenn, wenn er gur Erfenntniß feines Beile gelangen follte Venit Manichaeus cum praedicatione sua, fagt ber nichaer Relix in feiner Unterrebung mit Augustin' c. 9., . suscepimus eum, secundum quod Christus dixit: Mitt vobis spiritum sanctum: et Paulus venit et dixit, qui et ipse venturus est (in der Stelle I. Cor. 13, 9.): cus venerit, quod perfectum est, abolebuntur ea, quae e. parte dicta sunt 6), et postea nemo venit, ideo susci

nichtischen bema fagt, richtig aufzusassen, ist nicht zu über seben, daß das christliche Pascha, mit weichem die Manichtister Bema parallelisirten, nicht die Auserstehungs fonder die Leidens-Keier Christi ist (s. Rheinwald Kirchliche Archio S. 176.). Die Manichtische Ansicht kann also nur diese gi wesen senn: Wenn die christiche Leidens und Todes-Keit Sinn und Bedeutung haben, somit einem wirklich Sesten benen gelten soll, so sep dabei nicht an Christis der j nicht wirklich gestorben, sondern an Manes zu denken: esa diem passionis celebrandum esse, qui vere passus ex Nur in Beziehung auf Manes sev das christische Pascha ei wahres Pascha, und sodann auch dasselbe, was ihr bema war. 6) Anch auf diese Stelle berief sich Manes besonders Epipl Haer. LXVI, 61.

pimus Manichaeum. Et quia venit Manichaeus, et per suam praedicationem docuit nos initium, medium et finem etc. (f. oben G. 347.). Diese über die Ratur ber Dinge gegebenen Aufschluffe maren die beilbringenden, aus ber emigen Quelle bes Lebens gefloßenen Borte, die Manes in bem Gingange feiner Epist. fund. anfündigte. G. oben 5.240. Das baber in ben Schriften bes D. I. mit dem . won Manes aufgestellten Dualismus auf irgend eine Beife ibereinzustimmen fcbien, murbe unter bie achtesten Bestands theile ber evangelischen Lehre gerechnet, und Manes und feine Aubanger benugten Stellen, wie Matth. 7, 18. 13, 24. Joh. 1, 5. 8, 44. 14, 30. II. Cor. 4, 4. (vgl. Epiph. Haer. LXVI, 67-69:), und besonders auch diejenigen, in welchen ber Apostel Paulus von dem Gegensage zwischen Geift und Bleifch fpricht, fehr gerne zur Empfehlung ihrer Lehren und Grundsäze. Da fie aber in ben Schriften bes D. I. fo vieles fanden, was die Manichaische Lehre nicht nur nicht bestätigte, fondern in offenbarem Widerspruche mit ihr fund, fo konnten fie, ber Boraussezung zufolge, daß die urfprungliche Lehre bes Chriftenthums von der Manichais iden nicht verschieden fen, in allen Stellen diefer Art nur eine Entstellung und Berfalfdung bes achten Chriftenthums feben. Sie stellten daber den Grundfag auf, daß die schrift= lichen Urfunden bes Chriftenthums nicht unbedingt ange= nommen werden burfen, fondern vor allem gepruft werden muffe, was in ihnen jum achten Inhalt des Chriftenthums achbre. Alls achter Inhalt bes Chriftenthums founte aber nur bas gelten, mas ben Character ber Manichaischen Lebs re an fich trug, baber mußte nach biefem Rriterium ohne Bebenken alles, was bamit nicht jusammenftimmte, vermorfen werben, weil das ursprungliche Christenthum fich selbst nicht wibersprechen konnte. Me quidem, fagt ber Manichaer Faustus XVIII, 3., Manichaea fides reddit tutum, quae principio mihi non cunctis, quae ex salva-

toris nomine scripta leguntur, passim credere persuasit, sed probare, si sint eadem vera, si sana, si incorrupta. esse enim permulta zizania, quae in contagium boni seminis scripturis fere omnibus noctivagus quidam seminator insperserit, idcircoque me ne hic terrnerit sermo, quamvis reverendi nominis praeferat inscriptionem. quia probare mihi adhuc ex proposito licet, utrumne et hic interdiani satoris et boni sit, an nocturni illius et pessimi. Bal. XXXIII, 3.: Nec immerito nos ad hujusmodi scripturas, tam inconsonantes et varias, nunquam sane sine judicio ac ratione aures afferimus, sed contemplantes omnia, et cum aliis alia conferentes, perpendimus, utrum eorum quidque a Christin dici potuerit necne. Multa enim a majoribus vestris eloquiis Domini nostri inserta verba sunt, quae nomine signata ipsius, cum ejus fide non congruant. Das nach biesem Grundsage ber Uebereinstimmung ber Schrift mit fich felbit als achter Inhalt des Chriftenthums nur bas anerkannt werden konnte, mas insbesondere der Burbe Chrifti, wie fie nach Manichaischen Begriffen gebacht mers ben mußte, keinen Gintrag that, zeigt Rauftus in folgender Stelle XXXII, 7 .: De Testamento novo sola accipientes ea quae in honorem et laudem filii majestatis vel ab ipso dicta comperimus, vel ab ejus apostolis, sed jam perfectis ac fidelibus, dissimulavimus cetera. quae aut simpliciter tunc et ignoranter a rudibus dicta. aut oblique et maligne ab inimicis objecta, aut imprudenter a scriptoribus affirmata sant, et posteris tradita: dico autem hoc ipsum: natum ex femina turpiter, circumcisum judaice, sacrificasse gentiliter, baptizatum humiliter, circumductum a diabolo per deserta, et ab eo tentatum quam misserrime. His igitur exceptis. et si quid ei ab scriptoribus ex Testamento veteri falsa sub testificatione injectum est, credimus cetera, praecipue crucis ejus mysticam fixionem, qua nostrae aninae passionis monstrantur vulnera, tum praecepta salataria ejus, tum parabolas, cunctumque sermonem deificum, qui maxime duarum praeserens naturarum discretionem, ipsius esse, non venit in dubium ?). -Quid ergo peregrinum hoo, aut quid mirum est, si et ego de Testamento novo purissima quaeque legens et meae saluti convenientia ea praetermitto, quae vestris majoribus inducta fallaciter et majestatem ipsius t gratiam decolorant. Re mehr in biefem Ginne bas Christenthum feiner urfprunglichen Burbe gurufgegeben wirbe, besto mehr follte es baburch von allen, ihm aus bem beibenthum und Jubenthum anhangenden, fremdartigen 3us Wien gereinigt, und in feiner Gelbstiffandigfeit und Eigens Daber mar Manes, als hamlichkeit aufgestellt merben. Paraklet, ber Bollenber ber mahren Religion, auf welchen tin Anderer mehr fommen fonnte. In ihm und burch feis ne Lehre ging erst über alles, mas die frühere Zeit, so weit fe Bahrheit enthielt, boch wenigstens fo haufig in Cymbos Im und Allegorien verhüllt hatte, bas mahre Licht und bas volle Bewußtsenn auf. Tu praecipue, fagt Augustin IV, 6. au Kaustus, Manichaeum ob hoc praedicas, guod non ad talia (Symbole und Allegorien) dicenda, ed potius ad solvenda ultimus venerit, ut et figuris antiquorum apertis, et suis narrationibus ac disputationibus evidenti luci prolatis, nullo se occultaret aenigmate. Addis etiam praesumtionis hujus causam, quod videlicet entiqui, ut figuras hujusmodi vel viderent, vel agerent,

š

el

:

r

<sup>?)</sup> Diese Hochschaung der Bergrede (benn diese ist doch wohl in bem obigen Jusammenhange unter bem cunctus sermo deificus zu verstehen) bezog sich hauptsächlich auf die Stelle Matth. ?, 18., in welcher die Manichaer ihren Dualismus klar ausgesprochen fanden.

vel dicerent, sciebant istum postea venturum, per quem cuncta manifestarentur, ille autem, qui sciret post se neminem affaturum, sententias suas nullis alle goricis ambagibus teneret 8).

Es ist schon in den angesührten Stellen ziemlich deut lich ausgesprochen, wodurch die Manichaer ein solches Berfahren mit den schriftlichen Urkunden des Christenthums begründeten. Sie machten es als ein Recht der Vernunfigeltend, zu prüsen, was als Wahrheit anerkannt werder sollte. Nur die das Kriterium der Wahrheit in sich trazgende, oder die durch die Manichaische Lehre erleuchtete, durch den Paraklet in die Wahrheit eingeweihte Vernunft sollte bestimmen konnen, was als ächter Inhalt des Christenthums anzusehen sen. Nobis paracletus, ex novo Testamento promissus, perinde docet, quid ex eodem as cipere debeamus, et quid repudiare. Faustus XXXII, & Sie rechtsertigten aber ihr Versahren den Christen gegen: über noch durch besondere Gründe:

1. Sie behaupteten, in Beziehung auf bas N. T nichts anders zu thun, als was sich die Christen selbst gegen das A. T. erlauben. Darauf beruft sich Faustus XXXII, I. f. Er wirft die Frage auf: Ob aus der Annahme des Evangeliums folge, daß man alles in dem felben Enthaltene glauben musse? Auch die Christen glauber ja deswegen, weil sie das A. T. annehmen, nicht alles, was in demselben geschrieben ist. Außer den Weissagungen, die den Juden einen kunftigen König verkundigten, welchen die Christen für Jesus halten, und einigen Bore

<sup>8)</sup> Mit dieser Behauptung der Manichaer steht allerdings, wie Augustin mit Recht bemerkt, die bei Manes so vorherrischende symbolische mythische Darstellungsweise in einem geswißen Widerspruch, Allein außer dem schon oben S. 350. Bei merkten kommt noch in Betracht, daß die von Manes offen gelehrte Wahrbeit auch als der Schlussel seiner eigenen Allegorien und Symbole angesehen werden muß.

fdriften fur bas burgerliche Leben, bergleichen bie Gebote bes Decalogus find : bu follft nicht tobten, nicht ehebrechen. berwerfen die Christen alles Uebrige. Warum fich alfo nicht auch die Manichaer in Ansehung bes D. T. nur an ben reinften Inhalt beffelben halten burfen? An si patrix Tustamentum habet aliqua, in quibus parum debeut audiri: patris enim esse vultis judaicam legem, chijus novimus, quam multa vobis horrorem, quam multa pudorem faciant, ut, quantum ad animum, jumdudum pi judicaveritis, eam non esse sinceram: quamvia pater ipse, ut creditis, digito suo eam vobis, partim Moy. ses scripserit, fidelis et integer: solius filii putatis Tis. stamentum non potuisse corrumpi, solum non habers aliquid, quod ex se debeat improbari? - Desinite jum proinde id a nobis exigere in Testamento novo, quod ves non servatis in veteri. — Liceat tantundem et nobis in Testamento novo per paracletum, quantum vobis ia veteri licere ostenditis per Jesum.

2 Gie bielten bie Schriften tet Il. Z. niche fbe Beife ber unmittelbaren Junger Jefu, iber nabmen wenige fine an, fie feven, menn que ven beten Jongeen Jefe **unfage. 1**0ch von intaiftienten Schniftfellern is verfüllige weben, daß fie eine bie friennfte Scheitung tes Medeen mb Underen nicht als Arfanten tes Corifiensburge anges ichen memen konnen. Diese Eraris auf bie Auflentie Regermin ber Schriften ter It. I. rief miniche um in feiner gamer Stadte bie Branneier, fet nelaer timer then bee Leberschrift nere March ein ber Cater Bei weis me die Sant ge geber faber unf fie nicht von ber Ingert Jeft felbft, teren Ramer fie fuiren, wefaße fenn Kanfru fagt XXXII. 2 win Jefianeine ver Boine: Not at use fine sometime constant not an equi equidate and many man remove a universary most in-Time term, qu. se sie ein universie files errund.

bus, quae nescirent, partim apostolorum nomina, partim corum, qui apostolos secuti viderentur, scriptorum snorum frontibus indiderunt, asseverantes, secundum eas se scripsisse, quae scripserint. Quo magis mihi videntur injuria gravi affecisse discipulos Christi, quia, quae dissona iidem et repugnantia sibi scriberent, ea referrent ad ipsos, et secundum eos haec scribere se profiterentur Evangelia, quae tantis sint referta erroribus, tantis contrarietatibus narrationum simul ac sententiarnm ut nec sibi prorsus, nec inter se ipsa conveniant, Onid ergo aliud est, quam calumniari bonos, et Christi discipulorum concordem coetum in crimen devocare discordiae? Quae quia nos legentes animadvertimus cordis obtutu sanissimo, aequissimum judicavimus, utilibus acceptis ex iisdem, id est, iis, quae et fidem nostram aedificent, et Christi Domini atque ejus patris omnipotentis Dei propagent gloriam, cetera repudiare, quae nec ipsorum maiestati, nec fidei nostrae conveniant. Bgl. XXXII,3.: Multa a majoribus vestris eloquiis Domini nostri inserta verba sunt, quae nomine signata ipsius cum ejus fide non congruant, praesertim quia, ut jam saepe probatum a nobis est, nec ab ipso haec sunt, nec ab apostolis ejus, sed multa post eorum assumtionem a nescio quibas, et ipsis inter se non concordantibus semijudaeis per famas opinionesque comperta sunt, qui tamen om nia eadem in apostolorum Domini conferentes nomina, vel eorum, qui secuti apostolos viderentur, errores ao mendacia sua secundum eos se scripsisse mentiti sunt. Bgl. XVII, I. Wenn fie baber auch namentlich in ben Reben Selu noch etwas Aechtes voraussezten, und in diefer Beziehung, um bes Evangeliums willen, die Evanges lien vollig zu verwerfen, nicht ben Schein haben wollten, fo waren ihnen boch die Schriften im Gangen unachte und untergeschobene. Die Apostelgeschichte verwarfen fie gera-

bezu. weil fie die Thatsache erzählte, burch welche nach bem driftlichen Glauben die Berbeifung bes Varaflets icon vor Manes in Erfullung gegangen mar, Mug. Contra Adim. c. 17. Das milbeste Urtheil erfuhren die Paus linischen Briefe, beren Enbalt in vielen Stellen bie Manis dier befonbere anfprechen mufite. Da sie aber auch bier auf fehr vieles ftießen, was mit ihrem Spfteme nicht in Einklang zu bringen mar, fo batten fie auch bier bie Ausfunft bereit, Die Briefe enthalten auch Richt = paulis nisches, wenn man nicht etwa lieber in Paulus felbft noch manches Ungeläuterte, noch vom Judenthum ihm Unhaftens . be, voraussezen wolle. Go außert fich wenigstens Rauftus XI, 1.: Quia vobis ita placet, qui nunquam sine stomacho auditis, aliquid esse in apostolo cauponatum, ne hoc quidem nobis sciatis esse contrarium. haec vetus videatur esse et antiqua opinio Pauli de Jem, cum eum et ipse David filium putaret (Rom. I, 3.), ut ceteri, quod tamen ubi falsum didicit, interpolat et infirmat, scribensque ad Corinthios: Nos, inquit, neminem novimus secundum carnem etc. II. Cor. 5, 16. Quod si ita est, quid ergo et nos indignum facimus, si novam et meliorem Pauli tenentes confessionem, veterem illam ac deteriorem projiciamus? - Verumtamen, si ejus est et prior illa sententia, nunc emendata est, sin fas non est Paulum inemendatum dixisse aliquid unquam, ipsius non est. Daß fie biefen legtern Rall ofters annahmen, versichert Augustin Contra Faust. XXXIII, 6. Quid vobis, faciam, quos contra testimonia scripturarum ita obsurdefecit iniquitas, ut quidquid adversum vos inde prolatum fuerit, non esse dictum ab apostolo, sed a nescio quo falsario sub ejus nomine scriptum esse, dicere audeatis? Diefer Betrug, ber überhaupt an ben Schriften bes R. T. ausgeubt worden fenn follte, bezwette nichts anders, als die Bermischung des Judenthums mit

der reinen Lehre des Evangeliums. Volunt enim nescio quos corruptores divinorum librorum ante ipsius Manichaei tempora fuisse. Corrupisse autem illos, qui Judaeorum legem evangelio miscere cupiebant. Mug. De util. cred. c. 3.

Die leitende Ibee biefes fritischen Berfahrens mar. wie auch aus allen diesen Stellen hervorgeht, die Reinis gung des Chriftenthums von allem Beidnischen und Midis ichen. Dadurch follte zugleich alles aus ihm ausgeschies ben werben, mas in ihm noch von einer Ginwirfung bes bbfen Princips herrührte, und in ben geistigen Character bes Christenthums noch ein unreines, materielles Element einmischte. Denn ber Gegensag bes Geiftes und ber Das terie . bes Lichts und ber Finfterniß, bes Guten und Bbs fen, war ber hochfte Gefichtspunct, aus welchem bas Berbaltniß bes R. Z. jum A., bes Chriftenthums jum Judenthum und Beidenthum betrachtet werden follte, und als ber achtefte und ursprunglichste Inhalt des Chriftenthums konnte nur bas gelten, worin fich bas Manichaische Lichts princip in feiner Reinheit barftellte. Bie namlich Das nes, fagt Titus von Boftra in der Borrede jum britten Buch seiner Schrift gegen die Manichaer, Die Schriften . bes A. I. dem bbsen Princip (τη πρός αὐτοῦ λεγομένη xaxia) zuschrieb, so sollten die Evangelien und die übris gen Schriften bes R. I. wie er meinte, von bem guten Gott gegeben fenn, aber nicht einmal diefe, behauptete er, ber Meifter ber Lafterung, fenen von dem Ginfluffe bes. entgegengesexten Gottes gang rein geblieben, auch in ibe nen finde fich, wie durch eine Mischung vieles von ber fogenannten Syle, alles bieß muffe entfernt werben, bas mit rein fur fich bleibe, mas er bem guten Princip que schreiben zu burfen meint. Indem er nun nach feiner Meinung die Wiederherstellung der beiligen Schriften uns ternahm, und beswegen hauptfachlich der Paratlet ju fenn behauptete, verwarf er bas Meifte, und ließ nur weniges

fteben, was gang aus bem Busammenbang mit bem Dere mandten geriffen war. Was eine fo gewaltsam eingreifenbe band noch gurufließ, fagt uns berfelbe Schriftsteller III. 1. meiter : .. Daß die Manichaer die Evangelien zu ehren behaups ten, gefchieht nur jum Schein, murben fie mirklich bie Evangelien ehren, fo burften fie boch fie nicht beschneiben. nicht Theile berfelben hinwegnehmen, nicht Anderes bingns thun, und nach ihrem Sinne Bufaze zu ben Evangelien machen. Ihre Junge kennt biefe Evangelien nicht, aus ibren Borlefungen find fie verbannt, fie haben binguges idrieben, was fie wollten, und hinweggelaffen, mas ihnen gut buntte, und gulegt ift es nur noch ber Rame, mit welchem fie, auch hierin lugnerisch, ben Evangeliencober bas Evangelium nennen, nachdem fie diesen Cober so mes nig erhalten, sondern vielmehr einen andern Cober pon Schriften, in welchen bas Evangelium bis auf den Na= men berschwunden ift, nach ihrem eigenen Dlan fich gemacht haben. Sie haben weit mehr, als alle Andere, die Evangelien mishandelt, Andere nehmen fie nicht an, aber indem fie fie nicht annehmen, verderben fie fie auch nicht, fonbern fie verwerfen fie blos, treten aber ihren Inhalt nicht mit Rugen. Diese aber haben unter dem Scheine, fie anzunehmen, fie mit Sugen getreten, verhohnt und thren Inhalt verfalscht, und gethan, mas Zauberer und ibadliche Menschen zu thun pflegen. Wenn jene nicht glauben , fo ift es bloffer Unglaube , fie laffen fich in teine Intersuchungen über bas ein, mas fie nicht glauben, biefe ber unternehmen es, mitten unter ben Christen auftretend, bie Barmonie ber Schriften aufzuheben, fie lbfen ben Bufummenhang auf burch felbst ersonnene Lehren, und ge= kauchen ben Namen bes Evangeliums nur als Mittel bes Betruas."

Es war in ber That ein vollig rationelles Berhaltniß, in bas fich bie Manichaer, bei einer fo freien Behandlung

ber Urfunden bes Chriftenthums, gum Chriftenthum fegte Sie wollten amar bas Christenthum feinesmegs verwerfer ben Glauben an Chriftus nicht aufheben, Chriftus foll auch nach ihrer Ueberzeugung das Princip ber religibs Erfenntniß fenn, mas fie aber als Mahrheit im Chrifte thum anerkannten , mas fie in Unsebung ber Derson Chris alaubten, und als Inhalt feiner Lehren annahmen, b ftimmten fie burchaus nur nach ber Idee, die fie fich na ben Grundfagen ihres Dualismus über bas Befen be Christenthums gebildet batten. Da aber die Quelle biefe Ibee die Lebre Mani's war, fo Scheinen fie an die Stell ber in ben Schriften und in ber Lebre des D. I. verwoi fenen außern Auctoritat nur eine andere außere Auctorite gefest zu haben, bei welcher dieselbe Frage, die fie in In fehung ber Schriften bes R. T. erhoben, wiedertehrte welchen Glauben fie verdiene? Diefe Ginmendung berühr Mugustin Contra Faust. XIII, 4.: Manichaeus veste apostolum Christi se dicit. - Huic vos de Christo quar credidistis? Quemnam testem vobis sui apostolatus ad duxit? Nomenque ipsum Christi - cur iste invasit, cu usurpavit, qui prophetis Hebraeis vos vetat credere Ne diceretur ei: Mentiris, protulerit vobis aliquos pre phetas, secundum assertionem suam Christum praenun . ciantes: quid facıetis ei, qui — neque ipsis, neque ill credere voluerit? Allein Manes felbst scheint boch , wie fchon bemerkt worden ift, obgleich freilich gerade bierube feine bestimmteren Zeugniffe vorhanden find, den Glaubet an feine Lehre nicht auf außere Beweise gur Beglaubigune feiner gottlichen Gendung, fondern nur auf ihre reinere ber Bernunft einleuchtende Bahrheit geftütt ju haben. In bem er fich Apostel Jesu Christi nannte, berief er fich baful nur auf die heilbringenden, aus der emigen Quelle bes le bens gefloffenen Borte, bie er mitzutheilen hatte. Sein Lebre follte die mabre fenn, weil fie Fragen beantwortete,

bie bie nach Bahrheit forschende; die speculirende Bernunfe nicht] unbeantwortet laffen fonnte, Bedurfnife befriedigte . bie tief in ber Natur bes menschlichen Geiftes gegrundet ju fenn fcbienen. Es ift baber boch eigentlich immer nur bie Auctoritat ber Bernunft, Die Manes und feine Schuler ber außern Auctoritat ber in ben Urfunden bes Chriftens thums enthaltenen Lebre entgegensexten, und die fie zu berechtigen ichien, mit bemfelben Gelbitvertrauen, bas allen mionalistischen Gegnern bes Christenthums eigen ift, auf bie Chriften, als Unbanger eines blinden Auctoritatsglaus bens, berabzuseben, ber ihnen eine Berachtung bes abttlichen Beschentes ber Bernunft ju fenn schien. Tu, qui temere omnia credis, halt ber Manichaer Rauftus, jur Chrenrets tmg ber Bernunft, Augustin entgegen XVIII, 3., qui naturae beneficium, rationem, ex hominibus damnas, cui, inter verum falsumque judicare, religio est, cuique, bonum a contrario separare, non minus formidini est, quam infantibus lamiae, quid facturus eris, cum te in capituli hujus (Matth. 5, 18.) angustiam necessitas coget? Bas Augustin von allen Saretitern behauptet (De utilitate credendi c. 15.), daß fie gwar gum Glauben an Chriftus aufforbern, aber es babei fur unmurbig ertlaren, ohne Bernunft zu glauben, gilt vorzugeweise von ben Manichaern, von welchen Augustin in berfelben Schrift (c. 1.) fagt , baß fie sacrilege ac temere invehantur in eos, qui catholicae fidei auctoritatem sequentes, antequam illud verum, quod pura mente conspicitur, intueri queant, credendo praemuniuntur, et illuminaturo praeparantur Deo. Nosti enim. Honorate, non aliam ob causam nos in tales homines incidisse, nisi quod se dicebant, terribili auctoritate separata, mira et simplici ratione eos, qui se andire vellent, introducturos ad Deum, et errore omni liberaturos. Quid enim me aliud cogebat, annos fere novem spreta religione, quae mihi puerulo a parentibus

insita erat, homines illos sequi ac diligenter audire; nisi anod nos superstitione teneri, et fidem nobis ante rationem imperari dicerent, se autem nullum premere ad fidem, nisi prius discussa et enodata veritate? Onis non his pollicitationibus illiceretur, praesertim ado-Pescentis animus cupidus veri, etiam nonnullorum in schola doctorum hominum disputationibus superbus et garrulus (man vgl., was Augustin De duab. anim. c. 9. Aber feine bamalige Borliebe fur den Manichaismus faat). qualem me tune illi invenerunt, spernentem scilicet quasi aniles fabulas, et ab eis promissum apertum et sinceram veram tenere atque haurire cupientem? Sed quae rursum ratio revocabat, ne apud eos penitus haererem, ut me in illo gradu, quem vocant auditorum, tenerem, ut kujus mundi spem atque negotia non dimitterem, nisi quod ipsos quoque animadvertebam, plus in refellendis aliis disertos et copiosos esse, quam in suis probandis firmos et certos manere? 9). Bal. c. 9.: Profitentur hoc omnes haerelici (sequi viam catholicae disciplinae), negare non possunt, sed ita, ut eis, quos illeciant, rationem se de obscurissimis rebus polliceantur reddituros, eoque Catholicam maxime criminantur, quod illis, qui ad eam veniunt, praecipitur, ut credant, se autem non jugum credendi imponere, sed docendi fontem aperire, gloriantur. Quid, inquis, dici potuit, anod ad corum laudem magis pertineret? Non ita est Hoc enim faciunt, nullo robore praediti, sed ut aliquam concilient multitudinem nomine rationis. Qua promissa naturaliter anima gaudet humana, nec vires

<sup>9)</sup> Bon bem hohen Selbstvertrauen, mit welchem die Manidaer fich für die vom Licht der Vernunft Erleuchteten hielz ten, zeugt auch, was sie von einem folden, der von ihrer - Secte wieder absiel, zu sagen pflegten: lumen per illum transitum focit. Aug. De ut. cred. 1.

mas valetudinemque considerans, sanorum escas appetendo quae male committuntur, nisi valentibus, irruit in venena fallentium. Nam vera religio, nisi credantur, quae quisque postea, si se bene gesserit, dignusque fuerit, assequatur atque percipiat, omnino sine quodam gravi auctoritatis imperio iniri recte nullo pacto potent. Bas Augustin biefen Saretifern gegenüber in ber emannten Schrift De utilitate credendi über bas Beburfs nis des Menfchen (ober ber Menfchen, wie fie gewohnlich find). fich in Cachen ber Religion auf eine gegebene Mus coritat au ftugen, bemerkt, ift größtentheils febr treffend und richtig. Roch tiefer fast Augustin die Frage, um bie es fich bier handelt, in ber furgen Erinnerung auf, mit welcher er die lange Berhandlung mit dem Manibaer Rauftus L. XXXIII. fcbließt : Si quasi ratione movemini, primam cogitetis, quinam sitis, quam minus idonei ad naturam, non dicam Dei, sed animae vestrae comprehendendam, sane quemadmodum velle aut volaisse vos dicitis certissima ratione, non vanissima credulitate: quod cum minime potneritis (sine dubio enim, quamdin tales estis, nullo modo poteritis), illud saltem, quod omni humanae menti est naturaliter insitum, si modo id perversae opinionis pravitate non turbetur, Dei naturam atque substantiam incommutabilem omnino incorruptibilem cogitate vel credite, et Manichaei continuo non eritis, ut aliquando et Catholici esse possitis. Go mag es benn allerbings auch bei biefen Saretifern eine Berkennung ber naturlichen Ungus langlichkeit ber Bernunft, wie fie erft mit bem Chriftenthum in bem Menichen jum Bewuftlepn tommt, gemefen fem, mas fie mit einem fo hoben Bertrauen auf bas nas turliche Licht erfüllte, aber eben beswegen wird uns auch biefe gange Erscheinung weit begreiflicher, wenn wir, mas fich uns immer flarer berausstellt, babei in Erwägung sies ben, baß diefe fogenannten Baretifer, wie fo manche ans

bere, eigentlich gar nicht unter bie chriftlichen Secten gu rechnen find.

Da die Manichaer die religible Ueberzeugung nur von Gründen der Bernunft abhängig machen wollten, so konnsten die gewöhnlichen, auf au ern Iba-sachen berubenden Bes weisgründe für die Babrheit und Göttlichkeit des Christens thums, Bunder und Weissagungen, in ihren Augen keis nen Werth haben. Sie sahen hierin nur eine herabwürs bigung des Christenthums, ein Mistrauen gegen die ins nere Kraft seiner Wahrheit. Enervis sidei consessio est; in Christum sine teste et argumento non credere. — Fidei simplicitatem destruitis, indiciis eam ac testibus fulciendo. Faustus bei Augustin XII, I. Bas

1. Die Munder betrifft, fo fcheinen fie die Realitat ber Bunder Jefu nicht geläugnet zu haben, wie wir ans Mng. Contra Faust. XXVI, 2. feben: Si, quid cuique per naturam liceat, quaeritur, circa omnia id quaeri deberet, quae Jesus gessit, non circa mortem tantummodo insins. Nam et caecum a nativitate lumen videre na. tura non sinit, quod tamen Jesus potenter operatus videtur erga hujus generis caecos, adeo at Judaei ipsi exclamarent, ab initio seculi nunquam fuisse visum, ut atiquis aperuisset oculos caeci nati: manum aridam sanasse, vocem aut verbum privatis his per naturam redonasse, mortuis et in tabem jam resolutis corporibus. compage reddita, vitalem redintegrasse spiritum, quem non ad stuporem adducat, et cogat quodammodo minime oredere, cogitantem, quid liceat, quidve non liceat per naturam? Quae tamen omnia nos communiter facta ab. eodem credimus Christiani, non consideratione jam naturae, sed potestatis tantum et virtutis Dei. boch hiemit jugegeben ift, ift nur icheinbar, ba hier ber Dotetismus der Manichaer eingreift. Welche Beweisfraft konnten die Bunder Jesu fur ben driftlichen Glauben has ben, wenn fie feine Realitat hatten, wie alles, mas Jes

fus that, nur zum Schein geschehen maren? Noch weniger legten fie

bem Beweis aus ben Weiffagungen irgend ein Ge-2. wicht bei. Sie laugneten por allem nach ihrer Unficht vom A. T., baf bas A. T. an Jefu in Erfullung gegangene Beiffagungen enthalte, wenn aber auch bas Il. I., behaups tem fie weiter, folche Weiffagungen enthalten murbe, fo wirben fie doch fur den driftlichen Glauben nichts beweis fm tonnen. Rur fur die vom Judenthum gum Chriftens tum Uebertretenden konnen die Beiffagungen ber Prophes tm, wie Fauftus bei Aug. XIII, 1. f. zu zeigen fucht, einigen Werth haben, fur alle Undere aber feinen. Porro antem nos natura gentiles sumus — ex his postea suwas ad Christianismum conversi, non ante effecti Judaei, ut merito Hebraeorum prophetarum sequeremur filem, ountes ad Christianismum, sed sola exciti fama et virtutum opinione atque sapientia liberatoris nostri, Jen Christi. Unde si mihi, adhuc in paterna religione moranti, praedicator adveniens Christum vellet ex prophetis insinuare, hanc ego protinus dementem putarem, qui gentili mihi et longe alterius religionis homini de magis dubiis dubia conaretur adstruere. Quid ergo opus erat, nisi ut ante prophetis mihi credendum esse permaderet, et tunc per prophetas Christo? Quod ipsum ut fieret, opus item erat aliis prophetis, qui pro istis facerent fidem. Quapropter si tu Christum per prophetas accipiendum putas, prophetas per quem accipies? - Ita nihil ecclesiae christianae Hebraeorum testimonia conferunt, quae magis constat ex gentibus, quam ex Judaeis. Sane si sunt aliqua, ut fama est, Sibyllae de Christo praesagia, aut Hermetis, quem dicunt trismegistum, aut Orphei, aliorumque in gentibus vatum, haec nos aliquanto ad fidem juvare poterunt, qui ex gentibus efficimur Christiani. Hebraeorum vero testimonia nobis etiam, si sint vera, ante fidem inutilia sunt, post fidem supervacua, quia ante quidem eis credere non poteramus, nunc vero ex superfluo credimus.

Schon durch die absprechenden Urtheile, die Die Manis chaer über die Authentie und Integritat der neutestamentlis chen Schriften fallten , mußte ben Bertheibigern bes fatholischen Christenthums bas hiftorische Fundament beffelben vollig untergraben icheinen. Gleichwohl maren Die Manis chaer bamit noch nicht gufrieden, und glaubten ihr Bert, bie Conftruction eines Manichaifchen Chriftenthums, nut gur Balfte vollendet gu haben, wenn fie nicht noch einen weiteren Schritt gethan hatten. Ben allen Zweifeln, burch welche die Glaubwurdigfeit ber neutestamentlichen Schrif. ten erschüttert mar, hatten boch immerhin noch die Saupts thatsachen ber Geschichte' Jesu in ihrer historischen Wahrs beit anerkannt werden tonnen. Darum follte nun auch diese Seite des Christenthums nicht unangefochten blei= ben, und was ichon ber Rationalismus ber Manichaer in Beziehung auf die Schriften unternommen hatte, ihr Doferismus in Unsehung ber Geschichte Jesu vollenden.

Wie die Gnostiter sprachen auch die Manichaer, nur, wie überhaupt, so auch hier, noch entschiedener und durchz greisender, als jene, dem Leben Jesu alle objective Realität ab, seine ganze Erscheinung sollte bloßer Schein gewesen sen. Daß schon Manes selbst diese doketische Anssicht von der Geschichte Jesu hatte, sehen wir aus den uns erhaltenen Bruchstuken seiner Briefe (f. Fabric. Bibl. Ed. Harl. Vol. VII. p. 315. f.), die gerade davon handeln. "Die einfache und wahre Natur des Lichts (schreibt Manes an einen gewißen Zebenas) ist Gine, und seine Wirksamkeit eine und dieselbe. Denn das Licht leuchtete in der Finsterniß, und die Finsterniß nahm es nicht an. Es berührte das Wesen des Fleisches nicht, sondern umgab sich nur mit einem Schattenbilde des Fleisches, damit es nicht durch

bas Befen bes Aleisches überwältigt, leibensfähig und veradnalich gemacht werbe, indem die Kinsterniß seine Lichts wirksamkeit aufheben murbe. Wie litt es nun, ba meber Die Rinfterniß Gewalt über baffelbe batte, noch feine Birte famteit verduntelt murde ?" "Der Cohn des ewigen Lichts. beift es in dem Fragment bes Briefs an den Conthianus. offenbarte fein eigenthumliches Wefen auf bem Berge, er batte nicht zwei Naturen, sonbern Gine im Gichtbaren und Unfichtbaren." In bem Brief an ben Caracenen Rubarus berief fich Manes fur feinen Dofetismus auf Sob. 8, 59. "Als die Juden einst Christus fteinigen und ihre frevelhafte Runheit burch die That außern wollten, zeigte ber Cohn bes bochften Lichts feine Natur, er ging mitten burch fie bindurch, ohne gesehen zu werden, denn die immaterielle Gestalt, die die Gestalt des Kleisches bilblich darstellte, mar nicht fichtbar, konnte auf keine Weise angetastet werben, mil die Materie mit dem Immateriellen feine Gemeinschaft hat, wenn auch eine Geftalt bes Rleisches gefehen murbe." Um ftarkften fprach fich Manes in bem Briefe an Dbas gegen die driftliche Lehre von Chriftus aus: "Wenn die Balilder von zwei Naturen reden, die Chriftus haben foll. fo brechen wir in ein lautes Gelachter barüber aus, baß fie nicht wiffen, bag bie Natur bes Lichts fich nicht mit eis ner andern Matur, mit ber Materie, vermischt, sondern rein ift. und fich mit einer anbern Natur nicht zur Ginheit verbinden fann, wenn auch eine folche Bereinigung ftatte jufinden Scheint. Der Rame Chriftus ift eine misbrauch. liche Benennung, die weder eine Art noch eine Natur be-Das hochste Licht zeigte, mit feinem eigenen Befen vereinigt, in den materiellen Rorpern einen Rorper, an und fur fich ift er (Chriftus) durchans nur Gine Natur." Schon hieraus erhellt, baß die Manichaer in ber gangen Erfcheinung Jefu nur eine Scheingestalt feben tonnten, boch batte auch diefer Dotetismus , was die einzelnen Dos

mente ber Geschichte Jesu betrifft, noch gewiße Grabe. Um anftbBigften mußte ihnen die Borftellung eines auf menschliche Beise gebornen Erldfere fenn. Die Geburt in's fleischliche Leben mar nach ihrer Unficht etwas fo Materielles und Unheiliges, baß fie felbft die von ben Gnoftifern ans genommene Scheingeburt mit ihrer Ibee bes Erlbfere nicht vereinigen zu tonnen glaubten. Absit, laffen bie Acta disp. Arch. c. 47. den Manes fagen, ut Dominum nostrum Jesum Christum per naturalia pudenda mulieris descendisse confitear. Das Unwurdige biefer Borftellung, ex utero natum credere Deum, et Deum Christianorum. wie Rauftus bei Aug. III. I. fich ausbruft, ift ein Saupts gegenstand ber Polemit bes Fauftus gegen ben driftlichen Lehrbegriff. Die Manichaer beriefen fich außer bem ichon ermahnten allgemeinen Grund fur ihre Behauptung, bag Christus nicht geboren fen, auch auf mehrere besondere. aus bem D. T. felbft genommene Grunde, daß Sefus fic felbst feine menschliche Geburt beigelegt, vielmehr erklart habe, er fen nicht von diefer Welt, gefendet, nicht geboren. vom Bater ausgegangen, vom himmel berabgekommen. feine Mutter und feine Bruder feven nur die, Die den Billen feines Baters thun (Matth. 12, 50.). Die Evangeliften. Die seine Geburt und Genealogie melden, haben, wie fie felbit fagen, Befum erft lange nach feiner vorgeblichen Geburt fennen gelernt, die beiden Genealogien bei Matthaus und Lucas laffen fich nicht mit einander vereinigen, Marcus und Johannes ermahnen im Anfange ihrer Evangelien nichts von einer Geburt, Mgrcus nenne Jefus Chris ftus, gleichsam um den Matthaus zu tadeln, der ihn ben Sohn Davide nennt, den Cohn Gottes, Johannes bas emige Wort, das bei Gott mar, u. f. w. Fauftus bei Aug. III, 1. VII, 1. XXIII, 1. f. Evod. De fide c. 25. Acta disp. Arch. c. 47. Rur um die ftreitenden Unfich: ten fo viel mbglich auszugleichen, und um fich mit bem

Gegner in einer vermittelnben Borftellung vereinigen gn Bunen. will Rauftus XXIX, 1. eine Scheingeburt gugeben. Vos pro certo puerperium fuisse creditis, et utero muliebri portatum. Aut si ita non est, fatemini et vos, quia hoc etiam imaginarie sit factum, ut videretur natus, et omnis nobis erit profligata contentio. Bie wes mig bies ernftlich gemeint mar, zeigt bie Untwort Augus fine c. 3.: Verumtamen quaero ab eis, si nostra contentio terminatur, cum hoc dixerimus, cur hoc ipsi non dicunt: cur ipsi mortem non veram, sed imaginariam Christi affirmant: nativitatem autem non saltem talem, sed prorsus nullam dicere delegerunt? - An quia mortem simulare, honestum est, nativitatem autem etiam umulare, turpe est? Die Gnoftifer legten, indem fie eine wirfliche Geburt Chrifti nicht zugaben, um fo mehr Gewicht auf die Taufe am Jordan. Die Manichaer wollten fich amar zu einem burch bie Taufe gewordenen Gohn Gots tes noch eher verstehen, als zu einem von der Maria ges bomen. Nos quamvis de hac sententia nemo prorsus dejiciat, ex Deo accipiendi filium Dei, tamen ut multun imprudentiae concedumus, ut adigamur et falsis credere, ex Jordane nobis erit factus Jesus Dei filius, quam natus ex utero mulieris, erflart Fauftus XXIII, 3. Bie entichieden fie aber auch die Taufe Chrifti verwarfen. ethellt aus eben biefer Stelle. Rach XXXII, 7. ift auch bie Taufe eine ber Sobeit bes Cobnes unwurdige Ernies brigung, und Manes felbft behauptet in den Acta disp. Arch. c. 50. , baß ber Cohn Gottes fur feine Antunft auf ber Erbe weber Taube noch Taufe nothig hatte, fo wenig als Mutter und Bruder. Mit der Laugnung der Geburt fiel auch alles Undere himveg, mas bem Leben Christi bie Bebeutung eines wirklichen Menschenlebens geben fonnte. Das Sochfte, mas ber Manichaer annimmt, ift, wie Faus fins XXVI, 1. fagt: Ab initio, sumta hominis similitus

3

I.

4

3

dine, omnes humanae conditionis simulavit affectus. In gum Schein batte er einen Rbryer, jum Schein geschab ! alles, mas er that und litt, fein Korper mar nicht vers wundbar und sterblich. Contra Faust. XIV, 1. fg. XVI, 11. Bgl. die obigen Fragmente aus Manes Briefen, und Tie tus von Boftra III, 19. Auch ber Tod Jefu und bas mit bemfelben verbundene Leiden Jefu war nichts als Schein. Nos specie tenus passum confilemur, nec vere mortunm, fagt Kauftus XXIX, 1., was Augustin c. 2. weiter fo ers . flart: Sed illud est, quod magiae simile dicimini assere re, quod passionem mortemque ejus specie tenus factam et fallaciter dicitis adumbratam, ut mori videretur, qui non moriebatur. Christus war nur simulator carnis et mortis et vulnerum et cicatricum XVI, 11. Alles, mas fich auf fein Leiden und feinen Tod bezog, geschah nur mit taufchendem Schein XIV. 11. Denn. wie Manes felbit in bem zweiten Fragment bes Briefs an Bebenas (Fabr. B. G. Vol. VII. p. 316.) fagt, die einfacht Matur ffirbtnicht, und ein Schatten des Rleisches wird nicht gefreuzigt. Er hatte baber ftete Diefelbe Ratur und Wirksamkeit bes Lichts, die burch bas Schattenbild bes Rleifches, bas feine Natur nicht übermaltigen konnte, Auch biefes Scheinleiden mar eine Berans nichts litt. staltung des Fursten ber Finfternif, wie wenigstens Secundinus in ber Epist. ad August. es barftellt: Illud vero, quam audacter molitus sit (pessimus), non ignoras, ut Domino, optimum semen seminanti, ille zizania miscuerit, et tanto pastori Scariotem rapuerit, et ut ad ultimum crucis supplicium veniretur, in perniciem ipsius scribas pharisaeosque accenderit, ut Barrabam dimittere clamarent, et Jesum cruo figerent. Evasimus igitur, fest Secundinus bingu, quia spiritalem secuti sumus salvatorem: nam illius tantum eruperit audacia. ut, si noster Dominus carnalis foret, omnis nostra fuisset

mes amputata. Nach einem bei Evobius De fide o. 28. ms Mani's Epist. fund. erhaltenen Fragmente aber hatte ber Rurft ber Rinfternif bas Leiben Selu nur zu feinem eis wenen Berberben veranstaltet. Denn obgleich Jesus ju leis ben ichien, fo mar es boch ber Rurft ber Rinfternif, bet mit feinen Genoffen alles litt. Inimicus guippe, fagt Mas nes, qui eundem salvatorem, justorum patrem, crucifizisse se speravit, ipse est crucifixus, quo tempore alind actum est, atque alind ostensum. Princeps itaque tenebrarum affixus est cruci, idemque spineam coronam portavit cum suis sociis, et vestem coccineam habuit; acetum etiam et fel bibit, quod quidam Dominam potasse arbitrati sunt, atque omnia, quae hic sustinere visus est, tenebrarum ducibus irrogata sunt, qui clavis etiam et lancea vulnerati sunt. Dhue 3meifel haben wir bier nur eine poetische Schilderung ber vernichtenden Folgen, die das Leiden Jefu, indem es die Erlbfung der Licht= feele aus der Gewalt der Rinfterniß bewirkte, fur den Rurs ften des Reichs ber Finfterniß berbeifuhrte. Dbgleich nemlich bas Leiben Chrifti nur ein Scheinleiben mar, fo hatte es doch einen reellen 3met, fofern es durch die Unichaus ung, die es gab, bagu biente, bas Leiden, welchem bie Lichtfeele in ber materiellen Welt unterworfen ift, und bie Eribfung , welcher fie entgegenftreben foll , im Menfchen jum Bewußtsenn zu bringen. Hoc ergo sentimus, gibt ber Manichaer Fortunatus in der Disp. I. mit Augustin als Ranichaische Anficht vom Todesleiden Befu an, de nobis, quod et de Christo, qui cum in forma Dei esset constitatus, factus est subditus usque ad mortem, ut similitadinem animarum nostrarum ostenderet. Et quemadmodum in se mortis similitudinem ostendit, et se a patre esse de medio mortuorum resuscitatum, eo modo sentimus et de animabus nostris futurum, quod per ipsum poterimus ab hac morte liberari, quae aut aliena

est a Déo, aut si propria Dei, et misericardia ejus cessat, et liberatoris nomen et opera liberantis. bie mpstische Kreuzigung Christi (crncis Christi mystica fixio), von welcher Fauftus fpricht XXXII,7., ale von einem Symbol,-burch welches die Leiden und Bunden unferet Seele bargestellt werben. Go lange bie Seelen in biesem materiellen, leiblichen Leben fich befinden, find fie in einem Austande leidensvoller Erniedrigung, der die ihrer Lichtnas tur fich bewußte Seele tief verwundet, und fie gleichfam bem Tode preiszugeben fcheint, fie find in dem Leibe, bet fie an die Materie bindet, wie gefreuzigt. Wie nun bas Tobesleiden und ber Kreuzestod ben leidenden Buftand ber Seele barftellt, fo bringt die auf den Tod folgende Aufer ftehung Chrifti jenen Buftand ber Ceele gur Unschauung, # welchem fie fich im Tode des Leibes erhebt , wenn fie vor allem fich lodreigt, mas fie bisher in ber materiellen Belt, bem Reiche ber Finfterniß, festgehalten bat. Der Tob bei Leibes ift, wie die Trennung der Seele vom Leibe, fo auch Die Auferstehung ber Seele jum Leben. Der 3met. Diese w bedeutungsvolle Idee jum lebendigen Bewuftfenn bes Menichen zu bringen, und ihm in einem anschaulichen Bilde vor bas Gemuth zu ftellen, mar bem Manichaer wichtig genue um dem Tode Jesu, auch als einem bloßen Scheintobe, einen Werth beizulegen, welchen fie einer Scheingeburt nicht beis legen zu konnen glaubten. Bgl. Mug. Contra Faust. XXX. 11.: Hinc est, quod - mors Christi visa sit vel fal lax et simulata praedicanda, et non etiam nativitas Mortem quippe tanquam separationem animae, id est, naturae Dei vestri a corpore inimicorum ejus, hoc est, a figmento diaboli, praedicatis atque laudatis, ac per hoc rem dignam fuisse credidistis, quam Christus, ets non moriens, tamen mortem simulans, commendaret. In nativitate autem, quia non solvi, sed ligari potius Deum vestrum creditis, hanc nec saltem fallaciter inerinatum Christum credere voluistis. In Diesem Sinne onnte der Tob und die Auferstehung Chrifti als ein die bauptidee des gangen Manichaifchen Spftems febr ausrufevoll bezeichnendes Symbol betrachtet werden, und Mas nes felbft icheint biefe fombolifche Bedeutung hervorgehoben gu baben, wie Alexander von Lycopolis c. 24. melbet: Eic Επίδειγμα - την θείαν δύναμιν ένεσταυρωσθαι τη ύλη. καὶ αὐτὸν (Χριστὸν) ὑπομεμενηκέναι τὸ πάθημα τοῦτο λένουσιν, ώσπερ άδυνάτου όντος εκείνου τοῦτο ποιείν (oder παθείν), δπερ αύτος ο Μανιχαίος διαπράττεται λόγω περί τούτου διδάσκων, ότι ή θεία δύναμις είς την ύλην κατακέκληται, και πάλιν απογωρεί τρόπον αυτοί αναπλάττουσι. Un sich zwar ift es unmbglich, baff Chriffus leidet, aber fein Leiden ift ein Bild des an bem Preuzesstamme ber Materie gleichsam angehefteten Beiftes. feine Auferstehung ein Bild bes von den Banden ber Materie befreiten Geiftes. Die Manichaer fcheinen fich biefes Sombols, um die Uebereinstimmung ihrer Lehre von Christus mit ber driftlichen barguthun, gerne bedient zu haben, ba 28 Alexander auch schon c. 4. in feiner Darftellung ber Ranichaischen Lehrbegriffs hervorhebt: Xoioron einal νοῦν, ον δη καὶ ἀφικόμενόν ποτε ἀπὸ τοῦ ἄνω τόπου πλειστόν τε της δυνάμεως ταύτης πρός τον θεόν λε-Ινκέναι, και δή και τὸ τελευταιον ανασταυρωθέντα ταρασγέσθαι γνωσιν τοιώδε τρόπω καὶ την δύναμιν ήν θείαν ενηρμόσθαι, ενεσταυρώσθαι τη ύλη. nit ber Thee Christi gegebene bobere Erkenntnig reflectirt nd concentrirt fich in bem Bilbe feines Rreuzes. ie Manichaer ein wirkliches Leiden und Sterben ber Idee Briffi unwurdig, fo wollte bagegen Alexander auch icon ine folche symbolische Behandlung ber Ibee Chrifti, als bes ogos, unangemeffens finden. Το δέ είς πράγματος επίbemerft er c. 24. zur Beurtheilung ber Manichais ben Lehre bom Rreuzestode Christi, τω παθήματι υπάTiv, nollis estiv auadiag, eig de wien rou övrwer tou loyou övrog in wen Philosophen schien sich demnach an dieser Worte richtig verstehe, der princip der Erkenntniß, nicht einmal im apuchen zu dürsen.

Do loste fich im Manichaismus, ber fich ut wie wir ihn überhaupt nehmen muffen, ale die und Bollendung des Gnofficismus darftellt, be geben Beju in eine Reihe taufchender Scheinforn de mehr eine fo phantaftifche Borftellung, Die wir itene in der Gestalt, in welcher fie auf uns gefomi nicht einmal auf einen bestimmten Begriff bringen unferer Dentweise widerftrebt, defto mehr bringt babei noch die Frage auf, welches religibse Intereff Die Gnoftiker und Manichaer haben konnte? Bare wofern fie fich veranlaßt faben, fich über das Be ihrer Lebre gur driftlichen in einer bestimmten Unfi aufprechen, weit naturlicher gewesen, entweder i Reuplatonikern, mit Porphyr und Andern, Jefum fi menfdlichen, nur von feinen Berehrern gum Gott er Beifen zu erklaren, oder wenn ihnen diefe Boi nicht genugte, einen in ber Wirklichkeit erschienener menfchlichen Natur verkorperten gottlichen Meon anzuerkennen? Diefer legtern Unnahme ftellt fich : gleich die bestimmte Behauptung Mani's entgege ή οὐσία τοῦ φωτὸς έτέρα οὐ μίγνυται ύλη (j. b C. 391. angeführte Fragment aus dem Briefe Allein eine Bereinigung und Bermifchi Ddas ). beiben einander entgegengesezten Principien ober ! nahm ja boch bas Manichaische Suftem an, es barauf die ganze Lehre von der Weltschöpfung 1 Ratur bes Menfchen. Baren beide Naturen an vereinbar, ihr Gegensag teiner Bermittlung fabig, i

beraus bienothwendige Kolgerung hervorgeben, daß auch bie in dem Begriffe der Beltschopfung angenommene Bereiuis sung und Bermifdung teine wirkliche, fondern eine blos ideinbare ift, daß auf diefelbe Weife, wie fich das Leben Ifu in blogen Schein auflost, fo bie gange gefchaffene Welt mit ein Gemebe der Maia, ein Gebilbe taufchender ima= fine Formen, oder, um ben obigen Ausdruf Augustin's # gebrauchen, ein figmentum diaboli ift. Gewiß hat anoftisch = manichaische Suftem eine Seite, Die Diefer Beltanficht nicht zu ferne ligt, wenn wir bei ber Betrachber innern Conftruction biefes Spftems und feiner Midiebenen Modificationen barauf achten, wie ber absobit Begenfag, von welchem es ausgeht, ihm unter ber hand wieder verschwindet, und die als das Reale gefegte Raterie gulegt, ber absoluten Intelligeng und Lichtsubstang the Gottheit gegenüber, nur zu bem un ov, dem garvouebem Regativen bes Positiven, herabfinkt, ober nur 211 bim unbegreiflichen Etwas, das in die abfolute Ginheit bes Milichen Wefens als bifferenzirendes Princip fich eindringt. th bie Ginheit in die Bielheit der Formen theilt, die die Sphare bes endlichen Bewußtseyns ausfüllen. Allein biefe Beltanficht blift boch im Gnofticismus und Manichaismus immer nur als fludtige, leichthinschwebende Idee, wie us bem hintergrunde, bervor, und wir find nicht berechs iat, fo wie die Sufteme por uns liegen, fie geradezu in lefem Ginne zu beuten und aufzufaffen. Was daher Chris bis im Gnofticismus und Manichaismus zu einer blogen Eceingestalt macht, und überhaupt bem Dofetismus zu Brunde ligt, ift nicht die absolute Unvereinbarkeit ber beis en Principien ober Naturen, fonbern nur ihre relative Invereinbarteit in Beziehung auf die Idee, die in der Peron Christi gur Anschauung kommen foll. Da nemlich bie eiben Principien, Geift und Materie, Licht und Kinfters if , Sutes und Bbfes, nicht vereinigt werden tonnen, ohne

daß die Natur bes einen Princips durch bas andere beffel und verdunkelt wird, fo murbe eine reale Bereinigung be beiden Principien, wie fie in bem menschgewordenen, mi einem materiellen Leibe erschienenen, im Rleische geborne Christus gedacht werden muß, die in Christus gesezte Iba wieder aufheben. Chriftus mare nicht bas über alle mate rielle Beflekung erhabene Ibeal, wenn er bie unreine menfc liche Ratur mit benen theilte, beren Erlbfer fenn foll. Die bemnach in bem firchlichen Spftem die zum Begriff bes Er Ibfers nothwendig gehorende Reinheit feines Befens durch feine unfundliche Geburt bedingt ift, fo ift fie in dem gno ftisch : manichaischen Suftem baburch bedingt, daß ber Er Ibfer gar nicht als Mensch geboren ift. Der Dofetismus geht gang aus bem eigenthumlichen Berhaltnif bervor, in welches diefes Suftem die beiden Begriffe, Geift und Mate rie, zu einander fegt, und ihrem Wefen nach bestimmt. Rann es die Natur bes Geiftes nicht ohne die Gigenschaft fich bens fen, burch die Materie beflekt und verunreinigt zu merben. alaubt es, mit der Materie nur den Begriff des an fich Um reinen und Bofen verbinden zu muffen, fo murbe ihm auch Die Idee bes Erlbfere vollig verloren geben muffen, wenn ber Gribser mit ber Materie in irgend eine unmittelbare Berührung fommen wurde. Ueber die Bericbiedenheit ber driftlichen Unficht in der Auffaffung der beiden Grundbes griffe, um welche es fich hier handelt, und ihres gegens feitigen Berhaltniffes gibt Evodius De fide c. 24. Die rich tige Andeutung: Incoinquinabilis substantia non ideo non coinquinatur, quia nihil attingit, sed quia permanet in sua munditia, qualecunque sit, quid attigerit. Sicut corpus invulnerabile aut impenetrabile numquid illud dicimus, quod non percutitur ferro, sed potius, quod etiam, cum percutitur, non penetratur? Et ideo magis probatur filius Dei non posse de sanguine femi-

nae coinquinari, quia per feminam natus est, quam si non per feminam nasceretur, et membra illa devitasset. videretur enim judicasse, posse se inde pollui, et minus a nobis incoinquinabilis diceretur. Daß nun aber bas anos ftifc = manichaifche Spftem, ob es gleich feinem Erlbfer feine andere Realitat geben kann, und ihn wenigstens in ber Cinnenwelt nur in einer Scheingestalt erscheinen laffen muß, es boch nicht vorzieht, auf die andere Seite zu treten, und in Refus einen bloBen Menfchen ju feben, barin tonnen wir gewiß nur ein boberes religibfes Intereffe erkennen. foll wenigstens auch fo die Idee eines Erlbfers festgehalten werden, ber, ob er gleich nicht in die eigentliche Sphare ber menschlichen Natur und bes Menschenlebens eintreten fann. boch der Menschheit als ihr hochstes Ideal ebenso angehort. wie er die Gottheit als ihr reinstes Bild reprasentirt, und ba nun in diesem Spftem ber Geift und bas Ibeale bas mahrhaft Cenende, die Materie aber, fofern fie, als bas Bble, ber Gottheit und bem Erlofer gegenübersteht, eigent= lich das Nichtsenende ift, so ift die Scheingestalt, in welder es den Erlbfer erscheinen lagt, der Reflex der Idee bes Erlbfers, fofern fich diese in ihrer objectiven Wahrheit als das Gemeinfame bes Bewußtsenns barftellt. Damit ber Idee die objective Realitat nicht vollig zu fehlen scheint, muß fie fich außerlich objectiviren, damit aber der Erlbfer felbit mit ber Materie in feine Beruhrung fommt, fann fich die Idee wenigstens in feiner materiellen Erscheinung objectiren : Diefes Mittlere nun, das von der objectiven, mas teriellen Reglitat ber außern Erscheinungewelt ebenso entfernt ift, als von der subjectiven Realitat der blos in die innere Sphare bes Bewußtschns eingeschloffenen Idce, ift bas Bild, ber bildliche Reflex, welchen die Idee, als einen Abalang ihres innern Wefens in Die Außenwelt berausfals len lagt, jene Scheingestalt, in welcher ben boketischen Ono= stifern und Manichaern die Idee des Erlbfers, wie fic fic

ihnen im religibsen Bewußtseyn darstellte, auch außerlich vor die Anschauung treten sollte. Uebrigens kommen hier allerdings auch noch die außern Momente in Betracht, die die Gnostiker und Manichaer um so mehr bestimmen mußten, die Idee des in Christus erschienenen Erlbsers, sen es auch nur in dieser Form, festzuhalten, ihr Bestreben, sich an die christliche Kirche auch außerlich anzuschließen, und der Jusammenhang mit den orientalischen Religionössissemen, von welchen sie ausgingen, und in welchen sie eine ähnliche Idee bereits vorfanden.

Co groß ber Gegensag ift, welchen ber Manichaismus burch feinen Rationalismus und Dofetismus gegen bas auf einer festen, hiftorifch gegebenen Basis rubende Chriftens thum bildet, fo fehr ber erhobene Widerfpruch noch in's Bage und Excentrische geht, fo feben wir hier boch zugleich ben Anfangepunct ber achtungewerthen gegen bas Chriftenthum der katholischen Rirche protestirenden Opposition, die fich in ben fpatern Manichaern und Ratharern, und in ans bern mit den alten Manithaern in naberem oder entferns terem Busammenhang ftebenben Secten burch bas Mittels alter hindurchzieht. Der Widerspruch galt immer einer Uns ficht, die das leußere über das Innere, den Buchstaben über ben Geift, erheben, und Formen fanctioniren wollte. in welchen bas achte, lebenbige Christenthum untergeben zu mugen ichien, tobte, materielle, einen blinden Auctoritates glauben begrundende Formen, die bas Chriftenthum in Gine Rlaffe mit bem Judenthum und Beidenthum gurufgumerfen brohten. Bas ichon Fauftus Augustin entgegenhalt: sacrificia (paganorum) vertistis in agapes, idola in martyres, quos votis similibus colitis, defunctorum umbras vino placatis et dapibus, solennes gentium dies cum ipsis celebratis, ut calendas et solstitia (XX, 4.)., wurde bald ju dem ftehenden Thema erweitert, bas allen von den haretischen Secten gegen die fatholische Rirche erhobenen Bors

murfen zu Grunde lag. Wie aber bas Christenthum ber fatholischen Rirche fich immer mehr verforverte, und in tobs ten, materiellen Formen erstarrte, so murbe bagegen bie Dps pofition ber Baretifer mehr und mehr besonnener und nuch: terner: fie lentte allmalig von jener ausschweifenden Ercen= tricitat, die das Siftorifche in blogen Schein zu verfehren magte, auf jenen Bunct juruf, von welchem aus allein bas innere religibse Gefühl gegen bas Uebergewicht außerer Aus coritaten und Formen, ber Geift gegen ben Buchftaben, feine Rechte mit Erfolg geltend machen fonnte, und an die Stelle imer ben Buchftaben und Inhalt ber Schrift vollig untergrabenden Willkuhr trat zulezt, obgleich die Tendenz im Allgemeinen biefelbe blieb, bas Tefthalten ber Schrift im Gegenfag gegen bas laftige Joch menfchlicher Trabitionen. Blifen wir bon demfelben Puncte aus, von welchem aus fich uns in bormarts gehender Richtung ber fo eben berührte Bufams menbang zeigt, auch rufwarts, fo ift wohl kaum ju laugnen, daß der bei den Manichaern characteristische Biders wille gegen außere Formen, wenigstens gegen alles, mas mit bem Idolencultus bes Beibenthums Aehnlichkeit batte. mit bem an ben alten Perfern gerühmten Puritanismus in naturlicher Bermanbichaft ftund, und wenn wir auf ber eis nen Seite bas fatholische Christenthum bes Mittelalters immer mehr in die Sinnlichkeit des Beidenthums verfinken, auf ber andern ben Manichaismus auf eine reinere, von angern, abgottischen Formen unabhangigere Religiofitat bins wirken feben. fo feben wir in der That hier in der driftlis den Rirche Berhaltniffe fich wiederholen, wie schon in ber alten Welt stattfanden. Die Boroastrische Religion, die, ihrem Geift und Charakter nach der alten Religion der Bebraer verwandt, auf das fpatere Judenthum fo bedeutend eins wirkte, und schon auf diesem Wege auch auf das Christens thum ihren Ginfluß erftrette, zeigt fich uns auch im Das nichaismus und in ben verschiedenen Beziehungen, in wels

den er zum Christenthum stund, in der hohen Bedeutung, die sie im Gebiete der alten Religionsgeschichte behauptet: sie erscheint uns auf dem Standpuncte welthistorischer Betrachtung als eines jener wichtigen Glieder, die, die vorchristliche Welt mit der christlichen vermittelnd, in den Zusammenthang des Ganzen so tief eingreifen, und in dem vielfach verschlungenen Gewebe wie Lichtsäden durch die Reihe der Jahrhunderte sich hindurchziehen.

Die Untersuchung bes Berhaltniffes bes Manichaismus sum Beidenthum, Judenthum und Chriftenthum hat gezeigt, bag berfelbe mit jeder biefer brei Religionsformen in gemiffem Sinne verwandt ift, aber auch wieder von jeder mehr ober minder abweicht. Um geringsten ift die Beruhrung mit dem Judenthum, boch erkennt ber Manichaismus anch in biefem ein aus uralter Offenbarung erhaltenes reis neres Element. Der icharfe Gegenfag, in welchen fich ber Manichaismus felbft zum Beidenthum fegte, konnte fich nur auf die finnlichere Ceite beffelben beziehen, auf ben gewhhnlichen Polntheismus und Idolencultus, im Gangen aber tragt ber Manichaismus ben Geift und Character ber alten Naturreligion entschieden an fich. Mit bem Chris ftenthum wollte er ebenfo nabe befreundet fenn, als er dem Beidenthum ferne zu fteben behauptete, mas aber als ach= ter Inhalt des Chriftenthums gelten follte, mar nur die dem Manichaismus eigene, in die Sprache bes Christenthums gefleidete Form der alten Naturreligion. In die bisberige Untersuchung fchließt fich nun febr naturlich noch die Frage an, worin wir, wenn wir ben Manichaismus, wie er unfreitig verdient, ale eine neue und originelle Erfcheinung auf dem Gebiete der alten Religionsgeschichte betrachten, bas Eigenthumliche beffelben zu fuchen haben, und aus welden ursprünglichen Elementen, wenn wir ihn genetisch erflaren wollen, er hervorgegangen ift? Es begegnet und bier die gewöhnliche auch von den neuesten Siftorifern, Neander

und Giefeler, beibehaltene Meinung, bas Eigenthumliche bes Manichaismus bestehe in einer Combination ber Boroaftris ichen Religion und ber driftlichen. Man erinnert an bie Berbaltniffe, unter welchen Mani auftrat, gerade in ber Beit, in welcher unter ber neuen Dynastie ber Saffaniden mit bem alten Reiche ber Perfer auch die alte Religion Boroafters einen neuen Aufschwung nahm. "Die neue Macht erhals tenbe, und allen bisher gebulderen Religionen fich feindfelig entgegenstellende zoroaftrische Religion, fo stellt Neander (Allgem. Gefch. ber driftl. Rel. und Rirche 1, 2. S. 820.) Die Entstehung bes Manichaismus bar, gerieth jest auch mit dem Chriftenthum, bas fich unter ber Berrichaft ber Parther ungeftort hatte verbreiten tounen, in Rampf. ter folchen Umständen konnte in einem Manne von leben= bigem fahnerem Geiste, wie Mani, leicht ber Gedanke fic bilden, die Ginheit zwischen dem nach feiner Meinung von allem Fremdartigen gereinigten Christenthum und ber reis men Lehre Boroaftere barguthun, baburch ben eigentlichen Inhalt ber driftlichen Ideen erft flar zu machen, und gu= gleich die Berbreitung des Chriftenthums im perfischen Reiche zu befordern, er wollte als von Gott bernfener und erleuchteter Reformator bes Christenthums und bes Parfismus zugleich angesehen fenn." Dabei wird gewöhnlich auch mch auf ben Borgang ber in Sprien aufgetretenen Gno= fifer, mit beren ahnlichen Berfuchen Manes bekannt fenn tonnte, Gewichtigelegt. "Da das gnoftische Christenthum, bemertt in biefer Begiebung Giefeler (Lehrb. der Rirchen= gefch. I. 286. G. 221.), fo viele Beruhrungspuncte mit ber lebre Zoroafters barbot, fo lag es ben persischen Christen, unter welchen ber Gnofticismus ichon langer verbreitet war, nabe, bas Chriftenthum noch enger mit ber Zendlehre gu berbinden." Daß Manes feine Lehre in eine fehr nahe Berbindung mit der driftlichen brachte, die Uebereinstim= mung beider absichtlich hervorhob, und fo viel möglich burch:

auführen suchte, liegt am Tage. Aber eine gang andere Frage ift, ob feine Abficht urfprunglich babin ging, und ob dies fo fehr als feine eigentliche Tendeng anzusehen ift, baß wir den eigenthumlichen Inhalt und Character feines Spftems nur unter biefer Borausfezung genugend erflaren Dies ift es, worin ich von der gewöhnlichen Deis nung abgehen zu mußen glaube. Die Darftellung des Gn= ftems, in welcher ich alles Frembartige soviel moglich ausauscheiden suchte, bat, wie ich hoffe, gezeigt, daß es kein wesentliches Element enthalt, bas feinen Urfprung nur im Christenthum hatte, alles, was es Christliches an fich tragt, erscheint vielmehr nur als etwas außerlich Aufgetragenes, mit den Principien felbst in feinem innern nothwendigen Bu= fammenhang Stehendes, als etwas durch bloße Accommodas tion Angeeignetes, vollfommen aus bem Beftreben Erflarbares, bem bereits vollendeten Spftem nach außen eine großere Bielfeitigkeit ju geben, und feine Lehren und Grund= faze, an deren Berbreitung Manes nach ber Idee feines Berufes fehr viel gelegen war, von einer Seite barguftellen, von welcher fie fich auch Chriften empfehlen fonnten. Gelbft bie Lehre von Chriftus fann feine Ginwendung gegen diefe Anficht begrunden: es ift auch hier nur ber Name, ber aus dem Chriftenthum genommen ift. In allen alten Religionen findet fich ein Gott und die Welt vermittelndes, und insofern Chriftus analoges boberes Befen. In den indi= ichen Religionen haben insbefondere bie periodifchen Er= icheinungen und Berkorperungen Buddha's und Bifchnu's bie Bestimmung, ber Welt einen Regenten ju geben, ber ihr eine bestimmte Periode hindurch vorsteht, und, wenn bie Welt im Urgen liegt, und bie Macht bes Bbfen ein großes Uebergewicht gewinnen will, bafür forgt, baf die Belt nicht dem volligen Untergang preisgegeben wird, fondern dem Endlichen ftets fein Busammenhang mit dem Unendlichen gefichert bleibt: in ber perfischen Religion ift Mithras ber

Mittler, ber in diefer untern, gang in ben Gegenfag bes Lichts und des Dunkels hineingestellten Sphare die Stelle des Dra muzd vertritt, und die die Welt gefährdenden Machte fort und fort befampft, und ale unbeffegliche Conne ben Lauf ber Beiten und die Lichtbahn nach oben immer auf's neue erbffnet: in ber agnptischen und griechischen Religion nebs men Ofiris und Dionnfos biefelbe Stelle ein. Und wie Mas nes das die untere und die obere Welt vermittelnde, die Ruffehr ber leidenden Lichtseelen bewirkende und leitende Mittelmefen vorzugeweise in die Conne fezte und als Genius und Lichtgeist ber Sonne betrachtete, so stunden ja auch bie meiften ber fo eben genannten Gotterwesen in einer febr naben Beziehung zur Sonne, wie namentlich Mithras, Dfiris und Dionnfos. Gie find Connengotter und Jahres: fibrer, und als folche auf abnliche Weise, wie nach Manes bie aus den Banden des Leibs erlosten, zur Ruffehr reifen Geelen in die nahere Obhut Christi fommen, jugleich Beherischer der Unterwelt, die über die Abgeschiedenen mit mibem Scepter walten, und es ihnen an nichts fehlen laf= fen, mas zu ihrem Frieden und zur Bollendung ihres Laufs bient. Gin Wefen berfelben Art ift ber Manichaische Chri= fus 10), ber mit bem Chriftus bes Chriftenthums nichts

.

¥

ı

Ħ

t

Ċ

zi,

٠į

ŕ

e!

2

نا

٤.

ŝ

t

:

<sup>10)</sup> Der Manichaische Christus und der persische Mithras berühren sich in der Beziehung zur Sonne. Strado sagt XV,
3. von den Persern: τιμώσι καὶ ηλιον, δν καλούσι Μίθηση.
Dürfte angenommen werden, daß der Natalis invicti Solis
(wie auch Mithras häusig genannt wurde) die Beranlassung
gab, das Geburtssest Ehristi auf den 25. Dec. zu sezen, so
wäre hier Christus auf analoge Beise substituirt worden,
wie in Mani's System die Sonne die Stelle Christi vertrat.
Auch die sidhulinischen Orakel sezen Christus in die Sonne
nach Buch III. S. 460. in der Ausg. von Serv. Gallaus:

Καὶ τότ' ἀπ' ἡελίοιο Θεὸς πέμψει βασιληα,

<sup>&</sup>quot;Ος πασαν γαίαν παύσει πολέμοιο κακοίο.

als den Namen gemein hat, und es stimmt daher auch das mit ganz zusammen, was Manes selbst in dem Brief an den Odas über den Namen Christus sagt: ή δε τοῦ Χριστοῦ προσηγορία ὀνομά ἐστι καταχρηστικὸν οὖτε εἴδους, οὖτε οὖσίας ὑπάρχον σημαντικόν (Fabr. Bibl. gr. VII. S. 316). Der Name hatte für ihn keine besondere Bedeutung, er gesbrauchte ihn blos als eine hergebrachte Bezeichnung, mit welcher er einen ganz andern Begriff verband, als die Christen mit derselben zu verbinden gewohnt waren. Alle übrigen Lehren des Manichäischen Systems enthalten ohnedies — so scheinbar auch allerdings die Uebereinstimmung, besonders in denjenigen Lehren ist, die den Gegensaz des Geistes und

Die Ausleger erinnern babei an bie Stelle Pf. 19, 5., über welche sich in den Eclogae ex script. Proph. Opp. Clem. Al. Ed. Pott. S. 1002. Die Bemerfung findet: Er to filo έθετο τὸ σκήνωμα αὐτοῦ. Ενιοι μέν οὖν φασὶ, τὸ σῶμα τοῦ κυρίου έν τῷ ἡλίφ αὐτὸν ἀποτίθεσθαι, ὡς Ερμογένης σῶμα δε λέγουσιν οί μεν τὸ σκήνος αὐτοῦ οί δε την τῶν πιστῶν explnolar. Auch das Leitere trifft mit der Manichalichen Borftellung aufammen. Bas die Birtfamteit betrifft, die der Manichaifche Chriftus burch feine Anziehungefraft von bet Sonne herab außert, fo moge hier noch gur Parallele bie Stelle ber Clementinen Hom. XVII, 10. bemerkt werben, nach welcher die Seelen ber Guten in ben Schoos Gottes getragen werden, wie Gebirgenebel von der Sonne angezogen werben. Die gange Stelle bat ein acht Manichaisches Geprage: του πανταχόθεν απείρου νοὸς μέν την μετουσίαν πάντων αναπιέουσαι αί ψυχαί το ζην έχουσιν καν χωρισθώσιν του σώματος, και τον είς αυτύν εύρεθωσιν πόθον έχουσαι, είς τον αὐτοῦ κόλπον φέρονται ώς έν χειμώνι ώρας οἱ άτμοὶ των δρών από των του ήλίου ακτίνων ελκόμενοι φέρονται προς αυτον αθάνατοι. Rad Hom. II, 17. foll, wenn gulegt ber mahre Chriffus erfcheint, alwelov mutos avatellartos. πάντα τὰ τοῦ σκότους ἀφανή γενέσθαι.

bes Rleisches, bes Gbttlichen und Naturlichen im Menschen betreffen - nichts, was als ein eigentlich driftliches Gles ment anzuseben mare: fie fteben mit den Principien des Enfteme in einem fo naturlichen Busammenhang, bag wir nicht nothig haben, fie aus einer andern Quelle abzuleiten. Wollte man fich bier etwa noch auf die Lehre von der Bergebung ber Gunden berufen, die auch im Manichaismus, wie im Chriftenthum, große Bedeutung bat, und fich mit ber oben gegebenen Rachweisung nicht begnugen zu fonnen glauben, nach welcher fie fich aus ber Strenge ber Manichais fchen Gittenlehre von felbst ergeben mußte, so erinnere ich bier noch an die Bendbucher, in beren Religion auch diese Lebre bereits ibre Stelle gefunden bat. Auch der Ormusde biener bittet um Bergebung ber Gunden, felbft ber Gunden bes Gebankens. Bgl. Zendav. Th. II. S. 124. 148. men wir endlich noch bagu, wie wenig ber Manichaische Dofetismus vom historischen Christeuthum irgend etwas Reelles fteben ließ, wie wenig chendeswegen, mas ben au-Berlichen Cultus betrifft, die auf den Thatsachen des Chris ftenthums beruhenden driftlichen Keste von den Manichaern gefeiert werben konnten, baß felbst die scheinbar christlichen Gebrauche, Die Reier bes Sonntage und ber Sacramente, Taufe und Abendmal, nicht blos eine andere Bedeutung, sondern auch eine fehr verschiedene außere Form hatten; fo ift in ber That schwer zu fagen, worin benn eigentlich bie vorausgesette Verschmelzung des Christenthums und des Parfismus bestanden haben oll, wenn fie in Ansehung des Christenthums etwas mehr gewesen fenn foll, als eine blos außerliche Aneignung driftlicher Namen und Formen. fann baber auch die von den Rirchenlehrern gegen die Ma= nichaer fo oft wiederholte Beschuldigung, daß das Ma= nichaische Scheinchriftenthum nur barauf berechnet gewesen sen, Aubanger ihrer Secte zu gewinnen, in der Saupt= fache nicht unwahr und ungerecht finden, wenn wir nur

115

ţ

je:

ér.

JI1

Zi,

.

æ

3,

Ļ

nicht überall einen aus bofer Absicht gefloffenen Betrug pors aussezen. Bgl. Aug. Contra Faust. XVI, 10 .: Vos, ut seducatis et decipiatis idiotas, imperfectosque Christianos, paganismum vos fingitis detestari. - Vester potius error paganismo similis, quandoquidem nec Christum colitis, sed sub Christi nomine nescio quid, quod nobis mentiendo finxistis. XXII, 13.: Christum fatentur Deum, et hanc in laqueo suo velut escam dulcissimam ponunt, qua Christo deditos capiant. C. 16.: Insanas et sacrilegas fabulas suas christiani nominis pallio velare contendunt. Bgl. Titus von Boftra in der Borrede Aum dritten Buch: Όμοδοξία κακών σφαλερών μαθημάτων την προσθήχην των ξαυτού πλασμάτων παρεμ-. βάλλει (ὁ Μάνης), παρὰ δὲ Χριστιανοῖς τὰ Χριστιανῶν . δηθεν μετιών και πιθανότητι ονόματός τε Χριστοῦ και δημάτων της γραφης έπιεικείας έμφάσει — απάτη γίγνεzat. Da fie einmal die Ueberzeugung hatten, daß ihre Lehre mit ber driftlichen im Befentlichen Gins fen, fo galt ihnen die Acs commodation an das Chriftliche nur als das Mittel, der Bahr: heit leichteren Gingang zu verschaffen. Auf einen tiefer liegen= ben Grund, ein schon ursprünglich in die Construction bes Spftems aufgenommenes driftliches Element, lagt uns biefe driftliche Außenseite keineswegs fchließen. Go wenig, wie aus dem Bisherigen erhellt, Die innere Beschaffenheit bes Manichaischen Systems die gewohnliche Meinung über Die Entstehung beffelben mahrscheinlich machen fann, fo wenig wird fie burch basjenige bestätigt, mas uns aus ber Lebensgeschichte Mani's bekannt ift. Man ftugt jene Meis nung hauptsächlich auf die Angabe, Manes fen, obwohl als Magier geboren, in mannlichen Jahren gum Chriftenthum übergetreten und Presbyter einer driftlichen Gemeinde ju Chvaz oder Ahvaz, der Sauptstadt der perfischen Pros ving huzitis (f. Beaufobre T. I. S. 158.) geworden. Chrift fen er demnach auf den Gedanken gekommen, bas

Chriftenthum mit ber Boroaftrifchen Religion, ju welcher er fich fruber bekannte, fo zu verbinden, wie mir diefe Idee in feinem Spftem ausgeführt feben. Allein welche Glaubmarbigfeit fann wohl eine Nadricht verdienen, beren Gemabremann body, wie es fcheint, nur ber erft im 13. Sahrh. lebende fprifche Schriftsteller Abulpharagius ift, ber auch fonft über Manes offenbar Brriges behauptet? altern Schriftsteller wiffen nichts bavon, weswegen ich feis nesmeas mit Reander (S. 818.) für bas auf alle Ralle Babricheinlichfte halten fann, baß Manes fpater von ber 20roaftrifden Religion zum Christenthum übertrat. der batten feine alteften Gegner es nicht unterlaffen, ihm auch feinen Abfall vom Chriftenthum gum Bormurf gu mas den, wenn er wirklich jemals Chrift gewesen mare. Davon wird aber nicht nur nichts gefagt, vielmehr fogar bas Ge= gentheil nicht undeutlich behauptet. Schon Eprill von Jes rufalem versichert, wenn auch in rhetorischem Tone, boch besmegen nicht gerade, wie Beausobre annimmt (T. 1. S. 85.), hyperbolisch unwahr (Catech. V1, 21.): Oux eoriv απὸ Χριστιανῶν ὁ Μάνης, μη γένοιτο οὐδὲ κατὰ τὸν Σίμωνα έξεβλήθη της έχχλησίας ούτε αύτος, ούτε οί ποο αυτού διδάσχοντες (feine Borganger Scothianus und Much von Scythianus fagt Cprill c. 22 .: Terebinthus). Ουδέν κοινόν ούτε πρός Ιουδαισμόν, ούτε πρός Χριστιανισμον κεκτημένος. Bei Augustin erwiedert der Ma= nichder Kelir in der erffen Unterredung mit Augustin c. 8. in Beziehung auf die den Manichaern fo oft entgegengehal= tene apostolische Stelle I. Tim. 4, 1.: Manichaeus non a fide recessit, sicut dicit Paulus, sicut ceteri recesserunt a fide quasi in sectam snam; Manichaeus autem nulla secta recessit, ut dicatur, quia a fide recessit. Diefe Behauptung bestätigt Augustin in feiner Antwort. indem er jene Stelle in bem von Felir angenommenen Gins ne, wenn auch nicht auf Manes felbst, boch wenigstens auf

auf alle biejenigen angewendet wiffen will, bie burch Da= : nes zum Abfall vom driftlichen Glauben verleitet worden fenen. Breviter respondeo: ut secundum taum intellectam accipiam, quod dixisti: "recedent a fide", quia non recedunt a fide, nisi illi, qui fuerunt in aligna fide, Manichaeus autem non fuit in aliqua fide, a qua recesserit, sed in qua fuit, in ea permansit, hoc te in ; terrogo, utrum Manichaeus, vel potius doctrina dae- à moniorum mandaciloquorum, quae fuit in Manichaeo, nullos Christianos catholicos seduxerit, ut recederent a fide? Damit stimmen die übrigen Schriftsteller, die fich uber bas Berhalfniß Mani's jum Christenthum erklaren. vollkommen überein, ber Berfaffer ber Acta disp. Arch. und Epiphanius. Rach ber Erzählung ber Acta (c. 53. f.) wurde Manes erft, nachdem er bereits ben Anfang gemacht hatte, burch die Schuler, die er aussandte, feine Lehre an verbreiten, mit den Schriften der Christen bekannt. fie guruffamen, fanden fie ihren Meifter im Gefangnif. Er war in die Ungnade bes perfischen Konigs gefallen, ba er bas eitle Bersprechen gethan hatte, ben toblich Franken Sohn deffelben wiederherzustellen. Gie erzählten ihm nun auch, was fie auf ihrer Missionsreise Unangenehmes zu erfahren hatten, daß sie nemlich überall, wohin sie kamen, wegen der hohen Verehrung, in welcher der Christenname ftebe, nur Bermunichungen boren mußten. Manes aab ihe nen hierauf Geld, und befahl ihnen die fammtlichen Schrifs ten, in welchen das Gefes der Christen enthalten mare, ans gutaufen. Alls fie mit biefen Schriften guruftamen, fing ber ichlaue Mann an, alle Stellen, die er fur feine 3weiheit benugen konnte, aufzusuchen, und die Beweise fur feine Lehre aus den Schriften der Chriften zu nehmen, indent er Giniges tabelte, Anderes anderte, und jum Schein ben Namen Chriftus aufnahm, bamit feine Schiler, wenn fie diesen beiligen und gottlichen Namen verfündigten. nichts

thr au leiben hatten. Und ba er nun in biesen Schriften ch bie Berheißung bes Paraklet fand, fo bezog er bie= be auf fich, ohne barauf zu achten, bag ber Paraflet nach efen Schriften, ichon folange die Apostel noch lebten, ge= mmen mar. hierauf fandte er feine Schiller aufs neue is, um feine Lehre in der neuen Korm, die er ihr gegeben itte, überall mit aller Zuverficht zu verfündigen. erfische Konig dies erfahren hatte, machte er Unftalt, an m die verdiente Strafe ju vollziehen II). Manes, ber won Runde erhielt, fand jedoch Gelegenheit, die Wachter ines Gefangnifes zu bestechen, und in die Burg Arabion a entfliehen, von mo aus er fodann nach Rarchar ober taskar in Mesopotamien zu ber in den Acta erzählten Bers andlung mit dem Bischof Archelaus fam 12). Bon dies em Bericht weicht Epiphanius Haer. LXVI, 5. in ber hauptangabe, um die es uns zu thun ift, in Sinficht des Beimuncts, in welchem Manes mit den Schriften der Chris fin bekannt geworden senn soll, nur darin ab, daß er den Ranes noch vor feiner Gefangennehmung feine Schuler gur Malaufung Diefer Schriften aussenden lagt. Im Uebrigen

<sup>11)</sup> Daß ber Konig Manes beswegen zur Strafe ziehen wollte, weil er jest seine Irriehren unter dem Namen Christi ver-breiten ließ, wie Beausobre T. 1 S. 87. annimmt, ist eine Boraussezung, zu welcher der Tert nicht berechtigt. Die Willstührlichkeiten, die sich Beausobre diters auch in Beziehung auf die Lebensgeschichte Mani's erlaubt hat, rügt mit gerechtem Tabel Mosheim S. 758.

<sup>12)</sup> Neber bieses Religionsgespräch, Zeit und Ort, und die ausgeblich noch vorhandenen Verhandlungen desselben, die Acta disp. Arch. cum Manete, vgl. man die Untersuchungen Zacagni's, des ersten Herausgebers dieser Acta in der Praes. ad Collect. Monum. Vet. Rom. 1698. und die Nachträge won Gallandi Bibl. Vet. Patr. T. IV. S. XLV. s. und von Routh Rel. Sacrae T. IV. S. 133. und S. 282. f.

aber harmonirt ber Bericht bes Epiphanius gang mit ben Mcten, obgleich Epiphanius, wie mehrere eigene Angaben und Bufage ichließen laffen, nicht blos bie Acten gu feiner Quelle gehabt zu haben icheint. Much nach Epiphanius hatte Manes ichon bamals bie Erfahrung gemacht, baß feine Lehre, wenn er fie dem Bolf vortrug, feinen Glauben fand. Da er nun ichon von ben h. Schriften ber Chriften gehort hatte, die in Judag und in der gangen Belt im Ums lauf feven, von dem Gefeg, ben Propheten, ben Evanges lien und apostolischen Schriften, fo fandte er brei feiner Junger, Diefelben, Die auch Die Acten nennen, den Thomas, hermas und Abdas nach Jerufalem, um fie ju faufen, in ber Absicht, den Chriftus = und Chriften = Namen gur Taufchung ber Menfchen zu misbrauchen. Bon biefer Sendung tamen die Junger nach Epiphanius guruf, als ihr Lehrer im Gefangniß mar, und nun geschah es auch nach des Epiphanius Erzählung, daß Manes die überbrach ten Bucher forgfaltig burchlas, und die entstellte Bahrheit mit feiner Irrlehre vermischte, fo wie er etwas scheinbar Permandtes und Aehnliches fand (ένθα που είρε πρόσωπον λόγου, η κλησιν δυναμένην αποτελείν όμοίωμα τοῦ αὐ-.τοῦ φρονήματος). — Alles dieß zusammengenommen und mit bem Resultate jufammengeftellt, bas fich aus ber Betrachtung des Syftems felbft und feines Berhaltniffes jum Chriftenthum ergibt, begrundet, wie ich glaube, binlanglich bie Annahme, baf Manes nicht vom Chriftenthum aus, auf fein Spftem gekommen 13), vielmehr erft von feinem

<sup>13)</sup> Das Extrem dieser Ansicht ift es, wenn Paulus Seibelb. Jahrb. b. Lit. 1826. S. 949. behauptet: "Ehristliche Begriffe jener Zeit, wo auch die Bischofe und Priester das Bischon oft allzusubstanzartig in (ber oaet) bem Fleische suchten, das Gute, wie einen von der priesterlichen Sacramentsertheilung abhängigen geheimen Gnadenaussluß aus dem guten Gott beschrieben, scheinen auf ibn gewirft, ihn zum

ipsteme aus auch das Christenthum in den Kreis besselben zogen hat, um es mit einer christlichen Außenseite Chrism zugänglicher zu machen, und es in einem sie anziehens n Lichte darzustellen.

Indem wir nun ausgehend von der gewöhnlichen Meisung, Christenthum und Joroastrismus sepen die beiden ins grirenden Elemente des Manichaischen Systems gewesen, Unsehung des erstern auf die so eben aufgestellte Behaupsung geführt worden sind, ist die natürliche Folge davon, as wir, um dem Ursprung des Systems naher zu komsten und einen tiefern Blik in die innere Genesis desselben verfen zu konnen, nun nur um so starter von der einen

Berfuch einer Bereinigung bes Boroaftrifchen mit bem Chriftlichen feiner Beit veranlagt zu baben." Unter ber Auffdrift: De l'influence des Gnostiques sur les sectes asceticospeculatives des Manichéens et des Priscillianistes hat Mat= tet in bet Histoire critique du Gnosticisme T. II. S. 351 - 376. eine furze Darftellung bes Manichaischen Spftems (größtentheils nach Reander, jedoch mit mehreren Ungenauigfeiten) gegeben, und die gewöhnliche Ansicht wieberholt: bie Quellen, aus welchen Manes ichopfte, feven incontestablement le zoroastrisme, tel, que de son temps il dominait en Perse, le christianisme, tel, qu'il lui fut enseigné, et le gnosticisme, tel, qu'il se montrait partout dans la société chrétienne (S. 355.). Ich habe mich aber vergebens nach bestimmteren Nachweisungen bes Ginflusses der Gnoftiter auf Mani's Softem umgesehen, fie mußten nur barin ju fuchen fepn, bag an bie Rabe Spriens, an Gnoftiter, wie Barbefanes und Marcion erinnert, und Scothianus S. 352. kabbaliste ou gnostique judaïsant S. 353. gnostique egyptien genannt wird. Daß Manes, wie bas Chriften= thum überhaupt, fo auch gnoftifche Geftaltungen beffelben tannte, ift mohl moglich, ihnen aber einen Ginfluß auf die Entstehung feines Spftems jujufdreiben, tonnen wir uns nicht veranlagt feben.

Seite auf die andere binubergetrieben werben. Unlaugba verhalt es fich mit bem Boroaftrismus und feiner Begiebum zum Manichaismus gang anders, als mit bem Chriften Der Manichaismus (die fabula persica, wie Au auffin Contra Secund. c. 2. ihn nennt) fann ben Boben nicht verläugnen, aus welchem er hervorgewachsen ift. Dit feiner tiefften Burgel geht er in ben Boroaftrismus gurud. und es waren baber ichon in ber Darftellung feiner einzelnen Lehren hinweisungen auf ben Busammenhang mit ber alten Landebreligion, in welcher Manes als Verfer geboren und erzogen war, nothwendig. Der Dualismus der Principien, ber Gegensag bes Lichts und ber Kinfterniß, ber große und lange Rampf, in welchem fich die Weltschöpfung und ber gange Berlauf ber zeitlichen Weltordnung entwickelt. ift bie aus ber Boroaftrischen Religion genommene wesentliche Grundlage bes Manichaischen Systems. Bergleichen wir aber beide Lehrspfteme genauer, fo bringt fich uns bald bie Ueberzeugung auf, daß es nur die Grundlage ift, die bet Manichaismus mit dem Zoroaftrismus theilt, auf der ges Sbenen Grundlage aber ein in wesentlichen Duncten und in der gangen Weltansicht abweichendes System aufgeführt Ich sehe es als eine nicht unwichtige Aufgabe dieser Untersuchung an, die Differenz ber Manichaischen und 30: roaftrischen Lehre Schärfer als bisher geschehen ift, ins Auge . ju faffen. Sie laßt fich, wie ich glaube, auf folgende Saupts puncte gurudführen:

1. Qualistisch ist der Grundcharacter der beiden Resligionospsteme 14), auch der Begriff der beiden einander ents gegen-

<sup>14)</sup> Daß Manes in Beziehung auf die Zoroastrische Lehre nicht als Wiederhersteller des Dualismus der alten Magierlehre betrachtet werden kann ist schon oben S. 10. gezeigt worden. Die Behauptung Reichlin = Melbegg's hat Matter in

gegengesexten Principien wird im Allgemeinen auf bieselbe Beife bestimmt, aber es zeigt sich auch fogleich, bag ber Gegenfat im Manichaischen Spftem weit tiefer geht, und auf bestimmtere philosophische Begriffe gebracht ift, als im Boroaftrifchen. Es ift ber Gegenfag bes Guten und Bofen, welchen beide Spfteme an die Spize ftellen, was aber dem Boroaftrifchen Spftem gunachft nur ber Gegenfag gwifchen Richt und Kinsterniß ift, ift bem Manichaischen zugleich ber Gegensag zwischen Geift und Materie. Rach ber Boroaftrischen Rebre bat ber Gegenfag, in welchen alles hineingestellt ift, ber nie raftende Rampf zwischen Drmugd und Ahriman, für die geschaffene Welt, die das gemeinsame Product beider ift, bie Folge, baß jedes Geschopf in irgend einem Mangel obe Mebel, welchem es unterworfen ift, ein Abzeichen der Endlichkit, beren Princip Ahriman ift, an fich tragt. Daß bas reine Reuer, Ormuad's erftgeschaffener Cohn, burch buftern, hafflichen Rauch beflekt ift, daß in Bahmans zahlreichem Bolke jebes gute und nugliche Thier in bemfelben Rreife ber Schbpfung, welchem es felbst angehort, einen Reind und Wider= part hat, ber nur auf fein Berderben finnt, daß das ichene Echaf vor dem grimmigen Wolf erzittert, daß der heilfamen Pflange die giftige zur Seite fteht, alles dies, und was babin gehort, ift Abrimans Werk, der fich in Ormuebs reine und lichte Schopfung mit feinem finftern, Unbeil ftiftenben Ginfluß eindrangt und einmischt. Allein nach ber

die tritische Gesch. des Gnost. ausgenommen, wo S. 358. vom Dualismus Mani's gesagt wird: Il dissère essentiellement de la doctrine de Zoroastre, ou se trouve le père inconnu, l'être infini etc. Bgl. S. 373.: Manès parait avoir préséré les anciennes croyances des mages, qui s'étaient conservés dans plusieurs régions de l'ancien empire de l'erse, malgré la résorme de Zoroastre. Betetee Beweise sur dicts Behauptung habe ic nicht gesunden.

Manichaischen Lehre hat bas Uebel ber Welt einen weit tiefern Grund: es find nicht blos einzelne Thiere und Thiers arten, die als ahrimanische Schopfung ber auten Schopfung entgegenstehen, sondern die gange thierische Schopfung ift pon dem Rurften der Kinfternig bervorgebracht, bas Bbfe besteht nicht blos in einem bem Guten und Bollfommenen anhaftenden Mertmal der Unvollfommenheit und Endlichfeit. bie gange materielle, aus forperlichen Befen bestehende Belt, felbst der Leib des Menschen, ift aus einem bofen, unreinen Stoff geschaffen, ein Wert ber Kinfternif. Cbenbarung. meiß die Boroaftrifche Rosmogonie von einem Raube. mie berienige ift, aus welchem die Manichaifche die Schopfun a ber Welt erklart, nichts. 3war wird auch nach ber 30ro: aftrifchen Lehre die Schöpfung der Welt dadurch vollende baß Ahriman in bas Lichtreich und in die von Ormuzd a Schaffene reine Belt mit bem Beere feiner Damonen fein lich einbricht, aber diefer Angriff hat doch nur die Rola daß das Bollfommene ein Unvollfommenes wird, das Gu te mit dem Bofen fich mifcht, der Rulle des Lebens der gerft 5: rende Reim bes Todes fich einpflangt, überhaupt gu be zu Pofitiven, das Ormuzd hervorgebracht hat, Ahriman bas Megative, als bas Ceinige, hinzu thut, und auf diefe Beife aus der gemeinsamen Thatigkeit beider, der Wirkung und Gegenwirkung, die jezige Welt, wie fie ift, mit allen ihren Hebeln, Mångeln und Unvollkommenheiten hervorgeht: nach Manes bagegen gehort bas gange materielle Subftrat ber Melt bem bofen Princip an, bas Bofe ift nicht blos ein Accidens. fondern die Substang der geschaffenen materiellen Belt, und bie Weltschöpfung felbst ift baber nichts anders, als die Berbindung des Geiftes mit der Materie, welche, ba die urfprungliche Tendenz zu biefer Berbindung nicht in bem Beifte, fondern nur in der Materie liegen gu tonnen Scheint, bas Licht nicht die Finfterniff, wohl aber die Finfternif bas Licht sucht, nur als eine an dem Lichtreiche verübte Gewaltthat, ober als ein Raub gedacht werden kann, durch welchen ber Geist, oder die Lichtseele, in die Gefangenschaft der Maeterie gefallen ist, und je tiefer und unausöblicher die eins mal der sinstern Materie anheimgefallene göttliche Lichtsubstanz in die Bande derselben hineingezogen und verstrikt ist, besto vollständiger ist der Act der Weltschöpfung realisirt. Alles dreht sich hier um die beiden Begriffe, Geist und Maeterie: je vielseitiger und durchgreisender die Vermischung dieser beiden Principien gedacht wird, um so befriedigender ist der Begriff der Weltschöpfung ausgefaßt, welchen dieses System ausstellt 25).

₹.

<sup>15)</sup> Am meiften nabert fich ber Manichaifchen Ibee ber Bermifdung ber beiden Principien, nach welcher beide fic bpnamifc und organisch durchbringen, bas eine ein ebenfo pofitives und substanzielles Element ber Difchung ift, wie bas andere, mas Plutarch De Is. et Os. c. 46. von Boroafter faat: εδίδαξε τῷ μέν εὐκταῖα θύειν καὶ χαριστήρια, τῷ δ° άποτρόπαια καὶ σκυθρωτά πύαν γάρ τινα κύπτοντες, "Ομωμι καλουμένην, έν ύλμω τον άδην άνακαλουνται και τον σκότον είτα μίζαντες αίματι λύκου σφαγέντος είς τύπον ανήλιον έκο φέρουσι καὶ όἰπτουσι καὶ γὰο τῶν φυτῶν τομίζουσι τὰ μέν του άγαθου θεου, τα δέ του κακου δαίμονος είναι. Dağ Mutarche "Ouwur bie Sompflanze ber Bendichriften ift, bei griechischen und lateinischen Schriftstellern fonft aumuoe und amomum genannt, leidet feinen Bweifel (f. Anquetil im Anb. zum Zendav. I, 1. S. 121.). Ihr Saft war bei den Parfen das heiligfte Symbol des Lebensprincips, er durfte daher beinahe bei feiner religiofen Ceremonie fehlen. Bas fonnte daber bie Mifdung bes Safts ber bem Ormuzd geweihten Pflanze mit bem Blute bes ahrimanifchen Wolfs anders bedeuten, als bie Bermifchung ber beiden entgegengefegten Principien, beren Resultat bie jest bestehende Welt ift? Dgl. Kleufer Anb. jum Bendav. II, 2. G. 83. Gben dieß ift ohne Zweifel die aiuouisia bes hormiebas und bes Satanas, von welcher Theodor in feiner Schrift über bie Lehre ber perfifchen Ma-

Eine folche Berschiedenheit in Unsehung ber Prineinien mußte bem gangen Spftem eine andere Richtung geben, eine wesentlich verschiedene Weltansicht begrunden. Der Boroaftrische Ormuzdverehrer muß allerdings mit allen geistigen und torperlichen Rraften ftets machen und tampfen gegen die ahrimanischen Machte ber Finsterniß, Reinheit in Gebanken, Worten und Werken, ift die hochfte Aufgabe feis nes der Berherrlichung des Ormuzd geweihten Lebens, mit anastlicher Sorgfalt muß er fich auch por allem huten, was ihm burch außere Berührung eine ahrimanische Beflekung augiehen kann. Alber bei allem diefem fieht er fich boch in Drmugd's heitere, freudenreiche Belt gestellt, ein frisches. gur fraftigen That aufgeregtes Gefühl durchdringt ihn, und lagt ihn gerne weilen in Ormuzd's lichter Schopfung, Die ihm Gefundheit und Bohlfahrt, eine Rulle geistiger und leiblicher Guter verleiht, nur im Sinterhalt lauert ber Urge, ber die Welt mit seinem vergiftenden Ginfluß erfullen will, aber in die Mitte des Lebens hervorzubrechen, und den hellen Tag in finftere Nacht zu verkehren, gestattet ihm Ormuzd's wachsames Auge und fraftiger Urm nimmermehr. Gegen biefe heitere, in den Bendbuchern fich aussprechende, Lebensansicht bildet die duftere, schwermuthige Lebensansicht bes Manichaers einen auffallenden Contraft. Wie Gott felbit an einer Welt, beren materielle Bestandtheile der Kurft ber Kinfterniß gibt, feine Freude haben und nichts mit ihr gu thun haben will (τον θεον μη έχειν μέρος μετ αυτού του χόσμου, μηδέ χαίρειν έπ αὐτω. Acta disp. Arch. c. 11.), fo kann auch bem Manichaer die Welt, in welcher er wider feinen Willen ift, nur in einem truben Lichte erscheinen.

gie sprach, nach Phot. Bibl. cod. 81. Auch das expéquer xai finter eis rónor arálior scheint die Idee anzudeuten, was in der Welt vom guten Princip ist, sep dem bosen gleiche sam als Raub preisgegeben.

Der Reinb, welchen ber Ormugbbiener nur aus ber Kerne fürchtet, hat den Manichaer mit aller Macht ergriffen, von allen Seiten umfaßt, und in ben eigenen Leib, mit welchem er in diefer Welt umbermandelt, wie in einen finftern Rerter, als Gefangenen verstoßen. In diesem Buftande einer beengenden Gefangenschaft ift nur bas Bewuftfenn ber Lichtwelt, von welcher er ausgegangen ift, ber freundliche Lichtstrahl, ber in die finftere Nacht feines Dafenns binein= fällt, und mit allen Schmerzen ber Sehnfucht barrt er bem Zage entgegen, ber ibn einft aus feinen Banden erlofen und feiner Beimath jufuhren wird : fo lange er aber hier weilt, fieht er in allem, mas ibn mit ber materiellen Belt in Beruhrung bringt, felbst in ber Befriedigung ber nothwendigften Bedurfniffe gur Erhaltung feines Lebens, nur eine Befestigung ber Bande, Die ihn an fein Dafenn fetten, eine Schuld, die feit feinem Gintritt in diefe Welt auf ihm la-Beide Religionsspsteme stellen zwischen die hochste Gottheit auf ber einen, und die Welt und den Menschen auf ber andern Seite einen Mittler mit ber Bestimmung, die Belt und ben Menschen dem endlichen Biele zuzuführen. Aber die Bedeutung und Wirksamkeit der beiden Mittler ift nicht gang biefelbe. Der Boroaftrifche Mithras ift mit fo vielen andern auf Ormugo's Geite ftreitenden Lichtgenien einer ber ruftigften Rampfer gegen die bamonischen Machte, bamit bas Licht über die Kinfterniß, Ormuzd über Ahriman, ben Sieg gewinne : ber Mittler bes Manichaifchen Suftems, ber in Sonne und Mond thronende Lichtgeift, ift hoher gestellt, mas die Boroaftrifde Lehre mehr unter mehrere gleichartige Wefen vertheilt, ift in ihm mehr concentrirt, und feine eis gentliche Aufgabe ift, alles der Lichtwelt Bermandte an fich au gieben, die in die Materie gerftreuten Lichttheile gu fam= meln und mit bem Lichtreiche ju vereinigen , bas Geraubte wieder zu gewinnen. Mythifch betrachtet ift die Belticho= pfung und die gange Entwillung des Weltlaufs ein Raub,

melden ber eine verübt, ber andere bestraft, mobei, mas auf ber einen Seite genommen, auf ber anbern wieder que rudgenommen wird (δια τὸ έξ άργης σεσυλησθαι αὐτὸν ύπὸ τὸν ἀργόντων, καὶ γενέσθαι αὐτῷ θλίψιν, τούτου γάριν πέμπει (θεὸς) καὶ συλα ἀπ' αὐτῶν τὴν ψυγὴν αὐτοῦ. καθ' ήμεραν, δια των φωστήρων τούτων, ήλίε καὶ σελήνης. ύα ών όλος ο κόσμος και πασα ή κτίσις άρπάζεται. Acta disp. Arch. c. 11.). Rad ber phyfischen Betrachtung ift es eine ftete Bechselwirfung anziehender und abstoßenber Rrafte: Licht und Finfterniß, Geift und Materie, baffen und fliehen fich ftete, aber bemungeachtet fann boch bas Gine nicht ohne bas Undere fenn, fie ziehen fich an und vermis schen fich, sobald aber die Bereinigung und Bermischung geschehen ift, erfolgt auch wieder bie Trennung, fie ftoffen fich ab, und jedes ber beiben Principien gieht fich in feine eigene Natur guruf, es ift eine ftete Musbehnung und Bufammenziehung. Bon biefer Seite betrachtet nabern fic beide Sufteme am meiften, bas Eigenthumliche bes Manis chaismus bleibt aber auch babei immer bies, bag er eine weit innigere und tiefer gebende Durchdringung ber beiben Principien und Grundfrafte annimmt, ale ber Boroaftries Um auffallendsten zeigt fich die Berschiedenheit ber beiben Spfteme in ber Lehre von dem Schickfal ber Seelen nach dem Tode. Der Manichaismus lagt nach feiner Unficht von bem Berhaltniß bes Beiftes und ber Materie, ba bie Bereinigung und Bermischung ber beiben Principien fur ben Geift eine Beflekung und Berunreinigung gur Folge bat, bie Seele erft nach langer Wanderung burch verschiebene Rorper der Thier = und Pfigngenwelt zu ihrer ursprünglichen Reinheit wieder gelangen. Dem Zorpaftrismus ift die Idee ber Metempsychose fremd. Da bieser nicht von bem Gegenfat zwischen Geift und Materie ausgeht, fo kennt er auch keine durch die bloße Berbindung des Geiftes mit ber Da= terie, ober ber Geele mit bem Leib, entstandene, erft allmalig

wieber abamvaschende Schuld und Unreinheit. Der Gegene fas feiner beiden Principien, bes Lichtes und ber Rinfters niß, ift ihm in Beziehung auf die Seelen nur ber ethische Gegenfag bes Guten und Bofen. Die Seelen ber Guten. bie Ormuad's durch Boroafter geoffenbartes Gefet liebten und abten, tommen unmittelbar nach bem Tobe in Ormugd's feliges Lichtreich , die Seelen ber Bbfen , die gegen Ormugb funbiaten und bie Kinfterniß in fich herrschen ließen, fallen Ahrimans finfterm Reiche anheim. In ben Kreis ber Mithrasmpfterien gehorte allerdings auch die Idee der Seelenwandes rung, allein in diefe sacra wurde bei ihrer Berpflangung in bie westlichen Lander manches aufgenommen, mas wir nicht mit Sicherheit auf perfischen und goroaftrischen Ursprung aus ruffuhren burfen , mas fich nur wegen einer gemiffen Berwandtichaft an fie anknubfte. Porphprius indef (De abstin. ab esu animal. IV. c. 16.) schreibt nach bem Zeugniß bes Enbulus, der eine Iστορία του Μίθρα in vielen Buchern fchrieb, einem Theile der perfischen Magier die Lehre von ber Metempsychose zu: δόγμα πάντων έστι των πρώτων, την μετεμψύγωσιν είναι. Es erhellt jedoch aus eben diefen Borten zugleich, daß biefe Lehre feine allgemein angenom= mene mar, und nicht zur eigentlichen Landesreligion gehorte. In ben Bendbuchern wenigstens zeigt fich uns feine Guur berfelben, und fie konnte auch, wie es scheint, in biesem Spftem nicht wohl eine Stelle finden 16). Dagegen begegnet

<sup>16)</sup> J. J. Schmidt Heber bie Verwandtschaft der gnostisch = theorsphischen Lehren mit den Religionsspstemen des Orients, vorzäglich des Budhaismus. Leipzig 1828. S. 7. macht dem Boroastrismus wegen des Mangels der Lehre von der Seelen-wanderung den Vorwurf der Beschränktheit. In Einer Hinssicht mag dies allerdings richtig sepn, aber auf der andern Seite ist nicht zu überseben, wie damit gerade der Haupt-vorzug des Joroastrismus, seine edlere sittliche Kendenz, das

uns in ber Lehre biefer Religionsurfunden vom jenfeitigen Auftand eine Borftellung, die besonders geeignet ift, ben characteristischen Unterschied bes Boroaftrismus und Manichaismus ins Licht zu fegent. Un die Stelle ber Lehre von ber Metempspchose tritt in ben Benbbuchern die Lehre von ber Auferstehung. Da nemlich nach ber Boroaftrischen Lehre ber Begriff bes bbfen Princips nicht mit bem Begriff ber Materie gusammenfallt, ber Leib nicht bas Product bes Furften ber Kinfterniß ift, alles Geschaffene immer nur theils meife und in einem gewiffen Grade von Ahrimans verderblichem, bas Geprage ber Endlichkeit aufdrukenben Ginfluffe berührt und befleft ift, fo fommt es nun auch hier nur barauf an, bas von Abriman berrührende Erbibel auszuscheis ben, die burch ihn bem Leibe eingepflanzte Sterblichkeit und Endlichkeit wieder aufzuheben. Es ift nur ein Accidens zu entfernen, nicht die gange Substang ju wermerfen. Erbe durch das Feuer ber lezten Ratastrophe von ihren Schlafen gereinigt, und von allen Uebeln befreit, ihre urfprungliche Geftalt wieder erhalt, fo wird auch ber Leib in erneuter Schönheit einft auferstehen. Der Manichaismus aber verschmaht auch einen verklarten Leib, und es gilt ihm gerade in Beziehung auf die Auferstehungslehre der Saz in feiner Strenge, daß Chriftus, als Erlofer ber Seele, nicht bes Leibs gekommen ist (venisse ad animas, non ad corpora, liberandas. Aug. De haer. c. 46.).

3. Aus dem strengen Dualismus, welchen die Manischaische Lehre in Beziehung auf die beiden Principien, Geist und Materie aufstellt, floßen zwei practische Borschriften, die die Manichaische Lebensansicht und Lebensweise von der Zorvastrischen sehr characterisch unterscheiden. Die Manichaisschen Berbote, Fleisch zu essen, und in der Ehe zu leben,

Beftreben, den Menfchen in feinem ethifchen Character auf: jufaffen, jufammenhangt.

fennt die Boroaftrische Lehre nicht. Bas bas erftere betrifft, fo zeigt uns die Berodoteische Beschreibung ber altversischen Opfer (I, 432.), daß bem Berehrer bes Ormusd fein relis gibles Gefez unterfagte, Thiere zu ichlachten, und ihr Rleifc au genießen. Diefelbe Beschreibung gibt in ber Sanptfache ber Bendavesta Th. II. S. 472., aus welchem, wie aus Serodot, zu erseben ift, daß die Berser Oufer, wie sie bei ben Griechen. Bebraern und andern Ablfern im Gebrauch mas ren, nicht hatten, es murbe vom Opferthier nichts ber Gott= beit geweiht und verbraunt, fondern, fo wie es vom Pries fter unter ben vorgeschriebenen Ceremonien geschlachtet mar, nahm es ber Gigenthumer zu feinem eigenen Gebrauche mit Die Opferhandlung erscheint bemnach nur als die religibse Beihe bes Genuffes, fur welchen Das Rleisch des ge= schlachteten Opferthiers bestimmt ift, und es zeigt fich uns bier eine Seite ber alten Opfer, die überhaupt bei ber Frage nach ben Unlaffen und Urfachen, aus welchen die Opfer ent= ftanben find, genauere Beruffichtigung verdiente. Es liegt babei allerdings die Idee ju Grunde, daß, Thiere ju fchlach= ten. um ihr Rleifd zu effen, eine Berfundigung gegen bie Beiligkeit des Naturlebens ift, es wird aber dieß mit der Nothwendigfeit bes Bedurfniffes badurch ausgeglichen, daß bie Gottheit felbst bie Beihe und Genehmigung der Sand= lung geben follte, fofern ja biefelbe Sandlung, die bas Da= turleben verlegt, auch wieder gur Erhaltung des naturlebens in ben Individuen bient. Diefer legtere vermittelnde Gebante icheint wenigstens bei ben indischen Opfern mit Recht porausgefest merden ju durfen 17). Mag nun aber auch bie bei ben perfischen Opfern ftattfindende Ceremonie noch auf ermas ber Manichaischen Ibee ursprunglich Bermandtes binmeifen, fo mar boch bei den Perfern, Thiere ju schlachten und

<sup>17)</sup> Man vgl. meine Myth. und Symb. ober die Naturrel. des Alterth. II. 2. S. 288. fg.

ihr Aleisch zu effen, herrschende Gewohnheit, und bas 3proae ftrifche Gefes befchrantt fie nur badurch, daß es auf abnliche Beife, wie bas Mofaische, einen Unterschied zwischen reinen Manes trat ebenbesmes und unreinen Thieren macht. gen, indem er es ichlechthin fur unerlaubt erklarte, Thiere gu schlachten, wegen der Bermandtschaft ber Menschenwelt mit ber Thierwelt, und bas Kleisch ber geschlachteten Thiere gu genießen, weil ber Fleischgenuß burchaus verunreinigend ift, ber feit alter Beit herrschenden Unficht und Sitte entgegen 18). Noch größer ift ber Widerspruch, in welchen bas Manichais iche Berbot ber Che mit ber gangen Belt- und Lebensanfict . bes Benbavesta fommen mußte. Nach ber Boroaftrischen Lehre wird Ormuzd burch nichts niehr verherrlicht, als burch bie freie und ungehemmte Entwiflung bes Naturlebens übers baupt und bes animalischen Lebens insbesondere. " Wenn Baffer ftromt, fo schildert der schone Jefcht Farvardin Benbavesta Ih. II. S. 246. f. die Zoroaftrische Idee bes Lebens, fich ausgießt überfließend, und Leben mit fich tragt, wenn aus der Erde im Ueberfluß Baume hervorwachsen, die burch fich felbit beleben, wenn Bind blast in der weiten Belt und Leben mit fich fuhrt, wenn Weibchen Rinder haben, wenn Leben und Zeugung gluflich fortgeht, wenn ber Mensch in Große lebt fur und fur, Beerden großer Bahl ihm Speife geben, wenn der herr des Saufes mit Luft fieht laufen große Beerden, wenn Conne und Mond und Sterne ihre Bahn geben, fo ift dieß, damit die Feruers (die Licht: und Lebends genien, die geistigen Principien alles Genns) in Glang und Glorie fchimmern." Je frohlicher Die Gefchlechter ber reis

<sup>18)</sup> Porphyrius a. a. D. rechnet zwar diefelben Magier, melschen er das Dogma von der Metempfvchofe zuschreibt, zu denen, die Thiere zu schlachten und ihr Fleisch zu effen, fur unerlaubt hielten. Es gilt aber auch in diefer Bezies hung das zuvor Bemertte.

nen Thierwelt gebeihen, in je großerer Bahl fie fich fortpflans gen , befto vollfommener wird Ormugbe Gefeg erfult , befto berrlicher fviegelt fich in ber irbifchen Schopfung bie lebense volle Kille feines Lichtreichs ab , weswegen es fogar als ein großes Berdienst angesehen murbe, eine große Bahl gahmer und wilder Thiere zu nahren. Benbav. Th. II, S. 178. Das ber nun die bobe Bichtigfeit ber Che, beren Kruchtbarfeit bem Perfer, wie bem alten Bebraer, als bochftes Lebensgluf galt: er betrachtete fie, wie ichon Berobot I. 136 bemerkt, als einen Segen, burch welchen fich Ormuzd an ihm verberrlichte. Rinder mußte der Perfer haben, weil fie den Weg aber bie Brufe (Tichinevad, die zwischen Erde und Simmel, vom Gipfel bes Albordi aus, jum Giz ber Geligen führt) leicht machen. Unfahigfeit zur Zeugung aber und Rinderlos figteit rührt von Ahriman her. Benbav. Th. I. S. 69. Daß biefe Lebensansicht auch noch fpater bie herrschende unter ben Perfern mar, feben wir baraus, baf in ben Berfolgungen, bie im perfischen Reich über die Christen ergiengen, biefen insbefondere auch bies jum Borwurf gemacht wird, bag fie ben Menichen, zu heurathen und Rinder zu zeugen, verbies ten. In der Proclamation, welche ber perfische Feldherr und Statthalter Mihr Nerfeh, um bie Mitte bes funften Jahrbunderts, an die Chriften in Armenien erließ, wird gesagt: "Glaubt nicht euren Rihrern, welche ihr Nagarener nennt, benn fie find arge Schelme, fie lehren euch mit Worten und thun in ihren Sandlungen das Gegentheil. Sie fagen. Aleisch effen, ift feine Gunde, und boch effen fie fein Fleisch; fie fagen, es ziemt, eine Frau zu nehmen, und boch wollen fie eine Krau nicht einmal ansehen. - Sie halten es fur unwurdig, Menschen zu erzeugen, und preisen die Unfrucht= barfeit. Wenn ihr ihnen folgt, wird bas Ende ber Welt bald fommen." Neander Gefch. ber driftl. Rel. und Rirche II. 1. S. 227. Erregte ichon bas Christenthum burch folde, boch immer nur in Ginzelnen, fich zeigenbe Erscheinungen,

so großen Anstoß, so ist leicht zu erachten, welchen Gegens saz hierin die strengen Grundsäze des Manichäismus gegen die persische Lebensansicht bilden mußten, und es gilt auch in dieser Beziehung, was Augustin Contra Secund. c. 21. bemerkt: Displieet: "crescite et multiplicamini", ne Dei vestri multiplicentur ergastula. — Omnis seminae secunditas dura est Dei calamitas.

Rann es uns befremben, wenn Manes bei einer an fic icon, in Sinficht ber Principien, fehr bedeutenden, Die gange Welt = und Lebensansicht verandernden, daher auch in die außern Lebensverhaltniffe tief eingreifenden Abweichung von ber burd ben Glauben ber Bater fanctionirten Religion feis nen Bolfegenoffen als Neuerer und Saretifer erschien? Die abendlandischen Berichte enthalten hieriber nichts: es mar, wie fie ergablen, nur eine jufallige Ungnade des Ronigs, Die ihn traf, und ihm das bekannte unglufliche Lebensende gus jog. Der Cohn bes Ronigs war nach ben Acta disp. Arch. c. 53. erfranft, um fein Leben beforgt, fegte ber Ronig eine ansehnliche Belohnung fur ben aus, ber ihn wieder berftellen wurde. Auf diefes melbete fich Manes, und machte fich ans beischig, den Jungling ju beilen. Der Ronig nahm ihn febr mohlwollend auf, allein die Folge von allem, mas Das nes mit dem Jungling vornahm, mar, daß er unter feinen Banden ftarb, und die Schuld feines Tobes nun auf Das nes fiel. Der Ronig ließ ihn dafür ins Gefängniß werfen, und mit schweren Gifengewichten belaften. Alle ber Ronia erfuhr, mas Manes durch die Schiler, die er aussandte, unternahm, befchloß er, ihn mit bem Tobe ju beftrafen. Manes entfam jedoch auf die ichon angegebene Beife. Der von Manes bestochene Gefangnifmachter mußte für feine Schuld fogleich mit dem Leben buffen. Manes felbft murbe überall aufgesucht, julegt ergriffen und vor den Ronig geführt, welcher, über Manes hochft aufgebracht, einen zweis fachen Tod an ihm bestrafen wollte, ben Tod feines Sohns

und ben Tob bes Gefangnifmachters. Desmegen wurde er gefdunden, ber gefdundene Leib, den Bogeln zum Raub, vor bem Thore ber Stadt aufgebangt, und (um aus Giner Vers fon aleichsam zwei zu machen) die abgezogene Saut mit Rrautern wieder ausgefüllt. Bon einer Beziehung ber Strafe auf Die Lehre und Grundfaze Mani's findet fich bier nichts. Eben fo wenig lagt bie furze Undeutung, die Alexander von Preopolis c. 2. von Mani's Leben und Lebensende gibt, auf eine andere, als eine reinpersonliche Urfache ber koniglichen Unanabe ichließen: Manes babe unter ber Regierung bes Raifers Balerian gelebt und mit bem Perferfonig Sapor einen Feldzug gemacht, und weil er bei diefem in Ungnade fiel, das Leben verloren (προσχρούσαντα δέ τι τούτω anolwlivat) 19). Die morgenlandischen Berichte bagegen laffen, ob fie gleich in manchem mit ben griechischen übers einstimmen, Manes als Saretifer flieben, und gulegt mit bem Tobe bestraft werden. Nachdem Manes einige Zeit Auffeben erregt, und fich fur einen Propheten ausgegeben batte, sammelte er Schuler um fich, die fich der Boroaftris ichen Religion, zu welcher fich die Perfer bekannten, und ihren Gebrauchen widerfezten. Diefe Neuerung erregte Unruben. und Schapur wollte Manes bestrafen. Allein Manes. ber erfuhr, daß man ihn aufsuche, ergrif die Alucht, und gog fich nach Turkeftan gurud, wo er bis zum Tode Schapur's Unter beffen Nachfolger Sormuzd fehrte er zuruf. blieb.

<sup>19)</sup> Eprill von Jerusalem, der im Nebrigen den Acta folgt, fagt sogar, wie wenn er der Boraussezung, daß ein religide ses Interesse zu Mani's Schitsal mitgewirst habe, wieders sprechen wollte (Catech. VI. 25.): ,, er sep ind Gesängnis geworsen worden, οὐ διὰ τὸ περὶ ἀληθείας ἐλέγξαι τὸν βασιλέα, οὐ διὰ τὸ καταλύσαι τὰ εἴδωλα, ἀλλὰ διὰ τὸ ψεύσασθαι, μᾶλλον δὲ, εἰ δεῖ τ' ἀληθές εἰπεῖν, διὰ τὸ φονεύσαι.

und wußte biefen fur feine Sache ju gewinnen. Demunges achtet war ber haß gegen Maues fo groß, baß ihm hor= muzd ein festes Schloß in Chufiftan zu feiner Sicherheit einraumte. S. Berbelot Bibl. Orient. Par. 1697. S. 548. f. nach Choudemir. Die Mirthond in der Geschichte ber Sals faniden (De Saco Memoires sur diverses antiquités de la Perse Par. 1693. S. 289 und 294. f.) nach Maffudi mels bet, hatte Schapur anfangs Mani's Lehren angenommen 20), und erft nachher fie wieder verlaffen, und Manes als Neuerer verfolgt, worauf diefer nach Sindustan sich fluchtete, und sodann von Raschmir aus nach Turkestan und Chatai fic begab, und erft unter hormugb's Nachfolger Bahram nach Verfien guruftam. Manes hoffte nun auch in Verfien biefelbe gunftige Aufnahme zu finden, die er in den bstlichen Landern, in welchen er fich bisber aufhielt, gefunden hatte. Er forberte baber ben Schach Bahram auf, feine Senbung anzuerkennen und feine Lehre anzunehmen. Bahram borte anfangs feine Reden bem Unschein nach mit Boblgefallen, fo baß Manes fich vollkommen ficher glaubte, und feine Ochuler fich um ibn versammelten. Allein Bahram ließ bierauf bie Gelehrten seines Reichs kommen, und befahl ibnen, mit Manes eine Unterredung über bie Dogmen, die er lebrte, an halten. Manes konnte ihnen nicht antworten, und murbe feines Brrthums überwiesen. Da feine Gottlofigfeit und

<sup>20)</sup> Auch Mirshond erwähnt, indem et von Mani svricht, des Parastet, sur welchen er sich ausgegeben habe, mit den Borten (nach De Sacv's llebersezung a. a. D. S. 294.): On lit dans quelques livres d'histoire, que Mani ayant oui dire, que Jésus avoit adressé ces paroles à ses disciples: "Après moi viendra le Paraclet, et vous devez enseigner à vos enfans, qu' ils seront obligés, de le suivre et de s'attacher à lui, " il s'imagina, que c'étoit lui-méme, qui étoit désigné sous le nom de Paraclet, tandis que c'est un des noms de Mahomet.

die Falscheit seiner Lehre allgemein bekannt war, forderte man ihn zu einem Widerruf seiner Irrlehren auf, als er diesen ausschlug, befahl Bahram, daß er geschunden und seine Haut an dem Thore von Oschondischapur 21) aufgeshängt wurde 22). Es ist allerdings nicht zu läugnen, daß

<sup>21)</sup> Derselbe Name tommt in den Acta Thomae als indischer Ronigename vor (§. 2. βασιλεύς Γουνδαφόρος). S. Thilo S. 113.

<sup>22)</sup> So berichten die orientalifden und occidentalifden Schrifts fteller einstimmig bas Lebensende Mani's. Die Occidentalen. wie 3. B. Evrill von Jerusalem Catech. VI, 30. (man val. Louttee's Bemerfung ju biefer Stelle) erinnern oftere, bag bei den Verfern überhaupt graufame Todesftrafen febr ge= wohnlich gewesen seven. Eigen ift aber boch bei Mani, bag er nicht blos, wie auch fonft geschehen mochte (man pal. Berod. V, 25. und Brisson. De reg. Pers. princip. L. II. S. 262.) gefdunden, fondern auch die abgezogene Saut. wie Archelaus fagt, mit Rrautern angefüllt, ober, wie Photius in ber Gefdichte ber Manich. G. 357. und Socrates in ber Rirdengefch. 1, 22. noch genauer angeben, gleich einem Schlauch aufgeblasen, und mit Spreu ausgestopft, sodann aber vor bem Thore b. b. am offentlichften Orte ber Stadt aufgehängt wurde (της κακίστης γνώμης δοχείον τὸ δέρμα θυλάκου δίκην πρό των πυλων ανήρτήθη Cytill a. a. D.). Es liegt wohl flar vor Augen, bag baburch ber eitle Eigenbung tel und die leere Aufgeblafenheit bes neuerungsfüchtigen Regere anschaulich bargestellt werben follte, jene xevodobla, bie auch nach bem Urtheil ber Bater ber driftlichen Rirche bie ftete fruchtbare Mutter ber Sarefen ift. Gine mertwurbige Parallele gibt aber baju ichon aus alter Beit der von Apollon gefcundene Marfpad, benn auch von biefem fagt Serodot VII, 26. έν τη (αὐτη τη άγορη τη Κελαινέων) ὁ τοῦ Σιληνού Μαρσύεω ἀσκὸς ἐν τῆ πόλει ἀνακρέμαται τον ὑπὸ Φρυγων λόγος έχει ὑπὸ ᾿Απόλλωνος ἐκδαρέντα ἀνακρεμασθήval. Memlich auch Marfpas mar ein Reger, weil er bie An-

die beiben Berichte nicht unbedeutend von einander abe weichen, boch durfen wir in demjenigen, worin fie nicht zus sammenstimmen, nicht gerade einen wirklichen Widerspruch annehmen: es last sich zum Theil wenigstens das Gine gar wohl neben dem Andern denken, und die beiderseitigen Bezrichte stehen im Ganzen nicht so weit auseinander, wie ges wöhnlich

magung batte, fich mit Apollon in ben befannten Beltfreit einzulaffen, und mit ber plumpen glote, mit welcher er gegen bie Cither bes Gottes auftrat, nur feine leere Aufgeblasenheit jur Schau ftellte. Desmegen fab man im Alterthum in feiner Geschichte ein Beisviel bes bestraften Uebermuthe (f. Wieland's Attifches Muf. I. 2. S. 330.), und fein Milb murbe in ben Stadten auf bem Forum aufgestellt, um ale Symbol einer burgerlich freien Berfaffung (f. Servius ad Virg. Aen. III, 20. IV, 58. Creuzer in den Studien Bd. II.) angleich zur Warnung zu bienen vor jener ufois, ober felbit füchtigen Renerungeluft, die in den alten Republiten die allgemeine Kreiheit und Gleichheit ebenfo oft in Gefahr brads te, ale fie die Ginheit und ben Frieden ber driftlichen Rirde ftorte. Daß die an Manes vollzogene Lodesstrafe feit altet Reit eine eigenthumliche fombolifche Bedeutung baben follte, barf wohl auch baraus gefchloffen werben, baf fie befonbere in folden gallen angewandt wurde , die vor bas Forum bet Magier gehörten, bemnach vorzugeweife aus bem religibfen Gefichtspunct betrachtet murben. Gin abnliches Beifviel ergabit Procopius De bello Pers I, 5. von dem perfifchen Konig Pacurius: Пакобою Вабікіов μέν το δέρμα έκδείρας ασκόν τε αὐτὸ πεποιημένος, καὶ ἀχύρων έμπλησάμενος, Όλον απεκρέμασεν έπὶ δένδρου τινός ύψηλου, und awar, weil bie Da gier ben armenischen Ronig Arfaces, beffen Relbbert und vertrauter Rathgeber Baficlus mar, κατέγνωσαν ές τε τας σπονδάς και τους δοκους ήδικηκέναι. Es war eine aus religiblen Ruffichten fauctionirte Todesftrafe, die bie irreligible Willführ und Nichtigfeit eines gegen bas Gottliche fic auflehnenden Sinnes veranschaulichen follte.

wohnlich nach Beausobre's Vorgang behauptet wirb. tebem Ralle ift alle innere Bahricheinlichkeit bafür, Manes wegen feiner Brrlehren und feines Abfalls von ber Boroaftrifchen Religion fich ben Saß feiner Landsleute und ber Magier insbesondere jugog, und beswegen, nicht aber wegen ber von ben griechischen Schriftstellern angegebenen Urfache, aulegt mit bem Tode bestraft wurde. Inhalt und die Beschaffenheit ber so großes Aufsehen erres genden Irrlehren Mani's wird nichts Bestimmteres gemels det. doch wird das Berbot, Thiere ju tobten, und ihr Rleisch au effen, befonders hervorgehoben, wenigstens nach Berbelot Bibl. Or. S. 548. Chendahin gehort die Angabe, die Une banger Mani's feven Benbits genannt worden, welcher Name foviel als Sabducker bedeuten foll (f. Berbelot a. a. D.). Rit demfelben Namen bezeichneten die Verfer nach Mirke bond (f. die Geschichte ber Saffaniden bei De Sacn a. a. D. 5. 363.) Die ebenso verhaßte Secte Mazdaf's. Diefer burch Ginführnna ber freiesten Geschlechtsgemeinschaft berüchtigs te Saretifer batte mit Manes wenigstens dies gemein baff auch er, Thiere zu todten, und ihr Bleifch zu effen, fur unerfaubt erklarte. De Sacy a. a. D. S. 354. Mit ben Sabburdern fonnten bemnach die Unhanger Mani's und Razbat's zusammengestellt werben, fofern auch die Gade bucder, wenigstens in der Berwerfung der Lehre von der Mufs erftehung, einen gewißen Widerwillen gegen bas Materielle. Rorperliche und Fleischliche zeigten.

Da Mani's Lehre, wie sich aus der Untersuchung ihres. Berhältnises zur Zoroastrischen ergibt, so vieles enthielt, was aus dieser nicht erklart werden kann, ihr sogar entsschieden entgegengesextwar, so entsteht mit Recht die Frage, wo wir die Quelle einer von der Zoroastrischen so bedeutend abweichenden Weltz und Lebens-Ansicht zu suchen haben? Ein Blik auf die alten Religionssysteme des Orients scheint mir die Beautwortung dieser Frage nicht zweiselhaft zu lassen,

und ich glaube mit gutem Grunbe bie aus ber ganzen Une tersuchung gewonnene Ueberzeugung aussprechen zu tonnen, baf ber Manichaismus in bemfelben Berhaltniff, in melchem er fich von ber Boroaftrifchen Lehre entfernt, fich ber indischen, namentlich buddhaistischen Religionelehre nabert. Sat man ben Manichaismus bisber nach ber gewohnlichen Unficht als eine Combination bes Boroaftrismus und bes Christenthums genommen, indem man babei nur auf auffere außerwesentliche Berührungspuncte fab, fo mochte ich vielmehr nach ber gangen innern Gestaltung bes Spftems in bemfelben einen Berfuch feben, ben Boroaftrismus mit bem Buddhaismus zu verschmelzen, oder nach Mani's Sinne, jenen burch biefen zu reformiren. Die Anficht, bie man bem Manes gewohnlich nur in Beziehung auf bas Christenthum jufdreibt, mußte er nothwendig auch von bem Boroaftrifchen Religionsspftem haben, es fchien ibm in ber Form, in welcher es das in Perfien berrichende geworden mar, auf einer untergeordneten Stufe au fteben. einer noch unausgebildeten, ungelauterten Unficht anguge= boren, über welche man fich nothwendig erheben muffe, menn ber bemfelben zu Grunde liegende Qualismus in feis mer gangen Strenge und Confequeng follte burchgeführt merben. Gine einfache Darlegung ber hauptfachlichften Ibeen und Lebs ren, in welchen der Buddhaismus mit dem Manichaismus aufammentrifft, wird die aufgestellte Behauptung, fo weit fie por allem aus dem innern Berhaltniß der beiden Religiones infteme zu begrunden ift, wie ich hoffe, rechtfertigen.

1. Wenn Manes über den Zoroaftrischen, auf den Gezgensaz des Guten und Bosen beschränkten Dualismus daz durch hinausging, daß er als hochste Principien den Geist und die Materie sezte, so stellte er sich auf denselben Standpunct, der der indischen Religionslehre eigenthümlich ist. So verschieden auch ihre Formen sind, die ihr zu Grunde liegende Weltansicht ist durch den vorherrschenden Gegensaz

Bes Geiftes und ber Materie burchaus bedingt, fep es nun. baß bie Materie nur als der bem Geiste inwohnende uners flarbare Sang, fich in realen Formen zu objectiviren, und gur Materie ju verforpern, ober ale ein bem Beifte gegene aberftebendes felbftftandiges reales Princip genommen wird. Aus der erstern Unsicht ift der idealistische Dautheismus der Bedalehre gefloffen, die bas Princip der realen, materiellen Welt in die Maia fest, die als Schein und Taufchung ben alles hervorbringenden Brahma umgibt, der mit der Maia fpielend 23), in ihren bunten, mefenlofen Gestalten fich felbit anschaut und abspiegelt. Es ift fruber bemerkt worden, wie biefe bie Sinnenwelt fur Schein und Tauschung erklarenbe Unficht, an die fich im griechischen Ulterthum fo viele In-Hange finden, in der Manichaischen Rosmogonie durchschims Selbstftandiger stellt der Buddhaismus die Materie bem Beifte gegenüber. Es gibt nach der Lehre deffelben

<sup>23)</sup> Bal. Boblen bas alte Inbien mit befonberet Rufficht auf Megopten. Konigeb. 1830 Th. I: S. 160. Treffeud erinnert Boblen bei diefem beminrgifchen Spiel, bas auch in ben griedifden Mothen von Dionpfos = Bagreus und ber Perfephone febr bebeutfam fich zeigt, an bie Schilberung ber Beisbeit in ben Proverbien: bag bie Weisheit als Rind bes Jehova, von ihm ausgestromt und geboren, mit ihm ale fein Bertmeifter ben himmel fouf, und vor feinem Angefichte fvielte. 8, 22 - 31. - Auch in Begiehung auf ben Gnofticismus ift Die Welsheit bes A. E. und ber Avolrophen bes A. E. ein permittelndes Blied, bas fur die Genefis bes Gnofticismus noch mehr beachtet werden durfte, ale bieber gefchehen ift. Die Art und Beife, wie bie Sophia nach bem Buche ber Beisheit (man vgl. befonders c. 10.) in die Menfchenge= schichte eingreift, ale Princip der theofratifchen Entwillung, und in ftetem Rampf mit einer miderftrebenden Macht erfceint, ift gang analog dem Berhaltnif, in welchem' bie gnos ftifche Sophia : Achamoth jur Materie und ber fich entwifeln: ben materiellen Welt febt.

einen mit Weltenftoffen angefüllten ewigen Raum, in mele chem nach ewigen, unabanderlichen Gefegen die Belten ents fteben und vergeben. Das belebende, die Materie durchdrins gende Princip ift der Geift, der zwar an und fur fich in fteter Rube ift, fich aber in ungahligen Formen burch bie Das terie individualifirt. Der Gegensag zwischen bem Geift und ber Materie ift zwar allerdings in der buddhaiftischen Lehre nicht fo ftreng gedacht, wie in ber Manichaischen, wir burs fen aber babei nicht vergeffen, baß ber Manichaismus feis nen Busammenhang mit bem perfischen Dualismus nicht verlaugnen fann. Er tragt baber auf ben Gegenfag zwis ichen Geift und Materie ben Gegenfag gwischen Ormugb und Ahriman über, mahrend ber Buddhaismus bie unends lich feine und unfichtbar gedachte Materie gewißermaßen vergeistigt, und jenen Gegensag burch die Maia vermittelt merben lagt, unter beren beständig tauschendem Gautelspiel fich die Welt ber Erscheinungen aus den feinen Partiteln bes Raumes, oder bem leeren Raum, bem Nichts, bem ur= fprunglichen Buftand alles Borhandenen, bilbet. Stellt ber Buddhaismus die beiden fich burchbringenden Principien, Geift und Materie, wie Mann und Frau, neben einander, fo stellt fie bagegen ber Manichaismus, wie zwei feindliche. fich gegenseitig befehdende Berricher einander entgegen. Laffen mir aber diese besondern Modificationen fallen, in wels chen beibe Spfteme noch die Karbe ihres Ursprungs an fich tragen, fo ftellen beide Syfteme Geift und Materie, als ihre bochften und allgemeinsten Principien, an ihre Spize. 3. 3. Schmidt Geschichte der Oftmongolen und ihres Kurftenhaufes u. f. w. aus bem Mongol. überfest. Petersburg 1829, S. 302. Bohlen das alte Indien a. a. D. S. 323. f. Rhode über religibse Bildung, Mythol. und Philos. ber Sindus. Leipz. 1827. Th. I. S. 381. f.

2. Der Manichaismus laft einen aus bem Lichtreich in bas Reich ber Finsterniß fallenden Lichtstrahl ben erften

Unlag jur Weltschöpfung ober jur Bermischung ber beiden Principien werben, und die Belt felbft geht aus ber tief= ften gegenseitigen Durchbringung ber beiden Principien, ber Bermischung bes Lichts, ober ber Lichtfeele, mit ber Materie, hervor. Auch ber Buddhaismus fest an die Spize aller zeitlichen Weltentwiflung ein Lichtreich, ober einen Lichts raum, die Region des zweiten Dhjana 24), ober bes Lichtes, die den periodischen Weltzerstorungen nicht unterliegt, und aus drei Abtheilungen besteht, nemlich aus der bes Lichtes überhaupt, aus Ter bes unendlichen Lichtes, und aus ber bes allervollkommften, über jeden Begriff hellen Lichtes. Schmidt Gesch. ber Ostmong, S. 303. Sobald bie erfte Entwiklung beginnt, entsteht eine Anzahl Lichtwesen, Die fich vermehrend und allmalig ausartend niebere Gattungen erzeugen, bis julegt biefe forperliche Welt entfteht, und burch immer tieferes Ginken und ftete Berminberung bes Lichtstoffes die Materie immer arbber und die Rinfternif immer finfterer wird. Der Budbhaismus verfahrt auch hier, ba er die Materie fo viel moglich verfluchtigt, und zum

<sup>24)</sup> Ein Sansfritwort, das tiefe innere Selbstbeschauung bedenztet. Es gibt auch einen dritten und vierten Ohjana nebst noch einigen andern, lauter Reiche vollendeter Seligkeit mit verschiedenen Abstusungen. Noch weiter über diese zur zweizten Welt gehörenden Regionen hinaus sind diezenigen der ersten oder sogenannten sard. und gestaltlosen Welt, durchaus unsichtbar, ganz untörperlich, und ganz ohne Zeit und Raum. Die drei Welten sind nemlich 1. die der allerhöchsten fard und gestaltlosen Wesen, 2. die der farbigen oder eine Gestalt habenden Wesen, 3. die Welt des Gesüssen und des Gaukelsspiels der Erscheinungen, mit sechs Wesengattungen, drei guten und drei verworsenen Naturen. Von der zweiten Welt ist es nur die Negion des ersten Ohjana, die Zerstörungen und Austösungen unterworsen ist. Schmidt Gesch. der Ostzwong. S. 303.

feinsten Gubstrat bes Beiftes macht, nicht fo bualiftifc, wie ber Manichaismus, aber beibe Sufteme nehmen boch in bem mit ber Materie fich vermischenden und in Diefelbe übergebenden Lichtprincip eine ftete Abnahme und Berbunt. lung an. Die Borftellung eines auf bas Lichtreich gefche= benen Angriffs, und eines an bemfelben verübten Raubs, ging naturlich gang aus bem Wefen bes Manichaischen Duglismus bervor. Doch nimmt auch ber Budbhaismus eine analoge Erichntterung bes Lichtreichs an. Mus ber ben periodifchen Berftbrungen nicht unterworfenen Region bes zweiten Dhjana weht zur Zeit einer neuen Weltentstehung ein heftiger Wind herab, ber die Region bes erften Dhiana Aus biefer Region bes ersten Dhjana erzeugt fich alebann ebenfalle' burch einen unterwarte wehenden Sturms wind bie barauf folgende Region ber Geisteremanationen. Diese erzeugt unter Sturmwind eine britte Region, und auf die nemliche Urt werden noch mehrere Regionen far immer geringere Geifter gebilbet, bis bie Sturmminde bie unterften Gegenden bes leeren Raums erreichen und bafelbst die Luftanhaufung bilden, die das Princip ber materiellen Welt wird. Schmidt Gefch. ber Oftmong. S. 502. Ueber die Berwandtschaft der gnostisch = theosophischen Lehren mit ben Religionsspstemen bes Drients, vorzüglich bes Buddhaismus. S. 9. f. Es ift Har, baf diefe buddhaiftifchen Sturmwinde diefelbe die Schopfung bewirkende, burch die ganze geschaffene Welt hindurchgehende, nicht weiter erflarbare feindliche Gewalt find, wie im Manichaismus ber Rampf der beiden Principien, nur mit dem Unterschied, baß diese Gewalt im Buddhaismus als eine rein phyfische erscheint, im Manichaismus aber, ba biefer feine bochften Principien als perfonlich handelnde Wefen darftellt, als eine mit Absicht unternommene Sandlung. Vollkommen aber stimmt ber Buddhaismus mit dem Manichaismus barin überein, bag er ben Begriff bes Uebels ebenfo bestimmt,

wie biefer, auffaßt, und die ganze Entstehung alles Borhandenen als das Urubel betrachtet. Schmidt ib. b. Berm. 6. 8. Die Entwiflung bes leeren Raums, die nun entstans bene Materie, ift bas Uebel ber Birtinschii, ober bes Weltalls in feinen innern und außern Be iehungen, aus welchem ber Ortschilang, oder Sansara, b. i. ber beständige Wechsel nach unabanderlichen Gefegen entstanden ift, nachdem biefe burch jenes Uebel bearundet waren, wobei nun auch ber fruher un= entwifelte Reim des Guten und Bbfen fich entwifeln, und in Wirfung und Gegenwirfung fich einander entgegenftellen tonnte. Schmidt Forschungen u. f. w. S. 182. Es ift diefe Uebereinstimmung um fo merkwurdiger, ba fich in biefer Sinficht ber Buddhaismus vom Brahmanismus ebenfo untericheidet, wie ber Manichaismus vom Boroaftrismus. Denn wie im Boroaftrismus Ormuzd, ber gute Gott, ber eigentliche Beltschopfer ift, und die Belt, auch die materielle, fo weit fie gut ift, eine Emanation des Lichtreichs, fo finden wir im Brahmanismus, wie Schmidt über die Berm. S. 6. diefes Berhaltniß richtig bezeichnet, vom Urfprung des in der Materie liegenden Bofen felbst infofern nichts, als die Materie fo ant ihren Urfprung in Brahma hat, als alles Uebrige, und au feiner icheinbaren Integritat in der Berfegung zu gehoren scheint, es fen benn, daß bas erfte Berlangen Brahma's und beffen Bingebung an die Tauschung als erfte Schuld, ober als Urfprung bes Uebels, in verborgener Ibee gedacht wird.

3. Wie nach beiden Spstemen die Welt entsteht, indem ein gottlicher Lichtstrahl in die untern Regionen herabfällt, der Geist die Materie durchdringt, so ist dadurch in beiden Spstemen die ganze Entwiklung des Weltlaufs auf gleiche Weise bedingt. Alles Lichte und Geistige arbeitet sich aus den untern Regionen, in die es herabgekommen ist, wieder in die höhern hinauf. Daher gleicht der Buddhaismus auch darin dem Manichaismus, daß er eine allmälige Vergeistigung der lebenden Wesen annimmt, die durch stufenweise Beforderung

in bobere Beburten, bis ju ben bochften Beifterregionen binauf, bas Weltgebande entvolkert. Schmidt a. a. D. S. 9. Der Buddhaismus betrachtet bas gange zeitliche, ber geschaf= fenen Welt angehbrende Leben aus dem Gefichtspuncte eines Buß : und Cauterungeproceffes. Da die Geifter burch einen gewißen Abfall, durch Lufternheit nach irdischer Speise (Schmidt Gesch. der Oftmong. S. 5. Bohlen S. 324.), in bie materielle Belt, die vom ewigen Schiffal zu beständigen Berkerverungen bestimmt ift, herabgefunken find, fo konnen fie nur durch den Rreislauf der Metempsychole aus den Banben ber manbelbaren Materie wiederum befreit werden. Die bem Boroaftrismus frembartige, bem Buddhaismus aber, wie bem Brahmanismus eigenthamliche, und fo tief in fie einareifende Lehre von ber Metempfochofe darf mit Recht als einer der auffallendsten Beweise des mahren Berhaltniffes, in welchem der Manichaismus zu den indischen Relie gionsspstemen fteht, angesehen werden 25). Die Banderung ber Seelen burch verschiedene Rorper ift aber ferner nach bem Buddhaismus, wie nach dem Manichaismus, nur ber außere Beg, auf welchem die Seelen dahin wieder guruffs fehren konnen, woher fie herabgekommen find, ber innere Weg ift bas hohere innere Biffen, die Gnofis, die von ben Buddhaiften Dhjana genannt, und von ihnen aufs bochfte geschät wird. Ihr hochster Grad besteht in der Erkennt= niß, daß alles Borhandene eitel, nichtig und leer und ein Spiel ber die Sinne umgaufelnden Tauschung ift, mußte das in beiden Systemen angenommene Berhaltnif zwischen Geift und Materie die Lehre zur Folge haben, baß bas mahre Beil bes Menschen nur in volliger Lobreigung bom Materiellen und Sinnlichen, in Unterdruffung und Ertodtung aller Triebe und Begierben bestehe. Doch murde

<sup>25)</sup> Auch Banderung in Thiere nimmt der Buddhaismus an. Boblen a. a. D. S. 327.

auch tene Gnofis in Berbindung mit ber ihr entsprechenben Micefe ben Menichen feinem endlichen Biele nicht guführen tonnen, wenn nicht feine gange Beileordnung, und ber Lauterungeproces, burch welchen er in feinem gangen zeitlichen Leben bindurch geben muß, von einer hobern Macht geleitet In diefer Beziehung icheint gwar gunachft gwischen beiben Suftemen eine nicht unbebeutenbe Berfchiedenheit ftattaufinden, boch trage ich fein Bedenken, mas bie Stels lung ber beiben Mittler und Erlbfer im Allgemeinen betrifft, ben Manichaischen Christus mit Buddha in Parallele gu fezen. Bie der Manichaische Chriftus hatte ja auch Bubbha vor allem die Sauptbestimmung, die mahre Erfenntnig nicht in Bergeffenheit gerathen ju laffen, und die Empfanglichkeit bafår au erhalten. Er wurde Wiederherfteller und Rubrer ber Geschopfe burch die Gebote, die er ale Lehrer gab, pher baburch, baß er bas Rab ber brei großen Sauptlebren in Bewegung feste. Schmidt über bie Berm, S. 12. Forschungen 5. 169. 3mar murde Buddha ale Menfch geboren, aber feine Geburt mar nur eine Scheingeburt. Seine Mutter mar bie Maia, die als Gattin des Sudhodana ( des Ronigs von Reachba, bem heutigen Behar), damale noch unbeflette Jungfrau, baber bie Reine genannt, den Gautama ober Buddha, ber fich in ber Geftalt eines fünffarbigen Strahls in ihren Mutterleib herabgesenkt hatte, aus der rechten Seite an das Licht brachte. Er war eine Emanation der Gotte beit, wie aber alles, mas durch die Maia aus der allein mahrhaft fependen Gottheit heraustritt, feine mahre Realis tat hat, fo geschehen alle Berkorperungen oder Menschwers bungen Buddha's unter der Sulle der Maia (mongolisch Chubilghan). Wie die Menschwerdung, so ift auch die gange Wirkfamkeit Buddha's nur dokerisch. Denn alle Budbha's haben ben Feind, d. i. die Materie und ihre die Ginne berufenben Gestaltungen, besiegt, und beherrschen sie nun nach Willfuhr. Sie find herren ber Maia, ober ber fich in

Bermandlungen offenbarenden Tauschung, und Binnen fie nach Boblgefallen gerftbren, ober auch fich berfelben bedienen. ie nachdem ber auf Errettung bes Gingelnen ober Gangen bingielende 3met es erfordert, bas Riti Chubilghan Budbhas, wie bie Buddhaisten biefe Berrichaft bes Geiftes über Die Matur nennen. Schmidt über die Berm. G. 13. Forichungen S. 169. 254. Gefch. ber Oftmong. S. 13. 312. Boblen S. 310. f. Unverfennbar ift diefer buddhaiftifche Do: feriemus bas Borbild bes Manichaischen, und es fann biese Bergleichung fogar bagu bienen, die in einigen Duncten so bunkle Manichaische Christologie in ein helleres Licht zu fegen, und die Bermuthung mahrscheinlich gu machen, baß ber Manichaische Dofetismus nicht blos eine willfuhr: lich zu Gulfe genommene Ausflucht mar, um den hiftoris ichen Thatsachen bes Christenthums noch eine gewiffe schein: bare Realitat zu laffen, vielmehr auf einer pofitiven Grund: lage beruhte, auf ber ben indischen Religionespftemen eigen: thumlichen Idee, daß fich bie Gottheit von Zeit zu Zeit in gewißen Berkorperungen und Bermenfdlichungen gum Beil der Belt und der Geschopfe in die Sinnenwelt berab: lagt, daß aber diefe Geftalten nur Scheingestalten find, weil eine gottliche Emanation, ober ein auf einer bobern Stufe ftehender Geift, von der Materie nicht berührt und bewältigt werden darf, vielmehr fie als nichtigen, mandelbaren Schein frei beherrschen muß. Gine Beziehung gur Sonne, wie fie beim Manichaifchen Chriftus wesentlich mar, lagt fich zwar bei Buddha nicht nachweisen (außer fofern er fich in ber Geffalt eines Lichtstrahls herabsenkte 26), auch

<sup>26)</sup> Unter ber Gestalt eines fünfarbigen Strahles am Bollmonde jur Zeit bes Mittagsstandes ber Sonne wurde Sakiamuni geboren. Schmidt Gesch. ber Ostmong. S. 13. Es ist kein zufälliges Zusammentreffen, daß auch ber ägyptische Apis als Verkörperung eines vom himmel sich herabsenkenben Lichtstrahls angesehen wurde. Herod. III, 28. Der

wiffen wir nicht, wie weit bie Manichaer ihren Christus in bemfelben Ginne, wie die Buddhaisten von Buddha ans nehmen, als Lehrer und Religionsstifter zu einer bestimms ten Zeit unter ben Menschen auftreten ließen (es hangt bie Ungewißheit hieruber jum Theil damit jufammen, daß uns bas Berhaltniß, in welches Manes fich felbft ju Chriftus feste, beinahe gang unbekannt ift); es mag fogar jugege=. ben werben, baß ber budbhaiftische Dofetismus iu gewißer Dinficht einen etwas anderen Character hat, als der Manichaische, sofern fich nemlich in ber Scheinverkorperung Buddha's bie traumartige Michtigfeit ber Sinnenwelt überbaupt barftellt, in ben Scheingestalten bes Manichaischen Chriftus mehr nur die Unmbglichkeit, ohne Berunreinigena ber Lichtnatur von ber Materie berührt und mit ihr ver= bunden zu werden, unter Boraussezung der Realitat der Sinnenwelt: allein bei allem diesem werden wir boch die in ber Sauptfache selbst überwiegende Uebereinstimmung nicht überfehen tonnen, und die stattfindenden Differengen febr naturlich baraus erklaren , bag bas in ben Manichaismus anfgenommene buddhaistische Element mit einem andern, bem Boroaftrifchen, in Berbindung gefegt murbe, wodurch es nothwendig eine eigene Modification erhalten mußte 27).

schwarze Stier mit bem incarnirten Lichtstrahle, bie leibliche hue bes Connengottes Ofiris, in welcher feine Ceele mohnen follte, ift ein acht orientalisches Bilb ber Belt.

<sup>27)</sup> Im Ganzen bieselbe Bestimmung mit ben eigentlichen Bubbhas haben bie Bobbisatwas, vergotterte Menschen, bie bem Geburtswechsel und den Schiffalen der Welt nicht mehr angehören, sondern hereits die Buddhamurde erlangt haben, aber freiwillig von Zeit zu Zeit in Menschengestalt geboren werden, und mit der Materie sich vermischen, um das Intellectuelle daraus zu erlosen, und von den Banden des Sanfara zu befreien. Schmidt Gesch. der Oftwong. S. 301. So knuft der Buddhaismus, wie der Manichaismus, den allge-

4. Das Ende bes Beltlaufes erfolgt bier, wie bort, wenn die lebenden Wefen fich allmählig in die hobern Geis. fter und Lichtregionen erhoben haben, und die Materie alles Geistigen entblogt ift. Nach ber Lehre ber Budbhais ften muthet bann, meil bie zu hoberen Reichen beforberten und ihre Begirte nicht mehr regierenden Glementargeifter fehlen, eines ber ungebandigten Glemente bis gur volligen Bernichtung und Auflosung bes Gangen. (Man vergleiche biemit, mas oben G. 324. aus ben Act. disp. Arch. angeführt worden ift). Deiftens wird auch nach ben Budbhais ften, am Ende einer großen Beriobe, Die Bertilaung ber von allem Geistigen entblogten todten Schlafe ber Materie burch Reuer bewirft. Bulegt verbleichen und verschwinden auch die bbhern Buddha Regionen, die zwar immateriell find, aber bennoch eine Karbe oder Gestalt haben, weil der 3met ihres Dafenns ganglich erfüllt ift, gleich Regenbogen, und alles, was war, verfentt fich fur bie Ewigkeit in bas Richts. Alles ift bann Buddha geworden, und aus bem Sanfara, ber Belt ber verganglichen Erscheinungen, und bem Rreislaufe ber Metempfochofe in die Leere bes Nirmana eingegangen, bie ewige Gluffeligfeit, gangliche Befreiung von ber Daterie und der Wiedergeburt in berfelben, und Bereinigung mit der Gottheit 28). Schmidt über die Berm. S. 10. f. Der Buftand ber Bollendung wird von beiden Spftemen mit bemfelben Begriffe gedacht, als vollkommene Ruhe und Befreiung von allem Materiellen, nur hat fich ber Buddhais= mus, indem er das Absolute auch wieder als Gegenfag bes Etwas, als bas Nichts, die ewige Leere, betrachtet, zu einer

meinen Lauterungsproces an verschiebene Glieber, bie von Stufe ju Stufe jur forberung beffelben eingreifen.

<sup>28)</sup> Das Sansfritwort Mirwana heißt eigentlich: bem Jammer abgeschieden, ober bem Jammer entwichen, und bezeichnet bemnach bie bubbhaistische Beltansicht fehr fprechend.

Abstraction erhoben, zu welcher sich der im Zoroastrischen Dualismus befangene Manichaismus nicht in demselben Grade erheben konnte. Auch darin halt sich der Manichaissmus in der Sphare des Zoroastrismus, daß er keinen fortslaufenden Wechsel von Weltzerstörungen und Weltentstehunz gen annimmt, obgleich ihm diese Annahme sehr nahe liegt. Der Manichaismus läßt zwar seine Principien als verschsliche Intelligenzen handeln, aber es zieht sich doch auch so durch beide Systeme eine gewiße fatalistische Weltansicht hindurch, die nur durch die beiden gemeinsame Grundidee eines allgemeinen Läuterungsprocesses, in welchem alles Bose und alle Schuld abgebüßt werden muß, einen sittlichen Chasracter annimmt.

Der Gefichtspunct, aus welchem beibe Religionss infteme die Materie dem Geifte gegenüber betrachteten. mußte ihnen auf gleiche Weise Losreigung vom Materiellen. Unterdrufung ber Sinnlichfeit, Burufziehung bes Geiftes in fein eigenes Gelbst, als bochfte Aufgabe des sittlichen Stres Die Sittenlehre beiber Spfteme bens ericheinen laffen. athmete baber im Gangen benfelben Beift. Aber auch im Einzelten zeigt fich eine auffallende Uebereinstimmung. Ges rade diejenigen Gebote, die dem Manichaismus in feiner anfern Erscheinung und in seiner Begiehung zum practischen leben am meiften ein eigenthumliches Geprage gaben, find auch fur ben Buddhaismus characteristisch. Die ersten und am allgemeinsten angenommenen sittlichen Gebote bes Budbhaismus find: Man foll nicht todten und die Bedas und Buranas nicht beilig halten, weil fie blutige Opfer beifchen; man foll nicht lugen oder verlaumden, nicht schworen und leichtfertig reden, fondern feine Worte abwagen und im Baum halten; man foll nicht eigennuzig fenn ober andere übervortheilen, denn alle Menschen find unfere Bruder, daber bas Caftenthum nichtig fenn foll (Bohlen Ih. I. S. 328). Im Allgemeinen enthalten diese brei buddhaistischen Saupt=

einen mit Beltenftoffen angefüllten ewigen Raum, in wels chem nach ewigen, unabanberlichen Gefegen bie Belten ents fteben und vergeben. Das belebenbe, die Materie burchbrins gende Princip ift der Geift, ber zwar an und fur fich in fleter Rube ift, sich aber in ungahligen Formen burch die Das terie individualifirt. Der Gegensag zwischen dem Geift und ber Materie ist zwar allerdings in der buddhaistischen Lehre nicht fo ftreng gedacht, wie in ber Manichaischen, wir burs fen aber babei nicht vergeffen, baß ber Manichaismus feis nen Busammenhang mit bem perfischen Dualismus nicht verlaugnen fann. Er tragt baher auf ben Gegenfag gwis ichen Geift und Materie ben Gegensag zwischen Ormuzd und Ahriman über, mahrend ber Buddhaismus die unend= lich feine und unfichtbar gedachte Materie gewißermaßen pergeistigt, und jenen Gegensag burch die Maia vermittelt werben lagt, unter beren bestanbig tauschendem Gaufelspiel fich die Welt ber Erscheinungen aus den feinen Partifeln bes Raumes, oder bem leeren Raum, bem Richts, bem urfprunglichen Buftand alles Borhandenen, bildet. Stellt der Bubbhaismus die beiden fich burchbringenden Principien, Geift und Materie, wie Mann und Frau, neben einander. fo stellt fie bagegen ber Manichaismus, wie zwei feindliche, fich gegenseitig befehdende Berricher einander entgegen. Laffen wir aber diefe besondern Modificationen fallen, in melchen beibe Spfteme noch die Farbe ihres Ursprungs an fich tragen, fo ftellen beibe Syfteme Geift und Materie, ale ihre bochften und allgemeinsten Principien, an ihre Spize. 3. 3. Schmidt Geschichte der Oftmongolen und ihres Kurftenhaufes u. f. w. aus dem Mongol. überfegt. Petersburg 1829, S. 302. Bohlen das alte Indien a. a. D. S. 323. f. Rhode über religibse Bildung, Mythol. und Philos. der Sindus. Leipz. 1827. Th. I. S. 381. f.

2. Der Manichaismus lagt einen aus bem Lichtreich in bas Reich ber Finfterniß fallenden Lichtstrahl ben erften

Anlaß jur Weltschöpfung ober gur Bermischung ber beiben Principien werden, und die Belt felbft geht aus ber tiefften gegenseitigen Durchbringung ber beiben Principien, ber Bermischung des Lichts, oder der Lichtseele, mit der Materie, bervor. Much der Buddhaismus fext an die Spize aller zeitlichen Weltentwiflung ein Lichtreich, ober einen Lichts raum, die Region des zweiten Dhjana 24), ober des Lich= tes, die den periodischen Weltzerstdrungen nicht unterliegt, und aus brei Abtheilungen besteht, nemlich aus ber bes Lichtes überhaupt, aus Ter bes unendlichen Lichtes, und aus der des allervollkommften, über jeden Begriff hellen Lichtes. Schmidt Gesch. der Ostmong. S. 303. Sobald die erfte Entwiflung beginnt, entsteht eine Ungahl Lichtwefen, die fich vermehrend und allmalig ausartend niebere Gattungen erzeugen, bis zulezt biefe forverliche Welt entsteht, und burch immer tieferes Ginken und stete Berminberung bes Lichtstoffes bie Materie immer grbber und die Finfterniß immer finfterer wird. Der Buddhaismus verfahrt auch bier, ba er bie Materie fo viel möglich verfluchtigt, und jum

<sup>24)</sup> Ein Sauskritwort, das tiefe innere Selbstbeschanung bedentet. Es gibt auch einen britten und vierten Ohjana nebst noch einigen andern, lauter Reiche vollendeter Seligkeit mit verschiedenen Abstusungen. Noch weiter über diese zur zwelzten Welt gehörenden Regionen hinaus sind diejenigen der erzsten oder sogenannten fard. und gestaltlosen Welt, durchaus unsichtbar, ganz untdrperlich, und ganz ohne Zeit und Raum. Die drei Welten sind nemlich 1. die der allerhöchsten fard und gestaltlosen Wesen, 2. die der farbigen oder eine Gestalt habenden Wesen, 3. die Welt des Gelüstes und des Gautelsspiels der Erscheinungen, mit sechs Wesengattungen, drei guten und drei verworsenen Naturen. Von der zweiten Welt ist es nur die Negion des ersten Ohjana, die Zerstörungen und Austösungen unterworsen ist. Schmidt Gesch. der Ostzmong. S. 303.

feinsten Gubstrat bes Geistes macht, nicht so bualistisch, wie ber Manichaismus, aber beibe Susteme nehmen boch in bem mit ber Materie fich vermischenden und in diefelbe übergebenden Lichtprincip eine ftete Abnahme und Berdunt. Die Porftellung eines auf bas Lichtreich gefchebenen Angriffs, und eines an bemfelben verübten Raubs, ging naturlich gang aus bem Wefen bes Manichaischen Dualismus hervor. Doch nimmt auch ber Bubbhaismus eine analoge Erschntterung bes Lichtreichs an. Mus ber ben periodischen Berftbrungen nicht unterworfenen Region bes zweiten Dhjana weht zur Zeit einer neuen Weltentstehung ein heftiger Wind herab, ber die Region bes erften Dhjana bilbet. Aus diefer Region bes erften Dhjana erzeugt fich alsbann ebenfalls' burch einen unterwarts webenden Sturms wind die barauf folgende Region ber Geifteremanationen. Diefe erzeugt unter Sturmwind eine britte Region, und auf die nemliche Urt werden noch mehrere Regionen far immer geringere Geifter gebilbet, bis bie Sturmwinde die unterften Gegenden des leeren Raums erreichen und bafelbst die Luftanhaufung bilden, die bas Princip der materiellen Welt wird. Schmidt Gefch, ber Oftmong. S. 502. Ueber die Bermandtschaft der gnostisch = theosophischen Lehren mit ben Religionssystemen des Drients, vorzüglich bes Buddhaismus. G. 9. f. Es ift flar, daß diefe buddhaiftiichen Sturmwinde dieselbe die Schopfung bewirkende, burch bie ganze geschaffene Welt hindurchgebende, nicht weiter erflarbare feindliche Gewalt find, wie im Manichaismus ber Rampf der beiden Principien, nur mit dem Unterschied, daß biefe Gewalt im Buddhaismus als eine rein phofische erscheint, im Manichaismus aber, ba biefer feine bochften Principien als perfonlich handelnde Wefen barftellt, als eine mit Abficht unternommene Sandlung. Vollkommen aber ftimmt der Buddhaismus mit dem Manichaismus barin überein, bag er ben Begriff bes Uebels ebenfo bestimmt,

wie biefer, auffaßt, und bie gange Entstehung alles Borhandenen als bas Urubel betrachtet. Schmidt ub. b. Berm. S. 8. Die Entwiflung des leeren Raums, die nun entstans bene Materie, ift bas Uebel ber Birtinschii, ober bes Beltalls in feinen innern und außern Be iehungen, aus welchem ber Ortschilang, ober Sansara, b. i. ber beståndige Wechsel nach unabanberlichen Gefegen entstanden ift, nachdem biefe burch jenes Uebel bearundet waren, wobei nun auch ber fruher uns entwifelte Reim bes Guten und Bofen fich entwifeln, und in Birfung und Gegenwirkung fich einander entgegenftellen fonnte. Schmidt Forschungen u. f. w. S. 182. Es ift biefe Uebereinstimmung um fo merkwurdiger, ba fich in biefer hinfict ber Bubbhaismus vom Brahmanismus ebenfo unters scheidet, wie der Manichaismus vom Boroaftrismus. Denn wie im Borvaftrismus Ormuzd, der aute Gott, der eigentliche Beltschöpfer ift, und die Welt, auch die materielle, fo weit fie gut ift, eine Emanation bes Lichtreichs, fo finden wir im Brahmanismus, wie Schmidt über die Berm. S. 6. diefes Berbaltniß richtig bezeichner, vom Urfprung des in der Materie liegenden Bofen felbit infofern nichts, als die Materie fo aut ihren Urfprung in Brahma hat, als alles Uebrige, und au feiner Scheinbaren Integritat in ber Berfegung gu gehoren fceint, es fen benn, bag bas erfte Berlangen Brahma's und beffen hingebung an die Taufdung ale erfte Schuld, ober als Urfprung bes Uebels, in verborgener Idee gedacht wird.

3. Wie nach beiden Spftemen die Welt entsteht, indem ein gettlicher Lichtstrahl in die untern Regionen herabfällt, der Geist die Materie durchdringt, so ist dadurch in beiden Spstemen die ganze Entwiklung des Weltlaufs auf gleiche Weise bedingt. Alles Lichte und Geistige arbeitet sich aus den untern Regionen, in die es herabgekommen ist, wieder in die höhern hinauf. Daher gleicht der Buddhaismus auch darin dem Manichaismus, daß er eine allmälige Vergeistigung der lebenden Wesen annimmt, die durch stufenweise Beforderung

Sinne meber bem Brahmanismus noch Bubbhaismus ans gehorend, obwohl beiden verwandt, in hinficht des Berbaltniffes diefer beiden Religionsformen die Aufmerkfams feit ber indischen Alterthumsforscher icon bftere auf fich jog, hier aber uns einige ben Manichaismus mit bem Buddhaismus naher vermittelnde Berührungsvuncte daraubieten icheint. Der Gegenfag, welchen bie Jainas zwischen Beift und Materie annehmen, tragt beinahe gang ben Mas nichaischen Character an sich. Es berricht nach ihrer Uns ficht im gangen Universum ein burchgreifender Dugliss mus von Materie und Seele, Die als Beltfeele in allen fühlenden Befen verbreitet ift. Die Beltfeele an fich ift immer vollkommen, und hat einen naturlichen Trieb nach oben, wohin fie von der Tugend getrieben wird, allein fie wird beständig von den Klammern ber Materie und bem Rafter, welches als Substanz in derselben verbreitet liegt, feftgehalten. und muß biefe auf alle Weife zu überminden fuchen. Das hauptziel ihres Strebens ift, wie bei ben Inbern überhaupt, endliche Freiheit des Geiftes und Gluffeligfeit, und die Mittel, die dahin fuhren, find Beherrichung aller aus der Materie fommenden Leidenschaften und Ginneseindrufe, ftrenge, die Materie ertobtende Bufibungen, besonders aber auch eine angftliche, übertriebene Schonung gegen die Thiere, auch bis zu ben fleinsten Insecten berab. Bas Augustin von den Manichaern verlangt, wenn sie ihre Grundfaze mit aller Confequenz befolgent wollten (non parcere pediculis et pilicibus et cimicibus, et tantas ab eis molestias sine ulla caedis eorum licentia sustinere, Contra Adimant. c. 19.), fand bei ben Jainas mirklich ftatt. Bemerkenswerth find befonders noch folgende 30: ge: Sie gerfallen im Allgemeinen in die Borenden, als Laien, und die Strebenden, als Priefter. Die Legtern fteben alle unter einem Dberpriefter. Die gange Secte theilt fich in eine ftrengere und freiere Partei. Gie verehren besonders ihre

24 alteften Lebrer Tirthafaras, Reinmacher, bie fich burch ein ftrenges Leben felbst vergottert hatten. Dargestellt merben biefe Beiligen als coloffale Statuen, ohne Befleis bung . weil ihr heiligster Grad Raktheit verlangt, wie beren einft 72 in einer Gallerie an dem hauptorte ihres Cultus zu Balligota in Maisore, nahe bei Seringapatnam, jusams menstanden. Man vergleiche oben S. 300. f. S. Bohlen a. a. D. Ib. I. S. 352. f. Sie nennen fich nicht blos Sainas nach ihrem ersten Lehrer Jina (fiegreich), fondern auch Gn= anras: bezeichnet fie biefer leztere Rame vielleicht als Cons nenanbeter? Da fie mabricbeinlich in ben erften driftlichen Sabrhunderten vom Buddhaismus, als biefer in Indien unterbruft murbe, ausgingen (Bohlen a. a. D. S. 357.), fo liefe fich mohl benten , daß gerade biefe Secte befonders es war, in welcher ber Buddhaismus zur Gestaltung bes Mas nichaischen Spfteme mitwirkte.

Ich glaube die in so vielen einzelnen Puncten nachs gewiesene Uebereinstimmung der beiden verglichenen Sprfteme ist so groß, daß der Schluß aus ihrer innern Berz wandtschaft auf ein außeres Berhaltniß der Abhängigkeit des einen vom andern wohl nicht zu gewagt ist. Wir konz nen aber noch weiter gehen, und das aus innern Grunden wahrscheinlich Gewordene auch auf außere Zeugnisse stüzen, und gerade dieser für die Genesis des Manichäischen Sprftems so wichtige Punct ist es, in welchem die so oft einer nicht auszugleichenden Disharmonie beschuldigten morgenzländischen und abendländischen Berichte, richtig ausgesfaßt, auf eine überraschende Weise zusammenstimmen.

Es ift schon bemerkt worden, daß nach den morgens landischen Schriftstellern Mani, als er sich wegen seiner Neuerungen in Persien nicht mehr sicher sah, sich nach hinz dustan und in die nordbstlich von hindustan gelegenen Lans ber, nach Turkestan und Khatai (das nördliche China), bes gab. Es sind dies im Allgemeinen die Länder, in welchen

ber Budbhaismus in verschiebenen Formen schon feit alter Zeit die herrschende Religion geworden war, und es ift wohl nicht zu zweifeln, baß Manes fich biefe ganber zu feinem Mufenthalt hauptsächlich beswegen mahlte, weil er hier fei= nen 3met, als Reformator und Religionsstifter aufzutres ten, am fichersten zu erreichen glaubte, fen es nun, baß er ichon mabrend eines früheren Aufenthaltes mit dem in biefen gandern herrschenden Religionssystem bekannt geworben war, ober fie jest erst mit ber hoffnung betrat, mit bem Spftem, bas er fich auf eigenthumliche Beife gebilbet batte. Eingang zu finden, und es in bas leben ber Bolfer einzuführen. Daß er fich in diefer Soffnung nicht taufch= te, bag er bier überall weit leichter, als es ihm in Verfien gelang, fur feine religibfen Ibeen einen Unknupfunges punct fand, wird von den morgenlandischen Geschichtschreis bern ausbruflich gemelbet. Dabei erzählen fie noch Folgen: bes, was theils an fich, theils in Beziehung auf bas fo eben Bemerkte nicht ohne Interesse ift: Als Mani lange Beit die bftlich gelegenen Lander durchwanderte, bemerkte er in einem Geburge eine große Sohle, die in ihrem Innern eine schime Flache, eine herrliche Luft und frische Wafferquellen hatte. Gie batte nur einen einzigen Gingang. In diefe ISbble brachte Mani, ohne bag jemand bavon wußte, so viele Lebensmittel, als er nothig zu haben glaubte, um davon ein volles Jahr leben ju fonnen. fagte er feinen Schulern, baß er fich in himmel erheben muffe und daselbst ein Jahr verweilen werde. Nach Berfluß dieses Jahres werde er wieder auf der Erde erscheis nen, und ihnen die Gefeze bringen, die er von Gott erhals ten werde. Um Unfange des zweiten Sahrs nach feinem Berschwinden sollen sie an dem bezeichneten Orm bei ber Sohle ihn erwarten. Nachdem Manes bies gefagt hatte, entzog er fich dem Anblit der Menschen, und verbarg fich in der Sohle, mo er ein volles Jahr damit beschäftigt mar, Bilder von außerorbentlicher Schonheit in eine Zafel eins zugraben. 32) Es ift dies die Tafel, die man in der Folge Ertenki : Mani nannte. Alle die bestimmte Beit verfloffen war, erschien er in einiger Entfernung von der Boble, in welcher er bisher verborgen gelebt hatte, und hielt in ber Sand eine Tafel mit eingegrabenen Bilbern, auf die man die Borte anwenden konnte : ,, die Folge der Jahrhunderte bringt tausend Bilder, aber sie verschwinden schnell wieder, nicht Eines bauert langere Beit, als bas Bilb, bas wir feben, wenn wir in einen Spiegel bliffen. Alls man die Bilber ber Tafel allgemein bewunderte, erklarte Mani, daß er fie vom himmel gebracht habe, als Bunderzeichen zur Beftati= gung feiner Lehre. Es gelang ihm, badurch die Bewohner jenes Landes zur Unnahme feiner Religion zu bewegen. De Sacy a. a. D. S. 294. f. herbelot Bibl. Or. S. 548. Es fann gewiß nicht fur zufällig geholten werden, daß eine Soble abnlicher Urt auch dem Borvafter jugefchrieben und als Mittel ber Ginfuhrung feiner neuen Religion ermabnt Porphyrius meldet in der ichon früher theilweise aus geführten Stelle De Antro Nymph. c. 6. nach Gubulus, 30= roafter habe in den Perfien benachbarten Gebirgen eine nas türliche blumen= und quellenreiche Sohle dem Allichopfer und

<sup>32)</sup> Sculpter des figures extraordinaires sur une planche sagt Mirthond nach De Sacp, obgleich auch nach Mirthond a. a. D. S. 289. 294. Manes sein großes Talent im Mahsten hatte. — Selbst noch die afrikanischen Manichäer scheinen auf ein schones und glänzendes Neußere der Schriften ihres Meisters besondern Werth gelegt zu haben, weswegen Mugustin Contra Faust. XIII, 6. von codices multi tam grandes et tam pretiosi spricht, und ihnen c. 18. den Rath gibt: incendite omnes illas membranas elegantesque texturas, decoris pellibus exaequatas, ut nec res superflua vos oneret, et Deus vester inde solvatur, qui tanquam poena servili etiam in codice ligatus tenetur.

Bater Mithras geweiht. Die Sohle trug nemlich bas Bild ber von Mithras geschaffenen Belt an fich, indem fie in ihrem Innern in sommetrischen Entfernungen Die tobs. mifchen Abryer und Klimate symbolisch barftellte. Rach 30s roafter fen es überhaupt gewöhnlich geworden, Sohlen und Rlufte, naturliche oder durch Runft gebildete, ju Myfterien zu gebrauchen. Porphyr beruft fich auf diese Boroaftrische Boble jum Beweise bafur, daß die alten Theologen Bob= len fur ein Enmbol der Welt und der in der Welt wirkens ben Rrafte gehalten haben: fie haben Sohlen im Gangen und nach ihren einzelnen Theilen als heilige Symbole ber Auch die Sohle Mani's ist wohl nach der Welt betrachtet. Beschreibung, die von ihr gegeben wird, und nach dem gangen Character ber Erzählung nicht als eine gewohnliche Soble anzusehen. Die kosmische Soble, in welcher Boroasfter das gange Weltall darzustellen wußte, foll ihn zugleich . als Urheber des Religionsspftems bezeichnen, bas wir unter feinem Namen kennen. Da nemlich die Religionsspfteme der Alten die Natur der Dinge ju ihrem Sauptgegenstand bas ben, und eine Darftellung des gangen Beltspftems zu geben versuchen, fo find die Sohlen, beren Bewohner und Inhaber die Religionsstifter find, nicht sowohl Symbole der Welt überhaupt, als vielmehr ber Welt ober bes Weltspitems. wie es in ihrem Beifte gedacht und in ihrem Religions: insteme conftruirt murde. In der Beschreibung der Soble Mani's ift die kosmische Bedeutung, die fie mahrscheinlich, wie die Boroaftrische, hatte, nicht mehr deutlich ausge= bruft, aber gleichwohl fennt die Sage Mani ale Meifter in der Runft, die kosmifchen Berhaltniffe außerlich barguftellen. Mani hatte, wie alle Drientalen von ihm ruhmen. ein ungemeines Talent jum Zeichnen und Mahlen. Rreis, we'den er mit freier Sand in noch fo großem Um= fange jog, war, wenn er nachher mit bem Birkel gemeffen wurde, vollkommen richtig. Co entwarf er nun auch eine

Erbfugel mit allen ihren Rreisen und Abtheilungen. Sacy und Berbelot a. a. D. Dhne 3meifel hatten auch die ichdnen Bilder des Ertenki-Mani nichts anders, als folche auf die religible Rosmologie fich beziehende Gegenftande zu ihrem Inhalt. Gin eigener Bug in der Erzählung von Mas ni's Boble ift fein gerade ein volles Sahr dauernder Aufent= balt in ihr. Es liegt bier fehr nabe, Mani mit einem ans dern Religionestifter des Alterthums zusammenzustellen, von welchem und herodot eine gleichlautende, zur Erlauteruns bienende Sage aufbewahrt hat. Der Geschichtschreiber fpricht IV. 94. f. von dem Glauben der Geten an Unfterblichkeit. "Sie glauben nicht, daß fie fterben, fondern der Abgefchies bene gebe zu bem Geift Zamolxis. Ginige von ihnen halten benfelben fur einerlei mit bem Gebeleigis. - Wie ich aber von den Bellenen gehört habe, die am Bellespontos und am Vontos mohnen, so mar dieser Zamoluis ein Mensch und bienete als Rnecht zu Samos, und zwar bem Onthagoras, Mnefarchos Cohne. Dier murbe er frei gemacht, und erwarb fich große Schaze, und mit diesen kehrte er gurud in feine Beimath. Und weil die Thraker eine fo folechte und robe Lebensart führten, fo baute fich diefer Bamolxis, ber bie jonische Lebensweise kannte, und milbere Sitten, als die thrakischen, weil er mit den Bellenen umgegangen, und mit einem ber erften Beifen ber Bellenen, dem Pothas goras, einen Saal, mo er die erften der Burger bewirthete, und beim Mable lehrte er fie, daß weder er felbst, noch seine Gafte, noch ihre Nachkommen auf ewige Zeiten jemals fterben wurden, fondern fie murden an einen Ort kommen, mo es ihnen wohl fenn murde, immer und ewig. Wahrend er aber bas Besagte that, und also sprad, ließ er sich eine Bohnung machen unter ber Erbe, und wie feine Wohnung fertig war, verschwand er unter den Thrakern, und stieg bingb in feine Bohnung unter ber Erde, und lebte daselbst brei Jahre, fie aber beklagten und bejammerten ibn, wie einen Tobten. Aber im vierten Jahr erschien er wieder uns ter ben Thrakern, und fo glaubten fie an bas, mas ihnen Zamolris gefagt. Go habe er es gemacht, fagen fie." "Bas mich betrifft," fest ber Geschichtschreiber nach seiner Beise mit tiefem Blif in Die Natur folder Sagen bingu, ,, fo will ich amar über ihn und über die Wohnung unter bet Erbe gerade nicht unglaubig fenn, ich habe aber auch keinen rech= ten Glauben baran. Doch scheint mir, bag biefer Zamolxis viele Jahre vor bem Pythagoras gelebt habe. Es mag nun einen Menfchen Zamolxis gegeben haben, ober es mag eine Bolksgottheit der Geten fenn; genug von ihm." Alehnlichkeit beider Sagen liegt am Tage. Beibe reden von einem eine bestimmte Beit dauernden Aufenthalt an einem verborgenen unterirdischen Orte (Bellanicus von Lesbos, der gleichfalls des Zamolris Erwähnung that, fprach von Sohlen und Grotten, in welchen er den Geten die Weihen gezeigt habe, nach dem Etymol. magn. s. v. Zauolbig): beide Religionsstifter ermablten sich Diefen Aufenthalt, um baburch dem Inhalt ihrer Lehre eine hohere Beglaubigung gu ertheilen. Wir konnen aber diesen unterirdischen Aufenthalt ber beiden Religionsstifter, von welchem die Sagen reben, nicht hiftorifd, fondern nur mythisch versteben. Die Soble ift ein Symbol des in fich abgeschloffenen Biltgangen, aber ebenso gut auch ein Bild der Erde, fofern diese ihren Bemobnern nur einen dumpfen, dunkeln, hohlenartigen Aufent= haltsort gewährt 33). Man beachte befonders die Begiehung, die der Aufenthalt in der Sohle auf den Glauben Im Gegensag gegen bas an Unsterblichkeit haben follte. herrliche, felige Leben, das Zamolxis nach dem Tode verhieß. und das ja auch den Sauptinhalt der Lehre Mani's ausmacht, konnte das gegenwärtige irdische Leben nur wie ein Buftand erscheinen, in welchem ber Mensch, wie in eine

<sup>33)</sup> Man vgl. z. B. den platonischen Mythus im Phadon c. 61. f.

Bible eingeschloffen lebt, ober, nach bem von Mani fo oft gebrauchten Bilbe, einem in einem finftern Rerter Gefangengehaltenen gleicht. Bielleicht liegt auch bem Borgeben, bas bie perfifche Sage Mani juschreibt, daß er fich in den Sims mel erheben werde, nichts anders zu Grunde, als der von ihm ausgesprochene und gelehrte Glaube, bag ber Menich nach bem Tode ju Gott gebe, und feinen irdifchen Aufent= halt mit einem himmlischen vertauschen werde, und nur die Wendung, die der gangen Sage gegeben ift, um Manes als einen das Bolf verführenden und taufchenden Betruger barguftellen, hat auch diefem Theile ber Cage die Abficht eines Betrugs untergelegt. Was und aber auf das Dbige, movon wir ausgegangen find, wieder zurufführt, ift die hifto= rifche Bedeutung bes getischen Religionsstifters Zamolxis. Die Geten waren Nachbarn der in Europa und Affen fo weit verbreiteten Scothen, und es zeigen fich uns bei allen jenen jur Zeit Berodots den Nordosten Europa's bewohnenden Bolfern die deutlichsten Spuren eines aus dem hohern Afien stammenden religibsen Glaubens 34). Es gehort dahin vor allem der Glaube an Unfterblichfeit, der die Beten fo auszeichnete, daß herodot sie deswegen die Terag adavari-Corrag nennt, und der damit fo enge verbundene Glaube an Seelenwanderung, derfelbe Glaube, ber in den Religionen des Prients, besonders der brahmanischen und buddhaiftis schen so bedeutungevoll hervortritt. Wenn wir auch nicht geneigt fenn konnen, den getischen oder senthischen Bamolris fur ben uns bekannten Buddha zu halten, fo verdient boch alle Aufmerksamkeit, daß er, wie Buddha, sowohl Gott

<sup>34)</sup> Wie deutlich kundigt fich, um nur dies Eine zu berühren, jener wunderbare Aristeas bei herodot IV, 13. f. als einen Wiedergebornen nach dem Glauben der von Indien ausgegangenen Lehre an? Man s. hierüber Nitter Borhalle enrop. Wöllergesch. Berl. 1820. S. 271. f.

als auch ein auf ber Erbe erschienener Religionslehrer und Religionsstifter ift, und diefelbe Lehre, die die Grundlebre bes Buddhaismus ift, jum hauptinhalt feiner Religion macht. Gine dem uns befannten Buddha fehr nahe vermanbte Geftalt, einen Borlaufer beffelben, werden wir boch mohl mit Recht in ihm feben burfen, und infofern mag daber auch die Bergleichung ber beiben gleichlautenden ihn und ben Manes betreffenden Sagen nicht ohne ein fur ben 3met unferer Untersuchung beachtenswerthes Moment fenn. Berodot hat gewiß fehr richtig geurtheilt, wenn er ihn fur weit alter, als Pythagoras, erflarte. Der Camier Dutha: goras, beffen Sklave Zamolxis gewesen fenn foll, ericbeint auch hier, wie er uns fo oft begegnet, nur als der mythifch ibealifirte Trager ber in die westlichen Lander verpflanzten acht orientalischen Lehre von einem dem irdischen Leben vorangehenden und nachfolgenden boberen Genn, welchem gegenüber bas gegenwärtige irbifche Leben nur ein traumartis ges, dem Aufenthalt in einem dumpfen, duftern, unterirdis fchen Rerter vergleichbares Dafenn ift, ober nach Mirkhond's ichbuem, auf Mani's Bilder angewandten Spruche. ein, wenn auch verführerisches und reizendes, boch an fich eitles und nichtiges Bild.

Indem wir nun zu ben abendländischen Zeugnissen und Berichten über ben Ursprung der Manichäischen Lehre überzgehen, wollen wir hier sogleich die merkwürdige Angabe voranstellen, die sich in den die Manichäische Lehre betressen den Anathematismen sindet. S. Galland. Bibl. T. III. p. 611. Vetera monumenta ad haeresim Manichaeorum pertinentia I. Qualiter oporteat a Manichaeorum haeresi ad sanctam Dei ecclesiam accedentes scriptis errorem abjurare. Hier wird dem den Manichäischen Irsthum Abschwörenden solgende weitere Abschwörungssormel vorgeschrieben: Avadematizw de xai xatadematizw Za-qádny xai Bodday, xai Zxudiavòv, tovs ngò Mavi-

yaiwr yeyovorag. Es fann keinem Zweifel unterworfen fenn, baß unter ben beiden jufammengenannten Borgan= gern Mani's, Barades und Bodda, nur die beiden bekannten Religionsstifter, Boroafter und Buddha, verstanden merben tonnen, und es ift demnach hier mit flaren Worten ausges wrochen, mas fich uns als bas Resultat unserer bisheriaen Untersuchung ergeben hat, daß ber Boroaftrismus und Buds bhaismus die Elemente find, auf welche bas Manichaische Religionssystem gurufzuführen ift. Der Dritte, ber neben Barades und Buddha noch genannt ift, Scothianus, führt uns zu ber in ben Acta disp. Arch. enthaltenen Erzählung Archelaus schließt seine Unterredung mit Manes bas mit, daß er ber versammelten Menge noch mittheilt, mas er über Mani und feine Lehre von einem ber Begleiter ges bort zu haben verfichert. Cap. 51. f. Manes fen nicht der eigents liche Urheber der Lehre, die er vortrage, sondern ein gewißer Senthianus aus Senthien, ber jur Beit ber Apostel ber Urs heber und Stifter diefer Secte mar, und die Lehre von ber 3meibeit ber Principien zu verbreiten anfing, die er, wie alle Anhanger biefes Dogma's, von Pythagoras fich angeeignet Reiner aber mar noch in ber Durchführung bes Duas lismus fo weit gegangen, wie biefer Scothianus. Seiner herkunft nach mar er ein Saracene : jur Frau hatte er eine Gefangene aus der obern Thebais, die ihn bewog, dem-Aufenthalt in den Buften Megnpten vorzuziehen, mo er mit der Beisheit der Megnytier bekannt murde. Gin glufliches Talent, ausgebreitete Renntniffe, großes Bermbgen maren bie Borguge, die ihn auszeichneten. Gein Schuler mar ein gewißer Terebinthus, ber fur ihn vier Bucher schrieb, bas erfte nannte er das Buch ber Mufterien , das zweite bas ber Cavitel, das dritte das Evangelium, und das legte unter allen den Schagfaften. Rachdem fie einige Zeit zusammens gewohnt hatten, beschloß Scothianus nach Judaa zu ges ben, um fich mit ben bortigen Lehrern zu unterreden, er

farb aber plbglich, ebe er feinen Entschluß ausführen konnte. Sein Schuler Terebinthus fluchtete fich nach Babplonien. mo er fich in großen Ruf zu bringen wußte, indem er voraab, er fen mit aller Weisheit der Megnytier vertraut, und beiffe nicht Terebinthus, fondern Budda: eine Junafrau babe ihn geboren und ein Engel auf Bergen erzogen. gemiffer Prophet Parcus, und Labdacus, der Cobn Mithras (nach Eviphanius Haer, LXVI, 3. maren beide perfifche Priefter bes Mithras), beschulbigten ihn ber Luge, und er hatte taglich mit ihnen lebhaften Streit, ließ fich aber nicht abhalten, vor ihnen feine Bortrage zu halten über bas, mas vor der Schöpfung mar, über die Sphare, und Die beiden Lichter, aber auch barüber, wohin und wie bie Seelen aus bem Leben icheiben , und wie fie wiederum in Abroer guruffehren, und über viel Anderes bergleichen und noch Schlimmeres, daß fich ein Rrieg gegen Gott erhoben, und Die Principien im Streit mit einander begriffen feven. Durch alles dies wollte er fur einen Propheten gehalten werden, er aber heftigen Widerspruch fand, begab er fic mit feinen vier Buchern zu einer Bittme, Die er allein fur fich gewonnen hatte. Balb barauf hatte er ein tragifches Alls er eines Morgens, gewißer magifcher Gebrauche megen (burd) die er ben Sieg über feine Gegner zu erlangen boffte nach Epiph. Haer. LXVI, 3.), einen hoben Goller erstiegen hatte, stief ihn der gerechte Gott ploglich durch eis nen Engel in die Tiefe binab. Den entfeelten Leib bestats tete aus Mitleiden die Wittme, in beren Bande nun alles. mas Terebinthus aus Megnoten gebracht hatte, als reiche Erbschaft fam. Um nicht allein zu fenn, nahm fie einen als Stlaven gekauften Anaben von fieben Jahren, Rorbis cius mit Mamen, ju fich, welchem fie die Freiheit gab, und Unterricht ertheilen ließ. Als der Anabe awdlf Sahre alt war; ftarb die Wittwe, und hinterließ ihm ihr ganges Bermogen, mit welchem er nun auch die vier von Scythianus

rfaßten Bücher erhielt. Sobald er seine Gebieterin bettet hatte, begab er sich in die Hauptstadt des persischen eichs, wo er statt des Namens Cordicius den Namen Massannahm, sich mit der Religion des Landes genau bekannt achte, aber noch weit forgfältiger sich mit demjeniger schäftigte, was er in den genannten vier Büchern fand, die er nun übersezt und mit seinen eigenen Ideen bereichert, it seinem Namen versah und für sein Werk ausgab. 35). m alles dies wusten die drei Schüler, die er hatte, Thosas, Addas und Hermas, die er, um seine Lehre zu verseiten und Anhänger zu erhalten, auf die schon früher ansgebene Weise ausgandte.

Die Haupttendenz dieser Erzählung geht, wie leicht zu hen ist, dahin, die Lehre Mani's als eine nicht erst von Rani herrührende, sondern durch ihn nur verbreitete und wöhsscirte, ihrem wesentlichen Inhalte nach aber aus ältes ir Zeit von Hand zu Hand überlieserte darzustellen. Die gentlichen Urheber derselben sollen Scythianus und Terezinthus senn, unmöglich aber können wir diese beiden Borzänger Mani's für historische Personen halten: schon der unfallende Anachronismus, den Scythianus in das Zeitzler der Apostel zu sezen, und doch schon kurze Zeit nachz

<sup>35)</sup> Daher haben die Hauptschriften Mani's dieselben Titel. Wie ihre Vierzahl der heitigen Vierzahl der Vedas analog ist, so drukt der Titel der einzelnen Schriften immer wiesder denselben Begriff eines heiligen Religionsbuchs aus. Es könnte daher leicht der Zweisel entstehen, ob wir aus den verschiedenen Titeln und Benennungen auf ebenso viele dem Manes beizulegende Schriften schließen dursen. Was aus diesen Schriften Mani's und mitgetheilt ist, ist nur das Fragment aus dem Thesaurus bei Aug. De nat. boni c. 44. und der Ansang der Mysterien bei Epiph. LXVI, 13. und Litus von Bostra I. 5. S. oben S. 10. und S. 215. Die Kirchenlehrer hatten offenbar keine genaue Kenntniß der sämmtzlichen Schriften, deren Versaffer Manes seyn sollte.

ber feinen Nachfolger Manes auftreten zu laffen , muß uns die hiftorifde Wahrheit der Erzählung fehr verbachtig machen. Ginen bistorischen Character traat die Erzählung, fo wie fie lautet, ihrer gangen Beschaffenheit nach nicht an fich, versuchen wir aber, so weit es mbalich ift, bas Sistorische und Unbiftorifche ju fcheiben, fo fcheint bas Ergebniß nicht ohne Wichtigkeit fur den 3met unferer Untersuchung ju fenn. Die Bergleichung ber beiden vorgeblichen Lehrer Mani's und der Schiffale, die fie gehabt haben follen, laft mich taum zweifeln, baß beibe eigentlich nur Gine Perfon find, wer aber biefe Gine Berfon ift, fagt uns mohl ber von Terebinthus in der Folge angenommene Name Buddha beutlich genug. Daß wir an keinen andern Buddha zu den: ten haben, als an ben bekannten Religionsstifter, beweißt ber merkwurdige characteristische Bug ber Sage, Terebinthus habe, indem er ben Namen Buddha annahm, jugleich vorgegeben, er fen von einer Jungfrau geboren 36). ben Namen Terebinthus betrifft, fo ftimmt auch Neander S. 816. der ichon von Snde, Bochart und Beaufobre (T. L. S. 64.) gemachten Bemerkung ben, bas griechische Wort τερέβινθος fen vielleicht nur Uebersezung des chaldaifchen אַבְרַם, burch welches in den Targum's das hebraifche בּוֹלְשַׁאַ wiedergegeben, das die Alexandriner repesievog überfegen. Es fen gang naturlich, daß ber Begleiter bes Scothianus, ba er seinen Ramen von einem Baume hatte, welchen die Griechen regestudog nannten, als er nach Babylonien fam, nach ber Sprache bes Landes fich Butema ober Butam nannte, woraus fodann bas gracifirte Budbas entftan-

<sup>36)</sup> Diese für den Buddhalsmus characteristische Idee hat schon Hieronymus Contra Jovin. I. 26. hervorgehoben: Apud Gymnosophistas Indiae quasi per manus hujus opinionis auctoritas traditur, quod Buddam principem dogmatis eorum e latere suo virgo generavit.

ben fen. Ich tann fcon ben Uebergang ber erftern Korm in die lextere nicht febr naturlich finden, aber wie aufällig ware bann auch die Beranlaffung gewesen, bag auf Teres binthus die fo characteristische Sage von der Geburt Buds bha's übergetragen murbe? Ift es erlaubt, an bie Stelle einer Bermuthung eine andere zu fegen, fo mochte ich ben Ramen Buddha voranstellend mir die Sache lieber so erflas ren: bas bem griechischen Wort reoesburdog entsprechende bebraifche 77% hangt offenbar mit 78 Gott zusammen. Der mit diesem Worte benannte Baum follte mohl baburch als ein Symbol des Gbttlichen bezeichnet werden. alteften Sagen bes A. T. wird die Terebinthe nicht felten auf eine Beise erwähnt, die auf eine uralte religibse Beis ligfeit biefes Baumes fchließen lagt, wie g. B. Gen. 35, 4. Jof. 24, 26, Jud. 9, 6. Die Berehrung gewißer Pflangen und Baumarten gehorte überhaupt gur religibfen Gitte bes früheften Alterthums, befonders im Drient. Bgl. Rhode II. Es mag baber nicht unwahrscheinlich fenn, baß die Terebinthe ein altes auch bem Buddha geweihtes Soms bol mar, wozu sie auch durch ihre hohe Gestalt, ihre immergrinen Blatter und ihr edles Sarg (unfer Terpentin) vorzugsweise geeignet mar. Die mit einem andern Worte bftere zusammengesezte Wortform woos ober Bwoos, auch erc. verwandt mit dem in orientalischen Stadte = und gans bernamen fo oft vorkommenden kand, kend, welche Kors men auch übergeben in die verwandten certa, cirta, fert. bat brtliche Bedeutung, und zwar haufig zugleich eine bies ratische, fo daß fie besonders einen einer Gottheit geweihten Ort ober ein Beiligthum überhaupt bezeichnet. Daher ift bas Labprinth der Ort der lavoai, Sohlengange, Korinth ift ber bem Roros, bem alten Sonnengotte, Tirons ber bem Tir ober Berakles geweihte beilige Ort. Bgl. Belder die afchyl. Tril. Prom. S. 212. In Diesem Sinne mochte ich baber auch bas Wort repessivog von dem unter biesem

Namen befannten Baume verstehen, fofern ber Baum ein bem Gotte Tir geweihtes heiliges Symbol mar, ber Gott gleichsam felbit in bem Baume wohnend gedacht murbe. Dir beifit bei den Drientalen der Planet Mercur G. Bens dav. III. S. 66. hammer heidelb. Jahrb. 1823. S. 90. Aber auch Buddha wird mit dem Planeten Mercur identifis cirt. S. Bohlen das alte Indien Ih 1. S. 313. kann mir baber bie in ber obigen Erzählung vorausgefezte Ibentitat ber beiben Namen Terebinthus und Buddha nur baraus erklaren, baß bas Wort Tercbinthus überhaupt eine bieratische Bedeutung hatte, ein Beiligthum bes Buddha, einen Diener bes Gottes, einen von ihm gleichsam bewohnten Menschen, ober mohl auch eine Berkorperung bes Gottes bedeutete. 37). Der plogliche Tod bes Terebinthus : Buds bha gleicht dem ploglichen Berfchwinden einer nur auf furge Beit in ber Sinnenwelt erschienenen Gottheit, im Munde ber Gegner aber bat es bie Sage in bas Gegentheil vermandelt, in einen von der strafenden Gottheit verfügten Act ber Gerechtigkeit. Ebenfo ichnell ichied Scothianus aus bem Leben. Ueber die Art seines Todes schweigen die Acta. Eprill von Jerufalem aber (Catech. V1, 22.) lagt ibn eben fo sterben, wie den Terebinthus (νόσω θανατώσας δ είριος έπαυσε την λοιμώδη κατάστασιν, momit Photing ausammenstimmt, der ebenfalls von einem πικρός θάνατος fpricht). Das Ausführlichere gibt Epiphanius Haer. LXVI, Als Senthianus gehort hatte, bag nach ber Lehre bes Gefezes und ber Propheten nur Gin bochfter Gott und Belt schopfer fen, beschloß er nach Jerusalem zu reifen. Go bald er dafelbst angekommen mar, fing er an mit den Pres: bntern, die daselbst nach dem Geses Mosis und der Propheten

<sup>37)</sup> Insofern konnte auch bas chaldaische Nopia (Terebinthe) mit bem Ramen Buddha zusammenhangen.

pheten lebten, ju bisputiren. 33),, Wie konnet ihr Ginen Gott behaupten, fagte er ju ihnen, ber Tag und Nacht, Reifc und Seele, Trofenes und Feuchtes, himmel und Erde, Licht und Kinsterniß geschaffen bat?" Go offenbar fie ibm bie Bahrheit barlegten, fo schamlos beharrte er in feinem .Biberspruch. Alls er aber nichts ausrichtete, wollte er, als ein Meifter in ber Bauberei, welche verderbliche Runft er aus indifcher und agyptischer Beisheit erlernt batte. eine magifche Erscheinung bervorbringen. Es mislang ihm aber auch bies, und er sturzte von dem Gipfel bes Saufes, auf melden er fich fur feinen 3met begeben hatte, jahlinge berab, und gab ben Beift auf. Es ift bies, wie auch Gpis phanius ausdruflich bemerkt, vollig daffelbe Lebensende. bas nachber ben Terebinthus traf. Wie ferner Scothianus mit ben Presbytern in Jerufalem , fo disputirte Terebinthus mit ben Prieftern bes Mithras über die Zweiheit der Prineinien (wobei übrigens nicht zu begreifen ift, wie perfische Briefter, felbst Qualiften, den Dualismus des Terebinthus bestreiten konnten). Beide Versonen spielen vollig dieselbe Rolle, die nur beswegen auf zwei Personen vertheilt ift. um die neue Religion sogleich in ihrem ersten Reime mit den beiben Sauptreligionen ber Lander, in welchen fie auftritt, ber judischen (bie hier zugleich auch fur die driftliche gilt), und ber perfischen in einen ihre Berwerflichkeit offenbaren= ben Conflict fommen zu laffen. Ebenfo foll auch an ben genannten vier Buchern Terebinthus neben Scothianus einen gewißen Untheil gehabt haben. Auch der Name Scothianus fann baber nur eine mit den beiben anbern Namen übereinstimmende Bedeutung haben. thianus hieß fo, nach den Acta, als geborner Scuthe. Wir

30

<sup>38)</sup> Epiphanius, der auch hier zwar mit ben Acta im Ganzen übereinstimmt, aber doch auch wieder manches Eigene hat, läßt ben Scothianus wirklich nach Jerusalem tommen.

Baur's Manice. Rl. Goft.

baben aber bier unter ben Ecnthen, nach ber befannten weis ten Bedeutung biefes Worts ben ben Alten, an bie mittelaffas tischen Bolfer zu benfen, bei welchen ber Bubbhaismus frube Eingang fand. Saracene wirb er zugleich noch genannt, entweder als Drientale schlechthin, ober als orientalischer Sandelsmann 39), wie ihn Epiphanius a. a. D. c. 1. f. beschreibt, mobei wir uns an ben nach Ritters Untersuchungen (in ber Erdfunde und Borhalle) fo bedeutenden Sandels: verfehr ber mittelaffatischen, dem Buddhaismus anbangen: ben Bolfer erinnern mogen. Sofebr baber auch bie Ergablung in ihrer jezigen Gestalt ihren ursprunglichen biftorifchen Grund verbirgt, ein Busammenhang bes Manichais: mus mit dem Buddhaismus, eine Abtunft bes erftern aus bem lextern ift bennoch als Thatfache ber Ueberlieferung unverkennbar ausgesprochen. Es tann nicht ohne besondere Bebeutung fenn, bag in ber Geschichte Mani's und bes Urfprungs seiner Lehre der Name Buddha uns immer wieber begegnet. Die Schiller Mani's bieffen nach ben Acta Thomas, Abdas und hermas, aber Cyrill von Jerusalem Catech. VI, 31. fest an die Stelle bes Abas einen Bubbas nach einer Lesart, die burch Photius und Berrus Siculus bestätigt wird (f. Beausobre T. I. S. 63. und Touttee au der Stelle Cor.) Ebenfo nennen bie Anathematismen ber Cotelier in den Patres Apost. T. I. S. 539. neben Thomas, dem Berfaffer bes Evangeliums der Manichaer, einen Buddas. Unter ben Fragmenten ber Briefe Mani's findet fich auch eines aus einem Briefe an einen gewißen Dbas, welcher Name ebenfalls fur gleichbebeutend mit dem Ramen Bubbha genommen wird (Fabric. Bibl. gr. T. VII. S. 316.).

<sup>39)</sup> Diese Bedeutung hatte der Name Saracene. Eusebius bemerkt in seinen Comment. zu Es. 13, 20, die hier genannten Araber seven die jezigen Saracenen, oi παρ<sup>3</sup> ημίν καλδύμενοι Σαρακηνοί, οι τὰς πραγματείας ποιούμενοι etc.

mfelben Zusammenhang weist so manche abgeriffene, ba ib bort vorkommenbe Rotiz bin, wie g. B. ber Sprer phraem die Irrlehre Mani's aus Indien ableitete (Asmanni Bibl. Orient. T. I. S. 422.), Suidas und Ces enus den Manes fogar zu einem gebornen Brachmanen achten. Der Name Mani (Juwel) felbst, bat fürglich oblen (bas alte Indien Th. I. S. 374.) bemerkt, ift ein Andien febr baufiger Rame 40). Derfelbe Forfcher glaubt if biefe Beife auch über die brei Schiller bes Saretifers. bhas ober Buddas, Thomas und hermas, von welchen tani ben erften nach Sprien, ben zweiten nach Inbien, ben itten nach Megypten fandte (Theodoret. Fab. haer. I, 26.) n willfommenes Licht geben zu konnen: "alle brei geben me allen 3meifel auf eine und biefelbe Berfon, ben indie ben Buddhas, deffen Rolle in Aegnoten bekanntlich Berid übernimmt, und ber uns in Indien unter bem Ramen amas, dialectisch auch Gautamas und Dharmas verftume elt , begegnet."

Es ist in der obigen Erzählung noch etwas enthalten, as wir hier nicht ganz unbeachtet lassen konnen. So uns beutend an sich ist, was von Schthianus gesagt wird, ist er eine Gesangene aus der obern Thebais, nach Epishanius aus der Stadt Hypsela, zur Frau hatte, so bedeutsm scheint doch dieser Nebenzug der Sage zu seyn, wenn

<sup>40)</sup> lleber die verschiedenen alten und neuen Ableitungen des Mamens Manes (wobei die Gegner natürlich am liebsten an μανία dachten) oder Manichaus vgl. Epiph. Haer. LXVI. 1. (von einem babylouischen Wort, das σπένος bedeute) Eprist von Jerus. Cat. VI, 24. (von einem persischen Wort, das soviel als das griechische δμιλία sep) August. De haer. c. 46. Contra Faust. XIX, 22. Beausobre T. I. S. 69. f. Paux lus heibelb. Jahrb. 1826. S. 942. (von 730, Mani chai Austheiler des Lebens).

wir ihn weiter verfolgen, und in feinen historischen Bufammenbang bineinstellen. Epiphanius weiß genauer, daß fie gwar pon großer Schonheit, aber von verdorbenen Gitten mar, baß fie Scothianus, von ihrer Schonheit bezaubert, aus einem bffentlichen Saufe, in welchem fie als feile Dirne war, au fich nahm, in Freiheit feste und beirathete. Diefe Fran bringt ben Borlaufer des Manichaismus in nahe Berbinbung mit dem Borlaufer des Gnofticismus, bem berüchtigten Magier Simon, über welchen und Epiphanius Haer. XXI, 2. Kolgendes mittheilt: "Er verband fich mit einer umberfchweifenden Krau, die Belena hieß, und aus der Stadt Inrus fammte, und lebte mit ihr in unzuchtiger Luft ausammen. Seinen Schulern brachte er ben fabelhaften Glauben bei, er fen die große Rraft Gottes, feine unzuchtige Frau aber magte er ben heiligen Geift zu nennen, und ihrer wegen fen er vom himmel herabgekommen. ,,,,In jedem himmel, fagte er, nahm ich eine andere Gestalt an, nach der Geftalt ber Bewohner jebes Simmels, um meinen Engeln verborgen au bleiben, und zu der "Erroia herabzukommen, welche eben bie Selena ift, die auch Prunitos und ber heilige Geift heißt, burch welchem ich die Engel geschaffen habe, die Engel aber haben die Belt und den Menschen geschaffen. Diese be: lena fen diefelbe, wegen welcher die Troer und Bellenen mit einander in Streit famen. Als jene Rraft vom hummel ber: abkam, nahm fie eine andere Gestalt an, und die Dichter redeten davon nur allegorisch. Denn diese vom himmel herabgekommene Rraft, die Prunikos, von andern Saretis fern Barbero ober Barbelo, genannt wird, entrindete in ihnen, als fie ihre Schonheit faben, ein heftiges Berlangen nad) ihr. Sie mar aber beswegen gefandt, um die Archonten, die diese Welt geschaffen hatten, ju berauben. Gben Diese Engel geriethen wegen ihr in Rrieg. Gie felbft litt nichte, war aber die Urfache, daß fie fich gegenseitig ermordeten, wegen ber Begierde, die fie ihnen nach ihr einfibfte.

ì

bielten fie fest, daß sie nicht in die Sohe sich erheben und zus ruffehren konnte, und es verband fich jeder mit ihr, indem fie alle mögliche weibliche Rorper annahm, und von ben meiblichen Korvern in verschiedene Rorver ber menschlichen und thierischen Natur und in andere Wesen überging, bamit fie burch bas, mas fie felbst gegenseitig fich todtend thaten, burch Bergießung des Blute, fich felbst verminderten, und fie felbit, auf diese Beise ihre Rraft sammelnb, wiederum in ben himmel sich aufschwingen konnte. Dieselbe, die icon jur Zeit ber Bellenen und Troer war, und ursprunge lich fcon, ebe die Welt geschaffen murbe, hatte auch nach ber Belefchopfung burch bie unfichtbaren Geifter gang bas Bleiche gethan. ..., Sie ift es, fagte er, die jest mit mir ift, und wegen dieser bin ich herabgefommen, und fie erwartete meine Erscheinung. Denn fie ist die Ervora, die bei Homer Belena beißt, und beswegen mußte homer in seiner Schilberung von ihr fagen, baß fie auf einem Thurme ftebe, und ben Dellenen ben Angriff ber Phryger burch eine Ratel offenbare. Er bezeichnete nemlich burch die Katel die Offens barung bes von oben berab gekommenen Lichts. .... Gbenfo fagte auch der Zauberer (Simon) von dem aus Sola ges zimmerten Pferbe bei homer, bas bie Griechen absichtlich gemacht glauben, es bedeute die Unwiffenheit ber Bolfer, und als die Phryger es hineinzogen, hatten fie fich bas ei= gene Berberben bergezogen. Go ziehen auch die Bolfer, b. b. Die Menfchen ohne bie. Erkenntniß, die er ihnen gebe, wegen ihrer Unwiffenheit, fich bas Berberben au. Auch von ber Athene, fagte er, fie fen diefelbe, bie von ihnen "Evrosa genannt merbe, indem er die Worte bes Apostels Paulus auf fie anwandte: Biehet an ben Barnifch bes Glaubens und ben Selm bes Beils, und bie Schienen und bas Schwerdt und ben Schild. Alles bies fen eine muftische Darftellung der Geftalt der Athene. Deswegen nannte er bie Frau, die er aus Tyrus mit fich genommen hatte, mit

bemfelben Ramen, wie bie alte Belena, und trug auf fie alle mögliche Namen über, ben Namen Erroia, Athene, Des lena und andere, und wegen diefer wollte er berabgetommen Auf fie beziehe fich auch, mas im Evangelium ges fdrieben ift von bem irrenden Schaf. Auch ein Bilb, bas ihn felbft darftellen follte, gab er feinen Schilern, und ließ fich von ihnen in ber Gestalt bes Beus verebren, ein andes res Bild ftellte die Geftalt ber Athene bar, bas feine Un: banger gleichfalls verehrten." Das Epiphanius über ben Lehrbeariff des Magiers mittheilt, enthalt besonders folgenbe fur uns beachtenswerthe Lehren: Er nahm verschie: bene Claffen boherer Geifter an, und verschiedene himmel, und in jedes Simmelsfirmament fegte er eine bestimmte Claffe von Engeln (durausis), welchen er eigene barbarifche Namen gab. Diese Welt, lehrte er, fen geschaffen von bb: fen Geiftern, als unvollkommenes Bert (tov alwe tovτον από άργων καὶ έξουσιών της κακίας έν έλαττώματι κατεσκευασμένου). Dem Fleische fiche nur Berderben und Untergang bevor, ber Seele aber eine Reinigung, mofern fie nemlich burch feine Gnofis auf ben Weg ber mpftis ichen Beileordnung geleitet werbe. Das Gefeg leitete er nicht von Gott, fondern von einer linken Poteng (apiorepa duvauic) ab. Auch die Propheten gehoren nicht bem auten Gott an, fondern bald biefer, bald jener Poteng, und wie es ihm aut bunfte, theilte er ber einen Poteng bas Gefeg, einer ans bern ben David, einer andern den Gfaias, wiederum einer andern ben Ezechiel zu, und fo führte er jeden Propheten auf eine eigene Poteng guruf. Alle aber leitete er von einer lins fen außerhalb bes Pleroma befindlichen Poteng ab. Die an bas A. T. glauben, fepen bem Tod anheimgefallen." So weit Epiphanius. In der hauptsache stimmen mit feis ner Darftellung ber Person und der Lehre des Magiers Simon die jedenfalls vormanichaischen Clementinischen Somilien gang überein. Er mar gin geborner Samariter, in

Alexandrien gebildet, und befonders in der Magie fehr ftarf. In eitler Einbildung wollte er fur eine Rraft des hochsten Range gehalten fenn, und felbft bober fteben, ale Gott, ber Bismeilen gab er vor, Christus zu fenn, Belticobyfer. und nannte fich ben Stehenden, mit welcher Benennung er fich als benjenigen bezeichnen wollte, ber immer stehen bleis ben werde, und die Urfache des Verderbens und bes Kallens, ben Leib, nicht habe. Den Gott, ber die Welt geschaffen, bielt er nicht fur den bochften, und glaubte feine Auferftes bung ber Tobten. Berufalem laugnete er, und fexte bafur ben Berg Garigim an die Stelle. Statt bes mahren Chris ftus fundigte er fich an, und erflarte bas Gefeg nach eigener Willführ allegorisch. Ginen gang eigenen Busammen= bang nehmen die Clementinen zwischen dem Magier Simon und bem Taufer Johannes an. Wie Chriftus nach ber Babl ber amblf Monate ber Sonne amblf Apostel hatte, fo batte Johannes mit Rufficht auf den Mond breiffig die Berts Schaft führende Manner, und in diefer Bahl mar auch eine Arau mit Namen Belena. Der nachfte und angesehenste nach Johannes war Simon. Nach Ermordung bes Täufers Johannes nahm feine Stelle, während Simon fich in Meappten auf die Magie legte, querft Dofitheus ein, als aber biefer gur Ginficht tam, bag nicht er ber Stehende fen, mußte er bem Magier weichen. Simon jog nun mit ber Belena umber, und fagte von ihr, fie fen aus ben oberften Simmeln in die Welt herabgekommen, als die Berrin, als die 2111= mutter Substang und Beisheit, megen diefer, behauptete er, haben hellenen und Barbaren geftritten, burch ein Phantasiebild der Wahrheit getäuscht. Denn die mahre Belena war damals bei bem bochften Gott. Go mandte er griechische Muthen allegorisch an. Homil. II, 22. f. Ge ift hier alles zusammengestellt, was fich bei Epiphanius und in den Clementinen über den Magier Simon Bemerkenswerthes finbet, ba es mit bemjenigen, um was es uns hier junachft

su thun ift, febr enge gufammenhangt. Es muß uns fogleich in die Augen fallen, daß die dem Scothianus jugefdriebene Krau bicfelbe Geftalt ift, wie die Belena des Magiers Simon. Die eine, wie bie andere, wird bald eine Gefangene, bald eine Bure genannt. Ihrer eigentlichen Bebeutung nach aber ift biefe mythische Krau bie von ber pbern Welt berabgetommene, in der Materie gefangengehals tene Weltseele. Es ift vollig bieselbe Gefangenschaft, von welcher bei Manes überall die Rede ift. Wie Manes von ben Seelen fagte, fie fepen Schafe unter Wblfe gefandt, so wird hier die in die Materie babingegebene, gleichsam in eine bbe Bafte verftoßene Beltfeele bas irrende ober verlorene Schaf bes Evangeliums genannt. Es geht aber ber Begriff der Gefangenschaft in den Begriff der Unzucht über, fofern bie gottliche Geele, von ber Materie berührt, auch burch fie verunreinigt wird, und einer Belt anheimges fallen ift, die nach Manes bas Erzeugniß Unzucht treibenber Damonen ift. Da fie einmal mit ber materiellen Belt fich verbunden hat, fo muß fie auch die Reprafentantin berfelben fenn, und in demfelben Ginne, in welchem in ber Apotalnpfe bie dem Christenthum feindliche Belt die babplo: nische hure genannt wird, wird hier die Belt im weitesten Sinn, fofern fie als bas von Gott abgewandte, fur fic sepende Reale nur das Richtige ift, mit bemfelben Bilde der Unreinheit und Berborbenheit bezeichnet. In dem Ras men παμμήτωρ οὐσία, σοφία, άγιον πνευμα (als meibs liches Wefen gedacht f. oben G. 223.) erscheint fie beutlich ale Beltfeele. Der name "Evvoia (gleichbebeutend mit der Evdungig der Valentinianer) druft vollkommen den Begriff der indischen Maia aus, sofern die Maig die eigents liche Ibee ift, mittelft welcher bas Urwefen alles erschuf, als es burch Contemplation bas Richtfeyn jum Seyn gestaltete, weswegen fie befonders als Mutter boberer Be-

fen betrachtet wird 41). Rach ben Acta c. 9. hatte bie Weltseele bei ben Manichaern verschiedene Namen: vove. Erroia, opórnois, erdúnnois, loriquós. Ueber die Mas men Mooveric und Baobnid val. Beausobre T. II. S. 326. Nitzsch Theol. Studien Leipz. 1816. S. 42. 56. Thilo. Acta Thom. S. 133. Reander Gnoft. Suft. S. 257. Der Grundbegriff ift burchaus berfelbe, welchen die Gnoftiter mit ihrer Cophia = Achamoth verbanden, die ichon mit der Manichaischen Weltseele zusammengestellt worden ift, und es find gang biefelben gnoftisch = manichaischen Lehren von ber aus bem abttlichen Befen herabgetommenen Geele, bet fie gurufführenden Rraft, ber Unreinheit bes Rleisches, ber Reinigung ber Seelen burch Manderung, die auch in bem Lehrbegriff bes Magiers Simon die wefentlichen find. Bas aber bie Berfon des Magiers Simon felbst betrifft, welchem wir wegen feines Berhaltniffes zu Senthianus und Terebing thus-Buddha noch einige Aufmertfamfeit schenken muffen, fo kommt schon, was er nach der Apost. Gesch. 8, 9. 10. von sich ausgab, er sen μέγας τις, oder ή δύναμις τοῦ θεου ή καλουμένη μεγάλη, der buddhaiftischen Borftellung eines aus ber Lichtwelt fich berabienkenden und verkbrperns den Lichtstrable febr nabe. Man beachte aber weiter folgende Buge: Rach ben Clementinen hieß der Bater Simons Antonius, seine Mutter Rachel, in den Recognitionen aber II, 14. werden ihm die Worte in den Mund gelegt: ne putetis, quod generis vestri homo sim, ego neque magus sum, neque amator Lunae (Lung wird in ben Recogn. die Belena oder Delnun genannt f. c. 8.), neque Antonii filius. Ante enim, quam mater mea Rachel conveniret

<sup>41)</sup> Bohlen das alte Indien Ch. I. S. 312., wo auch die aus Joh. Lydus De mens. S. 236. Ed. Roether hieher gehötige Stelle angeführt ist: Μαΐα ἡ τὰ ἀφανεῖ κεκουμμένα εἰς τὸ έμφανὲς προάγουσα:

cum eo, adhuc virgo concepit me, cum esset in potestate mea. vel parvum esse vel magnum, et hominem inter homines apparere. Humana de me ipso mentitus sum. Much Simon wollte alfo, wie Terebinthus-Buddha, ein von einer Jungfrau Geborner fenn. Die Bunder des Magiers (vgl. Recogn. II, 15. f. Hom. II, 32.) haben große Mehnlich: feit mit dem buddhaistischen Riti Chubilghan. Bgl. Schmidt Korschungen S. 175. 241. Das Ende Simons foll im Allges meinen baffelbe gewefen fenn, wie bas bes Scothianus und Terebinthus-Buddha. Alle er fich in Rom por ber verfam: melten Menge burch feine magische Runft fliegend in die Lufte erhob, um in ben himmel zu gelangen, fturzte er plbzlich berab, und lag mit zerbrochenen Gliedern auf dem Boden. Constit. Apost. VI, 9. Der Magier Simon gilt bei ben Rirchenlehrern allgemein als Stammvater aller gnoftischen Barefen, als pater omnium haereticorum, wie ihn Ires naus (III. praef. ) nennt. Aber ebenbesmegen murbe er ein prototypisches Wefen, bas jum Trager alles beffen gemacht wurde, mas man als wefentlichen Inbegriff ber gefammten Gnofis betrachtete. Bgl. Rrabbe über ben Urfprung und ben Inhalt ber apoft. Conftit. hamburg 1829. S. 184. f. Die hauptquelle fur unsere Kenntniß ber Lehren bes Das giers find die Clementinen. Wir murden aber fehr irren, wenn wir den hier geschilderten Magier Simon vollig ibentifch mit ber aus ber Apostelgeschichte bekannten bifforischen Derson nehmen wollten. Die Lehrsage, die ihm in ben Clementinen, bem ihn bestreitenden Simon Petrus gegenüber, in Mund gelegt werden, laffen fich ohne Mube als Lehrfage ber auf ibn folgenden Gnostiker nachweisen, und ber Bers faffer der Clementinen gibt felbst ben beutlichften Wint, baß er den Magier als ideales, prototypisches Wesen behandelte, wenn er den Petrus Hom. XVI, 21. meinend und feufgend por dem versammelten Bolt fagen läßt: "Bare es boch mit Simon genug ber versuchenden Reben wiber Gott! aber

es werden nach bes herrn Bort faliche Apostel und Secten und herrschfüchtige tommen, welche, wie ich vermuthe, von Simon ausgebend ihm belfen werden, wider Gott ju reben.". Diese Meußerung bat der Berfaffer offenbar im Blit auf die Gnostifer der folgenden Zeit dem Magier in den Mund ges legt. Ja, Simon ift nicht blos bas ideale Borbild ber Ginpa stiter geworden, sondern wie er fich felbst nach der Apostels Geschichte die große Rraft Gottes nannte, so ift auch Dieser Begriff idealisch weiter ausgebildet worden. Er felbit ift bie bochfte aus Gott emanirte, die Belt zu Gott guruffubrende Rraft, und die Gattin, die ihm gur Seite fteht, ift die amar auch aus Gott emanirte, aber mit ber Materie vermischte Seele, die burch jene andere gottliche Emanation erft wieder befreit werden muß. Go ftellen fich uns in bem Magier Simon und feiner Gattin Belena, wie in Scothias nus und ber mit ihm verbundenen Frau die beiden gottlichen Emanationen bar, auf beren Berhaltniß fich bie anoftische manichaische Beltentwiflung bezieht.

Drientalifche, inebefondere indifch = buddhaiftifche Religions-Theen blifen bier überall burch. Gelbit die bildliche Borftellung, welche die den beiden Borlaufern des Gnoftis cismus und Manichaismus beigefellten Gattinnen ausbrus fen. icheint ben religibsen Sagen bes Bubbhaismus nicht fremd zu fenn. Go heilig im Buddhaismus das ehelofe Le= ben ift, fo hat boch Buddha felbft nicht blos eine Gattin, fondern auch, wie Rrifdna, eine ungemein große Bahl von Beifchlaferinnen. Rhode über relig. Bildung, Moth. und Phil. der hindus Th. I. S. 279. Die große Bahl der Geliebten Krifcona's und fein Berhaltniß zu ihnen, wird in ben indifchen Religioneschriften felbst bilblich genommen : fie follen nur die burch die Maia in ber Mannigfaltigfeit ber reglen Kormen erscheinende Sinnenwelt barftellen (Rhobe a. a. D. Ih. II. G. 478.). Welchen andern Ginn fonnte dieselbe Sage in Beziehung auf Buddha haben, wenn auch

gleich fpater ber fo uppig muchernbe Muthus ben ursprunglichen Sinn verhillt hat? Anders als bilblich, tounen doch folde Sagen nicht genommen werden. Die bilbliche Borftellung eines Raubs begegnet uns in ber Sage von bem Rampfe Budbhas mit den Affuras, ber in Buddhas Gefcichte eine nicht unwichtige Stelle einnimmt. Als Budbba nach feinem Tobe mit feinen Begleitern die Erbe verließ, um feinen Wohnsig auf bem Gipfel bes Meru zu nehmen, vertrieb er die alten Bewohner. Rur diefe vom Meru vertriebenen Rats (Beifter), bie Affuras, bilbete fich nun eine neue Belt unter bem Mern, die Affura = Belt. Aber Bubs bha raubte nun auch bem Affura-Ronig feine fcone Tochter. es entstund ein beftiger, anfangs fur Buddha unglitlicher Rrieg, aber ber Uffura-Ronig murbe befiegt und unter bem Meru an bleiben gezwungen. Rhode a. a. D. Th. I. G. 301. Buddha gewann hier mohl nur wieber, was ber feindliche Affura : Ronig zuvor geraubt und fich angeeignet bat, die gottliche Beltfeele, Die burch Buddha wieber gurufgeführt In ber Cage ber Brahmanen ift es Brahma werden foll. felbst, der einen Theil der geschaffenen Belt (bie unterfte Welt ) entwenbet, und fich bafar ben ftrengften Bagungen unterwerfen muß. Rhode Th. II. G. 63. 3ch fahre alles Dies, mas feiner Natur nach feine bestimmtere Nachweisung, außer durch die einfache Combination, julagt, nicht in ber Absicht an, um barauf irgend ein besonderes Gewicht gu legen, bemungeachtet icheinen mir auch folche Buge nicht überfeben werden zu burfen.

Eine eigene Erscheinung ist es, daß ber Magier Simon seine helena für die helena des trojanischen Kriegs erklärte, und demnach auch in dieser dieselbe Idee ausgedrüft fand, die er seiner helena beilegte. Man konnte fehr geneigt seyn, hierin nur eine willkuhrliche Deutung des Magiers zu sehen. Haben wir aber den Magier Simon in den Clementinen und bei Epiphanius nicht blos für das Individuum

ber Apostelgeschichte, fondern fur eine bie Gnoftifer überhaupt reprafentirende Collectivperfon ju halten, fo fann auch iene Idee nicht blos eine aufällige individuelle Meinung fenn, fie muß einen tiefern reellern Grund haben, und wir tonnen fie nur ale eine allgemeinere, dem Gnofticismus überhaupt eigenthumliche Unficht nehmen. In der That icheint mir hierin eine Ibee ausgesprochen gu fenn, in melder ber Gnofticismus ben urfprunglichen Ginn bes bobern mothischen Alterthums febr richtig aufgefaßt bat. Das ber Magier von dem Scheinbild der Belena, dem eidwaor Eleme gefagt haben foll, hat, wie befannt ift, auch ber alte Dichter Stefichorus aus himera gefagt, Er hatte, wie Plato im Phadrus (S. 243.) erzählt, die Belena gefchmabt. als Urfache des troischen Rriegs und so vieler Uebel. Da er nun ber Augen beraubt wurde, bichtete er fogleich feine befannte Valinodie: "Unwahr ift diefe Rede, benn nie beftieaft du bie gierlichen Schiffe, noch tamft bu je gur Reffe von Troia," und wurde hierauf wieder febend. Es mar bas ber nach Stefichorus nur bas Schattenbild ber Selena, um bas unter ben Trojanern, aus Unkunde ber mahren, folder Streit entstund, wie Plato De Rep. IV. S. 586. fagt. wo er mit biefem Beispiel ben Gaz erlautert, baß Schattens bilber ber mahren Luft Thoren fo oft mahnfinnige Leiden= icaften au fich einfloßen und ber Gegenstand hefrigen Streis tes merben. Derfelben Sage von ber Belena folgte Guris pibes in feiner Tragdbie biefes Namens, indem er nur ben Namen ber Belena ben Preis des Rriegs zwischen ben Bellenen und Troern werden lagt (v. 32. f.), mahrend die Seleng felbst in einer Bolfe von Bermes nach Megypten, wie and icon herodot weiß und II, 113. ausführlich erzählt, in bas Saus bes Proteus gebracht wird. (Man vgl. ferner bie von heindorf' und Aft jum Phabr. a. a. D. citirten Stellen, wozu auch noch Sertus Empir. L. VII. 180. 255. f. gehort). Ueber ben Begriff, welchen wir mit bem

Sidwlor ber Belena an verbinden haben, gibt uns ben bes ften Aufschluß Guftathius zu der Stelle der Donffee IV, 121. Οι μεθ' "Ομηρον διά τὸ είς σελήνην άλληγορείσθαι την "Αοτεμιν σεληναίαν ἄνθρωπον την Ελένην ἐπλάσαντο, ώς έχ τοῦ κατὰ σελήνην κόσμου πεσοῦσαν, καὶ αὖθις δε άνω άρπαγηναι αθτήν έμυθεύσαντο, επειδάν δί έκείνην αί τοῦ Διὸς ηνύσθησαν βουλαί. Somer vergleicht in ber genannten Stelle ber Douffee die Belena mit ber Arte: mis. Wie nun die Artemis, eine σεληναία ανθρωπος, und aus ber Mondwelt herabgefommen, felbft eine Personificas tion ber sublunarischen Welt ift, so gilt baffelbe auch von ber Selena, bie ja ichon ihrem Ramen nach die Monde: frau ift. Gie ftellt in fich die sublunarische Belt, Die Belt ber finnlichen Erscheinung bar: ba nun aber biefe nach ber bobern Unficht bes Alterthums ein zwar schones, aber boch nur nichtiges Scheinbild ift, fo ift auch die Belena nur ein zidwlov. Berabgekommen aber ift fie als Scheinbild in biefe Belt bes Scheins nur wie durch eine feindliche Bemalt, die sie raubte und entführte, und so muß fie nun gleich einer Gefangenen in ber Welt, wie in einer umlager ten Stadt weilen, bis die Zeit der Befreiung ober Ruffehr Fommt und Beus Wille vollendet ift. Diefer Beitwunct aber tritt nicht eher ein, als bis der in bem homerischen Goos fo ichonungelos muthenbe Rrieg bie Ebelften hinweggerafft, und gabllofe Seelen bem Leben entfendet hat. Gie felbft bat burch ihr taufchendes Bild ben mannermordenben Rriea ets regt, nur um sie (το περιμάχητον είδωλον, wie Plato De Rep. a. a. D. fie nennt, ) ftreiten die mit der Blindheit biefer Scheinwelt geschlagenen Bolker, um fie bei fich ju haben, und bei fich festzuhalten, aber auch hier wird, wie in dem obigen Manichaischen Mythus, mas ber erregten Sehnsucht ein Mittel bes Kesthaltens fenn foll, ber Beg, auf welchem das vergeblich Erstrebte entschwindet. Je mehr bie Seelen aus bem Leben und diefer zeitlichen Belt wie

ber entschwinden, ber Lichtgeift entflieht, oder wie Eurspis bes Hel. v. 39. fich ausbruft, die Mutter Erde von der zu aroffen Menge ber Menschen erleichtert ift, besto mehr ift badurch ber hier unten gehaltenen Gottin ber Zeitpnuct ber Ruffehr herbeigeführt. Es ift Beus Wille vollendet ( Aide Eredeiero Boudi), da fie nur fur eine bestimmte Veriode bier unten fenn foll. Wie das eidwlor herabgekommen ift. To geht es auch wieder zuruk, eig alleg olgerat vegelng aradua Eurip. Hel. 1219. Bas nach diefer Unficht ein bloffes eidwlor der Belena ift, ift auf der andern Seite boch wieber die Belena felbft, und von der Belena felbft wird baffelbe gesagt, wie von ihrem Bilde. Daran mifen wir uns erinnern, um, mas herodot von dem Aufent= halt ber Belena in bem Saufe bes Proteus fagt, richtig gu verstehen. Die Selena wird auch hier wider ihren Billen eine bestimmte Beit gurufgehalten. Der agyptische Proteus aber ift, ob ihn gleich Berodot gang als menschlichen Ronia barftellt, boch ebenfo gut eine reinmythischel Gestalt, wie bie übrigen, die in biefer fogenannten alteften Ronigege= schichte ber Meanptier por ihm und junachft nach ihm find. fein anderer, als ber homerische Proteus, bas Enmbol ber in alle mogliche Formen fich verwandelnden Erscheinunges welt, woraus nun von felbft erhellt, was der Monthus fagen will : die Belena fen, mahrend ihr Bild die um Ilion Streitenden umschwebte, in dem Saufe des Proteus gewesen. Das Saus des Proteus ift eben die Sinnenwelt felbft in ber gangen Mannigfaltigfeit ihrer Formen, und fie felbit, bie Bewohnerin biefes Saufes, fallt mit ihr im Begriff gufam= men. Ebenso beutet fich nun auch dies von felbst, daß die Belena nicht blos als Geraubte und Entfuhrte, als Gefangene und Teftgehaltene, fondern auch als verführerische Buhlerin geschildert wird. Saben wir einmal ihren Grund= begriff richtig aufgefaßt, und in ihr baffelbe Befen erkannt, wie in ber gnoftisch = manichaischen Lichtjungfrau, ober ber

·Simonianischen Selena, so vereinigen fich alle einzelne Buge leicht und ungesucht zu Ginem Gangen. Daffelbe Schaufpiel aber, das die Ilias in ihrer Selena vor uns aufführt, wiederhohlt fich uns in den hauptgeftalten ber Donffee. Die Ruffehr der herven von Blion stellt benfelben Lebenskampf bar, wie ber Streit um Ilion. Much hier ringt eine in die arge, feinbliche Welt gleichsam hinausgeworfene abttliche Rraft, um aus biefer Welt wieder erlost zu merden und "auf: zuathmen vom Drangfal." Der mit Sturm und Wogen, mit allen Elementen raftlos fampfende, felbft in die Unterwelt binabgeführte, in ben Banden ber materiellen Sinnenwelt gefangene, einen gangen Cyclus von Leiben burchlaufende, vieldnidende Donffeus ift ein mahres Gegenbild bes aus ber Sphare bes Physischen in bas Ethische hinubergetragenen Manichaischen Jesus patibilis, mahrend die andere Seite feines Befens, die von lufternen Freiern umschwarmte und umlagerte, aber bas helle Licht ber Befonnenheit, ber Athene gleich, ftete in fich bewahrende Penelope die edlere Geftalt ber Selena in fi barftellt, bis endlich bie Beimfehr bes Belben jum lieben Lande der Bater (gilm eig narpida γαίαν, die Manichaische transfretatio patriae), den fo vielfach verschlungenen Schiffalefnoten ibet, die Gefangene befreit, Die Getrennten vereinigt, und ber vom Lebens und Todesbogen geschnellte Pfeil 42) durch die Dehre der ambif Streit:

ı

€

u

A

¥

•

<sup>42)</sup> Der Pfeil ist ein altes Symbol ber burch bas Leben ber Manberung siegreich findurchtringenden Seele. Man vgl. Herod. IV, 81. (soviele Menschen, soviele Pfeilsvigen sind in dem Schissalskessel). Richts anders bedeutet der Hyperboreer Abaris, der Pfeilfabrer, welchen Plato Charmid. S. 158. mit Zamolris zusammennennt. Wenn Gott die Secle entsendet, sendet er sie wie einen abgeschoffenen Pfeil, der die Räume der Welt durchdringen foll. Die Dehre der zwölf Streitarte, die der Odysseuspfeil durchsiegt, entsprechen den zwolf Manichaischen Aeonen oder Secula.

Streitarte fiegreich jum Biele hindurchdringt. Es liegt bier aberall dieselbe Weltanficht ju Grunde, und es ift nicht blos willführliche allegorische Deutung heibnischer Mothen, wenn bie Gnoftiter in ihnen folche hauptideen ihrer Sufteme wieberfanden, sondern fie hatten dazu volles Recht. Gie begegnet uns immer wieder in fo vielen einzelnen gerftreuten Bruch= ftuten, in welchen wir fie oft nur fehr unvollständig wieder ertennen fonnen. Wollten wir bas Bild ber Bublerin in bem obigen Sinne meiter verfolgen, fo durfte auch die inbifche Belena Rachab, die nach der jubifchen Bolfefage in der gangen Beit, in welcher die Ifraeliten in der Bufte unftet umberirrten, Unzucht getrieben haben foll (f. Meuschen gu Matth. 1, 23.), und nach der Sage im Buche Josua 2, 4. f. in dem judischen Ilion Jericho mit den feindlichen Rund= schaftern ebenso verkehrt, wie die griechische in dem troi= fchen, mit dem rothen Seil, wie mit bem Faden ber Uriadne, die Rettung fichert, und in ber befehdeten und umlagerten Stadt so lange weilt, bis biefe in der vom Schiffal bestimms ten Zeit, beim fiebenten Posaunenschall (ber έσχάτη σάλ-Alyg, dem Symbol des fiebenten oder legten Sahrtaufends. ber Bollenbung ber großen Weltwoche), zusammenfturat, und fie, die Bewohnerin, mit benen vereinigt wird, ju melchen fie eigentlich gehort, - es durften die agyptischen Ronigetochter, die mit dem Lohne ihrer Unzucht Pyramiden (Cymbole des Rosmos) erbauen (Herod. U. 126. vgl. 121.), nicht unbeachtet bleiben. Auch an die gang verwandte Bedeutung, Die die mythische Idee eines Raubs in dem bekannten Mythus von der Demeter-Persephone und in den analogen My= then hat, begnuge ich mich, hier blos zu erinnern.

Die mehreren Forschern zur Ueberzeugung gewordene Ansficht, daß die Religionosphiteme bes höhern Orients, insbesonsbere die indischen, auf die Erscheinungen, die fich uns in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung auf dem Gebiete ber christlichen Religionogeschichte zeigen, einen nahern Eins

fing gehabt haben, findet noch immer, fo vieles auch fur fie ju fprechen fceint, von manchen Seiten Biberfpruch. Meueftens hat auch Giefeler (Theol. Stud. und Rrit. Nabra. 1830. 26 Seft, G. 378.) aus Beranlaffung der icon oben genannten Abhandlung Schmidts über die Verwandtschaft Der gnoftischetheosophischen Lehren mit den Religionespftemen bes Drients, vorzüglich bes Buddhaismus, fich gegen bie Boraussezung eines folchen Ginfluffes erklart, und die Dei: nung ausgesprochen, "bie Gnofis laffe fich vollkommen begreifen, wenn man fie ale eine burch bas Bingutreten bes Christenthums veraulafte neue Entwiklung des philonischen Platonismus betrachte, welche in Sprien noch durch ben per--fifchen Dualismus modificirt wurde. Wir konnen die Genefis ber gnoftischen Ibeen aus den bezeichneten Burgeln zu deutlich verfolgen, als daß wir uns genothigt feben follten, eine au-Berlich gar nicht nachzuweisende Abhangigkeit von Indien 43) unzunehmen, aus welcher benn boch immer nur einige ihrer -Lebren fich herfeiten laffen murben, mabrend die übrigen diefer Ableitung auf das entichiedenste widerftreben." Wollte man auch biefer Behauptung in Beziehung auf ben Gnofficismus -vollkommen beiftimmen, fo verhalt es fich boch ber Natur ber Siche nach mit bem Manichaismus gang anbers, ber gwar en feinem Kortgang in den westlichen gandern fich febr weit verbreitet hat, in feinem Urfprung aber gang bem bobern Drient angehort. Aber auch, was ben Gnofficismus betrifft, scheint es mir fehr zweifelhaft, ob der philonische Platonis:

<sup>43)</sup> So allgemein kann diese Behauptung in keinem Falle gelten, da von dem Gnostiker Bardesanes wenigstens Porphyrins De abst. ad esu anim. IV, 17. aus drüklich meistet, daß er mit Indern Umgang gehabt habe: Βαρδεσάτης ἀτης Βαβυλώνιος έτδ τῶν πατέρων ήμῶν γεγονώς καὶ ἐπιτυχών τοῖς περί Δαμάδαμιν (vgl. über diesen Namen Bohellis len I. S. 73.) παπεμμένοις 'Ιτδοῖς πρός τὸν Καίσαρα.

mus uns nicht auf einen zu beschrantten Standpunct ftellt. um bie große Sphare ber gnoftischen Spfteme und Ibeen ges borig zu überschauen, und in bie fo reiche Gigenthumlichkeit bes hier fich entfaltenben Lebens einen tiefern Blif zu merfen. Gerade in biefet Beziehung scheint mir bas Berhaltnif bes Gnofficismus jum Manichaismus, ber auf ber einen Seite unter jenen Gesichtspunct nicht gestellt werben fann, auf ber andern aber boch feiner Natur nach bem Gubflicismus so nabe verwandt ift, hochft beachtenswerth zu fenn, und bie Ueberzeugung fehr nahe gelegt ju werben, baß biefe Ginmirfung, die uns im Manichaismus am nachften und unmittelbarften entgegentritt, auch ichon im Gnofticismus, menn auch auf andre mehr mittelbare Weise stattgefunden bat. hauptsächlich auch in dieser Absicht habe ich miederhohlt auf Die Beruhrungspuncte aufmerksam ju machen gesucht, bie ber Maniddismus mit ben Lehren ber Gnoftiferund inshesonbere mit ber Lehre ber Clementinen barbietet, welche fegtern mir für eine umfaffende Beurtheilung ber gangen Ericheis nung bes Gnofticismus, in welchen fie als ein eigenes bochft wichtiges Glieb eingreifen, noch nicht genun gewarbigt au fepn fceinen. Die gange bier niedergelegte eigentiffimliche Beltanficht 44), ber bem Manichaischen fo abnliche Emana-

<sup>44)</sup> Jur Petgleichung mit ber Manichalicen Lebte Her nur nich einige Andentungen: Gott ist das giünzendste Kicht, gezgen welches selbst die Sonne Finsterniß fl. Momi KVII, 7. Das Princip seiner nach ansen gerichtsven Bittsamkeit ist hie mit ihm verbundene Seele; die als Monds auch zur Bous wird, indem sie sich stelbendt und zusammenzieht: Extelveral auf autor, die zeie dymonogrovaa to nas — ula ovaa to perel, duck korre nara pag skrauw nal ovarodin sie seine duck sond seinen KVI, 12.). In dem ganzen ilmsang det geschaffenen Welt herrscht das Seziel des Gegensazes (det Sphysien): alles, odwohl von dem Einen Gatt ausgehend, theilt sich in Eutgegenheiertes (Isos

tismus und Dualismus, die Idee eines in verschiedenen Beitraumen, in einer immer neuen Form (in den fieben

angow) in himmel und Erbe, Tag und Nacht, Licht und Kener, Sonne und Mond, Leben und Tod, Manuliches und Beibliges, (ὁ ἄρσην όλως αλήθεια, ή θήλεια όλη πλάνη Hom. III,27.), Rechtes und Lintes II. 15. Roch genauer entfpricht bem Manicaifden Dualismus die Lehre der Cbioniten, wie έκ θεου τεταγμένους, ένα πέν είναι Χριστόν, ένα δε τον διάβολον, και τον μέν Χριστον λέγουσι του μέλλοντος αίωνος τοληφέναι τον κλήρον τον δε διάβολον τουτον πεπιστέθθαι τον αίωνα έκ προσταγής δήθεν του παντοκράτοcos. Bie nach Manes bas Feuer bas bamonifche Clement ift iben ben abgefallenen Seelen fagte Manes in ber Ep. fund. [f. oben S. 113.] daß fie igneo spiritui obsecutae swut) fo ift es auch nach ben Clementinen die Ratur ber Damonen, Hom. IX, 9. Die Seelen, ihrem Befen nach Licht (XI. 9.), find mit bem Sauche Gottes umfleibet, and Gott ausgefloffen, beffelben Befens mit Gott (XVI, 16. III, 20.) und tehren in Gott wieder jurut (XVII, 10.). Die reine Seele des nach bem Bilbe Gottes geschaffenen Urmenfchen erscheint, um ihre Ruffehr ju forbern, wiederholt unter ben Menfchen. Es ift ber Geift Abam's ober Chrifti (ber gottliche Menschengeist), der von Anfang an mit veränderten Ramen und Bestalten bie Beltperioden burchlauft (ror alwra zoszei), bis er gur bestimmten Beit, um feiner Dubfale millen mit Gottes Erbarmen gefalbt, die ewige Rube findet III, 19. 20. Die gegenwärtige Welt verhalt fich jur tunftigen, wie die Fran zum Manne (bie Rinder, die jene als Mutter gebiert, nimmt biefer als die feinigen auf), wie Ungewißheit gur Erfenntnig, wie Dubfeligfeit gur Rube. - Bep der Er= wahnung diefer Berührungspuncte mit bem Manichaismus kann ich nicht umbin, hier noch eine Parallele zu ber Mani= chaischen Idee von der Mutter bes Lebens in ihrem Werbattniß zu dem Urmenichen anzuführen. Ce ist bas von Ribid

Saulen der Belt Hom. XVIII, 13.) fich verforpernden gottlichen Propheten und Religionsstifters, folde und so viele

in ben Theol. Studien Leivzig 1816. jum Gegenstand einer eigenen Untersuchung gemachte Theologumen von ber Mutterfcaft bes πνεθμα άγιον, nach bem befannten gragment aus dem Evangelium xa9 'Espaiove bei Brigened fin Ioh. f. Mibich a. a. D. G. 13.), wo ber Gotet fagt: agre elafi με ή μήτης μου, τὸ άγιον πνεύμα, έν μιξι τών τυσχών μου, nal απένεγκέ με είς το όρος μέγα Θαβώρ. Ribic vermu: thet S. 20. mit Recht, bag biefes Evangelium ben Cbionik tifchen Jubendriften angehörte. Die weibliche Ratur bes πνευμα αγιον tann gemiß nur ans der Ibentitat: des πνευμα ayior mit ber vooia erflart werben. Rach ben Sbioniten mar bas Princip ber gottlichen Birtfamtett bie coopla ober bas nredua. Man val. die Clementinischen Somilien XVI, 12.: είς έστιν ὁ τη αὐτοῦ σοφία εἰπών Ποιήσωμεν ἄνθρωπον. Τι δε σοφία ώσπερ ίδιο πεύματι, αυτός αεί συνέχαιger grwtat bis wurft to Jed. Den von Gott gebilbeten Menfchen, Abam = Chriftus, ließ die Beisheit bervorgeben, auf dieselbe Beise, wie nach Manes der Urmeusth aus ber Mutter bes Lebens hervorgeht (γrόντα τον αγαθόν πατέρα τὸ σχότος ἐν τῆ γῆ αὐτοῦ ἐπιδεδημηχὸς, προβάλλειν Εξ αὐτοῦ δύναμιν, λεγομένην μητέρα της ζωής, και αθτήν προβεβλη- . πέναι τον πρώτον ανθρωπον. Acta disp. Arch. c. 7.). Det Anhalt bes Kragments felbft fceint mir die Berflarung Chrifti als einen Topus besjenigen Momente barguftellen, in weldem der von der Macht ber Finfterniß hartbedrangte und nie: dergebrutte Eribfer burch bie Sulfe bes arevua aytor aus feiner tiefen Erniedrigung wieder emvorgehoben wird. Es ift berfelbe Moment, in welchem nach Manes das ζων πνευμα dem Urmeniden gur Sulfe berabgefandt murbe, und ibm bie Rechte reichte (δέδωκεν αὐτῷ δεξιὰν, καὶ ἀνήνεγκεν έκ του σκότους Acta a. a. D.). Nach Irenaus I, 14. nahm ber Balentinianer Marcus die Berklarung Chtifti auf bem Berge, auf welchen Christus nach bem fechsten Bochentage hinaufgestiegen fepn

untergeordnete Jüge 45) weisen auf eine Quelle hin, die derfelsben Quelle, aus welcher der Manichaismus gestossen, wenigsstens sehr nahe zu liegen scheint, und es kame hier nur darauf an, die dazwischen liegenden Mittelglieder, die jene ursprüngsliche Weltausicht der mosaische jüdischen näher gebracht haben, genauer zu erforschen 46). Die in eben diesen Homilien zwar durchaus bestrittene, aber gleichwohl den in ihnen vorgetrages nen Gnosticismus so nahe berührende Lehre des Magier Sismon 47) bietet ohnedies, wie schon gezeigt worden ist, so viesles dar, was in der engen Sphäre des jüdisch schristlichen Religionsgebiets und des philonischen Platonismus nicht befriedigend auf seinen Ursprung zurüsgesührt werden kann.

follte, um am fiebenten auf ihm zu bleiben, als Typus der Eposchen des Weltlaufs (f. Masuet zu Iren. a. a. D.). Die schon oben erwähnte ebionitische Porstellung, nach welcher dem mannlichen Spristus das arevua ärror, als weibliches Wesen, zur Seite steht, ist nur als eine Modification derselben das arevua ärror, als weibliches Wesen, als Weltseele (ψυχή heißt ja die soopla in den Hom. a. a. D.) als schöpferische und blibende Araft auffassenden Idee anzusehen. Die ganze Vorstellung gehört sichtbar einer Sphäre an, in welcher die Naturansicht über das Christische noch sehr das lebergewicht batte.

<sup>45)</sup> Wie namentlich Fleisch und Nahrungsmittel aus dem Thierreich zu genießen, als etwas widernatürliches, was den Menschen in die Gewalt der Damonen dahingibt, untersagt wird.
Hom. VIII, 15, 19. Die She ist zwar erlaubt, ja sie wird
sogar besonders empsohien, aber gleichsam nur als das geringere Pebel zur Berhütung der mogreia, der größten aller
Sunden nach der Idololatrie, betrachtet. III, 68.

<sup>46)</sup> Einen Beitrag bazu gibt meine Abhandlung De Ebionitarum origine et doctrina ab Essenis repetenda (Lub. Ofterprogr. 1831.)..

<sup>47)</sup> Mit Necht hat icon Wolf in seinem Manichaeismus ante Manichaeos hamb, 1707. S. 175, unter ben christlichen Borläufern ben Magier Simon porangestellt.

Ja, mare es auch nur ber mit bem Wefen bes Gnofficies mus fo enge zusammenhangende Doketismus, um welchen es fich hier handelt, wer kann die innere Bermandtichaft mit ber ben indischen Religionesinstemen zu Grunde liegenben Weltansicht verkennen, und wie auffallend tragen auch icon die philonischen Theophanien das Geprage berfelben an fich (Meander Gnoft. Suft. G. 23. )? Berichiedenheis ten, wie folde überall stattfinden, wo religible Ideen und Unfichten auf vielfach verschlungenen Begen, unter bem Einfluß einer lebhaft bewegten Beit, fich mittheilen und verbreiten, burch verschiedene Mittelglieder hindurchgeben, und mit neuen Elementen fich verbinden, follen bier keineswegs übersehen werben, aber ebenso einseitig und ber Ratur ber Sache miderstreitend mare es, nur bei den Differenzen fteben zu bleiben, und um dieser willen von der Ginheit und Uebereinstimmung', die fich dem Blif in die weitere Kerne barbietet, feine Renntniß nehmen zu wollen. Zeigt fich uns ichon in ber vorchriftlichen Beit, wenn die Refultate einer Reibe von Forschungen nicht schlechthin geläug= net werden follen, ein weit innigerer, vielseitigerer und meiter gurufgebender Busammenhang bes religibsen Lebens ber alten Bolfer, als man bei ber Beschranktheit bes frubern Standpuncts ahnen konnte, wie follte ein folcher Einfluß in Beziehung auf Diejenige Zeit in Zweifel gezogen werden, die gang die Tendenz hatte, das Alterthum= liche wieder hervorzurufen, das Berftreute zu concentriren, und mas als bloße Ueberlieferung mitgetheilt war, auf feine Quelle gurutzufuhren, und gum hellern Bewußtsenn zu erheben?

Welche Stelle der Manichaismus, seinem allgemeinen Geist und Character nach betrachtet, in der Geschichte der Religionen einnimmt, bedarf nach allem Bisherigen keiner weiteren Erbrterungen mehr. Er sieht ganz auf jener merkwürdigen Grenzscheide, die die vorchristliche Welt von der

thrifflichen, die alte Beit von ber neuen, immer entschie: bener trennte. Das von dem neuerweften Platonismus nilt, fann mit bemfelben Rechte auch vom Manichaismus behauptet werden. Der eine wie ber andere erscheint uns, bem Christenthum gegenüber, als ein großartiger Berfuch, in welchem ber ber vorchriftlichen Welt eigenthumliche Naturgeift ber Religion auf ben Sauptpuncten feines großen Gebiets, hier auf griechischem Boben, bort im fernen alterthumlichen Orient, feine lexten Rrafte fammelte, um fich bem burd bas Christenthum bervorgerufenen Geift in ei nem auf Leben und Tod gewagten Rampfe entgegenzustel. Ien. hier war es die griechische Philosophie, die alles, was fie Babres und Schones erzeugt batte, auf Ginem Duncte vereinigte, bort bie alte Beisheit bes fernen Drients, bie mit ihren großartigen Naturanschauungen und glanzenden Phantafie : Bebilden ben Geift des Menschen aufs neue blenden und feffeln wollte. Der große Gegenfag zwischen Geift und Materie, über welchen das religibfe Leben ber alten Welt nie hinauszukommen vermochte, und ber ebenbaber über ber Speculation nie den mabren innern Mittel vunct der Religion finden ließ, ift burchaus bie Sphare, in welcher fich auch ber Manichaismus bewegt. er aber, in diesen Gegensag hineingestellt, feine bochfte Aufgabe nur darin fand, die beiden einander entgegengeses ten Principien gegenseitig zu vermitteln und auszugleichen, bie bestehende Belt als bas gemeinsame Product ber bei ben bbchften Factoren barzustellen, vom Geifte zur Mate rie, von der Materie jum Geift einen Uebergang ju gewinnen, murde ihm ber Beift zur Materie und Die Mate: rie jum Beift. Der Manichaismus hat, wie die gegebene Darftellung zeigt, eine materialiftische Tendenz, die auf ein: gelnen Puncten bes Syftems mit einem auffallenden Heber gewicht hervortritt, und fich am beutlichsten in ber von ben Gegnern mit Recht geltend gemachten und von ben

Manichaern nie vbllig abzumeisenben Behauptung zu ertennen gibt, baß ber Geift von ber Materie befleft und verunreinigt werben konne. Dies fest einen korperlichen mas terialistischen Begriff von dem Wesen ber Gottheit voraus. ber mit ber Ibee eines reinen Weistes fich nicht vereinigen ließ, und Auguftin fonnte mit gutem Grunde ben Manis daern entgegenhalten (Contra Secund. c. 20.); Quid incorporeum intelligere poteritis, qui Deum incorruptibilem nondum creditis? Demungeachtet murbe man bas Manichaische Suftem febr einseitig beurtheilen, wenn man ben eigentlichen Character bes Spftems nur nach biefer mas terialiftischen Seite bestimmen, und behaupten wollte, babe bas reingeistige Genn vollig aufgehoben, Die Gottbeit nur als materielles Princip genommen und bie moras lifchen Berhaltniffe burchaus in physische verwandelt. Faffen wir diese Anficht in ihrer Spize auf, so bandelt es fich immer nur um die Frage: ob, was Manes von ber Gottheit Rorperliches aussagte, vor allem jenes Licht, in bas er bas Befen ber Gottheit fegte, eigentlich ober uneigents lich zu nehmen ift? Da Manes und feine Schiller fehr bestimmt erklarten, daß bas Licht, in welchem die Gottheit thront, über bas finnliche, materielle, unendlich erhaben, nur bas intelligible Licht fen, fo ift flar, baß fle bie Gottheit nur uneigentlich als Lichtwesen barftellten. Das Licht follte nur die bildliche Anschauungsform senn, unter welcher die Gottheit aufzufaffen ift, wenn wir einen beftimmten und lebendigen Begriff ihres geistigen Befens erhalten wollen. Ebensowenig barf baber auch ben aus bem Wefen ber Gottheit ausgefloffenen Lichtfeelen eine materielle Lichtnatur jugeschrieben werben, und es ift auf feinem Puncte bes Spftems zu vergeffen, bag bas Licht, bas bas Befen der gottlichen Beltfeele ift, nur fymbolifche Bedentung haben foll. Auf der andern Seite kann aber auch nicht geläugnet werden, baß eben biese burch bas ganze

Snitem hindurchgebende fo enge Berbindung bes Bilbes mit ber Sache, bie es bezeichnen foll, uns immer zweifelhaft lagt, wieweit, mas ursprunglich nur als Bild genommen werben au tonnen scheint, bennoch als bloges Bild gelten foll, es fließt mit ber Cache felbft, Die es bezeichnen foll, immer mehr in eine unzertrennliche Ginbeit ausammen. Es entsteht auf biefe Beife, indem bas Geiftige nur unter bilblichen, ber finnlichen Unschauung entnommenen Kormen bargestellt wird, wenigstens ein stetes Schwanken zwischen dem Materiellen und Immateriellen, in welchem bas Beiftige von bem materiellen Substrat, an bas es als fein Sombol ge-Inupft morden ift, fich nie lobreißen und in feinem reinen Begriff barüber erheben fann. Ebendies ift es, mas ich als ben eigentlichen Character bes Syftems betrachten mochte: bas religiple Bewußtsenn erscheint uns in bemfelben. gemaß bem Berhaltniß, in welchem ber Manichaismus zur alten Naturreligion fteht, noch immer in einer bildlichen Berhullung befangen, ber Geift ift permbge bes Gegenfazes, in welchem Geift und Materie zu einander fteben, an die Materie gebunden, bas geistige Leben scheint nicht blos das Gegenbild, Analogon des Naturlebens zu fenn, sondern mit diefem ununterscheidbar gusammengufließen, faum als eine einer bestimmten Sphare angehorende Dobification beffelben betrachtet werden zu tonnen. Die aber, biefer Betrachtung zufolge, ber ursprünglich gesezte absolute Gegensaz zu einem blos relativen, ber Beift in gewißem Sinne zur Materie wird (fofern ja Geist und Daterie zusammen nur die lebendige, von ber Weltfeele, ober bem Lichtprincip bewegte Natur find), so wird auf ber andern Seite auch die Materie jum Geift. Um ben ein: mal gefezten Gegensag in feiner Strenge festzuhalten, wird auf die beiden einander entgegengeseten, aber in einem Mittlern fich ausgleichenden Begriffe, Geift und Materie, ber Gegensag bes Guten und Bofen übergetragen. Auch die

Materie wird babet, fofern fie bas Princip bes Bbfen ift, als ein felbstthatiges intelligentes Princip bargestellt, und ber Unterschied amischen ben beiden Principien besteht, inbem ber Materie Dieselben Gigenschaften jugeschrieben wers ben, bie eigentlich nur bem Geift in feinem Gegenfag gur Materie zufommen konnen, gulegt nur noch barin, bag bas eine im Guten ift, mas bas andere im Bofen ift, Es ift gewiß einer ber am meiften characteriftischen Begriffe bes Spftems, bag es die Materie als bas felbstthatige Princip Des Bbsen darftellt, und ben Begriff ber Materie mit bem Beariff bes Bbfen ibentificirt. Aber auch hier fommt es aufs neue in Befahr, feiner materialistischen Geite ein au arofes Uebergewicht einzuraumen. Ift die Materie an fich icon bas Bofe, fo geht ber ethische Begriff bes Bbfen, ber Begriff ber Gunbe, verloren, bas Befen ber Gunbe befteht im Grunde nur in der Berbindung ber Seele mit bem materiellen Leibe, die Gunde ist nicht sowohl eine ethische That, ale vielmehr nur ein phyfischer Buftand. durfen wir hier so wenig als bei dem zuvor hervorgehobenen Nuncte übersehen, wie fich bas Suftem biefes Materialiss mus immer wieder zu erwehren fucht, und es mare unbillig und einseitig geurtheilt, ihm ben ethischen Begriff ber Gunde philia abausprechen, ba es boch nicht ambin fann, bie Cunde aus einem freien Acte ber bas Bbfe in fich aufneh= menden Geele abzuleiten. Allein, wie wir zuvor in Bin= ficht ber theologischen Seite bes Sustems ben Character beffelben in ein Schwanken zwischen bem Reingeistigen und Materiellen fegen mußten, fo feben wir auch auf feiner anthropologischen Seite bas Ethische immer wieber mit bem Physischen zusammenfließen. Der Gegensag, ber fich im religibsen Bewußtsenn bes Menschen barftellt, fofern ber Mensch die Gunde, beren er fich bewußt ift, als feine eigenste und freieste, gang in bie Sphare feines innern individuellen Lebens fallende That betrachtet, wird im Ma-

nichaismus aus dem Gesichtspunct eines außerhalb bes Menichen vorgehenden Rampfes aufgefaßt. Der Rampf. in welchem bie beiden bas Wefen des Menschen conftituis renden entgegengesesten Principien ftete begriffen find, foll ja vollkommen berfelbe Rampf fenn, welchem bas ganze Universum vermbge des Gegensages ber Principien unter: worfen ift, ber fich bier nur in ber Sphare eines individuellen Lebens reflectirt und concentrirt. Aber eben baburch erhalt nun bas religibfe Bewußtfenn, wie es burch bie Manichaische Weltansicht bestimmt wird, einen Character, ber wenigstens von bem Character bes driftlich = religibsen Bewußtfeuns mefentlich verschieben ift. Bahrend bas Chris fenthum bas religible Bewußtfenn bes Menichen nur auf ben innerften Mittelpunct jebes individuellen Lebens richtet, und in ben Gegensag, in welchem fich bas religible Leben bewegt, nichts aufnehmen laft, mas ibm eine anbere ale rein ethische Bebeutung gibt, ober bie Thatsaden beffelben in Momente eines außerhalb bes Menfchen erfolgenden Entwiflungeproceffes verwandelt, ruft baaes gen ber Manichaismus bas religible Bewußtfeyn aus feis nem eigentlichen Mittelpunct in eine Sphare binein, in welcher bas Individuelle in bem Allgemeinen aufgeht, ber Gegenfag mifchen Gunbe und Gnabe, Bleifch und Beift, jum Gegensag zwischen Geift und Materie, Licht und Rinfternif wird, und in bem enblichen individuellen Beift, ber ber Erlbfung theilhaftig werden foll, reflectirt fich nur ber allgemeine Beltgeift, ber in ben verschiedenen Kormen bes Naturlebens ebenfofehr, als in ber Reihe ber Epochen ber Weltgeschichte burch bie mannigfaltigsten Gegenfage hindurchgeht, um durch die Bermittlung aller und bie ftete fortgebende Entwiflung bes gangen Beltlaufs bie iber alle Gegenfage erhabene Reinheit bes Bewußtfenns gu gewinnen, die bas endliche Biel bes Rampfes bes Beiftes mit ber Materie ift. Je weniger biefe rein fpeculative Richtung der christlichen Theologie, wie die Geschichte derselben bis auf die neueste Zeit zeigt, jemals fremd gezworden ist, oder überhaupt jemals vollig fremd wird werzden können, da ja die Aufgabe vielmehr nur diese ist, den ethischen Geist des Christenthums nicht auszuopfern, sonzdern die beiden Elemente einer ächt christlichen speculatizven Theologie in das augemessene Berhältnist zu einander zu sezen, desto mehr wird auch stets dem Manichäismus die historische Bedeutung gesichert bleiben, die er nicht blos in der Geschichte der alten Religionen, sondern auch in der Geschichte der christlichen Theologie als eine beiden Gebieten auf gleiche Weise angehdrende eigenthümliche Erscheinung ansprechen kann.

### iditiasten egen ftanbe 11/2/20

Abaris S. 480. Abendmal 79. 337. (. Euch-Abulpharagins 411. Acta Thomas 18. 71. 211. 225. Armuth 225. 259. 277. 288. 315. 259.277. 200. 313. Acten der Diff. des Arcel. 5. 413. Aldmogh 23. herichtiat: 20. 210. \*\*) berichtigt: 59. 319. \*\*) Affuras 476. Abam 139. f. 151. 159. 243. 484. f. Athene 469. Addas 414. 466. Megyptier 97. 459. 465. 471. 479. Meonen 17. 225. 298. 312. Aether 313. Agapen 335. Agapius 312. 317. Ahriman 10. f. 17. 46. 49. 64. 67. 83. f. 89. 127. 152. 322. 417. Αίμομιξία 419. Alferbau 254 Allerander von Lpc. 6. 9. 38. 326. 396. erläutert: 141. 238. f. Alexander Polph. 448. Allmutter 471. Barbefanes 482. A. C., Werf bes bofen Princips Basilibes 84. f. 99.

Ggf. gegen bas Evang. 360. ift

Anthropomorphismus 19. 78. 144.

Archon 9. 128. feine Gattin 145.

verfälscht 364.

vgl. 358. 364. Apis 442.

Apostel 298. 471. Arche 230. 233.

Αποκατάστασις 325.

Archort Degropos 321. Archonten 132. f. 138. f. Argo 229. Aristeas 457. Ariftoteles II, 97. Atlas 79. 337. Auferstehung 396. 424. Muguftin, feine Schriften gegen bie Manich. 7. 9. spricht von sich als Manich. 26. 78. 165. 274. 290. 353. 386. s. Polemik gegen die Manich. 33. 101. s. 329. s. 336. s. Lehre von der Erbsunde 178. 199.

23.

Bahram 430. Barbelo 468. 473. 356. 470. laftert Chriftum 359. Beaufobre beurtheilt 3. 5. 163. 185. 206. 413. 433. Bema 303. 373. Bergrede 377. Beschneibung 360. Bischose ber M. 299. Beses, Begriff 30. 48. 172. 200. 327.338.418. mpthische Gestaltung best. 38. f. Uriprung bes Bofen in der Seele 175.

• (

: C

ð.

£

<sup>\*)</sup> Was aus der Inhaltsübersicht zu erfehen ift, ift hier größten theils abergangen.

<sup>🕶)</sup> Bei ber G. 319. angeführten Stelle ber Acta bat auch fcon Geme ler Ginl. in Baumgartens Unterf. Theol. Streitigt. Bb. f. C. 291, an zelupos gebacht.

Decalogus 366.

Rogomilen 323. . . . . Bot, bildlich 58. Bradmanen 447. Brachmanen 447. Demiurg 99. 150. 152. 342. Brahma 435. 446. 476. vgl. 439. Dextera luminis 211. Braminen 286. Braut, Brautigam 315. f. Buddha 241.406.441. f. 448.459. 462. f. 467. 475. Buddhaismus 230. f. 434. f.

Canticum amatorium ber 90. 16. 18. 314. 323. 348. Caftenfoftem 286. 445. Catechumeni 265. 270. 276. Catharistae, Ratharer 289. vgl. 451. Chaldaer 296. 300. Chaos 341. Chriften, altefte 138. Salberiften 335. 368. in Persien 427. Ebioniten 4 Christus in den Gesternen 67. 71. Edda 325. Chubilghan 441, 474. Errora 468. Epiphanius 6. 53. 280, 414. 342. 364. 408. 470. f. 483. Clemens von Al. 313. 447. Ephraem 285, 467. Concupiscentia 167.f. 183.218. f. Erbfünde 178. f. 109. Consentes 301. Erbfünde 178. f. 109. Erbfer, sein Ramps 61. seine Idee Consolamentum 243. 279. Credentes 289. Enltus ber M. 351.

Damonen am Firmament 65. f. Eudemus 142. Urheber des leiblichen Le- Eva 151. bens 136. f. 154.254, — 218. — Evangelium 240. 362. 383.392. 302. 484-Danaiden 296. " Darunsfeier 354....

Decane 296.

Delos 24: Dhjana 437. f. Diodor von Carsus 6. Dionplos 295. 407. f. Bagrens. Dofetismus 235. f. 388. 390. f. 398. f. 442. 487. f. feine Bedeutung 401. Dolch, bildlich, 93. Donner und Blig 221. Dositheus 471. Dositheus 471. Dualismus, boppelte Korm 25. f. Inconsequenz 49. 109: Wiefern der Manich, ein absoluter 37. f. — 256. s. Inh. Uebers, Auxausse, die drei höchsten 2047. Ebioniten 484. der Lichtgeift 162. 214. f. 237. Che, Chelofigleit 259: f. 221. f. der Eichgeist 102. 244. s. 237. 291.—297.—223.—16 ber erichter der Menschen 233. f. sind die Wiedergebornen 270. f. sind geboren 234. 392. s. Sendung 292. leitet den ganzen kan: der Christus des Ehrist. 407.—64. f. ihre Heiligter 227. f. sender Christus des Ehrist. 407.—64. f. ihre Heiligter 227. f. sender 293. Verklarung Ehrist 485. Epist. fund. 117. 154. 347. 400. 441. Erlöfund 203. 243. Eros' 155. 341. Ertenti Mani 251. 453. 455, 7 Damon, der, f. Archon, Finster- Enbulus, 92, 423. 453. Eucharifte 279. 354. Eudemus. 11.

> 1 .4 Kabel , die Manich. 51. 98. A16. "Fabeln, heidnische 337-11 1111

21 2011

feruers 126. 426. Reuer 22. 226. 312. 417. bamo: Gnofis, bie mabre, 313. 440. nisches Element 484. Fideles 265. 274. Finfterniß, Fürst berf. 20. fein Reich ber Gig bes mater. und Sabes ber Griechen 24. Angriff auf bas Lichtzeich 45. f. ift bie Sple 64. erzeugt ben Menschen 134. ift bie personificirte Matur 222. feine endliche Unmacht 327. leibet statt Jesu 395. Fleifo, origo carnium 115. rein 249. Fleischgenuß verboten 424. 446. Form im Ggf. gegen bie Mate: rie 143. reiheit 182. f. 194. 330. f. Kunfahl 304. f. G. Gebet 289. 352. Gefangenicaft, bilblid, 472. Geift, ber lebendige, 60. 68. 485. feine bemiurgische Chatigfeit 122. 133. 145. 205. 213. sein Ber-haltnis zu Spristus 293. ber heilige 207. 223. 371. 468. seine weibliche Natur 485. ber Geist Abams und Christi 484. Geift und Rleisch 175. f. Geift und Materie 114. 341. 382. 400. 417. f. 435. 450. f. 488. f. Genien, welthutenbe 81.

Gens tenebrarum 20. 114. Gefez, dreifaches, 366.

Giefeler, beurtheilt 42. ff. 71. 85.

110. 121. 141. 163. 178. 185.

207. f. 211. 213. 273. f. 305.

lich 19. 78. 144. beschränkt durch

tommt 129. f. ihre Berunreinis Rasfar 5. 413.

Geten 455. Gewebe, bildlich, 83.

Kauftus ber Manich. 8. 271. 335.

392.

gung burch bie Materie 329. 387. Glieber Gottes 16. 68. 98. 104. 143. 286. Gnosticismus 44. 99. 150. 281. 342. f. 356. verschiedene Kormen beff. 345. seine Ansicht über bas mothische Alterthum 477. animal. Lebens 23. 114. 116. seine Genesis 482. f. feine Gestalt 23. 77. 142. ift der das Gute, das Positive 33. seine Wirtfamfeit 62. Somnofophiften 447. s. Baretiter, ibre Reigung gum Rationalismus 385. f. ihre Opposition 402. f. Barefen, ihre Quelle, 431. hegemonius 6. Beiden 335. Belena 468. 476. f. Heraflian 6. Herodot 351. 425. 427. 427. Hermas 414. 467. Hierardie 298. die Manich. 304. Höhle, bildlich 452. f. vgl. 92. Hölleufahrt Chr. 204. Som 354. Hompflanje 419. Homer 195. 469. Boren 353. Hormiebas 419. Hormuzd 429. Sure, bildlich 472. Sple 20. 38. 46. 57. 91. 338. Jainas 449. Jerico 481. Berufalem 471. Jefus, fein Lebramt 299. f. Chriftus. — 159. — Jesus patibilis 71. 203. 294. 408. Indulgenzen 285. Infeln der Geligen 231. 316. Roel 151. Johannes, ber Läufer 298. 471. Juben 335. 346. Julian, der Pelag. 153. 156. 184-Sottheit, nicht menschlich personben Gegenfag 49. f. 101 f. wies-fern ihr die Weltschopfung zus Raiomorts 88.

Rhatai 430. 451. Rindertaufe 183. 315. Knaben, der Manich. 290. Rosmogonie, die Manich., ihr Sauptbegriff 61., indische 82. zoroaftr. 83. agnpt. und griech. 94. fosmog. Kraft 70. Rreutigung Chrifti, mpftifch 74. 396. Krieg , troj. 477. Arischna 475.

Lauterungsproceß 204. 221. 230. 281. 290. Leib s. Inhalt. Licht, feine Natur 390. Lichtprin= cip 14. sein Begriff 15. 488. Lichterde 19. 26. 44. 89. Licht-feele 131. 217. s. Seele. Licht-sohne 42. Lichthelben 81. Lichtgestalten 218. 223, Lichtschiffe 228. 306. Lichtjungfrau 219. 315. 321. Lichtstrahl 133. 150. 436. 473. dreifaches Licht 437. Lucius 187. 223. Luft 207. 227. 312.

## M.

Magier 11. 353. 416. 423. 426. 432. Magistri 298. Maia 63. 435. 472. 475. Manes, feine Schriften, 10. 153. 240. 283. 390. 453. 461. feine Lebensgesch. 410. 428. 452. sein Cob 304. seine Schüler 414. fein Verhaltniß zu 461. 467. Christus 240. 371. Apostel Chr. 368. der Paraflet 369. 430. Haupt der Gemeinde 303. grun- Muhamed 240. 369. det den Glauben an seine Lehre Musik 251.

Baur's Manich. Rl. Spft.

Manichaer, ihre Lebensweise 249. f. 269. ihre Inhumanitat 288. Rirche, als Schiff 231. die Manich. afrif. Manich. 8.
282. ihr Borbild 298. als Braut Manich. des Mittelalters 138.243. 268. 279. 289. 305. 355. 402. Rotperwelt 126. körperliches ben, sein Ursprung 115. Kohl 242. Rosmogonie, die Manich, ihr Manich, ihr 168 Manichalianus, s. 3nh. — liebt die Veranschaulichung und das Mvthische 15. 19. 26 f. 38. f. 348. f. feine materialistische Tendeng 488. f. fein eigentlicher Character 490. Marcion 99. 236. f. 356. Marcus, ber Gnoft. 485. Marinas 431. Martnrer, 335. Materie 20. 143. f. 147. 173. 399. Mazdak 433. Melonen 250. Mensch, der erste, 52. Art seines Kampse 55. unterligt 60. 212. feine Scheingestalten 63. - 77. 99. 139. f. 209. Entstehung des Menschen 117. f. 120. f. 134. 139. fein Bild in ber Sonne 140. 145. 293. Bild des Ar-Mifrotosmos 146. don 145. 172. 200. 281. doppelter Menich 271. menschliche Gestalt 143. Menschensohn 207. 210. Meschia 88. Metempsphosse 317. 422. 440. Metangismonitae 320. Mirkhond 430. Mithras 91. f. 207. 354. 406. 421. 423. 454 469. 465. Mittler 94. 421. 441. Monas und Dnas 483. Mond, fein Bechfel 296. 306. Aufenthaltsort ber Seelen 311. - 226. 478. Monotheismus 339. f. Moses 147. 357. seine Defe 346. Mosheim beurth. 3. 105. 120. 139. 163. 168. 185. 273. auf ihre innere Wahrheit 384. Mutter des Lebens 52. f. 486. urfpr. Idee seines Systems 405. Mysterien 82. 228. 295. 354. f. benut alte Traditionen 66. 423.

Mythen 94. f. Manichaische 115. Plato 62. 97. 117. 147. 218. 456. 118. f. 215. f. Wesen bes My= 477. 480. thus 136. 218.

N.

Maturen in Christus 301. Maturleben, feine Beiligfeit 253. Porphyr 92. 423. 426. 454. 482. 266. 283. f. 425. 446. Maturreligion 345. 490. Majarener 427. Meander, beurth. 3. 121. 124. 157. 185. 207. 210. 282. 304. 405. 41Î. Rebrod 137. R. E. verfalscht 379. f. Reuplatonifer 398. Neuplatonid: Horamiden 481. mus 488. Mimrod 66. 137. Nirwana 444. Numa 352.

D. Dbas 466. Obpffeus 480. Del 150. 277. Oliven 242. Omorboros 79. 294. 321. Opfer 82. 91. 335. 351. 425. 446. Ophiten 45. 99. 151. 162. Orion 66. Ormujd 10. 17. 83. 99. 420. Orphische Lehre 134. Ortschilang 230. 439. Dsiris 94. 97. 98. 296. 302. 341. 407. Offener 223.

P. Vacurius 432. Pallas 80. Dantpeismus 42. 76. 109. 435. Paraflet f. Manes. Paradies 159. Paschahfest 373. Patriarchen 366. Pelagianismus 248. Penelope 480. Perfecti 268. 270. Perser 227. 351. 403. 425. 431. Petrus 342. 474. Pfeil, bildlich, 480. Pflanzenleben 252. Philo 93. 147. 155. 159.

Platonismus, philonischer, 482. f. Plutarch 12. 25. 95. 352. 419. Polytheismus 339. Pontifex 305. Dofaunenichall, ber fiebente, 481. Ποεσβύτης 323. Priscillian 221. Propheten 357. 366. 470. Proteus 63. 477. Drunifos 468. 473. Dtolemaus, der Gnoft. 367. Duranas 445. Duthagoras 351. 458. 459.

Quellen, morgent. und abenbl. über Manes 428. f. 451.f.

N. Machab 481. Machel 475. Mathegotter 206. 301. Maub 418. 476. 481. Nauch 22. **Raum. 436.** Regen 220. Regionen 22. 304. 437. Reichthum 255. Reue 170. 198. 263. Miesen 66. 77. Ruhe 313. 444.

Saclas 137. 138. Saule 313. die sieben 484. Sadducaer 433. Sanfara, 439. Saracenen 466. Sarmanen 447. Satanas 419. Saturnin 150. Schaf, bildlich, 58. 470. 472. Schaffasten, thesaurus 240.461. Schildfrote 79. Schisma 336. Schlange 91. 161. Schopfeimer 295.

Schopfungebegriff im Manich. 42. Sunbfluth 230. 262. 310. 61. 125. Scothianus 411. 459. 465. \*) Gecten 336. Secula 17. 298. Seele 112. f. Abfall ber Seelen 113. 117. 134. 440. ihre Licht= natur 131. f. 153. 166. f. 170. 190. 193. 484. Ameiheit ber Gee-len 162. f. bie bofe Geele 175. f. 197. die Läuterung und Ruffeht der Seelen 291. ihre Banderungen 295. f. Classen ber Geelen 317. Seite, die rechte und linte 212. 470. 484. Siebenzig, Bedeutung dieser Zahl 30I. 343. Signaculum 248. Simplicius 24. 27. 103. Simon, ber Magier 342. 468. f. 486. Simonianer 313. Sittenlehre 244. Sonne und Mond 67. 69. f. 209. 225. 232. 290. 484. f. Lichtschiffe. Sonne das Feuer 246. 312. Aufenthaltsort ber Seelen 306. Sonnengotter 406. Sonntag 354. Sophia-Achamoth 18. 100. 315. Upanisabs 308. 435. 471. 485. Sviel bemiurgisches 435. Splenditenens 79. 337. Sunde, die erfte 156. Sunde 172. 198. 263. 321. Sundenfall. Mol. Gefch. 157. nach Balentin und fein Softem 82. Manes 152. 181. Sundenvergebung 170. 262. 279.

283. 409.

Stesiciorus 477. Stier 92. Smetrium 301. Spzygien 257. 4**83.** Taufe 273. 355. Jesu 393. Terebinthe 463. Terebinthus 411. 459. 465. Theodicee, Manich. 100. Theodor von Mopen. 13. 419. 91. thre Wanderung Thiere 22. 116. am himmel 66. 305. f. 317. drei Thiere 22. 116. am himmel 66. 301. Thierwelt 318. 417 Tobs tung der Thiere 252. f. 284. 425. 446. Thierfreis 16. 295. Thomas 243. 414. 467. Tirthafaras 451. Titus von Bostra 6. 9. 30. 329. 339. **200** 3 321. 396. Trabucianismus 157. 182. Trinitatelehre, Manich 205. 228. 345. Tugend, boppelte 265. Turbo 6. Eurkestan 436. Euphon 67. 94. 97. 341. Urmenich f. Menich. Urreligion und Uroffenb. 364.

Urstier 87. 227. Befen ber Urubel 439. 43**5.** 445. 461. Bedas 82. 435. 445. 461. Berbammniß 331.

<sup>\*)</sup> Die vier dem Scothianus zugeschriebenen Religionsbacher bat auch schon Affenanni Bibi. Orient. T. I. Romae 1719. G. 122. mit ben vier Bebas ber Inbier, mit welchen fie als Schriften Mani's oben G. 461. gufammengeftellt worben find, verglichen : "Verosimile est, quatuor libros ab ipso relictos eosdem esse cum illis, quos Brachmani jactant a Brahma fuisse conscriptos: par enim utrorumque numerus et idem argumentum" mit ber allgemeinen Bemerfung : "utcunque res se habue. rit, compertum est ab Europaeis viris doctissimis, Brachmanas cum Mamichaeis in multis convenire. — Credibile est, hominem, qui Graecorum linguam et literas summo studio ediscere sategisset, Brachmanum et Gymnosophistarum sectas explorare haudquaquam neglexisse."

Bergeltung 255. 320-1 Berforperung 442. 485. Bernunft, ihre Auctoritat 378. 885. ihre Unjulänglichkeit 387 Baffer 226. 311. Wasserfause 273. 276. Wegnern beurth. 163. 178. 185. 196. 285. Beib, Erfchaffung, 155. Beisheit f. Sophia. Weiffagungen 367. 389. Bein 251. Belt, ein figmentum diaboli 390. Welten, drei 437. die ge-genwärtige und die kunftige Belt 484. Weltall als Riesenleib 146. Weltansicht, die teleol. 125. f. die

Manich. 242. 255. 281. 30roaftr. 420. f. die ber mentinen 256. 483. Beltbrand 324. 329. Beltgegenben 27.

Weltentwiflung, Sauptmomente nach dem Manich. 81.

Weltjahr 17. Beltfeele 51. 64. 76. 209. 315. 450. 472. Weltwoche 481. Wischnu 79 406. Bolf 58. 419. 472. Munber 388. £.

## Eenophon 175.

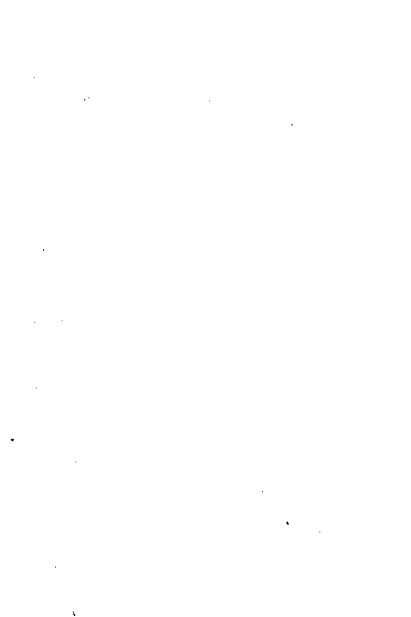
Barabes f. Boroaster. Bagrens 94. 435. Bamolris 455. 480. Bendavesta 241. Bendits 433. Beruane aterene 11. 13. Servante uterin. 11. 427.
Boroafter 25. 92. 240. 419. 453.
459. feine Religion 10. 48. 83.
338. 415. ibr Berhältniß zur Kehre ber Magier 11. 416. ihre Lehren 409. 422. 434. f. ihr Einfluß 403.

Swolfzahl 16. 18. 300.

# Drudfehler.

| Seite | Lin. | statt                | ist zu lesen                                      |
|-------|------|----------------------|---------------------------------------------------|
| . 10  | 20   | xoเงอบ <del>ึง</del> | <b>ສ</b> 0ເ <b>ງ</b> ພາຍິເງ                       |
| - 23  | 6    | suassisset `         | suasisset                                         |
| 42    | 22   | t. ingenitus         | t. ingenita                                       |
| 140   | 14   | lateinischen         | lateinische                                       |
| 145   | 3 Ĺ  | Gatten               | Gattin                                            |
| 185   | 25   | verschiedener Seite  | verschiedenen Seiten                              |
| 23I   | 26   | Einer                | Einen                                             |
| 235   | 33   | Mari <b>a</b>        | de Maria                                          |
| 27 I  | 12   | ibr                  | ihnen 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 🤄 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 💮 |
| 279   | 24   | bes                  | ber                                               |
| 360   | 18   | ascenscionis         | ascensionis                                       |
| 420   | 30   | Magie                | Magier.                                           |
| • ••  |      | `                    | •                                                 |

• 



\* •



.

.

