

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

.

.

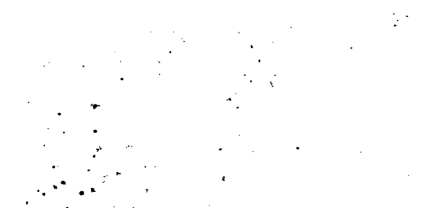
· ·

•

.

.







•

٠



•

•

.

•

₩<sup>2</sup>€

.• •

.



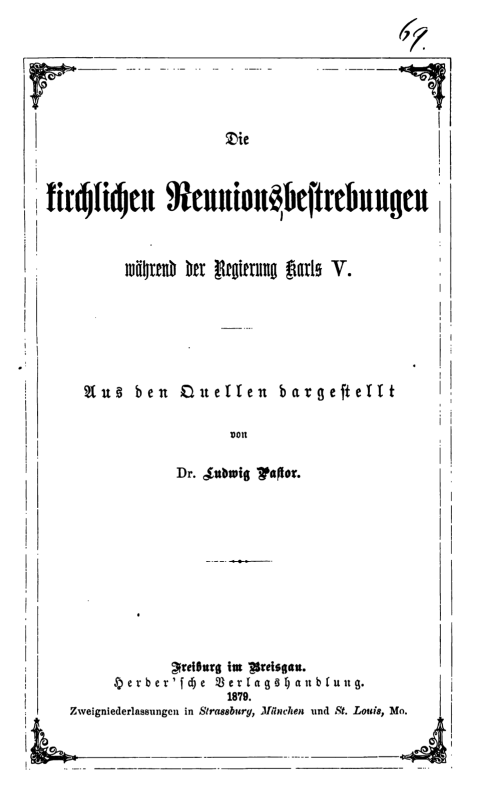


•

.

•

.



In ber Berder'schen Verlagshandlung in Freiburg ift erschienen und burch alle Buchhandlungen zu beziehen:

## Geschichte

# deutschen Volkes

seit dem Ausgang des Mittelalters.

Von

## Johannes Janffen.

### Erfter Band.

Deutschlands allgemeine Bustände beim Ansgang des Mittelalters.

gr. 8°. (XXIII u. 615 S.) *M.* 6.60; elegant geb. in Leinwand mit Golbbeckenpressung *M.* 7.80.

#### 3weiter Band.

Yom Beginn der politisch-kirchlichen Revolution bis zum Ausgang der socialen Revolution von 1525.

gr. 8°. (XXVIII u. 587 S.) M. 6.30; elegant geb. in Leinwand mit Goldbeckenpressung M. 7.60.

Ginbanddeden à M. 1. pro 28 and.

Jeder Band wird auch einzeln abgegeben.

Der Verfasser hat sich sein beinahe zwanzig Jahren mit einer Geschichte bes beutschen Bolkes vom Ausgang bes Mittelalters bis zum Untergang bes Reiches beschäftigt, welche in etwa sechs Bänden erscheinen soll. Ein großer Theil der Forschungen, besonders für die kirchlich=politischen Ver= hältnisse, beruht auf noch ungedruckten- archivalischen Quellen. Jeder Band des Werkes wird eine bestimmte Periode umfassen.

## Die

## firchlichen Reuniousbestrebungen

während der Regierung Karls V.

## Aus ben Quellen bargestellt

von

Dr. Ludwig Paftor.



### *Freiburg im Breisgau.* Herber'sche Verlagshanblung. 1879.

Zweigniederlassungen in Strassburg, München und St. Louis, Mo.

110 n. 84

"Wehe deme, der ursach ist, das wir nicht vorglichen und dem feinde der cristen= heit geweret werde."

Christoph von ber Straffen an Kurfürst Morit am 12. October 1551.

Das Recht ber Uebersetzung in fremde Sprachen wird vorbehalten.

• .

Buchbruckerei ber herber'ichen Verlagshanblung in Freiburg.

## Vorwort.

Die Ursachen, die Beranlaffung und die Entwicklung der religiösen Spaltung, welche seit länger als dreihundert Jahren die beutsche Nation in zwei Theile scheidet, sind in unzähligen Werken dargestellt worden. Die Bersuche, den beklagenswerthen religiösen Zwiespalt beizulegen, hat dagegen die discherige Geschichtschreibung in außerordentlich geringem Maße beachtet.

Die einzige zusammenfassende Arbeit, welche wir über bie kirchlichen Unionsversuche bes sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts besizen, ift das 1836 erschienene Werk des protestantischen Theologen Hering, welches auf Quellenforschung keinen Anspruch erheben darf.

Bei ber großen Masse bes seitbem publicirten Materiales habe ich es nothwendig gesunden, mich bei meiner Arbeit zunächst auf die Zeit Karls V. zu beschränken. Die während der Regierung dieses Kaisers angestellten Bersuche, die Protestanten auf friedlichem Wege mit der katholischen Kirche wieder zu vereinigen, sind in der vorliegenden Schrift zum ersten Male quellenmäßig dargestellt.

Bisher noch ungedrucktes Quellenmaterial bot mir in ziemlich reicher Fülle das Stadtarchiv zu Frankfurt am Main, für dessen mir in freundlichster Weise gestattete Benuzung ich Herrn Archivar Dr. Grotesend meinen verbindlichsten Dank ausspreche. Die Mittheilungen aus der Batikanischen und Corsinischen Bibliothek verdanke ich der Güte des Herrn Prosesson Frogesson Gummer. Ein Actenskück entnahm ich den auf der königl. Bibliothek zu Berlin außbewahrten Informationi politiche, ein anderess aus dem Münchener Reichsarchiv erhielt ich durch freundliche Vermittlung des Herrn Dr. F. Binder und des Herrn Reichsarchivsassessons. Die ungebruckten Quellen entnommenen Stellen sind mit einem \* versehen.

٠

#### Vorwort.

Ich weiß wohl, daß die Resultate meiner Studien in wesentlichen Punkten von der bisher üblichen Geschichtsauffassung abweichen. Aus diesem Grunde habe ich mich bestrebt, meine Behauptungen möglichst genau und eingehend aus den Quellen zu beweisen. Jede weitere Polemik ist vorsählich vermieden worden.

Es ist meine Absicht, in ähnlicher Weise bie späteren Reunions= bestrebungen, insbesondere die von Spinola, Molanus, Leibniz und Bossuftet ausgegangenen Versuche zur Vereinigung der Protestanten und Katholiken darzustellen. Ich besitze über dieselben sehr reiche ungedruckte Materialien, welche der inzwischen dahingeschiedene König Georg V. von Hannover mir auf Verwendung des Herrn Hofrath Onno Klopp zur Verfügung stellte. Ich spreche Letzterem hierfür meinen wärmsten Dank aus. Auch sonst fühle ich mich Herrn Hofrath Klopp sowie meinem verehrten Lehrer, Herrn Professor Johannes Janssen, für die liebevolle Förderung und Unterstützung meiner historischen Arbeiten tief verpflichtet.

Frankfurt am Main, am 10. December 1878.

#### Dr. Ludwig Baftor.

#### Ursprung und Wesen der dentschen Kircheuspaltung.

Nothwendigkeit einer Reform der Kirche. Beginn der sogenannten Reformation. Luther von 1518—21. Umschwung der öffentlichen Meinung. Luther's Gemeindebildungen mißlingen: er wirft sich den territorialen Gewalten in die Arme. Neuer Cäfareopapismus in Kursachjen 1—5.

Die Trennung von ber alten Kirche burch theilweise Beibehaltung ber alten Kultusformen verbedt. Worin das Wesen ber Kirchenspaltung beruht. Welthistorische Bebeutung des Territorialkirchenthums — Einführung besielben in helsen 7-8. Eroße Vorsicht bei Abschaffung ber katholischen Gebräuche — Luther billigt dieselbe. Allgemeine Unklarheit über ben Bruch mit ber Vergangenheit — Täuschung burch Schlagworte 9-11.

Fast Niemand benkt an eine bleibende Spaltung. Melanchthon, Sabinus und Camerar glauben sich noch innerhalb ber alten Kirche 12—14.

Ursprung des Namens "Protestanten". Bebeutung ber Speyerer Protestation die bestimmte Absicht einer bleibenden Trennung damals noch nicht erkennbar 14—15.

Hoffnung auf ein Concil. Rarl V. forbert basselbe von Clemens VII. 15-16.

#### I. Der Augsburger Reunionsversuch (1530).

Zwect bes Augsburger Reichstages. Die protestantischen Fürsten verweigern bie Theilnahme an ber Frohnleichnamsprocession und das Unterlassen ber Predigten 17—19.

Eröffnung bes Reichstages. Die Protestirenben und bie Türkenhülfe. Ber= handlungen über die Verlefung ber Confession — Uebergade und Entstehung ber= selben 19—23.

Die sog. Augsburger Confession, eine theologische Gelegenheitsichrift, beren Form ber Individualität des Verfassers (Melanchthon) entspricht — sie sollte keine Ur= kunde der Trennung, sondern eine Einigungssormel werden 23—25.

Analyse ber Confession — sie verneint ben Casareopapismus 25—28. Traurige Gemüthksstimmung bes Verfassers ber Confession und beren Grund 28—29.

Seltsame Stellung Melanchthons in Augsburg — seine Verhandlungen mit Cardinal Campeggio — sein Wirken für den kirchlichen Frieden — Grundgebanke seiner Friedensvorschläge (Herstellung der kirchlichen Jurisdiction) 29—34.

Die Frage nach ber Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit ber von Melanchthon ge= machten Zugeständnisse — seine öffentliche und absichtliche Unwahrheit bei Abfassung

<sup>e</sup>ber Confession (Rechtfertigungslehre) — Beweis, daß ein Gleiches von seinen Friedens= bestrebungen nicht angenommen werden barf 34—37.

Erklärung ber eigenthümlichen Haltung Melanchthons — Borwürfe von proteftantischer Seite. — Nicht bie Theologen, sonbern bie Fürsten entscheiden in letzter Linie 37—40.

Berathungen über die Confession — Confutation ber Confession. Hoffnungen bes Kaisers. Stimmung ber Brotestirenben. Außichuß ber Sechzehn 40-43.

Bebeutung ber Flucht bes Landgrafen Philipp von Augsburg 43—44. Ber= föhnliche Gefinnung Karls V. und Melanchthons. Ausschuß ber Bierzehn. Täu= schung ber katholischen Theologen. Weitgehende Zugeständnisse ber katholischen Ab= geordneten 44—47.

Beforgniß ber protestantischen Theologen — ihre Abneigung gegen jeden Bergleich. Ein neuer Vermittlungsausschuß löst sich in Folge der veränderten Haltung Melanchthons auf 48—49.

Luther, ber fächsliche Kurfürst und ber helfische Landgraf jedem Bergleich ab= geneigt. Prophezeiung Melanchthons. Zerftörung ber holfnungen Karl's V. jein Bericht an ben Papft über bie Augeburger Verhandlungen 49-54.

Scheitern ber weiteren Vermittlungsversuche. Die Protestirenden ichlagen ben faiserlichen Reichsabschieb ab. Melanchthon mißbilligt dieß. Luthers "Warnung an seine lieben Deutschen' 54-58.

Uneinigkeit ber Städteboten. Die sog. Tetrapolitana. Bergebliche Bersuche bes Kaisers, die Städteboten für ben Reichsabschieb zu gewinnen 58-60.

Rückblick auf bas Berhalten Karls V. in Augsburg. Aussprüche von Luther und Melanchthon über die friedliche Gesinnung des Kaijers 61-63. Ob Karl V. während des Augsdurger Reichstages gewaltsame Maßregeln gegen die Protestanten anzuwenden gedachte. — Die Augsdurger Confession täuscht den Kaiser über ben wahren Grund der Spaltung 64-67.

Der Augsburger Reuntonsversuch scheitert burch bie Schulb ber protestantischen Fürsten und Städteboten. Zeugnisse von Melanchthon und Johann Friedrich von Sachsen für biese Thatsache 68—70.

#### II. Die Frage des Concils (1530-1539).

Luthers Anfichten über bie Concilien nicht von allen seinen Anhängern getheilt. Bemühungen Karls V. für das Zustandekommen einer allgemeinen Kirchen= versammlung — sein Brief an Clemens VII. (Juli 1530) 71—73.

Senbung bes Bebro be la Cueva nach Rom — Brief bes Kaisers an ben Papft. Senbung Sambara's an ben kaiserlichen Hof — seine Verhandlungen 74—77.

Franz I. und Heinrich VIII. wirken gegen ben Concilsplan. Clemens VII. und bas Concil 77—79.

Reunionsbestrebungen in den Jahren 1531 und 1532. Umschwung ber Stim= mung in Deutschland zu Gunsten Roms. Reunionsverhandlungen mit Sachsen und Rürnberg 79-81.

Plane zur Zurüdführung Melanchthons, bes hessischen Landgrafen und bes sächslichen Kurfürsten. Bon Clemens VII. beabsichtigte Zugeständnisse an die Protestanten 81-84.

Karl V. fordert nach wie vor den Zusammentritt eines Concils — die Abhaltung dessjelben in Rom beschlossen 84. Gegenwirken Franz' I. gegen den Concilsplan. Gesinnung Clemens' VII. 85—86.

Nürnberger Religionsfriede. Zusammentunft Clemens' VII. und Karls V. in

1

.

Bologna. Senbung des Hugo Rangone und Lambert von Briaerhe zur Anfündigung des Concils — Abneigung der Protestanten gegen dasselbe — Hoffnungen unzähliger Anderer 88—89.

Baul III. und bas Concil. Senbung bes P. P. Bergerius nach Deutschland. Ablehnende Haltung ber Protestirenden. Karl V. in Rom. Ausschreidung bes Concils nach Maniua 90—92.

Berathungen ber Protestanten über bas Concil. Die Ansichten Luthers und Melanchthons. Johann Friedrich von Sachjen schlägt ein Gegenconcil vor 92-96.

Protestantische Agitation gegen bas Mantuaner Concil. Abweijung bes papft= lichen Legaten van ber Borft 96-99.

Die sogen. Schmalkalbener Artikel — ihr Gegensatz zur Augsburgischen Confession. Beklagenswerthe Stellung Melanchthons. Offene Ablehnung bes Concils burch bie Schmalkalbener und beren Bebeutung 99—103.

Forderung des Herzogs von Mantua. Prorogation des Concils. Paul III. an Karl V. über die Concilsfrage 103—104. Abermaliger Aufschub des Concils. Wer die Hauptschuld an der Verzögerung des Concils trägt 104—106.

#### III. Die Exspectanten und die Partei der Mitte (1530-1540).

Unhänglichkeit bes Bolkes an bie alte Rirche. Furcht ber neugläubigen Fürsten — ihre Conceffionen: Beibehaltung ber Elevation. Nehnlichkeit bes protestantischen und tatholijchen Gottesbieuftes 107-111.

Rlagen Luthers und Melanchthons über bie Berachtung bes neuen Evangeliums. Das Bolt will keine bleibende Trennung von ber alten Kirche. Ebenso Melanch= thon 112—114.

Religiöje Berwirrung des Volkes — Wahn, man könne katholijch und zugleich protestantijch sein 114—115.

Die Erspectanten. Heftige Aussprüche Luthers gegen bieselben — große Berbreitung ber "Harrenben". Erbitterung und Strafen ber lutherischen Präbicanten gegen bieselben 115—120. Uehnliche Richtung in manchen katholischen Gegenben. Merkwürdiger Bericht Morone's. Abnahme ber Erspectanten. Das ungeheure Un= glud ber Concilsverzögerung 120—121.

Georg Bigel über bie traurigen religiösen Zustände Deutschlands 121-125. Die Partei ber Mitte bilbet sich aus ben sich vom neuen Kirchenthume abwendenden Humanisten — sie erstrebt eine Reunion der Getrennten 125-127.

Erasmus von Rotterbam Bater ber Mittelpartei — feine Stellung zur sogen. Reformation — feine ersten Bermittlungsversuche 128—130.

Erasmus' Qualification zum Bermittler — sein seltsamer theologischer Stand= punkt — sein Verhältnis zu ben humanisten 130-132.

Erasmus' Abhandlung "von der lieblichen Eintracht der Kirche" — sein Ein= fluß auf die Bertreter der Mittelpartei — sein Jrrthum über das Wesen der Kirchen= spaltung von dieser Partei getheilt 132—135.

Beispiele theologischen Schwankens aus ber Beit ber Geisteranarchie 135.

Die Partei ber Mitte im albertinischen Sachsen. — Dr. Melchior von Ossa 135—137. Julius Aflug und seine vermittelnden Bestrebungen. Religionsgespräch zu Leipzig 1534 137—140.

Georg Bitzel — seine Stellung zu bem neuen Kirchenthume — Gründe seiner Abwendung von demselben — sein Berhältniß zur alten Kirche — seine erste irenische Schrift und seine Bemühungen für das Concil 140—143. Junige Freundschaft mit Pflug. Bitzels irenische Anschauungen (Sabolet) 143—144. Bizels Schrift über ben "Weg zur Eintracht ber Kirche" — Berwanbtschaft seiner Borschläge mit bem sogen. Augsburger Interim 145-446.

Herzog Georg von Sachfen — Bitel in seinen Diensten. Zweites Religionsgespräch in Leipzig — Bitels "Typus ecclesiae prioris" 146—150. Carlowith, seine irenischen Anschauungen und Bemühungen 148—150.

Bigels Beziehungen zu andern Fürsten — feine "Gesprächbüchlein" — bie in benfelben ausgesprochenen irenischen Ansichten 151—157.

Der Tob Herzog Georgs von Sachjen ein schwerer Schlag für bie Partei ber Mitte. "Gebicht ber Meißnischen Pfaffen" — Verwersung bieses Unionsvorschlages — Bitel und Pflug müljen auswandern 157—160.

Rurfürft Albrecht von Mainz und jeine irenischen Bestrebungen 160-162.

Kurfürst Joachim II. von Brandenburg — seine vermittelnden Ten= benzen — unreine Motive berselben 162—164.

Der Clever Hof und feine Mittelstellung — bie Erasmianer an bem= selben — Konrad von Heresbach — Clever Kirchenorbnungen von 1532 und 1533 — firchliche Zustande im Herzogthum Cleve 164—166.

Rurfürst hermann II. von Köln und bie humanisten 166.

Johann Gropper — feine irenischen Bestrebungen — Lehre einer boppelten Rechtfertigung. Urheber berfelben ift Albert Bigghe 167—168.

## IV. Der Gegensatz des päpftlichen und kaiserlichen Standpunktes in der Reuniousfrage (1540).

Fortschritte bes neuen Kirchenthumes — bennoch lange noch nicht Alles in Deutschland für die alte Kirche verloren — Hinneigung bes Bolkes zur Kirche seiner Bäter. Bericht Aleanders über die Aussichten für eine Reunion 169—171.

Fortbauernde Feinhschaft des Hauses Wittelsbach gegen das Haus Habsburg verderblicher Einfluß berselben auf die Fortbauer der Spaltung. Die Religion vielsach nur der Vorwand für den Particularismus und das Princip der Reichsauflösung 171—172.

Hoffnungen ber Nuntien betreffs einer friedlichen Reunion ber Getrennten — Plan zur Wiebergewinnung Melanchthons 172—174. Vorsicht und versöhnliche Gefinnung bes römischen Stuhles 172—175.

Morone über bie zur Wiedergewinnung ber Abgefallenen zu befolgende Politik (1540): er räth weder zu gewaltsamen Maßregeln, noch zu Specialconventen, sondern ist für bie Abhaltung eines Concils und die Reform der Mißbräuche 175—178. Baul III. billigt die Ansichten Morone's 178.

Gegensatz des päpftlichen und kaiserlichen Standpunktes: die Specialconvente und Religionsgespräche, die Rom verwerfen mußte, scheinen Karl V. durch seine politische Lage geboten 178-180.

Rarl V. in seiner friedlichen Absicht burch die veränderte Haltung eines Theiles ber Neugläubigen bestärkt. Bigamie des hessischen Landgrafen. Die brohende Haltung der Türken, Franzosen und Baiern — ihre Rückwirkung auf die Politik des Raisers. Unversöhnliche Gesinnung der Protestanten 181—182.

Nachgiebigkeit bes Papstes. Morone zu bem Religionsgespräch gesandt — seine Instruction 182-183.

#### V. Der Sagenauer Jag und das Wormfer Beligiousgefpräch (1540-41).

1. Der hagenauer Tag.

Borverhandlungen - unverjöhnliche Gefinnung bes fächfijchen Rurfürften -

warum Landgraf Philipp nicht nach Hagenau ging — Inftruction für die hessischen Räthe 184—187.

- Morone in Hagenau — seine Klagen über ben beutschen Episcopat — Be= ftätigung berselben burch andere Zeugnisse 187—189. Vorschläge bes Wiener Bi= schofs Faber für bas Religionsgespräch 189.

Melanchthon nicht in hagenau - Grund feines Fernbleibens 189-190.

Beginn ber hagenauer Verhanblungen — trübe Ausssichten — Bahl eines Bermittlungsausschutsse — unglückliche Wahl ber Vermittler. Rathschlag bes Coch= läus 190—192.

Beigerung ber Protestanten, bie in Augsburg verglichenen Punkte anzuerkennen — jehnlicher Bunsch berselben, das Religionsgespräch zu verlassen — Abreise bes Trierer Kurfürsten 192—194.

Calvin arbeitet in hagenau im französischen Interesse gegen die Einigung ber Deutschen — Berlegung bes Gespräches 194—196.

Widerstreben ber Protestanten gegen jede Art einer Reunion — Mißgriffe und Fehler ber Katholiken — schwere Schuld ber baierischen Herzoge — Urtheil ber Frankfurter Gesandten 196—198

2. Das Bormfer Religionsgejpräch.

Berjöhnliche Gefinnung bes Kaijers — Memoranbum Fabers — Senbung bes Thomas Campeggio 198—200.

Unversöhnlichkeit ber protestantischen Fürsten und Theologen — auch Melanch= thon einer Reunion abgeneigt 200-203.

Eröffnungsrede Granvella's — Erwiederung Melanchthons — milde Sprache Campeggio's. Vorverhandlungen — Unselbstftändigkeit und Uneinigkeit der katho= lischen Theologen. Morone's Verhalten zu dem Gespräch 203—209.

Innere Zerfahrenheit ber protestantischen Partet — bie Stäbte und Herzog Georg von Branbenburg für eine Reunion, bie Zwinglianer bagegen 209—210.

Berjöhnliche Rebe bes P. P. Vergerius — Entgegenkommen Granvella's — Unverjöhnlichkeit des von Calvin beeinflußten Melanchthon. Fortbauer ber Vorver= handlungen 210—214.

Beginn des Religionsgespräches — Eds Frage über die Beränderung der Augsburger Confession und der von ihm begangene verhängnißvolle Fehler. Beide Theile schreiden sich den Sieg in der Disputation zu 214—216.

Bergleichsformel über bie Erbfünde. Vertagung bes hoffnungslofen Gespräches 216-217.

#### VI. Der Regeusburger Reunionsversuch (1541).

Neue Nachgiebigkeit Karls V., bessen versöhnliche Gesinnung auch auf prote= stantischer Seite anerkannt wird — ber Kaiser und die beutschen Fürsten — Bericht bes Venetianers Giustiniano über die beutschen Verhältnisse — tatholische Gesinnung Karls V. — Prognostikon Giustiniano's für das Regensburger Gespräch — Hoff= nungen des Bischofs von Aquila 218—221.

Frankreich und England wirken ber Einigung ber Deutschen entgegen — schäb= licher Einfluß ber antikaiserlichen Haltung ber baierischen Herzoge — ihre Vorwürfe gegen Karl V. 222—224.

Gaspar Contarini und feine Inftruction 224-225.

Zweideutige Stellung bes Kurfürsten Joachim II. — seine Neigung für eine Reunion — Landgraf Philipp und die Reunion — versöhnliche Stimmung vieler Reichsstädte 225—227. Unversöhnliche Gefinnung bes fachfischen Kurfürsten - Inftruction besfelben für feine Gefanbten 227-228.

Melanchthon in Regensburg unter turfürftlich-sächsiche Polizeiaufficht gestellt - bie wahre Gesinnung bieses Gelehrten 229—230.

Calvins Birten gegen bie Ginigung ber Deutiden 230.

Der Kaifer muß bie Fürften erwarten — Eröffnung bes Reichstages — taifer= liche Proposition — Ernennung ber Disputatoren — Granvella voll Hoffnung; Befürchtungen Morone's und Fabers 231—233.

Das Regensburger Buch ober Interim — Melanchthons Angaben über bie Betheiligung von Beltwick, Gropper und Butzer an ber Abfaffung besielben bestätigt 234—236. Groppers Angaben über bie Entstehung bes Regensburger Buches 236—241. Rejultat ber Untersuchung über bie Genefis biefer Reuntonsichrift 241.

Luther und Melanchthon über bas Regensburger Buch — Prüfung besselben burch Contarini 242—243.

Erfreulicher Beginn der Verhandlungen — Disputation und Einigung über bie Lehre von ber Rechtfertigung 243—245.

Zweiheutiger Charakter ber Bergleichsformel über bie Rechtfertigungslehre in berselben bie Lehre von einer boppelten Gerechtigkeit 245—248. Pflug, Contarini und Morone für diese halblutherische Ansicht gewonnen — beuticher, nicht italienischer Ursprung ber Lehre von einer boppelten Gerechtigkeit 246—248.

Die Vertreter ber Mittelpartei und ihre Stellung zur Kirche - Hoffnung einer Einigung 248-249.

Man beginnt an ber Einigungsformel über bie Rechtfertigungslehre zu beuteln — Unmöglichkeit einer Einigung über bie Lehre von ber Kirche 250.

Opposition gegen bas Einigungswert von Seiten bes sächstischen Kurfürsten und bes Königs von Frankreich 251—253.

Disputation über bas Altarsaframent — Berhalten Melanchthous — bie protestantischen Stände und Granvella — Pfalzgraf Friedrich ermuntert die Protestirenden — Junahme ber unversöhnlichen Stimmung in Regensburg 253—255.

Karls V. Vorstellungen an bie jächsichen Räthe und an bie Städteboten friedliche und milbe Gesinnung des Raisers — protestantische Zeugnisse bierfür 255—257.

Der protestantische Theil für ben Abbruch ber Berhandlungen — Unwille bes Kaisers über Melanchthons Haltung — Entschulbigungsschrift bieses Gelehrten 257—258.

Gesteigerte heftigkeit ber Disputationen — feltsamcs Benehmen Melanchthous — Enbe bes Gesprächs — geringe Resultate besielben 258—260.

Der sächsliche Kurfürst Johann Friedrich unermüblich gegen jede Einigung thätig — seine Erklärung, daß zu seinen Ledzeiten von einem Bergleich nicht mehr die Rebe sein solle 260—261.

Berhandlungen des Kaifers mit dem hefsischen Landgrafen — Letzterer schlägt die Fortsetzung der Bergleichsverhandlungen ab. Neuer Vermittlungsversuch des Kaisers und des brandenburgischen Kurfürsten — Melanchthons Unversöhnlichkeit 261—263.

Neuer Unionsvorschlag des Kurfürsten von Brandenburg — Stellung bes römischen Stuhles zu bemfelben 263—264.

Friedensgesandtichaft an Dr. M. Luther 264-265.

Der sächstische Kurfürst und Luther suchen bie geringen Ergebnisse bes Gesprächs zu zerstören — Melanchthon und bie protestantischen Stände handeln im gleichen Sinne 265—266.

Birkfamkeit anderer Einflüffe gegen bas Einigungswerk: Stellung ber baierischen Herzoge — Uneinigkeit ber Ratholiken 267—268.

Ungerechtfertigte Angriffe gegen bie Bertreter ber Mittelpartei — icheinbarer Erfolg und Riebergang bieser Bartei 268—270.

Contarini und bas Regensburger Buch — seine Auseinandersezung mit ben Protestanten 271.

Berathungen über ben Reichsabichieb und über bie Annahme ber verglichenen Artikel — Ablehnung bes von Karl V. vorgeschlagenen Abschiebes 272—275.

Die Türkengefahr — sie zwingt ben Kaiser zur Ausstellung einer ben Protestanten günstigen Sonberbeclaration 275—276.

Richt bie protestantischen Theologen tragen ble Hauptschulb an bem Scheitern bes Regensburger Reunionsversuches, sonbern ble Fürsten — Schulb Melanchthons — seine unglückselige Lage — bas Richtwollen bes sächslichen Rurfürsten bas ent= scheibende Moment für bas Mißlingen bes Friedenswerkes 276—278.

#### VII. Kirchliche Reunionsbestrebungen vom Ausgang des Regensburger Religionsgespräches bis zur Gröffnung des Frienter Concils (1541—1545).

Unmöglichkeit ber Abhaltung des Concils in Bicenza. Reunionsbestrebungen König Ferdinands — jeine Verhandlungen mit dem päpstlichen Nuntius über das Concil 279—280.

Friedrich Nausea — seine rastlose Thätigkeit in Frankfurt, Mainz und Wien — er verfaßt im Auftrage König Ferdinands eine Denkschrift über die Frage ber kirchlichen Reunion 280—282.

Nausea's Ansicht über bie Religionsgespräche und bie eigennütigen Absichten ber Protestirenben — seine Rathichläge für ein neues Religionsgespräch 283—286.

Nausea's Abhandlung über bie Abschaffung ber kirchlichen Mißbräuche — Nothwendigkeit einer allgemeinen Kirchenversammlung für bie Reform ber Kirche 286—288.

Der Papft sendet 1542 Morone zur Reform ber kirchlichen Mißbräuche nach Deutschland — traurige Ersahrungen Morone's — Nothwendigkeit des Concils — Morone schlägt auf dem Speierer Reichstage Trient als Ort zur Abhaltung des Concils vor — Protest der Protestirenden — Urtheil Melanchthons über die pro= testirenden Fürsten 288—291.

Paul III. schreibt 1542 bas Concil nach Trient aus — neue Hindernisse gegen bie Abhaltung bes Concils — Fortschritte bes neuen Rirchenthumes 291.

Speierer Reichstag von 1544 — Melanchthons Urtheil über ben wahren Grund ber Abneigung ber beutschen Fürsten gegen ben Kaiser — Reichstagsabschich beutsches Rationalconcil vorgeschlagen 292—294.

Widerstand ber protestantischen und katholischen Reichsftände gegen die Ber= mittlungspolitik des Kaisers. Partikularismus Baierns. Bäpftliches Tadelsbreve an den Kaiser 294—297.

Ausschreibung des Concils nach Trient — vergebliche Bemühungen, bie Pro= testanten zur Beschickung desselben zu veranlassen — Wormser Reichstag und Reichs= abschieb 1545 297-800.

Eröffnung des Concils von Trient. Sinnesänderung Karls V.: er überzeugt sich von der Nothweubigfeit, den protestantischen Reichsständen mit Gewalt beizukommen 300-304.

#### VIII. Das zweite Regensonrger Religionsgespräch (1546).

Trübe Aussichten für bas neue Religionsgespräch — Abneigung ber Katholiken gegen basselbe — Pflug über die ichwierige Lage ber Ratholiken 305—307.

Biberwillen ber ftreng Lutherischen (Major) gegen einen Vergleich in ber Religionssache. Stellung Butzers und bes helfischen Landgrafen zu bem Religions= gespräche. Gutachten ber Wittenberger über basselbe 307-309.

Mißtrauen Johann Friedrichs gegen Buter — Rathschläge von Brück und Melanchthon zur Bereitelung des Gesprächs — Luther hintertreibt die Betheiligung Melanchthons an dem Gespräche 310—312.

Gutachten ber Wittenberger über bie Borschläge bes Bischofs von Cichstädt. Die Collocutoren 312-314.

Streit über bie bei bem Gespräche zu beobachtenben Förmlichkeiten. Rebe Malvenba's 314-315.

Disputation über bie Lehre von ber Rechtfertigung — entschiedenes Auftreten ber tatholischen Collocutoren — seltsames Benehmen ber Protestanten und bessen Grund 316-318.

Ausführungen ber katholischen Collocutoren über bie Rechtfertigungslehre — bebenkliches Zugeständniß Butzers — Erfolg ber langwierigen Berhandlungen 318—319.

Pflug zum britten Präsibenten bes Gesprächs ernannt. Wiberstand ber Protestirenben. Suspendirung ber Berhandlungen. Maßregeln bes Kaisers, um bie Freiheit ber Verhandlungen zu sichern 319—321.

Gutachten ber Wittenberger über bie Anordnungen bes Kaifers. Abberufung ber fachfischen Abgeordneten. Energisches Schreiden Pflugs an bie evangelischen Collocutoren. Billicks Bericht über ben heimlichen Abzug ber Proteftirenden 321-325.

Leibenschaftliche Schriften von Butter und Major zur Rechtfertigung bes Betragens ihrer Glaubensgenossen 325.

Berhalten ber katholischen Collocutoren — anerkennende Urtheile Butzers und Melanchthons über Malvenda — Urtheil Pflugs über die Zerreißung des Gesprächs durch die Protestirenden 325—826.

Die Protestanten recusiren in zwei längeren Schriften bas Concil 326-329.

Versuche Karls V., die Protestanten zur Beschickung bes Concils zu bewegen — Zusammenkunst bes Kaisers mit dem helsischen Landgrafen in Speier — Protocoll ber bortigen Verhandlungen — Karl V. überzeugt sich, daß jede Hofsnung einer Nachgiebigkeit von Seiten der Protestirenden eine Jausion sei 329—337.

Borstellungen bes Kaifers an bie Protestanten über ben Abbruch bes Gesprächs — Entschulbigung ber Strafburger — Gutachten ber Wittenberger gegen bie Fort= jepung bes Gesprächs 337—338.

Eröffnung bes Regensburger Reichstages — übermüthiges Benehmen ber Protestirenben, welche sich energisch weigern, bas Trienter Concil zu beschidten 338-339.

Karl V. entschließt sich, burch bie Gewalt ber Baffen bem fürstlichen Abjolutismus auf kirchlichem Gebiete eine Grenze zu jepen 339-340.

Bebeutsames Urtheil Melanchthons über die Absichten des Kaisers — Schreiben Karls V. an feine Schwester Maria über seinen Entschluß, gegen den Herzog von Sachjen und ben Landgrafen von Heffen den Krieg zu beginnen 340-343.

2. Mocenigo über bie Urfachen bes beutschen Rrieges 343-344.

#### IX. Das Inferim (1548).

Anschen und Macht des siegreichen Kaisers — Entmuthigung ber Neugläubigen — außerorbentliche Mäßigung des Kaisers, ber von den Protestirenden nur die Beschidtung des Trienter Concils verlangt 345—346.

Eröffnung eines Reichstags in Regensburg — gemäßigte Sprache ber kaiserlichen Proposition — Antwort ber Kurfürsten auf bieselbe 346-348.

Antwort bes Fürstencollegiums — unversöhnliches Botum ber Reichsftäbte — Niemand waat, das Brincip des Landeskirchenthums offen auszusprechen 348—350.

Beitere Berhandlungen bes Kaifers — hartnädige Opposition bes gefangenen Johann Friedrich. Des Raifers Conflict mit bem Papste beeinflußt feine haltung auf bem Augsburger Reichstage in wejentlicher Beije 350-351.

Der Gebanke eines einstweiligen, bis zur völligen Aussöhnung und zur Anbabnung besselben bestimmten Bergleichs, eines Interim findet Anklang 351-352.

Bahl eines Ausschuffes — Verhandlungen desselben. Die Frage ber Restitution ber Rirchengüter — geheimes Gutachten bes herzogs Wilhelm von Baiern. Die eigennützige Bolitik Baierns in ber Religionsfrage 352—357.

Entstehungsgeschichte bes sog. Augsburger Interims — Pflugs Borschläge zur Neuordnung der kirchlichen Berhältnisse — andere ausführliche Dentschrift Pflugs — Berwandtichaft berselben mit dem Augsdurger Interim — Heldings Betheiligung an diesen Arbeiten 357—360.

Der Antheil Agricola's und bes Kurfürsten Joachim II. am Augsburger 3n= terim 360-361.

Bermuthung über bie Entstehung bes Interim — Beränderungen bes urspüng= lichen Entwurfes — Inhalt bes Interim 362—368.

Zugeständnisse, Geist und Charafter bes Interim — bie Frage ber Wieber= herstellung ber bischöflichen Jurisdiction — Zwed bes Interim 368—369.

Rutfürst Morth und bas Interim — Unwille Karls V. gegen Melanchthon — Ansicht bes Letzteren über die Concilfrage 369—371. Melanchthons erstes und zweites Gutachten über das Interim. Berathung in Zelle: Anerdieten zur Anerkennung ber bischöflichen Jurisdiction 371—373.

Melanchthons Brief an Camerar und sein "Glaubensbetenntniß über bie ganze Reformation" (Brief an Carlowiz). Ungerechtigkeit ber Melanchthon wegen bieses Briefes gemachten Vorwürfe 373-378.

Die Zustimmung ber protestantischen Fürsten zum Interim von Karl V. nicht burch die Borspiegelung, das Interim solle auch für die katholischen Stände Geltung haben, erreicht 378.

Unzufriedenheit Baierns und ber tatholischen Fürsten mit bem Interim. Refer= virte Haltung Roms 378-379.

Bebenken ber geiftlichen Kurfürsten und ber katholischen Fürsten und Stände über bas Interim — Beurtheilung bieser Gutachten — Autorschaft Eds 379—384.

Autwort Karls V. auf bas Fürstengutachten — scharfe Rebe bes Kaisers an bie geistlichen Kurfürsten: ber baierische Kanzler Ed "ber Jubas" 384—888.

Reichsversammlung vom 15. Mai 1548 — Bekanntmachung des Interim — Rebe des Mainzer Rurfürsten 388—391.

Opposition einiger protestantischen Fürsten gegen die neue Ordnung — Ber= handlungen mit den Städten — Landgraf Philipp nimmt das Interim an — Opposition Johann Friedrichs von Sachjen 391—392.

Raiserlicher Entwurf zur Reformation bes geiftlichen Standes — Beurtheilung besselben. Publication bes Interim als Reichsgesets 392—393.

Agitation gegen bas neue Reichsgesets — Mittheilungen aus ben gegen bas= felbe verbreiteten Spottgebichten 394—398.

Die Agitation gegen das Interim geht von den protestantischen Theologen aus — bei dem Bolke ging die Unzufriedenheit mit dem Interim vielkach aus einer Abneigung gegen alles positiv Kirchliche hervor 398—399.

Das Interim würde eine Reunion ber Getrennten angebahnt haben, wenn bie protestantischer Landesherren und Stadtmagistrate ihre Bflicht erfüllt hätten 399-400. Neues Gutachten Melanchthons über bas Interim — Berathungen bes in Meißen versammelten sächsischen Landtages — Mahnung Karls V. an Kurfürst Moris 400—402.

Pegauer Convent — Neues Bebenken Melanchthons — Unselbstiftändigkeit dieses Gelehrten — Landtag zu Torgau 402—408.

Convent zu Klofter-Celle: Cellenser Interim. Zusammenkunft ber Kurfürsten Worit und Joachim II. in Jüterbogt — bie bort getroffene Uebereinkunft 403—406.

Leipziger Landtag — Geift des Leipziger Interim — Abfassung einer neuen Rirchenordnung für Kursachsen 408—408.

Anfeindungen bes Leipziger Interim. Flacius Illyricus und seine Anklagen gegen Welanchthon — bedauernswerthe Lage bes Letzteren 408—410.

Das Interim faktisch in Kursachsen nicht eingeführt — gleiches Berhältniß in Brandenburg — energisches Vorgehen des Kaisers gegen die dem Interim wider= strebenden Städte 410—413.

Bestreben ber protestantischen Gewalthaber, das Interim illusorisch zu machen. Der außerordentliche Priestermangel ein sehr bebentendes Hinderniß in der Angelegen= heit des Interim 413—414.

Durchführung des Interim in ben Rheinlanden, Weftphalen, Franken u. s. w. Die Ausssichten für die Herstellung des kirchlichen Friedens. Päpstliche Indultbulle — Verhandlungen zwischen Kaiser und Papst über die Olspensationen — geringe Benutzung der letzteren 414—417.

#### X. Sieg der Spalfung (1555).

Papft Julius III. und bas Concil — Sendung Pighino's an den Kaiser — Reichstag in Augsburg 1550 — Reichstagsproposition — Antworten der Stände und deren Erklärung vom 20. August 418—421.

Päpfiliche Bulle über bie Wiebereröffnung bes Concils. Proteft bes Kurfürften Mority — Reichsabschichte vom 13. Februar 421—422.

Erfreuliche Aussichten für Rarl V. - hoffnungen Melanchthons 422-423.

Theologisches Demagogenthum in Magdeburg — geheime Absicht bes Kur= fürsten Moritz — Fürstenverschwörung in Nordbeutschland — geheime Zusammen= fünste und Absichten ber Berschworenen — ber Lochauer Vertrag 423—428.

Absichten ber Verschworenen auf eine allgemeine Sätularisation — Karl V., obgleich gewarnt, läßt nicht von seinem Vertrauen zu Morit. Letterer Meister in ber Kunst ber Verstellung 429—430.

Berhalten bes Kurfürsten Morit in ber conciliaren Angelegenheit — Berathungen seiner Theologen. Melanchthon schreibt bie sogen. Wieberholung ber Augsburger Eonfession — bitterer Ton berselben 430—432.

Bibersprüche der genannten Schrift mit der Confession von 1530 — Unwahrheit Welanchthons 432—433.

Differenzen zwischen Melanchthon und einigen Fürsten 433-434.

Eröffnung bes Concils — bebeutsame Erklärung bes Kurfürsten von Branbenburg. Hoffnungen ber in Trient Versammelten. Bericht bes Christoph von ber Straffen über bas Concil 435—437.

Ankunft ber Gefanbten bes Herzogs von Wirtemberg in Trient — Melanch= thon erhält ben Befehl zur Abreise — Melanchthon in Nürnberg 437—439.

Berhandlungen ber kursächsichen Gesandten mit benen des Kaisers in Trient — Geleitsbrief des Concils für die Deutschen — maßlose Forderungen der Protestanten 439—443. heuchlerisches Benehmen bes Kurfürften Morit. Losbruch ber Verschworenen - ihre Ausschrieben 443-444.

Einbruch ber Franzosen in das Reich — Herannahen der Türken — Zersprengung des Trienter Concils. Flucht Karls V. nach Billach 444—445.

Friedensbebingungen des Kurfürsten Morit — Gründe für die Richterreichung bes von den Berschworenen ursprünglich beabsichtigten Zieles. Warum Morit nach Linz und Laffau ging 445—447.

Die Baffauer Verhandlungen — bie Verschworenen forbern indirect die reichsgeschliche Anerkennung des Landeskirchenthums — Karl V. will aus Gewiffensgründen hierin nicht einwilligen — seine Briefe an seinen Bruder Ferdinand und die Reichsstände über diese Frage 447-450.

Rarl V. ber Einzige, ber klar in die Zukunft schaut — Angst ber katholischen Stände — Bitten ber kaiserlichen Räthe und König Ferdinands — entsetzliche Lage Rarls V., ber sich zu einigen, sein Gewissen nicht belastenden Zugeständnissen ents schließt 450-453.

Der Passauer Bertrag — seine Bestimmungen über bie Religionsfrage — Hoffnung auf eine Wiebervereinigung 453—454.

Beiteres Zugeständniß König Ferdinands, bessen Nothlage für ben ganzen handel von Paffau schwer in's Gewicht fällt. Kriegerische Unruhen verzögern bie Abhaltung eines neuen Reichstages 454—455.

Bemühungen Karls V. für bie Abhaltung bes Reichstages; seine Schreiben an Julius III. und König Ferdinand 455-457.

Naumburger Convent. Rathschlag Melanchthons für ben zukünftigen Reichstag — plötzliche Sinnesänderung Melanchthons bezüglich der Jurisdictionsfrage und beren Grund — außerorbentliche Unklarheit dieses Gelehrten 457—458.

Der Standpunkt Karls V. in der Religionsfrage — die Instruction für seine Commissarien. Die Stellung König Ferdinands 458—461.

Eröffnung des Augsburger Reichstags 5. Februar 1555 — Bilbung eines Ausschutschnie der Augsburger Verhandlungen 461—463.

Die Protestirenden fordern die Wiederaufnahme der Passaulel weitere maßlose Forderungen der Neugläubigen — Widerstand gegen dieselben. Vor= stellungen König Ferdinands und Herzog Albrechts — Zurüctweichen der Protestan= ten 463—465.

Neue Forderung der Protestirenden — energischer Widerstand König Ferdinands — erneute Streitigkeiten in Augsburg — Schwinden der friedlichen Aussichten. Er= flärung König Ferdinands über die streitigen Punkte — Einigung über den sogen. geistlichen Vorbehalt 465—470.

Ungerechtigkeit ber protestantischen Forderungen — die Katholiken fordern für sich gleiches Recht — wie man sich zuletzt einigt — der kursächsiche Gesandte über Ferdinands Friedensliebe. Erklärung des Fürstencollegiums Augsburgischer Confession 470—478.

Bergebliche Bemühung Ferdinands, Karl V. zur Nachgiebigkeit zu bewegen ber Kaiser will ben sogen. Augsburger Religionsfrieden beßhalb nicht anerkennen, weil er sein Gewissen nicht mit ber Anerkennung des weltlichen Absolutismus auf tirchlichem Gebiet beschweren will 478.

Ahnungen des Kaisers über bie Consequenzen der Anerkennung der kirchlichen Spaltung 473—474.

Charakter des sogen. Augsburger Religionsfriedens — die in demselben ent= haltene Saat des Zwiespaltes — Bestimmung über die Jurisdictionsfrage 474—476.

Unheilvoller Urfprung bes fogen. Augsburger Religionsfriedens 476.

Der Gebanke, baß bie Spaltung nicht für immer andauern solle, daß vielmehr eine "enbliche christliche Bergleichung" in ber Religion zu erstreben sei, wiederholt in dem Friedensinstrumente ausgesprochen 477—478.

## Anhang.

### Ungedruckte Actenflücke.

I. Instruttione mandata di Roma per l'elettione del luogo del Concilio. 1537. (Berl. Bibliothek.) 481-483.

II. Aus den Frankfurter Gesandtschaftsberichten über den Regensburger Reichstag. 1541. (Frankf. Stadtarchiv.) 483-490.

III. In der religion sach bedenckhen. (Münch. Reichsarschiv.) 490-495.

IV. Pro Romanorum Rege Ferdinando Friderici Nauseae Episcopi Viennensis de reconciliandis in religione christiana dissensionibus Consultatio. (Vatikan. Bibliothek.) 495-501.

## Ursprung und Wesen der deutschen Kirchenspaltung.

Die gesammte beutsche Nation befand sich im Beginn des sechzen zehnten Jahrhunderts in gewaltiger Gährung und Bewegung. Mehr noch als die politischen und wirthschaftlichen Angelegenheiten beschäftigten die religissen die Gemüther.

Die kirchlichen Reformversuche bes fünfzehnten Jahrhunderts hatten keinen burchgreifenden Erfolg gehabt: noch immer krankte die Kirche in Deutschland an argen Mißbräuchen und die Nothwendigkeit einer Reform berselben war unzweiselhaft. Die große Frage war die, auf welche Weise die kirchlichen Mißbräuche rasch und gründlich beseitigt werden könnten.

Bährend bieje Frage bie Besten, Ebelsten und Gebildetsten ber deutschen Nation beschäftigte, brach plöklich bie groke Revolution aus, welche man bie "Reformation" genannt hat. Der Augustinermönch Martin Luther ftand in den ersten Jahren an der Spite der ,reformatorischen' Bartei, welche sich aus fehr verschiedenen Glementen zusammensette. In bem Sturm und Drang dieser ersten Zeit (1518-1521) standen mit menigen Ausnahmen alle Gelehrten und ein großer Theil des deutschen Bolkes auf Seiten bes Wittenberger Mönches, ber es wie Benige verstand, in schmunavollen Alugschriften ben auf kirchlichem, politischem, socialem und, miffenschaftlichem Gebiete angehäuften Gährungsstoff zu verwerthen. Luther war in biesen Jahren in Deutschland ber populärste Mann. Selbst Männer, bie nachher ihr ganzes Leben ber Bekämpfung ber neuen Lehren widmeten, gehörten bamals zu feinen eifrigen Bewunderern 1. Gin Cochläus, ein Witel, ja selbst ber besonnene Zasius ftimmten in bieser Zeit in bas Lob Luthers als bes ,neuen Elias' ein. Sehr viel hatte hierzu Luthers Schlagwort vom "Evangelium und ber Freiheit ber beutschen Nation', welches allenthalben wiederhallte, beigetragen.

Es ist jedoch wohl zu beachten, daß bis dahin die Negation Luthers gegenüber der Lehre der katholischen Kirche thatsächlich nur eine theo= retische war. Seine Lehren hatten noch nirgends praktische Folgen nach sich gezogen. Die katholische Messe, gegen welche er bereits in der hef=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Döllinger, die Reformation, ihre innere Entwicklung und ihre Wirkungen im Umfange des lutherischen Bekenntnisses (Regensburg, 1846) I, 510.

Baftor, Reunionsbeftrebungen.

tigsten Weise aufgetreten, ward nach wie vor in Wittenberg gefeiert, überhaupt waren Verfassung wie Gottesdienst der katholischen Kirche in Deutschland noch ganz unverändert.

Erst gegen Ende des Jahres 1521 wurde dieß anders: erst damals zeigten sich die ersten praktischen Consequenzen der lutherischen Lehren. Und merkwürdig! gleichzeitig mit diesen Aenderungen beginnt die allge= meine Begeisterung für die Lehren Martin Luthers zu erkalten. So lange es sich nur darum handelte, gegen die unläugdaren Mißstände der Kirche zu eifern, war alle Welt lutherisch; allein vor der That, die den Worten Luthers entsprach, entsetten sich die Weisten. Unzählige, die sich von der gewaltigen Bewegung hatten fortreißen lassen, wandten sich zur katholischen Kirche zurück.

Noch mehr trugen zu diesem allmälich in immer weiteren Kreisen sich vollziehenden Umschlag der öffentlichen Meinung in Deutschland die Ereignisse der folgenden Jahre bei.

Im Jahre 1522 suchte zunächst ber Stand ber Reichsritter bie firchliche Bewegung für seine Zwecke auszunützen. Es geschah unter ber Führung bes Franz von Sickingen, ber gleich Luther bas Zauberwort "Evangelium" auf seine Fahne schrieb. Allein Sickingen unterlag und mit ihm ber gesammte beutsche Reichsadel. Der Sieg bes Landgrafen von Hessen und seiner Bundesgenossen fam jedoch nicht biesen allein, sondern bem Reichsfürstenthum insgesammt zu Gute. Die Reichsfürsten hatten fortan eine Verbindung des reichsunmittelbaren Abels kaum noch zu sürchten. Der Proces ber Aufsaugung bes reichsunmittelbaren Abels bagegen konnte beginnen.

Dann erhoben sich bie beutschen Bauern. Auf ihre Fahne schrieben sie bas "göttliche Necht", bas heißt bas Princip, baß alle Berhältnisse, politische, sociale und religiose, nach Vorschrift bes "Evangeliums" als ber einzigen und ausschließlichen Quelle alles Rechtes geordnet werben müßten <sup>1</sup>. Entschliebener noch als Sickingen und die Neichsritter suchten sie bie kirchliche Bewegung für ihre Sonberzwecke auszubeuten. Aber auch sie erlagen, und zwar wieder burch die Macht des Reichsfürsten= thums. Und wiederum kommt dieser neue, ungleich blutiger erkaufte Sieg bem gesammten Stande der Neichsfürsten zu Gute.

Die Beftrebungen beider Aufstände in Betreff ber weltlichen Dinge waren niedergeschlagen. Nicht zugleich die kirchlichen. Diese wurden nun in etwas anderer Form von einem Theile ber Sieger, ben Reichsfürsten, nachbrücklich aufgenommen. Dadurch wurde der Lehre Martin Luthers bie Möglichkeit einer äußeren Gestaltung gegeben, welche sie bis dahin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F. L. Baumann, Acten jur Geschichte bes beutschen Bauernkrieges aus Oberschwaben (Freiburg, 1877) p. V.

.-

nicht gehabt hatte. Denn Luthers Ansichten von ber chriftlichen Gemeinde waren so eigenthümlich, daß sich der praktischen Verwirklichung derselben sofort sehr erhebliche Schwierigkeiten in den Weg stellten. Den Versuch, eine Verbindung der Einzelgemeinden mit der ganzen Kirche verfassungsmäßig herzustellen, hat der Wittenberger Mönch überhaupt nicht einmal gemacht. Alle Versuche einer Gemeindebildung nach seinen Ibeen nahmen einen sehr übeln Verlauf und erregten sein höchstes Mißfallen<sup>4</sup>. Er wollte von diesen tumultuarischen, stark demokratisch gefärbten Bestrebungen nichts wissen. Ebenso sehr verabscheute er die hierarchische Ordnung ber alten Kirche. Unterdessen aber nahm die Auslössung und Verwirrung der kirchlichen Verhältnisse im Sachsenlande, "der erbärmliche Jammer", wie Luther sach, tagtäglich zu.

Was blieb bem "Reformator' übrig? Die Formen ber Demokratie konnte er nicht brauchen, diejenigen der Hierarchie wollte er nicht: er schritt deßhalb zum Cäsareopapismus, denn ein Drittes gibt es nicht <sup>2</sup>.

Schon mehrmals hatte er bem Kurfürsten von Sachsen bie Bitte ausgesprochen, er möge fich fraft ber landesherrlichen Gewalt ber Rirchen= fache annehmen. Dieß geschah in vielen einzelnen Fällen; allein noch fehlte bas Suftem. Luther legt basselbe und die Begründung nach feiner bamaligen Auffassung in einem an ben Rurfürsten gerichteten Briefe vom 22. November 1526 dar. Er schildert in demselben mit den leb= haftesten Farben bie allgemeine kirchliche Verwirrung Sachsens. Dekhalb fordert er ben Rurfürsten in eindringlichster Beise auf, fich bes Rirchen= wesens anzunehmen, wie ,ber Brücken, Steg und Weg'. Nicht bloß von der Verwaltung ber Kirchengüter ist hier die Rede, nicht bloß von ber Erhaltung ber Rirchen, Pfarren und Schulen burch bie weltliche Gewalt des Landesherrn, sondern auch von ben Bersonen ber Geistlichen und ber Lehre 3. Die natürliche Folge mar, daß, wenn ber Landesherr für bie Lehre zu forgen hatte aleichmie für Brücken, Stege und Wege, er diese Bflicht nur für diejenige Lehre übernehmen konnte, welche er felbst für bie richtige anerkannte. Wenn ber Landesherr ben Gottesdienst ber alten Rirche, bie Messe, verwarf, so konnte er sie nach bem von Luther aufgestellten Brincip auch nicht mehr in feinem Lande bulben: furz bas Syftem bes .meffen bas Land, beffen auch bie Religion' (cujus regio, ejus religio) lag hier im Reime vor. Nur burch biefes Princip

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Maurenbrecher, Studien und Skizen zur Geschichte ber Refor= mationszeit (Leipzig, 1874) S. 344-346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Luther,' fagt Maurenbrecher (a. a. D. S. 347), "war burch bie that= fächlichen Berhältnisse und Erfahrungen überwunden: jest warf er sich ben territorialen Obrigkeiten in die Arme.'

<sup>8</sup> De Bette; Luthers Briefe III, 135-137.

bes Cäsareopapismus hat das neue Rirchenthum werden und sich ge= stalten können.

Der Kurfürst von Sachsen kam indessen ber bringenden Aufforde= rung Luthers nicht sofort nach. Noch schwankte er: was ihm hier an= gesonnen wurde, war doch zu neu. Freilich hatte er sich schon früher zahlreiche Eingriffe in die Eigenthumsrechte der Kirche erlaubt. Aber dieß waren stets nur einzelne Handlungen gewesen. Hier jedoch ward ein Anderes, ein dis dahin nicht Gewesenes ihm angesonnen: das Princip selbst. Er sollte die Kirche ordnen, sowohl in Beziehung auf ihre Be= sitzthümer, als auf ihre Lehre, und alles, was damit zusammenhing, das heißt, er sollte ein Kirchenwesen nach seinem Gefallen gestalten <sup>1</sup>.

Der Kurfürst zögerte noch längere Zeit, das bis dahin in der gan= zen Christenheit Unerhörte zu wagen. Allein zuletzt griff er doch zu.

Im Juli bes Jahres 1527 burchzog eine aus Theologen und Welt= lichen bestehende Bisitationscommission bas Sachsenland. Die Theologen follten auf die Lehre, Kirchenordnung, Ceremonien, Befähigung und Wandel ber Brediger achten, bie Weltlichen ben Luftand ber Rinfen. Rirchen= und Rlosterauter unterfuchen, und Beide zusammen Bfarreien und Schulen errichten. Die Commission begann ihr Wert in Thuringen. Was dieselbe abzustellen, anzuordnen und den Predigern einzuschärfen für aut fand, wurde zu Protocoll genommen. Daraus erwuchs ber "Unterricht der Bisitatoren an die Bfarrherrn". Luther billigte diese Norm und ichrieb eine Vorrebe zu biefer Schrift. In berfelben fprach er bie Hoffnung aus, daß alle frommen, friedsamen Bfarrherrn ..... folchen unfres Landesfürften und anäbigsten herrn Fleik, bazu unfere Liebe und Wohlmeinen nicht undankbarlich und stolziglich verachten, sondern sich williglich, ohne Zwang, nach ber Liebe Art, folcher Bifitation unterwerfen und fammt uns derselben geleben, bis daß Gott ber heilige Geift Befferes burch sie ober burch uns anfabe'. Dann aber folat bie Drohung: "wo aber etliche muthwilliglich sich bawider seten würden, und ohne auten Grund ein sonderliches wollten machen, wie man bann wilbe Röpse findet, die aus lauter Bosheit nicht können etwas Gemeines ober Gleiches ertragen, sondern ungleich und eigennützig ist ihr Herz und Leben, muffen wir bieselbigen fich laffen von uns, wie bie Spreu von ben Tennen sondern, und um ihrenwillen unsers Gleichen nicht lassen, wiewohl wir auch hierin unfers anäbiasten herrn hülfe und Rath nicht wollen unbesucht laffen; benn obwohl feine churfürstlichen Gnaben zu lehren und geistlich zu regieren nicht befohlen ist, so find sie boch schuldig, als geistliche Obrigkeit barob zu halten, bag nicht Zwietracht, Rotten und Aufruhr sich unter ben Unterthanen erheben, wie auch ber Raiser

4

<sup>1</sup> Aljo O. Klopp in ben Hift.=polit. Bl. LX, 119-122.

۰.

Constantin die Bischöfe gen Nicäa erforderte, da er nicht leiden wollte noch sollte die Zwietracht, so Arius unter den Christen im Kaiserthum angerichtet, und hielt sie zu einträchtiger Lehre und Glauben."

Im ganzen Sachsenlande versuhren die Bisstatoren nach dieser Borschrift: die Prediger und Geistlichen wurden über ihren Glauben befragt; wer etwas Anderes glaubte als die Commission, der mußte als Unruchestifter das Land verlassen. So alle diesenigen, welche dem Glauben ihrer Bäter und ihrer eigenen Jugend getreu bleiben wollten. Den "treuen Pfarrherrn und Predigern" aber übergad man genaue Vorschriften über die Lehre — Luther schrieb für sie den größeren Katechismus und betaillirte Agenden über die Kirchengebräuche.

Hier nun ift eins besonbers beachtenswerth. Schon in bem "Unterricht ber Bisstatoren' wollte man katholischerseits eine gewisse Annäherung an die Lehren ber Kirche bemerken, während die strengen Lutheraner laut ihr Mißfallen äußerten <sup>1</sup>. Noch weit merkwürdiger sind in dieser Hin= sicht die von Luther entworfenen und vom Kurfürsten gebilligten Gottes= bienstordnungen.

In der 1523 herausgegebenen Schrift "Von ordenung gottisbienst nn ber gemenne" gibt Luther feine Buftimmung bagu, bag man Sonn= tags .wie bis her gewonet. Mejk und Besper finge'. Ebenso will er, daß man die bisher bei Messe und Vesper üblichen Gesänge beibehalte, benn sie find fast autt, und aus ber schrifft gezogen, boch mag mans wenigern obber mehren"<sup>2</sup>. In einer aus bemfelben Jahre ftammenden Schrift über bie lateinische Meffe (Formula missae) behauptet Luther noch gang fest, bie Deffe und bie Gemeinichaft bes Brobes und Beines feien von Christus auf gottliche Beise eingesetst. Dazu, meint er weiter, haben bie Bäter Bjalmen, bas Ryrie eleison, bie Berlesung der Gpisteln und Evangelien, bas Gloria, bie Grabualien, Alleluja, bas nicanische Glaubensbekenntnik, bas Sanctus, bas Nanus Dei und Anderes gefügt. Das Alles, meint Luther, sei ber Art, daß es nicht getadelt werden Auch die Teiertage ber alten Rirche murben von Luther und fönne. bem sächsischen Kurfürsten keineswegs auf einmal abgeschafft; so fanden 3. B. die Feste Maria Reinigung und Verkündigung im Jahre 1523 noch Gnade vor ihren Augen 3.

Im Jahre 1526 gab Luther eine neue Gottesdienstordnung heraus, welche dem Befehl des Kurfürsten Johann gemäß fortan die Grundlage

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corpus Reformatorum ed. Bretschneider (Halis Saxonum, 1834) I, 915. (3ch citire fortan biese wichtige Sammlung stets mit ber Abkürzung: C. R.) De Bette III, 196. 214. 242.

<sup>\*</sup> A. L. Richter, bie evangelischen Kirchenorbnungen bes sechzehnten Jahr= hunderts (Weimar, 1846) I, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Richter a. a. D. I, 2. u. 3.

bes Kultus in den sächsischen Landen bilden sollte <sup>4</sup>. Luther unterscheidet in derselben dreierlei Arten des Gottesdienstes und der Messe. die la= teinische Messe, wie sie die drei Jahre früher erschienene Formula missace festgesetzt, die deutsche Messe und eine dritte Weise, eine private Ver= sammlung ernster Christen zum Gebet, zum Lesen, zum Taufen, zum Empfangen des Sacraments und zur Ausübung anderer christlicher Werke. Betreffs der lateinischen Oder verendert Luther ausdrücklich: "dise wil ich hie mit nicht aufgehoben oder verendert haben, sondern, wie wir sie bis her bei uns gehalten haben, so sol sie noch frei sein, der selbigen zu gebrauchen, wo und wenn es uns gefallet oder ursachen bewegt, benn ich in keinen weg wil die latinische sprache aus dem Gottis dienst lassen gar weg komen, denn es ist mir alles umb die jugent zu thun.

Wie viel Rücksicht Luther auf bas Bolk, bessen groke Anhänglichkeit. an ben Rultus ber alten Rirche er mohl fannte, nahm, zeigt am besten bie von ihm 1526 vorgeschriebene Ordnung ber deutschen Messe, welche er umb ber einfeltigen leven willen' geordnet wilsen wollte. Man fin= bet hier fast ben vollständigen alten Kultus: bie Meffe wird von Brieftern in ben alten Meggewändern an Altären, auf welchen Rerzen brennen, gefeiert, jedoch nur Sonntags 2. Zum Anfang (Introitus) singt man ein geistliches Lied ober einen deutschen Bsalm. Darauf bas Ryrie eleison, nur breimal, nicht neunmal. Dann folgt eine Collecte. Nun bie Epistel, ber (anstatt bes Graduale) ein beutsches Lieb, etwa "Nun bitten wir ben heiligen Geist', folgt. Dann liest ber Briefter mit zum Volke gewandtem Antlitz bas Epangelium, nach welchem die ganze Ge= meinde bas Crebo in deutscher Sprache fingt. Nun die Predigt. Die überlieferte Verikovenordnung foll beibehalten werden. Nach der Prediat folgt ein Gebet in Gestalt einer Umschreibung bes Baterunsers und eine Ermahnung an die Communicanten. Der Seanung des Brotes und ben Einsekungsworten foll unmittelbar die Spendung desselben Ebenso ber Segnung bes Relches bie Darreichung besselben. folaen. Während der Spendung bes Sacraments foll bas beutsche Sanctus ober ein anderes Lied gesungen werben. Die Beibehaltung ber Elevation befiehlt Luther ausbrücklich, dagegen will er, daß man den Kanon aus= laffe. Bum Schluß Collecte und Segen. ,Mit ben festen, als Bei=

<sup>1 &</sup>quot;Deubsche Meffe und ordnung Gottis biensts' bei Richter I, 35-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>,Des Sontags fur bie leyen. Da laffen wyr die Meffegewand, altar, liechter . noch bleyden, dis sie alle werden, obder uns gefellet zu endern, wer ader hie anders wil faren, lassen wir geschehen, aber ynn der rechten Messe unter eyttel Christen, muste der altar nicht so bleyden, und der priester sich ymer zum vold keren, wie on zweyfsel Christus ym adendmal gethan hat. Nu das erharre seyt.' Richter I, 88.

nachten, Oftern, Pfingsten, Michaelis, Purificationis und ber gleichen, meint Luther, mus es gehen, wie bisher, latinisch, bis man beubsch gesang genug dazu habe, benn das werct ist im anheben; barumb ist noch nicht alles bereit.

Man sieht, die lutherische Gottesdienstordnung von 1526 hält im Allgemeinen das Aeußere des katholischen Gottesdienstes fest. Der Kur= fürst von Sachsen und Luther machten diese Zugeständnisse um der "Schwachen" willen. Das arme Volk erkannte auf diese Weise nicht, welch ein Riß durch die Läugnung der katholischen Grundlehren und die Umänderung der Kirchenverfassung entstanden war: das Kirchen= thum seiner Bäter ward ihm unter der Hand weggenommen, ohne daß es sich von Stufe zu Stufe der gewaltigen Umwandlung bewußt wurde. Der Bund der fürstlichen Territor:alhoheit mit den Theologen drängte langsam, aber sicher dem Bolke die neue Lehre auf.

Jeboch nicht in dieser neuen Lehre, überhaupt nicht im Dogma offenbart sich das Wesen der Spaltung. Das Dogma wird bestimmt durch Bereinbarung zwischen der weltlichen Gewalt und den von ihr abhängigen Lehrern der neuen Kirche. Es ist deßhalb innerhalb jedes einzelnen Territoriums local gefärbt, gemäß der Subjectivität der maßgebenden Persönlichkeiten, der Fürsten und ihrer Theologen: aber es ist nur die Fahne, welche, vorangetragen, das eigentliche Wesen der Sache verhüllte. Dieses Wesen war die völlige Umgestaltung der biskerigen kirchlichen Berfassung, die Ausscheidung der bis dahin bestehenden allgemeinen kirch= lichen Jurisdiction und die Uebertragung derselben auf die weltliche Ge= walt. An Stelle der einen allgemeinen Kirche losjagte, das Territorialkirchenthum. Dieß Territorialkirchenthum schnitt die biskerige kirchliche Jurisdiction völlig ab, während es aus dem katholischen Dogma Bieles, aus dem katholischen Cultus Einiges mit sich herüber nahm.

Der Kern ber Sache ift ber Wechsel ber Jurisdiction, die Abhängig= keit ber kirchlichen Gewalt von der weltlichen nach allen brei Richtungen: ber Verfassung, ber Lehre, des Kultus.

Das System Martin Luthers machte seine Kirche sowohl nach außen wie nach innen zu einem Verwaltungszweige ber weltlichen Ge= walt. Die Durchführung dieser Principien war ber Cäsareopapismus<sup>4</sup>. Verfassung und Lehre ber Kirche hingen sortan in letzter Instanz nicht von ben Dienern der Rirche, sonbern von ben Fürsten und ihren Be= amten ab.

Dahin war man innerhalb eines Decenniums gekommen! Mit bem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. die ausgezeichneten Ausführungen von Klopp in ben Hift.=polit. Bl. LXIII, 162.

Rufe nach Freiheit und Reformation hatte 1518 bie Bewegung begon= nen, zehn Jahre später ward die Knechtschaft der Gewissen unter den Willen des Landesherrn und seiner Beamten begründet.

Diese Wendung ist von universalhistorischer Bedeutung: mit ihr erst beginnt die eigentliche "Reformation", benn erst von jetzt an gewinnt die kirchliche Bewegung jener Zeiten einen festen Halt. Nicht die Lehre Martin Luthers hat ein neues Kirchenthum geschaffen: sie hat nur die alte Kirche zu zerstören vermocht. Noch weniger hat der neue Cultus, die Predigt des "Evangeliums" ein neues Kirchenthum schaffen können. Ein solches war nur möglich durch die Dahingabe der noch vorhandenen Trümmer der Kirche an eine bestehende, geordnete Gewalt. Diese Gewalt war die des Landesherrn. Die Kirche trat als Magd in seinen Dienst<sup>1</sup>. Sie ward eine Staatstirche. Die Priefter, die bis dahin Diener Gottes gewesen, wurden Staatsdiener. Das Volk mußte genau das glauben, was sein Landesherr zu glauben befahl.

Luthers Schritt zum System des Territorialkirchenthums und die gewaltsame Einführung desselben in Kursachsen bilden einen Wendepunkt in der neueren Geschichte. Das in Kursachsen gegebene Beispiel hatte die größten Folgen für ganz Europa, vor Allem für das römisch-deutsche Reich.

Fast gleichzeitig mit ber Begründung bes Territorialkirchenthums in Rursachsen fällt die Ginführung desselben in Hessen.

Die Umwandlung ging hier noch schneller vor sich. Der Landgraf Philipp hatte keine Bedenken irgend welcher Art. Er gab seinem Lande eine Kirchenordnung und ernannte Visitatoren, welche seine kirchlichen Aenderungen allenthalben durchführten. Sofort erließ er die schärfsten Befehle, in allen Kapellen, Klausen, Wallfahrtsorten, Feld= und Waldzkirchen der "gräulichen Abgötterei" zu wehren, die "Gögen", d. h. die Heiligenbilder, abzuthun und alle Wallfahrten und Kirchmeisen sofort abzustellen<sup>2</sup>. Ganz so hatte es Luther in seiner Schrift "an den christ= lichen Abel der beutschen Nation" gefordert. Man sieht, das neue Landes= kirchenthum schloß wie jede andere kirchliche Jurisdiction, so auch jegliche andere Form des Gottesdienstes von dem Lande aus. Den katholischen Bewohnern des schönen Heisenlandes ward, wie ein gleichzeitiger Bericht in naiver Kürze bemerkt, befohlen, "entweder Christum zu bekennen oder auszuwandern"<sup>3</sup>. Es scheint nicht, daß man dieß Gewisserieheit nennen könne.

<sup>1</sup> Hift.=polit. Bl. LX, 119.

<sup>2</sup> Rommel, Philipp ber Großmüthige, Landgraf von Helsen (Gießen, 1830) I, 157. II, 117.

<sup>3</sup>, Jussit vel Christum confiterentur vel sedibus migrarent<sup>4</sup>, Rommel . a. a. D. II, 143.

8

Aber merkwürdig! Auch hier wagte man es nicht, bem Bolke mit einem Schlage die Gebräuche und Ceremonien seiner Kirche zu nehmen. Lateinische Hymnen wurden anfangs, wie man vorgab, der Knaben und Schüler wegen beibehalten. Den Prädicanten wurde vorgeschrieben, im Chorroct und mit der Stola, unter brennenden Kerzen und in Gegen= wart eines Crucifires das Abendmahl auszuspenden <sup>1</sup>.

Auf diese Weise milderte man den Gegensatz zwischen der alten und ber neuen Kirche und ermöglichte für Biele einen fast unmerklichen Ueber= gang. Natürlich verloren aber die katholischen Ceremonien, da der innere Rern entsernt worden war, auch für das Volk mit der Zeit ihre An= ziehungskraft. Die alte Kirche wurde allmälich vergessen, die neue aber darum nicht geliebt. Aucherlich aber hatte die katholische Kirche in weni= gen Jahren im Hessenlande zu bestehen ausgehört.

In ähnlicher Weise ersolgte in ben nächsten Jahren bie Einführung bes neuen Kirchenthums in anderen deutschen Territorien und in einigen Reichsstädten. Kultus und Lehre der alten Kirche wurden in diesen Ländern streng verboten, die Jurisdiction verselben aufgehoben und die Leitung der kirchlichen Gemeinschaft in allen Beziehungen, sowohl des Besitzes als der Lehre, der weltlichen Obrigkeit übertragen. Fortan war bieselbe die unumschränkte Herrin über den Glauben und die Gewissen ihrer Unterthanen. Die neugläubigen Theologen und Prediger waren ihre gehorsamen Diener. Wer sich den neuen Anordnungen nicht fügen wollte, dem blieb die Freiheit, auszuwandern.

Höchst bemerkenswerth ist es jedoch, daß man allenthalben mit großer Borsicht bei der Abschaffung der katholischen Gebräuche zu Werke ging, mit der dann zeitweilige strenge Maßregeln höchst merkwürdig contrastirten <sup>2</sup>. Markgraf Kasimir von Ansdach=Baireuth befahl anfangs, daß bei der Messe und ber Ausspendung der Sacramente die lateinische Sprache beibehalten werde; auch die Ohrenbeichte und der Eölibat wie die Klöster sollten bestehen bleiben. Ueberhaupt wurde in ganz Franken, zum Theil wohl wegen der Nähe der geistlichen Fürsten, langsamer ,reformirt' und das Alte nicht auf einmal abgeschafit <sup>3</sup>. Luther war damit völlig einverstanden. Am 16. Juli 1528 schrieb er an den Koburger Pfarrer Balthasar Thüring: "Bor Allem bitte ich Dich um Christi willen, daß Du nicht viele Aenderungen vornimmst. Der Ort (Königsberg in Franken) liegt in der Nähe der Bisthümer. Ich möchte

<sup>1</sup> Rommel II, 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So verbot Herzog Albrecht von Preußen ben Bejuch ber heiligen Linbe, eines berühmten Wallfahrtsortes, unter ber Strafe bes Stranges, ein Bekehrungsmittel, bas wirklich an einigen Wallfahrern vollzogen wurde. Bgl. Hartknoch, Preuß. Kirchenhistorie (Frankfurt, 1686) S. 278 f.

<sup>3</sup> Riffel, Kirchengeschichte ber neueren Zeit (Mainz, 1842) II, 156.

baher nicht, baß die Ceremonien sehr verschieden von jenen althergebrachten seien. Wenn die lateinische Messe nicht abgeschafft ist, so schaffe Du sie nicht ganz ab. Es genügt, wenn irgendwo beutsche Gesänge eingemischt werden. Wir machen es hier ebenso, und Du weißt, baß ich vor drei Jahren bei Euch dassselbe gewollt habe. Ich beschwöre Dich, Du mögest von den alten Ceremonien so viel wie möglich beibehalten.<sup>4</sup> In demselben Briefe folgt dann nochmals bie bringende Bitte: ,viele Aenderungen nicht vorzunehmen. Denn jede Neuerung schadet bei dem Bolke. Man muß daher die alten, herkömmlichen gottesdienstlichen Ceremonien so weit dulden, als dieß ohne Sünde angeht<sup>4</sup>.

Diesem Rathe Luthers folgend, suchten allenthalben bie Führer ber neuen Partei durch bie Beibehaltung ber alten Kultusformen ben neuen Glauben ber Menge zugänglich zu machen. Mit ber größten Schonung ber beim Bolke beliebten, altherkömmlichen Formen und Ceremonien gingen, fie zu Werke. Noch fanden sie es nicht nothwendig, die lateinische Messe geradezu zu verbieten; sie glaubten felbst bie Mittheilung bes Sacraments unter Giner Gestalt gestatten zu tonnen, mo fich Jemand aus Gemiffensfcruveln noch nicht von bem alten Ritus lossagen wolle; obaleich sie ben Zwang ber Ohrenbeichte verwarfen, ba sie nicht in ber Schrift bearündet sei, erklärten sie es boch für heilfam, daß ein geber die Sünden beichte, von denen er sich beschwert fuble. Ebenso lieften sie noch viele Beiligenfeste somie beim Volke beliebte Lieder bestehen. Die hauptlache bestand allenthalben in ber Einführung ber neuen Rirchenverfassung und ber Predigt ber Rechtfertigungslehre. Man überließ es ber Zeit, bie weiteren Consequenzen zu ziehen, und suchte ganz allmälich ben Ueber= aana zum neuen Kirchenthume anzubahnen. Bur Bezeichnung bieses Uebergangs verbient angeführt zu merden, baf ber Rektor von St. Sebald in Nürnberg bas alte: "Sei gegrüßt, Königin, Mutter ber Barmberzig= teit', in ein: "Sei gegrüßt, Jeju Chrift, Ronig ber Barmherzigkeit', vermanbelte 2. In Danzig ließ man ben äußeren tatholischen Gottesbienft noch breißig Sahre lang des Bolkes wegen bestehen: bann erst fand man es gerathen, auch die lette Maste fallen zu laffen 3. In Roftoct blieben bie Rirchen anfänglich noch paritätisch, balb aber hörte bieg auf und ber Rath verbot allen Einwohnern ben Besuch ber benachbarten fatholischen Rirchen 4.

<sup>1</sup> De Wette, III, 353.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter ber Reformation (Berlin, 1842) II<sup>2</sup>, 458 f. 470.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Geschichtsquellen ber preußischen Vorzeit, hrsgeg. von Th. hirsch, M. Töppen und E. Strehlke; Bb. 5 (Leipzig, 1874) S. 544.

<sup>\*</sup> Riffel II, 170. In Augsburg wurden Sajcher an ben Stadtthoren auf=

Ueberhaupt war die Anhänglichkeit eines großen Theiles des Volkes an die Kirche feiner Bäter und feiner Jugend noch fehr groß. Manches Testament jener Zeit, bemerkt der Geschichtschreiber der "Reformation" in Wismar, und die Natur der barin enthaltenen Bermächtnisse beurkunden noch deutlich die Anhänglichkeit an die alte Kirche und zeigen uns, daß im Herzen noch mancher katholisch war, der äußerlich lu= therisch geworden<sup>4</sup>.

Der großen Masse bes Volkes wurde überhaupt ber Bruch, ber sich mit der ganzen Bergangenheit volkzogen, meist nicht klar. Die äußere Beränderung des Gottesdienstes war anfangs so groß nicht. In dem mit den dogmatischen Gegensätzen wenig vertrauten Bolke konnte sich auf diese Weise um so leichter die Meinung festseken, es handle sich bei der ganzen Beränderung in der That nur um die Abschaffung später eingerissener Mißbräuche. Weiterhin wirkte dann vor Allem der Name "Evangelium" auf die große Masse ber geistig Unmündigen mit zauberähnlicher Gewalt<sup>2</sup>.

Aber auch den Gebildeten und Gelehrten war es noch lange nicht flar geworben, daß die Consequenzen der positiven Lehren Luthers, vor Allem seine Lehre von der Rechtfertigung allein burch den Glauben an ben ftellvertretenden Berjöhnungstod Christi, Berjafjung und Rultus ber alten Rirche ganzlich zerstören mußten. Nur bie Allerwenigsten bachten baran, baß biese ben Bruch mit ber alten und bie Gründung einer neuen firchlichen Gemeinschaft nach sich ziehen würden. Die so Wenige er= tannten auch nur die nächsten Folgen der neuen Lehren! Die Noth= wendigkeit ber Abstellung mancher Migbräuche in ber beutschen Rirche, ber Umgestaltung menschlicher und baber bem Verfall und Bechsel unter= worfener Lebensformen berfelben mar in den meitesten Rreisen anertannt. Biele fahen daher anfangs und noch lange nachher in ber gewaltigen politisch-kirchlichen Bewegung ber .Reformation' bie Erfüllung ber von allen auten Christen beiß ersehnten mahren Reform der Rirche. So fest mar bie hoffnung, welche die edelften Männer im Beginn ber Bewegung auf ben fühnen Wittenberger Mönch festen, jo überzeugt mar man bavon, baß Luther ein auserwähltes Wertzeug einer rechtmäßigen, innerhalb ber Rirche und auf kirchlichen Grundlagen vorzunehmenden Reformation sei, baß es Biele einen schweren Rampf tostete, bis sie bieser verhängniß= vollen Mufion entsagten und in ihm einen Zerstörer ber Rirche und Urheber einer neuen firchlichen Gemeinschaft erfannten 3.

gestellt, um diejenigen Bürger zu ergreifen, welche sich zu dem katholischen Gottes= bienst der Nachbarorte hinausschlichen. A. a. D. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Crain, bie Reformation ber driftlichen Kirche in Wismar (Wismar, 1841) S. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Döllinger a. a. D. III, 183. <sup>3</sup> Döllinger a. a. D. III, 510.

Um die angedeutete Jlusion begreifen zu können, muß man sich ver= schiedener Umstände erinnern, welche die Entstehung und Entwicklung derselben ungemein beförderten.

Zunächst knüpfte sich schon an ben Namen "Evangelium" ein ver= hängnihvolles Mihverständnih. Luther verstand unter "Evangelium" nur seine Lehre von ber Rechtfertigung allein burch ben Slauben. Diese Art von Evangelium war aber bis auf ihn in der Christenheit nicht bekannt gewesen. Was war natürlicher, als daß man die beiden Begriffe mit einander verwechselte? Der Name "Evangelium" lockte geistig hochstehende Männer wie das gewöhnliche Volk zum Beisall.

Andere Jrrthümer entstanden dadurch, daß man die theologischen Ausdrücke, welche Luther in einem ganz anderen Sinne brauchte, in dem herkömmlichen katholischen Sinne nahm. Die Verwirrung, welche hierzburch in der theologischen Literatur entstand, war surchtbar. Dieß Verzstehen der lutherischen Ausdrücke im herkömmlichen katholischen Sinne war das Hauptübel, an welchem die katholische Polemik in der ersten Höllste des sechzehnten Jahrhunderts krankte. Mißverständnissespesprächen, welche eine friedliche Wiedervereinigung der Getrennten andahnen sollten.

Sobann verbeckte bie weitverbreitete, tiefe Abneigung gegen die gesammte Scholastik Manchem die Kluft zwischen den alten und den neuen Lehren. Endlich gaben sich sehr Biele der Hoffnung hin, daß die schrofisten Widersprüche nur in der Hige des Kampfes zu Tage getreten seien und auf einem Concil oder durch friedliche Colloquien ausgeglichen werden würden <sup>1</sup>.

Ueberhaupt ist es unverkennbar, daß nicht nur Viele, welche an der Errichtung der neuen Kirche thätigen Antheil nahmen und in derselben ihr Leben beschloffen, sondern auch mehrere Häupter der neuen Richtung sich mit dem Gedanken einer bleibenden und vollständigen Trennung von der Kirche ihrer Bäter und ihrer Jugend nicht befreunden konnten. Luther selbst erwartete anfangs eine Neform der Kirche in dem Sinne, daß sein Dogma von der Nechtfertigung allgemein angenommen werde. Noch im Februar des Jahres 1519 ermahnte er seine Anhänger, sich von der römischen Kirche nicht zu trennen<sup>2</sup>. Doch verließ Luther biesen Standpunkt schon balb und erklärte die alte Kirche für das apokalyptische Babylon.

Nicht so ber eigentliche Vertreter ber Wissenschaft auf Seite ber Neuerer, Philipp Mclauchthon. Dieser hielt die Lehren Luthers

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Döllinger III, 511.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Unterricht auf etliche Artikel, bie ihm von seinen Abgönnern aufgelegt und zugemessen." Luthers Berke, Erlanger Ausgabe XXIV, 1—9.

keineswegs für neu. Noch Ende ber zwanziger Jahre betont er nachbrücklich, er wolle nicht ber Urheber eines neuen Dogma sein <sup>1</sup>. Es kam ihm überhaupt noch lange nicht ber Gedanke, daß er und seine Gesährten eine neue Kirche im Gegensate zur alten gegründet hätten. Denn ebenso wenig wie die meisten anderen Anhänger ber Neuerung dachte er an eine besinitive Trennung von der Kirche, in der er geboren und erzogen <sup>2</sup>. Noch lange begegnen wir in allen von ihm ausgestellten theologischen Zeugnissen der Bersicherung, der Geprüste bekenne die Lehre der kathotholischen Kirche. Noch in den letzten Lebensjahren gebraucht Melanchthon biesen Ausdruck <sup>3</sup>. Man kann von ihm wohl sagen, daß er sich mit dem Gedanken an eine Trennung von der alten Kirche nie recht befreundet hat. Er gab sich gleich vielen Anderen der Jlusion hin, der Zustand ber zerrissenen Einheit sein nur ein provisorischer. In gewissen Sinne hat Melanchthon sich sein Leben lang als der katholischen Kirche angehörig betrachtet.

Ganz ähnlich bachte sein Schwiegersohn Sabinus. Noch im Jahre 1560 empfiehlt dieser seinen Kindern, sie sollten ,der Religion treu bleiben, welche diese unsere Kirche mit der katholischen Kirche Christi bekenntt<sup>4</sup>. Sadinus glaubte offendar, daß nach der Trennung die lutherische Kirche im Herzogthum Preußen doch noch immer ein Bestandtheil der katholischen Kirche sei.

Ebenso konnte Joachim Camerar, ber vertraute Freund Melanchthons, sich mit dem Gedanken an eine Trennung von der katholischen Kirche nicht befreunden. Er suchte sich und Andere zu bereden, daß er keineswegs aufgehört habe, ein Mitglied der alten Kirche zu sein. Nach seiner Ansicht eristirten zwei getrennte kirchliche Gemeinschaften überhaupt nicht. Als der zur katholischen Kirche zurückgekehrte Bitus Amorbach im Jahre 1548 mit Camerar über diese Fragen correspondirte, antwortete ihm lehterer: "Was redest Du mir von unserer und eurer Kirche? Es

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er schrieb im Mai 1524 an Carbinal Campeggio: Et fere nullo non seculo fuere, quos hic suae doctrinae testes citare possit. Ne quis putet, primum haec a Luthero conficta esse. C. R. I, 658. Zwei Jahre später schrieb er an Ph. Eberbach betreffs der lutherischen Abendmahlssehre: Hoc scito Lutheri sententiam perveterem in Ecclesia esse. C. R. I, 823. October 1527: Ego nullius in ecclesia novi dogmatis auctor esse velim. C. R. I, 901. Fast wörtlich ebenso im April 1529 an Decolampad. C. R. I, 1048.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Noch im Februar 1530 fcbreibt Melanchthon: Neque enim id egimus unquam ut politis Ecclesiastica dissolveretur, modo ut Evangelium non damnarent Pontifices. C. R. II, 431.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bgl. C. R. VIII, 664.

<sup>\*</sup> Religionem, quam haec nostra ecclesia cum catholica Ecclesia Christi profitetur, constanter et pie colant. M. Töppen, bie Grünbung ber Universität Rönigs= berg und bas Leben des ersten Rectors Georg Sabinus (Rönigsberg, 1844) S. 302.

Ursprung und Befen ber beutschen Rirchenspaltung.

gibt nur Eine christliche Kirche, die nicht in Theile zerrissen werben kann: In dieser habe ich immer gelebt, und ich bitte Christum täglich, daß er mich nicht von Deiner Kirche abfallen lasse<sup>4</sup>.

Wenn geistig so hochstehende Männer wie die Genannten sich noch nach dem Lode Luthers über die offenbare und in den späteren Schriften Luthers und anderer "Reformatoren" ganz bestimmt ausgesprochene Thatsache, daß man eine neue, von der alten Kirche getrennte Sonderkirche gegründet, täuschen konnten, so läßt sich daraus auf die Ilusionen, in benen Lausende von minder Begabten sich wiegten, ein Schluß ziehen. Läuschungen und Ilusionen dieser Art erklären jedenfalls theilweise den geringen Widerstand, welchen die Constituirung des neuen Kirchenthums in vielen deutschen Lerritorien und Reichsstädten fand.

Auf dem Speyerer Reichstage von 1529 kamen biese rechtlich nicht anerkannten Beränderungen zur Sprache.

Die ber alten Rirche anhängende Mehrheit der Reichsstände zeigte in ihren Forderungen eine große Mäßigung. Mit Stimmenmehrheit wurde beschloffen, .ben Kaifer nochmals zu ersuchen, ein allgemeines Concil ober eine Nationalsynode auszuschreiben und dabei felbst gegen= wärtia zu sein. Bis bahin sollten biejenigen Stände, bie bisher bas Wormfer Ebict befolgt, auch ferner babei verharren. Die anderen Stände aber, in deren Landen bie neue Lehre eingeführt worden, und ohne Aufruhr, Beschwerbe und Gefahr nicht wieder abgeschafft werden möchte, follten bis zum fünftigen Concil alle weiteren Neuerungen soviel nur immer möglich verhüten. Besonders aber follte die Lehre, die dem Sacrament bes Altares entgegen märe, nicht angenommen, nicht öffentlich gepredigt, bie Messe nicht abgeschafft, und an solchen Orten, wo bie neue Lehre überhand genommen, Niemanden verwehrt ober verboten werden, Messe zu halten ober zu hören. Gegen bie Biedertäufer follte ein neues kaifer= liches Mandat publicirt und bemjenigen nachgelebt werden, was auf den zwei letten Reichstagen zu Rürnberg wegen ber Brediger, Buchbrucker. Buchführer und Schmähichriften verordnet worden."

Die altgläubige Mehrheit verlangte mithin für die Territorien berer, bie in ber Religionssache geändert, neben dem Fortbestehen des Geänderten nur die Dulbung des Alten bis zur Entscheidung eines allgemeinen Concils.

Gegen biesen Beschluß protestirte am 25. April 1529 die Minder= heit: der Kurfürst Johann von Sachsen, der Landgraf Philipp von Hessen, der Markgraf Georg von der Fränklich=Brandenburgischen Linie, die Herzoge Ernst und Franz von Braunschweig=Lüneburg, der Fürst Wolfgang von Anhalt und eine Anzahl Reichsstädte.

14

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Miegii, Monumenta pietatis et literaria II, 49 u. 59.

Sie erhielten baber ben Ramen Protestanten.

Es ist wohl zu beachten, gegen was die Genannten protestiren zu müssen glaubten. Nicht gegen die Unschlbarkeit der Kirche, wie man noch jetzt vielsach glaubt, war die Protestation der Minderheit gerichtet, sondern gegen die Dulbung des Gottesdienstes derjenigen, welche bei dem Glauben und dem Kultus ihrer Jugend und ihrer Bäter beharren wollten.

In ber Speyerer Protestation von 1529 ward zum ersten Mal bas Princip ,wessen bas Land, dessen auch die Religion', das Princip der Undulds amkeit in officieller Form verfündet. Die Worte Protestantis= mus und Unduldsamkeit haben mithin, ihrem Ursprung gemäß, für da= mals als synonym zu gelten <sup>4</sup>.

Durch die Protestation sagten sich die neugläubigen Fürsten und Städte in gewisser Weise von dem Neichsverbande los. Es war dieß das erste Beispiel dieser Art in der deutschen Geschichte. Die geistige Einheit zwischen dem Kaiser und den Ständen, wie die Einheit der Stände unter sich, war gebrochen. Seit dem Tage der Speyerer Protestation ging der kirchliche Riß durch die deutsche Nation.

Die Partei, die bis dahin nur thatsächlich bestanden, constituirte sich förmlich.

Dennoch ift die bestimmte Abssicht einer bleidenden Trennung auch jetzt noch nicht erkennbar. Daß die Bahn, die man beschritten, zu einer Jahrhunderte lang andauernden Spaltung führe, erkannte wohl noch Niemand. Man faßte dié Zustände als interimisstisch auf und hoffte auf die Entscheidung eines allgemeinen Concils, das in Jahresfrist zu= sammentreten sollte.

Den Gebanken, daß eine allgemeine Kirchenversammlung die kirchliche Einheit wieder herbeiführen solle, vertrat Niemand mit mehr Nachbruck als Kaiser Karl V. Mit der größten Entschiedenheit hatte er 1529 zu Bologna dem Papste Clemens VII. die Nothwendigkeit eines Concils dargelegt<sup>2</sup>. Die kirchliche Beruhigung Deutschlands war unumgänglich

<sup>2</sup> C. R. IX, 702. Raynald, Annales eccl. ad a. 1530 n. XLVIII.

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Selbst Ranke (Deutsche Geschichte III<sup>3</sup>, p. 121) muß zugeben, daß das neue Kirchenthum, ebenso wie es nur durch die Unduldsamkeit gegen alle Anderen in's Leben getreten war, auch nur dadurch sich behaupten konnte, und daß namentlich schon die Duldung der alten Messe es sofort wieder erdrückt hätte. "Was ließ sich," sagt er, , davon (von der Duldung der Messe) anders erwarten als eine völlige Auflösung des eben Gegründeten? Es ist unläugdar, daß, wenn die Abgewiesenen den Reichsabschiede annahmen, die noch in den Ansängen ihrer Bilbung begriffene evangelische Belt dadurch in Kurzem wieder zu Grunde gehen mußte." Auch Luther hat es offen ausgesprochen, daß, wenn er die Winkelmesse, er das ganze Evangelium fahren lassen müsse. Erl. A. LIV, 190.

## 16 . Uriprung und Befen ber beutichen Rirchenspaltung.

nothwendig, wenn ber Kaiser das große und eble Ziel seines Lebens ausführen wollte. Dieses Ziel, der Brennpunkt, in welchem alle Strahlen seiner Thätigkeit sich vereinen, war die Vertheidigung der gesammten Christenheit gegen die Türken und Ungläubigen <sup>1</sup>. In diesem Streben Karls V., der Vorkämpfer der Christenheit gegen die Ungläubigen zu werden, wurzeln seine sämmtlichen Versuche, die Protestanten mit der katholischen Kirche wieder zu vereinigen.

<sup>1</sup> Bgl. Rlopps Studie über Karl V. in ben Sift.spolit. Bl. LX, S. 111 ff.

## I. Der Augsburger Reunions-Versnch 1.

(1530.)

Um 22. Januar bes Jahres 1530 lub Raiser Rarl V. die Fürsten und Stände des Reiches zu einem am 8. April in Augsburg zu eröff= nenden Reichstage ein. Das Ausschreiben zu bemfelben mar in einer fehr milden und friedlichen Weise verfaßt. Als die beiden hauptauf= gaben bes Reichstages bezeichnete es bie Gemährung einer Sulfe gegen bie Türken und bie friedliche Biebervereinigung ber Getrennten mit ber alten Rirche, bie "Aufrichtung ber ainigkeit in bem hailigen Reiche ber Teutschen Nation'. In Augsburg follte in Gegenwart des Raisers berathen werben, wie der irrung und zwispalt halben in dem hailigen alauben und ber Chriftlichen Religion gehandelt und beschloffen merben muge, die zwitrachten hinzulegen, widerwillen zu lassen, vergangene ?r= fal unferm feligmacher zuzugeben, und vleis anzukeren, alle ains veglichen autbeduncken, opinion und mannung zwischen uns felbs in liebe und aut= ligkait zuhoren, zuverstehen und zuerwegen, die zu ainer Christlichen war-. hait zubringen und zuvergleichen, alles so zu baiden tailen nit recht ist ausgelegt ober gehandelt abzuthun, burch uns alle gin ginige und ware Religion anzunemen und zuhalten, und wie wir alle unter ainem Christo fein und streiten, also alle in ainer gemainschaft kirchen und ainigkeit au leben' 2.

Die Ankunft des Kaisers verzögerte sich bis in den Juni. Erst am 15. dieses Monats hielt er in feierlichster Weise feinen Einzug in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Außer bem gebruckten, ungemein reichhaltigen Quellenmateriale über biesen Reichstag benutzte ich noch bie Reichstagsacten bes Stabtarchivs zu Frankfurt a. M. Bb. 44. "handlung und Abschib bes gehaltenen Reichstags zu Augspurg 1530." Dieser Band ist besonbers wichtig burch bie Berichte ber Frankfurter Gesanbten Philipp Fürstenberger und Bechtholt vom Reyn, aus Augsburg (citirt F. R. T. A.).

Nachträglich sehe ich, daß F. W. Schirrmacher in feiner sehr werthvollen Publication "Briefe und Acten zu ber Geschichte bes Religionsgespräches zu Marburg 1529 und bes Reichstages zu Augsburg 1530' (Gotha 1876) die Berichte ber genannten Gesandten abgebruckt hat (S. 389 ff.). Ich habe beschalb bei den wichtigeren Stellen die Seitenzahl bes Abbruckes bei Schirrmacher in Klammern hinzugefügt.

R. G. Förstemann, Urfunbenbuch zu ber Geschichte bes Reichstages zu Augs= burg i. J. 1530 (halle 1831, I, 7). Das Ausschreiben auch in \* F. R. T. A 44, 1. Bastor, Reunionsbesterebungen.

Augsburg. Es war ber Vorabend des Frohnleichnamsfestes, das der Kaiser mit großem Glanze begehen wollte. Aber gleich schon hier sollte sich der im Reiche bestehende Zwiespalt zeigen.

Am Abend des 15. Juni, nachdem die anderen Fürsten ihren Abschied genommen, behielt Karl V. den Kurfürsten Johann von Sachsen, den Markgrafen Georg von Brandenburg, den Landgrafen Philipp von Hefsen, den Herzog Ernst von Lüneburg und den Fürsten Wolfgang von Anhalt bei sich und begehrte, "daß sie des andern dags, gott zu eheren, zur procession oder umbgang erscheinen und yrer predicanten bredigen abschaffen wolthen. Das haben, also berichten die Frankfurter Gesandten, obgemeldete fursten yrer Mt. abgeschlagen'.

Die Protestirenden behaupteten, sie könnten mit gutem Gewissen bie Predigt nicht unterlassen. Ferdinand entgegnete hierauf: so könnte Kaiserl. Majestät dasselbe nicht leiden. Sofort fiel der Landgraf ein mit den Worten: Kaiserl. Majestät Gewissen sein herr und Meister über ihr Gewissen. Derselbe Landgraf betrachtete sich als Herr und Meister über die Gewissen Linterthanen!

Trotz aller Neben blieben die protestirenden Fürsten auch am folgenden Morgen bei ihrer Weigerung <sup>1</sup>. Auch bezüglich der Frohnleich: namsprozession erklärten sie, sie könnten sich aus Gewissensrücksichten an dem Mißbrauch der Prozession und dem "herumtragen" des getheilten Sakraments nicht betheiligen <sup>2</sup>.

Am anderen Tage fand dann die Frohnleichnamsprozessschien ohne fie statt. Sie war höchst feierlich und prächtig. Noch nie hatte Augsburg eine solch' großartige kirchliche Feier gesehen <sup>3</sup>. Der Kaiser be gleitete persönlich das Sanctissimum, er trug eine große weiße Rerze. König Ferdinand und Kurfürst Joachim von Brandenburg gingen zu Seiten des Mainzer Erzdischofs, der das Sanctissimum trug. Von den Augsburgern betheiligten sich indessen nur Wenige an der Prozession. Die Frankfurter Gesandten melden nach Haus, man habe behauptet, "es seiten nit 100 heymscher menschen, von frawen oder man mitgangen, auch keyn kerts von keyn hantwerk getragen'<sup>4</sup>.

Der Beichtvater bes Kaisers, Sarcia de Loansa, war über die Theilnahme Karls an der Prozession, welche in Augsburg schon seit einigen

<sup>1</sup> \* Bericht ber Frankfurter Gesanbten an ben Rath vom 20. Juni (Monbags nach unsers herren fronleichnamstag). F. R. T. A. 44, 6; vgl. C. R. II, 106 sq. 114 sq.

<sup>3</sup> Bericht Campeggio's bei Lämmer, Mon. Vat. p. 40; Notiz aus ben fürst bischöfl. Würzburgischen Reichstagsacten bei J. May, Der Kurfürst, Cardinal und Erzbischof Albrecht II. von Mainz und Magdeburg (München 1875) 2, 158.

4 \* Bericht ber Frankfurter Gesandten vom 16. Juni, F. R. T. A. 44, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 110 sq.; Schirrmacher, Briefe. S. 62, 64 ff.

Jahren unterblieben war, entzückt. "Gelobt fei Gott,' schrieb er ihm am 27. Juni von Rom aus, ,ber geruht hat, Euch zu seinem Apostel zu machen, daß Ihr mit That und Wort die Leute lehret, ihren Erlöser zu kennen und zu verehren! Ew. Majestät mag diese Gnade nicht für gering schätzen, denn mit ihr werden Euere Sünden bezahlt, und erwerbet Ihr Euch im Paradiese eine sichere Stätte. Ich kann die Freude nicht ausbrücken, die mein Herz empfindet, so oft Nachricht von geistiger Frucht kommt, die Ew. Majestät in dieser verkehrten und getäuschten Nation macht. Ich flehe zu Sott, daß er, wenn Euere Unternehmungen mit Triumph geendet sind, Euch glorreich in Euer treues Reich zurücksüchre."

Die Betheiligung an der Prozession hatten die protestantischen Für= sten verweigert. In gleicher Weise weigerten sie sich, bas Predigen ihrer Geistlichen einzustellen.

Indes der Kaiser, der von der Ansicht ausging, daß hierdurch der Streit und Haß der sich gegenüberstehenden Parteien nur vermehrt werde, bestand auf der Forderung, daß für die Zeit des Reichstags überhaupt alle Predigten aufhören sollten. Es ist bei der ganzen Frage wegen des Berbots der Predigten wohl sestzuhalten, daß der Kaiser dieß von Ansang an gesordert hatte. Nicht von einem Theile verlangt er während ber Dauer des Reichstags Stillschweigen, sondern von beiden. Der Grund war, daß wenn "die Predigter iho unvergleicht und disputirlich gegen einander predigen, wäre zu bedenken, was daraus vorfallen möcht". Also sach Brück die Sache an, während Melanchthon die ganze Angelegenheit von vorneherein falsch aufsätte <sup>2</sup>.

Am Samstag ben 18. Juni wurde von Neuem über das Predigtverbot verhandelt, ,daß zu bayden beylen mit dem bredigen solt styl ge= standen werden'. Die Protestirenden gaben endlich nach und noch am Abend desselben Tages wurde durch den Herold ein kaiserliches Edict ausgerufen, wonach von beiden Parteien Niemand außer den vom Kaiser Berordneten predigen sollte <sup>3</sup>.

Am 20. Juni wurde ber Reichstag eröffnet. Am Morgen bieses Tages begab sich ber Kaiser in den Dom, wo die herkömmliche Heiliggeistmesse gesungen wurde und der päpstliche Orator, Vincenz Pimpinelli, über bie Einheit im äußern Rampfe gegen die Türken und die vor Allem dazu erforderliche Glaubenseinheit sprach. Dann zog man auf das Rathhaus, woselbst Kurfürst Friedrich von der Pfalz in Gegenwart von 42 Fürsten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Briefe an Kaiser Karl V., geschrieben von seinem Beichtvater in ben Jahren 1530—32. In bem spanischen Reichsarchiv zu Simancas aufgefunden und mit= getheilt von Dr. G. heine (Berlin 1848) S. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 44, 75 sq. 117.

<sup>\*</sup> Bericht ber Frantfurter Gesanbten vom 20. Juni, F. R. T. A. 44, 6.

bie kaiserliche Proposition vorlas<sup>1</sup>. In der selben drang der Kaiser zunächst auf die Berathung der Türkenhülfe, dann sollte als zweiter Hauptpunkt über die Beilegung des religiösen Zwiespalts verhandelt werden<sup>2</sup>.

Die Brotestanten verlanaten nun, bag man zunächst über ben zweiten Sie suchten hierdurch bie Gemährung ber Türfen-Bunkt verhandle. hülfe von bem Ausgang ber Verhandlungen über bie Religionsangelegenbeit abhängig zu machen. Sie verharrten auf biefem Standpunkt mabrend bes gangen Reichstags. Noch am 28. Juli gab ber Rath ber Stadt Frankfurt am Main seinen Gesandten bie ftrifte Unweisung. in bie Türkenhülfe zu willigen, boch anders nit (wie wir barfur halten, andere meher auch thun werden) ban bag zuvor aller zwijvalt, chriftlichen alauben belangend, wie sich ber im hail. ruch iho erhellt, por= bien erortert und zur ennbelligkait pracht werbe'3. Die Protektirenden blieben bis zuletzt bei biefer Ansicht. 3m Oktober erklärten bie neu= aläubigen Städte entschieden, fie könnten keine Turkenbullfe bemilligen. wenn nicht vorher ber Religionsfriede zu Stande gekommen fei 4. Gs ift flar, bie protestirenden Städte und Fürsten speculirten auf bie Türfen= gefahr, um vom Kaiser bas Zugeständniß ber rechtlichen Anerkennung ihres Thuns zu erlangen. Nur aus biefem Grund stellten fie in Augsburg die Religionsfrage in den Vordergrund. Da auch bie übrigen Reichsstände und ber papftliche Nuntius Campeggio, mit biefer Aenderung einverstanden waren, ward ihrem Verlangen entsprochen.

Am 24. Juni versammelten sich alle Stände auf der Pfalz zur zweiten allgemeinen Sitzung vor dem Kaiser. Cardinal Campeggio hielt hier eine treffliche Rede, in welcher er zur Beilegung alles Zwiespalts und aller Uneinigkeit ermahnte. Gegen die Lutheraner kam in derselben, wie Jonas berichtet, kein bitteres oder feindseliges Wort vor 5. "Nachdem, berichten die Frankfurter Gesandten, seyn erschienen etlich prelaten, herren und stette von den nidder osterrenchschen landen, haben keyserlicher M.

<sup>3</sup> \* Der Frankf. Rath an Bh. Fürstenberg und Bechtholt vom Reyn. Donnersetags nach Jacobi (28. Juli) 1530, F. R. T. A. 44, 30 (vgl. ibid. p. 26; Schirr= macher, S. 409).

<sup>4</sup> C. R. II, 398. 422; vgl. die Erklärung Ulms in \* F. R. T. A. 44, 62 (Schirrmacher, Briefe. S. 453).

<sup>5</sup> Dr. Jonas an Luther, 25. Juni; Schirrmacher 862.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \* Bericht ber Frankf. Gesanbten vom 20. Juni, F. R. T. A. 44, 6. Lämmer (Mon. Vat. p. 42) theilt ben Bericht Campeggio's mit, in welchem besonbers ber Rebe Pimpinelli's großes Lob gespendet wird. Die Rebe bei G. Coelestinus, Hist. comitior. a. 1530 Augustae celebrator. (Francofordiae c. Viad. 1577) I, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* Erster furtrag ro. kay. may. In irer personlichen gegenwurt auf Montag b. 20. Junii zu Augspurg a. 1530. F. R. T. A. 44, 64—67. Dem Sinn, jedoch keineswegs bem Wortlaut nach, stimmt hiermit die von Förstemann 1, 245 ff. aus bem Weimarer Archiv mitgetheilte Proposition überein.

nach eyner vorreb eyn supplication an ire Mt. und gemeyne stende gestelt, überantwurt. Darin mit weytleufsiger erzelung gants erbermlich angezeygt, waß der Turck in kurger zeyt der christenheit abgebrochen, waß grausamer tyranney er gegen mans und frawen person, auch gegen ben onschuldigen kinder geubt und zu lest, wie er vor Wien und dar umb geraubt hab, mit gants untherdeniger bit, sie zu retten, dan es in irem vermogen furter nit stehe, sich länger uf zu halten, also gar seyen sie erschept und verderbt, wo aber solchs nit geschehe, so hat man leychtlich zu erachten, daß sie zu dem, daß sie ir leben lang nie in synne genommen zu thun, genotdrengt wurden, daß sift, daß sie mit dem Turcken umb vertrag handlen musten; was onrat solchs, da Got sur sey, gemeyner christenheyt und befor ab teuscher nacion ergehen wurdt, hat eyn jeder verstendiger leychtlich zu ermessen. Solch andringen hat key. M. und die stende zu bedenken genommen, mit anzeygung, daß solchs nit die geringste ursch sey vergenommenen reychs dags."

Bierauf lieken bie protestirenden Surften burch Dr. Bruck anzeigen, bak fie ihre .Beschwerden und Opinion ben Glauben belangend' in eine Schrift verfaßt hätten und baten, bak beren Borlesung jest gestattet werbe. Der Raiser verlangte, ba ,es etwas spat mar' (,ben es maß,' wie ber Frankfurter Gesandte hinzusett, umb fechs zu nacht'), bag bie Schrift ihm übergeben werbe, er wolle fie bann zu gelegener Reit ben Ständen vorlefen laffen. Allein ber Rurfürst von Sachien bränate auf fofortige Bor= Nach einer Berathung bestimmte bann ber Raifer, man folle leiuna. ihm die Schrift einhändigen, alle Stände sollten dann am folgenden Tag zu zweyen (Uhr) im palast, daß irer Mt. herberg ist, erscheynen. Do folt bie fcrieft vorgelefen werben'. Der Raifer wollte nämlich, bag bie Sache .allenn vorn stenden deß renchs und nit vor bijjem umbstant tractirt werde'. Der Kurfürst und seine Mitverwandten, unter denen sich auch bie Städteboten von Mürnberg und Reutlingen befanden, waren jeboch hiermit noch nicht zufrieden. Gie baten, ,fo es difmals ye nit seyn wolt, ir Dit. wolt morgen widder an dem ort (d. h. auf der Bfalg 1) erschennen und bann den umbstant ire verantwortung vernemen zu lassen ge= ftatten, dan sie maren von iren widderwertigen nit allenn ben ire Mt. fonbern auch bey meniglich bergestalt angetragen, und veronglimpht, daß ire hoechfte notdurft erfordert, folche furtragen vor menniglich zu thun, zu bem were inen folche verfaßte ichrieft vor offentlicher verhoer zu ubergeben beschwerlich, uß ursachen, sie barthun mochten. Aber entlich ift es ben bem beschendt blieben, daß sie morgen in tenferlicher D. Sof erschennen folten, boch fenn fie, ber Schrift zu ubergeben, erlaffen worden' 2.

<sup>1</sup> Nicht im Palaft, wie Rante (Deutsche Geschichte III2, 258) meint.

<sup>\*</sup> Bericht ber Frankfurter Gesandten vom 27. Juni, F. R. T. A. 44, 19 f.

Um Nachmittag bes 25. Juni wurde bann in ber Reichsversammlung bie von dem Kurfürst von Sachsen, bem Kurprinzen Johann Friedrich, dem Markgrafen Georg von Brandenburg, den Herzogen Franz und Ernst von Lüneburg, dem Landgrafen Philipp von Helsen, dem Fürsten Wolfgang von Anhalt und den Gesandten der Neichsstädte Nürnberg und Reutlingen unterzeichnete Schrift durch den jüngern sächsischen Kanzler, Dr. Christian Baier, verlesen, hell und clar, daß meniglich, so bo bey waß, der anders teusch verstunde, alle wort eygentlich, daß doch in solcher versammlung selten geschiecht, verstehen mocht<sup>1</sup>.

Diese Schrift war bie sogenannte Augsburger Confession<sup>2</sup>. Der Verfasser berselben ist Philipp Melanchthon. Er hatte sie mährend ber langen Muße, welche die verspätete Ankunft Karls gewährte, auf Befehl bes Kurfürsten von Sachsen<sup>3</sup> sorgfältig ausgearbeitet und babei die Schwabacher Artikel und das Lorgauer Bebenken zu Grunde gelegt. In späteren Jahren erschien es ihm, als sei die Schrift ganz allein sein Werk. "Niemand," sagte er 1547, "hat mir damals geholfen."<sup>4</sup> Diese

(Schirrmacher, Briefe, S. 401 f.) Rante (a. a. D.) gibt an, bag nach biefem Bericht über bie ben Protestanten gegenüber einzuhaltenbe Mäßigung ,förmlich unterhandelt worben feit. 3ch finde jeboch in bem betreffenden Berichte feine Gilbe barüber. Ueber bie Berhaublungen am 24. Juni vgl. auch ben von ber Darstellung ber Frankf. Gesanbten etwas abweichenden Bericht Campeggio's vom 26. Juni bei Lämmer, Mon. Vat. p. 45. Man vergleiche ferner C. R. II, 128 sq. Die Broteftanten festen offenbar auf bie Berlejung ber Confession bie größten hoffnungen. Luther vor Allen fnupfte große Erwartungen an bie Borlefung bes Betenntniffes (val. De Wette IV, 71 82). Er meint, es fei baburch mehr geprebigt ,benn vielleicht fonft zehen Prediger hätten thun mögen'. Dag einige tatholijche Fürften, wie Berzog Bilhelm von Baiern und ber Erzbischof von Salzburg, jest milber über bie proteftantijche Lehre urtheilten (val. R. Fifenscher, Geschichte bes Reichstags zu Augsburg i. 3. 1530, Nürnberg 1830, G. 96) mar bie natürliche Folge ber milben, vertuschenden Form ber Confession. Wer Gewicht auf bie Rraft ber Wahrheit ber in ber Confession angebeuteten Migbräuche legen will, ber möge bebenten, daß Niemand wegen biefer Migbräuche ber Confession beigetreten ift.

<sup>1</sup> Bericht ber Frankfurter Gesanbten vom 27. Juni F. R. T. A. 44, 20. Dieselbe Stelle bei Schirrmacher S. 402 und, jedoch nicht ganz correct, bei Ranke a. a. D. III, 259. Bgl. auch bie Darstellung in ber Geschichte ber Religionshand= lungen auf bem Reichstage zu Augsburg i. J. 1530 von bem Kanzler Dr. Brück, hersgeg. von Förstemann in bessen Urchiv für die Geschichte ber kredlichen Reformation (halle 1831) I, 1. S. 55 und ben Bericht Campeggio's bei Lämmer, Mon. Vat. p. 45.

<sup>2</sup> Bgl. über diefelbe vor Allem die höchft instructiven Ausführungen Klopps in ben Hift.=polit. Bl. 63, 164 ff., benen ich im Folgenden meist wörtlich folge.

<sup>8</sup> Der Gebanke ift wahrscheinlich zuerft von bem Kanzler Brüd ausgegangen; vgl. bessenken ("Zettel") vom 14. März bei Förstemann 1, 39 f.

\* Nemo tunc nos adiuvabat, C. R. VI, 659. Der Gebanke an ein offizielles Actenstück kommt Melanchthon auch bamals (1547) noch nicht in ben Sinn. Bgl.

Neußerung Melanchthons ist jedoch nicht buchstäblich zu nehmen, benn anderen Nachrichten zufolge haben auch Brück und Brenz an der Confession mitgearbeitet <sup>1</sup>. Dennoch ist es unzweiselchaft, daß Melanch= thon der eigentliche Verfasser ber Confession ist; sie ist in jeder Beziehung nicht bloß aus seiner Feder geslossen, sondern auch aus seiner Seele. Es ist seine Individualität, die sich in derselben allenthalben ausprägt.

Am 11. Mai sanbte ber Kurfürst bie Arbeit an Luther zur Begutachtung, bie endgültige Entscheidung behielt er sich selbst vor. Luther schrieb bei ber Rücksendung ber Schrift: "Ich hab M. Philippsen Apo= logia überlesen: bie gefället mir fast wohl und weiß nichts dran zu beßern noch ändern, würde sich auch nicht schicken, benn ich so fanft und leise nicht treten kann.'<sup>2</sup>

Erft am 15. Juni, am Tage des kaiserlichen Einzugs, eröffnete sich die Aussicht, daß die Confession, ,der sächsische Begriff in des Glaubens Sach', nicht allein in des Kurfürsten, sondern ,in gemein aller vereinigten Lutherischen Fürsten und Stände Namen gestellt werde'<sup>3</sup>. Aber am 17. Juni war der Schluß der Confession noch nicht vollendet. Der ängstliche Melanchthon änderte überhaupt noch bis zum letzten Augenblicke an derselben<sup>4</sup>. Am 23. Juni ward endlich die Schrift ben neugläubigen Ständen vorgelegt <sup>5</sup> und von den genannten Fürsten und Städteboten unterschrieben.

Man sieht, bie Confession ist eine theologische Gelegenheits= schrift, beren Form ber Individualität des Verfassers entspricht. Demnach sind für die Erläuterung dieser Gelegenheits= schrift, welche in Augsdurg von den lutherischen Fürsten und ihren Theo= logen als Bekenntniß der Partei angenommen wurde, die vertraulichen Außerungen des Verfassers aus der Zeit seines Schaffens von der größten Wichtigkeit<sup>6</sup>. Aus ihnen vor Allen erhellt der Zweck der Schrift.

auch C. R. VII, 605: nemo complecti integrum corpus doctrinae voluit. Ego magno cum periculo complexus sum, und C. R. IX, 980. Später findet man bei Ratholifen wie Protestanten allgemein die Meinung, die Confessioni seit bas Werf Melanchthons allein; vgl. Surius, Commentarius rerum in orde gestar. (Coloniae, 1568), der Melanchthon auctor et architectus gonfessionis nennt (p. 449).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 62. Reim, Schwäbische Reformationsgeschichte (Tübingen, 1855) S. 168 A.

<sup>2</sup> De Wette IV, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. II, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. R. II, 129.

<sup>5</sup> Cyprian, Sistoria der Augsburger Confession (Gotha, 1730) S. 250.

<sup>6</sup> Betreff bes hochintereffanten Briefwechsels Melanchthons, wie er in ber langen Reihe ber Bänbe bes Corpus Reformatorum vorliegt, ift hier jeboch zu be= merten, bag ein großer Theil biefer Briefe uns nicht mehr in feiner ursprünglichen

Zunächst ist hier schon ber Name bebeutungsvoll. Während, und auch noch nach der Ausarbeitung nennt Melanchthon die Confession meist die Apologie<sup>1</sup>. Die Nürnberger gehen sogar so weit zu sagen, sie wünschten sich dem "sächsischen verzeichnis des glaubens, das suppliz cationsweis gestellt sei<sup>c</sup>, anzuschließen <sup>9</sup>.

Schon biese Namen lassen vermuthen, daß Melanchthon bie Abweichungen von der Lehre der alten Kirche möglichst wenig hervortreten läßt. Wenige Tage vor der lleberreichung der Consession hat er sich klar darüber ausgesprochen, daß dieß seine Absicht sei. "Ich zweisse nicht, daß unsere Apologie milder erscheinen wird, als es die Schlechtigkeit der Gegner verdient. Nur die Hauptsachen habe ich umfaßt. Ich gebe den Bischöfen die gesammte Jurisdiction und das Ariom (berselben) zurück. Das verdrießt Manche, die ungern sich ihre Freiheit wieder nehmen lassen wollen. Aber wahrlich, ich würde gerne auch noch mit einer härtern Bedingung den Frieden erkaufen.' 3

Der Verfasser ber Augsburger Confession hatte somit nicht bie Absicht, die Verfassung ber alten Kirche zu zersprengen, sondern er war

Bestalt erhalten ift. Dieg gilt namentlich von allen von Camerarius herausgege= benen Briefen. Schon bie Unterjuchungen Bretichneiders (C. R. I, XLII sg.) nabmen bem Tert biefer Briefe ben Charakter unbedingter Zuverläffigkeit. Durch bie in neuefter Beit von U. v. Druffel in ber Bibliothet Chiqi ju Rom angestellte, theilmeije Collation ber eigenhändigen Originalbriefe Melanchthous mit ben vorhanbenen Druden ift jest unumftößlich festgestellt, bag Camerarius fich bei Berausgabe ber Correspondenz Melanchthons fehr mefentliche Menberungen gestattet bat. Sehr oft legt Camerarius Melanchthon bas gerade Gegentheil von bem, mas er geschrieben, in ben Danb. Bablreiche abfällige Urtheile über Bittenberger Befinnungsgenoffen find abgeschmächt, Rlagen und Schimpfmorte meggelaffen, auch bie Briefe über bie Bermittlungsverhanblungen auf bem Augsburger Reichstag sind verändert (val. Druffel, bie Melanchthon=Handschriften ber Chiai= Bibliothet in ben Sitzungsber. ber phil.=hift. Rlaffe ber Münch. Atab. 1876 S. 491ff.). Wer die von Druffel begonnenen Forschungen über diese hochwichtige Quelle ber beutschen Reformationsgeschichte fortsette, murbe fich ein großes Berbienft um bie hiftorische Wilsenschaft erwerben. Einstweilen muß man sich mit ben fragmentarischen Mittheilungen Druffels begnügen. In ber folgenden Darftellung ift ein fehr ausgebehnter Gebrauch von ber Correspondenz Melanchthons, wie fie im Corpus Reformatorum vorliegt, gemacht. Da sicher anzunehmen ist, baß Camerarius an allen Briefen Delanchthons, wie an den von Druffel verglichenen, mit bewußter Abficitlichkeit Aenberungen zu Gunsten der protestantischen Sache vorgenommen, so muß ben angeführten Stellen ein noch größeres Gemicht beigelegt merben.

<sup>1</sup> C. R. II, 41 (am 4. Mai), 45 (am 11. Mai), 60 (am 22. Mai), 119 (am 19. Juni), 158 (am 30. Juni) u. f. w.

<sup>2</sup> C. R. II, 88.

<sup>3</sup> So am 19. Juni 1530 C. R. II, 119. Uebrigens hätte Melanchthon gerne noch mehr die Form der Confession gemildert, wenn es die andern Theologen gebuldet hätten. C. R. II, 126. 140. eher geneigt, bieselbe auch an jenen Orten wieder herzustellen, wo sie factisch bereits zerstört war 1.

Melanchthon, ber sich selbst über ben eigentlichen Unterschied zwischen bem neuen und alten Kirchenthum nie recht klar geworden ist, war über= haupt keine revolutionäre Natur. Er wollte weber einen unheilbaren Bruch mit ber alten Rirche herbeisführen, noch eine neue, von ber alten völlig geschiedene Kirche aufrichten. Als er die Augsburger Confession versaßte, war es nicht seine Absicht, biese Schrift zum Ausgangspunkte eines neuen Kirchenthums zu machen, er wollte im Gegentheil sich burch bieselbe ber alten Kirche möglichst nahe stellen. Die Confession sollte, wo möglich, nicht eine Urfunde der Trennung, sondern eine Einigungs= formel werden. Es sollte auf ben Kaiser und die altgläubigen Fürsten ber Eindruck gemacht werden, daß man sich zwar mit einigen Schul= theologen und ber in Deutschland in jüngster Zeit verbreiteten populären Lehrweise, keineswegs aber mit ber ganzen katholischen Kirche ber Gegen= wart und Bergangenheit, mit ber össentlich sanktionirten und altüber= lieferten Lehre in Wiesenspele.

Die sogenannte Augsburger Confession besteht außer einer Vorrede und einem kurzen Beschluß aus 28 Artikeln<sup>3</sup>, von welchen die ersten 21 Artikel den ganzen Lehrbegriff, die sieben folgenden die "Mißbräuche und Menschensagungen' barlegen.

Die meist als Borrebe bezeichnete Einleitung ber Confession ist in Wirklichkeit ber allgemeine Theil berselben, die Basis, auf welcher die Unterzeichner in ihrem Verhältnisse zur Kirche sich stellen wollen. Diese Einleitung stellt nicht das Princip des Landeskirchenthums auf, sondern verlangt für den Fall, daß man sich über den Zwiespalt der Neligion nicht einigen werbe, ein allgemeines Concil. Der Kaiser, sagt die Schrift, habe auf den Reichstagen von 1526 und 1529 selbst ein solches Concil in Aussicht gestellt. "So erbieten gegen Ew. Kais. Majestät wir uns hiemit in aller Unterthänigkeit, und zum Ueberssung im berührtem Fall, ferner auf ein solches freies christliches Concilium, barauf auf allen Reichstagen, so Ew. kais. Majestät bei Ihrer Regierung im Reich ge= halten, durch Kurfürsten, Fürsten und Stände, aus hohen und tapferen Bewegungen geschlossen, an welches auch zusammt Ew. Kais. Majestät wir uns von wegen dieser großwichtigsten Sachen, in rechtlicher Weise

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So räth Melanchthon zu eben jener Beit, als die Confession überreicht wurde, seinem Kurfürsten, ben Bischöfen: ,thre Jurisdiction stattzugeben, wo sie solche ihre Jurisdiction bermaßen gebrauchen, daß sie nicht ber armen Leut Gewissen bamit beschweren.<sup>4</sup> C. R. II, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Döllinger, Die Reformation III, 278; Sift.=pol. Bl. 63, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daher spricht Campeggio am 26. Juni von ben 30 articoli ber Lutheraner, nämlich Borrebe und Beschluß mitgezählt; vgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 45.

und Form verschiedener Zeit berufen und appelliret haben, der wir hiemit nochmals anhängig bleiben und uns durch diese, oder nachfolgende Handlung (es werden dann diese zwiespältigen Sachen endlich in Liebe und Gütigkeit, laut Ew. Kais. Majestät Ausschreibens, gehöret, erwogen, beigeleget, und zu einer christlichen Einigkeit verglichen) nicht zu begeben wißen. Davon wir hiemit öffentlich bezeugen und protestiren. Und sind das unsere und der Unseren Bekenntnis, wie unterschiedlichen von Artikeln zu Artikeln hernach folget.

Es ist hervorzuheben, daß hier von einem Vorbehalt, daß man auf einem Concil die Kirche und Lehre nach der Bibel richten folle, nicht die Rebe ist. Die Unterzeichner der Confession verlangen ohne weitere Bedingungen für den Fall, daß man sich in Augsburg über den Zwiespalt der Religion nicht gütlich einige, ein vom Papst auszuschreibendes, gemeines, freies, christliches Concil. Dieß ist der allgemeine Standpunkt, welchen die Unterzeichner der Confession einnehmen.

Was die einzelnen Artikel der Confession andetrifft, so enthalten die ersten die Fundamentallehren des Christenthums. Dieselben werden nicht erst aus der Schrift erwiesen, sondern mit Beziehung auf die Aussprüche der Concilien und der Kirchenväter als kirchliche Lehren ungezweiselt an= und aufgenommen.

Melanchthon und die Fürsten des neuen Kirchenthums blieben auf biesem Standpunkt noch längere Zeit stehen. Um 13. August 1530 schrieb Melanchthon im Auftrage der lutherischen Fürsten zum Zwecke einer Eingabe an Karl V. "Wir haben in unser Bekanntniß angezeigt, daß wir keinen Artikel des Glaubens halten, oder zu lehren gestattet haben, der hl. Schrift, oder den Concilien und Bätern entgegen seyn sollt. So haben wir uns nicht von der Neichs und der heiligen Ehristenheit Einigkeit gewendet, die weil wir treulich und recht oben allen Artikeln des hl. christlichen Slaubens halten, und die zum rechten Berstand der Apostel und Bäter wiederum bringen."

Während so in der Confession die Berührungspunkte mit der Lehre der alten Kirche sorgfältigst hervorgehoben sind, werden andererseits die Lehren der übrigen häretischen Parteien jener Zeit ausdrücklich verworfen. Noch viel wichtiger sind die Neticenzen, welche Melanchthon sich in dem offiziellen Glaubensbekenntniß seiner Partei gestatten zu können glaubte. In den vier Artikeln "von der Nechtfertigung' fehlt bei den Worten , durch den Slauben' ber eminent lutherische Zusatz: "allein'.

Ueberhaupt tritt in der Lehre von der Nechtfertigung, wie sie die Confession enthält, wohl eine Abweichung von der katholischen Lehre her= vor, aber man sucht vergebens die lutherische Lehre vom alleinseligmachen=

<sup>3</sup> C. R. II, 272.

ben Glauben (sola fides), welche bem katholischen Dogma von bem burch die Liebe thätigen Glauben (fides formata sc. charitate) birect gegenüber steht. Artikel 20 bezeichnet es als Unwahrheit, daß die Neu= gläubigen ,gute Werke verbieten'. In gleicher Weise ist die Form aller übrigen Artikel milbe und zurückhaltend, ber Inhalt berselben von ber katholischen Lehre meistentheils nicht abweichend und oft in birectem Wider= jpruch mit ben von Luther verkündigten Lehren.

Die wenigen Abweichungen von ber alten Lehre sind so vag und allgemein gehalten, baß eine Verständigung leicht erscheinen mußte. Bon mehreren Abweichungen wird ausdrücklich bemerkt, bak sie bas Wesen ber Lehre nicht berührten. Einige Lehren find mit Stillschmeigen übergangen 1, fo vor Allem bie vom Primat, benn hier ließ sich fo leicht kein Mittelbing schaffen. Bon ben Sacramenten sind nur brei, Taufe. Abendmahl und Bufe behandelt, aber fo, baf fie faft in allen Stücken eine katholische Deutung zulassen. Dann schlieft ber erste Theil ber Confession mit ben merkmurbigen Borten: "Dis ist fast bie Summa ber lere, welche in hl. Schrift flar gegründet und bazu gemeiner chrift= licher, ja auch römischer Rirchen, so viel aus ber Beter Schrif= ten zu vermercten, nicht zuwider noch entgegen ift, so achten wir auch, unfere Widersacher können in obenangezeigten Artikeln nicht uneinia mit uns fein ..... Die grrung und Band ift furnemlich über etlichen Trabitionen und Mißbreuchen. So benn nun an ben hauptartikeln kein befindlicher Ungrund ober Mangel, und bis unfer Bekenntnis göttlich und christlich ist, follten sich billig bie Bifcofe, wenn icon bei uns ber Trabition halber ein Mangel märe, gelinder erzeigen 2, wiewohl wir verhoffen, beständigen Grund und Ursachen barzuthun, warum bei uns etliche Tradition und Migbreuch geändert find."

Als solche Mißbräuche bezeichnet die Confession in ihrem zweiten Theile: Gebrauch der einen Gestalt bei der heiligen Communion, Berbot der Priesterehe, Mißbräuche der Raus- und Binkelmessen, Beichtzwang, Abstinenz und Fastengebot, Klostergelübbe und bischöfliche Gewalt. Auch hier findet man keineswegs die Abweichungen von der katholischen Lehre, welche man nach den Schristen und Thaten der Anhänger des neuen Kirchenthums erwarten sollte. Der "Dienst der heiligen" wird durchaus nicht ganz verworfen. Von der Messe in Art. 24: "Man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon biejes Stillschweigen konnte als ein gemisses Zugeständniß gedeutet werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Melanchthon hatte babei aber übersehen, baß burch biese Folgerung auch bie alte Kirche berechtigt werbe, von ber neuen ein milberes Urtheil über bie etwaigen Schattenseiten ihrer Tradition und irdischen Orbnung zu fordern. R. A. Menzel, Neuere Geschichte ber Deutschen (Brestlau, 1826) 1, 353.

leget ben Unfern mit Unrecht auf, baß sie bie Messe sollen abgethan haben. Denn bas ift öffentlich, daß die Melle, ohne Ruhm zu reben, bei uns mit größerer Andacht und Ernst gehalten wird, benn bei ben Widersachern ...... So ist auch in ben öffentlichen Ceremonien ber Meffe keine merkliche Uenderung geschehen, benn bag an etlichen Orten beutsche Gefänge, bas Bolf bamit zu leren und zu üben neben lateinischem Gesang gesungen werben.' I In aleicher Weise erhebt ber folgende Ur= titel Einsprache gegen bie Behauptung, bie Beicht fei ,burch bie Brediger biefes Theils abgethan'. In bem Urtikel über ben Unterschied ber Speifen wird außdrücklich gelehrt, bag ein Realicher schuldig sei, sich mit leib= licher Uebung, als Fasten und anderer Uebung also zu halten, daß er nicht Ursache zu Sünden gebe'. Bon großer Bichtigkeit ist ber lette Artikel, ber weitläufig von ber Gewalt ber Bischöfe handelt. .Die bischöfliche Gewalt ist laut des Epanaelii eine Gewalt und Befehl Gottes. bas Evangelium zu predigen, die Sünden zu vergeben, oder zu behalten, bie Sacramente zu reichen, Lehre zu urtheilen, und bie Lehre, fo bem Epangelii zuwider, zu verwerfen, und bie Gottlofen, deren gottloses Befen offenbar ist, aus christlicher Semeinde auszuschlieken." .Unsere Kirchen begehren nicht." heift es am Schluft in einem mild periohnenden Tone. baft bie Bijchofe mit nachtheil ihrer Ehren und Burden wiederum Friede und Einiakeit machen, wiewohl folches ben Bischöfen in ber Noth auch zu thun gebührt; allein bitten sie barum, bag bie Bischöfe etliche un= billige Beschwerungen nachlassen."

Die Augsburger Confession verneint mithin entschie= ben das Princip der Bereinigung der firchlichen und welt= lichen Gewalt in einer Hand, den Cäsareopapismus.

Wir berühren hier ben Nerv ber Spaltung. Das Wesen berselben lag in ber Verneinung ber kirchlichen Jurisdiction und ber Uebertragung berselben auf die weltliche Gewalt. Die Confession von Augsdurg betont aber im Gegensate hierzu die Nothwendigkeit der Aufrechterhaltung und Befestigung der kirchlichen Jurisdiction. Daß Melanchthon die Auseinandersezungen über die Jurisdiction nur nach reiflicher Erwägung in die Confession aufgenommen, beweist sein ganzes Verhalten vor und nach der Abfassiung berselben.

Sein vertraulicher Briefwechsel aus bieser Zeit ist angefüllt mit ben schmerzlichsten Rlagen.

Um Tage nach der Uebergabe der Confession schreibt er einem Freunde, er bringe all' seine Zeit in Thränen und Trauer zu <sup>2</sup>. Am

1 Aber bie Abschaffung bes Canons!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hic consumitur omne mihi tempus in lacrymis ac luctu. C. R. II, 126. Auch an Luther schreibt M. an bemselben Tage von ben acerbissimas ac miserrimas curas, in quibus hic versamur. C. R. II, 125.

folgenden Tage schon wiederholt er in einem Briefe an Luther dieselbe Klage<sup>4</sup>. Auch in der ganzen folgenden Zeit bilden Schmerz und Trauer den Grundton der Briefe des Verfassers der Confession. Es war das Vorgefühl, die bange Uhnung der unglückseligen kirchlichen Spaltung, welches Melanchthon so sehr niederdrückte<sup>2</sup>. Er erkannte klar, daß die kirchliche Spaltung nur zum Unheile seines geliebten Baterlandes gereichen werde. Er bebte zurück vor der Nevolution, deren Werkzeug er bis dahin, ohne sich jemals selbst darüber ganz klar zu werden, gewesen und bis an sein Ende geblieben ist.

Die Stellung Melanchthons in Augsburg ist überhaupt sehr feltsam.

Gegenüber berjenigen Richtung ber Neugläubigen, als beren Ber= treter ber Landgraf Philipp von Heisen erscheint, verhält er sich burchaus ablehnend, denn die Zwinglianer, benen ber Landgraf stark zuneigte<sup>3</sup>, vertreten nicht bloß, sagt er, "unerträgliche Lehren", sondern gehen auch mit "höchst rebellischen Planen zur Unterdrückung des Kaijers um"<sup>4</sup>.

Aus einer Vereinigung mit biesen Zwinglianern, meinte er, müsse eine allgemeine Verwirrung und ein Durcheinanderstließen der Religionen und Dogmen erfolgen <sup>5</sup>. Er wähnte, seine Partei stehe noch immer der alten Kirche näher <sup>6</sup>.

Aus biefem Grunde führt er ben Katholiken gegenüber eine im Sanzen ruhige, milde Sprache. Er will sie nicht verletzen. Bon Ansang an zeigt er ihnen seine Neigung zu einer friedlichen Uebereinkunst. Er knüpfte mit dem kaiserlichen Secretär Alphons Baldez vertrauliche Unter= handlungen zum Zwecke der Ausgleichung der religiösen Gegenjätze an.

<sup>8</sup> Am 21. Mai forieb Urbanus Rhegius betreffs bes Lanbgrafen an Luther: Sentit cum Zwinglio, ut ipse mihi est fassus, votis tamen ardentissimis exoptat doctorum suorum concordiam. C. R. II, 59.

<sup>4</sup> Also Melanchthon am 13. Juni. C. R. II, 104. Er nennt ben Landgrafen meistens Antiochus. C. R. II, 118. Auch der Kurfürst von Sachsen stand damals mit dem Landgrafen keineswegs gut. C. R. II, 52.

<sup>5</sup> C. R. II, 382.

6 Döllinger, bie Reformation III, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 141. Uebrigens war Luther bamals mit Melanchthon höchft unzufrieden. Er wollte seine Briefe nicht einmal ansehen. Melanchthon war barüber auf das Höchste bestürzt. Am 27. Juni schrieb er an Beit Dietrich, daß er Alles ausbieten möge, Luther zu begütigen. Ipsius auctoritatem sequimur, qui si nos destituit, quid periculi consequatur, facile potes iudicare. Und dann fügt berselbe Mann folgende Worte hinzu: et stomachatur nulla causa! C. R. II, 146 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alle seine Freunde sind bestürzt über diese tiese Traurigkeit und Melancholie; vgl. C. R. II, 157. Philippus, schreibt Osianber am 4. Juli, nonnunquam melancholica quadam tristitia et quasi desperatione vexatur, nulla exstante causa, quae nostros valde deiecit. C. R II, 163. Jm September wandte sich Melanchthon in miserrimis curis et doloribus grammatischen Studien zu. C. R. II, 358.

Er legte bemfelben bar: "Die lutherische Sach sei nicht so gar weitläuftig und ungeschickt, als vielleicht Kais. Maj. eingebildet würde; die Zwiezspalt stünde vornämlich auf diesen Artickeln, nämlich von beider Gestalt bes Sacraments, von der Pfaffen und Mönch Ehe, und von der Messe, also daß die Lutherischen die sondern einzeln Messen nicht für recht halten könnten. Wo man diesen Artickel vertragen, hielt er dafür, es sollten sonst in allen andern wohl Mittel und gute Ordnung gesunden werben'<sup>4</sup>. Auch mit dem Beichtvater des Kaisers, mit Pater Egidius, stand Mezlanchthon in Verkehr<sup>2</sup>. Melanchthon verkehrte ferner in Augsburg mit Cochläus, mit dem kaiserlichen Secretär Johann Obernburger und mit mehreren Bilchöfen<sup>3</sup>.

Ja sogar mit Cardinal Campeggio, bem papstlichen Legaten, trat Melanchthon in nähere Verbindung. ,Wir haben,' ichreibt er an benfelben am 6. Juli, ,tein Dogma, welches von ber Lehre ber römischen Rirche verschieden ift. Biele ichon haben wir niederachalten. weil sie verderbliche Lehren auszustreuen sich bemutht haben. Darüber bestehen öffentliche Zeugniffe. Much find mir bereit, ber römifchen Rirche zu geborchen, wenn fie uns vermöge ber Milbe, welche fie jeder Zeit gegen alle Bölker gezeigt hat, einiges Benige, bas mir selbst bei bem besten Billen nicht mehr änbern könnten, entweder übersieht ober nachläßt ..... Wir verehren bie Autorität bes römischen Bapstes und bie ganze Rirchenverfassung, wenn nur ber Papft uns nicht verwirft ..... Auch erhulben wir aus teinem andern Grunde fo viel haf in Deutschland, als weil mir bie Doamen ber römischen Kirche mit ber höchsten Stanbhaftiakeit vertheidigen ..... Es ift nur eine gemisse leichte Verschiedenheit ber Gebräuche, welche ber Gin= tracht entgegen ftehen könnte. Aber felbst bie Canones räumen ein, daß bei folcher Verschiedenheit ber Gebräuche die Einheit ber Rirche erhalten werben tonne.' 4 In einem Briefe an ben Secretar bes Carbinals erflärt er biese Unterschiede näher. "Die Eintracht könnte wieder bergestellt werden, wenn ben Unfern die beiben Geftalten bes Abendmahles verfprochen und bie Ghen ber Priefter und Mönche erlaubt murben. Ueber die Meffe mürde von guten und gelehrten Männern folche Bereinbarung getroffen werden, bag weiter kein Streit barüber entstünde. Den Unfern fäme bagegen zu, ben Bischöfen ben Gehorfam und bie Gerichtsbarkeit zurückzustellen. Auf bieje Beije bliebe immer in bem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 122. <sup>B</sup>gl. E. Stern, Alfonso et Juan de Valdès. Strasbourg, 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. XXV, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. II, 85. 156. 602.

<sup>\*</sup> C. R. II, 168 sq.

Einen ober bem Anbern eine Verschiedenheit, aber es würde boch keine Zwietracht zu Tage kommen, da die Kirchen benselben Bischöfen gehor= sam sein würden und wir obnediek in den Doamen übereinstimmen.' 1

Am 8. Juli fand im Kloster zum heiligen Kreuz, wo ber Cardinal wohnte, eine persönliche Besprechung zwischen diesem und Melanchthon statt. Campeggio berichtet über diesen ersten Annäherungsversuch Me= lanchthons nichts. Wenn man dem Berichte Melanchthons trauen darf, so hat der Cardinal ihm die Hossnung gemacht, die katholische Kirche werde den Protestirenden eine Gestalt und die Briesterehe zugestehen<sup>2</sup>.

Wie bem auch sein nöge, höchst bemerkenswerth sind jedenfalls die Ber= handlungen Melanchthons mit dem römischen Cardinal schon an und für sich. Aber noch weit merkmürdiger ist beren Inhalt. Nicht nur die bischöfliche, sondern auch die päpstliche Gewalt will Melanchthon in gewisser Weise in seiner Kirche wieder zur Geltung bringen. Sehr auffallend ist ferner, daß Melanchthon, sowohl in dem Schreiben an den Cardinal, wie in bemjenigen an dessen Schreiben an den Cardinal, wie in bemjenigen an dessen Schreiten Worte die lutherische Hauptlehre, die Lehre von der Rechtsertigung erwähnt. Ebenso wenig sagt er von der Lehre, die Bibel sei die alleinige Glaubensquelle, auch nur irgend ein Wort. Ganz dem entsprechend bezeichnen übrigens noch Anfangs August die strenglutherischen Kürnberger Gesandten "die Priesterehe, das Sacrament unter beider Gestalt und daß die Meß kein Opfer sei, deß= gleichen, daß die Klostergelübbe nicht zu halten seyn", als "die großen Hauptartikel".

Diesem ersten Annäherungsversuch Melanchthons, welcher gänzlich privater Natur war, folgte Ende Juli ein zweiter. Dieses Mal war berselbe nicht mehr privat, sondern Melanchthon unterhandelte im Namen der protestirenden Fürsten. "Gestern," berichtet Campeggio am 29. Juli an Salviati, sandten jene lutherischen Herrn den Philipp Melanchthon und einen Anderen (Brenz) zu mir, um mir zu danken, denn sie hätten gehört, daß ich Sorge trüge, damit diese Dinge auf dem Wege der Liebe und der christlichen Milbe beigelegt würden und nicht auf dem ber Waffen und ber Gewalt. Sie baten mich, daß ich sortsahren möge in diesem guten Werke. Ich antwortete ihnen, daß unser herr und der heilige Stuhl mich aus keinem andern Grunde gesandt hätte, als zum Nutzen dieser großen Nation, zu ihrem Frieden und zu ihrer Ruhe, mit all' jener Milbe, die nur immer möglich sei und daß es an mir nicht fehlen werde, aber daß nach meinem Urtheil es in ihrer Hand liege, Alles in Frieden und Ruhe zu ordnen, wenn sie in jenen Dingen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 172 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 174.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. II, 250.

welche von bem wahren, katholischen Glauben abwichen, bas annähmen, was ber Kaiser ihnen sagen würde. Und auf diese Weise richtete ich sie auf und hielt ihnen eine kleine Predigt, indem ich ihnen, nach dem was Gott mir eingab, ihren Irrthum zeigte, nicht mit Berusung auf eine Autorität und auf theologische Gründe, sondern mit natürlichen und wahren, so daß sie mich ausmerksam anhörten.' 1

Anfangs August schrieb Melanchthon abermals an ben Secretär bes Cardinals. Er betheuert in diesem Schreiben, welches in einem bringend bittenden Ton abgesaßt ist, daß die Annahme seiner Vorschläge ben römischen Stuhl nicht gereuen werbe. "Denn," fährt er fort, , auch unsere Priester würden den Bischöfen wieder gehorchen. Auf diese Weise würde die Eintracht der Rirche wieder hergestellt werden und dem Römischen Stuhle die ihm gebührende Ehre erwiesen werden; die Gebrechen der Kirche könnten dann allmälig durch den Fleiß der Bischöfe abgestellt werden."<sup>2</sup> Da Melanchthon damals krank war, suchte ihn der Secretär des Cardinals in seiner Wohnung auf.

Lange ftritten Beibe. Zuletzt ftellte ber Secretär an Melanchthon bie Bitte, er möge bie lutherischen Fürsten bestimmen, mit ber Antwort zufrieden zu sein, welche ihnen auf ihre Consession im Namen bes Kaisers gegeben worden sei. Melanchthon erwiederte, ,es sei ihm unmöglich, eine solche Bitte an die Fürsten zu stellen, ohne sich selbst zu ruiniren;

<sup>2</sup> C. R. II, 248 sq. Aus ber in biesem Schreiben ausgesprochenen Bitte Melanchthons: ,Quaeso igitur, ut mihi paucis verbis significetis, an cum R. D. vestra 'de illis conditionibus collocuti sitis' folgert Schirrmacher (S. 515) mit Recht, daß die von Melanchthon entworsenen und im C. R. II, 246 sq. zu bem Schreiben vom 4. August gestellten Bedingungen nicht diesem, sondern einem vorauszgehenden Schreiben beigesfügt waren. Ob dieß Schreiben, wie Schirrmacher vermuthet, das im C. R. II, 172 unter bem 7. Juli eingefügte ist, mag bahingestellt bletben.

<sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 48. Mit dem Berichte bes Carbinals über ben Vortrag ber beiden lutherischen Theologen vom 28. Juli ftimmt größtentheils bas Schreiben Melanchthons überein, welches mit ben Borten : "S. D. Principes nostri miserunt nos' beginnt und bas im C. R. II, 171-172 irrthümlich zum 6. Juli gesett ift. Bährend Melanchthon in feinen anderen Schreiben an Campeggio nur von ,cgo' fpricht, heißt es hier ftets ,nos'. Das Schreiben, in welchem bieß nos vorkommt, gehört folglich höchft mahrscheinlich zu ber von Melanchthon und Brenz (C. R. II, 278) am 28. Juli geführten Unterhandlung. Bemertenswerth ift endlich noch, daß in bem Referate Campeggio's von ber in biefem Schreiben abermals ausgesprochenen Erklärung, bie Broteftirenben beabsichtigten teineswegs bie Bernichtung ber bischöflichen Gewalt (confirmant, se nihil minus velle, quam ut ecclesiasticus ordo et legitima auctoritas episcoporum labefactetur), nicht bie Rebe ift. — Nach einem Briefe Melanchthons an Luther (C. R. II, 229) bätte übrigens bieje Unterhandlung mit bem Carbinal ichon am 27. Juli ftattgefunden. Auch Schirrmacher (S. 511) ordnet bie im C. R. burcheinander geworfenen Briefe Melanchthons an Campeggio in Diefer Beife.

-.

er glaube, bie Fürsten mürden sich weder burch seine Worte, noch burch etwas Anderes jemals von ihrem Vorsatze abbringen lassen' 4.

Es ist nicht bekannt, ob nach dieser Zeit noch weitere Verhandlungen zwischen Campeggio und Melanchthon stattgefunden haben. Nur ein kurzer Entschuldigungsbrief Melanchthons an den Cardinal, batirt vom 6. August, ist erhalten. Melanchthon bestreitet in demselben das Gerücht, daß er dem Cardinal eine die Deutschen beleidigende Bemerkung in den Mund gelegt habe. Am Schlusse dieses Schreidens versichert der Witten= berger Professor, daß er mit allem Eifer ,die kirchlichen Dogmen ver= theidigen werde. Daß er dies bischer versucht, könne er, wenn es nöthig sei, leicht durch Zeugnisse beweisen<sup>4</sup>2.

Wahrscheinlich ist es indessen nicht, daß zwischen dem Cardinal und Melanchthon noch weitere Verhandlungen gepflogen wurden. Ersterer erkannte wohl aus der Unterredung Melanchthons mit seinem Secretär, wie ganz abhängig die protestantischen Theologen von ihren Fürsten waren und daß folglich die Verhandlungen mit ihnen zu keinem Ziele sühren konnten.

Melanchthon indessen fuhr mit einem immerhin sehr anerkennenswerthen Eifer sort, bei seiner Partei für die Versöhnung, für den kirchlichen Frieden zu wirken. "Ich kümmere mich nicht," schreibt er im August an einen Freund in Süddeutschland, "um das Geschrei des großen haufens. Ich will den Frieden, ich will die Nücksicht auf die Nachwelt. Wenn durch meine Vorschläge die kirchliche Eintracht der beutschen Stämme hergestellt werden könnte, so wäre für uns Alle wohl gesorgt. Was für ein Zustand aber steht der Nachwelt bevor, wenn die Jurisdiction der Bischöfe gestört sein wird? Die Weltlichen kümmern sich nicht darum. Deßhalb müssen wird uns laste. Wie immer die uns mit den Bischöfen vergleichen, damit nicht der Vorwurf des Schisma für immer auf uns laste. Wie immer die Dinge sind, die Bischöfe sigen auf ihrem Stuhle. Diesen will ich nicht zerstören, wenn ich ihn erhalten kann.'3

Der Grundgedanke der Melanchthonischen Friedensvorschläge war die Anerkennung der bischöflichen Autorität, der Hierarchie, welche die Lehre des "Evangeliums" buldet und in einigen Gebräuchen nachgibt.

Dieser Gedanke, ber schon am Schlusse ber Augsburger Confession ausgesprochen ist, zieht sich in dieser Zeit durch die ganze Correspondenz Melanchthons. Immer wieder kommt er auf die Nothwendigkeit ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il quale rispose non esser possibile, che per lui si facesse tal richiesta alli principi suoi senza sua istessa ruina, che iudicava che ne per sue parole ne di alcun altro moveriano dal loro proponimento mai. Campeggio an Salviati am 10. August bei Lämmer, Mon. Vat. p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 254 sq. <sup>3</sup> C. R. II, 302 sq. Baftor, Reunionsbeftrebungen.

Herftellung ber kirchlichen Verfassung zurück. Und zwar verstand Melanchthon unter dieser Herstellung ber kirchlichen Verfassung nicht allein die Anerkennung der bischöflichen Gewalt; er war im Gegentheil ber Meinung, daß auch der Bischof von Rom, der Papst, sich in demselben Nechte befinde, wie die übrigen Bischöfe, und daß ihm die Autorität, welche er durch das Herkommen so vieler Jahrhunderte erlangt habe, füglich nicht genommen werden könne. Er sagt ausdrücklich in dem schon erwähnten, merkmürdigen Schreiben an Cardinal Campeggio, ,er verehre die Autorität des römischen Papstes und die gesammte Kirchenverfassung.

Wie eifrig ist ber durch die traurigen Vorgänge der vorangegangenen Jahre belehrte Mann bemüht, für scine Ansicht Propaganda zu machen! Bittend und schehend wendet er sich nach allen Seiten, an seine eigenen Glaubens- und Parteigenossen, wie an Cardinal Campeggio und an den Augsdurger Bischof<sup>4</sup>, immer dasselbe betonend: wir wollen die Bischöfe der alten Kirche anerkennen, wenn sie nur die Lehren "unseres Evangeliums' dulden. Hierbei ist wohl zu bemerken, daß unter diesen Lehren des Evangeliums, nach der Darlegung der Augsdurger Confession, wie nach den an Campeggio gestellten Forderungen die streng lutherische Rechtsertigungslehre nicht einbegriffen war.

Es fragt sich, wie weit überhaupt bie auffallenden Zugeständnisse, welche Melanchthon und einige seiner Parteigenossen in Augsburg machten, ehrlich gemeint waren.

Endgültig über solche innere Fragen zu entscheiden, wird stets sehr schwer bleiben. Aber ber Historiker kann sie nicht immer umgehen 2.

In dem vorliegenden Falle wird die Untersuchung wesentlich durch den Umstand erleichtert, ja überhaupt erst ermöglicht, daß ein großer Theil der vertraulichen Correspondenz Melanchthons vorliegt. Die Glaub=

<sup>1</sup> Am 13. August ichreibt Melanchthon an ben Bijchof von Augsburg, Chriftoph von Stabion, es sei sein schnlichster Bunsch: ut pace constituta Episcoporum potestas sit incolumis, et hanc plurimum prodesse posse Ecclesiis iudicamus. Erit igitur clementiae Episcopalis, dare operam, ut nos, qui parere non recusamus, servemur; atque paucis rebus relaxatis, quae neque fidem laedunt neque bonos mores, et quos iam natura rerum mutari patitur, nostri non gravatim parebunt. C. R. II, 274.

<sup>2</sup> Die Frage nach ber Ehrlichkeit ber Zugeständnisse Melanchthons ist schon von Döllinger (Reformation I, 358 f.; 111, 297) erörtert worden. Döllinger ist sicher viel zu weit zu Ungunsten Melanchthons gegausgen. Meine Darstellung weicht baher in mehreren Buntten wesentlich von berjenigen Döllingers ab. Da ich meine Ansichten quellenmäßig belegt habe, kann ich wohl von einer eingehenden Polemit absehen. Biel weiter als Döllinger geht der Protestant Matthes (Ph. Melanchthon, sein Leben und Birken. Altenburg, 1841), ber von den Verhandlungen mit Carbinal Campeggio kurzweg behauptet, "Melanchthon habe mit dem Cardinal im Grunde ein unehrliches Spiel getrieben" (S. 131). würdigkeit der in diefer Correspondenz niedergelegten Aeußerungen kann nur in ganz besonderen Fällen bestritten werden.

Unter ben vertraulichen Briefen Melanchthons findet sich ein höchst wichtiges Schreiben Welanchthons an Johannes Brenz, abgefaßt Mitte Mai des Jahres 1531. Dieser Brief beweist nicht nur die Neuheit des "Evangeliums", sondern wirft vor Allem ein sehr merkwürdiges Licht auf den moralischen Charakter des Schreibers. Es muß daher auf denselben näher eingegangen werden.

Brenz hatte für seine Darstellung von ber Nechtfertigung ichon früher Lob von Luther eingeärntet; aber bennoch verstand er die Lehre nicht. Er bedurfte fehr ber Belehrung, benn er haftete an Augustin. Auf Diefen Frrthum macht ihn Melanchthon im Mai 1531 aufmerkfam. "Du steckst noch, faat er ihm, in der Einbildung bes Augustin. Derfelbe ift bahingelangt, baß er meint, bie Gerechtigkeit ber Vernunft könne por Gott als Gerechtiakeit gerechnet werben. Dies ist allerdings Dann aber meint Augustin, bas mir für gerecht erklärt merben richtia. wegen berjenigen Erfüllung bes Gesetes, welche in uns ber heilige Geist bewirkt. So benkst auch Du Dir die Rechtfertigung burch ben Glauben. baß wir nämlich im Glauben ben beiligen Geift empfangen, bamit mir nachher gerecht fein können burch bie Erfüllung bes Gejetzes, welche ber beilige Geift bewirkt. Diese Deine Einbildung setzt die Gerechtigkeit in unfere Gesetserfüllung, in unfere Reinheit, unfere Bervollkommnung, welche Erneuerung allerdings auf ben Glauben folgen muß. Allein Du mußt Deine Augen von biefer Erneuerung, von dem Gesets überhaupt wegwenden, auf die Berheißung und auf Christus. Du mußt es Dir flar machen, daß wir um Christi willen gerecht, b. h. vor Gott an= genommen find und baburch ben Frieden bes Gemiffens finden, nicht aber wegen jener Erneuerung. Denn die Erneuerung jelbst reicht nicht hin. Darum find wir gerecht allein burch ben Glauben, nicht wie Du meinst, weil der Glaube die Wurzel ift, sondern weil der Glaube Chriftum ergreift, um bessenwillen wir vor Gott angenommen werben. Jene Erneuerung, obwohl sie nothwendig folgen muß, beruhigt das Gemissen nicht. Deßhalb rechtfertigt nicht bie Liebe, welche bes Gesetzes Erfüllung ift, sondern allein ber Glaube, nicht, weil er eine Vervollkommnung in uns ift, sondern nur, weil er Christum ergreift. Wir find gerecht nicht wegen ber Liebe, nicht wegen der Erfüllung bes Gesetzes, nicht wegen unferer Erneuerung, obwohl das Alles Gaben des heiligen Geiftes find, sondern um Christi willen, und weil wir biejen im Glauben ergreifen. Augustin hat die Meinung bes Paulus nicht er= faßt, obwohl er ihr allerdings näher tommt als bie Scholastiter. Und ich citire Augustin als gleicher Ansicht mit uns nur megen ber allgemein über ihn herrichenben 3\*

Meinung, mährend er boch bie Gerechtigkeit bes Glaubens nicht genügend erklärt. Glaube mir, mein lieber Brenz, bie Streitfrage über bie Gerechtigkeit bes Glaubens ist ichmer und bunkel. Dann jeboch mirft bu fie recht erfassen, wenn bu von bem Gefetz und ber Ginbildung bes Augustin über bie Erfullung bes Gesetzes bein Auge völlig abmenbest und ledialich bich hältst an bie Berheißung aus Gnabe, bamit bu erkennst, bag wir wegen ber Verbeikung und um Christi willen gerecht. b. h. angenommen find und Frieden finden. Das ist bie rechte Ansicht, welche ben Ruhm Chrifti in's rechte Licht stellt und bie Gemiffen munderbar aufrichtet. 3ch habe versucht sie in der Apologie auseinanderzuseten, aber dort ist wegen ber Verläumdungen der Gegner nicht gestattet jo zu reben, wie jetzt mit Dir, obwohl ich im Besentlichen dasselbe fage. Wann würde bas Gemiffen Frieden und fichere hoffnung haben, wenn es benten mußte. baß wir bann erst für gerecht erflärt merben, wenn jene Erneuerung in uns vollendet wäre? Was anders würde bas fein als gerechtfertiat werben aus bem Gesetz und nicht burch Verheißung aus Gnade? 3ch habe in jener Disputation gesagt: wer die Rechtfertigung der Liebe bei= lege, der lege sie unferm Werke bei. 3ch meine bort das Werk, welches ber heilige Geist in uns wirkt. Der Glaube nämlich rechtfertigt, nicht weil er ein neues Werk bes bl. Geistes in uns ist, sondern weil er Christum erareift, wegen bessen wir angenommen find, nicht wegen ber Baben bes hl. Beistes in uns. Wenn Du Deine Gedanken abziehst von ber Einbildung bes Auguftin, fo mirft Du bas Befen ber Sache erkennen. Auch wird Dir hoffentlich unfere Apologie barin zu Sulfe kommen, obwohl ich von so wichtigen Dingen nur schüchtern rebe, welche boch nicht verstanden werden, als in den Kämpfen des Gewissens. Das Bolt überhaupt muß die Brediat des Gesetzes und der Buke hören, aber inzwischen ist bie mahre Meinung bes Gvangeliums nicht zu über= aehen.<sup>4</sup>

Derselbe Melanchthon, ber im Mai 1531 also über die Rechtfertigungslehre Luthers und Augustins dachte, hatte ein Jahr zuvor in dem offiziellen Bekenntniß des Glaubens seiner Partei, in der Augsburger Confession geschrieben: "Und daß hierin (in der Lehre vom Glauben) kein neuer Verstand eingeführt sei, kann man aus Sanct Augustino beweisen, der diese Steißig handelt, und auch also lehret, daß wir burch ben Glauben an Christum Gnade erlangen, und vor Gott gerecht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 501 sq. Der Brief wurde in Gegenwart Luthers, ber auch noch eine Nachschrift hinzufügte, geschrieben. Brenz kam übrigens, wie er sagt, zur Ein= sicht. C. R. II, 510. Das ganze Fragen und Antworten ber Theologen ist ein schlagender Beweis, daß biese Lehre nie diejenige des Bolkes sein konnte.

werben, und nicht durch Werke, wie sein ganzes Buch de spiritu et litera ausweiset' (Art. 20).

Ehrlich und offen war es schon nicht, daß Melanchthon in der Augsdurger Confession die wichtigste aller Lehren Luthers, die von der Rechtfertigung, nicht so hervortreten ließ, daß man darin den großen Unter= schied von der katholischen Lehre erkannte. Es war gewiß nicht nöthig, in der Confession alle übertriebenen Behauptungen Luthers anzuführen, aber nothwendig war es wenigstens die Hauptlache festzustellen, von welcher Luther so oft erklärt, daß mit ihr seine Sache stehe und falle. Doch könnte man Melanchthon wegen dieser Reticenz noch eutschuldigen. Daß er aber sich für seine Lehre von der Rechtsertigung auf Augustin beries, obwohl er sich bes entschiedenen Widerspruchs, in dem Augustin mit der lutherischen Rechtsertigungslehre steht, völlig bewußt war, wirst ein höchst bedenkliches Sctreislicht auf seinen gesammten moralischen Charakter.

Es liegt die Folgerung nahe, daß berselbe Mann, der sich nicht scheute, in dem officiellen Glaubensbekenntniß jeiner Partei absichtlich die Unwahrheit zu sagen, auch mit seinen sonstigen den Katholiken gemachten Versicherungen und Friedensvorschlägen es nicht ehrlich gemeint habe. Wie weit dieß im Einzeln geschehen, ist nicht nachzuweisen <sup>1</sup>.

Mit bem hauptsächlichsten seiner Friedensvorschläge, mit der Her= stellung der bischöflichen Autorität meinte es Melanchthon dagegen sicher ehrlich. Mag auch sein Freund Brenz jenen Vorschlag nur deßhalb ver= fochten haben, um den Kaiser und die katholischen Stände zu täuschen<sup>2</sup>, von Melanchthon darf man das Gleiche nicht annehmen. Sein ver= traulicher Brieswechsel ist in dieser Hinsicht entscheidend. Er kann hier nicht fortwährend die Unwahrheit geredet haben.

Die vertrauliche Correspondenz Melanchthons gibt uns auch ben Schluffel zum Verständniß seines milden und verjöhnlichen Verhaltens in Augsburg überhaupt, wie seiner Friedensvorschläge insbesonbere.

Es ist eine doppelte Furcht, welche den Wortführer der protestan= tischen Partei in Augsdurg beherrscht und zu Vermittlungsversuchen mit ben Katholiken antreibt: die Furcht vor den Zwingliauern einerseits, und der kirchlichen Tyrannei der neugläubigen Fürsten andererseits.

Melanchthon sah bie Gefahren, welche ben protestantischen Theologen von ber Tyrannei ber protestantischen Fürsten brohten, klar voraus. Er schauberte zurück vor ber entsetzlichen Gewissensknechtschaft, welche er aufsteigen sah<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Noch in seinen letten Lebensjahren hat sich Melanchthon übrigens mehrere Unredlichkeiten betrefst des Abenbmahlstreites zu Schulden kommen lassen. Bgl. Döllinger a. a. O. I, 392 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieß beweist ein Brief von Brenz an Ifenmann C. R. II, 361 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. II, 334 vgl. unten.

"Du weißt nicht," schrieb er an einen Freund, welcher ihm wegen seiner Milbe Vorwürfe machte, "unter welchem Drucke rechtschaffene Geist= liche unter den Amtsleuten der Fürsten seufzen. Keinem rechtschaffenen Mann kann es rathsam erscheinen, daß das Kirchenamt vom Hofe ab= hängt.'<sup>1</sup> Um dieser Abhängigkeit von der weltlichen Gewalt zu entgehen, brang Melanchthon auf Herstellung der bischöflichen Gewalt.

Uber noch meit mehr, als bie Furcht vor ber Tyrannei ber Fürsten, ftimmten bie tiefe Abneigung und Feindschaft gegen die Zwinglianer De= lanchthon zu einem milden Auftreten gegen bie Ratholiken. Diese Abneigung war gerade damals bei ihm ebenso stark, wie bei Luther. mo nur immer er eine Nachricht von Jemand erhielt, der sich den Zwing= lianern zuwende, babin mandte er sich schriftlich mit flehender Bitte. Er nennt die Lehre der Anhänger Zwingli's eine Verschwörung 2. Er war in fortwährender Anast und Furcht wegen diefer Verschwörer. In weldem Gemüthszustand sich ber ungluckliche Mann in Augsburg befand. zeigt fast jeder feiner vertraulichen Briefe. Diese Anast plagte bie armen Theologen übrigens ichon vor der Gröffnung des Reichstags. "Möchte boch,' heißt es in einem Briefe Melanchthons vom 10. April, ., der Friede wieber hergestellt und uns endlich Muße für unsere Studien zu Theil werben. Denn jetzt werbe ich in biesen Geschäften burch Sorge und Trauer fast verzehrt. Niemand glaubt, daß der Antiochus (b. h. der Landaraf von Heffen) zum Neichstag kommen werde. Es steht fest, daß er mit dem größten Gifer den Krieg vorbereitet." 3. Der Satan broht uns großes Verberben,' schrieb Brenz am 11. Juni, ,nicht durch bie Anhänger bes Raifers, sondern burch biejenigen bes Antiochus. ЗÓ scheine Dir Räthsel zu schreiben; aber ich möchte eine Sphinr munschen, bie uns das Räthjel löste. Um offen zu schreiben, wir haben böfen Verbacht auf R. (ben Landgrafen) 4. Wunderbar find bie Rünfte biefes Menschen. Wir fürchten, daß er tödtliches Verderben sinne.'5 Die Theologen fürchteten offenbar, daß von ber Zwinglischen Bartei offene Gewaltsamkeiten unternommen werben würden. Brenz und Melanchthon weigerten sich beghalb entschieden, mit ben Zwinglianern in irgend welche Verbindung zu treten. Sie konnten es sich gar nicht denken, daß man denselben Dulbung zugestehen könne. "Berfolgen boch, ' fchrieben Brenz und Delauchthon am 11. Juni an den Landarafen felbst, bie Zwinalischen ohne ein Concilium die Bapisten und Wiedertäufer; warum soll

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 362 sq. (11. September.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 83.

<sup>3</sup> Schirrmacher S. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nach bem folgenden Briefe von bemselben Tage kann diefer N. nur ber Landgraf sein.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. II, 92.

den andern Unrecht sein, ihre ungegründete Lehre zu verbieten außerhalb des Concilii? sonderlich so dadurch rechte, gewisse Lehre gesördert und Friede erhalten wird.<sup>(1</sup>

Mit tiefem Schmerze bemerkte Melanchthon, wie die Zwinglianer in Augsburg unter ben protestantischen Ständen immer mehr Anhang gewannen, an "Geld und Leuten" zunahmen, weil sie Histhümer aus= theilen und frei werden wollten". Mit Schrecken sieht er ferner "was sie für Anhang haben fremder Nation"<sup>2</sup>. Er meint, daß aus ihren "Practiken, darin man wenig Liebe, Geduld und Gehorsam spüren kann", eine- schreckliche Zerrüttung der Kirchen und aller Regi= ment folgen müsse. "Ach Gott," fährt er fort, "man sollte doch die Nachkommen bedenken, welche zu besorgen, keine Kirche und kein Regi= ment haben werden, wo solch Aufruhr entstehen würde."<sup>3</sup>

Je mehr nun die Zwinglianer unter den Anhängern der proteftantischen Boden gewannen, besto mehr näherte Melanchthon sich ben Katholiken. Ja, in einem Briese an Luther sprach er offen aus, daß die Lutheraner besonders aus dem Grunde den Frieden mit den Katholiken suchen müßten, weil die Fürsten und Städte sich den Schweizern zuneigten <sup>4</sup>. Das revolutionäre Wesen dieser Schweizer stieß mit Naturnothwendigkeit ben scheuen Studengelehrten und Freund der schönen Wissens zuneigten <sup>4</sup>. Auch als Patriot mußte Melanchthon dieß revolutionäre Wesen veradscheuen. "Gott ist mein Zeuge," sagt er in einem anderen Briese, "daß ich aus keiner andern Ursache so friedliedend gewesen bin, als darum, weil ich einsah, wenn nicht der Friede zu Stande käme, so würden sich die Unserigen mit den Zwinglianern verbinden; daß dieß nicht geschehe, dafür haben wir dis jeht gearbeitet mit höchstem Fleiß und höchster Treue. Wenn sie sich verbinden, so folgt eine große Berwirrung aller Dogmen und Religion." <sup>3</sup>

Diese nach der Mitte des September geschriebenen Worte enthalten den Schlüssel zum Verständniß des ganzen, auf den ersten Blick höchst jeltsamen Verhaltens Melanchthons in Augsburg.

Wegen bieses unermüblichen Strebens für bie Erhaltung ber kirchlichen Verfassung erhoben sich aus ber Mitte ber protestirenden Partei schwere Vorwürfe gegen Melanchthon. Um heftigsten sprachen die Nürnberger. Sie vor Allem sprachen sich gegen die Aufrechterhaltung der bischöflichen Jurisdiction aus: "Wenn dieser einige Artikel bestehen soll," erklären sie, "so wäre er der suchtieste richtigste Weg das Evangelium in kurzem gar

<sup>3</sup> C. R. II, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 95.

<sup>\*</sup> Das tann boch nur auf ben Lanbgrafen felber gehen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. R. II, 340, (4. September.) <sup>5</sup> C. R. 11, 382.

zu verdämpsen und auszureuten, ber immer könnte erbacht werben.' <sup>1</sup> Ein Abgeordneter Nürnbergs ging sogar so weit, daß er behauptete, ,auf diesem Reichstage habe kein Mensch dem Evangelium mehr Schaben gethan denn Philippus'<sup>2</sup>. Immer wieder kehren in den Berichten der Nürnbergischen Gesandten die Klagen über ,der Theologen Umlaussen und unchristlich Practiciren'; allein stets richtet sich ihr hauptsächlicher Grimm gegen den armen Melanchthon, ,der kindischer benn ein Kind geworden sei<sup>3</sup>.

Melanchthon kannte diese Stimmung recht gut. "Ihr könnt nicht glauben,' schrieb er an Luther, "wie verhaßt ich ben Nürnbergern und ich weiß nicht wie vielen anderen bin, wegen ber ben Bischöfen wieber eingeräumten Jurisdiction. So streiten die Unsern nur für ihre Herrschaft, nicht für das Evangelium. Ein Freund von mir hat neulich geschrieben, wenn ich mit noch so viel Geld vom Papste bestochen wäre, könnte keine bessere Weise ersonnen werden, die päpstliche Hochen wäre, könnte keine bessere Weise ersonnen werden, die päpstliche Hochen wäre, könnte keine bessere Weise ersonnen werden, die päpstliche Hochen wäre, könnte keine bessere Weise ersonnen werden, die päpstliche Hochen wäre, könnte keine bessere Weise ersonnen werden, die päpstliche Hochen wäre, könnte keine bessere Weise verleugnet; nur wegen des Weltlichen sind sie böse, das doch den Bischöfen zu entreißen nicht unseres Amtes ist."<sup>4</sup> Uehnlich lauten die Worte Melanchthons an Camerar über die Städter. "Sie vor Allem haffen die Herrschaft der Bischöfe: um die Religion kümmern sie sich gar nicht: es handelt sich für sie nur um das Regiment und die Freiheit von den Bischöfen."<sup>5</sup>

Also Melanchthon über ben einen Theil seiner Partei. Nicht besser stund es um den guten Willen der Fürstlichen.

Man wolle sich nur ber Antwort erinnern, welche Melanchthon bem Secretär des Cardinals Campeggio gab. Diese Antwort zeigt beutlich die Unversöhnlichkeit der neugläubigen Fürsten und die Abhängigkeit der lutherischen Theologen von ihnen. Nicht Melanchthon, nicht die Theologen entschieden, sondern die Fürsten. Von ihnen hing die Entscheidung ab, ob Einigung oder Zwiespalt.

Eine nähere Betrachtung des Verhaltens ber protestirenden Fürsten auf dem Reichstage selbst ist daher unumgänglich nothwendig.

Gleich am Tage nach ber Verlesung ber Augsburger Confession (26. Juni) hielten die katholischen Stände Berathung über die weiter zu ergreifenden Maßregeln. Am folgenden Tage wurden diese Berathun= gen fortgesetzt. Das Resultat derselben war, daß die milbere und ver=

<sup>1</sup> Wald 16, 1769. <sup>2</sup> C. R. II, 372. <sup>3</sup> C. R. II, 363. <sup>4</sup> C. R. II, 336. <sup>5</sup> C. R. II, 328. söhnlichere Richtung ben Sieg bavontrug. Man rieth bem Kaiser, bie Sache ,etlichen hochgelerten, verstendtigen redtlichen schiltlichen und nit hessigen Personen' zur eingehenden Prüfung zu übergeben. Außerdem sollte die Confession von dem päpstlichen Legaten geprüft und die Pro= testanten gefragt werden, ,ob sy ben den übergeben Bekantnus plyben, ober etwas wythers einzubringen hetten' <sup>1</sup>. Der Kaiser, der an den vorhergehenden Tagen längere Unterhandlungen mit den protestirenden fürsten gepflogen, handelte nach diesem Rath der altgläubigen Stände<sup>2</sup>. Er verlangte außerdem von den Lutheranern als Richter in der streitigen Religionsssache anerkannt zu werden<sup>3</sup>.

Die protestantischen Theologen Jonas, Agricola und Melanchthon erklärten am 10. Juli in einem Gutachten, daß sie es bei den eingereichten Artikeln bewenden lassen wollten <sup>4</sup>. Melanchthon gab noch ein besonderes Gutachten ab. Er sagte in demselben: "In der übergebenen Confession seven gar nahe (!) alle nöthige Artikel verfasset ... dieweil wir die angefangene Handlung dieser Religions-Sachen selbst nicht ver= hindern sollen, ist keineswegs zu rathen, daß die gehässigen und un= nöthigen Artikel, davon man in den Schulen zu disputiren pflegt, zu dieser Zeit geregt werden.<sup>45</sup>

In bemselben Sinne antworteten am 10. Juli die protestirenden Fürsten dem Kaiser. Sie wenden die Sache so, als handle es sich da= rum, Mißbräuche anzugeben, während doch in Wahrheit die Frage nach weiteren abweichenden Glaubensartikeln gestellt war. Gleichzeitig halten sie sich noch eine Hinterthür offen. Sie erklären nämlich: "So aber der Widertheil dieselben Mißbräuche für seine Opinion und Meinung, ver= möge Kais. Maj. Ausschreibens und beschenen Vorrags, erregt, oder unsre Consession anzusechten, oder etwas Neues vorzubringen unterstünde; so ist man hiermit erbätig, davon aus Gottes Wort weiter Bericht zu thun."

Mit ber Prüfung ber Confession wurden von dem Kaiser zwanzig katholische Theologen beauftragt. Unter den Ernannten waren Eck, Faber, Wimpina, Cochläus und Mensing die bebeutendsten. Man ermahnte sie, "messig und sittiglich' bei ihrer Arbeit zu versahren.

Schon am 13. Juli reichten bie Genannten bem Raiser eine Confutation ber Confession ein, welche indeß als zu weitläufig zurückgewiesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acten des Kurfürstl. Mainz. Archivs bei C. Müller, Formula Confutationis (Lips. 1808) p. XV sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schirrmacher S. 99 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. II, 188.

<sup>\*</sup> C. R. II, 182. Es ist bemerkenswerth, baß hier, wie später so oft, unter ben Unterschriften ber Name bes armen Melanchthon zuletzt fteht.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. II, 182–183. <sup>6</sup> C. R. II, 185.

wurde. Verschiedene andere Recensionen der Confutation fanden ebenso wenig die Billigung Karls V. Erst die fünste Form derselben wurde von ihm und den katholischen Fürsten gebilligt<sup>1</sup>. Am 3. August wurde diese Form der Consutation in der Reichsversammlung im Namen des Raisers verlesen. Gleichzeitig ließ Karl V. den protestirenden Ständen erklären, weil S. Maj. "nit anders befunden mag, den daß sie (die Constutation) christlich und wol bedacht, so sen vogt gesinnens, daß sie, die protestirenden derselbigen nachkhommen, — wo sie aber dem widderstreben wollten, wurd ire M. als eyn vogt christlicher kirchen aegen inen ferner furnemens verurlacht<sup>62</sup>.

Die Sprache ber Confutation war würdig und ruhig; es zeigte sich in der ganzen Schrift sichtlich das Streben, die Abweichungen von der katholischen Lehre nur da hervorzuheben, wo es unabweislich nothwenbig war.

Allein ein Theil ber Artikel ber Confession war in ber Confutation ganz verworfen. Als nun die Protestirenden sich eine Abschrift der Confutation ausbaten und hierdurch Irrungen zwischen ihnen und dem Kaiser entstanden, erfolgte ein gewaltiger Umschlag der Stimmung.

Die versöhnliche Haltung Melanchthons ward anfangs von Vielen getheilt. Man kam sich von beiden Seiten entgegen und erkannte auch bei den Gegnern den guten Willen an. Noch am 5. Juli berichteten die streng protestantischen Frankfurter Gesandten mit großer Befriedigung von den eifrigen Bemühungen Ferdinands in der Religionssache<sup>3</sup>. Der Raiser hatte die besten Hoffnungen; gleich nach Ueberreichung der Augsburger Confession hatte er darüber nach Rom geschrieben und sie für einen guten Anfang zur Bekehrung erklärt. In den folgenden Briefen scheichtvater schriebt ihm am 6. Juli: "Es scheint, daß Gott Wunder durch Ew. Majestät thut, und nach dem Ansang, den die Kur dieser krankheit genommen, ist es klar, daß wir hoffen dürfen, das Ende werde viel günstiger ausfallen, als unsere Sünden verdienen.' <sup>4</sup> Auch die protestirenden Fürsten waren guter Dinge. Am 22. Juli meldet Philipp Fürstenberger dem Frankfurter Rath, Ferdinand habe am vergangenen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Näheres bei H. Lämmer, Die vortridentinisch=katholische Theologie des Re= formations=Zeitalters (Berlin, 1858) S. 33-43; vgl. auch Lämmer, De Confessionis Augustanae Confutatione Pontificia in Nieduers Zeitschr. f. hist. Theo= logie, 1858 I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* Bericht ber Frankf. Gesanbten vom 4. August F. R. T. A. 44, 35. Bgl. C. R. II, 245 und Schirrmacher, S. 168 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \* Bericht ber Frankf. Gesanbten, Dinstags nach Ubalrici (5. Juli) F. R. T. A. 44, 24.

<sup>\*</sup> heine, Briefe an Karl V. S. 13, 16.

Samstag (17. Juli) ben Kurfürsten, ben Landgrafen, ben Markgrafen und Andere ihres Anhangs zum tant erfordern lassen, ba sie auch fast guter Dinge gewest<sup>4</sup>. Luther, der unversöhnliche Agitator, war über die in den Julitagen unter seinen Anhängern herrschende friedlichere und versöhnliche Stimmung so beunruhigt, daß er seinen in Augsburg weilenden Freunden kategorisch "heim, heim" zuries<sup>2</sup>.

Mit der Friedensliebe der Protestirenden war es nun plöhlich aus. Ihr Benehmen den Katholiken gegenüber war gereizt und schroff. Sie ergossen sich in Schmähungen über die Confutation und machten ihrem Unwillen durch Schimpfen gegen den päpstlichen Legaten, den "Buben", Luft; man fürchtete, die frommen Christen möchten "dem Teufel in den Rachen gestoßen werden". Die Augsburger waren so feindlich gegen die Altgläubigen gesinnt, daß Einzelne, wie z. B. der Dominicaner Dieten= berger, für ihr Leben fürchteten <sup>3</sup>.

Die zwei hervorragendsten Fürsten bes neuen Kirchenthums rüsteten sich unterdessen zum "Heimreiten". "Der Kurfürst von Sachsen," berichten am 30. Juli die Rürnberger Gesandten, "hat jederman bezahlen lassen und abrechnen, in Meinung, so vielleicht ein böser Abschied gesallen würde, nicht lange hie zu verharren. Bedenkten uns, Landgraf sey des Willens auch. So ist der Marggraf von hier weg geritten."<sup>4</sup>

Am herausforderndsten trat der Landgraf Philipp auf. "Ich will und werd," erklärte er nach Berlesung der Constation, "uf der meynung, wie wir übergeben, bestehn, ich werd ben anders dan noch beschehen, bericht, und solt ich leyb und leben darüber lassen."<sup>5</sup>

Trotz und alledem beschlossen einige katholische Fürsten einen neuen Vermittlungsversuch zu machen. Man berieth hierüber am 6. August und kam an diesem Tage überein, einen Ausschuß von 16 Meitgliedern zu wählen, welcher über die Beilegung des religiösen Zwiespalts berathen sollte. Die Wahl dieses Ausschusses fand noch an demselben Tage statt <sup>6</sup>.

In diesem entscheidenden Momente verließ der Landgraf Philipp von Heffen ,unwissend aller Stände des Reichs, auch ohne Erlaubniß Kais. Majestätt den Reichstag. Am Abend dessellben 6. August hat er sich, wie ein Zeitgenosse berichtet, ,heimlich mit wenig pferden sunder

<sup>4</sup> C. R. II, 242.

<sup>1 \*</sup> F. R. T. A. 44, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Wette IV, 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Keim, Schwäbische Reformationsgeschichte S. 188; Beesenmeyer, Beiträge zum Augsb. Reichstag S. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \* Bericht ber Frankf. Gesandten vom 6. August, F. R. T. A. 44, 42 (Schirr= macher S. 420).

<sup>6</sup> Schirrmacher S. 191. 516.

wissen bes kensers hinweggestolen' 1. Er machte baburch, so viel an ihm lag, jeben Einigungsversuch unmöglich.

Man hat Philipp von Heisen später wegen bieser Flucht vom Reichstage gelobt. Die Zeitgenossen und Anhänger seiner Partei urtheilten anders. Am 7. August führte der Kaiser vor den protektirenden Ständen Klage darüber, daß der Landgraf ,wider Kais Maj. Willen, Wissen und Erlaubniß sich ganz undillig und zu Unzeiten von dannen gethan<sup>4</sup>, und sprach die Vermuthung aus, daß der Landgraf durch sein Abreisen geneigt und Willens wäre, Zertrennung dieses Neichstags zu verursachen<sup>4</sup>. Die Antwort, welche die protektirenden Stände hierauf abgaben, ist sehr und die Städt hätten des Landgrafen Abreisen nicht gern gehört, trügen auch deß kein gesallens und wären ihrenthalben ganz unwissend beschehen, und so sie es gewußt, wollten sie ihm es treulich widerrathen haben<sup>4 2</sup>.

Das heimliche Entweichen Philipps wirft ein helles Licht auf sein ganzes früheres Verhalten. Es beweist klarer als alle seine brohenden und unverschnlichen Worte, daß er die feste Absicht hatte, es in Augsburg nicht zum Ausgleiche mit den Katholiken kommen zu lassen. Melanchthon bemerkt bei dieser Gelegenheit, daß ihm die von Philipp zur Schau getragene Mäßigung schon vorher verdächtig gewesen sei. "Jene Fürsten,' fügt er hinzu, "haben bisher überhaupt nichts Nennenswerthes zur Herbeiführung des Friedens gethan.'<sup>4</sup>

Es war baher nicht zu verwundern, daß von katholischer Seite harte Worte fielen. Der Raiser verharrte jedoch fortwährend bei seiner milden, versöhnlichen Gesinnung. Gleich am Tage nach der Abreise Philipps, am 7. August, beschied er die protestirenden Fürsten zu sich und ließ ,fruntlich und gnediglich mit inen redden und beraten, sie wollen doch selbst uf weg trachten und forschlagen, doß man der sachen zu fridden khom<sup>65</sup>.

Es war vergebens. Die eine Partei konnte nicht weichen, die an= bere wollte nicht. Die Protektirenden hielten zwar noch Versammlungen ab, ,sie seyn nechten (vergangenen Abend) bei eyn gewest, schwieben die Frankfurter Gesandten am 12. August nach Haus, ,do mogen weg fur= geschlagen seyn, dunckt uns aber umbsunkt und werden der sach zu handt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tagebuch bes Canonicus Wolfgang von Königstein; hersgeg. von Dr. Steit; (Frankfurt a. M., 1876) S. 167; vgl. C. R. II, 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 264.

<sup>3</sup> Neubeder, Urfunden aus ber Reformationszeit (Caffel, 1836) S. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. B. II, 260.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \* Bericht ber Frankf. Gesanbten vom 12. August (Frentags nach Laurencii) F. R. T. A. 44, 36.

under eynander selbst mude'. Es war schon so weit gekommen, daß man sürchtete, die übrigen Fürsten würden wie der Landgraf "uf sezen und hinwegreyten' <sup>1</sup>.

Aehnlich wie die Fürsten bachten die meisten protestantischen Theo= logen. Rur Melanchthon machte eine ehrenvolle Ausnahme. Noch immer zeigte er eine versöhnliche Gesinnung. Dem Bijchof von Augsburg gegen= über fprach er es offen aus, mie fehr er bie Mieberherstellung ber bi= ichöflichen Gewalt munsche. In einem in bieser Zeit entstandenen Gut= achten über ben kirchlichen Frieden verlangte er, bag bie Ratholiken folgende Stude zugestünden : ,beibe Gestalt, Che ber Briefter und Mönche und unfere Meft'. .In andern Stücken ungefährlich wollten mir uns aern halten wie sie, wollten auch den Bischoffen ihre Jurisdiction nicht bindern.' Um Schlusse biefes merkmürdigen Gutachtens fagt Melanch= thon: "Ich wollt, baf bie Fürsten milligten, mas ber Raifer vorhält, ober boch sich vernehmen ließen, bem Raifer nicht zu wehren, Erecution zu thun. Denn mas wollen boch bie Fürsten mit biesen Sachen zu thun haben, beren sie sich gar nicht an= nehmen, und gilt ihnen eins jo viel als bas andre. Auch gebenken sie nichts brob zu leiden, fondern sich mit Gewalt aufzuhalten, bas boch viel ärger ift, benn bem Raifer zu weichen."

Wahrscheinlich burch Melanchthon unterstützt, gelang es bann ben fatholischen Fürsten nach längeren Bemühungen, bie Veraleichsverband= lungen wieder in Gang zu bringen. Um 13. August machten die Brotestirenden bem großen Ausschuß ben Borschlag, einen Ausschuß von 14 Personen zu ernennen. In bemfelben follten von jeber Seite fieben Bersonen, zwei Fürsten, zwei Rechtsgelehrte, und brei Theologen gemählt werben. Der Kaiser gab hierzu bereitwillig seine Zustimmung 3. Am 15. August murbe biefer Ausschuß gemählt. Die Bahl ber Ratholiken zeigte beren versöhnliche Stimmung: sie ließen sich burch ben Bischof von Augsburg, ben Herzog Heinrich von Braunschweig, der indeffen bald burch Herzog Georg von Sachsen ersetzt murbe, Surch die babischen und trierischen Ranzler, sowie durch die Theologen Ed. Wimping und Cochläns vertreten. Diefen ftanden auf protestantischer Seite gegenüber: ber sächstische Rurprinz Johann Friedrich, ber Markgraf Georg von Brandenburg, der fächsische Ranzler Dr. Brück und ber brandenburgische

<sup>1 \*</sup> F. R. T. A. 44, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Consilium Mel. de concordia facienda, 12. August; C. R. II, 268—270. Die Stelle aus dem Briefe an den Augsdurger Bischof (s. o. S. 34). Melanchthon verhandelte an demselben Tage, an welchem er diesen Brief schrieb (13. August), persönlich mit Christoph von Stadion. C. R. II, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. II, 279; Schirrmacher S. 211.

1.

Jurist Sebastian Heller, endlich die Theologen Melanchthon, Brenz und Schnepf<sup>1</sup>.

Am 16. August begannen auf dem Rathhause die Verhandlungen dieses Ausschuffes, welche sich dis zum 21. hinzogen. Die Augsdurger Confession wurde den Berathungen zu Grunde gelegt. Man ging jeden einzelnen Artikel verselben durch. In vielen ergab sich keine Verschieden= heit, in anderen verständigte man sich ohne große Mühe. Auf Ecks Be= merkung, daß der Ausdruck, der Glaube allein mache gerecht, zu groben Mißverständnissen gescht habe, wurde statt bessen bie Formel ange= nommen, der Mensch werde gerecht durch die göttliche Gnade vermittelst bes Glaubens, des Wortes und der Sacramente.

Abermals ließ man also von protestantischer Seite das Wort ,allein' fallen. Eck wurde so getäuscht: er konnte die eigentliche Tragweite der lutherischen Rechtfertigungslehre nicht verstehen.

Man kann wohl sagen: wäre biese Lehre in Augsdurg in ber vollen Schärfe ausgesprochen worden, in welcher Luther sie zuerst verkündet, in welcher sie so tief eingreisende Wirkungen gehabt, in welcher sie von seinen Anhängern noch fortgepredigt wurde: der Erfolg in Augsdurg wäre wohl völlig anders gewesen.

Bu bieser Täuschung ber katholischen Theologen über die eigentliche Bedeutung und Tragweite der neuen Lehre trug noch ein besonderer Miß= stand sehr viel bei. Man brauchte auf beiden Seiten die gleichen Worte: legte denselben aber einen grundverschiedenen Sinn unter. Hierdurch wurde die Klust zwischen der alten und neuen Lehre in sehr vielen Punkten verbeckt.

Biel wichtiger war jedoch noch ein anderer Umstand.

Das beständige Schwanken Melanchthons, seine Neigung zur Wiederherstellung der alten Kirchenverfassung, der bischöflichen Gewalt, verhüllte den Katholiken ben eigentlichen Differenzpunkt, nämlich die Frage wegen der Jurisdiction. In dieser Frage aber waren die protestirenden Fürsten entschlossen.

Da bie Jurisdictionsfrage, in welcher die ganze Spaltung ihre Wurzel hatte, nicht scharf genug betont wurde, so war es von geringem Belang, daß man sich in dem engeren Ausschuß bezüglich einiger Punkte wirklich verständigte. Man einigte sich z. B. betreffs der guten Werke dahin, daß man diejenigen thun müsse, bie Gott vorschreibe, daß kein Werk an und für sich verdiensklich sei, sondern nur die mit der Gnade Gottes vollbrachten. Zur Annahme der Verdiensklichkeit der Werke waren die Protestanten jedoch nicht zu bringen. In der Abendmahlslehre wurde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \* Bericht ber Fraukf. Gesandten vom 24. August; F. R. T. A. 44, 44. (Schirrmacher 425 u. 239); Lämmer, Mon. Vat. p. 54.

jede Differenz durch den Zusatz, "Christus sei wahrhaft und wesentlich gegenwärtig', beseitigt. Auch bei den Verhandlungen über die drei Stücke der Buße gaben die Protestanten nach. Daß die Genugthuung zum Nach= laß der Strafe nothwendig sei, wollten sie jedoch nicht einräumen. Auch zur Anerkennung der bischöflichen Jurisdiction erklärten sich die Prote= stanten bereit <sup>1</sup>.

Dafür bewilligten ihrerseits die katholischen Abgeordneten das Aeußerste: der Laienkelch sollte den Protestanten mit päpstlicher Zustimmung unter den vom Basler Concil für die Böhmen festgeseten Bedingungen gestattet werden. Die verheiratheten Priester wollte man einstweilen unter der Bedingung dulden, daß sich keiner vor der Entscheidung des Concils wieder vereheliche und die verheiratheten nur mit päpstlicher Dispens im Umt bleiden sollten. Denjenigen, welche zum Cölibat zurücktehren wollten, sollte dieß freistehen. Das nächste allgemeine Concil sollte erst endgültig über diese Frage entscheiden <sup>2</sup>.

Allein über biesen letteren Punkt herrschte eine noch größere Meinungs= verschiedenheit, als über bie Communion unter einer Gestalt. Auch be= züglich bes Meßopfers war eine Ginigung unmöglich 3.

Die ganze Berhandlung war mit Ruhe und Mäßigung geführt worden; Eck und Melanchthon hielten sich meist ganz freundlich und "schiedlich" und wenn sie "je bisweilen hitzig gegeneinander sein wollten, so fuhren ihnen die Fürsten unter, daß sie bescheidlich handeln" sollten <sup>4</sup>. Den 21. August wurden die Verhandlungen geschlossen.

Am folgenden Tage schrieb Melanchthon an Luther über die Unter= handlungen. Es ist interessant zu sehen, wie er die Sachlage auffaßt. Eck, meint er, habe über das Wort "allein" gespöttelt und barauf bestanden, daß die Protestanten zugäben, man werde durch die Gnade und ben Glauben gerechtfertigt. "Ich habe dem nicht widersprochen," fügt er hin-

<sup>1</sup> Gegenvorschläge bes evangelischen Ausschuffes zur Ausgleichung vom 20. Aug. bei förftemann a. a. D. 2. 259 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vorschläge bes Ausschusses ber Sieben des Gegentheils an ben Ausschuß ber Evangelischen vom 19. Aug. a. a. D. 2, 253 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die actenmäßigen lateinischen Berichte über biese Berhandlungen hat Schirrzmacher S. 229—239 aus der Handschrift des Joh. Aurisaber mitgetheilt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bericht ber Nürnb. Gesanbten vom 17. Aug., C. R. II, 288. Um bieselbe geit (18. Aug.) schrieb Erasmus an Melanchthon und bat ihn, Frieden zu machen, wie es auch gehe, damit es nicht auf die Bassen antomme. Erasmus sieht erst ben Ansang des Unheils. Utinam Lutherus hoc in tempore cogitasset! Ille suo servit ingenio. Caeteri Ecclesiastae malunt bellum quam litem compositam. Promittunt sidi victoriam certam, et, si quid secus acciderit, fugient. Si veniatur ad conditiones, actum suerit de illorum regno. Dann beklagt Erasmus bie Lage ber Dinge, Feinhseligseit, Erbitterung aller Orten: hoc seculum nobis peperit Evangelium. C. R. II, 288 sq.

zu, aber jener Einfältige versteht nicht bas- Mort Gnabe (gratia).' Es tann bieft offenbar nur soviel beiften, bak Ect bas Wort gratia' in einem anderen Sinne verstand als Melanchthon. Es ist bas alte per= hänanikpolle Mikperständnik. Eck nimmt bie theologischen Ausbrücke in bem bisberigen firchlichen ober icolastischen Sinne, mährend Melanchthon ber neuen Terminologie Luthers folgt. Melanchthon wußte, daß Ect das genannte Wort anders verstand als er, mährend Ed nicht ertannte, bag Melanchthon es anders auffaßte als er: bafür nennt Melanchthon ibn einfältig. "Der andere Streit, berichtet Melanchthon weiterhin, "mar über ben Erlaft ber Strafe und bie Genuathnung. Der britte über bas Berdienst. In ben beiden Bunkten konnten mir uns nicht einen. Obwohl es gering mar, mas Ect dem Verdienst zuschrieb, so haben mir boch nicht einmal das bewilligt. Ferner erörterten wir beiderlei Gestalt. Bier strenote sich Ect auf's äußerste an, um barzuthun, bak es nicht geboten fei, beibe Gestalten zu empfangen. Er meint, es fei nicht wesentlich, ob man bas Abendmahl unter einer ober unter beiden Gestalten nehme. Wenn wir das lehren wollten, so würde er uns gern beiderlei Gestalt zugestehen. 3ch konnte das nicht zugeben; bennoch habe ich biejenigen entschuldigt, welche bisher aus grrthum eine Gestalt genommen, benn sie schrieen laut, daß bie ganze Kirche von uns verdammt werbe. Bas meinst Du? Das Gebot Christi ist auf gleiche Weise für Laien und Geistliche ergangen, beshalb, wenn wir das Sacrament zu gebrauchen perpflichtet find, muffen wir auch beiberlei Gestalt desfelben festhalten. Von ber Deise, ben Gelubben, ber Briefterehe haben wir noch nicht bisputirt, nur find Borschläge gemacht worben, welche wir verworfen haben ... Wir legen die mäßigsten Bedingungen vor, stellen ben Bischöfen Gehorsam und Jurisdiction zurück und versprechen gemeinschaftliche Ceremonien.' 1

Am 22. August statteten die katholischen und protestantischen Ber= ordneten des Ausschussen Glaubensverwandten über den Erfolg der Bergleichsverhandlungen Bericht ab.

Unterbessen nicht schne fich schnen heftige Stimmen im Lager ber Protestirenden, welche klagten, Melanchthon habe zuviel bewilligt. Die protestantischen Theologen waren deßhalb voll Besorgniß. Es ist die alte Furcht; wenn man die katholische Messe zulasse, so falle das Volk wieder ber alten Kirche anheim<sup>2</sup>. Die Gesandten der Städte waren besonders sehr unmuthig. Die Nürnberger waren entrüstet darüber, daß die Vorichläge ihnen nicht vorher zur Prüfung vorgelegt seien. Schon kommt es ihnen vor, daß "des Landgrafen Abreiten nicht gar unnühlich" sei <sup>3</sup>.

<sup>1</sup> C. R. II, 299 sq. <sup>2</sup> C. R. II, 295 sq.; vgl. p. 307 u. o. S. 15. <sup>3</sup> C. R. II, 301 sq. Bei biefer unversöhnlichen Stimmung der Protestirenden war alles Entaegenkommen der Ratholiken ohne Erfolg.

Man kann wohl sagen, daß um diese Zeit fast die gesammte protestantische Partei jeder Vergleichung abgeneigt war. Melanchthon allein war, so weit er konnte, zum Frieden geneigt <sup>1</sup>. Aber er stand in Diensten des Kurfürsten von Sachsen. Und dieser war gleich Luther jedem Vergleich feindlich gesinnt. Melanchthon stellte für ihn eigens die unverglichenen Artikel zusammen<sup>2</sup>. Dieser erklärte dieselben am 22. August vor allen protestantischen Ständen für recht und christlich nebst allen benen, die als Consequenzen daraus folgen mußten. Die protestantischen Stände billigten diese Erklärung. Alle Mühe der Theologen war also vergeblich gewesen. Die Kurfürsten von Sachsen und Brandenburg hielten um die Erlaubnis an, heim reiten zu dürsen<sup>3</sup>. Die ganze Verhandlung schien abermals sich zu zerschlagen.

Dennoch wurde am 23. August bem sächstischen Kurfürsten von kaiserlicher Seite ber Vorschlag zur Bildung eines engern Ausschussischussisches gemacht. Noch an bemselben Tage wurde ein neuer Ausschuß gewählt. Derselbe bestand aus sechs Mitgliedern: Brück, Heller, Melanchthon, Hagen, Behe und Eck. Derselbe löste sich aber in Folge ber plözlich ganz veränderten Haltung Melanchthons schon Ende August auf<sup>4</sup>.

Melanchthon hatte nämlich ben ausdrücklichen Befehl bekommen, keine weiteren Zugeständnisse, namentlich nicht betreffs der bischöflichen Jurisdiction, zu machen <sup>5</sup>. Gleichzeitig bot Luther seinen ganzen Einfluß auf, um Melanchthon wie alle übrigen in Augsburg weilenden Genossen seiner Partei vor jeder Nachgiedigkeit zu warnen.

Wie weit die Abneigung Luthers gegen jeden Vergleich mit den Katholiken ging, zeigt am besten sein Verhalten während der Verhand= tungen des engeren Ausschusses.

Gleich auf die Nachricht von diesem neuen Vermittlungsversuch schrieb er ein energisches Gutachten und mehrere lange, höchst bedeutungs= volle Briefe. Zunächst wandte er sich an seinen Kurfürsten. Er erklärte bemselben, daß man betreffs der beiden Gestalten des Abendmahls, der Winkelmesse und des Kanons keine Vergleichsvorschläge eingehen könne.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. ben S. 33 angeführten Brief an M. Alber vom 23. Aug.; C. R. II, 302 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. II, 339.

<sup>4</sup> C. R. II, 312; Riffel a. a. D. 2, 416 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aurifaber ichreibt hierüber: Verum Philippo Melanchtoni fuit iniunctum, ne quid amplius concederet. Nam superius de potestate et iurisdictione episcoporum Saxones aliquanto plus erant largiti. Sed neque Landgraviani, neque Luneburgici, neque Noribergenses id probabant. Schirmacher S. 242 f.

#### Der Augsburger Reunions= Bersuch 1530.

"Lassen wir bie Winkelmeß zu,' meint er. "so mögen wir flugs bas ganze Evangelium laffen fahren und eitel Menschenwert annehmen. Denn es ift tein Urfach, warumb eins, und nicht alle Menschenwert follen ange= nommen werben; und ber fie alle verboten und verbampt hat, ber hat auch eins verboten und verbampt.' Rum Schluk ichreibt Luther: .End= lich wöllen mir alles leiden und weichen, mas in unfer Dacht ftebet. Aber was in unser Macht nicht stehet, bitten wir, bak sie es von uns nicht wöllen begehren. Aber was Gottes Wort nicht ist 1. das ist nicht in unfer Macht anzunehmen, und was ohn Gottes Wort gestift ist zum Gottesbienst, ist auch nicht in unser Macht, baffelb anzunehmen. Darumb bie Fasten und Kepre, so man sich erbeut. können wir auch nicht weiter annehmen, benn sie von weltlicher Oberkeit als ein weltliche Orbnung gestellet wirb!' 2 Diefelben Gebanten miederholt Luther in einem besondern Gutachten, einem "Rathichlag geschickt gegen Augsburgt". Auch bier erflärt er: "Lässt man winkelmeisen zu, so mus man auch frisch bas gants evangelium lassen faren.' 3 In ähnlicher Weise sprach sich Luther an bemselben 26. August in seinen Briefen an Jonas, Spalatin und Melanchthon gegen die Augsburger Veraleichsverhandlungen aus 4. Namentlich ber Brief an Melanchthon zeigt deutlich, daß Luther eine Vergleichung nicht wollte. Er bekannte offen, bas ganze Vergleichungswert mißfalle ihm, weil eine Einigung unmöglich sei, wenn nicht ber Papit vorher sein ganzes Papit= thum ableae<sup>65</sup>.

Die energischen Mahnungen Luthers mußten auf den schwankenden, haltlosen Melanchthon tiefen Eindruck machen.

Es war beßhalb vergebens, daß Eck noch während des Gespräches selbst an Melanchthon einen Brief schrieb, in welchem er ihn mit ergreifenden Worten ,bei der Liebe Christi beschwor, zum Nutzen Deutschlands und der Fürsten auf alle Weise Mittel und Wege zur Eintracht der Kirche zu suchen<sup>c</sup>. "Was streitest Du, ' heißt es in demselben Briese, der ein schönes Zeugniß für den bis in die neueste Zeit viel verleumdeten Ingolstädter Doctor ist, "was streitest Du über die Application des Meßopfers und über das opus operatum? Ich bin dieser Dinge so gewiß, daß ich nicht zögern würde, sie mit meinem Tode zu bezeugen, und doch rathe ich um des Friedens willen allen Ständen, solche Streitsfragen als unentschieden dem Concil zuzuweisen. Mit allen Euren Fürsten und Herrn möchte ich hierüber sprechen. Daher ahme mein Beispiel nach.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wer aber follte bieß beurtheilen? <sup>2</sup> De Wette IV, 140-143.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schirrmacher hat S. 226—229 biesen Rathschlag zuerst aus ber Handschrift Aurifabers veröffentlicht.

<sup>\*</sup> De Wette IV, 144-148.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Summa mihi in totum displicet tractatus de doctrinae concordia, ut quae plane sit impossibilis, nisi Papa velit papatum suum aboleri. L. c. 147.

Und so möge denn Friede und Ruhe wiederkehren und das Schwert über ben Türken kommen.<sup>4</sup>

Luthers Herr, ber sächslische Kurfürst, sowie ber Landgraf waren von einer ganz unversöhnlichen Stimmung beseelt. Letzterer war namentlich gegen Melanchthon vom höchsten Mißtrauen erfüllt: "Wir sehen es darvor an,' schrieb er am 24. August an Luther, "daß sich die Sach' so seltzsam zugetragen haben, sein Philippi Melanchtonis Kleinmuthigkeit Schuld. Sie haben sich auch in ihren übergeben Articuln zu viel begeben.<sup>42</sup> An Zwingli schrieb ber Landgraf: "Magister Philipp geht zurüct", wie ein Krebs.<sup>43</sup> An seine Gesandten erließ er dann die bekannte Mahnung: "greift dem vernünstigen, weltweisen, verzagten Philipp in die Würstelt; es ist nicht Zeit Weichens, sondern zu stehen bis in den Tod bei der Wahrheit; sagt ihnen, daß sie nicht Weiber seien, sondern Männer.<sup>44</sup>

Der Landgraf sah in jebem Entgegenkommen ber Katholiken nichts als "Arglistlichkeit und Betrug". Er ermahnt beßhalb seine Räthe, in Nichts zu weichen. Er weiß wohl, daß durch Nachlassung und Verwilligung berselben Artikel ,in seinen Landen Friede geschaffen würde". Dennoch beharrt er bei seiner absoluten Unnachgiebigkeit, denn, meint er, "wenn man in's Weichen kommt, kann man nit genug weichen".

Vor Allem aber war ber Zorn ber Neichssstädte, besonders Nürn= bergs, gegen Melanchthon groß. Sie machten ihm die bittersten Vor= würse und beschuldigten ihn des Verraths <sup>6</sup>. Um für alle Fälle gesichert zu sein, baten sie den Kurfürsten von Sachsen, daß nichts endgültig ge= schehe ohne Luthers Vorwissen. Der Kurfürst erwiederte sehr zufrieden, das sei ganz seine Weinung.

Wenn man den Briefwechsel Melanchthons aus der Zeit, in welcher ber engere Ausschuß versammelt war, durchgeht und findet, wie selbst bieser unglückliche Mann von Tag zu Tag feindseliger gegen die Katho= liken gestimmt wird<sup>7</sup>, so berühren die stets wiederkehrenden Klagen seiner Parteigenossen über seine allzugroße Nachgiebigkeit sehr eigenthümlich. Niemals zuvor waren diese, meist auf Verrath hinauslausenden Beschul= digungen häufiger und schärfer ausgesprochen worden, als gerade damals. Die Gerechtigkeit erfordert, die Verantwortung Melanchthons aussührlich mitzutheilen. "Was ich gethan," schrieb er am 31. August an Camerar,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alfo am 27. Aug.; C. R. II, 316 sq.; Schirrmacher S. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Neubeder, Urfunden aus ber Reformationszeit S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zwinglii opera (Zürich, 1828) 2, 504.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. R. II, 326 sq. Hier steht im Tert ,verjagten<sup>4</sup>. Ich habe mir erlaubt, bieß in ,verzagten<sup>4</sup> umzuäubern. Auch Schmidt (Melanchthon, Elberfelb, 1861 S. 232) und schon vor ihm Rommel (Philipp ber Großmüthige Urk. S. 40—42) haben biese Aenberung vorgenommen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. II, 324. <sup>6</sup> S. oben S. 40. <sup>7</sup> C. R. II, 322.

bas ist nach Besprechung mit meinen Collegen gescheben. Seithem es bekannt geworben, bag mir ben Bischöfen bie Jurisdiction zurückstellen wollen. hat sich ber Tumult erhoben. Die herstellung der kirchlichen Berfassung nämlich nennt man Herstellung ber päpftlichen Tprannei. Der Grund des Widerstrebens ist mir wohl bekannt. Die Städte wollen nicht wieber unter bie tirchliche Gerichtsbarkeit ber Bischöfe zurud. Uber mit welchem Rechte magen fie es. wenn bie Bifchofe bie Lebre gestatten? Die Befürchtungen ber Stähte mögen nicht ganz unbegründet sein, aber ich will Dir auch meine Meinung sagen: O, wenn ich es vermöchte. nicht die Herrschaft der Bischöfe berzustellen, aber boch ihre kirchliche Bermaltung! Denn ich febe poraus, welche Rirche mir haben werben, wenn biefe tirchliche Verfassung gerftort wirb. 3ch fehe voraus, bag über bie Späteren eine Tyrannei fommen wirb, unenblich beschwerlicher, als jemals zuvor aemesen ift.' 1

Diese ahnungsvollen Worte sollten sich an dem unglücklichen Manne selbst erfüllen.

Der Kaiser, ber nichts sehnlicher als Frieden und Bersöhnung wünschte, war über diese Entwicklung der Dinge natürlich höchst unzufrieden. Wie waren alle seine Hoffnungen so schnell zerronnen! Gleich nach Ueberreichung der Consession hatte er nach Rom geschrieden und sie für einen guten Anfang zur Bekehrung erklärt. Einige Tage später äußerte er in einem Briese an seine Gemahlin die besten Hoffnungen. In Rom war man mit seinem Eiser höchst zufrieden. In einem am 6. Juli abgehaltenen Consistorium sagten fast alle Cardinäle, daß der Kaiser, der Engel sei, der zur Heilung der Christenheit vom Himmel gesandt seit<sup>2</sup>.

Um 14. Juli erstattete ber Kaiser bem Papste in einem längeren Schreiben ausführlichen Bericht über die Augsburger Verhandlungen. "Die Sache ist die, schreibt er, "daß ich anfangs in den Kurfürsten, Fürsten und Städten des Reichs, so weit sie sich tüchtig in unserm Glauben zeigen, vielen guten Willen mir zu dienen fand und erkannte, aber große Schwäche und Furchtsamkeit, um die Häressen und lutherischen Secten zu heilen. In den Kurfürsten, Fürsten und Städten aber, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Melanchthon fügt bann noch hinzu, baß er nichts nachgegeben habe, worüber er fich nicht vorher mit Luther verstänbigt. C. R. II, 334. Die mitgetheilten ahnungsvollen Borte mögen hier in ber Ursprache stehen: Utinam, utinam possim non quidem dominationem confirmare, sed administrationem restituere Episcoporum. Video enim qualem simus habituri Ecclesiam, dissoluta πολιτεία ecclesiastica. Video postea multa intolerabiliorem futuram tyrannidem, quam antea unquam fuit. Bgl. auch C. R. II, 341. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heine, Briefe an Kaiser Karl V. S. 18, 16.

anderer Meinung find, fand ich aleich aroke Neigung und hartnäckigkeit, in ihren bojen Blänen weiterzugeben. 3ch theilte besagten Rurfürsten, Fürsten, bie aut find, bie Schrift mit, bie mir ber Berzog von Sachsen, ber Rurfürst und bie anderen Fürften gegeben, bie ber entgegengesetten Bartei folgen, und wir beriethen, mas man barauf antworten und wie man es einrichten muffe, bamit bie Sache zu bem ermähnten Riele tomme. Denn soviel man von ihren Absichten hat erfahren und merten können, werben sie mich auf keine Urt zum Richter bieser Angelegenheit nehmen. noch fich meiner Entscheidung unterwerfen. Bin ich auch von Rechtswegen Richter und könnte de facto befehlen. jo würde boch bie Ausführung des Angeordneten schwierig sein, weil ihrer Biele sind, bie zu jener Bartei gebören, und weil bie Anderen von ben grrthumern, bie fie baben, nicht sehen und wissen, und bie Verpflichtungen noch nicht erfüllt find, bie oblicgen. Darum schien es, bag man sie fragen musse, ob sie noch etwas fagen, ober hinzufügen wollten, damit man, wenn, was fic fagten, gehört und gesehen ist, über Alles zugleich antworte. Und sie haben bereits Bescheid gegeben, der bejahend ausgefallen ift. In diefer Zwischenzeit hat nun der Legat mit vielen Theologen und Litteraten und ben bervorragenbsten Versonen sich bamit beschäftigt, und beschäftigt sich noch bamit, die Antwort zu besprechen und zu ordnen, die man ihnen zu geben hat, damit sie jo ausfalle, daß burch die beigebrachten Gründe biejenigen vernichtet und aufgehoben werden, durch bie fie ihre grrthumer ftuten wollen, und sie zur Erkenntnig bessen kommen, mas sie als katho= lische Christen thun müssen. Während man dieses betreibt, muß man natürlich mit aller Ueberredung und Ermahnung und auf alle Beise. bie sonst nuten zu können scheint, bahin mirken. 3hre hartnäckigkeit ift so groß, daß man für gewiß hält, sie werden barauf bestehen, daß man ihnen bas Concil gewähre, welches fie verlangen, und baf fie, wenn man es ihnen nicht bietet, sich von ihren Frrthumern nicht nur nicht zu= rückziehen und losmachen werden, sondern mit größerer Festigkeit barin beharren und von Tag zu Tag schlechter werden; sie möchten bavon An= laß nehmen, Mighelligkeit und Schaden folgen zu lassen, die man nicht fo leicht zügeln und heilen könnte. Denn, wie gesagt, bei den Unter= handlungen mit ihnen hat man in den Ginen große Furchtsamkeit, in den Undern große Neigung zur hartnäckigkeit erkannt, wie es auch ber Legat wohl gemerkt hat. Außerdem werden Alle ichon matt, und wo nicht eine besondere Feindschaft, ober besonderes Interesje zu Grunde liegt, ba thut ber Glaube menig zur Sache. In einem Wort, man erkennt in Allen ben Wunsch nach einer andern bessern Ordnung als ber gegenwärtigen. Deghalb ichien es besagten Rurfürsten und Allen, daß, wenn man nichts anderes zu thun vermöge, es das nothwendige und wahre Heilmittel fein werde, ihnen besagtes Concil innerhalb einer gewissen Zeit und am geeigneten Orte unter ber Bebingung anzubieten, daß sie inzwischen von ihren Frrthümern lassen und sich lossagen und wie Katholiken im Glauben und im Gehorchen unter ber heiligen Mutterkirche leben und verharren.' <sup>1</sup>

Letzteres Anerbieten ließ bann ber Kaiser in ber That am 7. Sep= tember ben protestantischen Ständen machen <sup>2</sup>. In ihrer Antwort bebankten sich die Protestirenden für die Bemühungen des Kaisers um ein Concil und baten um die Beschleunigung dessellben; das einstweilige Auf= geben der Neuerungen schlugen sie aber rund ab, denn "sie wußten dieß mit got und gewissen nit zu thun'<sup>3</sup>.

Die Drohung bes Kaisers, er werbe handeln, wie er es als Bogt ber Kirche müsse, blieb erfolglos. Die protestirenden Stände erklärten ihm am 9. September, daß ,die leere, und sonderlich die entstanden artikel auf ihrem teil in Gottes wort, bevehl und ordnung unwider= bringlich gegrundet seien'. Weiterhin sagten sie, daß sie ,von Gottes wort und ordnung in keinem abgesondert, noch darwieder in einige newe gesetz gelassen. Solt uns auch,' also fahren die Protestirenden in ihrer Erklärung fort, ,wo wir das mit Gottes überwiesen werben, oder wurben, herzlich und trewlich leid sein, daß wir uns einen Augenblict von der heiligen christlichen Kirchen gesondert erzeigen sollen. Darumb e. k. Mat. kein ungnedigs bestrembben darob emphahen wollen, ob sich die unsere in den verordneten ausschussen kurch sollen, ob sich die unsere in den verordneten ausschussen kurch sollen wort, ordnung und besehln in ehliche angegebne furschlege ber entstanden puncten halber ferner nicht haben begeben, oder bieselben annemen mugen.' <sup>4</sup>

Man sieht, an Einigung und Frieden ward auf Seiten der protestirenden Fürsten nicht mehr gedacht. Die unversöhnliche Stimmung der Protestirenden nahm immer mehr zu. Melanchthon klagt unaufhör= lich hierüber <sup>5</sup>. Was sollte der Kaiser thun? In seiner Noth machte er noch einen privaten Bermittlungsversuch.

Der kaiserliche Rath Georg Truchjeß von Waldburg und ber badische Ranzler Dr. Behe kamen am 10. September mit Brück und Melanch= thon in der St. Moritklirche zusammen. Man ging hier von Seite des Raisers dis an die äußerste Grenze der Zugeständnisse. Es scheint in der That, daß man dieses Mal nur Aeußerlichkeiten von den Neugläu= bigen verlangte, so besonders die Feier der Messe im Priesterornat mit den gewöhnlichen Ceremonien und mit dem Canon<sup>6</sup>.

Allein selbst bieje geringe Forderung wollten bie Protestirenden ichon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> heine a. a. O. S. 284-286. 522 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Förstemann 2, 391; C. R. II, 355.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Förstemann, Archiv I, S. 135 f.; Schirrmacher S. 258.

<sup>4</sup> Schirrmacher S. 263. 5 C. R. 11, 358. 361.

<sup>6</sup> Förstemann 2, 418.

nicht mehr zugestehen. Die Nürnberger fanden die Vorschläge ber Ka= tholiken ,ungleich, unchristlich und unleidlich', namentlich ,daß die Meß mit beeden Canonen in der Evangelischen Stände gebieth sollt zugelassen und gedultet, auch die Mönch mit ihren Miß= bräuchen ungehindert gelitten werden' sollten. Die landgräflichen Räthe, sowie Lüneburg wollten sich ,gar in kein weiter Unterhandlung mehr ein= lassen'<sup>1</sup>.

Man sieht, auch bieser Friedensversuch scheiterte an ber Unduldsam= keit der Protestirenden, die nicht bewilligen wollten, daß Jeder nach seinem eigenen Dafürhalten sich der alten ober neuen Kirche zuwende.

Auf wie schwachen Füßen mußte boch bas ganze neue Kirchenthum stehen, wenn man so sehr die einfache Dulbung der katholischen Messe fürchtete !

Auch Melanchthon, von Luther gegen jebe Vergleichung eingenommen und zur Rückkehr aufgefordert<sup>2</sup>, sah jest in den Concessionen der Katholiken nur ,eitel List und gefährliche Tücke', nur ein scheinbares Nachgeben, "um Pahst, Ablaß und Fegseuer zu retten'<sup>3</sup>. Er verzeichnete daher nicht mehr die Artikel, über welche man sich einigen könnte, sondern nur diejenigen, über welche man nicht übereinkommen könnte<sup>4</sup>. Seine Antwort auf die gewiß sehr gemäßigten Vorschläge von Truchseß und Behe ist offenbar nicht friedlich. Er verlangt in derselben, daß die Bischöke, bevor man ihnen die Jurisdiction zurückgebe, erklären und sich verdindlich machen sollten, daß sie die Diener und Verkünder des Evangeliums bestätigen würden. Er rechtfertigt dieß also: die Bischöfe haben die Jurisdiction nach menschlichem Necht, das Evangelium ist göttlichen Nechts. Das erste muß dem zweiten weichen<sup>5</sup>.

Gleichzeitig begann er bie Ausarbeitung ber Apologie ber Augsburger Confession, in welcher er sich die schärfsten Invectiven gegen die Alt= gläubigen erlaubt<sup>6</sup>. Alle Unterscheidungslehren sind hier zubem weit schroffer ausgedrückt, als in der sogenannten Confession.

Am 11. September versuchte ber Kaiser nochmals bas Haupt ber protestirenden Fürsten, den sächsischen Kurfürsten, umzustimmen. "Am Sonntage nach nativitatis Mariae, sindt von wegen kens. M. bey den Churfürsten zu Sachsen gewesen, nach mittage, pfalzgraf Friederich, herr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 367. <sup>2</sup> De Wette IV, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. II, 374. Es ift geradezu komisch, daß ber arme Melanchthon fast zu berfelben Zeit von ben Nürnbergern wegen seiner "kindischen" Friedensliebe ver= unglimpft wird. C. R. II, 363. 372.

<sup>\*</sup> C. R. II, 377.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. II, 375 sq.

<sup>6</sup> In ber beutschen Ausgabe der Apologie stehen noch mehr Invectiven als in ber lateinischen.

Georg Truchses und M. Hans Renner und mit s. churfg. g. gehandelt und sich sehr bemuhet und bevlissen, etwas auszurichten, aber die pro= testirenden haben fest gehalten.<sup>4</sup>

Um alle weiteren Vermittlungsversuche zu vereiteln, entschlossen sich ber Kurfürst Johann von Sachsen und ber Herzog Ernst von Lüneburg zur Abreise.

Der sächsische Kurprinz Johann Friedrich verließ schon am 12. September mit dem Grafen Albert von Mansfeld den Reichstag. Die Anderen gedachten ihm bald zu folgen.

Um Abend des 17. Seutember forderte ber herzog von Lüneburg die Räthe des Landarafen und die Nürnberger in seine Herberge. Hier erklärte er ihnen, ber Rurfürst wolle am 18. geheim abreisen, und er, ber herzog, mit ihm. Sie beide hatten ihren Rathen ,entlichen befoblen, sich in einige weitere Handlung nicht zu begeben'. Alles bief follte Geheimnik bleiben. Dennoch erfuhr es ber Kaifer. Diefer schickte bekhalb noch in derselben Nacht ben Herzog Heinrich von Braunschweig zum Rur= Am folgenden Tage ließ ber Raifer bem Rurfürsten jagen, er fürsten. werde ,einen endlichen Abschied des Glaubens halben geben'. Der Rur= fürst erschien bann vor Karl V. Derselbe ermähnte zuerst, daß ber Rurfürst habe beimlich weareisen wollen, mas boch nicht gestattet sei. Er begehrte, bag ber Rurfürst noch einige Tage verweile. Der Rurfürst ward barob schwermüthig und bitig, auf Meinung, solt es die Gestalt haben, fo mare er gefangen bie jest'. Der Markgraf begutigte ihn. Es gelang anfangs nicht. Endlich erklärte er bann, bis zum Freitag zu verweilen, bann jeboch wollte er abreifen, auf jeden Kall, mit oder ohne Urlaub<sup>2</sup>.

Am Abend bes 22. September ward ben evangelischen Ständen Augsburger Confession auf dem Rathhause der Reichstagsabschied in Bezug auf den Glauben verkündigt<sup>3</sup>. Den neugläubigen Ständen, deren Confession aus der heiligen Schrift mit gutem Grund widerlegt und abgelehnt worden, ward in demselben bis zum 15. April des nächsten Jahres Frist gegeben, um sich zu bereden, ob sie sich der nicht verglichenen Artikel halber mit christlicher Kirche, Papst und Raiser vereinigen wollten; inzwischen aber sollten sie nichts Neues über die Religionssache brucken lassen, Niemanden zu ihrer Secte nöthigen, die Geistlichen am Wesselestäufer und Sacramentirer verbinden.

Die protestirenden Fürsten schlugen biesen Abschied rund ab. Sie

<sup>1</sup> Schirrmacher S 294. Förstemann, Archiv I, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. II, 380 sq.

<sup>3</sup> Förstemann, Archiv II, 474.

wurden bei ihrem schroffen Vorgehen durch die Aengstlichkeit und Unklug= heit der Katholiken unterstückt<sup>4</sup>. Die Städte erklärten sich besonders gegen die Wiederaufrichtung der katholischen Messen und Ceremonien in Klöstern. Auf Betrieb Hessen und mit Rücksicht auf die damals gerade zwischen Butzer und Melanchthon eingeleitete Verständigung wurde auch die Mitwirkung gegen die Sacramentirer abgelehnt<sup>2</sup>.

Melanchthon billigte dieß Vorgehen seiner Glaubensgenoffen nicht. Er nannte den Abschied ,äußerst gemäßigt'. Eben damals schrieb er: "Die Butzerianer haben einzig und allein den Frieden ge= hindert, nachdem die Gegner billige Bedingungen vorge= schlagen batten'.<sup>3</sup>

Anders Luther. Er erlieft gegen ben Reichstagsabichieb feine .2Bar= nung an seine lieben Deutschen'. Er siebt in berselben mit Sicherheit ben Krieg voraus und bereitet die Gemüther darauf vor. Unser Gemissen ,' fagt er, .ift unschulbig, rein und sicher, ber Bapisten Gemissen schulbig, unrein und soralich'. Er sieht einen Aufruhr ber Papisten poraus. Wenn er in einem "Bapftischen und Pfäffischen Aufruhr ermorbet werde, fo wolle er einen haufen Bischoff, Bfaffen und Münche mit sich nehmen, damit man fagen foll: Dr. Martinus sei mit einer aroßen Brocession zum Grabe bracht, benn er ift ein großer Doctor uber alle Bischoffe, Pfaffen und Münche; barumb follen fie auch mit ihm zum Grabe geben auf bem Rucken, bak man bavon fingen und fagen foll. Und wollen also zur Lete ein Ballfährtlein mit einander thun; sie, die Bapisten, in Abarund ber Hölle, zu ihrem Lügen= und Morbengott, bem fie mit Lügen und Morden gedient, ich aber zu meinem Herrn Jesu Christo, bem ich in Wahrheit und Friede gedienet habe. Aber so boje follen sie es nicht machen, ich will's noch ärger mit ihnen machen. Und fo harte Röpfe sollen sie nicht haben, ich will noch härtern Ropf haben. Sie follen mir hinfurt weichen, ich will ihnen nicht weichen. 3ch will bleiben, sie sollen untergeben, sie haben's zu weit versehen. Denn mein Leben soll ihr Henker sein. mein Tod soll ihr Teufel sein." 4

Bis dahin hatte Luther gegen Aufruhr gepredigt, diese seine Ansicht hat sich jest geändert.

"Wo es zum Kriege kompt', erklärt er jest, "ba Gott fur sei! so will

4 Grl. A. XXV, 7 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Riffel 2, 437; Schirrmacher 313 f. 320.

<sup>2</sup> Reim, Schmäbilche Reformationsgeschichte S. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Caesar proposuerat moderatissimam sententiam .... άλλ' οἱ βουχρανίζοντες ἐχεῖνοι μονονουχί μόνοι ἐχώλυσαν ποιεῖν εἰρήνην, ἐπειδὴ οἱ ἀντίδιχοι προέθεσαν συνθήχας ἐπιειχεῖς. C. R. II, 389. Jm Original bieses Briefes waren nach Druffel (Sitzungsber. ber hist. Klasse ber Münch. Atab. 1876 S. 508) statt ber βουχρανίζοντες ἐχεῖνοι, wie es scheint, bestimmte Persön lichteten bezeichnet.

ich bas Theil, so sich wider die mördische und blutgierige Papisten zur Wehre setzt, nicht aufrührisch gescholten haben, noch schelten lassen; sonbern will's lassen gehen und geschehen, daß sie es eine Nothwehre heißen, und will sie damit in's Recht und zu den Juristen weisen. Denn in solchem Fall, wenn die Mörder und Bluthunde je kriegen und morden wollen, so ist's auch in der Wahrheit keine Aufruhr, sich wider sie seine und wehren.' <sup>1</sup>

Ueber ben Reichstag selbst weiß Luther gar nicht genug Schlimmes zu sagen. "O bes schändlichen Reichstags, bergleichen nie gehalten und nie gehöret, und nimmermehr gehalten noch gehöret werben soll, solcher schändlichen Handlung halben, der allen Fürsten und bem ganzen Reich ein ewiger Schandssleck sein muß, und all' uns Deutsche vor Gott und der Welt schamvoth machet."

Der Kurfürst von Sachsen verließ noch am Nachmittag bes 23. September Augsburg. Ein Gleiches thaten ber Herzog Ernst von Lüneburg und ber Fürst Wolfgang von Anhalt. Mit ihnen entfernten sich ber Kanzler Brück und die sächsischen Theologen. Durch diesen Schritt zerstörten sie jede weitere Möglichkeit einer Ausschnung.

Die Städteboten indessen blieben noch 3. Der Raiser machte jest einen Versuch, fie zu gewinnen. Er mochte hierbei um fo eber auf einen aunstigen Erfolg hoffen, als bie einzelnen Stäbte teineswegs unter einander einig waren. In den Berichten der Nürnberger und Frankfurter Gefandten findet man mehrmals Rlagen über bie Zerfahrenheit und Un= einigkeit ber Stäbte. "Es find unter uns Stäbten,' schrieben schon am 28. Juni bie Rürnberger Gesandten nach Haus, ,viel Practica und selt= sames Wesens, barum wir in Zweifel stehen, wo gleich bie Fürsten uns in den großen Ausschuß ansagen, ob wir barin sein werben, wie wir hievor zur Halsgerichtsordnung in den Ausschuft gewählet sind. Denn wir verstehen, es hab' sich allerlei Murmelns und Verdrieß bei etlichen Lutherischen Städten zugetragen, um beswillen, daß wir und Reutlingen uns in des Churfürsten Betenntnig (bie Augsburger Confession) unter= schrieben. So ift es mit ben Zwinglischen Stähten vorhin naß, und ob wir wohl bei den Ulmischen unsern Glimpf genug versucht, will es boch noch auch Mühe fein. Die päpftlichen Stäbte kennen E. 28. vor;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. a. O. S. XXV, 12 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. O XXV, 15.

<sup>, &</sup>lt;sup>3</sup> 3m Ganzen waren 29 Stäbte burch Gesanbte in Augsburg vertreten. C. R. II, 153.

mögen uns nicht wohl leiden.<sup>4</sup>, Es ist,<sup>4</sup> berichteten die Frankfurter Gesandten am 4. August, "bei den steten wenig rats zu suchen. Nornberg hengt Saxen an, Ulm ist vor sich selbst, Straßburg, Constants, Mem= mingen, Kempten, Lindaw haben auch eyn sonders.<sup>42</sup>

Die Stellung ber Stäbte war so unklar, daß man sie am 4. Juli gen Hof forderte, um sie zu fragen, weß Glaubens sie eigentlich seine<sup>3</sup>. Nürnberg und Reutlingen hatten die Confession unterschrieben, bennoch baten sie mit den andern um Bedenkzeit, die konnten aber nicht einig werden.

An Nurnberg schlossen sich außer Reutlingen noch Rempten, Heil= bronn, Windsheim und Weißenburg im Norbgau an.

Die vier zwinglisch gesinnten Städte Straßburg, Constanz, Memmingen und Lindau hielten eng zusammen. "Es haben, ' melden die Frankfurter Gesandten am 5. Juli, ,die von Strasburg vergangener Dag uns und etlich mehr von stetten bey sich erfordert, und die Bekhantniß irer lere und predig, so sie der keys. Mt. zu ubergeben willens zuvor anhoren lassen, ob sich ymant villencht mit inen underschreyben wolt. Wie wol nun dieselbig fast wol gestelt und etwas subtiler und zugtiger dan der fursten gewest, so haben wir doch, dweyl bis anher, bey uns deß sacraments halben ire opinion nit geprediget, daß underschreyben abgeschlagen. Dergleychen haben auch andere gethan uß ursachen yglicher insonderheyt furgewandt.' \*

So mußten denn die vier zwinglischen Städte ihr Glaubensbekenntniß, bie sogen. Tetrapolitana, am 11. Juli allein einreichen <sup>5</sup>.

Auf biese Spaltung ber Städte mochte ber Kaiser rechnen, als er am 24. September den Versuch machte, sie für den Abschied zu gewinnen. An diesem Tage wurden alle Städteboten auf das Rathhaus geladen. Im Namen des Kaisers redete hier Georg Truchseß zu ihnen. Vorerst verbot er den Städteboten, ohne Erlaubniß des Kaisers sich zu entfernen. Den Gesandten der vier Städte Straßburg, Constanz, Lindau und Mem= mingen ward sodann erklärt, da sie ein besonderes Bekenntniß eingereicht hätten, möchten sie ,außtretten', der Kaiser werde mit ihnen ferner handeln. Die Botschafter der sechs Städte Nürnberg, Reutlingen, Kempten, Heilsbronn, Weinscheim und Weißenburg im Nordgau, welche sich dem Kur-

<sup>3</sup> C. R. II, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 151. <sup>2</sup> \* §. R. T. A. 44, 35.

<sup>•</sup> Bericht ber Frankf. Gesandten vom 5. Juli in F. R. T. A. 44, 24. Dieselbe Stelle bei Schirrmacher S. 407 und incorrect bei Ranke, Deutsche Geschichte III, 301 A.; vgl. ferner C. R. II, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Förstemann II, 21; Schirrmacher S. 100. Das Bekenntniß Zwingli's war bem Kaifer am 8. Juli burch einen eigenen Boten überreicht worben. Baum, Capito und Bucer (Elberfelb, 1860) S. 469.

#### Der Augsburger Reunions=Berjuch 1530.

fürsten von Sachsen und beffen Mitvermanbten angeschloffen, mochten ebenfalls .auftretten und auch von R. M. sonderer handlung gewertig Den übrigen Städteboten murbe nun ber Abschieb, ben ber Raifer sein'. bem Kurfürsten von Sachsen bewilligt, vorgelesen. Dann theilte Georg Truchfes ihnen mit, daß ber Rurfürst von Sachfen fomie feine Mitverwandten, ungeachtet aller Bemühungen bes Raisers, biefen Abschied nicht habe annehmen wollen. Uebrigens hatte ber Raifer bem Rurfürsten von Sachfen baneben ,fürhalten lassen, bymeil permöge beft gott= lichen worts. Epanaeliums, auch aller pepftlichen und weltlichen recht niemants bem andern baß fein nemen foll, jo fen S. M. befelch und maynung, bag ber Corfurst von Sachsen und feine mitverwanten ben Rloftern und Stufften und andern aeistlichen bag pre wibber zustellen und sie restituiren wollen. 200 aber sie bag nit annemmen noch bie restntutio (Restitution) folnziehen, so werde bie tan. Mt. sich mit bebitlicher Haplichkait auch ben driftlichen konigen und potentaten zuvor mit Cor= und fursten und andern stenden des reichs underreden und berathichlagen, mas S. Mt. als rom. Rayfer, Bogt, Schuther und Beschirmer ber chriftlichen Rprchen berin wentter zu thun und zu handeln geburen woll.' Ferner habe er, Georg Truchfeß, Befehl, ben Stähten anzuzeigen, daß bie R. Mt. sich gegen Rur- und Fürsten und bie andern Stände auf bas gnädigste erboten habe, daß sie mit Ihrer Majestät Verson bei ihm auf bas fünftige angenommene Concil und Beendigung biefer Frrung beharren und aus dem Reich bevor und ehe sie Friede, Ruhe und Einigkeit gemacht habe, nicht verrücken, sondern zu ben Rur= Fürsten und anderen Ständen all' ihr Land, Leib und Bermögen seten wollte. Bum Schluß bat Georg Truchjeg bie Stäbte eindringlichst, ben Abschied anzunehmen 1.

Es war vergebens. Alle weitern Bemühungen bes Kaisers bei ben neugläubigen Städteboten waren umsonst <sup>2</sup>. Die Gesandten ber Städte Frankfurt, Ulm und Schwäbisch-Hall erklärten, sie könnten ben Abschieb nicht annehmen <sup>3</sup>.

So waren benn alle Einigungsversuche mißlungen. Die Spaltung ber beutschen Nation war offener benn je zu Tage getreten.

<sup>2</sup> Bgl. über biejelben Reim, Schwäb. Reformationsgeschichte S. 208 ff., 208 ff. <sup>3</sup> Bgl. Reim, a. a. O. S. 216. Auf ben merkwürdigen Briefwechsel zwischen

bem Rath ber Stadt grantfurt und ihrer in Augsburg weilenden Abgeordneten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beilage zum Bericht ber Frankf. Gesanbten vom 3. Okt. F. R. T. A. 44, 70—71. Hiermit stimmt, von einigen kleinen Abweichungen abgesehen, bie von Förstemann 2, 620—628 aus ben Markgräflich-Branbenburger Acten mitgetheilte "Erklärung bes Kalsers Karl V. burch Georg Truchseh im Reichsrath gethan, baß bie Reichsstädte bem verlesenen Abschieb beitreten sollen, überein (vgl. jetzt ben Abbruch bei Schirrmacher 431).

Der Kaiser hatte Alles gethan, was in seinen Kräften stand. Alle, auch Luther und Melanchthon, rühmten seine gütige und milbe Gesinnung. Luther meint, man müsse ben Kaiser seiner Berson halber entschuldigen. "Zwar ber Kaiser ist ein frommes Herz, aller Ehren und Tugend werth, bem jeiner Person halber nicht mag zu viel Ehr geschehen; aber lieber Gott! was kann ein Mensch wider so viel Teusel." An einer andern Stelle spricht Luther von der "wunderlichen, seltsamen Sanstmuth des Raisers"; er meint, "der fromme, gute Kaiser Karol site wie ein unschuldiges Lämmlein zwischen viel solchen Säuen und Hunden, ja zwischen viel Teuseln'<sup>1</sup>.

Noch viel anerkennender spricht sich Melanchthon über die milde, friedliche Gesinnung des Kaisers aus.

Gegenüber ber von ber französischen, Karl V. feindlichen Geschichtschreibung aufgebrachten Tradition über das Verhalten Karls in Augsburg ist namentlich das Zeugniß dieses patriotisch fühlenden Wortführers ber protestantischen Partei, den keine Bande der Furcht oder Dankbarkeit an den Kaiser fesselten, von arokem Gewichte.

"Niemand am Hofe," schrieb Melanchthon im Juni Myconius, "ift milder als der Kaiser." 2

Von Augsburg nach Wittenberg zurückgekehrt, melbet Melanchthon am 31. October 1530 einem Freunde von dort aus seine Erlednisse auf dem Augsburger Neichstage: "Wie der Dichter sagt: — a Jove principium, so beginne ich mit dem Kaiser. Denn ich habe an diesem Reichstage nichts so Denkwürdiges kennen gelernt, als die Geschichte dieses Kaisers selbst. Ich zweisle nicht, daß auch bei Euch sein beständiges Glück ihm zur großen Bewunderung gereicht, aber weit ruhmwürdiger und ehrenvoller für ihn ist, daß er bei so großen Erfolgen und während Alles ihm nach Wunsche geht, eine solche Mäßigung an den Tag legt, daß weber ein Wort noch eine That auch nur im Geringsten als ungehörig bezeichnet werden dürfte. Nenne mir aus der Geschichte einen König, einen Kaiser, den die Erfolge nicht verändert hätten. Bei diesem allein hat die Gunst des Geschickes es nicht vermocht, auf seine Haltung nachtheilig einzuwirken. Keine Begierde, keine Andeutung von Hochmuth

betreffs bes Abschichtebes hat schon Ranke (III, 333 A.) hingewiesen. Die von ihm mitgetheilten Stellen aus diesem Brieswechsel sind jedoch völlig incorrect. Bon einer Mittheilung berselben an dieser Stelle kann jedoch jetzt Umgang genommen werden, da die ganze Correspondenz von Schirrmacher S. 428 sf., 439 sf. mitgetheilt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grl. A. XXV, 25. LIV, 158. XXIV, 322; vgl. be Wette IV, 58. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bindseil, Ph. Melanchthonis Epistolae, Judicia act. (Halis Sax., 1874) p. 60 sq. C. R. II, 117; vgl. 116 (Caesaris, qui tamen clementissimi est ingenii). In einem zuerst von Schirrmacher (S. 377) veröffentlichten Briefe vom 21. Juli nennt Melanchthon ben Kaifer optimus et mansuetissimus.

oder Grausamkeit tritt je an ihm hervor. Denn, damit ich von andern Dingen schweige, in dieser Religionssache selbst, in welcher die Gegner mit wunderbaren Künsten ihn aufzureizen suchen, hat er uns dis jeht freundlich angehört. Sein Privatleben ist voll von den ehrenhastesten Beispielen der Enthaltsamkeit, der Selbstbeherrschung, der Mäßigkeit. Die häusliche Zucht, die einst bei den deutschen Fürsten so sehr strenge war, findet man jeht nur noch in der Umgebung des Kaisers. Deßhalb kann kein unehrenhaster Wensch sich in seine Verraulichkeit einschleichen. Alls Freunde sieht er um sich nur hervorragende Männer, die er mit eigenem Urtheile, gemäß ihrer Tugend, auswählt.

"Und wie einst ber Kaiser Alexander sich nur an dem Umgange mit dem Juristen Ulpian erfreut haben soll, so höre ich, daß mit unserm Kaiser der Kanzler Mercuvinus seit Lebenszeit der Bertrauteste sei. Diesen preisen Alle als einen vorzüglichen und weisen Mann, gleich einem andern Ulpian. Aus diesem Umstande, daß ein Jeder, an dessen Umgange sich der Kaiser erfreuen soll, so beschaften sein muß, kannst Du Dir ein Urtheil bilden über seine eigenen Reigungen und seinen Charakter. So oft ich darum den Kaiser erblickte, schien es mir, als sähe ich einen jener alten berühmten Helden und Halbgötter, welche die Sage je dann und wann unter den Menschen weilen läßt.

,Was Horaz von Augustus schreibt:

Hoc nihil majus meliusve terris Fata donavere, bonique Divi: Nec dabunt, quamvis redeant in aurum Tempora priscum.

bas würde, bei aller Anerkennung ber Verdienste bes Kaisers Augustus, viel besser auf Karl V. passen. Mir gereicht diese meine Erinnerung an ben Kaiser zur Freude: möge auch Dir meine Schilberung angenehm sein! Wen auch würde ein solcher Cinklang ber schönsten Tugenden, vor allen Dingen in einem solchen Fürsten, nicht entzücken.' <sup>1</sup>

Nach vielen Jahren fällt Melanchthon genau bassselbe Urtheil. Als er 1558 die Nachricht erhielt, Rarl V. sei "seliglich entschlafen in Spanien im Kloster, barin er Ruhe halber entwichen", schrieb er eine Charakteristitt des Raisers, in welcher er die Gesinnung und die Absichten desselben im Jahre 1530 aussführlich bespricht<sup>2</sup>. In nachbrücklichster Weise preist er seine Milbe und erinnert baran, wie Rarl in Augsburg "ausdrücklich bezeuget, daß er in der Sache keinen Krieg anfahen wollte, dis sie im Synodo verhöret und erörtert worden wäre". Am Schlusse sich an dem Orte von dem Kaiser Rarl anzeigen wollen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 430 sq. <sup>2</sup> C. R. IX, 708-717.

bieweil es in andern Hiftorien ausgelassen ift (nämlich bei Sleidan). Es find viel herrlicher Lugenden in ihm gewesen. Denn für sich selbst war er ein eingezogener mäßiger Herr. Im Regimente aber sind viele Anzeichen einer hohen, großen Weischeit. Und daß er in der Regierung Gerechtigkeit und Gelindigkeit lieb gehabt und gebraucht, weiset seine ganze Historie aus.' Mehrere Jahre nach dem Lobe des Kaisers rühmt berselbe Melanchthon abermals die "unglaubliche Milde Karls".

Die Beschuldigung, Karl V. habe während des Augsburger Reichstages die Anwendung gewaltsamer Maßregeln geplant, ist mit diesen gewiß unverdächtigen Zeugnissen Luthers und Melanchthons über den Eharakter des Kaisers unvereindar.

Sene Beschulbigung miderspricht aber auch birekt ben Aeukerungen bes Raifers felbst. Um 1. Januar 1530 fcbreibt Rarl V. aus Boloana cinen febr ausführlichen Brief an feinen Bruder Ferdinand, in welchem er sich über alle Fragen ber Bolitit ergeht 2. Er wünscht in bemfelben für feinen Bruber bie Babl zum römischen Rönig, für Deutschland ben firchlichen Frieden, bamit alle Macht gegen bie Türken gewendet werden tonne. Qus biefem Grunde foll Ferbinand bie beutichen Fürften burch freundliche Reben zu gewinnen juchen, und ihnen ein allgemeines Concil in Aussicht stellen. Bon bem Blane, Gewalt gegen bie neugläubigen Fürften anzumenden, findet fich in bem Briefe auch nicht die leifeste Unbeutung. Gbenso ift in bem oben ermähnten Briefe des Raisers an ben Papft, ber aus bem Juli stammt, von irgend einer beabsichtiaten aewalt= famen Unternehmung gegen bie Neugläubigen nicht bie Rebe. In einem im Herbst nach Rom gesandten Schreiben neigt sich der Raiser der Ansicht zu, daß Gewalt bie meiste Frucht schaffen wurde, allein er fügt fofort bie Ginichränkung hingu: es habe nicht ben Unfchein, bag sie nöthia sei3.

Es ift kein Grund vorhanden, an diesen vertraulichen Aeußerungen bes Kaisers, wie überhaupt an seiner durchaus friedlichen, offenen und von keiner Hinterlist oder Falschheit geleiteten Gesinnung zu zweiseln. Die Behauptung, sein mildes Betragen den Protestirenden gegenüber sei Berstellung gewesen, gehört zu den Verdächtigungen, welche jeder Autorität von der sich auslehnenden Partei unterschoben zu werden pflegen.

Die oft wiederholte Beschuldigung von gewaltsamen Absichten des Kaisers während des Augsburger Reunions-Versuches ist endlich auch mit der ganzen damaligen politischen Lage unvereinbar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 539 sq. (1560).

<sup>\*</sup> Lanz, Correspondenz des Raisers Rarl V. I, (Leipzig, 1844) S. 360-373.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>, No ay el aparejo que era menester.' Sandoval, Historia de la vida y hechos del emperador Carlos V. T. II, (Valladolid, 1600) p. 103.

Auch wenn Karl V. bie Anwendung von Gewalt gewollt hätte, so hätten ihm dazu damals die Mittel geschlt. Die gesammte Macht, welche ihn nach Augsdurg begleitete, bestand aus 1400 Mann spanischen und beutschen Fußvolks. Auf eine nachdrückliche Unterstützung durch die katholischen Stände aber konnte Karl in keiner Weise rechnen.

Wie groß auch immer ber Eifer ber altgläubigen Stände gegen bie neuen Lehren sein mochte, so war doch bei fast Allen die Besorgniß vor einer Verstärkung der kalserlichen Macht noch größer. Vor Allem die mächtigsten unter den katholischen Fürsten, die bairischen Herzoge, standen seit ber ihnen nicht geglückten böhmischen Königswahl in einem gespannten Verhältniß zum Kalserhause. Diese Spannung ward noch vermehrt durch bie Angelegenheit der römischen Königskrone, nach welcher Herzog Wilhelm von Baiern strebte. Die Anhänglichkeit diese Fürsten an die alte Kirche trat hinter dem von der französischen Bolitik eifrig genährten Schreckbilde von der übermächtigen Macht des Hauses Oesterreich gänzlich in den Hintergrund. Rarl V. kannte diese Sachlage ganz genau<sup>4</sup>.

Eine einfache Erwägung bieser Verhältnisse mußte beßhalb ben Kaiser bestimmen, mährend ber Augsburger Verhandlungen Mäßigung und Milbe walten zu lassen. Dem entsprechend waren benn auch die For= berungen, welche er in Augsburg an die Fürsten des neuen Kirchen= thums stellte.

Hier ift jedoch eines wohl zu beachten. Der römische Kaiser war ber Brunnquell aller Gerichtsbarkeit, ber Schützer alles Rechtes, sowohl für die Reichsstände als für die einzelnen Individuen unter benselben. Diese Reichsstände, die Fürsten und Obrigkeiten des neuen Kirchenthumes, mißhandelten und zertraten das Recht des Individuums: das Necht, zu beharren bei dem Glauben und bem Kultus ihrer Bäter<sup>2</sup>. Der Kaiser hatte hier die Pflicht, die Wehrlosen in ihren Rechten zu schützen. Dazu kam noch seine Stellung als Schirmvogt der Kirche, beren Angehörige zu beschützen, er bei seiner Krönung in Nachen seislich geschworen hatte. Karl V. mußte deßhalb an die neugläubigen Stände die Forderung stellen, Lehre und Kultus der Altgläubigen in ihren Landen bis zur Entscheidung eines Concils zu bulden. Dieß war aber auch seine hauptschlichste Forderung. Die neugläubigen Fürsten und Städte schlugen ihm dieß rundweg ab.

Weitaus die Mehrheit der Reichsstände hielt in der Religionssache zu dem Kaiser oder ging weit über seine Forderungen hinaus. Von dieser Seite kamen die Anforderungen an ihn, Gewalt zu gebrauchen. Mit offener Drohung trat namentlich der ebenso diensteifrige wie lohn-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stumpf, Baierns polit. Geschichte (München, 1816) I, 1, 57 f.

² Klopp, in ben Hift.=polit. Bl. 60, 219.

gierige Joachim I. von Brandenburg den Fürsten des neuen Kirchenthums entgegen <sup>1</sup>. Er verlangte die Anwendung von Gewalt. Diefelbe Anstächt vertraten die bairischen Herzoge und der päpstliche Legat Cardinal Campeggio<sup>2</sup>. Schon auf der Reise nach Augsdurg hatte Letzterer diese Anstächt dem Kaiser schriftlich dargelegt<sup>3</sup>. Wenige Tage nach der heim= lichen Entfernung des Landgrafen Philipp von Augsdurg entwickelte er dem Kaiser mündlich seinen Rath. Dieser ging dahin, daß alle Berjöhn= lichkeit hier nichts helfe, daß der Kaiser zur Gewalt greisen möge. Der Kaiser zeigte sich hierzu keineswegs geneigt. Er legte dem Cardinal ausführlich die Schwierigkeiten und Gefahren dar, welche ein innerer Krieg in Deutschland nach sich ziehen werde. Besonders wies er auf die brohende Türkengeschr und bie allgemeine Erregung des deutschen Bolkes hin: auch die Unterthanen der alttirchlichen Fürsten seien aufgewiegelt: es sei eine allgemeine Revolution zu fürchten <sup>4</sup>.

Rarl widerstand den Aufforderungen eines Joachim von Branben= burg, eines Campeggio, er möge zur Anwendung gewaltsamer Maßregeln schreiten, entschieden. Er beharrte bei seiner friedlichen und verschnlichen Gesinnung.

Schen wir nun, wie er sich ben Rathschlägen seines Beichtvaters, bes Bischofs von Osma, gegenüber verhielt. Zuerst rieth ihm berselbe, er möge Schmeicheleien, kräftige Drohungen ober Geschenke brauchen. Namentlich letzteren Gebanken regt ber Bischof von Osma öfters an. Er erinnert sein Beichtkind an eine frühere Erklärung besselben: sein höchster Wunsch sei, für ben Glauben ben Tod zu leiden, weil er nur badurch bem Ewigen für dessen unendliche Wohlthaten banken könne, mit dem Zusate: jetzt sei bie Zeit dazu gekommen, um zu zeigen, ob jene Worte wahr und von Herzen gewesen. Er bemerkt, daß der Glaubens=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 58. 69. 98. In einer Sitzung sagte Joachim von Brandenburg: "Wo bieser Churfürst zu Sachsen ber neuen lutherischen Lehte nicht würde abstehen, so würden Kais. Maj. ihm und ihren Auhängeru nach Landen und Leuten, Leid und Leben, Ghre und Gut, auch Weibern und Kindern zutrachten." Spalatin's Annalen (hersgeg. von S. Cyprian. Leipzig, 1718) S. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber die feinblichen Absichten ber bairischen Herzoge vgl. Nicc. Tiepolo Relatione. Ms. bei Ranke III<sup>2</sup>, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Diefe Darlegung (ein aussührliches Memorial und ein ganz kurzer Auszug aus bemselben) hat Maurenbrecher, Karl V. und die beutschen Protestanten 1545—1555 (Düsselberf, 1865) S. 3<sup>\*</sup>—16<sup>\*</sup>, aus bem spanischen Staatsarchiv von Simancas veröffentlicht. Eine Abschrift besselben Memorials aus einem Codex Vaticanus (Lak. fol. 303 sq.) verbanke ich der Güte des herrn Prof. Dr. Lämmer. Dasselbe hat hier die Ueberschrift \*, Instructione data al Rmo Carle Campeggio per la Corte Cesarea<sup>c</sup>. Ich sinder in diesem Frenzlar eine große Anzahl von Abweichungen von dem Maurenbrecher'schen Terte, beren Publication ich mir vorbehalte.

<sup>\*</sup> Campegius Salviato Aug. 10. bei Lämmer, Mon. Vat. p. 51. Baftor, Reunionsbeftrebungen. 5

## Der Augsburger Reunions=Bersuch 1580.

÷

fieg in Deutschland zugleich auch ein Gieg für ben Raifer, als folchen, sei, benn Spanien und Deutschland seien ber Nerp seiner Autorität. In einem Brief meint Garcia be Loanfa, ber Raifer burfe teinen Augenblick Bedenken begen, allenfalls eines feiner Rönigreiche zu vertaufen, um mit bem Erloje ben Glauben zu ftuten, benn für bie Singabe eines irbifchen Königreichs gewinne er bas unvergängliche Reich bes Himmels. Mitte Juli fchreibt Loanja abermals bem Raifer, er febe tein befferes Mittel als Geschenke und Schmeichelmorte, um bie zur Rücktehr zum Glauben zu bewegen, bie auf wissenschaftlichem Standvunkt ober im Reiche bie Höchsten find; und ist biek geschehen, fo habt 3hr fur bas übrige niebrige Bolf querft Gure taiferlichen Ebicte und driftlichen Ermahnungen öffentlich zu erlassen, und wollen sie dann nicht gehorchen, dann ist der wahre Rhabarber, um fie zu heilen, die Gewalt. Diese allein heilte ben Aufstand Spaniens gegen seinen König, und sie wird es auch fein, bie Deutschlands Untreue gegen Gott beilen wird.' Diefer Brief Loapfa's batirt vom 18. Juli. Die Antwort bes Raisers auf benselben ift uns Allein das milbe Betragen Karls ben Broteftirenben nicht erhalten. aegenüber, bie auf feine Beranlassung im August veranstalteten Bermittlungsversuche zeigen beutlich, bak er ben Rath bes Bischofs von Osma ebenso abwies, wie ben Campeggio's.

Loansa ergibt fich benn auch bald in biese Gesinnung bes Raifers. "Wenn es an Kraft gebricht, schreibt er bemselben am letten Tage bes August, bann arbeite Em. Mai. babin, Sich mit ihnen abzufinden, fo aut es geben will; und wenn fie haretiter fein wollen, fo mogen fie es fein; ba man fie nicht zuchtigen tann, fo mögen fie wenigstens ihre Srrthumer mäßigen, und babei Gure Diener bleiben, indem man ihrer beburfen möchte, um bie Chriftenheit gegen ben gemeinschaftlichen geind zu vertheis bigen, ber, wie es heißt, im nachften Jahre ohne Zweifel nach Italien tommen wird.' Daß ber Raifer, auch nachdem bie Protestirenden ben Reichstagsabschieb abgeschlagen, bie Unwendung gewaltsamer Makregeln verabscheute, zeigt deutlich ein Brief Loansa's vom 8. October. In ber Seele that mir die Unverschämtheit und Halsstarrigkeit weh, die biefe Baretiter in ihren grrthumern an ben Tag legen, und mehr noch, baß fo geringe hoffnung zum Einverständniß bleibt; vor Allem aber ichmerzt mich, fo wenig neigung zum mahren Seilmittel zu feben, welches bie Gewalt ift 1. 3ch habe fie immer mit ben Comuneros von Castilien verglichen; so lange mir ba ben Weg ber Milbe und mehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In gauz ähnlicher Beise hatte Loaysa am 1. Oct. an ben Kaiser geschrieben. Er hatte bamals angeführt, bie Härefie mülse beßhalb mit Gewalt geheilt werben, weil sie aus bem Billen entspringe und somit ber Verstand sie nicht zu heilen vermöge. Heine, Briefe an Karl V. S. 41

als gerechte Mittel versuchten, haben wir die Zeit verloren, ohne Frucht zu ernten, bis man das gewisse und beständige Mittel ergriff, welches der Krieg war. Ohne irgend einen Zweisel hätte man auch in diesem Meere der Schlechtigkeit nach diesem Pole hinsteuern müssen, aber vie Umstände scheinen mir, wie gesagt, schwierig; ein mächtiger Feind, wie der Türke und sein Diener, der Woywode, steht an der Thür; von dem König von Frankreich ist es nicht nur ungemiß, ob er Euch helsen, sondern sicher, daß er Euch entgegen sein wird, uneingedent aller Verwandtschaft und Berbrüderung; und der König von England würde dem Teufel aegen Ew. Mai. Hülfe leisten.<sup>41</sup>

Es ift unzweifelhaft, Karl hat während des Augsburger Reichstags nicht den Plan gehabt, die Protestirenden durch Waffengewalt zum alten Glauben zurückzubringen. Bis zuletzt hoffte er, wenigstens vorläufig, das heißt bis zum Zusammentritt eines Concils, den religiösen Streit burch friedliche Mittel beizulegen.

Man muß die Geduld des Kaisers bewundern: unermüdlich war er thätig, um nur irgend zu einer friedlichen Ausgleichung zu gelangen. Mit seltener Langmuth wartete er das Resultat der mehrmals von Neuem angeknüpften Unterhandlungen ab.

Diese Verhandlungen betrafen das Dogma. Auch dem Kaiser Karl erschloß sich noch nicht die Erkenntniß, daß der letzte Grund der kirchlichen Spaltung Deutschlands nicht mehr das Dogma war, sondern die Verschiedenheit der kirchlichen Versassungen. Die Augsdurger Confession mußte den Kaiser in diesem Frrthum bestärken, denn sie verneinte entz schieden die neue Rirchenverfassung, den fürstlichen Absolutismus auf kirchlichem Gebiete. Schon die in der Einleitung der Consession ausgesprochene Forderung der Berufung eines Concils, welche nothwendig das Versprechen der Unterwersung in sich schloß, gestattete dem Kaiser nicht, die Absicht der Zerstörung der bisherigen Versassung der Kirche bei den Unterzeichnern vorauszussen. Der Wortlaut der Consession selbst mußte bei dem Kaiser den verhängnisvollen Frrthum, daß die Verschiedenheit nur in der Lehre und den Ceremonien beruhe, noch mehr befestigen. Das officielle Bekenntniß der Anhänger des neuen Kirchenthums täuschte Karl V. über den wahren Grund der Spaltung.

In berselben verhängnißvollen Täuschung waren die übrigen An= hänger der alten Kirche befangen. Während der ganzen Augsburger Verhandlung hatte sich aller Streit in erster Linie um dogmatische Fragen gedreht. Gegen die dogmatischen Lehren war die Verfassungsfrage völlig in den Hintergrund getreten. Auf sie aber kam Alles an: in ihr wurz zelte die Spaltung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine a. a. O. S. 6, 9, 17, 20, 36, 48.

Nun aber zeigte sich gerade ber theologische Wortführer ber Neugläubigen zu Augsburg, Melanchthon, in diesem Punkte äußerst nach= giebig. Zudem ließ der Wortlaut der Augsburger Confession die Katholiken betreffs dieser geradezu entscheidenden Differenz völlig im Dunkeln. Auf diese Weise wurde es den Katholiken in Augsdurg gar nicht klar, daß der eigentliche Kern der Religionssache die Jurisdictionsfrage sei. Sie suchten die Unterschiede in den Dogmen auszugleichen, ohne auf die Jurisdiction viel zu achten. Schon deßhalb konnte man zu keinem Resultat kommen.

Andererseits aber konnte bie Einigung aus bem Grunde nicht zu Stande kommen, weil sie es gemäß dem Willen der Fürsten und Städteobrigkeiten, die sich dem neuen Kirchen= thum angeschlossen, nicht sollte.

Das Verhalten ber maßgebenden Persönlichkeiten des neuen Kirchen= thums mährend des Augsburger Neichstags beweist diese Behauptung in schlagender Weise.

Diese maßgebenden Versönlichkeiten waren aber nicht etwa Luther ober Melanchthon. Letterer hatte ichon vor feiner Abreise nach Augs= burg über die Rolle, die er bort spielen follte, keine hohe Meinung 1. Er war indeffen von den in Augsburg anwesenden neugläubigen Theologen ohne Zweifel ber Unführer. 218 folchen bezeichnet ihn Carbinal Campeggio geradezu 2. Melanchthon wollte nun allerdings zwischen den Begenfäßen eine gütige Verständigung anbahnen, er wollte ben Frieden ber Rirche und bes Reichs, er wollte bie Wiederherftellung ber alten Rirchenverfassung. Wie er, fo mögen auch noch viele Andere unter ben Protestirenden sich darnach gesehnt haben, sich in dem altehrmürdigen Gebäude ber Rirche mieber niederzulassen. Allein Melanchthon wie bie anderen neugläubigen Theologen waren nicht allein innerlich unklar, fondern auch äußerlich unfrei: sie ftanden im Dienste ihrer Landesherren. Melanchthon speciell war abhängig vom Kurfürsten von Sachsen und in hohem Grade von Luther. Durch bieje Ubhängigkeit fallt auf ihn indirect bie Mitschulb an bem Scheitern bes Augsburger Neunionsversuches. Daß ber Berfaffer ber Confession bieß Scheitern birect verschulbet, tann man nicht behaupten.

Luther verabscheute bagegen jede Einigung. Unaufhörlich mahnte er von Koburg aus die Seinigen, nicht nachzugeben und sich vor ben Tücken ber Katholiken zu hüten. Hier von Roburg aus übte er vielleicht einen größeren und nachhaltigeren Einfluß auf seine Anhänger aus, als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erit autem mihi manendum quasi gregario militi in exercitu, neque concedatur meo arbitrio pergere ichreibt er am 13. Februar an Camerar. C. R. II, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 55; vgl. auch C. R. II, 226 f.

ihm tägliche persönliche Gegenwart nur immer hätte verschaffen können <sup>1</sup>. Er trägt beßhalb birect Mitschulb an dem Scheitern des von dem edlen Raiser geplanten Augsburger Friedens= und Reunionsversuches. Doch auch er entschied nicht in letzter Linie, denn nicht er hatte die Gewalt, sondern die neugläubigen Fürsten und Städteobrigkeiten. Diese aber wollten aus Gigennutz keinen Vergleich irgend welcher Art.

Bon ben Stäbteobrigkeiten bezeugt Melanchthon ausbrucklich, baß nicht die neuen Doamen bie Magistrate und Batricier ber Reichsstädte zum Festhalten an ber neuen Lehre bestimmten, sondern bie neue firch= liche Verfassung, welche bie Macht berfelben ungemein erhöhte und erweiterte<sup>2</sup>. Es bandelte sich bei ihnen nicht um bie neuen Lehren, um bas neue Religionsbekenntniß, sondern nur um die Erweiterung ihrer Macht. Unter frommen Bibelsprüchen und mit Berufung auf das neue Epangelium' hatten sie sich ber in ihrem Bereich befindlichen überaus reichen Rirchen= und Rlofterguter bemächtigt und bie bijcofliche Luris= biction fich angeeignet : Dieje Bortheile wollten fie fich nicht wieder ent= reißen lassen und beschalb maren sie jeder Giniaung feindlich gesinnt. In einem Briefe an Camerar vom 25. September wirft Melanchthon ausbrudlich bie Schulb ber vereitelten Einigung auf Buter und andere gleichgefinnte Abgeordnete ber Reichsftähte. Der Raifer habe, fagt er, eine höchft gemäßigte Forderung gestellt. "Die Unbänger Buters haben einzig und allein ben Frieden gehindert, nachdem bie Gegner billige Bedingungen vorgeschlagen hatten.'3

Von den Fürsten traten vor Allem hervor der Landgraf Philipp von Heffen, der Kurfürst Johann von Sachsen und der Kurprinz Johann Friedrich.

Der Erste hinderte von Anfang an durch feine tecte, herausfordernde Haltung jebe Ginigung. Als es ben Anschein hatte, bag bieje bennoch zu Stande kommen werbe, verließ er heimlich ben Reichstag. Durch feine Flucht vom Reichstage machte Philipp, fo viel an ihm mar, die Möglichkeit einer Aussöhnung zu nichte. Aus ber Ferne erging bann bie Beisung an feinen Gefanbten: "Greift bem vernünftigen, weltweifen, verzagten Philipp in bie Bürfel.' Dieje Mahnung mar unnöthig, benn bem ungludlichen Melanchthon waren ohnehin bie Sande gebunden. Er ftand in Diensten bes Rurfürsten von Sachsen, und bieser wollte eine Einigung ebenso wenig, wie Landgraf Bhilipp und Luther. Von bes Lettern Ansichten war ber geistig beschränkte und auf einer einmal ge= faßten 3bee hartnäckig bestehende Rurfürst ganz abhängig. Seine in Augsburg bemiejene Unversöhnlichkeit marb von ben fachfischen Rurprinzen

<sup>3</sup> Bgl. o. S. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ranke III, 282. <sup>2</sup> C. R. II, 334; vgl. o. S. 40.

## Der Augsburger Reunions=Versuch 1530.

selbst offen zugestanden. Fünf Jahre später schried Johann Friedrich an Melanchthon<sup>1</sup>: "Wir haben mit Gott und Gewissen ohne Nachtheil des Evangeliums, weder aus Unterthänigkeit gegen kaiserliche Majestät, noch aus Freundschaft für die andern Stände des Neiches mit Gewissen nicht bewilligen, noch einräumen können, daß kein Theil das andere nicht ver= bammen dürfe. Darüber ist die ganze Concordia zu Augsdurg liegen geblieden.' Das heißt: die Rücksicht auf den Frieden des Neichs und die Einigkeit der Kirche haben es nicht vermocht, uns zu der Erklärung zu bestimmen, daß unser Evangelium uns gestatte, mit gutem Gewissen bie Gegner nicht zu verdammen; demgemäß haben wir erklärt, den Cultus der alten Kirche in unsern Ländern nicht bulden zu wollen. Daran ist 1530 in Augsburg jeder Versuch einer Einigung zerschellt.

<sup>1</sup> C. R. II, 911. Rlopp gebührt bas Verbienft, zuerft auf biese wichtige Stelle aufmerksam gemacht zu haben. Hift.=polit. B1. 63, 179.

# II. Die Frage des Concils.

Der Friede von Augsburg, ber erste große Reunionsversuch bes Raisers Karl war gescheitert. Er war gescheitert durch die Schuld ber neugläubigen Fürsten und Städteobrigkeiten, welche auf das Princip bes Landeskirchenthumes nicht verzichten wollten. Dennoch setzte ber Kaiser seine Bemühungen für die Wiederherstellung der Glaubenseinheit, auf welcher nach seiner Ansicht die Reichseinheit beruhte, fort. Er scheute keine Mühen und Ausopferungen, um den traurigen Rik zu heilen.

Das ganze Mittelalter hindurch war die Berufung eines Concils als das letzte Mittel zur Beilegung religiöser Streitigkeiten betrachtet worden. Luther selbst hatte schon 1520 in gerichtlicher Form vom Papste an ein allgemeines Concil appellirt. Er hoffte damals, auf einer solchen Bersammlung werde seine Lehre von der ganzen Kirche angenommen werden. Mit der Zeit schwand diese sanzen Kirche angenommen werden. Mit der Zeit schwand diese sanzen kirche angenommen werden. Mit der Zeit schwand diese sanzen zurche solcher wille gegen die Concilien der Kirche. Schon im Jahre 1524 schrieb er an einen Freund: der Name "Concilium" sei ihm fast so verdächtig und verhaßt, als der Name "freier Wille"; habe man doch schon auf dem apostolischen Concilium (zu Jerusalem) mehr von den Werten und Tra= ditionen, als vom Glauben gehandelt, und auf den folgenden Conciliensei nie vom Slauben, sondern immer nur von Meinungen und Streit= fragen disputirt worden.

Die große Mehrheit ber Anhänger ber neuen Lehre bachte jedoch keineswegs von den Kirchenversammlungen wie Luther. Letzterer mußte noch recht oft den "schändlich verdampten Wahn, daß man die Concilia achtet, sie haben den heiligen Geist", bekämpfen <sup>1</sup>.

Obwohl Luther so bachte, forberten bennoch bie Führer ber Neu= gläubigen mit Nachbruck bie Berufung einer allgemeinen Kirchenver= sammlung. Zuletzt war bieß noch in Augsburg geschehen. Die Augs= burger Confession verlangte in ber nachdrücklichsten Beise bie Berufung eines gemeinen, freien, christlichen Concils durch den Papst. Dies For=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erl. A. XXVII, 335 (1520); vgl. XIX, 187; XX, 267.

berung ist burch keine Clausel eingeschränkt. Die Confession sagt viel= mehr klar und beutlich, daß diese Appellation burch keine nachfolgende Handlung an ihrer Kraft verlieren solle.

Der Kaiser ward durch diese Forderung der Confession in seiner Ansicht, eine allgemeine Kirchenversammlung sei das beste Mittel zur Beilegung des religiösen Zwistes, sehr bestärkt. Uebrigens war diese Ansicht des Kaisers kein plötzlich in ihm aufgekommener Gedanke: schon längst war er dieser Meinung. Bereits 1524 brang Karl V. in den Papst, das von den Neugläubigen verlangte Concil "sobald als nur immer möglich" abzuhalten. Als Ort desselben wurde von ihm Trient vorgeschlagen, weil die Neugläubigen ,es für eine deutsche Stadt halten, obgleich es schon eigentlich Italien ist<sup>4</sup>.

Karl hoffte burch das Concil Deutschland zu beruhigen, es zu einigen gegen den Erbseind des christlichen Namens, den Türken. Aus dielem Grunde bemühte er sich unablässig in Nom- für die Berufung desselben. Bernehmen wir darüber seine eigenen Worte: "Seit dem Jahre 1529, wo der Kaiser zum ersten Mal nach Italien ging und mit dem Papste Elemens eine Zusammenkunst hatte, unterließ er nie, so oft er diesen Papst oder den Papst Paul sah, auf allen seisen, auf allen Reichstagen Deutschlands, in allen anderen Zeiten und unter verschiedenen Verhältnissen, beständig, entweder in Person oder durch seine Minister ein allgemeines Concil als das einzige Heilmittel für die Uebelstände Deutschlands und die Berirrungen, welche sich in der Christenheit verbreiteten, zu begehren."<sup>2</sup>

Wer trägt nun die Schuld an der Verzögerung des Concils? Diefe wichtige Frage kann nur durch ein näheres Eingehen auf die Verhand= lungen über die Concilsfrage beantwortet werden.

Im Juli bes Jahres 1530 verwandte sich Karl V. von Neuem bei dem Papste Clemens VII. für die schleunige Berufung einer allge= meinen Kirchenversammlung. "Alle,' schreibt er, halten dafür, daß das Concil das wahre Heilmittel sei: die Schlechten wünschen es, weil sie benken, von ihren Absichten dabei etwas durchführen zu können, und die Guten, damit die böjen Werke der Schlechten bort geheilt werden, und biese ihre Wünsche, oder das, womit sie ihre ersten dösen Pläne zu bebecken such, nicht durchführen; denn kämen sie damit durch, so würde ein Jeder sich erkühnen können, Neuerungen anzufangen, die man darnach nicht zu heilen wüßte, noch vermöchte. Ferner wünschen es eben diese Guten, um nicht die Unordnung zu sehen, die jetzt herricht, und um eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine, Briefe Karls V. S. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kervyn be Lettenhove, Aufzeichnungen Karls V. Deutsch von L. A. Barnfönig (Leipzig, 1862) S. 83.

beffere Ordnung für bie Rufunft einzuführen, bamit nicht noch größere Uebel und neue Irrlehren entstehen. Die Uebel. Die erfolgen könnten. wenn es nicht geschehen mürbe, sind unendlich : und unter ihnen nach meinem Dafürhalten bie hauptsächlichsten; ber Ungeborfam bieser, und bie Bielen. bie fich geminnen werden, weil bie, welche ihnen im Gebeim zugethan find, offen hervortreten, und bie Zweifelhaften fich fur fie entscheiden werben, sagend, man verweigere ihnen barum bas Concil, weil auf biefem bie Irrthumer, bie fie hatten, fich als mahr ergeben murben. Die Guten werden immer ichmächer werben und immer mehr ben Muth verlieren, wenn sie sehen, baft sie nicht von bem Concile unterstützt werben, bas sie für bas mahre Heilmittel von Allem halten; bie Anderen bagegen werben immer kecker auftreten, und sich mit bem Bisberigen nicht beanugen, und bas Mles mit bem Ruf und Geschrei nach Befferung. Die hauptschuld baran aber mird man Gurer Heiliakeit und mir, als den Borzüglichsten, zur Laft legen.' Der Raifer stellt bann bem Papste ben "unendlichen Gewinn", den ein Concil bringen werde, vor und erinnert ihn an bas, mas sie in Bologna abgemacht. ,Sett,' fährt er fort, ,haben wir ben Frieden, ohne ben bürfte es nicht geschehen, weil es nicht mit Einstimmung Aller vor sich geben könnte, und eher ein Schisma, als ein allgemeines Concil herbeiführen würde. Dieses erwägend und mich erin= nernd, wie zufrieden wir gewesen, als wir es abgemacht, ferner weil ich bie Gute und Grabheit, die heiligen und guten Absichten ber heiligsten Berfon Gurer Seiligkeit tenne, und ber Bflichten gebente, bie Gurer Beiligkeit und mir obliegen, sowie ber Entschuldigung, bie mir haben würden, wenn wir thun, was an uns ist, und bag man, wenn es fehl fchluge, feben murbe, wer bavon bie Schulb hat, und erkennen, daß mir es nicht find, ba wir es munschen, und mit allen Kräften uns bemuhen, fo scheint es mir fehr angemessen, ihnen besagtes Concil anzubieten. Es würde aut sein, wenn Eure Heiligkeit umgebend Zeit und Ort bazu bezeichnete, und 3hr in Guren Briefen ausbrücken wolltet, bag es nicht mit Eurer Seiligkeit Willen unterbleiben foll."

Der Papst antwortete schon am letzten Tage des Juli zustimmend. Er verhehlt sich zwar nicht, wie mißlich es sei, daß die Protestirenden die Autorität der früheren Concilien angegriffen; bennoch gibt er den Gründen des Kaisers, dem er hohes Lob spendet, nach und erklärt sich bereit, die Kirchenversammlung zu berufen. Nur die Bedingung stellte er, daß die Protestirenden sich dem Concil unterwersen und die fraglichen Punkte möglichst kurz zusammenstellen. Als Ort schlägt Clemens in erster Linie Rom, dann Bologna, Piacenza, Mantua vor<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine, a. a. O. S. 286-288.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1530 nr. CLXXI sq.; Bucholt, Geschichte ber Regierung Ferdinand I. (Wien, 1833) 4, 278 ff.

Die Bedingung, unter welcher ber Kaiser das Concil vom Papste verlangt hatte, daß die Neuerer einstweilen zum Gehorsam gegen die Rirche zurücktehrten, ward nicht erfüllt. Dennoch betrieb ber Kaiser auch nach dem gänzlichen Scheitern des Augsburger Reunions=Bersuches mit ungeschwächtem Eiser die Berufung einer allgemeinen Kirchenversammlung.

Am 15. November 1530 erschien Pebro de la Eueva, der Majorbomo des Kaisers, in Rom. Seine Instruction ging dahin, dem Papste zu erklären, alle Hoffnungen, die Lutheraner durch gütliche Mittel mit der Kirche wieder zu vereinigen, seien vereitelt und abgebrochen: es bleibe daher kein anderes Mittel als das Concil. Der Papst möge ,in Erwägung, wie viel für den Dienst unseres Herrn, für die Erhaltung und Förderung des Glaubens und für das Wohl der Christenheit daran gelegen, für gut halten, Alles zu gestatten und anzuordnen, was dazu führe, daß das Concil in der möglichst kürzesten Zeit zusammenkomme, und die Mißhelligkeiten und der Schaden vermieden würden, die ans einem Aufschub erfolgen könnten<sup>c</sup>. Den Ort zur Abhaltung des Concils stellt der Kaiser dem Papste anheim, doch dittet er, einen solchen zu wählen, der Deutschland möglichst nahe sei, etwa Mantua oder Mailand<sup>1</sup>.

Ebenso energisch spricht sich ber Raiser in bem Briefe, welchen Don Bedro perfönlich bem Bapfte überreichen follte, für die balbige Berufung bes Concils aus. "Es liegt uns kein Heilmittel vor, noch können mir ein anderes erwarten, als bie Busammenberufung bes Concils, besonbers wenn wir bie Hartnäckigkeit und ben entschiedenen Gigenfinn ber grealäubigen und ber von unserem Glauben Berirrten in Betracht- ziehen. und von ber anderen Seite ermägen, daß bie Guten alle hoffnung verlieren würden, mit der sie unsere Unterthanen noch gehalten haben, denn biese murben sich nicht mehr halten lassen, wenn es nun nicht geschebe. Obgleich aber die Einen wie die Andern für das heil bes Ganzen das Concil verlangen, fo habe ich es boch, bem folgend, mas Eure Seilig= feit mir schreibt, nicht zusichern wollen, ba jie sich nicht zu ben Bebingungen verstanden, die Eure Seiligkeit sett, daß sie sich nämlich sogleich zur Einigung mit der beiligen Mutterfirche betehren, und barin bis zur Entscheidung des Concils leben und verharren. Wenn auch Alle ein Concil verlangen, und bie Schlechteren fordern, bag es fogleich geschehe, so hat man ihnen doch geantwortet, es würde gehalten werden, wo und wie es für bas Ansehen Eurer Heiligkeit passend, und wie es Euch genehm ift, mit Bestimmung der Rönige, Fürften und Serren der Chriftenheit, und immer hat man sie der Güte und Gnade Eurer heiligkeit ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Instrucion original que dió el Emperador á Don Pedro de la Cueva bei Seine S. 525 ff.; vgl. S. 289 ff.

fichert, bie 3hr Allen ermeisen murbet, fo bag Reiner Grund zur Un= zufriedenheit hatte. Da aber kein Mittel genützt hat, noch nützt, obschon Eure Heiligkeit mit bem Vertrauen, bas 3hr in mich fetet, trot ber Anführungen ber Carbinale mir es überlaffen habt, weil ich boch babei zugegen, zu feben und auszumählen, mas am meisten zum Dienste un= feres herrn und feines beiligen Glaubens gereiche, - fo fage ich, nach= bem ich es wohl erwogen und mit allen Kurfürsten, Fürsten und Stänben bes Reichs besprochen habe, mir scheint, ich murbe nicht erfüllen. mas ich Gott und Eurer Heiligkeit schulde, wenn ich Euch nicht klar und beftimmt faate: bas was zur heilung biefer Irrthumer, zum Wohl ber Chriftenheit, zur Befestigung bes Glaubens, zur Erhebung bes apo= ftolischen Stuhles und zur Ehre Gurer Beiligkeit geschehen muß, ift bie Rusammenberufung bes Concils, benn ohne basselbe gibt es tein Mittel. bas ausreicht, und bei weitem größer sind die Uebelstände, die sich er= geben, wenn es nicht geschieht, als bie, von welchen man merkt, bak fie bei einem Concil eintreten murben, ba ihre Irrthumer jo viele und fo verschiedene sind, und täglich deren neue entstehen. Es tann nicht bezweifelt werben, bag bas Concil für Alle, und namentlich für bas Bolt von großem Nuten scin wird, wenn fie sehen, daß über die Retereien, bie fich neu erhoben haben, eine neue Berordnung von Seiten ber Rirche ftattfindet. Es foll aber bie gegenwärtige Zeit nicht geeignet fein, um ein Concil zu berufen, ba man einem Rrieg mit ben Turten ent= gegensehe; boch ba murbe bas Concil nicht nur nicht hinderlich fein, fondern im Gegentheil fehr nothwendig; benn wenn Gure Seiligkeit mit allen Fürften und Nationen der Chriftenheit vereint ift, tonnte ichleuniger für bas nothwendige Heilmittel gesorgt werden; felbst falls der Türke mit feiner ganzen Macht fame, murbe bie Gegenwehr, wenn bie ganze Chriftenheit dazu beitrüge, fo hinreichend fein, baf fie nicht nur zum Widerstande ausreichte, sondern bag man selbst angreifen könnte; dieses würde aber nicht so schnell und geeignet geschehen, wenn nicht Alle verfammelt maren, und um biefes auf befagtem Concil anzuorbnen, murbe es nicht nöthig fein, es aufzulöfen, vielmehr könnte man mit ber guten Ordnung, die man bort geben mürbe, fortfahren; benn bie, welche babei zu präsidiren haben, werden bei bem, mas mit ben Waffen zu thun ift, nicht fehlen. Das andere Gute, was baraus hervorgehen würde, ift Eurer heiligkeit bekannt, es ift vielerlei Art, und folglich der Schaden und das Uebel bei dem Unterbleiben groß. Deshalb bitte ich Euch so bringend als ich vermag, 3hr möget für gut halten, daß bejagtes Concil in furger Beit berufen werbe."

Aehnlich wie ber Kaiser schrieben auch Campeggio und Bernhard

<sup>1</sup> Seine, S. 297 f., 530 ff.

Eles aus Deutschland: ber Papst schwankte. Um 18. November antwortete er dem Kaiser in sehr unentschiedener Weise. Einige Zeit später erklärte er jedoch wiederholt, der Meinung des Kaisers folgen zu wollen <sup>4</sup>. Demgemäß schrieb der Papst an alle Fürsten der Christenheit. Zum Kaiser sandte er behufs näherer Besprechung den Bischof von Tortona, Uberto di Gambara<sup>2</sup>.

In Klandern am hofe bes Raifers angekommen, überreichte Gambara ein Schreiben bes Bapstes, in welchem bie bem Concil entgegen= stehenden Schwierigkeiten im Namen bes Collegiums ber Carbinale aufgezählt waren. Sechs Schwierigkeiten werben bervorgehoben. (5:8 fei. bieß es, miklich, wenn man ben Häretikern erlauben wolle, ihre fo oft perurtheilten Frrthumer von Neuem porzulegen. Zweitens sei porgus= zuseten, baf fie, welche bie Autorität ber alten Concilien laugnen, fich ichmerlich biefem untermerfen möchten. Drittens murben fie auf ben Buch= ftaben pochen und sich mit ber ben haretikern gewöhnlichen hartnäckigkeit nicht wollen überzeugen laffen. Biertens murden, menn fie in ber 3miichenzeit bei ihrem Ritus verharren könnten, nachmals, bei Beendiauna bes Concils, ber Einführung ber Bestimmungen besselben unüberwind= liche Schwierigkeiten entgegentreten. Fünftens möchte es leicht geschehen, baß auf einem Concile bie alte Differenz, ob der Bapft über bem Concile stehe ober nicht, sich wieder erhebe und zu einem Schisma Anlaß aebe. Endlich fei es fehr fraglich, ob die Fürften fich bazu verstehen murben, fich zu einem Concile einzufinden, bas unter bem Schute ber taifer= lichen Gewalt stehe, benn er, ber Papit, tonne nur zu einem folchen tom= men, bas burch biefe gesichert fei 3.

Der Kaiser ließ sich durch die ihm von Gambara vorgestellten Schwierigkeiten nicht bavon abbringen, noch weiter auf das Concil zu dringen. Er wurde hierin von seinem Bruder Ferdinand und den übrigen katholischen Fürsten Deutschlands bestärkt. Nach Frankreich sandte er Louis de Prat, der direct bei Franz I. anfragen sollte, wie derselbe sich zur Concilsfrage stelle. Zwei volle Monate ließ der französische König den Kaiser auf Antwort warten. Dann erklärte er, das Concil könne nur mit Einwilligung aller christlichen Fürsten gehalten werden; man müsse also zuvor bei diesen Umfrage thun und ihre Gutachten ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zwei Briefe bes Papstes vom 18. Nov. u. 6. Dez. 1530 bei Heine S. 301. Einer vom 19. Dez. bei K. Lanz, Correspondenz des Kaisers Karl V. (Leipzig, 1844) 1, 409. Ein Breve Clemens' VII. an K. Ferdinand von 1. Dez. 1530, in welchem ber Papst erklärt, ein Concilium berufen zu wollen, bei Bucholtz, Ferdinand I. B. IX. p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Stoegmann, Ueber bie Briefe bes Andrea da Burgo an den Cardinal und Bischof von Trient, Bernhard Cles in den Sizungsber. der Wiener Akademie Bb. 24 (1857) S. 199. 236. <sup>3</sup> Heine S. 106 A.

fordern. "Das heißt gerade soviel, als das Concil unmöglich machen, und wollen, daß es nicht gehalten werde!' rief Loaysa aus. Auch der Kaiser erkannte dieß<sup>1</sup>. Er ließ sich aber dadurch in seinen Bemühungen für den Zusammentritt des Concils nicht irre machen. Die Verhandlungen mit Gambara nahmen ihren Fortgang.

Gambara leate dem Raifer fünf Bedingungen vor, welche ber Bapit und bas beilige Collegium aufgestellt batten. Runachst handelte es fich um ben bei ber Berufung des Concils anzugebenden Zweck. Die Mei= nung bes Bapftes mar, bas Concil folle nur in Betreff ber Sache bes Türkenkrieges und zur Bekehrung der Luthergner angesagt und ge= halten werben. Dem Raifer ichien es zur Wahrung bes von Rechtswegen festgesetten Verfahrens, bas bisher bei ben beiligen Concilien eingehalten fei, fomie auch aus bem Grunde, bag zur Geringachtung und Verleumbung eines berartigen Concils keine Gelegenheit geboten werbe, geeigneter, es einfach und ohne Restriction zu berufen. Wenn es bann versammelt, bann könne Se. Heiligkeit entscheiden, mas barauf porzulegen und zu verhandeln fei. Der Bapft verlangte zweitens, baß ber Kaifer bem Concil von Anfang bis zu Ende versönlich beiwohne. mit feiner Abreise follte bas Concil für aufgelöst angesehen werben. Der Raifer war hiermit einverstanden. Bezüglich bes Ortes, an welchem bie Rirchenversammlung abgehalten werben follte, münschte ber Papst eine italienische Stadt. Karl ermieberte, bag er für seine Berson alle von Sr. Seiligkeit vorgeschlagenen Orte billige; bie deutschen Fürften und auch Andere aus diefer Nation brängten auf Mantua ober Mailand. Auf die papstliche Forderung, daß nur die nach dem Kirchenrechte Be= rechtigten eine entscheidenbe Stimme auf bem Concil haben follten, ant= wortete ber Raiser im Allgemeinen, bag in biefer Sinsicht bie bisher ubliche Form beibehalten werden folle. Die fünfte und letzte Bedingung war, baß bie Lutheraner bas Concil förmlich nachsuchen und ihre recht= mäßig Bevollmächtigten zu bemselben senden follten. Der Bischof von Tortona bestand jedoch auf biefer Bedingung nicht 2.

Die französische Politik war unterbessen in ihrem Wirken gegen das Concil, welches vor allen Dingen den Zwiespalt im römisch-deutschen Reiche beilegen sollte, unablässig thätig. Der König von Frankreich wurde hierbei von dem englischen König eifrig unterstückt. "Der Neid Frankreichs und die Leichtfertigkeit Englands", wie der Beichtvater des Raisers sich ausdrückt, "verhinderten dießmal den Zusammentritt des Concils."<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine S. 112 f.; Lanz, Correspondenz Rarls V. I, 429. 450 f. Papiers d'état de Granvelle I, 509. 512. 519.

<sup>\*</sup> Seine G. 537 ff.; vgl. 306. \* Seine G. 113 ff.

Es ist oft behauptet, aber nie bewiesen morben, daß Clemens VII. im Geheimen mit bieser Bolitik einverstanden war. Allerdinas liek Franz I. bem Bapite ,in ber Meinung, bak er ihm bamit einen Gefallen erweise und baft es ein Mittel sei, ihn zu geminnen', oftmals versichern, er werbe Alles thun, um bas Concil unmöalich zu machen. Allein ber Papit liek sich hierburch nicht verlocken. Er erwiederte, daß er nur das Wohl ber Chriftenheit muniche und alle Fürften zu biefem 2mede ein= muthig und im Einverständnik sehen wolle 1. Es war aber bie Bflicht bes Bapstes bei einer so michtigen Sache, bei ber bie sich entgegenstellen= ben Schwierigkeiten keine bloß fingirten, sonbern wirkliche und höchft beachtenswerthe maren, alle einzelnen Momente genau zu ermägen, ebe er ben entscheidenden Schritt that. Die Stellung bes Papstes war eine un= endlich weiter aussehende, als biejenige bes Raisers. Letterer hatte nur für bie Rube und ben Frieden feiner Länder zu forgen, der Bapft mußte bie ganze christliche Welt in's Auge fassen. Sieht man nun auch von ber eigenthümlichen Volitik Englands ganz ab: konnte ber Bapit für bie fehr zweifelhafte Aussicht, bie Abgefallenen in Deutschland wieder zu ge= winnen, den Abfall von ganz Frankreich wagen? Konnte er, um Deutschland zu gewinnen, und bas war noch lange nicht ficher, Frankreich opfern?

Unter biesen Umständen war es ganz natürlich, daß der Papst für die Sache des Concils täglich kühler wurde. Er fürchtete, der König von Frankreich würde sich mit dem von England verbinden und ein Gegen= concil versammeln <sup>2</sup>.

Ein neuer Vorschlag, welchen Franz I. um biese Zeit machte, zeigte recht beutlich, wie dieser König ben Zusammentritt des Concils und damit die Weiderherstellung des religiösen Friedens in Deutschland auf alle Weise zu verhindern bestrebt war. Der französische König erklärte nämlich jetzt auf einmal, er würde auf keine Art in das Concil willigen, wenn es nicht in — Turin gehalten werde und er, der König, dabei zugegen sei. Wolle der Kaiser auch dahin kommen, so sei es gut; doch müßte jeder von Beiden eine gleiche Zahl von Bewaffneten bei sich haben! Als Clemens VII. an den französischen Sesandten die Frage stellte, warum sein König nicht zugeden wolle, daß das Concil in Piacenza oder Bologna gehalten werde, antwortete dieser, weil sein her nicht durch das Herzogthum Mailand reisen würde, wenn es ihm nicht gehöre! Gleichzeitig ließ der französische König durchblicken, daß er um den Preis von Mailand bereit sei schlier nie streben für das Zustandekommen des Concils zu unterstüchen!<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> heine S. 172. Es find bie eigenen Borte bes Papftes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seine S. 114. 121. <sup>8</sup> Seine S. 129. 132. 137.

Jedermann mußte einsehen, daß unter diesen Umständen der Zusammentritt des Concils vorläufig unmöglich war. Bielleicht daß aus diesem Grunde Clemens VII. sich entschloß, zur Wiederherstellung des Friedens in Deutschland Zugeständnisse zu machen. Möglich ist es jedoch auch, daß er hierin durch eine gewisse Annäherung eines Theiles der Abgefallenen bestärkt ward. Die Nachrichten über diese Annäherung sind so dunkel, daß ein Urtheil über die Aufrichtigkeit derselben nicht abgegeben werden kann. Immerhin aber verdienen dieselben ihrer bischerigen Bergessenenter entzogen zu werden.

Am 14. April 1531 gab ber kaiserliche Gesandte in Rom, Mai, bem Vertrauten des Kaisers, Francisco de Covos, die erste Kunde von seltsamen Reunionsplänen. Von Seiten des Herzogs von Sachsen, schrieb er, sei ein Mann mit Vollmachten und Briefen an den französiz schen Hof gekommen, der auch zu Sr. Heiligkeit gehen wolle. Der Papst habe ihm gesagt, er glaube, daß es wahr sei, es sei ihm schon etwas davon zu Ohren gekommen, doch habe er bereits begonnen, hier durch ben Herzog von Albanien Schritte dagegen zu thun. Uehnliche Pläne werden in der Correspondenz des Kaisers besprochen<sup>4</sup>.

Allem Anschein nach hat es sich vornehmlich um die friedliche Reunion des sächsischen Rurfürstenthums und der Stadt Rürnberg gehandelt.

Die allgemeine Stimmung in Deutschland war bamals folchen Bla-Aleander fand im Jahre 1532 auf feiner Reife nen nicht unaünstia. nach Regensburg bie öffentliche Meinung im Vergleich mit bem Zustanbe, wie fie zur Beit bes Wormfer Neichstages gemesen, fehr merklich ver= ändert. Damals hatte er unter ben Lutheranern einen feinbseligen Biberwillen gegen alles, mas von Rom abhing, gefunden. Sest bemerkte er auch in protestantischen Orten ein artiges Zuvorkommen gegen feine Berson, bas bem in katholischen Ländern beobachteten gar nichts nachgab. Die niederen Bolfstlaffen in ben protestantischen Ländern hatten es bereits einsehen gelernt, baß sie baburch, baß sie sich dem Behorsame gegen ben Bapft entzogen hatten, nicht nur gar nichts gewonnen, sondern im Gegentheil noch verloren hatten, indem die weltliche Gewalt sie nur besto mehr ben Druct ihrer Serrschaft fühlen ließ. In ben Reichsftäbten aber, berichtet Aleander weiterbin, bereuten Die angeseheneren Bersonen bereits bitter ben Abfall. Sie hatten ihr früheres Unsehen gröcktentheils verloren. und die in Frechheit ausgeartete Rühnheit der niederen Rlassen hatte schon angefangen, mit Füßen zu treten, mas ihnen früher Ghrfurcht abzunöthi= gen im Stande gewesen mar 2.

Die Aussichten für Reunionsbestrebungen im protestantischen Deutsch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine S. 232 A.; Lanz I, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pallavicino III, c. 9.

land waren somit nicht ungünstig. Trotzbem war die Haltung des Papstes sehr zurückaltend: er traute den ihm gemachten Anerdietungen nicht <sup>1</sup>. Der Erfolg hat ihm Recht gegeben.

Die Unterhandlungen betreffs einer Reunion follten mit den sächstischen Kurfürsten durch einen Unterhändler stattsinden. Näheres erfährt man aus einem Briefe Mai's vom 30. November. Bon einer Audienz bei dem Papste erzählend, schreicht er: "Ich stellte an ihn die Frage, was aus der Unterhandlung geworden, von der er früher gesagt hatte, daß er sie betreide, um Rürnberg und den Herzog von Sachsen sowie die andern Berirrten wieder zu gewinnen. Er antwortete, daß er vor einigen Tagen einen Brief von dem erhalten habe, mit dem er unter= handelt hätte, und darin zeige er ihm an, daß er nun zum Herzog von Sachsen Slauben gehören, gesprochen, Alle aber sich dahin entschieden hätten, zu thun, was der Herzog von Sachsen thun oder sagen würde.

Beznalich ber Verson bes Unterhändlers aibt Mai an, berfelbe fei ein Rauf= und Brivatmann. Beffer unterrichtet ist in dieser Hinsicht Muscettola, einer der kaiserlichen Geschäftsträger in Rom. Er hat ben Um 30. November ichreibt Brief des Unterhändlers selbst gesehen. er hierüber ausführlich: "Ich habe einen Brief gesehen, den Jener gefchrieben, ber mit Gr. Seiligkeit über bie Lutherischen Länder unter= handelt hatte, und in der That macht er ihm in feinem Schreiben bie beste hoffnung etwas auszurichten. Er scheint einen italienischen Prediger, einen Meister Bartholomäus aus Benedig, gewonnen zu haben, ber früher ein großer Lutheraner war, und viel Ansehen bei ihnen hat, weil sie ihn für einen groken Reind bes Bapftes halten, mas er früher auch wirklich war, ba ihn biefer aus bem Orben verbannt hatte. Dieser Prediger wird im Geheim aute Dienste in den Glaubensangelegenheiten leiften; zunächst wird er foviel er tann, thun, um bie Zwinglianer mittelft Luthers felbst zu Grabe zu bringen, und darnach benkt er einige lutherische Brediger von ihren Meinungen zurückzubringen, fo baß fie fich wieber zum tatholischen Glauben und zur römischen Rirche wenden. Er bietet ihm bas als ganz gewiß an, will aber, baß es ganz geheim bleibe, benn außerdem, daß die ganze Unterhandlung zerfiele, wenn es entbedt würde, geriethe er auch noch in Gefahr, fein Leben zu verlieren. Ferner ichreibt jener Mensch, er wolle zum Berzog von Sachsen geben, und hoffe, etwas bei ihm auszurichten; in Augsburg, von wo er schreibt, habe er schon bei einem ber bortigen Vorsteher in Bezug auf ben Glauben aute Dienste geleistet, und er hoffe bie Stadt dabin zu bringen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jacobus Salviatus Laurentio Campegio, Rom. 12. Sept. 1531; bti Lämmer, Mon. Vat. p. 78.

baß sie den vertriebenen Franciskanern und Dominikanern wieder zurück= zukebren gestatte.<sup>4</sup>

Man wird gut thun, auf derlei Versprechungen nicht allzu viel zu geben. Die entscheidende Persönlichteit, der sächsliche Kurfürst, war ohne Zweifel im Herbst des Jahres 1531 ebenso wenig friedlich gesinnt, wie ein Jahr zuvor in Augsdurg. Gerade damals unterhandelten mit ihm im Namen des Kaisers die Grafen von Nassau und Nuenar. Der Kurfürst erklärte ihnen, "daß es sein fester Wille und seine Absicht sei, bei der von ihm in Augsdurg öffentlich bekannten Wahrheit (der Confession) zu bleiben; er wolle mit Gottes Hülfe dabei bis an sein Ende verbarren.<sup>4</sup>

Größere Hoffnungen konnte man bagegen auf ben milber und nachgiebiger gesinnten Melanchthon seken. Sein Name spielt denn in ber That in biefen geheimen Reunions-Verhandlungen eine große Rolle. Man bachte ihn burch Erweisung von Begünstigungen seitens bes Bapstes ober bes Raifers zu geminnen. Unfere Nachrichten bierüber find jedoch ebenso bunkel, wie luckenhaft. Im Herbst bes Jahres 1531 ist zuerst bie Rebe bavon. Salviati, Campeggio und besonders Aleander intereffirten fich für bie Sache. 3m November besselben Jahres spricht Aleander von ben Ber= handlungen eines Herrn Beter (mastro Pietro), ber in Holland lebe und bie Rudtebr Melanchthons betreibe 3. Auch Bapft Clemens VII. scheint für biese Verhandlungen, deren Einzelheiten leider nicht bekannt find, großes Interesse gezeigt zu haben. "Es hat,' schreibt Sanga am 25. Januar 1532 von Rom an Meander, "unferm herrn fehr mißfallen, zu vernehmen, bag betreffs ber Buructführung Melanchthons nicht mehr biejenige Hoffnung gebegt werben kann, welche man hatte;' ,ich habe,' fügt Sanga hinzu, in diefer Angelegenheit nie viel gehofft." 3u ber= felben Ansicht tam auch Aleander. Ratholische Gelehrte theilten ihm im März 1532 mit, wie fehr Melanchthon eine Zusammentunft mit ihm wünsche. Es scheint nicht, daß bieselbe ftattgefunden hat. Allein Aleander muß wohl bittere Erfahrungen mit bem Wittenberger Professor gemacht haben, denn im Juni 1532 schreibt er von Regensburg aus an Sanga, Melanchthon sei bei allen schönen Worten, welche er Rebermann gegen= über mache, verschlagen und beghalb um so gefährlicher 5.

Auffallend ist es, daß um diese Zeit auch von einer Conversion des= jenigen Fürsten die Rede ist, der durch seine Flucht von Augsburg im Jahre 1530 zum großen Theile den Reunionsplan des Kaisers zerstört hatte. Aleander erzählt nämlich in einem vom 25. November 1531

6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine S. 232 A. <sup>2</sup> Lanz I, 524.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lang I, 560. Lämmer, Mon. Vat. p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 97. <sup>5</sup> Ibid. p. 103. 128. Baftor, Reunionsbeftrebungen.

batirten Schreiben an Sanga als vertrauliche Angabe eines Mannes, ber mit dem Land grafen von Heffen und bem gleichfalls ber Kirche entfrembeten Kölner Kurfürsten Hermann von Wied viel zu thun hatte, daß beibe Fürsten einer Aussjöhnung mit ber alten Kirche nicht abgeneigt seine. Der Kölner Kurfürst sei zur Rücktehr bereit, wenn ber heilige Stuhl wegen ber von ihm eigenmächtig besetzen Beneficien Gnade walten lasse; ber hessische Landgraf, bessen unterthanen in hohem Grade nicht nur wegen ber religiösen, sondern auch wegen ber politischen Knecht= schaft unzufrieden seien, werde benselben Schritt thun, wenn man ihm wegen gewisser, von ihm eingezogener unbeweglicher Kirchengüter durch bie Finger 1.

Im Frühjahr bes folgenden Jahres tauchen ähnliche Reunionsplane Am 16. April berichtete Carbinal Loansa hierüber an Copos. auf. "Der Bapft hat mir gesagt, fcreibt er, baß ein Deutscher mit einer Instruction von vier Lutherischen Bredigern hergekommen, die viele Dienste zur Bekehrung Deutschlands zu leisten versprechen, und Luther und ben Berzog von Sachsen zurückzuführen benten; sie bitten ben Bapit, ihnen anähig zu sein. Er hat ihnen geantwortet, sie mögen nur thun, was fie fagen, er verspreche ihnen, fie bann reichlich zu belohnen. Er verlangte sogleich fünfhundert Dukaten, um sie ihnen zu geben und zu vertheilen; und obgleich der Bapft der Sache keinen Glauben ichenkt, will er ihnen boch das Gelb geben, und ihnen Gnaden versprechen, menn fie ben Dienst geleistet haben werden, von bem sie reben. 3ch wollte nicht unterlassen, es zu ichreiben, obgleich ich es fur Luftichlöffer halte.' Weitere Angaben über biefen Borfall finden fich in einem Briefe Muscettola's vom 19. April. .Was jenen Balizoli betrifft, der vor einigen Tagen gekommen mar, mit Sr. heiligkeit über bie Sache ber Lutheraner zu fprechen. und ber anzeigt, bag ber Herzog von Sachsen sich gut anlassen murbe, fo habe ich Sr. Heiligkeit ichon bemerklich gemacht, bag er ein großer Franzose ist, und Se. Heiligkeit hat es mir auch selbst gesagt und Se. Heiligkeit sagt, er glaube keineswegs, daß etwas an bestätigt. ber Sache fei, boch icheine es ihm nicht ichlecht, zu feben, mas baraus wird und wie Alles geht; überdies könne es fein, daß ber herzog von Sachjen wirklich den großen gehler erkannt habe, den er begangen, und sehend, wie die Secte in Verfall gerathe, weil in Bezug auf den Glauben soviel Zwiesvalt unter ihnen ausgebrochen, nun zu Zugeständniffen bereit mare, ohne ben Schein annehmen zu wollen, als wiche er der Gewalt.' 2

Am 9. Mai hatten Andrea da Burgo, Muscettola und ber kaiserliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 89.

<sup>2</sup> Seine S. 231 2.

Orator eine längere Unterredung mit Clemens VII. über diese geheimen Reunionsbestredungen. Der Bericht des Andrea da Burgo über dieselbe ist uns erhalten. Aus demselden geht hervor, daß Clemens VII. den Unterhändler, der hier Rasael de Palazolo genannt wird, zu Campeggio senden wollte, was jener jedoch verweigerte. Der kaiserliche Orator machte den Papst aufmerksam, sich vor den Verhandlungen mit diesen schlechten Menschen zu hüten. Andrea da Burgo wies noch insdesondere auf das Hoffnungslose solcher leichtfertiger Unterhandlungen hin. Der Papst entschloß sich zuletzt, jenen Unterhändler noch so lange in Rom zu halten, dis Briese von Karl V. oder Ferdinand I. gekommen wären, aus denen man ersehen könne, welche Antwort die Protestirenden dem Raiser aegeben hätten<sup>1</sup>.

Das Dunkel, welches über biesen seltsamen Reunionsplanen liegt, wird vielleicht niemals erhellt werden. So viel ist jedenfalls sicher, die Unterhändler machen nicht den Eindruck großer Zuverlässigkeit, und ber Verdacht liegt nahe, daß sie in eigennützigem Interesse jene Verhandlungen begonnen haben. Möglich ist es auch, daß sie nur Werkzeuge waren, und daß die Protestirenden mit jenen Unterhandlungen nur ben Reichstag hinausschieben und Zeit gewinnen wollten, oder auch, daß sie beabsichtigten, den Papst zu Zugeständnissen zu zwingen<sup>2</sup>.

Es mag bahingestellt bleiben, mas ben Bapft Clemens VII. per= anlaßte, sich um diese Zeit zu Zugeständnissen bereit zu zeigen. Die Thatfache fteht fest. Um 3. Juli 1531 berichtet Cardinal Loansa bem Raifer. ,ber Bapft habe in Betreff ber heilung Deutschlands gesagt, bag er für bie Chriften gewähren wolle, mas Em. Majestät verlange, und für bie häretiker bas, mas sie fordern, immer natürlich bie Substanz unseres Glaubens ausgenommen.' Räheres über die vom Bapit beabsichtigten Zugeständniffe findet sich in einem Briefe von Mai aus dem Juli 1531. "Nachdem ich Se. Heiliakeit bringend gebeten habe, barüber zu bestimmen. was auf dem Reichstag in Deutschland geschehen soll, bamit bort keine Zeit verloren werde, fagte er mir ichließlich, er habe brei Dinge mit bem Carbinal von S. Sirto festgesett: einmal bak bas, mas nicht de jure divigo verboten ift, nicht als Tobfünde, sondern nur als läfliche gerechnet werbe, mas nicht nur für die Häretiker, sonbern auch für bie Chriften von ängftlichem Gemiffen von Wichtigkeit ift. Das zweite fei, baß bie Communion in beiberlei Gestalt gesegnet und gereicht werbe. Das britte, bag in Betreff ber Verheirathung ber Geistlichen es nach bem Brauche der Griechen gehalten werden folle. Alles das,' fügt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholt, Ferdinand I. Bb. IX, p. 116. Aus diesem Berichte geht ferner hervor, daß jener Unterhändler aus Mailand stammte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lanz I, 559 f.

Mai hinzu, scheinen Dinge, bie im Fall eines Vertrags weiten Weg öffnen. Se. Heiligkeit bat mich, es nicht zu schreiben, ba, wenn er es auch bewilligen wollte, es doch nur sehr allmälig geschehen könne." Diese Mittheilung wird indessen burch keine andere Nachricht bestätigt; auch an sich klingt sie nicht sehr glaubwürdig. Ein uns erhaltenes eigen= händiges Schreiben des Papstes an König Ferdinand über bei den Religionsverhandlungen zu machende Zugeständnisse, batirt Rom den 11. Juli 1531, bestätigt die Nachrichten Mai's nicht. Der Papst ermahnt vielmehr Ferdinand in dringender Weise, Nichts zuzugestehen, was der übrigen Christenheit zum Aergerniß gereichen könne <sup>1</sup>.

Die französische Bolitik arbeitete unterbessen unverbrossen baran, ben Busammentritt bes Concils illusorisch zu machen. Sie ward in biefem Bestreben unterstützt durch den Herzog von Ferrara, der Mistrauen zwischen Raifer und Bapft zu faen bestrebt mar 2. Daß unter biefen Umftänden bie neigung bes Bapftes für bie Zusammenberufung bes Concils nur gering sein konnte, ist leicht erklärlich. Auch der Beichtvater bes Raisers, Garcia be Loapla, bat im September ben Raiser .tausend= mal, er möge, sobalb als nur möglich, von biefer ichmarzen Unter= nehmung, bem Concil, abstehen, benn aus vielen Gründen fei es für bas Gebeihen bes Raifers nicht ersprieklich, und mas bisher geschehen. habe ihm (bem Raiser) nur Schaden gebracht.' "Gure Absicht,' schreibt Loapfa weiterhin bem Raifer, tann nicht tugenbhafter fein; aber ba 3hr aanz offen sebet, das Neid und Kleinmuth hier entgegen wirken, so be= anuat Such bamit, bie Geneiatheit Gottes zu Guren Gunften gewonnen zu haben, und leitet Eure Angelegenheiten nach anderem Wege, ber für Euer Interesse ber fürzere sein mird; bie Schuld für das Unterbleiben bes Guten, welches hatte geschehen tonnen, wird Anderen zur Berbam= mung gereichen und Euren Ruhm nicht beeinträchtigen."

Der Kaiser aber in seinem ritterlichen Sinne und Glaubenseifer ließ sich burch alles dieß von der Betreibung der Concilssache nicht abbringen. Er blieb bei seiner Behauptung, daß das Concil das einzige Heilmittel sei. Endlich drang er durch.

Am 28. November 1531 fand in Rom ein Consistorium statt. In bemselben wurde der einstimmige Beschluß gefaßt, daß ein Concil statt= finden, Ort und andere Nebenumstände aber der Weisheit des Papstes überlassen sein sollten. Am 10. December wurde dann ein Circular=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Mittheilungen über die Zugeständnisse Elemens' VII. bei heine S. 148 f. 154 f. A. Das Schreiben des Papstes bei Bucholtz IX, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Näheres hierüber in einem Briefe Loaysa's vom 12. September, bei heine S. 162 f.

<sup>3</sup> Seine S. 163 f.

breve an alle christlichen Fürsten erlassen, in welchem ber Beschluß, ein Concil zu berufen, erklärt ward; binnen Kurzem sollte basselbe nach einem geeigneten Orte Italiens zusammengerufen werben.

Franz I. war aber nicht müßig. Nach wie vor suchte er ben Zusammentritt einer allgemeinen Kirchenversammlung zu hintertreiben. Im Geheimen unterhandelte er mit den Schmalkaldnern, besonders mit dem hesspischen Landgrafen<sup>1</sup>. Karl V. hatte in der That, wie Loaysa einmal schrieb, keinen größeren und schlimmeren Feind in dieser Welt, als den König von Frankreich. "Aber Gott," fügt Loaysa hinzu, "ist so gnädig und die Absicht Seiner Majestät so katholisch und so sermeinwohl gerichtet, daß ich hoffe und für gewiß halte, er werde den Uebermuth der Türken, den Neid des Königs von Frankreich, die Un= mäßigkeit Englands und alle Machthaber brechen, die sich gegen unser unschulziges Lamm erheben."?

Anfangs Mai 1532 richtete Clemens VII. wegen ber Frage bes Concils ein Schreiben an den Kaiser. In demselben führte er aus, daß das Concil auf alle Weise berufen werden müsse, und daß er Alles, was er vermöge, thun werde, um es zu Stande zu bringen, nur müsse Frankreich zuftimmen. "Wofern man aber sieht," bemerkt Clemens in demselben Briese, , daß der König von Frankreich das Concil entweder nicht will oder demselben Schwierigkeiten entgegenstellt, so sage ich Ew. Majestät offenherzig, daß die Berufung des Concils ohne ihn Wirkungen haben könnte, welche den gewünschten ganz entgegeugesetst wären und den Lutheranern, welche sonnen, nur Anlaß geben könne, in ihrer Hartnäckigkeit zu verharren. Ew. Majestät wolle bedenken, was Ihnen das Beste icheint; benn ich werde benken, das sei ber beste Entschluß, welchen Ew. Majestät mir vorschlagen werden. Ich bitte Gott, uns das einzuflößen, was am meisten zu jeinem Dienst gereicht." 3

Franz I. bemühte sich mit großem Eifer, das Einverständniß zwi= schen Papst und Kaiser zu zerstören. Durch alle möglichen Mittel suchte er dem Papste Furcht einzuflößen und ihn von seiner Liebe zum Kaiser abzubringen. Man behauptet, es sei ihm dieß gelungen. Dem wider= spricht direct das Zeugniß des Bischofs von Osma, der in seinen ver= trauten Briefen wiederholt versichert, daß der Papst bei aller Rücksicht= nahme gegen Frankreich im Grunde seines Herzens dem Kaiser zuge= than sei<sup>4</sup>.

Die Nachrichten, die über die Türken einliefen, wurden unterdeffen

- 8 dd. Rom 10. Mai. Bucholt IV, 290 f. A.
- 4 Seine G. 256 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> heine S. 203 f. <sup>2</sup> heine S. 319. 325.

immer brohender. Bapft und Raifer boten Alles auf, um bem Erbfeinde bes christlichen Namens ein geeinigtes Deutschland entgegenzustellen. Beide unterstützten sich bierbei gegenseitig. .Se. Seiligkeit, ichrieb Muscettola am 12. Marz 1532 an Karl V., ,hält bafür, baß Em. Majestät in Sachen bes Reichstages für ben Glauben bas Neußerste thun muffe: und kann man nicht Alles ausrichten, mas man will, fo moge man weniastens thun, mas sich für jest thun läst, und soll bie Unterhand= lungen mit den Lutheranern nicht abbrechen, bamit, wenn ber Turke tommt, er nicht etwa wegen ber Zwietracht Deutschlands schwächeren Biberftand finbe, und überbies, wenn fie auch Lutheraner maren, fo seien sie boch immer Christen. Dekhalb sei es bas Beste, auf biesem Reichstag fich fo aut es gebe zu pertragen, hamit Beibe bazu belfen, ben chriftlichen Glauben gegen ben Türken zu vertheibigen; bann könne man mit ber Zeit ber Heilung bes Uebrigen Raum geben, mas noch unter ihnen zu thun fei. Doch Alles will ber Bapft dem befferen Urtheil Gurer Majestät überlassen.' Noch merkmurbiger find bie Nachrichten. welche Muscettola in einem Briefe vom 19. April mittheilt. Nachrichten. beren Glaubwürdigkeit, so lange sie nicht anderweitig bestätigt werden, bahingestellt bleiben muß. "Ge Heiligkeit," also berichtet der genannte faiserliche Geschäftsträger. . hat jene Confessionen, welche bie Lutheraner in Augsburg machten, von einigen ber biefigen Theologen untersuchen lassen, und sie sagen ihm, bak Bieles barin ganz katholisch und Anderes fo fei, dak man es wohl so stellen könne, bak es nicht gegen ben Glau= ben märe, wenn die Lutheraner sich zu einem Mitteliveg wollten bereit finden laffen; auch über Anderes wurde man fich verständigen können. Se. heiligkeit zog von tüchtigen und gemichtigen Theologen Gutachten ein, bie sich nicht auf Meinungen steifen, sondern Klugheit genug besitzen, um einen Mittelmeg zu ergreifen, auf bem bie beutichen Angelegenheiten versöhnt und vereint werden können.' 1

Elemens VII. wahrte indessen bei aller Versöhnlichkfeit seine Stellung als Oberhaupt ber ganzen Christenheit und Bewahrer und Schützer bes Slaubens in jeder Hinsche, zeigt dieß sehr beutlich. "Wenn ber Kaiser, schreiben walsen VII., "zur Verhütung größeren Unheils glauben sollte, man musse Zugeständnisse machen, so möchte er dafür Sorge tragen, baß man bei jenen Zugeständnissen nicht zu freigebig zu Werke gehe, benn das könne bei der übrigen Christenheit Aergernis verursachen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heine S. 257 A. Es ist hier von mehreren Confessionen ber Luther aner bie Rebe. Ich vermuthe, daß neben der Augsburger Confession die furze Zusammen= stellung der protestantischen Lehren gemeint ist, welche Melanchthon dem Alphons Balbez in Augsburg übergab und die durch Letzteren in die Hände des Legaten kam. C. R. II, 122 sq.

Der Kaiser möge in Deutschland Alles in der Art einrichten, daß die alten Unordnungen nicht zurückkehren könnten. Auch dürften die den Deutschen zu ertheilenden Concessionen nicht von der Art sein, daß auch andere Nationen sich bewogen fühlen könnten, ähnliche für sich zu ver= langen.<sup>4</sup>

Unter bem Einbrucke ber täglich brobenber lautenben nachrichten über die Türken kam am 23. Juli 1532 ber sog. Nürnberger Religions= friede zu Stande. nach ben Bestimmungen besselben follte bis zu einem Concile, ober wenn basselbe nicht zu Stande täme, bis zu einer neuen Rusammenkunft ber Neichsstände, ein allgemeiner Friede zwischen bem Raifer und ben Ständen fein, feiner ben andern bes Glaubens ober einer andern Ursache wegen beleidigen ober befriegen, sonbern vielmehr ein jeder bem andern mit rechter Freundschaft und christlicher Liebe begegnen. Insbesondere machten die Brotestanten sich verbindlich, dem Kaifer ben schulbigen und unterthänigen Geborfam zu erzeigen und ihm ihre gebührende hulfe wider die Türken zu leisten. Der Raifer sollte biesen Frieden burch ein öffentliches Ebict allen Reichsständen verfünden, und bemirten, bağ bağ Concil binnen sechs Monaten ausgeschrieben und binnen Jahresfrift angefangen werbe. Inzwischen follten alle wider bie Protestanten in Kirchensachen ichwebenden Rammergerichts = Broceffe aufgehoben und feine neuen Rlagen gegen sie angenommen werden.

Nachbem ber Angriff ber Türken abgewiesen, begab sich Karl V. nach Bologna, wo er mit bem Papste zusammentraf. Ueber bas bevorstehende Concil wurden hier sehr wichtige Berathungen gehalten. Das Resultat derselben war der Beschluß, der Papst solle einen Nuntius und gleichzeitig der Kaiser einen Botschafter an die beutschen Fürsten senben, um mit denselben die nöthigen Berhandlungen wegen des Conciliums einzuleiten und sie zur Annahme desselben zu stimmen. Außerdem sollte der Papst noch ein zweites Breve in Betreff des Concils an alle christlichen fürsten erlassen. Letzteres geschah am 10. Januar 1533. In diesem Breve erwähnte Elemens VII. den Eiser Karls für das Zustandekommen bes Concils. "Hierdurch allein schon würde er bestimmt worden sein, es zu berufen, wenn er nicht sonst sollt wereit wäre. Nur wäre unumgänglich nöthig, daß auch die übrigen christlichen Könige daran Theil nähmen, was er durch Brieje und Runtien zu sördern suche."<sup>2</sup>

Den Abmachungen in Bologna entsprechend, sandte Clemens VII. alsbalb seinen Secretär Hugo Rangone an Ferdinand und die beutschen Fürsten und seinen Kämmerer Ubalbino nach Frankreich und England.

Clemens VII. ließ burch Rangone acht Bedingungen aufstellen: "Das Concil ist frei und wird nach den in der Kirche von den ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino III, c. 6. <sup>2</sup> Bucholt IV, 294.

allgemeinen Concilien her beobachteten Gewohnheiten gehalten; die Theilnehmer am Concil versprechen, sich den Entscheidungen desselben zu unterwersen; die an der Theilnahme Verhinderten senden geeignete Bevollmächtigte; inzwischen dürfen in Deutschland keine Neuerungen in Glaubenssachen eingeführt werden; ein passener Ort wird gewählt, vom Papste wird Mantua, Bologna oder Piacenza vorgeschlagen; sollte irgend ein Fürst ohne gerechte Ursache wegbleiden, so ist das Concil deßhalb nicht aufzugeben, und sollte einer es hindern wollen, so stehen die übrigen dem Papste zu Gunsten des Conciliums bei; sechs Monate nach Eingang von günstigen Antworten auf diese Artikel scher Bapst die Synode aus, die ein Jahr darnach eröffnet wird. Diese Frist, also ward dies selbe begründet, ist nothwendig, um in der zu bestimmenden Stadt die nothwendigen Vorbereitungen zu treffen, und um den Bischöfen himreichende Zeit zu geben, sich aus entfernten Gegenden versammeln zu können<sup>1</sup>.

Der Nuntius Rangone war begleitet von dem kaiserlichen Orator Lambert von Briaerbe. Die Specialinformation, welche der Kaiser Letzterem mitgab, zeigt eine völlige Uebereinstimmung mit den Absichten des apostolischen Stuhles<sup>2</sup>.

Beide Abgesandte begaben fich zuerft an ben hof bes Rönigs Ferbinand, und bann an den des Kurfürsten von Sachsen. Hier regierte feit bem 10. August 1532 ber Sohn bes Rurfürsten Johann, Johann Friedrich. Der Nuntius überbrachte demfelben ein febr freundliches Schreiben bes Bapftes. Seine hauptfächlichste Forberung, baf bie Mitglieder ber Versammlung erklären follten, daß fie bie Beschluffe berfelben annehmen und halten wollten, verstand sich, gemäß ber in ber Augsburger Confession eingelegten Berufung, eigentlich von felbit. Der Rur= fürst empfing die Gesandten sehr höflich, allein in seiner Antwort verschob er Alles auf die Schmalkalbener Versammlung. Sofort lief er bann burch feine Theologen Ermiederungen auffeten 3. Diejenige Luthers war bitter und verletend: er nannte den Bavit, ber sich an den Rur= fürsten als feinen geliebten Sohn gewandt, ,einen Lügner', einen ,leibigen Bluthund und Mörder' 4.

Melanchthon bagegen meinte, daß man das Concil wegen der ans bern Nationen doch nicht gut abschlagen könne<sup>5</sup>. Das Gemeingefühl ber Kirche war in ihm noch lebendig. Die Berufung des Concils und den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino III, c. 13; Raynald ad a. 1533 n. VII. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer, Analecta Romana, Kirchengeschichtliche Forschungen in römischen Bibliotheten und Archiven (Schaffhausen, 1861) S. 24; Lämmer, Meletematum Romanorum Mantissa (Ratisbonae, 1875) p. 143 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bucholtz IX, 120. <sup>4</sup> Erl. A. 55, 15. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. II, 655 sq.

## Die Frage bes Concils. 1530-1539.

**.**..

Vorsitz auf demselben erklärte er noch als unbestrittenes Borrecht des Papstes<sup>1</sup>. Weiter meint er, "es wäre dieser Lehre viel unrühmlicher, wenn wir die Cognition scheuen würden, und so man dann compariren müßte, ist's besser, man erbiethe sich jezund darzu, und so es zum Concilio kommet, kann man einen leiblichen Proces und Verhör erlangen, wie zugesagt ist, daß es liberum seyn soll; so ist es gut. Rann man das nicht erlangen, so hat es bessere Entschuldigung'. Dann gibt Melanch= thon die Ursachen an, warum "man sich weigere, sich zu verpflichten", die Beschlüsse künstigen Concils zu halten<sup>2</sup>. Daraus erhellt klar, daß auch Melanchthon sich dem Concil nicht unterwerfen wollte.

Den Ansichten ber Theologen entsprechen diejenigen ber Fürsten und Stände bes neuen Kirchenthumes. Sie versammelten sich im Juni in Schmalkalben. Ihre Antwort war ebenso verletzend, wie diejenige der Theologen<sup>3</sup>.

Trotz bieses wenig entgegenkommenden Benehmens ber Protestanten 4 gaben mehrere katholische Fürsten Deutschlands noch immer nicht die Hoffnung auf, daß auf eine ober andere Beise zu einer Einigung zu ge= langen sei.

Der eble Herzog Georg von Sachsen, ber von Anfang an auf eine wahre Reform ber Kirche gebrungen<sup>5</sup>, und ber Kurfürst Albrecht von Mainz machten 1534 einen neuen Vermittlungsversuch. Sie veranstal= teten das Leipziger Religionsgespräch, welches jedoch ohne Resultat blieb.

Zu berselben Zeit entfaltete ber geistvolle Georg Wigel, bessen igen genzes Leben irenischen Versuchen gewihmet war, eine äußerst eifrige Agitation für ben balbigen Zusammentritt bes Concils, welches er als bas einzige Heilmittel für ben zerrütteten Justand ber Kirche ansah.

Unzählige, Gelehrte und Ungebilbete, hofften auf die Entscheibung bes Concils. Sie betrachteten deßhalb Alles als Provisorium. Wie weit diese Ansichten gingen, zeigt die Thatsache, daß Erasmus seinem Verleger Froben den Rath gab, keine seiner Schriften vor dem Concile wieder aufzulegen, da Vieles darin geändert werden müsse<sup>6</sup>.

Unterdessen war Clemens VII. gestorben. Bei ber Papstwahl war bie Concilfrage von großem Ginfluß. Alerander Farnese, ber als Car=

6 Faber erzählt bieß bem van ber Vorst; vgl. ben Bericht bes Ettenius. Raumers Taschenbuch 10, 478 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Camerarius, Vita Melanch. (ed. Neander. Berolini, 1841) c. XLIV, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. l. c. <sup>3</sup> Wald 16, 2281 f.

<sup>•</sup> Schon 1532 schrieb Campeggio in Boraussicht ber kommenden Dinge an den Kaiser: Li Heretici fuggiranno il Concilio quanto più potranno. Lämmer, Analecta p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Quellensammlung für fränkische Geschichte Bb. 4; Ch. Pirkheimer, Denkmürz digkeiten, hrsgeg. von C. Höfler (Bamberg, 1853), p. XXIX. LVIII sq. LXII sq.

binal stets ben Zusammentritt des Concils gewünscht und befördert hatte, wurde gewählt. Er nahm ben Namen Baul III. an.

Der neue Papst betrieb von Anfang seiner Regierung an bie Concilsangelegenheit mit dem größten Eifer. An verschiedene Fürsten der Christenheit wurden von ihm wegen der Concilsfrage Nuntien geschickt.

Um sich ganz genau über ben Ruftand Deutschlands zu unterrichten. berief Baul III. ben Bifchof von Capo b'Sftria, Betrus Baulus Beraerius, der die Stelle eines Runtius bei dem das Concil sebr eifrig befördernden römischen Rönige bekleidete, nach Rom. Dieser berichtete bem Papste: Das einzige Mittel, um bie erbitterten Gemuther in Deutschland zu besänftigen, fonne nur barin bestehen, bag man ihnen beweise, man wolle wirklich ein Concil versammeln, und bas man nicht, wie bieß bis= ber jederzeit ber Kall gemesen, zu groke Schmierigkeiten aufzumerfen suche. bann aber auch, bag man es nicht bei bem Willen bewenden lasse, son= bern das Concil in der That zu veranstalten strebe. Das deutsche Boll, also berichtete Bergerius weiter, sei der inneren Unruhen bereits im höch= ften Grade überdruffig und habe feine einzige Hoffnung ber Ruhe auf ein Concil gesetst; er halte baber einen Jeben, ber ihm Schwierigfeiten gegen basselbe aufwerfe, für seinen geind, sowie Denjenigen, der es ihm zusage, für seinen Netter. Endlich fügte ber Nuntius noch hinzu, bak man in Deutschland allgemein die Meinung habe, ber Bapft suche bas Concil zu bintertreiben 1.

Paul III. beschloß, benselben Vergerius wieder nach Deutschland zurückzusenden. Es wurden ihm Breven für alle Fürsten, sowohl katholische als protestantische, eingehändigt. Sein Hauptauftrag war, er solle über den Ort, an welchem das Concil zu halten sei, die nothwendigen Einleitungen treffen. Als Ort schlug der Papst Mantua vor. Die übrigen Bedingungen sollte er ganz mit Stillschweigen übergehen.

Vor der Abreise des Nuntius schrieb der Papst an verschiedene hervorragende deutsche Gelehrte und bat sie, Vergerius in seinen Bemühungen für das Concil zu unterstützen <sup>2</sup>.

Der Bischof von Capo d'Iftria fand bei seiner Ankunft in Deutschland (1535) vielfach eine dem Papste günstige Stimmung vor. Alle katholischen Fürsten Deutschlands, mit einziger Ausnahme des Kurfürsten von der Pfalz, erklärten sich mit Mantua, als Ort zur Abhaltung des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino III, c. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Schreiben Pauls III. an Friedrich Nausea in Epist. miscell. ad F. Nauseam (Basil., 1550) p. 181. (In ber Angade des Datums: A. 1586 Pontificatus nostri anno quinto, waltet offendar ein Irrthum vor, benn Paul III. ward 1534 gewählt; ber Brief stammt offendar aus dem Jahre 1535.)

Concils, einverstanden. Auch an einigen protestantischen Höfen, z. B. an dem des Ansbacher Markgrafen, fand Bergerius Geneigtheit zur Annahme der Propositionen des heiligen Stuhles<sup>1</sup>. In Wittenderg hatte er eine scharfe Unterredung mit Luther, welcher ihm erklärte: "er sei burch den heiligen Geist der Dinge aller gewiß und (be)dürfe gar keines Concilii<sup>4</sup><sup>2</sup>.

In Brag traf ber päpstliche Legat endlich auch ben von Wien zu= rudtehrenden Rurfürsten Johann Friedrich. Die Werbung bes Legaten war männlich, fest und ernst 3. Der Bericht Spalating über bie Berhand= lung mit bem Rurfürsten ift erhalten 4. Es erhellt aus bemfelben flar, baß Johann Friedrich ein Concil nicht wollte. Beraerius hat offenbar formell gewährt, mas zu gewähren möglich war. Jest, wo auf tatholischer Seite bie berufene Autorität ernftlicher benn je baran bachte. ein Concil zu gemähren, michen bie häupter ber protestantischen Bartei zurück. Johann Friedrich ichnitt alle weiteren Unterhandlungen burch bie Erklärung ab, er muffe erst mit feinen Glaubensverwandten Ruckfprache nehmen 5. Mit benselben hatte er im December 1535 zu Schmalfalben eine Rusammentunft. Die bort verfaßte Ermiederung auf bie An= träge bes Legaten verwirft jedes Concil, worin ber Papft Form und Ordnung bestimmt'. Sie verlangt, es follten burch ben Raifer die Boten= taten, Fürsten und Stände tüchtige und unpartheiische Leute aus allen Ständen gewählt werben, welche bie Sachen zu verhören und nach Gottes Bort zu entscheiden hatten 6.

Es brängt sich hier bie Frage auf, ob ein solches Concil, wie die Protestanten es jetzt forderten, überhaupt möglich war. Uebrigens zeigt die widersinnige Forderung nur zu beutlich, daß die Fürsten des neuen Kirchenthumes überhaupt ein Concil nicht wollten.

Die Antwort ber Schmalkalbener gab klar zu erkennen, daß sie ihres politischen Uebergewichtes gewiß waren, und das Concil, welches sie in den Zeiten ihrer politischen Schwäche gesorbert hatten, nunmehr, da es angeboten ward, von sich zu weisen gedachten <sup>7</sup>. Jedoch wagte man dieß nicht offen auszusprechen. Man verbarg sich hinter Vorwänden und tröstete sich mit der Voraussezung, daß der Papst die Berusung nicht ernstlich meine.

- <sup>5</sup> Wald 16, 2300. <sup>6</sup> C. R. II, 1018 sq.
  - 7 R. A. Menzel a. a. O. 2, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Analecta Romana p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Balch 16, 2296 ff. Bgl. bamit ben intereffanten Nuntiaturbericht von Bergerius, batirt Dresben, ben 12. November 1535, welchen Lämmer 1. c. p. 128—136 publicirt hat. Einige Bruchstücke bieses Berichtes waren übrigens ichon vorher burch Pallavicino 1. c. III, 18 befannt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hortleber a. a. O. I, 82 f. <sup>4</sup> C. R. II, 982–989.

Wie weit die Dinge damals schon gekommen waren, zeigt die Thatsache, daß man schon im Jahre 1533 auf protestantischer Seite nicht sicher war, ob man versprechen dürfe, den Zusammentritt des Concils nicht zu hindern <sup>1</sup>.

Die Unrichtigkeit ber Boraussjetzung, ber Papst meine es nicht ernstlich mit ber Berufung des Concils, zeigte sich sehr balb.

Zu Oftern 1536 war Karl V. in der ewigen Stadt. Er hatte lange Berathungen mit dem Papste. Am zweiten Ofterseiertage hielt er in einer glänzenden Versammlung vor dem Papste seine berühmte Rede gegen Franz I. Im Eingang derselben dankte er dem Papste für die gute Gesinnung, welche er in der Angelegenheit des Concils bewiesen habe <sup>2</sup>.

In der That zeigte Paul III. den energischen Willen, den Frieden ber Kirche herbeizuführen. Am 2. Juni 1536 erließ er das Ausschreiben zu einem allgemeinen Concil, welches im Mai des kommenden Jahres in Mantua sich versammeln sollte. Die Kirchenfürsten wurden kraft ihrer Pflicht dazu gefordert, die Weltlichen geladen. Jede Erwähnung der Form, sowie die von den Protestanten beanstandete Beziehung auf die älteren Concilien war in diesem Ausschreiben vermieden 3.

Die Labung des Papstes berührte den Nerv der Sache, die Verbindung der kirchlichen Gewalt mit der weltlichen, die Unterordnung der Rirche unter die weltliche Gewalt, den Satz, weisen das Land, dessen die Religion' (cujus regio, ejus religio), wenn auch damals diese Formel noch nicht gesunden war.

Indem die protestantischen Neichsstände und ihre Theologen im Jahre 1530 in der Augsburger Confession ein Concil forderten, hatten sie sich keine Vorstellung davon gemacht, wie dasselbe beschaffen sein, wie es entscheiden sollte. Nach ihren Versicherungen glaubten sie ja überhaupt nicht, daß es jemals zu Stande kommen werde, und je fester diese Hossen nung wurde, um so lauter und rücksichtsloser klagten sie den Papst an, daß er mit der Christenheit ein arges Spiel treibe <sup>4</sup>.

Nun aber wurde es auf einmal in Rom bedrohlich Ernft. Die Fürsten des neuen Kirchenthumes mußten Stellung zu der päpstlichen Ladung nehmen. Ihre Berlegenheit war groß. Ueber die Art und Weise der Abhaltung eines Concils hatte man, wie bemerkt, disher nicht viel nachgedacht. Die Protestirenden hatten darüber die seltsamsten Anschauungen, Anschauungen, welche der geschichtlichen Wahrheit direct entgegengeset waren. Sie waren sich noch gar nicht einmal über die Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 658. <sup>2</sup> Bucholt IV, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Raynald ad a. 1536 n. 35.

<sup>\*</sup> Bgl. Luthers "Ausschreibung eines heiligen, freien chriftlichen Conciliums', 1535. Erl. A. 31, 411 ff.

schaffenheit ber Orbnung klar geworden, welche auf dem Concil herrschen sollte. Der Gedanke trat erst an die Protestanten heran, als die Ladung wirklich erfolgte. Nun mußten sie sich darüber Sicherheit verschaffen.

Junächst handelte es sich um die Stellung, welche man dem päpst= lichen Legaten gegenüber einnehmen wollte. Der Kurfürst von Sachsen ließ barüber von seinen Theologen und Juristen ein Gutachten abfassen. Er selbst hatte schon vorher gleich auf die Kunde, daß der Papst bas Concil ausgeschrieben, ein Gutachten aufgesetzt. Er will einen päpstlichen Legaten gar "nicht annehmen"; er meint, schon in der Julassung eines solchen und mehr noch in irgend welcher Reverenz würde liegen, daß der Papst, "nachdem er keine weltliche Oberkeit hat, für ein Haupt der Kirchen und bes Concilii erkannt werde, welchs aber zu meiben". Lieber müsse man von Seite der Protestanten ihm einen Boten entgegen schicken, mit der Erklärung: "daß man in des Papsts Aussichreibens angemaßte Gewalt und Hoheit nicht willigen wollte, nachdem seine Anmaßung nicht von Sott, sondern wider Gott wäre, auch sein Reich ein lauter Gräuel und Tirannei".

Man sieht, das Concil hatte keinen schlimmern Gegner als Johann Friedrich.

Minder heißblütig waren indessen seine Theologen und Juristen<sup>2</sup>, welche er schon am 24. Juli zur Abfassung eines Sutachtens über das Concil aufgefordert hatte<sup>3</sup>. Daß man ,das Concilium fliehen' müsse, war auch ihre Meinung. Auch sie hätten es am liebsten einsach abge= schlagen; allein es stand doch entgegen, daß sie sich ,allzeit auf ein Concilium berufen'. Sie überlegen, welchen Eindruck ihre Weigerung von vornherein bei anderen Nationen machen werde. Die Sache muß be= quemer angelegt werden. "Das Ausschreiben gehört dem Papst", das erkennen sie an, ,aber das Judicium und Gericht gehört dem Concilio'. "Ist nun,' fährt das Gutachten fort, "gewilligt in das Ausschreiben, so ist barum nicht gewilligt in diesen Richter, nämlich in das Concilium und in seinen unbilligen Proceß,' b. h. es war klar, daß die lutherische Partei auf jeden Fall in der Minderheit sein würde. Es kam also jetzt darauf an, die Sache los zu werden.

Im December 1536 forderte ber Kurfürft von Luther und ben übrigen Theologen abermals ein Gutachten über die Concilfrage, diese ,allerhöchste und wichtigste sache, welche gottes ere und gemeiner cristen=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Fridericus de concilio, am 26. Juli 1536. C. R. III, 99-104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Der Gelehrten zu Wittenberg erster Rathschlag des künftigen Concilii halben.' August 1536. C. R. III, 119—125.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dr. M. Luthers Briefwechsel, hrägeg. von Dr. C. A. S. Burtharbt (Leipzig, 1866), S. 256-258.

heit wolfart anlanget und uns viel doran gelegen'. Der Kurfürst bat, ihm bieß neue Gutachten möglichst schnell ,und in gehenm' auszufertigen 1. Seinem Buniche ward entsprochen. Noch in demselben Monat perfakten bie Wittenberger Theologen, biefes Mal ohne bie Juristen, bas Gut= achten 2. Sie führen in demselben aus, bak .nachdem bas Epanaelium eine Lehre ist vom geistlichen und emigen Reich im Herzen, und äußer= lich leiblich Regiment nicht betrifft, sondern vielmehr bestätiget und hoch preiset: so folat 3. baß bas Evangelium allen natürlichen und billigen Schutz und Defension, jo von natürlichen Rechten ober fonst burch leibe lich Regiment geordnet ist, zuläftt'. Wie üblich wird das bann burch Bibelsprüche ,bemiefen'. Levit. 24 steht: Wer Gottes Ramen laftert, foll getöhtet werben. "Darum find bie Fürsten schuldig, in ihren Gebieten rechte Lehre zu pflanzen und zu erhalten, und wie Gott brobet benjenigen. fo Gottes Namen unebren, also will er auch belfen benienigen, so Ab= aötterei abthun und fromme Christen ichüten.' Wegen biefes .auten Werkes' werben bie ,hohen heiligen Rönige als Ezechias, Josias, Cyrus, Macchabäus febr gelobet'. Mas konnte ber Kurfürst mehr wollen? Er wurde nicht nur mit berühmten Namen überschüttet, sondern auch ein= für allemal in seinem Gewissen gesichert, baf seine eventuelle Rebellion gegen ben Kaifer Gott moblaefällig sei.

Luther unterschrieb bieg Gutachten mit den Worten: "Ich M. Luther will auch bazu thun mit Beten, auch (wo es sen soll) mit ber Fauft.

Melanchthon unterschrieb auch. Er legte jedoch seinem Kurfürsten zur selben Zeit noch zwei besondere Gutachten vor <sup>4</sup>. Besonders merkwürdig ist das erste. Auch er meint jetzt, "dieweil nicht Zweisel, ber Papst hat vor, uns zu verdammen, und ben Kaiser zur Erecution zu treiben, wäre das allerbeste, daß man verhütete, daß das Concilium nicht zusammen käme'. Die offene Weigerung würde ben Schein haben, "als scheuten wir das Licht' und seien wir "Anfänger ber endlichen und ewigen Trennung und alles solgenden Unraths durch die contumacia. Darum viel mehr zu wünschen, wenn es je zur endlichen und ewigen Trennung und Alles solgenden unraths verstehet und wilsen tennung und Krieg gerathen soll, daß männiglich verstehet und wilsen könnt, und sich dessellt ber Bichtigkeit ber Sache, "daraus ewige Zerrüttung ganzer Christenheit und vielleicht Zerstörung deutscher Ration zu besorgen', wohl bewußt. Auch erkennt er an, daß "kein General-Concilium anders benn

<sup>1</sup> Dr. M. Luthers Briefwechfel, hrsgeg. von Burtharbt, S. 271 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theolog. Witeb. de Concilio. C. R. III, 126-131.

<sup>3</sup> Früher hatten fie gerade bas Gegentheil gefolgert.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. R. III, 131-136.

burch ben Papst ausgeschrieben werden könne'. Melanchthon schwankt hin und her, er weiß nicht recht, was er in dieser ,großen und wichtigen Sache' rathen soll. Am Schluß seines Gutachtens fügt er die Bemerkung hinzu: "Bielleicht kann man eine allgemeine Antwort geben, welche uns nicht verpflichtet und die doch genügt.'

Der Rurfürst mar indeffen mit biefen Gutachten noch nicht zufrieden. Er sette noch einmal feine eigene Ansicht auf 1. Dieselbe zeigt, bak Johann Friedrich in der That ein fehr gelehriger Schüler Luthers mar. Gr meint, mas von unserem Theil in einem solchen Concilio, wie es angesetzt ift, mag porbracht werden, es sei in bl. gottlicher Schrift so wohl gefast und gegründet als es wolle, murbe boch von bem Wider= theil, als ben elenden, verblendeten, tollen Leuten tein Unfeben haben, fondern alles Lutherische merbe verführerische Reterei fein muffen'. Er meiß beschalb einen besseren Rath. Es ift hoch von nöthen, baß Dr. Martinus fein Grund und Meinung mit göttlicher Schrift verfertige, worauf er in allen Artikeln, bie er bisher gelehrt, geprediget und geschrieben, auf einem Concilio, auch in feinem letten Abschied von Diefer Welt vor Gottes allmächtiges Gericht gedenkt zu beruhen und zu bleiben'. Dieje Artikel follten ben Religionsverwandten vorgelegt werden. Dann folle Luther .famt feinen Nebenbischoffen und Ecclesiasten' ein .gemein, frei driftlich Concilium' ausschreiben. Dieft Concil solle bem Raiser in einem ,ganz unterthänigen Schreiben' angezeigt und babei ,aller Unglimpf auf ben Bapft und feine Anhänger gehockt werden'. Dann werden bie Borftellungen bes Rurfürsten immer verworrener. Auf bem Concil folle nichts vorbracht und verhandelt werden, denn mas in göttlicher bl. Schrift gegründet, alle menschliche Satzung, Ordnung und Schriften follten bazu= mal und in ber Sachen, so ben Glauben und Gemissen belangen, ganz nicht gehöret, zugelaffen, ober aber biefelben gegen göttlichen Wort etwas anzuzeigen verstattet werben. Wer auch foldes murbe vorbringen, foll nicht gehört, sondern bem ober benselben Schweigen eingebunben werben'. Diejes ,freie' Concil follte fich in Augsburg versammeln, .bamit es 3. M. dem Kaifer zu besuchen besto mehr ge= legen'. Zum Schutz bieses protestantischen Gegenconcils sollte sich bei Augsburg eine protestantische Armee lagern zum wenigsten 15,000 Rnecht und 3000 Bferb'. Bon den Theologen, Bredigern und Juriften bes neuen Rirchenthums müßten sich zum wenigsten britthalb hundert' auf dem Gegen= concil versammeln, ,bamit bennoch bie Anzahl etwas ein Ansehen hätt'.

Für den Gebrauch des Kurfürsten faßte Melanchthon im Namen der Theologen eine Protestation gegen die Citation zum Concil ab<sup>2</sup>, Luther machte sich gleichfalls an seine Arbeit<sup>3</sup>. Der Kurfürst seste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 139–144. <sup>2</sup> C. R. III, 157–158. <sup>3</sup> C. R. III, 147.

abermals ein Gutachten auf <sup>1</sup>. Er meint, ber sicherste Weg sei, wenn sie sich ,fammt ihren Prädicanten als Part achten lassen und Papst und Concilium für ben anderen Part halten und angeben'.

Johann Friedrich will offenbar die Fortbauer ber Spaltung. Die ganze Crörterung ber Concilsfrage beweist beutlich, wie bie Bartei bes neuen Rirchenthumes eine feste Stellung gewonnen und wie mehrere Fürsten berfelben felbit vor bem Gedanken an eine emige Spaltung ber beutschen Ration in firchlicher Beziehung nicht mehr zuruchbeben. Die Brotestanten behaupteten jedoch nach wie vor, daß sie ein Concil für bas alleinige Mittel zur Ausgaleichung ber kirchlichen Streitigkeiten bielten. Gleichzeitig aber entwarfen fie, wie mir gesehen, ben Blan eines Gegen= concils. Für bas vom Bapfte ausgeschriebene Concil stellten fie bann folche Bedingungen, welche ben Gehorfam gegen basselbe völlig frei liefen. Ihr Berlangen, ber Papft folle auf bem Concil als Bartei erscheinen und sich richten lassen, widersprach ben Gesetsen und ber ganzen recht= lichen Ordnung ber Kirche, von welcher abzugeben auch bem Bapfte nicht gestattet mar. Jenes Berlangen midersprach ferner ber gesammten Geschichte und ber Ansicht ber ungeheuren Mehrheit ber abendländischen Chriftenheit. Sollte man von berselben verlangen, daß sie sich unter Luther stellte, weil er behauptete, er verstehe bie Schrift? Barum benn nicht auch unter Zwingli und Schwenkfelb? Die Ansicht bes Rurfürsten Johann Friedrich, daß Luther allein den beiligen Geift habe, jene anderen nicht, mochte für biesen Rurfürsten immerhin überzeugend sein, für bie Mehrheit ber Unhänger ber abendländischen Rirche mar fie es nicht.

In Deutschland suchte unterbessen bie Partei des Landeskirchenthums burch alle Mittel die Gemüther gegen das Concil und gegen den Papst Paul III. zu stimmen. Sie verbreitete Schmäh= und Spottlieder der gemeinsten Art gegen das Concilium zu Mantua<sup>2</sup>. Man wagte noch immer offen zu behaupten, es sei dem Papste und ben Cardinälen mit dem Concil nicht Ernst<sup>3</sup>.

#### "Gehen mit Betrug um Und veriren Populum,

heißt es in einer dieser Schmähschriften 4. "Es mag ein Concil werben

,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 258-265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. J. Boigt, Ueber Pasquille, Spottlieber und Schmähschriften aus ber ersten Hälfte bes sechzehnten Jahrhunderts in Raumers Hist. Taschenbuch, 9. Jahrg. (1838) S. 418-429.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bericht Morone's an Paul III. vom 26. Dec. 1536; bei Lämmer, Mon. Vat. p. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> "Eine unterrebung zwischen bem Pasquillen und bem Deutschen von bem zustünftigen Concilio zu Mantua<sup>c</sup>, 1537.

ober nicht,' fagt basselbe Basquill, ,fo laffen fie boch von ihrer Schaltbeit und Büberei nicht ab: da ift Alles verloren."

Rächst bem Bapft richtete fich ber Rorn biefer Basquille in ber bef= tiaften Beife gegen ben Legaten, welchen Baul III. nach Deutschland gesandt, um bem römischen Rönige und ben beutschen Fürsten bie all= gemeine Kirchenversammlung anzusagen. Um benjelben ben beutschen Fürsten angenehm zu machen, hatte ber Bapst einen Nieberländer, Betrus pan ber Borft. Bischof von Acqui, mit biefer michtigen Sendung betraut und bemfelben ein aanz aus Niederländern und Deutschen bestehendes Besaubtschaftspersonal beigegeben 1.

Die tatholischen Fürften nahmen van ber Borst fehr freundlich und entaegaenkommend auf: man lobte ben Bapit, baß er, bes Krieges ungegchtet. auf bie Haltung bes Conciliums ernstlich bebacht fei 2. Nuch bas Benehmen bes Markarafen Geora von Brandenburg mar wiederum freundlich.

Anders mar ber Empfang, welchen bie übrigen protestantischen Für= ften bem Legaten bereiteten. Das Betragen Rursachsens tam einer Abweisung aleich.

Der Leaat bat ben Rurfürsten in höflicher Beise um Bescheid, wann es genehm mare, ihm Aubienz zu geben. Der Kurfürst erklärte, .er habe jest teine Beit, ihn zu empfangen', auch tonne er feine Antwort geben, bevor er fich mit feinen Bundesgenoffen berathen. Deghalb möge ber Runtius nach Schmalkalden kommen; er werbe ihn bort .mit Wohlwollen' hören. Dabei blieb Johann Friedrich. Auf eine neue Bitte des Legaten gab er keine Antwort. Diefe Verhandlung — das Vorspiel des späteren, in ber Geschichte ber Diplomatie fast beispiellojen Betragens bes Rurfürsten — fand am 4. Februar in Beimar statt 3. "Am folgenden Morgen,' also berichtet C. Ettenius, ber Secretär bes Legaten, ,tam ber Rurfürst burch Beimar, um fich nach Schmalkalben zu begeben. Sein Weg hätte ihn bei unserer Herberge vorbeigeführt, aber er bog vom

<sup>1</sup> Die Löwener Universitätsbibliothet bewahrt unter ihren Sanbidriften ben Liber Itineris et successuum ejusdem, facti per Rev. in Christo patrem ac Dominum Petrum Vorstium ect; cum esset in legatione sua ad Germaniam, ad intimandum Generale concilium in civitate Mantuae celebrandum ... Auctore D. Cornelio Ettenio, Scriptore Archivii Apostolici, ejusd. Rev. Dom. P. Vorstii secretario. Bon biejem höchft anziehenden Bericht hat A. 28. Arendt in Raumers hift. Laschenbuch, Jahrg. 10 (1839) S. 465-556 einen beutschen Auszug mitgetheilt. De Ram veröffentlichte nach bemfelben Manuscript seine Schrift: Nonciature de Pierre van der Vorst d'Anvers, évêque d'Acqui en Allemagne et dans les Pays-Bas en 1536 et 1537. (Nouveaux Mémoires de l'académie royale de Bruxelles T. XII. Bruxelles, 1839. Bal. auch Compte rendu de la commission d'histoire, Be serie T. 6. Bruxelles, 1864.) Die Ginficht ber handichrift ift inbeffen burch beibe Publicationen nicht überflüffig geworben. 2 Bucholts IV, 318.

<sup>&</sup>quot; Diek und bas Folgende nach bem Bericht bes C. Ettenius. Baftor, Reunionebeftrebungen. 7

Wege ab, um nicht von uns gesehen zu werden, wie es schien.' Ban ber Vorst lieft sich burch biefe Bebandlung nicht abschrecken, in Schmalkalben bas lette Mittel zu versuchen. Dhaleich er kränklich mar. lieft sich ber unermühliche Mann nicht burch . Gis. Schnee. Bagel. Bind und Baffer= fluthen' abhalten, persönlich nach Schmalkalben zu kommen. Er traf bort am 24. Februar ein. Um folgenden Tag empfing ibn ber Rur= fürst. Nachdem er seine Werbung porgebracht, präsentirte er bemselben eine authentische Copie der Indictionsbulle und zwei Breven. "Rach= bem er biese bem Kurfürsten vorgezeigt hatte, legte er sie vor ihn bin. Als fie aber nun fo balagen, nahm fie ber Rurfürst in bie hand und legte bie Breven auf bie Bulle, mährend von ber Borft fagte, bag er seinen Auftrag ausgerichtet und nichts weiter zu sagen habe. Da stand ber Kurfürst lachend auf und ging fort, um mit seinen Räthen zu be= rathen, lieft aber bie Bulle und bie Breven im Saale zurudt.' Seine Räthe entschulbigten ihn bann, bie anderen Fürsten batten ihn aufgefor= bert, fich zu ihnen zu begeben, um über ichmierige Geschäfte mit ihnen zu berathen'. Weiter erklärten fie, ihr Berr könne nicht eher antworten, be= por er nicht mit seinen Berbündeten sich berathen habe. "Unterbeffen möge ber Legat nur in feine Serberge zurudtehren und bie Briefe mieber mitnehmen!' Der Legat antwortete auf bieje etwas ftarte Forberung ruhig und würdig: "Er bate Se. Rurf. Gnaben, bie Bulle und Breven zu lefen. Se. Rurf. Gnaden würden ja dann um fo beffer mit ben Fürsten barüber berathen tonnen.' Der Ranzler bes Rurfürften blieb jedoch babei, ber Legat möge bie Briefe wieder mitnehmen. Ban ber Borft ermieberte: "Es fei weder billig noch recht, daß er die Briefe wieber mitnehme, benn ba ber Rurfürft fie einmal angenommen habe, fo tonne er (ber Legat) sie nicht wieder zurücknehmen. Denn wenn auch ber Rur= fürst nicht ausbrücklich gesagt; ob er sie annehme ober nicht, so habe er boch burch sein Stillschweigen zu erkennen gegeben, baß er sie nicht zuruckweise: der Ranzler möge die Briefe feinem gerrn bringen, denn wie könne er, ohne fie gelefen zu haben, barüber berathen !' Sest fuhr ber Rangler auf und beschuldigte ben Legaten ,icolastischer und sophistischer Rünste'! Diefer jeboch blieb bei feiner Weigerung, bie Briefe zurückzunehmen; ,bas fei unverträglich mit ber Ehre seiner Sendung'.

Ebenso wenig taktvoll benahmen sich bie übrigen Fürsten. Der Landgraf Philipp ließ dem Legaten sagen, wenn er nichts Anderes zu sagen habe, als was er dem Kurfürsten ausgerichtet, "so könne er sich die Mühe sparen, besonders zu ihm zu kommen'! Dieselbe Antwort gaben die Herzoge von Wirtemberg, Pommern und Lüneburg. Alle schienen darauf auszugehen, dem Legaten die gröhlten Kränkungen zu erweisen<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So urtheilt ber Protestant R. A. Menzel a. a. D. 2, 89.

Erst am 2. März antworteten ihm bie Schmalkalbener, daß sie ,aus verschiedenen Gründen nicht auf das Concil kommen könnten'. Die päpst= lichen Breven gab man ihm uneröffnet zurück. Die Erwiederung des Legaten war kurz, aber voll Würde. Die Antwort werde er dem Papste überbringen. Die Breven ,wolle er zurücknehmen, da der Kurfürst nicht für gut befunden habe, sie anzunehmen, obgleich sie von Einem gesendet seien, der wohl verdiene, daß man, was er schicke, aufbewahre'.

Diese nicht einmal geschickt ausgeführte Kränkung des päpstlichen Legaten zeigt, daß unter den zu Schmalkalden versammelten Fürsten und Theologen die unversöhnliche Stimmung die Oberhand gewonnen. Nicht ohne Frund hatte der mehr zum Frieden neigende Melanchthon jener Versammlung mit Besorgniß entgegengeschen <sup>1</sup>.

Die 36 in Schmalkalben versammelten Theologen erhielten von ihren Fürften zunächst ben Auftrag, die Augsburger Confession und Apologie "noch einmal mit Fleiß burchzulesen, und wo etwas barinnen befunden würde, das der heiligen göttlichen Schrift nicht gemäß, oder sie in ihren Kirchen nicht bergleichen lehreten, daß es geändert würde, und sie (die Theologen) mit eigener Hand die Confession und Apologie auf's Neue unterschrieben'. "Diese Unterschrift," erzählt Aurifaber, "ist den 24. Tag Februarii geschehen. Und hat sonderlich Martinus Bucerus von wegen des Predigtamts und Kirchen zu Straßburg die Augsburgische Confession und Apologie unterschrieben<sup>4</sup><sup>2</sup>.

Der heftigere Theil ber Theologen wollte von Concessionen nicht ein= mal etwas erwähnt haben. "Die Lehre durfte jedoch," wie Melanchthon einem Freunde berichtet, "in den Verhandlungen nicht genauer besprochen werden, damit die etwa entstehenden Schwierigkeiten das Bündniß der Schmalkaldener nicht zerstörten. Damit wir jedoch nicht ganz um= sonst hier sind, hat man uns besohlen, etwas über den Primat des Papstes aufzusehen."<sup>3</sup> Man sieht, wie viel den Fürsten an der eigent= lichen Lehre lag.

Nicht auf die Lehre, auf die neuen Dogmen kam es ihnen in erster Linie an, sondern auf ihre Obergewalt über die Kirche ihres Landes. Daß dieses Landeskirchenthum, dieser Cäsareopapismus im Rleinen auf keinem Concil anerkannt werben würbe, sahen sie klar vorher. Und ebenso war es ihnen klar, daß die Lehre von der päpstlichen Gewalt, die bis dahin in der Kirche gegolten, diesem Cäsareopapismus direct entgegengeset war. Das war der Grund des furcht baren Zornes gegen den Papst, wie er sich in den Schmalkaldener Artikeln offenbarte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bald 16, 2388 f. 2393 n. 4; vgl. C. R. III, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. III, 270.

Mit ber Abfassung berselben hatte ber Kurfürst Luther beauftragt 1. Es sind 23 Artikel, welche in vielen Punkten mit der Augsburgischen Confession übereinstimmen.

Aber welch ein anderer Geift weht in diefer Schrift! 3bre ganze Tendens fteht im Gegenfatz zur Confession 2. Lettere tritt in bem Beftreben, bie Differenzpuntte zu beseitigen, zu verbeden, ber Lehre ber alten Rirche möglichst nabe: in Betreff der Verfassung steht fie burch bie Be= rufung auf ein vom Papste auszuschreibendes allgemeines Concil theore= tijch noch auf dem Boben ber alten Kirche. Sie war eben bas Werk Melanchthons. Die Schmalkalbener Artikel, bas Wert Luthers, boben bagegen mit aller Schärfe und in den benkbar bittersten und verletzendften Worten ben Gegenfatz ber Dogmen hervor. Bon ber Mefje fagen fie 2. B.: .Ueber bas Alles hat diefer Drachenschwanz viel Ungeziefers und Geschmeiß mancherlei Abaötterei erzeuget.' Das Fegfeuer wird ,ein Teufelsgespenstt, bie Chelosiakeit ,eine Teufelslehre' genannt. Bom Papite heißt es unter Anderem : "So wenig wir ben Teufel felbs für einen Herr ober Gott anbeten können, so wenig können wir auch seinen Apostel, ben Bapft ober Endechrift, in feinem Regiment zum haupt ober herrn leiden. Denn Lügen und Mord, Leib und Seele zu verberben emiglich, das ist sein bäpstlich Regiment eigentlich. . . . Darum muffen wir bie nicht seine Rufe fuffen ober fagen : 3hr feid mein anabiger Herr; fondern wie im Zacharia ber Engel zum Teufel fprach: Strafe bich Gott, Satan.'

Melanchthon, ber einen milberen Vorschlag eingebracht, aber damit ganz allein stand, unterschrieb die Schmalkalbener Artikel mit der Be= merkung: "Er halte vom Papst: so er das Evangelium wollte zulassen, daß ihm, um Friedens und gemeiner Einigkeit willen, seine Superiorität über die Bischöfe, die er sonst hat, jure humano auch von uns zuge= lassen sei.<sup>3</sup>

<sup>3</sup> Dennoch mußte ber arme Melanchthon kurze Zeit nachher auf Befehl feines Herrn eine heftige Schrift gegen die Gewalt des Papstes abfassen (C. R. III, 271-286). Melanchthon will in berselben zeigen, daß alle Zeichen des Antichrifts auf den Papst und seine Anhänger passen (ibid. p. 279). Unter Anderem erklärt er auch, daß sie der bischössichen Ordination nicht bedürfen. Riffel (a. a. D. 2, 515) vermuthet wohl mit Recht, daß Melanchthon gerade deßhalb mit Absassicht beaufstragt wurde, weil man ihn vielsach alls heimlichen "Papisten" im Verdacht hatte. Es scheint übrigens, daß Luther bei Absassich bieser Schrift neben dem Schwankenden gestanden und nur seiner Feder sich bedient habe, um seine Gedanken in eine schöne, glatte Form zu kleiden.

<sup>1</sup> De Wette 5, 45.

<sup>2</sup> Ueber ben Gegensatz beider Betenntnißschriften vgl. auch ,Studien über Ratholicismus, Protestantismus und Gewiffensfreiheit'. Schafthausen (1857) S. 88 f.

Der Kurfürst indessen war mit ben Artikeln sehr zufrieden und ganz einverstanden <sup>1</sup>.

Man berieth bann über das Concil, von dem übrigens die Vorrebe der Schmalkalbener Artikel erklärte, daß die Protestanten ein solches nicht bedürften.

Man erinnert sich, daß die Augsburger Confession in ihrer Vor= rede ein Concil in der ausdrücklichsten Weise forderte. Der Widerspruch dieser beiden officielten Bekenntnißschriften der Protestirenden zeigt beut= lich, daß es auf die Dogmen eigentlich nicht ankam.

Der unklare Melanchthon beharrte noch immer bei seiner alten Ansicht, das Concil nicht rundweg abzuschlagen, denn wenn dem Papste auch nicht das Nichteramt zustehe, so komme ihm doch die Berufung zu. Er stand wiederum allein. Vor Allem waren es die Fürsten, die auf Verwersung des päpstlichen Concils bestanden. Sie hatten die Macht und daher stand die endgiltige Entscheidenung bei ihnen. Melanchthon gab seinen Gefühlen in einem vertraulichen Briese an seinen Freund Camerar Ausdruck<sup>2</sup>. "Am allerbetrübtesten ist es ihm, daß solche Zwietracht auch bis auf die Nachkommen dauern und vielleicht eine schreckliche Barbarei und Verwüstung aller Künste und weltlichen Aemter unter unserer Nation anrichten werde."

Es war mehr als hart, daß man zuletzt ben armen, unglücklichen Mann noch beauftragte, im Namen der Stände die an die Könige von Frankreich und England zu richtende Necusationsschrift abzufassen. Berz gebens suchte er noch einmal seine Ansicht geltend zu machen. Die Fürsten wollten nichts hören "von seiner Philosophie" (Lebensanschauung), der Schwache aber gab nach, weil er meinte, er könne sich ohne Aergerniß nicht loßreißen<sup>3</sup>. Er schrieb also die Nechtsertigungsschrift, "weßhalb die Fürsten sich weigern, das Concil zu beschicken, wo der Papst Partei und Richter sein sollt<sup>4</sup>. In derselben verwahren sich die Protestirenden gegen die "Berleumdung", daß sie das Urtheil ber anderen Nationen scheuen. Wie in der bem kaiserlichen Orator M. Held überreichten Protestationsschrift<sup>5</sup> betonen die Fürsten auch hier auf das Nachbrücklichste, daß ihre Lehre

<sup>1</sup> Seckendorf, Hist. Luth. III, 16. § 55. p. 151; Meurer, ber Tag zu Schmalz talben und die Schmaltalbischen Artikel. Leipzig 1887 S. 40.

<sup>2</sup> C. R. III, 293. <sup>3</sup> C. R. III, 327.

<sup>4</sup> Causae, quare Synodum indictam a Romano Pontifice Paulo III. recusarint Principes, Status et Civitates Imperii, profitentes puram et *catholicam* Evangelii doctrinam. Datirt vom 5. Mär<sub>d</sub>. C. R. III, 313-325.

<sup>5</sup> Responsio Ducis Saxoniae et Confoederatorum in causa Concilii ad oratorem Imperatoris. 3. Mart. C. R. III, 301-308. Dieje beiden Actenstücke gehören zu ben michtigsten Documenten jener Zeit. Es sind die Erklärungen, welche fortan die Hoffnung auf eine Einigung so sehr gering machen mußten. mit berjenigen ber katholischen Kirche übereinstimme. "Diese reine Lehre bes Evangeliums, welche wir befolgen,' sagen sie, sift ohne Zweisel bie einhellige Lehre ber katholischen Kirche Christi; das beweisen deutlich die Zeugnisse ver alten Kirche und ber hl. Bäter. Widersinnige und der einhelligen Lehre ber hl. Bäter widerstreitende Meinungen nehmen wir weder auf, noch billigen wir sie. Im Gegentheil, wir haben in mehreren Artikeln die Lehren der alten Synoden und Bäter, welche eine spätere Zeit fälschte, wieder hergestellt. Was den Zweispalt andelangt, so ist uns wahrhaftig nichts bitterer, als daß die christiund der Uebereinstimmung der katholischen Kirche Christi niemals trennen.' Mehrmals versichern sie dann noch, "daß sie kein neues Dogma aufgestellt, sondern nur die Lehre der katholischen Kirche erneut und erklärt hätten<sup>4</sup>.

Diese offene Ablehnung war die Schrift, welche dem papstlichen Le= gaten überreicht wurde.

So waren die Fürsten des neuen Kirchenthums denn glücklich von der anfänglichen Forderung eines Concils dis zur entschiedenen Weigerung vorgeschritten <sup>2</sup>.

Wie seltsam mußte biese Ablehnung bessen erscheinen, was man 1530 in der Augsburger Confession so heftig verlangt hatte!

Es mag bahin gestellt bleiben, ob jene Forderung von Anfang an nur eine heuchlerische Maske gewesen; sicher ist, daß die Fürsten jetzt die Einladung des Papstes zum Concil in der verletzendsten Form rund abschlugen; sie fühlten, daß das Princip des Territorialkirchenthums vor keinem Concil Aussicht hatte, als rechtmäßig anerkannt zu werden. Die Italiener kannten diese Lage der Dinge sehr wohl. Man wußte dort, daß nicht die Lutheraner als solche, sondern die Fürsten die Zusammen= kunst des Concils zu verhindern suchten <sup>3</sup>.

In Folge ber allgemeinen politischen Lage tam indeffen bas Concil,

<sup>2</sup> Sie beeilten sich, bavon bem König Franz I. von Frankreich sofort Nach= richt zu geben. C. R. III, 309 sq.

<sup>8</sup> C. R. III, 496. Hanc vocem saepe auditam a Cardinale Capuano, qui iam mortuus est: concilium non a Lutheranis, sed a principibus Germanicis impediri.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 317. 322. Die letztere Stelle lautet wörtlich: Nec nos ullum novum dogma inveximus in Ecclesiam, sed Ecclesiae catholicae doctrinam renovamus et illustramus. Man möchte hier boch fragen, ob Melanchthon benu nicht wußte, indem er dieß niederschrieb, daß das die Unwahrheit sei? Die betreffende Stelle in der bem kaiserschrieb, daß das die Unwahrheit sei? Die betreffende Stelle in der bem kaiserschrieb, daß das die Unwahrheit sei? Die betreffende Stelle in der bem kaiserschrieb, daß das die Unwahrheit sei? Die betreffende Stelle in der bem kaiserschrieb, daß das die Unwahrheit seiserschrieb, daß Deum ex animo nos eam fidem et doctrinam de Christo, Deo dante, amplecti, profiteri et retenturos esse, quam vera ecclesia catholica Christi tenet, et ab unitate verae catholicae Ecclesiae Christi nunquam discessuri sumus. C. R. III, 307.

zu welchem von katholischer Seite schon die umfassenbsten Borbereitungen gemacht worden waren <sup>1</sup>, jetzt doch noch nicht zu Stande. Die Frage, ob die religiöse Spaltung in Deutschland fortbauern sollte oder nicht, war von der einen Seite, von den tonangebenden Fürsten des neuen Kirchenthums, durch die Ablehnung des ihnen von Kaiser und Papst angebotenen Concils einstweilen bejaht.

Eine neue, ungeahnte Schwierigkeit bereitete bem Zusammentritte bes Concils ber Herzog von Mantua. Derselbe forberte nämlich eine vom Papste bezahlte Besatzung ber Stadt Mantua, um bort während bes Concils die Sicherheit aufrecht zu halten und sich und die Theilnehmer an ber Kirchenversammlung schützen zu können.

Der Papst konnte, von allen anderen Schwierigkeiten abgesehen, auf biese Forderung schon deßhalb nicht eingehen, weil er durch diese Trup= pendesoldung den Protestanten einen neuen Verdachtsgrund gegen das Concil gegeben hätte. Der Herzog aber beharrte auf seiner Forderung. Der Papst gerieth dadurch in die größte Verlegenheit. Abermals mußte er das Concil prorogiren <sup>2</sup>.

Dem Kaiser ließ Paul III. burch seinen Nuntius über bie gesammte Concilsfrage bie eingehendsten Eröffnungen machen<sup>3</sup>. "Dem Papste sei seit langer Zeit nichts Unangenehmeres begegnet, als das, was der Herzog von Mantua mit so wenig Ehrfurcht gegen den heiligen Stuhl und mit so wenig Rücksicht auf den allgemeinen Nuten der Christenheit gethan habe. Aber der Papst sei dennoch fest entschlossen, auf jeden Fall das allgemeine Concil abzuhalten und zwar an einem Orte, welcher vernünftigerweise von keinem Katholiken könne abgeschlagen

<sup>2</sup> Raynald ad a. 1537 n. 24 sq.

<sup>3</sup> • Instruttione mandata di Roma per l'elettione del luogo del Concilio. Jm 12. Bb. -p. 145—148 ber in ber Berliner Bibliothet aufbewahrten Informationi politiche. Die Inhaltsangabe, welche Ranke (Päpfte III<sup>6</sup>, p. 43 \*) von biefem Actenstück gibt, ift völlig ungenau. Man vgl. ben vollftändigen Tert im Anhange Nr. I.; vgl. auch ben Brief P. Pauls III. an Karl V. vom 23. April 1537 bei Raynald ad a. 1537 n. 29. ١

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gegenüber ber fortwährend wiederholten Behauptung der Protestirenden, es sei dem Papste mit dem Concil nicht Ernst gewesen, ist dies besonders hervorzuheben. Bie ernst man in Wirklichkeit auf katholischer Seite die Concilssache nahm, zeigt am besten die umfassende Denkschrift, welche ber treffliche Wiener Bischof Johann Faber im Jahre 1536 für Papst Paul III. über die Concilssrage absasse. In derselben sind alle Fragen, welche für die Abhaltung des Concils irgendwie wichtig sein konnten, sehr eingehend behandelt. Raynald ad a. 1536 n. 37 hat die ganze Denkschrift aus bem vaticanischen Archiv veröffentlicht. Sie hat den Titel: Praeparatoria futuri universalis, nuper indicti Concilii per S. N. D. Paulum hujus nominis PP. III. Auctore Joanne Fabro, Ep. Vien., ex Oeniponte IV die mensis Julii a. 1536. Die Abhanblung füllt bei Raynalb fast zwölf Kolioseiten.

werben. Denn bie Lutheraner hätten burch ihre auf ber Schmalkalbener Versammlung bem päpftlichen Nuntius und bem kaiserlichen Agenten. Mathias Held, gegebene Antwort, in welcher fie nicht nur ohne jede Rücksicht auf bie anderen Rationen einen Ort nach ihrem Gefallen for= berten, fondern auch noch andere ungerechte und unziemliche Bedingungen stellten, gezeigt, bak sie überhaupt kein Concil wollten. Dekhalb sei bie Sache nur unter ben Ratholiken zu verhandeln. Der Bavit wolle aber nicht, bag eine tatholische Nation sich ausschließe, weil bann bie Gefahr eines Schisma entstände. Von Mantua als Versammlungsort könne man nicht mehr sprechen, nicht allein wegen bes vom herzoge begangenen Unrechtes, sondern auch wegen bes Widerstrebens ber Franzosen. Der Bapit wünsche bekhalb bie Meinung tes Raifers über einen italienischen Ort zu vernehmen, welcher von keinem Ratholiken abgeschlagen werden tonne. Da bie Zeit turz fei, bitte er um ichnelle nachricht. 3m anderen Falle habe ber Bapft baran gedacht, bie Benezianer zu erfuchen, eine ihrer Stäbte, 3. B. Berona ober Babua, ju bem heiligen Berte ju bewilligen. Da bie Benezigner bie gemeinschaftlichen Freunde Aller seien. fo glaube ber Bapft, bag hiermit Jebermann, auch in Deutschland, qu= frieden fein werbe. Für ben Fall, baf bie Benezianer nicht einmilligten. fei ber Bapft entschloffen, bas Concil nach Bologna ober Biacenza auszuschreiben. Dieje Stäbte murben fich, außer burch bie Sunft ihrer Lage, auch noch baburch für jeden Ratholiten empfehlen, bag fie Stäbte ber Kirche, ber gemeinschaftlichen Mutter ber Christenheit seien, und bag ber Bapft beständig Neutralität beobachte.' Am Schluß der Inftruction wird nochmals wiederholt, wie fehr der Bapit den baldigen Busammen= tritt bes Concils, welches für bie Drangfale ber Rirche fo nothwendig fei und welches er ichon seit feiner Erhebung zum Bapstthum ersehnt habe, münsche.

Jugwischen war Paul III. unablässig bemüht, ein anderes, ungeheures Hinderniß, welches dem Zusammentritt des Concils im Wege stand, zu entfernen: nämlich den Krieg zwischen Franz I. und Karl V. zu beseitigen. Es gelang. Im Jahre 1538 kam zu Nizza ein Waffen= stillstand zu Stande, welcher der Vorbote eines dauerhaften Friedens zwi= schen Fürsten zu sein schien.

Der Papst hatte unterbessen von ber Republik Benedig die Einwilligung zur Abhaltung des Concils in Bicenza erhalten. Zur Eröffnung dessjelben sandte er dorthin als Legaten die Cardinäle Campeggio, Simonetta und Aleander. Allein es erschienen in Bicenza so wenige Prälaten, daß an eine Gröffnung der Kirchenversammlung nicht zu benken war. Daher abermaliger Aufschub. Hierzu kam noch, daß der König von Frankreich dem bei ihm accreditirten Nuntius die Mittheilung machte, daß die Protestanten zu einem Concil in Italien niemals ihre Zustimmung geben würden. Der Papst entschloß sich baher, das Concil auf ungewisse Zeit zu prorogiren. Es geschah dieß am 21. Mai 1539<sup>4</sup>.

So ging es fort und fort, ein Hinderniß reihte sich an das andere. Noch sechs Jahre sollte sich die Eröffnung des Concils zum unendlichen Schaden der Kirche und Christenheit verzögern.

Es fragt sich, wem die Schuld ber langen Verzögerung zur Laft fällt. Bielfach hat man behauptet, ben Bäpsten. Der Beweis für diese Behaup= tung wäre noch zu erbringen. Mag immerhin Papst Clemens VII. wenig Neigung für ein Concil empfunden haben, entgegengearbeitet hat er demsselben nicht. Noch weniger kann dieß von Papst Paul III. behauptet werden.

Die wenigen Unpartheiischen unter ben bamaligen beutschen Gelehrten verschlossen sich bieser Erkenntniß nicht. "Wahrlich,' schrieb Witzel im Herbst bes Jahres 1537, "an bem Willen bes Papstes liegt bie Schuld nicht. Er hat bas Concil angesagt, aber ber Teufel hat die Aussführung gehindert. Von Neuem hat er es dann angesagt, jedoch abermals vergebens.'<sup>2</sup> Witzel beutet auf ganz andere Leute hin, welche ben Zusammentritt des Concils zu hintertreiden suchen, auf diejenigen, welche sich von ihren Frrthümern nicht überzeugen lassen suchen, und auf biejenigen, welche wegen ihrer Sitten gestraft zu werden fürchten: ihnen sei kein Ort zur Abhaltung des Concils recht. "Der Papst aber,' also fügt Witzel noch einmal nachdrücklich hinzu, "hat stets an nichts Anderes gedacht und benkt noch an nichts Anderes, als an das Concil.'

Uebrigens ist es sehr begreiflich, warum den Päpsten der Zusammentritt eines allgemeinen Concils sehr gefährlich erscheinen mußte. Die Erz innerungen an Constanz und Basel waren bei ihnen, sowie bei den Carz binälen, noch im frischen Andenken. Hierzu kam die keineswegs unbez gründete Furcht, der Kaiser werde einen präponderirenden Einfluß auf das Concil erlangen und dadurch die Unabhängigkeit des heiligen Stuhles wie der Kirche gefährden. Allein all' diese Gefahren veranlaßten die Päpste nicht, dem Zusammentritt des Concils entgegenzuarbeiten. Es geschah dieß von ganz anderer Seite.

Es kann nicht zweifelhaft sein, auf wen hier die Hauptschuld fällt. Raiser Karl V. hatte alles gethan, was in seinen Kräften stand, um die Ubhaltung einer allgemeinen Kirchenversammlung zu beschleunigen. Aber wie in Allem, so arbeitete ihm auch hier Franz I. entgegen. Eben weil das Concil dem Kaiser zur Wiederherstellung der Ruhe in Deutsch= land zweckmäßig schien, ward ber Zusammentritt desselben von dem Könige von Frankreich zum unendlichen Schaben Deutschlands und ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Raynald ad a. 1539 n. 25 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> G. Wicelii, Conquestio de calamitoso in praesens rerum Christianarum statu. Lips. 1538. <sup>3</sup>8. C. 4.

gesammten Christenheit burch alle möglichen Künste verzögert. Nicht auf Karl V., auch nicht auf Papst Clemens VII. , ver Paul III., sonbern auf Franz I. von Frankreich fällt die Hauptschuld der Berzögerung des Concils.

Nächst bem französischen König tragen eine schwere Verantwortung bie maßgebenden Fürsten und Theologen des neuen Kirchenthums, welche durch ihre unerhörten, der gesammten geschicklichen Entwicklung direct widersprechenden Prätensionen nach Kräften baran arbeiteten, den Zu= sammentritt des Concils zu erschweren und, wenn möglich, ganz zu ver= hindern.

# III. Die Exspectanten und die Partei der Mitte.

## (1530-1540.)

Die große Mehrzahl ber Deutschen bachte in Betreff ber religiofen Frage keineswegs wie bie Fürsten und Theologen ber protestantischen Bartei. Unzählige waren über Nacht in die neue Kirche hineingebrängt worben, ohne daß sie selbst recht wußten, was ihnen geschab. Das neue Rirchenthum mard eingeführt burch landesherrlichen Befehl. Mer im Lande bleiben wollte, mußte fich biefem Befehle fügen. Es war natur= lich, bağ fich bas Gefühl Bieler gegen biefen bis bahin unerhörten Zwang in Glaubensfachen fträubte. Diesen Unzufriedenen blieb die Freiheit, auszuwandern. Weitaus die Mehrzahl bequemte fich indeffen ben veränderten Ruständen an. Die Wirksamkeit der bis bahin functionirenden firchlichen Autoritäten innerhalb ber neualäubigen Lande ward ver= bindert, ber Rultus ber alten Rirche auf bas ftrengste verboten. Gin Beispiel, mit welch' veinlicher Genauigkeit und Strenge bie protestantischen Fürsten den katholischen Kultus in ihren Landen untersagten, mag bier erwähnt werben. 3m März bes Jahres 1537 fam ber päpstliche Legat van ber Vorst nach Gotha, um bas Concil anzusagen. Raum war er bort angelangt, so brachten ihm die Räthe des Herzogs von demselben Briefe, worin ihm mit fehr ftrengen Worten verboten wurde, Ceremonien und Gottesbienst nach der alten Ordnung und gegen die neue zu ver= richten. Als Grund dieses Verbots war angeführt, bag ber herzog bie oberste Jurisdiction in geistlichen Dingen auf bem Erfurter Gebiete habe und daß derselbe nicht wolle, daß gegen die neue Ordination gehandelt werbe. Der Legat mußte beghalb ben armen Leuten, bie zu ihm kamen und von ihm gefirmt fein wollten, dieß abschlagen 1. Die äußerft ftrenge handhabung bieses Verbots burch die obrigkeitliche Gewalt zeigt beutlich bie Furcht vor einer Rückkehr bes Bolles zur alten Rirche. Luther spricht diese Furcht wiederholt gang offen aus.

Allein wenn auch äußerlich jebe Lebensthätigkeit ber alten Kirche gewaltsam verhindert wurde, so blieb boch im Herzen der Menschen noch lange eine treue Anhänglichkeit an die Kirche ihrer Bäter und ihrer

<sup>1</sup> Alfo berichtet Cornelius Ettenius. Bgl. Raumers Taschenbuch 10, S. 531.

Jugend <sup>1</sup>. Vornehmlich aus diesem Grunde gingen die Fürsten und Städteobrigkeiten anfangs möglichst schonend vor und ließen bei der Hinüberführung des Volkes von dem alten zu dem neuen Kirchenthume möglichst viel von dem Alten bestehen. Stückweise, nach und nach wurde der alte Kultus abgeschafft. Dem Volke selbst kam es hierdurch gar nicht zum vollen Bewußtsein, daß seine kirchliche Versassung fortan auf einer völlig anderen Grundlage constituirt war.

Eben wegen ber treuen Anhänglichkeit des Volkes an das Alte er= hielten sich in den protestantisch gewordenen Ländern specifisch katholische Reste noch ungemein lange. So wurde z. B. die Elevation und Adoration des Altarsacraments erst 1542 in Wittenberg abgeschafft. Wie schwer ist das geworden!<sup>2</sup>

In Rürnberg kam es barüber im folgenden Jahre sogar zum offenen Streit<sup>3</sup>. In demselben Jahre 1542 bemühte sich Myconius, die Elevation in Thüringen abzuschaffen. Das Volk wolkte diese Aenderung nicht<sup>4</sup>. Sie wurde aber dennoch vorgenommen und durchgeführt, weil die Aboration in dem Volk stets noch den Begriff der Wandlung lebendig erhielt. In Wittenberg fand diese Aenderung mit Villigung Luthers hauptsächlich auf Betreiben des unversöhnlichen Brück statt<sup>5</sup>. Melanchthon mußte es ruhig geschehen lassen, obgleich er sich noch im Jahre zuvor (1541) gegen die Abschaffung dieses so bedeutsamen Restes des katholischen Kultus erklärt hatte <sup>6</sup>. Die Frage kam jedoch sobald nicht von der Tagesordnung. Luther hatte noch mehrere Jahre mit den "heillosen Geremonien viel zu thun", und Melanchthon versätte noch im Jahre 1551 ein Gutachten über die Abschafffung der Elevation<sup>7</sup>. "Ich weiß, sagt er, "daß viele mit Aberglauben

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. o. S. 11. Es icheint sogar fast, als seien bei gewissen weltlichen Obrigfeiten zeitweilig wieder Sympathien für die alte Religion entstanden. So sagt Luther im Jahre 1542: "Die weltliche Obrigkeit meint, es sei nicht ihr Amt, daß sie soll Sorge tragen, wie es in der Kirche Christi zugehe, darum drängen die helllosen abgöttischen Leute besto tropiger auf des Papstes Greuel.<sup>6</sup> Balch XVII, 2760.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 841; V, 50 sq. <sup>3</sup> C. R. V, 50. 208. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. R. V, 72. <sup>5</sup> De Wette V, 478.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Seine an einen Prebiger in Solbberg gerichteten Borte lauten: Interrogavit et de elevatione. Multi ex nostris abrogarunt eam; nos hic ex veteri more retinemus, nec tibi mutandum esse subito morem censeo. Etsi multae quaestiones vitarentur uno illo more vitato, tamen, quia cum signis datur corpus Christi, reverentia illa externa non potest damnari, si mens recte iudicet, nec signum adoret, sed intelligat aliud praeter signum ibi dari. Omnibus Ecclesiae temporibus in mysterii tractatione, ut vocant, Ecclesia abiicit se in terram. Quare non video, quomodo morem tollere possis, sed recte erudiendi sunt homines. Ego etsi video aliquid esse incommodi, tamen non sum tibi auctor mutandi sine caeteris  $\sigma_{0}\mu\mu$ istat; vestrarum Ecclesiarum. C. R. IV, 735.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Grl. A. LVI, 44. C. R. V, 888.

und Argwohn über die Abschaffung der Elevation urtheilen." Er hält bann besonders entgegen, daß das Sacrament nur im Gebrauch Sacrament sei, nicht außerhalb dessellben. Er übersieht dabei völlig, daß die Elevation bei dem Genuß stattfand! Er meint weiterhin, Gott dürfe nicht an eine Sache gebunden werden, an die er sich selbst nicht durch sein Wort gebunden, und verfündet triumphirend: "Ich habe zu Regensburg barüber mit Ect disputirt; er hatte nichts mir zu antworten und darum sing er an, krank zu werden." Dann folgt die echt Melanchthonische Erklärung: "Da die Elevation das pomphaste Umhertragen des Sacraments und ähnliche Mißbräuche bestätigt, so möchte ich nicht, daß die gehindert werden, welche die Elevation abschaften."

In anderen Gegenden Deutschlands fand die Abschaffung der Ele= vation noch viel später statt. So z. B. in der Pfalz erst anfangs der sechziger Jahre durch Friedrich , den Frommen'. Dieser "Reformator" fand damals noch, daß das Bolt allgemein in der Hostie den Leib des Heren verehrte, dieselbe daher für Gott selbst ansah und andetete; es begehrte deßhalb, wenn es dieselbe nicht genießen konnte, wenigstens ihren An= blick. An vielen Orten der Pfalz wurde daher die Hostie noch damals nach alter Weise gezeigt. Von den Kirchendienern förderten manche diese Neigung des Bolkes. Erst Friedrich , der Fromme' schaffte diesen "scham= losen und leichtfertigen" Mißbrauch ab <sup>1</sup>.

Das arme Bolk, welches noch vielfach glaubte katholisch zu sein, klammerte sich an alle Reste seiner alten Kirche. Es ging noch lange ber Vorschrift ber katholischen Kirche gemäß um die Osterzeit häufig zum Abendmahl<sup>2</sup>. Es zog die geweihten Priester ben ungeweihten vor<sup>3</sup>. Auch die Priesterehe war noch lange nicht in Blut und Leben des Volkes übergegangen<sup>4</sup>.

Die ganze Form des lutherischen Gottesdienstes war überhaupt noch bei weitem nicht so verschieden von der katholischen, wie heutzutage. Ein junger Pole, der im Mai 1536 nach Wittenberg kam, fand nicht viel verändert im Kultus<sup>5</sup>.

Ein Blick in die protestantischen Kirchenordnungen zeigt recht deut= lich den Zwitterzustand, in welchem der Kultus des neuen Kirchenthums sich befand. Man findet da noch die Messe der alten Kirche mit fast

<sup>4</sup> Daß die Ghen der Geistlichen kein Mittel zur Förderung des neuen "Evangeliums" gewesen, ist gut gezeigt in der trefflichen Schrift: "Wird Deutschland wieder katholisch werden?" (Schaffhausen, 1859) S. 36 f.

<sup>5</sup> In sacris ritibus etiam nihil vidi, quod magnopere dissimile sit a nostris. C. R. III, 85.

<sup>1</sup> A. Rludhohn, Friedrich ber Fromme (Nördlingen, 1877) I, 116.

<sup>2</sup> Bald XIII, 648. 3m Protestantismus war tein Grund bazu.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. II, 695 (December, 1533).

allen alten Ceremonien, jedoch ift alles an bie Opferidee Erinnernde meagelassen. Bielfach blieb, besonders für bobere geste, die Absingung ein= zelner Stücke ber alten Meise in lateinischer Sprache erhalten : jo schreibt 2. B. bie fächfische Rirchenordnung von 1539 für ben sonntäglichen Gottesdienst vor. .bas Ryrie eleison. Gloria in ercelsis und Et in terra Latinisch' zu sprechen; an Festtagen sollen auch Bräfation, Sanctus und bas Nanus Dei lateinisch gesungen werben 1. Für bie .evangelische Messe' in Osnabruck schreibt die bortige Rirchenordnung vom Sabre 1543 por: Introitus, Kyrie, Gloria, Collecte lateinisch ober beutsch, Epistel beutich, Alleluja, an Feften: Sequenz, Bater unfer ober beuticher Bfalm, Evangelium und Auslegung, Vorlesung des Ratechismus, Gemeines Gebet, Credo, Wir glauben 2c., Präfation und Sanctus, Vermanung zum Abendmahl, Bater unfer, Einsebungsworte, Communion unter bem Gesange: Jesus Christus unfer Heiland, Discubuit Jesus, Agnus Dei lat. ober beutsch.' "Dy gebrucken,' heißt es ferner in ber Osnabrücker Rirchenordnung, averst in der Milfe alven und Milfegewandt, Lichte und Laken up ben Altar, nicht baromme bat wy holben, bat sonderlighe Silligheit angelegen in, nifte bat ibt een nobig bind in. fonbern umme be Urgernuß millen to vermiben.' 2 Auch bie Bfalg-Neuburger Rirchenordnung von 1543 ichreibt vor, ,ber Priefter, fo bie Deß halten will, folle fampt feinen Miniftranten, mo, und mann man bie felben zu gebrauchen pflegt, in iren gewonlichen Rirchenornaten, nach gewonhent einer neden Rirchen, ju bem Altar gehn, und anfenglich, bar= por kniendt, das Confiteor ober einen feinen Buß Bfalm sprechen. Darnach soll der Introitus, das Kyrieleyson, das Gloria in excelsis und das Et in terra, gewonlicher weiß, durch ben Chor, ober wo man kein Chor hat, als auff bem landt in Dörffern, burch ben Briefter felbs gesungen, ober aber mit vernemlicher ftimm gelesen werben u. f. m.'3

Höchst merkwürdig ist die Erklärung der 1548 auf dem Landtage zu Meißen versammelten Theologen. "Die Meß, fagen sie, "halten wir in unsern Rirchen mit großer Reverenz in den gewöhnlichen Meß= gewandten mit christlichen Gesängen und lectionibus am Sonntag und Festen, wenn Communicanten vorhanden." Von den Ceremonien im AUgemeinen sagen sie: "In unsern Kirchen sind die fürnehmsten Ceremonien die zur Rirchen dienen, als Sonntag und Fest, mit gewöhnlichen Lection und Gesang nicht viel geändert; wollen auch noch dieselbigen mit

<sup>2</sup> Richter II, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Richter, bie evangel. Kirchenordnungen I, 312 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rirchenordnung, Wie es mit ber christlichen Lehre, heiligen Sacramenten, und allerley andern Ceremonien, in meines gnäbigen herrn, herrn Otthainrichen, Pfalygraven bei Rheyn, herhogen im Nidern und Obern Bairn ect. gehalten wirt. 1543. II, 24 (auch bei Richter II, 27).

Fleiß erhalten. — Was aber Festa anbelanget, bavon bieß Buch Melbung thut, werben fast in unsern Kirchen alle bermaßen gehalten, nicht aber ber Meinung, daß wir die Heiligen anrufen.<sup>4</sup>

Damit stimmt völlig bie Schilderung überein, welche bie in bemfelben Jahre in Meiken versammelten Stände bem Rurfürsten Morik von dem lutherischen Gottesbienst machen. "Mit ben Ceremonien," berich= ten sie, wird es also gehalten, nemlich baf an allen Sonntagen und anbern Festen bie Dek mit gewöhnlichem Gesange. Rleidung und andern ehrlichen Ceremonien gehalten wird, und ist babei allezeit eine ziemliche Rabl Communicanten, die zupor gebeicht und absolvirt sind. . . . Nach Mittage wird bie Besper gesungen, und geschieht bamit auch eine Brebigt und gemein Gebeth. . . . Auch werden in Stiften und großen Stähten bie horae canonicae de tempore burchaus täglich gesungen und wird in großen Stähten täglich gepredigt. . . . Auch ist bie Beicht und Brivatabiolution erhalten . . . und wird bazu nach Gelegen= beit ber Sunde und Lafter ber geiftliche Bann, auch ber Obrigkeit Strafe gebraucht.' Die nach .alter Gewohnheit löblich' gehaltenen Festtage find: Beihnachten, Neujahr, Erscheinung bes Berrn, Maria Lichtmeß, Maria Verkünbigung, Gründonnerstag, Charfreitag, Oftern, Himmelfahrt, Bfingsten, Maria Beimsuchung, Bauli Bekehrung, Schutzengelfest, bie Tage aller Apostel und ber Heiligen: Stephan, Johannes, Johann Baptift und Magdalena 2.

Einen tiefen Einblick in die Wittenberger Rirchenzustände läßt uns ein an Luther und Bommer gerichteter Bericht vom Nahre 1537 thun. .Es follen auch etsliche fich ärgern und Beschwerung haben, fich auch beg öffentlich vernehmen zu laffen, von Brieftern, bie von ben Bapftischen Bischöffen nit geweihet, bas Sacrament zu empfahen, und zufürderst von ben Brieftern, Die bas ander ober britte Beib genommen, ob die gleich von ben Bäpstischen Bischöffen geweihet worden jenn. Darzu sollen esliche allbie in der Universität Bäpstliche gebotene Fasttage und Feier= tage halten, und in ihrem hause wollen gehalten haben. Undern nicht zu geringem nachbenten, auch zu Urgerniß. Es foll fich auch zugetragen haben, daß eins ober zweier Fremde, und fonderlich Barfüßer=Monch hieher gegen Wittenbergt tommen, die habe man, und, bafur es Em. Rf. G. achten mußte, zu sonberlicher Berachtung Em. Rurfürftlichen Gnaben Konfession, ungewöhnlicher Beije zur Serberge genommen."3

Wie fest muß wohl damals das neue Rirchenthum in Wittenberg gegründet gewesen sein, wenn Seine Rurfürstlichen Gnaden solche Furcht vor zwei armen Barfüßermönchen hatte?

<sup>1</sup> C. R. VII, 40-43. <sup>2</sup> C. R. VII, 66 sq. <sup>3</sup> C. R. III, 366 sq.

Von großer Bebeutung ist endlich noch folgender Umstand. Wir besitzen keine auch nur einigermaßen allgemeine Kundgebung irgend eines beutschen Landes, daß es mit der neuen Lehre einverstanden war und die Einführung derselben wünschte. Es ist sogar sehr die Frage, ob das Volk irgendwo die Abschaffung der katholischen Messe gewünscht habe. Melanchthon rieth deßhalb im Jahre 1536 dem Ritter Christoph von Taubenheim ab, "alsdalb eine Aenderung an diesem allerschwersten Artikel von der Messe vorzunehmen, denn man soll erstlich rechte Lehre pflanzen<sup>4</sup>. Wohl aber besitzen wir die glaubwürdigsten Zeugnisse über den Wieberwillen des beutschen Volkes gegen das neue Kirchenthum.

Die Briefe und Schriften Luthers und Melanchthons sind angefüllt mit schmerzlichen Klagen über die Verachtung des "Evangeliums" und seiner Diener. Den Klagen Luthers über die Verachtung des "Evangeliums" begegnen wir bereits in den Jahren 1524, 1525 und 1526. Dieselben ziehen sich ann fort bis in seine letzten Lebensjahre. Vernehmen wir einige dieser Klagerufe!

"Früher,' also schreibt er im Jahre 1527, ,tonnte jebe Stadt Rlofter, Stifte und Geistliche reichlich ernähren; jest halt es ichmer, von bem Gut, das aus bem Bapftthum übrig ist, nur zwei Brediger zu er= nähren. Der große Haufe verachtet bas Evangelium; die Lutheraner felbst benten nur baran, ihre Laschen zu füllen.' In bemfelben Jahre fpricht Luther es offen aus, bie Leute wollten bie Prediger bes Evangeliums aushungern. "Das Evangelium,' fagt er an einer anderen Stelle, "wird ausgehungert werden, ben Papisten gibt die Welt mit Haufen." Damit stimmt genau überein, wenn er im folgenden Jahre ausruft: "Die Welt zählt ben Brebigern ben Biffen in's Maul, hat's ben Mönchen haufenweise in ben Schook geschüttet. Die Evangelischen jagen und brücken bie Brediger mit hunger und Urmuth, ober heimlichen Tucken. um ihrer los zu werben.' "Man gahlet ben Bredigern ben Biffen in's Maul, ' heißt es in einer Schrift, welche aus dem Jahre 1529 ftammt. "Im Papftthum,' Klagt er 1531, "war Gelb für bie Rirchen im Ueberfluß vorhanden; jest tann fich ber Bfarrer nicht ein Loch im Dache zubauen.' Die Leute waren eben, wie Luther ganz offen eingesteht, allefammt bes , Evangeliums' überdrüssig geworben. , Sie schaben und schinben bie Diener bes Wortes.' ,Das Evangelium,' fo lautet bie Rlage im Jahre 1532, ,wird von Jedermann verachtet - Der meiste Theil gehet hin, und achtet Gottes Wort nicht, gehet lieber bem Saufen und Spiel nach, und zum Tanz, benn in die Kirche zur Predigt - Die Belt ift voller Leute, bie bie Brediger aushungern möchten - Statt felbst ju fasten, laffen bie Lutherischen bie Bfarrer fasten - Die Brebiger merben

<sup>1</sup> C. R. III, 7.

113

verspottet und erhalten von Niemand einen Bissen Brod — Die Prediger leiden Hunger, bis sie ihr Amt fallen lassen. Im Jahre 1534 meint Luther, die Prediger seien der verachtetste Stand in der Welt. In dieser Weise geht es fort. Jahr aus, Jahr ein klagt und jammert der Wittenberger "Reformator" über die Berachtung seines "Evangeliums". Immer wieder spricht er davon, daß Adel, Schultheißen, Bürger und Bauern darauf ausgingen, die Geistlichen des neuen Kirchenthums todthungern zu lassen, dass neue Lehre wieder abkomme. Allein all' sein Bitten und Flehen ist umsonst: mit dem Bewußtsein, daß der größte Theil seines Bolkes das neue Evangelium verachte und die Prediger dieses Evangeliums bedrücke, mußte Luther den Schauplatz seiner Thätigkeit ver= lassen 1.

Mit den Klagen Luthers stimmen die Aleußerungen des anderen theologischen Stimmführers der Neugläubigen fast wörtlich überein. Der Grundton fast aller Briese Melanchthons ist gleichfalls schmerzliche Klage über die Berachtung des neuen Evangeliums<sup>2</sup>.

Unter solchen Umständen durfte Luther schwerlich der Uebertreibung angeklagt werden, wenn er im Jahre 1532 behauptete: Es stehe in seiner Macht, mit zwei oder drei Predigten Alle wieder in's Papstthum zurück= zuführen und neue Messen und Wallfahrten einzurichten; benn, fügt er hinzu, ,der Pöbel ist leichtlich damit zu bereden, und ohn das fürmitzig und lüstern, Neues zu horen<sup>4</sup>.

Bei dieser Stimmung ist es selbstverständlich, daß von einem Wiberwillen des Volkes gegen eine Einigung mit der alten Kirche, wie ihn Luther so oft und deutlich ausspricht, noch nicht die Rede sein kann. Sehen wir ja doch selbst den eigentlichen Vertreter der Wissenschaft auf der Seite des neuen Kirchenthums, Melanchthon, einer gänzlichen Losreisung von der alten Kirche und der päpstlichen Autorität beharrlich widerstreben. Die Einheit der Kirche hält Melanchthon stets in Gedanken seite <sup>4</sup>: er will nicht der Urheber neuer Dogmen und einer ewigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die betr. Aussprüche Luthers finden sich in der Erl. A. seiner Werke an folgenden Stellen: die Klagen aus dem Jahre 1525 Bb. VIII, 86; IX, 261. 1526: XIV, 266. 1527 u. 28: XIII, 123; XIV, 390. 397; VIII, 217. 278 f. 297. 309; IX, 53. 313. 315; XXXIII, 303; XXXVI, 224. 278. 1530: XVIII, 151; VI, 180. 182 f.; XLVII, 237. 1531: IV, 6. 71. 221. 369; VI, 325. 329; XVIII, 192. 1532: III, 38 f. 80; V, 284. 378 f.; VI, 89. 125. 127. 131. 218. 258. 1533: III, 87. 133 f. 199; IV. 60. 125; VI, 2 f. 214; XIII, 56; XLII, 37 f. 196. 200. 208. 220. 1534: IV, 21. 357; V, 424; VI, 148. 1535; IV, 177; XIV, 329. 1537: I, 274 f. 1538: XLV, 379; XLVII, 33. 1540: XI, 372; XLVII, 225. 1541: XXXII, 77 f. 1544 u. 45: XIX, 149 f.

<sup>2</sup> Bgl. S. 40. 45.
3 Etl. A. XLIII, 316. — Wald VII, 914.
4 C. R. III, 36.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Spaltung sein <sup>1</sup>; bie Autorität der Bischöfe will er erhalten <sup>2</sup>; auch die Aenderung der katholischen Ceremonien mißbilligte er entschieden; er meinte, man sollte so viel vom altkirchlichen Ritus beibehalten, als nur immer ohne grellen Widerspruch mit der neuen Lehre geschehen könne<sup>3</sup>. Vor Allem aber hielt er die Hoffnung auf ein Concil noch sehr lange fest.

Wie er bachten Biele. Man erkannte noch immer nicht, daß ber eigentliche Grund der Spaltung nicht in dem Dogma, sondern in der Berfassung liege. Das Augenfällige der Trennung bestand nun allerdings in der Lehre. Deßhalb richtete man zumeist darauf seinen Blick und hoffte die besinitive Entscheidung dieser Lehrstreitigkeiten von dem Concil, an das von allen Seiten Berufung eingelegt war.

Allerdings überzeugten sich in den folgenden Jahren immer mehr Obrigkeiten von der Richtigkeit der neuen Lehren, zogen demgemäß die Kirchen= und Klostergüter ein und erklärten sich für die Herren über die Gewissen ihrer Unterthanen — Alles im Namen des neuen "Evangeliums". Auf diese Weise griff das Landeskirchenthum immer weiter um sich.

Es ist jeboch wohl zu beachten, daß ein Abschluß gesetzlicher Art nicht vorlag. Jedermann wußte, daß den Reichssständen das Recht, das Kirchenwesen ihres Gebietes nach eigenem Ermessen einzurichten, nicht ge= bührte<sup>4</sup>. Die Zustände bestanden thatsächlich, nicht reichsrechtlich. Es war allgemein bekannt, daß von allen Seiten Berufung an ein Concil eingelegt und daß endlich auch von ben beiden Häuptern der Christenheit die Einladung zu demselben ergangen war.

Die kirchlichen Zustände in Deutschland ermangelten allenthalben ber Festigkeit und Sicherheit. An vielen Orten bestand ein völlig zwitter= haftes Religionswesen<sup>5</sup>. Im Bolke herrschte die größte Unklarheit: weit= verbreitet war der Wahn, daß man zugleich Protestant und in der katho= lischen Kirche sein könne. In manchen Gegenden war die Verwirrung geradezu komisch. Es kamen da höchst eigenthümliche Fälle vor. Im Jahre 1536 war ein Pfarrer in Rod an der Weil, der zugleich die Bfarrei Hassel, zu verschen hatte. Rod war lutherisch geworben,

- <sup>3</sup> Döllinger, die Reformation 1, 370 f.
- \* Klopp in ben Hift.=polit. Bl. 63, 195.
- <sup>5</sup> Lämmer, Analecta p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 65. 69. Melanchthon war offenbar in einer ungeheuren Selbfttäuschung befangen. Er meinte wirklich, eine neue Lehre niemals eingeführt zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. oben S. 33 f. Ja selbst bie Bersammlung ber Theologen zu Schmaltalben im Jahre 1540 faßte ben ganz ben Anschauungen Melanchthons entsprechenben Beschluß, daß man ben Bischöfen, wenn sie bie Lehre zuließen, bie Jurisdiction zurückgeben könne. C. R. III, 988. Aber nicht sie entschieden, sonbern biejenigen, welche bie Macht hatten.

• • • •

Haffelbach katholisch geblieben. Der Pfarrer suchte beiden Gemeinden genug zu thun. Früh Morgens hielt er im Chorrock zu Rob eine lu= therische Predigt; eine Stunde später wanderte er nach Hasslielbach, um dort im katholischen Meßgewand die Messe zu lesen. Als die protestantische Bisitations-Commission in's Weilthal kam, wurde der Pfarrer von Rod-Hasslielbach ernstlich zur Rede gestellt. Er entschuldigte sich, indem er sagte, das Bolk habe ihn gezwungen, auf beiden Achseln zu tragen, und gelobte, sich zu besser. Daraufhin ließ man ihn im Dienste <sup>1</sup>.

Luther kannte bie furchtbare religiöse Verwirrung bes beutschen Bolkes wohl. Schon in ben ersten Jahren ber Bewegung schreibt er: "Es sind uns zu dieser Zeit die Papisten und Rotten todseind, verdam= men uns auf's äußerste: so sind wir dagegen ihrer heillosen und gottes= lästerischen Lehre wieder von Herzen feind, und verdammen sie auch immerhin zum Teufel in den Abgrund der Hölle. Indessen geht gleichwohl das arme alberne Bölklein dahin, schwebt zwi= schen Himmel und Erde, ist der Sachen unerfahren und un= gewiß, und weiß nicht, welchem Theile es folgen solle, daß es weis= lich und recht thue."?

Ein verwandtes, von der bisherigen Geschichtschreibung fast gar nicht gewürdigtes Phänomen in jener Zeit ist das Vorkommen der sogenannten Exspectanten. So bezeichnet man diejenigen, welche in den bereits protestantisch gewordenen Gegenden den ganzen Zustand des neuen Rirchenthumes als ein bloßes Provisorium ansahen, und durch die neue Lehre nicht befriedigt, oder der alten, aber unterdrückten und streng verbotenen noch zugethan, oder auch durch die religiösen Kämpfe in Ungewißheit gestürzt, äußerlich eine Art von kirchlicher Neutralität beobachteten und insdesondere ihre Holfnung auf ein künstiges Concil sesten. Härte, meinten sie, dieses nur einmal entschieden, so wisse uvollten sie erwarten (exspectare) und sich vor derselben weder für das alte, noch für das neue Kirchenthum entschieden.

Schon in ben ersten Jahren ber Spaltung, noch ehe bas neue Kirchenthum sich fest constituirt hatte, spricht sich Luther gegen die Richtung ber Erspectanten in heftiger Weise aus. "Willt bu aber also sprechen, wie andere Narren: Ei, wir wollen hören, wie bas Concilium beschleußt, ba wollen wir auch bei bleiben, so bist bu verloren." Unfangs ber breißiger Jahre schreibt Luther über die Rlasse ber Erspectanten: "Es ist tein rechter Prediger ober Prophet außerhalb ber Kirchen. Das saget

<sup>1</sup> Bgl. B. S. Richl, Land und Leute (Stuttgart 1861) S. 431 f.

<sup>· 2</sup> Balch VIII, 1649. 3 Döllinger I, 513.

<sup>•</sup> Grl. A. LI, 449. Walch IX, 777 (1528).

bie Schrift, und es tanns Niemand läugnen .... Es ist ein start Ur= aument, bas ba viele beweget, bie ba wiken, bak unfer Lehre recht ift. und Nichts bawiber sagen können, und steben aleichwohl als ein stetia Bferb, fagen nur, bie beilige driftliche Kirche habe es noch nicht beichlossen und approbiret. Mit bem Bort: chriftliche Kirche, nehmen fie gefangen beibe, bie Einfältigen und bie großen Sanfen; gleichmie biefer Tert Alles zu Boben stöket. Im Symbolo Athanasii stehet: Credo unam ecclesiam christianam. Stem: credo etiam in Spiritum sanctum. Ru ift außer biefer chriftlichen Rirche tein Beil noch bl. Geift, benn bas Symbolum faget: 3ch aläube an den bl. Geift, eine bl. christliche Rirche. Der hl. Geift machet die christliche Rirche heilig, burch seine heiligkeit; wie benn Christus die Rirche auch beilig machet. Und bie gilts nicht manken ober zweifeln, bas ift mabr; aleichmie es mahr ift, bak Chriftus von Bethlehem und Juda kommen. Alfo foll man auch keinen Brediger suchen ober annehmen, ber nicht tomme aus ber chriftlichen Rirchen. Wie thut man ihm benn? fagen sie, bie christliche Rirche hat es noch nicht beschlossen, es ift nicht aus ber Christenheit? und warten bann auf Concilia und Reichstage, bis bie Gelahrten zufammen tommen und fchließen bafelbft. Weil bas nicht geschieht, bleiben sie, wie sie find. Alfo reben ist beibe, bie Narren und auch bie Rlugen, wollen harren, bis es beschloffen werbe von ber chriftlichen Rirchen; benn ber Gine rebe also, ber Anber sonft, bie driftliche Rirche ift noch nicht bazu kommen: wir wollen bei unfer Bäter Glauben bleiben, bis bag einmal beschloffen werbe, mas . . Daß sie nu fagen, sie wollen warten, bis es von ber Rirchen beschloffen werbe, ba harre ber Teufel auf; ich will fo lange nicht marten, benn bie driftliche Rirche hat ichon Alles beschloffen. Gleichwie bie Glieber bes Leibes follen ein Leib sein, und burfen nicht marten, bis es ber Unflath sage ober schließe, ob der Leib gesund sei oder nicht. Von den Gliedern wollen wir es wohl miffen und erfahren, und nicht von harn, Mift und Unflath: also wollen wir auch nicht warten, bis daß ber Papit und Bischoffe in einem Concilio fagen : Es ift recht; benn fie find nicht ein Stud und reine gefunde Glieder des Leibes, fondern fie find Junker, Unflath und Rot aufm Uermel, ja, ber Dreck find fie, benn fie verfolgen bas recht Evangelium, bas fie boch miffen, bag es Gottes Wort Darumb siehet man, daß sie der Unflath, Stant und des Teufels fei. Slieder find. Derhalben fo wird gesagt: Die christliche Rirche hats ichon beschloffen; benn allenthalben lehret man alfo, und alle Chriften, fo getauft find, gläuben fo, wie bie Lehre faget. Diefe Beschließung gebet nicht zu mit einer äußerlichen Zusammentunft, sondern ift ein geistlich

Concilium, und man darf dazu keines Convents. Man darf kein Concilium versammlen und halten, daß man ordene, wie man fasten und beten möge, und wie man sich kleide, und wie die rechten Artikel des Glaubens confirmiret und bekennet werden, oder von andern Sachen urtheile, wie im Concilio Nicasono geschehen ist. Aber die christliche Lehre zu beschließen, ob sie recht sei, darf man keines Concilii zu; sondern ich sage: Ich halte uber der Tause, und gläube an das Evangelium, daß es recht und heilig sei, gläube und halte uber dem Sacrament des Abendmahls.' 1

Man sieht, Luther ist jeder Einigung durch ein Concil feindlich gesinnt; statt der Autorität der Concilien, die Jahrhunderte lang in der Rirche gegolten, stellt er seine eigene Autorität auf. Deßhalb ist er der Klasse der "Erspectanten" durchaus feindlich gesinnt. Ein Theil sagt, "ich will warten auf ein Concilium und was der Kaiser und Bischöffe mit den Fürsten beschließen werden, daß man halten soll, das will ich auch annehmen. Dieß ist, wie Luther sich ausdrückt, "höheste Aergerniß, das Augen, Ohren und Wund voll füllet und ist schwer zu ertragen."<sup>2</sup> "Diesser Leut," schweidt Luther im Jahre 1537, "ist die Welt voll: sie hören das Evangelium wohl: aber dieweil sich die größten Häupter da wider legen, sprechen sie: Ich will vorsehen, wie es bleibt im Concilio."<sup>3</sup>

Wie Luther, fo maren auch bie übrigen neugläubigen Brediger gegen bie Erspectanten auf bas höchste erbittert. Um ben stillen, passiven Biberstand biefer "harrenden" zu brechen, verweigerten sie ihnen als "Gotteslästerern' ein christliches Begräbnik und forberten bie weltliche Obriakeit auf, bieje Leute nicht mehr länger im Lande zu bulben. Man erkennt biefes Berhältniß unter Anderem aus einer Predigt, welche ber Brediger Güttel im Jahre 1541 in Gisleben hielt. "Gs ift auch, beift es in berselben, ,besselbigen Lags auf bem Gottesacker vor etlichen tausend Menschen ausgerufen, pronuncirt, gewarnt, auch bes nachfolgenden Sonn= tags in der Bfarrkirche St. Andreas zum Ueberfluffe wiederholt, und burch mich, Raspar Güttel, Doctor und Ecclesiasten besselben Orts, ver= fündiat, baß sich fürber Nicmand, er fei Reich ober Urm, Mann ober Beib, Jung ober Alt, unter folchen harrenden ober Erspectanten wolle laffen ergreifen ober befinden. Ungesehen beffen, weil man fo viele Sabre und lange Zeit hat Gebuld getragen mit ben Schwachen, auch mit ben Alten, bie im verführlichen Frrthum ber papistischen Luge und heuchelei fast ersoffen sind ihr Leben lang, boch mit ber Zeit genugsam berichtet, und fast in bie 25 Sahre in biefer Graffchaft und allenthalben aus bem

117

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grl. A. XLVIII, 218-223. Wald VII, 2341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erl. A. XLVIII, 226. Balch VII, 2349.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Grl. A. XVIII, 31; vgl. L, 49.

göttlichen Worte Unterricht empfangen haben. Also, baß nicht glaublich ober möglich seyn muß, wer da hätte die öffentliche Wahrheit von unserm Höchenpriester Christus selbst mögen lernen, hören und begreifen, daß bemselbigen nicht genug geschehen, ober er noch nicht genug geharrt hätte. Wer nun barüber noch länger zweifeln will, unserm Hohenpriester Christus nicht glauben will, sondern auf den Papit und General= Concilium warten und harren, also als ein ewiger Erspectant ersterben, ben oder die sollen noch wollen wir für kein christlich Gliedmaß, Bater oder Mutter, Bruder oder Schwester achten, sondern für einen Gottes= lästerer und Lügenstrafer, und ihm hinfort mit keinem göttlichen Worte und christlicher Bearäbnik dienen.<sup>6,1</sup>

Der Prediger Güttel lieft biefen "Sermon" gegen bie Erspectanten. welchen er auf dem Rirchhof zu Gisleben gehalten, noch in bemfelben Sabre zu Bittenberg brucken - ein Beweis, baf bie Rahl ber Erspectanten um bieje Leit noch recht ansehnlich mar 2. Luther schrieb über bie Brebigt Guttels einen längeren Brief an Joh. Bugenhagen, in welchem er biefen bittet, eventuell bas Lob feines Ramens in ber Predigt auszutilgen. "Ihr miffet," ichreibt er, ,wie feindselig mein name bem Teufel und feinen Papisten ist, sonderlich wo man mich lobet, daß badurch bas Lejen, ober ja bie Frucht bes Lesens zu nicht wird, weil auch wohl bei vielen, bie ber Unjern sein wollen, mein name ftinket.' Intereffant ift, wie Luther fich in bemfelben Briefe über bie Erspectanten ausspricht: "Es mugen weise, vernünftige Leute fein,' fagt er, ,bie also harren und ihre Selig= feit jeten auf menschliche Satung; aber sie erfüllen bas Sprüchwort: Ein weifer Mann thut feine fleine Thorheit; ober muffen gang und gar in driftlichem Glauben unmiffend und unerfahren fein, als bie nicht richten können, wie gar weit Gottes Wort und Menschen Worte unter= scheiden find. Wiewohl ich benfelben jolchs möchte zu aute halten, weil bis baher bie Belt, burch den Papft bethöret, hat muffen gläuben, daß ber Concilien Satunge ebensoviel als Gottes, und mehr benn Gottes Wort gelte, welches boch ist bei uns auch bie Ganje und Enten, Mäufe und Läuse, Gott Lob!, nicht glauben murben, wo fie etwas gläuben könnten. Aber wer nichts höret, der lernet nichts; wers nicht hören tann, ober nicht will hören, der tann ober will nichts lernen noch miffen. Solche Erpectanten empfehlen wir Gott. Aber daneben ift ein ander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Strobels neue Beiträge zur Literatur II, 349 f. Döllinger I, 514. Auch benjenigen, welche in protestantisch geworbenen Stäbten katholisch blieben, wurde ein chriftliches Begräbniß verweigert, ober sie wurden auf schimpfliche Beise begraben. Döllinger I, 530. A. Hift.=polit. Bl. 9, 318.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ein anderer Beweis, daß gerade in Eisleben die Erspectanten zahlreich waren, ist ein von dort aus datirter Brief Bizels an Nausea vom 1. Januar 1537 in Epist. miscell. ad F. Nauseam (Basil. 1550) p. 217.

haufen Erpectanten, bie es boren und lefen, wollens auch boren und lesen, alles was das Evangelium lehret, missen was die Wahrheit ift, bekennen auch, es fei bie Bahrheit und ftebe im Evangelio, und boch furgeben, sie wollen bas Concilii und ber Kirchen Urtheil gewarten, und indes bie erkannte Mahrheit des Gpangelii perfolgen und bämpfen; wie ber einer und ber fürnehmiten einer Berzog George zu Sachien (bag ich ein gemiß Grempel gebe), unseliger Gebächtnik, gewest ist mit feinem Unhang. Wem wollen ober follen wir folche Erpectanten befehlen? Gott will und mag ihr nicht, benn er will fein Evangelium über alle Engel. ichmeige über bie Menschen ober Concilia, gehalten haben, und gestehet barüber Niemand keines harrens ober Ervectantien. In acht mohl. wir müffen fie bem Teufel in Abgrund ber Höllen befehlen, und fie laffen harren und Erpectanten bleiben, wie bie Juden auch harren und Erpectanten find auf ihren Melfiam, ben fie zupor aus hak und Neib, miber öffentliche und erkannte Mahrheit freuzigen. 3a. laß sie harren. es geschiehet ihnen recht, baf fie harren; mas find fie beffers werth. benn daß fie umbsonst ber Lügen emiglich harren, die nicht wollten bie Babrbeit, gegenwärtig offenbart, annehmen? Alio lassen wir bieje Gr= vectanten auch eins Conciliums harren, welches nunmehr der Bapft nicht geben wird, ober auch nicht kann, wie er fich öffentlich vernehmen läkt. und sie aleichwohl inden bie gegenwärtige Bahrheit freuzigen und ver= folgen, bamit zu erlangen ben iconen Titel, driftliche Rirche, driftliche Fürsten, chriftliche Leute, bie aufs Concilium harren, und Gotte fein Wort verfluchen. Solche Titel lag fie führen; aber hute bu bich, daß bu fie nicht auch also lobest, damit du nicht ihrer Sünde theilhaftig, und mit ibnen bes höllischen Feuers Erpectant werdest. Denn da stehet das ichreckliche, gräuliche Erempel fur unfern Augen, wie Gott den chriftlichen Fürsten, ja ben elenden, verdampten Menschen, Berzog Georgen, ausgerottet, vertilget, zunicht gemacht, in Abgrund ber höllen verstoßen hat. Solchen Erpectanten foll folch Concilium werben, benn fo wöllen fie es Es heißt, wie St. Baulus jagt 2. Ror. 6, (1. 2.): 3ch bitte haben. euch, lieben Brüder, daß ihr bie Gnade Gottes nicht vergeblich annehmet, benn er fpricht: 3ch habe bich zur angenehmen Zeit erhöret. Und Chriftus Matth. 10, (14. 15): Welche Stadt ober haus euer Wort nicht auf= nimpt, ba gebet beraus, und schüttelt auch den Staub von euern Schuben uber sie. 3ch sage euch, es wird Sodoma und Gommora träglicher er= gehen an jenem Tage 2c. Dieje maren keine Erpectanten, als die es nicht wußten, bag es bie Bahrheit mare, sondern hieltens fur grrthum und Regerei. 200 wöllen nu bleiben bie Erpectanten, bie ba miffen und bekennen, es fei die Wahrheit, und boch zum Deckel und Schmuck ihres verstockten Muthmillen und boshaften blutdürfligen Frevels furmenden, fie wöllen bes Concilii ober Kirchen Urtheil harren. D bie laß immer=

119

hin harren und Expectanten bleiben, wie sie verdienen und werth sind, und zu wahrer Verdammniß und größer Häufung des Zorns, laß sie sich christliche Fürsten unternander schelten, das ist, Gott im Himmel getrost lästern, und zwingen, daß er müsse mit bem jüngsten Tage eilen, Amen, Amen.<sup>4</sup>

Daß die Erspectanten auch in anderen protestantischen Städten sich fanden, zeigt folgende Aeußerung des Anton Ott, Predigers zu Nordhausen, aus derselben Zeit (1541). "Die Erspectanten," sagt Ott, "wollen sehen, wo es zuvor mit der und der Lehre hinaus will, wer dann recht behält, bei dem wollen sie auch ganz festhalten: unter diesen sind etliche stülle Leute, daß sie dieweil Predigt und Sacrament anstehen lassen, oder Felde, denn das wäre wiedertäuferisch, da ist denn eitel Licht, Geist und Hite. Solcher Antinomer wird jetzt das Land voll, das macht, sie haben nie mit Herzen auf das Wort acht gegeben und gelernt." 2

Die Hoffnung auf ein Concil war in Deutschland allgemein. Auch in den katholischen Gegenden wurde dasselbe mit Schnsucht erwartet<sup>3</sup>. Auch hier finden wir der Klasse der Erspectanten nahe verwandte oder gar mit derselben identische Richtungen.

Die in diesen Gegenden unter einem katholischen Fürften zerktreut wohnenden lutherisch Gesinnten brachten es nirgends zu einer Verbindung oder zu einer Umgestaltung des Rirchenwesens. Biele derselben hielten sich im Grunde doch immer noch für ächt katholische Christen und hofften wie die Ratholiken, unter denen sie lebten, auf ein allgemeines christliches Concil, welches der Glaubensspaltung ein Ende machen und eine Reformation an Haupt und Gliedern durchführen würde. Vielsach lag in der Parteinahme für die "Reformation" mehr ein Gegensatz gegen die Mißstände der Kirche, als eine entschiedene Trennung von derselben <sup>4</sup>. Die Beseitigung dieser Mißstände hosste man von dem Concil, und glaubte dis dahin sich der neuen Bewegung anschließen zu dürfen, ohne sich von der katholischen Kirche zu trennen.

In manchen katholischen Gegenden traten übrigens zum Theil in Folge der Hoffnungen, welche man auf ein Concil setze, höchst bedenk= liche Zustände ein. Der sein beobachtende Morone berichtet gegen Ende des Jahres 1536 über diese Mißstände, wie über die ungeheure reli= giöse Verwirrung des deutschen Volkes. "Nicht nur in den Ländern der Fürsten des neuen Kirchenthums," schreibt er an Aleander,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grl. A. LV, 341-343. - Balch XIV, 373.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Antonius Ott, gütlicher Bericht von ben Antinomern. D. 2. b. Döllinger 1, 514. <sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vatic. p. 188 (1537).

<sup>4 21</sup>b. Bolf, Geschichtliche Bilber aus Defterreich (Bien 1878) 1, 57.

المراجعة والمراجعة العجر

, sondern auch in benjenigen der katholischen Fürsten ist das Volk so verz wirrt, daß es nicht weiß, welcher Meinung es sich zuneigen soll. Nach dem, was ich in Tirol, in Baiern und in einigen Gegenden Oesterreichs geschen, kann ich davon sicheres Zeugniß geden. In vielen Gegenden und Städten sind die Pfarreien verlassen, so daß das Volk, auch die Gutgesinnten, der Sacramente beraubt ist. Als ich frug, warum sie keine neuen Priester anstellten, antwortete man mir, Alles sei in der Schwebe und zweiselhaft dis zum Concil, bessen aus dieser Schilberung der beutschen Verhältnisse, wie nothwendig es sei, das Concil zu versammeln, "um die Härken".

Man wolle beachten, daß die von Morone angedeuteten Nachtheile, welche aus der Sinnesrichtung derer, die auf ein Concil harrten, entsprangen, sich in den katholischen Gegenden Deutschlands zeigten. Hier gereichte die Richtung der Erspectanten der alten Kirche zum Schaden, während sie für die Länder des neuen Kirchenthums große Hoffnungen auf dieselbe seinen konnte.

Je länger sich ber Zusammentritt bes Concils verzögerte, besto schwächer mußte naturgemäß die Klasse ber Erspectanten werben. Auch die Langmuthigsten wurden schließlich des Wartens mübe.

Inzwischen starb diejenige Generation, welche in der alten Kirche aufgezogen war, welche dieselbe noch aus eigener Anschauung kannte, fast völlig hinweg. Eine neue Generation wuchs empor, welche nur noch wenig von der Kirche der Bäter wußte, welche von früher Jugend an in Kirche und Schule nichts Anderes kennen lernte, als was die Artikel der neuen Lehre vorschrieben. Die Erinnerungen und Hoffnungen, welche die Bäter dieser Generation gehegt, verblaßten immer mehr. Auch die Macht der Gewöhnung begann bereits sich geltend zu machen: schließlich ergaben sich die Leute in ihr Schicksal. Deßhalb vor Allem war es ein so ungeheures Unglück, daß der Zusammentritt des Concils sich fast ein Bierteljahrhundert lang hinauszog.

Einen tiefen Einblick in die wahrhaft grauenhafte religiöse Verwirz rung des deutschen Volkes läßt uns die Schilderung thun, welche Georg Wizel in einem Briefe aus dem Jahre 1536 entwirft <sup>2</sup>.

"Die erste Stelle in unserer Schilberung," schreibt er, "gebührt benen,

121

<sup>&#</sup>x27;J. Moronc an S. Aleanber, Bien. 17. December 1536 bei Lämmer, Meletematum Romanorum Mantissa. p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epistolarum quae inter aliquot centurias videbantur partim profuturae theologicarum literarum studiosis, partim innocentis famam adversus Sycophantiam defensurae, libri quatuor Georgii Wicelii. Lipsiae 1537. lib. IV. n. III. Bgl. R. A. Menzel 2, 130 ff.

welche jo febr an bie fachfische Ueberlieferung gefesselt find, jo febr auf Luthers Wort geschworen haben, jo äußerst begierig nach ber neuen Gemohnheit, fo perliebt in die Bredigten und Gefänge derselben find, daß fie, wie Babnfinnige, alles verwerfen, nicht nur, mas offenbar mit ibren Lieblingsfäßen streitet, fonbern was von benfelben auch nur in einem ein= zigen Stücke abweicht. Die Menge biefer Unglücklichen ift fehr groß und wird ber Welt noch großes Unbeil bereiten. Luther ift ihnen. wenn nicht ein Bott, boch eine Bottin, für welche sie förmlich in Liebe ent= brannt sind; sie verbammen, versvotten und lästern bie Schrift, bie Apostel, bie rechtaläubigen Bater, bie frommen Berke, bie guten Ge= bräuche. Die Heiligen und die Sacramente ; fie leben lafterhaft und fterben heidnisch. Nahe verwandt mit ihnen, wiewohl auf der entgegengesetten Seite stehend, find bie, welche bem romischen Bapfte jo ergeben find, bak sie ihn wie einen Gott anzubeten scheinen. Diesen schmedt nichts, als mas ausnehmend aberaläubisch ist. Wenn man Christum nennt, so wird ihr Herr weniger gerührt, als wenn Maria genannt wird. Das An= brennen einer Bachsterze erquickt fie mehr, als bie Borlesung bes Evan= geliums. Die Briefe Bauli seten sie ben Legenden ber Heiligen nach. Dieje Art enthält fich lieber vom gleische ber Ruh, als vom Fleische ber Magb. Feiertage halten fie hoher als ein rechtschaffenes Leben, und bie Gebote ber Menschen sind ihnen mehr als die Gebote Gottes. Sie murben, mie bie Gabarener, Chriftum felbst aus ihren Grenzen treiben, wenn er etwas mehr oder etwas anderes lehren wollte, als was ihnen unge= lehrte Lehrer eingeflößt haben. Dieje Leute sind Schuld, daß die Rirche nicht aut regiert werden kann; auch haben sie keine Sorge um Stiftung bes Friedens. Bollte man apostolische Ginrichtungen treffen, fo murben sie glauben, man wolle bas Christenthum abschaffen. Auf bem britten Plaze stehen einige Lutheraner, welche auch andere als ihren Meister hören; und wenn sie auf Bucher, bie bem Geschmätze besselben mider= fprechen, ftogen, das Beffere, ohne Rücfischt auf ben Berfasser, billigen. Mit diejen tann, ohne Aufruhr zu fürchten, gestritten werden. Sie mohnen zuweilen auch fatholischen Bredigten bei, sie hören aufmertjam zu und gehen ruhig heraus, ohne die Bredigt zu schelten ober den Brediger zu verdammen. Denjelben zu loben, gestattet ihnen bie Sectenkrankheit und ihre Furcht vor ber Nachbarschaft nicht. Ginige von biefer Gattung jind noch erträglicher. Sie fagen öffentlich, fie hingen weber Luthern, noch Melanchthon, noch andern häuptern ber Secte, fondern lediglich bem Evangelium an; sie würden nichts bagegen haben, wenn ihnen etwas, was mehr Bahrheit enthielte, vorgelegt werden könnte, benn fie mußten gar wohl, daß bie herren bes neuen Evangeliums fo gut als ber Papft und bie Carbinäle bem Irrthume unterworfen feien. Sie gestehen, daß ihnen in ber Secte nicht Alles gefalle, fo wenig als ihnen im Papftthum

Alles mikfalle. Denn auf beiden Seiten sei pieles, mas man annehmen ober verwerfen tonne. Sie eifern oft gegen die Mikbräuche ihres neuen Bundes, gegen die Leichtfertigkeit des öffentlichen Gottesdienstes, gegen ben Hochmuth, bie Habsucht, bie Schwelgerei, die Beftigkeit, Frekluft und Soralofigkeit ihrer Brediger, und fagen, fie fanden in biefen Dingen feinen Unterschied zwischen Lutheristen und Bapisten. Doch mullen sie bangen bleiben im Schmutz ihrer Secte, theils, weil sie einmal zu ihr getreten, theils, weil fie ben Rlerus noch unverjöhnlicher haffen. Mit diefen peraleiche ich biejenigen, welche von ben römischen Bischöfen und ihren Berordnungen gemäßigt benten und boch vom Sectenwesen sich fern hal-An biefen ift nur noch menig Aberglaube übrig. Sie laffen es ten. gern geschehen, bag unnuge, bem Alterthum unbekannte Dinge abgeschafft werben, und feben es mit Schmerz, wenn etwas beobachtet wirb, mas ber Schrift miderspricht. Sie hören es gern, wenn die Schrift in ber Kirche vorgelesen, wenn gepredigt und gesungen wird; sie gurnen auf bie Robbeit der Geistlichen; sie tadeln das unzüchtige Leben der Ranoniker; sie klagen, bag ber Kirchendienst von ihnen vernachlässigt werbe. Mit ichismatischen Rachbarn leben fie freundschaftlich, um bes Friedens willen, obwohl sie mit ihren nichtigen Behauptungen nicht einverstanden sind. Sie erziehen ihre Kinder aut und marten auf eine Berbefferung ber Rirche. Außer biejen Genannten gibt es noch Einige, welche sich um nichts fummern, als um bie Bahrheit. Sie lieben bie Bapfte, fie lieben bie Luther, unterbes aber hangen fie mit ganger Seele an bem Evangelio Chrifto, wie basselbe von den vier Evangelisten ausgezeichnet worden. Bas sowohl alte als neue Theologen mit der Schrift Einstimmendes geichrieben haben, ift ihnen werth. 3hr einziger Bunfch, ihr einziges Streben ist, bag bie Kirche bas sei, was sie genannt wird, nämlich beilig, und zwar burch Leben und Glauben. 3ch hoffe, dieje merben einst vor bem Beltrichter am besten bestehen. Unter allen find einige, beren Glaube fehr veränderlich ift, bie, wenn fie unter Schismatifern find, ebenso sprechen wie bieje, ebenso frühftuden, effen und fingen, ebenso auf bie Unhänger bes Untichrifts schelten; wenn fie aber unter Ratholi= ichen leben, find fie in allen Stücken biejen zu Diensten, loben bie Rirche, tabeln bie Secte, ziehen Briefter mit ber Tonfur vor, bewundern ben Rirchenschmuck, verehren bie Altäre, blicken nach ben Bilbern, loben bie Predigt, fallen bei der Wandlung nieder, schlagen an die Bruft, murmeln Gebete, knieen vor hölzernen Bilbern. Wenn man fie fragt, mas fie alauben, und mit welcher Bartei fie es halten, fo antworten fie, bas wüßten fie felbit nicht; man muffe glauben, mas biejenigen glauben, mit benen man umgehr und von benen man abhänge. Dieje Leute sind nicht weit von benen entfernt, bie burch bas Evangelium jo gebeffert worben, baß fie eigentlich nichts als Heiben und ohne Gott find. Möchte es

123

folche nicht geben; aber leider feben wir beren, bie weber katholische noch ichismatifche Bredigten hören, fonbern mabrend berfelben an Saufe ichergen und trinken, ober spazieren geben, von neuigkeiten ichmaten, ihre ginfen erheben, ihre Bferbe besehen, ober ihr Gelb im Raften betrachten. Beil sie das Bunderlichste im Bapstthum nicht annehmen können, wollen sie lieber Alles auf einmal verwerfen. Einigen bagegen genügt felbst ber tolleste Aberalaube nicht, wie Anderen nichts genug lutherisch scheint. Einige sind so unparteilich, das von ihnen gar keine Begriffsbestimmung gegeben werden kann. Gar keins von beiden wollen, beißt Christum, den Menschaewordenen, nicht wollen; wer aber in der Art mit keinem von beiden es hält, daß er von den Arrthümern beider entfernt bleibt, der ift meines Grachtens eben kein Thor. Bon ben Kalten und Laumarmen will ich nicht sprechen, bie Menge berselben ist ungablbar, sowie bie ber Berläugner und Beuchler. Der alte Gifer ift falt geworden, und nur bei den Schismatikern ist bessen zu finden. Der Katholischen gibt es überall viele, die so kleinmuthig sind, daß sie öffentlich ihres Glaubens sich schämen. Sie geben nur im Finstern in die Kirche, und verheim= lichen bei Tage ihren Gottesbienst. Nicht wenige gibt es unter ben Mönchen und Brieftern, bie mehr lutherisch als päpstlich gesinnt sind, ben Bapft burch ihr Gewand bekennen, ben Luther aber im Berzen tragen In den Kirchen sieht man gar viele Bornehme beten, und wünschen. welche katholisch zu sein scheinen, eigentlich aber schismatisch sind. (Sg aibt ferner Furchtsame, bie um ber Rirche willen nichts leiden, und noch weniger etwas verlieren wollen; andere bleiben barum bei ben Katholi= fchen, weil sie von ihnen ihr Einkommen haben: wenn sie in ber Secte noch mehr bekommen könnten, murden sie nicht lange tatholisch bleiben. Beiderlei Art trachtet nur nach Gelbe und kümmert sich weber um bie Rirche noch um bas Evangelium. Ginige, welche beiden gefallen wollen, hören die Predigt beider an einem Tage, um nachher jowohl den Schismatikern als ben Söhnen ber Rirche über bas gehörte Wort Rebe fteben zu können; fo mabnen fie fich im hafen, welches Ungewitter auch tom= men möge. Sehr viele werben von immermährenden Zweifeln verzehrt. und miffen nicht, mas fie hören, glauben und befolgen follen. Diefe bemitleide ich, ohne sie anzuklagen. Dagegen sieht man wieder Andere fo fest in ihrer Ueberzeugung, daß es beffer mare, sie zweifelten. Doch ich bin überdruffig, biefe munderlichen Gestalten ber Meinunasverschiebenheiten darzustellen. Möge es bem himmlischen Bater nach feiner Gnabe gefallen, den einigen Leib wieber herzustellen, welcher vor der erften Trennung gewesen."

.

Je mehr bas Wefen bes neuen Kirchenthums offen hervortrat und feine verhängnißvollen Folgen sich bemerklich machten, besto größer wurde in den Kreisen ber höher Gebildeten die Zahl derer, welche der lutheri= schen Partei den Rücken wandten. Vor Allem waren es die Humanisten, welche sich von der neuen Bewegung zurückzogen.

Die gewaltigen Meinungsverschiedenbeiten, welche von Anfang an zwischen ben Lutheranern und den humanisten bestanden, maren in der wilben Aufregung ber erften Jahre übersehen worden. Aber balb machten fie fich um fo mehr geltend. Das Band, welches beide gegen bie gemein= famen Feinde verband, mußte fich in Folge diefer tief begründeten Dif= ferenzen in furzer Zeit lofen. Die Lehren Luthers über bie Rnechtschaft bes Willens, bie Blindheit ber Vernunft konnten niemals von den frei benkenben humanisten gebilligt werden. Der sich immer mehr entwickelnde ftarre Dogmatismus bes Wittenberger Brofessors trug selbstverständlich aleichfalls fehr viel zur Entfrembung aller humanistisch Gebildeten bei. Der Charakter bes ganzen jungeren Humanismus widerstrebte überhaupt nicht meniger bem Geifte ber alten Rirche, als bemjenigen bes Luthet= thums. Die jungbeutschen humanisten verwarfen ja nicht bloß bie ganze alte theologifche und philosophische Wiffenichaft als ,Sophistif' und Barbarei, sondern bas ganze Christenthum überhaupt 1. Bei ber Ausschließ= lichkeit, mit welcher fie fich auf bas Studium ber klassischen Literatur warfen, mar es unmöglich, sich bem Geiste zu entziehen, ber biese her= vorgebracht. Ein neues Beidenthum hatte sich unter ben deutschen Ge= lehrten gebildet. Ueberschmängliche Bewunderung alles heidnischen gingen mit haß und Widerwillen gegen alles specifisch Christliche Band in hand. Und wo bieje fehlten, ba berrichte wenigstens ein völliger Indifferentis= mus in Religionssachen. Wie im achtzehnten Jahrhundert die Religion ber sogenannten Bhilosophen nur eine vage Berallgemeinerung ber Beariffe Gott, Welt= und Naturordnung, Tugend und Unsterblichkeit ent= hielt, so auch damals<sup>2</sup>.

Endlich mußten die Unruhen und revolutionären Auftritte, welche die Einführung des neuen Kirchenthums fast überall begleiteten, alle Freunde der schönen Wissenschaften zurückstroßen. Als Pfleger der Wissenschaften haßten sie gewaltsamen Auftritte und unaufhörlichen Unruhen. Der Fleig der Gelehrten kann den Frieden nicht entbehren. Ihre sorg= fältige, unablässig emsige Thätigkeit geht Hand in Hand mit der Liebe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. J. Janssen, Geschichte bes beutschen Boltes seit bem Ausgang bes Mittelalters. I. (Freiburg 1878.) S. 47 ff. Es ist eines ber vielen Verbienste Janssens, ben grundverschiedenen Character bes älteren beutschen Humanismus und bes kirchenfeinblichen jungbeutschen Humanismus klargestellt zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Neue Mittheilungen bes Thuringisch=Sächj. Bereins 10, 49 f.

zu den angewöhnten Verhältnissen, zu einem ungestörten behaglichen Da= sein<sup>4</sup>. Dazu kam, daß gerade viele dieser Gelehrten hehutsame, dis zur Furchtsamkeit schüchterne Naturen waren. Wie sehr mußten ihnen die unaufhörlichen leidenschaftlichen Angriffe, die steten Unruhen verhaßt sein, da sie sahen, wie das Studium der Wissenschaften, beren Pflege ihnen über Alles ging, statt in der bisserigen Weise erfreulich fortzuschreiten, in Folge der neuen Lehre dem Verfall entgegen ging. Was war natür= licher, als daß sie sich von den unnatürlichen Bundesgenossen

So kehren benn seit Beginn bes britten Jahrzehnts bes sechzehnten Jahrhunderts nach und nach eine große Anzahl wissenschaftlicher Celebri= täten ber Sache Luthers ben Rücken: Pirkheimer, Billikanus, Crotus Rubianus<sup>2</sup>, Wizel, Haner, Egranus, Glareanus und Andere.

Die Zahl dieser sich von dem neuen Kirchenthum Abwendenden war sicher viel größer, als gewöhnlich angenommen wird. "Gott sei Dank," ruft Witzel aus, "daß ich nicht allein bin, der da umkehrt. Bon solchen sind alle Lande voll, bei den Gelehrten und Ungelehrten, welche die Sache etwas tief betrachtet und gesunden haben, daß sie auf Sand steht. Etliche ließen gern ab, wagen es aber nicht aus Furcht vor der Obrigkeit, welche es also haben will."<sup>3</sup>

Aus der Zahl dieser sich zurückziehenden Gelehrten und Humanisten bildete sich größtentheils die sogenannte Partei der Mitte, welche eine Bersöhnung der Streitenden anstrebte.

Wir begegnen hier einer Reihe hochherziger und patriotischer Männer, welche ihre ganze Kraft baran setzen, bie gewaltige geistige Bewegung in die Schranken der Mäßigung einzubämmen. "Sie erkannten mannig= sache Schäben und Ausartungen ber alten wissenschaftlichen Methobe an; sie verhehlten sich keineswegs manche zum öffentlichen Aergerniß einge= rissen Mängel im kirchlichen Leben wie in der kirchlichen Berwaltung; mit Nachbruck und Ernst sprachen sie den Bunsch nach zeitgemäßen Reformen aus, aber sie hatten andererseits die Ueberzeugung, über eine gewisse Grenze in den Reformbestrebungen nicht hinausgehen zu dürfen, ohne die kirchlichen Interessen zu sichädigen. Dabei verloren sie den lei= sesten Schimmer von Keuem stärkten sie Wie oft auch ihre Bersuche fehlschlugen, immer von Neuem stärkten sie sich in der Erwartung bes endlichen Schingens und ließen kein Mittel unversucht, den weitgähnenden Abgrund ber religiösen Spaltung zu überbrücken. Wer wollte sich wun-

<sup>1</sup> Neue Mittheilungen 10, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. über benselben bie treffliche Abhandlung von F. W. Kampschulte, Commentatio de Joanne Croto Rubiano. Bonnae 1862. Bgl. bes. p. 16. 22. 23. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apologie B. 2. a. Döllinger I, 524.

والمراجع والمصادمة

bern, wenn selbst bei dem aufrichtigsten Streben hie und da Wege ein= geschlagen wurden, welche nicht zu billigen, geschweige zu loben waren; wenn Einzelne, verblendet von der Liebe und Hoffnung auf Frieden, zuweilen glaubten, Zugeständnisse machen zu können, um deren Preis die Aussschnung niemals erkauft werden konnte, oder Andere mit Starrheit an Dingen festhielten, welche das Wesen der Kirche nicht berührten und in ihrer Ausgestaltung den jedesmaligen Zeit= und Ortsverhältnissen Rechnung tragen sollen.<sup>4</sup>

Bater diefer Mittelpartei ist einer ber gefeiertesten Gelehrten seiner Zeit: Erasmus von Rotterbam.

Ru Anfang ber neuen Bewegung hatte Ergsmus in ben porberften Reihen ber revolutionären Bartei gestanden. Durch Ton und Inhalt feiner Schriften hatte er, allerdings ohne dieß gerade zu beabsichtigten, ber "Reformation" die Bahn gebrochen 2. Sein haft gegen bie Scholastik und das Mönchsthum hatte ihn die neue Bewegung mit immer gün= ftigeren Augen ansehen lassen. Er mar jedoch, wie Biele, weit bavon entfernt, an einer Spaltung der Rirche Theil nehmen zu wollen. Als baber seit dem Jahre 1520 bie groke Kluft zwischen der Lebre Luthers und berjenigen der alten Kirche, sowie die von Luther beabsichtigte defi= nitive Trennung von derselben immer deutlicher hervortrat, zog Erasmus fich mehr und mehr von der neuen Bartei zurück 3. Er ward immer porsichtiger in feinen Neukerungen über Luther. Andererseits aber konnte ber furchtsame Gelehrte fich trots aller Aufforderungen von hober und bochfter Stelle nicht bazu entschlieften, offen als Geaner Luthers aufzutreten. Er konnte fich nicht überreden, bag es ichon fo weit gekommen, daß nur durch Rampf Friede gewonnen werden könnte, und betrachtete unbegreiflicher Beise bie ftreitigen Bunkte nicht als Glaubensartikel. Er meinte. es follten aus verschiedenen Ländern unbestochene, ernste, ae= mäßigte, beliebte und gelehrte Männer zusammentreten, um bie Quellen bes Uebels zu erforschen und bie erforderlichen Heilmittel anzuordnen 4.

So blieb Erasmus fortwährend schwankend und unentschlossen, ben Anhängern der alten wie der neuen Lehre fortwährend Nuhe und Mäßigung predigend. Er suchte offenbar eine mittlere Stellung über den Parteien einzunehmen. "Wein Zögern und meine Mäßigung," schrieb er 1524 an Melanchthon, "soll nichts Anderes, als beiden Theilen nützen." <sup>5</sup> Dennoch trat Erasmus noch in demselben Jahre mit seiner Schrift "über

127

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dr. Lieffem S. 1 seiner unten genauer citirten trefflichen Abhanblung über 3. Gropper.

<sup>2 3.</sup> Janffen, Geschichte bes beutschen Bolfes II, 5-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G. Feugère, Érasme. Étude sur sa vie et ses ouvrages (Paris 1874) p. 252. <sup>4</sup> Riffel 2, 260 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epp. Erasmi (ed. Lugd.) p. 601 sq.

ben freien Willen' offen gegen Luther auf. Durch biefe und bie folgenden Schriften wurde ber Bruch zwischen beiden unbeilbar; Grasmus aab ieboch barum feine mittlere Stellung nicht auf. Bur felben Zeit, als er mit Luther brach, machte er bem König Ferdinand und bem Bapfte Clemens VII. jeine Vermittlungsvorschläge. Er rieth bem ersten, einiges zu ändern, mas ohne nachtheil ber Religion, ohne Grichütterung ber öffentlichen Berhältniffe geändert werden tonne; wenn biek burch bie Autorität ber Bäpfte, ber Bischöfe und Fürften geschähe, fo murbe bie Welt anfangen zu horchen und es wäre Hoffnung porbanden, daß bie Eintracht allmählig wiederhergestellt würde 1. Uehnlich fchrieb Grasmus am 13. Februar 1521 an Clemens VII.: . Em. Heiligkeit mirb aller Bäpste Ruhm übertreffen, wenn sie die gegenwärtigen Kriegs= und Meinungstumulte beilegen wird. Das Erstere wird fie burch ein gleich= mäßiges Berhalten gegen alle Fürsten bewirken, bas Lettere, wenn fie Hoffnung bazu macht, bak sie einiges abandern wolle." In aleichem Sinne wandte sich Erasmus brieflich an den Cardinal Campeagio 3. Aber offen auf die Seite der alten Rirche trat der niederländische Belehrte nicht. Er blieb nach wie vor schwankend: die neue Lehre gefiel ihm zum Theil, die meisten Vertreter und Verbreiter derselben aber miß= fielen ihm 4. Er ftand in Briefwechsel mit bem Bapfte und unterhielt aleichzeitig freundschaftliche Beziehungen mit bem Wortführer ber proteftantischen Bartei, Melanchthon.

Allein die immer offener zu Tage tretende moralische Haltungslosig= keit und die im Sacramentsstreite offenkundig gewordene Zwietracht der Neugläubigen, sowie vor Allem der nachtheilige Einfluß des neuen Kirchenthums auf die wissenschaftlichen Studien bewirkten, daß Erasmus sich immer weiter von der neugläubigen Richtung entfernte 5; die durch die "Reformation" in Basel hervorgerufenen Unruhen bestimmten ihn, 1529 auch diese Stadt, die ihm zur zweiten Heimath geworden, zu verlassen. Er ging nach Freidurg, wo sein Freund Zasius weilte.

Jedoch auch jetzt trat er nicht offen auf die Seite der alten Kirche: er blieb in seiner neutralen Stellung. Der katholischen Kirche gab er kein anderes Unterpfand, als das eines lauen und resignirten Behorsams.

Erasmus war burch und burch Stubengelehrter. Als solcher war er viel zu furchtsam, um die von allen Seiten mit allen Waffen angegriffene Kirche entschieden und muthig zu vertheibigen. Sein ganzer Charafter machte ihn zu einem solchen Auftreten unfähig. Er gehörte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Opus epist, Erasm, ed. Basil. 1529. p. 753.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. ep. p. 619. <sup>3</sup> Op. ep. p. 716.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Döllinger I, 9. <sup>5</sup> Döllinger I, 12 u. 437 f.

überhaupt zu denen, deren Geist mehr weit als tief: er wußte die Schwierigs feiten einer Sache besser zu erkennen als zu lösen 1.

Hierzu kam, daß seine Rathschläge — wie das allerdings von vorn= herein nicht anders zu erwarten war — von Katholiken wie Protestanten völlig unbeachtet blieben. Seine Briefe an Clemens VII. blieben un= beantwortet und mußten dieß bleiben, benn seine Vorschläge waren un= durchführbar. Der Mann, der sich dis dahin stets abgemüht, ben Strei= tenden gute Rathschläge zu ertheilen — allerdings stets nur aus dem Hintergrunde, um sich ja in keiner Weise zu compromittiren — mußte es jest erleben, daß die neue Bewegung immer gewaltiger wurde und daß beide Theile seinen Rath verwarfen.

Durch alles dieß tief verstimmt, zog sich Erasmus ganz zurüct: er hörte in der nächsten Zeit gänzlich auf, seine früher geäußerten Ansichten schriftstellerisch zu vertreten. Auch auf dem Augsdurger Reichstag erschien der jedem öffentlichen Auftreten abgeneigte Gelehrte nicht, obwohl viele und sehr angesehene Männer sein Erscheinen wünschten <sup>2</sup>. Er begnügte sich damit, dem Augsdurger Bischof, sowie dem Cardinal Campeggio gute Rathschläge zu ertheilen. Letzteren suchte er namentlich gegen jedes gewaltsame Verfahren zu stimmen <sup>3</sup>.

Jeboch Erasmus änderte, troß seiner bisherigen unliebsamen Er= sahrungen, in seinen letzten Lebensjahren sein bisheriges Versahren. Zum Theil mag ben eitlen Gelehrten wohl ber Gedanke versührt haben, welch' große und ehrenvolle Rolle er als Vermittler und Stifter bes religiösen Friedens spielen werde. Auch die fortwährenden Ermahnungen seiner Freunde, insbesondere diejenigen des Julius Pflug, mögen auf die Aenderung seiner Haltung eingewirkt haben. Von größerem Einfluß als all' diese Momente dürste übrigens ein erst neuerdings aufgehellter Um= stand sein.

Die irenische Richtung des Erasmus hängt innig mit seinem friedliebenden Charakter und seiner ganzen Entwicklung zusammen. Diese Richtung wurde durch seinen Umgang mit Engländern, namentlich mit Thomas Morus, mehr und mehr befestigt. Es ist hier nicht der Ort, auf diese Dinge näher einzugehen: so viel steht fest, daß Erasmus in seinem ganzen früheren Leben, bei allen geistigen und politischen Rämpfen, große Liebe zum Frieden bewährt hat<sup>4</sup>. Es darf beschalb nicht über=

Pafter, Reunionsbeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Feugère p. 285 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erasmus an Melanchthon. 18. Aug. 1530. C. R. II., 288 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Er. epp. (ed. Lugd.) p. 1303. 1816; vgl. Cölestin a. a. O. III, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bgl. hierüber Ph. Woker, de Erasmi Rotterdami studiis irenicis. Paderbornae 1872. p. 1—12. (Quibus causis Erasmus ad studia irenica adductus sit explicatur) p. 12—19. (De Erasmi studiis ante ortum Lutheri certamen pacis causae dicatis.)

raschen, wenn er am Abende seines Lebens sich wieder irenischen Bestre= bungen zuwandte.

Allein es fragt sich sehr, ob Erasmus überhaupt ber Mann war, welcher eine erfolgreiche, wahre und ehrliche Bermittlung und Berstän= bigung ber Streitenden herbeisführen konnte.

Bur Beantwortung biefer Frage ist es nothwendig, Grasmus' theologischen Stanbpunkt eingehender zu betrachten 1.

Sein heftiger Mibermille gegen bie Scholastif mar ein principieller: er richtete sich nicht blok gegen die äußere Form, bie Sprache, mie= wohl er mit Vorliebe diese Seite hervorkehrte, sondern gegen den gesammten Geist, gegen bas Brincip ber scholastischen Wilsenschaft. Es war ihm bie speculative Behandlung theologischer Lebren, bie scharfe und bistincte Beariffsbestimmung und Entwicklung, das Expliciren bes bog= matischen Inhalts, bas Systematifiren und Debuciren in Dogmatik und Moral über Alles zuwider und verhaft. Die im humanismus liegende Ubneigung gegen bie mittelalterliche Form übertrug Grasmus auf das gesammte Mittelalter felbit, auf die religiofen, theologischen und zuletzt auch auf die doamatischen Erzeuanisse dieses Reitalters. Es ent= wickelte fich bei ihm immer mehr eine theologifche Stepfis. Sein scharfer Bahn benagte balb bereits bas bogmatische System bes chrift= lichen Alterthums. Er war mit ber Reit babin gekommen, baß er eigent= lich nicht beareifen konnte, warum man unentweat an dem duoousios festgehalten! Das Mißbehagen des Humanisten ging bald nicht allein gegen bie Aufnahme neuer dogmatischer Worte, fondern gegen bie abschließenden bogmatischen Definitionen ber Rirche selbst. Er machte jest wirklich im Ernst ben Vorschlag, bogmatische Lehren, welche bie Rirche bereits längft festgestellt, zu revibiren! Durch alle feine theologischen Schriften zieht fich ein tiefer Widermille gegen alle festen bogmatischen Lehrbestimmungen. Die großmöglichste Unbestimmtheit, Dehnbarkeit und Bieldeutigkeit ber bogmatischen Lehrfassung war fein Ideal ber mahren Theologie 2.

Diese ganze Richtung ber Erasmischen Theologie hing eng zusammen mit dem Charakter seines Zeitalters. In weiten Kreisen, namentlich in den humanistisch gebildeten, herrschte damals der "gesunde Menschenverstand": das Gemeinverständliche galt als das allein Wahre, Berechtigte<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. die treffliche Abhandlung von Kerker, Erasmus und sein theologischer Standpunkt. Tüb. theol. Quartalschrift 1859. S. 531 ff., der ich im Folgenden meist wörtlich folge. Bgl. auch F. O. Stichard, Erasmus von Rotterdam. Seine Stellung zu der Kirche und zu der kirchlichen Bewegung seiner Zeit. Leipzig 1870. Bes. S. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Opp. Eras. (ed. Lugd.) IX, 255. 263 sq. 376. 430.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R. Hagen, Deutschlands literarische und religiose Berhältniffe im Reformationszeitalter (Frankfurt 1868) I, 78.

Nirgends aber finden wir diese Richtung so scharf ausgeprägt, als bei Erasmus, dem Haupte der Humanisten. Wenn er in all' seinen theo= logischen Schriften immer und immer wieder auf die "Einfachheit der christlichen Lehre und des christlichen Lebenst<sup>4</sup> dringt, so thut er es in diesem Sinne. Das Christenthum des Erasmus war daher sehr eigen= thumlicher Natur. Seine Lebensansichten waren, wie Luther treffend be= merkte, solche, die jeder Jude oder Heide, dem Christus völlig unbekannt ist, auch theilen konnte<sup>2</sup>.

Mit ber Zeit zeigte es sich immer mehr, daß das Bestreben des Mannes, bessen theologisches Ibeal die Unbestimmtheit und Vieldeutigkeit war, dahin ging, die schon vorliegenden kirchlichen Definitionen aufzulösen und das christliche Glaubensbekenntniß aus seiner jetzigen Bestimmtheit in die alte Unbestimmtheit zurückzuschrauben. Seiner Ansicht nach liegt es im Interesse der Religion, die dogmatische Entwicklung nicht weiter gehen zu lassen. "Viele Fragen," sagt er an einer Stelle, "werden jetzt auf die ökumenische Synode verwiessen; aber es wäre jedenfalls besser, sie auf jene Zeit zu verweisen, wo wir ohne Spiegel und nicht mehr räthselchaft Gott schauen werden von Angessicht zu Angessicht."

Wie? fragt mit Recht ein neuerer Hiftoriker <sup>4</sup>: Die Grundlagen ber Kirche sind erschüttert, fundamentale Lehren in Frage gestellt <sup>5</sup>. Sollte biese die ökumenische Synode unentschieden lassen und auf das jenseitige Leben verweisen? Offenbar sehlt es da am klaren, consequenten Denken. Es ist ein Pietismus feinerer Art <sup>6</sup>, verbunden mit einer Art freidenkerischer Ausklärung, welche Erasmus vertritt. Seine Dogmatik und Moral entsprechen ganz der theologischen Methode, welche im 18. Jahrhundert die ,aufgeklärte' genannt wurde. Nach seinen Grundsätzen würde es eine streng wissenschaftliche Dogmatik überhaupt nicht mehr gegeben haben. Er wollte allerdings Erhaltung der Einheit der Kirche, Rückkehr zu der apostolischen Kirche <sup>7</sup>, allein die Summe des zu Glaubenden würde in dieser ,einigen, apostolischen Kirche des Erasmus nur sehr wenige Artikel und diese in möglichst unbestimmter Form umfaßt haben: seine Anhänger wären Latitudinarier gewesen <sup>8</sup>.

Einem Manne, ber folche Anschauungen vertrat, bem ber Begriff ber Kirche gänzlich abhanden gekommen war,

<sup>7</sup> Woker l. c. p. 8. 11.

<sup>8</sup> Hente im Borwort zu Burigny, Leben des Erasmus (Halle und Helmstädt 1782) S. XXIV. Kerker a. a. O. S. 559.

<sup>1</sup> Opp. IX, 374. 2 Ueber ben fnechtischen Billen, 1525.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ep. p. 694. <sup>4</sup> Rerfer a. a. D. S. 559.

<sup>Grasmus selbst hatte u. a. die göttliche Einsetzung des Primats bezweifelt.
Daher das stete hervorheben des plus affectus, ber doctrina ad pietatem utilis, ber populären und praktischen Richtung. Rerfer a. a. D.</sup> 

fehlte selbstverständlich zu einer Vermittlung und Vergleichung ber großen Gegensätze jener Zeit jeder Boden. Alle seine Versuche der Vermittlung, so gut gemeint sie auch sein moch= ten, mußten miglingen.

Bon großer Bedeutung ist auch, daß alle diese Borschläge des Eras= mus schon deßhalb unpraktisch waren, weil sie sich lediglich auf das Ge= biet der Lehre und des Kultus erstreckten: die über Alles entscheidende Frage der Jurisdiction ist von ihm gar nicht berührt worden.

Anders urtheilten freilich über ihn die humanistisch Gebildeten jener Zeit. Ihnen war Grasmus Lebrer und Leitstern; fie versprachen fich Grokes von feinen Bermittlungsversuchen. ,Du vereinst bie tiefste Gelehrsamteit mit ber reinsten humanität,' fcrieb ihm im Sahre 1531 Julius Bilug. "Auf bich allein find jest bie Augen aller berer gerichtet. bie sich nach Frieden sehnen. Der unsterbliche Gott verlieb dir ja mit ber Autorität zugleich bie Fähigkeit, por Allem am meisten jene Uebel beseitigen zu tonnen, und es burchzuseten, bag fich unfere Fürften über= zeugen, ber Religionsstreit könne gehoben werben; in Gottes Namen mögen sie boch biejenigen Bestimmungen ber Kirche nachlassen, bie etwa eine Beränderung gestatten; sie mögen gemiß werben, baß bei einem Sturme, ber bie Rirche trifft, menschliche Gesetse und menschliche Ginrich= tungen ber Umgestaltung nothwendig unterliegen. Falls bu nun bier thatig marest, bann murbe sich vielleicht von ber anderen Seite ein autgesinnter und ber christlichen Eintracht nicht widerstrebender Mann, wie es z. B. Melanchthon ift, finden, ber auch fich für feine Bartei in's Mittel legte und bie Seinigen bazu veraulaßte, vieles, was an fich (bem Brincipe nach) nicht zu bulben mare, ber Zeitläufte halber zu bulben. hier gabe selbst ber hl. Paulus nach. Wenn sich auf bieje Beije beibe Gegenfätze näherten, bann follte fehr balb bas Gemeinwefen, bas jest in Revolution gährt, mit dem Nachlassen der Barteileidenschaft eine neue Sestalt gewinnen. Und du, Grasmus, ba du jene Zeit gekommen fiehft, wo beine Baterlandsliebe burch beine Friedensbestrebungen am offenbarften bervorleuchten wird, ichute boch unfern Frieden, in bem allein biejenige Frömmigkeit und biejenigen Studien gebeihen, bie bu am beften in unfere Bruft gepflanzt haft. So habe ich nun zu bir gerebet, nicht, bamit ich bich erst begeisterte; benn bu glühst ichon aus freiem Antrieb für biesen Gebanken, wie für alles Gute, sonbern, weil mich weder bie Liebe zu meinem Baterlande, noch vollends bie Liebe zur Religion schweigen liek. 1

Erasmus antwortete ablehnend. Aber als im folgenden Jahre De-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Julius Pflugius Erasmo, 12 Maji 1531. Er. Epp. p. 1401. Bgl. Reue Mittheil. 10, 55 f.

lanchthon feine Bitten mit benjenigen Bilugs vereinte 1, hat er allem An= schein nach nicht länger miberstehen können. Er trat plöklich mit mehreren irenischen Schriften auf. Uber auch jest wandte er sich nur an die Gelehrten und Vornehmen in der Kirche. Er schrieb in lateinischer Sprache eine Bitte an ben Herrn Jesus fur ben Frieden ber Rirche' und seine befannte Abhandlung .von ber lieblichen Eintracht ber Rirche'2. In letterer Schrift, welche im Jahre 1533 erschien, tabelte er zunächft bie älteren Reter und bie neuen Sectirer, welche bie Schön= beit der Kirche entstellt und ihren Frieden gestört haben. Zwar gedachte er auch ihres Guten, bezeichnete bieft aber Alles als vergeblich, weil es auker ber kirchlichen Einheit, in ber allein heil, gewirkt sei. Weiter flaat Grasmus über bas Verberben in allen Ständen und beikt Jeden erst sich selbst besiern, ehe er sich bas Richteramt über Andere anmake. Er tadelt das gewaltthätige Verfahren gegen die Jrrgläubigen, bringt auf treue Erfullung ber Umte- und Berufspflichten, rath von ben fturmischen Neuerungen ab und macht bann seine Vermittlungsporschläge über bie ftreitigen Lehren und Gebräuche. Diefe Bermittlungsvorschläge find sehr eigenthumlicher Natur. Ueber die Seiligenverehrung wird, um nur ein Beispiel anzuführen, Folgendes bemerkt: "Es ist ein frommes Sefühl, an die Heiligen zu glauben. . . Wer aber bierüber eine andere Meinung bat, ber möge in reinem Geiste und mit aufrichtigem Glauben ben Bater, ben Sohn und ben beiligen Geist anrufen, und benen nicht in gehäffiger Beije miderstreben, welche ohne Aberglauben die Heiligen anrufen !' 3 In biefem Sinne waren alle übrigen Borschläge : bas Ge= bot ber Beicht follte als nublich und beilfam betrachtet werden, wenn man sie auch nicht für unmittelbare göttliche Ginsekung balte. Einige bei ber Messe eingeschlichene Mißbräuche möchten verbessert, Die meisten Festtage abgeschafft werben.

Erasmus ließ, wie man sieht, bei seinen Bermittlungsvorschlägen gerade das, worauf es ankam, sowohl die streitigen Dogmen wie die Jurisdictionsfrage, bei Seite. Seine Schrift über die liebliche Eintracht der Kirche ward so nichts weiter, als ,ein flaches Wert des Juste Milieu<sup>c</sup>. So gute Gedanten sie enthält, dem Zwecke, den sie erreichen sollte, genügte sie nicht im Mindesten <sup>4</sup>.

<sup>3</sup> Opp. V, 501.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 21. October 1532. C. R. II, 617.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Precatio ad Dominum Jesum pro pace Ecclesiae 1532. (Opp. V, 1215 -1218.) De amabili Ecclesiae concordia ober Liber de sarcienda ecclesiae concordia. Lips. 1533. (Opp. V, 1469-1507.)

<sup>◆</sup> R. hagen, Deutschlands literarische und religiöse Berhältnisse im Refor= mationszeitalter (Frankfurt 1868) III, 258. Biel zu milbe beurtheilt sind die Bermitt= lungsvorschläge von Grasmus in einem Aufsate ber Hist. 2016. Bl. Bb. 30. S. 96.

An eine Ausführbarkeit solcher Vermittlungsvorschläge konnte selbstverständlich nicht gedacht werden. Sie fanden im Gegentheil auf katholischer wie auf protestantischer Seite heftigen Widerspruch. Namentlich die protestantischen Theologen, wie Musculus und Corvin, traten in der heftigsten Weise gegen die Vermittlungsvorschläge des großen Humanisten auf 1.

Eine Annahme ber Erasinischen Vorschläge würde sicherlich die Ber= wirrung nur noch größer gemacht haben. Denn die Einigkeit, welche er wollte, war nur um den Preis der Unentschiedenheit zu er= kaufen.

Slücklicherweise ist ber Versuch, bie Kirche nach ben Grundsfätzen bes Erasmus zu ,reformiren', nur in einem deutschen Lande gemacht worden: im Herzogthum Jülich-Cleve <sup>2</sup>.

Der Einfluß, welchen Erasmus bagegen auf die irenischen Beftrebungen zugewandten Gelehrten und Humanisten seiner Zeit ausübte, ist keineswegs gering anzuschlagen: Wiesel wie Pflug sind in wesentlichen Punkten von Erasmus beeinflußt worden<sup>3</sup>. Ob bei Abfassung bes Re= gensburger Interims, wie neuerdings behauptet worden ist, eine Ein= wirkung seiner Ibeen sich geltend machte, dürfte zu bezweiseln sein 4. Sicher ist bagegen, daß jene eigenthümliche, halblutherische Rechtfertigungslehre, welche später Gropper vortrug, sich in ähnlicher Gestalt schon bei Eras= mus vorsindet<sup>5</sup>.

Nuch in einer anderen Hinsicht zeigen die Bestrebungen ber Partei ber Mitte eine merkmürdige Uehnlichkeit mit den Ideen des Erasmus. Wie ihm, so fehlt auch ihnen Allen mehr oder minder der Begriff der Kirche und das Verständniß für die Alles ent= scheidende Frage der Jurisdiction.

Es ist geradezu tragisch, daß diejenigen Männer, welche in der besten Absicht und mit der ganzen Kraft ihres Geistes sich abmühten, den Deutschland in zwei feindliche Lager trennenden Religionszwist beizulegen, nicht erkannten, worin das Wesen dieser Spaltung lag. Sie mühten sich ab, bei beiden Theilen ein Verständniß und eine Vergleichung in den speculativen Fragen anzubahnen, in welchen das Wesen der Spaltung nicht lag und nicht liegen konnte. Die Fragen, in welchen sich ber ganze Zwist concentrirte, die Lehre von der Kirche und ber Kirchenver-

<sup>5</sup> Woker hat hierauf zuerft aufmerksam gemacht (p. 44 sq.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heß, Erasmus (Zürich 1790) 2, 407 ff.

<sup>2</sup> Näheres hierüber unten S. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Woker 1. c. 43 sq. De Bette IV, 506 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der von Woker p. 44 angeführte Umstand scheint mir benn boch zu gering= fügig zu sein.

fassung, wurden von ihnen kaum gestreift. Schon deßhalb mußten alle Bemühungen dieser Männer erfolglos bleiben.

Die Sahl ber aleich Grasmus zwischen ber alten und neuen Kirche Schwanktenben war febr groß. Go fuchten u. U. bie berühmten Recht B= gelehrten hieronymus Schurff und Leopold Dick eine mittlere Stellung in den religioien Streitigkeiten zu behaupten. Eine ähnliche Gesinnung begte Sakob Omphalius, ber eine Reit lang Dicks College mar 1. Nus ber langen Reihe ber erasmisch gesinnten humanisten fei nur Beatus Rhenanus genannt. Auch ber unstäte Caspar Bruich gehört theilweise in den Kreis biefer Unentschlossenen 2. Ueberhaupt mar bas charakterlose Schwanken gerade unter ben Gelehrten iener Leit un= gemein weit verbreitet. Einige maren von Natur aus ju fchuchtern und furchtsam, um entschieden aufzutreten, aber weitaus die Mehrzahl lieft sich von selbstfüchtigen Beweggründen leiten. Man wartete ab, wohin bie Bagichale sich neigen würde, und wechselte die Religion mit bem Orte. So ber berühmte Jatob Micyllus. Noch auffallender benahm fich Chriftoph hegendorphin. Erft 25 Jahre alt, hatte er Anmertungen über bas Evangelium des Marcus herausgegeben, welche vieljach pro= testantische Meinungen enthielten. Das Buch fand Anklang. 1535 besorgte er eine neue, nach katholischen Grundsätzen veränderte Ausgabe. In ber Borrebe zu biefer Ausgabe versicherte er, bag er von ber Wahrheit der alleinseligmachenden katholischen Rirche überzeugt sei und baß, wenn er etwas ihrer Lehre Widersprechendes gejagt haben follte. er es hiermit widerrufe. Derfelbe Mann nahm fünf Jahre später bie Superintendentur in Lüneburg an!3

Eine sehr bebeutende Anzahl von Humanisten, Juristen und Staats= männern, welche eine Mittelstellung zwischen dem alten und dem neuen Rirchenthum einnahmen, finden wir im albertinischen Sachsen. Sie schaar= ten sich um den edlen, charaktersesten Herzog Georg, welcher aus ganzer Seele die Wiedervereinigung der von der Kirche Getrennten ersehnte und erstrechte. Die hervorragendsten Vertreter dieser Partei der Mitte in Sachsen waren die drei Herren von Carlowitz, staatskluge und thätige Männer, die ausgezeichneten Juristen Simon Pistoris und Melchior von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Döllinger I, 535-541.

 <sup>2</sup> A. Horawitz, R. Bruschius (Prag 1874) S. 8. 84 f. Bgl. 118 f. 151 f. Döllinger I, 556. Andere Beispiele bei Räß, die Convertiten seit der Reformation.
 1. Bb. (Freiburg 1866) 1, 102. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Döllinger I, 555.

Offa, der Humanist Petrus Mosellanus, der kenntnißreiche Stramburger, Benno von Heynitz, der herzogliche Rath Cäsar Pflug, der "treue Ritter" des Herzogs Georg, und dessen später berühmt gewordener Sohn Julius<sup>1</sup>.

Alle biese Männer maren meder energische Vertheibiger ber alten Kirche, noch leidenschaftliche Anbänger bes neuen Kirchenthums. 3br Charakter wie ihre humanistische Bildung ließen sie den Frieden um jeden Breis wünschen. Für bie boamatischen Unterscheidungslehren hatten sie wenig Verständnik. Es waren ja meist Juristen und Staatsmänner, bie vorzugsweise im Interesse bes gemeinsgmen Baterlandes auf bie Ausaleichung des kirchlichen Amiespaltes hinarbeiteten. Namentlich ber als Jurift hochberühmte Dr. Melchior von Offa hob diesen Gesichtspunkt bervor. Mit Schmerz fab biefer eble Mann, wie bie Bohlfahrt bes aefammten Reiches burch ben ichweren Zwiespalt in Religionssachen zerftört wurde. Statt ber porigen vertraulichen Einigkeit' amischen ben Ständen bes Reiches trat ihm jetzt allenthalben bas Gegentheil entaegen. T.aa= täglich mußte er feben, wie tein Bibermille heftiger und geschminder fei, benn zwischen benen, fo ber Religion halber zwiespaltig find'; man berge und bede folches, faat Offa febr richtig, wie man wolle: gehälfiges Mißtrauen erfolge. Wenn Leute, die zusammen gehören, einander nicht allein nicht vertrauen, sondern sich auch por einander besorgen, vielleicht auch jeglicher Theil ben anderen gern gebruckt febe, wie follten folche Leute fich ernstlich wider auswärtige Feinde zusammenseten ? Es werbe bem, meint er, abgeholfen, wenn alle Theile die gefakte Verbitterung und den Widerwillen ablegten, einander mit Sanftmuth und chriftlicher Geduld hörten, ihre Augen allein auf bas, mas Gott gefällt, gottlicher Schrift und Wahrheit gemäß, richteten, und Mergerniß und Mißbrauch abstellten. "Es habe, ' fagt Offa weiter, ,in vielen ftreitigen Artikeln ein Theil ber Meinung des anderen nicht gründlichen Bericht und Verstand, und beide Theile würden, ba sie ohne Verbitterung autherzig mit einander sprächen, eines dem andern fein Bebenten volltommen ertlärte, viel näher zusam= menrucken, ober über viele Artikel sich sogar vereinigen lassen; oft fei burch gutliche Unterrebung bas, mas beschwerlichen rauben Unfebens gewesen, milber und erträglicher gefunden worden. Nur burch Einigkeit werbe vom Reiche Unheil und Verderben abgewendet werben. Durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. über die Genannten A. Jansen, de Julio Pflugio ejusque sociis reformationis aetate et ecclesiae concordiae et Germaniae unitatis studiosis. (Berol., 1858) p. 16. — A. Jansen, Julius Pflug. Ein Beitrag zur Geschichte der Kirche und Politik Deutschlands im 16. Jahrhundert in den Neuen Mittheilungen des Thüring slächt. Bereins für Erforschung des vaterl. Alterthums 10, 1—111 u. 2, 1—213. Langenn, Christoph von Carlowitz (Leipzig, 1854) S. 64 f., 67 ff.

christliche Einigung unter ben Ständen bes Reiches in der Neligion könne bieß erlangt werden.<sup>4</sup>

Der bedeutenbste unter biejen Vertretern einer mittleren Richtung war ohne Zweifel Julius Bflug. In Deutschland und Italien hatte er eine feine humanistische Bildung sich angeeignet und mar barauf als Rath an ben Hof Georgs von Sachien aekommen, wo fein Bater in großem Unschen ftand. Sier lernte er bie obengenannten Männer. welche einer Vermittlung in ben religiofen Streitfragen verfolgten, kennen. Sein ganzes Besen zog ihn zu benselben hin. Denn nicht in einem milben Rampfe, ber bie Belt in zwei ftreitende Lager theilte, sondern non ber friehlichen Urbeit ber Gelehrten ermartete er bas Beil und Glud feines Baterlandes. Hiernach läft fich leicht ermeffen, welche Stellung er ber großen Tragobie', wie er bie "Reformation' nannte, gegenüber einnehmen mußte. Bon grokem Ginfluß auf bie irenische Richtung Bflugs war es, baß er im Jahre 1530 ben von ihm ichon feit langem bewun= berten Altmeister ber Humanisten kennen lernte. Balb entspann sich amischen ihm und Erasmus ein reger brieflicher Berkehr. Erasmus' fühle Beantwortung seiner feurigen Aufforderung zu irenischen Bestrebungen tonnte Pflug in seinen hochfliegenden Vermittlungsplänen nicht irre ma= chen, benn fie waren ber unmittelbarfte Ausbruck feines Charakters, bas feste Ziel seines Dentens und Thuns 2.

Pflug fand bald bei dem eblen Herzoge Georg ein geneigtes Ohr für seine conciliatorischen Bestrebungen. Hier durfte er auch hoffen, seine Ibeen praktisch durchführen zu können.

Bflug verlangte vor Allem eine sittliche Neugeburt bes Menschen. In ben höchsten Lebenstreijen, beim Papit, bei Bischöfen und Fürsten ichien ihm bieselbe nicht am wenigsten nöthig. Er will, bag bie Rirchen= guter mit Ernft und Fleiß zum Besten guter Diener ber Rirche und Schule verbraucht werden. Auf bie Dogmen nimmt er weniger Rücksicht. Er hat nichts gegen bie Gemährung bes Laienkelches, wenn ber Geistliche nur bem Empfänger gemiß macht, bag er ichon im Brobe ben ganzen Leib Christi genießt. Darauf kommt es ihm an, daß sich nur bie Menschen nicht von ber Rirche, ihrer gemeinsamen Mutter, los-Er meint, man werde burch die Gemährung beider Gestalten reiken. beim Abendmahl an vielen Orten Viele gewinnen, bie nicht alle Sätze Luthers unterschrieben. Beiterhin ift er fur bie Geftattung ber Briefter= ehe. ,Durch bas Absterben ber alten Bfarrer,' führt er aus, ,find viele Stellen leer geblieben, und bie Leute sterben bann ohne ben Leib Christi, wie das Bieh. Die höchste Noth, die kein Gesetz hat, wird mit der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Langenn, Dr. Melchior von Offa (Leipzig, 1858) S. 153 f., 184 f., 195 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Neue Mittheilungen 10, 1. S. 58 f.; vgl. S. 26 f.

Reit zwingen, beweibte Briefter zu nehmen. Gin Fürft wird jetst aut baran thun, beweibte, tapfere, gelehrte Briefter mit rechten Jubicien, ba= mit fie gegen Luther ichreiben, einzuseten.' Sauptfächlich aber brinat er in ben Herzog, er möge ben Laienkelch bewilligen. "Ghemals," fo beginnt feine Auseinandersetzung, maren bie fachfischen Länder eins. Sett bei ber Theilung trifft es fich, bag bie Grenzbörfer noch oft heruber und binüber ihre Rirchspiele haben, ober bag auch aus eigenem Antrieb bie Bauern aus bem herzoathum in bie furfürstlichen Rirchen geben. Hier aber wird die lutherische Lehre gepredigt und das Abendmahl in neuer Gestalt gereicht. So lernten sie Beides kennen und begebren. Պոպ Rindtaufen, Wirthichaften, Rirmsen, gemeine Biere, Sahr= und Wochen= märtte führen bie Grenznachbarn zusammen, ba bann bie Lutherischen bie unsern bes Sacraments halber zur Disputation führen, baraus sich mehrmals unter ihnen felbst Unluft und Verletzungen zugetragen. und ift fo weit gereicht, bag zu beforgen, baß fie fich fortan felbst unter ein= ander ermurgen und blutige Greigniffe folgen möchten. Daber geschiebt es ferner, bas die Leute das Sacrament aar nicht nehmen, selbst im Sterben nicht. Man verachtet das Sacrament und folgt ber Obrigkeit nicht, die es zu nehmen befiehlt. Biele Unterthanen verlassen ober ver= taufen ihre Guter, und ziehen in furfurftlich Land, mo fie vollenbs lutherisch werden. Gabe man aber,' meint Pflug, ,bas Sacrament frei, fo murben fie bei ber tatholischen Rirche bleiben.' Die Schluffolgerung Pflugs geht bann bahin, ber Herzog, bessen Land an Rursachsen und Böhmen angrenzt und bessen Unterthanen ben Neuerungen zuneigen, möge in feinem Lande bie Ausspendung bes Abendmahls unter beiden Gestalten gestatten. Bilug bebt noch besonders bervor, bag burch eine folche Erlaubniß nur die Form, nicht die Substanz alterirt werde, in ben Concilien aber bie Form oft geändert sei, mährend bie Sache un= versehrt blieb, und daß die Bestimmungen bes Constanzer Concils einem folchen Schritte nicht entgegen ftänden 1.

Es ist bemerkenswerth, daß Pflug als katholischer Priester diese rein kirchlichen Concessionen nicht von der berufenen kirchlichen Autorität, sondern von dem weltlichen Landesherrn fordert. Er geräth durch diese Forderung in die echt protestantische Richtung hinein, welche der weltzlichen Gewalt kirchliche Verfügungen gestattet. Nichts zeigt deutlicher als diese Thatsache, daß Pflug ebenso wenig wie Erasmus das Wesen der Dinge, die Jurisdictionsfrage, erfaßte.

Herzog Georg befolgte zwar die Vorschläge Pflugs nicht, aber er versuchte auf eine andere Weise eine Vermittlung des religiösen Zwie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Jansen in ben Neuen Mittheilungen 10, 1. S. 68 ff. nach ben Manu= scripten ber Zeiter Stiftsbibliothek.

spalts. Auf Beranlassung Herzog Georgs und des gleichfalls der Mittelpartei zuneigenden Kurfürsten Albrecht von Mainz fand am 29. und 30. April des Jahres 1534 zu Leipzig ein Religionsgespräch statt. Den sächsischen Herzog vertraten Pflug und Georg von Carlowis, ben Mainzer Rurfürsten der Halberstädter Suffragan Dr. Behe, ein Dominicaner, und Christoph Türk, ein Studiengenosse Pflugs. Der Kurfürst Johann Friedrich hatte seinen Kanzler Brück und Philipp Melanchthon gesandt. Das "ungesährlich gesellig Sespräch, bei dem man nicht hinter dem Berg halten und die Leute mit Worte täuschen' sollte, sand im Paulinum zu Leipzig statt.

Bei bem Gespräch versuhr man nach ber Ordnung der Augsburger Confession. Der Versasser verschler erklärte die Rechtfertigungslehre. Es ward darüber lange hin und her gestritten. Allein alle Versuche ber Annäherung scheiterten an dem ganz verschiedenen Sinne, den man auf katholischer und protestantischer Seite mit den gemeinsamen Ausbrücken verband<sup>4</sup>. Melanchthon wollte unter Gnade nur die Sündenvergebung verstehen; der Dominicaner Dr. Lehe aber "steckte in seiner Phantasch, daß er Gnad und Gerechtigkeit deutet, nicht: Gottes gnädigen Willen und Gunst, sondern: unsere Verneuerung in uns<sup>4</sup>. "Als Behe eine Formel über die Rechtsertigungslehre aufstellte, welche ber lutherischen so nahe wie möglich kam, haben wir, berichtet Mclanchthon, "nicht weiter gestritten, sondern also für uns dießmal diese Form für leidlich bleiben lassen."

Man unterhandelte dann über die Messe. Behe und Melanchthon konnten sich nicht einigen, denn letzterer verwarf alle Vermittlungsvorschläge. Pflug und Carlowitz aber wünschten sehnlichst ein Resultat. Carlowitz schlug deßhalb vor, "daß man solt fortschreiten zu den andern Articuln". Allein die beiden Abgesandten Johann Friedrichs hatten- nicht einmal Luft, die Disputation zu vollenden. Der unverschnliche Brück schrieb am 3. Mai an seinen Herrn, es sei zuletzt doch Alles umsonst, "denn es sind allein handlungen von worten, und der leute meinung ist nicht anders, denn wie zuvorhin gewesen, auch nicht vermercket worden, daß sie in solchen klaren sachen zu entweichen gemeynt, denn allein, daß sie gern eine richtung haben wolten, mit solchen worten, damit sie ihre un= gegründete sachen nicht weniger, denn vorhin, könten erhalten<sup>2</sup>, und daß sie sich nichts begeben".

Da Brück ,bei andern Händeln war' und sich um das Religions= gespräch nicht weiter kümmerte, hatte Melanchthon ,auch nicht Lust, allein zu handeln'. Er brach deßhalb die Unterhandlungen ab, angeblich weil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Döllinger III, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D. h. bahinter stedt bei ihm bie Furcht vor ber herstellung ber kirchlichen Jurisdiction.

er sah, daß Behe "nichts anders suchte, benn die Privatmessen wieder aufzurichten"<sup>1</sup>. So endete das Leipziger Neligionsgespräch. Die An= näherung war bei demselben einzig und allein von katholischer Seite aus= gegangen.

Es waren trübe Erfahrungen, welche die beiden Bertreter der fächfischen Mittelpartei, Carlowitz und Pflug, in Leipzig gemacht. Dennoch beharrten sie bei ihren irenischen Bestrebungen. Was sie vor Allem hierzu antrieb, war die reine Liebe zu ihrem durch den religiösen Zwiespalt so sehr geschädigten Baterlande<sup>2</sup>. Je unversöhnlicher sich die Ver= treter der "Reformation" und des starren Lutherthums zeigten, desto enger schlossen wänner der Mittelpartei, vor Allen Pistoris, Pflug, sowie Christoph, Georg und Nicolaus von Carlowitz, sich an einander an. Mit ihnen verband sich gerade damals ein geistig hochbegabter, ebenfalls von reinster Baterlandsliede erfüllter Mann, der das Lager der Lutheraner nach reislicher leberlegung verlassen hatte, jedoch in die alte Kirche nicht ganz zurückkehren konnte oder wollte. Dieser Mann, der sein ganzes späteres Leben irenischen Bestrebungen widmete, war Georg Witzel<sup>3</sup>.

Aus der Erfurter humanistenschule hervorgegangen, hatte er in Wittenberg zu ben Füßen Luthers und Melanchthons gesessen. Obaleich er in Merseburg von dem dortigen Bischof Abolph die Priefterweihe empfangen, fcbloß er fich bald an bas neue Rirchenthum an. Bon grokem Einfluß hierbei maren bie Schriften bes Erasmus. Er perbei= rathete sich und wurde lutherischer Brediger in Thüringen. Bald lernte er hier bie tiefe sittliche Verkommenheit ber Neualäubigen kennen. Eifriges Studium ber Rirchenväter brachte ihn ber tatholischen Rirche wieder näher. Dazu tamen äußere Unglucksfälle, Aufeindungen und Berbach= tigungen der schlimmften Art. Immer flarer wurde es ihm, daß Luther nicht Abstellung ber in ber Rirche herrichenden Migbräuche, fonbern ein Schisma beabsichtige. Daran wollte er nicht theilnehmen. Im Sommer bes Sahres 1531 legte er beschalb sein Bfarramt in Niemedt nieder und kehrte mit Frau und Kindern in seine heimath Bach zurück, wo er mit brückenber Armuth zu fämpfen hatte.

Um ben Anklagen ber Lutheraner entgegen zu treten, gab er 1532 ,eine Bertheibigungs- und Schutzichrift' heraus, ,worin angezeigt wird, wie er von ber lutherischen Secte wiederum zu dem alten katholischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berichte Melanchthons und Brücks an ben Kurfürsten d. d. 3. Mai. C. R. II, 722-727; vgl. Seckendorf, l. c. III, p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jansen, de Julio Pflugio p. 40 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Neander, Commentatio de G. Wicelio (Berol., 1839); Döllinger I, 21 ff.; W. Kampschulte, de Georgio Wicelio eiusque studiis et scriptis irenicis (Bonnae, 1856); Räß, die Convertiten I, 122–185. Dr. Moufang im Mainzer "Katholif" Jahrg. 57 (1877) S. 159 ff. (bie fatechet. Berte von G. B.).

Glauben gekommen fen' 1. Er führt in berjelben eine Reibe von Grunben für feinen Schritt an. ,3ch habe,' fagt er, befunden, daß biefer Handel nicht die gemeine überall reichende Rirche Gottes (10 wir alauben und nennen Catholicam), sonbern sen ein Schisma, bas ift Spaltnus berselbigen, neulich erstanden, wie bergleichen etliche Hundert feit Christi Geburt entstanden sind. Rum Anderen hab' ich ganzlich vermerkt ben Riebergang biefer Sachen, wie benn alle Schismata bisher ihre Reit beftanden und balb verschwunden sind, wie ber Rauch und Staub; dagegen bie Kirche, jo wir alauben und nennen catholica, allweg gesieget und triumphiret hat, also daß sie noch steht wider die Bforten der Hölle. Jum Dritten habe ich gesehen, wer biefes hanbels Author, Boraänaer und Meister, nämlich ein Mönch, und habe allerdings erkannt, bag wie berselbige Monch bieje jeine Sache allein aufgebracht hat, also erhält. förbert und treibt er fich auch allein und nach feinem einzigen Birn. macht und zerbricht, tehrt und verkehrt, fagt und widerfagt, beteunt und leugnet, fest auf und ab. Alles allein, nach feinem Luft und Gefallen. wie er es seiner Sache am bienlichsten und ber Kirche am Widersten zu fenn urthenlet."

Obgleich Wißel auf diese Art energisch gegen die Lutheraner auftrat und behauptete, daß er sich der alten Kirche ernstlich und aufrichtig wieder angeschlossen habe, darf man doch bei ihm an eine förmliche Conversion nicht denken. Es ist keine Nachricht darüber vorhanden, daß er sörmlich wieder zu der katholischen Kirche zurückgekehrt sei. Dagegen ist es sicher, daß er auch jeht noch den Verkehr mit der katholischen Geistlichkeit ver= mied. Er wollte überhaupt nicht gemeinschaftliche Sache mit den übrigen Vertheidigern der Kirche nachen, sondern eine mittlere Stellung zwischen oder über den Streitenden einnehmen. Auch in dogmatischen Dingen bachte er keineswegs streng katholisch. In den Lehren von der Recht= fertigung und der Autorität der Kirche huldigte er vielmehr einer zwischen der katholischen und lutherischen Lehre vermittelnden Ansicht<sup>2</sup>.

Mit tiefem Schmerz sah Witzel, wie ber religiose Zwiespalt von Lag zu Lag ärger wurde. Bor Allem beklagte er ben Jammer und bas Elend, in welche ber religiose Streit sein Baterland gestürzt hatten. Allein er war weit entfernt, gleich vielen seiner Zeitgenossen, es bei ben Klagen bewenden zu lassen. Bielmehr betrachtete er es als die ihm von Gott angewiesene Bestimmung, ber entsetzlichen religiosen Zwietracht nach Kräften entgegen zu arbeiten. "Lasset mich," rief er seinen Landsleuten zu, "eine ruffende stimm in Germanien sein. Keret umb, keret

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Räß, Convertiten I, 156 ff. hat bie höchst intereffante "Apologia" Witzels wieber abbruden lassen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kampschulte l. c. p. 8.

umb, denn es ist der weg zum leben nicht, welchen ir gehet oder vielmehr lauffet.<sup>c 1</sup>

Die Beilegung bes religiojen Zwiespalts erschien ihm balb.als seine eigentliche Lebensaufgabe. Mit ber ganzen Kraft und Energie seines Wesens widmete er sich derselben. Alle Migerfolge und Enttäuschungen konnten ihn nicht zurückschrecken. Fast die ganze weitere Thätigkeit seines Lebens war diesem Werke des Friedens und der Vermittlung, welches in manchen Kreisen nach seinem Namen genannt wurde<sup>2</sup>, geweiht.

Die erste seiner irenischen Schriften mar eine "Ermahnung zur Berufung bes Concils'3. Diefelbe war an ben Mainzer Grabifchof Albrecht gerichtet. Er beschwor in derselben ben Carbinal. Alles zu versuchen, damit das Concil bald berufen werbe. Denn bas Concil, nach welchem alle Guten sich seit langem sehnen', erschien ihm als ber einzige Rufluchtsort für bie geschäbigte Religion'. "Mögen andere, ' rief er bem Mainzer Rirchenfürsten zu, .mit Schriften, andere mit bem Schwert, andere mit papitlichen Bullen, andere mit Ueberredung, endlich wieber andere mit Reden ber Sache abzuhelfen mähnen. Sie täuschen fich; bie Buder rufen nur immer neue Bucher hervor; es mirb von bei= ben Seiten geschrieen nicht ohne boswillige Schimpfreden. Baffen werden mit Baffen zurückgestoßen, bie Bullen verachten bie Deutschen. Die Rünste ber Ueberredung können an ihrem Orte mirken; hier aber mird alle Mühe getäuscht, benn jeder bestrebt sich ben Andern bas einzureben, was ihm selbst recht und billig erscheint. Aber auf dem Concil werden bie aufgeworfenen Fragen in ihrer Beziehung auf bas Leben untersucht - bort herrscht nur bie Rücksicht auf bas Rechte, bas Wahre, bas Ehrbare.'

Wißel verspricht sich von dem Concil nichts Geringeres, als die Zurückführung der großen Masse der Neugläubigen. "Ich vertraue fest darauf," sagt er an einer Stelle, "daß man das lutherische Volk zurückführen könne, wenn man nur das Abergläubische, Unnütze, Verderbliche und Unmäßige entfernt. Von allen Seiten höre ich von Solchen, welche zurücktehren möchten, wenn sie nicht gehässige Aergernisse abstießen. Denn der größere Theil des Volkes ist des Lutherthums überdrüssig, denn sie sehen, daß die bestehenden Uebel dadurch nur verdoppelt sind. Sie gestehen, daß dieser Weg nicht zum Leben führe." Deschalb bemüht er sich auf alle Weise, den Zusammentritt des Concils zu beschleunigen.

Als im folgenden Sahre ber päpftliche Nuntius Bergerius zur An-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ecclesiasticae Demegoriae II, p. 68 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Also berichtet Melanchthon am 17. Februar 1540. C. R. III, 962.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Adhortatiuncula, ut vocetur Concilium, ad Archiepiscop. Mogunt. Lips. 1534.

sagung bes Concils in Deutschland erschien, schrieb er seinen "Dialog über bas Concil'<sup>1</sup>. Gleichzeitig suchte er brieflich für die Sache des Concils zu wirken. Er bat und beschwor seine Freunde, besonders Erasmus, Crotus Rubianus und Nausea, mit allen Kräften für das Zustande= kommen des Concils zu arbeiten<sup>2</sup>.

. Um meisten Anklang fand Witzel mit biesen irenischen Bestrebungen bei Julius Pflug. Auf keinen Menschen vertraute er so liebend hingebend, wie auf Pflug, ber den Unruhigen, Unstäten und Unglücklichen mit dem größten Wohlwollen und der zartesten Schonung behandelte. Der Freundschaftsbund, welcher beide Männer verband, beruhte auf der tiesen Uebereinstimmung ihrer religiös=politischen Anschauungen.

Der Wahlspruch Pflugs war: bie Kirche muß verbeffert, nicht zer= ftört werden <sup>3</sup>. Fälschlich, sagt er, reden die Protestanten von Neforma= tion. Reformiren heißt, etwas zu seiner ursprünglichen, schöneren Form zurückbringen: Reformiren und Einreißen ist zweierlei. Ein Haus, welches beschmutzt ist, reißt man nicht ein, sondern befreit es nur von seinen ent= stellenden Flecken. Die protestirenden Stände sollten das in diesen ge= fährlichen Zeitläuften wohl bedenken<sup>4</sup>.

Ganz so bachte Wigel. Auch er wollte, baß ,bas Gebäude nicht zerstört, sondern nur die einstürzenden Theile restaurirt würden<sup>65</sup>.

"Verzeihe mir, ' so beginnt Wißels erstes Schreiben an Pflug, ,daß ich niedrigster Mensch zu dem Vornehmsten zu reden wage. Obgleich ich innerlich erröthete, trieb mich die Bewunderung Deines Wesens dazu, das meinem Erasmus so theuer ist, trieb mich die wilde Bewegung dieser Zeit dazu, die auch Deinen Geist auf ungemeine Weise ergreist. Du fragst, woher ich das weiß? Es eristiren Briese von Deiner Hand, die Dich mir offenbaren, so daß ich Dich auch aus der weitesten Ferne sehr beutlich kenne. Du bist der Mann Gottes. Du entbrennst für die Einheit der Kirche, Du schauberst vor ihrer Spaltung. Du bist ein ebenso großer Freund unserer Religion, als Du jede Gottlosigseit und Ungerechtigkeit hasseit. Daher ist Dein Rame meine Wonne, daß ich aufjauchzen möchte,

<sup>3</sup> Spangenberg, Abelsspiegel (1594) II, Buch 11 cap. 15: ecclesiae opus esse reformatione, non exstirpatione.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dialogus de concilio. Norimbergae, 1535. Es ist mir, ebenso wenig wie Kampschulte, gelungen, ein Exemplar dieser Schrift aufzusinden. Auch die auf meine Bitte in freundlichster Weise von H. Negens Dr. Komp in Hulba und H. Director Dr. Essenwein in Nürnberg angestellten Nachsorschungen haben nur ein negatives Resultat ergeben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epist. ad F. Nauseam (Basil. 1550) p. 118; vgl. p. 217. 229. 246.

<sup>\*</sup> Jansen in ben Neuen Mittheilungen 10, 1. S. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epistolarum quae inter aliquot centurias videbantur partim profuturae theologicarum litterarum studiosis partim innocentis famam adversus sycophantiam defensurae libri IV. Georgii Wicelii. Lips. 1537 lib. IV.

wenn ich Dein gebenke. Ich ermahne Dich, fortzusahren, so zu sein und so zu handeln, da die Kirche solcher Männer niemals mehr bedurfte. Einen Irenäus, einen Friedensfreund nennt er ihn. Er schickt ihm seine letzten Schriften, damit Pflug daraus erkenne, daß er etwas besser über die christliche Religion benke, als jener Pseudo-Jonas, der nicht weniger ber Kirche als ihm feindlich sei und seinen Glauben öffentlich verketzere.

Der Leiper Bropft antwortete Wikel und verbreitete sich in bieser Antwort näher über bie Einheit und Ginigkeit ber Rirche. Fortan bestand eine innige Freundschaft zwischen biesen beiben geistesverwandten Männern. Das hauptfächliche Thema ihres Briefmechfels bilben felbft= verständlich die irenischen Bestrebungen, und zwar in ihrem weitesten Um= fange. So marb auch die Wigel fo fehr beschäftigende Concilsfrage berührt. Im Jahre 1536 erschienen ihm die Aussichten für eine Einigung ber Christenheit burch ein Concil günstig. Er bat vernommen, bak Baul III. bem alten Aberglauben viel zu entfremdet sei, als daß er ben bummen Urtheilen ber Sophisten auf ber Synobe entsprechen murbe, und viel zu fehr vor Spaltungen zurüctichrecte, als bag er bie Arrthumer jener billigen follte. Man malte ben Bapit im Barte, und bas gefiel Wigel. Er meinte, es stecke etwas hinter biesem Bhilosophen= ober viel= mehr Theologen=Barte. "Bielleicht wird er ein zweiter Baulus, ba bieje Zeiten nicht einen, sondern viele verlangen. Wenn mir die Nürnberger Rechtgläubigen nichts Falfches erzählen, fo ift ber Geift bes Legaten Bergerius nicht ber fcblechteste. Sener begrüßte mich und gab meiner 2Bachsamkeit ein gutes Zeugniß. Dergleichen pflegen bie Thomisten nicht zu thun. Die vermeiden und verurtheilen, mas sie nicht verstehen, können es mehrentheils vielleicht nicht einmal seben, wenn sie auch wollten. Sa= boletus 1 wird, wie ich hoffe, bie Gintracht mit größtem gleiße fordern. Dasselbe verspreche ich mir von Tunstaltus, Critias, Turzo, Dontiscus und ben übrigen gebildeten Bischöfen. Der Augsburger und Baseler wird feine Unterstützung nicht versagen. Bon Johann Faber aus Wien habe ich diefe Woche einen fehr freundlichen Brief erhalten, worin er un= fere Hoffnung auf die Synobe nähret. Ebenso Friedrich Nausea. 3ch fürchte aber, bag ber französische Rrieg, ber ungludlichste fur bie Angelegenheiten ber Rirche, bas Concil noch länger hingusschiebt.' 2 So geschah es in der That.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sabolet verfolgte ähnliche Tenbenzen bes Friedens und ber Vermittlung, wie Pflug. Er trachtete darnach, so zu schreiben, daß ihn die Lutheraner ohne haß, die Katholiken mit Billigkeit anhörten. Brief an Pflug 1538; vgl. Neue Mittheilungen 10, 1. S. 94. Die interessanten Briefe Sabolets an Pflug und Herzog Georg von Sachsen in Sadoleti Opera (Mogunt. 1607) p. 250 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. a. O. Brief vom 10. Mai 1536.

Das beiß ersehnte Concil kam in Folge der politischen Verwicklungen biekmal nicht zu Stanbe. Witel entfaate jeboch barum feinen irenischen Bestrebungen teineswegs. Er versuchte es jest auf einem anderen Mege. Im Sahre 1537 peröffentlichte er eine bem Bapft, bem Raifer, ben Bi= schöfen, Fürsten, Obrigkeiten, Doctoren und Allen, welche ben namen Chrifti nennen, gemibmete Schrift, in welcher er ben "Weg zur Gintracht ber Rirche' zeigen wollte 1. Er wendet fich in derselben fehr richtig an Diejenigen, welche zur Beilegung bes religioien Zwiespalts am meiften beitragen tonnten, an bie Fürften. Er beschwört fie, Alles aufzubieten, um bie Einheit ber Christenheit mieberherzustellen. Er felbit will in ber vorliegenden Schrift zu biejem Zwecke feine unmakaeblichen Bor= ichläge machen. Beibe Theile muffen feine Bormurfe boren. Die Ratholiken, meint er, fehlen barin, bag fie nicht nur ben Gebrauch, sondern auch ben Mikbrauch vertheibigen ; bie Lutheraner barin, bag fie mit bem Mißbrauch auch ben Gebrauch beseitigen und im Schisma verharren. Beibe Theile muffen nachgeben, wenn bie Eintracht zu Stande kommen foll. Wikel macht bann im Einzelnen seine permittelnben Porschläge, in= bem er in 28 Capiteln bie hauptfächlichsten Streitpunkte behandelt 2. Bon ben Katholiken verlanat er bas Verlassen ber scholastijchen Ausbrücke und ber aristotelischen Lehrweise, die Entfernung der bei der Teier ber Messe einaeriffenen Migbrauche und bie Gestattung ber Briefterebe. Er erinnert fie baran, welch arokes Unrecht es fei, burch bas Tefthalten an geringen Dingen bie Gemeinschaft ber Kirche zu zerreiken. Die Lutheraner bagegen werben ermahnt, bie Dogmen ber alten Kirche zuzulaffen, von ber Neuheit des Schisma abzustehen und, nach Beseitigung ber Mißbräuche. bas Necht ber Ercommunication, die Beicht, Priefterweihe und Firmung wieder anzunehmen. Auch die Dulbung der Klöfter verlangt er von ben Neugläubigen. In Betreff ber Restitution ber Rirchengüter bemerkt er: "Allerdings ist es ein großes Bagniß, fremdes Gut fo ver= wegen zu überfallen. Uber was foll man nicht aus Liebe zum Frieden zum Opfer bringen, besonders wenn bie Räuber in gemiffem Sinne fich reumuthig zeigen und eingestehen, daß fie gegen Gott und Raifer fremdes But sich angeeignet.' 3 Wahrlich, wären in Bezug auf bie materiellen

Baftor, Reunionsbeftrebungen.

10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Methodus concordiae ecclesiasticae, post omnium sententias, a minimo fratre monstrata, non praescripta. Lips. 1537. Bgl. über biese Schrift ben Brief Bigels in ben Epist. ad Frid. Nauseam p. 118.

<sup>2</sup> Es merben folgenbe Bunkte behanbelt: 1. Doctrina, 2. Biblion, 3. Concio,
4. Baptisma, 5. Eucharistia, 6. Confessio, 7. Excommunicatio, 8. Confirmatio,
9. Coniugium, 10. Unctio, 11. Ordo, 12. Vita, 13. Ieiunium, 14. Oratio,
15. Stipis, 16. Cantus, 17. Horae, 18. Funus, 19. Dies, 20. Imagines, 21. Variae observa., 22. Schola, 23. Visitatio, 24. Monasterium, 25. Magistratus,
26. Flagitia, 27. Clerus, 28. Restitutio.
<sup>3</sup> Methodus K. 1.

Fragen Alle von einem ähnlichen Geiste beseelt gewesen, die Geschichte bes beutschen Bolkes würde einen anderen Berlauf genommen haben.

Andererseits läßt sich nicht läugnen, daß diese Vorschläge Witzels, welche mit dem späteren Augsdurger Interim große Verwandtschaft zeiz gen, einer festen Grundlage entbehrten und den eigentlichen Nerv der Spaltung doch nicht berührten. Auch an dogmatischer Klarheit ließen die Vermittlungsvorschläge Witzels Manches zu wünschen übrig. Welche Fehler aber auch immer ihnen ankleden, so legen sie doch ehrendes Zeug= niß ab für sein edles Gemüth und seine Liebe zur Kirche und zum Vater= lande.

Aber die Stimme Witzels ward überhört. Die Dinge spitzen sich in Deutschland immer mehr zu. Weniger denn je dachte man in den maßgebenden Kreisen an eine friedliche Vergleichung. Der Particularis= mus der protestantischen wie der katholischen Reichsfürsten suchte immer rücksichtsloser die religiose Bewegung für seine Zwecke auszubeuten.

Es war daher vergebens, als Wigel im Jahre 1538 wie ein zweiter Jeremias seine schweren Klagen über die Verblendung und den Parteieifer der Streitenden erschallen ließ<sup>1</sup>. Es war vergebens, daß er die Deutschen an die furchtbare Türkengesahr erinnerte. Deutschland beachtete die zum Frieden mahnende Stimme eines der edelsten seiner Söhne nicht: es fuhr fort, "gegen sich selbst zu wüthen".

Einer jeboch hatte ein Berständnift für ben Mahnruf Witels: es war ber eble Berzog Georg von Sachfen. Bon Anfang an hatte er feine Stimme für den Frieden der Rirche erhoben, unablässig hatte er barnach getrachtet, ben religiöfen Zwiespalt beizulegen; jest am Abend feines Lebens machte er noch einmal ben Berfuch, feinem Lande ben reli= giosen Frieden zu Theil werden zu lassen. Seit bem Jahre 1538 befand fich Witzel in feinen Diensten. 2113 ber herzog im folgenden Sabre zu bem Zwecke einer friedlichen Vereinigung mit den Protestanten in Leipzig ein Religionsgespräch veranstaltete, marb Bigel zu ben Borarbeiten für bas Colloquium hinzugezogen. Seitens bes fachfischen Rurfürsten erschienen in Leipzig Brudt und Melanchthon, von Seiten bes bessischen Landgrafen Feige und Buter. Den Herzog Georg vertraten seine Räthe Carlowiy und Fachs, fowie Wigel 2. Um ben Verhandlungen eine feste Grundlage zu geben, hatte letterer mit großem Fleiß eine Schrift verfaßt, in welcher er bie Form ber apostolischen Kirche als Norm aufstellte. Es ist bieg ber 1540 und 1541 in Mainz erschienene "Typus ecclesiae prioris; Anzeigung, wie bie beilige Ryrche Gottes in-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conquestio de calamitoso in praesens rerum Christianarum statu. Lips. 1538.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seckendorf l. c. l. III sect. 18 § 71 add. 1 p. 210.

wendig sichen und mehr hundert naren nach unsers Herrn Auffart gestalt gewesen sev. 1.

In biefer Schrift suchte Wibel zu zeigen, bag unserer lieben mutter. ber bepligen gemeinen und Chriftlichen Rirchen ftand am beften fei, menn er bem Stande ber ersten ober eltiften Ryrchen am ehnlichsten und aleich: förmigiten feit. Er untersuchte baber von den einzelnen Lehren und Bebräuchen .erstlich bie Antiquität, barnach Reformation und zuletzt Einig= feit'. Die sieben Sacramente will er festhalten, ebenso bie Defje unter Entfernung ber neuen Rufäte. Auch bas Mönchsthum lobt er als von ben Bätern empfohlen, aber er tabelt bie Mönche feiner Leit, welche bie fruchtbarften und luftigften örte eingenommen' und mehr bem Uriftoteles als dem Augustinus anhangen. Gegen die Räuber der Rlofter= auter spricht er fehr icharf: "Ein feind Gottes und ber Rprchen ifts, ber bie monastica auszurotten gebenckt. Christi und bes Römischen Reichs feind ists, ber bie Rlosterguter an fich zeucht und eigen macht." Gbenjo empfiehlt er bie kirchlichen Feste und beklagt beren Abschaffung burch bie Lutheraner. Bezüglich der Kesttage meint er, die Ratholiken bätten die Bahl berselben übermäßig vermehrt, bie Lutheraner allzu fehr verminbert. Bon ben Concilien will er nur die vier ersten ökumenischen gelten lassen. Diejenigen Ceremonien und Gebräuche, bie schon in ber apostolischen Rirche galten, sollen keineswegs, wie bieß Luther gethan, abgeschafft werben. Er vertheidiat baber bie Bigilien, bie canonischen Tagszeiten, ben Gebrauch bes Rreuzeszeichens, die Ballfahrten. Er ift jeboch weit entfernt bavon, ben Werth biefer Ceremonien übermäßig zu betonen, viel= mehr fagt er ausbrudlich, bag an bem chriftlichen Leben .gar vil mehr benn an allen Ceremonien und observationen ligt' 2.

Der Kern ber ganzen Schrift läßt sich bahin zusammenfassen, baß Bitzel vorschlug, ben bisciplinären und bogmatischen Bestand ber Kirche, wie er im achten Jahrhundert war, zum Ausgangspunkt für die Reunionsverhandlungen zu nehmen. Den streitenden Theologen beider Theile empfiehlt er die Rückkehr zu dieser apostolischen Kirche.

Die Hauptrolle bei ben Verhandlungen, welche am 2. Januar im Paulinum in Leipzig begannen, spielten indessen nicht bie Theologen, sondern die Staatsmänner: Carlowit, Feige und Brück. Letterer, ber ichon in Augsburg gegen eine Einigung gewesen war, zeigte hier abermals dieselbe unverschnliche Gesinnung. Carlowit und Feige indessen wünschten beide im Interesse und Auftrag ihrer Herren die Beilegung bes Zwiespaltes. Für die bogmatischen Unterschiebe fehlte ihnen jedoch jedes

147

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber bie verschiedenen Ausgaben dieser interessanten Schrift Rampschulte p. 19. 3ch habe bie von 1541 benutt.

<sup>\*</sup> Die Belege bei Kampschulte p. 20.

tiefere Verständnik. Carlowik zeigte sich zu febr weit gebenden Luge= ftändnissen bereit. Er hatte ichon im vorhergehenden Sahre Bruck, bei Gelegenheit einer Grenzscheidungsangelegenheit, hierüber in Mühlberg febr eigenthumliche Gröffnungen gemacht. "Er habe aus Erfahrung ge= lernt, erklärte er in Mühlberg, daß man wegen ber Reformation mit ben Bischöfen und bem Clerus nichts ausrichten werbe. Die Reform muffe burch bie Fürften, burch lagifche Saupter burchaeführt merben. Als Richtscheit folle man annehmen, mas bie Rirche ber Apostel und bie pier ersten ökumenischen Concilien festgeset und mas bis zum achten ober (!) zehnten Jahrhundert gegolten habe. Wenn bieje Richtschnur burch eine Anzahl frommer und gelehrter Männer festgestellt sei, bann folle man auf ein reines, unverbächtiges, in Deutschland zu baltendes Concil bringen.' Carlowit fügte noch bingu, bag bie Bischöfe und Geiftlichen fich zwar immer ber Rirche rühmten, aber bag bie apostolische Rirche nicht bei ihnen fei; vielmehr hätten fie bieselbe durch ihren Beiz und ihre Bracht geschändet 1.

Man sieht, daß dieser Staatsmann Wipelische Ideen mit protestantischen in eigenthümlicher Weise verbindet. Zu den Katholiken kann man ihn nach diesen Neußerungen nicht mehr zählen.

Man würde auch sehr irren, wenn man die Ansichten Carlowitz' für identisch mit denen seines Herrn halten wollte. Carlowitz bezeugt im Gegentheil selbst, daß seine religiösen Ansichten und Grundsätze mit denen seines Herrn in manchen Punkten collidirten <sup>2</sup>.

Banz bieselbe Sprache führte Carlowit in Leipzig. "Er hat allein," erzählt Brudt, ,bas Richtscheit auf die apostolische Rirche, und wie die nach Christi unsers lieben Herrn Himmelfahrt ein acht ober neunbundert Jahr ber Lehre, Banbels, Sacraments und Ceremonien halben geweft, gestellt. Und wie man auf beiden Seiten mit einander eintrete, fo follte bas Richtscheit barnach Raiserl. Majestät unter bie Füße gebracht werden, mit ber Anzeigung, baß wir uns auf bie apostolische mabre Rirche mit einander veralichen hätten, bak wir zu beiden Theilen derselben gemäß lehren, leben, bie Sacrament und Rirchengebräuche halten wollten. Und bamit könnten wir in allen Nechten auch gegen Raif. Maj. bestehen, und uns zum Rechten erbieten, bamit könnten wir auch alsbann ein Concilium in teutscher Nation erdringen, und alsbann auch einige Perfonen, siebzehn, sieben, ober wie viel man ber ungleichen Bahl für bequem achtet, bie gelehrt und verständig mären, verordnen und zusammenfetzen; bie müßten zusammensuchen und bringen, wie es berürter Dinge halben in ber apostolischen Kirche bie ersten acht ober 900 Jahr nach

<sup>1</sup> Seckendorf l. c. p. 208.

2 v. Langenn, Chriftoph von Carlowit S. 64.

Christi himmelfahrt gehalten wäre worben. Denn wir hätten auf biesen Theil die apostolische Kirche nichts wollen gelten lassen. Das wäre unrecht. Aber sie hielten von ber apostolischen Kirche, barinnen wir alle geistlich wiedergeboren wären, die wäre burch die Pfassen und burch ben Stuhl zu Rom zur S... gemacht, und ihnen läge nichts an ber römischen Kirche; bieselbe gehe ihnen auch nichts an.'

Trotz diefer für protestantische Ohren gewiß angenehm lautenden Errlärung antwortete ber unversöhnliche Brück ablehnend. Er erklärte, die Behauptung, die Protestanten hätten sich von ber Apostolischen Kirche auch entsernt, sei unrichtig. Carlowitz sei in diesem Punkte zu weit berichtet, benn man (d. h. die Protestanten) lehre und bete ja den Glauben oder der Aposteln Symbolum; so sänge man in unsern Kirchen das Symbolum des Concilii Niceni und Athanassii mit den Worten: wir gläuben christliche und apostolische Kirche. Betrefs der von Carlowitz vorgeschlagenen Richtschnur sagte Brück ganz offen, er achte das für ein "unmöglich Ding", welches zuns beiderseits zu Schimpf und Unverstand (= Unwissender, werden, diweil die Lehrer in der Zeit jehr widerwärtige Dinge gescutet werden, diweil die Lehrer in der Zeit jehr widerwärtige Dinge geschrieben und gehalten'. Was endlich das Concil andelange, so erklärten die Protestanten, daß sie keine Hoffnung hätten, daß der Papst sich auf dassfelbe einlassen.

Die Verhandlungen der Staatsmänner führten zu keinem Resultat, zumal Carlowitz die Erklärung abgab, daß "sein gnädiger Herr Georg den Pfaffen eher die Ehe wollte zulassen, wenn es der Papst willigte", aber an der Messe auf jeden Fall festhalten wolle <sup>2</sup>.

Ebenso wenig Erfolg hatten bie Besprechungen, an benen Wipel Theil nahm. Dieselben begannen am 4. Januar. Gleich anfangs zeigte sich jedoch eine folche Erbitterung zwischen Melanchthon und Witzel, daß jede Friedenshoffnung bald schwand. Der kursächstiche Kanzler brach hierauf das Gespräch ab und verließ mit Melanchthon Leipzig.

Carlowit versuchte nun mit dem hessischen Kanzler nochmals einen Bergleich anzubahnen. Er schlug vor, den Papst als Bischof oder unter sonst einem Namen anzuerkennen, aber nur mit der Gewalt, daß er über die anderen Bischöfe und Priester die Aufsicht führe und sie an Veränderungen des Glaubens und der Ceremonien hindere. Ferner dürfte der Papst in Zukunst weder Kriege führen noch erregen, die Bischöfe sich nicht eiblich verpflichten, noch sie bestätigen, sie nicht mehr mit Abgaben belasten; bei Entstehung einer Irrlehre müsse er die Prälaten und Fürsten zu einem Concil berufen. Wenn seine Macht in diese Schranken gebracht sei, so schabe es nicht, daß er in Italien eine große Herrschaft besithen: Die Bisthümer und Stifter sollten erhalten bleiben; jedoch sollten

<sup>1</sup> C. R. III, 624 sq. <sup>2</sup> C. R. III, 627.

sie, statt wie bisher undristlich, ungöttlich, unerbarlich, jett cristlich. fromm und ehrbar leben'. Der Monchsstand folle nach ber alten Rirdenzucht eingerichtet und zur Erziehung ber Jugend verpflichtet werben. Ru Domberren follten in Rufunft nur Männer genommen werben, welche au öffentlichen Aemtern und zum Lehren tüchtig mären. Bezüglich ber Melle murbe eine Vereinigung wohl am schwierigsten fein ; er meint. man solle die lutherische und die papstliche, die deutsche und die lateinische Melfe neben einander bulden, jedoch ben Ranon in ber papitlichen Melfe perheffern, bei berfelben ftets bie Communion ausipenben und bie Minkel= messen abschaffen. Die Anrufung ber Speiligen könne man leicht perbeffern, nämlich, daß man Gott in ben Heiligen preise, für bie ihnen erzeigte Gnade banke, und um Erlangung aleicher Gnade bitte; boch folle man sie nicht anrufen, für uns zu bitten, ba sie zu weit entfernt. als bak mir mit ihnen reben könnten. Die meisten Feiertage sollten abgeschafft werden, ba sie zu der abergläubischen Aurufung ber Heiligen ben meiften Unlag gegeben. Endlich folle man bie Briefterehe gestatten.

Butter und Witzel glaubten auf Grund biefer Borschläge ben reli= gidsen Zwiespalt beseitigen zu können. Allein nicht sie entschieden, son= bern die Fürsten. Der sächsische Kurfürst aber verwarf ben ganzen Ber= mittlungsvorschlag 1.

Trotz bes ungünstigen Berlaufs bes Leipziger Religionsgesprächs gab Wigel seine irenischen Bersuche nicht auf. In immer weiteren Kreisen suchte er seine Ibeen zu verbreiten. Daß ihm dieß gelang, zeigen die verschiedenen Auflagen seines Buches über die apostolische Kirche. Durch diese Schrift kam er auch in Verbindung mit Joachim II. von Brandenburg.

Dieser Fürst, welcher bei seinen Vermittlungsversuchen weit selbst= süchtigere, mehr politische Ziele als der eble Herzog Georg von Sachsen verfolgte, bewunderte die Schrift Witzels so sehr, daß er das Manuscript derselben nicht herausgeben wollte<sup>2</sup>. Derselbe Joachim zog Witzel auch zur Ausarbeitung seiner Kirchenordnung hinzu. Man schrieb den britten Theil derselben, welcher ziemlich katholisch gehalten ist, Witzel zu. Luther war deßhalb mit diesen "Wigelisch angerauchten" Punkten nicht einverstanden<sup>3</sup>.

Aber gleich hier in Brandenburg follte Wisel sehen, wie seine gewiß gut gemeinten Vermittlungsvorschläge in der Praxis nur der Partei des neuen Kirchenthumes zu Gute kamen. Er verließ daher Brandenburg und begab sich nach Fulda zu dem Abte Johann, welcher ebenfalls irenischen Bestrebungen oblag<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seckendorf l. c. p. 211.

<sup>\*</sup> Typus (ed. 1541) I, fol. 3 a. \* De Wette V, 233.

<sup>4</sup> Er gehörte, wie Dipel in ber Wibmung feiner Cchrift Typus ecclesise

Wipel begnügte sich übrigens nicht bamit, bie Fürsten günstig für eine Vermittlung zu stimmen. Er wandte sich auch an das Volk selbst, bessen größter Theil sich allerdings fast nur passiv verhielt.

Im Jahre 1539 veröffentlichte er in Leipzig ,brey Gesprechbuchlin von ber Religion sachen in itzigem ferlichem Zweispalt, auffs fürzist und artigst gefertigt<sup>e 1</sup>.

Fünf Versonen sprechen in bieser in sehr autem Deutsch geschrie= benen Schrift ihre Ansichten über ben Religionsstreit aus. Der Ber= fasser hat ben Standpunkt berselben in ber Vorrebe näher bezeichnet. "Aufonius,' fagt er, ftebet ber Römischen Rirchen bei und unterstehet fich auch oft zu vertehigen, bas nicht zu vertehigen ist und wiederumb zu verbammen, bas nicht zu verbammen ift, wiewol er sich zur billigkeit lenden lefft. Solche nennen fie ist Bapiften. Core ftebet ba von wegen ber Luterischen part und kempfit fur seine lere und weise, boch ergibt er sich zum offtenmal der erklereten warbeit. Orthobor ist Sequester, ein schiedman und der beiden parteien einredt auffs sanfit= mutigest und befleissiget sich, als ein unparteiischer Mediorimus, sie beide eins zu machen burch Gottes anabe. Indem er fie beide unterweiset und überweiset bas ein teil ba hinaus, bas ander bort binaus wil, welchs nicht taug, weil bas Chriften volct ein einigs volct fein fol. als bas ba hat einen Gott, eine Tauff, einen Glauben. Teuto ift mit im spiel als ein varteischer grossomodo, rebet visirlich bing, wie folche pflegen, bie sichs am wenigsten versteben. Balemon ist gleich wie ein Richter und ber ba, mas recht ift, bestetiget 2. Auf bieses Balemons und bes Orthodoren rebe ift sonberlich achtung zu geben einem ber Christlicher Barbeit gern gesichert were in bem fehrlichen zweispalt dieser betrübten zeit. Endlich, nachdem er auf und nider bisputirt, schicket sichs zur vergleichung. Denn bis ift Summa summarum barvon, man suchet und begeret Fried und Einigkeit miderumb auffzurichten inn ber Christen=

<sup>2</sup> Am Enbe feiner Schrift erklärt Bigel noch einmal ,wegen des gemeinen Layen, der dis nühlich Gesprech lesen wird, was ein igliche (person) sei und von was wegen ein igliche rede: Teuto ist ein Evangelischer bürger, wie sie es nennen. Core ist ein Evangelischer prediger, wie mans dafür helt. Ausonius ist ein ver= tediger der Römischen tyrchen. Orthodoxus ist einer der gleich her burch redt und bie zwo parten gern eins machte. Palemon ist saft wie ein Richter und ber da bestetiget, was orthodoxe, das ist rechtsinnig geredt ist.

prioris (I, fol. 3 a.) fagt, zu benjenigen Fürsten, welche ,in gemeine Religionsachen einzusehen und ben Christlichen lieben frib widerumb auffzurichten beide macht und luft haben'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir gehen auf bieje merkwürdige, von Kampschulte nicht genügend gewürsbigte Schrift deßhalb näher ein, weil sie einerseits ganz vortrefflich den eigenthüm= lichen Standpunkt des Irenikers Wisel kennzeichnet, anderseits sehr interessante Streislichter auf die religiösen Zustände wirft.

heit. Dis aber tan ober mag nicht geschehen, es gebe benn ein teil bem anbern etwas nach und gebend an Salomons wörtlein: Richt fei allau gerecht 2c., benn bis hat hie ftat. Stem bas mörtlin porzeiten zu Delphis mit gulben buchstaben geschrieben: Nihil nimium, wie hierpon Blinius. S. Ambrosius fagt warlich wol und recht, ba er ichreibt: De suo jure virum bonum aliquid relaxare, non solum liberalitatis, sed plerumque etiam commoditatis est. Bas ift beffer auf Erben, weber Fried und Einiakeit: und mas kan ein mensch zu biefer erbermlichen zeit nützlichers thun, benn bas er zu fried und einiakeit rebe und rate. Selig find bie ba fried machen, benn fie merben Bottes Rinder genent werden. Dis hat gesprochen ber öberft und allergröffeft Friedmacher Christus Jefus, bes billich bas himmelreich ift, als eines Königes sein Königreich und billich ber recht natürlich ober Erkson Gottes bes Sobesten, benn er hat ben alleraröffesten frieb acmacht, nemlich zwischen Gott und bem menichlichen geschlecht, und leret bie feinen nicht allein fried, sondern gibt inen auch ben fried. Also bas wir (jeine Rirche auff Erben) ben fried von im emphaben muffen, wöllen wir fried haben. Dan lifet, wie bie Beter in einem Aphricanischen Concilio verwilliget haben, das fie die öbersten der Donatisten mit aller sanffmütigkeit angeredt und umb einigkeit mit inen gehandelt. Denn diese wort lijet man hirvon: Samlet euer Concili und erwelet aus euch etliche, ben ir bie sache euer lere bejelbet, so wöllen wirs auch thun und von unferm Concili welen, die mit den fo ir gewelet, an bestimpter stele und zeit mit fried erforschen, alle die fragen, fo euch von uns gesondert haben, auff bas ein mal, mit ber hulff Gottes unfers herrn, ber beillos irthum ein ende neme. 3m felbigen Synob wirt auch für gut angesehen, bas man schriebe zum beiligen Bapit Innocentio. auff bas er helffe, bamit bie Römijche Rirche mit ber Alerandrijchen friedlich vertragen werbe. Und von solchem allerheilfamsten Tractat lifet man in S. August. Gpift. CLII. 3mar ich glaube, aller Chriftlichen Concilien fürnemester Scopus fei, bie uneinigen vereinigen in gemeiner Kirchen, ut consilium conciliet dissidentes."

Wizel führt bann noch mehrere Beispiele irenischen Eifers aus ber Kirchengeschichte an. Selbst aus ber alten Geschichte sucht er Vorbilder für seine Friedensbestrebungen. "Unter ben alten weisen Heiben," schreibt er, "ift Pacificatio, einigkeit machen allwege groß angesehen gewest. Daher ber Nömer Gneus Flavius gelobet, er wolt ber Concordia oder Einigkeit einen Tempel bauen, gleichsam einer Göttin, wenn er die freiherren mit dem gemeinen volck eins machen fünde. Ein Römerin, Livia genannt, hat der Concordia auch einen bau gethan, barvon ein Poet:

> Te quoque magnifica Concordia dedicat aede, Livia, quam charo praestitit illa viro.

Desgleichen liset man vom Römischen herrn Camillo, item vom Opimio in vit. Plutar. Zu welcher Zeit die Römer on zweivel das abgemalet bild ber Concordien oder Einigkeit gehabt, darvon Plinius lib. XXXV. cap. XI. Zu Rom ist auch Paci oder dem Fried ein Tempel auffgericht gewesen, wie auch in Plin. zu lesen. Fürwar, das wörtlein Salustii ist vom himel gestigen: Concordia res magnae crescunt. Welchs sprüchlin werdt geacht ist, das es in der Kirchen gelesen werden solt, wie in alten Römischen Brevier zu sehen.

In biefer Beije führt Bitel noch alle möglichen Beispiele aus ber ariechischen und römischen Mythologie und Geschichte an. Auf bas Gin= bringlichste bemuht er sich, zu zeigen, wie schäblich alle Uneinigkeit sei, benn dieselbe komme vom Teufel. "Wirt diese merckliche uneinigkeit," fagt er an einer Stelle, . lang wehren, fo werben viel heiden aus Chriften wachsen, weil alles also in habder hange und man fich brumb reuffe. welches teil recht habe.' Neben ber firchlichen Seite betrachtet er aber auch bie politische: er erinnert an bie Türkengefahr. Die beutsche Ration ift, weil 1 fie ben Chriftenglauben gehabt, nie alfo gerrut und gezweiet gemejen, als bei unfern jaren, welchs ja zu erbarmen ift. Woran feilts benn? Bie bu höreft und fiheft, ein iglichs teil wil alzu gerecht fein, niemand will fagen: 3ch hab geirret. Aus welchem eigen wolgefallen bie uneinigkeit zunimpt und sich bie Parten mit Bündniffen aljo rüften, bas, mo nicht ein meg zur freunblichen einig= feit antroffen wirt, sich unerhörts blutvergieffens gar bald zu versehen ift. Barumb aber wolten bie Christen Christenblut unter einander vergiessen, und ein bruder an ben andern zum mörber und morbbrenner werben? Saben wir blut in uns und wolltens gern los fein, marumb legen wir uns nicht wider ben Türctischen beerzug, ben er in Germanien ftrecket?' Bigel schildert im Folgenden mit berebten Worten bie Gefahr eines innern Krieges und bas "Elend ber Kirchen", bas Niemand fo lieb fei ,als Juden und Türcken, umb welcher ertifeinde willen man allein auffs eilenbst zur einigkeit greiffen folt'.

Ergreifend ift ber Schluß ber Borrebe zu bem Gesprechbuchlein, in welchem Bigel mit berebten Borten bie religiose Berwirrung bes beutschen Bolkes und bessen Schnsucht nach bem kirchlichen Frieden fcilbert<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> fo lange als.

<sup>2</sup> Man vergleiche hiermit bie Schilberungen, welche Luther, Morone und Wikel in einem Privatbriefe von ber religiöfen Berwirrung bes beutschen Bolkes entwarfen. S. oben S. 115. 120 ff.

"Alle fromme bergen ichreien nach einigkeit, alle Gottliebende Christen feuffzen nach einigkeit und begeren nichts mehr auff erben, benn bas fie erleben solten bie zeit, barinn mir widerumb alle einen Schafistal betten. aleichwie mir einen Hirten haben. Gebet boch bas arme vold ba, beibe burger und baur, reich und arme, und ist jo gar verirret, bas schier keins weis, was recht ober unrecht, was christlich ober unchristlich, was Sott wolgefellig ober missellig fei. Ber tan aber folcher unwiffenheit bie ungelerten Leven verbencken, weil auch wol viel gelerten funden werben. bie nicht weniger zweipeln? Es ift fich je zu erbarmen, baf bie Chriften also in unmissenheit und zweipel leben follen. Debr ift fichs zu erbar= men, bas fie barinn sterben follen, wie benn in biefen jaren geschicht, ba manch tausend Christen mensch erbermlich ftirbt, sonderlich an den orten, ba bie vestilents regirt und geschehen tund, wenn barauff nu ein Rrieg tomen folt, por welchen Deutschland teinen tag ficher fein tan, wo nicht einigkeit barinn gemacht wirt. Bas tan unfere Jugent von eltern autes und gemiffes in Chriftenglauben lernen, fo bie eltern felbs nichts gemiffes miffen und mas einer hie leret ober lernet, bas leret ober lernet man bort anderst: In ber Bfartirchen lobet man bis, balb in ber andern schilt mans. In ber ftadt helt man bis für Evangelisch, in der andern helt mans für keterisch. Was? gebe ins ander haus inn einerlei gaffen ber ftabt, gebe hinaus für bas thor ins nehest borff ober flecken, jo wirstu viel anders hören bas man prediget und sehen, das man helt, weber bu es in beiner Kirchen gehört und gesehen haft. Darburch wirt das volck nicht unbillich also betrübt und unwillig, bas etliche auch zu leben verbreufft. Und bie möcht unfer Herr wol fagen: Mich erbarmet bes volctes, weil es also verftrauet ift als bie schafe, so keinen birten haben. Möcht bargegen auch wol allerlei verfürer mit zorn ansehen und sich betrüben über ber blindheit ihrer herten, wie biervon G. Marcus ichreibt: Die cigen ehre muffe verflucht fein mitfampt bem eigen nut, barburch bie einigkeit fo fchwerlich angeben wil. Nim weg bieje zwei, jo ift ichon fürhanden alles mas mir begeren. Ru ich hoffe, Gott fol belffen und ben gefasseten zorn über uns faren lassen. Denn er ja ber gütig Bater ift, zu bem mir trau und glauben haben. Er sihet ja bas elend seiner Rirchen auff erden und schauet, wie bas volck ba verstrauet und verirret gehet, als hette es weber Pabst noch Bischoff. Lasst uns nur thun, was uns gebüret mit anruffen, mit vermanen und handelen inn aller einfalt, on arglist, Er, unfer Gott wirt es an seiner Göttlichen Maiestet nicht feilen lassen."

In diesem Geist hat Witzel seine Schrift abgefaßt. In bem ersten Buch berselben bisputiren bie Genannten über bie ,verberbte Ratur' bes

<sup>1</sup> Geprechbuchlein 2 2 bis B 2.

Menschen, über bie guten Werke, ben freien Willen, bie Rechtfertigung, bie Buße, bie Predigten, die Legenden der Heiligen und das Fasten. Das zweite Gespräch dreht sich hauptsächlich um die Lehre von der Tause, der Firmung, dem Altarsacramente; auch über die Festtage und Ceremonien, die Messe wird in diesem Abschnitt disputirt. Im letzten Gespräch tauschen die Colloquenten ihre Ansichten von dem heiligen Ehestande, vom Orden oder von der heiligen weihe der Priester, von der Unction oder letzten ölung der sterbenden menschen, von den Funeralien' aus.

Die ganze Disputation ist febr lebendig und frisch geschildert. Teuto repräsentirt bie Strenglutherischen, er ichimpft über bie "Babitsefel und Gottesverreter', Luther ift ihm ,ein Lehrer über alle Lehrer', ,ber beutsche Apollo', ,ein Seiliger'. 36m gegenüber fteht Aufonius als Bertreter ber Ultrakatholischen: bei jebem Mikbrauch entgegnet er: .es ift also gewon= beit, barumb tabbele ich nicht'. Die Lutheraner sind nach ihm theils Ruchfe, theils Bolfe. Gie muffen harte Bahrheiten von ihm horen: "O ihr habts seltam getrieben,' ruft er aus, ,folt mans alle in ein Chro= nica schreiben, wie ihrs ausgerichtet habt biese sechen ober achtzeben iar ber, man würd seben, barfur sich mancher entsetet. Unsere nach= tomene werden anderst barvon halten und reben, webber wir zu biefer zeit, sintemal wir euers thun nu wol gewont sind. Aber ihr leugnet alles, auch bas mehr benn offentlich ift, wollet alles beschönen und bas arge aut machen mit euern zungen, ba mus euch jederman liegen und feib fo heffig und beiffig, bas fich fchier niemand mit euch einlegen mil und etliche achten, es muffen andere boctoren mit euch bisputiren, welche bie argument auff karren und wagen füren.<sup>4</sup>

Core nimmt einen mehr gemäßigt lutherischen Standpunkt ein: er billigt nicht alle Lehren Luthers, ist aber boch noch so im Parteieiser befangen, daß er die Gegner "Baalisten" nennt; auch kommt es ihn hart an, daß er ,austanen soll, was er zerbrochen hat". Orthodorus endlich ist der Jreniker: er vertheidigt die Ideen Witzels; er verbietet alles Schelten und Schmähen und sucht die Streitenden zu versöhnen; unaufhörlich bringt er auf Einigkeit und Beseitigung des Schisma<sup>2</sup>. Die Art und Weise, wie er diese Einigkeit zu erreichen sucht, ist acht witzelisch. Beiden Parteien empfiehlt er gegenseitige Nachgiebigkeit: "Es muß nicht hart gegen hart sein," sagt er an einer Stelle. "Iween harte Stein malen schen erkennen." Bezüglich dessen, was beide Theile aus der Bergangenheit sich vorzuwersen haben, bemerkt er: "Solches dinges solt man nicht mehr gedencken, denn hie heisstis. Mas geschehen ist,

<sup>1</sup> Gesprechbüchlein 3. 3.

<sup>2</sup> Selbstwerständlich tritt ber Schiebsrichter feiner Ansicht ftets bei.

### 156 Die Erspectanten und bie Partei ber Mitte. 1530-1540.

bas ist geschehen. Hin ist hin. Hinfurt from sein und recht thun, geselt Gott wol. Was hilfstö, bas man bas vorig schilt und wil sich bes iti= gen, so fur ber thur ist, nicht bessern? Lasset uns zugleich auffheben und einander nichts fürrücken, damit wir die lenge zur heiligen Einigkeit komen.<sup>(1</sup> Diese Einigkeit ist nach ber Ansicht bes Orthodorus (Witzel) am leichtesten badurch zu erreichen, wenn man zur apostolischen Kirche zurückkehrt<sup>2</sup>. Bei allen Streitfragen nimmt er den Zustand ber ältesten kirche und bie Lehren und Aussprüche der alten Bäter zur Richtschmur. Betreffs der Mißbräuche steht Orthodorus auf dem Standpunkte bes: "Tollatur abusus, non substantia. Nim weg den schedlichen misbrauch und las der Kyrchen den heilsamen Brauch<sup>(3)</sup>.

Besonders charakteristisch für bie irenischen Ansichten und Bestrebungen Mitels ist ber Schluß des ersten Gespräches. Teuto, ber ftrenge Lutheraner, sagt bem Orthoborus, es ericheine ihm seltsam, bag er ein Christ sein wolle und bas er boch webber Bepftisch noch Luderisch seit. Orthodorus antwortet ihm, daß vorzeiten auch die gottlosen Seiben kein schärffer argument (als fie meineten) wider bie Christen hatten, denn bas fie webber Jubifch noch heidnisch maren, sondern ben mittelmeg burch beide traffen'. "Antworte du mir, Teuto,' fährt Orthodorus fort, "welcher Christus hat geboten, entwebber Bepftisch ober Luberisch zu fein ? 20as maren unfer Vorfaren, bero namen burch alle welt erichollen und in eren gehalten find? Da stell mir ber S. Hieronn, ober Chrusoft, ober Ba= filium ober August. ober einen andern beraleichen und frage in, mas er fei, fo mirt er freilich antworten, ein Chriften, als einer ber fein gemiffen mit keiner faction bestrickt bat. . . Den Romischen Babit ober Epiicoff, ift er ein guter hirt ber ichefflin Christi Zeju, ertenne und halte ich für meinen oberften in geistlicher sachen auff erben, aber ein solcher begeret nicht, das sich die Christen nach im beissen sollen, weil er nicht, sondern Christus für sie gestorben ist. Die Luderische agnomination ist keiner antwort wert. Den was ist schendlicher, benn bas sich Christen nach eines Schismatarchae namen nennen follen, welcher, wie wir forgen, ber lett fein wird in ber verwilligung zur Ginigfeit, gleich wie er ber erft gewesen in ber anrichtung zur uneinigkeit." 4

<sup>2</sup> Am Schluß seiner Vorrebe weist Wigel birekt barauf hin, ,bas sich bis gesprech referirt auff bas büchlin Typus Ecclesias genant'. Bgl. barüber o. S. 146 f. -- Bezüglich ber Mißbräuche läßt Wikel ben Palemon an einer Stelle sagen: "Wers mit ber Kyrchen gut meinet, ber straffet bas unrecht, so in ber Kyrchen geschicht und im thut ber Kyrchen unreinigkeit so wehe, als ob im ein schwerb burchs hert gienge.' (Bl. E. 1.)

<sup>3</sup> A. a. D. Bl. 3.-B. 3. <sup>4</sup> Bl. G. 2 u. 3.

<sup>1</sup> A. a. D. E. 2.

Gegenüber allen Varteibestrebungen, aller Uneinigkeit empfiehlt Dr= thodorus den königlichen Weg ber Mitte. .Und ist barvon ber Prophet Giaias fagt: Dis ist ber weg, barauff ir wandeln folt, weichet nicht abe. weber zur rechten noch zur linden (cap. XXX). Dis ist ber weg bes friebs (Bialm XIII), ber heilige weg (Eja. XXXV), und von welchem ber Brophet Jeremias zum vold ruffet, ba er fpricht: Man fol fich nach ben alten wegen umbsehen, wo ber gute weg sei, barauff fol man manbern, fo murben wir ruge (rube) und erquictung an unfern feelen haben (cap. VI). Diefen alten und auten weg aber haben bie lieben Beter ber Christlichen Rirchen vor tausent jaren gangen, wie inen Bott geboten. Sernach haben etliche biefen meg perlassen und barmiber gethan, gleich wie bie giraeliten, barvon geschrieben stehet : Sie find balb abgewichen vom wege, ben ire Beter gangen hatten ect. Darumb lieber Teuto, fo milfe, bas ich aut Altveterisch bin, stehe und halte bei ber bei= ligen Ratholica Kurchen, ba sie ir felbst am gleicheften ift und ba jeber= man bekennen muß, bas sie am aller unftrefilichsten mar, beide an ber lere und am wandel, inn heiligkeit und gerechtigkeit fur Gott.' 1

Selbstverständlich konnten jedoch solche, ohne höhere Autorität von einem machtlosen Gelehrten vorgebrachten Rathschläge keinen entscheiden= ben Einfluß üben. Allein die stete Mahnung zu Frieden und Versöh= nung, die Bekämpfung des blinden Parteieisers durch Männer wie Wizel trug doch ihre Früchte. Wißel selbst erzählt, daß er Biele zum Ablassen von dem blinden Parteigetriebe bewogen habe<sup>2</sup>.

In ben folgenden Jahren wandte er sich ganz ben vermittelnden Religionsgesprächen zu. Denn was 1534 und 1539 im Herzogthum Sachsen versucht worden war, sollte bald in viel größerem Maßstabe unter ben Auspicien des Kaisers selbst abermals erprobt werden.

Um 16. April 1539 verschieb Herzog Georg von Sachsen. Sein Lob war ein schwerer Schlag nicht bloß für den Katholicismus über= haupt <sup>3</sup>, sondern auch für die Partei der Mitte, denn dem Tode Georgs folgte die Lutheranisirung seines Landes. Das starre Lutherthum aber verwarf, dem Geiste seines Stifters entsprechend, alle vermittelnden Be= strebungen, alles "Flickwert der Klüglinge" <sup>4</sup>. Dem entsprechend war sein Benehmen einem neuen Vermittlungsvorschlage gegenüber.

Sleich nach bem Tobe Herzog Georgs hatte ber Bischof von Meißen, Johann von Maltitz, ben neuen Herzog Heinrich gebeten, ihn mit Reli= gionsveränderungen zu verschonen: er werbe selbst bie Fehler feiner Kirche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bl. G. 3. f. Ueber ben ,königlichen pfab' ber Mitte spricht Wizel auch Bl. F. 3. <sup>2</sup> Kampschulte p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. ben Brief Sabolets an Cochläus. Sadoleti Opera (Mogunt. 1607) p. 264 sq. <sup>4</sup> Neue Mittheilungen 10, 1 p. 74.

158 Die Erspectanten und bie Partei ber Mitte. 1530-1540.

reformiren. In seinem Auftrage überreichten am 9. Juni ber Dom= bechant Bflug und zwei andere Domberren dem neuen Herzog eine Schrift. welche bie .gemeine chriftliche Labr in Articuln, bie einem jeben Chriften zu miken von nöthen', enthielt. In berfelben find bie firchlichen Mikftänbe offen besprochen. Bur Beseitigung berfelben werden treffliche Reform= porschläge gemacht. namentlich wird großes Gemicht auf bie Verbesserung bes Schulwefens gelegt. Für die Reorganisation besselben follten bie Rathichläge bes Ripius, bes Erziehers bes Brinzen August, benutzt werben. Die Klöfter follten für ben Unterhalt ber Schulen forgen. Die Erhaltung ber Orbenshäufer mirb im Intereffe ber Wiffenschaften gemünscht, benn aus ihnen feien bie beften Rebner bervorgegangen. Ferner follten Synoben und Bisitationen im Lande abgehalten werben. In bem bogmatischen Abschnitt wird von dem apostolischen Symbolum und bem Decalog ausgegangen. Die ganze Darstellung ift ber neuen Lehre und ber Ausbrucksmeife fo weit angepaßt, als es ohne wesentliche Berlehung ber tatholischen Lehren nur irgendwie möglich mar 1.

Wan erinnert sich, daß Witzel und Pflug ganz dieselben Vorschläge betreffs der Berwendung der Klostergüter gemacht hatten. Höchst wahrz scheinlich sind sie beide oder einer von ihnen der Verfasser dieser irenischen Schrift. Pflug war in jener Zeit fast beständig im Meißener Bisthum: er überreichte die Schrift. Witzel war seit 1538 in Diensten des Herzogs Georg und begab sich im folgenden Jahre nach Stolpen, wo der Meiße= ner Bischof residirte.

Herzog Heinrich nahm bie Schrift bes Meißener Bischofs an und schickte fie an ben Kurfürsten Johann Friedrich. Diefer, ber alle Ber= mittlungsvorschläge für "Gleisnerei, woburch bas Bolt verführt merbe", anfah, überfandte fie an feine Bittenberger Theologen 2. Die Antwort berfelben entsprach ber Gefinnung ihres herrn. In biefem von Luther, Jonas und Melanchthon unterzeichneten Schriftstuck heißt es gleich zu Unfang, bag ber Meignischen Bfaffen Gebicht wiewohl es im Unfang und etlichen Artikeln icon pranget, und fich mit unfern Rebern ichmucket, fo ift boch viel Gifts barin, und ift Bosheit, bag fie Gottes Wort zu einem Schandbeckel ihrer Läfterung machen'. Aus brei Gründen fei bie Schrift ganz und gar zu verwerfen. "Erstens behandele bas Buch ber. Meißnischen Bfaffen nur menige ftreitige Artikel und biese ichlau gestellt. Etliche, wie bie Privatmeffe, beibe gestalt und Briefterebe feien aanz verschwiegen.' Zweitens ,wiewohl bie Bfaffen etliche Urtikel verschwiegen, fo geben sie boch ihre Meinung und pharifäische Bitterkeit genugsam an ben Tag. Sie verdammen biefen Theil flar und öffentlich als Abtrünnige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seckendorf l. c. III, Sect. 19 § 71 p. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 729.

.

von ber Kirche. die nicht mögen bekehrt ober selig werben, wo wir nicht porbin mieberum zu ihnen treten, und ihnen bie Lehr untermerfen, laffen fie ichlieken und orbnen mas fie wollen; fagen weiter: mir belaben uns mit Gottes Born, handeln miber bie driftliche Liebe und Einigkeit. Diefes ift ibr Urtheil von uns, welches ichrecklich und graufam zu hören, und ift unsere Nothburft, daß wir solch stolz, frevelich, unchristlich Urtheil verlegen. Und wiewohl fie bie Worte also versetzt wie bunt Werk, fo follen sie uns boch nicht für so grobe Leute halten, bak wir ihre So= phisterei nicht verstehen.' Der lette Satz zeigt beutlich, bag bieje Beziehung ber Worte jener Schrift gegen bie Zerstörer ber kirchlichen Einigkeit nur mittelbar, nur burch Auslegung zu machen mar. In ber weiteren Darlegung ber Wittenberger Theologen tehrt bann ber von benfelben bis zum Ueberbruß mißbrauchte Spruch bes Galaterbriefes: "Wenn ein Engel vom Himmel ein ander Evangelium predigte, fo follt ihr ihn für verbannt ober verflucht halten', mieber. Gie folgern baraus, baß Einigkeit ber Rirche nicht stehet barin, so man Irrthum mit benen bält, bie ber Rirche Ramen ober Regiment haben, sondern man ist schulbig, Frrthum zu ändern'! Als britte Urjache für bie Bermerfung ber Schrift wird angeführt, bak wiewohl sie im Artikel von Bergebung ber Sünden und Justification burch ben Glauben an vielen Orten icon und recht redet, fo hat fie boch in felben Artikel auch etliche Stücke gefährlich gesetzt, bas zu Berbunkelung bes Artikels gereicht'. Aus biefen Gründen bitten bie Wittenberger Theologen ihren Herrn, bie Schrift nicht anzunehmen; zum Schluß erinnern sie an ben unvermeidlichen . Teufel, ber sich wider bas Evangelium in unsern Rirchen mit Ernst setzet, versucht Gewalt und Lift' 1.

Diesem Gutachten entsprechend, fümmerten sich bie beiden sächsischen Fürften um ben Unionsentwurf nicht weiter. Bielmehr erließ Herzog heinrich ohne Weiteres an ben Meißener Stadtrath ben Befehl, gegen Alle einzuschreiten, welche bie "Reformation" läfterten oder verhinderten. Eine Commission wurde ernannt, welche das Rirchen= und Schulwesen bes ganzen Landes nach der neuen Lehre umgestalten sollte. Gleich im Sommer entwickelte dieselbe ihre Energie. Alle Pastoren aus 20 Ort= schaften wurden auf einen Tag zusammenberusen und ihnen Winkelmessen fession nebst deren Apologie als Norm des Christenthums annehmen<sup>2</sup>. Wer sich dem neuen Kirchenthume widersetze — und es waren dieß in Sachsen seite —, mußte das Land verlassen. Am längsten wider=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 729-738. Ein besonderes Bebenten von Luther bei be Wette V, 191 f.

<sup>\*</sup> Neue Mittheilungen bes thuring.=fachf. Bereins 10, 1. p. 91.

160 Die Erspectanten und bie Partei ber Mitte. 1530-1540.

ftand noch bie Leipziger Universität, aber auch sie mußte sich zuletzt fügen. So begründete.in kurzer Zeit Herzog Heinrich mit Hulfe Johann Friedrichs, ohne Rücksicht auf den Willen seines verstorbenen Vorgängers und den Glauben der Lebenden, das Lutherthum in seinem Lande.

Unter biefem neuen Serrn mar felbstverständlich für bie Männer bes Friedens und ber Vermittlung kein Blatz mehr. Diejenigen, welche ihren irenischen Bestrebungen treu blieben, mußten bas Land perlassen. Ueber Wipel murbe bie haft verhängt: nur mit Noth entrann er ber äußersten Gefahr. Bilug hielt fich noch eine Reit lang in feiner Seimath. Aber bald mußte auch biefer Mann bes Friedens ertennen, bag bier feines Bleibens nicht mehr fei. Der Rurfürst von Sachlen, ber fich nicht überreden konnte, bag bie nachgebende, auf eine Union hinstrebende Alt= aläubiakeit bei einem weisen, gelehrten und ber lutherischen Lehre wohl fundigen Manne etwas anderes als ichlaue. liftige Gleiknerei fei, hatte einen fast persönlichen Mibermillen gegen Bflug 1. Letterer permochte es nicht mehr, für sich allein ben Gang ber neuen Bewegung im Zeiter Stift aufzuhalten. Er entichloß sich, auszuwandern. Dan barf jedoch nicht annehmen, er habe biejen Entschluß aus Liebe zu einer behaglichen Ruhe gefast. 3m Gegentheil: Bilug wollte nur einen paffenden Ort, von wo aus er mit Erfola für bas aroke Wert ber Einigung ber ge= spaltenen Rirche mirken konnte. Als ein folder Ort erschien ibm Mainz. bie Bischofsstadt bes Carbinals Albrecht von Branbenburg.

Seit dem Beginne der neuen Bewegung war diefer geiftvolle, hu= manistisch gebildete, aber moralisch keineswegs untadelhafte Kirchenfürst, der Wissenschaft und Kunst liebte und pflegte, für eine friedliche Ber= mittlung gewesen. Sein Freund Erasmus nährte diese Richtung auf das Eifrigste.

Die friedliche, vermittelnde Gesinnung Albrechts war in ganz Deutsch= land bekannt: von sehr vielen Seiten wandte man sich mit flehenden Bitten an ihn, er möge seinen großen Einfluß zur Wiederherstellung ber kirchlichen Einigkeit Deutschlands geltend machen<sup>2</sup>.

Auf bem Augsburger Neichstage gehörte Carbinal Albrecht zu benen, welche auscheinend mit Ernst und Entschiedenheit auf eine Versöhnung und Ausgleichung ber religiösen Gegensätze hinarbeiteten. Er beauftragte bamals ben später berühmt geworbenen Friedrich Nausea mit Abfassung eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neue Mittheilungen 10, 1. p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So Philipp Melanchthon i. J. 1527 bei herausgabe ber brei Bücher über ben Rhobischen Krieg von Jakob Fontan. Melanchthon forbert hier ben Mainzer Kirchenfürsten auf, nicht nur über ben Türkenkrieg zu berathen, sonbern auch über bie Herchlichen Eintracht, benn die innere Eintracht sei nothwendig, um nach Außen Krieg führen zu können. Da ber Erzbischof von Mainz ber erste tirchliche Würbenträger in Deutschland sei, so liege es vor Allen ihm ob, die Einig-

Sutachtens über Priefterehe, Mönchsgelübbe und geistliche Jurisdiction, eine Arbeit, die leider verloren gegangen zu sein scheint. Es ist dieß um so mehr zu bedauern, weil in dieser Schrift die Alles entscheidende Frage der Jurisdiction berührt wurde <sup>1</sup>.

In der Folgezeit wandte sich Cardinal Albrecht immer mehr der Bartei der Mitte zu.

Als im Jahre 1531 Kaiser Karl V. eine Versöhnung mit den Protestanten anzubahnen suchte, sah er Albrecht und Ludwig von der Pfalz dazu aus, diese Versöhnung herbeizussühren. Sie sollten wo möglich auch einen Stillstand in der sogenannten Reformirung bewirken. Es entspann sich in Folge dessen ein reger Brieswechsel zwischen den beiden Genannten, bem Kaiser, dem Papste und König Ferdinand. Albrecht und Ludwig waren unausgesetzt thätig. Zum Theil durch sie kam im Jahre 1532 der sogenannte Rürnberger Religionsfriede zu Stande<sup>2</sup>.

In bemselben Jahre richtete Witzel an Albrecht die Mahnung, eifrig für das Zustandekommen des Concils zu wirken<sup>3</sup>. Ernstlich mit ireni= schen Bersuchen beschäftigte sich indessen Albrecht nicht; er liebte keine schwierigen Arbeiten, sondern ein behagliches, prunkreiches Leben. Eben behalb aber hielt Albrecht stets eine gewisse Mittelstellung ein und er= freute sich bei den gemäßigten Protestanten, besonders bei Melanchthon, eines hohen Ansehens. Letzterer widmete ihm sogar im Jahre 1532 seine Erklärung des Römerbriefes. Er lobt in derselben vor Allem seine Beischeit und seine Friedensliebe. "Wir sehen," sagt er, "daß Du vor allen gewaltsamen Nathschlägen zurückschrecht; beschalb richten alle Guten (Conservativen) ihre Blicke auf Dich, und zwar nicht allein in Deutsch= land, sondern auch bei auswärtigen Nationen, welche die Kirche Christi in alle Zukunst wohlberathen wünschen. Alle ehrbaren Künste, alle guten Dinge stehen Deine Treue und Weischeit an, damit Du durch

feit herzustellen und bie bogmatischen Streitigkeiten zu beenden. Als Mittel zur herstellung bes kirchlichen Friedens schlägt ber Wittenberger Gelehrte eine Synobe vor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die einzige, bisher von Niemanb beachtete Nachricht, welche mir über biejes Sutachten besitzen, steht in ben Epistolae miscell. ad F. Nauseam (Basil., 1550) p. 490: Liber I consiliorum super negotio coniugii Sacerdotum, votorum Monasticorum, Iurisdictionis Ecclesiasticae, magistratuumque prophanorum. Quem lib. ad instantiam et iussionem Dn. Alberti Brandeburgen. Card. et Archiepiscopi Mog. ect. concinnavimus, pro negotio religionis, quod tum Augustae Vindelicorum in Comitiis illic Imperialibus, anno a Iesu Christo nato 1530 tractandum erat, qui liber editus haud est nec edendus tam facile nisi in quodam Oecumenico Concilio. Ueber Carb. Albrecht vgl. 3. 5. Sennes, Albrecht von Brandenburg (Mainz, 1858) S. 295 f. C. R. II, 280. (Bericht ber Nürns berger über Albrechts friebliche Gesinnung auf bem Augsburger Reichstage.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> May, Carbinal Albrecht II, 214 ff. 221 f.

<sup>8</sup> S. oben S. 142.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Deinen Rath und Deine Autorität bazu beiträgest, um ein milderes Heil= mittel für die Zerwürfnisse ber Kirche zu finden und die Theilung und Verwüstung der Kirchen zu verhindern. Christus hat gesagt, die Fried= fertigen werden selig und Kinder Gottes werden. Was aber kann Größeres und Chrenvolleres verheißen werden, als die Achnlichkeit mit diesen und die Theilnahme an ihren Chren. Ein solcher Lohn winkt dem Friedensstifter !' <sup>4</sup>

Pflug, ber bei Albrecht in hoher Gunst und Gnade stand, begab sich nach Mainz, woselbst er eine Domherrnstelle inne hatte und wo viele Freunde seiner irenischen Bestrebungen lebten<sup>2</sup>. Nach Erledigung des bischöflichen Stuhles zu Naumburg wurde er bort 1541 zum Bischofe gewählt. Da die Protestanten ihn verhinderten, von seinem Bisthum Besitz zu ergreisen, verblieb er in Mainz mit seinen irenischen Versuchen beschäftigt. In berselben Angelegenheit reiste er 1541 nach Regensburg, wo der Kaiser neuerdings einen großen Versuch der Wiedervereinigung der Protestanten mit den Katholiten machte. Kaiser Karl V. lernte ihn dort tennen und lieben.

Nehnliche vermittelnde Tendenzen wie die ber fächsischen Staats= männer unter Berzog Georg wurden an dem Brandenburgischen Hofe unter Joachim II. verfolat. Diefer Sürft hatte fich biefelben vom ersten Angenblicke feines Uebertritts zum neuen Rirchenthume an eifrigft ange= legen sein lassen. Er gab seinem Lande 1540 eine neue Rirchenordnung, an welcher auch Witel mitgearbeitet hatte. Dieselbe hatte, fo viel irgend möglich, an ben Ceremonien und an ben Bräuchen ber alten Rirche nichts geänhert. So wurde der katholische Taufritus ganz streng beibehalten. Die Austheilung des Abendmahles unter Einer Gestalt und die Bripat= meffe murben zwar verboten, aber zugleich befohlen, daß in Stähten bie Meffe täglich, wenn Communicanten fich einfänden, und auf bem Lande jeben Sonntag follte gefeiert werden. Die Hoftien, welche ben Kranken gebracht mürben, follten bei ber öffentlichen Abendmablsfeier confecrirt werden. Beim Ueberbringen bes Sacraments zum Kranken sollte ber Geistliche in einem weißen Chorrocte erscheinen, ber Rufter mit einem Lichte und einer Schelle vorangeben. Bei bem Gottesdienste follte ber lateinische und beutsche Gesang abmechselnd gebraucht merden 3.

Ueber die Motive, welche Joachim II. bestimmten, den katholischen Kultus in so weitem Maße beizubehalten, hat er sich in einem Briefe an den König von Bolen ausgesprochen. In diesem Schreiben, welches Melanchthon in zierlichem Latein verfaßte, sagt Joachim, er habe sich ,in frommer Absicht und mit ber Mäßigung, welche einem christlichen Fürsten

1

8 Riffel 2, 690 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. II, 611-614.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jansen, de Iulio Pflugio p. 16; Mainzer ,Ratholif J. 57 (1877) S. 174.

163

ziemt, entschlossen, einige offenbare Gebrechen in ber Kirche seines Landes adzuschaffen'. Er lasse sich hierbei nicht durch die Neigung des Bolkes, noch durch fremde Beispiele bestimmen. Vielmehr gehe er mit solcher Mäßigung zu Werke, "daß er nicht nur nichts gegen die Lehre der katholischen Kirche aufnehme, von welcher ihn keine Gewalt der Erde je losreißen solle, sondern auch so, daß er der Autorität der Bischöfe nichts entziehe'. Allein die Berz zögerung des Concils, versichert er weiterhin, habe ihn bestimmt, selbst vorzugehen, damit das Volk wisse, was es glauben, was es verwerfen müsse. Wenn bas Concil zusammentrete, solle es an ihm nicht fehlen. Mehrmals kehrt dann noch in dem Briefe die Versicherung wieder, ,er wolle sich in keiner Sache von der Lehre ber katholischen Kirche Christi entfernen' 1.

Sind biese Betheuerungen aufrichtig, so darf man annehmen, daß Joachim die katholischen Kultussormen aus dem Grunde beibehielt, weil er noch immer den Gedanken an die Möglichkeit einer Vereinigung mit der Mutterkirche hegte. Diese Annahme wird durch die spätere Betheili= gung des Kurfürsten Joachim an den kaiserlichen Reunionsversuchen be= stätigt. Allein gegen die Aufrichtigkeit des Brandenburgers erheben sich schwere Bedenken. Bei aller Hinneigung zur Partei der Mitte handelte Joachim II. bennoch in Allem nach dem Principe des neuen Kirchen= thums. Dieß Princip war: Unterordnung und Regelung aller kirchlichen Berhältnisse wie weltliche Gewalt. Auf dieß Princip kommt es im Grunde an, nicht auf das Mehr oder Minder der Aenderung.

Höchft mahrscheinlich ift, daß es stets vorwiegend politische Motive waren, welche ben charakterlosen Rurfürsten von Brandenburg leiteten. Er ging seinem Vortheil nach und beschalb nahm er eine eigenthumliche Mittelstellung zwischen bem alten und bem neuen Rirchenthum ein. Er wollte die Stärkung seiner Macht, welche ihm die Constituirung einer neuen Landestirche gab, nicht entbehren; ebenjo wenig aber hatte er an= bererseits Neigung, aleich bem hesslichen Lanbarafen und bem fachfischen Rurfürsten in schroffe Opposition gegen ben Kaijer zu treten. Diek waren bie entscheidenden Gründe, welche ihn bestimmten, jene Mittelftel= lung einzunehmen, welche er einige Sahre später in einer Anrede an bie brandenburgischen Geistlichen also charakterisirte: "So wenig ich an bie romische Rirche will gebunden jein, fo wenig will ich auch an die Bitten= bergische Kirche gebunden fein; benn ich nicht spreche credo sanctam Romanam ober Wittenbergensem, sondern catholicam ecclesiam, und meine Rirche allhier zu Berlin und Köln ist eben eine folche rechte christ= liche Kirche, wie bie ber Wittenberger.'2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 789-794.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beckmann, or. saec. lit. L. 2; Droysen, Preuß. Politit II, 2. S. 267 f.

Eine ähnliche Mittelstellung wie ber Brandenburger nahm bamals ber Clever Hof ein. Ein halbes Jahrhundert hindurch verharrten die Herzoge von Cleve in der Schwebe zwischen Protestantismus und Ra= tholicismus. Die dortigen Verhältnisse gestalteten sich so eigenthumlich, daß ein näheres Eingehen auf dieselben geboten erscheint.

Auf bem Stuhl des Schwanenritters saß seit 1521 Johann III., genaunt der Friedsertige. An seinem Hofe waren die Humanisten all= mächtig: ihr Einfluß auf den Fürsten war so bedeutend, daß man wohl sagen kann, sie herrschten im Herzogthum, nicht der Herzog. Sie waren es, welche den Herzog veranlaßten, im Jahre 1523 einen Freund des Erasmus, Konrad von Heresdach, geboren auf dem Hofe Herzbach an der Düssel im Herzogthum Berg, als Erzieher des jungen Erbprinzen nach Cleve zu berufen. Bald stand bieser bedeutende Mann an der Spitze der Clevischen Humanistenpartei<sup>4</sup>. Von ihm hing folglich die nächste Zukunst des Landes ab.

Die Stellung bes Konrad von Heresbach zu ber großen politisch= kirchlichen Frage bes Jahrhunderts war sehr eigenthümlich. Heresbach wollte zwar ,reformiren', allein nur nach seinen Iveen. Er verabscheute jeden Anschluß an jenes neue Kirchenthum, welches sich in Sachsen und Süddeutschland gebildet hatte.

Die im Jahre 1525 veröffentlichte "Ordnung' oder "Befferung' bes Herzogs von Cleve in Kirchensachen, welche Heresbachs Ideen in jeder Zeile verräth, verfolgte daher eine vermittelnde Tendenz. Sie hebt damit an, daß sie nur gelten wolle, bis ein Concil oder die Neichsstände die Reformation in die Hand nehmen würden. Sie fordert die Pfarrer auf, das "Wort Gottes" klärlich, ohne allen Aufruhr, Aergerniß oder Eigennutz zu ver= künden. Sie verdietet, den Geistlichen für Amtshandlungen Geld zu zahlen. Auch wird in derselben verheißen, der Herzog "werde sorgen, daß, da die Unterthanen durch geistliche Jurisdiction, Bann und Interdict oft gezerrt und beschwert worden, solche Mißbräuche abgestellt würden". Am durch= greifendsten war die Bestimmung der Kirchenordnung, welche die Unterthanen von der Pflicht entbindet, Seelenmelsen für ihre Todten lesen zu lassen.

Auch die Ereignisse ber folgenden Jahre, die Heirathsverbindung des clevischen und sächsischen Hofes (1527) und der Augsburger Reichstag, brachten keine entschiedene Wendung. Unterdessen sich doch all= mählig die Humanisten an dem Elever Hofe in zwei Parteien, in die ei= gentlichen Erasmtaner und in diejenigen, welche dem Protestantismus noch näher standen. Zu letzterer Partei gehörte Heresbach. Beide Nichtungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Wolters, Konrad von Heresbach und ber Clevische Hof zu seiner Zeit (Elberfelb, 1867) S. 48 f.; vgl. die sehr instructive Besprechung bieses Buches von Dr. Frihen im Bonner Lit Blatt, J. 3. (1868) S. 176 ff.

<sup>2 21. 200</sup>lters S. 49 f.

lämpften unaufhörlich um den größeren Einfluß auf den schwachen Herzog: bald herrschte die eine, bald die andere.

Am 11. Januar 1532 murbe für bas herzogthum Cleve eine neue, umfassende Kirchenordnung ("Ordnung und Berichtung") veröffentlicht. In berfelben werben bie Bfarrer ermahnt. . bas b. Evangelium zur Mehrung ber Liebe. Haltung ber Gebote Gottes . . . flar verständlich und rein ju predigen, und fich alles Scheltens ber alten und neuen Lebre ganglich zu enthalten'. Die Bestimmungen über ben Inhalt bes "Epangeliums", bas fortan in ben Clevischen ganden gepredigt werden follte, maren äußerst pag. Neben ben Bericopen foll ber Glaube, bie Gebote, bas Baterunser auf ber Ranzel erklärt werben: in welchem Sinne, ob in katholischem ober protestantischem, wird nicht gesagt. Dagegen wird ausbrücklich geboten, die Geiftlichen follten bie irrigen und ftren= bigen artickel' gar nicht berühren. In ben Ceremonien foll Alles beim Alten bleiben. Bon ber Taufe foll bem gemeinen Mann gesagt werben, es fei ,bie Wiebergeburt bes Baffers und Geistes', und vom Sacrament bes Altars, daß barin Leib und Blut Christi sei und daß es uns Bergebung ber Sünden zusage. Die übrigen Sacramente erwähnt die Clevische Rirchenordnung mit keiner Silbe! Das Fasten wird als eine "lobliche Einrichtung der Kirche bezeichnet'. Vom Glauben foll gelehrt werden, bag er ohne Gottesfurcht und Rächstenliebe nicht bestehen könne 1.

Man fühlt sofort, daß es der Geist des Erasmus ist, der in dieser Kirchenordnung weht. Neuere Forschungen haben es denn auch klar bewiesen, daß Erasmus der Verfasser dieser Kirchenordnung ist<sup>2</sup>. Luther hatte dieß sofort gefühlt: "bös teusch, dös Evangelisch," schrieb er mit Bezug auf diese Ordnung, "alles was von Erasmo kommt, ist so voll theologie als mein Femoral (Düngergrude) voll Pfesser (Absal)." 3

Im Jahre 1533 wurde für die Clevischen Lande eine neue Ord= nung oder, wie sie auch genannt wird, die Declaration der Kirchenord= nung erlassen. Dieselbe ist in einem den Protestirenden noch günstigeren Sinne gehalten, als die erste. An ihrer Abfassung war Erasmus nicht betheiligt, jedoch wurde sie ihm zur Billigung vorgelegt. Es ist mehr als wahrscheinlich, daß in der Ordnung vom Jahre 1533 der Einsluß Heres= bachs und seiner Freunde zur Geltung gekommen ist <sup>4</sup>.

Die kirchlichen Schäben im Clevischen Lande wurden burch biese Verordnungen selbstverständlich in keiner Weise gebessert. Allein ebenso

<sup>1</sup> Bolters S. 64 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Woker, de Erasmi studiis irenicis p. 46 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jacobion, Geich. ber Quellen bes evangel. Kirchenrechts in Rheinland und Weftfalen (Königsberg, 1844) S. 20.

<sup>4</sup> Wolters S. 71 f. Woker l. c.; bie beiden Kirchenordnungen find abgebruckt bei Richter I, 160-162. 212-220.

wenig führten sie zur Protestantisirung des Landes, denn beide Theile beuteten, was ihnen so schwer nicht werden konnte, die neuen Ordnungen in ihrem Sinne. Die kirchliche Verwirrung in den Landen des Herzogs von Cleve wurde mit der Zeit immer größer. Wilde Schwärmer, Ver= ächter der Kindertause und Antitrinitarier traten aus: einzelne größere Städte führten offen eine protestantische Kirchenordnung ein. Auch der Versuch in Verbindung mit dem Kölner Kurfürsten, eine gemeinsame "Re= formation" einzuführen, scheiterte, weil die Kölner Vorschläge dem Konrad von Heresdach und seinem Hofe noch zu katholisch scheienen.

Auch als Johann III. 1539 ftarb und ber bem Protestantismus viel entschiedener zugethane Zögling Heresbachs, Wilhelm, die Regierung übernahm, erfolgte noch kein entscheidender Schritt. Noch lange blieb ber Clever Hof in seiner alten Mittelstellung zwischen Protestantismus und Ratholicismus.

In bem benachbarten Kölnischen Kurfürstenthum beherrschte in ähnlicher Weise, wie die Humanisten am Clever Hofe ben Herzog Johann, eine vom Geiste des Erasmus beseelte und geleitete Partei den gutmüthigen, schwachen Erzbischof Hermann von Wied. Er selbst wie fast alle Mitglieder seiner Regierung neigten in manchen Punkten stark zu der neuen Lehre, waren aber im Uebrigen mild und versöhnlich gesistnt. Einer der geistig hervorragendsten Beamten des Kölner Erzbischofs war ber Doctor des kanonischen Rechts Johann Gropper<sup>1</sup>. Derselbe stammte aus Soest und war seit 1526 Siegelbewahrer des Kurfürsten. Als solcher hatte er im Jahre 1530 den Erzbischof Hermann auf den Augsburger Reichstag begleitet und dort mild und schonend im Geiste der Versöhnung und Vermittlung gewirkt. Die erasmisch gesinnte Partei gewann den fein gebildeten, thätigen Mann bald lieb und suchte ihn auf alle Weisc zu befördern.

Erzbischof Hermann veranstaltete im Jahre 1536 in Köln ein großes Provinzialconcil, auf welchem viele burch Gelehrsamkeit und Frömmigkeit ausgezeichnete Männer erschienen. Gropper veröffentlichte zwei Jahre später

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. über ihn Meuser in Dieringers Kathol. Zeitschr. für Wiffenschaft und Kunst (Köln, 1844) J. 1, Bd. 2 S. 183—212. 366—396. — A. v. Reumont, Beiträge zur italien. Geschichte (Berlin, 1857) VI, 305—315. — Brieger in Ersch und Grubers Encyklopädie ber Wiffenschaften soct. 1. XCII, und vor Alem die trefsliche Schrift bes Dr. H. J. Liessen von Groppers Leben und Wirken. 1. Theil. Programm bes Kaiser-Wilhelm-Gymnasiums in Köln, 1876. Ueber Hermann von Wied vgl. die Monographie von Deckers (Köln, 1840), Ennens Geschichte ber Reformation im Bereiche ber alten Erzbiöcese Köln (1849) und Geschichte ber Stabt Köln Bb 4 (1873). — Drouven, die Reformation in ber Kölnischen Kirchenproving (Neuß, 1876) ift fast werthlos; vgl. Dr. Carbanus in ber Literar. Rundschau 1878 S. 295 fj. Während bes Drucks erschien; Dr. E Varrentrapp, Hermann von Wieb und sein Reformationsversuch in Köln. Leipzig 1878.

bie Beschlüffe biefes Concils nebit einem von ihm verfakten hanbbuch chriftlicher Lebre 1. Lettere Schrift, bas berühmte "Enchiribion", mar zwar im Allgemeinen fatholisch gehalten, aber boch nicht frei von bogmatischen Trrthumern 2. Bas fie aber besonbers bedeutsam macht. ift bie eigenthumlich vermittelnbe, ber protestantischen Doctrin in mehreren Bunkten fehr nahe kommende Rechtfertigungslehre, welche mir hier vorgetragen finden. Gropper, welcher diefelbe Lehre noch deutlicher in der im Sahre 1544 erschienenen .Christlichen und tatholischen Gegen= berichtung eines ehrmürbigen Domkapitels zu Köln wider bas Buch ber genannten Reformation, fo ben Ständen bes Ertsftiffts Röllen auf jüngstem Landtag zu Bonn vorgehalten' 3, vortrug, trat hierdurch in bie Reihe jener Männer ber Mitte, welche gleich Bflug und Witel burch theilweises Nachaeben eine Wiebervereinigung ber Protestirenden mit ber Rirche hofften und erstrehten. Da biese vermittelnde Rechtfertigungs= lehre in der Folgezeit, namentlich auf dem Regensburger Reichstag, eine große Bedeutung erlangt hat, so nuß auf dieselbe näher eingegangen merben.

Gropper lehrt eine doppelte Gercchtigkeit, durch die der Mensch gerechtfertigt werde: die bloß imputirte, die er durch den Specialglauben ergreift und die eigentlich vor Gott rechtsertigt, und die inhärirende, im Menschen befindliche, die aber mangelhaft und stets ungenügend ist. Auf erstere bezieht er die von den Lutheranern, auf letztere die von den Ratholiken angeführten Schriftstellen<sup>4</sup>. Uebrigens ist nicht Gropper der Urheber dieser seinen Lehrer Albert Bigghe (Pighius) angeeignet. Bei Pigghe hing diese Theorie über die Rechtsertigung mit seiner Ansicht von der Erbsünde<sup>5</sup> zusammen. Auf welchem Wege er zu seiner sonder=

<sup>2</sup> Bgl. Sotomaioris Index libr. prohib. (Madriti, 1667) p. 374 u. Possevin, Apparatus Sacer p. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Canones Concilii Provincialis Coloniensis. Auf biefelben folgt mit fortlaufenber Seitenzahl Groppers Enchiridion ober Institutio Compendiaria Doctrinae Christianae, in Concilio provinciali pollicita. Coloniae 1538. fol. Die Schrift zerfäult in folgende Theile: 1. Expositio Symboli Apostolici. 2. Assertio et doctrina de septem Ecclesiae Sacramentis. 3. De ratione ac modo orandi Deum, cum expositione orationis Dominicae. 4. De natura, distinctione, vi ac usu legis, cum subiuncta explicatione Decalogi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Röln, 1544 fol. Lateinijch erschien bieselbe Schrift unter bem Titel Antididagma.

<sup>\*</sup> Bgl. über diesen, bei der Geschichte des Regensburger Interims noch weiter zu besprechenden Semilutheranismus Döllinger a. a. D. III, 308 ff.; Hergenröther, Hanbbuch ber allgemeinen Kirchengeschichte (Freiburg, 1877) II, 1. S 297.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bigghe lehrte, bas peccatum originale sei nichts Anderes, als die jedem Kinde bei feiner Geburt imputirte wirkliche Sünde Adams, ohne irgend einen ihm

#### 168 Die Erspectanten und bie Partei ber Mitte. 1530-1540.

baren Theorie gekommen, ikt nicht nächer bekannt. Ruard Tapper, sein ehemaliger Mitschüler, bemerkt, er habe sich bazu burch die Lectüre ber Institutionen Calvins verleiten lassen <sup>1</sup>. Daß seine Unterscheidend einer boppelten Gerechtigkeit ven scholassischen Theologen bisher unbekannt gewesen sei, und daß die ans jenen Schulen hervorgegangenen sie wohl verwerfen würden, gab Pigghe selbst zu<sup>2</sup>. In den meisten anderen Lehren vertritt dagegen Pigghe einen dem protestantischen schaft entgegengeseten Standpunkt. Für die Einheit der Kirche zeigte er stets ein lebhaftes Gefühl. "Wem sollte nicht," schrieb er in der Vorrebe einer 1538 erschienenen Schrift, "ber Anblict der so schrifte zerzissen und besteckten Kirche Christi Thränen auspressen, und wer sollte nicht mit ganzer Mannes= traft eintreten in dieser Zeit der Gefahr."

Dieß bie Genesis ber von ben beiden niederrheinischen Theologen Bigghe und Gropper aufgestellten halblutherischen Rechtfertigungslehre.

Balb sollte dieser aus der deutschen Mittelpartei hervorgegangene Bersuch, das Dogma von der Rechtfertigung theilweise im Sinne der "Reformatoren" zu gestalten, die größte Bedeutung erlangen.

inhärirenden Fleden von Sündhaftigkeit. Döllinger III, 309. Näheres über bie theolog. Ansichten Bigghe's in bem Auffate von Linsennann, Albertus Pighus und sein theologischer Standpunkt, ein Beitrag zur Charakteristik der vortridentiniichen Theologie. Tüb. theol. Quartalichtift, Jahrg. 48 (1866) S. 571 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De iustificat. art. 8. Opp. Col., 1583 Tom. II, fol. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Controversiarum praecip. in Comitiis Ratisb. tractatarum Explicatio. Paris. 1542, controvers. 2 de fide et iustificat.

## IV. Der Gegensatz des päpstlichen und kaiserlichen Standpunktes in der Rennionsfrage.

## (1540.)

Die Lage ber alten Kirche in Deutschland gegen bas Ende ber breißiger Jahre des 16. Jahrhunderts erscheint auf den ersten Blick als eine sehr bedrängte. Gerade damals griff das Landeskirchenthum wieder weiter um sich: 1539 fiel das alte Kirchenthum in dem albertinischen Sachsen, 1540 in der Mark Brandenburg, in Kalenderg und Göttingen. In Mecklendurg schaffte in demselben Jahre der Bischof von Schwerin, unter dem Widerstreben der Abeligen, die Messe ab. In Quedlindurg that die Aebtissin, Anna von Stolberg, dasselbe. Ja selbst ein geistlicher Kurfürst, der Erzdischof von Köln, stand im Begriff, die neue Lehre in seinem Kurfürstenthum einzusühren. Leußerlich war ohne Zweisel der Protestantismus im siegreichen Vordingen begriffen.

Bei näherem Studium ber äußerst verwickelten Verhältnisse findet man indeß die Beobachtung der päpstlichen Nuntien bestätigt, daß noch lange nicht Alles in Deutschland für die alte Kirche verloren war.

Die Einführung bes Lanbeskirchenthumes fand an vielen Orten, befonders in Sachsen, nachbrücklichen Widerstand. Wurde nun dieser auch mit Gewalt überwunden, so blieb boch in fast allen Ländern, wohin die neue Lehre Eingang gefunden hatte, eine treue Anhänglichkeit an die alte Kirche im Herzen der Menschen <sup>1</sup>. Je mehr man die neuen Zu= stände, in die man plözlich durch landesherrlichen Beschl hineingedrängt worden war, kennen lernte, desto mehr erwachte die Sehnsucht nach der alten Kirche. In dem beutschen Gemüthe, welches mit besonderer Treue an alten, langbestandenen Berhältnissen genigt, konnte der Gedanke an ewige Trennung noch lange nicht Wurzel fassen. Man betrachtete die veränderten Zustände als ein Provisorium und wartete sehnsüchtig auf das Concil. Obwohl der Kultus der alten Kirche streng verboten war, blieb doch die Neigung des Volkes noch immer an der Kirche seiner Bäter hasten. In fast allen Landen des neuen Kirchenthums hatte die alte Kirche um diese Zeit noch ein bedeutendes Ansehnung hatte die

1 Bgl. o. S. 107 f.

170 Gegensatz bes papftlichen und faiserlichen Standpunktes 2c. 1540.

Die fein beobachtenden päpftlichen Nuntien fannten biese Lage ber Dinge fehr aut. Die Sache fteht fo,' berichtet Aleander am 14. Marz 1532 von Regensburg, baß die Unterthanen der lutherischen Fürsten, nachdem sie Surch bie Vorspiegelung zeitlicher Vortheile zur Barefie per= führt wurden, sich nun betrogen und viel mehr als zuvor, wo ihnen manche Erleichterung burch bie Geistlichen zutam, bebrückt feben. Gie munichen baber zurückzufehren. Ebenjo ftebt es, menn auch aus anderen Ursachen, in den freien Städten bei benen, welche querft bie Hauptanstifter maren. Weil sie jetzt sehen, wie viel ihre Autorität bei bem gemeinen Mann verloren hat, reut es fie und fie murben gerne zurückkehren, wenn sie nicht ben Bolksaufruhr fürchteten. Muf ber anderen Seite find aber die Unterthanen der fatholischen Fürsten mehr als je geplagt, bie einen durch Tyrannei, bie anderen zur Strafe für bie Empörung, welche sie gewagt hatten, und ber gemeine Mann in ben tatholischen Reichsstädten sieht mit neidischer Gifersucht auf bie Macht. welche ben Blebejern in ben häretischen zugewachsen ist, fo bag auch fie vom Geiste des Abfalls beseffen find und diese ganze Nation am Abarund fteht. Gerade dekhalb sehe ich aber die Dinge nicht so ver= zweifelt an wie sonst, und wie ich es mir por biesem mei= nem zweiten Bejuch vorgestellt hatte, weil bas Uebermaß biefer Häresien fo groß ist, daß sie alles göttliche und menschliche Gesetz ver= nichten muffen; ich glaube beghalb fest, baß fie in nicht allau langer Zeit ein Ende nehmen werden, wenn entweder ber Raifer beständigen Aufenthalt in Deutschland nähme1. ober Rönig Ferdinand bes Gehorfams bes Reiches ver= fichert und bie Angelegenheiten Ungarns beruhigt mären. Diefe zwei hinderniffe find jest ber Sache bes tatholifchen Glaubens mehr ichablich, als bie harefie felbit. Beil ber boje Geift es weiß, daß namentlich ber Gehorsam gegen Rönig Ferbinand bas beste Mittel wäre, um die Lutheraner in Güte ober mit Gemalt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Egl. Brief beš Card. Brundusinus au Card. Farnese Vindob. XX. Jan. 1539: "A questa calamità et pericoli de la Chiesa di Dio non vi vedo altro rimedio piu efficace, dopoi la bontà divina, se non che Cesare quanto più presto possi se ne venghi in Germania, a componer con la solita sua bontà religione, et prudentia queste controversie amicabilmente, quando voglino gli heretici, se non cum le forze, le quali non mancaranno alhora a Sua Maestà, quando pacificata cum li Principi di fuori di Germania, se desse cum tutto l'animo alle cose di quà, dalle quali certo dependono et la vittoria contra il Turco, et la quiete de la Christianità per queste heresie tanto turbata, divisa, et debilitata: Perche non è da pensar che questo Serenissimo Re per buono, catholico, et santo che sii, possi far tal effetto, havendo ne le forze, ne l'autorità, o saltem gl'executori conformi alla sua ottima volontà. Lämmer, Mon. Vat. p. 213.

zurückzubringen, hat er ben herzoglichen Brübern Wilhelm und Lud= wig von Baiern eine Gifersucht gegen den König in den Kopf gesett.' 1

Diese Feindschaft bes baierischen Hauses gegen bas verwandte öster= reichische Kaiserhaus war für ben Fortgang ber religiösen Spaltung von ber größten Bedeutung.

Man kann an diesem Verhältniß recht deutlich sehen, daß das feindliche Verhältniß gegen Kaiser und Neich nicht wesentlich und principiell an der neuen Lehre lag. Die katholischen Herzoge von Baiern handelten ganz ähnlich wie die Schmalkalbener. Auch sie protestirten gegen die Wah<sup>r</sup> des Königs Ferdinand. Auch sie klagten ihr Leid darüber dem König von Frankreich. Im Jahre 1531 verbündeten sie sich sogar mit den Schmalkalbenern zur Erhaltung der "beutschen Libertät".

Die französische Politik suchte mit allen Mitteln ben Zwiespalt zwis schen Wittelsbach und Habsburg zu vergrößern. Im Mai bes Jahres 1532 arbeitete der französische Gesandte in Deutschland, Mons. Langie, an einer Verbindung des Landgrafen von Hessen mit den baierischen Herzogen!<sup>2</sup>

1534 fand zwar eine Art Versöhnung zwischen bem baierischen und österreichischen Hause statt, allein die traurige Spannung blieb bennoch. "Die baierischen Hert, berichtet 1535 Vergerius von München, "sind von vielen Jahrhunderten her bem Hause Destreich seind, und wenn sich auch manchmal ein Einverständniß unter ihnen kundthut, so dauert doch die Mißgunst in den Herzen und der verborgene alte Haß fort."<sup>3</sup> Die Veranlassung zu diesen harten, aber wahren Worten war ein Rathschlag bes baierischen Kanzlers Leonhard von Eck, welcher "den Kaiser und ben Rönig in die mißliche Lage bringen sollte, in Sachen des Concils, des Gewissens und bes Glaubens zu den Wassen greifen zu müssen gegen ein vereinigtes Deutschland"<sup>4</sup>.

Der Unterschied zwischen ben Bestrebungen ber baierischen Herzoge und benjenigen ber Schmalkaldener war nur ber, daß diese baierischen Bestrebungen weniger nachhaltige Folgen hatten, als diejenigen ber Schmal= kaldener. Beide arbeiteten im particularistischen Interesse für ben eigenen Bortheil und auf die Zersezung des Reiches hin. Auf beiden Seiten war die Religion nur ber Vorwand für ben Particularis= mus und das Princip ber Neichsauflösung.

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 103 sq.; vgl. oben S. 78. Aleander fürchtete damals bas Schlimmste von Baiern. Er berichtet, daß man zwar nicht an den Abfall der baierichen Herzoge von der Kirche glaube, doch zweisle man, ob sie dieß nicht ihren Unterthanen gestatten und überhaupt zum Schirm der Häretiker auftreten würden. A. a. D. p. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stögmann in der S. 75 citirten Abhandlung über die Briefe des Andrea ba Burgo S. 251. <sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vat. 176. <sup>4</sup> A. a. O.

#### 172 Gegensatz bes päpstlichen und faiserlichen Standpunktes 2c. 1540.

Die päpstlichen Nuntien erkannten bief flar. War ihnen auch iener merkmürbige Brief bes Landarafen Bhilipp aus bem Sahre 1539, in bem er offen befannte, bak er und feine Bartei .zum Theile Reli= atonsfachen habe, bie fich zur Religion reimen mie ein Safe einem Bauder' 1, nicht befannt, fo mußten fie boch recht aut, baf bie neue Lehre für bie berselben anbangenden beutschen Rürsten nur ein Deckmantel war, unter welchem fie gang andere Intereffen verfolgten. "Die Fürsten folgen ber harefie,' fcbreibt Morone am 18. April 1540. bie Ginen, weil fie aröker werben wollen, wie ber herzog von Sachfen und ber Landaraf von Delfen, und um bas haus Defterreich niederzu= brucken; bie Anderen, um fich von ben Rirchengutern zu bereichern, wie ber obengengnnte Landgraf und eigentlich alle anderen, bie ich nicht aufzuzählen brauche. Bei ben Gelehrten findet mirkliches Uebelwollen statt, und außerdem baß sie die Schürer ber genannten fürstlichen Leiden= schaften find, suchen sie ihren eigenen Bortheil und Ehre vor ber Belt. Das Volt, worunter es viele reiche und angesehene Städtebürger burch ganz Deutschland gibt, ist verführt und betrogen worden: Einige von ihnen sehen ihren grrthum ein, aber aus Scham tehren fie nicht zurück; folche gibt es in Mürnberg, Lübeck und fonst; Andere stehen noch in ihrem grrthum in ber Ueberzeugung, Recht zu haben.' 2

Schon wegen dieser Lage ber religiosen Verhältnisse Deutschlands mußte ber päpstliche Stuhl damals die Anwendung gewaltsamer Maß= regeln gegen die Abgefallenen verwerfen. Man würde in Rom eine solche Politik des Kaisers gefürchtet haben, wenn es sie hätte ergreifen wollen<sup>3</sup>. Die oben angeführten Zeugnisse beweisen, daß die päpstlichen Nuntien im Gegentheil zuversichtlich auf eine friedliche Wieder= vereinigung hofften.

Wie weit die Hoffnungen auf eine freiwillige Rückkehr felbst bezüg= lich einzelner Berühmtheiten ber neuen Partei gingen, zeigt ein erst in neuerer Zeit bekannt gewordener Brief des Hieronymus Rorarius vom 21. Februar 1539<sup>4</sup>. Norarius verheißt nichts Geringeres als die bevorstehende Conversion Philipp Melauchthons<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vertrauliches Schreiben Philipps an Buter bei Rommel, Urkundenband zur Geschichte Philipps des Großmüthigen (Gießen, 1830) S. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Li Popolari, tra quali sono molti Cittadini per tutta la Germania ricchi et honesti, sono stati sedotti et ingannati, et di questi alcuni avveggono dell' error suo, ma per vergogna non ritornano, come Norimbergesi, Lubeccensi et altri ect. Lämmer, Mon. Vat. p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Hift.=polit. Bl. 51, 404. <sup>4</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 230-238.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Hoffnung einer Conversion Melanchthons taucht zuerst 1531 auf. BgL oben S. 80.

## Begenjat bes päpftlichen und faijerlichen Stanbpunttes 2c. 1540. 173

Um biek zu begreifen, mulfen wir uns ber eigenthumlichen Haltung Melanchthons erinnern. Sein ben Ratholiken zugewandtes Gesicht mar ftets ein anderes, als bas für seine lutherischen Freunde. Wie zerriffen. mie zerspalten mußte fich ber arme Mann fühlen! Er mollte immer noch katholisch sein. Ein merkwürdiger Brief Melanchthons vom 19. 3a= nuar 1539 zeigt uns beutlich, baß er bie katholische Lehre, wie biejenige Luthers, nicht verstand und nicht zu trennen wußte 1. 3m Juli bes= felben Jahres nennt er in einem Schreiben an ben Senat von Benedia bie lutherische Lehre .bie mabre und katholische Lehre ber Rirche Christi'2. Beständig ward ber arme Mann, wie bas feine Briefe beutlich zeigen. in seinen Bunschen und seinen Hoffnungen bin= und bergezerrt. ଓଟ୍ଟ tam nur barauf an. an welcher Seite man am ftärksten zerrte. Wir alauben nicht zu irren mit der Behauptung, baß, wenn Melanchthon auch nur ein wenig mehr Energie beseisen hatte, nur bie Energie, sich von ber Rnechtschaft Luthers loszureißen, ein völliger Umschlag erfolgt fein würde. Eben dieß war es, was man im Sahre 1539 auf papit= licher Seite hoffte.

Hieronymus Norarius berichtet uns hierüber sehr interessante Einzelheiten. Er beruft sich für seine sensationellen Nachrichten auf einen gewissen Don Michael Brazetto, seinen Landsmann, ber sich vor kurzer Zeit einige Monate in Wittenberg aufgehalten und auf das Intimste mit Melanchthon verkehrt habe. Diesem Brazetto habe ber große Gelehrte "sein Herz geöffnet". Demnach sei es unzweiselhaft, daß Letzterer, wenn nur für seine und seiner Familie materielle Eristenz gesorgt würde, zur Rückkehr unter die Autorität des heiligen Stuhles bereit wäre. Die Besorgnisse bes Norarius brehen sich nur barum, wie Melanchthon mit Weib und Sohn ohne bringende Lebensgesahr aus ben lutherischen Gegenden herauszubringen seien. Das Beste wäre, wenn Melanchthon mit ben übrigen Wittenbergern zum Concil kommen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 634.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 746. An einer anberen Stelle bessselben Schreibens sagt M.: veram Ecclesiam defendimus, nec discedimus ab Apostolicis scriptis, nec a symbolis, Apostolico, Nicaeno et Athanasiano, nec quidem a veteri consensu Ecclesiae Catholicae. Im November 1539 macht Melanchthon sein Testament. C. R. III, 825-828. Er bankt Gott quod me vocavit ad poenitentiam et ad *Evangelii* agnitionem. Er verstand also auch bamals bas Bort, Evangelium' nicht. Er hält ferner bie Abenbmahllehre ber Concorbia für bie wahrhaft fatholische, bittet seine Rinber, sich nicht von berselben zu trennen unb — sich nicht mit ben Papisten zu vereinigen! An einer anberen Stelle betont er sobann: Nec meum consilium fuit, ullam novam opinionem serere, sed perspicue et proprie exponere doctrinam Catholicam, quae traditur in nostris Ecclesiis, quam quidem iudico singulari Dei beneficio patefactam esse his postremis temporibus per D. D. Lutherum, ut Ecclesia repurgaretur et instauraretur, quae alioqui funditus periisset!

#### 174 Gegensatz bes päpstlichen und taiserlichen Standpunttes 2c. 1540.

sich hier überwunden erklären könnte. Würde er so dem Concil sich unterwerfen, meint Rorarius, so würde dieß zur Erhaltung seines An= sehens viel dienlicher sein, "als wenn sich das Gerücht verbreitete, er sei in der Hoffnung auf Belohnung gestohen". Für den Fall aber, daß ber Besuch des Concils vereitelt würde, liegt die Sache nach der Ansicht bes päpstlichen Legaten deßhalb viel schwieriger, weil er dann, um dem luthe= rischen Machtbereich zu entkommen, die Länder mehrerer Lutheraner zu passischen spielchen, welche, sobald sie auch nur den geringsten Berbacht schöpf= ten, ihn zurück sühren und fest halten würden". Korarius erwägt aus diesem Grunde schon, welche Vorsichtsmaßregeln anzuwenden, welche Marschrouten einzuschlagen seien, um den furchtsamen Gelehrten mit Hülfe bes Herzogs Georg von Sachsen ungefährdet aus den lutherischen Gegen= den nach Baiern zu bringen <sup>1</sup>.

Wie weit die Vorsicht und Schonung seitens des päpftlichen Stuhles überhaupt ging, zeigen am besten die den Nuntien gegebenen Instructionen. Vallem wird ihnen anempschlen, jeden religiösen Streit zu vermeiden. "Da du durch einige protestantische Gegenden und Städte ziehen mußt und daher du und die Deinen mit denselben verkehren müssen, heißt es in der Instruction Pauls III. für H. Verallus<sup>2</sup>, "so sollt ihr euch nicht bloß in keine religiöse Disputation, sondern überhaupt in gar keinen Streit einlassen; ihr sollt euch vielmehr in eurem Betragen und in euren Neden überall so betragen, daß Alle durch den Andlick eurer guten Werke gezwungen werden, Gott zu loben." Die Instruction kommt auf diessen Bunkt nochmals zurück und empsiehlt dem Nuntius, "er möge nach dem Beispiel Jakods schnell zum Hören, aber langsam zum Sprechen sein und vor Allem Disputation über Glaubenstehren vermeiden."

Sehr nachdrücklich bringen bie Inftructionen barauf, baß überall bie Ehre des päpstlichen Stuhles von den Nuntien gewahrt werde<sup>3</sup>. Dem jungen Morone wird, als er nach Deutschland ging, anempfohlen, ,er solle keine Schulden machen, in den angewiesenen Herbergen bezahlen, sich ohne Lurus, sowie ohne Armseligkeit kleiden: zwar die Kirche be= suchen, aber ja ohne den Schein der Heuchelei, kurz, er solle die römische Reform, von der so viel die Nede gewesen, in seiner Person darstellen: eine durch Heiterkeit gemäßigte Würde empfahl man ihm an<sup>4</sup>.

ŀ

<sup>4</sup> Instructio pro causa fidei et concilii data episcopo Mutinae, Pauli III

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im October 1544 bachte Melanchthon abermals ernftlich an bie Flucht aus Sachjen. C. R. V, 499. Dennoch gelang es ihm nie, fich loszureißen. Es fehlte ihm eben alle und jebe Kraft ber Entschiedenheit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Instructiones de anno 1539 datae a Paulo III Episc. Britonoriensi Hieronymo Verallo Nuncio ad Ferdinandum ect.; juerfi veröffentlicht von Lämmer, Analecta p. 86-89; baun wieber abgebruckt in besielben Mon. Vatic. p. 202-204. <sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 204.

Im Jahre 1540 rieth ber Bischof von Wien, man solle ben Neugläubigen die für irrig erklärten Lehren Luthers und Melanchthons vor= legen und sie fragen, ob sie von benselben ablassen wollten. Zu diesem äußersten Schritt jedoch wies der Papst seinen Nuntius keineswegs an. "Sie würden eher sterben,' sagt er, "als einen solchen Widerruf leisten." Er wünscht nur, eine Hoffnung der Aussohnung zu sehen. Bei dem ersten Strahl derselben will er eine nicht beleidigende Formel senben, die von würdigen und weisen Männern bereits hiezu entworfen worden. "Wäre es aber doch schun! Kaum dürfen wir es erwarten."

Diese sehnstücktige Hoffnung ber Päpste und ihrer Nuntien auf die Wieberherstellung ber zerriffenen katholischen Einheit findet man über= haupt in allen uns erhaltenen Documenten auf das Bestimmteste aus= geprägt. Ueber die Politik, welche zur Verwirklichung dieser Hoffnung zu befolgen sei, hat sich der geistvolle Bischof von Modena in einem Bericht vom 18. April 1540 sehr eingehend ausgesprochen<sup>2</sup>. Dieser Vericht gehört zu den merkwürdigsten Documenten jener Zeit. Sein Inhalt muß dehalb in Kürze wiedergegeben werden.

Morone unterscheidet unter ben Neugläubigen brei Klassen: bie Fürften, die Gelehrten und bie Gemeinen. Die ersten seien wegen materieller Vortheile abgefallen, die zweiten aus Uebelwollen und Ehrsucht, bas Volk sei verführt und betrogen worben.

Bur Burückführung dieser Abgefallenen gibt es nach Morone brei Bege: nämlich ben ber Baffengewalt, ben ber freundlichen Unterhandlung auf Specialconventen und endlich benjenigen bes Concils. "Den Krieg,' fährt Morone fort, "könnte man aus vielen gerechten Ursachen beginnen, wie Ungehorfam, Bündniffe und Machina= tionen gegen ben Raiser, Raub, Gewaltthaten und bergleichen, ohne ber Religion Erwähnung zu thun, welche an sich nicht geeignet erscheint, auf friegerischem Wege entschieden zu werden. Uber jener Rrieg märe voll Noth und Gefahr, hauptfächlich wegen bes geringen Einvernehmens . zwischen diesen zwei großen Fürsten (Rarl V. und Franz I.), von benen ftets Einer bie Lutheraner ober bie Ratholiten in feinen Schutz gegen ben Anderen nehmen wird; ferner weil die Ratholiken fo wenig einig find, und endlich weil nicht nur bie Besorgniß, sondern sogar bie hand= areifliche Wirklichkeit bes Türkenkrieges vorhanden ist. Ueberdieß kann ber Krieg schneller bie Menschen als bie Häretiker vertilgen, wie man in Böhmen zu fpät erfahren bat."

ad regem Romanorum nuntio destinato, 24. Oct. 1536; bei L. Rauke, bie rös mischen Bäpste (6. Aust. 1874) I, 100. III, 42 •.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Rante a. a. D. I, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Episcopus Mutinensis Cardinali Sanctae Florae. Gandae, XVIII. April. 1540; bei Lämmer, Mon. Vat. p. 253-261.

## 176 Gegensatz bes päpstlichen und taiserlichen Standpunktes 2c. 1540.

Man sieht, der vävstliche Runtius räth von ber Anwendung ge= maltjamer Makregeln entschieden ab 1. Ebenjo bringend aber mikräth er auch ben Wea beutscher Specialconvente und Religionsgespräche. Er bezeichnet biefen Weg nicht nur als gefährlich, sondern auch als schäb= lich, weil die Convente zwischen den Fürsten und gelehrten Lutheranern stattfinden; da bieje aber aus Leidenschaft und Bosheit auf schlimmen Wegen wandeln, tann bei ber Unterhandlung mit folchen Bersonen nichts Gewinnbringendes berauskommen'. Meiter weist Morone auf bie un= aünstige Lage der Katholiken gegenüber den auf biesen Conventen an= areifenden Brotestanten bin, welche nur bas gelten laffen wollen, mas in ber Schrift gegründet ift. Gin fehr wichtiger Grund gegen bie Reli= gionsgespräche ist unter anderen ber, bak ,bie Dinge, welche bie ganze Chriftenheit angehen, nicht von wenigen einzelnen Versonen verhandelt werben follen'. . Es bleibt also nur ber britte Beg, ein Concil.' und biesen Weg räth ber Bischof von Modena bringend an. Er würbigt zwar auch bie .unenblichen Hinderniffe', welche bem Rusammentritte eines Concils entgegenstehen: die Feinbschaft Franz' I. gegen Rarl V., bie hartnäckiakeit der Lutheraner, die Türkengefahr 2. "Richtsbestoweniger." fährt Morone fort, bin ich der Meinung, daß im Hinblick auf die Ber= fon bes Bapstes und in Anbetracht, bak in religiosen Dingen nicht im= mer nach menschlichen Gründen verfahren werben muß, in Anbetracht ferner des Schadens, welcher baraus entspringt, wenn die Dinge im gegenmärtigen Buftand bleiben, bag Alles geschehen muffe, bamit bas Concil abgehalten werde. Vorausgesett, daß die Dinge nicht fo bleiben tonnen, wie fie jest find, murde bas Concil abgehalten merben tönnen und nütlich sein, wenn ber Friede zwischen Franz I. und Rarl V. zu Stande kommen würde, was man allerdings jetzt eher wünschen als hoffen tann. Rommt bieser Friede nicht zu Stande, fo find ber Raifer und der römische Rönig gezwungen, in Betreff ber beutschen Angelegen= heiten entweder bie Augen zu schließen ober (militärische) Vorkebrungen au treffen. Wenn fie bie Augen ichließen, fo werden bie (vom Glauben) Abgemichenen 3 immer übermüthiger, die Ratholiken immer furchtsamer und feiger werben, fo bag jene fich nach und nach in allen Gegenden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch später in einem vom 7. Juli 1540 auß hagenau batirten Briefe Morone's an ben Carbinal Harnese spricht sich berselbe entschieben gegen Gewaltmaßregeln aus. ,Questa via de l'arme,' sagt er, ,parlando puramente, mi pare inutile et pericolosa, perche quanto alla utilità si è visto per il tempo passato, che tutta la Christianità unita alla debellatione de Bohemi anticamente non pote estirpar l'heresia nata in quel piccolo angolo. Lämmer, Mon. Vat. p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer l. c. p. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Li disviati, sagt Morone. Auch Kaiser Karl V. nennt bie Protestanten meist los desviados, les desvoyez de la foy.

ausbreiten werden, bie Katholiken aber werden entweder unterbrückt merben, ober fie merben fich mit ben Geanern einigen; bieje Ginigung wird bann auf einem Reichstage mit Ausschlieftung bes Apostolischen Stuhles und zum Ruine ber Religion in Deutschland zu Stande kommen. Wir haben bavon schon viele Borspiele und sind, wie ber Tag von Frankfurt gezeigt hat, auf halbem Bege bazu. Durch eine folche Ginigung Deutschlands, bas in feinen neuen Lehren mit England zusammenhängt, würde nicht nur bie Hoffnung einer Rücktehr biefes Landes zum Gebor= fam acuen ben Apostolischen Stuht untergeben, fonbern es mare auch ju befürchten, bak Deutschland Bolen, Ungarn und Frankreich mit fich fortreiße und bak endlich auch der Raiser und ber römische Rönig, um ihre Reiche zu retten, ben neuen Doamen zustimmen mürben 1. Daraus aber mürbe auch ber Abfall Spaniens und eines Theiles von Italien entspringen. Wenn fie aber noch militärische Vorkebrungen machen wollten. fo ift bief unmöglich, weil fie nicht ben Franzofen, ben Lutheranern und ben Türfen miberstehen tonnen."

Morone kommt bann wieder auf bie Concilsfrage und bemerkt, bak man, was Deutschland anbelange, vernünftiger Beije hoffen burfe, bak bie Ratholiten burch basselbe gestärkt merben murben, besonders nach Befestigung des tatholischen Bundes. Man barf auch hoffen, daß ein Theil ber häretiker, nämlich bie Gemeinen, bas Bolk, zuruckkehren werbe; benn biejenigen, welche ihren Arrthum einsehen, aber aus Scham nicht zurudtehren, tonnen, wenn man ihnen auf einem Concil ehrlich bie hand bietet, aus ihren Nrrthumern befreit werden. Und von ben anderen, welche ihren Jrrthum noch nicht einsehen, tann man hoffen, daß sie sich ichneller burch bie Autorität bes Concils werben leiten laffen, als burch ihre Gelehrten. Die Fürsten, welche ein anderes Biel als bie Religion haben und unter bem Bormand berselben ihren Ehrgeis und ihre habsucht zu befriedigen suchen, merden bann von ihren Rüftungen ablassen ober viel leichter gebessert ober ge= ftraft werden. Die Gelehrten können auf irgend eine andere Beife zurudgeführt ober geftraft werben.' Aus allen biefen Gründen, folgert Morone, ist der Zusammentritt des Concils nothwendig. Er räth bem Papft, , bie Lutheraner in aller Gute und Liebe ermahnen und von Neuem zum Concil einladen zu lassen'. Morone bittet Baul III., er möge hierin feinen Namenspatron nachahmen, ber Allen Alles geworben,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Befürchtung Morone's war burchaus unbegründet. In bemselben Jahre, aus welchem der Bericht Morone's stammt, hat der Benezianer Marino Giustiniano die Möglichkeit eines Uebertrittes des Kaisers zu dem neuen Kirchenthume erörtert (Albéri, Relazioni degli Ambasc. Venez. Serie I. Tom. 2. p. 142 sq.) und verneint, weil der Kaiser ein Ghrenmann sei.

Baftor, Reunionsbeftrebungen.

178 Gegensatz bes päpstlichen und taiserlichen Standpunktes 2c. 1540.

um Allen genug zu thun. "Würde dieß auch nicht helfen, so werde es boch Gott angenehm, Seiner Heiligkeit nühlich und ehrenvoll, den Lutheranern aber eine Ursache noch größerer Widerlegung sein." Vor dem Concil aber sollte nach der Ansicht Morone's die vielbesprochene Reform der Sitten und Mißbräuche schonungslos vorgenommen werden, "damit das Gericht anfange vom Hause des Herrn"; "könne aber das Concil burch die Schuld der Fürsten nicht abgehalten werden, so habe der Papst wenigstens seine Schuldigkeit gethan und könne, dem Rathe des Bischofs von Wien folgend, der ganzen Welt kund thun, daß auf ihm keine Schuld laste.

Mit biesen Ansichten bes Nuntius stimmte Bapft Baul III. völlig überein. Auch er wollte ebenso menig die Anwendung von Gewalt, wie bie unfruchtbaren und gefährlichen Religionsgespräche. "Se. Beiligkeit," schreibt Cardinal Farnese am 24. Juli 1540 an Morone, wünscht eben fo sehnsuchtig wie Sie bie mabre Union und Berfohnung ber Lutheraner mit ber katholischen Rirche, ihrer Mutter: benn er benkt babei an bas Wort des Herrn im Evangelium, ,daß im Himmel mehr Freude sein werbe über einen Sünder, ber Buße thut, als über neunundneunzig Gerechte'. So fehr aber auch der Bavit biefe Union wünscht, ebenso fehr verabscheut er bie Religionsverhandlungen und Beschlüsse ber Reichstage. weil aus benselben ganz ficher noch mehr Zwietracht und Berderben ber Religionsjache entstehen wird, als jest ichon vorhanden ift. "Denn, wenn ben Lutheranern eines ber Dinge, welches fie zum positiven Recht rechnen, gewährt und bie anderen zum tatholischen Glauben gehörenden Buntte bem Concil überlassen mürben, so murbe zunächft ein arokes Bräjubiz gegen bie wesentlichen Bunkte unserer Religion entstehen, indem dann auch basjenige zweifelhaft werben wird, mas von ben Concilien schon beschlossen und durch die Autorität so vieler Heiligen bestätigt ist. SD= bann werben bie Lutheraner burch bie Erlangung eines folchen Zuge= ftanbniffes eine fehr gunftige Gelegenheit haben, bas Bolt auch in ben effentiellen Religionslehren zu verführen.' Außerdem erinnert Cardinal Farnese baran, bak eine Nenberung ber feit Sahrhunderten bei allen Nationen der Christenheit bestehenden Rirchengebräuche in der Christenheit arokes Aergerniß verurfachen merbe 1.

Nach diesen Zeugnissen ist es unzweiselhaft, daß man zu Beginn bes vierten Jahrzehntes des 16. Jahrhunderts in Rom nicht die Anwenbung von Waffengewalt gegen die in Deutschland von der Kirche Abgefallenen wollte.

Ebenso sehr aber verwarf man in Rom bie beutschen Specialconvente und Religionsgespräche. Man wollte überhaupt, daß über bie re-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 294.

## Begenjatz bes papftlichen und taijerlichen Standpunktes 2c. 1540. 179

ligiösen Streitigkeiten nicht auf Neichstagen verhandelt und entschieden werden sollte, denn auf solchen Versammlungen lag stets die Gefahr sehr nahe, daß der kirchliche Standpunkt hinter dem politischen und nationalen zurücktreten werde. Zudem waren dergleichen Verhandlungen schon in gewissem Sinne an sich dem Interesse der gesammten Ehristenheit und der Autorität des römischen Stuhles höchst präjudicirlich. Man wollte die großen Fragen auf dem legitimen und durch die Erfahrung von Jahrzhunderten bewährten Wege eines allgemeinen Concils lösen. Hierbei ließ man sich nicht durch die dem Zusammentritt eines Concils entgegenstehenden großen Schwierigkeiten und Hindernisse abschrecken; man vertraute in Rom überhaupt bei der ganzen Frage nicht auf die menschliche Vernunst, sond überhaupt bei der ganzen Frage nicht auf die menschliche Vernunst, sond bie harüber hinausgehende Gnade Gottes <sup>1</sup>.

hier zeigt sich nun aber ber Gegensatz bes papstlichen und kaiserlichen Standpunktes recht beutlich.

Die Specialconvente und Religionsgespräche in Deutschland, welche ber römische Stuhl als ein Präjudiz seiner Autorität und als eine Be= einträchtigung ber Nechte der gesammten Christenheit betrachten mußte, erschienen dem Kaiser Karl durch seine politische Lage und durch die veränderte Haltung eines Theiles der Protestanten unumgänglich ge= boten.

. Die Erfahrungen des letzten Jahrzehntes sprachen nicht für die An= schauung des Kaisers<sup>2</sup>. Auch kann es nicht zweiselhaft sein, daß der Standpunkt des Papstes und der katholischen Kirche weiter aussehend, universeller war. Die Lehren der katholischen Religion betreffen nicht ein Land, sondern alle; Differenzen von solcher Wichtigkeit konnten nicht ohne Schaden der gesammten Kirche von einem Lande entschieden werden<sup>3</sup>.

Es ist in unserer späteren Zeit, in der wir die Consequenzen der früheren Handlungen überblicken, leicht, über den falschen Weg, welchen Karl V. durch die 1540 von Neuem inaugurirte Concessions= und Ver= mittlungspolitik einschlug, abzuurtheilen <sup>4</sup>. Um gerecht zu sein, muß man jedoch die ganze damalige politische wie kirchliche Lage gebührend berück= sichtigen.

Der Raiser wie sein Bruder Ferdinand waren durch ben Mangel

<sup>3</sup> Ibid. p. 267.

<sup>4</sup> Dieß ift in nicht gerechter Beise geschehen in einem Artikel ber Hift-polit. Bl. 16 S. 85 ff

i.

<sup>1</sup> Morone hat bieß flar ausgesprochen; vgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon i. J. 1539 (chrich Morone: Questi conventi mai possono essere cosi ben regulati che siano fatti senza detrimento della parte de Cattolici et accrescimento della parte contraria *come la sperientia de molti anni in qua ha dimostrato*. Lämmer, Mon Vat. p. 243.

180 Gegenjatz bes päpftlichen und faiferlichen Standpunttes 2c. 1540.

an Geldmitteln, sowie durch die fortwährend brohende Haltung der Türken und Franzosen an jedem energischen Auftreten gelähmt. Anwendung von Waffengewalt wollten Beide auch jetzt auf keinen Fall<sup>1</sup>. Judem hoffte der Kaiser noch immer auf die Möglichkeit, vermittelst einer gütlichen Ausgleichung den Frieden Deutschlands herstellen zu können. Diese Hoffnung trübte seinen Blick, wie benjenigen der Erspectanten. Und nun wurde er gerade zu dieser Zeit durch die veränderte Haltung eines Theiles der von der Kirche Abgewichenen in dieser seinen Hoffnung sehr bestärkt. Die 1540 zu Schmalkalben tagende Versammlung der Theologen des neuen Rirchenthums faßte ihr Gutachten dahin ab, daß man den Bischöfen, wenn sie dere zuließen, die Jurisdiction zurückgeben könne<sup>2</sup>. Die Theologen des Herzogs heinrich von Sachsen behnten diese Erklärung sogar auf den Primat des Papstes nach menschlichem Rechte aus.

Weit wichtiger aber war die veränderte Haltung des Landgrafen Philipp von Hessen. Die Theologen des neuen Kirchenthums hatten diesem Fürsten ganz geheim die Eingehung einer zweiten Ehe noch bei Ledzeiten seiner ersten Gemahlin gestattet. Das Gerücht von diesem Standal verbreitete sich durch ganz Deutschland und bis nach der Schweiz-Allenthalben tadelte man den Landgrafen und die Theologen, welche seine That gebilligt<sup>3</sup>. Nun war aber Bigamie nicht bloß in der Mei= nung des Bolkes, sondern auch ausdrücklich durch die Neichsgesetze ver= boten. Der doppelbeweibte Landgraf fürchtete deßhalb den Richterspruch des Kaisers. Er, der bis dahin am verwegensten und ertremsten die Sache des Landeskirchenthums versochten, war jetzt in Folge seiner Bi= gamie entmuthigt und voll Furcht. In dieser Stimmung faßte er den Entschluß, sich freiwillig dem Raiser zu nähern. Er zog sich deßhalb langsam von dem schmaltaldischen Bunde zurück und ließ dem Kaiser

<sup>2</sup> C. R. III, 988.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Jahre 1538 fanben Berhanblungen zwijchen Karl V., Ferbinand I. und Franfreich zur amicabil reduction delli desviati da nostra santa fede statt. Bgl. Lämmer, Analecta p. 10. Am 18. Juli 1538 schrieb Karl an seinen Bruber: Et considerar imprimis di persuader alli desviati di nostra antiqua religione di redurse, et accordar amicabilmente. Lämmer, Mon Vat. p. 191. In einem Briese vom 15. Sept. 1539 schilbert ber Kaiser seine Streben nach Wieberherstellung ber religiösen Einheit Deutschlands burch friedliche Mittel. Gleich ber erste Satz bes Brieses lautet: Primeramente tener por maxima para con todos, asi con los catolicos como con los desviados, que la intencion del Emperador ha sido siempre y es de reducir benigna y clementemente la dicha Germania en union cristiana y pacificarla y entretenerla en buena justicia y policia. Döllinger, Beiträge I, 22 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Füsslin, Epistolae reformat. helvet. p. 198. — C. Schmidt, Melanchthon S. 369 f.

gegenüber einige Nachgiebigkeit und Versöhnlichkeit in der Religionssache burchblicken. Er ging auf den kaiserlichen Plan, den religiösen Zwie= spalt durch Religionsgespräche zu beenden, cin. Bei jeder Gelegenheit suchte er sich jetzt den Schein eines in religiösen Dingen conciliatorischen Fürsten zu geben. Er erklärte sich bereit, die weltliche Macht der Bi= schöfe zu dulden. Bezüglich der Messe, meinte er, könne man sich ver= gleichen, wenn nur beiderlei Gestalt erlaubt werbe<sup>1</sup>.

Natürlich entstand durch dieses friedlichere Betragen des Landgrafen eine Spannung zwischen ihm und den Schmalkaldenern. Gleichzeitig brach unter den Theologen des neuen Kirchenthums ein Zwist aus — der sogenannte antinomistische Streit<sup>2</sup>.

Alles dieß bestärkte ben Kaiser, ber außerdem durch die brohende Haltung der Türken, Franzosen und Baiern<sup>3</sup> zu einer Concessions= und Vermittlungspolitik gegenüber ben protestantischen Fürsten gedrängt wurde, in seiner alten Ansicht, der religiöse Zwiespalt Deutschlands werde sich durch eine weise, vermittelnde Politik des Friedens heilen lassen. Mit neuem Eifer betrieb er, unterstützt von dem gleichgesinnten Granvella, das Zustandekommen eines Religionsgespräches. Auf den 6. Juni 1540 schrieb er zu schleuniger, friedlicher Vergleichung der Religionssache einen Tag nach Speier aus. Er lub die beiden Häupter des schmalkaldischen Bundes ein, persönlich zu erscheinen 4.

Die Antwort ber Protestanten mußte jedoch bie Hoffnungen auf eine friedliche Einigung sehr herabstimmen. In einer weitläufigen Er= klärung sprachen sie sich ben kaiserlichen Gesandten gegenüber auf das Bestimmteste aus, daß sie bei der Augsdurger Confession und Apologie unbedingt stehen zu bleiben gedächten<sup>5</sup>. In ihrer Antwort auf das Aus= schreiben Karls verlangten sie sogar, der Kaiser solle die Katholischen dahin weisen, daß sie von den Meinungen, welche dem Worte Sottes, der heiligen Schrift und ber apostolischen Lehre nicht gleichmäßig seien, abständen<sup>6</sup>. Dieß aber war ja eben Gegenstand des Streites, benn jede Partei behauptete, ihre Lehre sei dem Sinne der heiligen Schrift gemäß und diejenige der Gegner bemselben widersprechend. Wenn dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rommel a. a. O. III, 85.

<sup>2</sup> Bgl. über benfelben Döllinger, bie Reformation III, 372 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der baierische Kanzler Leonhard von Ed antwortete am 8. Jan. 1540 bem Landgrafen Philipp auf bessen Anfrage, was es zu bedeuten habe, daß man in Baiern so viel Kriegsvorbereitungen treffe: nicht gegen die Protestanten seite man sich in Verfassung, sondern vielmehr gegen den Kaiser, bessen Bündniß mit Frankreich ber beutschen Freiheit Gesahr brohe. Urchivalische Nachricht bei Ranke, Deutsche Geschichte IV<sup>3</sup>, 145.

<sup>\*</sup> Hortleber a. a. D. I, 157 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wald XVII, 432—450. C. R. III, 989 sq. <sup>6</sup> Wald XVII, 462.

#### 182 Gegensatz bes papftlichen und taiferlichen Standpunktes 2c. 1540.

Proceß einen Ausgang gewinnen sollte, so mußte es einen Richter geben<sup>1</sup>. Die Protestanten aber weigerten sich im Voraus, einen solchen anzuerkennen: in Schmalkalben erklärten sie bem kaiserlichen Besanbten: "Gottes Wille kann nimmermehr aus menschlicher Opinion und Meinung erkannt werden, sondern wie St. Johannes sagt: Der Sohn Gottes, ber in des Baters Schoos ist, ber hats uns angezeigt. Raiserliche Majestät wollen doch besehlen, diesen Doctor, unseren lieben Herrn Zesum Christum, einen Richter sein in diesen Religionssachen!<sup>2</sup>

Was war von dem Religionsgespräch zu hoffen, wenn die Proteftanten solche Forderungen stellten? Der bei dem Kaiser anwesende päpstliche Legat hatte so Unrecht nicht, von solchen Verhandlungen über= haupt abzurathen. "Da die Protestanten außer dem Augsdurgischen Bekenntnisse, welches sie niemals recht gehalten, noch viele andere, vom katholischen Glauben abweichende Artikel hätten, so mürden, wenn man sich mit ihnen einließe, sie gar bald wie Aale den Händen ent= jchlupfen."

Rönig Ferbinand indeffen blieb bei seinem wohlgemeinten Borbaben. Um ihm nicht birect entgegenzutreten, gab ber Bapft nach. Dem bei Ferdinand beglaubigten Runtius, bem gewandten Morone, marb ber Auftrag gegeben, ben König auf den Reichstag zu bealeiten. Die für benselben am 15. Mai ausgestellte Inftruction mabrt ben papitlichen Standpunkt in jeber Binsicht. Den Legaten und Nuntien,' beißt es in berfelben, werbe beshalb feine volle Facultät gegeben, weil es gang widersinnig, schwierig und höchst gefährlich fein wurde, wenn eine Ber= änderung ber hl. Gebräuche und Gesete, welche von ber ganzen Kirche so viele Jahrhunderte angenommen und beobachtet seien, nicht einem Generalconcil ober bem Papste, sonbern bem Urtheil weniger, nicht competenter Versonen in so kurger Zeit und an einem ungeeigneten Orte anvertraut werben murde. Werbe von Einigen bie Nothwendiakeit ber Wiederherstellung ber Gintracht hervorgehoben, fo fei gelaffen zu erwiedern, man muffe bas heil ber Seele Allem vorziehen und burfe nach ben Worten bes Apostels nicht Unrecht thun, bamit baraus Gutes hervorgebe: am allerwenigsten aber bürfe man ein folches Unrecht begeben, aus welchem allgemeines Aergerniß und Verderben für bie Nachbarlande folgen

<sup>1</sup> R. A. Menzel a. a. D. II, 104. <sup>2</sup> Balch XVII, 445.

<sup>3</sup> Raynald ad a. 1540 n. XV. Betreffs des Nichthaltens der Augsburger Confession fei nur an beren Worte über die geistliche Jurisdiction erinnert. Diese Worte blieben eine Theorie. Die Fürsten und Obrigsteiten des neuen Kirchenthums, welche die Confession unterzeichnet hatten, suhren ganz ungestört fort, die Jurisdiction der Bischöfe innerhalb ihres Territoriums unmöglich zu machen und das Kirchen= wesen nach ihrer eigenen Ansicht einzurichten. Begensatz bes papftlichen und faiserlichen Standpunktes 2c. 1540. 183

tönne.<sup>44</sup> Die Inftruction weist weiterhin ben Nuntius an, augenblicklich die Bersammlung zu verlassen und nach einer nahe gelegenen Stadt sich zu begeben, wenn in den Unterhandlungen etwas Berletzendes gegen den apostolischen Stuhl vorkommen sollte. Der Nuntius selbst wird ferner ermahnt, auf dem Reichstage sich von jeder Religionsdisputation fern zu halten; jedoch dürfe er in kluger und geschickter Weise die katho= lischen Stände in ihrem Glauben stärken und sie ermahnen, keine Alenderung undesonnen und ohne Zustimmung des Apostolischen Stuhles zuzugeben<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Instructio pro R. D. Ioanne Episcopo Mutinensi Apostolico Nuntio missa ex urbe per D. Stephanum Dordonium d. XV Maii 1540 bei Lämmer, Mon. Vat. p. 262-266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1540 n. 32.

# V. Der Hagenaner Tag und das Wormfer Religionsgespräch. (1540/41.)

`

## 1. Der Sagenauer Tag 1.

Die völlig unversöhnliche Gesinnung bes Rurfürsten von Sachsen zeigte sich recht beutlich bei ben Vorverhandlungen für die nach Speier ausgeschriebene Versammlung. Dem Kaiser hatte er es rund abgeschlagen, bem bevorstehenden Tage beizuwohnen. Er arbeitete jetzt auch daran, das Erscheinen des Landgrafen in Speier zu hintertreiben.

Am 21. Mai 1540 meldete er Letzterem, er sei fest entschlossen, ben Speierer Tag nicht zu besuchen und er hoffe, daß auch der Landgraf demselden nicht beiwohnen werde, in betrachtung und erwegung der sorg und vhar (Geschr), so E. L. und uns darauf stehet. Zu= deme so wir personlich dahin kommen, oder uns aus unsern Landen personlichen in die nehe begeben, das wir schwerlichen mit fugen vor entschafft der handlung werden wider abkommen mugen, und wurde doch wie zu Frankfurt die handlung geserlichen verzogen und allerlei gesucht werden'<sup>2</sup>.

Die Bemühungen bes sächjischen Rurfürsten waren überflüssig, benn auch ber Landgraf war fest entschlossen, nicht nach Speier zu geben.

Die Gründe, welche ihn hierzu bestimmten, waren freilich ganz anderer Art, als diejenigen, welche der Kurfürst von Sachsen hatte. Landgraf Philipp setzte dieselben seinem Theologen Butzer in einem vertrauten Schreiden auseinander. Er gehe, schreidt Philipp, nicht nach Speier, weil er, um nicht in ein schweres Laster, wofür ihn Gott fürder behüten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Außer ben gebruckten Quellen habe ich für biejen Convent einen bisher noch gar nicht benutzten Actenfascifel bes Frankfurter Stabtarchivs (\* Reichsangelegenheiten Betreffendes. I, Acten. Fasc. 127 n. 9162) burchgearbeitet. In bemselben befinden sich die Berichte ber Frankfurter Abgeordneten an den Rath über ihren Aufenthalt in Hagenau. Diese Gesandten waren Johann von Glauburg und Ort zum Jungen. <sup>2</sup> Reubecker, Urtunden S. 388.

solle, zu fallen, eine Frau mitnehmen musse, welches in dem einen Falle, wenn er Christina mitnähme, allzu kostspielig, in dem andern, da nichts verschwiegen bleide, gefährlich und bedenklich sei! 1

Aus diesem Grunde war es also vergeblich, daß die dem Doppel= beweibten glaubensverwandten Städte benselben baten und beschworen, auf ber vom Kaiser ausgeschriebenen Versammlung zu erscheinen.

Die Gründe, welche bie protestirenden Städte für bas persönliche Erscheinen bes Landgrafen vorbrachten, waren keineswegs unbebeutend.

Der Bürgermeister und geheime Rath zu Augsburg setten bem Landgrafen am 23. Mai 1540 auseinander, daß "wiewol ihnen zu vermei= dung schweren costens und anderer umbstand nichts lieber sei', als die Abwesenheit der Fürsten, sie doch der Meinung seien, daß es "notwendig und gut sein solt, das sich hochgedacht unser gnedigst und gnedig Herrn, Churfürsten, Fürsten und Stende der Christlichen vereinigung, wo nit all, doch die gelegnisten und ber mererteil aigner person, an das ort, dahin der tag noch fürgengig wurd, versugt hetten. Dann was die gegenwertigkeit der Häupter Inn allen wichtigen sachen thut, wissen E. F. G., als ein hochvernunstiger Fürst vor uns.'

"Daneben muß auch nit minder bedacht werden, was glimpffs und gnad unsern gnedigsten und gnedigen Herrn den Fürsten aus personlichen gegenwertigkeit, dagegen aber was nachrebe und verdacht aus dem aussen bleiben mag ufferlegt werden, zumal so wir statlich vernommen, wie auch solchs die jungst der kay. Mt. gegebene antwort ausweist, das Ir Mt. von Herten geneigt und begierig, die spann in der Religion hinzulegen, welchs aber dem Babst und dessellen Religionsverwandte gar nit wol zu mut oder gemeint ist."<sup>2</sup>

In ganz ähnlicher Weise baten am 25. Mai 1540 ber Bürger= meister und geheime Rath ber Stadt Ulm ben Landgrafen, er möge ben Lag perjönlich besuchen.

Als alles bieß nichts half, fandten die in Ulm versammelten Gefandten der Städte Augsburg, Konstanz, Ulm, Reutlingen, Biberach, Schwädisch=Hall, Heilbronn, Memmingen, Lindau, Kempten und Jönn ein in gleichem Sinne abgesaßtes Collectivschreiben an Philipp von Helsen<sup>3</sup>. Allein alle ihre Gründe konnten ebenso wenig den Landgrafen wie den Kurfürsten zu einer Aenderung ihres Entschlußics bestimmen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rommel, Philipp ber Großmüthige II, 424. Bur Erklärung ber Acußerung Philipps sei noch bemerkt, daß seine Bigamie ansangs seher geheim gehalten wurde; Margaretha von ber Saal, insgemein die linke Landgräsin genannt, wohnte meist zu Spangenberg; bei kurzen Reisen wurde sie ber vom Abel brohenden Gefahr wegen mit Geharnischten umgeben. Rommel II, 418.

<sup>2</sup> Neubeder, Urfunden G. 396 f.

<sup>\*</sup> Neubecter a. a. D. S. 399 f. (Das Schreiben Ulms) S. 405 ff. (Das

186 Der Hagenauer Lag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41.

Die Häupter des schmalkaldischen Bundes sühlten übrigens das Ungehörige ihres Betragens sehr wohl. Sie sannen deßhalb auf Entschuldigungsgründe. Der Landgraf konnte nun selbstverständlich den oben angedeuteten wahren Grund seines Ausdeleibens nicht vorbringen lassen. Er instruirte seine Räthe deßhalb dahin, sie möchten die Entzschuldigung "nehmen zum tail aus der letzten schriftt, so der Churfürst und wir an die kap. Mt. gethan haben, zum tail auch aus des Jegentails stenden selbst außenpleiden, nachdem deren one Zweisel vil in aigner person nicht erscheinen werden, und zum dritten aus der große des Hanbels und dem gemeinen Judicio, das man alweg in dieser verhandlung gehabt hat, als nemlich ein lange Zeit zu rechter grundlicher erwegung thun ersordern.<sup>4</sup>

In berselben Instruction wird den heffischen Rathen befohlen, eine "driftliche handlung und gespreche nicht abzuschlagen, jo fern bie chriftlich und fridlich furgenommen wirdet. Und auf den fhall.' fagt die Inftruc= tion weiter. binget uns. muß bie handlung ber gestalt angefangen werben. bas man fage: wie wol bie Zeit zuvil kurz gewesen sei, als bas biefer theil ire Räthe, Theologen und Diener bermassen nicht haben abfertigen mogen, als bie nottburfft sollicher handlung woll bet erfordert, nichts besto weniger so mocht man innhalt bes abschieds zu Franckfurt christ= lich gesprech und handlung wol leiden, boch biefer gestalt, bas zu follicher verhandlung ein bequemer platz verordnet werb, zum aubern bequeme Zeit, bie leuth dazu gehorig zu schicken, damit man zu sollicher handlung bequemlich komen möges. Wenn bief jedoch unmöglich sei, jo muffe man bören, wie es ber kaifer und konig mit bem andern teill fahret, wie und wovon sie handeln und sich barnach richten. Allein bas baruff fort gestanden werd, bas man sich mit kay. u. kon. Mt. in sonderliche gefprech und handlung nit einlaffen mocht, mit gren Mtn. bavon zu bis= putiren, benn folichs wolte ne, wie 3r Mt. woll ermeffen mochten, biefem teil zum hochsten nachteilig und ein ursach sein. bas gre christliche notturfft, nach gelegenheit ber sach volkomenen ober gnugsam an tag bracht werben konnte, sonnder sollte ne zu biesem mahl von Sachen gerebt und gehandelt werben, das bann folichs geschehe in maffen ber abschieb ju Francfjurt bavon meldung thut, damit beider teil notturft in dieser groffen lache furbracht konnte und mochte werden." Im Folgenden wird bann ben Räthen noch besonders eingeschärft, ,bas Babsts Oratores nicht zuzelassen'. Betreffs der Lehre follten fich die Rathe nicht von ber

Collectivschreiben ber Stäbtegesandten. Vgl. auch S. 411 ff.) Am 8. Juni 1540 versicherte Johann Friedrich abermals bem Landgrasen, ein persönliches Erscheinen auf bem Lage sei nicht nothwendig. A. a. D. S. 419 ff., vgl. S. 424 ff. 489 ff. <sup>1</sup> Neubecter S 457.

Justification abfuren lassen' und "uff ber ubergeben Confession und Apologia strack, endlich und unabgewichen pleiben und inn bem wenigsten barin nit zurücktreten'; in den Ceremonien könnten sie sich dagegen nachsichtiger erzeigen <sup>1</sup>.

Die ganze Instruction zeigt recht beutlich, baß von Seiten ber Protestirenden eine Nachgiebigkeit nur in ganz unwesentlichen Dingen zu erwarten war.

Da Speier wegen einer ansteckenden Krankheit (,sterbender leufft halbers) nicht sicher war, wurde die dahin ausgeschriebene Versammlung nach Hagenau verlegt.

Auch Morone fand sich bort ein <sup>2</sup>. Am 1. Juni hatte er Aubienz bei König Ferdinand. Er überreichte ihm ein päpstliches Breve und erklärte ihm, daß, obgleich ber Papst einen Widerspruch zwischen ber Wichtigkeit ber Sache und ber kurzen Zeit zur Vorbereitung derselben finde, er doch im festen Vertrauen auf die wahre Neligiojität und ben frommen Sinn des Kaisers und des Königs sich zufrieden gebe, denn er sei fest überzeugt, daß in Anwesenheit der beiden Majestäten Nichts zum Schaden der Ehre Gottes, unserer wahren alten Neligion oder des Apostolischen Stuhles beschlossen würde<sup>3</sup>. In diesem Vertrauen sende der Papst den Cardinal Marcell Cervino nach Deutschland. In seiner Antwort beklagte sich Ferdinand bitter über die Nachlässignen. Diese verschlicken sich allein durch Unwissenders der Geistlichen. Diese verschlten sich nicht allein durch Unwissender und schlechtes Leben, sondern sie sein Auch bösen Willens<sup>4</sup>.

Mit biesen Klagen des römischen Königs, welche sich vor Allem gegen die fürstlichen Bischöfe Deutschlands richteten, stimmen die Beobachtungen Morone's völlig überein.

"Der Geist ber Bischöfe ist wirklich," schreibt ber Bischof von Mobena am 15. Juni 1540, "wie Se. Majestät fagt, weibisch in ben Dingen, in welchen er männlich sein sollte, wie im Widerstand gegen die Gegner unseres Glaubens, und männlich in den Angelegenheiten, in benen er

<sup>3</sup> In ähnlicher Beije brüchte sich Carb. Farnese am 19. Mugust 1540 aus: Perchè la presentia sola di sua maestà cesarea, oltre a molti altri respetti, fia bastante ad impedire molte cose, quando saranno per nascere... per la ferma opinione che (Sua Santità) tiene, che sua maestà cesarea non sia per comportare che in presentia sua la fede christiana riceva alcuno preiudicio. Archivio di stato in Firenze. Carte cerviniane fil. 2. num. 22. (Mitgetheilt von De Leva im Archivio Veneto IV, 1 p. 27.)

<sup>4</sup> Bericht Morone's an Carb. Farnese d. d. Hagenau, 2. Juni bei Lämmer, Mon. Vat. p. 269 sq.

<sup>1</sup> Reubeder S. 453-471.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seine Instruction f. o. S. 182 f.

188 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgeipräch. 1540/41.

weibisch sein sollte, nämlich im Trinken und Concubinenwesen. Deßhalb widerstreben sie bem Eintritt in die katholische Liga und eilen im vollen Laufe ber Concordia zu... Diese Bischöfe wollen im Frieden leben, wenn er nur für ihr Leben aushält, und sie freuen sich zu vernehmen, daß die Lutheraner nun keine Kirchengüter mehr einziehen wollen.'

Bon allen Bischöfen kann Morone nur ben von Wien und ben er= wählten Bischof von Trient loben<sup>2</sup>. "Alle übrigen verrathen keinerlei Achtung vor bem Apostolischen Stuhl."

"Von allen Seiten vernehme ich,' fährt Morone fort, ,bunch ver= schiedene Zeugen, daß sie nur ihren Vortheil im Auge haben. Zwar könnte auch an mir und meiner Unwürdigkeit die Schuld ber Vernach= lässigung liegen, ich glaube mich aber nicht zu täuschen, wenn ich für gewiß aunehme, daß sie von der geringen Zuneigung der Bischöfe zum heiligen Stuhle herrühre, und von einem aus der Unwissenheit herstam= menden Gelüste, sich vom Joch des Gehorsans zu befreien.'<sup>3</sup> Morone fürchtet deghalb das Schlimmste, ben Abfall von ganz Deutschland.

Die Nachlässigkeit ber Bischöfe war in ber That außerorbentlich groß. Diejenigen von Briren, Konstanz, Passau, Freisingen, Regensburg, Basel, Würzburg, Bamberg, Eichstädt kamen gar nicht nach Ha= genau<sup>4</sup>.

Von benjenigen, welche auf bem Convent erschienen, waren manche in Bezug auf ihre kirchliche Stellung nicht unverdächtig. So z. B. ber Bischof von Augsburg. Bon bem Kölner Erzbischof mußte Herzog Lubwig von Baiern zu erzählen, daß er ungefähr in zehn Jahren keine Meffe mehr gehört habe und weder Kirch noch Gottesdienst achte; ,er trägt,' schreibt ber baierische Herzog, ,einen langen Bart und Nock mit weiten Aermeln, der blöslich die Knie bebeckt, ein Wehr, die unterm Nock fürgeht.' Bon den übrigen Bischöfen bemerkt Herzog Lubwig: "Trier wissen wir weber zu loben, noch zu schelten; Mainz ist nicht hier, unsere Bischöff und berselben Botschaft sind alle verzagt und so furchtsam, auch karg, daß sie wenig achten, wie es um die Religion stund, wenn sie nur möchten Fried haben.'5

<sup>1</sup> Morone an Carb. Farneje bei Lämmer, Mon. Vat. p. 275 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer l. c. 277. 278. 279. 285. <sup>3</sup> L. c. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Episcopi nostri, făritê Că an Carbinal Contarini, ultra quam dici potest, supinam habent negligentiam in Religionis causa, nam ex nostro angulo defuerunt ect. Raynald ad a. 1540 n. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Stumpf, Baierns polit. Gesch. 1, 228. Das Urtheil über ben Erzbischof von Trier ist falsch; s. u. S. 194 A. Der Rölner Erzbischof Hermann von Wied knüpfte hier in hagenau jene Verbindung mit Buter an, die später so folgenreich werben sollte. Als Räthe begleiteten ihn Gropper und ber halb protestantische Beter Medmann. Bgl. Wolters, Konrad von heresdach S. 107 f. Eingehende Mit-

#### Der hagenauer Tag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41. 189

Die Matt- und Schwachherzigkeit ber meisten geistlichen Würbenträger zeigte sich auf bem Hagenauer Tage von Anfang bis zu Ende. Der eifrige Bischof Faber von Wien, ben König Ferdinand mit nach Hagenau genommen, hatte für die Verhandlungen Alles trefflich vorbereitet und die einzelnen Punkte, welche ben Protestanten entgegengehalten werden sollten, zusammengestellt.<sup>4</sup>. Unter diesen Punkten findet sich einer, der die Partei des neuen Kirchenthumes moralisch sehr schwer traf. Er schlug nämlich vor, ben Protestanten zu beweisen, daß sie ihr eigenes Glaubensbekenntniß, die Augsburger Confession, niemals gehalten hätten und heute noch nicht hielten<sup>2</sup>. Daß dieß Argument, welches den Kern der Sache traf, so weit uns bekannt ist, nicht vorgebracht wurde, darf man wohl der traurigen Ge= sinnung jener fürstlichen Bischöfe zuschreiben.

Zu Anfang Juni versammelten sich die Fürsten und Theologen beis ber Theile in Hagenau. Die Fürsten des neuen Kirchenthumes hielten es nicht für nöthig, persönlich in Hagenau zu erscheinen, sondern schickten ihre Gesandten und Theologen; mehr, um auf Alles zu merken, als um thätigen Antheil zu nehmen.

Der Kurfürst von Sachsen gab seinen Gesandten die Weisung, was ihnen vorgehalten würde, anzuhören, aber zu antworten, sie hätten zu einer Entscheidung zur Zeit noch keinen Besehl<sup>3</sup>.

Bon ben protestantischen Theologen erschienen unter anderen Myconius, Buther, Brenz, Blaurer und Urbanus Rhegius 4. Derjenige, ber bei allen bisherigen Vermittlungsverhandlungen die größte Rolle gespielt, Melanchthon, fehlte. Mit dem Vorgefühl einer schweren Krankheit hatte er sich, von Sorgen und Gewissensbissen gequält, von Wittenberg nach Hagenau auf den Weg gemacht: in Weimar blieb er, dem Tode nahe, liegen. Die Ursache seiner Krankheit war "Grämniß und Schwermuth"

theilungen über bie Besprechungen, welche Gropper in hagenau mit Buter hatte, gibt Dr. C. Barrentrapp, hermann von Wied S. 109 ff. B. legt seiner Darstellung eine bisher fast gänzlich unbeachtet gebliebene Schrift Buters: "Bon ben einigen rechten wegen und mitlen beutsche nation in christlicher religion zu vergleichen und was barfür und barwiber auf ben Tagen zu hagnaw, Worms und Regensburg Anno 40 und 41 und seither furgenomen und gehandelt worden ist. Mit war= haffter verantwortung auf bas ofsenbar falsch erdichtes anklagen bas sich an die Rei. Mt. D. Johann Gropper wider Mart. Bucerum angemasseit hat' 1545, zu Grunde.

<sup>1</sup> Praeparatoria pro futuro Spirensi Conventu aus ber Baticanischen Bibliothet zuerst veröffentlicht von Lämmer, Melet. Roman. Mantissa p. 149–154. Bgl. Raynald ad a. 1540 n. 34 sq.

<sup>2</sup> Ut ostendatur eis ex ordine, quod propriam Confessionem Augustae factam numquam servaverint nec hodie servent. Ibid. p. 150.

- 3 Neubeder, Urfunden S. 419 f. 431.
- 4 Neubeder, Actenftude S 235 f.

190 Der hagenauer Tag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41.

über die Bigamie des Landgrafen, sowie ein Brief eben dieses Landgrafen, in welchem er seine Absicht, die Gutachten Luthers und Melanchthons über seine Bigamie bekannt zu machen, kund gab<sup>4</sup>. Melanchthon wurde zwar gerettet, allein seine Reise nach Hagenau mußte er aufgeben. Er selbst mochte dieß nicht bedauern, denn man hatte die Freiheit seiner Be= wegung schon vorher nach allen Seiten hin eingeschränkt. Luther selbst wollte und durfte nicht erscheinen.

König Ferdinand war schon am 23. Mai nach Hagenau gekommen, um sich vorher allein mit den katholischen Fürsten zu besprechen. Allein "der handel ging noch nicht sonderlich von statten, weil die Fürsten langsam ankamen"<sup>2</sup>, besonders die fürstlichen Bischöfe beeilten sich aar nicht.

Ferdinand verhandelte anfangs nur mit den Katholiken. Am 12. Juni legte er ihnen seine Proposition vor. Morone fand dieselbe "wenig vortheilhaft für den Apostolischen Stuhl, weil derselbe in der Proposition gar nicht erwähnt wird'<sup>3</sup>.

Am 14. Juni beriethen bie anwesenden Fürsten und Gesandten über bie Proposition, sie konnten jedoch noch nichts beschließen, weil die drei geistlichen Rurfürsten und ber Herzog von Baiern noch immer nicht er= schienen waren <sup>4</sup>.

1 Matth. Ratenberger berichtet hierüber Rolgendes: "Da nun eben zumal auß= brach, wie ber Landgraf ju Seffen neben feinem rechten Chegemabl auch bie von ber Sahla geehelicht, und man fich vermuthen mußte, bag gemelbete That bem Evangelio bei ben Bäpftischen einen großen Schimpf und nachtheil bringen murbe, ging folches bem Bhilippo gar febr ju Bergen. Denn er fab und merkte, ba er babin (nach hagenau) ziehen murbe, baf folches bem lutherischen Theile gar einen großen Stoß thun murbe. Injonberbeit fiel ihm biefes besto ichmeralicher vor, weil er je und allezeit zu biefem Landarafen eine fonderliche hoffnung und Buneigung getragen, ber aber nunmehro ein folches Mergerniß begangen hatte; wiewohl etliche fagen wollen, es fei ihm biefer Schwermuth baber entstanden, bag er foldes, bes Landarafen, unfertiges Bornehmen auf Persuafion und Ueberrebung feines hofpredigers Dionyfii follte gebilligt haben, welches ihm aber nachher zu hofe zum höchsten geunbilliget. Barb berhalben mehr aus Grämniß und Schwermuth benn anderer Ursachen jo heftig trant, daß er auch von allen Kräften kam, und nicht anders benn ber gewisse Lob an ihm zu gewarten war. C. R. III, p. XVII; vgl. Erl. A. 59, 25. Ueber ben gornigen Brief bes Land= grafen an Melanchthon vgl. R. G. Breticneiber, ,bie Urfache von Melanchthons plöglicher Krankheit auf feiner ersten Reise nach hagenau zur Eröffnung bes Gefprächs' in Jugens Zeitschr. f. hift. Theologie Bb. 2 (1832) S. 284 ff.

<sup>2</sup> Hortleber a. a. O. I, 161.

<sup>3</sup> Bericht vom 15. Juni an Carb. Farnese bei Lämmer, Mon. Vat. p. 275, vgl. p. 297; vgl. Raynald ad a. 1540 n. 40 sq.

<sup>4</sup> L. c. Herzog Lubwig traf erst am 23. Juni in Hagenau ein. "Gestert ist Herzog Lubwig zu Bayern alhie ankhommen,' berichten die •Frankf. Abgeordneten am 24. Juni an den Rath. F. A. a. a. O. S. 45. Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540,41. 191

Schon bamals schien es, als sollte bas Religionsgespräch dießmal überhaupt nicht zu Stande kommen. "Es ist die sage, ' berichten die Frankfurter Gesandten am 24. Juni, ,das die handlung der religion uff eynen gemaynen reychstag (so keys. Mt. in kurts auch ernennen werde) geschoben werden solt. Etliche aber achten es darfur dieweyl der un= kosten dem merer thayl der stenden alperaydt uffgelauffen das nutzer und bequemlicher sein solt, das albie von sachen gehandelt werde.' 1

Nach längeren Verhandlungen vereinigte man sich endlich bahin, daß Ferdinand einen Ausschuß ernannte, welcher ben Vergleichungshandel vornehmen und gutächtlichen Bescheid an die Stände abstatten sollte.

Dieser Ausschuß bestand aus den Kurfürsten von der Pfalz und Lrier, dem Bischof von Straßburg und dem Herzog von Baiern. Diese Wahl Ferdinands war keine glückliche, denn der Pfälzer Kurjürst und der Herzog Ludwig von Baiern waren specielle Feinde<sup>2</sup>. Der baierische Herzog war zudem jedem Bergleich abgeneigt<sup>3</sup>. Der Kurfürst von ber Pfalz selbst aber war eine ganz ungeeignete Persönlichkeit; schon auf der Frankfurter Versammlung hatte er in schimpflicher Weise den Apostolischen Stuhl ausgeschlossen; er selbst neigte offen zu dem neuen Kirchen= thume und hatte nur lutherische Näthe. Dieß Letztere war um so schlimmer, da der Kurfürst sich meistentheils nicht in nüchternem Zustande be= fand und sich ganz von seinen Räthen leiten ließ<sup>4</sup>.

Schon vor dem Zusammentritt dieses Ausschulsses hatte Ferdinand den gelehrten Cochläus<sup>5</sup>, damals Domherr in Breslau, mit der Abfassung einer Schrift beauftragt, welche den Verhandlungen zu Grund gelegt werden sollte. So entstand "der Rathschlag des Joh. Cochläus über die 28 Augsdurger Artikel'<sup>6</sup>.

<sup>5</sup> C. Otto, Johannes Cochläus ber humanist. Breslau 1874. Bgl. auch Lämmer, Melet. Rom. Mantissa p. 153.

<sup>6</sup> Consilium Domini Ioannis Cochlaei super XXVIII articulis Augustensibus Regi Romanorum exhibitum die 27 Iunii 1540 Hagenoae. Buerft veröffent=

<sup>1 \*</sup> F. A. a. a. D. S. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Morone an Carb. Farneje ben 23. Juni bei Lämmer 1. c. p. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Stumpf a. a. D. I, 229.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ha tutti i Consiglieri Lutherani, come S. M. sa, et più volte m'ha detto, da quali (essendo la maggior parte del tempo pieno di vino) si lascia reggere-in ogni cosa. Lämmer l. c. p. 283; vgl. 277 (egli è vecchio et sempre pieno di vino). Derselbe Kurfürst Lubwig hatte i. J. 1517 mit vielen anderen Hürsten einen Vertrag gegen das übermäßige Trinten geschlossen Wegl. L. Häussen, Geschichte ber Rheinischen Pfalz (Heibelberg 1856) I, 589 f. Uebrigens war gerade das Jahr 1540 ein sehr gesegnetes Weinjahr. Es gab damals so viel Wein, daß sich, wie ein alter Vericht sagt, viele Leute darob zu Tobe soffen. Häussen einen Religionsverhandlungen protestirten die helssichen Räthe. Neubeder, Urk. S. 503 f.

192 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41.

Im Anschluß an die 1530 in Augsburg gepflogenen Bergleichungsverhandlungen weist Cochläus hier nach, daß man eigentlich über die meisten Artikel einig geworden, und daß nur über den Glauben und die guten Werke, über den Laienkelch, die Priesterehe, die Klostergelübbe und die Messe Meinungsverschiedenheiten obwalteten. Er hoffe jedoch, daß man auch über diese bei redlicher Erwägung und einiger Nachgiebigkeit sich einigen werde. So könne man z. B. den Streit über den Glauben und die Werke leicht heben, wenn die Protestanten die katholische Lehre nur recht verstehen wollten.

Diese mit großer Mäßigung 1 abgefaßte Schrift wurde von Ferbinand und bem Bermittlungsausschuß gebilligt.

Der Kurtrierische Kanzler richtete bann im Namen bieses Ausschussen bie Lutherischen Gesandten bie Frage, ob sie damit ein= verstanden seien, daß man die Bunkte, über welche zu Augsburg eine Bereinigung erzielt worden, als etwas Abgemachtes und Zugestandenes betrachte, und daß man jeht über die unverglichenen Lehren verhandele<sup>2</sup>.

Ect legte gleichzeitig ein Verzeichniß ber verglichenen, sowie ber noch streitigen Artikel vor, das eventuell als Grundlage ber weiteren Verhandlungen dienen sollte <sup>3</sup>.

Die Protestanten wollten jedoch hiervon nichts wissen. Das taiserliche Ausschreiben, erwiederten sie, enthalte hiervon nichts und sie hätten auch keine Instructionen hierfür. "Sie wüßten sich keiner Bergleichung ber strittigen Artikel auf dem gehaltenen Reichstag zu Augsdurg zu erinnern; benn obwohl von etlichen Artikeln allerlei disputirt und gehanbelt, und Wittel von ben verordneten Ausschüffen vorgeschlagen worden, soch weber in einem noch mehrern strittigen Artikeln nicht vergleichen mögen."<sup>4</sup> Dagegen machten sie barauf aufmerksam, daß im vergangenen Jahr in Franksurt ein Vertrag geschlossen seit. bei diesem wollten sie bleiben <sup>5</sup>.

Dieser unversöhnlichen Erklärung war wenige Tage vorher ein anderer heftiger Auftritt vorhergegangen. König Ferdinand hatte näm= lich den Protestirenden beschlen, das Predigen in Hagenau zu unterlassen. Als die Protestanten diesem Beschl nicht nachtamen, wiederholte Ferdi= nand sein Gebot. "Daruff hat die ka. Mt., berichten die Frankfurter

licht von Raynald ad a. 1540 n. 49 sq., bann von Seckendorf 1. c. p. 282-292. Bgl. auch Lämmer, Bortribent. tathol. Theologie S. 62 f. 182 f.

<sup>1</sup> R. A. Menzel 2, 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Am 6. Juli. Seckendorf l. c. p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. hierüber die Mittheilungen Bretschneiders in Ilgens Zeitschr. für hift. Theol. II (1832) S. 290 ff.

<sup>+</sup> C. R. III, 1054 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Morone an Carb. Farneje b. 7. Juli bei Lämmer, Mon. Vat. p. 285 sq.

Abgeordneten am 3. Juli, ,dieß thayl, so viel von Rheten, gesandten und bottschaften damals erschienen, abscheyden lassen und niemants wie vormals beschehen die handt angebotten.' 1

Die Protestanten zeigten sich aber nicht nur über bas Berbot bes Predigens, sondern überhaupt über die ganze Berhandlung höchst unzufrieden.

Die Berichte ber Frankfurter Gesandten sind ganz erfüllt von bem Bunsche, möglichst schnell von Hagenau fortzukommen. Die Gesandten haschen deßhalb nach allen Gründen, welche ihre Entsernung motiviren könnten. Sie klagen über die große Hitz, die "Unbequemlichkapt des trancks" und andere "Ungelegenheiten", besonders aber darüber, daß die Berhandlungen so langsam fortschreiten. Die Zeit wird ihnen in Hagenau "viel zu lang' und sie sind hurchaus verdrossen. So am 3. Juli.

Zehn Tage später berichten sie abermals über die Unzufriedenheit ber protestantischen Partei, welche offendar jegliche Bergleichshandlung fürchtete. "Eß ist yderman unsers thayls der handlung wie die furgenummen alperaydt verdrussig, zudem es meniglich und ydem insonderhayt beschwerlich ist, allerlay ungelegenhayt halben, so sich alhie zutragen, die lenge allhie zu verharren, sonderlich so noch nitt sonderliche hoffnung erscheynet, das die sachen der streytigen religion zu christlicher erlicher und billicher vergleychung surgenummen wollen werden. Eß ist auch nachmals ain gengliche sage, wie ko. Mt. in kurt von hinweg verrucken werde.' Zum Schluß folgt dann noch die Bemerkung: "Es fahet soch ben tag, ob er schon seyn nützlich furgang haben solt, kurten wurt.'<sup>2</sup>

Am 24. Juli sprechen die Frankfurter Gesandten ihrem Rath gegen= über es ganz offen aus, daß es ihr schnlichster Wunsch sei, von Hage= nau fortzureisen; die Verhältnisse in Hagenau, fügen sie hinzu, seien berart, daß Niemand begehre, lange dort zu bleiden <sup>3</sup>.

Den Protestanten brennt offenbar in Hagenau der Boden unter ben Füßen: sie fürchten sich förmlich vor ben Vergleichsverhandlungen.

Es war ihnen beßhalb sehr willkommen, als einer ber Unterhändler, ber Kurfürst von Trier, wegen Krankheit plözlich abreisen mußte 4. Man

Paftor, Reunionebeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> • Bericht ber Frankf. Abgeordneten vom 3. Juli (Sambstags post Petri et Pauli apost.); F. A. a. a. O. S. 54 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* F. A. a. a. D. S. 58 f. <sup>3</sup> \* F. A. a. a. D. S. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sleich nach seiner Abreise circulirten in hagenau die verschiedenartigsten Gerüchte über seine Motive. "Etliche sagen," schreiben die Frankf. Ges. am 19. Juli (F. A. a. a. O. S. 62 f.), "es sollen seiner churfurstlichen genaden diener etlich im Augustinerkloster (do seyn c. f. g. zur herberg gewest) krand worden seyn, und alß aus besorgnus ferners unraths sich hinweg gethan haben, sonderlich so ire c. f. g. auch selbst schubst were, wiewoel darneben geredt wirdt das sich etlich kneckt

194 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41.

hoffte, er werde nicht wiederkommen. "Daraus," nach der Anslicht der Frankfurter Gesandten, "woll zu vermercken, das dieser tag sein endschafft in kurt auch erlangen wirdt."

Wohin die Neigung des sächslichen Kurfürsten ging, erhellt sehr beutlich aus einem vertraulichen Briefe desselben an den hessischen Landgrafen. Johann Friedrich erzählt bemselben von der Frrung wegen des Predigens der Neugläubigen in Hagenau und fügt dann hinzu: "Wo auch der Konig und sein anhang sunst nichts guts im Sinne hetten, so were es ebenso gut, es stieße sich die handlung des predigens in der herberge, dann an deren disputation halben."<sup>2</sup>

Bon größtem Einfluß auf das Mißlingen bes Hagenauer Eini= gungsversuches war endlich die Wirksamkeit eines Fremden. Dieser Mann war Johann Calvin.

Er war in Hagenau thätig nicht nur im Intereffe ber antikatholischen Partei, sondern vor Allem im Interesse ber französischen Politik. Denn noch immer betrachtete ber Gelehrte von Noyon sich als Unter= thanen des französischen Reiches, König Franz I. als "seinen" König. Seine sehnsüchtige Hoffnung war die, diesen König für die Sache der "Reformation" zu gewinnen. Die gerade damals wieder mit großem Eiser betriebenen Verhandlungen über einen Vund Frankreichs und ber protestantischen Stände Deutschlands gegen den Kaiser Karl erhielten in ihm einen feurigen Fürsprecher und eifrigen Beförderer.

Man weiß nun allerdings nicht, auf welche Weise er in diesem Sinne in Hagenau gewirkt, aber das steht fest, daß der "allerchristlichste König" von Frankreich von der damaligen Thätigkeit des emigrirten Retzers in hohem Grade erbaut war. Durch seine Schwester Margarethe ließ Franz I. den Genser "Reformator" bitten, fortzusahren, der Krone Frankreich gute Dienste zu leisten<sup>3</sup>.

Außer Calvin hatte sich auch noch ein französischer Botschafter in Hagenau eingefunden. Derselbe suchte vor Allem den Herzog Ludwig von Baiern, dessen antikaiserliche Gesinnung in Paris sehr gut bekannt war, zu gewinnen. Er überbrachte dem baierischen Herzoge nebst vielen

1 \* F. A. S. 62. 2 Neubeder, Urfunben S. 514.

<sup>3</sup> J. 28. Rampschulte, Johann Calvin, seine Kirche und sein Staat in Genf (Leipzig 1869) S. 331.

im Luzelnburger landt versammlen solten, baraus ire c. f. g. beschebigung ires landts besorgen müst." Uebrigens reiste ber Trierer Kurfürst wirklich wegen Krankheit ab; er starb, wie die Frankf. Ges. am 24. Juli berichten, noch auf der Reise. Die genannten Abgeordneten spenden ihm bei dieser Gelegenheit das Lob, daß sich mit ihm "besser ban zu andern bischoffen zu verstehen" gewesen sei. \*F. A. a. a. O. S. 67. Dr. Eck lobt in einem Briefe an Card. Contarini ben kirchlichen Eiser bes Trierer Erzbischofs und beklagt seinen Tod. S. Raynald ad a. 1540 n. 51.

Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41. 195

guten Worten große Erbietungen bes Königs und versicherte bemselben, ,ber König von Frankreich wolle bei ber alten Religion bleiben, auch nicht zugeben, bag bie beutsche Freiheit unterbrückt werbe' <sup>1</sup>. 2008 bas heißen sollte, wußte ber Baiernherzog nur zu gut.

Hiernach wird man auch die anscheinend sehr katholische Rebe, welche der französische Orator am 16. Juli in Hagenau hielt und in welcher er betonte, daß die katholischen Dogmen, welche durch das Blut so vieler Martyrer, durch die Zeugnisse der Bäter und durch unzählige Bunder von Gott bestätigt seien, nicht in Frage gestellt werden dürften, anders beurtheilen<sup>2</sup>.

Richt um die katholische Religion, auch nicht um die Freiheit Deutsch= Lands war es diefem Franzosen zu thun: sein Ziel war einzig und allein die Erhaltung der veutschen Uneinigkeit.

Wohl aus diesem Grunde lud der französische Gesandte die Räthe des Landgrafen in Hagenau zu dem morgenessen' ein und versicherte sie, das Streben feines Herrn gehe dahin, daß ,die Zweitracht zwischen den Ständen in der gute verglichen und hingelegt, auch die freiheit teut= scher Nation und des heiligen Reichs erhalten werden nocht<sup>4</sup>. Bei dieser Gelegenheit ließ der Franzose den hessischen kangwesen bitten, er möge eine Vertrauensperson nach Hagenau senden, da= nit er dersetben die Aufträge seines Königs mittheilen könne, denn ,es wolten sich die Dinge, der schwinden lauf halber, nit wol ober sicher schereiben lassen!

Die Stimmung ber in Hagenau anwesenden Gesandten ber Proteftdeuden blieb trotz aller Bemühungen König Ferdinands fortdauernd unwerschluch. Alle seine wohlgemeinten Verhandlungen blieben ohne Erfolg; sie mußten dieß zum Theil schon deßhalb bleiben, weil der Kurzfürst wie der Landgraf, die beiden Säulen des neuen "Nirchenthumes", von welchen alle protestantischen Theologen abhingen, dem Convente fern= blieben <sup>4</sup>.

Um 16. Juli machte beßhalb Ferdinand ben Berfammelten ben Borfchlag, das Religionsgespräch auf einen anderen Tag zu verschieden; in der Zwischenzeit sollten die Protestanten die eingezogenen Kirchengüter zurückgeben, oder boch vor dem Kammergericht deßwegen zu Necht stehen. — Jur Verhätung aller Unruhen sollte ferner der Frankfurter Still= stand verlängert werden, jedoch so, daß nur diejenigen darin begriffen

<sup>1</sup> Stumpf, Baierns polit. Gefc. I, 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1540 n. 48. Oratio Oratoris Gallici.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bericht ber heffischen Räthe vom 23. Juni bei Neubeder S. 501; vgl. S. 546 f.

<sup>\*</sup> Raynald ad a. 1540 n. 50.

196 Der hagenauer Lag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41.

würden, die vor dem Nürnberger Frieden die Augsburger Confession an= genommen hätten.

Die Protestanten verweigerten jedoch die Annahme dieser billigen Bedingungen. Mit dem Aufschub des Gesprächs dagegen waren sie ein= verstanden. Die Restitution der Kirchengüter ward insbesondere aus= brücklich von den protestantischen Gesandten abgeschlagen <sup>1</sup>.

Es wird berichtet, daß die Protestanten sich jest um so herausfordernder benahmen, weil sie in Erfahrung gebracht, daß König Franz I. mit dem Raiser nicht gut stehe <sup>2</sup>. Johann Calvin oder der französische Gesandte wird ihnen dieß wohl mitgetheilt haben.

Unter biesen Umständen war die durch König Ferdinand angeordnete Bertagung des Gesprächs der beste Ausweg. In dem am 28. Juli veröffentlichten Abschiede wurde indefsen sofort ein neues ,chriftliches ge= sprech' auf den 28. Oktober angekündigt. Als "Malstadt' desselben wurde Worms bezeichnet<sup>3</sup>.

Luther meinte, man werde bort nur "Zeit verlieren, Gelb verzehren und zu Hause Alles versäumen' 4.

Das Refultat bes Hagenauer Convents war also gleich Rull. Wer bie Schuld an dem Mißlingen dieses neuen wohlgemeinten Einigungs= versuches trug, kann nicht zweifelhaft sein. Der gute Wille war nicht auf Seite der protestantischen Gesandten <sup>5</sup>. Der Ausgang des Hagenauer Convents beweist klar, daß die Protestanten eine Vereinigung nicht wollten <sup>6</sup>.

Man sprach auch bamals ganz offen die Anklage gegen die An= hänger des neuen Kirchenthumes aus, sie hätten zu Hagenau eine "Ber= gleichung in der streitigen Religion verhindert. Und das auß dreyen

.

<sup>5</sup> Am besten zeigen dieß die Instructionen ber Gesandten, s. o. S. 186 f. Bgl. auch den Brief der Nürnberger an die Wittenberger Theologen (Febr. 1540) bei Burthardt, Luthers Briefwechsel S. 348-351.

<sup>6</sup> Lämmer l. c. p. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sleidan, Comment. de statu religionis et reipubl Carlo V. ect. (Francofurti 1610) lib. XIII p. 340 sq. — \*Bericht ber Frankf. Ges. vom 24. Juli. F. A. a. a. D. S. 69 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1540 n. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \* Abschib der Hagenawschen Handlung 1540. F. A. a. a. D. S. 104—116. Ich habe biese Abschrift des Frankfurter Stadtarchivs mit dem von Ranke aus dem Weimar'schen Archiv veröffentlichten Hagenauischen Abschieb (Deutsche Gesch. VI, 279—292) verglichen. In Bezug auf den Wortlaut stimmen beide Versionen im Allgemeinen überein, in der Orthographie und Interpunktion weichen sie jedoch sehr bebeutend von einander ab.

<sup>\*</sup> De Wette V, 308. Bon bem hagenauer Convent. meinte Luther (a. a. D. V, 299), es sei mit bemselben ,ein Dreck, ist Muhe und Arbeit verloren und Unkost vergeblich'.

## Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgefpräch. 1540/41. 197

Ursachen. Zum ersten, bieweil sie digsburger Artickel nicht angenommen und auf derselben Mäßigung von ben übrigen alle handlung abgeschlagen haben .... Zum anderen, dieweil sie nicht wollen die Kir= chengüter, so ben Geistlichen mit Gewalt und unbillichem abgebrungen, ihren rechten Herren einräumen, auch die nicht in die britte hand erlegen und berhalben für ordentlichen Richter stehen wollen, es sey benn das Gespräch von Zweyung der Religion zuvor gehalten. Zum dritten, die= weil sie auf Röm. K. Mt. und Chur= und =Fürsten steißig ansuchen, nicht haben zusagen wollen, daß sie, vor Außgang fünststiges Anstands zu ihrer Religion niemand reizen, noch in ihre Vereinigung oder Gemein= schafft zulassen wollen<sup>4</sup>.

Andererseits ist es aber unleugdar, daß auch von der anderen Seite große Fehler gemacht wurden. Wir legen hier weniger Gewicht auf die Mißgriffe König Ferdinands bei der Wahl der Vermittler. Von viel größerer Bedeutung ist ein anderer Umstand, der allerdings auch jetzt noch wenig beachtet wird.

Bei der ganzen Verhandlung sehen wir alle Theilnehmer an den Dogmen kleben und sich abmühen, in diesen eine Vergleichung zu Stande zu bringen. Die Hauptsache waren aber nicht die verschiedenen Dogmen, sondern die verschiedene Versassung. Daß der Kern der Sache in der verschiedenen Kirchenversassung lag, erkannte man noch immer nicht.

Hätte man die Anweisung des Bischofs von Wien befolgt und ben Protestanten bewiesen, daß sie die Augsdurger Confession niemals ge= Halten, so würde man mit Nothwendigkeit auf diesen Punkt gekommen sein. Denn die Augsdurger Confession verneint die neue kirchliche Ver= fassung ganz entschieden<sup>2</sup>.

Daß bieß von katholischer Seite unterlassen und somit ber Kern ber Sache nicht getroffen wurde, barf man wohl ber traurigen, von Morone gebrandmarkten Sinnesrichtung vieler unwürdiger Vertreter ber alten Kirche zuschreiben.

Eine schwere Schulb fällt endlich auf die baierischen Herzoge. Wie schon vorher, so arbeiteten sie auch dießmal aus verwerflichem Eigennutz nicht für die Einigung, sondern für die Zwietracht Deutschlands.

"Ich habe weder bei ihnen," schrieb König Ferdinand im Juni von

2 Bgl. oben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gegen biese "schweren Anklagen" sucht eine bei Hortleber (a. a. O. I, 171 ff.) abgebruckte Schrift: "Vom Tag zu hagenaw und wer verhindert habe, daß kein Gespräch von Bergleichung der Religion daselbst fürgegangen ist? . . . Durch Ware= mund Luitholben ,' die protestantische Partei zu vertheidigen. Berfasser bieser Ab= handlung ist M. Butzer. Dieß erhellt aus Groppers Schrift: Warhafstige Antwort und gegenberichtung — ufs M. Buceri Frevenliche Klage und angeben wider im D. Gröpper" (Köln 1545) Bl. 36.

198 Der hagenauer Tag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41.

Hagenau aus an seine Schwester, noch bei einigen anderen großen Willen ober Verlangen gefunden, daß hier irgend ein guter Frieden oder Einung gemacht werbe, oder etwas anderes zu thun als Krieg gegen die Ber= irrten zu beschließen, welches nach meiner einsachen Meinung weder für die Sache Gottes gut, noch für den Kaiser und das Wohl des Reiches dienlich sein würde. Und so weit es in meiner Macht steht, werde ich den Krieg vermeiden nach allem Vermögen, und werde alle möglichen Mittel zur Vereinigung und friedlicher Beilegung dieser Sache an= wenden, welche jedoch nicht leicht zu finden serben, angesehen, daß jene hindern, welche dazu helfen sollten, und bis nun ist von den protestantischen Ständen noch feiner erschienen, und wir sind nicht gewiß, ob und wann sie kommen werden.'

Es lag in der That nicht an dem römischen König, daß der Hagenauer Convent ohne jedes Resultat verlief. Mit vollem Rechte konnte er am 19. August schreiben: "Gott weiß, daß es nicht an mir gelegen, daß der Hagenauer Schluß nicht besser geworden. Der Kaiser hat jest ben Weg zu wählen; gewiß aber wird es nöthig sein, daß der Kaiser das Reich nicht verläßt, ohne einen guten Schluß in der Religionssache, wenn es ihn auch länger aufhält, als er gedacht; benn ohne das wird Alles für nichts oder Karl genöthigt sein, balb wieder zu kommen oder Alles verberben zu lassen."<sup>2</sup>

Auch auf protestantischer Seite verschloß man sich nicht ber Erkennt= niß, daß ber von Tag zu Tag wachsende religiose Zwiespalt das römisch= beutsche Reich mit dem Untergang bedrohte.

"Wan eyn reych zu grundt geen sol,' schrieben am 19. Juli die Frankfurter Gesandten an ihren Nath, so mus es solch anfangt haben.'<sup>3</sup>

## 2. Das Bormfer Religionsgefpräch.

Der ungluckliche Ausgang bes Hagenauer Convents schreckte ben Raiser von feinen wohlgemeinten Bemühungen, bie Religionsstreitigkeiten burch ein Gespräch zu schlichten, nicht ab. Um ber protestantischen Partei bie Meinung, es sei ben Katholiken mit diesen Unterhandlungen nicht Ernst, zu nehmen, that er ben Reichsständen kund, daß er seinen ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Bucholt, Ferdinand I. IV, 356.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bucholts a. a. D. IV, 357. <sup>3</sup>\*F. A. a. a. D. S. 63.

Minister und vertrautesten Rath, Granvella, als seinen Botschafter und Commissant zu bem neuen Gespräch senben werbe 1.

Außerdem beauftragte der Kaiser noch seinen Bevollmächtigten bei dem päpftlichen Stuhl, Betrus Ortiz, dem Religionsgespräch beizuwohnen. Als theologischen Begleiter nahm Ortiz den berühmten Jesuiten Betrus Faber mit nach Worms<sup>2</sup>.

Der unermübliche Bischof Faber von Wien suchte burch ein eigenes Memorandum den von den Katholiken bei den früheren Verhandlungen gemachten Fehlern vorzubeugen. Er wies in dieser Schrift besonders auf die große Une.nigseit zwischen den Lutheranern und Zwinglianern hin und ermahnte die Katholiken, die widersprechenden Lehren beider zusammenzustellen und den Ständen vorzulegen. Weil dieß bis dahin unterblieben, meinte er, seien die Protestanten immer als Sieger davongegangen. Er halte es für unmöglich, daß die Fürsten, wenn sie einmal erführen, was die Pjeudopropheten, die sie Doctoren nennen, gelehrt und geschrieben hätten, noch zu ihnen halten würden <sup>3</sup>.

Auch Papst Paul III. entschloß sich, ber bringenden Aufforderung bes Kaisers nachzukommen und den Wormser Tag durch einen Legaten zu beschicken. Seine Wahl siel auf den Bischof von Feltri, Thomas Campeggio, einen Bruder des gleichnamigen Cardinals.

"Wenngleich ber Papit,' hieß es in ber ihm mitgegebenen Inftruction <sup>4</sup>, ,berartige Versammlungen, in welchen über die Religion gestritten werden sollte, nicht nur nicht billigen könne, sondern sie sogar verabscheuen müsse, und obgleich er lebhaft fühle, daß dieselben der Würde bes heiligen Stuhles zur Verringerung gereichten, weil sie ohne desse jenigen souhles ver Verringerung gereichten, weil sie ohne desse jenigen folgen, bessen worden, so wolle er doch dem Beispiel dess jenigen solgen, dessen Stelle er unwürdiger Weise vertrete, der ja auch um der Menschen willen seine Majestät auf das Tiefste erniedrigt habe." Dann macht der Papst dem Runtius und seinen Gesährten zur Pflicht, unter sich die größte Eintracht zu bewahren und nur nach gemeinschaftlicher Berathung zu handeln; sie sollten anfangs mehr hören und beobachten als selbst reden, sich durchaus in keine Disputation einlassen, sondern nur auf liebevolle Ermahnungen sich beschänken, selbst wenn sie gereizt würden, nicht heftig antworten, aber durch ihr ganzes Benehmen

<sup>1</sup> Wald XVII, 502 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hoc eodem anno profectus sum iussu Pontificis, iturus in Hispanias cum domino Ortizio, qui vocatus ab Imperatore, me secum duxit in hanc Germaniam, ad colloquia Wormatiae. Accessimus autem 24 Octobris. Memoriale beati Petri Fabri ed. M. Bouix (Lutet. Paris. 1873) p. 18. 3gl. auch R. Cornely, Leben bes jel. Betrus Faber (Freiburg 1873) S. 57. 66 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Raynald ad a. 1540 n. 53.

<sup>\*</sup> Raynald ad a. 1540 n. 54 u. 55.

200 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41.

zeigen, daß dieß nicht aus Schwäche ober Mißtrauen in die eigene Sache, sondern aus christlicher Liebe und Mäßigung geschehe. Alle Vergleichs= vorschläge, auch solche, die ihm ohne Nachtheil der Religion annehmbar schienen, solle der Nuntius nur zur Verichterstattung nehmen und den Bescheid vom Papste erwarten.

Den Nuntius selbst begleiteten vier Theologen, die keine Mönche waren. Auch der mit den beutschen Berhältnissen innig vertraute Morone sollte in Worms erscheinen.

Aus allem biesem mußten bie Anhänger bes neuen Kirchenthumes abnehmen, wie ernst und aufrichtig ber Kaiser und ber römische Stuhl es mit ber friedlichen Einigung meinten. Diese Wahrnehmung war ben Häuptern ber Neugläubigen keineswegs angenehm.

Um 22. Oktober <sup>1</sup> versammelten sich eine Anzahl protestantischer Theologen und Staatsmänner in Gotha. Sie beschlossen, gegen die viel= fachen Tücken der Papisten einsach und ohne weitere Erörterung an den Glaubensartikeln der Augsdurgischen Confession festzuhalten, in keinem Punkte nachzugeben und an dasjenige, was in den Augsdurger Ver= gleichsverhandlungen etwa eingeräumt wäre, sich nicht mehr erinnern zu lass den Papist anbelange, so müsse man erklären, daß man ihn und seinen Gesandten nicht anerkenne als einen oberen Richter und Händler, sondern sür den Hauptgegner, besseichnet habe, und daß man sich sien Bewalt unter keinerlei Form und Beschränkung jemals gesallen lassen werde<sup>2</sup>.

In biesem Sinne wurden die Gesandten instruirt. Der Kurfürst Johann Friedrich befahl seinen Gesandten noch ausdrücklich, sich der Herrschaft des Papstes auch dann zu widersetzen, wenn einige Stände der Partei sich zum Nachgeben bereit erzeigen sollten; sie sollten dieß selbst dann thun, wenn eine Trennung der Partei daraus entstehen sollte. Er beschle ihnen, bei den Schmalkaldener Beschlüssen zu beharren, das von Paul III. ausgeschriebene Concil zu recussien und ben Primat und jeden Vorrang des Papstes zu verwerfen. Die Stimmenmehrheit habe in diesen Dingen keine Kraft, und selbst das kancnische Recht lehre, daß eine Stimme, die auf die heilige Schrift sich stüge, mehr gelte, als ein ganzes Concil 3.

Der Kurfürst von Brandenburg gab seinen Gejandten bezüglich ber lutherischen Rechtfertigungslehre die Beisung mit auf den Weg: ,sie solten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht am 7. Oktober, wie Seckendorf und Wiebemann (Ed S. 294) an: geben. Bgl. C. R. III, 1143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Protestatio scripta Gothae in Pezelii, Consilia Melanchthonis p. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Seckendorf lib. III § 80 p. 294.

bas wörtlein sola wieder mit bringen, oder selbst nicht wieder kommen' <sup>1</sup>. War bei dieser Gesinnung eine Einigung möglich?

Die Protestanten hatten jest ein Religionsgespräch, bessen Verweisgerung ober Vereitelung sie bis dahin stets ihren Gegnern vorgeworfen<sup>2</sup>, und nun sehen wir ihre Fürsten und Theologen Alles vorbereiten, damit das Gespräch rejultatlos verlaufe!

Es ist offenbar, die entscheidenden Persönlichkeiten dieser Partei, die Fürsten, wollten keine Einigung. Bernehmen wir hierüber das Zeugniß des Bischofs von Feltri.

"Drei Dinge erschweren vor Allem die Einigung und Zurückführung ber Protestanten,' schrieb er ansangs November von Worms aus an Cardinal Farnese, "erstens die Furcht vor der Größe und Macht des Kaisers und des Königs Ferdinand; zweitens die Besorgniß, nach Her= stellung der Eintracht Subsidien gegen die Türken zahlen zu müssen, und brittens die Abneigung gegen die Herausgabe der Kirchengüter.' <sup>3</sup>

Auch bie Stimmung bestjenigen, ber bei allen früheren Verhandlungen noch am meisten Entgegenkommen gezeigt hatte, diejenige Melanch= thons, war einer Einigung nicht günftig.

Gleich nach seiner Ankunft in Worms (31. Oktober) sehen wir ihn begierig nach Allem greisen, was das Vertrauen erschüttern kann<sup>4</sup>. "Bieles vereinigt sich, 'schreibt er schon am 3. November, "um mich glauben zu machen, daß die Gegner nichts suchen, als die Unseren zu trennen, um die standhaft Bleibenden desto leichter zu unterdrücken: sie streben nach nichts weniger als nach Einigung.<sup>6,5</sup> Seinen Wittenberger Freunden ver= sicherte er bereits am folgenden Tage, daß ihnen "nie listigere Schlingen gelegt worden; da das vom Papst versprochene Concil nicht zusammen= kommt, will man diejes Gespräch als Vorwand benutzen, uns zu ver= bammen<sup>6</sup>.

Ebenso wenig war bie Stimmung ber übrigen protestantischen Theo= logen irgendwie freundlich und versöhnlich.

"Wir haben einen breifachen Argwohn," schrieb Johann Timann, ein Freund Melanchthons, am 15. November. "Erstens glauben wir nicht, daß die Gegner eine Unterredung über dogmatische Controversen zur Beilegung des Streits wollen. Sie singen vielmehr das alte Lied von der Bieberherausgabe der Kirchengüter und Einrichtung der Klöster. Zweitens glauben wir, daß wenn es auch zur Besprechung der streitigen Punkte und deren Beilegung kommt, unsere Arbeit doch eine vergebliche sein

•

<sup>8</sup> C. R. III, 1128. <sup>6</sup> C. R. III, 1129.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. p. 295. <sup>2</sup> Bgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 308. <sup>3</sup> Ibid. p. 302. <sup>4</sup> C. R. III, 1130. ,Granvellanus recens curavit interfici Vesontionem concionatorem Evangelicorum.<sup>6</sup>

202 Der hagenauer Lag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41.

 werbe; steht es boch auch in ben Briefen bes Kaisers klar verzeichnet, baß bie Papisten burch unsere Disputationen ober Colloquien nicht über= wunden werben wollen. Es kann der Mohr seine Farbe und ber Parbel sein Fell nicht ändern. Drittens argwöhnen Einige, man wolle sie burch bie immerwährenden Religionsgespräche arm machen.<sup>4</sup>

In ähnlicher Weise äußerten sich fast alle übrigen Theologen bes neuen Kirchenthumes. Selbst ber keineswegs schroffe Buter schrieb am 8. December an Luther, ,ben Bater und Lehrer': "Wunderbar ist die Geduld unseres Herrn Jesu Christi, der sich so lange und so unverschämt von jener Pest nicht nur ber Kirche, sondern auch des menschlichen Ge= schlechts verspotten läßt.'<sup>2</sup>

Mitte November legte Melanchthon ben Standpunkt ber Bartei bar. Er schreibt: .So wir das Concilium recusirt baben derwegen, damit nicht ber Bapft Richter fenn follt, muffen mir vielmehr in biefer Sand= jung flar protektiren, bag mir ben päpftlichen Gesandten ober ben Bapit nicht erkennen als einen oberen Richter ober Händler, sondern für den Brincipal-Gegentheil, und fechten ihn an als einen Reper, Noololatram und Antichriften. Diese Brotestation muß ohne allen Zweifel gescheben." Beiter erklärt er, daß sie bie Bergleichung nicht verstehen für ein Abfall ober Defection, sonbern haben uns berhalben eingelassen, bag mir hoffen, fo mir mit Leuten, bie eines auten Gemissens, handeln murben, baß man befinden murde, baß bie Lehr in unseren Rirchen recht sen, ba= burch bann Raij. Maj. beffer zu berichten benn bishero geschehen, und alsdann möchten Deg gesucht werden zu Einigkeit. Auf bieje unfre Red wird man von ihnen vernehmen, mas ihr Gemuth ist. Auch werden sie vielleicht vorgeben, man soll nicht bisputiren, sondern allein kurz anzeigen. was wir nachgeben wollen. Dieses ist auch nicht zu thun, daß man also blind handle, als so man bie Rleider, in die Holl geworfen, wieberum hervornimmt ohne Unterschied; sondern mir müssen anzeigen flar, bağ wir in der Lehr und nöthigen Stücken nichts ereichen können, und wollen Ursach anzeigen, darum auch diese Unterrede vorgenommen, die Wahrheit vornämlich zu suchen. So sey nicht Fried mit Unterdrukung ber Bahrheit zu machen." 3

Bei diesem Stand der Dinge konnten die Hoffnungen auf eine Eini= gung nur gering sein <sup>4</sup>. Die Aufregung und das Mißtrauen der Pro=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schreiben J. Timanns von Worms ben 15 November 1540 aus ber Bremer Stadtbibliothef, mitgetheilt von Dr. Spiegel, "Johannes Timannus Amsterodamus und die Colloquien zu Worms und Regensburg 1540 u. 1541,' in der Zeitschrift für hift. Theol. von Jugen, Riedner und Kahnis Bd. 42 (1872) S. 36 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 1141. <sup>3</sup> C. R. III, 1152 f.

<sup>\*</sup> Ed hatte anfangs Befferes erwartet. Aber bas Benehmen ber Protestanten zerstörte balb alle seine Hoffnungen; vgl. Wiedemann, Ed S. 294.

Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41. 203

testirenden wurden noch durch Gerüchte ber verschiedensten Art vermehrt. Die Unversöhnlichkeit derselben stieg eher, als daß sie sich verminderte. "Ich habe noch Keinen von den Feinden besucht; dagegen habe ich einen oder anderen derer, welche gemäßigt erschienen wollen, besucht. Diese bemühen sich, mich zu überreden, der ganze Streit sei in Worten. Ich habe erwiedert, wie Aristides zu Themistokles: Athen würde nicht Ruhe haben, bis sie beide ins Weer gestürzt würden. Also verdienten auch wir auf beiden Seiten die Todesstrafe, wenn wir mit Wortstreit die Kirche verwirrten."

Wie weit die Unversöhnlichkeit der Protestanten ging, zeigt am Beften, daß Robert Bancopius dem Papste berichten mußte, daß er den Besuch von Butzer und Sturm empfangen, und daß diese Beiden vor ihm angesangen, gegen den Papst zu wüthen <sup>1</sup>.

Am 6. November beauftragten die Protestanten Melanchthon mit ber Abfassung einer Protestation für den Fall, daß ihnen der Legat zu= muthen sollte, sich dem Urtheil des Papstes zu unterwerfen. Melanch= thon hatte eine solche Schrift schon in Bereitschaft. Diese übergab er nun. Er sagt in derselben in direktem Widerspruch mit den Eingangs= worten der von ihm selbst verfaßten Augsdurger Confession: "So wie wir schon früher das von dem Papste berusene Concil abgelehnt haben, so bezeugen wir auch jetzt, daß wir die Autorität und das Urtheil des Papstes nicht anerkennen. Wir können nicht zugeben, daß ber Legat bei dieser Versamlung den Vorsitz führe, denn der Papst hat sich als unsern Feind erklärt u. s. w.<sup>4</sup>

Um 20. November traf Granvella in Worms ein, woselbst Naves ichon anwejend war. Beide benahmen sich den Protestanten gegenüber jehr gemäßigt und freundlich<sup>3</sup>.

Um 25. November eröffnete Granvella bie Verhandlungen mit einer sehr geschickten, alles Beleidigende vermeidenden Rede 4. Er wies in der= selben darauf hin, daß die Versammlung zur Herstellung des kirchlichen Friedens berufen sei. Er hob nachdrücklich die Nothwendigkeit desselben hervor, indem er die Folgen des religissen Zwiespaltes schilderte.

"Erwägt boch ernstlich und eifrig, mas die beutsche Ration, ja bie ganze Christenheit schon erbuldet hat, wie viel Niederlagen und Jammer sie schon gesehen hat und ferner sehen wird; erwägt, was das Schlimmste ist, daß die Religion getrennt und zu Boden getreten, die Frömmigkeit er=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paulo Papae III D. Rob. Vancopius. Vormatiae XXVII Novemb. 1540, bti Lämmer, Mon. Vat. p. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 1145.

<sup>\*</sup> Bgl. ben Bericht eines Ungenannten bei Reubeder, Urfunden G. 601 f.

<sup>\*</sup> C. R. III, 1164-1168.

204 Der hagenauer Tag und bas Bormfer Religionsgespräch. 1540/41.

loschen, die Liebe erkaltet ift, daß die Seelsorge darnieder liegt. Das Uebel schleicht durch die Ansteckung täglich weiter. Das Alles schreibt die Christenheit nur Deutschland zu. Deutschland, das einst durch Treue, Religion, Frömmigkeit und Gottesdienst das erste von allen Ländern gewesen ist, berühmt durch Gerechtigkeit, durch Eintracht und brüder= liche Liebe verbunden, ist nun fast dahin gekommen, daß zu fürchten ist, wenn man nicht entgegen tritt, daß aus den Leiden noch immer schlim= mere erwachsen. Darum ist nun diese Zusammenkunft anderaumt. So wünschen es der Papst, der Kaiser, der römische König, überhaupt alle guten Christen.

Jum Schluß bat ber Rebner bie Bersammelten unter Thränen ,bei ber Barmherzigkeit und bei bem Leiden des Herrn, den zerrissenen Rock Christi wieder zusammen zu nähen, an den in der Tause empfangenen Christennamen, an die deutsche Nation und die Tugenden der Borfahren zu gedenken. Alle Uebel, welche jetzt und in der Jukunft über Euch und Euer Bolk kommen werden, wenn wegen beharrlicher Berstockung in den vorgefaßten Meinungen keine Einigung bewirkt werden kann, alle diese Uebel werden auf Euch, als auf die Urheber, fallen.

Die Ratholiken antworteten auf biese ergreifende Rebe burch Gropper: Sie wollen Alles anwenden zur Herstellung des Friedens. Andere Nationen werfen den Deutschen vor, daß das Uebel von ihnen ausgegangen; sie wollen sich bemühen, zu zeigen, daß nicht auf ihre Fürsten und Herren etwas davon zurückfalle <sup>1</sup>.

Die Protestanten bagegen erwiederten durch Melanchthon<sup>2</sup>: "Es könne nicht der Wunsch des Kaisers sein, die Streitigkeiten so beizulegen, daß die Wahrheit unterdrückt werde." Sie fragen, ob es denn glaublich sei, daß "wir ohne nothwendige Ursache von Anderen abweichen, da wir doch deßhalb in der äußersten Gesahr uns befinden. So viele Fürsten und Völker würden nicht ihre Würde, Kinder, alles Slück in Gesahr bringen, wenn sie nicht durch irgend eine nothwendige Ursache bewogen würden". Auch die Gesahr, welche Deutschland nach innen und außen broht, erkennen sie an. "Deßhalb haben die Unstrigen immer die Eintracht gewünscht, und haben beklagt, daß sie durch ungerechte Leiden= schaften Anderer verhindert wurde." Sie berusen sich darauf, daß sie die brei Symbole halten als die hauptsächlichsten Artikel des Glaubens. "Wir verstehen und erklären sie so, wie die katholische Kirche, die Propheten und Apostel und bie Kirchenväter sie immer erklärt haben. Wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. P. Roederus, De colloquio Wormatiensi ad 1540 inter protestant. et pontificior. theol. (Norimb. 1744) p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 1170 sq.

Der hagenauer Tag und bas Wormjer Religionsgespräch. 1540/41. 205

halten alle diejenigen, die einen Artikel diejer Symbole verwerfen, für verdammt."

Diese wenig versöhnliche Stimmung der Protestanten dauerte wäh= rend bes ganzen Conventes an.

Die Briefe Melanchthons zeigen beutlich, wie wenig Hoffnung und auch wie wenig Neigung er zu einer friedlichen Vereinigung hatte. Am 30. November theilt er bem Eruciger mit, daß Pflug und Gropper abberufen worden seien. "Es bleiden also nur die unverschämtesten So= phisten, die Spanier und die Theologen der Sorbonne, die halßstarriger als die Halsstarrigkeit selbst sind." Und am 2. December schriebt er an Luther: "Noch ist nichts geschehen; in Belgien hat man ein sehr scharfes Edict erlassen, im welchem sogar das Lesen der Schriften von Eoban verboten wird. Man hätte auch diejenigen des Erasmus verboten, wenn nicht Granvella abgerathen. Unterdessen würden." 2 An dem= selben Tage schriebt Menius an Myconius: "Ich kann und mag nichts schreiben, denn ich weiß nichts. Der Teusel hol Papst, Legaten, Pfaffen, Münch, Tyrannen et det pacem ecclesiae. Amen." 3

Anfang December begannen bie Verhandlungen. Am St. Niclastag (6. December) wurde eine Messe vom heiligen Geist solomnitor gesungen. Die Protestanten "hörten eine Predigt, beteten und empfingen auch öffent= liche Absolution von der Kanzel<sup>4</sup>.

Zwei Tage nachher hielt Campeggio eine kurze Nebe<sup>5</sup>. Er sagte in derselben im Wesentlichen Folgendes: Christus hat in seinem hohenpriesterlichen Gebete nicht allein für die gesteht, welche damals schon an ihn glaubten, sondern auch für die, welche später noch glauben würden, damit Alle Eins würden unter sich und mit ihm, wie er mit dem Bater. Das Band der Einigkeit ist die Liebe; dieses ist das neue Gesetz des herrn, woran seine Jünger erkannt werden. Wären wir dieses Gebotes stets eingedenk gewesen, so hätte es nicht zu unseligem Zank und Streit, zu haß und Zwietracht, zu Schmähungen und Lästerungen, zu Krieg und Blutvergießen und zu allem Elend, das Deutschland seit zwanzig Jahren heimsucht, kommen können. Die Bäpste, eifrig bemüht, dem Uebel abzuhelsen, sonkten zurch Bitten, Ermahnungen und Besantl III. nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. III, 1184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. III, 1187. Aber ein ähnliches Ebict war ja schon im Juni 1540 in Frankreich erlassen morben mit ausdrücklicher Benennung Luthers. Und bennoch verbanden sich bie beutschen Fürsten des neuen Kirchenthums mit dem französischen Könige!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. III, 1190. <sup>4</sup> C. R. IV, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. III, 1193-1195.

206 Der hagenauer Tag und bas Bormfer Religionsgespräch. 1540/41.

Vicenza ausgeschrieben, blieb wirkungslos, weil es nicht beschickt wurde. Dieses Gespräch soll nun der Vorläufer des Concils sein, und deßhalb ermahne ich euch zum Frieden und zur Versöhnlichkeit.

Granvella, ber bie Protestanten günstig stimmen wollte, hatte bem Legaten einen niedrigen Sitz angewiesen, von welchem aus er biese Rebe hielt. Auch nannte er stets ben Kaiser vor bem Papst und entblößte während ber Rebe bei bem Namen bes Papstes bas haupt nicht, während er es bei bem bes Kaisers that <sup>1</sup>. Alles diek hatte indessen Feinen Erfola.

Die schonende Rebe Campeggio's wurde von den Protestanten sehr übel aufgenommen. Melanchthon setzte eine Antwort auf, welche alle Schuld des Unfriedens auf die Gebrechen der Kirche und den Wider= stand des römischen Stuhles gegen die wahre Lehre des Evangeliums schob und von Neuem erklärte, der Papst könne, da er sich als ihr Feind bekannt habe, nicht ihr Richter sein<sup>2</sup>. Granvella gestattete indessen nicht, biese, tapfere Antwort' vorzulefen.

Dann begannen bie langen Vorverhandlungen über das zu haltende Gespräch, über ben Eid ber Notare, die Jahl ber Beisiger und ähnliche Dinge. Ueber all' diese Förmlichkeiten wurde von beiden Seiten mit großem Eifer gestritten 3.

Endlich gelangte man zu ber Frage, von wem bisputirt werden sollte. Der Hagenauer Abschieb hatte nicht weniger als je elf Sprecher von jeder Seite in Aussicht genommen. Sollte biefe Bestimmung bei= behalten werden, so ließ sich gar kein Ende des Nedens und Disputirens absehen.

Die Protestanten wollten jeboch von einer Abanberung bes hage nauer Abschiedes burchaus nichts miffen, benn fie fürchteten baburch einen

<sup>1</sup> C. R. III, 1224.

<sup>2</sup> C. R. III, 1195-1199 (Bald XVII, 541 ff.). Auch in biefer Antmort wieberholt M. bie oft ausgesprochene Betheuerung: nunquam certe voluimus ab Ecclesia Christi dissentire, etsi fatemur nos quaedam iniusta decreta Pontificia non probare. Diefelbe Behauptung wieberholt M. später noch öfter. So am 17. December (C. R. III, 1286-1238). Am 27. December nimmt M. im Næmen ber Protestanten die Bezeichnung "Ratholifen" in Anspruch. Er schreibt: Quod autem volds adversarii vocantur Catholici, toties iam testati sumus, genus doctrinae, quod profitemur, vere esse consensum Catholicae Ecclesiae Christi, et semper obtulimus nos ad verae Ecclesiae iudicia. Et res in hoc ipso colloquio patestet, utri sint catholici. Ideo praeiudicium est detrahere nobis Catholicorum adpellationem, quod non fuit nobis dissimulandum. C. R. III, 1256.

<sup>3</sup> Morone an Carb. Farnefe. Worms, 12. December. (Berliner \* Inform. polit. Vol. 18, Lettere del Vescovo di Modena, che fu poi il Card. Morone, Nuncio in Germania al Card. Farnese, abgebrudt bei Rante, beutsche Geschichte VI, 297 f.) großen Vortheil einzubüßen. Sie hofften den Uebertritt mehrerer katho= lischer Theologen. Und das nicht mit Unrecht.

"Die katholischen Theologen." berichtet Morone am 12. Januar 1541 bem Carbinal Farneje, haben verschiedene Biele, je nach ben Bunfchen und Absichten ihrer herren. Die Theologie ist heut zu Tage zur Dienerin ber menfdlichen Leibenschaften berabgefunten. Unter ben tatholifchen Theologen find einige, wie 3. B. ber von Cleve. mehr aus Brivatinteresse acaen ben Kaiser, als aus Unkenntnik ber Babrheit mit ben Underen uneinig. Die Branbenburger, welche au ben Ratholiken gezählt werben, find ganz offene Lutheraner. Die Bfälger Theologen nehmen wie ihr Berr eine gemiffe Mittelftellung zwischen Ratholiter und Brotestanten ! ein, um baburch in größerem Anfeben au fteben. Ihre Lehren find gemischt und verwirrt, obwohl es betannt ift, bak nie ganz zum Lutherthum neigen. Sie verfolgen biejen Mittelweg nur, um in größerem Unsehen zu fteben ober um unserer mabren Religion befto mehr schaben zu tonnen 2. Die übrigen acht tatholischen Theologen find in ben hauptlehren unferes Glaubens einig, aber in ben Dingen, welche sie als indifferent bezeichnen, haben sie verschiedene Meinungen; jeder bient feinen Bunfchen; fie halten bas für bas Beste, zu bem fie am meisten neigen."

Die Protestanten kannten biese Verhältnisse sehr gut 4. Gerade wegen dieser Uneinigkeit der katholischen Theologen und wegen der Hin= neigung breier derselben zum Lutherthum sträubten sie sich gegen jebe Ubanderung des Hagenauer Abschiedes.

Die päpftlichen Gesandten sahen mit Besorgniß auf die Stimmung ber katholischen Theologen. "Von den elf katholischen Theologen waren brei fast offen erklärte Lutheraner, von den übrigen acht waren einige nicht sehr fest, so daß die Protestanten vierzehn Stimmen sicher auf ihrer

<sup>8</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 325.

\* Am 14. December jöyreibt Melanchthon an Bugenhagen: Ac etsi nullum alium fructum hic conventus dabit, tamen hoc futurum speramus, ut plures nobis adiungantur et latius propagetur doctrina Evangelii. Ad eam rem multum adiuvat, quod adversariae parti additi sunt Marchici, quibus se adiungunt missi a Palatino, et hi adhuc in partibus habent Iuliacenses. Hi iam disputant cum reliquis, et in praecipuo articulo de iustificatione nobiscum contra illos pugnant. C. R. III, 1212; vgl. auch C. R. IV, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Una certa neutralità tra cattolici et protestanti.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Jülich'ichen Gesandten waren: Johann von Blacon (?), Probst und Scholaster zu Nachen, Dr. Cunradus hersbacher (offenbar Konrad von heresbach), Albertus König, Dr. Theol. Der Kurfürst von Brandenburg sandte Bernhard Keller, Domprobst zu havelburg, Alerander Alesius und Johann Lubecke, Hjarrer zu Frankfurt a. O. Die Pfälzischen Gesandten waren herrich Stoll und Matthäus Regler, beibe Ordinarii zu heidelberg. C. R. III, 1217 sq.

208 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgeppräch. 1540/41.

Seite hatten.' Deßhalb waren sie gegen das Abstimmen und für das Abgehen von dem Hagenauer Abschied<sup>2</sup>.

Das Religionsgespräch selbst wollten Paul III. und Morone nicht hindern.

Die Protestanten streuten jedoch fortwährend Gerüchte bieser Art aus. Morone war hierüber ganz unglücklich. In vertrauten Briesen verssicherte er dem Cardinal Farnese, daß die Neugläubigen absolut keinen vernünstigen Grund für einen Berdacht dieser Art hätten.

"Bahr ift." schrieb er am 5. December 1540, "bag ich bieses Geipräch von bem ersten Tage meiner Rücktebr nach Deutschland an bis zur Stunde getadelt habe. 3ch habe dieß oft geschrieben und in Bien, Gent, hagenau und an allen anderen Orten und zu jeder Zeit offen bagegen gesprochen. Und ich bin auch noch ber Meinung, bag es schlimm sei, dieß Colloquium zu veranstalten, selbst wenn es aut geben follte. Denn bergleichen Unterhandlungen in Religionsfachen zu biefer Zeit und in Deutschland haben keine andere Urjache und kein anderes Beispiel, als jenes febr ichlechte von Frankfurt und Hagenau: durch jene Verhandlungen sind die Dinge immer schlimmer geworden. Richtsbestoweniger habe ich, sobald ich fab, daß es wirklich zu biefer Berhandlung tam, niemals beabsichtigt, etwas bagegen zu thun; benn ich weiß wohl, daß dieß jett für den Dienst unseres herrn unnut und für mich gefährlich fein murbe. 3ch habe fogar, feitdem ich bier bin, mich mit aller Rraft bemüht, bic bem Colloquium entaegenstehenden Sinder= nisse wegzuräumen, bamit man Seine Seiligkeit nicht beschuldigen könne. Aber wenn ich ein Mal irgend etwas Bernünftiges sage, bag man por= sichtig vorgehe, und wenn bie Bosheit ber Gegner berührt wird, fo mird bieg ausgelegt, als hätte ich es gesagt, um bas Gespräch zu verhindern, und man alaubt, bie Gegner ftrebten einem guten, ich aber einem fchlechten Riele au. 4 3

Selbst Granvella gegenüber mußte sich Morone wiederholt gegen

<sup>1</sup> Episcopus Aquilanus Card. Farnesio. Spirae, XXV Ian. 1541, bei Lämmer, Mon. Vat. p. 342. Die von Döllinger (Beiträge I, 29-31) aus bem Archiv von Simancas veröffentlichte "Summa de lo que se ha tractado y placitado en Bormes 1540' fimmt von Anfang bis zu Ende mit bem ersten Theile bes Berichtes, welchen der Bischof von Aquila verfaßte, überein: es ist nur eine spanische Uebersetzung diese Schreibens. Die Publication dieser Uebersetzung war, nachbem Lämmer (l. c. p. 342 sq.) das Original vollständig veröffentlicht, völlig überstütig.

<sup>2</sup> Lämmer 1. c. p. 323. 330. 358. Ueber bie Gefahr einer Abstimmung vgl. auch ben Brief Morone's an Carb. Farnese vom 12. December 1540 bei Ranke VI, 297.

<sup>3</sup> Morone an Carb. Farneje, 5. December 1540, bei Ranke VI, 293.

Der hagenauer Lag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41. 209

bie von ben Protestirenden ausgestreuten Gerüchte, er wolle das Collo= quium verhindern, vertheidigen.

Unter ben katholischen Abgeordneten herrschte eine völlige Rathlosig= keit. Sie waren unter einander uneinig. Mit Furcht und Berzweif= lung <sup>1</sup> sahen sie dem Vorgehen der Protestirenden zu; in unbegreiflicher Verblendung erkannten sie noch immer den eigentlichen Schwerpunkt der Sache nicht<sup>2</sup>.

Aber auch die Protestirenden waren keineswegs ganz einig. Die innere Zerfahrenheit war hier wo möglich noch größer als unter ben Katholiken.

"Die Lutheraner," berichtet Morone am 12. Januar 1541 bem Car= binal Farnese, find nicht nur burch ihre verschiedenen Lehren, sondern auch burch ihre Privatintereffen gespalten. Biele freie Stäbte, besonders Nürnberg, Augsburg und Ulm, suchen und munschen ben Frieden und bie Einigung und zeigen eine große Sehnsucht nach bem Siege ber Bahrheit. Diefen ichlieft fich ber Martaraf Georg von Branben= burg 3 an. Dieje Stimmung ist nur burch Egoismus entstanden, benn bie freien Stäbte missen sehr mohl, daß ber Friede ihnen Reichthum und Befreiung von ben vielen Bedrückungen, welche fie unter bem Bormand ber Religion von ben lutherischen gürften erbulden, bringen mird. Martaraf Geora hofft vor Allem bie Biedererlangung vieler Schlöffer in Ungarn. Dennoch ist diese Stimmung nicht intensiv genug, um sie von ben Anderen zu trennen. Die Gesandten bes Berzoas von Burtem= berg find ebenso grimmig wie ihr Herr, der jeder Einigung absolut feindlich gesinnt ift. Mit ihm find verbunden bie Stragburger, bie Constanzer und alle biejenigen, welche beimlich Zwingligner find. .... Die Gesandten bes fachfischen Rurfürsten und bes heffi= ichen Landgrafen haben ebenso verschiedene Intereffen, wie ihre herren, welche nach hohen Dingen 4 und nach ber Nieberwerfung bes Hauses

<sup>1</sup> Morone an Carb. Farneje, 15. December 1540, bei Ranke VI, 301.

<sup>3</sup> Ueber bie einer Einigung günstige Stimmung bieses Fürsten vgl. oben S. 91 u. 97.

Paftor, Reuniensbestrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieß beweist beutlich ein Bericht Erucigers vom 14. December: de iustificatione et similibus articulis non valde anguntur, et videtur hoc agi, ut qualiscunque conciliatio fiat talium articulorum. Nam eam valde urget Granvellus, et insidiis res agitur; si posset obtineri ex nostris, vellent deligi paucos quosdam, quos ipsi habent pro moderatis, qui cum illis concinnarent articulos, exclusis aliis, etiam Philippo, quem accusant, quod núnc sit factus asperior. C. R. III, 1213.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hiermit ist bas Streben nach ber Oberherrschaft im Reiche gemeint. Daß bie protestirenben Fürsten sich mit solchen Gedanken trugen, ist sicher. Schon im April bes Jahres 1535 berichtet ber Erzbischof von Lunden an den Kaiser, man rebe

210 Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41.

Defterreich ftreben. Deßhalb betragen sie sich listig: sie halten einen Mittelweg zwischen den oben Genannten ein und sehen immer auf ihren Vortheil, indem sie sich den Umständen sügen; wenn sie sehen werden, daß die Dinge sich zum Frieden neigen, so werden sie ihn mit Ruhm und mit Gewinn machen. Aber so sehr diese alle auch in vielen Dingen uneinig sind, so sind sie doch alle einig in Bezug auf ihre Confession und Apologie und im Hasse gegen den Apostolischen Stuhl, gegen den auch auf katholischer Seite (Mainz und Baiern ausgenommen) nicht jene Anhänalichkeit herrscht, welche sich ziemt.<sup>4</sup>

Die Hoffnung auf eine friedliche Einigung konnte bei biefer Lage ber Dinge bei allen klar Sehenden nur gering sein. Alle Freundlichkeit, alles Entgegenkommen von katholischer Seite war da vergeblich.

Am ersten Tage bes Jahres 1541 hielt ber milbe, den Protestanten entgegenkommende P. P. Bergerius, Bischof von Capo d'Istria, an die zu Worms versammelten Gesandten und Theologen eine Ansprache über , die Einheit und den Frieden der Kirche'. Der Geist berselben ist mild und freundlich. Vergerius erinnerte die Versammelten, welche , die Sache Christi und der Kirche in ihre Hand genommen', an ihre hehre Aufgabe. Er ermahnte sie, alle ihre Hoffnungen und Gedanken auf Den zu sezen, der ein Gott des Friedens ist und ber allein die Einigung bewirken kann. Wenn vielleicht eure Rathschläge und Gezbanken auf etwas Anderem beruhen sollten, was Fleisch und Blut rathen, so würdet ihr umsonst arbeiten, und weder für das Heil der Seelen noch irgendwie für euren eigenen Vortheil sorgen. Ihr wißt, wer da gejagt hat: ohne mich könnt ihr nichts thun, und eine jegliche Pflanzung,

1 Lämmer 1. c. p. 325 u. 326. 3ch habe ben Bericht etwas verfürzt.

bavon, bag Johann Friedrich fich zum König und Bortämpfer aller Lutheraner aufmerfen wolle (Lan; II, 173). Nehnliches berichtet Alois Moceniao in feiner Finalrelation über feinen Aufenthalt bei Rarl V. vom Sahr 1548. Er ichreibt: Lutherani si lassavano già intendere, che giudicavano heretica la M<sup>ta</sup> sua, perche la non era della loro opinione, la quale loro tenevano, che fusse la vera et buona, et secondo l'evangelio, onde principava andare qualche voce per la Germania, che non fusse bene haver per suo Imperatore uno che sentisse male nelle cose della fede, dal che nasceva, ch'i Duca Gio. Federico di Sassonia, che si vedeva in molto favore et riputatione, principava aspirar all'Imperio, il quale non era molto difficile, che potesse ottenere, attrovandosi gia quattro Elettori Lutherani, fra li quali era uno esso Duca di Sassonia, il quale oltra che per naturale apetito desiderava ingrandirsi, haveva anco piacer di farlo per abbassare et offendere la casa d'Austria, sentendosi da quella molto ingiuriato. Fiehler, Relationen venetianischer Botschafter im 16. Jahrh. S. 82. Es lohnte fich ber Mühe, noch weitere nachrichten über bie Genefis eines proteftantifchen Raiferreiches in Deutschland aufzusuchen.

#### Der hagenauer Tag und bas Bormfer Religionsgespräch. 1540/41. 211

bie mein Bater nicht gepflanzt hat, wird ausgerottet werden. 3ch rufe euch von Neuem bas zu, mas beständig in eurem Geiste haften foll: alle eure Hoffnung, all' eure Gedanten follen auf Gott beruben, ichaut nicht auf bas Irbifche, fonbern auf bas himmlifche." Der Bijchof von Cavo b'Aftria zeigt bann, baß bie Katholifen mit ben Brotestanten barin übereinstimmen, bag fie beibe bie "Beseitigung ber firchlichen Migbräuche" verlangen. Der Unterschied bestehe in der verschiedenen Auffassung des Wortes Mikbräuche. Un ber Beseitigung berfelben werde gerade jest eifrig gearbeitet 1; aber bie Brotestanten faffen auch einige Lehren und Inftitutionen ber Rirche als Migbräuche auf. Bezüglich ber Disputation über biese Migbräuche bittet Bergerins bie Bersammelten, ja ,allen Bortftreit und alle leere Brahlerei' zu vermeiden. Auch bittet er bie Geaner, zu bebenken, baft viele ber von ihnen als Miftbräuche bezeichneten Lehren und Institutionen bie bedeutenbsten Autoritäten ber früheren Reiten für fich hatten. "Zwar hat auch unfere Reit viele bebeutende Geifter hervor= gebracht; aber noch sind wir weit entfernt von jener Ginfachheit und Unschuld bes Lebens, von jenem Gifer für Gott, ber unfere Vorfahren beseelte. Möchten boch auch mir so in ber Liebe Gottes eingemurzelt fein, wie jene. Das nun jene Lehren und Institutionen anbelangt, fo moge euch einerseits bie Autorität ber Genannten, andererseits ber Ge= brauch und bie Uebereinstimmung ber Jahrhunderte, von ber man nicht leichthin abgehen foll, bewegen. Bedenkt auch, bag es fich jest um ben Frieden und bie Eintracht ber Rirche handelt, welche fo äufterft nothwendig sind nicht nur für die Familie, sondern auch für das Leben überhaupt, für die Freiheit, für die Bewahrung des auten Rufes und, was das Größte von Allem ist, für die Rettung der Seelen. Einiae Bunkte muffen gemilbert werben und zwar in bem Sinne, bag baburch bie bestehenden Streitigkeiten und ber haß gemildert werden. Dieß foll geschehen nicht nur um des Friedens eurer ganzen Nation willen, sondern auch wegen bes Bortheils und ber bringenden Nothwendigkeit ber gangen Chriftenheit.' Zum Schluß ruft Vergerins ben Gegnern zu: "Bedenft, bag bie Rirche, wie sie bie Braut, fo auch ber Körper Christi ift.  $\mathfrak{M}$ ir alle, die wir Miterben Christi find, find Glieder diejes Rörpers, Aleijch von seinem Fleisch, und Bein von seinem Bein, wie Baulus fagt. Deghalb ist es nothwendig, daß die Kirche einig, gleichsam ein Körper sei. Es würde Chriftus, unferem haupte, großes Unrecht geschehen, wenn von ihm und bem ganzen übrigen Körper ein Theil abgetrennt würde." Auch an praktische Auswüchse ber neuen Lehren, an die Wiedertäufer erinnert Vergerius die Versammelten 2.

<sup>1</sup> Bgl. über bie reformatorijche Thätigkeit Morone's unten S. 288 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Petrus Paulus Vergerius Episcopus Iustinopolis ad Oratores et Theo-

212 Der hagenauer Tag und bas Bormfer Religionsgefpräch. 1540/41.

Ebenso wenig, wie diese Nebe, konnte bas freundliche Entgegen= kommen Granvella's die erditterten Gemüther der Protestanten besänf= tigen. Im Januar zog er Melanchthon, Jakob Sturm und andere Pro= testanten zur Tafel. Ofiander ist deßhalb sehr besorgt und erdittert gegen Melanchthon. In einem Berichte an die Nürnberger nennt er ihn im höchsten Grade verschmist. "Er sagte uns, er werde nicht hingehen und mit den Nürnbergern speisen, und doch ist er hingegangen." In eben diesem Briese bezeichnet Osiander Welanchthon mit dem Namen Simon<sup>1</sup>.

Aber in ben Briefen desselben Melanchthon, sowie in seinem ganzen Auftreten in Worms<sup>2</sup> bemerken wir keine versöhnlichere Stimmung als bei Osiander. Am 30. Dezember war Melanchthon bei Bergerius und versicherte demselben, daß er von seiner Seite nichts werde fehlen lassen, um die Einigkeit herzustellen<sup>3</sup>. Vierzehn Tage später vergleicht derselbe Mann die Gegner mit Proteus!<sup>4</sup>

Diese gegen fein früheres Verhalten eigenthümlich contrastirende Haltung Melanchthons ist nicht zum geringsten Theile dem Einflusse bes= selben Fremden zuzuschreiben, der schon in Hagenau mit Erfolg im Inter= esse der französischen Krone gegen den inneren Frieden Deutschlands ge= arbeitet hatte.

Johann Calvin war wiederum in Worms anwesend und übte hier eine verhängnißvolle Thätigkeit aus. Melauchthon trat hier zu ihm in ein nahes und inniges Verhältniß. Der französische Gelehrte aber wollte von einem Einverständniß mit dem Papste und seinen "Kreaturen" nichts wissen; die Bedeutung des Religionsgespräches bestand für ihn lediglich darin, daß es die Ueberlegenheit der "evangelischen Wahrheit" über den Papst vor der ganzen deutschen Nation offenbare.

Indest gingen bem feurigen Franzosen die protestirenden Stände noch lange nicht weit genug. Mochten Letztere auch noch so schroff und un= verschnlich gegen die Katholiken auftreten, er hielt ihre Haltung boch noch für zu mattherzig, rücksichtsvoll und nachgiebig!<sup>5</sup>

Mit ben Vorverhandlungen über bie Form bes Gesprächs war man noch immer nicht zu Ende gekommen.

Die katholischen Theologen konnten sich nicht einigen, die Protes stanten suchten die Sache in die Länge zu ziehen, um die Zeitumstände

<sup>5</sup> F. W. Rampschulte, J. Calvin S. 332 f. Ueber die Berbinbungen Frankreichs mit ben Protestanten vgl. auch ben Bericht bes R. Bancopius, s. u. S. 219 A.

logos Principum et Statuum Germaniae qui Vormatiae convenerunt 1541: De unitate et pace Ecclesiae. Bgl. Lämmer, Analecta p. 16 u. Mon. Vat. p. 312-817. Brof. Lämmer hat übersehen, daß dieser Bericht schon zweimal gebruckt ist: einmal zu Benedig 1542 und bann bei Roeder 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 11 f. <sup>2</sup> C. R. III, 1230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vat. 312. <sup>4</sup> C. R. IV, 19.

nach ihrem Vortheile zu benutzen 1. Die größte Schwierigkeit bestand barin, welche Personen zu bem Gespräch sollten zugelassen werben.

Um ber Gefahr, baß bie Katholiken überstimmt würden, vorzubeugen, hatte Granvella im Dezember einen schriftlichen Ideenaustausch vorge= schlagen. Allein Brandenburg, Pfalz und Cleve, sowie die Protestanten verwarfen diesen Vorschlag. Alle Versuche, sie für diesen Mobus zu gewinnen, blieben vergeblich <sup>2</sup>.

"Nach allem bem ist man wiederum auf die vorige Meinung gekommen, und den Hagenauischen Abschied samt dem Kaiserlichen Ausschreiden bahin gedeutet, daß beiderseits alle Stimmen in eine gezogen werden und dem Kaiserlichen Oratori zugestellt. Wo aber jemand nicht gesättiget, der möge die seine insonderheit übergeben. Nach dem haben die Präsidenten gesonnen, dieweil sie nicht wollen in dreien Personen jeder Seits, auch nicht in Schriften zu handeln bewilligen, daß sie doch ein heimlich Privatcolloquium annähmen, so wollte man ihnen zustellen, was die von jenem Theil eine Person von der andern allen wegen solt im Gespräch reden, Artikel über die Confession geschrieben, hierob haben sie hart angehalten.

"Als aber die Unsern (die Protestanten) solchs nicht angenommen, hat der Herr von Granvela die Cöllnischen und Pfälzischen Räthe mit ihnen lassen handeln, daß auf jedem Theil eine Person von der andern aller Wegen sollte im Gespräch reden. Hierauf sagt man, als die Unsern sich beschwerten, sei der Herr Granvela 30 Decembris ein Colloquium nach dem Hagenauischen Abschied und Kaiserlichen Ausschreiben vorzu= nehmen gesonnen gewesen; sollen aber die Mentzischen und Baierischen gewaltig darwider protestirt haben.

"Als aber die Unsern besto fester anhielten, daß solch Colloquium würde vorgenommen, oder ihnen ein Abschied gegeben, haben uns die Präsidenten endlich vorgeschlagen, daß von jedem Theil einer anstatt aller andern reden sollte, doch den andern gestattet werde, mit Vergunst der Präsidenten ihre Meinung, wo es von nöthen, auch darzuthun.<sup>43</sup>

Diefer Mobus gefiel weber ben Protestanten, noch bem päpstlichen Nuntius. "Ich war ganz erschüttert," schreibt Morone, "als ich sah, daß es nun indirect doch zu einem öffentlichen freien Gespräche und einem Ubgeben der Stimmen kommen sollte." Er machte Granvella sofort Ge= genvorstellungen, bei welchen es zwischen beiden zu einem ziemlich heftigen Wortwechsel kam<sup>4</sup>.

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bericht Morone's bei Pallavicino IV, 12 n. 13.

Berlauff Colloquii Bormatienfis im brandenb. Archiv bei Ranke IV, 201 A.
 C. R. IV, 85.

<sup>\*</sup> Näheres in bem Bericht Morone's vom 2. Jan. 1541 bei Ranke VI,

214 Der hagenauer Tag und bas Bormfer Religionsgespräch. 1540/41.

Grauvella machte hierauf am 2. Januar einen neuen Borschlag, ber endlich angenommen wurde.

In demielben wurde bestimmt: "Rum Ersten, bag zween Collocutores, einer von ber eilf Chur- und Fürsten Rathen, ber andere von ber protestirenden Churfürsten, Fürsten und Stände Rathen und Botichaftern gegeben, und bag ein jeder berjelben bie Meinung bes mehrern Theils feines Theils mündlich portrage, und fich bann biefelben zween Collocutores im Beisein aller Stände und Bersonen, zum Colloquio beputirt und ernennet, mit einander barüber freundlich und gutlich unter= reden und Gefpräch halten follen. Es foll auch nach vollendeter Rebe ber Collocutorum ben andern, ob sie etwas zu ber Meinung ihres Theils zuthun wollten, boch nicht anders, denn mit Erlaubnif bes Rai= ferlichen Oratoris und ber Herren Räthe, zu ber Präsidenz verordnet, zugelaffen fein. Es foll ferner bes wenigern Theils Meinung bem Rai= ferlichen Oratori und ben Bräsidenten zugestellt, und nach bes Orators Bedünken, entweber hinter ben Orator und Bräsidenten bis zu ber Rai= ferl. Majestät und ber Stände Relation behalten, oder dem Gegentheil überantwortet werben. Doch sollen dahurch der weniger Theil nicht per= bunden fein, des mehrern Theils Meinung nachzufolgen, es werbe benn anders burch bie Raif. Maj. und bie gemeinen Stände bes Reichs, wie jich gebührt, erflärt.

"Zum Anderen sollten in solchem Gespräch nicht alle Reden, sondern allein die entliche Meinung und Sententiä, in den man einst, oder strittig bleiben würde, durch die Notarien aufgeschrieben werden.

"Zum Dritten, doch soll dieser Proces dem Augsburgischen und Hagenauischen und andern angenommenen Abschieden in alle Wege unab= brechlich sein, und dieselbigen bei ihren Würden und Kräften bleiben. Doch will ihme der Orator vorbehalten haben, vermöge seines Ge= walts ihme von Kais. Maj. übergeben, der Kais. Maj. Gemüth und Meinung nach Gelegenheit der Sachen im Fürgang derselben weiter zu erklären.<sup>1</sup>

Rach ber Annahme dieses Modus ließ Granvella eine heilige Geiftmesse lesen und befahl, das Gespräch zu beginnen. Von katholischer Seite sollte Eck, ausgezeichnet durch Gelehrsamkeit und Tugend<sup>2</sup>, von protestantischer Melanchthon, "welcher ber erste unter ihnen ist", sprechen.

So begann am 14. Januar 1541 bas Gespräch, welches auf ben

<sup>312-318.</sup> Ueber bie Borverhandlungen vgl. auch ben Bericht bes Bischofs von Aquila vom 25. Januar 1541 bei Lämmer p. 342 ff.; vgl. ferner noch ben Brief Morone's vom 6. Jan. bei Ranke VI, 318 ff. u. Lämmer p. 317 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 5-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Doctor Ekhio, persona dottissima et buon christiano. Lämmer, Mon. Vat. p. 343.

Der hagenauer Tag und bas Wormfer Religionsgespräch. 1540/41. 215

28. Oktober 1540 angesetzt gewesen war. Die Augsburger Confession wurde bemjelben zu Grunde gelegt.

Schon biese erste Maßregel war burchaus falsch. Die Augsburger Confession war allerdings mit Mäßigung abgefaßt, sie enthielt auch durch die Berufung auf das Concil die Brücke zur Wiedervereinigung. Den= noch eignete sie sich durchaus nicht, um den Bergleichsverhandlungen zu Grunde gelegt zu werden. Denn sie war ja eben der Zankapfel selbst, man konnte den Ratholiken doch nicht zumuthen, die von ihren Theologen und dem Kaiser einmal verworfene Schrift anzunehmen<sup>1</sup>.

Ec machte gleich zu Anfang bie richtige, aber für Melanchthon höchst unangenehme Bemerkung, daß das jeht übergebene Cremplar der Confession von dem zu Augsdurg übergebenen sehr abweiche. Melanch= thon suchte die bedenkliche Frage Ecks durch die Erklärung zu beseitigen, jene Aenderungen beträfen nicht die Substanz oder die Sache, er habe nur klarere und gelindere Worte gebraucht. Eck behielt sich vor, nament= lich bei Artikel 10 nachzuweisen, daß die Aenderungen auch die Sache berührt hätten. Dann begann die eigentliche Disputation über die ein= zelnen Artikel ber Augsburger Confession.

Es ist sehr auffallend, daß Ect und Melanchthon über ben Ein= gang ber Confession, den allgemeinen Theil, als selbstverständlich hinweg= gehen. Es war dieß ein verhängnißvoller Fehler Ects. Hier hätte er Melanchthon fassen müssen. Indem Ect dieß nicht that, ließ er sich verleiten, sich auf einen falschen Boden zu begeben.

Bezüglich des ersten Artikels der Confession, der von der Trinität handelte, war man einig. Nicht so über den zweiten, über die Erbsunde.

Eck sprach über zwei Stunden, sehr gelehrt <sup>2</sup>. Melanchthon ant= wortete am Nachmittag. Beide stritten diesen und die folgenden Tage besonders über die protestantische Behauptung, daß auch schon die ersten völlig unstreiwilligen Negungen der Concupiscenz im Menschen wirkliche Sünden, und von Gottes Gesetz verboten seien <sup>3</sup>. Eck vertheidigte den Satz, daß der nach der Tausse zurückbleichende Fomes nur uneigentlich, nicht dem Wessen nach Sünde zu nennen sei. Die beiden Wortführer sprachen so langsam, daß ihre Worte nachgeschrieben werden konnten <sup>4</sup>.

"Während breier Tage wurde die Disputation auf diese Weise Mor= gens und Nachmittags fortgesetst. Man stritt unter allgemeiner Auf= merksamkeit sehr heftig auf beiden Seiten.<sup>5</sup>

ù,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also urtheilt ber protestantische Superintendent R. B. hering, Geschichte ber firchlichen Unionsversuche Leipzig 1836) I, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer l. c. p. 332. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Döllinger, bie Reformation III, 817; Bucholy, Ferdinand I. IV, 366.

<sup>\*</sup> Bericht Fabers vom 23. Januar; vgl. Cornely a. a. D. S. 73 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lämmer l. c. p. 344.

216 Der hagenauer Tag und bas Wormser Religionsgespräch. 1540/41.

Jebe der beiden sich gegenüberstehenden Parteien glaubte ihre Ueber= legenheit zu fühlen.

Die Protestanten rühmten die Vorzüge Melanchthons<sup>1</sup>. "Doctor Eck,' schrieb Franz Burkhart schon am 14. Januar an den Kanzler Brück, hat seinen Mann gesunden; es kam mir vor, als kämpste David mit Goliath; ich zweisle nicht, daß die Wahrheit siegen werde."<sup>2</sup> Andere sagten, Melanchthon verhalte sich zu Eck wie eine Nachtigall zu einem Naben<sup>3</sup>.

Der Bischof von Feltri bagegen berichtete am 15. Januar an Car= binal Farnese, Ect sei Melanchthon entschieden überlegen 4. Am 18. Ja= nuar schrieb Campeggio abermals: "Es ist bas allgemeine Urtheil, daß Ect den Sieg davon getragen und die Gegner überführt hat . . . Die Unserigen haben in diesem Gespräch gesiegt, was von großem Einfluß auf das Bolk ist. 5

Endlich schien es Granvella, daß nun lange genug über die Differenzen bezüglich der Erbsünde gestritten sei<sup>6</sup>. Er ließ deßhalb von jeder Seite zwei Theologen zu sich kommen, welche eine Einigungsformel über die Lehre von der Erbsünde aufsetzen sollten. Man wählte von katholischer Seite Mensing, den Suffragan von Halberstadt, und Dr. Eck, von der gegnerischen Seite Melanchthon und Butzer.

Diese vier Theologen kamen am 17. Januar in der Wohnung Granvella's zusammen und brachten daselbst eine Vergleichungsformel über die Erbfünde zu Stande<sup>7</sup>. Dieselbe wurde denn auch von den Katholiken und den Protestanten angenommen<sup>8</sup>, von den letzteren jedoch mit dem Vorbehalt, daß sie sich, was die Entwicklung und Begründung des Satzes betraf, auf Welanchthons Erklärung beriefen<sup>9</sup>.

Fast brei volle Monate hatte man gebraucht, um überhaupt nur

<sup>7</sup> Lämmer p. 334 (Bericht Campeggio's vom 18. Januar), p. 336 sq. (Bericht Morone's von bemfelben Tage). Bgl. p. 344 u. C. R. IV, 86 f. Der venetianische Gesanbte berichtet am 19. Januar: Or di questo saranno d'accordo, per haver confessato Bucero heri mattina che il peccato che riman dapoi il battesimo è peccato senza colpa, et questo è quel che vogliono i Cattolici. Bibl. marc. it. cl. 7 cod. 802 (mitgetheilt von De Leva im Archivio Veneto IV, 1 p. 26).

<sup>8</sup> Der beste Beweis gegen die vielfach aufgestellte Behauptung, Morone habe im Auftrag des Papstes das Gespräch zu verhindern gesucht, ist ein Brief Morone's an Card. Farnese. Er berichtet demselben die Annahme der Bergleichungsformel über die Erbspünde und scheint den Borbehalt der Protestanten nicht zu kennen. Deschalb meint er: havemo di ringratiare Dio, che ci habbi dato cosi felice principio. Lämmer 1. c. p. 337.

<sup>9</sup> C. R. IV, 32 f. 89. Bgl. Schmidt, Melanchthon S. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 26. <sup>2</sup> C. R. IV, 22 f. <sup>3</sup> O R. IV, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lämmer l. c. p. 332. <sup>5</sup> Lämmer l. c. p. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Rarl V. an Ferdinand. Januar 1541; bei Döllinger, Beiträge I, 32 f.

zur Disputation zu kommen. Die Frucht dieser mehrtägigen Disputation und einer Privatberathung war eine Einigungsformel über eine der vielen streitigen Lehren. Und diese Formel war nicht einmal von den Protestanten unbedingt angenommen worden!

Hätte man auf bieje Weise alle übrigen Artikel ber Confession burchgehen wollen, so wäre ein Ende des Gesprächs gar nicht abzusehen gewesen.

Und was hätte man schließlich gewonnen, wenn auch über alle einzelnen differirenden Lehren Formeln gefunden worden wären, beren Sinn die Protestanten nach dem ausgelegt hätten, was ihr Wortführer während der Verhandlungen vorgebracht hatte?

Dahin war man gekommen, indem man den eigentlichen Grund der Spaltung in den Lehren und nicht in der Berfassung suchte.

Granvella befand sich natürlich in ber peinlichsten Berlegenheit. Wahrscheinlich auf seinen Antrieb<sup>1</sup> vertagte ber Kaiser die ganze Ver= sammlung auf den in nächster Zeit bevorstehenden Reichstag zu Regens= burg<sup>2</sup>. Dort wollte Kaiser Karl selbst erscheinen und seinen ganzen Einfluß zur Wiederherstellung des religiösen Friedens im Reiche aufbieten.

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer 1. c. p. 337. Bretschneiber hat in seinen "Erläuterungen über das Religionsgespräch zwischen Ratholiken und Protestanten, angesangen zu Worms 1540 und sortgesetzt und beendigt zu Regensburg 1541<sup>c</sup>, in Jugens Zeitschr. für. hist. Theol. II, 299, die ansprechende Bermuthung aufgestellt, daß Granvella darum das Wormser Gespräch abgebrochen haben möge, weil er erst das (in zu Worms abgehaltenen Privatconferenzen entstandene) sogen. Regensburger Buch (vgl. unten) ben Protestanten privatim vorlegen wollte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* Abschieb zu Wormbs uff ben achtzehenden Januarii A. 1540 im Frankf. Archiv, Reichsangelegenheiten Fasc. 127 n. 9178 p. 116 sq.; vgl. Spalatin, Annal. p. 531.

# VI. Der Regensburger Reunionsversuch.

## (1541.) 1

Während die Theologen in Worms über das Wesen der Erbsünde disputirten, schlug der Streit im Norden Deutschlands in hellen Flam= men auf.

Das Reichstammergericht hatte über bie Städte Goslar und Minden wegen Spolienklagen in Kirchensachen die Acht ausgesprochen. Der Her= zog Heinrich von Braunschweig, als Bollstrecker derschben, rüftete gegen die genannten Städte. Sie dagegen riefen den schmalkaldischen Bund herbei.

Um ben Protestanten jeden Vorwand gegen den Besuch des Regensburger Neichstages zu nehmen und um sie im Voraus zu beruhigen und sie friedlicher zu stimmen, ging der Kaiser in seiner Nachgiebigkeit aber= mals einen Schritt weiter. Er septe den Spruch der Ucht außer Kraft und ermahnte alle Fürsten, mit ihm zur Herstellung des Friedens im Neiche in Regensburg zu erscheinen. Für den Kurfürsten Johann Fried= rich und Landgrafen Bhilipp ließ er besondere Geleitsbriefe ausfertigen<sup>2</sup>.

Der Kaiser Karl V. wollte ben Frieden, die Einigung Deutschlands. Die eifrigsten Theologen des neuen Kirchenthumes, wie Luther und Melanchthon, verschlossen sich dieser Erkenntniß nicht<sup>3</sup>.

Der innere Friede Deutschlands hätte ben Kaiser für das Gemeinwohl des gesammten Reiches handeln lassen. Eben darum aber lag ber innere Friede Deutschlands nicht im Interesse bes Particularismus, weber beszenigen, welcher sich mit ben Bibelsprüchen des neuen Kirchen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch für biesen wichtigen Reichstag habe ich bie \* Reichstagsacten des Frankf. Archivs benutt. Näheres unten S. 226 A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lünig, Reichsarchiv Part. spec. Cont. 1 p. 600. Döllinger, Beiträge I, 85. Rommel II, 428 f. Die faiserliche Suspension bes gegen Goslar und Minben erlassenen Achtsbecretes bei hortleber a. a. D. IV, cap. 88 p. 783 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Erl. A. 26, 131. Balch XVII, 1304. Ueber Melanchthons Anficht vgl. unten S. 256. Selbst ber Unversöhnlichste ber Unversöhnlichen, Calvin, ber sich nicht scheute, gemeine Berbächtigungen und Ausfälle gegen ben eblen Contarini ausz zustreuen, urtheilt zicmlich günstig über ben Kaiser. Bgl. F. B. Kampichulte, J. Calvin, S. 341, vgl. 336.

thumes umhullte, noch bessen, welcher ben Raiser ber Lässigkeit in ber Bflicht, bie alte Kirche zu beschützen, beschulbigte.

Bir sind über die damalige Lage des Kaijers durch einen höchft interessanten Bericht des Benetianers Marino Giustiniano genau orientirt<sup>1</sup>. Derselbe gibt als die -hauptjächlichste Ursache der Berwirrung Deutschlands die in Bezug auf das Neich thatjächlich unrichtige Vorstellung der Fürsten von der großen Macht des Kaisers an. Aus diesem Grunde, sagt er, begünstigen die Fürsten das Lutherthum, nicht weil der Glaubenseifer sie treibt, sondern weil die Religionssache ein Mittel ist, die Völker in ihre Meinung zu ziehen gegen die gesurchteten beiden Brüder<sup>2</sup>.

Die Anschauung bes scharfblickenden Benetianers läßt sich in folgende wenige Sätze zusammendrängen.

Die beutschen Fürsten fürchten bie Macht bes Kaisers. Diese Macht würde sich steigern durch ben inneren Frieden in Deutschland; deßhalb wollen sie diesen nicht. Um ihn zu vereiteln, bedient sich ein Theil ber Fürsten des Mittels des neuen Kirchenthumes, des Protestantismus. Sie können dieß, weil gegen einen Angriff des Kaisers Frankreich<sup>3</sup> ihnen den Nücken deckt, andererseits der Türke durch den König von Frankreich mittelbar ihr Bundesgenosse

Ein wichtiges Moment ist jedoch von Giustiniano nicht berüchsichtigt.

Die Fürsten bes neuen Kirchenthumes hatten nicht bloß ben nega= tiven Zweck ber Schwächung ber kaiserlichen Macht, sondern noch in weit höherem Grade den des eigenen positiven Gewinnes. Durch das neue Kirchenthum bekamen die Fürsten das Recht oder den Vorwand, sich des Besitzthums der alten Kirche zu bemächtigen. Ferner gab ihnen das neue Kirchenthum durch die Vereinigung der kirchlichen Gewalt mit der weltlichen die Herrichaft über die Gewissen ihrer Unterthanen.

Der genannte Benetianer erkennt natürlich bie Schäden bes firch=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Albéri, Relazioni degli ambasciatori Veneti, Serie I Tom. 2 p. 119 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E per tal cagione hanno favorito e difeso questa setta luterana eretica, non perchè *zelus fidei* li mova, ma perchè con la religione hanno voluto tirar nell' opinione loro tutti i popoli contro questi due gran fratelli, de' quali molto temono. L. c. p. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rob. Bancopius berichtet am 7. Januar 1541 aus Borms an Carbinal Farnefe: Tempore huius colloquii emersit unum, quod duxi Sanctissimo D. N. significandum, videlicet: quod Rex Franciae missis aliquibus nunciis Wirtembergensem Ducem confirmavit, Ducem Saxoniae, et Lantgravium sibi conjunxit, ultra alios, sub se in Germania Capitaneos confecit, et illis stipendia dedit, rogavitque, ut delectum militum pro Sua M. agerent. Lämmer l. c. p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bgl. Klopp, Studie über Karl V. in den Hift.-polit. Bl. 60 S. 224 ff.; vgl. auch das unten (Abschnitt VIII) mitgetheilte Urtheil des Alois Mocenigo über die Motive der deutschen Fürsten bei ihrem Uebertritt zum Protestantismus.

lichen Zustandes an. "Wie der Ungehorsam von Deutschland,' sagt er, ,durch die öffentlichen und nicht entschuldbaren Mißbräuche der Kirche verursacht ist: so ist zur Herstellung des Gehorsams der Protestanten eine völlige Reformation der Sitten und des Lebens der Geistlichen er= forderlich; der Kaiser beschäftigt sich eifrig mit diesem Gedanken; wenn es gelänge, so würde alle Zwietracht aufhören, die Protestanten würden dem Papste wieder Gehorsam leisten, die Bischöfe und Priester zulassen, Wesse, Beichte und Ceremonien wieder gestatten."

Eine andere Lösung der Frage, meint Giustiniano, würde die sein, daß der Kaiser selbst protestantisch würde. Aber verständige Männer, welche die Sache verstehen, sagen, daß der Kaiser nie zu dieser Secte übertreten wird <sup>1</sup>, vielleicht eher der römische König. Letzterer hat im Jahre 1537 auf einer baierischen Kreisversammlung in Salzburg vorschlagen lassen, ob man die Communion unter beiden Gestalten und die Ehe der Geistlichen gestatten dürfe. Die Versammlung antwortete, das sei Sache des Concils. Der Kaiser, das ist das Endurtheil Giustiniano's, wird nie lutherisch werden.

Endlich ist nach Giustiniano noch ein britter Fall möglich, nämlich, daß Karl und Ferdinand zwar nicht selbst lutherisch werden, aber den Deutschen freistellen, es zu werden; dieß fürchte der Papst, namentlich, daß dieß jetzt in Regensburg ausgemacht werde<sup>2</sup>.

Welchen Gang ber Negensburger Versöhnungsversuch nehmen werbe, bas sieht der Benetianer klar und bestimmt voraus. "Entweder wird bort überhaupt nichts geschehen," meint er, "oder man wird feindlich gegen den Papst auftreten. In dem vorberathenden Kollegium sind brei Mitglieder dem neuen Kirchenthume günstig gesinnt: Brandenburg offenbar, der Pfalzgraf und der Kölner Erzdischof heimlich. Vier andere sind solcher Art, daß sie niemals eine Einigung zu Stande kommen lassen werden: die beiden Herzöge von Baiern und ihr Bruder, der Erzdischof von Salzburg. Sie sind gut katholisch und würden Alles für diesen ihren Glauben thun; allein andererseits ist ihnen nichts mehr zuwider, als die Macht des Kaisers. Da nun die Erstarfung derselben die unmittelbare Folge der Eintracht in Deutschland sein würde, so werden sie Alles thun, damit diese Eintracht nicht zu Stande kommt, und zwar um so mehr, weil sie hoffen, in dem inneren Kriege, der dann ausbrechen würde, sich der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Non declinerà mai in quella setta, l. c. p. 144. In Rom war bie ftreng katholische Gesinnung des Kaisers wohl bekannt. "Wir haben Gott zu danken," meldet der Legat nach dem Augsdurger Reichstage von 1530, ,daß er uns einen so katholisch gesinnten Fürsten gegeben hat." Bgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 87. Auch bei den Religionsgesprächen vertraute man in Rom der katholischen Gesinnung Karls und Ferdinands. Bgl. Lämmer, Melet. p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. c. p. 145.

Stäbte Regensburg und Augsburg zu bemächtigen. Deßhalb wird ent= weber keine Eintracht durch das Negensburger Gespräch zu Stande kom= men, oder es wird dort etwas wider ben Papst geschehen.' '

Giustiniano zeichnet bann bie einzeln beutschen Fürsten. "Die Schmaltalbener find bem Raifer febr feindlich, por Allem Johann Friedrich pon Sachien. Er glaubt ein Recht zu haben, bag ber Raifer ihm eine feiner Schwestern gabe, weil fein Dheim Friedrich bie Babl bes Raifers burch= gesetzt hat. Rarl hat nicht gewollt. Herzog Heinrich von Sachsen ist ein einfältiger Fürst, er richtet sich nach seinem Better. Joachim von Brandenburg ist Lutheraner und haßt bie Macht Defterreichs, oder, weil seine Vorfahren von Vorgängern bes Raisers erhöht sind, svielt er ben Diensteifrigen 2. Ebenso Markaraf Georg und fein Bruder. Pfalzgraf Friedrich und fein Neffe find fehr feindlich gegen Defterreich, weil Mari= milian in dem Streit mit Baiern sie in den Bann that, ihm etwas weanahm und Baiern gab, dafür aber etwas Baiern nahm und mit Tirol pereinigte. Go haffen beide ben Raifer. Mainz, Trier und Röln find gegen ben Kaifer wegen feiner Macht. Sie benten an bie Utrechter Angelegen= Beil der Raiser auch Gelbern will, haben die vier rheinischen heit. Rurfürsten ein geheimes Bündniß unter sich gemacht, um ben herzog von Selbern zu vertheidigen. Cleve ift ebenfalls bem Raifer megen Gelbern feind. Der Herzog von Burtemberg ift ein Tobteind bes Raifers; Seffen ift bem Raifer feind wegen Naffau, ebenso ber Herzog von Braunschmeig.

"So sind fast alle deutsche Fürsten gegen das Haus Desterreich. In diesem ist Karl das Herz und Ferdinand der Lebensodem, der da athmet, wie das Herz will."

Ulfo ber Benetianer über ben Kaifer und bie beutschen Berhältniffe.

Die Ansichten ber Anderen schwanken, je nachdem wegen bieses neuen Ginigungsversuches Furcht oder Hoffnung in ihnen überwiegt.

"Die Frucht wird wunderbar sein, 'meldet der Bischof von Aquila schon im Januar 1541 von Speier aus; "es wird dem Kaiser gelingen, ganz Deutschland und die anderen Länder des Neiches, die schon begonnen hatten, sich gegenseitig zu verderben, wieder zu vereinigen. Und nach bieser Verschnung und Einigung des Reiches wird der Kaiser nicht bloß den Drohungen des Türken widerstehen, sondern er wird ihn hinaustreiden und die christlichen Länder, die bieser Feind des christlichen Namens inne hat, der Christenheit wieder gewinnen.' <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c. p. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fa molto il servitore e l'affezionato. L. c. p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cesare è il cuore, e il re è lo spirito, che spira quanto vuole il cuore. L. c. p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Bischof von Aquila an Carb. Farnese, 25. Januar, bei Lämmer, Mon. Vat. p. 344 sq.

Allein dann steigen wieder die großen Schwierigkeiten, welche der Einigung Deutschlands entgegenstehen, empor. In Speier waren damals der englische und französische Gesandte anwesend. Die tiefer Blickenden wußten, daß der Zweck dieser Gesandten nicht der innere Friede, die Beruhigung und Einigung Deutschlands war<sup>1</sup>.

Weit nachtheiliger noch als die Machinationen Frankreichs und Eng= lands wirkte die antikalserliche Haltung der meisten katholischen Fürsten. Die baierischen Herzoge und Heinrich von Braunschweig zeigten seit ihrer Ankunst in Regensburg offen ihren Unwillen über die Nachsicht des Kaisers gegen die protestantischen Fürsten, vor Allem über die Suspension des Spruches, den das Reichskammergericht gefällt hatte. Sie sagten, , der Kaiser habe das nicht bewilligen dürfen, noch müssen'<sup>2</sup>.

Robert Bancopius, ber dieß dem Cardinal Farnese berichtet, billigt das Auftreten der genannten Fürsten. "Wie der Abfall von der Kirche den Abfall vom Kaiser zur Folge gehabt,' meint er, "so kann auch nichts Anderes als die Rücktehr zum Gehorsam gegen die Kirche die Ehrfurcht vor dem Kaiser wieder herstellen."<sup>3</sup> Wir wissen von Giustiniano, daß nicht dieß das Ziel der baierischen Herzoge war. Wir erinnern uns auch jener Antwort des baierischen Kanzlers aus dem Januar 1540: Baiern rüfte nicht gegen die Brotestanten, sondern gegen den Kaiser.

Rarl V. besuchte in Regensburg ben Herzog Wilhelm von Baiern persönlich <sup>4</sup> und bat ihn, ihm zur Wiederherstellung ber beutschen Eintracht beizustehen. Wilhelm erwiederte, daß die Religionsgespräche nicht das rechte Mittel seien. Wenn der Kaiser wolle, so könne er den Lutheranern das Gesetz nach seinem Willen vorschreiben. Sie seien nicht so mächtig, wie der Bischof von Lunden und Granvella sie schilderten <sup>5</sup>.

In ähnlicher Weise sprachen sich bie baierischen Herzoge ben päpstlichen Legaten gegenüber gegen die Religionsgespräche und für die Anwendung von Gewaltmaßregeln aus <sup>6</sup>. Morone gab ihnen barauf die treffende Antwort: da sie selbst anerkännten, daß Alles auf den Willen des Kaisers ankomme, so möchten sie doch bewirken, daß der Kaiser seinen Willen zeigen könne und daß die beutschen Bischöfe, welche lau und ohne Eiser nur auf ihre augenblickliche Ruhe bedacht seien und sich um den Ruin der Religion nicht kümmerten, sich vereinigten <sup>7</sup>.

Berhängnisvoll war in Regensburg bie Thätigkeit bes französischen Gesanbten, ber bort unablässig wühlte und schurte. Derselbe trat auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer l. c. p. 345. <sup>2</sup> Ibid. p. 361. <sup>3</sup> Ibid. p. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cosa insolita forsi per visitar la moglie, sagt Morone bei Lämmer l. c. p. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Morone an Carb. Farnese. Regensb., 1. März, bei Lämmer 1. c. p. 364 -<sup>6</sup> Ibid. p. 364. 370. <sup>7</sup> Ibid. p. 364.

vor Morone und ftellte ihm vor, daß bie Verhandlung der Religionssache nicht auf den Reichstag gehöre. Es müsse ein Concil gehalten werden und zwar in Frankreich! Wäre ein Concil nicht möglich, so solle eine Versammlung von Gelehrten aller Nationen zur Behandlung der Religionsfragen zusammentreten und zwar wiederum in Frankreich!<sup>1</sup>

Um 2. März machten bie Herzoge von Baiern persönlich bem Raifer nachbrückliche Borftellungen in Bezug auf fein Berhalten gegenüber ben Brotestanten. Gie zählten ihm alle bie Irrthumer und Berjäumnisse zur Ausrottung der Secte und zur Erhaltung der wahren Religion auf, die man feit dem Auftommen bes Lutherthums bis zur Stunde begangen habe. Der Ruin ber Religion habe auch bie Autorität bes Raifers im Reiche zerstört. Sie wiesen barauf bin, bak fie stets bereit gewesen seien. für ben Dienit Gottes und bes Glaubens und für bie Erhaltung bes Reiches nicht nur ihre und ihrer Unterthanen Macht und Vermögen, fondern auch ihr eigenes Leben preiszugeben. Bornehmlich tamen fie ftets barauf zurud, daß burch die allzugroße Milbe, Sanftmuth und Nachsicht bes Raifers, bie von Manchen und namentlich von den Lutheranern nur als Nachlässigickeit und Trägheit ausgelegt würden, die Dinge auf den acgenwärtigen Bunkt gekommen feien. Sie betheuerten, baß fie bis jest ihre Schuldigkeit gethan hätten. Sie seien für die Zukunft vor Gott und ber Welt entschuldigt, wenn fie fich nun auch zurückzögen und bie Dinge bem Untergang zueilen lassen würden, wie bie Anderen. nichtsbestoweniger wollten fie jett noch einmal feben, mas ber Raifer auf bem Reichstag thun werbe. Dann besprachen fie bie brei Bege, welche man jest einschlagen tönne. Erstens tönne bas Wormfer Gespräch fortgeset werben. Dieß mikfalle ihnen unter allen Umftänden. Zweitens tonne der Kaifer ein Concil verordnen und es in einem ober anderthalb Sabren zusammentreten laffen. Mittlerweile fonne bann, ohne bag man über bie Religion verhandele, ein Mobus gefunden werden, um in Deutschland einen Stillstand oder einen allgemeinen Frieden berzustellen. Bur Aufrechterhaltung biejes Stillstandes folle man bann ben katholischen Bund verstärken, benn wenn man bie Lutheraner nicht burch Furcht zwinge, würden sie ben Stillstand nicht halten. Drittens könne ber Kaiser in Anbetracht ber halsstarrigkeit ber Lutheraner, ihres liftigen Betragens und bes Schadens, ber aus ber Saumseligkeit entspringe, Waffengewalt anwenden und ohne Vorwand ber Religion fehr leicht einen nach bem anderen strafen. Hierzu boten die baierischen Herzoge bem Raiser ihre Rräfte und ihr eigenes Leben an.

Auf biese Borstellungen antwortete Granvella im Namen bes Raifers in sehr mürdiger Weise. Er wies ben Borwurf ber Saumseligkeit

<sup>1</sup> L. c. p. 365.

und Nachlässigkeit zurück und wies auf die Schwierigkeit der Zeitumständeund vor Allem auf die Feindseligkeit eines großen Fürsten (Franz I.) hin, der wider alles Necht nicht aufhöre, den Kaiser anzuseinden. Dann bankte Granvella für die gemachten Vorschläge und Anerheietungen und versprach den Herzogen, nichts in der Neligionssache ohne ihren Nath zu beschließen. Zuletzt versicherte ihnen Granvella, daß der Kaiser dieß Mal die Sache beendigen wolle; könne er dann durch seine gerechten und ehrlichen Mittel die Abgewichenen nicht zurückführen, so werde er der ganzen Welt zeigen, wie hoch er seine Religion schäte, und sich so be= tragen, wie es einem katholischen Kaiser gezieme<sup>1</sup>.

Die baierischen Herzoge blieben indessen babei, ben Krieg als bas einzige Heilmittel anzupreisen. Der Kaiser ließ ihnen hierauf eröffnen: er wolle keinen Krieg beginnen<sup>2</sup>.

Rarl V. wollte im Gegentheil in Negensburg ben letzten Bersuch einer friedlichen Bereinigung mit ben Anhängern des neuen Kirchenthumes machen. Die Umstände schienen nicht ungünstig für diesen Plan zu liegen.

Der Papst sandte als seinen Legaten den Cardinal Easpar Con= tarini<sup>3</sup>, einen durch Gelehrsamkeit, Scharfsinn und Freimuth ausge= zeichneten Mann, welchen die Protestanten für einen Freund ihrer Recht= fertigungslehre hielten.

Schon die Wahl Contarini's zeugt deutlich, wie sehr der Papst einen glücklichen Erfolg des Religionsgespräches wünschte 4.

Die unumschränkte Vollmacht, welche ber Kaiser gesorbert hatte, gab ber Papst bemselben nicht<sup>5</sup>. Mit Recht vermuthete Paul III., es könnten in Regensburg Forderungen gestellt werden, die kein Legat, ja die nicht einmal er, der Papst selbst, ohne den Beirath Anderer zu= gestehen dürse. Für die Unterhandlungen selbst beschränkt er die Voll= macht dahin, daß er in Bezug auf allgemeine Kirchengebräuche und Gesetze nichts einräume. Werde etwas dem katholischen Glauben oder bem Ansehen des apostolischen Stuhles Nachtheiliges beschlossen, so solle

<sup>3</sup> Confiftorialbefchluß vom 10. Januar 1541; vgl. Lämmer, Melet. p. 205. Der Kaifer und Granvella hatten speciell bie Senbung Contarini's gewünscht-Lämmer, Mon. Vat. p. 324. 338.

\* Rante, Päpfte I, 101.

<sup>5</sup> Es eristiren zwei Instructionen für Contarini, eine vom 28. Januar unter eine vom 15. Juni. Die erste ist nach einer venetianischen Handschrift gebruckt ir Quirini Epp. Poli 3. p. CCLXXXVI sq.; bie zweite nach einer vatikanischen Handschrift bei Lämmer, Mon. Vat. p. 376-382.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Morone an Carb. Farnese. Regensb., 4. März 1541, bei Lämmer 1. c. p. 367 sq. Damit übereinstimmend ber Bericht eines römischen Agenten Namens Claudius an den Carb. Farnese dd. Regensb., 4. März 1541, bei Raynald ad a. 1541 n. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1541 n. 4 (Brief bes Claudius).

er Protest bagegen einlegen. Dasselbe solle er thun, wenn ber Nürnberger Friede in einer ber Religion nachtheiligen Form und in Allem nach dem Wunsche der Protestanten erneut werden, oder wenn die Reichs= versammlung in ein Nationalconcil umzuschlagen brohen sollte <sup>1</sup>. Uebri= gens habe er ein sanstes Versachten anzuwenden, jedoch ohne Furcht zu verrathen, oder den Berdacht zu erwecken, als wolle man täuschen.

Die Tenbenz ber Instruction geht also bahin, daß Contarini anbefohlen wird, stets auf ber Grundlage des Katholicismus zu bleiben und sich immer vom kirchlichen Bewußtsein leiten zu lassen; innerhalb bieser Grenze aber solle er den Neugläubigen so weit nachgeben, als nur immer möglich sei, ohne die Conformität mit den anderen katholischen Ländern zu gefährden. Die Undestimmtheit dieser Instruction ist leicht erkenntlich. Aber eben in dieser Undestimmtheit lag die Möglich= keit, daß das Gespräch einen guten Erfolg haben würde<sup>2</sup>.

Bon der Partei der protestantischen Fürsten zeigten zwei hervor= ragende scheindar ebenfalls das Berlangen nach einem friedlichen Bergleich: Foachim von Brandenburg und Landgraf Philipp von Hessen.

Man weiß, daß Joachim bei der Einführung des neuen Kirchen= thumes in seinen Landen mit Absicht viele katholische Gebräuche und Eeremonien beibehalten hatte. Auch später hatte er sich, so weit erkenn= bar, stets zu der vermittelnden Richtung gehalten.

Die Stellung, welche er, je nach ben Umständen, ber katholischen Kirche und ber neuen Lehre gegenüber einnahm, war mitunter höchst zweideutig.

Noch im Jahre 1538 hatte er gewisse Propositionen gemacht, aus benen scheinbar günstige Resultate für die kirchliche Einheit entspringen konnten<sup>3</sup>. Die wahren Jutentionen des Hohenzollern kamen jedoch durch ben Briefwechsel der Brandenburger Hostheologen mit dem Bischof Johannes Faber von Wien an's Tageslicht<sup>4</sup>.

Dann sehen wir Joachim seinen nach Hagenau abgehenden Gesandten die Weisung geben, sich nicht zu den Evangelischen zu halten<sup>5</sup>. In Worms saßen die brandenburgischen Gesandten unter den Katholiken, sie hatten ader die Weisung, das Wörtlein "sola" mitzubringen oder selbst nicht wiederzukommen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es war bieß beßhalb nothwendig, weil biese Gefahr schon in Worms sehr nahe gewesen war. Non è nessuno, schrieb Bergerius am 23. Februar 1541 an einen Cardinal, che non habbia potuto chiaramente vedere, che il colloquio di Vormatia havea più odore e forma di un concilio nazionale che di altro. Lämmer l. c. p. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brischar, Beurtheilung ber Controversen Sarpis und Pallavicino's I, 120 f. Ranke, Bäpste, III, 82 •.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lämmer, Analecta p. 15, Mon. Vat. 192. 196. 198. 210. 211 sq. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. p. 200. <sup>5</sup> Droysen, Geschichte ber preußischen Politik II, 2 S. 257. Paftor, Reunionsbestrebungen. 15

Joachim schwankte hin und her: man wußte in der That schon da= mals nicht zu sagen, welcher Partei er angehöre.

Nach Regensburg zog der Brandenburger selbst. Am 13. April traf er dort ein <sup>1</sup>.

Schon vorher hatte ber Kaiser ihm eine Schrift ,von Bergleichung ber ftrittigen Religion', das Negensburger Buch, vertraulich mitgetheilt. Joachim sandte dasssellbe an Luther. In dem Begleitschreiben sagt er unter Anderem: "Wir alle sehen und empfinden, wie jämmerlich alle Religion und christliche Zucht bei diesem Zwiespalt und aus Mangel rechter heilsamer Lehr und getreuen Ausspenden berselbigen vorfället, (und) was auch wir aus solchen schweren Verachtungen Gottes Worts giftiger verberblicher Secten, auch äußerlichen Zwiespalt und Zerstörung zu be= fahren haben.'<sup>2</sup>

Nach diesen Worten scheint es, daß Joachim damals dem kaiser= lichen Ausgleichungsversuche wirklich aufrichtig geneigt war<sup>3</sup>. Doch mag dieß dahingestellt bleiben. Jedenfalls aber wußte der Kaiser, daß die Dienstbeflissenheit des brandenburgischen Kurfürsten sehr dehndar war.

Auch ber Landgraf von Hessen erschien am 27. März in Regens= burg. Mit ihm kam der geschmeidige Butzer, der viele Formen der Wand= lung anzunehmen fähig war.

Es ist bekannt, welche Wendung Philipp ein Jahr zuvor gemacht. Auch jeht zeigte er sich zu Concessionen bereit<sup>4</sup>. Er begünstigte anscheinend die kaiserlichen Reunionsplane. Der Kaiser und Granvella hofften viel von dem Landgrafen <sup>5</sup>, obgleich dieser anfangs in Regensburg in einer Unterredung mit dem Kaiser über seinen Streit mit dem Herzog Heinrich von Braunschweig sich keineswegs nachgiedig gezeigt hatte <sup>6</sup>.

Andere urtheilten anders. "Der Kaiser," sagte ber Kurfürst von Mainz, "glaubt ben Landgrafen in der Hand zu haben, und er hält eine Schlange; die Lutheraner wollen nicht zur Union mit uns kommen, sondern sie wollen uns nach sich ziehen."

<sup>3</sup> Hiermit stimmt überein das Zeugniß Buters p. I der S. 224 A. cit. Schrift

Contarini an Carb. Farnese, 28. April 1541, bei Quirini Epp. Poli 3 percention
 CCLV. Rommel, Urfundenband S. 85—90.

<sup>5</sup> Campeggio an Carb. Farnese, Nürnberg, 18. Februar 1541, bei Lämme**———** Mon. Vat. p. 352.

• \* Bericht des Johann von Glauburg an Rath und Bürgermeister der Sta**mb**t Frankfurt a. M., 30. März 1541; j. Anhang II, 1.

<sup>7</sup> Morone an Card. Farneje, Regensburg, 14. April 1541; ibid. p. 369. 3T O.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \* Bericht bes Johann von Glauburg an Rath und Bürgermeister ber Stabt Frankfurt a. M. vom 14. April 1541 in ben Reichstagsacten bes Frank= furter Stabtarchivs Bb. 46 ("Erster Theyl der Acten und Handlung de Reichstags zu Regenspurg A.º 1541." Ich citire dieje F. Acten fortan F. R. T. A.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 94.

Eine ähnliche versöhnliche Stimmung, wie der Landgraf von Heffen und der Kurfürft von Brandenburg, zeigten im Beginne ihrer Anwesen= heit zu Regeusdurg noch mehrere andere einflußreiche protestantische Per= sönlichkeiten: so der hessische Kanzler, der Pfalzgraf und einige Städte, z. B. Augsburg und Straßburg.

Alle biese anerkannten bie friedliche Gesinnung bes Kaisers und riethen ihren Parteigenossen, sie sollten dem Raiser die Hand bieten 4.

Rarl V. und Granvella setten namentlich große Hoffnungen auf die Reichsstädte, von benen viele auscheinend große Reigung zu einer Einigung zeigten: die Schwierigkeit schien nur barin zu bestehen, dieß ohne Borwürfe zu bewerkstelligen <sup>2</sup>.

Doch nicht alle Anhänger bes neuen Kirchenthumes zeigten eine ähnliche versöhnliche Stimmung, vor Allem nicht ber Kurfürst von Sachsen.

Auf sein Erscheinen, auf seine Betheiligung an dem Reunionsversuche wäre unendlich viel angekommen 3.

Allein Johann Friedrich weigerte sich standhaft, den Reichstag zu besuchen <sup>4</sup>. Luther, der seit Agricola's Berusung nach Berlin gegen Joachim II. sehr übel gesinnt war, bestärkte ihn hierin.

"Bir haben zwar imerbar,' schrieb er am 10. Mai an ben Kurfürsten, ,herzlich gewünscht, auch Gott gebeten, daß E. K. F. G. ja nicht persönlich auf ben Reichstag zöge, in dieser schwinden, fährlichen Zeit, benn E. K. F. G. Person ist ber rechte Wann, ben ber Teusel für andere Fürsten suchet und meinet. Und ist in keinen Weg zu rathen, daß sich E. K. F. G. aus dem Lande begeben, dafür mir auch noch herzlich und umb Gotteswillen E. K. F. G. wöllen gebeten haben . . . Wo nu E. K. F. G. selbs da sollten seyn, und also gedrungen werden, würde gewißzlich E. K. F. G. zuleht nicht Wehrwort gnug finden. Denn da ist kein Ablossen mit Anhalten, dis sie etwas erlangen; wie ich zu Wormbs selbs ersahren.'<sup>5</sup>

Johann Friedrich sandte an seiner Statt den Fürsten Wolfgang von Anhalt<sup>6</sup>. Den besten Ausschluß über seine Gesinnungen gibt die Instruction, welche er am 15. März seinen nach Regensburg ziehenden Gesandten gab. Er erklärt in derselben, daß er "bei gemelder Schmal-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 578. <sup>2</sup> Lämmer l. c. p. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dieß gibt Ranke, Bapfte I, 108 zu.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Charafteristisch für die Gesinnung Johann Friedrichs ist sein Schreiben an Joachim II. vom 5. März 1541: "E. L. wissen es Gott lob für sich selbst . . . worauff diese des aller Höchsten sachen stehen, das sie sich nit wollen mit gewissen umd zeitlicher ruhe und friedens willen dermaßen entziehen, verknüpffen oder ver= engern lassen wie die welt und ber ander teyl disher vermeinet. Aus dem Berl. Archiv mitgetheilt von Droysen, Preuß. Politik II, 2. 271.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> De Wette V, 355 <sup>6</sup> De Wette V, 331.

falbischer Bergleichung zu bleiben und in keinem Artikel mit Gottes Sulfe zu weichen gebächte.' Dann ermahnt er bie Gefandten, fich por allen Barticularbandlungen zu buten. Darum bebenten mir, biemeil mir von ber Bahrheit Gottes nicht weichen können und burch bie Barticularbandlung nur Unglimpf erlaufen, ober ba wir in ber rechten Bahn, wie gemeldt, bleiben, Gottes und feines Worts Ehre und unfernselbst Glimpf erhalten, daß folche Barticularhandlungen, fo viel immer möglich, gemieben werden.' Dann fteigt bei bem Rurfürften bie Furcht auf, ber Landaraf Bhilipp möchte Concessionen machen und "bie andern Mitverwandten und ihre Räthe und Botichafter zu Barticular= bandlungen zu bewegen' fuchen. Er gibt feinen Gefandten für ben gall ber Nachaiebiakeit Bhilipps bie ausführlichsten und ftriktesten Beisungen. "Da ber Landaraf,' fagte er, ,vielleicht mit Sulfe bes Margarafen Chur= fürsten viel Wesens wollt treiben, wie ben Artikeln mit anderen Worten und boch zweispaltig mährender Meinung follte geholfen werden, bamit man im Reich zur Einiakeit tomme: fo follen fich allwege unfer Ohm und Räthe mit ber nächlten Schmalkalbischen Bereinigung entschulbigen. auch Mag. Bhilippfen Melanchton Grund und Urfachen darmider an= zeigen lassen, warum solche Barticularporschläge beschwerlich und nicht annehmlich, und ben Landarafen barüber bisputiren und fechten laffen, wie er wolle, und in ber rechten Bahn und bei biesem unsern Befehl bleiben . . . Insonderheit aber follen unfer Oheim und Rathe fich huten, daß sich ihrer keiner allein aukerhalb ihrer aller mit bem Land= arafen in piel sonderliche gebeime Gespräche einlassen, ober auf fich nehme. etwas nach Sr. L. Gefallen, bes vorigen handlungen und biefer 3nftruction nicht gemäß, in der Unfern sonderliche oder gemeine Berathschlagungen einzubringen.'1

Ebenso wenig wie dem Landgrafen traute der Kurfürst dem in seinen Diensten stehenden Philipp Melanchthon. Er fürchtete, der Landgraf möchte diesen Gelehrten, der stets mehr zur Milde und Nachgiebigkeit hingeneigt hatte, zu irgend welchen Concessionen veranlassen.

Diese Furcht war burchaus unbegründet, benn Melanchthon war gerade bamals ben Vermittlungsversuchen keineswegs günstig gesinnt. Als er die Reden des Landgrafen- und ber übrigen Gemäßigteren seiner Partei vernahm, welche vorschlugen, dem Kaiser die Hand zu bieten, zentsete er sich nit wenig vor solchen Neden<sup>42</sup>.

228

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 123-129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 578. Jm Februar 1541 fcrieb Melanchthon: Et quanquamnovum quoddam genus seu Pyrrhoniorum seu Scepticorum nunc exoriturquod videri vult alienum a Luthero, ac conciliationes molitur cum adversariisego tamen ingenue profiteor, me probare et amplecti doctrinam, quam nostraeecclesiae publica confessione edita amplexae sunt, et iudico, id genus doctrina

Derselbe Kurfürst von Sachsen nun, ber im Eingange ber genannten Instruction ben Wunsch ausgesprochen, es möchte Melanchthon für scine Thätigkeit in Hagenau und Worms von bem evangelischen Bunde ein Geschent gemacht werben, gab am Schluß berselben scinen Räthen folgen= ben, ihn wenig ehrenden <sup>1</sup> Auftrag, durch welchen Melanchthon ge= wissermaßen unter churfürstlich sächsische Polizeiaufsicht ge= stellt warb:

"Bhilippum Melanchthon belangend: Burbe fich unfer Better und Bruder, ber Landaraf zu Seffen ober Gr. Lieb Leute und Theologen unterstehen wollen, mit bem Bhilippo in sonderliche geheime Rebe ober Concordia ober Vergleichung halber in ber Religion=Sachen einzulassen. fo foll Bhilippus Seiner Lieb ober ihnen anzeigen, bak er in bem eben folchen Befehl hätte, wie bie andern unfere Räthe und Theologen, und fich also aeaen S. L. und ihnen bamit entschuldigen, und also entlich barauf bleiben, ber ganbaraf ober feine Leute fagen ihm mas fie wollen." Dann bestimmt ber Rurfürst anderer midermärtigen Anstiftung halber. bamit gebachter Bhilippus auf bem Tage zu Worms geplagt worben. und jepo zu Regensburg ohne Zweifel auch nicht verbleiben wird, ber tann unfers Grachtens folgender Geftalt begegnet werben: nämlich mir wollen, bag Philippus fein Bejen in unferer Rathe Berberge zu Regensburg haben foll. Go haben wir unfern ein= spännigen hansen Hoier befohlen, ber ohne bas mit gegen Regensburg reiten wird, auf ihn, ben Philipp, baselbst zu warten, und unfere Räthe sollen niemand zu ihm laffen, allein mit ihm zu reben, mit biefer Bormenbung, bag er mit ihnen fammtlich geschickt wäre. hat aber jemand mit ihm zu reden und ihn anzusprechen, ber follt es thun, baf bie Rathe auch alle babei maren. Wenn auch unfere Rathe aus ber Herberge ziehen werden, fo wollen wir, daß gebachter Einspänniger bei ihm bleibe, und auf ihn warte, auch niemand zu ihm laffe, fonbern fage und folchen Bescheid gebe, daß er wiederkommen möcht, wenn unfere Rathe in ber herberg maren. Wenn nun folches vermerkt. wird er unfers Bersehens wohl ungeplagt bleiben. Baren es aber biefes Theils und bekannte Leute, die ben Philippum gerne ansprechen wollten, und er vielleicht möchte geschehen laffen, daß fie zu ihm kämen, fo foll man dasselbige geschehen lassen. Bürben sie aber sinistere Practiken aus Anftiftung bes Landgrafen ober sonft bringen, jo foll Philippus

vere esse consensum catholicae ecclesiae filii Dei, traditum in propheticis et apostolicis scriptis, cui etiam ecclesiastici scriptores eruditiores dextre intellecti, suffragantur. Quare ab hac ipsa sententia nostrarum ecclesiarum nunquam discessurus sum, nec ero auctor aut adprobator ullarum conciliationum cum adversariis donec suos errores et suam είδωλομανίαν retinent. C. R. IV, 109-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schmibt, Melanchthon S. 385.

fagen, er hab von uns in ben Dingen nichts Befehl zu rathen, anzuzeigen ober für sich selbst zu thun ohne Borwissen unserer Räthe. Uber in alle Wege müßte sich Philippus auch enthalten, nicht zu viel auszugehen, sondern in der Herberge bei unseren Räthen zu bleiben'<sup>1</sup>.

Uebrigens waren diese Vorsichtsmaßregeln gegen eine eventuelle Nachgiebigkeit Melanchthons völlig überflüssig, denn dieser war, es muß dieß hier nochmals hervorgehoben werben, sehr wenig verschnlich gesinnt. Im März 1541 sprach er in einem vertraulichen Briefe seinen Kummer über die bevorstehenden Verhandlungen aus, in denen er sich der listigen Machinationen und Sophismen, die Landgraf Philipp und seine Theologen spinnen würden, werde erwehren müssen. Aber, sügt er hinzu, ich bin entschlossen, im Nothfalle offen die Treulosgkeit ,der Protestanten selber anzuklagen'<sup>2</sup>.

Außerbem war Calvin, ber als Bertreter ber Stadt Straßburg auch in Regensburg anwesend war, eifrigst bemüht , seinen Freund vor jeder Nachgiebigsteit zu bewahren <sup>3</sup>.

Derselbe Calvin entfaltete überhaupt in Regensburg bieselbe verberbliche Wirksamkeit gegen eine Einigung Deutschlands, die er schon in Hagenau und Worms angeblich im Interesse bes Protestantismus, in Wirklichkeit aber im Interesse ber französischen Krone mit so viel Erfolg ausgeübt hatte.

Im März 1541 veröffentlichte er unter bem Namen Eusebius Pamphilus als Antwort auf die "väterliche Ermahnung", welche der Legat Farnese im Namen Pauls III. vor Kurzem an den Kaiser gerichtet, "eine fromme und heilsame Erklärung". Er sucht in derselben mit unge= stümer Heitigkeit die nationalen Leidenschaften gegen Rom von Neuem aufzustacheln. Im Tone des deutschen Patrioten warnt hier der emigrirte Franzose, der erst kürzlich für seine guten Dienste den Dank des französsischen Königs geerntet, "sein Deutschland" vor dem "blutgierigen römi= ichen Tyrannen und seiner bepurpurten gottlosen Bande"!<sup>4</sup>

Der Kaiser wartete schon seit bem 23. Februar in Regensburg auf bie Ankunst ber Fürsten und Stände bes Neichs. Calvin schilbert in einem Briese nicht ohne einen Anslug bitterer Ironie, wie Karl V. habe warten müssen, bis die Abgeordneten angelangt seien, allmählig, ber eine nach bem anderen, endlich auch einige von den Fürsten, wie einige noch erwartet und andere noch fortwährend von dem Neichsoberhaupt an ihre-Pflicht erinnert mürben<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Elector ad Consiliarios. 15 Mart. 1541. C. R. IV, 123-132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 116. <sup>3</sup> F. 28. Rampiculte, Calvin S. 333.

<sup>\*</sup> Rampichulte a. a. D. S. 335.

<sup>5</sup> F. 28. Rampiculte S. 334. Ueber bie fpäte Unfunft ber Fürften vgl. auch

Eine Zeit lang zweifelte man überhaupt, ob der Reichstag und das Religionsgespräch zu Stande kommen würden <sup>1</sup>.

Zu Anfang April war jedoch endlich eine genügende Anzahl Fürsten und Botschafter beisammen, um den Reichstag eröffnen zu können. Es geschah dieß am 5. April, an welchem Tage der Kaiser alle katholischen Stände in die Domkirche ,erfordern' ließ. Die Bischöfe und Fürsten erschienen am Morgen des genannten Tages in der "Herberge' des Kaisers, von wo aus Karl V. in ihrer Begleitung ,mit großer Pracht' zur Domkirche ritt. "Daselbst ist ain meß herlich vom heyligen gaist gesungen und gehalten worden.' Die neugläubigen Stände versammelten sich bei Philipp von Hessen und Wolfgang von Anhalt, von denen jeder in seiner Herberge eine Predigt halten ließ. Dann begaben sein stänfers und ber kathhaus und erwarteten dort die Ankunft des Raisers und ber katholischen Stände. Gegen elf Uhr erschienen dieselben. Der Reichstag ward nun mit Verleiung der kaiserlichen Broposition eröffnet<sup>2</sup>.

In berselben wurde zunächst bargelegt, was der Kaiser bis jest für die "Ehre, ben Nutzen und die Wohlfahrt des hl. Reichs" und für die Beilegung , des Zwiespalts" in unserer christlichen Religion gethan: wie burch die großen Kriege, besonders durch die Einfälle der Türken die Ubhaltung ,eines gemeinen christlichen Concilii" verhindert worden sei. Da nun , der Zwiespalt unserer christlichen Religion und Glaubens, so bisher über alle gepflogene Handlung für unerlediget, von Tag zu Tag je länger je beschwerlicher worden, daraus allerlei Mißtrauen und Wieserwärtigkeit zwischen den Ständen des heiligen Reichs erfolgt, und wo man dem mit zeitlichem heilsamen Nath nicht vorkommen würde, allerlei beschwerliche Weiterung, Krieg und Empörung, als hoch zu besorgen, erwachsen möchten', so habe der Kaiser zur Beilegung des religiösen Zwiespalts den jezigen Reichstag, zu dem auch der Papst seinen Legaten, , den hochwürden Cardinal Contarenum, als einen Liebhaber des Friedens

ben Brief von Cochläus an Nausea vom 8. März 1541 (Principes et Episcopi nostri tardius aliquantulum, quam mihi decere videtur adveniunt. — Ex Protestantibus nullum adhuc vidi hic. Epist. ad Frid. Nauseam. Basil. 1550 p. 299 sq., vgl. 303 sq.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\* Johann von Glauburg ichreibt am 30. März an ben Rath ber Stabt Frankfurt a. M.: ,Deß christlichen gesprechs halben wanß man noch nitt, ob basselbig alhie ein fürgang haben werbe ober nitt, viel leutt zwenfeln alperandt baran, boch wan ber Renchstag ain anfangt wirt gewynen, wirt man balt merden, wo bie sach hinaus wollen." F. R. T. A. 46, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* Johann von Glauburg an Frankfurt b. 14. April, F. R. T. A. 46, 10. Der hergebrachten Ordnung gemäß hätten ber Herzog von Braunschweig und ber Landgraf von Hessen einander siten müssen, baraus nicht guthes worden were'. Der Kaiser trennte jedoch diese beiden Todtfeinde, indem er bem Herzog von Savoyen seinen Platz zwischen beiden anwies. A. a. D. 46, 10 b.

und sonders berühmten verständigen Brälaten geschickt habe', ausgeschrieben. Der Raifer habe sich "unangesehen seines Leibes Schwachbeit und sonft allerlei Gebrechen und Verhinderungen' beeilt, auf demfelben persönlich zu erscheinen. Büßten bie Stände zur Beilegung bes religioien 2miespaltes ,fein fruchtbareren fürträglichen Mittel', fo ichlage ber Raifer por: "baß ihre Majestät mit wohlbebachtem zeitlichen Rath, boch bem Augs= burgischen Abschied ohne Rachtheil, etliche auter Gemiffen (b. b. gemiffen= hafte), ehr= und friedliebende Bersonen, bie auch bes bl. Reichs beutscher Nation Ehr, Nut und Wohlfahrt zu fördern geneigt, in geringer Anzahl aus gemeinen Ständen und beutscher Nation ermählen und verordnen. bie streitigen Artikel ber Religion nothbürftiglich zu eraminiren und zu crmägen, bie auch allen möglichen Mleiß vorwenden, bieselben irrigen Bundte zu veraleichen, und alsbann, wie bieselben zu Bergleichung und Einiakeit gebracht werben mögen, ihrer Raif. Dai. auch Churfürsten, Fürsten und Ständen dessen Anzeigung und Bericht thun follen, sich barauf besto beffer haben zu entschließen, auch mit Bapftlicher Seiligteit Legaten, vermöge bes obbemelbten Hagenquischen Abschieds, zu communiciren.<sup>4</sup>

Man sieht, bem Kaiser erschloß sich auch bamals noch nicht bie Erkenntniß, baß ber eigentliche wahre Grund des furchtbaren Zwiespaltes, welcher das Neich zerrüttete, nicht in der neuen Lehre, sondern in der neuen kirchlichen Verfassung lag. Er hoffte noch immer durch eine Einigung über die Lehre zu einer Verständigung mit den Neugläubigen zu kommen. Eine solche wollten aber zwei der maßgebenden Persönlichkeiten des neuen Kirchenthumes: Rurfürst Johann Friedrich und Martin Luther, nicht.

Nach einigen ber üblichen Widerreden<sup>2</sup> wurde ber Vorschlag bes Kaisers von den in Regensburg anwesenden Protestanten angenommen. Karl ernannte von protestantischer Seite Melanchthon, Butzer und Johann Pistorius zu Disputatoren; von katholischer Seite wählte er mit großer Umsicht und Unparteilichkeit<sup>3</sup> Julius Pflug, Johann Gropper und Dr. Ect.

Mit ben beiben ersten, welche fich ftets burch große Mäßigung aus-

<sup>2</sup> C R. IV, 157 f. (Antwort ber protestirenben Stänbe vom 9. April.) Ueber bie Berathungen und bie Antwort ber Katholiken vgl. ben Bericht Morone's vom 14. April bei Lämmer, Mon. Vat. p. 370 f. und \* J. R. T. A. 46, 32 f.

<sup>3</sup> Also urtheilen übereinstimmend die Protestanten Hering (I, 46), Dr. Th. Brieger (G. Contarini und das Regensburger Concordienwert des J. 1541, Gotha 1870, S. 5) und Ranke (beutsche Geschichte IV, 208).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 151—154. Lie kaiserliche Proposition auch in ben \* J. R. L. A. 46, 15—21. Gbenda S. 23—27 die Antwort ber protestirenden Stände auf die Proposition; die Entgegnung des Kalsers auf diese Antwort (S. 27) und die Rückantwort der Protestanten vom 12. April (S. 28 f.).

gezeichnet und sich auch schon an ben früheren Vermittlungsversuchen betheiligt hatten, waren die Protestanten wohl zufrieden. "Julius Pflug," berichtet der Frankfurter Gesandte Johann von Glauburg am 21. April nach Haus, "ist ain Thumherr zu Mentz, wol gelert und gutherzig, wie man sagt. Doctor Joannes Gropper ist ain pfaff und kolnischer Rhat, doch der sachen wol verstendig, zu welchem man auch guth hoffnung hatt." Von Eck dagegen, meint Glauburg, er sei "nur zu viel keck und sepnes wesens bekandt in teutschem landt". Der genannte Gesandte wunbert sich übrigens sehr darüber, daß der Kaiser Melanchthon und Butzer ernannt habe, um "die streytigen artickel der Religion zu eraminiren und zu erwegen", weil der Kaiser dies Keiser und keherisch verbammt habe <sup>1</sup>.

Am 22. April ließ ber Kaiser die sechs Collocutoren zu sich kommen, ermahnte sie, ohne Furcht und Leidenschaft an ihre Aufgabe zu gehen und bei derselben nur die Ehre Gottes in's Auge zu fassen. Beim Abschied reichte der Kaiser jedem die Hand<sup>2</sup>.

Die Disputationen sollten unter bem Vorsitz Granvella's und bes Pfalzgrafen und in Gegenwart einer Anzahl von Gesanbten als Zeugen und Zuhörern stattfinden.

Granvella, ber vertraute Nath des Kaisers, war voll Hoffnung. "Er ist so hoffnungsselig,' schreibt Morone am 14. April dem Cardinal Farnese, "daß er glaubt, Alles sei schon gethan; er glaubt sest, daß wir bei der Verhandlung den Vortheil haben werden."

Der scharfblickende Bischof von Modena sieht bagegen düster in die Zukunft. Je mehr er über die Sache nachdenkt, desto schwieriger und gefährlicher erscheint sie ihm. Er hat wenig Hoffnung, wenn nicht Gott in seiner Barmherzigkeit die Herzen der Menschen umändert<sup>3</sup>.

Ganz ähnlich urtheilte Petrus Faber. "Es ift für mich," ichrieb er am 5. April von Regensburg aus an den hl. Ignatius, ,ein schweres Kreuz und ein tiefer Seelenschwerz, zu sehen, wie Deutschland, dieses so große und herrliche Land, der einstige Glanzpunkt der Religion, die un= vergleichliche Perle der Kirche, der Ruhm der Christenheit, theils ganz darniederliegt, theils im Fallen begriffen ist, theils hin und her wankt. Weder die ganze Macht, noch die Weischeit des Kaisers und seiner Mi= nister und dieses glänzenden Reichstages sind im Stande, ein Mittel zu finden, welches diesen Sturz aufhalten oder die barniederliegende beutsche Kirche wieder aufrichten könnte<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \* F. R. T. A. 44, 30. Auch ber turjächsische Kanzler urtheilt günstig über Gropper C. R. IV, 185. <sup>2</sup> \* F. R. T. A. 44, 36. — C. R. IV, 186.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bartoli, Dell' istoria della Compagnia di Giesù. L'Italia I c. 11 p. 65. Cornely, Jaber S. 82.

Am 27. April begann bas Religionsgespräch <sup>1</sup>. Als Basis für basselbe legte Granvella eine Milbe und Versöhnlichkeit athmende Schrift vor, welche der Kaiser von einigen gelehrten Männern als einen Vorschlag zur Religionseinigung erhalten habe und von der er wünsche, daß über bieselbe verhandelt werde.

Es mar biek bas sogenannte Regensburger Buch ober Regensburger Interim<sup>2</sup>. Dasselbe handelt in 23 Artikeln .pon der Schöpfung bes Menschen und volltommenbent ber Menschlichen natur vor bem fabl; von bem freien millen; von urjachen ber Günben; von ber Erbfünd: wie ber mensch vor Gott gerecht werbe: von ben Rirchen und iren zenchen, auch gewalt und ansehen; von ben warzenchen bes Morts; von ber buft nach bem fall: von bem ansehen und gewalt ber Rirchen, bie fcrifften zu unterscheiden und aufzulegen; von den Sacramenten; vom Sacrament ber Orbination ber Kirchendiener; von dem Tauff; vom Sa= crament ber Confirmation, der bestetigung; vom Sacrament ber Dankfagung (Eucharistie); vom Sacrament ber Bug und Absolution; von ber Satisfaction: vom Sakrament der Ge: von ber Olung; von bem band ber liebe, welches das britte warzenchen und losung ber Kirchen ift: von ber Ordnung bes Rirchen-Regiments, auch gewalt, die Bolicei in berfelbigen zu ordnen und zu erhalten; etliche Lebre, welche burch ber Kirchen haltung erkleret und bestetiget seindt (von Bildern, von den Meisen); von bem brauch und barreichen ber Sacramenten; von ber Rirchenzucht und von der zucht des Bolcks."

Ueber ben Berfasser bieser merkwürdigen Schrift geben bie Zeitgenossen die verschiedenartigsten Mittheilungen. Sie bezeichnen Witzel, Cochläus, Gropper, Billick, Beltwich, Pflug, Butzer, Melanchthon und sogar Luther als Autoren.

Die Erklärung des Kaisers bei der Uebergade des Buches an die Collocutoren ließ allerdings einen großen Spielraum für Vermuthungen, sie war so allgemein, wie nur immer möglich. Granvella machte den Collocutoren die Mittheilung, das Buch sei von frommen und gelehrten Männern in Belgien, die jedoch schon vor zwei Jahren gestorben, verfaßt.

Bei diesem völligen Mangel an officiellen Nachrichten über ben Berfasser bes Entwurfes liegt es sehr nahe, ben inneren Gründen, welche

<sup>1 \*</sup> Johann von Glauburg an Frankfurt b. 4. Mai. F. R. T. A. 46, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lateinisch und beutich bei K. Th. Hergang, das Religionsgespräch i. J. 1541 und das Regensburger Buch nebst anderen darauf bezüglichen Schriften jener Zeit. Kassel (1858) S. 76—224. Ueber die verschiedenen Ausgaben des Regensburger Interims vgl. die schr gründliche Schrift von H. Schäfer, de libri Ratisbonensis origine atque historia. Euskirchenae 1870. p. 54 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eck, Apologia pro reverend. et illust. Principibus Catholicis (1543) fol. 30. — Pallavicino IV, 14.

auf die Spur des Autors führen könnten, nachzugehen. Allein dieß geht hier nicht an, da uns der ursprüngliche Lert der Schrift nicht mehr vor= liegt <sup>1</sup>. Man ift deßhalb zur Beantwortung der Frage nach dem Berfasser geschwerger Interims auf äußere Zeugnisse angewiesen.

In erster Linie kommt hier ein vertrauliches Schreiben Melanchthons vom 4. Juli 1541 in Betracht, in welchem berselbe dem sächsischen Kurfürsten in eingehender Weise über die Regensburger Verhandlungen berichtet. Betreffs des sog. Interims sagt er: "Dieses Buch ist gestellt durch Groperum von Kollen, und einem jungen, kühnen Gesellen, Gerar= dum, bei Granvel. Es mag auch Bucerus geholfen haben, wiewohl er solches nit will gethan haben, bekennt aber, daß er um den Nath ge= wißt und viel mit Gropero davon geredt; sagt, es sei von ihm und Gropero wohl gemeint.' Dann folgt im Original des Briefes noch folgende, von Melanchthon später wieder ausgestrichene Bemerkung: "Es sagt mir aber Musculus, er habe etliche Charten geschen geschrieben, die wir hernach in diesen. Auch hab ich zu Worms selb etliche Charten bei Bucero geschen, die hernach in dieses Buch verzeichnet.'<sup>2</sup>

Diese Angaben Melanchthons werben burch bie glaubwürdigsten zeit= genössischen Zeugnisse im Wesentlichen bestätigt.

Was zunächst ben Gerard anbelangt, so lautet sein voller Name: Gerardus Veltwick ober Beltwick. Dieser gelehrte, auch theologisch gebildete Mann, wahrscheinlich ein Niederländer, war kaiserlicher Rath und ein specieller Freund Granvella's. Als Versasser vos Regensburger Buches nennt ihn u. a. auch Chyträus in seiner "Saronia". Erhalten ist uns von ihm nur ein theologisches Gutachten aus dem Jahre 1554, welches die Bezeichnung "kühn" allerdings rechtfertigt<sup>3</sup>.

Die Betheiligung Groppers an dem Regensburger Buche steht burch sehr glaubwürdige Zeugnisse seit. In einem Briefe an Nausen sagt Eck geradezu: "Granvella und der Graf von Manderscheid ließen jenes Buch burch Gropper abfassen". Dieselbe Ansicht spricht er in seiner "Apologie" aus. Auch Contarini und Morone äußerten ähnliche Bermuthungen. Ein Gleiches berichtete im Mai 1541 ber anhaltische Rausler. Bemerkens-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe unten 243 A. 1. — Uebrigens ähnelt bie Sprache bes uns vorliegenden Tertes, was Wahl der Worte und Darstellung der Sachen betrifft, sehr der Darftellungsweise Melanchthons. Ed konnte deßhalb mit Recht das Buch als melanchthonissirend bezeichnen. Aus welchen Gründen jedoch die Sprache allein nichts entscheidet, hat Meuser in seinem tresslichen Aufsatze über das Regensburger Interim in Dieringer's Zeitschrift J. 2 (1845) Bb. I, S. 357 auseinander gesetz.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 578-579. (Bgl. Ilgens Zeitichr. f. hist. Theologie II, 298 f.)
 <sup>3</sup> Meuser a. a. O. S. 860 f. Das Gutachten Beltwichs bei Bucholy IX,
 365 ff.

werth ist endlich noch, daß Welanchthon Gropper als Verfasser nur in vertrauten Briefen nennt. In einem derselben sagt er direct: "Grop= perus, der das Negensburgische Buch gemacht.' 1 Hiezu kommt noch die auffallende Aehnlichkeit des Negensburger Buches mit Groppers "En= chiridion'<sup>2</sup>.

Auch bezüglich Butzers wird die Behauptung Melanchthons bestätigt. Eck, Cochläus, dann Surius und Seckendorf behaupten einstimmig seine Betheiligung an der Abfassung des berühmten Aufsatzes. Alle Zweisel hierüber beseitigt endlich ein Originalschreiben des Kurfürsten Joachim an den Landgrafen Bhilipp<sup>3</sup>.

Eigenthümlich ist es nun, daß Gropper wie Butzer auf das Beftimmteste behaupteten, der Interimsentwurf stamme nicht von ihnen. Die Lösung dieses Widerspruchs gibt uns jedoch der Brief Melanchthons, in welchem derselbe Beltwich, Gropper und Bucer als die Verfasser nennt. Alle Drei waren an der Abfassung des Interims betheiligt und deßhalb konnten Gropper und Butzer, mit einigem Nechte, es in Abrede stellen, daß sie das ganze Buch verfaßt<sup>4</sup>.

Es ist sehr wahrscheinlich, daß jeder der Genannten einzelne Kapitel oder Abschnitte des Regensburger Buches entwarf: es waren dieß, die Charten', die Melanchthon bei Buter gesehen. In dem Nachlasse Pflugs, welchen die Zeizer Stiftsbibliothet bewahrt, befindet sich ein Entwurf dieses Gelehrten über die Rechtfertigungslehre, der höchst wahrscheinlich zu diesen Borarbeiten gehört. Die auffallende Nehnlichkeit des Grop= per'schen "Enchiridion" mit dem Negensburger Buche spricht übrigens da= spur, daß der größte Theil des Interims aus der Feder diese Kölner Gelehrten geschlicht.

Ein ganz neues Licht auf die Entstehung des Regensburger Buchs wirft die an den Kaiser gerichtete "Wahrhafftige Antwort und gegenberichtigung H. Joh. Gröpper, Keyserlicher Rechten Doctor, Canonichen des Dhoms un Scholaster zu sanct Gereon zu Köllen uff Martini Buceri Frevenliche Klage und angeben wider im D. Gröpper' (Köln 1545)<sup>5</sup>.

\* Meufer S. 360 ff. Schäfer p. 44 sq.

<sup>5</sup> Es ist das Berdienst Schäfers, die Angaden dieser Schrift über die Entstehung des Regensburger Interims verwerthet und beren Glaubwürdigkeit durch eine besonnene Kritik festgestellt zu haben (l. c. p. 22 sq.).

١

236

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. V, 88. Bgl. IV, 328. 475. Der Brief Eds an Nausea bei Strobel, Beiträge 3. Literatur II, 341 f. und Epist. miscell. ad F. Nauseam (Basil. 1550) p. 330. Beitere Citate bei Schäfer p. 14 sq.

<sup>2</sup> Bgl. Meufer S. 362. Schäfer p. 17. n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Brief Joachims in Neubeckers Altenstücken I, 250 f. Die übrigen Zeugniffe hat am Besten Schäfer p. 17 sq. zusammengestellt. Die Stelle bei Surius steht in der Kölner Ausgabe von 1568 p. 464.

In berselben macht Gropper folgende, burchaus glaubwürdige Mit= theilungen.

"Es haben S. R. G. an mir als bemjenigen, fo berfelben in Bufammentragung ber Ordnung bes Provincialeoncils zuvor gebient, bas Anfinnen gethan, mit berfelben binguf zum Sagenauischen Tage zu ziehen. Bielleicht meinend, wenn es baselbit zur handlung täme, etwas mit mir, als noch ber Zeit bei ben lutherischen Brabitanten unbefannt und nicht gehaft, zur Erhaltung chriftlicher Bergleichung auszurichten. Als man nun babin gekommen, haben S. R. (9. beiberseits Gelehrten, bald bes einen, bald des andern Theils, zu sich in ihre Berberg berufen, unter Andern auch ben Buter, ben ich zuvor nie meder gesehen noch sonst gekannt. Und haben S. R. G. nach allerlei mit ihm aehaltenen Gesprächen, wobei ich nicht gewesen, mir angezeigt, daß die= selben ibn zu criftlicher und annehmlicher Veraleichung bes hochnach= theiligen fcmebenben Amiesvaltes, mie er fich äußerte, nicht ungeeignet gefunden. Nun märe man barum ba, und follte etwas Fruchtbares ge= schehen, so müßten bie Gelehrten beider Theile miteinander reden und einander hören. Demnach fähen es S. R. G. für nütlich und bienlich an, baß, wenn Buger mit mir und andern Räthen über biese Sache sprechen wolle, solches ihm nicht abgeschlagen werde. Wiewohl ich nun bei mir bedachte, baß es für mich, als ber tein Theolog 1, und in der Sache nicht genug erfahren, höchst gefährlich fei, mich mit folch einem Manne, ber nun feit vielen Jahren ichon, na= mentlich zu Straßburg, ben hanbel auf jener Seite getrieben, in Gespräch einzulaffen; fo konnte ich folches meinem gnabigsten herrn endlich boch nicht weigern. Denn ich bachte, ba man allenthalben sich nach einer christlichen Veraleichung fo sehnte, fo werde, wer zu bessen Förderung etwas zu thun vermöge, ein gutes, heilfames und löbliches Bert verrichten. Und ferner, daß Buter, als ein flugfinniger, nun felbst finde, wie ihr, ber lutherischen Bräditanten Ding, welches fie erstlich unvernünftig und unbedachtsam, ohne Kenntniß der allgemeinen chriftlichen Rirchen, tatholischer Lehre und Ordnung angefangen, nicht bestehen könne. 3ch war auch besto kühner bazu, weil Doctor Johann Ect mir, aleich bei meiner Anfunft zu hagenau, bie Akta bes Gesprächs ber vierzehn Berordneten auf bem Reichstage zu Augsburg 1530, nebst feinem Auszuge ber Bunkte, worin die protestantischen Fürsten bamals mit christlicher Rirche eins ober uneins maren, mitgetheilt hatte. Da bachte ich, wenn ich nur bei bem bliebe, mas von Seite ber tatholischen Stände zu Augsburg, nicht ohne bes Kaisers Vormissen, einmal zu= gestanden worben, fo könne ich mich in keine Wege verlaufen. nach=

<sup>1</sup> D. h. kein grabuirter.

bem nun Buter zu allererst zu mir gekommen, zeigte er an, wie er für feine Berfon geneigt mare, babin zu mirten. bak bem graufgmen Rmiefpalt ber ftreitigen Religion ein= mal abgeholfen, und Bine driftliche Bergleichung getroffen werbe; dabei rühmte er fehr meines anabiaften herrn vorgekehrten Darauf antwortete ich ibm: wer zu solchem nöthigen und heil= Fleiß. famen Berte etwas beitragen tonne, mare folches zu thun fculbig! Mein anädiaster Herr habe im 3. 1536 zu Köln ein Provincialconcil gehalten, barin und in ber Institutio Doctrinae Christianae habe felbiger angezeigt, wie nach feiner Meinung von den hauptftuden unfers beiligen Glaubens in seinem Erzstift gelehrt, bie beiligen Sacramente gereicht und bie Migbräuche, fo wider bie alte katholische Ordnung in nachlässiger Uebung bes Gottesbienstes und sonft in Sitten vorhanden, abgestellt und bis zur weitern Ordnung gebessert merden möchten. Dieses Buch wolle ich ihm ichenken, bamit er es einsehe, und mir fein Gutbunken barauf anzeige. Er nahm es mit hohem Danke an, und antwortete bei einem neuen Besuche: Wollte Gott, bag die Reformation bei den Eurigen nur jo weit burchgeführt murbe; es wird bei benfelben aber nicht fo leicht burchgeführt werben tonnen! 3ch ermiederte ihm: mein gnabigster Serr habe ichon die Bisitation laut Inhalt dieses Provincialconcils vor! Darnach tam er abermals zu mir und ließ sich mit mir in ein gesellig Gespräch ein, fast über alle Artifel, moruber ber jetzige Streit ift, und nach ber Ordnung, wie ich sie oben angegeben 1. Da habe ich ihm meine einfältige Meinung auf alle biefe Artikel, nach Laut und Inhalt der Institutio Doctrinae Christianae angezeigt, und mich babei an bas gehalten, mas man zu Augsburg tatholischer Seits zugegeben. So meit ich bamals fpuren tonnte, war Buter nicht in Bielem wider meine Meinung, sonbern endigte alles mit ben Borten: Bollte nur Gott, bag man burch ein folches chriftliches Gefpräch, mobei ber eine Theil ben andern autia anhört und belehrt, in Gottesfurcht es unternähme, einander mieber zu chriftlicher Ginigteit gu verhelfen. Solcher Worte werben ohne Zweifel ber tolnische Rangler und Doctor Bartholomäus Latomus und andere, fo einigemal babei warent, noch wohl eingebent feien! Dief ift bie Betanntschaft, bie i d auf meines gnäbigsten herrn Begehren mit Buter zu 5 🖝 genau gemacht habe. Wiewohl ich aus folcher Unterredung etw 🕫 mehr Vertröftung gegen ihn als gegen andere seines Theils gefaßt, habe ich mich boch bamals gar nicht barauf verlassen; be mit es haben mir feine ichon gebruckten Schriften in unzähligen Stücken mie

1 Bl. 7 u. folg. der Schrift Groppers. Bgl. unten S. 241.

1

gefallen. Dem kölnischen Kanzler zeigte ich später meine Censuren auf einige berselben, namentlich auf seinen, unter falschem Namen herauszgegebenen Warmund Lutholb, ben wir beibe seither, vielleicht billiger, Lügemundt zu nennen pflegten. Wäre mir an Butzer und seiner Gescllen Freundschaft so viel gelegen gewesen, so wäre ich auch von Hagenau, wo ich so lange gelegen, wol einmal nach Straßburg geritten, welche weibliche Stadt ich nie gesehen, und bamals in vier Stunden zu Pferbe hätte erreichen können; aber ich unterließ solches von wegen Meibung und Hassung ber Secten. Weber zu Hagenau noch anderswo bin ich auch je zu Butzer ober seiner Gesellschaft in ihre Herberg, um mit ihnen zu reben, gegangen; er lief mir allzeit unaufgesorbert nach.<sup>41</sup>

Ueber seinen Aufenthalt in Worms während bes dortigen Religionsgespräches erzählt Gropper in berselben Schrift Folgendes: "Mein Gn. Herr hat mich abermals vermocht, nebst dem Grafen Dietrich von Manberscheid, dem Kanzler und dem Carmeliter-Provinzial<sup>2</sup> diesen Reichstag zu besuchen. Dort kamen wir Katholischen einigemal in dem Predigerkloster zusammen, und unterredeten und verglichen uns, wie die Sache anzufangen sey. Bon kurfürstlicher Scite waren bei diesen Versammlungen der Provinzial, der Kanzler und ich anwesend. Da die Sachen sich in die Länge zogen, erschien der kaiserliche Secretär, Gerhard Veltwich, einigemal bei uns Kölnischen, und machte Bekanntschaft mit uns. Weil nun auch Butzer gehört, daß dieser ein trefflicher Mann in den Sprachen, besonders der hebräischen, und ad res gerendas nicht wenig geschickt sen, mag er sich um bessen Bekanntschaft bemüht haben<sup>3</sup>. Als ihm solche geworden, stellte er sich bei ihm, wie früher zu

2 Everhard Billid.

<sup>3</sup> Der unbefangene Gropper ahnte offenbar nicht, daß bem schlauen, geschmeibigen Butter schon seit Weihnachten 1540 vom hessischen Landgrasen ber Auftrag gegeben war: "Da bas Wormser Gespräch so wenig Hoffnung gebe, und es christliche Pflicht sei, alle Wege zu suchen, ber Obrigkeit die Wahrheit zu berichten, so solle er als ber ihm zugeordnete Theologe sammt Capito sich mit bem Kölnischen Kanonikus und Rath Johann Gropper und bem kaiserlichen Secretarius Magister Gerhard Veltwick in ein geheimes Religionsgespräch zur Hör= berung christlicher Reformation einlassen, bas aber weber bem Wormser Colloquio hinderlich noch ihren Bünden und bem Hagenauer Abschieb nachtheilig sei. Rommel II, 427.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. a. O. Bl. 36. 37. (Meuser S. 190 ff. Schäfer p. 24 sq.) Es scheint, baß Butter in hagenau auf eigene hand biese Privatverhandlungen angeknüpft hat. Er hat jedoch dem Landgrafen davon Mittheilung gemacht, denn dieser schrieb ihm am 21. Juli: "Uns geselt auch, das Jr euch mit etlichen gutherzigen von dem gegenteil partim zu Zeiten in gesprech einlassen, mit benen von ursachen causirn, dan das mag allerlei frucht pringen. Neubeder, Urfunden S. 562.

Hagenau bei mir, als ob er es recht getreulich meinte, ja bie Veraleichung ber Religion, wo möglich, gerne mit fei= nem Blut und Leben ertaufen wollte, und bot fich an, mas er bazu immer thun und helfen fönne, folches mit höchstem Fleike zu befördern: vielleicht melbete er ihm auch, wie er fich in ber Beije gegen mich zu hagenau geäußert habe. 218 bie Berhand= lungen fich vergögerten, begehrte er, ber Secretar und ich follten boch ihn und noch einen hochgeachteten icheibbaren Mann feiner Bartei (Capito) anhören, und uns mit ihnen in ein vertrauliches Gespräch einlassen 1; wir murben spuren, baf fie es treulich meinten, und baf ben Sachen leichter, als man piel= leicht meine, nach Begehren Rais. Majestät, burch eine cristliche Ber= aleichung geholfen werden moge. Der Secretär murbe bierburch. jeboch nicht ohne Vormissen feiner Serren, bewogen, mir folches kennen zu geben. 3ch erhob Unfangs Bedenklichkeiten gegen ihn, weil man von solchen Leuten allerlei Gefährlichkeiten zu beforgen habe; boch sagte ich ihm endlich zu, ich wolle es mit bem Grafen von Manderscheid und bem kölnischen Ranzler überlegen. Diesen bunkte: man folle folches in keiner Beife abschlagen; man fen ja barum ba, und muffe alles zur Sache Dienliche versuchen, bamit man ber verirrten und verwirrten beutschen Nation wieder zurecht helfe, und ber Rais. Maj. ganz chriftliches Vorhaben befördere. Budem, wenn ber Secretar mit babei wäre, so könne allzeit einer bem andern von der Berhandlung wahres Zeugniß geben, und märe teine Verdächtigung zu besorgen. Auf

<sup>1</sup> Auch mit &. naufea trat Buger in Worms, in Berbindung querft brieflich, bann in bem hause bes Dr. Johann Friedrich Aurinobius. Bgl. barüber Nausea's Schrift: Colloquia Privata super publico Colloquio, pro concordandis nonnullis in Christiana religione controversiis, nuper Wormatiae coepto, Ratisbonae vero (quod faxit Deus Opt.) in Comitiis Imp. consummando, inter D. Friderieum Nauseam, M. Philippum Melanchthonem et M. Bucerum habita. Denis (Buch: brudergeschichte Wiens. nachtrag. S. 103 f. Bien 1793), bem bie Schrift vorlag, berichtet, bag fich in berfelben ,brei Briefe Melanchthons und vier Briefe Bupers an Nausea befinden, nebft ben Unterredungen, bie fie mit ihm in aedibus domini Ioannis Friderici Aurinodii Doctoris Theologiae, Praedicatoris Ecclesiae Wormatiensis hielten, mo er am Steine frant lag. Das Geschäft begann ben 19. Deg. 1540 und bas Berichen ichließt: Respondisset ad haec omnia ipse D. Nausea, nisi, praeter omnium opinionem, ob Imperatoris adventum, solutus fuisset Colloquii Conventus. Die XVII Ianuarii 1541.' Gbenfalls brei Briefe Melanchthons und pier von Butter finden fich in ben Epist. ad Frid. Nauseam (Basil. 1550) p. 291 sq.; höchft mahricheinlich find biefelben mit ben in nausea's Schriftchen mitgetheilten ibentifc. In einem biefer Briefe fpricht fich Buger für bie Bieber berftellung ber bijcoflichen Jurisdiction aus, er vertennt jeboch bie Bebeutung biefes Bunftes ganglich, wenn er ichreibt: Quid? De tota politia ecclesiastica. ut vetera concilia decreverunt, facile consentiemus (l. c. p. 296).

ren Gutbünken nun ließen, ber Secretär (Beltwich) und 1, uns mit Buter und Capito in ein geheimes Gespräch n, was mir noch nicht leid ift, wiewohl es dahin, wohin r Secretär und ich gehoffet, nicht gerathen: benn in dem= Iben hat sich Buter mit seinem Gesellen zu allen Arti= In, welche hiebevor als Ratholischer lehr nit ungemeß 1ch einander erzählet sind, bekannt und sich djeseldig nit ißfallen lassen seine handt so viel und weit, daß ich ben gemeltem Secretär seine Bewilligung solcher Artikel m wenigsten für seine Berson über ihn erweisen kann.<sup>4</sup>

Ein Vergleich ber von Buter in Worms zugestandenen Artikel, wie Gropper in seiner Vertheidigungsschrift aufzählt, mit dem sog. Regensrger Interim, läßt über die Verwandtschaft beider keinen Zweisel; zu= ilen ist die Uebereinstimmung fast wörtlich <sup>2</sup>.

Es ergibt sich somit folgender Sachverhalt. Auf bem Hageuer Tage ließ sich Gropper auf Befehl seines Herrn, des Ilner Erzdischofs Hermann von Wied, mit Butzer in Verndlungen über die streitigen Lehren ein. Diese Verndlungen wurden während des Wormser Religions= spräches fortgesetzt und zu denselben der kaiserliche Seetär Beltwich hinzugezogen. In diesen Wormser Privat= nferenzen einigten sich dann Gropper, Veltwich und atzer über ein Glaubensbekenntniß, auf dessen Grund= ge ihnen eine Verständigung zwischen Katholiken und rotestanten wahrscheinlich schen.

<sup>1</sup> A. a. D. Bl. 38. 39. (Meuser 194 ff. Schäfer p. 25 sq. p. 31 sq.) Un felben Stelle bemerkt Gropper noch Folgendes: "Und über bas wird mein anäer herr mir gern geständig fein, daß ich ihm, als er mich abermals um ben Ge= ächtag zu Regensburg zu besuchen zu sich erforbert hat im Beijein bes Coaboris Grafen Manberscheidt und gedachter herrn Eberhard Bild, Theologe und ovincial bes herrn Rantelers und M. hermann von Mönfter, ber hl. Schrift entiat und Paftor zu St. Columban in Köln (benen allen ich bamals bes Bucers nbt, bie fie wohl kennen, gezeigt), vermelbet, bag ber Bucer folche Artikel bem cretary und mir zu Burms befannt und für feine Berfon bewilligt habe.' Bal. häfer p. 35 sq. und bie oben G. 235 angeführten Worte Melanchthons. -. Barrentrapp hat fich bemüht (hermann von Bied. Anhang S. 28 ff.), an zeigen, bie Gropper birect mibersprechende Erzählung Buters über bas Wormfer Gemgespräch ben Borzug vor berjenigen bes Rölner Gelehrten verbiene. Da B.'s hrift erst mährend des Druckes meiner Arbeit crichien, tann ich bier auf bieje ige nicht näher eingeben. 3ch bemerte nur, bag mich bie Ausführungen B.'s t ber Richtigkeit feiner Ansicht nicht überzeugt haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schäfer p. 27 sq.

Paftor, Reunionebeftrebungen.

Buter sandte biesen Entwurf an den Landgrafen Philipp mit dem Bemerken, er und Capito hielten denselben für ,leidlich'. Der Landgraf schickte dann die Schrift an Joachim von Brandenburg.

Letzterer übergab sie ganz im Geheimen ben Wittenberger Professoren <sup>1</sup>. Luther antwortete bem Brandenburger Kurfürsten: "Diese Leut, wer sie auch sind, meinen es sehr gut; aber es sind unmögliche Fürzschläge, bie ber Papst, Cardinal, Bischof, Thumbherren nimmer nicht können annehmen .... Es ist vergebens, daß man solche Mittel oder Bergleichung vornimmt; zubem sind viel Stück darinnen, die wir bei ben Unsern nicht erheben werden noch können.<sup>6</sup>

Melanchthon, welchem bas Negensburger Buch ebenfalls mitgetheilt wurde, begnügte sich, auf dasselbe die Worte zu schreiben: "Platonische Republik". Im Gespräch nannte er es spottend "Talmub' und sprach sich auch in Privatbriefen wie officiellen Verichten gegen die zweideutige Fasselben aus 5.

"Es ist ein Gemenge,' schrieb ber Kanzler Burkhart am 13. Mai an ben Kurfürsten, "welches bisweilen weder ber Päpstlichen noch Evangelischen Lehre gleichförmig; barum auch solch Buch mehrmals von beiben Theilen angesochten worden.'<sup>6</sup>

Bei der Sendung des Buches an den Kaiser äußerte Joachim von Brandenburg, dasselbe "würde ein erheblich Mittel sein bei beiden Par= teien' <sup>7</sup>.

Granvella legte bie Schrift bann bem Cardinal Contarini vor. Um bem Cardinal bei der Durchsicht und Beurtheilung des Entwurfes behilflich zu sein, wurde Gropper hinzugezogen. Als nun Contarini mehr als zwanzig Ausstellungen an dem Entwurfe machte und Gropper, ohne zu widersprechen, die betreffenden Stellen verbesserte, schloß der Cardinal sowohl als Morone, daß das Ganze eine Arbeit Groppers sein müsse. Hierauf erklärte Contarini, daß der Aussage in Arbeit Groppers sein müsser frei von allem Anstößigen sei; es sei jedoch möglich, daß ein Anderer, der mehr Scharssinn besite, noch Irriges in demjelben entbede; als Legat könne er daher sein Urtheil nicht abgeben, bevor er den Aussaget mit mehreren Theologen besprochen habe.

<sup>3</sup> Neubeder, Actenflude S. 254. <sup>4</sup> C. R. IV, 290.

<sup>5</sup> So Ende Mai an Medmann. C. R. IV, 378. Ebenjo in einem Berichte an ben Kurfürsten vom 23. Juli. C. R. IV, 578.

6 C. R. IV, 290.

<sup>7</sup> Auch in feinen Briefen an Luther und Philipp von Heffen fprach Joachim feine Billigung bes Regensburger Buches aus. C. R. IV, 93 sq. Neubeder, Actenstücke 252 ff.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 93 sq. 254. De Wette 5, 333.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 96.

Darauf geftattete man Contarini, Pflug, Ect und den gelehrten Thomas Badia zu Nathe zu ziehen. Bei der Berathung waren Gropper und Granvella ebenfalls anwesend. Ect, der hier in derselben Weise wie früher Contarini bald unter den Anwesenden den Verfasser entdeckte, machte sehr zahlreiche Ausstellungen: der ganze, ursprünglich weitläufigere Abschnitt über die Rechtfertigung wurde auf sein Betreiben durch einen anderen kürzeren ersett. Weiteren Aenderungen widersetze sich indessen Butzer<sup>1</sup>.

Der auf diese Weise vielsach umgestaltete Aufjatz wurde bann dem Raiser zurückgestellt. Dieser mußte glauben, daß die so sorgsältig von den gemäßigten Theologen beider Theile entworfene Einigungsformel keinem großen Widerspruch begegnen würde. Er durfte dieß auch noch aus dem Grunde hoffen, weil die sechs von ihm zu Collocutoren er= nannten Theologen mit dem Entwurfe vertraut und im Wesentlichen ein= verstanden waren.

Gleich bei Beginn ber Regensburger Verhandlungen wurde ber Unionsentwurf als ein Geheimniß behandelt. "Versiegelt wurde das Buch erstlich ben verordneten sechs Theologen auf Befehl Kais. Maj. vorgelegt.<sup>2</sup> Dieß Geheimniß wurde während des ganzen Colloquiums streng bewahrt. Im Mai schreiden die sächstischen Gesandten betreffs des Buchs an den Kurfürsten: "Herr von Granvell, wie Magister Philippus und der Kanzler berichten, hat dasselbe gemeiniglich zu sich genommen und allein in der Verhandlung vorgelegt.<sup>4</sup>

Ueber ben Anfang ber Disputation berichtet Melanchthon: "Des Marggraven, hessischen Kanzlers und Buceri Meinung ist erstlich gewesen, baß bieses Buch sollt von uns burchaus gewilligt werben, ober boch wenig angesochten. Als aber bas Colloquium angesangen, und uns bas Buch im Namen Kais. Maj. vorgelegt, wäre wohl zu streiten gewesen, baß man bei ber Confessio bliebe. Ich bebacht aber, daß sie sich mit bieser Klugheit selb fahen würden; benn ich wißt wohl, daß Ecken bas

<sup>3</sup> C. R. IV, 338.

16\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino IV, 14. Eck, Apologia fol. 30. Replica (1543) fol. 63. 39. Seckendorf p. 350. Bucer, Acta colloq. Ratisbon. 1541. fol. 95. Meuser S. 356 f. Schäfer p. 51 sq. Das Regensburger Buch ist folglich breimal ver= ändert worden: zuerst burch Contarini und Gropper, dann durch Pflug, Ect und Badia und endlich während bes Regensburger Gesprächs burch die Collocutoren selbst. In dieser letten Form ist es uns erhalten. Das Urtheil Ects über das Buch in C. R. IV, 460 sq. und gleichlautend in \* F. R. T. A. 46, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 290. Bie geheim die Berhanblungen gehalten wurden, geht beutlich aus ben Berichten bes Johann von Glauburg an den Rath der Stadt Frankfurt hervor. Bgl. \* F. R. T. A. 46, 46. 68. 98. Bgl. C. R. IV, 255. (Bericht ber jächfischen Räthe vom 5. Mai.)

Buch, als wenig als mir, gefallen wurde, wie er hernach etliche Dal zu mir gesagt.' 1

Trotz biefer nicht günstigen Stimmung ber beiben Hauptcollocutoren war ber Anfang bes Gesprächs recht erfreulich. Die vier ersten Artikel bes Negensburger Buches wurden ohne große Schwierigkeit von ben Theologen beiber Theile angenommen.

Die Gegensätze stießen erst bei dem fünften Artikel, der von der Rechtfertigung handelte, auf einander. Die Fassung ber Rechtfertigungs= lehre, wie sie das Regensburger Buch enthielt, murde von Eck, wie von Melanchthon, bekämpft<sup>2</sup>.

Da man auf diese Art nicht einig wurde, "ist bedacht worden, man sollte das Buch liegen lassen, und frei von der Sache reden, und so man eins würde, sollte man einen neuen Artikel stellen<sup>c 3</sup>.

Man bisputirte nun etliche Tage heftig ,frei und on vorgeschribene Regel'<sup>4</sup>. Die von ben Katholiken vorgelegte Formel mißsiel ben Protestanten, biejenige Melanchthons wurde bagegen von ben Katholiken ver= worken. Auch Eck legte eine Formel vor.

"Also ist heftige gestritten, ' erzählt Melanchthon, ,daß ich wohl ge= neigt gewesen, die handlung umzustoßen, so viel an mir gewesen; hab auch mein Bedenken den Collocutoren dieses Theils fürgehalten, und sieerinnert, wir würden hernach viel hässigier Artikel haben, die sich wenigerwürden vergleichen lassen, und könnten uns aus der Jahr helsen jetz und in diesem Artikel, da der Unglimpf auf Ecken liegen mürde. Aberes ward widerrathen <sup>5</sup>; mochten vielleicht etliche gute Hoffnung haben, und meinten, es wäre ein Vortheil, so wir doch diesen erstrikel vom Slauben erstrikten hätten. Und dieweil Gropperi Reden etwas besse habt, das Colloquium umzustoßen. Haben also endlich diese Form, als gut sie ist, zusammengestickt mit großer Arbeit .... Und also ist biese

<sup>4</sup> Bucer, Alle Hanblungen und Schriften zu Vergleichung ber Religion .... auff jüngst gehaltenen Reichstag zu Regensburg. (Straßburg 1541.) Fol. 68 a.

<sup>5</sup> Von Bucer und Jakob Sturm. Brieger l. c. p. 10. Melanchthon wollte bei diesem Artikel abbrechen, weil die Protestanten nach seiner Ansicht in demselben am meisten die öffentliche Meinung für sich hatten. C. R. IV, 414.

244

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 581.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 254. 328. 420. 581.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. IV, 420. Döllinger (a. a. O. S. 319) und Lämmer (a. a. O. S. 184) behaupten, man habe bei Abfassiung ber Formel über die Rechtfertigung bas Regensburger Juterim zu Grunde gelegt. Diese Ansicht ist irrig; vgl. bie von Th. Brieger, de formulae concordia Ratisbonensis origine atque indole (Halis Saxonum 1870. S. 6) zusammengestellten Quellenstellen. Schmidt (Melanchthon S. 893) hatte übrigens ichon früher die Sache richtig bargestellt.

kurze Formel in's Buch gesetzt und die vorigen langen Theudingen weggethan.<sup>41</sup>

Die so überraschend schnell am 3. Mai<sup>2</sup> von allen sechs Collocu= toren angenommene Formel über die Nechtfertigung war von den Katho= liken vorgelegt worden.

Vergleicht man diese, nach längeren Debatten zu Stande gekommene Einigungsformel mit der früher von Butzer, Beltwich und Gropper ver= einbarten Formel über die "Rechtsfertigung des Menschen und die guten Werke", so erkennt man sofort, daß beide inhaltlich vollkommen übereinstimmen<sup>3</sup>.

Man ist somit zuletzt doch wieder auf den anfangs ver= worfenen Text der Vorlage zurückgekommen. Es ist folglich nicht wahrscheinlich, daß Contarini diese sehr zweidentige Formel ent= worfen hat <sup>4</sup>.

Ausgegangen wird in berselben von zwei gemeinsam anerkannten

<sup>2</sup> Brieger (Contarini S. 8), ber dieß sehr mahrscheinlich gemacht, war sogar geneigt, ben 2. Mai als Tag ber Annahme zu bestimmen. Eine Depesche bes vene= tianischen Gesandten Francesco Contarini nennt bagegen ausbrücklich ben 3. Mai. Bibl. Marciana, it. cl. 7 cod. 802 in G. De Leva, La Concordia religiosa di Ratisbona e il card. Gasparo Contarini. Archivio Veneto T. IV P. 1 (Venezia 1872) p. 5 A.

<sup>5</sup> Schäfer 1. c. hatte biefe Bergleichung nicht angestellt und Maurenbrecher (Sybel's histor. Zeitschrift Bb. 26 (1871) S. 232) beschalb biese wichtige Frage aufgeworfen, jedoch nicht gelöst, benn die Gropperische Schrift lag ihm nicht vor. Auch ich habe die betreffende Schrift augenblicklich nicht erlangen können. Dagegen hat H. Dr. Liessen in Köln die Güte gehabt, die Vergleichung der betreffenden Abschnitte für mich anzustellen. Das Resultat berselben ist im Text mitgetheilt.

<sup>4</sup> Brieger S. 54 f. hat dieß behauptet, jedoch nicht bewiesen. Er gründet diese Bermuthung auf eine Notiz des in Regensburg anwesenden Ernciger (C. R. IV, 252). Wie Brieger behaupten kann, diese Notiz sei "bisher von Niemand berückfichtigt", ist vollständig unbegreisslich, benn gerade der von Brieger hochgescierte Nanke hatte die betreffende Acußerung Crucigers längst verwerthet (Deutsche Geschichte IV, 210) und nur, wie so ost, die Seitenzahl bes Abbrucks falsch angegeben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philippi Melanchthons Relation von der handlung des gehaltenen Gesprächs in Religionsssachen auf dem Reichstag zu Regensburg anno 1541. C. R. IV, 420 sq. Außer dieser Schrift und der von Buter besten wir über den Regensburger Tag von protestantischer Seite noch eine britte Relation: Les Actes de la Journée imperiale tenue en la cité de Regesbourg 1541 von Calvin (C. R. XXXIII, 509-684). Bgl. Kampschulte, Calvin S. 341 f — Gegen Buter schrieb Eck seine Apologia und eine Replica adversus scripta secunda Buceri apostatae super actis Ratisbonae. Ingolstadii 1543. — Heresbachs Acta de Colloquio Ratisbonae find leider verloren ; s. Bolters, Konrad von Heresbach S. 234. — Auf das erste Regensburger Gespräch nimmt Bezug eine Schrift bes Alb. Bighius: Controversiarum praecipuarum in com. Ratisbonensibus tractatarum . . . . explicatio. Parisiis 1542.

Lehren, nämlich, bağ nach bem ersten Sündenfall alle Menschen von Natur Kinder des Zornes sind, und daß die Berschnung mit Gott und Befreiung von der Knechtschaft der Sünde nur durch Christus, den ein= zigen Vermittler zwischen Gott und den Menschen, möglich sind. Dann aber solgen zwitterhafte Sätze. Die von Luther entschieden verworfene Lehre von der ficks formata wird zwar in den Vorbergrund gestellt; allein gleichzeitig damit wird die protestantische Ansicht von der Sewißheit der Sündenvergebung verbunden. Diese Ansicht von der Gewißheit der Sündenvergebung verbunden. Diese Ansichauung wird sodann wieder in ein Abhängigkeitsverhältniß zur wahrhaften Reue gesetzt, sammt der gut katholischen Klausel von der mit der Nechtfertigung in einen gleich= zeitigen Act zu verlegenden Insusion der Liebe. Dann folgt die Lehre von der boppelten Gerechtigkeit, der imputirten und inhärirenden <sup>1</sup>.

Man erinnert sich, daß diese Lehre von einer doppelten Gerechtigkeit zuerst von Pigghe aufgestellt und dann von seinem Schüler Gropper angenommen und weiter verbreitet wurde.

Es ift mehr als wahrscheinlich, daß biese eigenthümliche Unterscheis bung burch Gropper in die Vergleichsformel gebracht wurde. Auch Pigghe war in Negensburg anwesend und verbreitete bort, von seinem Schülerunterstützt, seine Ansicht. Sie gewannen hier in Regensburg für ihre-Ansicht nicht nur mehrere deutsche Gelehrte, darunter Pflug, sondern auch den Cardinal Contarini.

Unter den in der Zeizer Stiftsbibliothet aufbewahrten Papieren Pflugs finden wir die Aufzeichnungen Groppers über die Rechtfertigungslehre.

In Summa, sagt Gropper, ist die Gerechtigkeit, durch die wir gerecht d. h. Gott angenehm und versöhnt sind, die Gerechtigkeit Christi. Im Meuschen bleibt auch nach der Tause noch die Concupiscenz, die Disposition zur Sünde und der ewige Widerstreit; der Gerechte möge noch gerechtfertigt werden durch gute Werke (Apokalypse 22, 11). In Wahrheit werden wir also burch den Glauben gerecht; aber diesen Sat kann das thörichte Volk, das nach Fleisches Luft strebt, leicht mißverstehen<sup>2</sup>.

Contarini entwickelte seine Ansicht über die Nechtsertigung in einer eigenen Abhandlung, welche er Ende Mai 1541 niederschrieb. Seine Ausführungen sind oft dunkel und zweideutig. In manchen Einzelheiten streift er nahe an lutherische Meinungen; man kann jedoch nicht ohne Weiteres sagen, daß er dem proteskantischen Hauptgrundsate von der Rechtfertigung durch den Glauben beigetreten sei<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Vortrid. tath. Theologie S. 184 f.

<sup>2</sup> A. Jansen in b. Neuen Mittheilungen 10, 2 S. 34 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Also Brof. Lämmer am Schlusse jeiner ausgezeichneten Analyse von Contarini's Tractatus de iustificatione (Quirini, Epp. Poli III, p. CIC sq). Bortrib. fath.

Pole, welchem Contarini seine Lehre von der Rechtfertigung vorlegte, itwortete am 16. Juli beistimmend und pries Contarini, weil er ben rtikel von der Nechtfertigung, ziene in der Kirche zum Theil verborgen bliebene Verle<sup>4</sup>, zum Gemeinbesitz gemacht habe<sup>4</sup>.

Außer Pflug und Contarini scheint man in Negensburg auch Morone r die neue Fassung der Rechtfertigungslehre gewonnen zu haben.

Durch Contarini, Pole und Morone ward dann die halblutherische hre von der doppelten Gerechtigkeit nach Italien verpflanzt: ent= inden aber ist sie nicht dort, sondern am Niederrhein<sup>2</sup>.

jeologie S. 196. Gegen Prof. Lämmer hat Dr. Th. Brieger in einer Abhandlung er ,die Rechtfertigungslehre des Cardinal Contarini' in den Theolog. Studien und ittiken J. 1872, S. 87 ff. nachzuweisen gesucht, daß, wenn auch die Rechtferti= ngslehre C's ,den Worten nach in diesem oder jenem einzelnen Punkte eine hal= rende, nach rechts und links Concessionen machende sei, sie der Sache, der Tendenz, r Stimmung, ihrem eigentlichen Herzschlage nach echt protestantisch seit. Die Anase, welche Lämmer von dem Tractat des Cardinals gegeben, nennt übrigens selbft rieger "ttefslich".

<sup>1</sup> Quirini l. c. III, 29 sq.

<sup>2</sup> Döllinger I, 309 u. 312 hat gegen Ranke (Geschichte ber Päpfte) nachge= efen, baß bie Lehre von ber boppelten Rechtfertigung kein italienisches, sonbern utsches Gewächs sei. Ranke hat es nicht für gut gefunden, für die zahlreichen äteren Auflagen seiner Papftgeschichte biese Berichtigung zu berücksichtigen. In r sechsten 1874 erschienenen Auflage (I, 90 f.) stehen genau bieselben Worte wie ber ersten. Nach Döllinger hat bann Kerker in ber Tübing. theolog. Quartal= rift (J. 1859 S. 35) noch weitere Gründe gegen die Ranke'sche Ansicht zusammen= steult. Ranke hat diese Berichtigung ebenfalls völlig ignorirt. Da auch Brieger 3. Contarini und bas Regensburger Concordienwerk, 1870, S. 42. 44) gleich vielen beren Schriftstellern einfach die Ranke'sche Ansicht und auch nicht einmal n Versuch einer Wieberlegung ber Berichtigungen von Döllinger und Kerker macht, schent es angemelsen, diese Berichtigungen hier nochmals zu wieberholen.

1) Ein unwiderlegliches Zeugniß gegen die Annahme Ranke's liegt in ber etbauernden Freundschaft des fireng orthodoren Carafa mit Contarini und Bole. ft nach dem Schlusse bes Regensburger Reichstages von 1541 bricht Carafa plötz 5 mit jenen Beiden. (Beccadelli, Vita di Contarini in Epp. Poli p. CXXII, 1. IV, ep. 37.)

2) In bem reichen Briefwechsel Pole's mit Contarini vom J. 1534 an kommt ne Spur einer solchen Lehre vor. Erst im J. 1541, in einem Briefe nach ber bersenbung bes Tractats de iustificatione, steht ber oben im Tert mitgetheilte "ückwunsch Pole's über die gefundene Perle, b. h. die neue Rechtfertigungslehre.

3) Contarini war anfangs in Regensburg felbst nicht schlüssig, ob wohl jene hre zulässig sei. Er sanbte baher von bort aus ben Priolus auf Umfrage zu ben rbinälen Carasa, Cervini, Fregoso u. A. Diese alle zeigten sich über bie neue terscheidung einer boppelten Gerechtigkeit verwundert. (Epp. Poli III, p. XLVI.)

Bas allein nicht bestritten werben kann, ist, daß Contarini schon im J. 1586 1er strengeren Gnabenlehre hulbigte (vgl. Epp. Sadolet. IX, ep. 9). Dieß läßt 9 leicht aus seiner Auhänglichkeit an Thomas von Aquin erklären. 3ch füge noch Alle gründlich gebildeten katholischen Theologen des 16. Jahrhunderts bagegen verwerfen diese Hypothese, welche, von allem Anderen abgesehen, schon an dem Widerspruche litt, daß ein und dasselbe Object, die Gerechtigkeit Christi, die äußere wirkende Ursache (nämlich die verdiensteliche) und zugleich das zum Wesen des Bewirkten gehörige, oder formell das Bewirkte sclber, nämlich die Gerechtigkeit, die der Mensch vor Gott habe, sein sollte. Bega, Tapper, Stapleton und Andere sprechen sich entschieden gegen diesen Semilutheranismus aus<sup>1</sup>.

Man muß sich jedoch sehr hüten, jene Männer, welche in Negensburg die halblutherische Rechtfertigungslehre annahmen und verkheidigten, allzuhart zu beurtheilen. Das Concil hatte über diese Lehre noch nicht gesprochen. Man befand sich in einer Zeit des Uebergangs und der Unklarheit. In solchen Perioden ist Vieles möglich. Jene Männer irrten allerdings, aber sie irrten in der besten Absicht.

Andererseits muß den Versuchen gegenüber, jene Vertreter der Mittels partei, vor allen Contarini, zu Anhängern der "reformatorischen" Prin= cipien zu stempeln, bemerkt werden, daß das Wesen der "Reformation" gar nicht in der neuen Rechtsertigungslehre beruhte, und ferner, daß das,

<sup>1</sup> Döllinger III, 313. Linsenmann a. a. O. S. 588.

binau, bag bie erste Spur jener halblutherischen Rechtfertigungslehre fich bei Erasmus von Rotterbam findet. S. oben S. 134. Brof. De Leva (Archivio Veneto l. c. p. 19 sg.) will bie Lebre von einer boppelten Rechtfertigung in einem Briefe-Sabolets an Contarini vom Juni 1539 finden. Die betreffende Stelle lautet: De iustificatione et iustitia, placet mihi vehementer tuarum rationum contextuset distinctio ex Aristotele sumpta. Sequitur enim certe charitas cursum illum. antecedentem, quo ad iustitiam pervenitur: non tamen sequitur eadem charitaes (meo quidem animo opinioneque) iustitiam, sed eam ipsa constituit: vel potius charitas ipsa est iustitia. Habet enim formae vim charitas: forma autem est id quod ipsa res. Cum ergo acceditur praeeunte illa praeparatione ad iustitiam, acceditur una et ad charitatem: ad quam quum est perventum, tum iustitia per ipsam charitatem constituitur. Iustitiam voco, non vulgari, neque Aristotelico nomine, sed Christiano more et modo, eam quae omneis virtutes complexa continet: neque id humanitus, sed instinctu influxuque divino. Quam ipsam iustitiam quod talis ea et huiusmodi sit, hoc est Christiana atque divina, charitas sola efficit. Haec orationem fortasse longiorem requirerent, nec mihi fuit in aliis scriptis occasio ista explicandi. Sed quod ad rem nunc pertinet, scito me sentire tecum: ita tamen ut charitas non iam partam iustitiam subsequatur, sed formet ipsa et constituat iustitiam. Qua tamen in sententia tu quoque videris esse. (Iacobi Sadoleti opera omnia. Mogunt. 1607. p. 323.) Die De Leva in biefen Borten bie Lehre von einer boppelten Rechtfertigung finden tann, ift mir völlig unbegreiflich; benn in benjelben ift von einer folchen boppelten Gerechtigkeit, insbesondere von einer nur imputirten absolut nicht bie Rebe. Sabolet bezeichnet im Gegentheil bie übernatürliche charitas als bas Befen ber Gerechtigteit, mas ber größtmögliche Gegenjas jur lutherischen Imputationslehre ift.

as den Katholiken zu einem treuen Sohne seiner Kirche macht, ber ifrichtige und feste Wille ist, zu glauben und sein Privaturtheil der ichlichen Autorität zu unterwersen; ein vorühergehender Irrthum kann ese Treue nicht aufbeben<sup>4</sup>.

Die Freude über die Annahme einer Einigungsformel betreffs der ichtigen Lehre von der Nechtfertigung war so groß, daß selbst ruhige ich besonnene Männer über das Zweideutige derselben hinwegsahen und an n endlichen Erfolg des Friedenswerkes glaubten. So der Bischof von quila, der ebenfalls in Negensburg verweilte. Mitte Mai schrieb er ich Nom, von Tag zu Tag werde er in seiner Meinung bestärkt, daß 2 Sache der Neligion, trotz zahlloser Hindernisse, auf diesem Reichstage 1 gutes Ende gewinnen, und daß Christus die Wiederherstellung der eligion zu alter Einheit und Würde verleihen werde<sup>2</sup>.

Der Bischof von Aquila war nicht ber Einzige ber sich mit solchen offnungen trug. "Es waren in Regensburg," erzählt ber vertraute eund und Secretär Contarini's, Ludovico Beccadelli, "viele andere jeologen aus Deutschland und anderen Provinzen, welche eine glückliche sung erwarteten; man trug sich mit großen Hoffnungen, die Protezinten begannen, viele ihrer hartnäckig festgehaltenen Sätze fallen zu solgen."<sup>3</sup> Landgraf Philipp, der bis dahin dem päpstlichen Legaten n Zeichen der Reverenz gegeben hatte, lud denselben jetzt zu einer stlichsteit ein <sup>4</sup>.

Die ferner Stehenden ließen sich begreiflicher Weise noch viel leichter uschen. Cardinal Pole war ganz entzückt über die in der Rechtfertigungs= pre erzielte Einigung: er glaubte, damit sei eine feste Grundlage des ciedens und der Eintracht gelegt!<sup>5</sup>

Die tiefer Blickenden urtheilten jedoch ganz anders. Ihnen konnte 1e Formel, in welcher die halblutherische Rechtfertigungslehre vorge= 1gen wurde und in der vorwiegend protestantische Elemente mit katho= chen in so sonderbarer Weise combinirt waren 6, nicht gefallen.

<sup>4</sup> L. c. <sup>5</sup> Epp. Poli III, 25 sq

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bezüglich des Card. Pole hat dieß M. Kerker in seiner ganz vortrefslichen ographie dieses Kirchenfürsten (Freiburg 1874) gegen Ranke hervorgehoben. Die beutung der Jurisdictionsfrage hat indessen auch Kerker nicht erkannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1541 nr. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Beccadelli, Vita del card. Gasp. Contarini (Brescia 1746) p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Döllinger III, 319 ff. Lämmer, Vortrib. kath. Theologie S. 184. Bgl. **H** Riffel 2, 551 f. Brieger (De formulae concordiae etc.) vertritt die entgegen= jetzte Ansicht. Eine von Döllinger wie von Brieger abweichende Deutung ber in rgensburg erzielten Einigung gibt Prof. Giuseppe De Leva. Nachdem er die einungen ber eben genannten Theologen angeführt, fragt er: O non vinse piut-

Auch Melanchthon war mit berselben gar nicht zufrieden 4. Selbst Gropper und Pflug stellten dem Kaiser offen vor, daß die Formel weiterer Auslegung bedürfe, um der Lehre der katholischen Kirche zu entsprechen?.

Man begann von beiden Seiten an der mühjam zu Stande gebrachten Ausgleichungsformel zu beuteln und zu erklären.

Es zeigte sich hier recht beutlich, daß durch theologische Disputationen und Formeln der Zwiespalt nicht auszugleichen sei. Der einmal bestehende ungeheure Spalt war eben nicht mit Worten zuzukleben. Das erkannten auch alle tieser Blickenden. Johann von Glauburg, der Gesandte der Stadt Frankfurt a. M., meinte schon am 9. Mai, daß man in Regens= burg "Christus und Belial mit einander nicht vergleichen werde"<sup>3</sup>.

Für die Fortsetzung des Gesprächs glaubten jetzt Melanchthon und Ect des Negensburger Buches ,lose zu sein, und nach der Ordnung der confession fortschreiten" zu können. "Aber Granvella," berichtet Melanch= thon, wollt haben, daß wir das Buch wiederum vor die Hand nehmen. sollten. Dazu trieden auch Groperus und Bucerus, sagten, dieses wäre ber bequemste Weg zu handeln, und zur Concordia."<sup>4</sup>

Man nahm also ben Artikel von ber Kirche, wie er sich im Regensburger Buch fand, vor. Abermals zeigte sich hier die Unmöglichkeit, die sich diametral gegenüberstehenden Gegensätze zu versöhnen. Der Streist mußte hier besonders heftig werden, weil hier eine der Wurzeln der Spaltung berührt wurde: neben der Jurisdictionsfrage war ja die Lehre vorber Kirche der Oifferenzpunkt, in welchem sich das Wesen der neuen Lehre am meisten offenbarte.

Zudem begann jest auch noch der Landgraf von Helsen ,über das concordiren unwillig zu werden'. Granvella befahl deßhalb, ,diese materia zu suspendiren und fortzuschreiten' <sup>5</sup>.

4 C. R. IV, 582.

.

<sup>5</sup> C. R. IV, 583. Bie die Protestanten sich bei ber ganzen Disputation über bie Lehre von ber Kirche im Zirkel brehten, das hat K. A. Menzel a. a. O. 2, 221 f. gut auseinandergesett. Bgl. auch Riffel 2, 557. Der Streit über ben Artikel von ber Kirche war äußerst hestig. Melanchthon schrieb am 23. Mai an Georg von Anhalt: Lectus est articulus de Ecclesia. Ibi ingens certamen ortum est; contendebant adversaril, synodos generales non posse errare. Tandum cum

tosto la causa delle dottrine indipendenti e da quella e da questa, che.... volgevano da qualche tempo i più nobili ingegni nostri all'eccelso fine di rinnovare il cattolicesimo con la libertà e con la scienza? (Archivio Veneto l. c. p. 6.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 430. 499 <sup>2</sup> C. R. IV, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \* F. R. T. A. 46, 69 b. Derselbe Johann von Glauburg hatte am 4. Mai, als die Verhandlungen noch ein erfreuliches Resultat hoffen liefen, nach haus ge schrieben: "Doch ist zu besorgen, daß teuffels samen barzwischen khomen moege, das mitt eß nitt guth werde." A. a. O. 46, 46 b.

Inzwischen war aber eine neue Wenbung eingetreten, welche bas nze Religionsgespräch hoffnungslos machen mußte.

Während der Papst dem Legaten mittheilen ließ, daß er die ver= 1barte Formel über die Nechtfertigungslehre weder billige noch miß= lige <sup>1</sup>, erhob sich eine doppelte Opposition gegen das Einigungswerk.

"Die Feinde des Kaisers,' sagt ber Secretär Contarini's<sup>2</sup>, inerhalb Deutschlands und außerhalb, die seine Größe rchteten, wenn er ganz Deutschland einige, fingen an, nkraut unter die Theologen zu säen.

Der Kurfürst Johann Friedrich von Sachsen und König ranz I. bewirkten, daß man sich seitdem über keinen rtikel weiter veraleichen konnte.'

Franz I. hatte zwei Gesanbte in Regensburg, von welchen ber eine t ben Protestanten in Verbindung stand, ber andere mit den Katholiken, mentlich mit Laien, unterhandelte.

Beide arbeiteten auf dassselbe Ziel: Erhaltung ber beutschen Uneinigt, Fortbauer ber Spaltung und damit ber Schwäche des Neichs. ährend ber eine die Protestanten durch leere Versprechungen gegen die nigung stimmte, rieth ber andere dieser Gesandten mit heuchlerischem eligionseiser ben Katholiken von jeder Vereinbarung außerhalb eines nrcils ab<sup>3</sup>.

Dem päpstlichen Gesandten gegenüber nahm Franz I. die Miene an, 3 sehe er die Kirche und den Glauben in Gesahr; auf das heftigste klagte er sich über die Zugeständnisse, welche Contarini in Regensburg 1che: "sein Betragen nehme den Guten den Muth und erhöhe ihn bei n Bösen; er werde aus Nachgiebigsteit gegen den Kaiser noch so weit wmen, daß der Sache nicht weiter zu helsen sei".

Von demjelben "katholischen' Franzosenkönige aber hatte Granvella, ie er dem Cardinal Contarini eidlich versicherte, Briefe in Händen, in "Ichen er den protestirenden Fürsten anrieth, sich auf keine Weise zu rgleichen<sup>5</sup>.

41. Bei Quirini III, CCXXII. <sup>2</sup> Quirini III, p. CXIX.

n čederemus adversariis, seposita est haec quaestio. C. R. IV, 329. Bgl. 2. 573; vgl. auch den \*Bericht des J. von Glauburg vom 9. Mai. F. R. T. A., 69.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Non le posso dire, che sia approvata o riprovata da Sua Santità; l'avrtisco ben, che da tutti quelli che l'hanno veduta, è stato giudicato che, esupposto che il senso sia cattolico, le parole potrebbero essere piu chiare. Ardinghello a nome del card. Farnese al card. Contarini. Roma, 29 maggio

<sup>\*</sup> Morone an Carb. Farnese 1. März 1541. Lämmer, Mon. Vat. p. 365.

<sup>\*</sup> Der Cardinal von Mantua an Contarini 17. Mai 1541, bei Quirini III, ULXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Contarini an Carb. Farnese 28. April 1541, bei Quirini III, CCLV.

Der Kurfürst von Sachsen fühlte sich burch ben bisherigen Berlauf bes Neligionsgespräches höchst beunruhigt. Er war voll Mißtrauen gegen Buter, Melanchthon, ben brandenburgischen Kurfürsten und ben Land= grafen.

Die Formel über die Nechtfertigung gefiel ihm nicht. Durch Spione kamen allerlei beunruhigende Gerüchte an den sächsischen Hof. Briefe Melanchthons an Wittenberger Freunde wurden geöffnet<sup>4</sup>, und, wie es bei der geheimen Polizei zu geschehen pflegt, sie raffte die widersprechendsten Dinge auf und stellte den armen Melanchthon bald als zu treulos, bald als zu hartnäckig dar<sup>2</sup>.

Der Kurfürst wandte sich in seiner Angst sofort an Luther und bat ihn um sein Urtheil über die Formel, welche man in Regensburg über die Rechtfertigung aufgestellt<sup>3</sup>. Dieser, der in den Verhandlungen des Reichstags nur die Seschäftigkeit des Teusels sah, der dasselbst, so gistig böse gewesen, daß keine schädlichere Schrift (als das Regensburger Buch) seit dem Anfange unseres Evangeliums wider ausgestellt und fürge= nommen<sup>4</sup>, antwortete, , der Kurfürst habe recht geurtheilt, daß die Notul der Vergleichung ein weitläuftig und geslickt Ding sen, ein neu Luch ufn alten Rock gelappt, dadurch der Riß ärger werde<sup>5</sup>.

In demselben Briefe bat Luther den Kurfürsten um Nachsicht gegen Melanchthon, damit sich bieser nicht abermal zu Tobe gräme.

Der Kurfürst, ber schon vorher ben Eiferer Amsdorf zur genaueren Bewachung Melanchthons nach Regensburg geschickt hatte, sandte am 10. Mai seinen Gesandten eine neue Instruction. Er verbot ihnen in berselben die Annahme jeder Formel, welcher Luther nicht vorher beige= stimmt, denn er (der Kurfürst) sei entschlossen, sich von Luthers "Meinung, wie er von Anfang dis hieher von diesen Artikeln gelehrt, geschrieben und gepredigt, in keinem Weg zu sondern'.

Ferner befahl Johann Friedrich seinen Gesandten, zu keinem neuen Artikel überzugehen, bevor man sich über ben vorhergehenden verständigt habe.

In einer Nachschrift fpricht ber Kurfürst seine eigentliche Absicht noch beutlicher aus. Nachdem Johann Friedrich seinen Gesandten nochmals eingeschärft, die Theologen zu ermahnen, sie möchten nichts, was der Augsburger Confession entgegenstünde, einräumen, schreidt er: ,benn wie kann oder mag man sich mit den Leuten rechtschaffen und christenlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Franz Burkhart beklagt sich in einem Briefe vom 5. Mai bei Brück über bieß Perlustriren ber Briefe. C. R. IV, 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schmidt, Melanchthon S. 396.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Burtharbt, Dl. Luthers Briefwechsel S. 380 f.

<sup>4</sup> C. R. IV, 257. De Bette 5, 388.

<sup>5</sup> De Wette 5, 353.

vergleichen, die unserer Lehre und ber Wahrheit halber viel Leute burchächtet und umgebracht, weil kein reuig Gemuth bei ihnen zu spüren; sondern worin sie entweichen, das thun sie gefährlich und mit betrüglichen Meinungen, auf daß sie es zu ihrer Gelegenheit beuten und ziehen mögen Ihres Gefallens, und nicht zu christenlicher Einigkeit, und in Betracht ber göttlichen Ehren. Wollen auch berhalben nichts liebers sehen, noch erfahren, denn daß sich solch Gespräch wieber um zerstöße<sup>1</sup>.

Die an sich nicht eben sehr versöhnliche Stimmung bes an jeber 4. freien Verhandlung gehemmten und gleichsam unter Polizeiaufsicht stehens, ben <sup>2</sup> Melanchthon wurde burch diesen Befehl seines Herrn jeder Ver= gleichung immer mehr abgeneigt. Unablässig wurde er zur Standhaftig= keit ermahnt und ihm immer wieder von Neuem eingeschärft, er dürfe nicht nachgeben!<sup>3</sup>

Er sah die Gefahr voraus, bei seiner eigenen Partei als Verräther geächtet zu werden und bei seinem Herrn in Ungnade zu fallen. Dehhalb zeigte er sich in den weiteren Verhandlungen, welche die Lehre vom Altars= sacramente -betrafen, härter und unnachgiebiger als jemals zuvor<sup>4</sup>. Er erklärte sich entschieden gegen die Lehre von der Transjubstantiation und die Anbetung der geweihten Hostie.

Und boch bestand die Elevation damals noch in Wittenberg und an vielen anderen Orten<sup>5</sup>.

Die Protestanten stießen sich namentlich an dem Wort "Transsubstantiation". "Diese Worte," meldete der Gesandte Frankfurts, "haben Ursache einer großen Disputation gegeben."

Auch die protestantischen Stände beschlossen einträchtlich, daß die Artikel des Regensburger Buches über diese Punkte ,in keinem Weg angenommen oder gediligt werden möchten' <sup>6</sup>. Sie entschlossen sich deßhalb, Granvella und dem Pfalzgrasch Friedrich eine Gegenschrift zu überreichen. Am 10. Mai erschienen sie vor Granvella. Als dieser vernahm, daß sie die vorgeschlagenen Artikel nicht annehmen wollten, ward er, wie die Frankfurter Gesandten melden, ganz zu Zorn und Unwillen bewegt.

<sup>2</sup> Schmidt, Melanchthon S. 385.

<sup>8</sup> C. R. IV, 289. <sup>4</sup> C. R. IV, 281.

<sup>5</sup> Bgl. oben S. 108 f. Contarini hatte bas Wort "Transsubstantiation" an ben Rand geschrieben. C. R. IV, 290.

<sup>6</sup> C. R. IV, 279. \* Joh. v. Glauburg an Frankfurt a. M. 9. Mai. F. R. T. A. 46, 67 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 281—284. Ebenso wie Johann Friedrich war auch Luther jeder Bergleichung feindlich gefinnt und mit dem Berlauf der Regensburger Berhand= lungen höchft unzufrieden. Er fürchtete namentlich die eventuelle Nachgiebigkeit des Landgrafen und Butzers. Bgl. de Wette 5, 337. 339. 351.

Unter Anderem bemerkte er den Protestirenden, er könne wohl abnehmen und merken, daß sie denjenigen, welche an der Transsubstantiation seste hielten, also auch dem Kaiser und anderen christlichen Fürsten, vorwürfen, sie trieden Abgötterei und beteten einen Abgott an. Aber mit dem Kaiser halte die Mehrheit der Könige und Potentaten, wie der König von Frankreich, von Portugal und selbst der König von England, die Anbetung der Hostie für recht und sie würden all' ihre Königreiche, Länder und tausend und tausendmal (wenn dieß möglich wäre) ihr Leben her= geben, als sich davon abwenden lassen. Die Annahme der Gegenschrift verweigerte er <sup>1</sup>.

Die Protestirenden waren über diese energische Auftreten Granvella's sehr erstaunt und bestürzt.

Der ganze Eindruck, ben die feste und bestimmte Sprache Granvella's gemacht hatte, wurde indessen sociality das Berhalten des Pfalzgrafen verwischt. "Nachmittag gemels tags," schreibt Johann von Glauburg, "wie solchs des morgens beschehen, als hertsog Friderich pfalzgraff erfaren, wie herr Granvella unsere Theologen und Auditores etwas rauhe angelassen, hat er sie beschicht und ganz gnediglich und freuntlich mitt inen gehandelt und barneben des Herrn Granvella rauhe Handlung entschuldiget.<sup>42</sup> Der Pfalzgraf nahm dann die Gegenschrift der Protestirenden<sup>3</sup> an und erbot sich, bei dem Kaiser sich für ihre Meinung zu verwenden!

Das Selbstgefühl ber in ihrem Widerstand von dem Pfalzgrafen ermunterten Protestirenden spiegelt sich deutlich in dem Bericht des Frankfurter Gesandten wieder. "Also gehet es zu in der Welt," schreibt der= selbe, ,do boese truzige und rauhe wort die unsern von irem christlichen vornemen nitt haben abschrecken moegen, hat man es zuletzst an guthen worthen auch nicht erwinden lassen, damit sich die Handlung nicht zer= schlage."

Unter solchen Umständen war es ohne Einfluß, daß der strengs katholische Eck krank wurde und Melanchthon und Butzer es jetzt nur

2 F. R. T. M 46, 86 b.

<sup>3</sup> Diefelbe war beutsch. Sie ift abgebruckt C. R. IV, 271-275. Granvella sollte bieselbe Schrift lateinisch überreicht werden. Dieselbe steht im C. R. IV, 275-278 und in den \*F. R. T. A. 46, 90 sq. Hier hat sie lleberschrift: Decima Maii oblatum est hoc scriptum duci Friderico, Granvella rendente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\* J. v. Glauburg an Frankfurt b. 18. Mai. F. R. T. A6, 86. Der Bericht ber fächsischen Räthe vom 10. Mai. C. R. IV, 278 sq. weicht von ber Erz zählung ber Frankfurter etwas ab, ist aber viel kurzer. Die scharfe Erklärung Granvella's sehlt in bemselben ganz; es heißt nur, Granvella habe sich geweigert, bie Schrift anzunehmen ,und sich barin etwas bewegt erzeigt'.

noch mit den viel nachgiebigeren beiden anderen katholischen Theologen zu thun hatten <sup>1</sup>.

"Das harte Gezänt bauerte fast acht Tage.<sup>6</sup> <sup>2</sup> Die abermaligen Berhandlungen von Gropper und Pflug mit Melanchthon und Butzer führten zu keiner Einigung betreffs ber Abendmahlslehre. Es lag mit= hin nicht an Eck, sondern an der Sache selbst, wenn man bisher sich nur in einigen Punkten geeinigt hatte. Pflug und Gropper thaten zwar ihrerseits Alles, was ein ächter Friedenssinn nur thun konnte<sup>3</sup>, allein die milbe Stimmung, welche anfangs in Regensburg geherrscht, schwand rasch. Die Gemüther erhitzten sich immer mehr. Auch der Landgraf zeigte jeht eine ähnliche unversöhnliche Stimmung wie der Kurfürst<sup>4</sup>.

Die Gesinnung ber Gesandten vieler Neichsstädte blieb ebenfalls nach wie vor eine unversöhnliche. Der Gesandte ber Stadt Frankfurt meinte schon am 4. Mai, es werbe das Gewisseste fein, wenn die protestantischen Stände "unerschrocken bey der warhantt verharrten" und sich davon durch "ben teuffel oder seyne glider nitt abfüren ließen".

Der protestantischen Collocutoren bemächtigte sich in der Folge immer mehr bie Furcht vor der Ungnade ihrer Herren. Um diese abzuwenden, kehrten sie ihre schroffste Seite hervor.

Bei der Disputation über die Beicht stieß man hart auf einander. Bor Allem entstand ein ,harter Jank' über die ,Erzählung (namentliche Aufzählung) der Sünden und über die Genugthuung' <sup>6</sup>. Melanchthon opponirte Gropper in scharfer Weise. Es kam zu ,bösen Worten' und sogar zu einem heftigen Wortwechsel zwischen Grauvella und Melanchthon. Letzterer hätte am liebsten gesehen, wenn man ,die Handlung an diesem Artikel abgeschnitten hätte' <sup>7</sup>.

Als ber Kaiser sah, daß mit den Disputationen der Theologen nicht vorwärts zu kommen sei, beschied er am 18. Mai die kursächslichen Räthe zu sich. Er hielt ihnen zunächst die Hartnäckigkeit der Theologen vor. Man breche wohl ein altes Haus ab, sagte er, wovon doch die Steine und Anderes wohl zu gebrauchen wären. So möge man, ungeachtet aller Mißbräuche, das, was gut sei, nicht völlig verwerfen. Er er= mahne deßhalb ,die Herren Theologen, sich christlich und schiedlich zu halten'. Es sei sein Wausch, daß die sedes Theologen allein redeten.

<sup>1</sup> In Folge ber Krankheit Eds wurde nämlich bie Bahl ber Collocutoren auf vier herabgesetzt und Pistorius ausgeschlossen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 583.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hering a. a. O. I, 88 f.

<sup>\*</sup> Bhilipp von helfen sagte zu Melanchthon, er wollte, es wäre nie angefangen. C. R. IV, 583.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \* F. R. T. A. 46, 46 b. <sup>6</sup> C. R. IV, 422; pgl. 329. 332. 573.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> C. R. IV, 584.

Nun höre er aber, daß die 18 ober 19 protestantischen Theologen täglich mit jenen drei Consilia hielten. Das geschehe nicht auf katholischer Seite. Man möge es abstellen. Amsdorf habe neulich gepredigt, er (ber Kaiser) sei nicht zu christlicher Vergleichung geneigt, sondern er meine und suche etwas viel anderes'. Der Kaiser ruft dem gegenüber Gott zum Zeugen, daß sein "Gemüth nicht anders stünde, denn daß er biese Sache zu einer rechten christlichen Einigkeit, auch Frieden und Ruche fördern und richten möchte; er wolle eine "christliche Reformation" durch= führen, auch wenn der Papst nicht dazu geneigt sein sollte <sup>1</sup>.

Um Abend besselben Tages beschied ber Kaiser auch die Gesandten ber Städte Frankfurt, Nürnberg und Ulm zu sich und ermahnte sie in leutseligster Weise zum Frieden <sup>2</sup>.

Rarl V. hatte offenbar ben besten Willen. Die Beendigung bes firchlichen Streites war ihm eine Herzensangelegenheit. Ferner mußten ihn die Fortschritte ber Türken in Ungarn, ber unsichere Friede mit Franz I. von Frankreich, die schwierigen Zustände in Italien die Einigkeit Deutschlands münschen lassen 3, benn ohne die innere Beruchigung Deutsch= lands war an einen nachhaltigen Widerstand gegen die äußeren Feinde nicht zu benken.

Die theologischen Häupter bes neuen Kirchenthumes erkennen benn auch die friedliche und milbe Gesinnung des Kaisers an. "Wir müssen wohl, schrieb Luther am 1. Juni an seinen Kurfürsten, , des Kaisers Gemuthe loben und auf's beste verstehen, als das es, so es Gott würde, also fort hinaus erhalten, viel Gutes schaffen wird.' 4

Unmittelbar nach ber Eröffnung bes Regensburger Gespräches schreibt Melanchthon an einen Freund: "Wunderbar ist bei allem Prunke bie Bescheidenheit des Kaisers und die Milde in allem, was er antwortet." "Wir sollen die Streitigkeiten lassen, sagt er einige Zeit nachher, "benn das ist die rechte Tugend des Kaisers Karl, daß er die wahren und frommen Meinungen an's Licht bringen, sie in den Kirchen gelehrt wissen will, und daß er ausdrücklich die Ersorschung der Wahrheit anbesselt."

Cruciger melbet am 14. Mai seinem Freunde Bugenhagen: "Der

3 Schmidt, Melanchthon S. 387.

\* De Wette 5, 363. 5 C. R. IV, 155.

256

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 293-295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. ben im Anhang abgebruckten \* Bericht bes Johann von Glauburg vom 18. Mai (F. R. T. A 46, 94 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> C. R. IV, 250. Am 25. April ichrieb Melanchthon an Georg von Anhalt: Imperatoris voluntatem iudico propensam esse ad pia et moderata consilia. C. R. IV, 188. Am 29. Mai berichtet M. einem Freunde: Credo imperatoris animum natura a saevitia abhorrere et optare non solum concordiam, sed etiam ecclesiae communem reformationem. C. R. IV, 347; vgl. 378.

Wille bes Kaisers ist ber beste; er will bie Einigung und bie Reforma= tion ber Mißbräuche.' 1

Die protestantische Partei glaubte sogar Hoffnung zu haben, ben Kaiser für sich zu gewinnen. Sie meinte, es wäre das ein herrlicher Sieg.

Das unfruchtbare Streiten ber Theologen erschöpfte indessen endlich auch die wahrhaft bewunderungswürdige Geduld des Kaisers. Er glaubte deutlich zu erkennen, daß die protestantischen Theologen am liebsten die ganze Verhandlung abgebrochen hätten. Und so war es in der That.

"Wir flehen zu Gott,' schreibt Eruciger am 19. Mai, "daß mir befreit werben. Ich werbe an meinen Fürsten schreiben, er möge die Rück= kehr gestatten.'<sup>2</sup> An demselben Tage spricht Melanchthon Luther gegen= über ben Bunsch aus, sich lodzuwinden'<sup>3</sup>. Einige Tage später klagt er seinem kranken Freunde Camerar sein Leid: "Ich bin sehr unglücklich; benn auch meine schwache Gesundheit entzieht mich nicht den Geschäften der Fürsten, vor welchen ich meiner ganzen Natur nach einen Abscheu habe. Ich muß hier die heftigsten Kämpse mit Sophisten und Lyrannen aussfechten.'<sup>4</sup>

Der Kaiser war über Melanchthons Haltung besonders beghalb fehr unmuthia, weil er gerade auf ihn groke Hoffnungen gesett hatte. Jest mußte Karl tagtäglich von ber Unnachgiebigkeit Melanchthons boren. Gleichzeitig ward ihm hinterbracht, bie hartnäckigkeit bieses Gelehrten fei burch bie Ginflüfterungen des französischen Gesandten, beifen Rönig bie Biederherstellung ber Glaubenseinheit Deutschlands hintertreiben wollte, fomie burch geheime Inftructionen Luthers entstanden. Er berief beghalb ben Landarafen zu sich und fragte ihn, ob Melanchthon eine Inftruction von Doctor Martin bekommen habe, bag er in nichts weichen solle'. Diefer antwortete, daß "nichts daran sei". 5 Melanchthon aber hielt es für nothwendig, sich vor dem Kaiser ausführlich zu verantworten. Am 20. Mai schrieb er an benselben : "Es ist nichts Ungewöhnliches, bak biejenigen, welche zu Friedensverhandlungen gebraucht werden, den Haß beider Barteien auf sich ziehen. Mir begegnet bieß nicht zum ersten Male. Unfere Leute beschuldigen mich, daß ich Einiges nicht eifrig genug vertheidigt habe, und ich felbst gestche, daß ich in einigen Bunkten, über bie fich noch länger hätte ftreiten laffen, aus Liebe zum Frieden und zur Eintracht gegen bie andere Partei nachgiebig gemesen bin. .. 3m Streite über bas Ansehen ber Synoben bin ich zwar etwas heftiger geworben, aber bieß war ich ber Bahrheit und bem Besten ber Kirche schuldig, somie mich auch eben biefe Rucksicht bestimmte, bie Rirche vor bem Zwange

<sup>1</sup> C. R. IV, 305. <sup>2</sup> C. R. IV, 305. <sup>3</sup> C. R. IV, 303.

\* C. R. IV, 308. <sup>5</sup> C. R. IV, 298. 308.

Baftor, Reunionsbeftrebungen.

ber Obrenbeichte sicher zu stellen, nachdem ich zuvor eine ganz gemäkigte Erklärung über bie Brivatabsolution gegeben hatte. Dekhalb werbe ich nun, wie ich erfahre, bei Em. Rail. Mai. ber hartnäckiakeit und hals= starrigkeit angeklagt, und überbiek in ben Berbacht gebracht. als habe ich pon Luther eine Inftruction, laffe mich von ben übrigen Bredigern auf= reizen, und gebe mit bem französischen Gesandten um.' Bu feiner Recht= fertigung führt Melanchthon bann an, .er könne bem Raifer mit den fichersten Leuaniffen beweisen, bag er von Luther feine Berhaltungsbefehle habe'. Bezüglich feiner Hartnäckigkeit fagt Melanchthon, auch bie Mäßiaung müsse ibre Grenzen haben. Es foll in ber Kirche leuchten bie Wahrheit, bie uns der Sohn Gottes aus dem Schooke des Baters acoffenhart bat. Und ich wünschte, Em. Rais. Maj. könnten mir in mein Berg jeben, um ber Babrheit gemäß beurtheilen zu tonnen, worauf mein Streben ichon feit vielen Jahren bei biesen Streitigkeiten gerichtet ift." Ueber bie britte Anklage, betreffend fein Busammentreffen mit bem französischen Gesandten, bemerkt Melanchthon: "3ch bin Gelehrter, allen Hofaelchäften fremd und abhold, und ichate literarische Berbindungen, Die ich auch mit einigen Franzosen habe, weil jetzt in Frankreich die Miffenschaften porzüglich bluben. Es haben mich baber auch einige junge Studenten aufgesucht. Durch biefe Jünglinge bin ich bem französischen Gesandten bekannt geworben, ber mich einmal, aber auch nur einmal, auf bem Spaziergange, als ich gerade einen jungen Franzosen bei mir batte, mit wenig Worten anredete und mir fagte, daß er ebenfalls bieje Spaltungen in Deutschlaud bebauere und bie Wiederherstellung der firchlichen Einheit münsche.' 3 3um Schluß erklärt er bem Raifer, er habe sich überzeugt, bag bei biesen übertünchten Einigungen nichts erreicht merbe, und er bitte beschalb inständig um feine Entlassung 2.

Der Kaiser nahm biese Vertheidigung mit großer Ruhe entgegen und folgte nach wie vor den theologischen Disputationen mit dem regsten Interesse. Der Verlauf derselben ließ allerdings die Hoffnung auf eine Einigung immer mehr schwinden.

Gewaltigen Streit erregte ber Artikel bes Regensburger Buches über bie Ordnung des Kirchenregiments und die Gewalt der Bischöfe und des Papstes. Es ist bekannt, daß Melanchthon über diese Bunkte keineswegs die Ansichten der ertremen Richtung seiner Partei theilte. Noch ein Jahr zuvor hatte er sich für die Aufrechterhaltung der bischöflichen Autorität ausgesprochen<sup>3</sup>.

Aber Melanchthon stand in Diensten bes Rurfürsten von Sachjen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie aber stand es um den Verkehr Melanchthons mit dem im französischen Interesse in Regensburg thätigen Calvin?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 318-322. <sup>3</sup> Bgl. oben S. 180.

und biefer war entschieden gegen die geistliche Gewalt der Bischöfe. Melanchthon konnte also schon seines Herrn wegen in diesem Punkte nicht nachgeben und kam dadurch in Widerspruch mit seinen früheren Behauptungen über die Nothwendigkeit der bischöflichen Jurisdiction. Sein Benehmen war denn auch bei dieser ganzen Disputation höchst seltsam: da ihm irgend welche haltbare Gründe wider seine Gegner schlten, wurde er so heftig, daß er nicht nur mit den Katholiken, sondern auch mit den Anhängern seiner eigenen Partei in Streit gerieth. Hören wir ihn dar= über selber.

"Da ich so viel Stück in einem Artikel merket, die alle listiglich ge= setzt, ward ich sehr ungeduldig, und socht den ganzen Artikel an. Da hat ich mit Bucero<sup>1</sup> und dem hessischen Kanzler nit weniger zu streiten denn mit Gropero und Granvella und hätt man mir diesen Artikel gern an Hals gehängt. Granvella sagt, wo ich diesen Artikel nicht annähme, verhinderte ich die ganze Neformatio und so großen merklichen Nutze der ganzen Christenheit. Auch schückte Marg= grav Joachim nach mir, mich zu bereden, dem ich kurz antwort, also, daß er hernach nichts mehr bei mir sollicitirt. Endlich hab ich einen Gegenartikel übergeben, der als in der Gil kurz gestellt, ist aber den Papisten unleidlich.<sup>4</sup>

Noch heftiger wurde bas "Gezänk", als man zu den Lehren über bie Anrufung der Heiligen, die Messe, die eine Gestalt, den Edlibat und das Mönchsleben kam. Die Protestanten übergaben über all' diese Stücke Gegenartikel<sup>3</sup>.

Bei ber Disputation übersahen bie Neugläubigen absichtlich bie milbe Form, in welcher bas Negensburger Buch die ftreitigen Lehren aus= einandersetet: sie wiederholten stets die alten Beschuldigungen über die Mißbräuche, welche im Ablasmesen, in der Heiligenverehrung u. s. w. bestehen sollten. Gaben die Katholiken die einzelnen Mißbräuche zu, so waren sie ebenso wenig zufrieden; denn sie fanden dann doch alles ,also verdunkelt, daß die Wurzel solcher Mißbräuche blieben'<sup>4</sup>. Als die Katho-

\* C. R. IV, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Unwille und bie Erbitterung Melanchthons gegen Buter, ber sich fort= während abmühte, bie Annahme des Regensburger Buches burchzuseten, war zu biefer Zeit sehr groß. Bgl. C. R. IV, 409 sq. 435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 584; vgl. 422-424.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. IV, 584. Der unbatirte Brief von Girolamo Negro (Ruscelli, Lettere dei principi. Venezia 1570, t. III, p. 169. 170) fällt nach meiner Anficht in biefe Zeit, nicht später, wie De Leva (l. c. p. 34) meint. Es heißt in bemfelben: Sua Signoria reverendissima, e tutti noi poco bene sperano da questa dieta . . . 1 protestanti fanno grande instantia contro le messe private, il celibato, i voti monastici, le invocationi de' santi, et altre ordinatione nostre, non istituite da Christo, nè degli Apostoli.

liken zugaben, daß dieselben einer "Reformation hoch bedürftigt seien, erwiederten die Protestanten, "daß die beste Reformation sey, daß man die Klöster ganz abgeben lasse"!

Die Sache wurde immer hoffnungsloser, benn Melanchthon zeigte in fast allen Bunkten die größte Unnachgiebigkeit 2.

Natürlich verloren allmählich auch bie katholischen Collocutoren bie Gedulb, und stritten sich in einen größeren Eigensinn hinein, als sie anfangs gezeigt hatten<sup>3</sup>.

Am 22. Mai wurden die Disputationen beendet <sup>4</sup>. "Den 24. und 25. Mai,' berichten die Räthe des Kurfürsten, "haben die Herren Theo= logen sämmtlich, ausgenommen Doctor Ecten, der noch schwach ist, im Beiseyn des Herrn von Granvel und etlicher der Zugeordneten das Buch von neuem überlesen, und die Artikel, der man einig oder nicht, vor die Hand genommen und conferirt.'<sup>5</sup> Sie setten dann die wenigen verglichenen Artikel sest, während Melanchthon die übrigen als Gegenartikel verzeichnete.

Letztere wurden am 31. Mai in beutscher und lateinischer Sprache bem Kaiser übergeben 6.

Diefer wie sein Minister Granvella 7 gab trotz bes ungünstigen Resultats die Hoffnung, auf diesem Wege eine Einigung zu Stande zu bringen, noch immer nicht auf. Karl V. bemühte sich jetzt, die Stände zum Nachgeben in Betreff dieser unverglichenen Artikel zu bewegen.

Unterbessen war ber Kurfürst von Sachsen unermublich thätig, jebe Einigung zu vereiteln. Er meinte, ber Verlauf des Gesprächs thue bar, daß bei den Gegnern ,keine Bußfertigkeit befunden werde, und daß sie lieber bei allen ihren Irrthumen noch heut zu Tage gänzlich wollen bleiden'.

"Wir haben gerne,' schrieb er am 28. Mai an seine Räthe, ,aus Eurem Schreiben verstanden, daß die drei (Theologen) dieses Theils in ben fernern Artikeln in Nichtes entwichen, damit die Artikel, so von ber

<sup>2</sup> Burkhart lobt ihn beshalb. in einem Briefe an ben kursächfischen Kanzler vom 21. Mai. C. R. IV, 317.

3 R. A. Menzel a. a. D. 2, 230 f.

<sup>4</sup> \* Johann von Glauburg berichtet bem Frankfurter Rath am 28. Mai, über bie Religionsvergleichung habe er ,ist nicht sonbers erfaren mögen. Daß ift aber war, baß gesprech dießmal wie es furgenommen sein enbtschaft erlangt und wie zu besorgen nitt viel artickel verglichen worben<sup>4</sup>. F. R. T. A. 46, 98.

<sup>5</sup> C. R. IV, 336.

<sup>6</sup> C. R. IV, 348 f. \* Glauburg an Frankfurt am 2. Juni. F. R. L. A. 46, 104.

<sup>7</sup> Brief Granvella's an die Königin Wittwe von Ungarn am 27. Mai (Wien. Archiv) s. de Leva l. c. p. 23 n.

260

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 323.

Luftification und andern gestellt, auch wieder zu nichte werden, der Brotestation nach, bie man in bem Fall bieses Theils gethan. Denn bak wir einige zerftückte Bergleichung mit dem andern Theil, als unbufiertigen Abgötterern und Gottesläfterern, follten bemilligen, mie fich Raif. Dt. Meinung babin anscheinen läft, baf fie auf bas, so man sich in berührtem Gespräch veralichen, eine Concordia und Frieden gerne wollt aufrichten, und bie unverglichenen Artikel bis zur andern Zeit fuspen= biren, und bie Bfaffen wieberum in auten Willen bes Bolts mit unfern ungemiffenhaften Buthun bringen, unter bem Schein, man wäre einig gemacht, und bazu mit unserm Schimpf, aleich als wären wir unbeständig und unfre Lehre nit gewiß geweft: bavor foll uns ber Allmächtige anabiglich behuten.' Gegen Ende biefes bentmurdigen Schreibens fagt bann Johann Friedrich ganz offen: "Und biemeil mir leben, fo follen burch Berleihung bes Allmächtigen bie Borte: Bergleichung in ber Religion, bei uns unfrer Berfon halben nicht mehr Statt finden, sondern wollen es dahin stellen, und babei bleiben laffen : wer sich vergleichen will, ber vergleiche sich mit Gott und feinem Bort, und nehme dasselbige und biefe Lehre an, wie wir andern bieses Theils auch gethan haben. Wer mit Flictwert will umgehen, ber fabre bin.' 1

Diese scharfen Mahnungen bes Rurfürsten waren gänzlich über= flüssig, benn seine Räthe bachten bezüglich ber Religionsvergleichung genau so wie er. Sie halten bas Wort Vergleichung in ber Religion für ganz gefährlich; ber sicherste Weg sei, "bas Evangelium einfältiglich zu bekennen und babei zu bleiben". Dieweil man sich aber einmal in die Handlung eingelassen, so wollen sie jest barauf sehen, wie man "ohne Verletzung Gottes, Ehre und Gewissen wieberum heraus kommen möge"<sup>2</sup>.

Welche Hoffnungen konnte man bei biefer Stellung Kursachsens an bie von einigen Fürsten immer wieder auf's Neue angestellten Vermittlungsversuche knüpfen?

Johann Friedrich, der überhaupt keinen anderen Frieden mit der Rirche wollte, als denjenigen der Herrschaft über sie, wirkte überall entgegen.

Der Kaiser jedoch mühte sich noch immer ab, einen ober anderen der neugläubigen Fürsten für den Frieden zu gewinnen. Um 1. Juni hatte er eine längere Unterredung mit dem Landgrafen. Er setzte dem= selben auseinander, wie er "ufs gut Vertrauen das Colloquium hett lassen fürnemen; hett sich versehen, die sach solt verglichen worden sein; bweils aber nit verglichen, so begere er des Landgrafen bedencken, was möge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 343-346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bericht an ben Kurfürsten vom 8. Juni. C. R. IV, 384.

ben Stenden fürgetragen werben, Er habe verstanden, ber Churfürst folt nit weit fein, begere bes Landarafen bebenden, obs aut und zu erhalten fei. Inen zu permügen, berzukommen'. Bhilipp antwortete : . Er bette es im Anfang besorgt, das man allerding und Articull albie nit mecht zu einer veraleichung kommen; er besorge auch noch, bas bie unveralichene articull schwerlich beiden von biesem und jenen teil verglichen murben. mas aber peralichen sei, gefille ibm, bas man nit allein bieselbig peralichene Articull, fonbern auch bie fo noch unperalichen fein, ben Stenben bes Reichs proponirte. Was nun der articul albie unveralichen plieben berselben halben folt man all par einen Synobum in teutscher Nazion halten, fo wer zu hoffen, bas baburch ben unperglichenen Articuln aute make zu finden fein folt, bevorab mann bie Reformation gegen ben geiftlichen in ben verglichenen Articuln und sonsten in iren groben lastern . . . . erging; barneben fo hette er uff einen äußerlichen Frieden gebacht.' "Bas aber ben Churfürsten anber zu permögen belange, trüge er wenig hoffnung, bas er anber komme, bette auch bavon nichts gehört."

Das Resultat ber Conferenz bestand darin, daß ber Landgraf bem Kaiser einige Personen bezeichnete, mit welchen er über die unverglichenen Artikel verhandeln könnc <sup>1</sup>.

Der Kurfürst von Brandenburg hatte unterdessen gleichfalls neue Bergleichsverhandlungen anzuknüpfen gesucht. Um 3. Juni bat er gemeinsam mit dem Erzbischof von Lund die protestantischen Stände, sich in neue Verhandlungen einzulassen; aber ihr "gesinnen und begern der underhandlung halben ward abgeschlagen"<sup>2</sup>.

Der Kaiser machte ähnliche Bemühungen, jedoch mit keinem besseren Erfolge. In seinem Auftrage begab sich Granvella am 7. Juni zu bem Landgrafen und suchte ihn zu "persuadiren, sich wieder in Handlung eynzulassen". "Und ist also," schreibt Johann von Glauburg am 7. Juni, "der her Granvella diß in drey stund bey dem Landtgraven und andern so er bey Ime gehapt, gewest, aber wie wir hoeren, so ist es nun zum vierten mall abgeschlagen worden."<sup>3</sup>

Dennoch wagte ber Kaiser am folgenden Tag nochmals einen Bersuch, die Protestirenden umzustimmen. Er ließ an diesem Tage alle Fürsten und Gesandten in seine Wohnung kommen und betheuerte ihnen, wie viel ihm daran gelegen sei, daß ,der hochnachtheilige Zwiespalt der Religion' beigelegt werde: er ersuche sie daher, auch die noch unverglichenen Artikel anzunehmen <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rommel II, 433 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> \* Glauburg an Frankfurt b. 7. Juni. F. R. T. U. 46, 108 b. 109; vgl. C. R. IV, 384 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \* F. R. T. A. 46, 110. <sup>4</sup> C. R. IV, 391.

Gleichzeitig setzte ber Kurfürst von Brandenburg seine Vermittlungs= versuche fort. Er ließ mit Nachdruck auf die Gefahren eines Bürger= trieges hinweisen und versicherte die Protestirenden, der Kaiser betreibe mit allem Eiser die Reformation der Kirche. Außerdem ließ der Branden= burger durch den Landgrafen vermittelnde Artikel vorlegen <sup>1</sup>.

Bur Berathung berselben wurde sofort eine Theologenversammlung berufen. Einige berselben zeigten sich zu einem Abkommen geneigt, allein bie Mehrzahl, Melanchthon an ber Spitze, wies alle Ber= gleichungs= und Friedensvorschläge ab<sup>2</sup>.

Melanchthon handelte ganz gemäß ber Ansicht des Rurfürsten, in bessen Diensten er stand. Mit den schärften Worten sprach sich Johann Friedrich über den Landgrafen, den Kanzler und Alle, die sich mit dem Artikel von der Justification zufrieden erklärt hatten, aus. Besonders erzürnt war er über die "ungereimt ding", welche der Kurfürst zu Branden= burg in den Sachen sich zu handeln unterstehe <sup>3</sup>. Seinen Gesandten be= siehlt er, durchaus bei der Augsburger Confession und den Schmal= talbischen Artikeln zu beharren, denn niemals werde er sich wieder dem Joch des Papstes unterwersen<sup>4</sup>.

"Ift endlich alle Handlung abgeschlagen, und ist ber Landgraf weg= gezogen,' berichtet Melanchthon 5.

Vorher war es jedoch bem Kaiser gelungen, mit Philipp einen ge= heimen Vertrag abzuschließen, in welchem dieser versprach, kein Bündniß mit Frankreich ober andern auswärtigen Potentaten zu schließen und die Religionsvergleichung zu fördern, so viel. er mit gutem Gewissen thun könne. Der Kaiser verzieh ihm dafür — was sicher ein politischer Fehler war — Alles, was er bis dahin öffentlich oder heimlich gegen die kaiser= lichen Gesetze gethan, mithin auch die Bigamie<sup>6</sup>.

Unterdessen mar Brandenburg mit einem neuen Unionsvorschlag aufgetreten. Nach demselben sollten die verglichenen Artikel als gemein= same Lehre proklamirt, die unverglichenen dagegen dis auf ein Concil oder bis zu anderweitiger Entscheidung suspendirt werden.

<sup>8</sup> C. R. IV, 574 sq. 585 sq. Bgl. Schmibt, Melanchthon S. 402 f.

6 Rommel II, 434 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 402 sq. 574 sq. Bretschneider hat diese vermittelnden Artikel leider nicht mitgetheilt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. IV, 400 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> C. R. IV, 392. Noch später (1543 Nov. 11) berichtete Bhilipp bem Buter über bie Ungunst, die ihm seine vermittelnden Bestrebungen bei beiden Barteien zu= gezogen. Rommel II, 438.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. IV, 392. 407, vgl. Rommel II, 437. Lämmer, Mon. Vat. p. 372. 374. (Hoggi [14. Juni] il Lantgravio è partito.) Melanchthon hatte die Abreije besjelben ichon früher ersehnt. C. R. IV, 393.

Dieß Project war übrigens nicht neu. Gleich zu Anfang bes Reichs= tags hatten außer bem Brandenburger der Landgraf, ,etliche bei Gran= velo, item Eustachius, der hessischer Ranzler, Gropperus, Straßburg und Augsburg' ganz ähnliche "Ibeen vertreten <sup>1</sup>.

Es war ein sehr unglücklicher Gebanke, daß man jetzt, nachbem man sich über Lehren von so großer Bedeutung wie die über die Kirche, das Altarsacrament nicht geeinigt, auf diesen Vorschlag zurückkam<sup>2</sup>.

Die Stellung bes römischen Stuhles zu biesem Project ift mit aller Klarheit in einer Instruction für Cardinal Contarini, datirt Rom den 15. Juni, dargelegt. Papst Paul III. erinnert in derselben den Legaten an den Grundsatz, man dürfe nicht Böses thun, damit Gutes daraus entstünde. Der Glaube sei untheilbar; man müsse ihn ganz und nicht theilweise annehmen, wenn man Christ heißen und ein wirkliches Glied der Kirche seinen ausgenommen, darin einig, daß auf keine Weise jener Toleranz, die man verlange, Gehör geschenkt werden könne. Nie werde er, der Papst, die von seinen Borgängern bewahrte Reinheit des Glaubens preisgeben<sup>3</sup>.

Den meisten beutschen Fürsten war nun freilich das Verständniß für solche Principien längst abhanden gekommen. Seit Jahren sahen sie ja, wie man im Reiche über die Glaubenslehren wie über politische Dinge hin und her verhandelte, hier einige Dogmen aufgab, dort einige milberte.

Der Schritt, zu welchem sich jedoch jest Joachim II. von Brandenburg und Markgraf Georg von Brandenburg entschlossen, ist boch immerhin noch auffallend genug: es ist ein Act, einzig in der Geschichte der christlichen Kirche, wie in derjenigen der beutschen Nation.

Die beiden Fürsten veranstalteten die Absendung einer eigenen Gefandtichaft an Dr. Martin Luther.

Die Nachricht, daß man eine Gesandtschaft vorbereite, damit Luther bie von Melanchthon und den Andern nicht zugestandenen Artikel zulasse ober wenigstens eine Zeit lang tolerire, regte Johann Friedrich auf das Höchste auf. Er kann gar nicht begreisen, mit welchem Gewissen zoachim solche "ungöttliche, verführische, irrige Dinge' habe vornehmen können, und wie Hans von Anhalt, der persönlich zu Luther sich begeben wollte, so "unwidersprechlich wider Gott und Gewissen handeln' könne. Er hosst, Sott werde ihn vor einem Frieden mit den Katholiken, diesem "mordbrennerischen und abgöttischen Haufen', bewahren <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 577 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Am 31. Mai machte ber Kaifer bem Legaten bie erste Mittheilung von biesem Project. Bgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 379. Ugl. Raynald ad a. 1541. n. 22.

<sup>4</sup> Der Rurfürst an jeine Gesandten am 7. Juni. C. R. IV, 385-386.

Luther wurde von dem Kurfürsten sofort gewarnt <sup>4</sup>. Endlich eilte Johann Friedrich selbst voll Besorgniß, daß Gott Doctorem Martinum fallen lassen möchte, nach Wittenberg, um durch seine persönliche Gegen= wart jeden Vergleich zu vereiteln. Es gelang ihm.

Am 10. Juni erschien die Gesandtschaft, bestehend aus den Fürsten Johann und Georg von Anhalt, Matthias von Schulenburg und Alerander Alesius, vor Luther. Sie verlangte, Luther möchte in die Artikel, "die vom andern Theil im Ausschuß mit vielen Angaden gestellt, willigen; wenn er noch Bedenken habe, so möchten sie von ihm zum wenigsten eine Zeit lang mit einer Maß verschoben und gedultet werden'. Die erste Bitte verneinte Luther; was das "gedulten und toleriren eine Zeit lang' andelange, so könne er das um des Friedens willen wohl geschehen lassen, Kullein was Doctrin und Lehre anginge, die wollt er mit Schreizben, Lehren, Predigen rein erhalten.' <sup>2</sup>

Diese Gesandtschaft war, wie ausdrücklich hervorgehoben wird, ,nicht in des Kaisers Namen abgesertigt' 3.

Die völlig unversöhnliche Gesinnung des sächsischen Kurfürsten zeigte sich bald noch in anderer Weise. Die Bergleichung der vier Artikel war ihm höchst unlieb. Er begann im Geheimen gegen dieselben zu agitiren. Sein Bestreben war offenbar, jedes friedliche Ergebniß des langen Ge= sprächs zu vernichten.

Johann Friedrich konnte jedoch die vier Artikel, zu deren Bergleichung Melanchthon seine Zustimmung gegeben, nur dann zurückweisen, wenn er sich entschloß, diesen letzteren zu compromittiren.

Luther rieth bem Kurfürsten am 29. Juni, er solle Melanchthon und Eruciger "wieder heimfoddern, nachdem sie ausgearbeitet, und die Sache nunmehr an die Fürsten beyderseits gelanget. Denn mein Meinung, so sie sollt ankomen, ehe sie weg wären, möcht ihnen beschwerlich werden'. Auf dem Reichstage selbst möge dann der Kurfürst, um nicht halsstarrig zu erscheinen, erklären lassen: Luther und Bugenhagen wollten sich nicht fügen <sup>4</sup>.

Ganz biefem Rath entsprechend instruirte ber Rurfürst seine Theo-

<sup>1</sup> Luthers Antwort bei be Bette 5, 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 398. Bgl. be Wette 5, 366 ff. und Burthardt, Luthers Brief= wechsel S. 385 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In einem Entwurfe Agricola's über bas Interim wird ausbrücklich gesagt, baß die "Legation an Luther ohne Bissen bes Kaisers" gesandt worden sei. Riedner's Zeitschr. f. hist. Theol. Bb. 21 (1851) S. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Bette 5, 376. Luther hatte schon am 17. Juni in einem Briefe an Melanchthon (De Wette 5, 369 f.) ben Wunsch ausgesprochen, die kursächsischen Theologen möchten heimkehren. Ganz benselben Wunsch äußerte ber Kurfürst am 21. Juni. C. R. IV, 408

logen, sie sollten das Gutachten von Luther und Bugenhagen in die rechte Form bringen und dann sofort Regensburg verlassen. Gleichzeitig ermahnte er sie eindringlich, die Consession und Apologie nochmals vorzulegen und zu erklären, daß man ,in keinem Wege davon weichen oder abstehen' wolle <sup>1</sup>.

Inzwischen hatten diese und Melanchthon sich scloft geholfen. Letzterer erklärte am Schlusse eines längeren Gutachtens über das Regensburger Buch: "Aus diesen erzählten Ursachen schließe ich auf Gottes Wort und mit gutem Gewissen, daß ich dieß Buch nicht kann, auch nicht will annehmen, und bitte Gott, den Bater unsers Herrn Zesu Christi, er wolle uns allen guten Rath und Hülfe verleichen, und seine Kirchen, die er burch seinen Sohn zum ewigen Leben crlöset, und wunderbarlich erhält, schützen und regieren. Und bamit gleichwohl männiglich meinen Glauben wisse, so will ich hiebei angezeigt haben, daß ich die Lebr unstrer Kirchen, die in unsre Confession und Apologia gefasset, halte, und babei durch Gottes Gnade zu bleiden gedenke.'

Ganz hiermit übereinstimmend erklärten die protestantischen Stände am 12. Juli dem Kaiser, sie verstünden die verglichenen Artikel ,also, wie die Sache in der Confession und Apologia begriffen und erklärt<sup>43</sup>. Von den unverglichenen Artikeln aber könnten sie schlechthin nicht weichen.

Dadurch war die geringe Einigung, die man unter so vielen Mühen erzielt hatte, wiederum zerstört.

Einigen Eiferern, vor Allem dem im französischen Interesse gegen bie Einigung der Deutschen arbeitenden Calvin, war jedoch das Auftreten der protestantischen Stände noch nicht entschieden genug! Auch Melanch= thon ging ihm in seiner Friedensliede noch viel zu weit <sup>4</sup>.

Wie auf diese Beise ber fächsische Kurfürft, unterstützt von Luther und Melanchthon, so viel an ihm lag, ben Regensburger Unionsversuch

\* Kampschulte a. a. D. S. 336 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pr. Elector ad theologos suos, Ratisbonae. 3. Juli. C. R. IV, 457-459.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 430 sq. Mit bem Gutachten Melanchthons über bas Regensburger Buch (lateinisch und beutsch C. R. IV, 413-431) stimmen biejenigen von Pistorius (ibid. p. 440-446) und Amsdorf (ibid. p. 446-450) überein. Nur Buter sprach sich etwas günstiger aus (ibid. p. 438). Die Mehrzahl ber Theologen billigte jedoch bas Gutachten Melanchthons, welches auch Luther lobte. (De Wette 5, 373.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. IV, 493. Zu erwähnen ift noch, baß noch am 10. Juli von protestantischer Seite ein Bermittlungsvorschlag gemacht wurde. (Bgl. "Artikel, barauf ber äußerliche Friede zu richten", 1541, Regensburg. C. R. IV, 469—474.) Diefer Borschlag spricht klar bas Princip bes Reformationsrechtes aus: "Die geistlichen Unterthanen ober Einwohner sollten sich halten nach Ordnung der Oberkeit, barunter oder barein sie gesessen." Das bieser Vorschlag vom Kurfürsten von Sachien ausgegangen, wie Bretschneider meint, dürfte boch zu bezweiseln sein.

vereitelte, so waren auch auf anderer Seite manche Einflüsse gegen bas Wert ber Einigung wirtsam.

Die nicht eben erfreulichen Verhältnisse ber katholischen Stände, bie antikaiserliche Stellung der baierischen Herzoge, die Matt- und Schwachherzigkeit der fürstlichen Bischöfe sind bekannt. Während die genannten Herzoge nicht aus Neligionseifer, sondern aus ganz anderen Gründen <sup>1</sup> auf einen inneren Krieg hinarbeiteten, waren die fürstlichen Bischöfe zufrieden, wenn man sie in Frieden ihre Einkünste verzehren ließ: für eine friedliche Einigung aber war weder jene ertreme Partei noch diese allzu= ichlaffe begeistert.

Die traurige Lage der Katholiken, vor Allem ihre innere Uneinigkeit, zeigte sich deutlich bei der Berathung über das Regensburger Buch. Von dem Fürstenrathe wurde es ganz verworfen, denn hier hatte die extreme Richtung die Oberhand. Un der Spitze derselben standen die baierischen Herzoge.

Um 1. Juli antworteten sie bem Raifer. Sie beflagen sich, baß ber Raifer über bas Buch und bie Lehre nicht mit mehr "Grund und Erfahrung berichtet' gewesen. Wenn bieg ber gall gewesen, jo mare bas Colloquium entweder unterlassen worden, ober hätte mit mehrem Rutz geendet'. Auch milje man, baft bas Buch etliche Monate por bem Reichstag in ber "Brotestirenben Hand' gewesen. Sie fragen, ob bas eine "Gleichheit" fei? Sie heben dann hervor, bag in dem Buch ber geiftlichen Guter und beren Restitution nicht einmal gebacht sei. Das Buch enthalte ferner "Irrthumer, unzuläftliche Lehren und ganz neue Ausbrücke'. Man milje nicht, ob ber Berfasser ber ,protestirenden ober ber christlichen Bartei' angehöre. Wenn ber Kaifer jich bewegen laffen würde, von dem Wormser Edict, dem Augsburgischen Reces und ber driftlichen Confutation abzustehen: fo wäre bas ein Betenntniß des 3rrthums, ein Bekenntnik, daß er auf ben Bericht ber Brotestirenden ben Rrrthum abgelegt habe. Es würde ferner folgen, bag ber Raifer und bie anderen Stände die Unterthanen, welche bas Ebict übertraten, un= billiger Beise gestraft bätten. Die Schriften und Reden ber Broteftiren= ben, heißt es weiter in bieser Antwort, schreien nach Frieden und Recht: bie Thatsachen verhalten sich anders. Die tatholischen Stände sind ,wegen ber Religionssach und auf erbichteten Schein mit heerestraft burch bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch auf päpstilicher Seite erkannte man dieß. Der in Regensburg anweiende päpstliche Geschäftsträger Claudius schrieb schon am 4. April, daß, wenn die baierischen Herzoge auch vorgäben, Alles wegen der Religion zu thun, doch anbere Geheimnisse bei ihnen verborgen seien; der Papst möge daher behutsam zu Berke gehen und die Sache zu verschieden suchen. Ac licet omnia Religionis tuendae causa agere profiteantur, tamen quid arcani subesse, itaque Pontifex rem caute extrahat. Raynald ad a. 1541. n. 4.)

Brotestirenden überzogen, beschächigt und in große Schaden und Berberben geführt'. Den driftlichen Ständen ift in ihren Oberkeiten und Gotteshäusern burch bie Protestirenden, miber Gottes Befehl, Recht und alles christliche Herkommen, verboten worden, das Evangelium und Gottes Wort öffentlich zu predigen. Den Catholicis seint die gemeine Straken und viae publicae burch bie Brotestirenden verboten worden. Den Catholicis seint ihre Gotteshäuser und Rirchen, jo boch ben Geistlichen, auch bei ben Heiben, allein zugehört, mit Gewalt eingenom= men und entfrembet worben. Die Catholici seint von ihren Gotteshäufern, Stiften und Rirchen, auch von ihren häuslichen Wohnungen mit Gewalt, ohne alle Urfache, welches bei allen Ungläubigen nicht geschieht, verjagt worben. Den Catholicis seint ihre eigenen häuser ju besuchen und brinnen über nacht zu fenn, verboten worden.... Den Catholicis seint ihre Unterthanen mit allerlei Bractiken entzogen und abgewendet und von ben Protestirenden in Schutz und Schirm genommen, ihre Kirchen, Rlöfter, Stift und Guter erbärmlich zerriffen. und in andre Gebiete aewendt worben; ben Catholicis und ben frommen verstorbenen hohen und niedern Standes feint ihre Gedächtnik und Gräber zerriffen und zerftört, die Steine und hölzerne Bildniffe unfers Seligmachers Seju Christi, ber keuschen Jungfrau Marie und Mutter Gottes, auch die liebe Heiligen feint jämmerlich und erbärmlich zerschlagen, und in benselben, als wären fie lebenbig, gewüthet worben.' 1

Biel milber als diese, mit solchen schweren Klagen angefüllte Antwort war biejenige bes Kurfürstenrathes, welche dem Kaiser am 2. Juli übergeben wurde. Die Katholiken baten in derselben, der Kaiser möge die verglichenen Punkte mit dem päpstlichen Legaten prüfen, ob in denselben etwas der Kirchenlehre zuwider wäre. Wenn die Protestirenden sich so nicht vergleichen wollten, so möge der Kaiser Alles in einem Generalconcil oder in einer "Rationalversammlung" erörtern lassen, "damit zulest die deutsche Nation zu christlicher Einigkeit kommen, und Friede und Ruhe im heiligen Reich erhalten werden möge"<sup>2</sup>.

Eck sprach sich privatim in sehr scharfer Weise gegen bas Regensburger Buch aus und diese Neußerung wurde dann sofort von den baierischen Herzogen verbreitet, nicht ohne Angriffe auf Gropper und Pflug<sup>3</sup>.

Gegen biefe Anklagen vertheidigten fich Gropper und Pflug in einer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 450-455. Dieß ist bie Schrift, von welcher Glauburg am 10. Juli schreibt: "So sollen auch bebe gebrüber Wilhelm und Lubwig Herzogen in bayern mitt irem anhangt ain hefftige ernstliche schriefft im furstenrath haden verlesen lassen." B. R. T. A. 47, 91 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 455-456.

Die Aeußerung Eds im C. R. IV, 459. In feiner Apologie (p. CLI sq.) ftellt es Ed in Abrebe, in biefer Beije geschrieben zu haben; er fei bamals trant

eigenen, gegen Eck gerichteten Schrift. Auch ber Kaiser rechtfertigte beibe. Sie hätten, erklärte er am 7. Juli, sich des ihnen auferlegten kaiserlichen Befehles treulich und unverweislich gehalten und auch die Wege, damit der jetzige Zwiespalt in unserer heiligen Religion hingelegt werden möchte, mit allem christlichen, getreulichen und unterthänigsten Fleiß ihrem ge= bachten Auftrage gemäß gesucht<sup>1</sup>.

Diese Angriffe gegen die beiden Bertreter der Mittelpartei waren in der That völlig unberechtigt.

Pflug und Gropper hatten mährend bes Colloquiums täglich ,viel Berathschlagung' mit Cardinal Contarini. Schon am 19. Mai wußten die sächsischen Gesandten zu berichten, daß sie ,alle Dinge nicht ohne Unwissen des päpstlichen Gesandten handelten'. Noch sehr oft machen die protestantischen Gesandten diese Bemerkung<sup>2</sup>.

Sie täuschten sich hierin nicht. "Die Katholiken," schrieb Contarini Ende April an Cardinal Farnese, "kommen auf Beschl des Kaisers jeden Morgen, bevor sie in das Colloquium gehen, zu mir, um mit mir über das zu berathen, was verhandelt werden soll, und nach Beendigung des Colloquiums kehren sie zurück, um mir Alles zu berichten.'<sup>3</sup>

Die baierischen Herzoge und ihr Theologe Eck waren somit nicht berechtigt, gegen Gropper und Pflug Verdächtigungen betreffs ihrer kirch= lichen Gesinnung auszusprechen. Beibe blieben während ber Verhandlungen in steter Verbindung mit Contarini, der ihnen jedoch seine Rathschläge selbstverständlich nicht in seiner Eigenschaft als päpstlicher Legat, sondern nur als Privatmann ertheilen konnte.

In anderer Hinsicht muß dagegen bie Unklarheit, Kurzsichtigkeit und Beschränktheit ber beiden Vertreter ber Mittelpartei nachbrücklich betont werden.

Daß beide, obwohl in der katholischen Theologie wohl bewandert, dennoch ihre Zustimmung zu der halblutherischen Rechtfertigungslehre geben konnten, fällt hier schon aus den Grunde nicht schwer in die Wagschale.

gewesen und habe gar nicht schreiben können; wahr sei nur, daß er auf Begehren seines Fürsten einem Anderen seine Ansicht dictirt habe; auch habe er die Schrift nicht in die Reichsversammlung geschick, wahrscheinlich sein bie ß von seinem Fürsten geschehen. Diese Behauptungen Ecks haben große Wahrscheinlichkeit für sich, denn sie entsprechen ganz der baterischen Bolitik. Daß herzog Wilhelm das Urtheil Ecks über das Regensburger Buch den Ständen vorlegte, sagt Cochläus ausbrücklich. Epist. ad F. Nauseam p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Bertheibigungsschrift Pflugs und Groppers im C. R. IV, 460 sq., ibid. p. 464 bie taiserliche Erklärung. Nach einer Mittheilung A. Janjens aus ben Zeizer Manuscripten Pflugs hätte sich auch Contarini gegen Ect ausgesprochen (Neue Mitth. X, 2 S. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 261. 291. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Quirini III, p. CCLVI; vgl. Raynald ad a. 1541 n. 11.

weil ja selbst Cardinal Contarini in diesem Punkte sich nicht klar war. Die betreffende Einigungsformel war zudem in der besten Absicht aufz gestellt worden, nämlich um den Protestanten die Rücktehr zur Kirche zu erleichtern. Man wolle endlich auch bedenken, daß das Concil damals noch nicht gesprochen hatte.

Aber völlig unbegreiflich ist es, wie Gropper und Pflug eine Einigungsformel über bie Rechtfertigungslehre an= nehmen konnten, von ber sie nachher dem Kaiser selbst er= klären mußten, sie bedürfe, um der Lehre der katholischen Kirche zu entsprechen, noch weiterer Ausleaung.

Wohin sollte es führen, wenn biejenigen, welche die Einigungsformel vereinbart, fofort an berselben zu deuteln und zu rütteln begannen? Wie in so vielen Punkten, so betraten die Anhänger der vermittelnden Richtung auch hier die Wege der Protestanten.

Dieses Berhalten war entscheidend für die Partei der Mitte. In Regensburg hat dieselbe gezeigt, daß sie zur Herbeisührung einer wirklichen Reunion der Getrennten völlig unkräftig war. Von großer Bedeutung war es hier allerbings auch, daß die katholischen Fürsten, vor Allem die mächtigen Herzoge von Baiern, nicht hinter Gropper und Pflug standen.

Die in Regensburg burch bie Männer ber Mitte erzielte momentane Einigung war ber größte Erfolg, ben diese Partei bis dahin erzielt; aber an diesen scheinbaren Erfolg schloß sich sofort ber jähe Fall ber ganzen Partei.

Nach bem Ausgang des Regensburger Religionsgespräches ziehen sich ihre Führer zurück, von der vermittelnden Richtung ist seitbem für längere Zeit wenig mehr die Nede.

Während den Berhandlungen mit den Ständen war es völlig flar geworden, daß auf eine Annahme des Einigungsentwurfes durch die protestantischen oder die katholischen Stände nicht zu rechnen war.

Was sollte ber kranke Raiser thun? Er hatte bei Niemanden Dank geerntet. Der Reichstag hatte Monate gewährt und jetzt war man am Ende weiter von einander entfernt als am Anfang.

Und boch war die Einigkeit Deutschlands wegen der brohenden Türkengefahr nothwendiger denn je. Schon Anfangs Juni war den Ständen bekannt gemacht worden, daß ein Sturm auf Ofen mißlungen sei und , daß die turckischen zu wasser und landt mitt mer dan hundertdausent man uff Offen und Osterench zuziehen, welche newe zentung warlich allen stenden anzuhoeren erschrecklich gewest seyn<sup>4</sup>. Tropbem aber thaten sie so gut wie nichts.

1 \* Glauburg an Frankfurt ben 9. Juni. F. R. T. A. 46, 113. Ueber ben

Um weiteren Entzweiungen ber Ratholiken vorzubeugen, übergab jest Karl V. bas Buch und fämmtliche Acten bem papftlichen Legaten.

Dieser, welcher schon einen Monat zuvor von Rom strengere In= ftructionen <sup>1</sup> erhalten hatte, antwortete am 12. Juli bem Kaiser: ba bie Protestanten in einigen Artikeln von ber allgemeinen Uebereinstimmung ber Kirche abweichen, so halten wir, daß nichts ferner zu schließen, son= bern es bem Bapst und bem apostolischen Stuhl anheimzustellen sei, welcher die Differenzen auf einem Generalconcil ober auf eine andere Weise beilegen werde<sup>2</sup>.

An bemselben Tage ermahnte Contarini die auf dem Neichstage anwesenden Bischöfe zu einer wahren Reformation: "sie sollten ein gutes Beispiel geben, alle unnütze Pracht vermeiden, Prediger anstellen, für den Unterricht der Jugend sorgen, die Didcesen visitiren<sup>3</sup>.

Die in der Nebe angewandten Ausdrücke über die Lutheraner fielen gegen die von den Protestanten gegen die katholische Kirche ausgesprochenen Borwürfe nicht sehr in's Gewicht. Dennoch versaßten die protestantischen Theologen eine Schrift gegen Contarini's Rede, welche recht darauf angelegt war, den Legaten zu beleidigen, indem sie nicht nur die hergebrachten Aussfälle gegen die römische Rirche und Rirchenlehre wiederholten, sondern auch hinzusetten, Contarini sei mit sich selbst im Widerspruch, da er durch Genehmigung der verglichenen Artikel diese und andere Jrrthümer anerkenne, und boch nicht aufhöre, die Protestanten , ob deren offener Verwerfung, übel zu bezichtigen 4.

Hierburch provocirt, hielt ber Carbinal mit jeiner Ansicht über bas Colloquium nicht länger zurück. Am 19. Juli erklärte er offen, es sei ihm nicht in den Sinn gekommen, die sogenannten verglichenen Artikel anzuerkennen oder zu billigen; er habe vielmehr die Entscheidung über alle Verhandlungen der Entscheidung des apostolischen Stuhles auf einem Generalconcil vorbehalten, was er hiermit, um jeden Zweifel auszuschließen, nochmals erkläre<sup>5</sup>.

Um 12. Juli stellte ber Kaiser ben Ständen die Nothwendigkeit, die gegenwärtigen Verhandlungen zu beenden, vor. Die türkische Macht brohe über Deutschland hereinzubrechen; es sei daher Zeit, an den Abschied zu

im Juni unternommenen Zug Suleimans vgl. 3. v. Hammer, Geschichte bes os= manischen Reiches. 2. Ausgabe. II (Besth 1834) S. 169 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat 376-382. Raynald ad a. 1541 n. 20 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 506. Raynald ad a. 1541 n. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. IV, 507. Bgl. auch Neue Mitth. X, 2 S. 39 ff. (Berhandlungen Pflugs mit Contarini über bie Reformation ber katholijchen Bisthümer.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> R. A. Menzel a. a. O. 2, 246 ff. Die Schrift gegen den Cardinal bei Walch XVII, 920.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. IV, 555.

benken. Er schlug vor, folgende Punkte in dem Abschied festzuseten: Annahme der verglichenen Artikel, Berlegung der unverglichenen auf ein Generalconcil, Aufrechterhaltung des Nürnderger Friedens, Fortbestehen ber Wirksamkeit des kaiserlichen Kammergerichts und endlich eilende Hülfe wider die Türken<sup>4</sup>.

Diefer Vorschlag mißfiel Ratholiken wie Protestanten.

Um 14. Juli hielt ber Kurfürstenrath seine Berathungen ab. Trier schlug hier vor, alle Artikel, verglichene und unverglichene, dem Concil anheim zu stellen.

Ganz anders ließen sich jedoch die Räthe von Köln vernehmen: sie meinten, man würde wohl in dem großen Vorhaben weiter gekommen sein, wenn nur nicht das Wort Transsubstantiation, das in die Schulen gehöre, aufgestellt worden sei; auf jeden Fall müsse man die verglichenen Artikel, die von allem Frrthum frei seien, sesthalten: das werde "großen Unrath für die künftigen Zeiten verhüten".

Bollkommen berselben Meinung war Pfalz: nicht allein die ver= glichenen Artikel müsse man halten, sondern auch auf eine Bergleichung der übrigen denken.

Roch weiter ging Kurfürst Joachim von Brandenburg. Die Beobachtung der verglichenen Artikel fand er schon darum unerläßlich, damit doch etwas geschehen sei: welch ein Geschrei würde sich erheben, wenn man ein mit so vieler Müche erlangtes Ergebniß nicht einmal anwenden wolle. Ueberdieß aber müsse auch der Genuß des Sacramentes in beiderlei Gestalt vergönnt werden: der jetzige Legat werde hoffentlich nichts dagegen haben<sup>2</sup>. Joachim fügte hinzu, daß man wohl auch daran denken sollte, die päpftlichen Annaten inne zu behalten, um sie zu dem bevorstehenden Türkenkriege zu verwenden. Mainz schloß sich Trier an. Köln, Pfalz und Brandenburg hatten bei der Abwesenheit von Sachsen die Majorität:

<sup>2</sup> Contarini hatte wegen biefes Punftes in Rom angefragt. Man antwortete ihm am 15. Juni: Quanto al ricordo che V. S. dà della Communione Sub utraque specie dovendosi in breve celebrare il Concilio pare a Sua Santità, che questo punto ancora si rimetta a quel Luogo dove si potrà piu maturamente trattare, e con piu sicurezza risolvere della Reformatione da farsi particolarmente in Germania. Lämmer, Mon. Vat. p. 381. Der Brandenburger sturfürst verlangte noch in letter Stunde biefes somie andere Zugeständnisse. Morone berichtete hierüber am 27. Juli an Cardinal Farnese: L'Elettor Brandeburgense hoggi ha proposto in dieta una scrittura della quale si farà opera di mandarne copia, qual in summa contiene: che essendo sempre stato desideroso della pace di Germania propone quanto alla *restitutione de beni*, che Lutherani lascino goder a Cattolici quello hanno d'essi loro nelli suoi dominii et e converso Cattolici a Lutherani. Che si supplichi a N. S. concedi *licentia alli* parochiani d'haver moglie in cambio delle concubine, et similmente si conceda

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 510-513.

es wurde somit im Namen des Kurfürstencollegiums das Gutachten ab= gegeben, es möge bei den verglichenen Artikeln sein Berbleiben haben bis zu einem freien Concilium ober einer Nationalversammlung <sup>4</sup>.

Ganz anderst lautet bie Sprache ber katholischen Fürsten, denn hier batte Baiern ben enticheidenden Ginfluß. Die bitten ben Raifer, er moge Die Abhaltung bes Concils bewirken und, wenn biek unmöglich fei, möge "R. M. bei Bapitl, Heiligkeit fo viel erhalten, bag in teutscher Nation ein Nationalconcilium ausgeschrieben und gehalten werden möge'. Betreffs ber Annahme ber veralichenen Artikel bis zur Entscheidung bes Concils beißt es in bem am 17. Juli übergebenen Schriftstuck 2. . bag bieg feines= meas zu bemilligen ober rathfam fei, aus nachfolgenden Urfachen. Erftlich jo fein in ben Schriften burch bie Colloquenten etliche Urtitel gestellt, fo vonunöthen, überfluffig und hievor in keinem Streit gewesen, noch jetztund fennd; als nämlich ber erste, andere, ber britte und vierte. befthalb vonunnöthen, baf man fich berfelben veraleiche! So ift auch ber vierte Artikel von ber Erbfunde nicht bie, sondern au Worms verglichen, aber bennoch auf eine andere Meinung entschlossen. benn jest in ben übergebenen Schriften begriffen ist. Rum Anbern mirb auch boch vonnöthen senn, daß man von beiden Theilen auf ein neues über solche Schriften ordne, und ein neu Colloquium und Disputation anrichte. Denn etliche Worte in obgebachten Schriften find wider ge= meinen Brauch ber Rirchen und ber Bater, bergleichen etliche Bege und unzuläkliche Lehre und Sentenz, welche zum allermindeften ausgethan. gemilbert und in eine andere Form gestellt, und also bieje Sachen noch etliche Monate aufgezogen werben. Bum Dritten senend bie Artikel so peralichen sepn sollen, die geringsten und nicht so hoch streitig bei ben Gelehrten noch bei dem gemeinen Mann ärgerlich. Und bieweil bie michtigften Artikel, barauf ber chriftliche Glaube ftehet, als: von bem bochmürbigiten Sacramente des wahren Leibs und Bluts Christi, von Unbetung ober Behaltung beffelben, Veränderung bes Brobs und Weins, von ber Messe, von der Priesterehe, Niegen des Sacraments unter beider Gestalt, Beichte, Bufe und Satisfaction 2c. nicht allein nie veralichen, fondern von ben Brotestirenden zum höchsten widerfochten, und sich keiner Beraleichung zu versehen ist, daß auch in denselben die Colloquenten chriftlichen Theils sich zu weit eingelassen, und also ihre Bedenken, Besse= rung und Erklärung leiden möchten. Und zum Bierten, bag allerlei

alli Popoli la libera *communione sub utraque*, alla qual propositione il Palatino consente et il Coloniense non dissente, ma resta solo il Treverense et esso Magontino quali dicono non doversi di ciò parlare sin al Concilio. Lämmer l. c. p. 384. Cf. p. 389.'

<sup>1</sup> nach einem brandenburgischen Protocoll bei Rante IV, 215 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. IV, 528 sq.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Verkleinerung und Nachreben ber Päpstl. Heiligkeit, Kaiserlicher Maj. und allen christlichen Ständen baraus erstehn möchten. Deßhalben bebünket die Stände rathsamer und viel besser, ber Colloquenten Schrift werbe also in ihrem Werth gelassen und alle Sachen ben Glauben betreffend auf ein General= ober National=Concilium, oder auf gemeiner Stände Handlung geschoben, wie auch Päpstlicher Heiligkeit Legaten Resolution vermag, daß ber alle Handlung auf das Concilium Päpstlicher Heiligkeit verschiebe."

Die von biesen katholischen Fürsten, an beren Spitze bie antikaiserlichen baierischen Herzoge standen, angeführten Gründe, namentlich ber erste, zeigen nicht undeutlich, daß es denselben auf die Religion in erster Linie nicht ankam.

Die protestantischen Stände reichten zwei von Melanchthon verfaßte Erklärungen ein. Betreffs der Annahme der verglichenen Artikel führten sie nicht die offene Sprache Baierns und seiner Anhänger. Sie fingen die Sache vorsichtiger an: sie empfahlen die Annahme der Artikel, aber nur unter gewissen und zwar völlig unerfüllbaren Bedingungen<sup>4</sup>.

Während sich die Dinge auf diese Weise in Regensburg immer hoffnungsloser gestalteten, liefen tagtäglich brohende Nachrichten über die Türken ein. Dem Kaiser mußte deßhalb Alles daran liegen, einen nur einigermaßen günstigen Reichsabschied zur Annahme zu bringen.

Gleich sein erster Vorschlag war sehr gemäßigt: bie Entscheidung über ben Vergleich wurde auf ein Generalconcil in Deutschland vertagt; würde ein solches nicht zusammen kommen, so werde der Kaiser ein Nationalconcil betreiben; käme keines von beiden innerhalb der nächsten 18 Monate zu Stande, so solle ein Reichstag entscheiden. Bis dahin und bis zur endlichen Vergleichung soll durch die Protestirenden über und wider die Artikel, deren sich ihre verordneten Theologen allhier auf dem Reichstag verglichen, nicht geschrieben werden. Die geistlichen Prälaten werden ermahnt, eine christliche Reformation vorzunehmen. Der Nürnberger Friede sollte bis zum Concil oder Reichstag bestehen, und müssen. Die Protestirenden sollen Riemand der anderen Seite zu sich beiben. Die Protestirenden sollen Riemand ber anderen Seite zu sich bringen, bewegen oder ziehen. Die Religionsprocesse vor dem Kammergericht sowie die beschalb erlassen Reichsachten sind bis zum Concil

274

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So urtheilt ber in dieser Beziehung gewiß unparteisische Brieger (G. Contarini S. 66 A.) gegen Ranke, Bgl. C. R. IV, 517 sq. 576. Auch De Leva (l. c. p. 32) nennt die Bedingungen der Protestanten ineseguidis. Wächtig für die Charakteristist der protestantischen Gesinnungen ist auch der am 17. Juli dem Kaiser überreichte Index abusuum in Ecclesia. C. R. IV, 580 sq.

oder Reichstag suspendirt. Dem Augsburger Abschied soll in allen Punkten nichts benommen werden. Endlich folgt ein Berbot der Schmäh= schriften <sup>1</sup>.

Rarl V. mochte glauben, auf biese Beise Katholiken wie Protestanten zufrieden zu stellen. Allein die letzteren hatten im Oppositionswesen zu viele Erfahrung erlangt, um nicht zu wissen, daß eine der Hauptstützen besselben barin besteht, sich aus keinerlei Rücksicht irgend etwas Nachtheiliges ober nur Verfängliches gefallen zu lassen. Hierzu kam, daß König Franz I. von Frankreich insgeheim mittheilen ließ, sie möchten ben Muth nicht sinken lassen?

Sie weigerten sich deßhalb, trotz ber brohenden Türkengefahr, ben Ubschied anzunehmen.

Der Kaiser befand sich in der peinlichsten Berlegenheit. Die Nach= richten, welche von Often einliefen, waren im höchsten Grade bedenklich: erhielt das dortige öfterreichische Heer keine Verstärkung, so war Ungarn verloren.

In Diesem Augenblicke großer Noth gab ber Raifer, um bie Reichs= hülfe gegen bie Türken zu erhalten, eine besondere Declaration über bie ben Brotestanten beschwerlichen Bunkte bes Abschiedes, welche bessen hauptbestimmungen vernichtete. Der Satz, bag bie Rlöfter und Stifter unabgethan bleiben follten, erhielt ben Zusatz ., Unbegeben einer jeden Obrigkeit, hinter benen sie gelegen, bieselben zur christlichen Reformation anzuhalten'! Die wichtige Bestimmung, bag bie Protestanten Niemand zu sich bringen sollten, erhielt die bedeutsame Erklärung, daß fie keinem Stande ber anderen Religion seine Unterthanen abpracticiren und in Schutz oder Schirm nehmen follten; wenn fich aber Jemand fonft zu ihrer Religion begeben wollte, follte es benfelben unbenommen fein. Die Beisitzer bes Rammergerichts follten nicht wegen ihrer Religion entseht werden. Ferner foll den Protestirenden freistehen, bei der nächsten Bisitation bes Rammergerichts diejenigen Beisitzer ihrer Religion, bie sie ferner haben wollten, zu entlassen, und andere taugliche Bersonen ihrer Religion an beren Statt zu verordnen. Unter bem Artikel von ben Achten foll auch bie Goslarische Ucht verstanden werden. Endlich foll auch ber Artikel, von ber Augsburgischen Religion meldend, von andern Sachen außerhalb ber Religion verstanden werben vermöge bes Apfchieds 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Balch XVII, 962 f. <sup>2</sup> Raynald ad a. 1541 n. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. IV, 622-625. Raiferl. Mt. fonder Declaration des Regensburger Abschieds 29. Juli; auch in \* F. R. T. A. 47, 233-236. Bgl. Döllinger, Beiträge I, 36-38. Benige Tage zuvor hatte Rarl V., in ähnlicher Beije wie im Juni mit bem Landgrafen, einen Bertrag mit dem Kurfürsten von Brandenburg geschlossen, in

Man sieht, ber Kaiser ging in seinen Zugeständnissen so weit, wie nur irgend möglich, vielleicht schon zu weit.

Auf diese Weise endete der Regensburger Reichstag mit einem großen Gewinn ber Protestanten.

Der auf demselben versuchte friedliche Reunionsversuch war völlig gescheitert<sup>1</sup>; nach einer momentanen Einigung in einigen Punkten war die Spaltung der deutschen Nation bald wieder in ihrer ganzen Schärfe hervorgetreten.

Wer trägt bie Schulb an biesem unglücklichen Resultat des Regensburger Tages ?

Gewiß haben viele berjenigen, welche bie katholische Kirche zu vertreten meinten, vor Allem die katholischen Fürsten, und unter ihnen in erster Linie die baierischen Herzoge, durch ihre schroffe Haltung bem Einigungswerke sehr geschabet.

Vergleicht man die katholischen Collocutoren mit den protestantischen, so ist es unzweiselhaft, daß die rechte Verschulichkeit bei den ersteren war<sup>2</sup>.

Es würde jedoch ungerecht sein, mit einigen neueren protestantischen Hiftorikern<sup>3</sup> die Hauptschuld ber Vereitelung des Regensburger Unionsversuches dem Eigensinne, der Rechthaberei, ber Unduldsamkeit der protestantischen Theologen zuzuschreiden. Sie tragen nicht die letzte Schuld. Sie waren die Diener ihrer Herren und thaten, was diese geboten. Denn das war ja der Charakter des neuen Kirchenthumes: die moralische Knechtung.

Darum sind jedoch die protestantischen Theologen von schwerer Schuld nicht freizusprechen.

Namentlich muß eine schwere Anklage gegen Melanchthon erhoben werben. Die Erzählung bes thatsächlichen Verlaufs bes Regensburger Religionsgespräches hat gezeigt, mit welch wenig versöhnlichen Sefinnungen er auf ben Reichstag zog, um bort unter ber boppelten polizeilichen Aufsicht ber sächsichen Gesanbten und Amsdorfs, bem Befehle seines Kur= fürsten entsprechend, das Werk ber Einigung zu zerstören.

Man kann nicht sagen, daß Melanchthon, dieser hochbegabte Mann, bie traurige Lage seiner Knechtschaft nicht empfunden habe. Er empfand

welchem bemfelben ebenfalls fehr weitgehende Zugeständniffe gemacht wurden. Man vgl. ben Text biejes Bertrags bei Ranke, Deutsche Geschichte VI, 337-342.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Bolkswitz rief ben Collocutoren nach: "Sie pflügen, eggen, graben, puten und baden, und richten nichts aus." C. R. IV, 335. Bgl. auch ben Anhang n. II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. A. v. Reumont im Bonn. Theol. Literaturblatt V, 995.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Heinrich, Teutsche Reichsgeschichte Bb. 5 (Leipzig 1793) S. 470. Pland, Geschichte bes protestantischen Lehrbegriffs III, 2. S. 126 f.

im Gegentheil ben unendlichen Jammer seiner Lebensstellung auf's Tiefste. Der Grundton fast aller seiner Briese seit 1521 ist Schmerz und Klage. Aber hamals fühlt er sich höchst niedergebeugt. Sein Sohn ist krank. Er träumt, berselbe sei gestorben. Das bekümmert ihn aber nicht, "benn der Wirrwarr ber Dinge ist so groß, die Wuth der Fürsten berartig, daß es wohl steht um den Jüngling, der, ohne sie zu schauen, abgerufen wirbt".

Vor Allem war Melanchthon bas Regensburger Buch verhaßt ge= worben. In unheimlichen Träumen erschien es ihm als ein scheußliches Thier, als eine Hyäne, beren Bilb er zeichnen sollte<sup>2</sup>. In einem latei= nischen Epigramm ergoß er seinen Zorn gegen bas Buch, bas er ganz ver= wersen wollte<sup>3</sup>. In den Sternen glaubte er nur Unglück, Jammer und Krieg zu lesen<sup>4</sup>. Namentlich aber in den Briefen an seine vertrauten Freunde seufzt der unglückliche Gelehrte über seine entsetzliche Lage. "Die Sehnsucht nach einem besseren Leben verzehrt mich", schreibt er im April an einen französischen Freund<sup>5</sup>. Im Mai klagt er sein Leib seinem Freunde Camerar<sup>6</sup> und seihen sich die Klagen durch alle seine Briefe.

Allein zum vollen Bewußtsein seiner Lage kam Melanchthon nicht. In die politischen Plane der Mächtigen war er wohl schwerlich eingeweiht <sup>7</sup>. Was er gegen das römisch=deutsche Reich gethan, das hat er in gewisser Beziehung unwissend gethan. Die politischen Verhältnisse sich über= haupt nicht klar, ebenso fehlte ihm der lichte Blick für die religiösen.

Reiner von seiner Partei hat so viel wie er die Zertrümmerung ber Jurisdiction der alten Kirche beklagt. Allein Niemand außer Martin Luther selbst hat so viel wie er daran gearbeitet, durch das neue Kirchenthum die Herstellung des alten unmöglich zu machen. Niemand von allen protestantischen Theologen hat so scharfe Worte des Zornes über die deutschen Reichsfürsten, die "Centauren" ausgesprochen, die gleichgültig zusehen, daß der Feind des christlichen Namens, der Türke, immer näher an Deutschland heranrückte<sup>8</sup>. Allein wenige Menschen haben so viel wie Welanchthon für diese Angelegenheit thun können, und es doch nicht gethan.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ein lateinisches Gebicht barüber von Melanchthon, C. R. X, 576; vgl. C. R. XX, 686 u. C. R. IV, 413. 475.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. X, 576.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Schelhorn, Amoenitates hist. eccl. II, 610.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. IV, 240. <sup>6</sup> C. R. IV, 308.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> C. R. IV, 904.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nostri Heroes, schreibt er am 3. October, sedent domi, deliberant fortassis, si quid rei seriae agent, certant inter se libellis. C. R. IV, 661; vgl. C. R. IV, 662. 678 sq. 713. 786. 807. 809. 815. 817 und öfter. Auch später hören bie Klagen Melanchthons über bie Fürsten nicht auf. Bgl. C. R. V, 22. 25. 62. 185. 825. 333. 372. 379.

Sein Wort in Regensburg war zwar nicht entscheidend, aber boch von schwerem Gewichte. Er warf es in die Wagschale des Landeskirchen= thumes und entschied sich damit für die Fortbauer des Unfriedens.

Melanchthon handelte so, nicht allein, weil es sein Kurfürst ihm also befohlen, sondern auch, weil er selbst nicht nachgeben wollte<sup>1</sup>. Er konnte nach Wittenberg mit diesem Bewußtsein zurückkehren; jedoch von einer Zufriedenheit mit sich selbst finden wir keine Spur bei ihm.

Es kann jeboch nicht oft genug betont werben, daß Melanchthon und die Theologen überhaupt nicht die Hauptschuld an dem Scheitern des Regensburger Unionsversuches haben. Die Theologen waren, wie stets, so auch damals nur vorgeschobene Posten. Nicht von ihnen hing die letzte Entscheidung ab. Die Entschlüsse ber katholischen Theologen banden die römische Kirche nicht. Die protestantischen Theologen waren noch viel abhängiger von ihren Herren<sup>2</sup>.

Man weiß, wie es dem Kurfürsten von Sachsen gelang, die innerlich sich berührenden Theologen durch seinen Befehl äußerlich auseinander zu halten, und wie er dann erklärte, daß fortan zu seinen Lebzeiten von einem Religionsvergleiche nie mehr die Nede sein sollte. Johann Friedrich wollte eben überhaupt keinen anderen Frieden mit der Kirche, als denjenigen der Herrschaft über sie. Er wollte festhalten an seinem Landes= kürchenthume und darum wollte er keinen Vergleich. Sein Nichtwollen war das eigentlich entscheidende Moment für das Mißlingen des Regens= burger Reunionsversuches.

Wie Philipp von Heffen burch fein Fortgehen von Augsburg im Jahr 1530 ben kaiserlichen Unionsversuch vereitelt hatte, so zerstörte Johann Friedrich von Sachsen, elf Jahre später, durch die auf seinen Befehl handelnden sächsischen Theologen und Räthe den erneuten Ver= mittlungsversuch des Kaisers.

So hoch man auch die anderen Einflüsse, welche gegen das Wert ber Union thätig waren, die unversöhnliche Haltung vieler katholischer Fürsten, die Rechthaberei und Unduldsamkeit der protestantischen Theologen, das schroffe Auftreten Melanchthons, das geheime Gegenwirken König Franz' I. von Frankreich anschlagen möge: die Hauptschuld an dem Scheitern des Regensburger Unionsversuches fällt auf den Kurfürsten Johann Friedrich von Sachsen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon im Jahre 1532 klagte Aleanber über bie Berschlagenheit und Ruhm= sucht Melanchthons. Bgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Pallavicino jagt (l. c. IV, 14): Coercebantur metu principum.

## VII. Kirchliche Kennionsbestrebungen vom Ausgang des Regensburger Religionsgespräches bis zur Eröffunng des Trieuter Concils.

## (1541 - 1545.)

Bon Regensburg begab sich Karl V. an die Küste bes Mittelmeeres, um bort die Christen gegen die Ungläubigen zu schützen. Er unternahm den Zug nach Algier.

Auf bem Wege bahin hatte er in Lucca eine Zusammenkunft mit bem Papste. Bei dieser Gelegenheit kam auch die Concilfrage zur Sprache. Mit ber Bersammlung bes Concils in Vicenza war ber Kaiser einver= standen. Allein jest machten die Venetianer Schwierigkeiten. Auf der Kirchenversammlung sollte nämlich auch über ein allgemeines Bündniß gegen den Erbseind des christlichen Namens, den Türken, unterhandelt werden. Aus diesem Grunde widersetzen die Venetianer, welche mit den Türken Frieden geschlossen, sich hartnäckig der Abhaltung des Concils in einer ihnen zugehörigen Stadt.

Während ber Abwesenheit Karls blieb die Sorge für die beutschen Angelegenheiten seinem Bruber Ferdinand. Man weiß, in welch nach= brücklicher Weise Ferdinand 1530 und 1540 und 41 die Bemühungen seines Brubers, die Getrennten mit der Kirche wieder zu vereinigen, unter= stützt hat.

Es war ja ber fehnlichste Wunsch nicht bloß Karls V., sonbern in gleichem Grabe auch Ferdinands I., burch Berständigung und möglichste Nachgiebigkeit im Ausdruck der streitigen Lehren, sowie auch in den nicht unmittelbar wesentlichen Theilen des Ritus und ber Disciplin die auf= gereizten Gemuther zu beruhigen, und auf diese Weise allmälig eine friedliche Reunion der Getrennten mit der Kirche anzubahnen.

Diese Bemühungen für eine friedliche Reunion setzte Ferdinand auch nach dem unglücklichen Ausgang des Regensburger Religionsgesprächs fort. Auch für den Zusammentritt des Concils zu wirken, ließ der römische König sich nach wie vor sehr angelegen sein. Er wünschte, daß sich dassselbe in einer Stadt Deutschlands versammelte. Als Grund für die Abhaltung der allgemeinen Kirchenversammlung in einer deutschen Stadt machte Ferdinand dem neuen päpstlichen Nuntius Berallo gegenüber vor Allem geltend, daß der Papst hiermit am besten die Verleumdungen der Lutheraner entfräften werde. Auch sei es, fügte Ferdinand hinzu, der Natur gemäß, daß der Heilung bringende Arzt zum Kranken komme: Deutschland sei nun als der kranke Theil der Christenheit zu betrachten.

Berallo entgegnete hierauf: Die beutschen Protestirenden verabscheuten ohnehin das Heilmittel eines Concils wie Gift; die deutschen Katholiken hätten sich großentheils eines an einem anderen Orte zu haltenben Concils nicht geweigert; alle Nationen hätten ihre Uebel, welche das Concil heilen sollte. Es könne deßhalb nicht gut in Deutschland gehalten werden. Bestimmte Entschlüsse des Papstes werde indessen Morone geben können<sup>4</sup>.

Ferdinand ließ jedoch noch auf andere Beise, burch wissenschaftliche Ar= beiten, dem Concil und der friedlichen Reunion vorarbeiten. Der Gelehrte, bessen er sich hierzu bediente, war der berühmte Friedrich Rausea.

Der ursprüngliche Familienname Nausea's, welchen er ber Sitte feiner Zeit gemäß latinisirte, war Grau. Das Licht ber Welt hatte er in dem oberfränklischen Gebirgsstädtchen Waischenfeld erblickt: noch zeigt man bort das Haus seines Vaters, eines Wagners. Der im spätgothischen Stil erbaute Chor der Pfarrkirche von Waischenselb verdankt der Freigiebigkeit Nausea's seine Entstehung<sup>2</sup>.

Die Nachrichten über bas Leben Nausea's sind leider sehr lückenhaft. Eine Zeit lang bekleidete er die Stelle eines Secretärs beim Carbinal Campeggio. Ganz unerwartet ward er dann auf Empfehlung Papst Clemens' VII. vom Erzbischof von Mainz berusen, um zunächst in Frankfurt a. M. zu wirken. Campeggio stellte ihm, als er ihn entließ, das ehrenvollste Zeugniß aus<sup>3</sup>. Die in Frankfurt in Folge der Einführung der neuen Lehre ausgebrochenen Unruhen veranlaßten Nausea jedoch schon im Jahre 1526, nach Mainz überzusselen. Hier griff er mit frischem Eifer in die äußerst schwierigen Verhältnisse ein. Er fand, wie er berichtet, ein durch die von Augen kommenden Frrlehrer in seinem

<sup>3</sup> Epistolarum miscell. ad Frid. Nauseam libri X. (Basil. 1550) p. 32 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholt, Ferdinand I. Bb. IV, 389 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dr. J. Ernst, Friedrich Nausea's wahrer Geburtsort, im Mainzer "Katholit J. 57. (1877) S. 184 f. Uebrigens hatten schon früher J. Heller im 10. Jahresberichte des Hift. Bereins zu Bamberg (Bamberg 1847 S. 188 f.) und nach ihm Chmel in den Sihungsberichten der Wien. Atab. (Hift.phil. Cl. 1. heft 5, S. 12 f.) den richtigen Geburtsort Nausea's sestgestellt. Wie ich nachträglich vernehme, steht über Nausea eine Monographie von H. Dr. Wiebemann in Wien zu erwarten. Nausea hätte eine solche Arbeit allerdings schon längst verdient.

Slauben erschüttertes und dabei nicht gehörig unterrichtetes Bolt. ଓ୍ଟର mar baber fein Erstes, baß er neben ben Brebigten, bie er zu halten hatte, sofort felbst einen einfachen, aber gründlichen Religionsunterricht bem Mainzer Bolte von ber Domtanzel herab zu ertheilen begann, welche Thatigkeit er burch eine Reibe von Jahren mit bem besten Erfolge fort= feste. Auch bei ber Mainzer Geiftlichkeit fuchte Raufea zu mirten. Damals bestand in Mainz noch bas Institut ber Synoben: zweimal im Jahre versammelte fich ber gesammte Rlerus, um über bie kirchlichen Berhält= niffe zu berathen. Mehrere von Nausea's Reben an ben Klerus find uns erhalten: unter benselben befindet fich eine fehr ichone über bie Ber= befferungen in ber Rirche. Aber ber Unermubliche that noch ein Drittes : er veröffentlichte bas, mas er vorgetragen, burch ben Druck. Die be= beutenbste biefer tatechetischen Schriften ist fein Ratbolischer Ratechismus'. ber ben ganzen Inhalt feiner im Mainzer Dom gehaltenen Belehrungen umfaßt; berfelbe erschien aber erst im Jahre 1543, als Rausea ichon Bischof von Wien geworden. Ueberhäufung mit Geschäften und Urbeiten, angegriffene Gesundheit und Mangel an den zur herausgabe er= forderlichen Gelbmitteln maren bie Urfache biefer langen Berzögerung. Außerdem batte er, um feinem Buche bie möglichste Bollendung und voll= tommenste Ruverlässigateit zu geben, basselbe einer Unzahl von Carbinälen zur Brüfung vorgelegt; benn er wollte ein Wert liefern, bas möglicher Beise von ber nach Trient ausgeschriebenen Rirchenversammlung als ein allgemeines Lehrbuch, wie ein folches vielfeitig gemünscht murbe, angenommen und empfohlen werben könnte. Wenn auch letteres nicht geschah, fo fand boch ber Ratechismus Nausea's, ein Folioband von 654 Seiten, in firchlichen Rreisen fo großen Beijall, bag er noch bei Lebzeiten bes Berfassers fomohl in als auker Deutschland mehrere Auflagen erlebte 1.

Die rastlose Thätigkeit Nausea's ward vor Allem von den päpstlichen Nuntien anerkannt. Cardinal Aleander gedenkt in der Correspondenz mit dem Staatssecretariat während seiner zweiten deutschen Legation des unermüdlichen Mainzer Dompredigers mit den größten Lobeserhebungen. Er nennt ihn einen "heiligmäßigen Mann, der durch sein Predigen Mainz tatholisch erhalte und durch unzählige Schriften die Sache des Glaubens unterstütze".

"Was Cochläus für Sachsen, 'schreibt Aleander am 31. Mai 1532, "Eck für das Donauland, das ist für die Rheinlande Nausea."

"Bollte Gott, fagte viele Jahre später ein anderer Rirchenfürst,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Obige aus Dr. Moufangs trefflicher Abhandlung über ,bie Mainzer Ratechismen von Erfindung der Buchbruckerkunft bis zum Ende des 18. Jahrh.' im Ratholik J. 57 (1877) S. 627—633; dort die näheren Belege.

,baß in Deutschland vierzig Prediger wie Nausea wären, dann könnte man nach der Ansicht des römischen Känigs wie vieler anderer Kundiger auf eine großartige Rückkehr vielen Volkes hoffen.<sup>4</sup>

An Anfeindungen fehlte es Nausea selbstverständlich nicht. Gar oft hatte er bitter über die Leiden zu klagen, welche böswillige Menschen ihm bereiteten. Nicht genug, daß man ihn bei einflußreichen Persönlich= keiten verleumdete: man wagte es sogar, häretische Werke unter seinem Namen zu verbreiten. Hiezu kamen fast fortwährende materielle Röthen; namentlich während seines Mainzer Aufenthalts scheint sich der treffliche Mann in arger Bedrängniß befunden zu haben<sup>2</sup>.

Zum Glud stand ihm in seiner Noth ein Freund zur Seite: Bischof Faber von Wien. Durch ihn kam er in nähere Beziehungen zu König Ferdinand und zuletzt als königlicher Prediger und Hofrath nach Wien<sup>3</sup>.

Hier entfaltete Nausea bald eine noch größere Wirksamkeit als in Mainz. Neben schriftstellerischen Arbeiten war es wieber bie Predigt, welche ihn am meisten beschäftigte. Im herrlichen Stephansbom erschallte jest fein Wort.

> "Bil tausent menschen frunden ba Und predigt Bischoff Nausea, Bie er dann pflegt zu aller zeit Sein schäfflein zgeben selbt die weidt,"

heißt es im Lobspruch Biens auf's Jahr 1547 von Bolfgang Schmälzel .

Im Jahre 1538 bestellte ihn Faber, um für die Religion und die . Wiener Kirche besser zu sorgen, zu seinem Coadjutor. Bald sollte Rausea seinem Freunde auf dem bischöflichen Stuhle von Wien nachsolgen.

Bei König Ferdinand stand Nausea fortwährend in hoher Gunst<sup>5</sup>. Auf seine Beranlassung kam er 1540 nach Worms, um an dem dortigen Religionsgespräch Theil zu nehmen<sup>6</sup>. Nach Regensburg ging er indeffen nicht. Als die dortigen Besprechungen wiederum ohne Erfolg blieben, beauftragte ihn König Ferdinand mit der Abfassung einer besonderen Dentschrift über die Frage der kirchlichen Reunion.

Der Wiener Bischof entsprach dem Gesuch des römischen Königs: seine treffliche Arbeit ist jedoch leider bis zur Stunde fast völlig unbekannt geblieben <sup>7</sup>.

282

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 96. 119. 209. Auch Carb. Farneje lobte Raujea schon i. J. 1530; s. Epist. miscell. p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Epist. miscell. p. 92. 122. 125 sq. 477 sq.; Lämmer l. c. p. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Epist. miscell. p. 56. 72. 132. 134 sq.

<sup>4</sup> Chmel a. a. D. S. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epist. miscell. p. 193 sq.

<sup>6</sup> Ueber feine in Worms mit Buper gepflogenen Unterhandlungen f. o. S. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> \* Pro invictissimo Romanorum Hungariae Bohemiaeque ect. rege et

In ber Vorrebe erklärt Nausea bem römischen König, daß er sich, als ihm die Abfassung einer Reunionsschrift, welche das Concil vorbereiten sollte, übertragen wurde, einerseits gefreut, andererseits betrübt habe. Gefreut habe er sich über ben Eiser des Königs für die Wiederherstellung ber kirchlichen Einheit. Traurig aber sei er geworden und sei es auch heute noch, weil die "heilige christliche Religion in Folge jener privaten und öffentlichen Religionsgespräche bei aus= wärtigen Nationen und bei den Ungläubigen zum Spott werde und weil dieselbe bei jenen Colloquien und Winkel= versammlungen unzähligen Beleidigungen ausgesetst werde'.

Die Angelegenheit, sagt Nausea an verselben Stelle, sei viel zu gewichtig und viel zu mürdig, als daß sie in so oberflächlicher Weise in privaten oder öffentlichen Sesprächen schimpflich und schändlich zu ihrem Untergang geführt werde. Alle Verhandlungen dieser Colloquien hätten bis jest keinen anderen Erfolg gehabt und würden wohl keinen anderen haben, als daß man schließlich vor lauter Bäumen den Wald nicht sehen werde. Nicht leicht werde dieß Jemand in Abrede stellen. Was sei auf allen disherigen Reichstagen, Conventen und Religionsgesprächen anderes geschehen, als daß bie wahre Religion immer mehr geschmälert worden sei? Balb werde es um dieselbe aeschehen sein.

"Deßhalb,' sagt ber Wiener Bischof, "war ich stets ber Ansicht, daß man alle religiösen Streitfragen auf eine allgemeine, rechtmäßige Kirchenversammlung, bie nicht länger verschoben werben barf, bringe. Denn die Glaubensangelegenheit ist zu wichtig, als daß sie in so gewöhnlicher Weise von armseligen Menschen behandelt werbe, zumal sie nicht bloß Deutschland, sondern die ganze Christenheit betrifft. Es steht fest, daß bieselbe Alle berührt, und beschalb muß sie auf einer all= gemeinen Bersammlung behandelt werden."

Man sieht, Friedrich Nausea ist kein Freund der Religionsgespräche. Nach seiner Ansicht war vermittelst Schriften, Unterredungen und Collo= quien bis zum Ueberdruß von beiden Seiten gestritten worden: bei einer

archiduce Austriae ect. Ferdinando Friderici Nauseae Episcopi Viennensis de reconciliandis in religione christiana dissensionibus Consultatio.' Hugo Lämmer gebührt bas Verdienst, auf biese Arbeit zuerst aufmerksam gemacht zu haben. Er fand sie in ben in ber vatikanischen Bibliothek ausbewahrten Handschriften aus ber Bibliothek bes Herzogs Giovanni Angelo von Altaemps (Cod. Ottob. 706) und gab in seinen Analecta Romana (S. 63 f.) eine kurze Inhaltsangabe berschen. Im Anhang zu der genannten Schrift (S. 187 f.) verössentlichte Prof. Lämmer bann ben Abschnitt ber Consultatio, de petendis et stipulandis per catholicos a protestantibus'. Auf meine Bitte übersanbte mir H. Prof. Lämmer mit größter Freundlichkeit ben übrigen Theil seiner Abschrift. Nach berselben theile ich im Anhang (n. IV) ben ersten Theil ber Denkichrift Nausea's mit.

Fortsetzung dieser Bersuche schien ihm Gefahr vorhanden, daß die ganze Wahrheit verloren gehe und daß die letzten Dinge ärger würden als die ersten.

Die Ereignisse ber letzten Jahre sprachen für biese Ansicht. Das Berhalten ber protestantischen Fürsten und ihrer Theologen hatte beutlich gezeigt, daß sie an eine wahre Einigung nicht dachten. Die Religionsz gespräche waren ihnen nur insofern willtommen, als sie ihnen eine günstige Gelegenheit boten, ihre Ideen immer weiter zu verbreiten <sup>4</sup>.

Sehr charakteristisch ist in dieser Hinsicht ein Brief des Gesandten der Stadt Frankfurt a. M. vom Regensburger Reichstage. Am 10. Juli 1541, als die Hoffnungen auf eine Einigung schon sehr gering waren, schrieb Johann von Glauburg: "In Summa ob die stende uff gegenwertigen Reychstag der Religion halben schon nitt auns werden, so wirt man doch gewißlich nach dem Reychstag seltzame enderung der Religion under den stendent."<sup>2</sup>

Man tröftete sich mithin auf protestantischer Seite über die Nicht= Einigung mit dem Gedanken an eine sicher zu erhoffende weitere Ber= breitung der neuen Lehre. Letzteres mußte aber nothwendig die Er= weiterung der Spaltung, welche die Nation zerriß, nach sich ziehen.

So wenig nun Nausea — und das nicht mit Unrecht — für eine Fortsehung ber Religionsgespräche war, so mußte er doch dem Auftrage des römischen Königs, der noch immer von diesen Versuchen sich irgend welchen Erfolg versprach, nachkommen. Es ist sehr interessant, zu sehen, wie er dieß that. Er dreht die Sache so, daß er ein Religionsgespräch nur als eine Vorbereitung für das Concil ansieht.

Für ein solches Colloquium gibt er in der Ferdinand I. über= reichten Denkschrift zunächst eine Reihe von Rathschlägen, durch beren Beobachtung die früheren Uebelstände vermieden werden sollten.

Mis leitende Grundsätze und Gesichtspunkte stellt Nausea für die katholischen Collocutoren Folgendes sest. Junächst sollen sie Gott anrufen, insbesondere den heiligen Geist, den Geist des Friedens und der Einheit. Dann sollen sie alle gegenseitige Rivalität und Eisersucht ablegen und unter einander einträchtig sein. Orittens sollen sie sich bestreben, alle kirchlichen Mißbräuche, welche von den Gegnern zum Vorwand für ihr Beginnen genommen wurden, nach Kräften zu beseitigen. "Wenn wir diese Mißbräuche nicht beseitigen, solltes uns gegenüber zu hoffen."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biele Ratholiken hatten dieß schon früher bemerkt; vgl. Lämmer, Mon. Vat. p. 356.

<sup>2 \*</sup> F. R. T. A. 47, 92.

Bezüglich bes Ortes, an welchem bas Gespräch abgehalten werben sollte, verlangt Nausea eine für ben hohen Zweck desselben entsprechende, würdige und bequeme Räumlichkeit, benn es handele sich bei dieser An= gelegenheit um das Heil oder Verderben von Leib und Seele nicht eines einzelnen Menschen; sondern aller Christen. Am liebsten möchte deshalb der Wiener Bischof das Gespräch an einem kirchlichen Orte, etwa in einem geräumigen Kapitelsal abgehalten sehen.

Die auszuwählenden Collocutoren sollen sich burch Frömmigkeit, Ge= lehrsamkeit, Gewandtheit und leidenschaftslose Ruhe auszeichnen.

Für die Disputation selbst empfiehlt Nausea einen Schriftwechsel; für eine mündliche Verhandlung ift er nicht. Die Präsibenten sollen sich bemühen, in den nichtverglichenen Artikeln eine Einigung zu erzielen. Der ganze Verlauf der Verhandlung solle durch glaubwürdige, vereidete Notare aufgezeichnet werden. Zu Beginn des Colloquiums möge man den hei= ligen Geist anrufen, dann sollten die Präsidenten ihre Propositionen vorlegen.

Weiterhin verlangt Nausea, daß die Katholiken vor Beginn der eigentlichen Berhandlungen von ihren Gegnern eine Reihe von Zu= geständnissen verlangen sollten. Er widmet denselben einen eigenen Ub= schnitt.

Zuerst sollen bie Ratholiken von ben Neugläubigen bas Versprechen verlangen, bie Verhandlungen so zu führen, als ob Christus selbst gegen= wärtig sei. Zweitens sollen die Protestanten sich jeder Leidenschaft sowie jeder Provocation oder Beleidigung ihrer Gegner enthalten. Drittens soll völlige Seheimhaltung der Verhandlungen festgesetzt werden. Viertens sollten die Protestanten sich ver Benützung berjenigen Bücher der heiligen Schrift enthalten, welche sie selbst verworfen, oder wenn sie dieselben ge= brauchen wollten, dann auch den Ratholiken die Anführung von auf protestantischer Seite verworfenen Büchern und Schriften gestatten. Ebenso sollte die Berufung auf die Kirchenväter nicht den Neugläubigen allein, sondern auch den Ratholiken erlaubt sein. Es folgen dann noch einige Desiderate bezüglich der Schrifterklärung.

Sehr wichtig find Artikel 8, 9 und 10 ber von Rausea aufgestellten Forberungen. Er verlangt nämlich hier, bie Protestanten möchten sich erst untereinander einigen und statt der von ihnen bisher ab= gegebenen, unvollständigen, sich einander widersprechenden Glaubensbetenntnisse<sup>1</sup> eine Alles enthaltende, von allen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Wortlaut im Anhang n. IV. Wie vortrefflich die Worte des Wiener Bischofs den Inhalt der Augsburger Confession und das Verhältniß berselben zu den Schmalkalbener Artikeln charakterisiren, zeigt am besten ein Bergleich mit unseren ganz unabhängig von der Denkschrift Nausea's niedergeschriebenen Erörterungen über diese beiden symbolischen Bücher der Neugläubigen S. 0. S. 23 ff. 100.

Protestanten angenommene und befolgte Confession vorlegen. Endlich verlangt Nausea noch von protestantischer Seite eine Erklärung, ob sie die alten Irrlehrer für katholische und wahre Christen hielten ober nicht und ob sie die Artikel, über die man sich in Augsburg, Worms und Regensburg geeinigt, als verglichen ansehen wollten.

Als britter Abschnitt ber Denkschrift folgt bann ein von Nausea entworfenes Glaubensbekenntniß für die Geeinigten <sup>1</sup>, burchgängig, sowohl wo von den Dogmen als auch, wo von den praktischen Mißbräuchen die Rebe ist, eine stillschweigende Apologie der Augsburger Confutation. Auf die Reform aller Stände der Kirche legt Nausea auch hier das größte Gewicht und macht im Einzelnen die trefflichsten Vorschläge.

Daran reihen sich noch zwei Anhänge; ber eine ist eine höchst interessante Abhandlung über Ursache und Verbreitung des deutschen Schisma, die andere betont von Neuem eine wahre Neformation und stellt bestimmte in Zukunst unerläßliche Anforderungen an Clerus und Laien. Mit einer schönen Schlußrede an König Ferdinand schließt die jedenfalls sehr beachtenswerthe Denkschrift des Wiener Bischofs.

Wie biese Reunionsschrift und ferner ber "katholijche Ratechismus" Nausea's bem Concil vorarbeiten sollte, so sollte auch eine andere, höchst merkmürbige Schrift vorbereitend für bie Thätigkeit ber allgemeinen Kirchenversammlung wirken.

Es ist dies die ausgezeichnete Abhandlung über die Abschaffung ber Mißbräuche in der Rirche, welche der fromme und hochgelehrte Verfasser bem Könige Ferdinand I. überreichte <sup>2</sup>.

Nausea ging bei bieser Arbeit von dem Gedanken aus, daß ein offenes Eingeständniß wie eine energische Abschaffung der in der alten Kirche eingeschlichenen Mißbräuche unumgänglich nothwendig sei; erst nachdem dieß geschehen, werde man auf einem Concil oder einem Convent wirklich die Eintracht und den Frieden herstellen können.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex catholicorum et protestantium confessione fidei christianae reconciliata confessio. Lämmer, Analecta p. 64 gibt leider nur die oben angeführte furze Charafteristif. Ich hoffe jedoch in nächster Zeit diese confessio wie die beiden Appendices der Consultatio in der Vaticana copiren und dann publiciren zu fönnen.

<sup>\*</sup> Ad invictissimum Caesarem Ferdinandum de summe necessario tollendis ex catholica ecclesia abusibus, ad reformandum totum ecclesiae corpus quod alioquin nullam sit unquam pacem habiturum per Fridericum Nauseam Doctorem. Cod. 11817 ber faiserl. Högibiliothet zu Bien, herausgegeben von Dr. Th. Biebemann in ber Oesterreich. Bierteljahrößchrift für tath. Theologie J. 4 (Bien 1865) S. 557-610. Die Schrift bilbet eigentlich das 5. und 7. Buch ber Sylvae Synodales, zu beren herausgabe jedoch Nausea nicht getommen ist. Bgl. die Inhaltsangabe bieser Sylvae in bem Verzeichnisse feiner jämmtlichen Berte: Epist. miscell. p. 495 sq.

Der Wiener Bischof will eine Reform, eine Verbessferung ber gefammten Kirche, und zwar eine Verbessferung, bie aus dem Innern ber Kirche selbst hervorgeht: bie sollten die Mißbräuche abstellen, die vom Herrn dazu aufgestellt und berufen sind.

Uebrigens hatte Nausea sich schon lange mit solchen Gebanken getragen: bereits im Jahre 1527 veröffentlichte er in Mainz eine Schrift über die Reformation ber Kirche<sup>1</sup>.

Bon welchem Geiste ber Wiener Bischof beseelt war, zeigt gleich bie Einleitung zu ber Ferdinand I. überreichten Reformationsschrift. Er fragt hier, durch wessen Schuld die großen Mißstände in die Kirche ein= gedrungen seien, und antwortet: durch die Schuld von uns Allen. Weiter= hin bekennt er ganz offen, daß die Mißbräuche vom Klerus ausgegangen seien. Deßhalb müsse auch zuerst der Priesterstand reformirt werden<sup>2</sup>. Wan erinnert sich hier unwillfürlich der Worte Morone's: das Gericht müsse anfangen vom Hause des Herrn.

Mit bem größten Freimuth schilbert sobann Nausea die Uebel und Gebrechen ber Kirche. Er beginnt mit ben Mißbräuchen ber Päpste, bann folgen biejenigen ber Carbinäle, ber Dischöfe, ber Suffragane, bann beckt er die Gebrechen des übrigen Klerus auf und geht zuletzt auf die= jenigen ber Laien ein. Auch hier schont er die Hochgestellten nicht im allergeringsten. Mit Namen nennt er jedoch Niemanden, aber ebensowenig verschweigt er aus Furcht oder Schmeichelei die Gebrechen ber Mächtigen.

Nachbem er auf diese Weise die Krankheit und ihre Symptome beschrieben, erörtert er im zweiten Theile die Mittel zur Heilung. Auch hier geht der Berfasser mit einem wahrhaft bewunderungswürdigen Tacte zu Werke. Da die Krankheit nicht neu, auch nicht einfach sei, meint er, müsse man Schritt vor Schritt vorgehen. Zuerst müssen die schwersten Gebrechen beseitigt werden, dann erst die geringeren.

Die Vorschläge, welche Nausea im Einzelnen macht, sind geradezu vortrefflich zu nennen: es schwebte ihm offenbar das vor, was später in Trient zum Segen der gesammten Christenheit festgesetzt ward.

Mehrmals betont er in ber nachbrücklichsten Weise bie Noth= wendigkeit einer allgemeinen Kirchenversammlung: ohne dieselbe sei die Reformation der Kirche unmöglich. Was Alle angeht, sagt er, muß auch von Allen gebilligt ober mißbilligt wer= ben. Weiterhin bringt er auf Provinzialspnoben und allgemeine Visi= tationen.

Am Schluß seiner Arbeit rebet er Ferdinand an und macht ihn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De reformanda Ecclesia. Moguntinae 1527.

<sup>2</sup> Biebemann a. a. O. S. 565 f.

namentlich barauf aufmerksam, daß alle Reunionsversuche uns fruchtbar seien, wenn nicht eine Reformation ber Kirche vorangehe. "Wenn wir nicht die Mißbräuche, beren ich gebacht, hinzwegräumen, so sind wir so weit davon entfernt, durch all' unsere vielen und langen Concilien, Synoben, Convente und Reichstage etwas ausz zurichten, daß im Gegentheil die Religionssache nur immer schlimmer wird.<sup>1</sup>

Von bemselben Gebanken ist man offenbar auch in Rom ausgegangen, als man im Jahre 1542 den Mann nach Deutschland sandte, ber seit Jahren mit aller Kraft seiner Seele für das Zustandekommen einer allgemeinen Reform der Kirche wie eines Concils gearbeitet hatte. Dieser Mann war Johannes Morone.

Er sollte in Deutschland die Reformation des Klerus, welche Contarini schon in Regensburg vorbereitet hatte, zur Aussührung bringen. Und zwar sollte er dieselbe mit den beutschen Bischöfen in's Wert zu seinen juchen, jedoch in der Art, daß er sich diesen geistlichen Fürsten nur als einen treuen Gehülfen ihres eifrigen Willens andiete, keineswegs sich aber das Ansehen eines Antreibers ihrer Nachlässigisteit gebe. Zugleich ließ der Papst erklären, daß auch in Italien und in den übrigen Ländern ber Christenheit ernstliche Resormen vorgenommen werden würden. Im Besondern ward dem Nuntius noch anempschlen, sich gegen die Protestirenden nicht feindselig, sondern liebevoll zu erzeigen. Betreffs der Speissen, der Germinderung der Fasten, des Unterschieds ber Speisen, der Berminderung der Fasten, der Beneficien und Kirchengüter wurden vom Papst ausgedehnte Facultäten ertheilt, um womöglich eine Reunion der Getrennten anzubahnen<sup>2</sup>.

Die Erfahrungen, welche Morone in den katholisch gebliebenen Gegenden Deutschlands machte, waren höchst trauriger Natur. Da diese entsetzlichen Zustände wenigstens zum Theil das Mißlingen der gemachten Reunionsversuche erklären, so muß in Rürze auf dieselben eingegangen werden. Die Mittheilung eines der Berichte, welche der Bischof von Modena an Cardinal Farnese sandte, dürfte genügen.

"In Dillingen," schreibt Morone am 8. Februar 1542 von Speier aus, ,verhandelte ich mit dem Bischof von Augsburg über die Reformation und das Concil, und es war nöthig, mit größerem Fleiß das Kapitel sowohl im Einzelnen als im Ganzen zu ermahnen wegen der Uebertretung des Cölibats, der Gastmähler und des übermäßigen Trinkens, des Spielens und Jagens, der Unwissenheit und mangelnden Geistesbildung, in welchen Lastern manche schwer sündigen. Sie zeigten sich gutwillig,

288

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wiebemann S. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bucholt, Ferdinand I. IV, 390 f. Lämmer, Mon. Vat. p. 398-396.

bie Ermabnungen anzunehmen und ihr geben zu ändern. Der Bijchof ift ein Mann von 64 Jahren, von auten Unlagen, febr erfahren und ber gelehrtefte unter ben beutichen Fürftbijchöfen. Er bat fich enticulbigt. bak er von Einigen, und vielleicht auch zu Rom, für einen Lutheraner aehalten werbe. Er fagt, das sei er nicht, obwohl er ber Ansicht aewesen sei, bak man, um bes Friedens seines Baterlandes willen, und um arökerem Schaben zuporzukommen, ben Lutberanern einige Qugeständnisse hätte machen follen, wie 3. B. die Communion unter beiden Gestalten, ohne welche man bas Bolt nicht beim Gottesdienst festhalten tonne. Auf meine Vorschläge bante er Gr. Seiligkeit für bie väterlichen Ermahnungen, welche auszuführen er jo aut als möglich bemüht fein werbe, obwohl er bebeutende Schwieriakeiten bei ber Verbesserung fo groker Arrthumer, bie fich im Klerus burch bie allgemeine Rachlässigiakeit eingeschlichen, voraus= febe. Wenn fich Se. Heiligkeit ober beren Vorgänger por zwanzig Sabren an biefe Aufgabe gemacht hätten, bann mare es viel nütlicher gemesen; jett werbe, nach feinem Urtheil, Alles fruchtlos fein, weil bie Bischöfe auch beim besten Willen nichts ausrichten könnten. Und bier gablte er viele Hinderniffe auf, wie bie Gremptionen ber Rapitel, ben zügellofen Abel Deutschlanbs, ben Rückhalt, welchen bie ichlechte haltung ber Geist= lichen in ben fleischlichen Bergeben an ber lutherischen Licenz finde, bie Tyrannei ber weltlichen Fürsten, ben Mangel an fatholischen Brieftern 1. Sobann saate er, bag er auch von einem Concil bas heilmittel für so große Unordnungen nicht mehr zu hoffen vermöge, wenn nicht Deutsch= land fich erft einigte und feine besonderen Leidenschaften ablegte; und bier ariff er bald bie Baiern, bald ben Raifer und bie anderen Fürsten an. Auf diefe Reden, fo fehr fie auch auf Bahrheit beruhten, habe ich ju verschiedenen Malen Einwendungen gemacht, indem ich ihn ermahnte, den Muth nicht zu verlieren und es nicht zu machen wie bie verbitterten und saumseligen Leute, welche, mährend sie bas Bergangene bejammern und über bie Zukunft nachgrübeln, die Sorge für bie Gegenwart versäumen, und indem sie bie hände mußig in ben Schooß legen, bas Uebel nur noch ärger werben laffen. Se. Gnaben muffe es nicht biefen nachmachen, fondern feine Gaben und feine Gelehrfamkeit zum Dienste Gottes gebrauchen, und wenn er aus den angegebenen Grün= ben nicht auf seine ganze Jurisdiction rechnen könne, so möge er min= bestens bie wenigen Seelen zu vereinigen bestrebt sein, welche er in feiner Macht habe." 2

289

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mehr als 1500 Pfarreien, bamals noch bebeutend ausgebehnter als heute, waren ohne Priefter! Historia Germaniae Superioris S. J. I n. 22. Rieß, Ca= nisius S. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 402 sq. Baftor, Reunionsbestrebungen.

Als Morone später mit Carbinal Albrecht von Mainz über bie tirchliche Reformation verhandelte, mußte er fast basselbe wie in Dillingen boren. Der Cardinal, der übrigens zu biefer Zeit ernstlich an eine Reform feiner Diöcese bachte 1 und beffen Bereitwilliakeit gegen ben heiligen Stuhl Morone fehr lobt, fagte ihm geradezu: bag alle feine Briefter concubinarii jeien, bas wille er icon, barüber brauche er sich nicht erft zu erfundigen; auch fei es ganz gewiß, baf fie, sobalb man Miene machen murbe, ihnen ihre Concubinen nehmen zu wollen, entweder Lutheraner werben ober Weiber verlangen murden'! Zugleich machte ber Mainzer Erzbischof ben Nuntius auf ein specifisch deutsches Hindernik ber firchlichen Reform aufmerkjam: er habe, fagte er, bei feiner Babl. wie auch alle andern Bischöfe Deutschlands thun, bem Ravitel mehrere enorme und fehr ichmere Gibe ichmören muffen; bieje muften burch bie Autorität des beiligen Stubles jedenfalls nachgelassen werden, weil er fonst kein Recht zu strafen bätte, felbst wenn in feiner Gegenwart einer einen Menschen tobtichluge ! 2

Solch' heillosen Zuständen konnte selbstverständlich ein einzelner Mann nicht abhelfen, so trefflich auch immer seine Reformvorschläge waren<sup>3</sup>. Diese ganz abnormen Mißstände erforderten auch außerordentliche Mittel.

Nur eine allgemeine Kirchenversammlung konnte da helfen. Berfolgen wir daher die weiteren Verhandlungen dis zur endlichen Eröffnung des Concils.

Am 23. März 1542 brachte Morone auf dem Speierer Reichstage die Concilfrage zur Sprache. Er war vom Papste ermächtigt, Cambray oder Trient als Ort zur Abhaltung des Concils vorzuschlagen. Da Morone merkte, daß die Reichsversammlung die letztgenannte Stadt allen vorziehe, so trug er darauf an, daß das Concil in Trient, einer zwischen Deutschland und Italien, halb deutschen, halb italienischen, aber zu Deutschland gehörenden und unter der Herrschaft König Ferdinands stehenden Stadt gehalten werden möge. Die katholischen Reichsstände waren hiermit zufrieden. Die protestirenden Fürsten aber protestirten wieder einmal.

Melanchthon, ber biese Herren sehr wohl kannte, schrieb ungefähr zur selben Zeit an seinen Freund Camerar, ,bie Sophistik und Trägheit

<sup>1</sup> Dieß beweist sein Reformationsentwurf ("Reformatio") im R. Kreisarchiv 3<sup>11</sup> Würzburg. Bgl. May, Albrecht II. Bb. 2 S. 405. 527 und Ratholik J. 57 S. 170. Es ist dieß die Schrift, von welcher Morone in seinem Bericht vom 23. Februar 1542 spricht. Lämmer, Mon. Vat. p. 417.

<sup>2</sup> Lämmer, Mon. Vat. p. 412 sq.

<sup>3</sup> Morone's Borschläge über die Reformation der Klöster und die Errichtung von Seminarien in Italien dei Lämmer 1. c. p. 398 sq.

ł

ber Fürsten vernichten das Reich. Auf bem Reichstage haben sie bie guten Borschläge vereitelt' <sup>4</sup>.

Zur selben Zeit stellte sich bem Zusammentritt bes Concils noch ein anderes Hinderniß entgegen: ber König von Frankreich begann, taub gegen die Bitten des Papstes und der ganzen Christenheit, abermals den Krieg gegen Karl V. Man weiß, wie oft schon vorher die Zusammen= berufung des Concils durch die unselige Politik Franz' I. gehindert worden war.

Papft Paul III. aber war es jest müde, die Frage, von der, man darf wohl fagen, das Heil der Kirche und der ganzen Christenheit abhing, noch länger von dem Willen der Mächtigen abhängen zu lassen. Um 22. Mai 1542 schrieb er, ohne Rücksicht auf den neuen Krieg Franz' I., ,einzig auf den allmächtigen Schutz Gottes vertrauend und nichts als das Wohl der Christenheit in's Auge fassenb<sup>c</sup>, das Concil auf Allerheiligen desselben Jahres nach Trient aus.

Für die Eröffnung des Concils selbst ernannte der Papst als Legaten die Cardinäle Morone, Paris und Pole. Sechs Monate warteten dieselben vergeblich in Trient auf das Erscheinen der übrigen Prälaten. Trotz aller Bemühungen des Papstes erschien eine so kleine Anzahl von Bischöfen, daß die Eröffnung des Concils unmöglich schien. Vergeblich ließ Paul III. auf dem Nürnberger Reichstage (1543) zum Besuche der Kirchenversammlung auffordern: er hörte nur leere Danksagungen von Seiten der katholischen Reichsstände und die gewohnten Proteste der Protestirenden.

Er war baher gezwungen, bie Aufhebung bes Concils zu beschließen. Es geschah dieß burch eine im Juli 1543 veröffentlichte Bulle. Die Wieberaufnahme und Fortsetzung der Versammlung zu bequemer Zeit behielt ber Papst sich vor.

Die Sache des neuen Kirchenthums war unterdessen in Deutschland im beständigen siegreichen Fortschreiten. In Naumburg=Zeitz, in Hildes= heim, im Herzogthum Braunschweig=Wolfenbüttel, in Pfalz=Neuburg wurde rasch nach einander das neue Kirchenthum eingeführt.

Der Kaiser stand all' dem völlig machtlos gegenüber: seine eigene politische Lage war durch die von Often andringenden Türken und die im Westen einfallenden Franzosen höchst gefährdet. Alles mußte ihm daran gelegen sein, die Stände des Reichs zur Theilnahme an der Ab= wehr gegen die von West und Ost eindringenden Feinde zu gewinnen. Zu diesem Zwecke schrieb er zu Ansang des Jahres 1544 einen Reichstag nach Speier aus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. IV, 786. Ueber die einem rechtmäßigen Concil feindliche Stimmung Sachsens i. J. 1542 vgl. Bucholy V, 16.

Außer ber Reichshülfe gegen Türken und Franzosen gebachte Karl in Speier wenigstens jede weitere Schädigung ber alten Kirche zu hinbern; daß eine durchgreisende Besserung der kirchlichen Lage für den Augenblick nicht möglich sei, das verbeblte ber Raiser sich keineswegs 1.

In der Proposition für den Reichstag, welche vor Allem Hülfe gegen Franzosen und Lürken verlangte, geschah indessen verligionsfrage erst am Schluß Erwähnung: der Kaiser wies auf seine Bemühungen für das Zustandekommen des Concils hin, erbat sich hiefür den Rath der Stände und bezeichnete als das Wichtigste die Herstellung rechtlicher Zustände und die nothwendige Visitation des Kammergerichts<sup>2</sup>.

Bei ben Berathungen über bie vom Kaiser verlangte Hulfe zeigte sich bie beutsche Zerrissenheit offener, benn je zuvor. Wieberum begann ein mahrhaft unwürdiges Markten.

Es könnte vielleicht scheinen, als trügen bieje Worte bas Urtheil einer späteren Zeit in die Vergangenheit zurück. Es ist deßhalb Gemicht auf bie Worte Melanchthons zu legen. "Während wir in Speier über allerlei Nichtigkeiten ftreiten ,' fcbreibt er am 18. Marz an Camerar, .hausen bie Türken in Bannonien. . . Man verlangt Frieden vom Raifer. aber in ber Art, wie ihn bie LaceBämonier mit mehr Anstand von ben Athenern hätten verlangen können, als ihre Bürger in Bylos belagert maren.' ,3ch tenne bas Berfahren,' fagte er einige Tage fpater, ,mir machen es wie bei einem Kaufcontracte. Wie man bort um ben Breis bandelt, fo wollen wir erst um unfern Frieden bandeln, bevor wir unfere Mithülfe zu unserer eigenen und ber allgemeinen Rettung versprechen. Diek Markten hat Markaraf Georg und allen Rechtschaffenen immer mißfallen." "Aber ich lobe den guten Willen bes Berzogs Morit, ber bem Raiser Rarl entgegenkommt. Man erwiedert mir, es fei nicht recht, bie Macht bes Raisers zu ftärken, bamit er nicht unsere Rirche erbrude. Das Wort ift gottlos, ift eines Chriften unwürbig. Eine Besoraniß und ein Berbacht berechtigen uns nicht, schändlich zu handeln. Sollen wir barum, weil wir Ferdinand fürchten, Deutschland nicht gegen bie Türken vertheibigen? 3ch mag nicht alles foreiben, mas ich bente. Nicht aus Furcht entspringt bie Ubneigung gegen Raifer Rarl, fonbern aus anbern Regungen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. v. Druffel, Kaiser Karl V. und ble römische Curie 1544—1546. Erste Abtheilung (München 1877) S. 21.

<sup>\* \*</sup> F. R. T. A. Bb. 55. Das hier vorhandene, großentheils noch unber fannte Material ift von Ranke bei weitem nicht genügend verwerthet worben. hier kann indeffen auf die specielle Geschichte dieses Reichstags nicht näher eingegangen werden.

Begierden. Laßt uns dagegen lieber Recht und Ehre hoch halten und bazu unsere Fürsten ermahnen." — "Aber unsere Fürsten," klagt Melanch= thon am 27. April, "sitzen in Speier, zanken und hadern, ob sie Hülfe gegen die Franzosen schicken sollen, während diese letzteren die deutschen Kelber in der Nähe von Speier sengen und brennen."

Der Kaiser, ber vom Reiche bie lächerlich geringe Summe von 10,000 Gulben als jährliches Einkommen hatte, konnte nicht anders: er mußte sich abermals auf dieses Markten einlassen.

Die protestirenden Fürsten strebten nach dem Ziele, welches sie nie aus dem Auge verloren hatten: die kaiserliche Anerkennung des Territorialkirchenthums, mithin auch die Preisgebung aller dadurch verletzten Nechte.

Karl V. gewährte, was nur immer nach feiner Ansicht möglich war, ohne dem Principe etwas zu vergeben, daß die kirchliche Spaltung ge= heilt werden könne und müsse.

Der Reichstagsabschied verfügte die Suspension des Augsburger Abschiedes dis zu einem allgemeinen, christlichen und freien Concil, welches in Deutschland im Beisein des Kaisers (vom Papste war gar nicht die Rede) gehalten werden sollte<sup>2</sup>, oder dis zu einer Nationalsynode, ober wenn auch diese nicht stattssinden könnte, dis zu einem Reichstage, der im nächsten Herbst oder Winter gehalten werden sollte, auf welchem gelehrte, gute, ehr= und friedliebende Männer von beiden Seiten das= jenige unter der Autorität des Kaisers seitsten und bestimmen sollten, was dis zur Versammlung des Concils beobachtet werden solle. In der Zwischenzeit aber solle der Landsrieden unverbrüchlich gehalten werden. Die Processe beim Reichstammergerichte wegen der von ben Fürsten in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. V, 331. 333. 334 sq. 372.

<sup>2</sup> Friedrich Naujea, der 1542 con Baul III. wegen ber Concilfrage nach Rom berufen worben mar, ichlug bort Roln ober Regensburg als Orte zur 216= haltung bes Concils vor. Er fließ mit biejem Borfchlage nicht nur in Rom, fon= bern auch in Deutschland auf großen Biberftanb: Carbinal Albrecht von Mainz hatte ichon vorher ben Bapft in nachbrudlicher Beise vor einem Concil in Deutsch= land gewarnt (Raynald ad a. 1541 n. XXVII.). naufea beharrte bennoch bei feinem Borfchlag. 3m Jahre 1545 veröffentlichte er in biejem Sinne eine besondere Schrift: F. Nauseae Blancicampiani. episcopi Viennensis, super deligendo futurae in Germania Synodi loco Catacrisis, una cum Coloniae et Ratisbonae civitatum Topothesia. Viennae 1545. Man wird nicht fehlgeben, wenn man annimmt, bag ber Biener Bijchof hier im Auftrage Ferdinanbs handelte, benn ein Gegner eines nationalconcils mar auch er. Bgl. ben Anhang n. IV. Röln mar übrigens ichon i. 3. 1533 von Wilhelm von Grevenbroich (de sede concilii apud Coloniam Agrippinam deligenda) als Concilsort vorgeschlagen worben. Bgl. Rrafft, Aufzeichnungen des H. Bullinger (Elberfeld 1870) S. 111. Barrentrapp, H. v. 2Bieb G. 83.

Besitz genommenen Kirchengüter sollten suspendirt bleiden Auch sollten für die Zukunft protoftantische Beisitzer bei dem Reichskammergericht zugelassen werden. Ferner sollten die Katholiken gehalten sein, Zahlungen an die von den Protestanten eingenommenen Kirchen und Stifter zu leisten; die von diesen Kirchengütern zu bestellenden Schullehrer und Prediger sollten einstweilen aus beiden Religionen genommen werden können.

Trot biefer außerordentlich weit gehenden Zugeständnisse waren bie Protestirenden keineswegs zufrieden gestellt. Die katholischen Stände waren selbstverständlich gleichfalls mit diesem Abschied höchst unzufrieden.

Von Seiten der katholischen wie protestantischen Reichsstände erhob sich ber Widerstand gegen die Vermittlungspolitik des Kaisers.

Selbst Melanchthon war mit bem Speierer Reichstagsabschied nicht zufrieden: die vom Kaiser gemachten Zugeständnisse beurtheilt er sehr geringschätzig. Er, dem früher "nichts angenehmer war, als Religionsgespräche", schaubert jetzt vor denselben. Er fühlt sich im Gegentheil zur Einsamkeit hingezogen:

> "Je lenger je lieber ich bin allein, Denn Trew und warheit ift worden klein.' 1

Luther war selbstverständlich auch mit den Concessionen des Kaisers nicht zufrieden. Noch entschiedener sprach sich Brenz gegen die ganze religiöse Vermittlungspolitik aus. "Die deutschen Fürsten," schreibt er an Camerar, "haben es auf sich genommen, in einem zukunftigen Wormser Reichstage Christus und Belial zu versöhnen, aber darauf verzichtet, Karl mit dem Gallier zu vertragen; sie haben es vorgezogen, den Franzosen, ohne ihn zu hören, geschweige denn zu überführen, für einen Reichsfeind zu erklären, anstatt ihn zu versöhnen oder wenigstens die Kriegsgesahr zu meiden. So liegt denn Deutschland da, in der Witte der Türken und Franzosen, wie eine Schafhürde zwischen Wölfen."?

Ebenso energisch war ber Widerstand ber katholischen Stände gegen bie religiofe Vermittlungspolitik bes Kaisers.

Dieser Widerstand gegen die kaiserlichen Vergleichsversuche war bereits unmittelbar nach dem Mißlingen des Regensburger Reunionsversuches vom Jahr 1541 in heftiger Weise hervorgetreten. Ein von dieser Seite damals ausgegangenes ,bedenckhen in der Religion sach' hob hervor, daß im Regensburger Buch viele katholische Lehren den Protestirenden zu lieb verdunkelt und vertuscht worden und daß mehr die Meinungen der Protestanten berücksichtigt worden seien, als die der katho-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. V, 423. 438. 447.

<sup>2</sup> v. Druffel a. a. D. S. 29 f.

lischen Collocutoren. Durch bie fortwährende Nachgiebigkeit des Kaisers, wird in diesem Gutachten ausgeführt, sei es dahin gekommen, daß der Anhang der Protestirenden sich immer mehr erweitere, die Bergewaltigungen der Ratholiken sich mehrten, das Vertrauen auf Rechtsschutz vollständig zu Grunde gehe: kein Friedstand, kein Edict, kein Neichsabschied werbe gehalten, sondern nur als einstweilige Concession vom Widerpart zu weitern Anläufen und Ueberarissen benutzt.

Der Unwille gegen die kaiserliche Politik nahm besonders am baie= rischen Hofe immer mehr zu. Man raunte sich bort in's Ohr, der Kaiser sei lutherisch geworden; die baierischen Gesandten wurden nicht müde, zu klagen, daß Karl den Protestanten in Allem nachgebe.

Man würde jedoch sehr irren, wenn man diese Opposition allein ober auch nur zum größten Theile auf kirchlichen Eiser zurückführen wollte; weder bem sächstichen Kurfürsten und bem hessischen Landgrafen noch ben baierischen Herzogen war es um die Religion zu thun: ber Glaube, die Dogmen waren nur die schönen Worte, mit welchen sie ihren schmählichen Particularismus und ihren haß gegen den Kaiser verhüllten. Der baierische Kanzler Eck sprach davon, wie wünschenswerth ein Bünd= niß zwischen Heisen, Sachsen und Baiern sei; es sei bessen niß zwischen Satholiten lutherisch würden, als daß des Kaisers Macht die Oberhand gewinne!<sup>2</sup>

Auch ber Papst erhob sich gegen die Bolitik Karls. Schon vorher war wegen ber von Paul III. während des beutsch=französischen Krieges beobachteten Neutralität eine nicht unbedeutende Spannung zwischen beiden Häuptern der Christenheit eingetreten. Mit Vergnügen vernahm Melanch= thon die Nachricht von diesem Zwiespalt<sup>3</sup>. Noch viel bedeutender warb dieß Zerwürfniß durch den Speierer Neichstagsabschied. Schon vorher hatte man in Nom mit der größten Besorgniß den Gedanken an ein beutsches Nationalconcil, dessen nächte Folge höchst wahrscheinlich eine deutsche Rationalkirche gewesen wäre, auftauchen sehen<sup>4</sup>. Jest schien biese Gefahr nächer denn je. Der Papst hielt es mit den Pflichten seines Amtes nicht für vereindar, noch länger zu schweigen.

Um 24. August erließ er ein Tabelsbreve an ben Kaiser. In demselben beklagte er sich zunächst barüber, bag ,ber Kaiser ein allgemeines ober

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \* Münchener Reichsarchiv. Relig. Acten bes röm. Reichs III, fol. 1 ff. im Auszug bei Rieß, Canifius S. 170 A. und vollständig mitgetheilt im Anhang n. III.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man muß fich hierfür noch immer auf Stumpf, Baierns polit. Geschichte (I, 263), berufen, benn es ift g. v. Druffel nicht gelungen, bie von Stumpf be= nutzten und wahrscheinlich im Münchener Staatsarchiv beruhenden Acten aufzu= finden. Druffel S. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C. R. II, 312. <sup>4</sup> Druffel a. a. D. S. 64.

ein Nationalconcil in ber Weise vorgeschlagen, bak ber Name bessen gar nicht einmal genannt werbe, bem bie gottlichen und menschlichen Rechte burch bie Ruftimmung fo vieler Jahrbunderte bie Macht zugesteben. Concilien auszuschreiben und basienige anzuordnen und festzuseten, mas sich auf bie Einheit ber Rirche bezieht. Außer biefem fei auch noch Anderes in ben Beschluffen bes Reichstags enthalten, mas gegen bie gesehliche Ordnung ftreite; hierhin gebore, bag man wolle, bag auch bie Laien, und nicht die Laien allein, sondern auch Säretiker über geistliche Dinge richten könnten ; bag man Beschluffe über bie Guter ber Rirche und beren fünftige Bestimmung gefaßt habe; bak man bei ben Gerichten dieienigen in ihre Nemter wieder eingesetzt habe, die sich außerhalb ber Kirche befänden und burch bes Raisers eigene Ebicte verurtheilt maren, und biek allein aus einfacher Autorität bes Raifers, ohne Einwilligung berer, bie in dem alten und beiligen Geborjam verharrten (ber tatholischen Reichsftände)'. Bezüglich bes Strebens, bie firchlichen Migbräuche abzuschaffen, bemerkte der Bapit, es sei diek allerdinas löblich, doch habe er bafür fchon burch bie oft erneute Ankundigung einer allgemeinen Rirchenverfammlung bas rechte Mittel feinerseits zubereitet, er habe feine Legaten ichon nach Trient und fo zu fagen vor bie Thore Deutschlands gesandt; allein,' fügt Baul III. hinzu, ,wir riefen und es mar Niemand, der uns borte, wir kamen und es war Niemand ba.' Dennoch habe er es nicht unter= laffen, ben Raifer und bie andern Fürsten zum Concil einzuladen, obgleich es bes Krieges halber auf eine bequemere Zeit habe verschoben merben müssen. Dieses fei bas einzige Mittel, um bie Rettung bes chriftlichen Boltes vor ber Tyrannei ber Türken zu beförbern. Der Raifer muffe aber ben Deg bazu ebnen, mas nur baburch gescheben tonne, bak er ber Chriften= heit ben von Allen ersehnten Frieden gebe ober wenigstens einen Baffenstill= ftand ichließe, damit die Kirche auf einem Concil sich vereinigen könne; bort tonne man auch besser seinen Streit, als bieg burch bie Gewalt ber Waffen möglich sei, ichlichten. Rum Schlusse folgte nochmals bie Mahnung, ber Raifer ,möge fich tein Rocht und teine Gewalt in Religionsfachen anmaßen und alle Verhandlungen über Geiftliche und ben Glauben von einem Reichstage ausschließen, bem biejenigen nicht beiwohnen, benen es zusteht, über bieje Angelegenheiten zu entscheiden. Nuch möge er unterlaffen, über bie Guter ber Rirche Beschluffe zu erlaffen, und endlich folle er bas zurücknehmen, mas er aus zu großer nachficht für bie Rebellen gegen ben heiligen Stuhl zugestanden habe' 1.

Karl V. entschloß sich, auf dieses Breve nicht zu antworten, weil er glaubte, daß jede Erwiederung die Ehre und das Ansehen der beiden Häupter der Christenheit schädigen müsse.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino V. c. 6.

Dagegen ließ ber Kaiser burch seinen Gesandten in Rom abermals sein lebhaftes Berlangen aussprechen, daß das Concil auf's Schleunigste möchte versammelt werden. Ein Gleiches ließ Franz I., der inzwischen mit dem Kaiser zu Crespy Frieden geschlossen, durch seinen Gesandten thun. Insgeheim aber wühlte der "allerchristlichste König" nach wie vor gegen den Concilsplan<sup>4</sup>.

Der Friede zwischen Deutschland und Frankreich war durch ben Frieden von Crespy endlich wieder hergestellt und ber Papst säumte jest nicht, die allgemeine Kirchenversammlung zu berufen.

Schon am 19. November 1544 hob er bie Suspension bes Concils auf und kündigte ben Beginn bessselben auf den vierten Fastensonntag (15. März) bes folgenden Jahres an.

Durch bie Ausschreibung bes Concils nach Trient fand ber Zwiespalt der beiden Häupter der Christenheit sein Ende. Eine allgemeine Kirchenversammlung war ja das Mittel, welches Karl von Anfang an ersehnt und erstrebt hatte: alle Vergleichsverhandlungen, alle Religions= gespräche, alle Reichstage waren von ihm nie anders angesehen und be= zeichnet worden, als wie ein einstweiliges Auskunftsmittel bis zu einem Concil. Endlich hatte ber Kaiser das lang ersehnte Ziel erreicht.

Unterdeffen war der Termin des neuen nach Worms bestimmten Neichstags herangekommen. Karl und Ferdinand gedachten auf demfelben die Protestirenden zur Beschickung des Concils zu veranlassen.

Rarl lag krank in Brüssel. Ferdinand mußte deßhalb den Reichs= tag eröffnen. Allein er mußte balb sehen, daß die Protestirenden weniger denn je zur Nachgiebigkeit gestimmt waren.

Nach ber Ankunft bes Kaisers in Worms wurden burch Granvella und Naves neue Verhandlungen betreffs der Concilfrage angeknüpft. Vergebens! Die Protestirenden blieden bei ihrer Erklärung, sie könnten sich auf dieses Concil nicht einlassen. "Der Papst," meinten sie, "habe die Lutherischen bereits verdammt, und jetzt suche er nichts als die Erecution. Das Concilium sei nur ausgeschrieden, damit der Frieben ein Loch bekomme. Auch seien des Papstes döse Verwaltung und Mißbräuche genugsam erwiesen. Man könne und müssergleichung caviren."<sup>2</sup>

<sup>1</sup> v. Druffel G. 99 f.

<sup>2</sup> M. J. Schmidt, Neuere Geschichte ber Deutschen I. (Frankenthal 1785) S. 14 f. Bucholtz V, 42. Beibe Hiftoriter haben für ihre Darstellung Acten bes Wiener Staatsarchivs benützt. Man vgl. auch bas "Bebenken ber Theologen von Niederheffen an ben Landgrafen (von ihnen auf Berlangen ihres Herrn gestellt) zu einer guten Gestaltung ber streitigen Religionsangelegenheiten. Actum Cassel, 28. Au= gusti 1544 n. 1: Vom Concilio' bei Neubecker, Urkunden S. 682 ff.

Als später Granvella und Naves den Protestirenden die Bersicherung gaben, ,der Kaiser wolle sorgen, daß das Concil gebührend und rechtmäßig gehalten und sie (die Protestirenden) genugsam verhört würden, aber später müßten sie den Beschlüssen gehorchen, — wiederholten jene: "Wenn sie auch verhört würden, so nütze es nichts, weil der Gegentheil Richter sei; man solle die Beurtheilung frommen, ehrlichen Leuten beider= seits auftragen und sich über die Art und Weise zuvor einverstehen; auch seit Trient eine mehr wälsche als deutsche Stadt, wohin sie ihre Theologen nicht senden könnten.<sup>41</sup>

Rarl V. bemühte sich auf alle Beise, die Häupter der Protestirenden zum Erscheinen in Worms zu veranlassen. Un den sächzischen Kurfürsten schickte er deßhalb den Dietrich von Pfird. Johann Friedrich antwortete, er werde nur dann in Worms erscheinen, "wenn vom Kaiser zu erlangen stehe, daß ein frei christlich Concilium statt dessen zu Trient, dem er sich nicht unterwersen werde, Fortgaug habe"<sup>2</sup>.

Alles, sagt ein neuerer protestantischer Historiker, bezeugte, daß der Raiser noch immer den Frieden wollte, wenigstens bei weitem noch nicht zum Kriege entschieden war. Diejenigen Geschichtschreiber, welche behaupten, er sei seit fünfzehn Jahren mit der Entschiedelbung im Reinen gewesen, und habe nur darum nicht eher losgeschlagen, weil er den rechten Moment habe herankommen lassen wollen, dürften wohl die menschliche Natur, die am Ende bei Großen und Kleinen dieselbe ist, verkannt, und der Boraussetzung, daß Fürsten und Minister überall nur mit Feinheiten Verker treiben und stets von weit aussehenden Berechnungen geleitet, nie von dem Strome der Begebenheiten und den Entschließungen des Augenblicks getragen werden, zu viel eingeräumt haben. Die Neigung Karls gehörte freilich den Protestürenden nicht; aber sein Bunsch, des verdrießlichen Habels mit ihnen ledig zu werden, machte, was im Leben oft genug vorkommt, daß dem minder beliebten Theile die größere Rücksicht erwiesen ward<sup>3</sup>.

Die Bemühungen ber kaiferlichen Minister, bie Protestirenden umzustimmen, waren erfolglos. Die sächsischen Gesandten vertheilten öffentlich unter den Reichsständen Luthers Schrift über die Concilien, in welcher dieser in seinem gewohnten Tone über Papst und Concil sprach. Bald nacher verbreiteten die Protestirenden auf dem Neichstage Luthers Buch: "Wider das Pabstum zu Nom vom Teuffel gestifft", dessen roher und unfläthiger Inhalt dem der Schrift vorgesetzen obscönen Titelblatt entsprach.

Nichtsbestoweniger beauftragte ber Raiser ben Rurfürsten Friedrich von ber Bfalz, mit seinen Glaubensverwandten zu verhandeln.

<sup>1</sup> Bucholtz V, 42 f. <sup>2</sup> A. a. D. <sup>3</sup> R. A. Menzel III, 357 f.

Trotz ber Ankündigung des Pfälzers, ,ber Raifer würde verschaffen, daß sie (die Protestirenden) ganz ohne Präjudiz auf dem Concil verhört und ihre Gesandten wohl vorgeleitet würden', erhielt er keine bessere Antwort als die Minister des Kaisers.

Ueber ben Reichsabschieb murbe bis in ben Hochsommer 1545 binein verbandelt. Erft am 4. August konnte berfelbe publicirt merben. Da ber Kaifer, biek es in bemfelben, aus päterlichem Gemuth zum beis ligen Reich deutscher Ration nichts Höheres suche und begehre, als den Zwiespalt ber beiligen Religion zu christlicher Einigkeit und gleichem Berftand zu bringen, fo fei er mit großer Beschwerbe und trots ber ihm zugestokenen Leibesichwachbeit zu biesem Reichstage gekommen, habe aber menige Reichsstände in Berson und bie Botschafter ber übrigen ohne hinlängliche Bollmacht vorgefunden. Es fei hiernach nicht möglich gewesen, bie nothwendige Union, Reformation und Bergleichung auf biefem Reichstage jonderlich zu fördern, er habe baber für nüklich erachtet, benselben auf ben beiligen Dreikonigstag nach Regensburg zu erftrecken und zu verlegen, baselbst auch abermal ein christlich Gespräch und Colloquium von etlichen frommen, gottesfürchtigen Gelehrten, guter Gemissen, schiedlichen, ehr= und friedliebenden Berjonen in geringer An= zahl halten und bem Reichstage vorgeben zu laffen. Der Raifer behielt fich vor, einen ober mehrere Bräsidenten bes Gesprächs und bie vier fatholischen Colloquenten zu ernennen; bie Stände Augsburgischer Confession follten eben fo viele Colloquenten ermählen und bem Raifer namhaft machen. Dieje sollten am letten Rovember in Regensburg eintreffen und soaleich die Sachen und Bunkte der streitigen Religion mit Gott angreifen, sich auch in allem, mas ber heiligen Schrift gemäß sein und ber Rirche zum Guten und zur Abstellung ber Migbräuche bienen mochte, christlich und freundlich vergleichen, hierin allein auf die Ehre Gottes und mahre driftliche Union und Reformation ber Rirche feben und fich barin nichts irren noch verbindern lassen. Ueber das Graebnik sollten fie an ben Raifer und an bie Stände auf bem tünftigen Reichstage berichten, damit ber erstere bie veralichenen und unverglichenen Artikel mit ben Ständen ferner vergleichen, bedenken und ermägen möge, mas ju handeln und zu thun sei, damit alle Sachen zu freundlicher, christlicher und vollkommener Einigkeit und Vergleich gebracht werden möchten. Um nun im hl. Reich beutscher Nation Friede, Ruhe und Einigkeit besto beffer zu erhalten, murbe sowohl ber Landfriede, als auch alle und jede Friedstände und Abschiebe, wie bie Stände folche allenthalben angenommen, ober wie der Raijer folche von Obrigkeitswegen verordnet und geset habe, erneuert und bestätigt.

Karl hatte sich burch bie Wormser Unterhandlungen überzeugt, daß eine Beschickung des Concils durch die Protestirenden in keiner Weise zu erwarten sei. Sie blieben bei ihrer Protestation. Da indessen bas Concil ordnungsmäßig, nach den herkömmlichen kirchlichen Formen berufen war, wie es die Protestirenden früher selbst gefordert hatten, so hinderte ihre Weigerung, in Trient zu erscheinen, das Concil nicht, sich für ein allgemeines zu erklären.

Am britten Abventsonntage (13. December) des Jahres 1545 warb endlich das Concil in Trient eröffnet. Es war nach der Ansicht des Raisers die Erfüllung der Forderung, welche die Fürsten des neuen Kirchenthumes in der Augsdurger Confession erhoben, die Erfüllung der bringenden Bitte, welche er selber unablässig dem Papste gestellt, die Erfüllung endlich der heißesten Sehnsucht des größten Theils der Christenheit. Die Weigerung der protestirenden Fürsten, das Concil zu beschicken, wie das gesammte Benehmen der Neugläubigen in Worms, überzeugten ben Kaiser endlich völlig, daß auf gütlichem Wege die erstredte Religionseinigung nicht zu erlangen sei.

Rarl erkannte, daß er dem Ziele, welches er von Anfang an unablässig erstrebt, der Einigung des kirchlichen Spaltes, mit jedem Jahre ferner stehe. Der Gedanke, den er lange zurückgedrängt, nämlich, daß den protestirenden Reichsständen mit Gewalt beizukommen sei, gewann in seiner Seele Ranm. Vernehmen wir hierüber seine eigenen Worte, wie er sie in seinen Memoiren niedergelegt <sup>1</sup>.

.Er (ber Raiser) traf (im Mai 1544) in Deutschland ein mit ber Absicht und bem lebhaften Berlangen, um dem, mas ba vorging, abzu= helfen, mas er jest vermittelst eines guten Abkommens leichter zu bewertstelligen hoffte, weil er mit bem Rönige von Frankreich in Frieden und tein Anschein vorhanden mar, daß ber Türke Deutschland angreifen werbe. Beil er aber ben aroken Hochmuth ber Brotestanten kannte und ihre halsstarrigkeit mahrgenommen hatte, fo fürchtete er, man möchte boch nicht zu irgend einem befriedigenden Erfolge gelangen. Er hatte ftets, wie viele Andere, bie Ueberzeugung, es fei unmöglich, biefe hartnäctigkeit und eine fo große Macht, wie bie, welche bie Protestanten hatten, auf bem Bege ber Strenge zu beugen; baber mar er unichluffia uber bas. was er thun könnte in einer Angelegenheit, welche in Ordnung ju bringen rathsam und wichtig war. Aber Gott, welcher bie, welche ihre Buflucht zu ihm nehmen, nie im Stiche läft, felbst wenn sie es nicht verdienen, begnügte fich nicht bamit, bem Raifer bie Gnabe zu erweisen, ihm Gelbern fo fcnell zu verschaffen; bie Bahrnehmung beffen, mas fich zutrug, öffnete bie Augen bes Raifers und erleuchtete feinen Berftand bermaßen, daß es ihm nicht bloß nicht mehr unmöglich vortam, burch Bewalt einen folchen hochmuth zu banbigen, fondern daß bieß im Begen-

1 Aufzeichnungen Raiser Rarls V. übersetzt v. Warntönig S. 86 f.

theil sehr leicht erschien, wenn er es unter günstigen Umständen und mit geeigneten Mitteln unternähme. Weil diese Angelegenheit von so großem Belang und von so schwerem Gewichte war, so wollte er beren Entscheideng nicht auf sich allein nehmen und theilte sie bloß (wegen bes nöthigen Geheimhaltens der Sache) einigen seiner treuesten Minister mit, welche auch genaue Kunde bessen besaßen, was sich ereignet hatte. Ihre Meinungen sielen mit der Sr. Majestät zusammen, allein der Kaiser schob deren Aussführung in der Hossing auf, dieselbe könnte demgemäß sein, was auf dem Reichstage zu Worms beschlossen würde, und in der Voraussicht, daß man, im Falle die Ordnung in Deutschland auf dem Wege der Güte und des Friedens nicht herzustellen wäre, sich ge= nöthigt sinden könnte, zu den Wassen und zur Anwendung der Gewalt zu schreiten, je nach den eintretenden Umständen und den sich bietenden Beranlassungen.

"Der Kaiser setze, wie schon bemerkt, seine Reise nach Worms fort, wo er wenig Fürsten des Reiches antraf, aber viele Bevollmächtigte oder Commissarien, mit welchen er zu unterhandeln begann, indem er weiter fortführte, was in einer schon früher in dieser Stadt gepflogenen Berathung beschlossen war. Allein die Saumseligkeit und Kälte, welche sie in diesen Verhandlungen an den Tag legten, ließen deutlich sehen, in welcher Absicht und in welchem Geiste sie mit diesen Angelegenheiten sich befaßten. Dies wahrnehmend, theilte der Kaiser seinem Bruder, der auf den Reichstag gekommen war, als einem Bruder und als einem bei dieser Angelegenheit sehr betheiligten Fürsten mit.

"Mit bem Gifer nun, ben biefer allen ben Dienst Gottes betreffenden Angelegenheiten zuwandte, und von dem großen Verlangen beseelt, so großen Uebelständen abzuhelfen, fand er, indem er die Halsstarrigkeit ber Protestanten sah und baß man nur geringen Erfolg ober gar keinen er= zielen würde vermittelst Maknahmen ber Gute, bas Borhaben bes Raifers wohl begründet und ausführbar, und stimmte demselben zu. Der Kaifer zog in Betracht, daß bie Zeitverhältnisse und bie Gelegenheit günstig, und zur Ausführung bieses Planes geeignet maren, und bag es zu biesem Behufe angemellen und nothwendig märe, daß der Bapft babei mitmirkte und mit feiner geiftlichen und weltlichen Gewalt beiftunde, indem er mehr als irgend sonft Jemand verpflichtet sei, so großen Uebeln ein Ziel zu feten und Ubhulfe zu bringen. Ihre Majestäten beschloffen baber biefes mit einander, bessen Gebeimhaltung beschwörend und unter ber Bedingung, bak, follte bas Geheimnik nicht bewahrt werben, sie an bas, mas ver= rathen worden, nicht gebunden sein sollten, und sie setten fest, ihren Entschluß bem Carbinal Farnese, Entel und bamaligen Legaten bes Papftes Paul, mitzutheilen, ber gerabe in ber Stadt Worms ankam. Demgemäß und nach geleistetem Eibschwur und Annahme ber oben erwähnten Bedingung ließen sie ihn wissen, baß, wenn Se. Heiligkeit, wie gesagt, ihnen ben Beistand seiner geistlichen und weltlichen Gewalt angebeihen lassen wollte, Ihre Majestäten in Anbetracht, daß die Mittel ber Güte und ber Eintracht erfolglos wären, und daß der Starrsinn und ber Trotz ber Protestanten mit jedem Tage mehr zunähmen, in bem Grade, daß man diese nicht länger ertragen könne, es unternehmen würden, Gewaltmittel anzuwenden, und ber Halsstarrigkeit und Unverschämtheit berselben entgegentreten würden. Der Cardinal Farnese ward durch diese Eröffnung so erschreckt, daß er, obgleich er früher gescht hatte, er besäße ausreichende Bollmachten, um über alles, was die Abhülfe der gegenwärtigen Uebelstände beträfe, zu unterhandeln, zu einer Beschlußnahme in dieser Angelegenheit nicht vorschreiten wollte.

Und als Thre Majestäten saaten, es mare, weil er sich nicht weiter auf bie Sache einlassen und keine Entscheidung auf fich nehmen wollte. am besten, in aller Schnelle Se. Heiligkeit zu beiragen burch einen Eilboten, ber ihm bie Antwort zurückbrächte, fo wollte er in biefer Beziehung burchaus nichts thun, sondern felbft ber Bote fein, und erklärte, er werbe mit gehöriger Emfigkeit zu Berte geben; in ber That mar bieje fo, wie es für eine Berjon von biejem Anfeben fich ziemte, aber keine solche, wie sie bie Wichtigkeit ber Angelegenheit erheischte. Das Erste, mas er nach seiner Ankunft in Rom that, mar, baß er seinen Eid misachtete und bie von ihm auferlegte Bedingung. Denn Se. Beiligkeit berief sofort ein Consistorium, in welchem es immer einander entgegenstehende Meinungen und Barteien gibt, und theilte barin bie Unträge bes Raisers mit. Se. Seiligkeit ermählte denselben Carbinal Farnefe zum Legaten, und zum Bannerherrn (Gonfaloniere) ober General der Kirche den Herzog Ottavio, jeinen Bruder. Man ernannte fofort die übrigen vornehmften Feldhauptleute und ließ die Trommel rühren, um Leute zusammenzubringen, sie auffordern, an biefem beiligen Kriegszug Theil und Genugthuung zu nehmen für Roms (einstige) Blünderuna.

"Indem Se. Majestät erwog, daß, als der oben erwähnte Vorschlag bem Cardinal Farnese gemacht wurde, man schon nahe an Johanni war und daß nach Maßgade der dem Cardinal möglichen Eile die Antwort zu spät ankommen würde, um in einer schon zu sehr vorgerückten Jahreszeit die für eine so wichtige Angelegenheit nothwendigen Vorgerückten gahres zu machen, und auch voraussetze, daß das Geheimniß nicht bewahrt worben, sandte sie einen Eilboten an Se. Heiligkeit, um ihr vorzustellen, daß bieses Jahr der Plan nicht zur Ausstührung kommen könne, es aber nothwendig sei, daß man das Seheimniß wohl bewahre; benn sonst würde sie sich nicht an die gemachten Anträge für gebunden halten. Da das Seheimniß verletzt und die Protestanten benachrichtigt waren, so glaubte der Kaiser sich dergestalt benehmen zu müssen, daß sie dem sich verbreitenden Serüchte keinen Glauben schenkten. Der Kaiser sah auch, daß man auf dem genannten Reichstage nur Zeit verlieren werde (er wollte jedoch denselben hinausziehen, dis er Kenntniß von der Ent= schließung des Papstes erhalten haben würde), und beschränkte sich auf kurze trockene Mittheilungen, indem er die Verhandlungen auf einen für das nächste Jahr nach Regensburg ausgeschriebenen Reichstag ausseste.

Der Gebanke, die Protestanten mit Waffengewalt zu bekämpfen, ging also nicht vom Papst, sondern vom Kaiser selbst aus, ward von seinen treuesten Räthen gebilligt, von seinem Bruder acceptirt. Es wurde von ihnen dem Papst der Vorschlag des Bündnisses gemacht, ein Plan, den dieser mit Freuden ergriff und, sich über die auch von seinem Legaten geschworene Geheimhaltung hinwegsetzend, zum großen Schrecken des noch nicht gerüsteten Kaisers eclatanter Weise auszusüchren beeilte. Karl ging im August nach den Niederlanden zurück, mit dem Entschluß, erst künstiges Jahr seinen Plan auszusüchren, sah sich aber, weil das Geheimnig verrathen war und bei den Protestanten die größte Aufregung verursacht hatte, zu dissimuliren genöthigt. Er gesteht dieß ohne Bedenken in seinen Auszeichnungen ein.

Die Brotestanten lieften ihn nämlich burch Gesandte über feine Absichten Er berichtet, daß er sich gerade in Mastricht befunden habe 1, befragen. als bieje bei ihm angekommen und gesagt hatten, fie maren benachrichtigt, baß Se. Majestät mit Waffengewalt nach Deutschland täme, eine Reuerung, welche bem größten Theil biefes Landes ein großes Mergerniß verursache. Sie ftugen ihren Auftrag auf ein Gerucht, welches feinen Ur= fprung in bem hatte, mas bas Jahr vorher in Rom vorgegangen mar zur Zeit ber Reife bes Carbinals Farnefe, und in ber Antunft mehrerer Gefandten, welche Se. heiligkeit an ben Raifer in ben Rieberlanden und nach Utrecht geschickt hatte. Der Raiser wollte ebenso wenig mit biesen. bie er fortgesetter Unvorsichtigkeit beschuldigt, abschließen, wie er auch ben Abgeordneten ber Fürften antwortete, ,baß sie sich mit ihren eigenen Augen überzeugen könnten, daß er keine größere Begleitung mit sich brächte als gewöhnlich; baß er ben Bunich hegte, bie Angelegenheiten Deutschlanbs vielmehr auf dem Wege bes Friedens und ber Eintracht in Ordnung zu bringen als auf bem ber Gewalt und ber Zwietracht, und bag folches eine ausgemachte Sache mare, ganz feinen Gefinnungen und Bunfchen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es war ben 21. März 1546. Säberlin, Teutsche Reichshiftorie XII, 676.

gemäß, benn er hätte nie die Waffen anwenden wollen, als wenn er ers kannt hätte, daß er auf alle andern Mittel hätte verzichten müssen und genöthigt gewesen wäre, von benselben Gebrauch zu machen'.

Rarl betrachtete sein Benehmen als eine erlaubte Kriegslist, benn ber Krieg gegen die protestirenden Reichsstände war ja beschlossen und sollte begonnen werden. Allein vorher sollte noch vermittelst bes nach Regensburg angesagten Religionsgesprächs ein letzter Versuch der Ver= ständigung gemacht werden.

304

.

## VIII. Das zweite Regensburger Religionsgespräch.

## (1546.)

Die Ausssichten für das im Wormser Reichsabschiebe angekündigte neue Gespräch ,zu Vergleichung ber Religion' waren ungünstiger benn je zuvor.

Nahe an fünf Jahre waren verstoffen, seitdem man den Versuch, sich vermittelst eines Gesprächs in der streitigen Religionssache zu ver= gleichen, gemacht. Die Stimmung hatte sich seitdem auf beiden Seiten sehr wesentlich verändert: beide Theile hatten keine rechte Hoffnung mehr, daß man vermittelst solcher Besprechungen zu einem Resultat gelangen werde.

Die Stellung ber Katholiken war äußerst schwierig, ba bas Concil in Trient inzwöschen eröffnet worden war. Die baierischen Herzoge zeigten sich dem Gespräch sehr abgeneigt <sup>1</sup>. Man wird sich darüber nicht wundern. Aber auch von den übrigen katholischen Fürsten erhielt der Kaiser fast nur ablehnende Antworten.

Der neue Mainzer Erzbischof, Sebastian von Heusenstamm, war von Karl V. aufgesorbert worden, seine Theologen nach Regensburg zu senden. Er antwortete: "Karl werde wohl wissen, daß die katholischen Stände bloß eingewilligt, sich dem Colloquium nicht zu widersetzen, und daß sie aus gewichtigen Gründen beschlossen, keine Colloquenten zu er= nennen; man werde daher auch leicht einsehen, wie viel er sich und seiner Rirche schaben könne, wenn er sich von den übrigen Katholischen sonere. Seinen Weihbischof, der vermalen sich zu Trient auf dem Concilium besinde, habe er selbst nöttig und bereits abgerussen, um die bischöflichen Functionen statt seiner zu Hause zu verrichten; sonst kenne er keinen ein= zigen Theologen in seinem ganzen Erzstift, der zu einem so wichtigen Geschäfte tauglich sei; wenn aber dem Kaiser einer bekannt sei, habe er nichts dagegen, wenn er ihn dahin vermögen könne, sich diesem Werke zu unterziehen.'<sup>2</sup>

<sup>1</sup> Binter, Gesch. ber evang. Lehre in Baiern II, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. J. Schmidt, Gesch. der Deutschen I, 38 f. (aus dem Wiener Archiv).

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Der Salzburger Erzbijchof antwortete noch in ungleich härterer Beife. "Er habe,' ichrieb er bem Raifer, bei allen Religionshandlungen ben Grundfat, nichts ohne Willen bes Bapftes ober feiner Legaten und Runtien zu thun, und eben baber habe er auch ben letten Wormier Abschied nicht angenommen Bas das jetzige Colloquium insonderheit betreffe, habe er fich mit ben fürnehmsten Bischöfen feiner Broping berathichlagt, und dahin verolichen, daß sie sich desselben nicht follen an= nehmen, fürnehmlich aus der Urfach, daß sie aus bem Reichsabichied nicht verstehen mögen, baft von Seiten bes Papstes jemand zugegen sein werbe, und, wenn fie fich bennoch in handlung einließen, fie es gegen ben Bapit nicht müßten zu perantworten. Ru bem allen seien ihm Schreiben pon Trient gekommen, baß bas Concilium balb follte eröffnet werben. welches zu besuchen er nicht umgeben möge: und die Versonen, die dazu tauglich und geschickt, beren boch, wie allenthalben in beutscher Nation jetzt an Theologen Mangel sei, wenige zu finden, musse er baselbst hin brauchen.<sup>4</sup>

In den ftreng kirchlichen Kreisen war man, seitdem der von den-Bertretern der Mittelpartei in Verbindung mit dem Kaiser im Jahre 1541 in Regensdurg gemachte Reunionsversuch völlig gescheitert war, mehr denn je den Neligionsgesprächen abgeneigt. "Ich höre," schrieb der Jesuit Peter Faber am 12. März 1546 an einen Kölner Freund, "daß man zu den Colloquien zurückgekehrt ist. Allein nicht in dergleichen Verhandlungen ist das Heilmittel zu suchen. Wehr als einmal hat sich das schon gezeigt." Faber meint, es sei widerssning, an der Glaubenslehre, statt an den schlechten Sitten zu reformiren. "Warum," fragt er, "kehren wir nicht mittelst ber Lehre, die alt und neu ist, zu den früheren Werken der ersten Zeit und der hl. Bäter zurück? Aber diese Worte nutgen nichts, besser ist. zu schweigen und zu weinen.'2

Sogar von Seiten ber Colloquenten selbst wurden bem Kaijer Schwierigkeiten bereitet. Julius Pflug, zu dem Karl ein besonderes Vertrauen hatte, und ben er aus diesem Grunde bat, die Stelle eines Präjibenten anzunehmen, lehnte dieß wegen seiner schwächlichen Gesundheit ab. Den wahren Grund gab er in einem Schreiben an den kaiserlichen Secretär Obernburger an. "Ich muß gestehen," schreibt er, "die Katholiken sind in dieser Sache äußerst übel daran. Sie mögen einen Vergleich eingehen oder nicht, so werden sie sich gleicher Gesahr aussexen. Wenn sie ihn eingehen, so wird solches nach der gegenwärtigen Lage

1 Schmibt I, 39 f.

<sup>2</sup> P. Faber ad R. P. Gerardum Hammontanum Carthusiae Coloniensis Priorem. Madrid. 12. März 1546, bei Reiffenberg, Hist. soc. Iesu ad Rhenum inferiorem. Mantissa diplomatum p. 13. taum anders als auf unbillige, ber katholischen Religion widrige Bebingungen geschehen; werden sie ihn nicht eingehen, so ist Gesahr, daß es zu den Waffen komme; benn daß etwas dergleichen bevorstehe, ist eben nicht undeutlich zu errathen. Da nun eines von beiden unvermeidlich scheint, wünschte ich äußerst, nicht mit unter der Zahl der Colloquenten begriffen zu sein, indem, wenn ich auch der Kirche und dem Baterland nicht nüglich sein kann, ich ihnen doch auch nicht schaden will.<sup>4</sup>

Wenn alle beutschen Theologen so patriotisch wie Pflug, ber noch bazu bei einem eventuellen Kriege bes Kaisers sein Bisthum zu gewinnen hoffen konnte, gebacht hätten, so würde die Geschichte bes beutschen Volkes einen ganz anderen Verlauf genommen haben. Leider war dieß nicht ber Fall, am wenigsten auf Seiten ber Protestirenden.

Den ftreng Lutherischen erschienen die Religionsgespräche ebenso ver= tehrt als überflüssig: nach ihrer Ansicht konnte es sich für die Alt= gläubigen nur darum handeln, das von Luther verkündete "Evangelium" einsach gläubig anzunehmen. Dieß war ungefähr die Stimmung des stächsischen Kurfürsten und seiner Theologen.

Man findet biese Stimmung am besten wiedergegeben in bem Berichte Majors über bas Regensburger Religionsgespräch. Bleich 211 Unfang besselben erklärt Major ganz offen, es sei keine Bergleichung in Religionssachen zu hoffen, benn wenn bie Ratholiken sich auch eine Zeit lang freundlich stellten, fo stehe boch all ihr Bert, Sinn und Gedanken bahin, daß sie ihres Baters, des Teuffels Lust, das ist Lügen und Mord ftiften und vollbringen mögen'. In Neligionsfachen, erklärt Major weiter, gebe es ,kein Flicken ober Biegen, bann je allen Menschen auff Erben burch bas erste und ander Gebot Gottes ernstlich und bei Gottes Zorn und emiger Straff und Bein geboten mirb, baß mir hören, folgen und thun sollen, mas uns die Göttliche Majestät in feinem Wort befihlt, und sol hier an kein Engel im Himmel, noch kein Creatur auff Erben, es fei Kanser ober König, Bapst ober Concilium, ober mas es wolle, mich verhindern, ja barüber ehe Leib und Leben laffen, ehe ich von Gottes Wort solt weichen, wie wir an den h. Propheten, Christo, an den Aposteln und heiligen Märterern faben: baß aber unfer Lehre die rechte reine Göttliche Lehre fei, welche Gott ber Welt burch bie Propheten und Aposteln gegeben und geoffenbaret, und daß ihre (der Ratholiken) Lehre, wie sie S. Paulus nennet, Teuffels Lehre fei, bieweil sie bie Ebe, welche Gott felbst gestifftet und geordnet, und die Speise, die Gott ge= ichaffen hat, zu nemen mit Danchjagung, ben Gläubigen verbieten, und andere greuliche ungahliche Abgötterei und Gotteslästerung mit Schwerdt und Reuer vertheidigen, bas muffen fie bekennen und könnens nicht verleugnen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schmidt I, 40 f.

sie geifern, speien, schreien und schreiben auch was sie wollen, so ligt boch beider Lehre und Werk ba vor Augen. Da richte nun uber, wer Berstand hat und richten kan, und ist hierüber keines Concilii ober Colloquii ober einiges Erkäntnüß mehr von nöthen. Da beider Lehre nun, Gott Lob, also klar und hell an Tag gegeben, daß barüber alle Gottsförchtige, so ein ziemlichen Christlichen Verstandt haben, leichtlich richten können, welches Gottes oder des Teuffels Lehre und Diener sind, und gilt nun hinfort nicht mehr Disputirens, Colloquirens oder Vergleichens, sondern allein Weichens, daß sie , die Papisten, Gott dem Herrn die Ehre thun und bekennen, daß sie geirret und nemen mit Freuden die Wahrheit Gottes an, durch welche sie ihres Irrthumbs uberzeuget und uberwiesen sind.

Johann Friedrich schrieb selbst Ende des Jahres 1545 an den Landgrafen: "Was das Colloquium belanget, haben wir nie dafür ge= halten, das solichs ainichen oder großen nutzen bringen oder schaffen mochte, sondern hatten am liebsten gewolt und gesehen, daß dasse baffelbig gentslich verblieden were, wie wir denn unsern Nethen gen Wurms der= selben notturstigen bevelch gethan. Weil aber der mehrer teil uff berurt Colloquium gedrungen und dasselbig vorgut angesehen, so hat es unsers teils auch nit mugen geendert werden. Aber wie E. L. schreiben, so wirdet die Zeit und ersahrung solchs geben. So ist man auch das in vorigem Colloquio wol wenß geworden. Was aber darzu dienstlich und fordersam sein mocht, zuverhindern, darauff unser aller verderben, auch verdruckung unser Neligion haften will, daran haben wir bischer nit er= winden lassen, sol auch hinfurder vermittelst gotlicher hilff nit mangel jein.<sup>4</sup>

Des diplomatischer angelegte Landgraf von Seffen dachte indeffen anders. Fortwährend von dem aalglatten Butzer berathen, war er wieder einmal für eine gewisse Nachgiebigkeit.

"Könne man,' schrieb Philipp schon am 4. August 1544 an seine Theologen, "bie Justification, Sacrament under beiderlei gestalt und di prister ehe bei dem andern teil erhalten, so deucht uns das der Almechtig der andern articul halben mit der Zeit auch wurde gnad verleihen.'<sup>3</sup>

Butzer, mit der Entwicklung des neuen Kirchenthums überhaupt unzufrieden, brachte in einem Schreiben, welches den Wittenberger These logen zur Erwiederung mitgetheilt wurde, seinen schon früher vorgelegten Plan einer "beutschen Universal-Reformation" in Vorschlag.

Die Wittenberger waren hiermit jedoch in keiner Weise einverstanden, Sie verstünden dieß,' hieß es in ihrem "Bedenken auf Buceri Schreiden', nicht anders, benn daß sie von ihrer Lahr und Confession weichen sollten,

308

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hortleber I, S. 573 u. 574. <sup>2</sup> Neubeder, Urfunden S. 736.

<sup>3</sup> Rommel, Urfunbenband zur Geschichte Philipps bes Großmüthigen S. 107.

und beide Lahr, Päpstliche und andere, in eine mengen. Das würde eine neue Zerrüttung, und unserer Kirchen Zurstörung machen.' 1

Durch bie Eröffnung des Trienter Concils befanden sich die Protestirenden in einer nicht geringen Verlegenheit: sie hatten jeht zu wählen zwischen der Theilnahme am Concil und an dem neuen Colloquium. Sie entschieden sich für das nach ihrer Ausicht kleinere Uebel, für das Religionsgespräch.

So erklärt es sich, baß der sächsische Kurfürst sich am 17. September mit dem Laubgrafen bahin verglich, daß Melauchthon, Buter, Schnepf und Brenz Collocutoren sein sollten.

Dieß hielt indeffen ben Kurfürsten nicht ab, nach neuen Vorwänden zu suchen, um ber unliebsamen Verhandlung auszuweichen.

Er verlangte beghalb von seinen Theologen ein neues Gutachten über bas Gespräch.

Dieje entwickelten ihm: . Gin Anderes fei es, ein folches Gespräch begehren, ein Anderes, in ein vom Kaifer begehrtes milligen. Wenn ber Raifer schweige, follten bie Evangelischen auch fchmeigen. Gie scheueten zwar bie Arbeit nicht, vielleicht möchten auch einige fich gern in Disputation einlassen. Allein es fei bekannt, bag ber Gegentheil in ben klariten Artikeln nicht weichen wolle. So gebiete Christus, bas heiligthum nicht por bie hunde zu werfen, und bie Sophisten suchten nur burch fallche Gloffen bem Raifer und andern einen Dunft vor bie Augen zu machen und im Arrthum zu ftärfen. Wiewohl fie auch in bem Artifel von ber Rechtfertigung nicht ben geringsten Vorwand hätten, fo murben fie boch in andern, 3. B. von ber Meffe, Abendmahl, Conciliis, Gelübden, Anrufung ber heiligen, viele Sprüche, obwohl sie sich nicht schickten, an= führen, und die langwierigen, unfläthigen grrthumer murden bie Wahrheit überschreien. Nuch auf unserer Seite sei es schwer, in so michtiger Sache es allen recht zu machen. Biele feien nachläffig. Sie vermöchten nicht einzuleben, mas für ein Kirchenregiment bei den Nachkommen fein werbe, baber münschten sie, daß man gemeinschaftlich etwas barüber festfetzen möchte. Wenn dieß unterbleibe, müßten sie bie Sache Gott em= pfehlen und inzwischen thun, mas sie könnten, indem sie ben Fürften heimstellten, ob fie bie Laft bes Rirchenregimentes behalten ober mit bem Raifer und ben Bischöfen fich vertragen wollten' 2.

Johann Friedrich hegte namentlich gegen Butzer ein sehr starkes Mißtrauen: am liebsten hätte er ihn ganz von dem Gespräch fern ge= halten.

Am 17. November schrieb er an seinen Kanzler: "Er wolle lieber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seckendorf lib. III sect. 35 p. 620.

gar Niemanden zur Neligionshandlung schicken, und ganz von dem Bündnisse zurücktreten, als zugeben, daß der Sache geschadet werde'.

Es gelang jedoch Melanchthon, ben Rurfürsten vor ber Hand in Betreff Buthers zu beruhigen, indem er ihm vorstellte, daß Schnepf und Brenz ber Nachgiebigkeit des ihnen verhaßten Buther schon das Gleich= gewicht halten murden 1.

Die wahre Gesinnung Kursachsens erhellt am besten aus einem Schreiben des Dr. Brück an Johann Friedrich, datirt Wittenberg, den 13. December 1545.

"Ich gedenk," schreibt ersterer, "daß es gut sein sollte, baß E. Chf. G. bie Ihren nicht alsbalb schicken, denn dieweil nicht Hoffnung zu haben ist einiger fruchtbaren Handlung, die aus dem Colloquio entstehen möchte, sondern daß man mit mehrerem Unglimpf würde daraus kommen nüssen, so möchte wohl so gut sein, es verstieße sich an den ungleichen Schickungen als am Gespräch selbst. Denn des Kaisers Colloquenten werden gewißlich nicht so bald ankommen. Darüber möchte der von Wittenberg oder auch andere wunderlich werden, und die Ihren wieder absordern, daß sich das Colloquium dadurch möchte zerstoßen, und können doch gleichwohl Ew. Chf. Gn. die Ihren lassen einen Spazierweg gen Regensburg thun, doch nicht im Ernst."<sup>2</sup>

Die Meinung des Dr. Brück ging also bahin, es gar nicht zu einem Gespräche kommen zu lassen, vielmehr dasselbe sogleich jetzt zu vereiteln.

Unders die Wittenberger Theologen felbst, welche übrigens betreffs ber Zerreißung des Gesprächs mit Dr. Brück vollständig einverstanden waren <sup>3</sup>.

"Erftlich," heißt es in einem von Luther, Bugenhagen, Pommer und Melanchthon unterzeichneten Gutachten aus der zweiten Hälfte des Januar 1546, "achten wir nach gelegenheit dieser zeit, es werde gar kein Colloquium furgenomen werden. Denn dieses Colloquium ist allein zu einem schein angesetzt, daß der von Brunschwig in mitler zeit raum hatte, sich zu risten. ... Zum anderen im fall aber, daß gleich ein Colloquium solt angesangen werden, so der keiser seine theologen von Kollen und Böven dazu verordnet, wird es ein kurze disputation und wird sich bald in solchen groben artikeln stoßen, daß wir mit seer großem glimpf von inen ufstehen mit einer ernsten christlichen protestation, darin ir grobe halsstarrigkeit wider offentliche warheit angezeigt werde. Und wer zuvor bey solchen sachen gewesen, des von erbsund und von der justification. ... Item so komet man bald im ansang uf den artikel von der kirchen

<sup>1</sup> C. R. V, 905. <sup>2</sup> C. R. V, 905. <sup>3</sup> C. R. V, 893.

310

und autoritet ber concilien, da lassen sie nichts nach. So ist bagegen in keinem weg einzuraumen, daß die concilien nicht irren mögen. Und ist in summa nicht schwer, die disputation mit glimpf umbzu= stoßen, wenn man einen ernst zeigen will<sup>1</sup>.

Melanchthon sprach sich in einem besondern Gutachten noch näher darüber aus, welche Lehre man als Anlaß zur Zerreißung bes un= angenehmen Gesprächs nehmen solle.

Man erinnert sich, daß Melanchthon schon während bes ersten Regensburger Gesprächs die Meinung geäußert, es sei das Klügste, die Berhandlungen bei der Rechtfertigungslehre abzubrechen, weil sie (die Neugläubigen) in diesem Artikel die öffentliche Meinung am meisten für sich hätten. Auf diesen Gedanken kam er jetzt zurück.

"Darum,' sagt er in dem erwähnten Gutachten, "so man das ganze Colloquium will umstoßen, ist's am nühlichsten, alsdald in selbigem Artikel (*justificationis*), ber nun in Deutschland und bei allen Gottfürchtigen bekannt und werth gehalten ist, dem Colloquio ein Ende zu machen mit einer Protestation: dieweil der Gegentheil zu diesem öffent= lichen Artikel sich nicht wollte weisen lassen, so werde vergeblich sein, weiter zu schreiten.<sup>2</sup>

Rach biefen Aeußerungen ist es unzweifelhaft, daß die maßgebenden Persönlichkeiten der protestantischen Partei, Fürsten und Theologen, von Anfang an den festen Willen hatten, daß es in Regensburg zu irgend welchem Vergleich nicht kommen sollte.

Höchst charakteristisch für die absolut unversöhnliche Gesinnung Lu= thers ist es, baß er gegen Melanchthon noch immer mißtrauisch mar, ob= wohl biefer in ben denkbar klarsten Worten gerathen, bas Colloquium mit einer förmlichen Brotestation bei bem Artikel von ber Juftification abzuschneiden. Rurg vor der Abreise der Wittenberger Theologen schrieb er an den Ranzler Dr. Brück wie an ben Rurfürsten und bat fie bringend, boch nochmals reiflich zu erwägen, ob Melanchthon zu bem nichtigen und vergeblichen Gespräch geschickt werden solle. "Sie haben keinen Mann,' meinte er, der werth ist, mit Melanchthon zu bisputiren. Doctor Major ist übrig Manns genug. So sind Schnepf und Brenzius auch babei; bie sich nichts werben nehmen laffen, und wenn sie schon wollten, so könnten sie boch nicht, benn man wird uns auch fragen. Wie müßte man thun, wenn Melanchthon frant ware ober flurbe? Er ift auch in Wahrheit krank, wie ich bann froh mar, bag ich ihn neulich aus bem Mansfelbischen wieber heimbrachte. Wer wollte aber rathen, baß man ihn in Gefahr steckte, baburch Gott versucht murde, und uns

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Burtharbt, Luthers Briefmechfel S. 488. <sup>2</sup> C. R. VI, 15.

hernach zu spät der Reuel anstieße! Die jungen Doctores müssen auch hinan und nach uns auftreten lernen. Kann Doctor Major und andere predigen und lehren, so können sie auch mit diesen Sophisten disputiren, wie sie dann ja täglich wider den Teusel sechten müssen.<sup>4</sup>

Diese Vorstellungen Luthers wirkten. Es gelang ihm, die Theil= nahme Melanchthons an dem Religionsgespräche zu hintertreiben. Uebri= gens war Melanchthon damit nicht unzufrieden <sup>2</sup>.

Dr. Major und ber Jurist Zasius reisten nun als Vertreter bes sächstischen Kurfürsten allein nach Regensburg. In ihrer Instruction war ihnen besonders eingeschärft, daß sie Butzern nicht gestatten sollten, eigene Meinungen vorzubringen.

Am 21. Januar trafen die beiden sächsischen Abgeordneten in Regensburg ein. Sie fanden die übrigen Collocutoren schon großentheils vor. Sie konnten dem Kurfürsten gleich von einer interessanten Unterredung des Bischofs von Eichstädt mit den übrigen Theologen der Protestirenden berichten.

Der genannte Bischof bewirthete dieselben am 14. Januar. Bei dieser Gelegenheit äußerte er, es würde das Beste sein, wenn sie nach Trient gingen, um den Andern, welche ihrer Meinung nach irrten, zu helfen, und dagegen auch sich selbst weisen zu lassen; der Kaiser werde verschaffen, daß sie sich nicht schlechterdings dem Concilium sollten unterwersen müssen. Er für sich wolle bei dem alten Mütterlein, der Kirche, bleiden.

Der Bericht von bieser Unterredung scheint einen tiefen Eindruck auf den sächsüschen Kurfürsten gemacht zu haben. Seine Theologen mußten ihm ein eigenes Gutachten über den Vorschlag des Eichstädter Bischofs aufsetzen. In demselden hießes: "Es steht aber die Summa darauf, ob wir in etlichen Articuln können weichen oder nicht. Nun ist wohl zu achten, dasselbige Weichen sev vornämlich zu verstehen von der Meß, Stift, Klöstern, päpstlicher Gewalt, und vielleicht hernach fast von allen Articuln. Wiewohl sie aber sprechen, man sev schuldig zu weichen, das man Andern auch zum Anfang der Reformation helfe, ist dieses unser Vebenken: non sunt facienda mala ut eveniant dona; man soll nicht die Wahrheit zuvor verläugnen, andern damit aufzuhelfen. Und so wir gleich auf diese ihre fansten Worte zu weichen willigten, so spotten sie boch unsrer hernach, und würden alle Frrthum bestätiget, und keine Reformation vorgenommen."

312

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seckendorf p. 621. C. R. VI, 10 sq. De Bette V, 774 f. 779.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Am 5. Februar schrieb Melanchthon an einen Freund: "Etsi iter ad conventum mihi Aula denunciarat, tamen postea me retinuit, ne proficiscerer. Non iudico subitam fuisse consilii mutationem. Sed quicquid est causae, abesse me ab illis fucosis actionibus gaudeo. C. R. VI, 26, vgl. p. 31.

"Zu Regensburg auf bem vorigen Tage anno 1541 fandte Naves ben Dr. Johann von Metz zu uns Colloquenten gleich mit dieser Ber= mahnung vom Weichen; nämlich also: Der Kaiser wäre geneigt zu einer Reformation, barum sollt man ihm die Hände bieten (benn diese Worte wurden gebraucht), und sollt etwas weichen, daß er mit uns sämtlich eine gemeine Reformation vornehmen möchte, und wir nicht diesen größen Rutz aller Nation hinderten 2c. Darauf murde geantwortet, wie gesagt ist: wir könnten bekannte Wahrheit, die sie zuvor verdammt hätten, nicht verläugnen. Ueber dieses alles, so sind biese Neben ganz general und gemeine vom Weichen, und so man die Auslegung und Specification hören sollt, wollen sie, man sollt alle streitigen Articuln fallen lassen.

"Wit haben uns klar beclarirt, worin wir zu weichen uns erbothen, nämlich, so bie Bischöffe rechte Lehr pflanzten, wollten wir ihnen unter= than seyn, und das Rirchenregiment helsen erhalten, wie zu Camin ge= schiehet. Wir haben aber noch nie vernommen, daß das Gegentheil an diesem Erbiethen gesättigt wäre, sondern er will, wir sollen alle streitige Articul wegwersen, und halten, was sie schließen wollen. Dieses zu thun, können wir nicht rathen, und wir als Privatpersonen sind entlich bedacht, die Articul rechter Lehre nicht zu ändern, wie wir auch dieselbigen nicht ändern können.

.Vom Concilio achten wir, daß unfere anäbigit und gnäbige Serren andere Bedenken haben werden, benn zuvor. Denn bas ist nicht zu rathen, daß man in des Concilii Satz und Spruch willigen soll. Ift aber jemand biefer Laft müche, Lehre zu erhalten, und will mit einem Schein sich auswirken (b. h. herausziehen), der thue solch Erbiethen auf sich (b. h. auf seine Gefahr). Wir für unsere Person haben nicht Scheu, fo wir von bem Raifer erforbert murben, und ber Raifer uns vertröftet, baß man uns hören sollt, im Concilio zu erscheinen, Grund unferer Lehre anzuzeigen, und wollen Gott die Fährlichkeit unferes Lebens befehlen. Denn wir suchen nicht unsere Bollust und Ehre, ober leibliche Güter, ober Macht in dieser Sache, sondern haben treulich, soviel Gott verlieben hat, rechte chriftliche beilfame Lebre belfen pflanzen. Gott zu Lob, und zu Erkänntnift unseres Heilandes Christi, und zu rechter Un= rufung; haben nicht Zweifel, biefer Spruch wird wahr bleiben: mas aus Gott, wird nicht vertilget.' 1

Es scheint, daß Johann Friedrich mit diesen Worten sich beruhigt hat.

Der genannte Bischof von Eichstädt war einer der Präsidenten des Gesprächs. Außer ihm hatte der Kaiser den Grafen Friedrich von Fürstenberg zum zweiten Präsidenten des Colloquiums ernannt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 44-46; vgl. Bucholt V, 71. R. A. Menzel II, 389 gibt irr= thümlich an, bie Unterrebung habe mit bem Bischofe von Würzburg stattgefunden.

Katholijche Collocutoren waren ber Spanier Peter Malvenda, ber Rheinländer Everhard Billick, Johann Hofmeister, Provinzial der Augustiner, und Johann Cochläus<sup>1</sup>, alle tüchtige Theologen und bei weitem entschiedener als die katholischen Theologen des ersten Regensburger Religionsgesprächs.

Den Genannten standen auf protestantischer Seite gegenüber: Buter, Major, Brenz und Schnepf.

Um 27. Januar wurde bas Religionsgespräch eröffnet. Sofort begann ein unerquickliches Streiten und Zanken über Förmlichkeiten <sup>2</sup>.

Die Vorschläge der beiden Präsidenten zielten dahin, die Uebelstände zu vermeiden, welche bei dem ersten Negensburger Religionsgespräche aus der sofortigen Veröffentlichung der Verhandlungen und aus dem Einflusse, den andere Persönlichkeiten auf die Collocutoren ausübten, entsprungen waren. Sie verlangten Geheimhaltung der Verhandlungen. In das Protocoll sollte nur das Hauptergebniß der Disputationen aufgenommen werden, und zwar durch zwei vereidigte Notare.

Die Protestanten forberten einen Notar ihrer Neligion und ein= gehende Aufzeichnung des gesammten Verlaufs der Verhandlung ,von Wort zu Wort'. Diese Akten sollten ihnen dann zur Einsicht offen stehen, weil zie beselch hatten, alles iren oberkeitten kunt zu thun'.

"Diefem iren begeren,' berichtet Everhard Billick, haben eyn Zeitlang die presidenten widderstanden, darumb, das es nit allein schwere zu thun, sondern auch unnütze arbeit were, hatt auch kayn ansehen eines waren gesprechs und erfordert vil zeit und gereits zuletzt zu einem unentlichen Zank, vornehmlich in dieser Sache der Religion, darin niemant dem andern wurd die letzte Redde lassen, allso das villeicht heraus große bucher geschriben und doch kein vergleichung wurde erfolgen.'<sup>3</sup>

Da die Protestanten brohten, ,bas gesprech zu underlassen und heimzureiten', machten ihnen die Katholiken bedeutende Zugeständnisse. Man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber E. Billick, ber aus Bild bei Düffeldorf stammte (sein elterliches haus wird bort noch gezeigt), vgl. Meuser in Dr. Dieringers kath. Zeitschr. für Wiffenichaft und Kunst. J. I. Bb. 2 (Köln 1844) S. 62 ff. Einen längeren Brief Billicks über das Regensburger Colloquium hat Neubecker, Urkunden aus der Reformationszeit S. 787—798 mitgetheilt. (Der bort unter ben Zuhörern genannte Rath des herzogs von Württemberg hieß nicht, wie Neubecker schreibt, Baltasar Bulinnger, sondern B. Gultingen) — J. Hosmeister wurde von Rom aus aufgefordert, genau über das Regensburger Gespräch zu berichten. Mittheilung aus ben in ber Angelica von S. Agostino zu Rom außtevahrten Regesten des Augustiner-Ordens bei Lämmer, Zur Kirchengesch. des 16. und 17. Jahrhunderts (Freiburg 1864) S. 67 n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Majors Bericht an bie Wittenberger. C. R. VI, 38. (Consumpti sunt aliquot dies in nugis istis praeparatoriis ect.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Reubeder a. a. D. S. 791.

einigte sich zuletzt bahin, daß beiderseits ein Notar, von einem Abjuncten unterstützt, die Akten aufzeichnen und diese dann gemeinschaftlich unter drei Schlössern verschlossen gehalten und von keiner Partei, ohne Theil= nahme der andern, eingesehen oder gebraucht werden sollten. Jedoch er= klärten beide Theile, daß sie dieses Abkommen höherer Entscheidung, die Katholiken der des Kaisers, die Proteskirenden der ihrer Principalen, vor= behalten wollten<sup>1</sup>.

Die eigentlichen Verhandlungen begannen am 5. Februar mit einer Rebe bes Malvenda. In berfelben bankte er im Namen ber katholischen Collocutoren Gott, bak er in bieser kirchlichen Amietracht, burch welche bas Reich nun gegen breißig Jahre jämmerlich geplagt werbe, einen Raifer geseth habe, ber fich zur Biederherstellung bes Rirchenfriedens feine Mube verbrieken laffe. Er betbeuerte feinen eigenen Gifer für bas preiswürdige Wert, bem eblen beutschen Bolke bie entriffene Einjakeit wieber zu geben, und verwahrte sich zuletzt feierlich, daß er und feine Mitstreiter nichts zu fagen ober zu vertheibigen gebächten, mas ber heiligen Schrift, der apostolischen Tradition und ben Decreten und Satzungen ber Kirche entgegen mare, bag fie alles bem Urtheil ber letztern untermürfen, und im Kall sie aus menschlicher Schwachheit etwas Rrriges behaupten sollten, dasselbe im Voraus widerriefen. Sinsichtlich ber beabsichtigten Bergleichung erklärte er, daß in dieser Handlung bie= jelbe nur als Besprechung und Borbereitung anzusehen fei, bie Grör= terung und Erkenntnik ber Sache aber bem Kaijer und ben Reichsständen porbehalten bleibe 2.

Die Protestirenden glaubten gegen einzelne Behauptungen dieser Rede Protest einlegen zu müssen. Es sei, erklärten sie, eine Lästerung, wenn man behaupte, daß sie von der wahren und reinen katholischen Kirche abgefallen seien, daß sie die Concilien und Schriften der Väter ver= dammten, alle Kirchenzucht aufgehoben, dem Pöbel allen Muthwillen ge= stattet, auch die alten von den Vätern hergebrachten Gebräuche abgestellt hätten. Sie suchten biese Beschuldigungen durch Wiederholung eines der Augsburger Consession ähnlichen Glaubensbekenntnisses zu widerlegen<sup>3</sup>.

Malvenda wollte gegen diesen Protest eine Erwiederung vorbringen; allein die Präsidenten unterdrückten die weitere Ausbildung dieses Streites.

Nach ber Anordnung des Kaisers sollte das Gespräch mit der Dis= putation über den vierten Artikel der Augsdurger Confession, welcher die Lehre von der Rechtfertigung enthielt, beginnen.

3 Also berichtet Major. Hortleber, I. S. 590.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholts V, 72. G. Majors Rurter und warhafftiger Bericht von bem Colloquio, fo in diefem 46. Jahr zu Regensburg ber Religion halben gehalten; bei Hortleber a. a. D. I, S. 576 u. 577.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Walch XVII, 1478 f.

Malvenda entwickelte die katholische Nechtfertigungslehre; ihm antwortete Butzer (vom 6. bis 11. Februar). Vom 12. bis 17. Februar sprach Billick, an den beiden solgenden Tagen antworteten ihm die protestantischen Theologen. Vom 19. dis 22. Februar wurde "ohne Aufschreiben und Verzeichnung" disputirt.

Es würde nutzlos sein, alle Einzelheiten bieser Disputationen anzuführen.. Es wird genügen, den Gang derselben im Großen und Ganzen zu schildern.

In den Neden der katholischen Abgeordneten, unter welchen sich dieses Mal kein Bertreter der Mittelpartei befand, wehte jetzt ein ganz anderer Geist als vor fünf Jahren in Negensburg.

Es mag bahingestellt bleiben, ob bieß schon eine Aeußerung bes neuen Lebensgeistes war, ber balb in immer mächtigerer Weise sich inner= halb ber alten Kirche geltend machte. Jedenfalls kann man von einer Erhebung bes katholischen Princips, welche in Negensburg stattfand, sprechen.

Die halblutherische Rechtfertigungslehre, bie vor fünf Jahren Gropper vorgetragen, warb jet energisch zurückgemiesen.

Die protestantischen Theologen zeigten sich barüber sehr erstaunt und unwillig. Sie schienen ganz vergessen zu haben, daß sie selbst die vor fünf Jahren mit Gropper verabredete Conciliation des Artikels von der Nechtsertigung nur in der Weise angenommen hatten, daß es ihnen frei stehen sollte, die Einigungssormel in ihrem Sinne zu deuten.

Man weiß, daß die Katholiken damals dasselbe gethan. War es nun nicht weit ehrlicher, daß man jetzt auf katholischer Seite die scheinbare Regensburger Einigungsformel verwarf und erklärte, man wolle an der alten katholischen Lehre festhalten?

Gegenüber bem Verlangen ber Protestanten, ben Artikel von ber Rechtfertigung gleich als verglichen in die Akten einzutragen, beriefen sich die katholischen Theologen auf ein kaiserliches Rescript, das ausbrücklich ben Artikel von der Rechtfertigung als einen solchen bezeichnete, über den in Regensburg verhandelt werden sollte.

Das Benehmen ber Protestanten erscheint noch eigenthümlicher, wenn man sich des von Melanchthon gegebenen Naths, man solle das Gespräch bei dem augeblich in ganz Deutschland populären Artikel von der Rechtfertigung abbrechen, erinnert.

Auch noch während des Gesprächs ertheilte Melanchthon diesen Rath. "Wahr ist's," schrieben die Wittenberger Theologen und unter ihnen Melanchthon am 18. Februar, "so man könnte abbrechen, daß es derhalben bequemlich wäre; benn wir haben großen Glimpf im Articulo justificationis, und fahen (folgen?) hernach die Articul von der Messe, Transsubstantiatio ect., davon der Gegentheil noch heftiger tobet, und macht ben Ungelehrten einen großen Schein mit ber langen Gewohnheit und mit ben patribus. Darum, so man zuvor aufhörete, wäre es ein Vortheil.' 1

Die katholischen Abgeordneten erinnerten vergebenst daran, daß außer ben Colloquenten im Jahre 1541 eigentlich Niemand den Artikel über die Nechtfertigung als verglichen anerkannt habe, weder der Kaiser noch der Legat, weder die katholischen noch die proteskantischen Fürsten und Stände.

Man fragt sich unwillfürlich, was denn eigentlich erreicht worden wäre, wenn man den Artikel als verglichen eingetragen? Beide Theile hätten denselben dann ja doch in ihrem Sinne gedeutet.

Noch seltsamer muß uns das Verlangen der protestantischen Ab= geordneten erscheinen, wenn wir nun noch vernehmen, daß dieselben die frühere Erklärung ihrer Glaubensverwandten, daß sie den Artikel von der Nechtfertigung nur in dem Sinne, den sie den darin gebranchten Worten unterlegten, annehmen könnten, wiederholten <sup>2</sup>. Bestätigten sie badurch nicht die Behauptung der Katholiken, daß im Jahre 1541 keine wirkliche Verständigung über diese Lehre zu Stande gekommen sei?

Das eigenthümliche Benehmen ber Protestanten wird einigermaßen aufgeklärt durch einen Brief des hessticken Landgrafen an seine Theologen vom 12. Februar. Der Anfang des Colloquii, meinte Philipp, müsse mit den Mißbräuchen beginnen, daß man Ablaß verkaufe, Bigilien und Seelmessen um Geld halte, zu Wallfahrten und Bildern Gnade und Ablaß gebe, die canonischen Vorschriften verachte u. s. w. "Da müßten sie richtige Antwort geben, und könnten nicht soviel Logica und Sophisteren brauchen, wie sie in den Articuln des Glaubens thun." Endlich sollten sie verglichenen Artikel nicht wieder in Disputation führen lassen, es wäre denn, daß die Gelehrten ihres Theils dieselben wollten gebessert haben <sup>3</sup>.

Der Widerstand gegen eine Disputation über die Rechtfertigungs= lehre war also wahrscheinlich eine Folge dieses vom Landgrafen gegebenen Befehls; die früheren Instructionen Philipps für seine Theologen haben zicher ähnlich gelautet.

In der That, der Verdacht liegt sehr nahe, daß die protestantischen Abgeordneten den Streit über die Frage, ob die Nechtfertigungslehre verglichen oder nicht verglichen sei, nur deßhalb begonnen haben, um die unliebsame Verhandlung gleich bei ihrem Beginn auseinander zu sprengen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 56. Um Schluß des Gutachtens ist die Hoffnung ausgesprochen, baß bie Katholiten ,vielleicht selbst dazu helfen werden, daß man davon komme!"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Bucer, Disputata Ratisbonae in altero colloquio a. XLVI. s. l. 1548. p. 50 sq.

<sup>3</sup> Rommel, Philipp ber Großmüthige II, 473.

Zuletzt haben sie jedoch, allem Auscheine nach, das Unhaltbare ihres Standpunktes eingesehen und sich auf die Disputation über die Rechtfertigungeslehre eingelassen.

Die katholischen Abgeordneten kehrten in berselben dem protestantischen Lehrbeariff gegenüber besonders brei tiefgreifende Differenzen hervor. Erstens: Den burch ben Beistand ber Gnabe gemirkten, ber Rechtfertigung vorangängigen Werken kann zwar nimmer ein meritorischer Charakter hinsichtlich ber bie Sündenvergebung gemährenden, gunehmlich machenden Gnabe querkannt werben, wohl aber haben fie zweifelsohne prävaratorifche Bedeutung: sie sind Dispositionen auf bie Rechtfertigung bin. Uebrigens fchließt Baulus zwar bes Gefetes, aber nicht bes Glaubens Berte von ber Justification aus. 3weitens: Wie bie Hoffnung und Liebe mehr benn ber Glaube bie Mittel find, burch welche Chriftus von uns ergriffen wird, so gilt die in der Trias jener Cardinaltugenden wurzelnde in= härirende Gerechtigkeit wirklich und wesentlich als eine folche, ... qua justi sumus", auch vor Gott. Drittens: Die Gewißheit des Gnadenstandes anlangend, fo muffen jedenfalls bie gottlichen Berbeigungen nicht bezweifelt, sondern unbedingt geglaubt werden; aber der Einzelne hat vom Empfang ber Sündenvergebung teine absolute Glaubensgewißheit, vielmehr nur eine relative Gewißheit der Hoffnung, relativ insofern, als feine Zueignung der göttlichen Verheißungen bedingt ift burch bie Selbsterkenntniß von der Wahrhaftigkeit feiner Buke und Hingabe an den göttlichen Willen 1.

Es bedarf nicht des Hinweises darauf, wie sehr diese Anschauungen von den protestantischen differirten. Uebrigens wurde es, wie ein neuerer protestantischer Geschichtichreiber offen eingesteht, dießmal den protestantischen Theologen ungemein schwer, mit der Lehre Luthers von der Nechtfertigung durchzukommen und die Bibelstellen, welche die Katholischen für ihre Ansicht der Sache anzusühren im Stande waren, von sich zu weisen <sup>3</sup>.

In der Disputation selbst führte Seitens der Protestirenden nicht Major, sondern Buyer das erste Wort.

Man erinnert sich, daß dem sächsischen Kurfürsten schon vor Beginn bes Gesprächs der geschmeidige Buter wegen allzu großer Nachgiebigkeit verdächtig war. Als nun der genannte Theologe im Verlaufe der Verhandlungen in der That die lutherische Lehre etwas milder vortrug und u. A. das bedenkliche Zugeständniß machte, daß die guten Werke allerdings

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also Lämmer, Bortribent, kathol Theologie S. 198. Nächst Döllinger (Reformation III, 323 ff.) hat Lämmer entschieden das Beste über das zweite Regens: burger Gespräch gesagt.

<sup>2</sup> R. A. Menzel II, 394.

zur Seligkeit nothwendig seien, war Johann Friedrich sehr bestürzt. Seine Theologen mußten ihm sofort ein Gutachten über diese Sache abfassen. Daraushin beruhigte sich zwar der Kurfürst, seinen Verdacht gegen Butzer gab er jedoch nicht auf. "Dieweil nunmehr," schrieb er am 13. Februar an seine Abgesandten, "gemeldtes Bucers erster Stimm und Session halben nicht wohl Aenderung zu machen, so ist unser Begehren, ihr wollet auf seine Rede und Handlung doch unvermerkt fleißig Achtung geben."

Uebrigens waren die Erörterungen Butzers über die protestantische Lehre von der Nechtsertigung in mehr als einer Hinsicht sehr vebentungs= voll. Es ging aus denselben hervor, daß sich die Behauptung, der Mensch werde durch den Glauben allein gerecht, dis zu der Consequenz fortgebildet hatte: auch der Glaube habe eigentlich mit der Nechtsertigung des Menschen nichts zu thun, und es sei nur der dem Menschen imputirte stellvertretende Gehorsam Christi, durch den allein der Mensch gerecht= fertigt werde, der Glaube aber komme hier nur als Werkzeug der An= eignung in Betracht<sup>2</sup>.

Der Erfolg ber ganzen langwierigen Verhandlungen bestand, wie ein neuerer Kirchenhistoriker sehr treffend sagt, darin, daß die Lehren von ber Bekehrung, ber Nechtspertigung, von dem Glauben und ben Werken in einer Bollständigkeit und mit einem dogmatischen Bewußtsein auf beiben Seiten, wie dieß noch nie bisher geschehen war, in einer Reihe von Sitzungen erörtert und durchgesprochen wurden, so daß zwar weber eine Vereinigung noch eine Annäherung erzielt, wohl aber das Verständniß bes einen wie des andern Dogma gesördert wurde.

Hiermit erkannte man, daß es sich nicht, wie noch auf dem Colloquium von 1541 behauptet wurde, um Wortstreitigkeiten und leicht zu hebende Mißverständriffe handle, sondern daß hier zwei im innersten Kerne völlig verschiedene und schlechthin unausgleichbare Auffassungen des Mittelpunktes der christlichen Religion und alles religiösen Bewußt= seins einander gegenüber stünden <sup>3</sup>.

Es war jedoch nicht diese Erkenntniß, welche die protektirenden Fürsten bestimmte, auf einen Anlaß zur Zerreißung des Gesprächs zu lauern. Sie mußten dießmal länger warten, als ihnen lieb war. Endlich fanden sie jedoch einen geeigneten Vorwand.

Am 26. Februar trugen bie Präsibenten bes Gesprächs ein kaiser= liches Edict, batirt Utrecht den 3. Februar, vor, durch welches Julius Pflug<sup>4</sup>, zum britten Präsibenten ernannt und bestimmt wurde, es sollten über die festgesetzte Zahl keine Colloquenten und Aubitoren zu den Ber=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 46 sq. <sup>2</sup> Döllinger III, 328. <sup>3</sup> Döllinger III, 327 f.

<sup>\*</sup> Er war zwar bie ganze Zeit in Regensburg anwesend gewesen, hatte sich

## Das zweite Regensburger Religionsgespräch. 1546.

handlungen zugelassen, bie Notare allein von ben Präfibenten bestellt, und, "weil es zuvor nicht geringe Beschwerung ber Religionssache gebracht, daß alsbalb unter ben gemeinen Mann gebracht worden, was in ben Colloquien vorgekommen', sämmtliche Theilnehmer an der Verhandlung eiblich verpflichtet werden, alle Verhandlungen so lange völlig geheim zu halten, bis die Relation an den Kaiser und die Reichsstände geschehen. In dieser Relation sollte jedoch nicht alles Gezänke und Gespräch wörtlich aufgezeichnet werden, solle dies Verglichene aufgesetzt und von beiden Theilen unterschrieben werden; über ziene Artikel, worin man sich nicht verglichen, solle jeder Theil seine Meinung und Gründe kurz verz fassen und unterschreiben, und beides so überreicht werden<sup>1</sup>.

Die Protestirenden erklärten, zur Annahme bieser Vorschriften keine Instruction zu haben. Sie erboten sich jedoch, bis zur eingeholten Weisung von ihren Committenten das Gespräch fortzuseten, wenn der Eib einsttweilen nicht verlangt und ihr Notar belassen würde; ferner möchten die katholischen Collocutoren zunächst in freundlichem Gespräch ihre Erklärung eines Artikels der Confession hören; hieraus möchten jene ihre Gegenmeinung schriftlich ausführen und sie deren Wieberlegung.

Durch letztere Forderung wurde jede Möglichkeit, als könnten die Protestirenden in Folge der Discussion ihre Meinung modificiren, abgelehnt<sup>2</sup>.

Es ist klar, man suchte auf protestantischer Seite nicht eine Annäherung ober Verständigung, sondern nur die beharrliche Vertheidigung der einmal gefaßten Meinungen.

Alle Ermahnungen ber Präsibenten an die Protestirenden, sich den Anordnungen des Kaisers zu fügen, blieben fruchtlos. Man mußte deßhalb die Berhandlungen suspendiren.

Einen triftigen Grund zur Zerreißung des Gesprächs konnten die Berordnungen des Kaisers nicht geben. Karl V. wollte ja nur die unberechtigten Einwirkungen von Außen abschneiden und einen mündlichen Ideenaustausch, durch den allein eine Verständigung erzielt werden konnte, statt der endlosen Schriften, Gegenschriften und Dupliken, herbeisühren. Die Protestanten aber waren gerade von dem Gegentheil überzeugt. Sie glaubten immer mehr einzusehen, daß nur dann einiger Nutzen von der

aber an ben Verhandlungen nicht betheiligt; vgl. C. R. VI, 51 (Brenz an Melandthon, 17. Februar).

<sup>1</sup> Bucholt V, 77. Hortleber I, S. 594. Den Grund, warum der Kaiser gerade jetzt die Geheimhaltung der Verhandlungen besahl, gibt Surius (Comment. rer. in orbe gestar. p. 527) an: Die Protestanten verbreiteten die Nachricht, Mas venda sei von Butzer schmählich in die Enge getrieben worden!

2 Bucholts V, 77 f.

320

Handlung zu hoffen sei, wenn ihnen die Abfassung solcher Schriften, aus benen der Kaifer und die Stände selbst über die beiderseitige Lehre und ihre Gründe hätten urtheilen können, gestattet wurde <sup>1</sup>.

Sobann ift nicht abzusehen, warum die protestirenden Fürsten dar= auf hätten bestehen mussen, Bericht über das Einzelne des Gesprächs zu erhalten, wenn sie anders die theologische Discussion frei lassen wollten, um so weniger, da ja das Resultat unverdindlich war und dem Kaiser und allen Ständen des Reichs vorgelegt werden sollte <sup>2</sup>.

Troßdem wurden die billigen und gutgemeinten Anordnungen bes Kaisers von den protestirenden Fürsten als Anlaß zur Abberufung ihrer Abgeordneten und damit zur Auflösung des Gesprächs benutt.

Der Kurfürst berieth sich vorher in seiner gewohnten Weise mit seinen Theologen. Diese gaben ihm in mehreren Gutachten die Gründe, die er brauchte.

"Dieje zween Artikel,' heißt es in einem Gutachten ber Wittenberger vom 8. März, ,find zu beschwerlich, nämlich, daß man in unveralichenen Artikeln bie argumenta nicht gegen einander verzeichnen foll; item, bag man bie Personen mit biesem gefährlichen Gibe beladen wollte, daß fie niemand von biefem Gefpräch etwas vermelben follten.' Bon biefem Gib wird bann im Folgenden in ganz unberechtigter Beife ein großes Wefen Die Wittenberger Theologen meinen sogar, es murbe keine aemacht. Person zu finden sein, bie sich mit diesem Eide belude. Denn es mag leichtlich eine Rebe von bem Colloquio auskommen ob (über) Tisch ober sonst, darum man hernach den Collocutoren übel reden wollt. Darum ift unfer einfältig Bebenken, bag fich bie Collocutores nicht in biefe Ge= fängniß und Fährlichkeit eintreiben laffen. Und fo alsbann die Brafi= benten biese Conditiones nicht lindern, und wird baburch bas Colloquium gestopft, so mögen bie Unsern protestiren, daß ber Mangel nicht an ihnen gewesen, sondern die Beschwerung find bermaßen, daß männialich verstehen kann, bag sie Ursach genug haben, nicht barein zu willigen. Bas ift's boch für eine Narrheit, in Religionssachen einen Eib zu thun, nichts bavon zu fagen ?' 3

Was das für eine Narrheit gewesen, dürfte außer dem sächsischen Kurfürften und seinen Dienern und Freunden wohl Niemand eingesehen haben.

Mit dem bisherigen Gang der Disputation waren die Wittenberger übrigens fehr wohl zufrieden. Sie fanden, daß "Doctor Bucerus und Doctor Georgius (Major) des Gegentheils unrechte Lehre und Sophi=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucer, Disput. Ratisb. p. 661.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bucholtz V, 78 macht bieje treffende Bemerfung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. VI, 74 sq.

Paftor, Reunionsteftrebungen.

fterei genugsam verlegt haben', und vernahmen mit Vergnügen, daß bie protestantischen "Doctores und Prädicanten täglich zusammenkommen, sich vergleichen, was zu antworten sei und daß sie in guter Einigkeit mit ein= ander sind'. Es wäre ihnen deßhalb lieber gewesen, wenn ,die gefährliche Resolution' des Kaisers nicht gekommen und die Disputation in der bis= herigen Weise fortgesett worden wäre, ,bis die Präsidenten dieses Werks selbst müde würden' <sup>1</sup>. Dann wäre nämlich das Odium wegen des Ub= bruches auf die katholischen Präsidenten gefallen.

Der Kurfürst von Sachsen scheint auch bas Ungerechtfertigte ber Abberufung feiner Abgeordneten fehr wohl gefühlt zu haben. Das erfte Sutachten feiner Theologen genügte ihm noch nicht. Er verlangte ein zweites. In demfelben erklärten ihm indeffen feine Theologen, fie feien noch immer berselben Meinung. . Und fo viel ben gefährlichen Eib belanget, können wir nicht achten, bag sich jemand also verstricken lassen werbe. So rathen wir auch treulich, daß keiner biesen Gid thun wolle. Und so bie Bräsidenten auf der Raiserlichen Resolution beharren werben. ist Ursache und Bequemlichkeit genug, ganz vom Colloquio abzusteben mit einer Brotestation von ben vornehmsten Beschwerungen, nämlich baß ber Gegentheil bie vorigen verglichenen Artikel wiederum ftreitig machet. und öffentliche Gotteslästerung vorgebe, als nämlich, bag man von Vergebung ber Günden zweifeln foll 2c. Item, daß ein Menich in biefer schwachen fündigen Ratur Gottes Gesetz erfüllen und genug thun könne 2c., und mögen folcher Artikel mehr aus ihren Argumenten nehmen.

"Zum Andern, daß ein gefährlicher Eid gefordert, der in Religionssachen ganz nicht zu thun ift. Denn diese Sachen lassen sich nicht unter die Bank stecken, und belangen Gottes Ehre und der Menschen Seligkeit, daß man davon reden muß.

"So man auch biese Disputation, wie sie angefangen, hernach in allen Artikeln ausführen will, wird kein Ende davon seyn, oder werden etliche Jahre dazu gehören."<sup>2</sup>

Diesem Gutachten entsprechend handelte ber Kurfürst. Um 20. März erhielten seine beiden Abgeordneten ihr Abberufungsschreiben. Noch an demselben Tage reisten dieselben ab, nachdem sie eine Protestation übergeben hatten. Um Schluß derselben sagten sie, es scheine ihnen nüplicher, "dieweil noch zur Zeit keine gewisse Form des Colloquii angestelt, ihrer besohlen Empter daheime zu warten, dann allhie in Müssiggang vergebliche Zehrung und Unkost zu treiben, ungezweisselt, da die beschwerliche Artickel Reyserlicher Resolution gelindert und ein wenig leidliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI; 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VI, 79.

Maß bes Gesprächs wird verordnet werden, wie vor angezeigt, unsere herren werden sich in diesem allem gegen Keys. M. und dem Reich unter= thäniast und unverweißlich wissen zu halten' 1.

Die Präsidenten waren ,wegen der zertrennung bes gesprechs, welchs von notwegen aus eines tails abzug erfolgen wurde', sehr be= troffen.

Der treffliche Julius Bflug verfaßte sofort ein Schreiben an die evangelischen Collocutoren'. Die Bräfibenten, beißt es in bemfelben, "hätten nichts weniger erwartet, als baf sie, nachdem sie zur Bericht= erstattung über bie streitigen Bunkte ihre Zustimmung gegeben, vor bem Eingange bes Bescheides bavon reifen, und baburch eine Unterhandlung abbrechen würden, auf welche ber Raifer fo viele Gebulb und Mübe verwendet habe. Seit zwanzig Sahren guäle er fich mit biefer Angelegenheit. Das werbegeschehen, wenn er, bes Saffes und bes Barteigeistes erfättigt, bie Bermittelung aufgebe, und bie lang brobenben Gefahren bereinbrechen laffe? Gang Deutschland habe bie Augen auf biefe Sanblung gerichtet; es erwarte von ben zu berfelben Bestellten Berföhnung, Friede und Wohlfahrt, und werbe biejenigen, bie einen auten Ausgang hindern murben, als feine Feinde verfluchen. Der Raiser sei bereits auf ber Reise nach Regensburg: wenn sie fortzögen, mürben sie ihm auf dem Wege begegnen. Sie möchten baher ben Befehlen beffelben nach ihrer Bflicht und zum Wohle bes gemeinsamen Baterlandes Folge leisten, entgegengesetten Falles wollten fie, bie Bräfibenten, hiermit bezeuget haben, baß bas Colloquium burch ihren (ber Protestirenben) Abzug unterbrochen worden fei."2

Diese Schrift wurde zuerst in die Herberge ber sächstischen Collos cutoren getragen. Da dieselben aber schon fort waren, wurde sie bem Johann Bistorius, ber sich verspätet hatte, überbracht, und als dieser ber Annahme sich weigerte, auf dem Tische desselben zurückgelassen.

Nach bem Bericht bes Everhard Billick hat ber Abzug ber Protestirenden in etwas anderer Weise stattgefunden. "Als nun," schreibt er, ,ein tag oder zehen verlauffen und man uffs kausers antwort allentag hoffet, haben die protestirenden den 20. Martii des Abends den präsidenten ursach ires abziehens schrifftlich überschickt und vorgewendt, sie seine von iren Fersten und Obern abgesordert, Etliche aus ihnen lissen jich vernemen, es were iren kirchen nutzer, daheim zu sein, denn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hortleber I. S. 599.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Commissariorum Caesaris scriptum ad collocutores Evangelicos bet Seckendorf p. 631.

lang allbie zu perharren. Wilchs aber bie presidenten vernommen. seint sie etwas bestanden worben, von wegen ber zertrennung bes gesprechs, welchs von not wegen aus eines teils abzug erfolgen murbe. Und haben sie vorgeforbert, ires ampts erinnert, und bas sie, wie sie verheissen hatten, bes tausers antwort erwarten, und nit also burch iren unzeitigen abzug beid faifer und alle reichsstende betrugen. und bem reichstag also mürklichen schaden zufugen. Sie antworteten, sie konnen nit anders thun, benn mas sie ire Herren hießen und betten unrecht gethan, des sie sich verpflichtet, des tausers antwort zu erwarten. Ma aber die presidenten mit ernst erforderten, sie seien schuldig, vilmehr bem taifer zu gehorsamen, und solten betrachten wie grokem unrath fie ursach geben murben, haben fie geantwortet, fie wollen fich beretten und antworten, haben sie aleichwohl ire epliche bes abenbs bei ber nacht heimlich bervon gemacht, dann etlich vom rath hetten verschapfft, bas bie pforten lenger bens gewohnet mar, uffen Bolaendes tages, als bie Presidenten erwarteten, mas sie sich blieben. beretten hetten, marb ihnen angezeigt, ber Bucerus und bie Sachssen feien bimeg zogen. Und als man fich besorget, bie andern murben gleich: fals die presidenten betrigen, dieweil man in iren herbergen von ihnen ungemisse antwort bename, sandten die presidenten zu ihnen vornehmste man ber stat Regensburgt, Ber George Loranum, t. Mit., baselbit Amptman, ben Cammarer und Schultheisen, bie fie ansprechen und ihnen ein beschriben geleide ober versicherung von tan. Mit. gewalt uberantworten, baburch fie auch bei ben Colloquenten und auditores ber proteftirenden. in t. Mit. namen wurden erfordert, irem ampt und bem wormbischen abschieb und ufffub anug zu thun. 3ch ichict Euch folder erinnerungen und manbats Copei, bermit ir fehet, wie unbillich und verechtlich folche ire flucht sei gemefen. Biewol sie nun biffe ermanung in aller namen annamen, fo feint boch bie nit midder komen, fo ba abgezogen, noch bie andern bliben, sonbern haben sich al einzel verloren, einer ein spacirgang simulirt in berlichen flei= bern, vorm thor bie fleider verenbert, uff pferben, jo vorm thor bereit, enttrunnen. Bir verwundern uns alle folcher flucht. Sie hetten boch wol mogen inn hellem tag abziehen, bieweil niemant gewalt an sie legt, niemant ihnen nachstellet. Uber sie haben villeicht hiemit t. Mit. haffe und abaunst, auch beim gemeinen man verbacht machen, als bere sie villicht umb iren ungehorsam hett wullen entweder allhie ober uff bem wege laffen greiffen, es sei bann, bes sie ihrer fachs (bie fie nit gut fein wol miffen) nit vertrauende, also fich bavon haben gepactt. 3ch beforge aber es sei etwas untreme und boses bein protestirenden (mie es bem pflegt) verborgen. Und haben villicht vor widder etwa einen Catholijchen

fursten ober auch widder den kenser ein unversehenen krieg an statt des reichstags. <sup>c 1</sup>

Die Protestirenden fühlten wohl, daß ihr Betragen einer Vertheidigung sehr bedurfte. Ihre beiden Hauptredner auf dem Colloquium, Martin Buter und Georg Major, versaßten deßhalb apologetische Berichte über das Gespräch. Namentlich bezüglich der eigenmächtigen und plötzlichen Abreise von Regensburg suchten sie sich zu entschuldigen. Sie seien, schrieb Major, nur auf Befehl ihrer Fürsten abgereist, und wenn sie es auch auf eigene Hand gethan, würden sie boch volltommen dazu berechtigt gewesen sein, "denn mit solchen Gottes und seins Sohns Jesu Christi Feinden, welchen sie mit ihrer Abgötterei und verssuchten Lehre täglichen schänden und lästern, sollen die Christen nicht in die Länge, da sie sich nicht gedenken zu bessent und wider erkandte Wahrheit und ben hl. Geist sündigen, handeln noch disputirn, sondern der Sehre S. Bauli folgen: Einen keyerischen Menschen meide'<sup>2</sup>.

Die angeführten Worte zeigen zur Genüge, in welch' leidenschaftlichem Geiste ber Bericht Majors abgefaßt ist. Auf diesem gewiß nicht unparteiischen Berichte beruhen die Angaben der neueren Geschichtsschreiber, die katholischen Theologen hätten sich auf dem zweiten Regensburger Religionsgespräch als leidenschaftliche, polternde und tobende Schreicer benommen.

Daß sehr harte Worte von katholischer Seite, z. B. von Everhard Billick, gebraucht wurden, ist unzweiselhaft. Allein ein Vergleich der Reden der katholischen Theologen, wie sie uns Butzer in seinem aus= führlichen Werke über das Gespräch überliefert hat, mit dem "kurzen und wahrhaften Vericht von dem Colloquio", den Major herausgab, zeigt nur zu deutlich, auf welcher Seite die leidenschaftlichen Schreier sich be= fanden.

Speciell über ben hauptrebner Malvenba urtheilten übrigens Butter

<sup>1</sup> Neubeder G. 797 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Titel berselben s. oben S. 315 u. 317. Bon Butzer besitzen wir außer seinem umfangreichen lateinischen Berichte über bas zweite Regensburger Religionsgespräch noch eine kurze beutsche Relation: Ein warhaffter Bericht von bem Colloquio zu Regensburg bei Hortleber I, S. 601 ff. Bon katholischer Seite erschienen außer bem oft erwähnten Berichte Billicks brei Schriften mit Bezug auf bas Gespräch vom J. 1546: 1) (I. Hofmeister) Actorum colloquii Ratisb. ultimi, quomodo inchoatum ac desertum — verissima relatio. Ingolst. 1546. 2) I. Cochlaeus, Actorum Colloquii Ratisb. ultimi narratio, 1546. 3) (Barth. Latomus) Handlungen bes Colloquiums zu Regenspurg, 1546. Dr. Latomus war Rath bes Erzbischofs von Trier und Zuhörer bei bem Regensburger Gespräch. Wolrad II., Graf von Walbed, ber Aublior bei biesem Religionsgespräche war, hat über basselbe ein Tagebuch geführt, welches sich in dem fürstlich Walbed'schen Archive befinden soll. Ball. Bibliothet bes literarischen Bereins in Stuttgart. Bb. 59 S. 266.

und Melanchthon ganz anders als Major. "Ich bin begierig, schrieb Melanchthon am 6. Februar, "wen die unsern dem Malvenda entgegen= stellen werden, denn er ist unter jenen der Odysseus. Daß er mit einer angenehmen Beredtsamkeit begabt ist, weiß ich ganz sicher, auch scheint er scharfsinnig zu sein. <sup>(1)</sup>

Und an Brenz schreibt er: "Obgleich Malvenda über die Recht= fertigung das abgebroschene Lied ber Scholastiker und Mönche singt, spricht er bennoch menschlich."

Auch Andere urtheilten günstig über Malvenda und rühmten seine Geistesschärfe und Lehrgabe 3.

Bemerkenswerth ist endlich noch, daß Butzer in seinem Vorbericht an den Leser zur Entschuldigung der schärferen, von ihm und den üb= rigen protestantischen Theologen gebrauchten Ausdrücke sich nicht etwa auf ein ungebührliches Benehmen der katholischen Theologen, sondern bloß auf die heftigen Schriften, welche Billick und Cochläus vor und nach dem Colloquium gegen die Protestanten überhaupt veröffentlicht hätten, beruft <sup>4</sup>.

Biel wichtiger, als das Benehmen der Theologen auf dem Religionsgespräch selbst, ist jedenfalls die Art des Abbruches. Wer hier der schuldige Theil ist, darüber kann kein Zweisel sein. Selbst der milde Pflug schrieb damals an Gropper: "Das scheußliche und häßliche Benehmen der Protestanten hat die Disputation zu unserem und aller Sutgesinnten Leidwesen vereitelt, obgleich sie der Kaiser auf die dringenden und stehen Bitten der Gegner selbst veranstaltet hatte. Die Erwählten von katholischer Seite haben keine Schulb an dem Ausgange."

Mit Erstaunen und Unwillen vernahm der Kaiser auf seiner Reise nach Regensburg, daß die Protestirenden nicht einmal so viel Achtung für ihn hatten, seine Ankunst bort abzuwarten.

Bu berselben Zeit wurden von ben Protestirenden zwei längere Schriften im Druck verbreitet, in welchen sie bas Concil recusirten.

Die eine berselben bestritt die Gegner mehr vom theologischen Standpunkte. "Es gebe viele Epikuräer, die von Gott nichts hielten, alle Religion für Fabeln achteten, beßgleichen schrieben und sagten, daß man die Lehre der christlichen Kirche nach den Zeitumständen, nach dem Willen der Potentaten und nach den Meinungen der Regenten richten und leuken solle<sup>c</sup>, eine Meinung, von welcher gerade die Tribenter Synode am weitesten entfernt war, die ihr baher ganz mit Unrecht zugeschoben wurde. Sodann wurden die Falschgläubigen vorgenommen, ,bie sich stellen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 31. <sup>2</sup> C. R. VI, 51. <sup>3</sup> C. R. VI, 66.

<sup>\*</sup> B. 4. Döllinger III, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Müller, Epist. P. Mosell. ect. p. 108. Reue Mittheil. 10, 2 S. 51.

als sei es ihnen Ernst, sich Christen nennen und rühmen, sie wollen christlicher Kirchen anhangen und babei bleiben. Diese geben vor, bie Rirche könne nicht irren in nöthigen Stücken zur Seligkeit. Darum sei jetzt bei dem päpstlichen Theile keine Abgötterei und keine schädlichen Irrthümer wider die Artikel des Glaubens. Diese schreien über uns, und geben uns Schuld, daß wir aus lauterm Muthwillen und Frevel, ohne einige Noth, um Unsrieden und Aufruhr anzurichten, die päpstliche Lehre ansechten, und daß dasjenige, so wir streiten, nicht der Rede und solcher Zerrüttung vieler Lande und Leute werth sei, und viel besser Dinge diese große Spaltung gemacht habe. Zur Widerlegung bieser Anschuldigung wurde das Kapitel von den in der Kirche herrschenden greulichen Arrthümern und Mißbräuchen wiederholt.

Das Schriftstück verbreitet sich bann lang und breit über ber Katho= liken ,erschreckliche Jrrthümer in ber Lehre, Abgötterei, schändliche Unzucht, Berachtung` und Versäumung des Predigtamts und Neronische Tyrannei wider alle, so ihnen ihr Neronisch gottlos Wesen nicht billigen'.

Gegen Ende wird bann bezüglich des Concils erklärt: "Bir wollen aber in big Concilium, fo zu biefer Zeit Babft Baulus, feines namens ber britte, gegen Tribent ausgeschrieben, in keinem Wege willigen, noch bewilliget haben. Darum wir bier öffentlich por jebermann wollen be-Und sind biese nachfolgende Ursachen. zeuget haben. Erstlich ist die Verson Richter in biesem Concilio, welche uns nicht allein verbächtig, fondern es weiß bie ganze Welt auch, und viele ber Unfern habens von ihnen und vielen derjenigen, fo ihm zugethan find, mit groffem Schaben, mit Verluft Leibes und Lebens erfahren, bag er und fein Anhang uns und unferer Lehre bitterlich feind ift ufm. Die andere Urfache ift bie Denn ba werden mehr ungelehrte und unsere Forma bes Gerichts. Keinde, benn gelehrte, gottesfürchtige Leute Richter sein und Urtheil fassen und sprechen helfen. . . . . Bum letten ift uns auch ber Ort bes Concilii, um Gefährlichkeit willen, nicht um ein wenig verbächtig.'1

Die andere Schrift ging mehr von hiftorischen und ftaatsrechtlichen Gründen aus und war in einer Form abgesaßt, als wenn sie von Anwälten im Namen der protestantischen Reichsstände in Trient übergeben werden sollte. "Concilien seien bis zu den Ottonen und Heinrichen nicht von den Päpsten und Bischöfen, sondern von den römischen Raisern ausgeschrieben worden, wie schon im alten Testament von Moses und nicht von Aron, von Josu und nicht von Eleasar. Um zu einem Concil zu berufen, müsse zwande eine Jurisdiction über die Berusenen haben; diese aber würde von den Protestivenden dem römischen Bischofe nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Balch XVII, 1112—1152; vgl. R. N. Menzel II, 443 ff.

eingeräumt. Gesetzt aber auch, baf berfelbe überhaupt bas Berufungs= recht habe, so könne er boch basselbe im gegenwärtigen Ralle nicht auß= üben, weil er burch bie lanamierige Berschleppung bes Concils hinreichend feine Abneigung gegen basselbe fund gegeben habe, und weil er mit ben ihm anhängigen Carbinälen por andern auf biefem Concil bes Unglaubens, ber Reterei, falicher Lehre, Simonie und anderer ichwerer und hochsträflicher Lafter angeklagt merben folle. Dekhalb könne er als Partei und Angeklagter, permöge aller Rechte und alles natürlichen Ber= standes, die Verson eines Vorsitzers ober Richters nicht verwalten. Weiter wurde angeführt, Trident, als an der Grenze Staliens gelegen, von Leuten biefer Sprache bewohnt und einem Bischofe unterthan. tonne nicht für eine folche beutsche, freie Stabt gelten, mie bie Reichsabiciebe für bas Concil bestimmt hätten, und es sei ben protestirenden Ständen weder gelegen noch sicher, borthin zu ziehen. Sollte auch der Römische Bischof und fein Unhang Schutzbriefe und Sicherheit geben wollen, fo tonne ihnen boch nicht zugemuthet werden, benfelben, als von ihren Geanern ausgestellt, zu vertrauen, zumal ba ber römische Bischof bie Satzung gemacht, bak keinem Reper, als wofür man fie achte, Treue zu halten, und in Folge beffen Buf zu Konftanz verbrannt worben fei. Ferner fei bas angebliche Concil zu Trident kein allaemeines. weil bie Welt= lichen auf bemfelben keine Stimme führen follten: tein freies . weil ber römische Bischof mit feinem Anhange auf bemfelben por perhörter Sache zu entscheiden fich anmaße, in einem Sendbriefe bem Raifer ob feines Bertehrs mit ben Evangelischen Borwürfe gemacht, und ben Erzbischof von Röln wegen unternommener chriftlicher Reformation feiner Burben zu entsetten unternommen. Es fei basfelbe auch tein chriftliches Concil, weil auf einem folchen Chriftus und fein göttliches Wort allein bie entscheidende Stimme führen, bas heißt alle Dinge nach bem Worte Gottes und ber hl. Schrift, nicht aber nach menschlichen und papftlichen Satzungen, vorgenommen, erwogen und erörtert, die Wahrheit gehandhabt, die Lügen und faliche verführerische und antichristliche Lebren und Mißbräuche frei und öffentlich gestraft und zu gebührlicher Besserung gebracht werben müßten, und solches dergestalt, daß einer ober zwei, die ihre Meinung mit gemiffem Worte Gottes erweisen könnten, mehr gelten follten, benn bie anderen, bie ihre Meinungen mit Gottes flarem und unzweifentlichem Worte nicht zu begründen vermöchten. Zuletst murben noch die fämmtlichen, zur Bestreitung gekommenen Bunkte der römischen Rirchenlehre burchgegangen und erklärt, bag bie Brotestanten fich mit Leuten, bie folche Frrthumer hegten, unmöglich einlaffen könnten. Auch bie römische Sitte und Zucht blieb nicht unverschont. Da sie nun ben römischen Bischof und beffen Unhänger nicht allein ihres ärgerlichen, höchft fträflichen Lebens, übermäßiger Pracht, Unzucht, Wollust, Geizes, Simonie

328

•

und anderer Laster wegen angezogen und gestraft, sondern auch ihrer Lebre. Satzungen, falicher Gottesbienste und also ber Reterei und 21b= abtterei öffentlich beschulbigt, und bieje fich mit dem Geringsten nicht ent= foulbiot hätten und nimmer entschulbigen murben, jo folge, bas sie permoge ihrer eigenen Rechte in einem Concil. worin von bem Glauben und von ber Reformation ber Kirche zu handeln sei, nicht präsibiren noch Richter sein könnten. Hiernach recusirten sie biese Borsitzer und Glieber des permeinten Concils als unbequeme, hochverbächtige, parteiliche. widermärtige, sorgliche und gefährliche Richter, und erboten sich von Neuem an ein gemein, frei, chriftlich und unparteilich Concil, in beutscher Nation an einer gelegenen Malstatt zu halten und burch ben Kaifer mit Ruthun auch anderer driftlicher häupter zu berufen und zu verfammeln, welches von gottesfürchtigen, gelehrten, unparteiischen und bem römischen Bischofe unverpflichteten Versonen besetzt, dazu auch nicht allein bie Geiftlichen, sondern auch bie Reichsstände und andere gottesfürchtige und gelehrte Männer, men Standes fie fein, berufen, frei und ficher zugelassen und gehört, und alle streitige Bunkte ber Religion zuvörderft nach ber Schrift, bann aus alaubensmürbigem Reugnift ber alten wahren apostolischen Kirche geprüft und erörtert werden möchten.' 1

Nichtsdeftoweniger hoffte ber Kaiser noch immer, einige ber proteftirenden Fürsten zur Beschickung des Concils zu bewegen. Namentlich mit dem hessischen Landgrafen suchte er eine Verständigung in dieser wie in anderer Hinsicht anzubahnen.

Am 28. März fand zu Speier die berühmte Unterredung des Kaisers mit dem Landgrafen Philipp statt <sup>2</sup>.

Rarl sparte keine guten Worte, um Philipp, ber ein beutsches Nationalconcil wollte, zur Beschickung bes Concils zu bewegen. "Das Concilii hab er barum gefurbert, bas was guts baraus solt folgen, nemlich baß sie (Papst und Bischöfe) sich baselbst felbst solten reformiren, und sei nit ber mainung bas, was ba beschlossen, bas bise stenb bamit ubereilt, oder berwegen etwas gegen bisen stenben (die protestantischen) solt angesangen werden."

Naves fügte biesen Worten bes Kaisers noch hinzu, daß "I. M. das colloquium auch zu solchem end befurdert und es wer in Regensburg wol angefangen, was also zum end befurdert wer worden; wan mans auch wider auf ein solchem weg anfing, so wer noch was guts berwegen zu hoffen'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wald XVII, 1152-1189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber bie Borgeschichte ber Speierer Zusammentunft vgl. bie intereffanten Mittheilungen Barrentrapps aus dem Marburger Archiv bei A. v. Druffel, Briefe und Acten zur Geschichte bes 16. Jahrh. mit besonderer Rücksicht auf Baierns Fürstenhaus. Bb. III. Abth. 1. (München 1875) S. VI—IX.

Der Landgraf seste hierauf auseinander, warum er von dem Concil und dem Colloquium nichts hoffe. "Das sy sich da selb solten reformiren, besorg ich, dieweil sy dem pabst gelodt und geschworn und der reformation zum hochsten bedorftig sein, und sie allein stim darin haben wollen, das nir wurklichs daraus werde volgen, bevorab dieweil sie außerhalb solcher reformation die beste nuzung haben, und inen dieselb zum teil undillich nuzung schwerlich selbst aberkennen werden. Bon wegen des colloquii sorg ich, es werde da selzam gehandelt, dan man will des kain abschrift geben und hat in der ersten von diser partei kein notari da leiden wollen."

Als der Landgraf dann die "Reformation", welche "Koln aus gotlichem eifer gethan", vertheidigen wollte, unterbrach ihn der Kaiser mit den Worten: "Wie solt der gut herr resormiern, er kan kein latein, hat nit mehr sein ledtag dan 3 messen gethan, der J. M. zugehort und kan das consisteor nit."

"Ich wais,' erwiederte ber Landgraf, "E. M. zu sagen, das er vleissig lift in Teutschen büchern, und hat ein guten Berstand in der religion.' "Reformiern,' bemerkte der Kaiser, "haist nit ein neuen glauben annemen.'

Philipp von Heisen blieb jedoch bei seiner Meinung, daß ber Kölner Erzbischof ,nach dem alten glauben, der bei den alten waren lerern, die Christus zeit am nechsten gewest, sein reformation fürgenommen'.

Nachdem der Doppelbeweibte sich dann noch als Sittenrichter über bas "unzüchtige leben" der Bfarrer, welche der Erzbischof mit Recht abgesett, ausgesprochen, erbot er sich zuletzt, mit Granvella in weitere Unterhandlungen wegen der Religion sich "einzulassen, boch unvorgreiflich und unverbuntlich".

Die erste bieser Berhandlungen fand am 29. März statt. Philipp von Hesschier über bieselbe Folgendes:

"Auf Montag ben 29. Marzo sein wir langrave Phillips komen ins pfalzgraven-kurfürsten herberge alhie zu Speyr, und mit uns genomen ben Wirtembergischen geschickten Wilhalm von Massenbach, balb banach ist ber herr Granvelt sambt bem Naves komen, hat uns ber pfalzgrave in ein stub gefürt, bei sich seinen marschalt und canzler, auch Ruprechten ben secretarien behalten, und ist bei uns bliben obbemelter Massenbach, desgleichen boctor Gunderobt unser canzler, und boctor Walter.

"Als wir nun, nemlich der pfalzgrave, Granvel, Naves, wir und Maffenbach bei ein geseisen, haben wir ein weil geseisen, und ist nichts geredt worden."

Schließlich wies Naves auf bas gestrige Gespräch hin, wieberholte zum Theil bessen Inhalt, bas heutige solle niemanden binden; ,item, wie

Rai. M. vor gut angesehen, bas Pfalz mit solt bei ber handlung sein, bas wir ans ban also hetten auch lassen gefallen."

Er betonte barauf, wie er nur unverbindlich reden könne, der Kur= fürst von der Pfalz sei älter, in Reichssachen mehr bewandert, dieser möge die Verhandlung eröffnen.

Diefer lehnt ab mit guter Geschicklichkeit.

Naves: Der Kaiser wünsche Beilegung bes Zwiespalts; bas beßhalb vorgenommene Colloquium sei durch Fortreiten der Colloquenten aufgelöst worden. Er: Dieß sei ihm nicht angezeigt, wohl aber hätten die Collo= quenten seiner Partei ihm und dem Kurfürsten von Sachsen geschrieben, daß die Andern keine Notarien zulassen, noch Copien geben wollten, daß man verlangte, den Obrigkeiten solle nichts mitgetheilt werden; die Wönche wären gistig, lästerten ihre Lehre, wollten die Regensburger Artikel um= stoßen, hielten sich in Leben und Wandel so übel, daß keine Hoffnung auf Erfolg gehegt werden könne. Möglich, daß die Colloquenten deßhalb ohne ihren Beschl adzuwarten fortgezogen.

Granvella: Der Kaiser wünsche bringend Beilegung bes Zwiespalts in ber Religion.

Der Kaiser wollte, nachbem ein Colloquium beschlossen, bem nach= kommen; unnöthige Disputationen zu meiben, sollten nur die Conclusionen aufgeschrieben werben, aber ein Verbot, ben Obrigkeiten zu berichten, bestand nicht.

Wenn ihre Colloquenten gebrechlich am Leben seien, so finde man das auch bei der andern Partei.

Nicht jeber sollte ein Buch über bas Colloquium machen, bas sei Sache ber Obrigkeiten, berlei zu veröffentlichen; ,und was sonberlich über ben Bucerum beßhalb zuunfriben'.

"Darauf sagen wir, es wer gewiß, sie hetten wollen haben, bie colloquenten und aubitorn solten iren herren vom colloquio, was barin geredt wurde, nichts schreiden, sie haben auch die verglichenen artikul wider zuruck zihen wellen und weren wider diese religion so giftig. Wir verantworten auch Bucerum und sagten, er hette in dem vorigen colloquio ergangenen handlungen nichts widerwertiges geschrieden, wie solichs aus ben actis zu Regensburg zu sehen sei.

"Uns beucht aber, es wer von bisen bingen nit lenger zu bisputirn, sondern das man von dem redt, darumd man iho da wer." Der beste Weg sei, den Speierer Abschied, soviel Fried und Recht belangt, auszu= führen; zur Vergleichung der Neligion eigne sich am meisten ein National= concil; wenig Hoffnung sei, sich mit den von ihnen so weit entsernten Spa= niern, Galliern, Italienern u. A. auf einem Generalconcil zu vergleichen.

Doch musse ber Speierer Friede bestehen bleiben, auch für den Fall, baß ber eine ober andere Weg nicht zu einer Bergleichung führe. Hunderttausende müßte man umbringen, wenn man die Religionssache dämpfen wollte, so viele Stände, auch viele einzelne Personen in ben nicht zu ihnen gehörigen Landen, hätten sich angeschlossen. Bur Freude der Türken und anderer Nationen würde dadurch die beutsche Nation, des Kaisers Stärke, geschwächt werden.

"Darum wer kein besser weg, ban bas Kai. M., wie ber Speirisch abschib vermog, bie kurfürsten, fürsten und stende im heiligen reich, so bieses glaubens wolten sein, nit strafen; und herwiderumb, bo ezliche unter bisen stenden, die jener religion weren oder würden, das disse stend bieselben auch deswegen nit sollten strassen; und gaben ein erempel, wo wir wider auf jene religion sielen, das dan Pfalz, Würtemberg und die andern uns derwegen nicht ansechten solten."

"Darauf Granvel — cum protestatione bas er auch frei mocht reben — gesagt, es were war, ber abschieb zu Speier were gemacht nach gelegenheit ber gewesenen zeit und leuft, an Kai. M. wer kein mangel gewest, bem nachzukomen; was Kai. M. zu frib und ruhe hette thun können, barzu were sie alwege geneigt; wer aber bawiber gehandelt, bas wüft man auch wol."

Das Colloquium habe bie Einigkeit und ben Frieden beförbern follen, Nationalconcile habe man wohl oft wegen gemeiner Gebrechen gehabt, nicht wegen ber Substanz des Glaubens: "hie aber vil irrung im glauben, und mancherlei glauben, auch zwispalt des sacraments.. Solt man von glaubenssachen schließen, dazu gehört das ganz corpus der christenheit, als Italia, Hispania, Gallia 2c.

"Und fil darnach dahin, es were mit difen theologen nichts auszurichten, fy weren selzame leute, weren unter sich selbst irrig, schreiben lange dinge, man solt nemen darzu churfursten, fursten und andere personen und mittelarticul machen.

"Sagt darbei, das man in stetten und landen die, so unsers glaubens nit weren, umb gelt und mit dem kerker strafte.

"Und bieweil der kaiser nichts mehr begert, dan frid und ein leib zu sein mit der Teutschen nacion, so wisten doch J. M. nichts einzureumen das wider Got were; dan wan dem gemainen man alle ding solten frei sein, so wurde sich die oberkait selbst vor inen zu befaren haben."

Landgraf: "Wir thuen wol börlich, das wir von diesen hochen dingen reden, darin wir weder bevelch noch macht von den andern unsern mitverwandten oder genugsamen verstand haben. Dieweil aber ein ungeferlichs handeln sein soll, so wollen wir frei reden.' Wohl mag an dem Kaiser des Speierer Friedens Erhaltung nicht mangeln, aber auch die andern Stände haben sich im Abschieb darauf verpflichtet. Daran ist festzuhalten, mag Concil, Rationalversammlung oder ein anderes Colloquium erfolgen. Vom Regensburger Colloquium 1541 ließ sich etwas hoffen, von bem jehigen aber aus ben angegebenen Gründen nicht.

Auf bas gegen bie Nationalversammlung Gesagte erwiebert er, baß bie Augsburger Confession=Verwandten keinen neuen oder andern Slauben haben, sondern die wahre Lehre Christi und der Apostel: sie glauben was im symbolo apostolorum, concilio Niceno und symbolo Athanasii steht.

Jhre Lehrer seien unter sich und mit ben alten Lehrern Augustinus, Ambrosius, Tertullian u. A. einig. "Das vom sacrament geret, wer wol ein bissension gewesen", aber diese habe mehr in Worten als in der Sache gelegen, jetzt habe man sich verglichen, seines Wissens glaubten alle, daß man im Sakrament Leib und Blut wahrhaftig empfange.

Wiebertäufer, Davidler und andere Sekten straften auch sie; Anwesenheit der fremden Nationen bei dem Schluß der Nationalversammlung sei nicht nöthig; thäten dieselben die Herzen auf, und ergäben sich der Wahrheit, so würden sie dieselben gern haben. Mittelartikel zu machen, wäre gut, wenn man treffen könnte, was dem göttlichen Worte gemäß; aber wollte man die Theologen nicht zuziehen, so würde dieß sehr schwer sein und die Theologen vielleicht später sagen, das Vereindarte sei wider Gott, und so die Sache nur ärger werden.

"Wir wolten wol vor uns sagen, wo jener teil wolt die albereit verglichun artikul in iren landen zulassen und das evangelium rein pre= digen lassen, auch das sacrament unter beder gestalt, wie solchs vor vil hundert jaren also gehalten wer, und die priesterehe zulassen, wie Paph= nutius solich, soviel die priesterehe betrifft, im concilio erhalten zc., das dan ein teil den andern in den ubrigen artikeln wolte dulden, dis Gott weiter gnad verlihe zu fernerer vergleichung.

"Sovil belangt bas wir, biese stend, solten jemands in stetten und landen mit gewalt dringen zu unserm glauben, solichs wisten wir nirgent, ba es beschehe. Das kont man aber nit leiden das zwo ungleichsormige leer in einer stat oder ort weren, wir theten aber niemants berwegen etwas, todeten berhalben niemants, nemen ime auch seine guter nicht und sonderten uns auch nit von niemand ab, ob der schon unserer religion nit were. Und sur uns mochten wir leiden, doch wisten wir nicht was andern gelegen, wan in euren landen leut weren, die diser religion weren und ir ließet benselbigen ir eigne kirchen und ir straftet und versolgtet sie unserer religion halber nicht, das wir herwider, wo unter uns leut weren die euer religion anhengig, denselbigen auch ire aigne kirchen lassen und sie versolgen wolten."

Da sie aber besorgen, es würde barauf nicht eingegangen werden, so wäre es nur eine Ungleichheit, wenn sie zwei Religionen bulbeten, bie Gegner aber nicht. Sie verlangen Nichts was wider Gott ist, son= bern vielmehr die alte Lehre Christi und der Apostel. Zum Schluß betonte er die Nothwendigkeit, den Frieden unter allen Umständen zu wahren, ohne daß derselbe durch eine National= oder sonstige Versamm= lung beeinträchtigt werden durfe.

Granvella: Der Kaiser würde wegen des Papstes von dem rechten Wege dem Amte eines christlichen Fürsten nicht ein Haar breit abweichen, ,dan wer jemants der religion gewogen, so wer's die Kai. M. Jr Maj. hette dem Speirischen abschiede alweg gelebt, darüber J. Maj. allerlei von jener partei gelitten, der bapst hett J. M. derwegen geschrieben, er und Naves hetten von jenen stenden und auch diesen derwegen verweis gehoret.

"Betreffend das nacionalconcilium sagt er: "Er kont nit missen, wer ba richter ober part fein solt."

"Darauf sagt Maffenpach: "Gottes wort muft richter fein."

"Fing Granvell an: "Man verstünde Gottes wort nit gleich, und solten bie nationen richter sein, bie wurden wir auch nicht gern haben.

Dieweil ban bas mit bem Colloquio auch nit ber weg sein wurde, fo muft man auf ander weg denken, wie man zu mittel keme.

Dan obwol etzliche artikel im Colloquio verglichen, so weren boch etzliche unvorglichen bliben, und die verglichene artikul wolken weiter vom Bucero verstanden werden, dan die vergleichung mitbringe.

Des fleischesstan man sich vergleichen, bas man es für kein tobsünd hielt; ber priefterehe halben, kont man auch so tun. So man sich aber nit vergleiche, kont man wol erachten, was etliche unter ben reichsstenden baraus folgen wurde."

Landgraf: Er höre gern, daß ber Kaiser nicht auf ben Papst sieht, noch nützlicher wäre, wenn ber Kaiser und Granvella fleißig im Evangelio läsen, wie besonders den Königen im alten Testament geboten sei; "und das kossen bücher, so die großten hern aufs evangelium theten, keme one zweisel daher, das die ersten kaiser und konig bei der kirchen das evangelium so hoch geachtet und gelesen.

Und wir wolten das Gott J. M. die gnade gebe, das J. M. ben pabst bahin brecht er anfenglichs gewesen ist, dan Petrus sei nicht ein solcher pabst gewesen wie die jetzigen; anfangs haben die pabst bem kaiser mussen eid thun, jetzt aber mussen die kaiser den pabsten eid thun.

Der Speierer Abschieb muß gehalten werden; jene Stände haben gesagt, sie wollten den Abschieb dulben. Sie haben darauf hin dem Raiser Hülfe geleistet. "Belangend die nationalversammlung, da sei niemands besser richter dan Gottes wort, es sei auch so dunkl nit, wan allein die herzen der menschen sich recht aufthun wellen; dan Got furdert uns zur buß, das ist zu erkantnus unser sünd, ber abzustehn, und besser

334

rung unsers lebens; helt uns für ben glauben in Gott und feinen ein= gebornen Sohn Jesum, das der gnueg getan habe vor unsere sunde, das wir Gott allein durch Christum anrusen und ihn bitten sollen umb ben heiligen geist; so were auch noch allwege ber rechte glaube bliben in der kirchen, als symbolum apostolorum, das vater unser, recht wahrhaft geseng als, exempli gratia: "Wer uns das Kindlein nicht geboren, so weren wir alle verloren", und andere geseng."

Bei ber Frage nach ber Beschneibung ber Heiben irrte bie Mehrzahl ber Apostel, nur Petrus, Paulus, Jakobus und Barnabas ausgenommen; bennoch folgte ihnen die Mehrzahl nach; nicht auf die Bielheit, sondern auf das was wahr ist kommt es an.

Sie wollen den andern Nationen nicht vorschreiben, daß sie bei= treten sollen, sondern nur, daß die Deutsche Nation sich miteinander vereinige; "wolten sie aber auch herzukomen, sich mit uns vergleichen und bie gottliche wahrheit annemen, so wolten wir sie gern annemen."

Mittel ber Bergleichung will er persönlich gern besprochen sehen, aber ber Speierer Abschied ist babei festzuhalten. Nicht auf Nachgeben bes Einen hier, bes Andern dort kommt es an, man kann nicht sagen: Nimm du ben Acker, so nehme ich die Wiese, du das Haus, ich den Weingarten, sondern darauf was man vor Gott verantworten könne. Er bat noch, Pfalz möge sich äußern.

Pfalz: Der Kaiser wolle Frieden, er sei hier bei dem Kaiser ge= wesen und habe demselben sein Bedenken angezeigt; hätte man das wohl angefangene Regensdurger Gespräch nicht zu ungestüm umgestoßen, so hätte man sich wohl weiter verglichen. Er empfehle dessen Biederaus= nahme, "wiewol numehr neue personen darzu komen, das er nit wiß wie es nun stehe" mit Belassung der bereits verglichenen Artikel; ber eine Theil müsse an dem andern die Punkte, über die man sich nicht einigen könne, bulden.

Granvella: Der Kaiser wolle bringend Vergleichung in der Religion, da sonst allerlei zu besorgen sei. "Kei. M. hett weder heller noch pfening vom reich, und in dem friden und rhue zu pklanzen; so sehe S. M. iver person ungelegenheit nit an, were unangesehen ires leids schwachheit herauf gezogen und hette mit Frankreich noch sonst niemants zu schaffen; ziehe auch nit herauf einig hilf von den ständen zu begern'; trotz der Stellung zu Frankreich und England, die rüsten, der dringenden Geschäfte in Spanien, ziehe derselbe zum Neichstag. Wie, wenn die Fürsten aus= bleiden? Mit den Botschaftern kann man nichts ausrichten "und wer nichts dan das man schrei: Hilf, hilf! und wolten doch nit aigner person komen'.

Der Kurfürst von der Pfalz und der Landgraf möchten deßhalb ihr persönliches Erscheinen zusagen.

- -

Landgraf: Wenn ber Kaiser auch nicht viel vom Reich habe, so habe basselbe boch ben Kaiser ausgiebig gegen Türken und Franzosen unterstützt, ein großer Vortheil sei es auch für ben Kaiser, stets Kriegs= voll ungehindert aus Deutschland haben zu können, was andern Potentaten nicht so frei stehe.

Hilf, hilf! schreie jener Theil mehr; sie bagegen hätten ben Speierer Abschied bewilligt, und wohl leiden mögen, daß man die zu Regensburg verglichenen Artikel in den Abschied gesetzt hätte, auch sich wegen des Colloquiums durchaus billig geäußert; die Gegner hätten alles das nicht gewollt, sogar zu Worms gegen das Colloquium protestirt.

Er selbst könne nicht zum Reichstag kommen; bie Kosten seinen zu groß, mindestens 30,000 Gulben, die Reichstage und andere Tage zu zahlreich, jeht seien mehr in einem Jahre, wie sonst 'in zehn: "so müßten wir dannost dermaßen darziehen, ihigen leuften nach und der unsicherheit, das einer seinem stadt und notturft gemeß da were.

"Item, mit Kei. M. (bienern) wer es ein ander ding, ir M. diener 2c. hetten ire ordinari unterhaltung hie, aber bei uns andern fürften ift's ein ander Meinung der zerung halben." In einer Irrung zwischen den beiden sächsischen Fürften sei er zudem Unterhändler.

"Und über bas, so scheint die sachen welche zu Regenspurg furlaufen werden so groß und wichtig, das wir uns benen nit gnugsam verstendig achten und Kai. M. mocht vermeinen, wir kondten vil in den sachen handeln und erlangen; so wir nun das mit gutem gewissen nit thun konten oder auch bei den andern des kein folg hetten, so erlangten wir darmit bei J. M. ungnad und bei andern verweis, wie dan von ezlichen sonder personen der Regenspurgischen handlung halben uns aufgelegt, als wolten wir vom glauben abweichen. Wir wellen aber unsere ret dahin schicken mit allem bevelch alles zu befurdern was zu fried und ruhe dient, so viel immer mit Gott und gutem gewissen geschehen mog. Doch ob man sich dan nit kundt vergleichen, das sie anhalten sollen, das der Speirisch abschied, so vil frid und recht betrifft, gehalten bleib, und zu würklicher volziehung bracht werd.

An bemselben Tage (29. März) kam Granvella nochmals zu bem Landgrafen und melbete ihm, die heutige Handlung habe dem Kaiser wohl gefallen. Der Kaiser wünsche bringend Frieden. Er lasse sich bes Pfalzgrafen Bedenken sowie das des Landgrafen wohl gefallen. Die Berhandlung der Theologen zu Regensburg möge im Beisein der Aurund Fürsten und Stände wieder aufgenommen werden; bringend sei des Kurfürsten und Landgrafen Anwesenheit erforderlich.

Der Landgraf hatte hierauf nochmals eine Audienz bei dem Kaiser, ber ihn auf's Neue dringend um persönliches Erscheinen auf dem Reichstage ersuchte, wenn auch nicht zu Anfang, so möchte er doch später kommen. Dreimal wiederholte der Kaiser diese Bitte. Dreimal schlug sie ihm der Landgraf ab <sup>1</sup>.

Ein folches Betragen mußte ben Raiser überzeugen, daß jebe Hoffnung auf Nachgiebigkeit von Seite ber protestirenben Fürsten eine Ilusion war.

Am 10. April traf Karl V. in Regensburg ein. Mit großem Mißmuth bemerkte er, daß von den Fürsten Niemand und von den Gejandten nur sehr wenige erschienen waren <sup>2</sup>.

Er erlieft hierauf am 15. April ein Rundschreiben, in welchem er bie Stände auf's Neue bringend bat, die Umstände und Nothburft beutscher Nation zu erwägen'. in Regensburg zu erscheinen und bier auf bie Binleauna ber Streitigkeiten in Religionssachen als bes fürnehmsten Obliegen und Beschwerung ber beutschen Nation (baber alle Unordnung, Miktrauen, Zerrüttung und ander Unrath bergeflossen, und. mie zu beforgen, wenn biefe Religionsfachen länger alfo ichmeben follten. noch weitere entstehen möchten) Bebacht zu nehmen'. Ferner stellte ber Raifer ben Broteftirenden por, wie ihre Aubitoren und Colloquenten. fo zu bem jüngsten Colloquio gen Regensburg von Bergleichung ber ftrei= tigen Artikel in ber Religion zu handeln verordnet gewest, fürzlich por Ihrer Majest. Biffen und Billen, auch mie Ihre Daj. berichtet feien. ohne Ihrer Mai. verordneten Bräsidenten bescheids ihres Abschiebs halben. unerwartet, ohne einige ehrhafte ober befugte billige Urlach, ganz geschmind unversehener Dinge, inmaßen ohne Zweifel männiglich beft gut Wiffen trage, von Regensburg verruckt und abgewichen fein, baburch fich bie aanze Handlung des Colloquii der Protestirenden halben zerschlagen hätte. und bie Nothburft erfordere, ferner nachzudenten, mas von megen ber ftreitigen Religion weiter porzunehmen fei."

Die Straßburger suchten sich bei bem Kaiser zu entschuldigen, Butzer schlug in ihrem Namen ein neues Religionsgespräch, aber in anderer Form vor<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Protokoll ber Verhandlungen bes Landgrafen Philipp von Heffen mit Kaiser Karl nach einer Copie bes Münch. Staatsarchivs bei v. Druffel a. a. D. S. 1-17. Es ift dieß die offizielle Version, welche ber Landgraf verbreiten ließ. Sie ift daher nicht über jeden Zweisel erhaden. Eine von kaiserlicher Seite ausgegangene Version ift dis jest leider noch nicht aufgefunden worden. Die von M. J. Schmidt I, 47 ff. und Bucholz V, 85 ff. benutzte Quelle über die Speierer Conferenz ist von ber von v. Druffel mitgetheilten nur wenig verschieden. Barianten einer Marburger Handschrift, die ich theilweise berücksicht, theilt Druffel in den Berichtigungen S. 333 f. mit. Bgl. ferner über die Speierer Unterredung Sleidan (ed. Francof. 1610) lib. XVII p. 456 sq.; State-papers XI, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> • Frankf. Reichstagsacten Bb. 59, 39. Ich erlaube mir barauf aufmertsam zu machen, baß sich in biesem Banbe ber Frankf. Reichstagsacten ein interessantes Tagebuch bes Ort zum Jungen über biesen Reichstag befinbet, bessen theilweise Bublication sehr erwünscht wäre. <sup>3</sup> C. R. VI, 129 sq.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Anders die Wittenberger Theologen. Sie wollten um keinen Preis ein neues Colloquium. Die Forderung des Kaisers brachte sie daher in nicht geringe Verlegenheit. Diese Verlegenheit spiegelt sich recht beutlich in dem Gutachten, welches sie für den Kurfürsten über die Fortsetzung des Colloquiums verfaßten, aus.

Im Gegensatz zu ben Straßburgern meinen sie, es sei ,ein vergeblich bing, baß sie eine neue Form eines Colloquii sollten vorschlagen. Denn als wenig wir sie zu Richtern leiden können, als wenig wollen sie uns leiden. So können wir nicht Personen vorschlagen, die sie für unpartheilsch halten; wie uns auch ihre Personen alle verdächtig sind. Ob auch gleich jemand zu Straßburg zu einem andern Colloquio geneigt sein möchte, so wissen werk Städte ganz unwillig bazu sein werben. So weiß unser gestrenger Herr, der Landgraf, welche Articul der Gegentheil am höhesten streitet, barum wird Seine Fürstl. Gnaden nicht Lust bazu haben. Darum bedenken wir, daß gut wäre, daß unser gnädigster Herr, ber Landgraf, benen von Straßburg schrebe, baß seine Fürstl. Gn. für ein vergeblich Ding achten, daß wir eine Form eines Colloquii vorschlagen sollten'<sup>1</sup>.

Der Kaiser wartete unterbessen in Regensburg auf die Ankunft ber Fürsten des Neichs. Man ließ ihn vom April bis in den Juni hinein warten. Seine Bitten hatten endlich wenigstens den Erfolg, daß nach und nach sich einige Fürsten einfanden, unter ihnen Herzog Moritz von Sachsen.

Am 5. Juni konnte endlich ber Reichstag eröffnet werben. In seiner Proposition erinnerte der Kaiser die Stände baran, wie viel er sich's seit vielen Jahren habe kosten lassen, um die Ruhe im Reiche herzustellen und die religiöse "Spaltung mit väterlicher Treue beizulegen", dann klagte er über die Zerreißung des Regensburger Colloquiums wie über die Abwesenheit so vieler Fürsten. Endlich verlangte er das Gutachten über die Wiederaufrichtung des Kammergerichts und über die Türkenhülfe<sup>2</sup>.

Bei der Beantwortung dieser Proposition trennten sich die katholischen und die protestantischen Stände — ein neuer Beweis, wie weit die Spaltung des Reiches vorgeschritten war.

Die Katholiken baten ben Kaiser, er möge bie gesammte Religionssache bem zu biesem Zwecke in Trient versammelten Concil übergeben und bie protestirenden Reichsstände vermögen und anhalten, sich ben Beschlüssen zu unterwerfen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 135 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raiserl. Proposition in ben \* F. R. T. A. 59, 51-58. Bgl. Schmibt I, 62 ff.

Die Bitte ber Protestanten ging hingegen bahin, "Kaijerliche Majestät wolle alle Sachen zu einem beständigen Frieden, nach Aufrichtung gez meinen Rechtens fördern; die streitige Religionssache durch den Weg eines gemeinen freien christlichen Concils in deutscher Naz tion, National=Versammlung oder Reichstag, nach Bestimmung des Speier'schen Reichstags, oder durch ein christliches Colloquium, über dessen Form und Maß man sich leicht zu vereinigen habe, zu christlicher Erz örterung und Vergleichung bringen. Zu demselben hätten sie sich bereits erboten und dabei die Ursachen dargethan, warum das jezige Tridentinische Concil kein solches sei, wie in dem Abschiede bestimmt worden und auf welches die Stände der Augsburgischen Confession sich berufen und appellirt hätten'<sup>1</sup>.

Man fieht, wie talt bie Borschläge des Raisers aufgenommen wurden.

Die Protestirenden zeigten sich übermüthiger benn je. Die ton= angebenden Fürsten des neuen Kirchenthums, der Kurfürst und der Landgraf waren trotz der dringenden Bitten des Kaisers nicht erschienen. Der Kurfürst von Brandenburg hatte nicht einmal einen Gesandten auf ben Reichstag gesandt!

Alle neugläubigen Fürsten und Städte weigerten sich energisch, das von ihnen so oft erbetene und jetzt in Trient tagende Concil zu beschicken. Der Kern ihrer langen Entschuldigungsreben war: Nichtanerkennung ber Jurisdiction der alten Kirche.

Es lag klar vor Augen, daß aller gute Wille des Kaisers, alle seine unermüdliche Thätigkeit für einen friedlichen Ausgleich oder eine Reunion der Getrennten sich an der Klippe dieser beharrlichen Negation brach und brechen mußte.

Rarl V. konnte jetzt nicht mehr abwartend stehen bleiben; noch weniger konnte er zurück: er mußte vorwärts.

Er konnte jetzt, wie fern ihm auch bisher ber Gebanke immer gelegen hatte <sup>2</sup>, keinen andern Entschluß fassen, als burch bie Gewalt ber Waffen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hortleber II. B. 2. Cap. 2. S. 242; Schmibt I, 65 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die lange ber Kaiser an bem Gebanken einer friedlichen Reunion ber Protestanten festhielt, zeigt folgende, bisher nicht genugsam beachtete Thatsache. Nach ber Zerreißung bes zweiten Regensburger Gesprächs beauftragte ber Vicekanzler Karls V. Sropper mit ber Abfassunger Gesprächs beauftragte ber Vicekanzler Karls V. Sropper mit ber Abfassunger Gesprächs beauftragte ber Vicekanzler Karls V. Sropper mit ber Abfassunger Gesprächs beauftragte ber Vicekanzler Karls V. Sropper mit ber Abfassunger gesprächs beauftragte ber Bicekanzler Karls V. Sropper mit ber Abfassunger gesprächt beiß in einem vertraulichen Briefe vom Mai 1546 seinem Freunde Pflug mit. Er habe, schrieb er, gewisse Capitel bessen aufgestellt, was sich auf eine feste und kernige Reformation beziehe. Da aber in bieser ftürmischen Zeit die Geister und Urtheile ber Menschen beziehe. Da aber in biesen steinenab, ber die Tugend und eine Kirchenverbesserbessenschen sohne Berbächtigung ober ohne ben Vorwurf ber Zweibeutigsteit öffentlich mit Sicherheit hervortreten könne, so schue en Pflug ein Eremplar seiner Ausarbeitung 22 '

ben fürstlichen Absolutismus auf kirchlichem Gebiete eine Grenze zu jetzen und die Anhänger der alten Kirche gegen dieß immer ungeftumer vorschreitende Princip zu schützen. Einen Religionskrieg wollte er nicht führen.

In biesem Sinne hat auch Philipp Melanchthon ben Plan bes Kaisers aufgefaßt. "Der Kaiser, schrieb er am 8. August 1546, schlägt einigen minder hartnäckig gesinnten Fürsten eine friedliche Ausgleichung und Vermittlung vor, und stellt ihnen die Hoffnung eines guten Zustandes der Kirchen, auch ber unserigen, in Aussicht. Allein er glaubt diese Mäßigung nicht erreichen zu können, wenn er nicht zuvor die hartnäckigsten Fürsten niederschlägt. Deßhalb will er den Krieg. Daß dieß die wahre Ursache desselben sei, wissen mit mir viele Andere bei ungei.

Am 9. Juni entwickelte ber Kaiser seinen Plan in einem längern Schreiben an seine Schwester Maria.

"Du weißt." schreibt er. "was ich Dir bei meiner Abreise von Mastricht gesagt habe, bak ich Alles thun würde, was ich vermöchte, um einige Ordnung in die deutschen Angelegenheiten zu bringen und bie Beruhigung berselben anzubahnen, indem ich ben Weg ber Gewalt bis auf bas Neußerste vermiede. Demgemäß habe ich auf ber Reise zu biefem Ende Alles gethan, was ich vermochte, und felbst in der Stadt unferes Betters, bes Bfalzarafen-Rurfürsten und bes Landarafen. Auch noch seit meiner Ankunft bier in bieser Stadt hat man nicht aufgehört, alle möglichen Bemühungen zu thun, um bie Lutheraner und andere Berirrte (desvovez) zu bewegen, baß sie sich zu irgend einem Wege ber Bacification bequemen; allein Alles, was man zu thun gewußt, bat auch nicht ben geringsten Nuten geschafft. Und zwar find, wie Du bereits vernommen haben wirft, bie Deputirten, welche sie zum Religionsgespräche geschickt hatten, von bier in auffallender Weise weggereist. Sie (bie Fürsten) haben dieselben nicht zurückgeschickt. Auch habe ich mit

340

zu, das er niemanden zeigen solle; er möge es sorgfältig prüfen, ob ba oder bort etwas als Täuschung oder Doppelzüngigkeit ausgelegt werden könne; er möge ihm seine Bemerkungen darüber mittheilen oder betreffende Punkte gleich selbst in dem Sinne und der Absicht des Berfaffers, den er ja ganz kenne und verstehe, ausdrückn. Müller, Epp. p. 108. Leider ist diesse Schrift verloren gegangen. Neue Mittheil. X, 2 S. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Proposuit Carolus aliquibus minus duris conciliationes gratas et dulces Ecclesiarum et spem facit boni status Ecclesiarum, etiam nostrarum. Sed arbitratur se talem moderationem efficere non posse, nisi duriores principes prius tollat. Ideo provit bellum. Hanc esse veram causam et ego et multi apud vos norunt. C. R. VI, 210. Bgl. Klopps treffliche Stuble über Karl V. in ben Hilt-polit. Bl. 60, S. 232. 347 f.

ben Briefen, welche ich sehr wohlmollend, in ber Sache gegründet und mit Darlegung aller Milbe geschrieben, nicht sopiel gewirkt, baf sie sich entschlossen hätten, zu biefem Reichstage zu kommen. Und felbit unfer porgenannter Vetter, ber Pfalzgraf, tropbem er es mir versprochen, und ich ibm ausbrücklich einen Boten gesenbet, um ihn zu bitten und mohlwollend zu erinnern, ist nicht gekommen. Soviel ich vernommen, haben er und bie andern Rurfürsten, ber Landaraf und andere Berirrte unter fich beschloffen, nicht zum Reichstage zu kommen . nämlich fie haben biek in Frankreich fagen lassen, wie Du aus ben Briefen meines bortigen Gesandten haft ersehen können. Und ferner ist mir von verschiedenen Seiten mitgetheilt, daß es ihre Absicht ist, nach diesem Reichstage, wo nach ihrer Erwartung alle Angelegenheiten in beillosem Wirrwarr und Unordnung bleiben werben, unter fich eine besondere Gerechtigkeit aufzurichten, zu welcher sie bas ganze übrige Deutschland zwingen wollen. Indem fie nämlich bas taiferliche Unfeben entfräften, wollen fie biejenigen übermältigen, die fich miderseben, die geiftlichen Fürften vollenbs aufheben und überhaupt alles Schlimme thun, mas sie nur können, namentlich gegen ben Rönig, unfern Bruber, und mich. Ein folcher Schlag murbe bie Ratholiten pollig vernichten, wenn man nämlich noch länger aufschiebt, gegen bie besagten Protestanten ein Heilmittel zu finden. Es ist ein großer Jammer mit ben Beschwerben und Rlagen, welche iene erbeben. Nachdem ich dieß berathen und mehrmals zuerst schriftlich und dann, feitdem unfer Bruder bier ift, mit ihm mündlich erwogen habe, ferner mit bem Berzoge von Baiern, unferem Better, haben fie beschloffen, baß es kein anderes Mittel mehr gebe, als ben Berirrten mit Gemalt zu miberstehen, und burch fie bieselben zu leidlichen Bebingungen zu zwingen, bamit, wenn man nicht mehr thun fann, man weniastens bem Uebelstanbe entgegentrete, Alles rettungslos zu verlieren. Auch scheint ihnen bie Lage ber Dinge fo günftig, wie man fie nicht wieber treffen würde. Denn bie Partei ber Verirrten ift bereits ermattet, ichlaff und ermubet, ja felbit auch ver= armt wegen ber Rosten, welche sie in zwei herreszügen gegen ben herzog von Braunschweig und in Folge berselben aufgewendet haben. Dazu tommen bie großen Ausgaben, welche ber Rurfürst von Sachsen und ber Landgraf von helfen ihnen machen, ferner ber Unwille und bie große Unzufriedenheit ihrer Unterthanen, sowohl bes Abels als ber Anderen, gegen die beiden und andere Fürsten ihrer Secte, welche ihre Unterthanen bis auf bie Rnochen ausmergeln und sie in größerer Rnechtichaft halten, als sie zuvor gemesen find 1. Ferner ift ein großer neib, Gifersucht und Widerwille sowohl bes Abels als auch einiger Fürsten gegen ben Rurfürften von Sachsen

<sup>1</sup> Bgl. oben G. 79.

und ben Landarafen, namentlich gegen ben Landarafen wegen ber haft bes Herzoos von Braunschweig und ber Occupation bes Herzoathums. bas biesem Herzoge und seinem Sohne gehört. Dazu kommt ferner bie Theilung in perschiedene Secten, bie hoffnung, bie mir haben baf einige biefer Fürften in Betreff bes Religionszwiftes fich bem Concil unterwerfen werben, felbit ber Bergog Morik von Sachlen, ber ausbrücklich bierber zu mir gekommen ift, ber Martaraf Albrecht von Brandenburg u. a. Dazu erbietet fich ber Bapft für ein halbes Jahr 12,000 italienische Fußgänger und 500 leichte Reiter zu bezahlen, und 200.000 Thaler baar in meine hande zu geben. Muker: bem bewilligt er mir einen Theil ber geiftlichen Gintunfte in meinem Rönigreiche Spanien. Er gestattet mir ferner zum Zwecke biescs Zuges Jurisdictionen von Klöftern zu verkaufen. Daraus werbe ich 800.000 bis zu einer Million Reichsthaler ziehen und ber Bapit gibt mir Hoffnung, noch mehr thun zu wollen. Ferner ist ber Bapft erbötig, mit mir ein Bündnift einzugeben gegen biejenigen, welche bei biefer Gelegenbeit etwas gegen mich, meinen Bruder ober andere Katholiken unternehmen würden. Und ba ich nun boch endlich bie äußerste Gefahr ber Religionsfache sehe und baß, wenn man nicht unverzüglich entgegentritt, biese Unzuträglichkeiten unheilbar baraus folgen werben, nämlich bak sowohl bas übrige Deutschland sich von unserem heiligen Glauben trennt, als auch, baft bieses Uebel unfehlbar auf meine anderen Länder übergeben würde. bag mithin auch fie von unferem heiligen Glauben, und bemgemäß auch von ber Treue und bem Gehorsam, die fie mir schuldig find, sich logfagen mürben, mas ich um teinen Breis auf ber Welt feben noch ertragen möchte - indem ich ferner ben gefährlichen Stand betrachte, in welchem fich ber Rönig, unfer Bruber, befindet, daß feine Unterthanen ichon feit geraumer Zeit Scheu und Scham vor ihm verlieren, und bag bie Berirrten fo offen barnach trachten, ihm und mir mit bem andern Refpette jeglichen Gehorfam zu entziehen - nachdem ich benn biek bin und wieber erwogen und barüber berathen, basselbe einigen rechtschaffenen, ber beutschen Angelegenheiten und bes Krieges wohl fundigen Leuten mitgetheilt und mit ihnen bie Aussicht und bie Hoffnung erwogen habe, biefe Berirrten zu einigen leiblichen Bedingungen zu bringen: habe ich mich entfcbloffen, gegen bie Genannten, ben Berzog von Sachfen und ben Landgrafen von Seffen, ben Rrieg zu beginnen auf Grund bes Gefängniffes bes herzogs von Braunschweig, bes Sohnes besselben und ber Bejetung bes Landes, als gegen bie Störer bes gemeinen Friedens und ber Gerechtigkeit, als bie Berächter ber Autorität bes heiligen Reiches, und auf andere besondere Gründe. 3ch werbe bieß rechtfertigen burch bie Rlagen und Beschwerben, welche von ben Verwandten und Schwägern des Herzogs mir vorliegen. Und obwohl

biefe Berhüllung und biefer Borwand des Rrieges auf teine Beife bewirken tann, bag nicht biefe besagten Berirrten benten, es handle fich um die Religionslache: so wird bieß boch eine Gelegenheit fein, sie zu trennen, und meniastens merben bie Anderen zaudern und fchmierig fein. fich mit ben beiben Fürsten von Sachsen und Seffen zu regen, und gar ihnen Gelb zu geben, selbst in ber Art, wie man es in ihrem letten Kriege gesehen hat. Und je nachdem man ben Erfolg seben wird, wollen wir bie anderen Ursachen und Rechtfertigungen bes Angriffes geltend machen. Obwohl berselbe in der That gewichtig ist, fo hoffe ich boch mit ber hülfe Gottes etwas zu seinem Dienste auszurichten, wohurch Deutschland wieder in einen befferen Zustand als heute gebracht werden Derselben Meinung sind biejenigen, welchen ich es mitgetheilt möae. babe. Du kannst indeffen sicher fein, bag ich nichts unternehme ohne auten Grund, auch nicht weiter vorwärts gehen werbe, als bie Sache günstig liegt. Ferner werbe ich mit folcher Bachsamkeit und Derterität verfahren, baß, wenn Andere außerhalb Deutschland sich zu Gunsten ber Berirrten einmischen wollten und auch bie Macht hatten, es zu thun, fie zu spät kommen und wenig außrichten mürben' 1.

In ganz ähnlicher Weise spricht sich ber Benezianer Alois Mocenigo in seiner 1548 abgefaßten Finalrelation über seinen Aufenthalt am Hofe und im Lager Karls V. über die Ursachen des beutschen Krieges aus. Sechs Gründe desselben zählt er auf.

4

Erstens: Der Kaiser hatte einen sehr geringen Anhang; wenn er etwas burchschen wollte, mußte er bem Herzog von Sachsen und bem von Wirtemberg ben Hof machen. Noch bemuthiger stand ber Kaiser auf bem Reichstage bem hessischen Landgrafen gegenüber.

Zweitens: Das Lutherthum nahmen die deutschen Fürsten nur zum Theil aus Ueberzeugung an: ihr hauptstäcklicher Beweggrund bei Un= nahme der neuen Lehre war der, daß sie durch dieselbe freier leben und sich bereichern konnten. Die nicht=lutherischen Fürsten wurden mit Gewalt zum Abfall von dem alten Glauben genöthigt: sie schwebten in bestän= diger Furcht.

Drittens: Keines ber vorgeschlagenen Concilien wollten bie Fürsten anerkennen, auch gaben sie bei dem Regensburger Religionsgespräch im Jahre 1546 nicht im mindesten nach, sondern gingen weg, bevor der Kalfer dahin kam.

Biertens: Die protestantischen Fürsten gaben zu erkennen, daß sie einen Fürsten ihrer Religion, den Herzog von Sachsen, zum König wählen wollten.

Fünftens: Der Kaifer mußte fürchten, baß auch bie geistlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lanz II, 486 ff.; vgl. ferner S. 493 f., 496 f., 503 f., 512 f.

## 344 Das zweite Regensburger Religionsgespräch. 1546.

Fürsten lutherisch mürben, wie es ber Erzbischof von Köln bereits geworben, ober daß sie, als die schmächern, verjagt mürben.

Sechstens: Der Kaiser fürchtete, daß in Flandern und in den Niederlanden die neue Lehre auch Eingang finden werde, wie dieß in Lirol und den anderen kaiserlichen Staaten schon der Fall war<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> Fiebler, Relationen venetianischer Botschafter S. 80 ff.; vgl. auch S. 145 f.

## IX. Das Interim.

## (1548.)

Im Sommer bes Jahres 1547 war ber schmalkalbische Bund, welcher bie Religion nur zum Scheinzweck hatte, zersprengt, die Häupter bes= selben, ber sächsische Kurfürst und ber hessische Landgraf, gefangen.

Das Ansehen des Kaisers war burch seinen überaus glänzenden Sieg ungemein gestiegen.

Die Entmuthigung in allen Kreisen der Neugläubigen, als beren Bertreter und Beschützer bie Schmalkalbener aufgetreten, war ungemein groß.

Obwohl Karl V. während des ganzen Krieges sich mit ganz außer= ordentlicher Milbe gegen die Protestanten benommen und ihre kirchliche Ordnung völlig underührt gelassen hatte, schien es doch den Theologen des neuen Kirchenthums, als sei ,das Größte, Edelste und Beste, der ewige Schatz, der einige Weg zum Leben, dahint. In besonderen Schriften suchten Melanchthon und Andere ,alle betrübten hertzen in diesen kümmer= lichen zeyten zu tröstent<sup>1</sup>.

Die Macht des siegreichen Kaisers war außerordentlich groß?. Es gab Niemand im Reiche, den ihn an einer Neuordnung aller Verhältnisse hätte ernstlich hindern können. Es stand jetzt in seiner Macht, das zu vollbringen, dessen ihn König Franz I. so oft beschuldigt. Es stand in seiner Macht, seinen Sieg dis zur Vernichtung seiner Gegner zu ver= folgen und ein absolutes Kaiserthum in Deutschland aufzurichten.

Allein solche Gebanken kamen nicht in die Seele des Kaisers. Sie wurden ihm von Andern nahegelegt. Man erinnerte ihn an das Beispiel des Julius Cäsar. Solchen Rathgebern erwiederte Karl: "Die Alten hatten nur ein Ziel vor Augen: die Ehre. Wir Christen haben deren zwei: die Ehre und das Heil der Seele<sup>43</sup>.

Nach biesen Worten handelte ber Raiser.

Er stellte an bie neugläubigen Stände nicht die Forderung eines bedingungslosen Rücktrittes zur alten Kirche. Er stellte nur die For=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 483-491. <sup>2</sup> Fiebler, Relationen S. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zenocarus (Snoekaert van Schauwenburg), de republica, vita, moribus, rebus gestis etc. Caroli V. lib. V, 263.

berung, welche er gemäß bem officiellen Glaubensbekenntniß ber Neugläubigen, ber Augsburger Confession stellen mußte: er verlangte bie Anerkennung und Beschickung bes Trienter Concils.

Vermittelst bes Concils hoffte ber Kaiser bas zu erreichen, was er sich als höchste Lebensaufgabe gestellt hatte: Deutschlands Wiedervereinigung im Glauben.

Um 1. September 1547 warb in Augsburg ber Reichstag eröffnet <sup>1</sup> Alle sieben Rurfürsten, fast alle weltlichen und geistlichen Fürsten waren auf bemselben erschienen.

Mit Erstaunen bemerkte ber venetianische Gesandte, mit welch', un= endlicher Ehrfurcht' sie bem Raifer entgegenkamen 2.

In ber Proposition erinnerte ber Kaiser bie Versammelten an bie anebige vatterliche Liebe und Zuneigung', welche er zu bem beiligen Reich beutscher Nation, feinem geliebten Batterlandt', von Anfang feiner Regierung bis auf biese Stunde getragen, wie er ihre und ber gemeinen Christenheit Sachen und Beschwerden getreulich zu Gemuthe gefaßt und alle feine Gebanten babin gerichtet habe, Mittel und Wege zur Ubhulfe aller Beschwerben und Gebrechen, zur Aufrichtung und Erhaltung beftändigen Friedens und Rechtes, guter Ruhe, Ginigkeit, Polizei und Ordnung im heiligen Reiche zu juchen; wie er beghalb feine erblichen Ronigreiche und Lande, wiewohl mit bochfter Ungelegenheit und Nachtheil derfelben, auch mit Bagnift feiner eigenen Berson, mehrmals verlaffen, sich berselben einige Sahre ganglich begeben uud zum hochsten befliffen habe, bie hochnachtheilige, schettliche und sorgliche Zweiung und Spaltung, bamit bie Teutsche Nation nun eine lang Zeit her beschwerlich beladen ift, burch christliche, frittliche Bege und Mittel binzulegen und zu ein= trechtiger Vergleichung zu bringen'.

Speciell betreffs ber Religionsfrage bemerkte Karl V. Folgendes: Da die Spaltung der streitigen Religion die wahre Wurzel und Hauptursache alles Uebels und Ungemachs im Reich gewesen und noch sei, und dieselbe sich von Tag zu Tag je länger und je beschwerlicher anlasse, so daß man sich, wenn sie ferner einwurzeln und geduldet werden sollte, keines beständigen Friedens und keiner Einigkeit zu versehen haben werde, sei er bemüht gewesen, dieser Angelegenheit nicht nur mit Rath und Zuthun gemeiner Stände, sondern auch mit emsiger Förderung eines gemeinen Concils zu begegnen. Dieses Concil sei nun ,in Teutscher Nation, wie sollichs alle Stende auf vorgehaltenen Reichstagen bedacht und Fr Kens. Wt. um Besurderung besselten undertheniglich gebetten haben,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich habe für bie Geschöchte besselben Band 60 u. 61 ber Frankf. Reichstagszacten benutzt (\*, Acten und Handlung des Reichstags zu Augspurg A. 1547 et 1548'). <sup>2</sup> Fiebler S. 146

gen Trient außgeschrieben und furgenommen'. Er sei deßhalb jetzt fest entschlossen, diffen Puncten lenger nicht zu vorschieben noch anzustellen, sondern in was christenliche und geburliche Wege das immer sein mag, zu schleunigem Außtrage und Entschafft zu bringen' 1.

Ob wohl einer ber in Augsburg anwesenden Fürsten eine solch' gemäßigte Sprache von dem Kaiser, der soeben den Aufstand einiger unter ihnen niedergeworfen, erwartet hatte?

Die Kurfürsten beantworteten die kaiserliche Proposition in sehr feiner Weise. Sie hätten, hieß es in ihrer Erklärung, den Bunkt über die streitige Religionssache nicht ganz verstanden. Sie däten daher, im Fall Seine Majestät christliche und gebührliche Mittel und Wege zur Beendigung des religiösen Zwiespaltes bedacht und beschlossen habe, ihnen dieselben mitzutheilen; sie wollten dieselben erwägen, berathschlagen und so viel auch immer thunlich und verantwurtlich' treulich befördern, "damit differ Zwiespalt zuletst zu geburlichem Außtrage und Entschafft gelangen mochte'. Wofern aber der gemeldte Artikel dahin zu verstehen sei, daß ber Kaiser ihr und ber übrigen Neichsstände Bedenken barüber zu ver= nehmen gedenke, trugen sie zweierlei für diesen Fall bereits berathene und beschlossen vor.

Die Kurfürsten bes einen Theils, die drei geistlichen erklärten, sie wüßten keinen anderen Rath zu geben, als daß der Kaiser die streitige Religionssache, die er vor das Trienter Concil gewiesen, dort fortsehen und zu Ende führen lasse. Sie fügten dann noch die Bitte hinzu, Karl V. möge als ein löblicher christlicher Kaiser auf christliche und gebührliche Wege bedacht sein, "damit mitler Zeit dis zu Endung und Außtrag an= geregtes Concilii die Teutsche Nation und gemeine Stend des heiligen Reichs zu allen Teilen christlich und gottselig, auch in gutem friedtlichen Wesen bei einander leben und wonen, und niemands wider Recht und Billigheit beschwert werde".

Die Kurfürsten des andern Theils, Brandenburg, Sachsen und Pfalz baten dagegen den Kaiser, ohne ihm vorgreifen zu wollen, er möge ,die streitige Religion auf ein gemein, frei Christenlich Concilium, es were zu Trient, oder wo es gleich in Teutscher Nation gehalten wurde, bringen' und babei Sorge tragen, daß ,in sollichem Concilio alle ding geburlich ergehen, die ganze Tractation und Beschlus gottseliglich und christlich (allen Affect hindangesett) nach gottlicher Schrift furgenommen, gehandelt und beschlossen, mit Christlicher, nuzlicher Reformation der Geistlichen und Weltlichen, so wol im Haupt, als in Glibern, auch mit geburlicher Abstellung unrechter Lehre und Mißbrauche; das sich auch der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. Sastrowen Herkommen, Geburt und Lauff feines ganzen Lebens. Hersgeg. von Mohnike 2. Thl. (Greifswalb 1824) S. 100-106.

Bapit einem follichen Concilio undermerffe, nicht Bräsident fei, auch diejenigen, so ihm mit Bflichten verwant, in bissem Fall berselben erledige. ohne bas were es tein frei Concilium, und bas 3r Mt. bie Stend ber Augsburgischen Confession zu einem follichen Concilio alleranebigft er= forbern und aus frer Mt. Macht Berorbtnung thun wolten, bas fie neben Aubern notturftlich gehört und gemein mit rathichlagen und ichlieffen helfen, nicht allein in benen Artikeln, bie noch nicht berathichlagt, fonbern bas auch die Artikel reassumirt worden, darin das Trientische Concilium albereit soll beterminirt haben, biesen Stenden und bem Mehrntheil andern Stenden ber Christenheit ungebort'. Die Art und Beise, wie bieß "Chriftlich frei General-Concilium' zu halten, stellten auch bieje Rurfürsten bem Kaiser anheim, bekaleichen bie Mittel und Wege, bamit mitler Zeit, bis zu Endung angeregtes Concilii bie Teutsche Nation und gemeine Stende bes b. Reichs zu allen Teilen in autem friedlichen Wesen gottjelig und christlich beieinander leben und wonen und niemand wider Recht und Billigkeit beschwert werbe' 1.

Betreffs ber Concilfrage blieben bie neugläubigen Rurfürsten somit immer noch auf ihrem alten negirenden Standpunkt stehen; das von ihnen verlangte Concil war mit dem versassungsmäßigen Zustande der Kirche unvereindar.

Im Collegium ber Fürsten, Prälaten und Grafen war bie entschiebene Mehrheit auf Seiten ber Altkirchlichen. Nach ber Antwort, welche dieses Collegium auf die kaiserliche Proposition gab, hätte man dieß nicht denken sollen. In derselben wird nämiich zwar die Fortsetzung des Trientischen Concils und die Beschickung bessselben durch die Protestanten gesorbert, gleichwohl aber wird die Sültigkeit aller bisher erfolgten Concilsbeschlüsse bestritten. Diese Artikel sollen "nichtsbestominder wieder fur Handt genommen und die Protestirenden genuchsam darauf gehört und von inen gute Rechenschaft ihrer Lehr und Glaubens genommen werden".

Neuere Forschungen haben gezeigt, daß gerade bieje Stelle dem baierischen Staatsmanne Leonhard von Eck ihren Ursprung verdankt?.

Uebrigens stellte auch bas Fürstencollegium bie Verfügung über ben Zustand, ber bis zur Entscheidung bes Concils gelten sollte, bem Kaiser anheim.

Bemerkenswerth war die unversöhnliche Haltung, welche ber Wirtembergische Gesandte im Fürstenrath an den Tag legte. Gemäß seiner Instruction widersetzte er sich mit Entschiedenheit der Fortsetzung des Concils von Trient, ,indem solches bisher so parteilsch wider die klaren

۰.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saftrow 112-119; vgl. bazu v. Druffel, Briefe und Acten III. S. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Druffel III, 53 f.; Saftrow 129 ff.

Worte der hl. Schrift verfahren, daß es zu erbarmen<sup>4</sup>. Er forderte statt bessen ein freies National-Concil, ohne jedoch damit durchzudringen <sup>1</sup>.

Um unversöhnlichsten war bas Botum ber Reichsstädte. In ihrer fcmülftigen Erklärung verlangten fie wieder einmal ein Religionsgespräch. zu welchem ,beiderseits bie gelehrtesten, driftlichsten und gottesfürchtigften Männer' berufen werben follten, um bie ftreitigen Artikel in aller Sanft= muth. Demuth und herrlichem Verlangen wahrer christlicher Veraleichung zur hand zu nehmen und zu vergleichen. Sei der Raiser hiermit nicht einverstanden, fo baten fie ihn, in Betrachtung ber offentlichen, und mannialichen, kuntbarn Beschwerben, Ungleichheit und Bartheilichkeit ber bäbstlichen Concilien, barinnen niemand, ban bie bem Rom. Stull mit Eiden und Bflichten verwandt, und selbst Bartheien seint, zu handlen und Schlusstimmen zu haben zugelaffen, in welchem auch ber Bapft bas haupt sein und Gewalt über bie Concilien haben will' 2c., ein folches Nationalconcil zu veranlassen, auf welchem alle Christaläubigen und wem Sott seinen beiligen Geist verleiben werbe, ungescheut und unverhindert ibre Willensmeinung porbringen und fromme, gelehrte, unparteilsche, aottesfürchtige Versonen aus allen Ständen entscheiden könnten!

Zum Schluß ihrer Erwiderung sprachen die Gesandten der Reichs= städte ihre Zuversicht aus, daß K. Mt. Gemuth nicht dahin gerichtet sein werde, das Concilium zu Trient fortzuseten, welches "schon vor der Zeit unerhorter Partheien und Sachen sich allerlei beschwerlichen Er= kanntnussen und Condemnation in den furnembsten Artickeln der streitigen Religion angemastt und von welchem "kein Gleichheit zuvorhoffen, sonder mercklich Beschwerung und Unrichtigkeit in der ganzen hauptsach furter zu besorgen seit".

Trotz bes langen Wortschwalls und ber schönen religiösen Phrasen, mit welchen die Reichsstädte ihr Votum umhüllten, fühlt sich aus dem= selben beutlicher als aus demjenigen der protestantischen Kurfürsten ber Wunsch, die Spaltung möge fortbauern, heraus.

Allein das eigentliche Princip, nach welchem man thatsächlich in allen protestantischen Territorien gehandelt hatte, das Princip des Landes= kirchenthums, dieß Princip, welches in sich selber jegliche Bereinigung mit der alten Kirche ausschloß, wagte noch Niemand als berechtigt aus= zusprechen.

Niemand hat damals offen bekannt, daß er die Spaltung wünsche und wolle; im Gegentheil, nach den Worten Aller scheint das gemeinsame Ziel nicht Trennung, sondern Einigung zu sein. Allein so lange nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sattler, Geschichte bes herzogthums Würtemberg. Ulm 1771. III, 263 f. häberlin, Reichsgeschichte I, 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saftrow 142-144.

auf das Princip des Landeskirchenthums verzichtet wurde, bestand die Möglichkeit, die Spaltung zu beseitigen, nur in Worten.

Diese Worte konnten bem Kaiser nicht genügen. Seine Antwort entsprach bem Gutachten bes Fürstencollegiums. Er verhieß bazu eine ,christliche nutliche Reformation ber Geistlichen und Weltlichen.' Allein er verlangte bazu auch eine bestimmte Erklärung, ob die Stände bes Reichs bann gemäß bem Beispiel ihrer Vorfahren bem Concil Folge leisten würden <sup>1</sup>.

Die beiden obern Reichscollegien bejahten, daß sie sich der Entscheidung des Kaisers in Religionssachen völlig unterwersen würden. Bedeutend mehr Schwierigkeiten machten die Reichsstädte. Ihre Erklärung war sehr gewunden und weitschweifig. Doch glaubte der Kaiser auch aus ihr entnehmen zu können, daß sie, dem Beispiel der übrigen Stände folgend, diese sache ihm anheimgestellt hätten <sup>2</sup>.

Nur einer beharrte auf das hartnäckigste bei seiner unfruchtbaren Negation: ber gefangene Johann Friedrich. Der Kaiser bat ihn zulet, er möge wenigstens versprechen, daß er sich nach dem, was Joachim von Brandenburg und Moritz von Sachsen in Bezug auf das Concil thun würden, richten wolle. Johann Friedrich erwiederte: Er verlasse sich auf keines Menschen Standhaftigkeit und werde nimmermehr etwas annehmen, bevor er die Decrete des Concils geschen habe<sup>3</sup>.

Wie vor sechs Jahren in Regensburg, so burchkreuzte jetzt bieser Fürst abermals ben Bermittlungsplan des Kaisers. Aber Johann Friedrich war jetzt ber Gefangene des Kaisers: wenn Joachim und Moritz fest zu letzterem hielten, durfte Karl immerhin die besten Hoffnungen für die Beilegung der Kirche und Reich zerrüttenden Spaltung hegen.

Allein es ist merkwürdig zu sehen, daß in demselben oder in höherem Maße, wie hier die Wege zur Bergleichung sich ebneten oder sich doch zu ebnen schienen, sie nach der anderen Seite hin rauher und schwieriger wurden.

Schon während des schmalkalbischen Krieges waren Irrungen zwischen beiden Häuptern der Christenheit ausgebrochen. Die französische Politik bot, wie immer, Alles auf, die Liga zwischen Kaiser und Papst zu zersprengen. Es gelang <sup>4</sup>.

<sup>3</sup> Anmertung eines Augenzeugen, des jächsijchen Kanzlers von Mintwitz zum Terte der Sleidan-Ausgade von Am Ende (Frankf. 1786) III, 51.

<sup>4</sup> Das Nähere über biesen Conslict ist fehr gut zusammengestellt von Hergenröther, Katholische Kirche und christlicher Staat (Freiburg 1872) S. 218 ff. Ebenda bie Literatur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saftrow 151 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sleidan 1. XIX, 550. Die Duplifen der Kurfürsten, der Fürsten und der Stäbte vollständig bei Sastrow 159—166.

Die nach des Kaisers Ansicht unzeitige Publication des Decretes über die Rechtfertigungslehre, dann die Berlegung des Concils von Trient nach Bologna verschärften den Conflict noch sehr bedentend. Der Raiser nannte die Berlegung des Concils widerrechtlich, die Antwort der zu Bologna versammelten Prälaten auf seine Beschwerden unbegründet, un= geschlich, voll Erdichtungen. Der Präsident des Bologneser Concils, Cardinal del Monte, erwiederte: der Kaiser sein Sohn, nicht ein Herr und Meister der Kirche. Die Legaten des Papstes, welche das Concil verlegt, sein nur Gott und dem Papste, nicht dem Kaiser verantwortlich.

Es liegt unserm Zwecke fern, ber weitern Entwicklung dieses Conflictes nachzugehen: Wir betrachten nur das Ergebniß. Eine Anzahl von Prälaten waren in Trient geblieben, die Mehrzahl nach Bologna gewandert. Beide Versammlungen waren machtlos. Für den Kaiser befand sich das rechtmäßige Concil noch immer in Trient; das zu Bologna versammelte erkannte er nicht an.

All' biefe Berhältnisse beeinflußten bie Haltung Karls V. auf bem Augsburger Reichstage in sehr wejentlicher Beise.

Am 14. Januar machte er ben Reichsständen von seinen Unter= handlungen mit dem Papste und der seinem Gesandten aufgetragenen Protestation Mittheilung. Weil nun diese Angelegenheit wahrscheinlich noch lange nicht beendigt sein werde, so schlug der Kaiser vor, daß etliche tugliche, geschickte, ersahrne, Gott fürchtige Personen, so eins christlichen guten Eifers und zu Furderung der Ehr und Dienst Gottes, des AUS= mechtigen, auch Friedens, Ruhe und Einigung gemeiner Teutscher Nation insonderheit geneigt und begirig sein, in kleiner Anzahl verordnet werden sollten, um eine einstweilige Ordnung der Religionssache zu berath= schlagen <sup>1</sup>.

Man sieht, ber Kaiser hält trot aller Schwierigkeiten an bem Gebanken ber Ausgleichung durch ein Concil sest. Gemäß ber Forderung, welche die Confession von Augsdurg an ihn gerichtet, mußte er hieran festhalten. Der vollständige Bruch zwischen Katholiken und Protestanten lag ja noch lange nicht Allen sichtbar vor Augen. Noch hoffte man auf beiden Seiten auf eine Ausgleichung und Versöhnung. Auf diese Weise bot sich der Gedanke eines einstweiligen, dis zur völligen Aussöhnung und zur Anbahnung derselben bestimmten Vergleichs, eines Interim dar.

Die Jbee zu einer solchen vorläufigen Auskunft war zuerst im Januar 1547, als die Irrungen mit dem päpstlichen Stuhle wieder aus= brachen, von König Ferdinand gesaßt worden. In einem Briefe an seinen Bruder entwickelte er damals diesen Gedanken in ausführlicher Weise und nannte sogleich einige geeignete Versönlichkeiten zur Abfassung einer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saftrow 198-204.

solchen Consultation, welche ber Natur, Eigenthümlichkeit und ben Bebürfnissen ber beutschen Lation entsprechen sollte. Unter ben in Vorschlag gebrachten waren Pflug, Billick, Gropper, Cochläus und ber Mainzer Weihbischof Michael Helbing<sup>4</sup>.

Dem ganzen Plane war es sehr förderlich, daß man benselben in Rom nicht ungünstig beurtheilte und daß die in Augsburg versammelten Kurfürsten und Fürsten in ihrer Antwort auf die kaiserliche Proposition es ausdrücklich dem Kaiser anheim gestellt hatten, einstweilige Ordnung zu treffen.

Dem entsprechend zeigten sich auch jest bie Stände dem kaiserlichen Vorschlage geneigt.

Ein Ausschuß marb alsbald gemählt. Am 11. Februar hielt berfelbe seine erste Sitzung. Es traten zwei Meinungen zu Tage. Die eine ging bahin. bak vor allem von bem innerlichen und geiftlichen Frieden und also wie ber Zwiesvalt ber Lehre und Mikbräuche halber gur Bergleichung zu bringen, gehandelt werben muffe, und beschalb, ba bas allgemeine Concil fich noch verzögere, ber Weg eines National=Concils ober sonft einer christlichen Versammlung auf einem Reichstage vorzunehmen, und wegen einer folden Action noch auf biefem Reichstage au rathschlagen sei: - ba man im Glauben nicht so weit von einander (nicht in dogmatibus, sondern intellectu et usu dogmatum streitig), und bes fürnehmsten Bunktes mit ber Juftification verglichen, und fich ber jetige Zwiespalt allein ber Ceremonien und Migbräuche halb erhalten, so sei eine fernere Veraleichung wo nicht in allem, so boch in den fürnehmsten Artikeln wohl zu hoffen. Des äußeren Friedens halb fei allerbings bie Verwaltung ber Juftig in Grecution und Besetzung bes Rammergerichts vonnöthen. Man möchte sonst auch bie Vorsehung thun, baft ein Theil den anderen in dem Stand, ba er ist, bleiben lasse, baft in ben Stäbten, wo ein Dom und andere hohe Rirchen seien, beiden Theilen ihr Gottesbienst, wie zu Speier und Worms zu halten vergönnt werbe, zualeich, daß ben Bräbikanten bei Leibesftrafe verboten murbe, teiner ben anderen anzugreifen; baß mit ben Dogmen nicht weiter gegriffen, fonbern bis zum Concil eingehalten, und Niemand etwas Theologisches in Druck bringen solle, es wäre benn zuvor durch bie Obrigkeit revidirt und zugelassen. Wegen ber Ceremonien zu Anreizung ber Jugend möchte man fich benn auch leicht vergleichen tonnen, mie bann in ber Pfalz und anberen Fürstenthumern noch bie alten Ceremonien mit Singen ber Brim, Terz, Sert, Non 2c. gehalten würben. Uebrigens möge man gegenseitig bes Andern Gebrechlichkeit tragen, und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholtz V, 560 f., IX, 407 f. (bas Schreiben Ferdinands ift batirt Auffig, 19. Febr. 1547.)

ein Chrift mit bem anderen Mitleiden tragen, wie fie auch bie Juben bei ihnen bulbeten. Wenn man aber bas Neukerliche und Reitliche bem Geiftlichen und Innerlichen vorziehen, und am Reitlichen anfangen, und allein von ber Restitution handeln wolle, fo mare zu befürchten, bag folches vielmehr noch größeren Unwillen und Unruhe erwecken möchte. angesehen, bag bem gemeinen Mann bie Religion also eingepflanzt und eingebildet worben, bag er fich bavon nicht bringen laffen, fonbern, wie Einige fagen: barob leiden und fterben werde: Mancher murbe es mohl wie unschulbig leiden, aber barum nicht bulben. So feien die Spolig auch ungleicher Art, einige Stifte feien burch Absterben ober Austreten ber Beistlichen aleichsam berelinquirt: von einigen seien sie mit autem Millen abgestanden und bie Guter in ber Kirchen Nuten mieber permenbet 2c. Weil nun ber Streit eben barum sei, welches bie rechte Rirche, und bieses noch nicht ausfindig gemacht, welches Theils Religion und Ceremonien anzunehmen, auch bie öffentlichen Mikbräuche noch nicht abgestellt. fo möchte vor Erörterung bieles Streits noch Niemand missen, welchem Theile folche Rirchenguter zugehörten. Sollte bie alte Jurisdiction mieber heraeftellt und ihrer Brabifanten feiner inveftirt ober zum Predigtamt zugelassen, so murbe nichts daraus folgen, als daß Privat-Conventikel und allerhand Unruh und Empörung entständen. - Die Güter betreffend, murde unbillig fein, daß fie benen, die fie vorher mikbraucht, wieber eingeräumt werben follten. Besonders mo ein Fürst in feinem Lande eine neue Ordnung mit Rirchen und Rlöftern vorgenommen, habe fich beg niemand zu beklagen. Die zerbrochenen Rirchen mieber aufzurichten, ober bie aus ben Rirchenautern bezogenen vielen hunderttaufend Gulben zu erlegen, mürbe unmöglich fein; also könne die Restitution von ber hauptsache nicht wohl abge= fondert merben'.

Also ber protestantische Theil des Ausschusses. Der andere und mehrere Theil aber achtete, ,es sei ber ftreitigen Religion halb biefer Unterschied zu halten, daß man eines Theils über die Lehre uneins sei, zweitens aber beghalb, bag ein Theil unter bem Schein feiner Religion ben anderen von seinem Glauben und wohlber= aebrachten Ceremonien und Rirchengebräuchen gebrungen, bazu bes Seinen ober ber Rirchenguter, welche ihm zu ab= miniftriren gebührt, entjett habe'.

"Der ftreitigen Lehre wegen muffe es bei bem Concilium bleiben, und alle solche Nebenwege mit bem Nationalconcil oder anderen Ber= sammlungen abgeschnitten werben, ba jenes zum Schisma führen würde (wie bei ben Griechen und anderen), sonstige Zusammentunfte aber nach ber bisherigen Erfahrung, ba jeber Theil auf seiner Meinung bleiben und ber bes anderen nicht murbe weichen wollen ober können und aus 23

Baftor, Reunionebeftrebungen.

.

Mangel eines Richters aller Sachen unverglichen bleiben würden. Mittler Zeit aber sei dem Kaiser kein Maß zu geben, wie es der Religion und irriger Lehren wegen, so der alten Bäter und apostolischen Kirchen Lehre und Ordnung nicht gemäß, zu halten sei. Wollte der Kaiser hierin Verordnung thun, so möchte der Weg darin jedem gutherzigen Christen leidlich und unbeschwerlich sein, daß allenthalben dasjenige geglaubt, gehalten und gehandhabt werde, was der apostolischen Kirche und beren Lehre gemäß, auch je und allwege, an allen Orten und zu jeder Zeit geglaubt und gehalten worden.

. Rweitens aber seien viele geiftliche und weltliche Versonen, allein barum, weil sie ber alten Religion anhängig geblieben, mit gewaltthätiger handlung von solcher ihrer Religion gebrungen, ihrer hab und Guter entsetst, die Stifte und Rlöfter, Rirchen und berfelben Einkommen eingezogen, bie Gottesbienste eigenes Fürnehmens eingestellt, welches bie arökte Ursache von Unwillen und Unruhe geworben, aute Bolizei und Ordnung zerstört, das Recht niedergelegt, und endlich fo schwere Widermärtigkeiten gefolgt feien. Es fei baber nicht mobl mieber zur Ruhe und Einigkeit zu kommen, ohne baß zuvor bie Entfesten und Bergewaltigten in ihren vielhundertjährigen Befit im Geiftlichen und Beltlichen wieder eingesetst und ihnen vergönnt und zugelassen werde, bie alten Ceremonien und Memter zu halten, jedem Einzelnen auch, daran ungescheut Theil zu nehmen, und ben Geistlichen ihre Jurisdiction und Immunität bleibe; wie benn folches alles an ihm selbst göttlich, christlich, ehrbar und billig sei; und ba es zum höchsten beschwerlich, daß solches alles eigenes Fürnehmens abgestellt worden, und boch baneben nicht bloß bie Juben, sondern auch Zwinglische, Schwenkfelbische und sonstige Secten neben und bei ihnen ruhig gelitten werden follten. Das fei bas Brincipale und Funbament ber Restitution, bag in allen Lanben bie alte Religion wieber restituirt und Niemand bavon miber fein eigen Gemiffen gedrungen mürbe. Und weil der andere Theil so heftig barauf bringe, baß sie ihrer Religion halber, bie boch nicht über breifig Jahn gemährt, miber ihr Gemiffen nicht beschmert werben follen, fo follte es vielmehr billig und bemselben Theil unbeschwerlich fein, daß die alten Chriften auch wider ihr Gemiffen von ihrer Religion, bie von Zeit ber Apostel auf fie gekommen, nicht gebrungen werden follten. Es fei aber auch nicht Rebe bavon, daß man Jemanden follte ber alten Rirche Cere monien anzunehmen ober zu halten bringen; benn fo ber Raifer bie ander neue Religion toleriren wolle, würden sie ihrethalben barin auch un betrübt bleiben. - Die Restitution ber Rirchenguter hange jener ersteren Restitution an; von ber Bergangenheit fei bis jest nicht Rebe."

"Daneben möge vorgesehen werben, baß bie Prädikanten bes Gegen= theils den gemeinen Mann wider die Katholiken nicht verhetzen, daß auch die ausgetretenen Mönche nicht zum Predigtamt zugelassen, würden. Auch baß, wer von der neuen Religion wieder zu der alten treten wollte, darin nicht beschwert werde und keine unbillige Beschwerbe zu besorgen habe."

"Wenn die Reftitution also vorgenommen würde, möchte das zu immerwährend friedlichem Wesen gereichen, und auch daraus erfolgen, daß die Mißbräuche auf gebührlichem Wege desto stattlicher abgethan würden. Sonst aber möchten durch Kammergericht und Landfrieden Friede und Ruhe wohl nicht erhalten werden können, dieweil ja hiervor auch Landfrieden und Rammergericht gewesen, durch welche aber den Sachen nicht allein nicht abgeholfen, sondern auch erfolgt, daß das Recht selbst in andern Profansachen gänzlich in Stillstand erwachsen sei."

"Die Restitution möge also zunächst vorgenommen werben, wozu auch keiner gerichtlichen Erkenntnisse vonnöthen, weil die That offenbar und also geschaffen sei, daß sie im Recht nicht verantwortet werden möge; zudem Jene das Kammergericht früher barin recusirt halten, und billig sei, daß was also mit der That vorgenommen, auch mit der That ohne weitere Erkenntniß abgeschafft werde. Und nachdem das Interim kaiserl. Majestät heimgestellt, so werde es Niemanden gebühren, gegen die eigene Zusage der Berordnung, die der Kaiser deßhalb treffen werde (sonderlich, so hierin nichts anders geordnet würde, als was den göttlichen und menschlichen Rechten gemäß), sich zu widersetzen; wo es aber Einige thäten, sollten dieselben als Rebellen und Ungehorsame durch gebührende Mittel, inmaßen der Kaiser hievor auch gethan, abgewiesen werden<sup>1</sup>.

Also bie katholischen Mitglieber jenes Ausschuffes, unter welchen sich ber baierische Kanzler Eck befand.

Mit der hier vorgetragenen Ansicht ftimmt in merkwürdiger Beise ein erst neuerdings bekannt gewordenes geheimes Gutachten des Herzogs Wilhelm von Baiern überein.

In bemselben wird zunächst in scharfen Worten die Nothwendigkeit betont, Ordnung in der Religionsssache zu treffen, weil die Einschüchterung ber Lutheraner nicht lange vorhalten werde. Dann wird hervorgehoben, daß das Concil zu fördern und der Stände namentliche Verpflichtung zur Unterwerfung unter dasselbe im Reichsabschied auszubrücken sei. Weiterhin werden dann Vorschläge zur völligen Restitution der alten Kirche in dem größten Theile Deutschlands, wozu der Raiser jetzt die Macht besitze, gemacht. Mit dieser Restitution der Religion musse bie Restitution der Kirchengüter Hand in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholt VI, 221-225.

Hand gehen, weil dieselben "nit wol von einander abgescheiden werden mögen". An allen Orten, in allen Fürstenthümern und Städten, in welchen die katholischen Geistlichen ausgetrieben seien, müßten dieselben "widerumb in alle ire kirchen und clöster, sombt der kirchen und clöster gueter, eingeschaft und restituirt" werden. Ferner müßten die Geistlichen "in allen irn kirchen und clöstern mit predigen, singen, meßlesen und administration aller sacrament, ceremonien und anderm, nach altem geprauch der heiligen cristlichen kirchen zu halten, ganz unverhindert und frei sein" u. s. Alls Weittel zur Durchführung dieser Restitution seien in"s Auge zu fassen: Acht und Aberacht, Einwilligung auch der sectirischen Stände, die im Kur= und Fürstenrath überstimmt werden könnten, Ver= änderung der Obrigkeiten der Städte, Forderung von Geißeln, Brechung der Stadtbesseftigungen, dann ein katholischer Bund<sup>4</sup>.

Die Verwandtschaft der in diesem Gutachten ausgesprochenen Ibeen mit benen, welche in dem erwähnten Ausschuß vorgebracht wurden, ist sehr auffallend.

Die Annahme, daß es der baierische Kanzler Eck war, welcher diese Ibeen im Ausschuß vortrug und verbreitete, wird wohl nicht zu gewagt sein.

Man würde aber sehr irren, wenn man behaupten wollte, jene Forderungen einer völligen Restitution der alten Religion und Kirche mit all' ihren Gütern und Besitzthümern seien aus religiösem Eifer entsprungen.

Nicht von solchen Impulsen murbe bie baierische Politik geleitet.

Das Streben biefer Politik ging, wie ein neuerer Hiftoriker sehr treffend sagt, einzig und allein dahin, des Kaisers Pläne zu vereiteln, ihn in allerlei Schwierigkeiten zu verwickeln, um sich dann von ihm die nöthige Unterstützung theuer abkaufen zu lassen.

Man hielt in der Theorie den schröfften und unverschnlichsten Standpunkt fest, weil man wußte, daß dieser in der Praxis undurchführbar sei und durch dessen Behauptung der kaiserliche Wunsch nach einer Verständigung mit den Protestanten am sichersten vereitelt werde. Wenn dem Kaiser die Herstellung der alten Kirche mit all' ihren Besitzungen und Herrlichkeiten zugemuthet wurde, so ist klar, was das bedeutet.

Der Grundgedanke ber damaligen baierischen Politik war berselbe, welchen schon im Jahre 1536 der päpstliche Nuntius als ihren Kern erkannte: Als die Baiern vorschlugen, der Kaiser solle vor Berufung eines Concils verpflichtet werden, die Beschlüsse eines solchen auszuführen, möchten Deutsche daran Theil genommen haben oder nicht, da urtheilte der Nuntius, derlei anscheinend von Hingebung gegen die Curie erfüllte

<sup>1</sup> Druffel III, 65-75.

Vorschläge gingen aus falscher Gesinnung hervor. Auch auf Baierns Politik im Jahre 1547/48 wird man sein Urtheil anwenden dürfen und mit ihm nur darüber zweifeln können, ob auch der Herzog oder bloß sein allmächtiger Kanzler sich bessen bewußt war<sup>1</sup>.

Der erwähnte Ausschuß hatte noch nicht lange getagt, als berselbe unerwartet vom Kaiser unterbrochen wurde <sup>2</sup>.

Rarl V. sah wohl ein, daß von demselben Ersprießliches für seine Reunionspläne nicht zu hoffen sei.

Unterdeffen war aber eine Formel gefunden worden, welche nach ber Anslicht des Kaisers ganz geeignet schien, eine Wiedervereinigung anzu= bahnen: das sogen. Augsburger Interim.

Die Entstehungsgeschichte dieses merkwürdigen Reunionsentwurfes ist in ein viel dichteres Dunkel gehüllt, als diejenige des Regensburger Buches. Bevor authentische Nachrichten hierüber vorliegen, wird man stets auf Vermuthungen angewiesen bleiden.

Nicht einmal das ist sicher bekannt, ob der Interimsentwurf ur= sprünglich im protestantischen ober im katholischen Lager entstanden ist.

Als Verfasser werben außer Pflug und Michael Helbing <sup>3</sup> Buter und ber Hofprediger Joachims II., Johann Agricola genannt.

Julius Pflug hatte schon vor Eröffnung des Reichstages dem Kaiser sehr umfassende Borschläge zur Neuordnung der kirchlichen und politischen Berhältnisse Deutschlands gemacht. Noch heute bewahrt die Zeizer Stifts= bibliothek dieß merkmürdige Schriftstück, in welchem sich der ganze Abel der Seele Pflugs ausspricht. Seine politischen Vorschläge, auf welche ber Kaiser bei seinen Propositionen in Augsdurg sehr viel Rücksicht nahm, gehören nicht hierher. Betreffs der Religionsfrage äußert sich ber Naumburger Bischof in folgender Weise.

Den letzten Grund aller Zwietracht birgt gegenwärtig die Kirchenspaltung. Gibt der Kaiser ganz katholische Bestimmungen, so werden sich sehr viele bagegen sträuben. Läßt er aber irgend welche Satzungen ber alten Kirche nach, so erhebt sich die ganze Masse ber Strenggläubigen, Beide müssen burch Billigkeit und Sehnsucht nach Eintracht vereinigt werden. Beten wir zu Gott, daß er ben Geist ber Milbe senbe. Die Fürsten sind es, die bei diesem Schisma alle Gewalt über

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Druffel III, S. XI u. XII.

<sup>2</sup> Druffel III, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. helbing war seit 1537 Bischof von Sibon (Joannis Rer. Mog. II, 443) und wurde deßhalb meist Sibonius genannt. Er war Nausea's Nachsolger als Dom= prediger in Mainz und arbeitete bort im Geiste seines ausgezeichneten Borgängers und Freundes unermüblich für die religiöse Belehrung des Volkes und ber Jugend burch Wort und Schrift. Weitere Notizen über sein Leben hat Dr. Mousang im "Ratholik" Jahrg. 57 (1877) S. 80 f. gegeben.

ihre Unterthanen üben. Ueberall, in den größten Territorien, haben sie kaum die katholische Kirche verlassen, als auch schon im ganzen Lande unter allgemeinem Beisall die plötzlichste Umänderung in Dogmen und Eeremonien wie nie vordem vollendet ist. Daher muß der Raiser die Fürsten auf's Korn nehmen. Den Sieg in der Hand, hat er die Macht dazu. Abgesondert möge er sie herumbringen (seorsum flectere), ob alle auf einmal, oder zuerst unter den nachgiedigeren die einfluftreichsten, das wird beim nächsten Reichstage von den Umständen abhängen. Zeden= falls kann hier der Markgraf von Brandenburg dem Kaiser und dem gesammten Baterlande von größtem Nuten sein.

Weiterhin erörtert nun Bflug seine Ansicht barüber, mas in Beziehung auf Dogma und Cultus ben Brotestanten einzuräumen ober entschieden zu verweigern ist. Angesichts ber bemährten Ueberlegenheit und Rraft bes Raisers zweifelt er nicht baran, baß die neue Ordnung ber Dinge, ber alten und neuen Kirche zugleich Rechnung tragend, beiden aufgenöthigt werben könne und muffe. Die lutherischen Fürften und Unterthanen sind durch ihre Doctores zur Feinhschaft gegen die Rirche getrieben worben. Daburch eben fand bas gleiche Recht für Alle feinen Untergang. Der schmalkalbische Krieg ist zu Ende, aber es gilt, auch bie Burgel zu weiteren Rämpfen auszurotten. hier muß ber Raifer ein= treten und bie Gintracht fichern: Die Lutheraner burfen bie vier Sacramente ber Firmung, Hanbauflegung, letzten Delung und Che nicht verwerfen. Das neue Testament fordert sie soaar. Die allaemeine Abneigung bes Lutherthums gegen alle Anordnungen und Gebräuche, bie Gott nicht felbst befohlen habe, ift irreleitend. David tanzte vor ber Bundeslade, und Johannes ber Täufer fastete ohne ein ausbrückliches Gefetz Gottes. Es gibt eben gemiffe freimillige handlungen, welche bie Entwicklung im Guten befördern. Auch bie Chelosigkeit verbiente nach bem Ausspruche bes Apostels Paulus von den Protestanten eine schonendere Beurtheilung. Die Beichte gehört zur Ausübung bes Amtes ber Schluffel, benn man tann nur bie Günden erlaffen, bie man weiß. Die Deffe ift bas Opfer des Leibes Christi unter bem Mysterium ber Eucharistie. Die Klöfter find zu verbeffern, nicht zu vernichten. Fasten und Entsagung hat bie Rirche angeordnet, nicht weil bas zu Genießende, sondern weil bie menschliche Begierbe unrein ift. Die Rebellen find Feinde Gottes. Bei ihnen hieß und heißt es volfsthumlich (populare), die Lehre und Bräuche ber Rirche zu tabeln, ben Bapft und bie Bischöfe in ben Roth zu ziehen, bas Bolt sogar gegen ben Raifer unter bie Baffen zu rufen. Daher erfolgte nicht nur ber große Abfall von ber Rirche, sonbern wenig hätte gefehlt, fo hätte bas Raiserthum ben schwerften Berluft erlitten. Aber Seine Majestät entwand aus den händen ber Rebellen bie verberblichen Baffen und führte fie felbst auf die gerechtefte Beije in die

gebührenden Schranken zurück. Die Lutherischen müssen also gleichzeitig unter die Einheit der Kirche und die Einheit der Staatsgewalt sich fügen.

In der Ausführung der letzten Gebanken bricht das Manuscript ab. Sehr bemertenswerth ift endlich noch, bag uns in biefem Entwurfe Bflugs die Rechtfertigungslehre wieder in der Form von 1541 entgegen= Die inhärirende mie bie imputative Gerechtigkeit mirb zugestanden. tritt. Wer die Liebe Gottes in sich aufnimmt. kann die Sünde vermeiden. 3hn treibt und bewegt der heilige Geift zu allem Guten, nicht nur potentia, fondern auch actu, bem Vermögen, ber Möglichkeit und ber Wirklichkeit nach. Denn Niemand täme sonft in bas Gottesreich. Und wie bie ganze Gerechtigkeit nur eine Babe Bottes ift, fo find es auch bie Berte und handlungen biefer Gerechtigkeit. Obgleich aber ber mit ber inhärirenden Gerechtigkeit Begabte fo leben tann, bag fein Licht leuchtet vor ben Leuten, barf boch nicht er felbit, sondern allein ber, burch ben er ift, mas er ist, Gott im himmel, gerühmt werden. Denn ber Gerechte muß sich immer bewußt sein, daß er nichts hat, als was ihm Gott verlieb. 3u= bem hat Gott biese Gerechtigkeit burch seinen munderbaren Rath so ge= ftaltet, baß fie überhaupt in biesem Bilgerleben bes Einzelmenschen nicht zur Bollendung tommt 1.

Eigenthümlich ift es, daß der Naumburger Bischof eine solche Lehre noch vortragen konnte, nachdem das Concil von Trient über diesen Punkt schon entschieden hatte. Wie konnte er gleichzeitig in seiner Schrift wieder= holt und ganz bestimmt seine Meinung dahin außsprechen, daß nur durch eine allgemeine Unterwerfung unter ein allgemeines Concil die große Religions= und Kirchenfrage zu lösen sei? Man wird hier zu der An= nahme gedrängt, daß Pflug die disher gefaßten Entscheidungen des Concils noch für unverbindlich hielt. Karl V. stand übrigens auf einem ähn= lichen Standpunkte: er suchte das Decret des Concils über die Recht= fertigungslehre zu ignoriren.

Außer biesem Entwurse findet sich in der Zeitzer Stiftsbibliothet noch eine von Pflug verfaßte sehr ausführliche Denkschrift, welche hierher gehört<sup>2</sup>. Dieselbe zerfällt in brei Theile. Die erste Abtheilung handelt in 19 Abschnitten von Gott und der heiligen Dreieinigkeit, der Schöpfung und göttlichen Vorschung, der Erschaffung des Menschen, dem freien Willen, der Erbsünde, der Erschaffung, der Rechtfertigung, ben Früchten und dem Nutzen der Rechtfertigung, der Buße, dem Vertrauen auf Gott, der Hoffnung, der Liebe, ben guten Werken, den von Gott befohlenen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Janjen in ben Neuen Mittheilungen X, 2 S. 68-72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Formula sacrorum emendandorum in comitiis Augustanis anno 1548 iussu Caroli V. imp. a Julio Pflugio episcopo Numburgensi composita et proposita, ex autographo edidit Chr. Gottfr. Müller. Lipsiae 1803.

Werken, ber Vergeltung und dem Verdienst ber guten Werke, der Erfüllung des Gesets, der Vollendung der Gerechtigkeit und dem Akerglauben. Der zweite Theil des Pflug'schen Entwurfes entwickelt in 23 Artikeln die Anordnungen und Lehren von der Kirche, dem Ansehen und der Gewalt der Kirche, den sieben Sacramenten, den Ceremonien, der Messe, der Verehrung der Heiligen, dem Fegseuer, der Abstinenz, der zweiten Ehe, dem Klosterleben, u. s. w.

Der britte Theil endlich enthält Disciplinarvorschriften für eine wahre Reform des Klerus und der Laien.

Eine nähere Betrachtung bieses Entwurfes zeigt sofort eine große Berwandtschaft mit dem Augsburger Interim<sup>1</sup>. Einige Abschnitte stimmen fast wörtlich mit bemselben überein, andere zeigen eine geringere oder größere Berschiedenheit. Hie und da sind einzelne Stellen im Interim weggelassen, an anderen Aenderungen vorgenommen, im Großen und Ganzen aber stimmt der Entwurf völlig mit dem Interim überein, sogar bie Anordnung der Abschnitte ist gleich<sup>2</sup>. Wir haben mithin aller Wahrscheinlichkeit nach in diesem Entwurf Pflugs die Grundlage des Interim.

Auf dem Original des Entwurfs hat Pflug mit eigener Hand be merkt, er habe diese Formel zu Hause ausgearbeitet und mit Michael Helding dem Kaiser überreicht.

Daß Pflug alleiniger Verfasser berselben ist, barüber kann, wenn man allein ben Stil in's Auge faßt, kein Zweisel sein. Auch ist ber in Zeitz noch vorhandene Entwurf ganz von seiner Hand geschrieben<sup>3</sup>.

Trotzem ist es mehr als wahrscheinlich, daß Michael Helbing bem Naumburger Bischof bei Abfassung seines Entwurfes zur Seite gestanden. Auf der Zeizer Stiftsbibliother befindet sich noch eine von anderer Hand geschriebene ähnliche Abhandlung, welche Pflug ohne Zweisel benutzte. Wahrscheinlich ist diese Abhandlung eine Arbeit Heldings 4.

Der Antheil Pflugs und Helbings an ber Abfassung des Interim läßt sich sommt ziemlich genau feststellen.

Biel bunkler ist dagegen die Stellung des Johann Agricola zu dem vom Kaiser vorgelegten Entwurfe.

Agricola felbst hat mit großer Ruhmredigkeit von seiner Betheiligung am Augsburger Interim gesprochen. Von Augsburg aus schrieb er an seine Freunde, er habe dem Evangelium ein groß breit Fenster aufgethan,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Conspectus formulae Julii Pflugii et libri Interim bei Müller, Formula p. LXV—LXVIII. Auch mit bem oben erwähnten Fragment zeigt Pflugs Formula eine nicht unbebeutende Achnlichkeit. Man vgl. namentlich bie Abschnitte über Fastengebot und Cölibat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Formula sacrorum ed. Müller XIII. <sup>8</sup> L. c. p. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. c. p. XVI. Ob Pflug auch burch bie ihm von Gropper im Mai 1546 übersanbte Schrift (s. c. S. 339) beeinflußt wurde, ift leiber nicht zu ermitteln.

5

er habe ben Papst reformirt, den Kaiser bekehrt und lutherisch gemacht, nun werbe eine goldene Zeit sein, das Evangelium solle in den Ländern aller Bischöfe und in ganz Europa gepredigt werden. Rurz vor seiner Abreise schrieb er an einen Prediger in Orlamünde: "Ich habe nicht bloß an den Verhandlungen Theil genommen, sondern ich leitete diesclben."

Man hat aus biefer Ruhmredigkeit des Johann Agricola schließen zu dürfen geglaubt, daß sein Antheil an der Abfassung des Interim nur gering gewesen: allein dieß Argument läßt sich ebenso gut umdrehen <sup>2</sup>.

Gegen die Annahme, die Betheiligung des Brandenburger Hofpredigers an der Abfassung des Interim sei undedeutend gewesen, spricht dagegen direct das Zeugniß Philipp Melanchthons. Derselbe war zwar nicht in Augsdurg anwesend, allein, da er in allen Fragen, in welchen seine abergläubische Aengstlichkeit nicht in's Spiel kommt, stets ein klares und meist auf guten Informationen beruhendes Urtheil an den Tag legt und augenscheinlich den Augsdurger Verhandlungen mit großem Interesse gefolgt ist<sup>3</sup>, so sind seine brieflichen Mittheilungen über die Genesis des Interim von großer Wichtigkeit.

"Aus vielen Gründen,' schrieb Melanchthon am 21. März 1548 an Baumgartner, "schließe ich, daß das ganze Interim nicht bei dem Kaiser entstanden ist, sondern bei dem Markgrafen, der schon seit vielen Jahren Unionsprojekte träumt, die gleißenden Schein, aber keine Lebensstähigkeit haben.'

In ganz ähnlicher Beise spricht sich Melanchthon in seinen ver= trauten Briefen an Camerar, Meienburg und Georg von Anhalt aus <sup>4</sup>.

Nachdem er das Interim selbst gelesen, verwarf er die Meinung, Pflug habe den Entwurf, speciell den Artikel über die Nechtfertigungslehre verfaßt: er klagte jest vielmehr Helding und Butzer als die Verfasser an<sup>5</sup>.

Bezüglich Butzers irrte Melanchthon. Später hat er benn auch biese Vermuthung völlig aufgegeben und ist zu seiner früheren Ansicht, baß Agricola und bessen herr, Kurfürst Joachim von Brandenburg, die eigentlichen Beförberer des Interim seien, zurückgekehrt. In einem Briefe an Paul Eber vom 4. Juli 1548 nennt er das Interim geradezu das Buch des Markgrafen <sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chr. Lauterwar, Wiber bas Interim. 1549. C. III. Bied, bas breyfache Interim (Leipzig 1721) S. 25. <sup>2</sup> Druffel a. a. O. III, 92 gegen Ranke.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Druffel III, 92. <sup>4</sup> C. R. VI, 823, 825, 834 sq. 836.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> C. R. VI, 838 sq. 851: Agnosco λογοδαιδάλους, partim Moguntinum illum χόλαχα, partim Lembum illum tuum, quem esse Augustae certum est. Diefer λέμβος ift nicht, wie Bretschneider meint, Agricola, sondern Butter; vgl. Druffel III, 92 f. (C. R. VI, 852; vgl. 878, 896.)

<sup>6</sup> C. R. VII, 11 (τὸ βιβλίον τοῦ μαργίτου).

Es ist somit sicher, daß Pflug, Helbing und Agricola an der Abfassung der merkwürdigen Schrift sich betheiligt haben.

Wer von ben Genannten ben größten Antheil gehabt, ift äußerst schwer zu entscheiden. Auch über bie Art und Weise ber Entstehung bes Interim ist man auf Vermuthungen angewiesen.

Am wahrscheinlichsten ift, baß ber ursprüngliche Entwurf von Pflug ausgegangen und von Helding gebilligt worben ist.

Diefer Entwurf wurde bann einerseits ben spanischen Theologen bes Kaisers, Soto und Malvenda, andererseits Agricola und Butzer vorz gelegt. Letzterer erklärte sich gegen die Schrift, während Agricola in Uebereinsttimmung mit seinem Herrn, dem Kurfürsten Joachim, der durch die Summe von 16,000 fl. für die Sache gewonnen sein soll <sup>1</sup>, sich für dieselbe aussprächen. Vorher war jedoch höchst wahrscheinlich der Entwurf Pflugs sowohl durch die spanischen Theologen wie andererseits durch Agricola an vielen Stellen verändert worden.

Das Interim ober ,ber Römisch-Kaiserlichen Majestät Erklärung, wie es ber Religion halber im heiligen Reich bis zu Austrag bes gemeinen Concilii gehalten werden soll', besteht aus 26 Kapiteln, beren bogmatische Bestimmungen fast sämmtlich im Sinne ber katholischen Lehre abgesaßt sind, jedoch stets in den mildesten, oft sehr vagen Ausdrücken. Wo es ohne Schäbigung des Dogma geschehen konnte, näherten sich Form und Fassung ber protestantischen Weise, im Grunde sind die Bestimmungen jedoch katholisch<sup>2</sup>.

Ueber bie Rechtfertigung wird Folgendes gelehrt: "Wer durch das theure Blut Christi erlöset und wem das Verdienst des Leidens Christi zugetheilt und gegeben wird, der wird alsdann gerechtfertigt, das ist, er findet Vergedung seiner Sünden, wird von der Schuld ewiger Verdammniß erledigt und erneuert durch den heiligen Geist, und also aus einem Ungerechten gerecht. Denn da Gott rechtfertiget, handelt er nicht allein menschlicher Weise mit dem Menschen, also, daß er ihm allein verzeihe und schenke die Sünde, und entbinde ihn von der Schuld, sondern er macht ihn auch besser, das doch kein Mensch weder zu geben pflegt noch geben kann. Er theilet ihm mit seinen heiligen Geist, der sein herz reiniget und reizet durch die Liebe Gottes, die in serz ausgegossen wird,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also berichtet Sastrow II, 304. Obgleich Sastrows Mittheilungen im Allgemeinen sehr glaubwürdig sind, so bedarf diese Nachricht boch noch anderweiz tiger Bestätigung. Daß der prachtliebende Brandenburger tief verschuldet war, ist befannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abgebruckt ist das Interim u. a. bei Bieck S. 266—360, ferner in dem fast völlig werthlosen Buche von K. Th. Hergang, das Augsburger Interim, ein Bebenken Melanchthons und einige Briefe desselben in Bezug auf das Interim u. s. w. Leipzig 1855, S. 20—155.

bak er bas, so aut und recht ist, begehre, und was er begehret, mit bem Werke pollbringe. Das ist bie rechte Art ber eingegebenen Gerechtigkeit. welche David begehrt hat, ba er spricht: "Schaff' in mir, Gott, ein reines herz, und erneuere in meinem Inmenbigen beinen richtigen Geift." Es kommen also zusammen Christi Berbienst und bie eingegebene Ge= rechtigkeit, zu welcher mir verneuert merben burch bie Gabe ber Liebe. auf baß wir baburch nüchtern, gerecht und gottfelig leben in biefer Welt. und erwarten ber feligen hoffnung, Bufunft und herrlichkeit bes großen Gottes und unseres Seliamachers. Aber wiewohl Gott ben Menschen gerecht macht nicht aus ben Werken ber Gerechtigkeit, bie ber Mensch thut, sondern nach feiner Barmberziakeit, und bas lauter und umsonst. bas ift, ohne sein Berbienst, also mo er sich ruhmen will, bag er sich in Christo ruhmen foll, burch bessen Berbienst allein er von ber Sünde erlöst und gerecht gemacht wird: boch handelt ber barmherzige Gott mit einem Menschen nicht wie mit einem tobten Block, sonbern zieht ihn mit feinem Willen, wenn er zu feinen Sahren kommt. Denn ein folcher empfähet die Wohlthaten Christi nicht, es sei denn, daß durch die vorber= gehende Gnade Gottes fein Berz und Bille bewegt merde, den Sünden feind zu werben."

Weiter wird gezeigt, daß bie Liebe, sobald sie in die Rechtfertigung eintrete, ben fruchtbaren Samen aller ber auten Berke in sich ichließe. welche einem jeden Gerechtfertigten zur Seligkeit nöthig find. ,Und miewohl biefe Berte bermaken gestaltet find, bak fie Gott von uns, als für sein Recht, erforbern möchte, und bie Heiligen, wenn sie alles bas. mas ihnen geboten ist, gethan haben, sich bekennen und sagen follen, baß fie unnute Rnechte feien. Dennoch, weil folche Werke aus der Liebe fließen und bie Früchte ber Gnade Gottes find, und Gott nach feinem Wohlgefallen den Wirkenden Belohnung zugesagt, fo begnadet er sie mit Bergeltung zeitlicher Güter und bes emigen Lebens, nach Zeugniß bes Apoftels, ber ba fpricht (Bebr. 6): "Seib reich und überfluffig in allen auten Werken, und miffet, daß eure Arbeit nicht unnut ift in bem Serrn." Auch muß man lernen, daß, wirwohl die Werke, die, als von Gott ge= boten, zur Seligkeit nothwendig find, vornehmlich getrieben werben muffen, ba geschrieben steht: Willst bu zum Leben eingehen, so halte bie Gebote; fo find boch bie Werke, welche über bieje Gebote geschehen, und ehrlich und gottfelig gehandelt werden, auch zu loben, auf baß mir nicht wider ben heiligen Geist feien, der biefer viel in der Schrift lobet; denn sonft märe es nicht aut und nützlich, Alles zu verlassen und bem herrn nachzufolgen.' Es wird ferner erinnert, daß man bie Menschen weber allzu ficher machen foll, und fo, daß fie fich felbst allzu viel vertrauen, noch baß sie burch allzu viel Zweifeln in Berzweiflung kommen.

Von ber Kirche mirb gelehrt, sie sei bas haus des lebendigen Gottes,

gebauet auf bas Fundament der Bropheten und Apostel, und der Leib. beifen haupt Christus ist. .Und wiewohl bie Rirche, insofern sie in folchen Gliedern stehet, bie nach der Liebe leben, allein der Heiligen und bekhalb unsichtbar ist: so ist sie boch auch sichtbar, indem Christus sie zeiget, ba er spricht: Sage es ber Rirche. Ru bieser Rirche gehören bie Bischöfe, bie bas Bolt regieren, und bie anderen Diener; zu berselben gehört bas Wort Gottes, bie Sacramente, bie Binde= und Lolefchluffel. bie Gemalt zu orbiniren, bie Berufung zum Kirchendienst und bie Macht. Ranones zu feten. Es follen aber alle biefe Dinge, bie zu ber Rirchen, insofern sie äußerlich ist, geboren, bienen zur Erfullung ber Seiligen, zum Werte bes Amts, zur Erbauung bes Leibes Chrifti. In ber Rirche find auch die Bösen als (wiewohl unfruchtbare) Glieder des Leibes Christi, baber ber herr bie Kirche veraleicht mit einem Netze, welches. in's Meer geworfen, aute und boje Fische ergreift, und mit einem Ader. ber zugleich mit gutem Samen besäet ist und boch Unkraut trägt. Reber. Schismatiker und Abtrünnige müssen als Glieber, bie pom ganzen Leibe abgeschnitten worben. zu ihrer Berberbnik verfaulen, und find nicht mürdig. baft fie an einem Theil bes Leibes Christi bleiben möchten, beffen Einiafeit sie zerreißen und trennen."

Merkmale ber wahren Kirche sind: bie heilsame wahre Lehre, ber rechte Gebrauch ber Sacramente, die Einigkeit, die durch das Band ber Liebe und des Friedens erhalten wird, und die Glieder der Kirche verbindet, daß sie nicht allein in den Dingen, so im gemeinen Verstande ber Heiligen von Zeit der Apostel bis auf uns angenommen und gehalten worden, gleich stimmen, sondern auch einerlei Rede führen, und keine Spaltungen unter sich sein lassen, wie der Apostel I Cor. 1, 10 ermahnt; endlich die Allgemeinheit, daß sie ist durch alle Orte und Zeiten ausgegossen, und burch die Apostel und ihre Nachkommen bis auf uns in steter Reihenfolge ausgebreitet bis an's Ende der Welt.

"Die Kirche hat die Macht, die wahre Schrift von der falschen zu unterscheiden ober den Kanon zu setzen, die Schrift auszulegen und die Lehren aus derselben zu nehmen und zu erklären, sintemal der heilige Geist in ihr ist und sie in alle Wahrheit leitet. Ferner besitzt sie etliche Sazungen, von Christo und den Aposteln durch die Hat Macht, zu strafen und zu ercommuniciren, und dieß aus Christi Besehl, zu binden; sie hat demnach auch Sewalt zum Gerichtszwange, und wenn zweiselbaste Fragen vorfallen, davon zu urtheilen und zu schließen, und zwar durch eine Versammlung. Was sie dann, im heiligen Seist rechtmäßig versammelt, beschließt, das ist zu achten, als hätte es der heilige Geist selbst beschließt, wie dann geschrieben steht im Concilio der Apostel zu Jerusalem: Es gefällt dem heiligen Geist und uns. Die Kirche hat auch eine Lehre, die ihr von Gott gegeben ist, die man dem Volke vortragen soll; sie hat äußerliche Gottesdienste und Nemter, und kann zur Ver= waltung verselben Diener nicht entbehren. Daher soll man sich hüten, daß man das geistliche Priesterthum, welches allen denen, die der heilige Geist gesalbet hat und Christen sind, gemein ist, mit dem äußerlichen, welches zum Dienste der Kirche gehört, und nicht Allen, sondern allein benen, die dazu berufen und ordentlich bestätigt sind, gebührt, nicht in einander vermenge, welches ohne merkliche und schsbliche Zerrüttung und Verderben der Kirchen nicht aeschehen kann.

.Und auf bak bie Rirche, bie Gines hauptes, bas heißt bes herrn Christi einiger Leib, besto leichter in Einigkeit erhalten werbe, fo hat man einen oberften Bischof, ber den andern allen mit voller Gewalt vorgesett ift. Schismata und Trennungen zu verhüten, und bas nach dem Borzuge. welcher Betro verliehen morben ift. Wie nützlich es sei, die Trennungen in ber Rirche zu verhuten, beweiset fich aus bem, bag aus Berachtung biefes Hohenpriefters oftmals Trennung und Spaltung entstanden ift, wie das Werk selbst bezeuget. Wer nun den Stuhl Betri inne hat als oberfter Bifchof, ber foll mit bem Rechte, bamit es Betrus von Chriftus empfangen, ba er fprach: Beibe meine Schafe, bie ganze Rirche regieren und verwalten. Aber er foll die Gewalt, fo er hat, gebrauchen nicht zur Zerstörung, sondern zur Erbauung. Und bieje volltommene Gewalt bat Christo Betro und seinen Nachfolgern bermaken gegeben, daß er ben andern Bischöfen ben Theil ihrer Fürsorge, fo er ihnen befohlen, damit nicht benommen, sondern hat gewollt, daß sie in ihren Rirchen und Bisthumern wahrhaftige Bischöfe aus gottlichen Rechten feien, und follen alle Chriften bem oberften Bischof, und ein jeber feinem Bischofe fonderlich. gehorsam fein, wie der Apostel sagt: Seid gehorsam euern Vorstehern und folget ihnen."

Hierauf folgte die Lehre von den sieben Sacramenten ganz im ka= tholischen Sinne.

Sehr ausführlich wird vom Opfer der Messe gehandelt. Zuerst wird hier die alleinige Gültigkeit des von Christo zur Versöhnung Gottes bargebrachten Opfers auf das Stärkste hervorgehoben. Dasselbe sei genügend, die Sünden aller Menschen, die vom Ansange der Welt gewesen und bis an das Ende derselben geboren werden sollen, zu vertilgen. Dennoch habe Gott die Neigung, zu opfern, den Herzen aller Menschen eingepflanzt, und nachdem er das Gesetz gegeben, die mancherlei Opfer des alten Bundes angezeigt, deren aller Gebrauch nicht der war, daß sie bie Menschen mit Gott versöhnen oder die Seligkeit verdienen möchten, sondern daß durch die äußerlichen Opfer ein stätiges Gedächtniß des künstigen Opfers, in welchem Gott allein die Erlösung zugesagt, in den Herzen der Menschen erweckt, der Glaube bestätigt und seine Früchte benen, bie ba alaubten und in die Kraft des fünftigen Opfers hofften. zugeeignet würden, und fo oft bie Menschen biek Opfer begönnen, bak fie mit Dankfagung gebächten ber vielfältigen Wohlthaten, bie fie täglich burch feine Gute empfingen, auch ihrer Seligkeit, welche fie burch ben persprochenen Bersöhner empfangen follten. Gleichmie nun por ber Qu= funft Christi Gott ben Bätern etliche gemisse Opfer gegeben hat, baburch fie bas Gebächtnik bes groken Opfers, bas fie zufünftig erwarteten, in ihren Bergen ermeckten, ben Glauben bestätigten und fich ben Nuten besselben zueianeten; also hat Gott seiner Kirche ein reines und beilfames Opfer feines Leibes und Blutes unter Gestalt bes Brobes und Weines befohlen, baburch wir ohne Unterlaß das Gebächtniß seines Leibes und Blutes, bas für uns vergolfen ift, in unferem herzen erneuern, und ben Nuten bes blutigen Opfers, in welchem er bie Gebeiligten in Emigkeit pollkommen gemacht bat, an uns bringen möchten. Dies beiligme Opfer hat Malachias (Rap. 1, 5. 6.) im Geift gesehen, ba er fpricht: 3ch habe kein Gefallen an euch, fagt ber herr Zebaoth, und will keine Gabe annehmen von euren händen; benn vom Aufgang ber Sonne bis zum Niebergang ist groß mein name unter ben Beiben, und an allen Orten wird geheiligt und geopfert meinem Namen ein reines Opfer. Diefe Brophezeiung kann nicht von den geistlichen Opfern allein verstanden werben, welche keines Gesetzes eigen, fondern allezeit allen Denfchen gemein gemesen, und sind mit den alten Opfern allwegen vermischt geblieben. Aber es wird genugsam erwiesen aus des Propheten Worten, baß er rebet von dem Opfer, welches nach Aufhebung der alten Opfer an ihrer Statt folgen und kommen follte, berhalben benn biese Worte recht verstanden werden von dem allerbeiligsten Opfer Christi, gleichwohl nicht von bem, ba er fich am Rreuz fur bie Sunden bes menschlichen Geschlechts geopfert hat (was nicht unter ben heiben, noch an allen Orten, sondern allein in Judäa vollendet worden), sondern von bem Opfer, das die Kirche, aus den Heiden versammelt, durch den Umfreis ber ganzen Welt opfert zum Gebächtniß bes Lobes unferes herrn, und um seine Rraft in die Gläubigen auszugieken, und bieses Spruches klarer Berstand wird burch ber alten Bäter Zeugniß bestätigt. Es mare nut und aut, wenn bieß mabrhaftigste und sonderliche Opfer geopfert murbe, baft man ben alten Gebrauch ber Kirchen wiederum einbrächte. baft nicht allein ber Priefter, ber ba opfert für sich felbst, sonbern auch bie Diaconi und andere Diener ber Rirche, bie an ben Tagen bes hohen Festes als Zeugen eines fo groken Opfers und Mithelfer ber nothwendigen beiligen Memter bazu gebraucht werben, sich theilhaftig machten ber Empfahung bes Leibes und Blutes unferes herrn. Ueberbieß follen auch bie Glaubigen, fo zu biefem Opfer unfers Mittlers und zur Betrachtung bes Gebächtnik bes Lobes bes herrn und unferer Erlöfung zusammenkommen,

fleißig ermahnt werden, nach vorhergehender Erforschung, Beichte und Abfolution, die Gnade der Communion zu empfangen.

Die Ceremonien bei ben Sacramenten sollen alle bleiben.

In jeder Stadt und Kirche, die eigene Priester hat, sollen alle Tage wenigstens zwei Messen und in den Dörfern wenigstens alle Sonn- und Feiertage eine gehalten werden. Die Prediger sollen Betrachtungen, die sich zu jeglichem Stücke der Messe reimen, dem Bolke vortragen, und vor der Präfation den rechten Gebrauch derselben aus einer Notel, über die man sich vereinigen wird, anzeigen.

Die Altäre, Priesterkleider, Gefäße, Fahnen, Kreuze, Kerzen, Bilder und Gemälbe soll man in den Kirchen halten, ,boch also, daß sie allein Erinnerung seien, und an diese Dinge keine göttliche Ehre gewandt werde. So soll auch zu den Bildern und Gemälden der Heiligen kein aber= gläubischer Julauf geschehen. Deßgleichen soll man die horas canonicas und die gottseligen Pfalmgesänge, die uns der Apostel selbst befohlen, keinerlei Weise aus den Kirchen wegthun, sondern löblich erhalten, und wo man sie abgestellt hätte, sollen sie wieder aufgerichtet werden.'

"Deßgleichen soll man auch begehen bie Bigilien und Begängniß ber Tobten, wie es in der alten Kirche gebräuchlich; benn es wäre eine Grausamkeit, daß man der Berstorbenen in der Kirchen nicht gedenken sollte, als wären ihre Seelen zugleich mit den Körpern untergegangen."

Die vornehmsten ber von ber Kirche angenommenen Feste, unter benselben das Frohnleichnamsfest, die Tage der hl. Jungfrau, der Apostel und mehrerer Heiligen, auch Allerheiligen und die Patronatssfeste der einzelnen Kirchen, sollen ferner geseiert werden.

Und nachdem bie Enthaltung des Fleischeffens, welche nicht aus ber Ursach, als ob bas Fleisch an ihm felbst unrein mare, sondern zur Mäßigkeit, Abbruch und Kasteiung des Fleisches vorgenommen wird, an sich selbst aut ist, auch sonst gemeiner Nuten erfordert, daß man sich etlicher Zeit vom Fleische enthalte, weil sonft schier bes Biebes nicht genug ift zum täglichen Gebrauch; fo foll man bie Ginfetzung der alten Rirchen nicht verwerfen ober tabeln, sondern sich an den Kasttagen, auch Freitag und Sonnabend, vom Fleische enthalten. Denn diesen Abbruch, sich auf fondere Tage vom Fleische zu enthalten, hat die Rirche nicht aus Aber= glauben angenommen, auch nicht um Unreinigkeit willen ber Speise (ba fie weiß, daß ben Reinen alle Dinge rein sind, und ben Menschen nicht befleckt, was burch ben Mund eingehet, sonbern was aus bem Munde ausgehet), sondern in Meinung, das Fleisch baburch zu gähmen, damit bie Seele von bojen Begierben und Bewegungen befto beffer gebemüthiget werbe. Es hat auch die Rirche diefen Abbruch auf Freitag und Sonn= abend eingesett, auf daß die Menschen zur Bollbringung bes Dienstes Sottes, Anhörung bes göttlichen Wortes und zur Empfahung ber aller= heiligsten Eucharistie (bie vor Zeiten auf die Sonntage gemeiniglich gehalten worden) durch solchen zweitägigen Abbruch besto geschickter und würdiger sein möchten, und daß auch durch solche freiwillige Kasteiung die Menschen mit Christo, indem das Leiden auf diese Lage vornehmlich betrachtet wird, ihr Fleisch kreuzigten."

"Es sollen auch baneben die gewöhnlichen Fasten ber Kirche gehalten werden; boch daß diejenigen, welche die Noth entschuldiget, hiemit nicht verbunden sein sollen."

"Man soll auch nicht verachten die Benebeiung berjenigen Dinge, so burch Segen und Gebet zum Gebrauch ber Menschen zubereitet werben, boch so fern, daß die Wirkungen, so bavon kommen, nicht den Creaturen für sich selbst, sondern der göttlichen Krast zugeeignet werden, und daß man sich wohl vorsehe, daß dieselben zu keinerlei Zauberei oder Aberglauben gebraucht werden."

Zwei wichtige Zugeständnisse werden den Neugläubigen im letzten Artikel gemacht: die Priesterehe und die Communion unter beiden Gestalten wurden ihnen gestattet, jedoch nur einstweilen dis zur Entscheidung des gemeinen Concils.

War nun zu erwarten, daß Protestanten bem kaiserlichen Vorschlage zustimmen würden?

Die ihnen gemachten Zugeständnisse betreffs der Priesterehe und ber Communion unter beiden Gestalten waren gewiß nicht unbedeutend, auch die Form, in welcher die übrigen Lehren vorgetragen wurden, klang protestantisch, wenngleich die Bestimmungen selbst im Grunde durchweg katholisch waren.

Doch — was schon so oft bemerkt worden ist, das muß hier nochmals nachdrücklich betont werden: nicht auf diese Lehren kam es im Grunde an, nicht sie machten das Wesen der Sache aus. In berjenigen Frage, welche entscheidend war, obwohl sie als solche nicht hervorgehoben wurde, war das Interim durchaus altkirchlich. Die Annahme des Interim schloß die Herstellung der bischöllichen Jurisdiction in sich.

Die Dinge lagen in der That für eine Wiederbelebung der Jurisbiction der Bischöfe nicht ungünstig.

Das Landeskirchenthum ber Fürsten hatte die Collegialstifter, Abteien und Klöster fast alle aufgehoben: die Bisthümer waren bis auf diejenigen in Thüringen und Meißen noch großentheils erhalten.

Eine Abneigung gegen bie Wieberherstellung ber bischöflichen herrschaft bestand weber bei bem Bolke, noch bei ben meisten Führern ber Neugläubigen. Die vor einigen Jahren von Melanchthon entworfene sogen. Witten berger Reformation, welche überhaupt einer ber merkwürdigsten Beweise ist, wie wenig tief die kirchliche Spaltung bamals noch selbst bei ben Führern ihre Wurzeln eingesenkt hatte, hatte sich offen für bie Wieberherstellung ber bischöflichen Jurisdiction ausgesprochen, nur sollte letztere ,bie reine Lehre bes Evangelii pflanzen und christliche Reichung ber Sacrament' aestatten <sup>4</sup>.

Es konnte für bie Bischöfe so schwer nicht sein, bie Banbe wieder anzuknüpfen, wenn in ber Lehre keine Abweichung mehr bestand und bann bie Fürsten bes Landeskirchenthums dieß offen anerkannten.

Der Zwedt bes Interim mar, bie Brude zu erbauen.

Die Verschiedenheit bes neuen Kirchenthums von dem alten trat für das Auge des Bolkes hauptsächlich an zwei Dingen hervor: ber Priefter= ehe und ber Communion unter beiden Gestalten.

Das Interim gestattete fie.

Ferner war ein Hauptvorwand der Neuerer die Berberbniß des geist= lichen Standes gewesen.

Auch biese mußte ber Kaiser, wenn er einen Erfolg erreichen wollte, zu bewältigen suchen. Am Schluß bes Interim kündigte er beßhalb Maßregeln zu einer Reform ber Geistlichen und bes Volkes an.

. Da ber sächstische Kurfürst und ber Landgraf als Gefangene erst in zweiter Linie in Betracht kamen, und die Kurfürsten von Brandenburg und ber Pfalz für den Plan des Kaisers gewonnen waren, mußte es letzterer zunächst versuchen, die Zustimmung des am 24. Februar 1548 feierlich mit ber Kur und dem Herzogthume Sachsen belehnten Moritz zu erlangen.

Mitte März theilte ber Kaiser bem Kurfürsten Morit das Interim als einen bequemen Entwurf einer einstweiligen Ordnung mit. Dieser erklärte, er könne das Interim nicht annehmen, ohne den "Rath seiner Gelerten in der hl. schriefft' und die "Bewilligung seiner Landschafft". Alle Versuche der Kurfürsten von Brandenburg und der Pfalz, Moritz zur Annahme des Interim zu bewegen, hatten nur den Erfolg, daß letzterer im Allgemeinen diejenigen Punkte bezeichnete, welche er nicht annehmen zu dürfen glaubte.

Der Kaiser glaubte, daß der Widerstand des Kurfürsten Morits von Melanchthon ausgehe. Der hiedurch entstandene Unwille Karls V. wurde noch dadurch gesteigert, daß dieser Gelehrte damals eine neue Auf= lage von Luthers Schrift "Warnung an die lieben Deutschen" mit einer Vorrede veröffentlicht hatte.

Rarl V. machte ben sächsischen Räthen wegen Melanchthons so ernfte Vorstellungen, daß diese fürchteten, der Kaiser werbe seine Auslieferung verlangen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Schrift ift unterschrieben von Luther, Bugenhagen, Krutiger, Major und Melanchthon. Am 14. Januar 1545 ward sie an ben sächsischen Kurfürsten gesanbt. C. R. V, 578—643.

Paftor, Reunionsbestrebungen.

Den Bitten bes Kaisers um Annahme bes Interim hielt Morit entgegen, daß er seiner "Landschafft zugesagt, sie von der Religion nicht zu bringen': deßhalb müsse er vorher mit seinen Unterthanen berathen. Der Kaiser erwiederte, er habe weiter nichts versprochen, als daß er die Lande nicht mit Gewalt von ihrer Religion dringen, sondern die Vergleichung nur auf gebührlichem Wege suchen wolle, wie das jetzt geschehe; auch sei es im Reiche nicht Herkommens, über das, was Fürsten und Stände beschlössen, an die Landschaften zurückzugehen; Moritz möge sich nicht von Melanchthon versühren lassen, wie das seinem Better geschehen sei.

Morit blieb jedoch fest: er versicherte, es sei in Sachsen nicht gestattet, des Kaisers Majestät zu verletzen; da aber das Gerücht ausz gegangen, die Protestanten sollten mit Gewalt zur katholischen Kirche zurückgebracht werden, so habe dieß sowohl bei den Theologen wie bei dem Bolke große Besorgniß erregt; Melanchthon suchte er speciell auf alle Weise zu entschuldigen.

Zuletzt versprach Moritz, in bem Reichsrath nicht burch offenen Widerspruch Irrung zu veranlassen, sondern sich dahin zu erklären, daß er sich zwar in dieser Sache für seine Unterthanen nicht verpflichten könne, aber er benke, sie würden wohl einsehen, daß es nicht in seiner Macht stehe, etwas abzuändern, was alle andern Fürsten und Stände gewilligt <sup>4</sup>.

Der Kaiser mußte sich mit bieser eigenthumlichen Einwilligung zufrieden geben.

Die Verhandlungen des Kurfürsten Moritz mit seinen Theologen und Ständen sind in mehr als einer Hinsicht sehr wichtig. Eine nähere Betrachtung derselben lätzt uns sehr merkwürdige Einblicke in das protestantische Lager thun.

Moritz hatte schon im Januar des Jahres 1548 von den Wittenbergern ein Gutachten über den Vorschlag einer einstweiligen Ordnung verlangt. Melanchthon hatte dasselbe alsdalb (24. Januar) eingeschickt. Im Namen der Wittenberger erklärte er in demselden, die Sache mache ihnen große Sorge und wenig Hoffnung. "Wir merken, daß man ein interim machen will, das viele Stände, die jezund in der Lehre mit uns einträchtig sind, nicht annehmen werden, daraus neue große Krieg erfolgen werden. Darum bedarf diese Sach Gottes Gnade und guten Rath, und haben wir große Scheu vor dieser Handlung. So ist es an ihm selbst jehr beschwerlich, so man die Kirchen dieses Theils mit neuen Verda-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Protocoll über bie am 17., 19., 20. und 24. März stattgefundenen Berhandlungen mit Kurfürst Morit in Betriff des Interim hat Ranke, Deutsche Geschichte VI, 454 ff., aus dem Dresbener Archiv mitgetheilt; vgl. V, 46 f. und Dux Mauritius in negotio Interim (24. März) bei Druffel III, 94 ff.

berungen betrüben sollt, und wäre christlich und nützlich, unsere Rirchen in jetzigem Stande zu lassen.<sup>4</sup>

Bur selben Zeit erörterte Melanchthon in einem besonderen Sutachten bie Concilfrage.

Concilien, sagt er, sind ordentliche christliche Gerichte. Sie müssen sein, ,daß man ganz alle Concilia fliehen und recussiren will, das kann nicht sein. Denn es müssen Kirchengericht bleiben. So haben fremde Nationen ein groß Mißsallen daran, so sie hören, man wolle ganz kein Concilium besuchen. Daß aber Kais. Maj. die Chur=, Fürsten und Stände zuvor obligiren will, daß sie sich verpflichten zu halten, was da gesprochen werde, das ist auch unrecht<sup>4</sup>. Dann schiebt Melanchthon dem Kaiser die Sache zu. Wenn der Kaiser in via ordinaria bleiben und burch ein Generalconcilium procediren wolle, so sift es noth, daß man uns erfordere und unfre Antwort und Erklärung höre<sup>4</sup>.

Das Bersprechen, daß man dann wenigstens der Entscheidung sich fügen wolle, gibt Melanchthon nicht. Vielmehr hält er sich den Weg offen mit der Erklärung: "Weiter kann ich von dem ordinaria via nicht sagen." Er schließt dann das Gutachten mit dem bedenklichen Satze: "Ich achte aber, es werden Wahrheit und falsche Lehre wider einander streiten für und für, und werden rechte Christen viel und mancherlei Verfolgung haben."<sup>2</sup>

Ende März erhielt Melanchthon von Moritz eine Abschrift bes Interim. Schon am 1. April war sein Gutachten fertig<sup>3</sup>. Dasselbe ist sehr merkwürdig.

Melanchihon findet in dem Buche zwar viele gehäffige und gefähr= liche Allgemeinheiten, der ganze Artikel von der Gnade und vom Glauben erscheint ihm sehr matt, aber doch beträchtlich besser, als in den Decreten des Trienter Concils. "Aber diese gedachte weitläufige Reden ungeacht, will ich nicht rathen, dieses Stück von der Lehre zu ver= werfen."

Der folgende Theil bes Gutachtens ift noch viel unklarer und weniger offen. "Bon der Kirchen und bes Papsts Primat will ich nichts dis= putiren, hab auch vor dieser Zeit bavon nicht viel reden oder schreiben wollen. Ich laß die Ordnung und den bischöflichen Stand sein wie er ist. Wenn der Papst rechte Lehre hat, so soll man ihm gehorsam sein; hat er nicht rechte Lehre, so muß der Gehorsam aufhören."

Durch lettere Worte wird bie Entscheidung wiederum in bas In-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 795.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VI, 796—799. Das Concil von Trient nannte Melanchthon bamals in seinen Briefen meist άγορα χερχόπων. C. R. VI, 813.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Judicium I de libro Interim. C. R. VI, 839-842.

bividuum verlegt. Da nun aber das Individuum nicht entscheidet, sons dern die Stimmführer, so enthält doch eben dieser Satz wieder die Revolution.

Am 13. April verfaßte Melanchthon ein zweites Sutachten über bas Interim<sup>4</sup>. Dasselbe ift bedeutend ungünstiger. Er greift hier besonders die Kapitel des taiserlichen Vorschlags, welche über die Rechtfertigung und die Messe kandeln, an. "Ich glaub auch nicht, fagt er, "daß die Reichsstädte und andere große Städte diese Mißbräuch wiederum annehmen werden. So es denn etliche annehmen, werden größer Spaltung, und werden unchriftliche Verfolgung. Dazu will ich aber nicht helfen, und will viel lieber sterben."

Rurfürst Moritz war mit bieser ablehnenden Haltung seiner Theologen wahrscheinlich nicht zufrieden. Er münschte eine größere Nachgiebigkeit derselben oder die Abfassung eines neuen Unionsentwurfes. Um die Theologen in diesem Sinne zu beeinflussen, sandte er den einem Bergleich zugeneigten Georg von Carlowitz und ,einige andere von der Landschaft' nach Zelle, woselbst am 20. April eine Berathung über das Interim stattsand.

Hier entstand ein neues "Bebenken auf das Interim", welches am 24. April an den Kurfürsten abgesandt wurde<sup>2</sup>. In demselben treten die protestantischen Theologen schon bedeutend näher.

Als Artikel, in welchen man nachgeben könne, werden hier die bischöfliche Autorität, die Feiertage und die Fasten bezeichnet. "Wir begehren, ' heißt es in diesem Gutachten, "keiner Hoheit oder Herrschaft; es sei Bischoff oder Papst, wer es ist, so sie rechte Lehre und rechte Gottesdienst nicht verfolgen, wollten wir, daß sie ihre Autorität hätten, und treulich zu Erhaltung christlicher Lehre und Jucht dieneten, dazu wir ihnen gerne unterthan sein wollten. . . .'

"So erbieten wir uns,' sagen bie in Zelle Versammelten an einer anderen Stelle, ,bischöffliche Autorität zu ehren, und ihnen als Bischoffen gehorsam zu sein, so sie uns nicht verfolgen. Erbieten uns auch, zu halten die Ceremonien in den Kirchen, wie sie de tompore geordnet sind, mit Lectionen, Gesang, Altaren, Caseln und andern alten ehrlichen Gewohnheiten. Item die Feste. Item die Fasten und andre Ordnung zu guter Uebung und Zucht bienlich."

Gegen andere Artikel, namentlich gegen benjenigen über bie Recht fertigungslehre, wird bagegen Einspruch erhoben. Der Kern bes Gutachtens ist bie Forderung einer Milberung.

Melanchthon fügte noch folgende besondere Grklärung bei: "Wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Judicium II de libro Interim. C. R. VI, 853-858.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Judicium III de libro Interim. C. R. VI, 865-874.

haben etliche Wort im Buch bazu gesetzt, bamit man besto besser merke, wo ber Mangel sei. Daß wir aber eine ganz neue Stellung machen sollten, bas wollen wir ohne Beschl nit thun. So ist es auch vergeblich, baß wir es fürnehmen. Denn so wir gleich eine Form gen Augsburg schicken würden, so würde sie nicht angenommen. Und ist ihre Form ein geslickt Ding, und menget Gutes und Böses burch einander, und spielet mit Sophisterei gleich als handelten sie mit Kindern, die es nicht merken könnten, (so) daß wir an ihrer Stellung keinen Gesallen haben. Es sind nicht Sachen, darin man mit Worten spielen soll. Wir haben auch nicht Scheu, Ursach unsrer Erinnerung burchaus anzuzeigen, wer es hören will. So man uns aber nicht darum vertrauet, ist uns viel lieber, man frage uns nicht.<sup>4</sup>

Die letzten Worte zeigen beutlich, daß zwischen den Theologen und ben Räthen des Kurfürsten Moritz nicht das vollste Vertrauen herrschte. Die Staatsmänner drangen auf ein Eingehen in den Plan des Raisers. Welanchthon und die Theologen aber betrachteten den kaiserlichen Ver= gleichsversuch mit immer ungünstigeren Augen.

"Man spricht uns,' schrieb Melanchthon am 25. April in einem vertraulichen Briefe an Camerar, viel von dem großen Nuten, welchen bieje Beraleichsversuche bringen follen, sowohl für ben Frieden Deutsch= lands, als für bie Verbreitung ber mahren Lehre und bas herannahen eines golbenen Zeitalters für bie Rirche. Much mich bewegen folche Reben und ich bente, wenn ich bie Verwirrung in ber Rirche betrachte, ber Raifer habe Urfache genug, einen friedlichen Buftand zu munfchen. Gegen feinen Borschlag muß ich aber bemerken, daß er in mehreren hauptartikeln bie Wahrheit verfälscht, den Aberglauben befestigt und die Ruhe nicht herbei= führen wird; er wird vielmehr burch Beränderung der Lehre und Ber= treibung ber treuen Prebiger unsere Rirche zerftören. Es wird schwer fein, bas fächsische Bolt biefen Dingen zu unterwerfen; noch beftiger werben bie Schweizer widerstehen. Neue Zwietracht wird daher ausbrechen und ber Dichter biefer Tragöbie (Rarl V.) wird ben Schauplatz verlassen, ehe bas Stuck ausgespielt sein mirb. Die öffentlichen Uebel laffen fich nicht burch trügerische Rathfchläge beilen. . . . Wenn ich in meinem Namen, auf meine Gefahr bin, bem Born bes Raifers gegenüber, meine Meinung sagen foll, so bekenne ich, bag ich biesen Sophismen nicht beistimmen kann.' 2

Um Melanchthon umzuftimmen, ließ Kurfürst Moritz einen seiner gewandtesten Räthe, Christoph von Carlowitz, auf ihn einwirken. Zum Theil ist es diesem gewandten Manne offenbar gelungen, Melanchthons Ansicht umzuändern. ١

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 877. <sup>2</sup> C. R. VI, 878.

Am 28. April schrieb Melanchthon ben berühmten Brief an Christoph von Carlowiz, in welchem er sich über seine ganze Stellung zur sogen. Reformation aussprach.

"Ich versichere Dir,' heißt es in biefem bocht mertwürdigen Schriftftucke, baß ich muniche, ber Kurfürst möge ganz nach feinem eigenen Gr= messen bestimmen, mas ihm somohl für sich als für ben Staat bas Beilfamste zu sein icheint. Er mag perorbnen, mas er mill: ich werbe mich. follte ich auch Einiges nicht billigen, boch nicht aufrührerisch zeigen, sonbern entweber schweigen, ober weggeben ober ertragen, mas porgebt. 3ch habe ja auch ehemals eine fast icheufliche Rnechtichaft ertragen, als Luther mehr seiner Gemuthsart, in welcher eine nicht geringe Streitlust lag, als seiner Bürbe und bem gemeinen Ruten folgte. 3ch weiß, daß man in allen Beiten, wie bie Beschwerben bes Wetters, jo manche gebler berer, bie am Steuerruber fiten, geschickter Weise zu ertragen und zu verbecten hat. Aber ich soll nicht blok schweigen, sondern beistimmen. Du wirst nun gemik felbst als ein weiser Mann bie menschlichen Charaktere burchschauen und bie verschiedenen Gesinnungen zu beurtheilen milfen. 3ch bin von natur nicht streitsuchtig und liebe, wenn irgend Giner, die Berbindungen ber Menschen. Auch habe ich biese Streitigkeiten, burch welche bas Reich zerriffen murbe, nicht erregt, sondern ich bin in die von Anderen erregten bineingerathen, und ba ihrer viele und verworrene maren, fo fing ich mit aufrichtiger Wahrheitsliebe sie zu untersuchen an, zumal ba nicht wenig gelehrte und weise Männer bem Anfang ber Sache ihren Beifall aaben. Und obgleich ihr Urheber querst einige raubere Materien barein gemengt hatte, fo glaubte ich boch nicht, bag man bas übrige Babre und Nothwendige verwerfen mußte. Indem ich nun biefes vorzugsmeife auswählte, habe ich nach und nach einige ungereimte Meinungen theils megaeschafft, theils gemilbert. Als bie ungestümen Bolksanführer fast in ganz Deutschland bei Gaftmählern, und ungelehrte Brediger in ben Rirchen Del in's Reuer goffen, habe ich zuerft Bieles bei ben Rirchenvisitationen verbeffert; bamals haben mich Einige, bie sich jest auf bem Augsburger Reichstage als Stifter ber Einigkeit brüften, wegen meiner gemäßigten Denkungs= art, bei Hofe fo verhaßt gemacht, daß ich in große Gefahr gerieth 1. Seitbem haben mich fast zwanzig Jahre hindurch Manche ganz Rälte und Gis genannt; Andere haben gesagt, ich schmeichle ben Gegnern; ja ich erinnere mich, daß Giner mir vorgeworfen hat, nach bem Cardinalshut zu ftreben. Ohne mich aber an biese unbilligen Urtheile zu kehren, habe ich, wenn ich in meinen Vorträgen von ber Lehre ber Rirche reben mußte, bas Nothwendige so bestimmt als möglich herausgestellt und viele unnute

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieß bezieht sich auf Agricola, ber i. J. 1527 Melanchthon wegen ,papistischer Grundjäze' angegriffen hatte.

Fragen abgeschnitten und manche Klippen vermieben, um nicht größere Uneinigkeit zu stiften. Und biek bat auch mirklich genug zur Ueberein= stimmung ber Kirchen in vielen Gegenben beigetragen. Einige zürnen mir barum, bag ich bie ftubirende Jugend zu unferer Lehre bewogen und Biele in ihrer Anhänalichkeit an bieselbe bestärkt habe. Diesen antworte ich basselbe, mas bei ben Unruben bes athenischen Staates, als bas Re= aiment an die Bierhundert gelangt war. Sophokles bem Bisander auf bie Frage: marum er bie Verfassung ber Bierhundert zugelassen, zur Antwort gab: Weil ich alaubte, bag unter ben obwaltenden Umständen teine beffere gemacht werben konnte. 3ch wollte nicht, wie manche boch= stebende Männer es mir gerathen haben, zu ben Gegnern übergeben, weil ich es für richtiger und für unfere Rirchen nützlicher hielt, beren jetzigen Ruftand zu erhalten; obichon biefer Zustand nicht burch mich, sondern auf ben Rath Anderer angeordnet worden ift, und mir auch Einiges baran mikfällt, wie benn überhaupt jede öffentliche Einrichtung ihre Mängel hat, fo wollte ich boch lieber unter ber Bahl berer fein, die bie Bahrheit suchen, als bei ben Teinden die ungerechte Grausamkeit aus= üben. Bur Rube biefer Rirchen will ich indeffen gerne beitragen, nur will ich nicht, daß sie entweder durch Beränderung ber Lehre oder burch Vertreibung rechtschaffener Männer gestört werben; benn bente ich an eine neue Zerstreuung, jo ergreift mich ichon jetzt ein unendlicher Schmerz. Nichts ist jo zart und wird leichter getrüht, als bie Berebrung Gottes in ben herzen ber Menschen; und es gibt tein größeres Uebel und keinen empfindlicheren Rummer, als Antastung ber Art und Weije, Gott zu verehren. Du wirst sagen: ich stimme bir bei, und bie Lebre wird nicht verändert werben, denn bie Frömmigkeit bes Raifers ist fo arok. bak er bie Rirchen nur heilen und wieder einigen will. 3ch gebe zu, bes Raisers Wille sei aut und es werben leidliche Bedingungen vorgeschlagen; allein einiges möchte ich boch gemilbert wissen. 3ch räume Bieles freiwillig und gerne ein, um welches Undere heftig gestritten haben. 3ch munfche, bag bie Rirchenverfaffung bleibe und ben Bijchöfen und bem Bapft ihr Unfehen, wie es im Augsburger Buche beschrieben wirb, erhalten werbe. Bielleicht bin ich von Natur knechtisch gesinnt; allein ich bin boch völlig ber Meinung, es sei eine guten Gemuthern wohl anftändige Bescheidenheit, die Grade unter ben Regierenden nicht aufzuheben. Die alte Form ber Collegien (Domkapitel) hat bas Muster ber isrgeliti= ichen Rirche für sich, und es läft sich nicht benten, bag bie Böfe un= gelehrter Fürsten auf bie Dauer größere Sorgfalt in Beaufsichtigung ber reinen Lehre zeigen werden. Auch die Gebräuche, die bas Buch vor= schreibt, nehme ich gern an, denn ich weiß, sie find ein Theil ber Rucht, und mein Leben bezeugt es hoffentlich, baß ich ein Freund ber Bucht und Ordnung bin. In allen meinen Schriften habe ich bie Jugend ermahnt, Rucht zu lernen und zu lieben. Schon als Knabe babe ich in ben Kirchen mit besonderem Bergnügen bie Gebräuche beobachtet, und meiner natur mibersteht burchaus ein Enklopenleben, bas sich in keine Orbnung schicken will, und allgemeine Ceremonien wie bas Gefängnik hakt. Daber will ich nicht nur alles das annehmen, mas ich angeführt habe, sonbern auch Andere zur Annahme besielben bewegen. Bas aber ben Glauben betrifft, fo mar bas Bebenken, bas ich geschickt habe, nothwendig, und ich zweifle nicht, daß eine Berbefferung zu erlangen ift. Denn auch bierin ift ber Bille bes Raifers beffer, als bie Absicht berer, welche bie Formel verfaßt haben und es noch für etwas Grokes halten, wenn sie uns wie Knaben burch Gauteleien täuschen tonnen. Das bie Anrufung ber Beiligen betrifft. fo haft bu felbst bavon bei fremben Nationen schmäbliche Beispiele acfeben; biefe werbe ich nie burch meine Zuftimmung befräftigen. Ueber bie anderen Artikel will ich jest nicht streiten. Das aber ist noch zu bebenken, wie man bie mittelmäßigen Bastoren zu biesem Allem wird bewegen tonnen. 3ch munfchte, bag ihr ben Melteren unter ihnen bie Sache porlegtet und ihnen zeigtet, warum ihr biesen Bergleich fur bie Kirchen nützlich erachtet. 3hr Unsehen gilt viel in ben nachbarlanden: ftimmen fie euch nicht bei, fo mirb es neue 3wietracht geben. Sagt aber Giner, es fei thörichte ober unbillige Hartnäckiakeit, nicht alle Artikel bes Buches anzunehmen, und man michtrauche burch beren Berwerfung bie Milbe bes Raisers, fo antworte ich, bag ich, im Interesse bes Friedens und bamit bie Gottesfurcht in ben Gemuthern nicht gestört werbe, Bieles einräume, und verschweige, indem ich jenes Wort bes Bindar recht gut tenne: Oft ist das Weiseste für die Menschen das Schweigen. Aber auch biejes muß eine Grenze haben. Rönnen nun bie Machthaber burch folche Makiaung nicht befänftigt werben, und will man mich bennoch für einen Rubeftörer ansehen, fo werde ich mit Gottes Sulfe tragen, was mir begegnen wird, wie folches ichon Biele gethan haben, die in einer guten, aber weit geringeren Sache bie Bahrheit bem Leben vorgezogen haben. 3ch habe nichts bagegen, baß bie Regenten ben Staat nach ihrem Willen einrichten. Ich weiß, daß diese meine Mäßigung benen, welche bie höchste Gewalt inne haben, nicht Genuge thut; ich muß aber wiederholen, daß ich bieje Streitigkeiten nicht angefangen und ohne alle Anmaßung nichts als bie Wahrheit gesucht habe, daß auch meine Erklärungen in vielen guten Stücken Licht verbreitet haben, und rechne beghalb auf Berücksichtigung ber Bitte, die ich aus Liebe zu unseren Gemeinden thue, bag bie Rube berselben nicht gestört werbe, wenn ich auch bas anderweit Zweckbienliche weniger richtig erkennen follte. Bu Berathungen über ben Krieg bin ich nie zugezogen worben. Da ich ben Charakter unferer Fürften tannte, habe ich getrauert, als sie die Waffen ergriffen. 3ch kannte auch das Wort: Nichts ist am Pelopidas und am Epaminondas sich ähnlich, und

ich habe schon vor dem Kriege meine Meinung und meinen Kummer benen kund gegeben, deren Anschen bei den Fürsten etwas vermochte. Ich bin kein Stoiker und pflege mit der Schule des Zeno tapferer zu kämpfen, als unsere Ansührer an der Donau gestritten haben; ich schreibe auch dieses Unglück nicht dem stoischen Verhängnisse zu, sondern ich er= kenne an, daß wir durch große Sünden die Strafe herbeigezogen haben und bitte Gott, daß er in seinem Zorne seiner Barmherzigkeit gedenke, und die Semeinden und Staaten erhalte, welche die Zusluchtsstätte gott= seliger Studien sind.<sup>4</sup>

Dieser Brief, in welchem ber Hauptstimmführer ber Wissenschaft auf ber Seite bes neuen Kirchenthums sich im Wesentlichen für das Interim erklärte, wurde in Augsburg balb bekannt.

Die Katholiken waren über benselben hocherfreut. "Herr Gott, ' sagt ein Zeitgenosse, wie haben sie bamit geschleppt, barüber gefrolocket und triumphiert, iren Lust und großen gefallen veberman in ganzem Teutschen Lande nicht genuchtsam entbecken noch ausreben konnen! Die brei geistlichen Churfürsten haben es sampt bem Interims Buch bem Pabst zugeschicket, und seines Bebenckens, so er inen auch wieder zugeschrieben erholt.<sup>2</sup>

Auf protestantischer Seite wurde Melanchthon dagegen auf das Heftigste getadelt.

Noch bis in die neueste Zeit sind wegen bieses Briefes an Carlowitz schwere Borwürfe gegen Melanchthon erhoben worben 3.

Mit Unrecht. Es ist gewiß nicht zu leugnen, daß der Charakter Melanchthons an manchen nicht unbedeutenden Schwächen litt. Hier ist indeffen eine solche nicht zu finden.

. Melanchthon burfte mit Wahrheit von sich sagen: 3ch habe die tirchlichen Streitigkeiten, durch welche das Reich zerrissen wurde, nicht erregt, sondern ich bin in die von Anderen erregten hineingerathen; ich habe dann zu mildern gesucht.

Ein eigentlicher Führer im politisch=kirchlichen Streite war ja Melanch=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 879-885.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saftrow II, 319 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. B. von Ranke V, 77 f. Mit größerem Rechte als bemjenigen eines Borwurfes gegen Melanchthon hat ein anderer protestantischer Geschichtschreiber, R. A. Menzel (III, 265), ben Brief Melanchthons an Carlowiz als ,bas Glaubensbekenntniß Melanchthons über die ganze Reformation' bezeichnet. Auch ber Protestant H. Rossellen Melanchthons Verhalten zum Interim' (Anhang zu A. Twestens Matthias Flacius Illyricus. Berlin 1844) erklärt (S. 121), daß er dem Urtheile Ranke's über jenen Brief nicht beistimmen könne, denn berselbe enthalte nichts, was nicht in gutem Einklang mit Melanchthons sonstiger Erscheinung sich befände, und geradezu stittlichen Tadel verdiente.'

thon, weil er kein selbständiger Charakter war, nie gewesen. Seinen Bunschen, seinen Ansichten hatte ber Gang ber Dinge niemals entsprochen.

Aus biesem Grunde herrscht bei ihm sein ganzes Leben hindurch eine Stimmung vor: biejenige des Schmerzes und der Klage.

Vor allen Dingen aber hatte er bas, was als bas eigentliche Ziel bes Interim hervortritt, bas Streben nach ber Herstellung ber kirchlichen Jurisdiction, als sein eigenes nie verleugnet. Er, ber sonst oft so nachgiebig gegen äußeren Druck erscheint, ber sich über die "scheußliche Knechtschaft", die, er unter Luther ertragen, beklagt, hatte den Muth gehabt, sich für bas Princip der kirchlichen Jurisdiction des Papstes und der Bischöfe offen auch dann zu erklären, wenn er, wie bei der Unterschrift der schmaltalbischen Artikel, der Einzige war.

Ebenso wenig darf man sagen, daß er mit seiner Fürsprache für das Interim auf Gunst zu hoffen hatte. Nicht so groß war der Eiser des Kurfürsten Moritz für das Werk der Einigung, noch derjenige der anderen Fürsten.

Einzelne protestantische Fürsten, wie ber Markgraf Johann von Küstrin und ber Pfalzgraf Wolfgang von Zweibrücken, widersprachen bem Interim sehr energisch <sup>1</sup>. Doch kamen die Genannten, wie überhaupt die Schwächeren, nur wenig in Betracht. Der Zustimmung und Unterstützung der mächtigsten Fürsten des neuen Kirchenthumes konnte der Raiser immerhin versichert sein.

Diese Zustimmung wurde jedoch nicht, wie vielfach behauptet worden ist, durch die Vorspiegelung erzielt, das 311terim solle auch für die katholischen Stände Geltung haben.

Rarl V. würde sich jedensalls sehr gehütet haben, einen solchen Eingriff in die Sphäre der Autoritäten der alten Kirche zu wagen. Warf man doch schon ohnedieß von gewisser Seite dem Raiser vor, in der Sache des Interim ein Gebiet betreten zu haben, über welches seine Macht nicht reiche.

Des letzteren Argumentes bebiente sich namentlich ber Particularis mus bes beutschen Fürstenthumes auf altkirchlicher Seite.

Allen voran gab Herzog Wilhelm von Baiern seine Abneigung gegen ben Plan des Kaisers zu erkennen. Sein ganzes Benehmen gegen Karl V., seitdem seine Absicht auf die Rur nicht durchgegangen, war voll vorwurfsvoller Bitterkeit<sup>2</sup>.

<sup>2</sup> Bgl. 3. B. bas Schreiben Herzog Wilhelms an Karl V., welches S. Sugen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber ben heftigen Wiberwillen des Markgrafen Johann von Küftrin vgl. Spieter, "Beiträge zur Geschichte des Augsburger Interims" in Niedners Zeitichr. f. hift. Theol. Bb. 21 (Jahrg. 1851) S. 358. Ueber das Berhältniß des Pfalzgrafen Wolfgang von Zweibrücken zum Interim s. Druffel III, 151 f.

Man hat bisher angenommen, bie bem Interim feinbliche Politik Baierns sei von Rom beeinflußt gewesen <sup>1</sup>.

Eine solche Beeinflussung ber baierischen Politik ist jedoch nicht zu erweisen; vor ber Publication bes Interim hat überhaupt eine Erörterung über basselbe zwischen Baiern und bem Papste nicht stattgefunden <sup>2</sup>.

Papft Paul III. verhielt sich überhaupt den kaiserlichen Reunions= bestrebungen, dem Interim gegenüber nicht ablehnend: er hielt sich den Weg frei, um es billigen ober verwerfen zu können.

Ebenso wenig, wie mit ben baierischen Herzogen, trat ber Papst mit ben übrigen katholischen Fürsten zu einer gemeinsamen Opposition gegen bas Interim vor bessen Bublication in irgend welche Berbindung<sup>3</sup>.

Die in Augsburg anwesenben katholischen Fürsten handelten bei ihrem Borgehen gegen das Interim vollständig selbständig. Ihre Abneigung gegen den kaiserlichen Reunionsplan war in Augsburg allenthalben bekannt.

Der Gesandte von Frankfurt a. M., Daniel zum Jungen, schrieb am 17. April, die Artikel der Religion seien, wiewohl sie in Latein und Deutsch durch die drei Berordneten gestellt, doch noch nicht publicirt, denn, wie er vernehme, seien dessen die geistlichen Kur= und Fürsten nicht wohl zufrieden, wiewohl den Evangelischen nicht mehr benn brei Artikel zugelassen, nämlich der Artikel von der Justification, welcher doch, wie er vernehme, disputirlich genug gestellt sein solle und der nach dem Willen eines jeden Predigers gedeutet werden möge; dann der Artikel von ber Communion unter beiden Sestalten und brittens der von der Priesterehe. Auf Begehr des Kaisers, berichtet Daniel zum Jungen, haben die brei geistlichen Kurfürsten auf diese Punkte ihr Bedenken, was sie zulassen 4.

In biesem Gutachten machen die geistlichen Kurfürsten zunächst barauf aufmerksam, daß die Priesterehe von den Zeiten der heiligen Apostel her in der occidentalischen Kirche nie erhört, erlaubt oder zugelassen worden sei.

Betreffs ber Communion unter beiben Gestalten geben sie zu, baß bieselbe in der ältesten Kirche bei etlichen Christengemeinden im Brauch gewesen, jedoch sei dieß später durch der allgemeinen christlichen Kirchen Gegengebrauch aus beweglichen Ursachen und ohne Zweifel aus Ein=

heim (Baierns Kirchen= und Bolfszustände im 16. Jahrhundert. Gießen 1842) S. 37 mittheilt.

<sup>1</sup> Bor Allem hat Ranke V, 48 ff. fich bemüht, bieje Unficht zu verbreiten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. bie trefflichen Untersuchungen von A. v. Druffel III, 75-80.

<sup>8</sup> v. Druffel III, 80. 4 \* F. R. T. A. 60, 103 b.

gebung des heiligen Geistes wieder abgegangen und auch durch die Decrete bes Constanzer Concils wieder ,aberkant<sup>4</sup>. Hieraus sei leichtlich abzunehmen, daß das, was diesem Beschlusse der allgemeinen Kirche zuwider eingeführt sei, eigenmächtig geschehen sei: kein Erzbischof, kein Bischof, überhaupt kein Seringerer als der Papst und das allgemeine Concil habe Macht, betreffs der Priesterehe und der Communion unter beiden Gestalten etwas zu bewilligen, zu dispensiren ober zu toleriren; geschehe dieß bennoch, so erlange es weder Kraft noch Wirklichkeit.

Damit aber biese Sache sich nicht als unfruchtbar zerschlage, sonbern mittler Zeit, bis zur Erörterung bes Concils, Friede, Ruhe und Einigz keit im heiligen Reich Deutscher Nation erhalten, auch bas beschwerliche Mißtrauen abgeschafft und andere sorgsame Weiterung zwischen den Ständen verhütet werde, möge Seine Majestät die verglichenen Artikel von benjenigen, welche sie bewilligt und in denen sie wieder zu der allz gemeinen christlichen Kirchen treten und kommen wollten, mit dem Verstande annehmen, daß diese Artikel jene Stände allein und nicht diejenigen, so bisher bei der wahren, alten Religion geblieben, angehen, auch allein von den Orten und Personen gelten sollten, ba die Neuerung eingerissen sei.

Bu ber Berpflichtung, daß in jeber Stadt täglich wenigstens zwei Meffen gehalten werden sollten, könnten sie diejenigen Orte, welche die alte Religion nicht geändert, nicht verbinden lassen.

Ferner werbe es nöthig sein, zu bestimmen, daß Reiner, der jest Priester sei oder es künftig werden wolle, sich in den Ehestand begeben dürfe; daß auch Keiner der alten Religion, geistlich oder weltlich, hinfür zu der neuen Religion, es sei mit der Communion unter beiden Gestalten oder sonst, fallen, sondern festiglich bei der alten bleiden solle, "und, da die alte ware christliche Religion diß daher gottseliglich geübt und gehalten worden, das sie auch, unangesehen aller disser Und geschuten lung, one alle gesuchte Neuerungen deren Ort unverruckt und ungeendert bliede'.

Was ferner die Reftitution, bavon in ben Artikeln keine Meldung geschehen, betreffe, so erfordere die unvermeidliche Nothburft, wenn die alte wahre Religion erhalten und an den Orten, da sie abgegangen, wiederhergestellt werden solle, daß die Restitution zugleich mit dieser Handlung zu handen genommen, und die Kirchen, Stifte, Klöster und andere Gotteshäuser wiederum mit allen Freiheiten und Gerechtigkeiten hergestellt würden, indem sonst der Sottesdienst mit tauglichen Personen und anberen bazugehörigen Dingen nicht erhalten und wieder angestellt werden möge. Es würde den Kirchen und Stiften zum höchsten beschwerlich, ja verderblich fallen, wenn sie solche Restitution erst durch langwierige Processe such und erhalten sollten, zumal wenn offendare und kündliche, unrechtmäßige Entsetzungen, ben Reichsabschieden entgegen, statt= gefunden hätten 1.

Das Bebenken ber übrigen katholischen Stände war noch viel

Zunächst erklärten sie bem Kaiser, daß die Borlage des Interimsentwurses an die gesammten Stände und besonders an die Katholiken unnöthig gewesen sei, denn die dogmatischen Fragen seien bereits an das Concil, das noch nicht beendigt oder aufgehoben sei, gewiesen. Es sei zu besorgen, daß das Interim dem Concil vorgreise und daß auf diese Weise allerlei Zerrüttung, Unwille und auch Verhinderung des Concils entstehen möge. Ferner vermißten sie in dem Entwurse eine gründliche Aussührung über die Mißbräuche und eine gute christliche Reformation.

Sofern jedoch die Kaiserliche Majestät die abgesonberten Stände bewegen möchte, von ihren vorgenommenen Jrrungen und Lehren, auch der Augsdurgischen Confession, welcher doch nie nachgelebt worden sei, abzustehen und sich mit dieser Schrift in den ersten Artikeln zu vergleichen und dieß öffentlich zu bekennen, so wäre das ein löbliches und Seiner Majestät rühmliches Werk, daraus unzweiselhaft zu verhoffen, daß dadurch die Irrungen im Glauben auf dem Concil desto förderlicher und stattlicher verrichtet werden, oder auch mit der Zeit und zwischen dem Concil die gedachten Abgesonderten sich selbst, mit Verleihung göttlicher Gnaden, zu der heiligen christlichen Kirche gänzlich wenden möchten.

In Betreff ber Communion unter beiden Gestalten, ber Priefterehe und ber Fasten wies das Gutachten beide Majestäten als christliche Kaiser und Könige darauf hin, wie beschwerlich es sein würde, etwas zuzulassen ober zu bewilligen, das dem christlichen Gebrauche und den Geboten ber Kirche jetzt und in Zukunst entgegen sein und verstanden werden möchte: die Communion unter beiderlei Gestalt sei von den Zeiten der heiligen Apostel an üblich gewesen, die Priesterehe sei dis auf den heutigen Tag in der orientalischen wie in der occidentalischen Kirche unerhört gewesen. Wenn man sagen möchte, daß der Papst in dergleichen Artikeln, und was positiven Rechtes sei, dispensiren könne, so gedächten sie doch, daß Päpst=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Saftrow II, 320—227. Der Gesanbte ber Stadt Frankfurt übersandte bieß Bebenken am 28. April bem Rath und fügte hinzu: "Es haben auch die anderen geiftlichen Fürsten und Prelaten ir Gutbedünken auf die gestellten Artikel ber neuen Religion versaßen lassen und bieselben der K. Mt. selbst überliefert. Aber ir May. ist solchs Bedenkens ganz übel zufrieden gewesen, und sie weidlich erputzet, mit Bermelbung daß J. Mt. inen die Artikel nicht haben zustellen lass Guthbedünken barüber anzeigen solten, sondern daß sie es ihnen also wie es gestellt, gesallen lassen solten." \* F. R. T. M. 60, 106. (Die letzten Worte incorrect bei Ranke V, 50.)

liche Heiligkeit ihre Gewalt zur Besserung und nicht zur Zerrüttung brauchen merbe. Es sei auch zweifelbaft, ob folche chriftliche Gebräuche ber ganzen gemeinen Rirche, und sonderlich folche, so burch bie Concilien gesetzt und bestätigt worden, für Artikel bes positiven Rechtes gehalten werben sollen ober mögen, und Bäpstliche Heiligkeit Aenberung porzunehmen Ursache haben werbe. Sie baten baber. Raiserliche Majestät wolle bie tatholischen Stände mit folcher Julaffung und Beschwerung ihrer Gemiffen unbeladen laffen, indem ohne Zweifel ein allgemeiner Aufruhr und Abfall vom driftlichen Glauben baraus entstehen mochte. Denn follten bie Ratholischen ben Borbehalt ber Abgesonberten binsichtlich ber angezeigten Artikel autheißen, jo murden fie ftillschweigend bekennen. baf sie jene unbillig verfolgt und sich so lange bawider erhalten hätten. Sollten sie jetzt bie Artikel zu bestreiten unternehmen, so mare bieft bem Reichsabschiede, der bie Doctrin auf Entscheidung des Concils stelle. zuwider, und würde baraus noch mehr Unwillen und Unfrieden entstehen. Sollten sie, was zum britten möglich sei, bie Toleranz öffentlich und ausbrücklich bewilligen, so würden sie bei ihren Unterthanen allen Ungehorsam, Abfall und gemeinen Aufruhr erwecken, indem leider der gemeine Mann zur Freiheit und zum eigenen Billen, und mas ihm zu glauben gefällig, geneigt sei, und vielleicht nicht ohne Ursache sagen möchte, bak ihnen bas, mas Andern zugelaffen worden, unbilliger Beije abgeschlagen und geweigert werbe.

Weil jeboch bem Kaiser bas Interim, b. h. wie man sich bis zur Entscheideng bes Concils verhalten solle, von allen Ständen heimgestellt sei, so könne der Kaiser den Abgesonderten, wenn dieselben sich verbindlich machen wollten, die übergebenen Artikel der Lehre zu halten und nicht zu verändern, die angedeuteten Concessionen machen, jedoch nur an den Orten und bei den Obrigkeiten, bei welchen die Spaltung eingerissen sei Iven die katholischen Stände "wolten und möchten sollich gedulden bei inen und iren underthanen kainswegs bewilligen, verhoffen auch, der Kais. Mt. gemüth sei nicht, das sollich geduld durch und bei den catholischen stenden fürgenommen werden soll; in dem haben, wollen oder werden J. Mt. die erforderten fürsten und on zweisel gemeine stende kein maß oder ordnung geben<sup>4</sup>.

Daneben werbe hoch vonnöthen sein, um Unrath bes gemeinen Mannes und viele andere beschwerliche Unfälle zu verhüten, daß der Kaiser im Interim ausdrücklich und ernstlich vorsehe und gebiete, sich bessen auch mit den katholischen Ständen vergleiche, daß alle Stände, so der alten Religion angehangen und in derselben verharrt seien, mittler Zeit des Concils bei der alten Religion in allen Lehren, Ceremonien und Sebräuchen bleiben, auch ihre Unterthanen mit Ernst dazu halten und ganz keine Neuerung ober Aenderung vornehmen noch gestatten sollen. Neben bem allem, heißt es am Schluß bieses merkmürbigen Gutachtens, werbe Karl als ein christlicher Kaiser bie gemein Clerisei Deutscher Nation und an den Orten, da sie vertrieben und entsetzt sei, zu ihren Stiften, Kirchen, Klöstern, geistlichen Gütern, Jurisdiction, Freiheiten und Jmmunitäten, und was zur Handhabung und Förderung des alles bie Nothburst sein werde, wirklich kommen lassen, einsetzen und handhaben; und insonderheit, daß alle diejenigen, so an den Orten, wo die Beränderung der Religion vorgesallen, noch der alten Religion sein, bazu auch diejenigen, so abgesallen und doch wiederum zu der alten Religion treten wollen, in alleweg unverhindert, ungestraft und undetrübt bleiben und sein sollen. Endlich werde es zu guter und gottseliger Einigkeit hoch von Nörhen sein, daß die abgesonderten Stände der katholischen Stände Priester und Mönche nicht annehmen ober abpracticiren noch aufhalten sollen <sup>1</sup>.

Die schärfere Fassung bieses Bebenkens fällt auf ben ersten Blick auf. Die geistlichen Kurfürsten lehnen in ihren Gutachten eine Ent= scheidung in Betreff der Priesterehe und der Communion unter beiden Sestalten nur vorläufig, nicht endgültig ab. Das Fürstengutachten spricht dagegen sogar dem Papste die Befugniß, wegen der Priesterehe zu dispensiren, rundweg ab!

Höchst bemerkenswerth ist sobann ber in diesem Gutachten bem Kaiser ertheilte Rath, die protestantischen Reichsstände zum Verzichte auf die Augsburgtische Confession zu vermögen.

War es ben Fürften, welche Karl V. biefen Rath gaben, um ben Frieden zu thun, um bie Herstellung ber kirchlichen Einheit?

<sup>1 \* &</sup>quot;Der Fürften und verorbneten ftend bebenden uff bas verfast Interim." f. R. T. A. 61, 42-44; unvollftändig bei Saftrow II, 327-333. Gang voll= ftändig hat neuerdings Druffel III, 98-102 bieg Gutachten nach einem Münchener. von Ed corrigirten Concept publicirt. Die Autoricaft Eds unterliegt teinem Zweifel. Die Seit, wann bas Aftenftück verfaßt und übergeben murbe, ift nicht mit Sicherbeit zu beftimmen. A. v. Druffel hat in feinen fehr instructiven Anmertungen (S. 103) bie Meinung ausgesprochen, es fei jünger als bas Bebenten ber geiftlichen Rur= fürften und wohl in bewußtem Gegensatz zu biesem abgefaßt. Den Protestanten wurde bas Gutachten erft nach ber am 15. April erfolgten Berftänbigung mit ben geiftlichen Rurfürsten, burch bie es gegenstanbslos wurde, betannt. Melanchthon erhielt es erft am 27. April. In bem Briefe an Carlowip fagt er mertwürdiger Beije tein Bort barüber; aber am 29. April fpricht er fich in fehr icharfer Beije über bas Bebenten aus. C. R. VI. 887. Das Judicium de restituende Episcopis Jurisdictione murbe von Melanchthon gegen bas Gutachten ber tatholifchen Fürften abgefast. C. R. VI, 888 sq. Der Frantfurter Gefanbte fanbte obiges "Bebenden ber gürften und verordneten Stend geiftlich und weltlich uff bas verfaßt Interim, welches bie Pfaffen interitum nennen', ebenfalls erft am 27. April. \* R. R. T. A. 60, 113 b.

Ohne Zweifel nicht. Das Verlangen bes offenen Verzichts auf bas Augsburger Bekenntniß wäre, wie die Dinge bamals lagen, einer neuen Herausforberung ähnlich gewesen.

Nichts lag dem Kaiser so fern, wie das. Die Antwort, welche der Bicekanzler Seld in seinem Namen auf das Fürstengutachten gab, zeigte dieß beutlich.

In berselben verwahrte sich ber Kaiser zunächst gegen ben Borwurf, als wolle er in ber christlichen Religion Maß und Ordnung geben. Der Kaiser, erklärte Seld, kenne wohl das ihm von Gott aufgetragene Amt und habe diese Schrift nicht in anderer Meinung gestellt, benn daß durch die darin begriffenen Mittel und Wege die abgefallenen Stände zu der heiligen Religion wieder gezogen und gebracht würden. Wan wolle aber vielleicht gern Ihre Majestät bei dem Papste verhaßt machen, und zwischen ihnen Beiden Mißhelligkeiten und Mißtrauen machen, als wollte der Kaiser sich in Sachen der Religion wider die Gebühr und eigener Gewalt und Vermessenkeit einmischen, und in bem Glauben Anderung oder Satungen zu machen sich unterstehen, welches doch Ihrer Majestät nie in den Sinn gekommen sei.

Was ferner erwähnt sei, als sollte bem Concilium vorgegriffen werben, fo sei ber Raiser solchen Vorhabens nie gewesen; bie Stände müßten fich wohl zu berichten, ob ber Mangel und Berbinderung bei Ibrer Maiestät, ben Geistlichen ober Broteftirenden gemesen; bak man aber wegen ber Heimstellung ber Lehren auf bas Concilium mittlerweile gar nichts thun, sondern einem Leben in seinem Muthwillen, felbstaeschöpften Glauben, unwidersprechlichen Migbräuchen und Irrthumern feinen freien Lauf laffen follte, bas märe Ihrer taiferlichen Majestät gang verweislich. und mit keinerlei gesuchten Entschuldigungen zu bulben. Solches mürbe nur bes Gegentheils unruhigem Vorhaben gemäß und bahin gerichtet fein, baß ein geber in feinem freien Leben, Sinn, Glauben, Thun und Lassen wie bisher ungeirrt gelassen, und baß das Concilium so lange als immer moglich aufgezogen und unterbelfen tein Interim und teine Befferung vorgenommen werde. Der Kaiser sehe biese Meußerung so an, bamit ber Bavst aegen ihn, als wolle er sich ber Sachen, bie an bas Concilium gehören, unterstehen, erbittert werde.

Was aber von ben Mißbräuchen gesagt, daß solche auch in's Concilium gehörten, und solche Artikel nicht stückweise und von wenigen Personen vorzunehmen, so sei auch dieses alles nur bahin gerichtet, damit die Einigkeit und guter Verstand beutscher Nation mittlerzeit des Conciliums abgewendet, und die Reformation des geistlichen Standes aufgeschoben werbe. Wer aber disher an der christlichen Reformation verhinderlich gewesen, sei männiglich bekannt, und es könne Ihre Majestät Niemanden als den Geistlichen selbst zumessen, daß die Reformation ihren Fortgang nicht gehabt; denn seinerseits habe er den geistlichen Ständen burch ben Abschieb zu Regensburg und sonft Befehl aufgelegt. zu einer christlichen Reformation stattlich zu greifen; jo seien auch bie Mikbräuche bei bem gemeinen Mann fo offenbar, baß fie länger nicht zu bulben. Und bamit E. f. G. lauter abnehmen und feben mögen, bak in biesem Fall an Ihrer Majestät auch in bieser Reit nichts erminbe. fo ift Ihrer Majestät anähige Meinung, Bille und Begehren, bak fich E. f. G. auf bas fürberlichste mit wenig ober viel Bersonen, morin Ihre Majestät kein Maß noch Ordnung geben will, ausammen verfügen. um von Abstellung ber offenbaren unwidersprechlichen Mikbräuche zu rathschlagen, ihre Bedenken und gestellte Reformation Ihrer Maj. in Schriften zu stellen, und wie folche Reformation in's Dert gebracht und vollzogen werben müßte. Ihre Majestät verständigen follen und ist Ihrer Mai, anabige und ernstliche Meinung, bak E. f. G. folches zu thun in feinen Berzug feten wollen, bamit Ihre Majestät und männiglich feben möge, bag an E. f. G. hierin fein Mangel erschienen sei."

Ferner erscheine aus ben Worten, so ber Kaiser bie abgesonberten Stände bestimmen könnte, sich ber Augsburgischen Confession zu verzeihen und bavon abzustehen, daß man die vorhabende Vergleichung gern in die Länge ziehen und zurücktreiben wolle; benn solches Begehren sei aller Vernunst entgegen, indem es bei ben Protestirenden in dieser Zeit nicht erhalten werden könne, und die vorgeschlagenen Mittel abzuschlagen, wenn die Protestirenden sich der A. C. nicht begeben wollten, hieße das Gemüth des Kaisers durch eine unmögliche Condition vernichten und beschimpfen.

Auch jene Leußerung, daß der Bapft nicht fo gemiß in den ermähn= ten Bunkten bispensiren könne, ba papitl. heil. ihre Gewalt zur Besserung, nicht zur Zerstörung habe, laute fo, als wolle ber Raifer bem Bapfte in ben Gebrauch seiner Gewalt eingreifen ober Orbnung geben, baraus zu benten, bag bieje unzeitige Vermelbung ber Gewalt bes Papstes allein barum geschehe, daß man Papst und Raiser gegen einander verhete. Dem Bapfte in biefen ober bergleichen Sachen Maß zu geben, fei 3hrer Majestät Bille und Meinung nie gewesen. Sene aber hätten sich wohl zu erinnern, ob nicht fie felbst in biesem Falle ber papftl. Seil. Maß und Ordnung geben und eingreifen wollten. Nach Grachten bes Raifers wolle es ben Bischöfen, als hohen Gliedern ber allgemeinen Kirche, bei biefer Handlung noch sonst nicht gebühren, von bes Papstes Gewalt zweifentlich zu reben. Ubfall und Empörung wolle ber Raiser mahrlich nicht burch biefe Magregel veranlaffen, und es murbe baburch ben tatho= lischen Unterthanen gar keine Ursache zu Aufstand gegeben, weil sie ver= ftehen würden, daß ber Gegentheil viele Artikel fallen lasse, berwegen er lange Reit in Unrube gewesen sei.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

Dann murbe gesagt : "Aber wie bem allem, fo tann Shre Majestät bie Schulb folder ungeschickter, häffiger Untwort Niemand bann etlichen Barticular-Berionen zulegen, benn 3bre Dajeftät tennen bie Bersonen wohl, bie unter bieser hanblung allein ihren Ruten fuchen, unbebacht ber Boblfahrt ber Chriftenbeit und beutscher Ration, benn weil berfelben Bunehmen allein in Zwietracht und Bibermärtigteit mare, fo befleißen fie fich, ihrem alten Gebrauch nach Ginigteit in alle Wege ju verhindern. Wie sie benn in anderen mehr handlungen und hievor mit fremben Potentaten auch gethan, und weil bie ist angezogenen bosbaften Berfonen jeso gemertt und gesehen, bag burch bieje Mittel Frieden und Rube im Reich erhalten und ihre boje Brattit abaeschnitten murbe. fo haben fie versucht, biefelben mit ihrem verbitterten Bemuth und Rathichlag umzuftogen. Das tonnen G. f. G. aus berfelben Berfonen früheren handlungen leichtlich abnehmen und ermeffen, infonderheit aber aus bem, biemeil fie in bem erften Rathfchlag über ben Urtitel ber Religion, ehe bie Stände in bas Concilium einhellig gemilliget, ber Meinung gemesen, bag man einen jeben in feiner Religion bleiben laffen folle; und als fie igund feben, baß fich bie Sache von Gott zur Vergleichung schicken wolle, wollen fie alles aus bem Grund ausreutten und vertilgen. Dergleichen Brattiten haben fie miber 3hre Majeftät und bas haus Defterreich vormals auch geubt, und ist bei ihnen nichts Neues; benn ihr Gemuth fteht babin, baß fie 3hre Majeftat ber päpft. Seil., ben Ständen und ber gangen Belt gern verhaßt machen möchten."

Der Raiser hätte sich versehen, wenn sie Zweifel gehabt, baß sie solches bem Bischof von Naumburg angezeigt hätten, sie möchten bie Antwort noch einmal bebenken; ber Kaiser meine, sie würden sich mit ber Meinung ber geistlichen Kurfürsten wohl vereinigen können. Sonst möchten sie andere Mittel vorschlagen.

Karl V. hielt auch persönlich an bie zu sich beschiebenen geistlichen Fürsten folgende scharfe Anrede in italienischer Sprache: "Ihr wißt, daß ich allezeit ein Vertheidiger der Religion gewesen bin, und immer aus allem Vermögen für sie von erster Jugend und Anbeginn der erlangten Hernschaft gestanden bin. Und da solches die That selbst bezeugt, und keines weiteren Erweises bedarf, so hat mir nicht unbillig eure Antwort auf das Buch, welches ich euch in Vorschlag brachte, mißfallen, zumal in Erwägung, daß ihr kein Vertrauen zu mir habt, sondern mich vielmehr wie verdächtig haltet, als wollte ich den Theil oder Faction ber Gegner begünstigen. Meine Intention mar immer, bag bie Gegner zurückgeführt werben möchten zu unferer warhaften Religion. Nicht fo jeboch, baf ihnen von euch etwas concehirt werben müßte: mir haben jest weit mehr mit ihnen gewonnen. als je zuvor, und ich hoffe, bak ber Gewinn später noch reichlicher sein werbe. Doch aber weiß ich, baß biese eure Antwort nicht aus eurer Schuld bergekommen ift. fondern mir vielmehr zugerechnet werben kann. weil ich biesem Geschäft von Anfang an nicht richtige Porsebung gethan. Mir ift begegnet, bag ich fagen tann wie Christus; auch euch tann ich fagen: 3hr feid rein, aber nicht alle. 3ch habe euch zugesellt ben Urheber biefes Uebels und Verräther Judas, jenen guten Mann nämlich, ber mein und ener Verräther ift, ja in Verrath und untreuen, ehrlosen Rünsten ben Juhas übertrifft; weil biefer mit 30 Silberlingen zufrieden mar, er aber viel mehr empfangen hat, benn er würde für Gelb verkaufen Christus, Baterland, Reich und die ganze Belt. Er glaubt weber bem Luther, noch bem Bapit, noch irgend Semand; sonbern barauf ist nur feine Absicht gerichtet, baß er reichliches Gelb habe. Sett fieht er fich bie Sache zur Eintracht neigen, bestbalb hat er auf biesem Wege ein Hinderniß machen wollen, weil sein Zweck, fein Leben und sein Gebeihen nur in ber Amietracht beruht. Bei ihm aber ist solches nichts Neues: er hat das auch zu anderen Zeiten gethan, und mit anderen Botentaten gegen mich und das haus Desterreich gehandelt, worüber ich seine Briefe. wo es nöthig wäre, zu zeigen vermag. Und bamit er Zwietracht faen und beffer fein Vermögen vermehren tonne, bezeigte er fich balb als einen Raiferlichen, balb als einen Bäpftlichen. Bu andern Zeiten wollte er ben Brotestanten burchaus nichts einräumen, und rieth, nach ber Strenge mit ihnen zu verfahren, und baß sie ganzlich mit Gewalt ausgerottet werben möchten. Da er jetzt sieht, baß bas ihm nicht gelungen, perwirrt er Alles, und er hat biese Antwort gemacht (fecit hoc responsum), indem er Uebels von mir urtheilt und Andere bavon zu überreben suchte. Von ihm nimmt mich bas nicht Wunder, ba ich ihn schon sonst kenne. mehr aber von euch, daß ihr euch von ihm betrügen lasset; und er muß wahrlich große Kunst und Färbung gebraucht haben, seine Bosheit zu bedecken. 3hr müßt miffen, daß euch Niemand wohl mill, und bas nicht eurer Personen, sonbern eurer Schäte megen. Sie find euch auch nicht feind bes Glaubens und ber Religion wegen, sondern vielmehr, um zu nehmen mas euer ift. Nichts anders suchen sie, als eure Schätze. - Unter euch find auch viele Diener des Papstes und verkehren unter euch; um etwas biefen Angenehmes zu thun, und bem Papst gefällig zu sein, habt ihr mir etwas aufgelegt in eurer Antwort, woran ich niemals gebacht habe: nämlich, baß ich ben Lutheranern Gunst erweise. 3ch kann sie nicht

25 \*

lieben, benn sie glauben weber Gott, noch Luther, noch ben Heiligen. Seht also euch und euren Angelegenheiten vor, und nehmt diese gute Mittel an, auf daß ihr zur Eintracht gelangt und zum öffentlichen Frieden. Für euch nur habe ich gearbeitet; gedenkt ihr nun, wie ihr erhalten werbet und Frucht ziehen könnet aus diesem mir von Gott verliehenen Siege. Ihr habt selbst gesehen und verstanden, was ich euretwegen gethan habe. Seid also einträchtig und fördert eure Angelegenheit; laßt euch von Nie= mand täuschen noch betrügen, und ich will euch zur Hülfe sein, wie ich es discher war, und mit euch für die heilige Religion ausbauern. Die von euch italienisch verstehen, mögen den Uebrigen bolmetschen, was ich gesagt habe.<sup>4</sup>

Der in bieser Rebe so scharf angegriffene Mann ist kein anderer, als ber baierische Kanzler Leonhard von Eck.

Wie richtig Karl V. urtheilte, indem er sagte: er hat diese Antwort gemacht, zeigen die im Münchener Staatsarchiv aufbewahrten, von Ec corrigirten Concepte des Fürstengutachtens<sup>2</sup>.

Der Erfolg ber scharfen Erklärungen bes Kaisers war ber, daß bie katholischen Fürsten und Stände am 15. April erklärten, sie wollten sich zu Vermeidung verdrießlicher Länge und Förderung der Sachen nunmehr ganz mit der Antwort der geistlichen Kurfürsten verglichen haben<sup>43</sup>.

Am 15. Mai 1548 fand hierauf eine allgemeine Reichsversammlung statt. In berselben ließ ber Kaiser ben Ständen Folgendes mittheilen.

Von Anfang seiner Regierung an habe er allezeit sein Gemüth bahin gerichtet, alles bas väterlich vorzunehmen, zu handeln und zu befördern, was gemeiner Christenheit und sonderlich dem heiligen Reich der löblichen beutschen Mation, als seinem geliebten Baterlande, zur Ehre und Wohlfahrt gereichen möge, und gehofft, alle und jede Stände, Glieder und Unterthanen würden unter Seiner Majestät Flügeln und glückseliger Regierung ruhig, friedlich und einig bleiben, leben und grünen. Statt bessen zuch der schutzung der streitigen Religion eingerissen und aus derselben alles Nachtheilige, Mißtrauen, Widerwille, Krieg, Noth und Beschwerung unter ben Ständen bisher erfolgt. Seit langer Zeit habe der Raiser gespürt und im Werke befunden, daß sich ohne christliche Bergleichung berselben beständigen Friedens, Nechts, Ruhe und Einigkeit schwerlich zu versehen sein möchte. Zu diesem Ende habe er vor bieser Zeit allerhand Wege und Mittel gesucht, auch vielerlei Gespräch und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholt VI, 235-242. Bgl. auch bie von Druffel III, 107 f. mitgetheilten taijerlichen Beschwerben über bes baierischen Kanzlers haltung auf bem Reichstage.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. Druffel III, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bucholts VI, 242 f.

Unterhandlungen porgenommen. 2118 er aber in Bollführung berfelben erwogen und befunden, wie die Spaltung fo fern und weit eingebrochen, bak fie nunmehr nicht allein bie beutsche, sonbern auch viele andere chriftliche Nationen qualeich belange und benfelben allen gemein fei, meß= halb ihr nicht stattlicher als burch ben orbentlichen Weg eines gemeinen Concilii abgeholfen werben möge, habe ber Raiser, auf bas Bitten ber Stände, nach vielen gepflogenen Handlungen fo viel erlangt, daß zuletzt ein gemeines Concilium in Deutscher Nation zu Trient vorgenommen und angefangen worben. Darauf habe ber Raifer im Anfange bes gegenwärtigen Reichstages mit gemeinen Ständen babin gehandelt, bak fie ben Fußstapfen ber beiligen Bater und Eltern, fo allmege in Glaubensfachen ihre Buflucht zu ben Concilien gehabt, fich biefelben weisen zu lassen, nachaefolaet, und sich solchem angefangenen Concilio anhängig und untermürfig zu machen, auch bestelben Erörterung zu erwarten und zu geleben, gemeinlich bewilligt, und baneben bem Raifer anheimgestellt, auf christliche und gebührliche Wege bebacht zu fein, wie mittler Beit, bis zur Endung und Austrag bes Concilii gemeine Stände gottjelig und im guten Frieden bei einander leben und wohnen möchten, und Niemand wider Recht und Billigkeit beschwert werbe. Auf bieje Beimstellung habe Seine Majestät biesen hochwichtigen handel getreulich und mit höchstem Fleike nachgebacht und ber Stände eigenes Bedenken barüber vernommen. In ber Mitte biefes Werkes hätten Etliche hohen Standes und Namens, ohne Zweifel aus gutem Gifer, fo sie zu christlichem Frieden, Rube und Einigkeit tragen, auch aus rechter Liebe gegen gemeines Baterland, Seiner Majestät bie nachstehenden Rathschläge und Bebenken übergeben, auch benselben nachzukommen fich erboten. Diefen Rathichlag habe ber Raifer einigen angesehenen und ber heiligen Schrift verständigen und bewährten Lehrern zu ersehen befohlen, und aus bem Bericht berfelben vernommen, bak folder Rathichlag zu rechtem Verstande ber mahren chriftlichen Reli= gion und Rirchenlehre, Ordnungen und Satungen außerhalb ber zwei Bunkte. bie Communion unter beiberlei Gestalt und bie Priefterehe, nicht zuwider, fondern zu Beförderung und Erlangung vollkommener chriftlicher Bergleichung ber ftreitigen Religion, auch zur Erhaltung ber Einigkeit im Reich nutlich sein solle, bafur es benn ber Raiser nach Gelegenheit ber Zeiten und Umftände auch halte. Demnach ersuche ber Raiser bie gemeinen Stände, welche bisher bie Ordnungen und Satungen gemeiner chriftlicher Rirchen gehalten, bieselben noch ferner zu halten und babei zu bleiben, bavon nicht abzuweichen noch Beränderung vorzunehmen. Uber bie anderen Stände, welche Neuerung vorgenommen, ersuche Seine Majestät anäbialich und ernstlich, entweder wiederum zu gemeinen Ständen zu treten, und sich mit ihnen in Haltung gemeiner christlicher Rirchen, Satzungen und Ceremonien aller Dinge zu vergleichen, ober sich mit

ihrer Lehr= und Kirchenorbnung bemelbetem Rathichlag allweg gemäß zu halten und weiter nicht zu greifen noch zu schreiten, und ob sie sich auch weiter eingelaffen hatten, fich boch bem Rathichlag gleichformig zu halten und babei zu bleiben, alle Stände aber, zu Beförderung gemeinen Friebens, benselben nicht anzufechten, noch hamiber zu lehren, schreiben ober predigen zu lassen, sondern bes allgemeinen Concilii Erklärung und Erörterung mit Gebulb gehorsamlich zu erwarten. Seine Majestät wolle allen möglichen Fleiß verwenden, und an aller Beförderung nichts fehlen lassen, bak bas allgemeine Concilium gehalten und bie Deutsche Ration ber schwebenden Spaltung gänzlich erledigt werbe. Gleichermeise stebe ber Raifer in emfiger Arbeit und Begriff einer chriftlichen Reformation, welche er auch noch auf biesem Reichstage ben Ständen zu eröffnen ent= fchloffen fei. Rachdem auch in bem Rathichlage unter ber Rubrit Ceremonien unter andern vermelbet werbe, wo in benselben etwas, was zum Aberalauben Anlak gebe, eingeschlichen mare, bak folches gebeffert werden folle, fo wolle ber Raifer sich felbst gnabiglich vorbehalten, in diesem und in andern Artikeln, wo und soviel von Nöthen, jest und bernach allezeit gebührliche Maak und Ordnung zu geben. Alles, was ber Raifer zur Förderung ber Ehre Gottes und zur Bergleichung der streitigen Religion, auch zur Erhaltung beständigen Friedens, Rechtens und Einigkeit im beiligen Reich Deutscher Ration, und bann auch sonst gemeinen Ständen zu besonderem Rut, Bohlfahrt und Gnaben ermeisen moge, beffen sei Seine Majestät nach ihrem Amt willig und erbötig, und habe bieß alles, zur Erklärung ihres Gemuths, gemeinen Ständen anäbiger Wohlmeinung nicht verhalten wollen.<sup>4</sup>

Nach biefer Rebe wurde das Interim als eine kaiserliche Erklärung, wie es der Religion halben bis zu Austrag des gemeinen Concils gehalten werden sollte, den Ständen bekannt gemacht.

Die Stände stellten barauf die Bitte, man möge ihnen gestatten, Abschrift von dem Entwurfe zu nehmen. Sie thaten dieß nicht, um das ihnen bereits seit längerer Zeit bekannte Interim kennen zu lernen, sondern um badurch die ganze Angelegenheit wieder in die üblichen langathmigen Reichstagsverhandlungen hineinzuleiten.

Rarl V. war jedoch keineswegs geneigt, hierauf einzugehen, nachdem bie Stände selbst ihm die Ordnung der Religionsangelegenheiten bis zur Entscheidung eines allgemeinen Concils anheimgegeben hatten <sup>2</sup>. Aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Teutsche Reichsabschiebe (Frankfurt 1747) II, 550 f. Ueber bie Sizung vom 15. Mai vgl. auch bes Grafen Wolrab von Balbect Tagebuch während bes Reichstags zu Augsburg 1548, hrsg. von Dr. C. L. P. Troß (Stuttgart. Literar. Berein Bb. 59. 1861), S. 93 f.

<sup>2</sup> v. Druffel III, 103.

biesem Grunde lehnte er bie Bitte um Abschrift ab und forderte Annahme bes von ihm vorgelegten Entwurfes.

Auf die Proposition des Interim antwortete in der Reichsversammlung vom 15. Mai der Mainzer Kurfürst. Im Namen der Reichsstände dankte er dem Kaiser für seine Mühe, Arbeit, Fleiß und Liebe zum Baterland und erklärte, daß die Stände dem Decret gehorchen würden. Da Niemand widersprach, mußte Karl V. annehmen, die Anwesenden seien mit dem Interim einverstanden.

Indessen zeigte sich schon balb, daß dieß nicht der Fall war. Denn schon am folgenden Tage machte Kurfürst Moritz Gegenvorstellungen. Am 18. Mai verließ er den Reichstag.

Auch Markgraf Johann von Branbenburg-Lüstrin erklärte, er könne bas Interim mit gutem Gewissen nicht loben. Er forberte vom Kaiser Zeit zum Nachbenken und zur reiflichen Erwägung.

Pfalzgraf Wolfgang von Zweibrücken erklärte, er kenne keine andere Religion als die, worin er geboren und erzogen worden sei; der Kaiser möge dieß gnädig bedenken. Er versprach indessen, Alles zu thun, was er des Gewissens wegen thun könne <sup>4</sup>.

Die Gesandten der Reichsstädte bestanden darauf, erst nach Hause berichten zu müssen. Der Kaiser gewährte benjenigen, welche ihn darum baten, diese Bitte.

Gleichzeitig begann er mit benselben einzeln zu unterhandeln. Er machte den Anfang mit Augsdurg. Der Rath dieser Stadt erklärte am 18. Juni, daß es ihm gewissenschalber unmöglich sei, das Interim einzuführen, daß er sich aber in einem oder dem anderen Stücke darnach richten und in Allem dem Raiser gehorsam sein wolle. Granvella ver= langte indessen eine deutlichere Erklärung. Er brohte. Daraufhin er= klärte denn der Augsdurger Rath am 26. Juni: obgleich das Interim so beschäffen sei, daß man dasselbe mit gutem Gewissen nicht annehmen könne, so wolle der Rath dennoch, weil er zuvörderst auf den Rutzen und die Wohlsahrt der Stadt zu sehen schuldig sei, und auf einer ab= schlägigen Antwort der ganzen Bürgerschaft Verberben beruhe, das Interim bewilligen und annehmen.

In gleicher Weise erklärten viele andere Stäbte noch im Laufe bes Juni, die kaiserliche Ordnung annehmen zu wollen: so u. a. Eßlingen, Schwädisch=Hall, Raufbeuren, Memmingen, Nördlingen, Navensburg, Rotenburg a. T., Ulm und Wimpfen<sup>2</sup>.

Andere Städte, wie z. B. Braunschweig, erklärten, sich beschalb noch nicht entscheiden zu können, weil sie noch keine authentische Copie erhalten hätten.

<sup>&#</sup>x27; Bucholtz VI, 253; Druffel III, 144 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Druffel III, 110. 112. 113. 115. 119. 122. 128. 130.

Wieber andere baten den Kaiser um Christi willen, sie bei ihrer Religion bis zum freien christlichen Concil zu lassen <sup>1</sup>.

Ein großer Erfolg für ben Kaiser war es, baß ber gesangene Lanbgraf von Hessen bas Interim annahm. Um 22. Juni schrieb er an ben Kaiser, er habe bas Interim gelesen, barin etliche Dinge enthalten, bie er freilich mit hl. Schrift nicht beweisen könne, wie er für sich auch alle biese Dinge nicht verstehe. Er wolle aber nicht klüger sein als bie hl. Bäter, welche bie Schrift, worin sie bunkel befunden würde, zu er= klären hätten, sondern ben Inhalt des Interim für recht und gut halten, und verschaffen, daß es von seinen Unterthanen gelesen werden sollte. Er erbot sich zugleich, dem Kaiser wider den Türken, den Papst, die Schweizer, ja wenn er ihn auch in beutscher Ration gebrauchen wolle, zu dienen, und bat um der Mutter Gottes, aller Engel und Heiligen willen, alle Ungnade fallen und ihn ledig zu lassen?

Während der Kaiser unablässig bemüht war, die protestantischen Stände zur Annahme des Interim zu bewegen, war er auch nach der andern Seite hin keineswegs unthätig.

Am 14. Juni legte er ben geiftlichen Reichsftänden ben Entwurf einer Kirchenreformation vor, welchen er schon früher angekündigt hatte. In der Einleitung desselben hieß es: Damit die Mißbräuche und Aergernisse gehoben werden, um berentwillen der erzürnte Gott seine Kirche so ftrenge züchtigt, und damit Klerus und Bolk reformirt werde nach den heiligen Canonen, den Ueberlieferungen der Bäter und ber Norm der heiligen Schrift, so viel es dieser Zeit geschehen kann, so lange dis das Concil den Entzweiungen und Mißbräuchen ein Ziel setzt, ist es vor Allem nothwendig, daß der geistliche Stand hergestellt und gereinigt werde, durch dessen Verwirrung und Entstellung die ganze Gestalt der Kirche verwirrt und in mancherlei Weise bewegt wird.

Der Entwurf zerfiel in 22 Rapitel, in welchen von ber Ordination und Wahl ber Rirchendiener, den Pflichten ber kirchlichen Ordnungen, ben Pflichten ber Dechanten und ber Canoniker, den canonischen Stunden

<sup>1</sup> Druffel III, 104. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saftrow II, 346. 563; vgl. K. A. Menzel III, 298 f. über bie Echtheit hieses Schreibens. Ein mähnliches Schreiben bei Druffel (I, 130), ber fich ebenfalls für bie Echtheit erklärt. Am 16. Juli ermahnte Philipp von helsen seine Theologen, bas Interim anzunehmen (Bucholts IX, 503 f.), allerdings ohne Erfolg; vgl. Bucholts VI, 258; Rommel II, 530 f. Im schäftlten Gegensate zu Philipp verweigerte Johann Friedrich hartnäckig die Annahme des Interim. Seine beiden Söhne folgten diesem Beispiele; vgl. Menzel III, 293 ff. Bekenntniß Johann Friedrichs über das Interim aus dem Sachsen-Ernestinischen Gesammtarchive mitgetheilt von Dr. G. L. Schmidt in der Zeitschr. f. hist. Theol., hrsg. von Kahnis, Jahrg. 1868 S. 431 ff.; Dr. O. Krabbe, Kaiser Karl V. und das Augsburger Interim (Rosto 1872) S. 24.

und ber Pfalmodie, ben Klöstern, ben Schulen und Universitäten, ben Spitälern für Arme Kranke und Fremde, ber Austheilung des Wortes Gottes und der Pflicht eines Ecclesiasten, der Verwaltung und Spendung ber Sacramente, der Verwaltung der Taufe, der Firmung, den Cere= monien der Messe, der Letten Delung, der Ehe, den kirchlichen Ceremonien, der Kirchenzucht für Clerus und Bolk, der Vielfachheit der Pfründen, der Disciplin des Volkes, der Visitation, den heiligen Synoden und der Frcommunication gehandelt wurde.

Wenn auch immerhin biese Reformationsformel, als von ber rechtmäßigen höchsten kirchlichen Gewalt weber ausgegangen noch bestätigt, in gewisser Hirchlichen Gewalt weber ausgegangen noch bestätigt, in dererseits ber herrschende Nothstand ber beutschen Rirche und ber Charakter und Geist des Entwurfes selbst zu berücksichtigen. Was letztere andelangt, so ist mit Recht gesagt worden, daß noch nie eine Reformationsformel mit so vieler Mäkiaung. Billigkeit und Weisheit abgeschit worden sei <sup>4</sup>.

Am 23. Juni erklärten bie auf dem Reichstage anwesenden Erz= bischöfe, Bischöfe und Prälaten sich im Wesentlichen mit dem Entwurfe einverstanden. Am 9. Juli wurde derselbe bekannt gemacht <sup>2</sup>.

Die Absicht des Kaisers beim Erlassen dieser Reformationsformel war die beste. Sein Vorgehen stand auch hier in engster Verbindung mit seinen Reunionsbestrebungen.

Das Interim sollte für die Protestanten die Brücke zur Rückkehr in die alte Kirche sein. Aber Karl V. verlangte nicht, daß die Ge= trennten ohne Weiteres wieder der alten Kirche zutreten sollten, sondern der alten Kirche, die sich reformirt.

Am 30. Juni schloß ber Kaiser burch bie Publication bes Abschiedes ben Augsburger Reichstag.

Erst burch bie Beröffentlichung im Reichstagsabschiebe wurde bas Interim Reichsgesets<sup>3</sup>.

Es tam nun barauf an, ob bie Gewalten bes neuen Rirchenthumes,

<sup>2</sup> Formula Reformationis per Caesaream Majestatem statibus ecclesiasticis in Comitiis Augustanis ad deliberandum proposita bei Goldast, Constit. imp. II, 326 sq., auch bei Harzheim, Concilia Germaniae VI, 741 sq. Ueber bie Diöcesansynoben, welche biese faiserliche Formel zur Folge hatte, vgl. G. Phillips, bie Diöcesansynobe (Freiburg 1849) S. 76 ff. Durch bieselben wurde, mas bei Beurz theilung ber faiserlichen Reformationsformel ebenfalls beachtet werben sollte, ber vom Trienter Concil unternommenen Reformation in wesentlicher Beise vorgearbeitet.

<sup>3</sup> Druffel III, 103. Ueber bie noch im Laufe bes Juni von katholischer Seite am Interim vorgenommenen Nenberungen ibid. S. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. A. Menzel III, 300. heinrich bemerkt in seiner beutschen Reichsgeschichte (V, 660), wer diese Reformation Karls V. ohne Borurtheil betrachte, werde einen wahren Widerwillen gegen ben großen hausen ber historiker empfinden, welche diesen Raiser noch immer verunglimpfen.

welche burch ihre Zustimmung ben Kaiser zur Erlassung bes Interim ermächtigt hatten, auch ben ernsten Willen besaßen, die kaiserliche Ord= nung in ihren Landen einzusühren.

Es kann nicht geläugnet werden, daß sie mancherlei und nicht un= bedeutende Hindernisse vorfanden.

Eine fehr große Anzahl ber Theologen bes neuen Kirchenthums war gegen das Interim. Ebenso wenig kann es zweifelhaft sein, daß das Bolk, so weit dasselbe sich vernehmen ließ, ber Umänderung nicht günstig gesinnt war.

Schon Ende Mai berichtete ber Vertreter bes Magdeburger Dom= capitels auf dem Augsburger Reichstage, daß Viele mit dem Interim nicht zufrieden seien <sup>1</sup>.

Gerhard Beltwyk, einer ber bebeutenderen der Räthe des Kaisers, schrieb am 26. Juni: "Die öffentliche Meinung auf dem Reichstage, welche wohl einen Schluß auf die Gesinnung der Leute zuläßt, geht dahin, daß kein Mensch gern das Interim annimmt, daß man aber in solcher Zeitlage mancherlei verspricht, was man später nicht zu halten gedenkt. Man glaubt, der Kaiser werde wegen des Concils genug mit dem Papste, wegen der Reform genug mit den Bischöfen zu thun haben, und gedenkt so bem Interim leicht auszukommen. Wenn man dessen, Beobachtung auch mit Gewalt erzwingen wollte, so würde doch kein Prediger zu finden sein, der es vortragen würde; Niemand wird bereit sein, die Mühe zu übernehmen, welche die lutherischen Prediger ertragen haben; kurz gesagt: der Kaiser kämpst für die Religion gegen das Haupt, welches der Papst ist, und gegen zwei Glieder der Kirche in Deutschland.<sup>2</sup>

Während die geiftlichen Stände über die ihnen zugemuthete Reform unzufrieden waren, wandte sich die große Masse vorlestanten gegen das Interim. Das Verslein:

> Hütet Euch vor bem Interim, Es hat ben Schald hinter ihm,

ging balb von Mund zu Mund. Schmähschriften, Spottgedichte in beutscher und lateinischer Sprache, Schandgemälbe, satirische Holzschnitte, ja selbst Komödien gegen das Interim wurden allenthalben verbreitet<sup>3</sup>.

Diese Pasquille, welche in den Jahren 1548 und 1549 besonders in den Städten Süddeutschlands erschienen, wurden als fliegende Blätter

394

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Briefe ber Bertreter bes Domcapitels in Magbeburg vom Augsburger Reichstage 1547/48 in ben Neuen Mittheil. bes Thüring. Sächs. Bereins Bb. 14 S. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Druffel III, p. XIII sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. Biect, bas breifache Interim S. 128 f. Boigt in Raumers historischem Taschenbuch Jahrg. 9 (1838) S. 429 ff.; Liliencron, historische Bolkslieber IV, 458 ff.; Druffel I, 165. Den Inhalt einer Komödie gegen das Interim erzählt Sastrow II, 301 f.

burch Druck und Schrift im ganzen Reiche verbreitet. Witel fand alle Buchläben von biesen Bamphleten überschwemmt <sup>1</sup>.

In benselben wurde bas Interim als eine Ausgeburt der Hölle ober als ein Kind Lucifers geschildert.

> .Mir Lucifer ift ein Rind geboren. Bon meiner Frauen Bäpftin außerforen. Ru biefer Geburt find mir au Sulfe fommen Meine geiftlichen Diener, bie treuen und frommen Carbinäle, Grabifchöfe, Bifchöfe, bes Bapft Officianten, Thumberrn, Mönche, Bfaffen von allen Ranten Bu meinem Rinbe, Interim genannt, Das foll balbe in allen Lanben werben befannt. Den Befehl von meiner Frau Bapftin auszutragen. Ru bört, was mein Rind Interim thut fagen: "Unter ber Beit" auf Deutsch bin ich genannt, Von meinem Bater Lucifer ausgesanbt, Daß ich in allen Ständen foll jagen an, Bas meine Mutter, Frau Päpftin, von ihnen will han. Bum erften insgemein hören zwu Deffen, Bor Frau Bäpftin zu bitten nit pergeffen. Dazu alauben an Chrefem und Salz. Daß ihr's wohl gehe in ber Pfalz, Die Safttage halten nach meiner Mutter Rirchen. Damiber fich nit laffen hören mie bie Lirchen, Eplich' Reiertage mit halten au Und bag auch Niemand bawider thu, Der heiligen Unrufen foll auch babei fein, Und bas zu halten bei Straf und Bein. Das Abenbmahl Christi unter einer und zweier Gestalt Bu halten, blaf' ich aus meinem Munbe heiß und falt. Die Bfaffen mögen nehmen etliche Beibe, Bis meine Mutter berathichlagt, ob es fo bleibt. Die Gerechtigkeit burch Chriftum gebe ich nach; Gemelbte Artidel gehören auch ins Gelag. Ob fich jemand bamiber wollt laffen bürften, So will meine Mutter ju Sulf rufen herrn und gurften Durch mich Interim ber Mutter Rirche werbe erhalten Und bas gemeine Bolt nicht wieber crfalten Und ihr haufe mocht werben groß und viel, Darnach zu halten ein Concilium in furgem Biel. Und barnach leglich zu berathschlagen, Bie man Chriftum mit ben Gläubigen möcht verjagen, 21 Ding feten nach meiner Mutter Rirchen wieber ein, Das will meiner Mutter endlich Meinung fein. -Ob nun ber gemeine Mann Mein Rind Interim nit will nehmen an,

1 Neue Mittheil. des Thuring. Sachi. Bereins X, 2 S. 101.

Das Interim. 1548.

Laß ich meine Pfaffen bafür sorgen Und sollten sie noch barüber erwurgen, Das kann mir aber nit schaben, Wo ich mit solcher Last nit werbe beladen.<sup>6 1</sup>

Während sich bie meisten bieser Spottgebichte gegen Papst und Klerus wandten, so gab es doch auch solche, die den Kaiser in der gröbsten Weise angriffen.

> .Ein Mann, Carolus ber Sünft' genannt. Erlöfet ift von ichmerem Banb. Mit dem er schwanger gangen ift 35t zwanzig Jahr, eine lange Frift. Der hat geboren ein grausam Thier, Des Conterfei bu fiebst allbier, Das mit Vernunft und auch natur Bugegenläuft fein' gestredte Schnur, Derhalb er auch zur felben Reit Geschwinde Angft und Fahr erleib, Und hätt' ber Frucht ichmerlich genefen. Wenn nicht baselbit bei ihm gemejen Drei Wehmütter, alt und bocherfahren, Thaten fein Müb' noch Fleif erfparen. Auf bag bie Frucht gang unversehrt Geboren würd' auf biefe Erb, Ohn' alle Rungel, bubic und fein. nun horcht, wer bie Alten fein. Julius Bflug, ber loje Sophift. 3ft ted und ftols auf feinem Mift; Bifchof von Mainz, büntt fich auch flug; Johann Gisleb, ber Mamelud, Und heißt bas Rind herr Interim, Berberb und Gift nach meinem Sinn, Den Rur= und Fürften wohlbefannt, Sammt Stähten viel im Oberland. Die Gepattern bazu morben fein. Mit Gib verfnüpfet allaemein. Das Rind zu halten nach ber Lehr u. f. m.6 2

Ein Lied ,wider bie feinde bes evangelii, Mamelucken und vorrether ihres eigenen Baterlands' beginnt also:

> "herr gott von himel, steh uns bei Und straf des keisers tyrannei Und stewer seinem toben!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Ein klein Unterricht bes Interims Einhalt, burch ben Pastoren in Lübed, Balentinus Korte', mitgetheilt von J. Boigt a. a. D. S. 448 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Kurzer Bericht aufs Interim, ganz ichlecht aus einfältigem Sinn. Ber's lieft, ber nehm biegmal vor gut; verbessert er's, mir Gefallen thut.' Boigt (S. 467) vermuthet, Beit Dietrich sei ber Verfasser bieses Liebes.

Er macht sich gott von himel gleich Und stieß ihn gern auß seinem Reich, Das sieh, o gott bort oben! Dem keiser liser boch ein schlacht, Beweis an ihm bein große macht Und straf ihn also, daß ers sühl, So wollen wir dich loben.

Rein teufel ift mehr in ber hell, Der keifer ist auch ihr gesell, Und unser falsche Christen, Die's vaterland verrathen han, Die seind bem teufel underthan, Geselln sich zum Papisten; Laß auf sie regen hellisch fewr, So wird ihns lachen werden thewr! Hilf beiner armen christenheit Von gottlosen juristen!

Moris morbbrenner, graf hans Jörg, Die bösen buben all erwürg, Gib ihn, barnach fie ringen! Den falschen keiser und Ferdinand Fürn teufel jag fern auß bem land Und wolft fie all umbringen! Von Mecklenburg bas böse kind, Das tolle teufelisch gesind Wirf mit bem bapft in feurigen pful, So wollen wir bir fingen.

Im Folgenden werden bann alle Diejenigen angegriffen, welche mit dem Interim in irgend welcher Verbindung standen oder zu stehen schienen.

> "Biţel, Grickel, Seubonius, Philips und Pomeranius Das feind die falfchen Christen, Mohr, Major und der Pfeffinger, Herzog Woriţen schmeicheler, Die Adiaphoristen, Die bösen Buben nehmen gelt, Berriethen wol die ganze welt; Gott wirt ohn zweisel strafen bald Die gottlosen sophisten.<sup>4</sup>

Am meisten hatte von den Verfassern des Interim Agricola zu leiden. Die protestantischen Fanatiker behaupteten offen, er sei burch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Liliencron IV, 462 f. Gridel = Agricola, Seudonius = Sidonius (hel= ving), Philips = Melanchthon. Georg Mohr war Superintendent in Lorgau, ßfeffinger hatte dieselbe Stellung in Leipzig.

ansehnliche Gelbsummen bestochen worden. Eine nicht geringe Zahl ber gegen das Interim erschienenen Schriften richteten sich speciell gegen ben unglücklichen Hofprediger Joachims II.

Die Agitation gegen das Interim verschmähte selbst spöttische Spielereien nicht. Durch eine Bersezung ber Buchstaben des Wortes Interim brachte man mentiri (lügen) heraus. Andere leiteten es von dem Zeitworte interimo (ich tödte) ab oder nannten es interitum (Untergang, Bernichtung)<sup>4</sup>.

In Magdeburg wurden Hunde und Raten mit dem Namen Interim belegt. Man schlug Interimsthaler mit der Umschrift: Interim, hebe dich weg von mir, Satan.

Ein Basquill faßt biese Deutungen also zusammen:

"Eins Theils, bie nennen's Hinter-ihm, Eins Theils, bie beuten's auch also, Daß ich bes Deutens nit werbe froh, Denn sie sagen : ich geh zu Grund Mit meinem Herrn und ber mich fund. Auch sagen ehliche: es ertöbte Mu', bie ihm trauen in ber Nöthe. Biewohl bie Namen all sind wahr, (Welchs ich boch wohl nit sagen bar) So wollt ich bennoch, baß mein Knecht' Die Sach baß hätten bracht zu Necht, Damit nit jebermann könnt sehen, Barum vergangne Krieg gescheben.<sup>6</sup>

Diese ganze Agitation gegen die kaiserliche Ordnung ging indessen nicht vom Bolke, sondern von den Theologen des neuen Kirchenthums, deren Predigt Jahrzehnte lang hauptsächlich im Tadel der alten Lehre und des alten Kultus bestanden hatte, aus.

Daß außerdem das Volk an vielen Orten sich heftig gegen das Interim äußerte, war eine Folge der theologischen Agitation.

Bei biefer Abneigung des Bolkes gegen die kaiserliche Religionsordnung bleibt es übrigens noch dahingestellt, ob diejenigen, welche sich äußerten, es aus wirklicher und wahrer Ueberzeugung für die neue Lehre und das neue Kirchenthum thaten, oder aus anderen Motiven.

Die endlosen Rlagen Martin Luthers, namentlich feiner letten Lebens=

2 Boigt G. 453.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bied S. 47; Sastrow II, 337 theilt einen Pasquillus mit, ber also beginnt: Interim quae pars? Adverbium. Quid est adverbium? Est verbum Satanae conjunctum cum verbo Dei, ad decipiendas animas et stabiliendam Idolatriam Antichristi et confirmandam Tyrannidem. Bied hat S. 128 ff. siebenundbreißig Streitschriften gegen bas Interim verzeichnet.

jahre, über bie allgemeine Gleichgültigkeit und Kälte gegen fein "Evan= gelium" fprechen sehr für die Vermuthung, daß der Widerwille gegen das Interim bei sehr Vielen sich nicht auf eine positive Ueberzeugung gründete, sondern auf eine Abneigung gegen alles positiv Kirchliche überhaupt<sup>1</sup>.

Der laute Lärm, ben einige theologische Stimmführer wie Flacius JUyricus<sup>2</sup>, bem die Streitfertigkeit das Lebenselement war, machten, ver= bürgt nicht die Allgemeinheit der Abneigung <sup>3</sup>.

Ueberhaupt entschieden ja in den Ländern und Städten, in welchen das neue Kirchenthum herrschte, nicht mehr die Theologen und noch weniger das Bolk über den Inhalt des Glaubens, sondern in letzter Linie allein der Landesherr oder ber Stadtmagistrat.

Es ift beßhalb nach bem gewöhnlichen Gange ber menschlichen Dinge sehr wahrscheinlich, daß das Interim, nach und nach ein= geführt, der Wiedervereinigung der Getrennten mit der Rirche den Weg gebahnt hätte, wenn die Landesherren und Stadtmagistrate denselben Eifer angewendet hätten, wie bei Einführung des neuen Rirchenthums, wenn sie nach= drücklich und entschieden, aufrichtig und treu das erfüllt hätten, wozu sie dem Kaiser gegenüber verpflichtet waren.

Diese nachdrückliche Entschiedenheit, diese Aufrichtig= keit und Treue bewies von den Fürsten des neuen Kirchen= thums auch nicht einer.

Die protestantischen Fürsten glaubten zu bemerken, daß ihre Unterthanen, die seit einer Reihe von Jahren an die Lehren und Cere= monien des neuen Kirchenthums gewöhnt seien, dem Interim sehr wider= strebten.

Die Erbländer von Kurfürst Moritz kannten das neue Rirchenthum seit 1539, diejenigen Joachims von Brandenburg seit 1540, also seit acht ober neun Jahren. Als das Landeskirchenthum in diesen Län-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es scheint mir, daß biese Seite des 16. Jahrhunderts von ber bisherigen Geschichtschreibung, welche diese Zeit als eine eminent religiöse hinzustellen bemüht ift, viel zu wenig beachtet ift. Wenn man den Zeugnissen über die Abneigung gegen alles positive Kirchenthum, wie sich damals fundgab, nachginge, so würde man finden, daß das 16. Jahrhundert nicht religiöser als das 18. war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Näheres bei W. Preger, Matthias Flacius Illyricus und seine Zeit (Erlangen 1859) I. S. 56 fj.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pflug schrieb bamals sehr treffenb: "Die Leidenschaften mancher Leute nach Bolkstribunen Art, welche friedfertigen und heilsamen Ansichten widerstreben, beunruhigen mich nicht. Denn die Zeit wird sie abschwächen, und die gerechte Autorität wird sie niederbämpfen, so daß das Volk zur Billigkeit zurückgelangen kann." Neue Mitth. X, 2. S. 92.

bern eingeführt wurde, bestand die alte Kirche nicht seit acht ober neun Jahren, sondern seit etwa ebenso vielen Jahrhunderten.

Man wird vielleicht entgegnen, die Einführung des neuen Kirchenthums habe dem allgemeinen Bunsche entsprochen: deßhalb habe kein allgemeiner Widerstand stattgefunden. Man vergißt hierbei, daß Herzog Georg von Sachsen und der Kurfürst Joachim I. von Brandenburg bis an ihren Tod die alte Kirche geschützt und erhalten und doch dabei ihre Länder friedlich regiert hatten. Der Bunsch der Alenderung, der bei einzelnen ihrer Unterthanen sich regte, ward von diesen Fürsten nicht erfüllt. Ebenso wenig ward von dem Herzog Heinrich von Sachsen und dem Kurfürsten Joachim II. von Brandenburg, als sie abstellten, was bis dahin seit vielen Jahrhunderten gegolten, eine Bitte um Beibehaltung bes Alten berücksichtigt. Sie befahlen, und man mußte gehorchen <sup>4</sup>.

Dem Befehl zur Einführung bes Interim gehorchte man bagegen nicht eifrig. Die protestantischen Fürsten erkannten und berücksichtigten es. Sie wollten in biesem Fall die Gewissen ihrer Unterthanen nicht zwingen.

Dieselben Fürsten, welche mit eiserner Strenge vor wenigen Jahren jebe Lebensäußerung ber alten Kirche in ihren Landen verboten hatten, beachteten jetzt mit auffallender Aufmerksamkeit jeden Widerstand gegen bas Interim: sie milberten, sie ließen nach.

Rurfürst Moritz hatte nach seiner Rückkehr vom Augsburger Reichstage bie Stände seines Landes auf den 1. Juli 1548 nach Meitzen berufen. Vorher hatte er von Melanchthon noch ein Gutachten über die Einführung des Interim eingefordert. Am 27. Juni sandte der Wittenberger Professor dasselbe an seinen Rurfürsten.

"Dieweil die Stück und Artikel im Buch ungleich sind (etliche sind recht, etliche unrecht)', will Melanchthon die einzelnen Abschnitte burch= gehen und zeigen, welche unrecht seien. Die Zahl dieser Einwendungen ist sehr groß. Selbst die Artikel über die Kirche und die Bischöfe erklärt Melanchthon für "hässig". Wenn die Bischöfe, sagt er, den Gehorsam haben wollten, so möchten sie auf solche Wege benken, daß sie bie Wahr= heit nicht versolgten und nicht abgöttische Ceremonien im Lande auf= richteten.

Die Heiligenverehrung, Frohnleichnamsprocession, Privat= und Seelenmessen und letzte Oelung werden entschieden verworfen. Zum Schluß zeigen Melanchthon und mit ihm die übrigen Wittenberger Theologen an, ,daß sie die rechte Lehr in ihren Kirchen, die sie dis anher gepredigt, nicht ändern wollen, denn keine Creatur habe Macht, göttliche Wahrheit zu ändern; auch solle niemand erkannte Wahrheit verleugnen. Dieweil nun

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Klopp in ben Hift.=polit. Bl. 60, 354.

bas Interim in vielen Artikeln, bie wir angezeigt haben, ber rechten Lehr zuwider ist, so müssen wir bavon wahrhaftige Bericht und Warung thun.<sup>4</sup>

Also bie Wittenberger und unter ihnen derjenige, welcher am 28. April ben berühmten Brief an Carlowis geschrieben hatte.

Am 1. Juli 1548 trat ber sächsische Landtag in Meißen zusammen. Die hier versammelten Theologen verfaßten abermals ein sehr ausführ= liches Gutachten über das Interim — das fünfte. Dasselbe erklärt sich in heftiger Weise gegen die meisten Concessionen. Der Artikel ,von der Kirchengewalt und verselbigen Diener' wird der "hässigiste" genannt.

Man war also endlich so weit gekommen, einzusehen, worauf es eigentlich ankam.

Die Herstellung der Jurisdiction der Bischöfe erklärt das Gutachten für höchst bebenklich 2.

Bemerkenswerth ift, daß die Stände in ihrer dem Kurfürsten im Juli überreichten Antwort die Erklärung wiederholen, sie wollten in der katholischen Kirche bleiden; sie bitten ferner um ein freies christliches Concil<sup>3</sup>.

Das waren allerbings bie alten, unzählige Mal wiederholten Schlagworte.

In einer Hinsicht sind sie jedoch sehr bedeutsam: sie zeigen, daß man noch immer an eine völlige Trennung nicht dachte, oder dieß wenigstens nicht auszusprechen wagte.

Der Kurfürst zeigte sich mit bem Resultat bes Meißener Landtags keineswegs zufrieden.

Gleichzeitig wurde Moritz von dem Kaiser in ernstem Tone an seine zu Augsburg gegebenen Bersprechungen erinnert: er solle andern Ständen, welche ihre Augen auf ihn gerichtet hätten, mit gutem Beispiele voranleuchten und den Unruhestifter aus seinem Lande entfernen.

Mit ben letzten Worten war Melauchthon gemeint, gegen ben ber Kaiser auf das Höchste aufgebracht war, weil sein Gutachten gegen das Interim in Magdeburg im Druck erschienen war<sup>4</sup>.

Um ben Born bes Raifers zu beschwichtigen, entschloß sich Kurfürst

<sup>3</sup> C. R. VII, 65-69.

<sup>4</sup> Es war dieß ohne Wissen Melanchthons durch den Fanatiker Flacius Illyricus geschehen, der sich in Besitz des Gutachtens zu seinen gewußt hatte. "Auf der Säch= sischen Theologen Rathschlag vom Interim" antwortete mit "Entschiedenheit und gewandter Interpretation" besselben Julius Bflug; vgl. A. Jansen in den Neuen Mitth. X, 2. S. 88 ff. Am 31. Aug. forderte Karl V. Moritz auf, Melanchthon aus dem Lande zu weisen. Der Kursürst antwortete hieraus erst zwei Monate später und zwar ablehnend. C. R. VII, 127 sq.; Langenn II, 313 f.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VI, 924-942.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VII, 12-45. (Judicium V de libro Interim. Juli 6.)

Moritz, die Bischöfe von Meißen und Naumburg zu den Verhandlungen über das Interim zuzuziehen.

Im Geheimen hegte Morit bie Hoffnung, bie genannten Bischöfe würden bezüglich ber Zugeständnisse im Interim Schwierigkeiten machen. Er gebachte hierburch bie Sache in bie Länge zu ziehen und ben Kaiser über bie Nichtannahme bes Interim zu beruhigen, benn Pflug stand bei Karl V. in größter Gunst.

Am 23. August wurde ber Convent in Pegau eröffnet. Die protestantischen Theologen schränkten hier ihre Anstände über das, was nicht zu ben Abiaphoris gehörte, auf vier Punkte ein: Rechtsertigung, Buße, Messe und Heiligenverehrung. Ueber die Rechtsertigungslehre selbst stellten sie eine vermittelnde Formel auf <sup>1</sup>. Ein weiteres Resultat hatte ber Convent nicht.

Melanchthon überreichte am 23. August ein Bedenken. Dasselbe zeigt beutlich, baß er um bie geheime Absicht bes Rurfürsten mußte. "So man bebacht ift,' fcreibt er, ,bas Interim nicht ftrats abzuschlagen, fo mare eine Antwort alfo zu ftellen: Unfer anabigiter Serr hatte Unterrebe mit ben Bischoffen biefer Lande gehabt, als bie geneigt maren, Einig= feit zu fördern. Darauf hatten fich bie Bischoffe allo vernehmen laffen, wie sie selbst ihre Raif. Mai, berichten murben, und solches zu Erhaltung bes bischofflichen Amts und zu Einigkeit nützlich bedächten; nämlich daß fie die Ordination und ihre Jurisdiction haben und behalten follen, welches beibe bie fürnehmlichen bischofflichen Memter find. Und follten bie Rirchen in rechter christlicher Lehr, wie bieselben in biesen Landen bis anher von gottesfürchtigen und verständigen Bredigern vielmal erklaret. und wie bie Bischoffe berichten, bag folcher Berftand im Interim fein foll, bleiben lassen. Sollten auch bie Messe in allen Sonntagen, Feiertagen und etlichen mehr Tagen in der Woche in aller gebührlichen Reverenz mit gewöhnlichen Sängen, Ornat und Communicanten, bie zuvor gebeichtet, und mie fie bis anher gehalten (ferner halten laffen), mie boch offentlich ift, bag die Messe ein offentlich Wert sein soll, und viel hundert Jahr in ber Rirchen also gehalten ift, und in Ceremonien ber Deffe in unsern Rirchen keine merkliche Ungleichheit ift ober andre Beise benn vor bieser Zeit gewesen, und sonst in der römischen Kirchen ohne diese ehrliche alte Beise, daß etliche viel Personen in großer Reverenz mit communiciren, und zugleich Gott anrufen und banken.

"Es wollen auch bie Bischoffe fampt ben vornehmften Paftoren, fo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Preger I, 52. Eine Schmählchrift von Lauterwahr' (Flacius) richtete eine Reihe giftiger Anklagen gegen die Begauer Verhandlungen und namentlich gegen Pflug. Kurfürst Morit vertheidigte letzteren durch ein eigenes Zeugniß. Näheres theilt A. Jansen a. a. O. S. 94 f. mit.

in andern Mittel=Ceremonien was zu bessern nutz sein würde, Rath haben, wie basselbige mit eintrechtigem Rath anzurichten.

"Weil benn die Bischoffe selbst biesen Weg zur Einigkeit nütlich und leiblich achteten, und unseres Verstandes dieses dem Interim gemäß sei, so bitten wir unterthäniglich, Kais. Maj. wollt ihr gnädiglich, aus Kaiserlicher christlicher Gütigkeit, zu Verhütung großer Verstorung in unsern Kirchen, diesen Gehorsam gefallen lassen. <sup>4</sup>

Für ben Fall, daß die Bischöfe sich noch nicht einlassen wollten und man das Interim nicht stracks abschlagen wollte, machte ber gelehrte Pro= fessor folgenden merkwürdigen Vorschlag.

"Man thue Erzählung,' sagt er, "wie es in biesen Landen mit Lehr und Cermonien gehalten wird. So sei auch seine Curf. Gnade also bericht, daß der Verstand im Interim vom Artikel justificationis ein= trächtig sei mit diesen Kirchen. Dazu wolle ihr Churf. In. andere mehr Ordnung, die zu göttlicher und guter Jucht dienstlich seine des ge= stellten Interims also annehmen, und sich besleißigen, mit den Bischofflen dieser Lande diese Sach dahin zu arbeiten, daß sie ihr bischofflich Amt zu Erhaltung rechter Lehre und rechtes Gottesdienstes, auch ihre Jurisdiction zu guter christlicher Jucht brauchen und erhalten wollen. Dieweil wir den dies dem Interim gemäß achten, bitten wir, Kais. Maj. wollt ihr gnädigst diesen Gehorsam gefallen lassen.<sup>2</sup>

Also schrieb Melanchthon, berselbe Melanchthon, ber im Geheimen allenthalben gegen das Interim, ,bie Augsburger Sphinr', wie er dieses Neichsgesetzt zu nennen beliebte, hetzte, und jeden Widerstand gegen die kaiserliche Ordnung schurte, der wiederholt erklärte, der Tod werde ihm leichter sein als die Billigung des Interim<sup>3</sup>.

Witzel hatte in der That so Unrecht nicht, wenn er meinte, Melanchthon sei schwankender als ein Rohr. Früher sei er vor Angst fast gestorben, jetzt habe er auf einmal Muth bekommen, weil der Kurfürst ihn beschütze <sup>4</sup>.

Witte October fand auf dem Torgauer Landtage eine abermalige Berathung über das Interim ftatt, bei welcher die beiden Carlowize, Fachs, Comerstadt, Miltitz und andere kurfürstliche Edelleute, Räthe und Theologen anwesend waren. Auch diese Versammlung blied ohne Resultat <sup>5</sup>.

Der am 16. November zu Kloster=Celle eröffnete Convent brachte jedoch endlich die Sache weiter. Es fanden sich hier außer den kurfürst=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VII, 116. <sup>2</sup> C. R. VII, 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. 3. B. C. R. VII, 74. (18. Juli) 136. (an Georg von Anhalt 9. Sept.) und öfter.

<sup>\*</sup> Epist. ad Pflugium (ed. Müller 1802) p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Melanchthon kehrte von biefer Bersammlung sehr bedrückt zurück; vgl. seinen Brief an Georg von Anhalt. C. R. VII, 185 sq.

lichen Räthen, ben Superintendenten von Freiberg und Pirna auch Melanchthon, Bugenhagen, Major und Camerar ein.

Die Theologen machten neue Schwierigkeiten. Namentlich Melanch= thon glaubte an die von den katholischen Ständen gegen die Protestanten ausgeübten Berfolgungen erinnern zu müssen <sup>4</sup>.

Die Räthe bes Rurfürsten hielten ihnen hierauf bie Folgen ihrer Unnachgiebigkeit vor; sie würden auf diese Weise nur ,ein Aergeres ver= ursachen, nämlich daß die Religion sehrer denn hievor versolgt oder in diesen Landen verhindert, die Prediger und Kirchendiener uns abgedrungen, die Klostergüter, davon Schulen und die Diener des Worts unterhalten, entzogen und entwendet, oder daß das Land sonst in Noth, Krieg und Beschwerung geführet<sup>2</sup>.

Diese Borstellungen machten Eindruck. Die Theologen gaben jest wenigstens so viel nach, daß am 19. November das Cellenser In= terim zu Stande kam<sup>3</sup>.

Bezüglich ber Rechtfertigungslehre hieß es in bemselben, ,baß wir burch bas Verdienst, Leiden und Sterben unsers Seligmachers und Erlösers, des Herrn Jesu Christi, aus lauter Enaden ohne allen unsern Verdienst, lauter umsonst, gerechtsertigt werden, einen gnädigen Gott, Bergebung der Sünden und die Seligkeit erlangen, und uns geschenkt werde, und daß wir auch solches bei keiner andern Creaturen, weder im Hummel noch auf Erden, suchen und finden können, denn allein in den Wunden und Blut unsers Herrn Jesu Christi, wenn wirs glauben. Und ein solcher Glaube bricht heraus, und wirktet durch die Liebe gute Werdt gegen Gott und dem Rächsten'.

Letzteres war bie Concession an die Katholiken. Allein sie war wieder auf Schrauben gestellt: sie war nur ein leeres Anhängsel.

Was die Abiaphora betrifft, so bestimmt das Cellenser Interim, daß man in diesen Mittelbingen halten soll, was die alten christlichen Lehrer gehalten und bei dem andern Theil noch im Brauch blieben ist.

Ein bebeutendes Zugeständniß scheint auf den ersten Blick ber Artikel von den Kirchendienern zu enthalten. "Dem obersten und andern Bischoffen, die ihr bischofflich Ampt nach göttlichem Befehl- ausrichten und basselbige zu Erbauung und nicht zu Zerstörung gebrauchen, sollen unterworfen und gehorsam sein alle andern Kirchendiener."

Die Reftriction, daß Papst und Bischöfe ihr Amt nur nach göttlichem Beschl ausrichten sollten, hob jedoch das Zugeständniß der Anerkennung sofort wieder auf <sup>4</sup>.

<sup>1</sup> C. R. VII, 232. <sup>2</sup> C. R. VII, 208. (Cons. ad Theol. 17. Nov.)

- <sup>3</sup> Interim Cellense. C. R. VII, 215-221.
- 4 Schmidt, Melanchthon S. 509.

Wirklich nachgiebig zeigte man sich bagegen bezüglich ber Ceremonien. "Die Messe, also bestimmt es bas Cellenser Interim, foll hinfürder in biesen Landen gehalten werben mit Läuten, Lichten, Gefäßen, Gefängen, Rleidungen und Ceremonien. Die Briefter und Ministranten follen an Orten, ba ber Verson genug sind, in ihren gewöhnlichen Rirchenkleidern und Ornaten ehrlich vor ben Altar geben, anfänglich bas Confiteor sprechen; und bag man singet den introitum, bas Kyrie eleison, bas Gloria in excelsis Deo und Et in terra etc., Dominus vobiscum, die Collecta, bie Epistel und bie jett angezogenen alles lateinisch. Und wenn bie Epistel zu Latein gesungen, alsbann foll sie auch bem Bolt beutsch vorgelefen werden: bas Graduale, bas Halleluia, ber Sequenz ober ein Tractus (Cantus) nach Gelegenheit ber Zeit und Kefte. Das Evangelium lateinisch gesungen, und bem Bolt beutsch porgelesen. Das Credo in unum Deum und das Patrem vermöge des Symboli ganz, wie es in Stiften bräuchlich. In Pfarren, ba nicht Stift sein, mag man bas Graduale, bie alten beutschen Lieder singen; zu Weihnachten: Gin Rinde= lein jo löbelich. Bu Oftern: Chrift ift erstanden. Bu Pfingsten; nun bitten mir ben beiligen Geift etc. Und für bas Patrem: Wir glauben all an einen Gott etc. Die Brediat des Evangelii. Das Dominus vobiscum. Oremus. Offertorium. Praefatio. Sanctus. Consecratio. Pater noster deutsch. Agnus Dei. Communio und Reichung des Sakraments. Communicatio ober Niekung. Collecta. Benedictio.'1

Auch die "Bilder und Gemälde bes Leidens Christi und ber Hei= ligen", die canonischen Gesänge sowie die meisten Feiertage sollten bei= behalten werden.

Andere wichtige Punkte, wie die Priefterehe, die Communion unter beiden Gestalten, die Anrufung der Heiligen waren dagegen mit Still= schweigen übergangen.

Bevor bas Cellenser Interim dem sächsischen Landtage vorgelegt wurde, kamen Kurfürst Moritz und Joachim von Brandenburg in Jüter= bogk zusammen, um über ein gemeinsames Verhalten in Bezug auf das Interim zu berathen.

Es entspann sich hier ein heftiger Streit zwischen Agricola und Melanchthon, ber ben Meßkanon und die Privatmessen nicht annehmen wollte <sup>2</sup>.

Die beiden Fürsten bestimmten, man solle biese Differenz für jetzt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VII, 219 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Refutatio et explicatio Sophismatum recentiorúm, quibus privatarum Missarum et Canonis blasphemiae idolatricae pinguntur. Scripta a Philippo Melanchthone in Conventu Juterbocensi. C. R. VII, 235-247.

auf sich beruhen lassen. Am 17. December kamen sie, ohne bie Theoslogen weiter zu befragen, überein, das Cellenser Interim als Norm ihrer Kirchenordnung anzunehmen und "sich beibe zu besteißigen, bieselbigen Artikel in rechtem christlichen Berstand bei ihren Unterthanen mit ihrer Bewilligung ins Werk zu bringen'<sup>1</sup>.

Also bie beiden Fürsten, welche bei Abschaffung bes alten Kirchen= thums ihre Unterthanen auch nicht im Geringsten um ihre Bewilligung gefragt hatten.

Rurfürst Moritz berief seine Landstände auf den 21. December nach Leipzig und legte ihnen das später sogenannte Leipziger Interim vor?.

Dasselbe war auf Grundlage ber in Begau und Celle vorgelegten Formeln verfaßt. Es hatte seine letzte Gestalt nicht von den Theologen, sondern von den kurfürstlichen Räthen empfangen. Bezüglich der wichtigsten Punkte, namentlich bezüglich der Jurisdiction des Papstes und der Bischöfe ftimmte es mit dem Cellenser Interim überein.

Einzelne Abschnitte waren sehr allgemein, so z. B. ber von ber Gewalt und Antorität ber Kirche: "Was die wahre christliche Kirche, die im heiligen Geist versammlet, in Glaubenssachen erkennet, ordnet und lehret, das soll man auch lehren und predigen, wie sie denn wider die hl. Schrift nichts ordnen soll noch kann."

Belches biefe mahre christliche Kirche sei, mar nicht gesagt.

Ueber die Ceremonien, den Ritus der Messe waren die Bestimmungen des Cellenser Interim wiederholt.

In ber Hauptsache liefen bie Zugeständnisse bes Leipziger Interim auf vier Punkte hinaus: Annahme der Confirmation, Gestattung der letzten Delung, Anordnung einiger Feiertage und Haltung der gebotenen Fasttage. Der ganze übrige Inhalt enthielt mehr Schein als Wirklichkeit<sup>3</sup>.

Am Schluß hieß es, offenbar mit Beziehung auf die Punkte aus dem kaiserlichen Interim, die man hier mit Stillschweigen überging: "In andern Artikeln sind wir erbötig, uns berselben in der Schrift und alten Lehrern auch fleißig zu ersehen, und unsern Freunden und gnädigen Herrn, den Bischoffen unser Bedenken anzuzeigen, und uns mit ihren Liebben und Fürstlichen Gnaden darinnen freundlich und unterthäniglich zu unter= reden und chriftlich zu vergleichen."

Gegen diese Ordnung des Kurfürsten erhob sich sofort eine lebhafte Opposition unter den Ständen. Die Abgeordneten der Städte wider= sprachen der Einführung der letzten Oelung und des Frohnleichnams=

406

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VII, 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Interim Lipsiense. C. R. VII, 258-264. Bied S. 361-386.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> R. N. Menzel III, 324.

festes<sup>1</sup>. Die Ritterschaft erhob insbesondere Einwendungen gegen ben . Urtikel von ber bischöflichen Jurisdiction<sup>2</sup>.

Bemerkenswerth ist, daß sich schon die Macht der Gewöhnung zeigte; bie Ritter und die Städte beriefen sich in ihrer Eingabe vom 28. De= cember darauf, daß , das Volk dieser jetzigen Kirchenordnung nun viel Jahr gewohnt sei' <sup>3</sup>.

Die Grafen des sächsischen Landes zeigten sich der neuen Ordnung am meisten geneigt. Man sieht ihrem Gutachten an, daß sie eventuell auch noch mehr bewilligt hätten, als was verlangt wurde <sup>4</sup>.

Endlich ging ber Wille des Kurfürsten durch. Der Landtag nahm seinen Vorschlag an. Flacius Illyricus, der den Leipziger Beschluß schon vor der officiellen Verfündigung zu Magdeburg brucken ließ, gab ihm zuerst zum Spott den Namen "Leipziger Interim".

Der Kurfürst befahl hierauf seinen Theologen, die Agende zu ändern und eine neue, dem Leipziger Beschluß entsprechende Kirchenordnung zu verfassen. Dieselbe wurde zu Anfang des Jahres 1549 zu Torgau von Melanchthon, Bugenhagen, Major, Pfeffinger, Forster und dem Fürsten Georg von Anhalt unter Zugrundelegung der Kirchenordnung von Herzog Heinrich aus dem Jahre 1539 abgefaßt.

Am 13. April wurde biese Kirchenordnung zu Torgau ber Ritter= schaft vorgelegt, aber nicht genehmigt.

Es tam hier in Torgau zu einer heftigen Scene. Ein Prediger trat nämlich auf und beschuldigte Melanchthon und seine Genossen, sie wollten das Papstthum wieder aufrichten. Die Theologen vertheidigten sich gegen diesen Borwurf in einem eigenen Schreiben. Am Schlusse besselben sagten sie: "daß aber die Päpstlichen aus unstrer selbst Uneinigkeit gestärkt und troziger worden sind, davon wäre viel zu klagen, und sind Ursach solche Leut, die von unnöttigen Sachen mehr von nöttigen Sachen streiten. Es sollen billig die ungestümen Leut bedenken, daß wir auch Gliedmaß dieser Kirchen sind, und rechte Lehre lieben, und barum vielleicht mehr denn sie leiden und sollten uns nicht so grausam lästern als wären wir abgöttisch etc. Und ist dieses ein neues Papstthum, daß solche ungestüme Leut alle andre zu ihrer Weis dringen wollen, und wer ihnen nicht solget, benselbigen also greulich verdammen.<sup>65</sup>

Die neue Agende wurde am 1. Mai zu Grimma von allen Theo= logen augenommen <sup>6</sup>.

Die Agende selbst enthält zwar eine Reihe von Concessionen an die Ratholiken, allein die fundamentalen Gegensätze ber protestantischen Lehre

- <sup>1</sup> C. R. VII, 264 sq. <sup>2</sup> C. R. VII, 266 sq. <sup>3</sup> C. R. VII, 272.
- <sup>4</sup> Comites ad Electorem, 28. December. C. R. VII, 272 sq.
- <sup>5</sup> C. R. VII, 366. <sup>6</sup> C. R. VII, 390.

waren durch den leicht durchsichtigen Schleier der allgemeinen und weiten Fassung der wichtigsten Abschnitte nur dürftig verhüllt. Ein solches. Machwerk konnte Riemand befriedigen.

Wohl aus biefem Grunde wurde die Agende weber eingeführt noch überhaupt gebruckt: ängstlich wurde sie im kurfürstlichen Archiv aufbewahrt, aus welchem sie erst in neuester Zeit bekannt gemacht worden ist <sup>1</sup>.

Am 4. Juli erließ ber Kurfürst ein eigenes Ebict, in welchem er sich gegen ben Verbacht, daß er das Volk von Gottes Wort abbringen wolle, verwahrte. Er verlangte jetzt nur die Beobachtung ber in Leipzig angenommenen Ceremonien und Feiertage, den hochwichtigen Artikel vom Papste und ben Bischöfen ließ er weg. Nach bem bem Ebicte beigefügten Auszuge aus den Leipziger Beschlüssen sollten die sächsischen Geistlichen fortan den Cultus einrichten. Die Anhänger bes Flacius Illyricus nannten diesen Auszug das kleine Leipziger Interim<sup>2</sup>.

So geschah es, daß mährend sich anderwärts die Oberhäupter ber protestantischen Geistlichkeit zum energischen Widerstand gegen das Interim entschlossen, das Geburtsland des neuen Kirchenthums, die Mutteruniversität, von der die Anhänger der neuen Meinungen ausgegangen, ja der berühmteste protestantische Lehrer und Wortführer selbst sich ber religiösen Verordnung des Kaisers allerdings zwar nicht unterwarf, aber doch näher anschloß, als die meisten seiner Anhänger für möglich gehalten hätten <sup>3</sup>.

Unter ben protestantischen Eiferern erhob sich jest ein wahrer Sturm ber Entrüstung gegen das Leipziger Interim und speciell gegen Melanchthon.

An ber Spipe bieser Eiserer stand Flacius Illyricus. Da er in Sachsen nicht gegen das Interim schreiben durfte, begab er sich nach Magdeburg und bann nach Hamburg. Weil indessen auch in der letzteren Stadt der Druck nicht frei war, kehrte er wieder nach Magdeburg zurück. Von hier aus schrieb er theils anonym, theils unter erdichtetem Namen eine Reihe überaus heftiger Schriften gegen die neue Ordnung<sup>4</sup>. Fast in allen wurde Melanchthon in schonungslosester Weise angegriffen.

Melanchthon schwieg eine Zeit lang auf alle diese Angriffe. Nur in vertrauten Briefen sprach er sich aus. "Dieser flavische Flüchtling (Flacius), schwieb er Mitte August 1549, "hat von unserer Universität

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Agende, wie es in des Churfürsten zu Sachsen Landen in den Kirchen gehalten wirdt. Ein Beitrag zur Geschichte des Interim von Dr. E. Friedberg. Halle 1869. Bgl. dazu die Bemerkungen von Druffel III, 140 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VII, 424-428. <sup>3</sup> Rante V, 84 f.

<sup>\*</sup> Preger, Flacius I, 73 ff. 82 ff.

und von mir zahlreiche Wohlthaten genossen; aber wir haben eine Schlange an unserem Busen genährt. Er verdiente, daß man auf seine Stirne die Worte schriebe, mit welchen der König von Macedonien einen Solbaten brandmarken ließ: undankbarer Gast.<sup>4</sup>

Erst als Flacius mit neuen Anklagen in einer besonderen Schrift auf das Heftigste gegen Melanchthon auftrat, entschloß sich dieser, zu antworten.

Er that es in feiner gewohnten ruhigen, bescheidenen Beise. Er erklärte, bak er sich stets zu ber Lehre, wie sie in seinen Loci und ber Augsburger Confession enthalten fei, betennen werbe; bieje Lehre werbe unverfälicht zu Wittenberg und in ben fachfischen Rirchen verfündigt; in ben Gebräuchen sei allerbings Einiges verändert worben, und er hatte gewünscht, es wäre nicht geschehen; aber mit gutem Gemissen habe er gerathen, es zu tragen, auf bag bie Gemeinden nicht zerftört murben. Du faaft, man folle lieber bie Kirchen verlassen und ben Fürften mit Aufruhr broben, als fich in bie Abiaphora zu schicken; mit einem folchen Bahrlich, mir tragen viel Rath will ich mich nie belasten. Schwereres als ben Chorrod! Dir muffen ben haß ber Mächtigen bulben, ben Berbacht bes Boltes, bie Abnei= gung alter Freunde, bie Zwietracht unter ben Lehrern, Schmähungen und Berleumdungen aller Art. Sollen wir nun folcher Uebel willen unsern Stanbort nicht verlassen, um wie viel weniger einer Rleinigkeit willen, wie das weiße Chorhemd, das der Frömmigkeit nichts schabet. Die Noth biefer Zeiten scheint mir zu erfordern, daß mir bie betrübten Gemüther tröften und aufrichten, daß die mahre Lehre von ben nothwendigen Dingen ben Nachkommen überliefert werbe, daß bie Schulen erhalten werden, welche bie Pflanzstätten aller auten Renntnisse find. Es ift falich, wenn man behauptet, ich habe gerathen, man folle fich fugen, wenn auch alle alten Mikbräuche wieder eingeführt würden; fo was habe ich nie gefagt. 3ch will bich nicht angreifen, laß uns in Frieden unfern Schmerz tragen und suche nicht neuen und heftigeren Streit zu entzünden. Man tann über den Chorrock verschiedener Ansicht sein, ohne barüber bas Gebot ber Liebe zu vergessen. Bestreben wir uns vielmehr mit vereinten Kräften, Die nothwendige Lehre zu vertheidigen; von Außen broht uns ichon Rampf genug, barum wäre es für bie Rirche beffer, wenn wir uns gegenseitig bulbeten. Mein Troft ift, bag ber herr feine Semeinde ichuten, bag er bei ihr bleiben wird bis an's Ende ber Welt, und daß in biesem Lande das Epangelium rein gepredigt, alle Artikel bes Glaubens und ber Gebrauch ber Sacramente unverfälscht gehalten werden.' 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VII, 449. <sup>2</sup> C. R. VII, 477.

Die Wuth bes Flacius wurde burch biefe milden, gemäßigten Worte nicht beschwichtigt. Nur noch heftiger trat er gegen den unglücklichen Wittenberger Professor auf <sup>1</sup>.

Die Lage Melanchthons war in der That bedauernswerth. Die Zugeständnisse, welche er bezüglich der bischöflichen Gewalt und der Ceremonien gemacht, waren dieselben, für die er seit Jahren gesprochen.

Die protestantischen Eiferer aber schienen bieg Alles vergessen zu haben: sie beschulbigten ihn, er sei von Pflug burch Gelb bestochen worben, in die Unterdrückung der Kirche zu willigen.

Der Zustand Melanchthons erscheint noch unglückseliger, wenn wir sehen, wie der schwache Mann von inneren Widersprüchen geplagt wird. Jeder Widerstand gegen das Interim war seinem Herzen eine Wohlthat. Den noch Unbedrängten wünschte er Glück zu ihrer Freiheit, und doch rieth er Anderen, sich dem Interim zu unterwerfen. Ein unendlicher Rummer und Gram beugte den schwankenden Mann tief nieder. Es sinden sich Stellen in seinen Briesen, wo er vor Thränen nicht weiter konnte. "Könnten sie, die jetzt ohne Rückhalt und Schonung über Maz gister Philipp herfallen,' schreidt einer steunde, "ihn selder sehen, wie er der Sorge und Arbeit schier unterliegt, Bedauern und Mitleid statt Haß würde er ihnen erwecken."<sup>2</sup>

Von Wittenberg aus geschah indessen kein Schritt zur Einführung bes Leipziger Interims. Die ganze neue Ordnung blieb auf dem Papier.

Kurfürst Morit sselbst that nur sehr wenig für Einführung berselben: die neue Agende ließ er nie veröffentlichen. Der weiße Chorrock war sozusagen das Einzige, worauf er brang, und auch das nicht ernstlich. Zwar wurden einige allzu laut protestirende Prediger bestraft, allein den Widerstand der ruhigeren ließ er unbehelligt. Georg Major konnte an Herzog Albrecht von Preußen berichten: "In Meißen haben Einige den Chorrock wieder angezogen, welcher doch den Geistlichen zu Oresden, selbst im Hoflager so frei steht, daß, wenn sie ihn schon zu Zeiten völlig vergessen, sie deshalb unangesochten bleiben; es wird weder Nothwendigkeit noch Verdienst gemacht."

In zahlreichen Briefen bezeugten Melanchthon und feine Collegen, daß es in Sachfen "wie vor zwanzig Jahren in der Kirche ge halten und von Riemand an eine Nenderung gedacht würde".

Alles, was Moritz gethan, hatte er nur zum Schein gethan: er wollte nur ben Kaiser beschwichtigen, wahrscheinlich bachte er schon baran, ihn zu hintergehen <sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Preger I, 86 ff. <sup>2</sup> H. Rossel a. a. D. S. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schmidt, Melanchthon S. 529 f.; hier bie weiteren Citate. Bgl. auch Langenn II, 406.

Ebenso wenig wie in Sachsen wurden im Branbenburgischen ernste Maßregeln zur Einführung ber neuen Ordnung ergriffen.

Ehe Joachim II. in seinen Landen Schritte zur Einführung des In= terim that, wollte der "gewissenhafte Fürst" <sup>1</sup> die Meinung seiner Geist= lichen erforschen. Er berief sie nach Berlin. Wie nicht anders zu er= warten war, erklärte sich die Mehrzahl gegen das Interim <sup>2</sup>.

Allso handelte berselbe Joachim, der, von feinem Bater eiblich zur Aufrechterhaltung der katholischen Religion verpflichtet, vor zehn Jahren das neue Kirchenthum in seinen Landen eingeführt hatte, ohne die katho= lischen Geistlichen seines Landes viel zu fragen.

Auch für bie Einführung bes burch bie Jüterbogker Uebereinkunft gemilberten Interim zeigte Joachim II. keinen sonderlichen Gifer.

Vor zehn Jahren hatten die dem neuen Kirchenthum widerstrebenden Geistlichen das Land verlassen müssen: jetzt verfuhr Joachim mit den= jenigen Predigern, welche die Annahme des Interim verweigerten, glimpf= lich; er würde wahrscheinlich sofort das ganze Interim aufgegeben haben, wenn er nicht des Kaisers Macht und Waffenglück gefürchtet hätte <sup>3</sup>.

Der Kaiser selbst ließ es an Entschiedenheit zur Durchführung ber neuen Ordnung nicht fehlen; namentlich gegen die Städte ging er energisch vor.

Als die protestantischen Prediger in Ulm Schwierigkeiten machten, das Interim zur Ausführung zu bringen, ließ Karl V. die Widerstre= benden in Ketten legen und fortführen <sup>4</sup>.

Die Stadt Konstanz, die sich nach dem Schmalkalbischen Kriege mit bem Kaiser nicht ausgesöhnt hatte, hatte ein härteres Schicksal. Die Berhandlungen betreffs einer Aussöhnung waren von ihren Gesandten auf bem Augsburger Reichstage schon im April begonnen, aber am 5. August abgebrochen worben. Schon am 6. August 1548 wurde der Achtsbrief gegen die Stadt Konstanz am Nathhause zu Augsburg angeschlagen. Der Kaiser trug die Bollziehung berselben seinem Bruder Ferdinand auf. Als die Hilferuse der Konstanzer von den Eidgenossen nicht beachtet wurden, erhielt die Partei, welche auf Nachgiebigkeit gegen den Kaiser brang, das Uebergewicht. Die Stadt nahm das Interim an und faßte ben Beschluß,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spieker, Beiträge zur Geschichte bes Augsburger Interims (mit Benützung bes Berl. Archivs) in Niedners Ztschr. f. hift. Theol. Bb. 21 (1851) S. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leutinger, de marchia Brandeburgensi commentarii (Witebergae 1559) p. 136. Druffel III, 131 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Spieker a. a. D. S. 369 ff.; A. Müller, Geschichte ber Reformation in ber Mark Branbenburg (Berlin 1839) S. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Unter ben Berhafteten war Frecht, ben man beschulbigte, burch feinen Eine fluß bie Betheiligung Ulms am Schmalkalbischen Krieg bewirkt zu haben. Keim, Reformationsgeschichte ber Reichsstabt Ulm S. 402. Druffel III, 128 f.

sich dem beständigen Schutz und der Oberherrschaft des Hauses Desterreich zu unterwerfen. Am 15. October wurde Konstanz von den Truppen Ferdinands besetzt und der Eid der Treue gesorbert. Die Stadt mußte dabei auch geloben, allen Verordnungen, die der König oder dessen Statthalter in Religionssachen erlassen würde, ohne Weigerung zu gehorchen. Rurz darauf wurde der katholische Gottesdienst wieder eingesührt; auch der Bischof von Konstanz kehrte später zurück<sup>1</sup>.

Dieß Beispiel wirkte bermaßen, daß die Reichsstadt Lindau, welche kurz zuvor , das Interim klar und mit ausgedruckter Antwort abgeschlagen' hatte, dasselbe nun ohne Weiteres einführte <sup>2</sup>.

Auch Regensburg, Frankfurt und Straßburg erklärten nach längeren Berhandlungen, die kaiserliche Orbnung annehmen zu wollen.

Sehr energisch war die Erklärung, welche ber kaiserliche Bicekanzler Hafe dem Frankfurter Abgeordneten Dr. Conrad Humbracht gab: ,er solle nicht benken, das die Kay. Mt. etwas werd nachlassen an dem das Jr Mt. ainmal haimgestellt' sei. Als Dr. Humbracht hierauf erwiederte, was mein hern mit gutter conscients unn gewissen thun können, da werz bein sie sich in allem gehorsamlich erzaigen, ' entgegnete der Vicekanzler: "Was Conscients! Ihr habt Conscientzen wie Barfüsser=Ermel. Diese gewissen mogen gant closter verschlinden, so mocht ir auch woll annemmen, was die Kay. Mt. geordnet hat.'

Im weiteren Berlaufe bieser merkwürdigen Unterredung erklärte Hase, ,das ist des Kaisers maynung, das er wil das Interim gehalten haben und solt er noch ein kunigreich daruber verkriegen.

Humbracht stellte hierauf bem Vicekanzler vor, ,die subita mutatio sei so geserlich; wir sollen ain ding verlassen, barin unser vil sint geboren und ufferzogen, haben dasselbig gelernt und kein anders, aber das Interim wissen wir nit, was es sei, wie kan es doch on verlezung viler frommer gewissen zugehen. Habt ir kunnen lassen mas vil hunbert Jar geweret, so last auch was nur 24 Jar gewert und lernt basselbig alt widder. Mit , bewegten gemüt sagte Hate "Man sollt Euch leut schicken, die es Euch woll lernen, Ir solt noch Spanisch lernen."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholtz VI, 265 f. — Religionsänderung in der Stadt Konstanz von 1520—1551 (nach Konstanzer Archivalien) in den Hilt.=polit. Bl. Bb. 67 S. 655 f. 659 ff. <sup>3</sup> Druffel III, 114 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> \* Brief bes Dr. Conrad Humbracht dd. Augsburg 1548, 27. Juni in F. R. T. A. 60, 148 b—154 (abgebruckt von Ranke VI, 469 ff.; an einer andern Stelle feiner beutschen Geschichte (V, 60) gibt Ranke irrthümlich an, ber Brief Humbrachts befinde sich in ber Sammlung kalferlicher Briefe im Frankf. Archiv.

Der Kaiser ließ es an Energie zur Durchführung bes Interim wahrlich nirgends fehlen.

Die im kaiserlichen Archiv aufbewahrten Correspondenzen zeigen beutlich, daß Karl V. überall bemüht war, die geiftlichen und weltlichen Stände zur Einführung des Interim an Stelle des Protestantismus aufzumuntern und daß er hierbei auch Drohungen nicht sparte <sup>1</sup>.

Allein die protestantischen Fürsten und Stadtmagistrate suchten durch alle möglichen Einwendungen, Ausstlüchte und Vorbehalte die neue Ord= nung illusorisch zu machen. Als Kern ihres thatsächlichen Verhaltens tritt bei fast allen das Bestreben hervor, sich mit den Forderungen des Interim einstweilen so abzusinden, daß der Jorn des Kaisers nicht heraus= aefordert werde.

Trotz ber allgemeinen Versicherungen über die Bereitwilligkeit, das Interim anzunehmen, ift eine ernste Ausführung der kaijerlichen Bestimmungen nur von den wenigsten protestantischen Ständen auch nur versucht worben.

Wo man sich ben äußeren Vorschriften fügte, blieb die Predigt protestantisch. So z. B. in Straßburg. Wie es bei solchen Vorbehalten um die Durchführung des Interim stand, erhellt beutlich aus einem Berichte bes Straßburger Bischofs Erasmus an den Kaiser.

Das Interim, schrieb Bijchof Grasmus am 14. September 1551, wird, außer im Stift, bem Münster jung und alt. St. Beter in ber Stadt von Rath und Bürgerschaft, auch auf bem Lande in deren Gebiet nicht gehalten. Die Prädikanten begen täglich gegen bie Briefterschaft, greifen bie Declaration beftig an. Trot aller Erinnerung hat ber Rath bas Predigerkloster noch inne. Das Schisma nimmt zu, die Raths= personen, mit wenigen Ausnahmen, enthalten sich ber tatholischen Rirchen und bemonstriren gegen bas Interim. Des Raths Bräbitanten lassen öfter keine katholischen Taufpathen zu, sollen auch bie, welche sich von Ratholiken als Taufpathen brauchen lassen, bei hochzeiten nicht bestätigen, benselben bas Nachtmal. Begräbnik verweigern. Den Katholiten werden bie Almosen entzogen, bie Hebammen wollen bie Kinder nicht tatholisch getauft sehen. Die Ratholischen von ber Bürgerschaft haben alles Un= angenehme zu gewarten. Mancherlei Muthwillen findet teine Uhndung, ber Prediger im Dom mußte mehrfach die Predigt abbrechen. Die Fest= tage werben nicht gehalten, nur etliche Bußtage wie sie feit 1546 üblich. Die Kabrik bes Stifts ist in bes Raths hand. St. Thomas ist auch noch in des Raths Hand, ohne Gefahr wird sonft in ber Stadt nirgends bie Religion gehalten, weder in Manns= noch Frauenklöfter, bie sonft zur Aufnahme bereit mären, wenn es ber Rath gestattete. Auch anders=

<sup>1</sup> Druffel III, p. XVII.

wo im Bisthum wird die Declaration nicht gehalten, höchstens 1—2 Punkte. In Straßburg werden der Neuerung günstige Bücher in fremde Sprachen übersetzt 1.

Hier in Straßburg und in gleicher Weise an vielen anderen Orten war in der That die rein äußerliche Annahme des Interim, wie Seld sagt, Kinderspiel gewesen.

Ein besonderes Hinderniß für die Einführung des Interim war ber in ganz Deutschland herrschende Priestermangel.

Die meisten protestantischen Prediger weigerten sich, bas Interim zu verfündigen und nach demselben den Gottesdienst einzurichten. An katholischen Geistlichen schlte es aber allenthalben. In ganzen Provinzen waren dieselben ausgestorben oder ausgewandert: nur hie und da lebten noch einige alte Mönche. Der Nachwuchs aber war äußerst gering.

Aus fast allen Gegenden Deutschlands, aus der Pfalz, aus Würtem= berg, Speier, Konstanz, Regensburg, Schwäbisch=Haufbeuren, Ulm u. s. w. vernehmen wir die ärgsten Klagen über den großen Priester= mangel <sup>2</sup>.

In dem im Mai 1549 abgefaßten Entwurf zu einem kaiserlichen Erlasse an die deutschen Bischöfe wird es direct ausgesprochen, daß das vornehmste Hinderniß in der Angelegenheit des Interim darin bestehe, daß es in den protestantischen Gegenden absolut an Geistlichen mangele, welche die kaiserliche Religionsordnung halten wollten oder könnten<sup>3</sup>.

Um burchgreifendsten wurde bas Interim in ber Kurpfalz, im Herzogthum Jülich=Cleve, in den Grafschaften Walbect und Lippe, in den Bisthumern Münster, Minden und Osnabrück, im Baireuthischen, überhaupt an den meisten Orten des Rheinlandes, Westphalens und Frankens durchgeführt.

Ein unbedingtes Nein setzen nur einige Städte Nordbeutschlands, vor allen Magdeburg und einige nordbeutsche Fürsten, sowie die Söhne des gefangenen Johann Friedrich von Sachsen, die nicht mehr viel zu verlieren hatten, der neuen Ordnung entgegen.

Die Aussichten für die Herstellung des kirchlichen Friedens in Deutschland dürfen daher im Großen und Ganzen nicht als zu ungünstig aufgefaßt werden.

Papst Paul III. hatte nach langen Verhandlungen am 31. August ben Bischöfen von Fano, Verona und Ferentino sehr ausgebehnte Vol-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Druffel III, 125 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Druffel I, 179. 182. 187. 205; III, 112. 114. 150. 153 ect. Bgl. oben S. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Druffel I, 225; vgl. bie Aeußerung Beltmyts bei Druffel III, p. XIII.

machten ertheilt, um die Reunion der von der Sinheit der Kirche getrennten Deutschen herbeizuführen <sup>1</sup>.

Der Gott alles Troftes, heißt es in ber päpstlichen Indultbulle, habe bem Bapft bei ber ihm anvertrauten Berwaltung ber allgemeinen Kirche von vorther Trost gezeigt, auf welcher vorber ber größte Schmerz ihn beimgesucht und bie grökte Gefahr ber Kirche gebroht habe. Denn, mas wäre schmerzlicher als baß solche, welche bas Kleid Christi angethan haben, trachteten, bie Rirche, beren Uriprung aus ber Einheit herporgebe. und beren Einheit ber heilige Geist bezeuge, ba ja auch kein zerriffener Chriftus ersonnen werben tonne, und ebenso wenig ber Leib Chrifti, bie Kirche, in zwei ober mehrere Rirchen zertheilt werben könnte, in Stude 211 zerreißen. In biefer Gefahr habe ihn, ben Bapit, ber im Dienste Christi für alle Rechenschaft zu geben habe, zunächst jenes Wort aufrecht erhalten, wodurch sowohl bie beftigen Angriffe gegen bie Rirche als auch bas Hilfsmittel angebeutet sei, ba ber Herr zu ben ersten Hirten gesagt: Satan hat euch begehret, bak er euch wie Beizen sichte; und gleich bar= auf. zum Betrus sich wendend, hinzugesetst habe: 3ch habe aber für bich gebetet. Betrus, bag bein Glaube nicht manke. So folle also burch ben Glauben bes Betrus, ben bas Gebet bes herrn befräftigte, ber Beizen ber Kirche gegen alle Bewegungen bes Geistes ber Lüge bewahrt und fein anderer Ausgang berjelben zu befürchten fein, als bag bie Rirche burch jene Anariffe selbst gereiniget und ber Glaube bes Betrus, indem er bas, was gereiniget worben, bewahre, zur Ehre Christi verherrlichet werbe. Außer biefer ersten Hoffnung habe ber Bapft auf das nothmen= bige und bergebrachte Mittel ber allgemeinen Concilien seine Hoffnung gesetzt und aus allen Rräften zu Gott geflehet, bag bie Früchte besielben, welche sich in anderen Ländern sogleich gezeigt, auch in Deutschland Raum finden möchten. In dieser Beziehung habe nun der Raiser die Absenbung von Legaten gewünscht, um zur Milberung bes bort herrschenden Zwiespalts ein augenblickliches heilmittel anzumenden, in Folge besjen er hoffe, die religiofe Eintracht Deutschlands zur Berberrlichung Gottes zu schauen; er habe baber bie Brälaten mit ben nöthigen Bollmachten gefendet, zuerst um benen, beren Herzen Gott gerühret habe, um zur tatholischen Einheit zurückzukehren, zu erklären, baß der Bapst nicht bloß ge= neigt sei, sie mit aller väterlichen Nachsicht und Liebe aufzunehmen, son= bern auch nach ber ihm gegebenen Gewalt in keiner Weise gegen fie ftrenge fein ober zu viel fordern wolle, mofern fie nur fürder keine Gesetze geben wollten, sondern sie zu empfangen bereit wären; besonders solche Gesetze, bie von älteren Jahrhunderten überkommen, vom herrn aller Dinge selbst und durch bie kirchliche Einstimmigkeit sowohl ben früheren

1 Bgl. Lämmer, 3. Kirchengesch. S. 178.

als ben späteren Christen zur genauen Beobachtung gegeben morben feien. So follten bie Legaten bemnach por allem Anberen auf jebe milbere Beije benselben bas Gefühl ber Schönheit und ber Seiligkeit ber alten Rirchenzucht, ber größten Rierbe ber Braut Christi, einflößen; murben fie bann in ihrem Gemiffen und ohne öffentliches Aergernik zweckmäßig finden. Einiges von ber Strenge ber alten Disciplin nachzulaffen, fo jollten fie bazu. mo alle brei ober meniastens zwei von ihnen einstimmig mären, bie Befugnift haben, vor Allem bie ausgedehntefte Bollmacht, bie Reumuthigen von allen Strafen, in bie fie burch Apostafie und burch anbere firchliche Berbrechen verfallen mären, gänglich zu befreien, und fie von biefem Verbrechen loszusprechen, so auch namentlich geiftliche Bersonen und Mönche bavon, bag fie fich verheirathet, in Bigamie gefallen ober auch mit Wittwen ober mit unreinen Versonen Ghen eingegangen, und ihrer begangenen Ueberschreitungen ungegchtet bas beilige Opfer bar= gebracht hätten; alle Solche follten, wenn fie mit mabrer Berzensreue einem von ihnen gemählten Briefter beichteten, in ihre Burben und Aemter bergestellt und alle gesetlichen Strafen und öffentliche Abschwörung und Reinigung benselben erlassen werden können. Auch ausgetre= tene Mönche follten fie von ben Strafen, in welche fie nach ben Regeln ihres Orbens verfallen, freisprechen, und ihnen erlauben können, in weltlicher Kleidung ein firchliches Amt zu versehen und sie von ber Bflicht ber Rückkehr in ihre Rlöfter zu dispensiren haben. Auch follten sie alle und jebe Versonen von ben Fasten nach vorliegenden Gründen entbinden. und ferner bie Rahl der Feiertage vermindern können. Ferner sollten sie allen Denen, welche fich bisher die Erlaubnift, unter beiden Geftalten ju communiciren, selbst genommen hätten, wofern sie bieselbe um der Anbacht willen und mit Unterwürfigkeit begehrten, diese Communion unter beiden Gestalten bergestalt zu bewilligen Macht haben, daß sie ihnen zu besonderen Reiten und an den dazu bestimmten besonderen Orten ertheilt werden möge, wenn sie bie von bem Konstanzer Concilium gesetzten Bebingungen erfüllten. Geringere Benefizien follten fie mit wohlthätigen Unstalten zu vereinigen Macht haben, und mit ungesetzlichen Besitzern von Rirchengutern, wenn fie bas unbewegliche Gut felbit zurückgeftellt, wegen ber übelgenoffenen Früchte und ber verschleuderten beweglichen Güter fich vertragen und bieselben von weiterer Verbindlichkeit freisprechen können. — In Folge ber ihnen zugleich gegebenen Bollmacht, murdige Geistliche in allen Theilen Deutschlands mit gleicher Bollmacht zu subftituiren, wurden solche Bollmachten an Biele ertheilt, bei welchen noch bas ausbrückliche Berbot beigefügt wurde, wegen solcher Dispensation unter keiner Form, auch nicht als Entschädigung für Papier ober Giegelgebühren bas Mindeste zu empfangen.

Der Kaiser seinerseits war anfangs mit ben Vollmachten in ber

Form, wie sie gestellt waren, nicht befriedigt und verlangte insbesondere, daß, ehe etwas Weiteres geschehe, die Dispensationen bis zur Entscheidung des künftigen Conciliums lauten sollten. Der Papst entgegnete, die Gültigkeit der von ihm ertheilten Vergünstigungen und Dispensationen im Gebrauche des Kelches und sonst nichts von den Decreten des Conciliums abhängig machen zu können. Endlich wählte man die Form, daß den Nuntien die Zeit überlassen wurde, dis zu welcher sie Dispensation geben wollten, so jedoch, daß diese Zeit nicht weiter als dis zum Ende des Conciliums erstreckt werden könne. Pighinus berichtet noch i. J. 1548 mehrmals aus Deutschland, er sinde einen äußeren Schein von Religion, hervorgebracht durch die Siege und Edicte des Raisers, aber die Gemüther mehrentheils abgewandter als je: die Messen in leeren Kirchen gelefen, der Dispens werde nur von Wenigen begehrt<sup>1</sup>.

Auch bezüglich des Concils gab der Papst dem Kaiser nach, indem er die in Bologna tagende Versammlung im September 1549 auflöste <sup>2</sup>.

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholts VI, 304-308; vgl. auch Druffel III, 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pallavicino l. XI cap. 4.

## X. Sieg der Spaltung.

## (1555.)

. .

Am 10. November 1549 starb Papst Paul III. 3hm folgte Car= binal bel Monte, ber sich als Papst ben Namen Julius III. beilegte.

Der neue Papft machte sofort bem Kaiser wegen ber Wiebereröffnung bes Concils die erfreulichsten Eröffnungen: er erklärte sich bereit, Alles zu thun, was der Kaiser zur Herstellung des Kirchenfriedens für förderlich erachte, wenn nur Seine Kaiserliche Majestät ihm hierzu die Hand bieten und diejenigen Hindernisse beseitigen helfen wolle, welche der Berwirklichung seiner Absicht noch entgegenstünden <sup>1</sup>.

Hierauf erließ ber Kaiser sehr balb (17. März 1550) ein Ausschreiben an die Reichsstände, in welchem er ihnen meldete, "ber neue Papst habe ihm wegen seiner guten Gesinnungen gegen das Neich und gegen die Religion sehr gütige und weitläufige Versicherungen gegeben; man dürfe diese erwünschte und treffliche Gelegenheit nicht vorbei gehen lassen, sondern man müsse auf Wege benken, um daszenige zu Stande zu bringen, was auf dem letzten Neichstage theils ausgemacht, theils angesangen worden. Zugleich müsse wardt bedacht sein, die Widerspenstigen und Rebellen (bie Magdeburger) zu züchtigen. Zur Berathung dieser Gegenstände solle ein Reichstag am 25. Juni abermals in Augsburg eröffnet werden.<sup>6</sup> 2

Unterbessen ließ Karl V. in Rom burch Menboza um die förmliche Einwilligung des Papstes zur Fortsetzung des Concils in Trient anhalten. Papst Julius III. setzte alsbalb eine Congregation von Cardinälen nieder, welche sich einstimmig für die Fortsetzung des Concils in Trient aussprach.

Anfangs Juli sanbte ber Papst ben Erzbischof von Siponto, Sebastian Bighino, an ben Kaiser. Er sollte namentlich die Nothwendigkeit ber unbedingten Verpflichtung ber Deutschen, sich bem Concil zu unterwersen, betonen <sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino 11 cap. 8. <sup>2</sup> Bucholt VI, 452.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Inftruction für S. Bighino 1. Juli 1550 bei Weiss, Papiers d'état III, 423 sq. und in befferer Form bei Druffel I, 423 ff.; vgl. auch Lämmer, 3. Rirchen:

Um 26. Juli 1550 wurde ber Neichstag in Augsburg eröffnet. Joachim von Brandenburg und Morit von Sachsen waren trot ber bringenden Bitten des Kaisers nicht erschienen. Von ben weltlichen Fürz sten hatten sich überhaupt nur Herzog Albrecht von Baiern und Heinrich ber Jüngere von Braunschweig eingefunden.

Es liegt auf ber Hand, wie schmerzlich das Ausbleiben ber übrigen Fürsten ben alternden Kaiser berühren mußte. Er ließ sich jedoch äußerlich nichts merken <sup>1</sup>.

In ber Reichstagsproposition war Folgendes ausgeführt. Des Kaisers Bemühen ging seit dem vorigen Reichstage fortwährend dahin, zu er= wirken, daß die Abschaffung der Beschwerden, Herstellung des Friedens "mit rat und zuthun gemainer stende furgenommen beratschlagt gehandelt und volzogen werden möcht"; die Stände wirkten hierin eifrig mit. In etlichen wichtigen Punkten stockte aber die Erecution; der Kaiser hielt für nöthig, Einsehen zu haben, "damit dasjenig so einmal statlich und wol bedacht und ausgericht, nit widerumd nach aines jeden gelegenheit oder gefallen geändert und umbgestossen, und also alle mühe und arbeit ver= gebenlich angewendt werbe".

Die Absicht, deßhalb balb wieder Verhandlung vorzunehmen, wurde bisher durch mancherlei Zögerung vereitelt.

Jest, wo die Zeit des ausgeschriebenen Reichstags erschienen, hans delt es sich um die Erecution, worin der Kaiser gleichfalls mit Rath der Stände zu handeln gedenkt.

Was zunächst die Religionsfrage anbelangt, so ist es anerkannt, daß ein christliches, gemeines Concil der beste Weg zur Erledigung dieses Punktes ist, weßhalb auch Kurfürsten und Stände diesen Weg nicht allein bewilligt, "sondern das concili so geen Trient albereit ausgeschrieben und angesetzt ist, gehorsamlich angenomen und sich desselben erörterung unterworfen hetten, wie solchs der abschied gedachts reichstags verner mit sich brechte'.

Der Kaiser hat seither sich beshalb bei bem päpstlichen Stuhl bemüht, und nach mancherlei Schwierigkeiten unter bem verstorbenen Papste von dem jetzigen erreicht, ,bas S. H. irer Rais. M. des concilii halben ein ganz gnedig väterliche vertröftung und zusag getan, nemlich allen kleiß furzuwenden und daran zu sein, damit das concili vorberürter massen J. M. begern und gemainer stende bewilligung nach zu Trient continuirt und vermittelst göttlicher gnaden zu guter glücklicher entschaft gebracht werden solle, wie dann auch S. H. sich verner vernemen lassen,

geschichte S. 117. In Lämmers Meletematum Roman. Mantissa ist bieselbe 3n= ftruction p. 156 sq. nach einem Codex Corsin. abgebruckt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marillac an König Heinrich, 4. Juli 1550, bei Druffel I, 430.

bas sie, berselben zusagen nach, bes entlichen willens und vorhabens seie, berhalben ein eigne potschaft zu J. Kai. M. abzufertigen beren ankunft, J. R. M. nunmals teglich gewertig wären. Dieweil ban bise boch bermassen geschaffen, so könte J. M. nit ermessen was diser zeit hierin verner furzunemen sein möchte, weiter, ban bas bei Bäpstl. Heil. angehalten werde, das sie solcher irer statlichen und tröstlichen zusag würklich und zum furderlichsten nachsetzen wöllen, wölchs also zu fordern und zu suchen J. Kai. M. irestails auch nichs erwinden lassen will'.

Auf der Stände Bewilligung und heimstellung hin hat der Raifer bie Declaration bes Interims erlassen; er hätte erwartet. bag alle stende aliber und verwandten bes reichs nit allein auf angeregte gemaine haim= ftelluna. auch zu vollziehung anderer partikularhandlungen und capitula= tionen so mit etlichen aus inen in sonderheit gepflogen gufgericht und bewilligt worben, fonbern auch in fraft ber einhelligen ausbrucklichen bewilligung und annemung jo nachmals zu allem überfluß von innen ben stenden in gemain bescheben, sich derselben kaiserlichen beclaration und orbnungen alles ires inhalts burchaus gemäß erzaigt und gehalten haben follten. Es befinden aber 3. M. nit one höchste beschwerung und betrühnuß ires taiferlichen gemuts, bas nit allein etliche ftende und untertanen bes heil. reichs sich folcher 3. M. criftlicher villicher beclaration und ordnung midersetten und bieselb anzunemen maigern und spärren, fonder auch etlich andere, in quter anzal, ob fie gleich folche ordnung angenommen haben, sich nit besto weniger berfelben mit nichten ober boch aar wenia gemäß halten'.

Auch bezüglich ber Reformation bes geistlichen Standes, welche bie Herftellung der alten wahren Kirchendisciplin und Regel bewirken follte, welche die geistlichen Kurfürsten und Fürsten angenommen, haben zwar sich einige treulich Mühe gegeben, so verneme doch hiergegen J. M. mit nit geringern beschwerden, das solchem löblichen angefangenen wert von dem wenigern tail wirklich nachgesetzt, sondern das es von vielen durch gesuchte ausslucht und in andere wege ganz veracht und umbgestoffen, jedoch zum wenigsten aufgezogen und verhindert werden sollen.

Da bem Kaiser beschwerlich, ja unleidlich, zuzusehen, wie bas christe liche Wert gleich anfangs in Abgang geräth, bittet er um Bebenken, "was ferner furzunemen seie, damit dasjenig, so obberurter massen wie vor beschlossen und aufgericht ist, zu merer und pösserer wirklicher erekution und volnziehung dan bis ander gescheen gebracht werden muge' <sup>4</sup>.

Der Zustand ber beutschen Religionsangelegenheiten zeichnete sich flar in ben Antworten ber Stände ab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Druffel I, 454-456.

Die geistlichen Kurfürsten erwähnten, ,baß sie keine tauglichen Geist= lichen fänden, um sie an den Orten, wo ihnen die Besetzung der Pfarreien zustände, an die Stelle solcher Prädikanten, welche dem Interim wider= sprächen, zu verordnen<sup>4</sup>.

Die weltlichen Rurfürsten stellten vor, ,daß sie bas Interim nicht ganz und an allen Orten in Gang gebracht, baran sei schuld, weil diese Religion nun bei dreißig Jahren durch emsig vielsältiges Predigen, Sin= gen, Lesen, Lehren, so sehr in die Leute gedildet und ihrem Gemuthe ein= gewurzelt sei, daß man sie erst mit der Zeit durch besser, sleißigen, fortgehenden Unterricht davon abbringen könne. Ihre Landschaften und Unterthanen widersetzen sich der Aufrichtung des Interims um so mehr, weil sie glaubten, es sei nicht allerdings der Schrift gemäß; wollten sie nun Ernst fürwenden, so hätten sie Aufruhr, Rumoren und großer Zer= rüttung zu befahren, u. s. w.

Die Fürsten erklärten: "man habe auf hohen und Partikularschulen zu wenig Fürschung gethan, um die Jugend dem Interim gemäß zu unterrichten; da nun auch die Prädikanten das Volk nicht nur nicht dazu ermahnten, sondern auch öffentlich dagegen predigten, so könne dasselbe nicht dafür eingenommen werden. Der Papst habe die Sache noch nicht förmlich gutgeheißen, und so erfüllen auch die im Interime enthaltenen Zugeständnisse ihren Zweck nicht. Es sei Mangel an katholischen Priestern, die im Stande wären, den hinlänglichen Unterricht darüber zu geben, vor Allem aber müßten alle Kirchendiener ordentlich gewählt, zu der Berwaltung der Sacramente fähig gemacht, von der ordentlichen geistlichen Obrigkeit gesendet und den Bischöfen unterworfen sein. Der gemeine Mann werbe auch nicht wenig durch etlicher Geistlichen leichtfertiges und ärgerliches Leben, daß der kaiserlichen Reformation so wenig nachgelebt werde, davon abgehalten<sup>4</sup>.

Am 20. August erklärten die Kurfürsten, Fürsten und Stände, sie nähmen des Kaisers Erbieten bezüglich des Concils dankbar an, und stellten an die Kais. Maj. die Bitte, "sie wolle diesem irem gnedigen fürnemen mit allem getreuen vatterlichen ernst vleiß und gnaden, wie sie dan dis anher getan, und als die stende daran nit zweiseln, nachmals nachsehen und bei Bäpst. H. empfangner vertröstung nach, damit angeregt allgemein frei christlich und ordentlich concilium sein fürderlichen fortgang und continuation gewinnen erlangen und vermug jungsten Augspurgischen reichsabschieds gehalten und vollzogen werde, im Namen J. M. und gemeinen stende wie zuvor auch beschehen, anhalten<sup>4</sup>.

Im Januar 1551 konnte der Raiser den Reichsständen die päpst=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholts VI, 453 u. 454.

<sup>2</sup> Antwort ber Stände auf bie taiserliche Propasition; Druffel I, 485.

liche Bulle, welche bie Wiebereröffnung bes Concils auf den 1. Mai 1551 festigeste, mittheilen.

Da es zur Beilegung ber vor langer Zeit in Deutschland entstan= benen, zur Beunruhigung und zum Nergerniß ber ganzen Christenheit gereichenden Reliaionshändel, bieß es in berfelben, nach bem Bunfche bes Raifers, für aut befunden worden fei, daß das allgemeine Concil, welches Bapft Baul III. berufen und burch feine Legaten eröffnet habe, und auf welchem bereits mehrere, ben Glauben und bie Sitten betreffende Decrete abaefakt worden. nach der Stadt Trident zurückgeführt werde: fo fordere er, Papft Julius III., als bem es zuftehe, allgemeine Concilien zu berufen und zu leiten, behufs ber Berftellung bes Frichens ber Rirche, zur Förderung des Wachsthums der rechtaläubigen Religion, und um Deutschland, welches ebemals an Ehrfurcht und Geborfam gegen ben Statthalter Christi keinem andern gande nachgestanden. zur Rube zu bringen, wie auch in ber Hoffnung, daß bie Könige und Fürften ihn unterstütten murden, Die Batriarchen, Erzbischöfe, Bischöfe, Mebte und alle biejenigen, bie nach Rechten, Borrechten und hertommen auf bem Concilio Sitz und Stimme hätten, hierburch auf, sich zum 1. Mai bes nächsten Jahres in Tribent einzufinden, als welchen Lag er traft feiner apostolischen Autorität und mit Einwilligung ber Cardinäle bazu ausersehen habe, bas Concil wieder jo anzufangen, wie es vorhin gehalten worden, und basselbe fortzuseten. Sollte er burch Alter, Rrankbeit ober andere Geschäfte bes beiligen Stuhls abgehalten werben, fich in Verson babei einzufinden, fo werbe er burch seine Legaten ben Borfits babei führen und bassielbe ungeachtet aller geschehenen Bersehung, Suspension und anderer Hinderniffe halten laffen, indem er bie biefes Concilium betreffenden Bullen feines Vorgängers nach ihrer vollen Rraft und Gultigkeit bier= mit erneuere und bestätige.

Der Einzige, ber nachbrücklichen Widerspruch gegen die Beschickung bes Concils erhob, war Kurfürft Moritz. Er ließ burch feinen Gefandten einen Protest einreichen. Es wurde nicht gestattet, daß berselbe zu den Alten gelegt wurde.

Bei ber Abstimmung siegte indeffen bie Ansicht bes Raifers 1.

Am 13. Februar konnte Karl V. einen Reichstagsabschieb publiciren, burch welchen die frühere einhellige Uebereinkunft ber Reichsstänbe,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Näheres über bie Bebingungen, welche Morit von Sachlen megen ber Beichidung bes Concils in Augsburg stellte, in einem \* Bericht Pighino's vom 21. Aug. 1550 an ben Bischof von Imola. Inf. polit. (Berl. Bibliothef) Bb. XIX p. 159 sq. Derselbe Bericht ist jest vollständig aus einem Cod. Cors. von Lämmer (Melet. p. 165 sq.) publicirt. Pighino versprach sich übrigens wegen bes biametralen Gegensates ber protestantischen und katholischen Aussigen vom bamaligen Reichstage nur geringe Ersolge für die Beilegung ber kirchlichen Wirren.

baß bie Grörterung ber ftreitigen Religionslehren einem allgemeinen Concil. heimgestellt und unterworfen sein solle, bestätigt wurde.

In Diesem Abschied ertheilte Rarl V. ferner, als Abvokat ber beili= gen Kirche und Beschirmer ber Concilien, aus taiserlicher Macht und Gemalt allen benen, welche auf bem Concil erscheinen würden, wenn fie auch Aenderung in ber Religion porgenommen, bie Versicherung, daß ein Reber frei und unverhindert babin kommen, basienige, mas er zur Beruhigung feines Gemiffens für aut und nöthig erachte, porbringen und mieberum frei und sicher von bannen abziehen moge. Er erklärte ferner. bağ er im Reich, ober boch in der Nähe, so viel als möalich zu ver= barren und über bem Concil zu halten gebenke, hamit hasselbe zu rich= tiger Enbschaft gebracht werbe, und bie Frucht biefes beilfamen Bertes zum Aufnehmen und Gebeihen der ganzen Christenheit, sonderlich aber zu beständigem Frieden, zur Rube und Einigkeit ber beutschen Nation gereiche. Er forderte bie Rurfürsten, Fürsten und Stände bes Reichs. fonberlich bie Brälaten geiftlichen Standes, auch biejenigen, bei benen sich bie Neuerung ber Religion erhalten, auf, fich auf bas papitliche Ausschreiben zu bem vorgenommenen Concilio geschickt zu machen, bamit sie fich fünftig nicht zu beklagen ober porzuwenden hatten, daß sie übereilt und das Erforderliche vorzubringen nicht zugelassen worben mären. Der Raiser, hieß es weiterhin, werde allen Fleiß anwenden, daß bie der Augs= burgischen Confession angebörig gewesenen Stände und beren Abgesandte ficher zum und vom Concil geleitet, nothbürftig gebort, bie ganze Bandlung und ber Schluß aber gottfelig und christlich, allen Affekt hintenan= gesetzt, nach göttlicher und ber alten Bäter beiliger Schrift und Lehre porgenommen, gehandelt und beschlossen, auch eine christliche nützliche Reformation der Geiftlichen und Beltlichen aufgerichtet und alle unrechte Lehre und Mikbräuche ber Gebühr nach abgestellt werden.

Das Interim wurde in dem Reichsabschiede badurch abgefertigt, daß ber Kaiser die Stände zu fernerer Förderung desselben ermahnte, und indem er der Hindernisse gebachte, welche dessen gleichmäßige Ausführung gefunden, sich hierüber weitere Erkundigung vorbehielt, um Fürsorge zu treffen, daß die Beschwerden und Hindernisse aus dem Wege geräumt und dis zur Erörterung des Concils Friede, Ruhe und Einigkeit im Reiche erhalten werden möchten.

Rarl V. schien bem Ziele seiner Bünsche nahe zu sein. Die beut= schen Fürsten bes neuen Kirchenthums hatten auf zwei Reichstagen nach einander sich ihm und aller Welt zur Anerkennung des Concils und zum Gehorsame gegen dasselbe verbindlich gemacht. Sie waren aller= bings auf dem letzten Augsburger Reichstage nicht persönlich erschienen, allein ein Zweisel an der Ehrlichkeit und. Wahrheit ihres freiwillig ge= gebenen Wortes war damals nicht berechtigt. Wenn menschliche Zusagen und Versprechungen eine Gewähr für die Handlungsweise geben könnten: so bot sich nun dem Kaiser Karl V. die Aussicht auf einen bleibenden Frieden in Deutschland, die Aussicht auf die Erstarkung des Kaiserthums, nicht durch irgend welche Unterbrückung, sondern durch die gegenseitige Achtung der Rechte Aller und die Anspannung der föberativen Bande, die Aussicht ferner auf die Erstüllung der liebsten Lebenshoffnung, derjenigen der Abwehr des Osmanenthums, bes Schutzes der Christenheit<sup>1</sup>.

Melanchthon, einer ber wenigen Deutschen, bie bamals ein Berftändniß für ben Kaiser und seine Plane hatten, sah bereits ahnungsvoll ben Sturz ber türkischen Herrschaft voraus. "Der Raiser," schrieb er am 29. October 1550, wird mit einer wohlgerüsteten Flotte Aegypten angreisen und badurch die Türken zwingen, ihre Heere vom europäischen Festlande zurückzuziehen. Daß unsere Zeit diese heroische That sehen wird, ist ein besonderes Walten des göttlichen Geschückes."<sup>2</sup>

Aber schon waren Andere beschäftigt, mit tief angelegten Planen eine neue Wendung herbeizuführen.

Der Herd des Widerstandes gegen das Interim war in Nordbeutschland die Stadt Magdeburg. Das theologische Demagogenthum des Flacius Illyricus beherrschte diese Stadt: hier, schrieb Aquila an Herzog Albrecht von Preußen, ist Gottes und Christi Kanzlei<sup>3</sup>.

Alle Verhandlungen mit den Magdeburg beherrschenden Fanatikern blieben ohne Erfolg. Die Stadt ward in die Acht erklärt und mit der Execution derselben Kurfürst Morit beauftragt.

Nur langsam ging Moritz gegen Magdeburg vor. Seine Absicht war, sich während dieser Zeit ohne Lärm und Aufsehen ein Heer für seine besonderen Plane zu sammeln.

Unabhängig von Moritz war inbessen schorter im Norben Deutschlands eine Fürftenverschwörung entstanden. Das Haupt berselben war der Markgraf Hans von Brandenburg-Rüstrin. Dieser Fürst war fest entschlossen, dem Kaiser und ben Reichstagsbeschlüssen ben Gehorsam zu verweigern und hierzu die Hülfe des Auslandes hinzuzuziehen. Am 26. Februar 1550 schloß er mit Herzog Albrecht von Preußen und Johann Albrecht von Mecklenburg ein Vertheidigungsbündniß<sup>4</sup>. Ende 1550 traten die Verschworenen mit dem Kurfürsten Moritz in Verbindung. Im Februar 1551 einigte man sich in Dresden. Als Ziel der Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Klopp in ben Hift.=polit. Bl. 60, 358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VII, 683 sq.

Boigt, Briefmechfel ber Gelehrten mit Bergog Albrecht von Breußen G. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bgl. Boigt, ber Fürstenbund gegen Kaiser Karl V., in Raumers hiftor. Taschenbuch 1857.

schwörung wurde die Erhaltung ber ,beutschen Libertät' und ber Augs= burger Confession, sowie die Befreiung Johann Friedrichs und des Land= grafen bezeichnet <sup>1</sup>.

Höchst charakteristisch ist bie Unterrebung, welche Markgraf Hans und Kurfürst Moriz bei bieser Gelegenheit hatten.

Sie wagen anfangs nicht, unter einander den Namen dessen sprechen, gegen den ihr Complot gerichtet sein soll: sie nennen ihn den Mann. Nur langsam und zögernd kommen sie einander näher<sup>2</sup>.

Im Mai 1551 fand eine neue Zusammenkunft zwischen Moritz und Johann in Torgau statt. An berselben nahmen auch Wilhelm von Hefsen und Johann Albert von Mecklenburg Theil. Aus der Instrucztion, welche die hier versammelten Fürsten dem nach Frankreich bestimmten Gesandten, Friedrich von Reissenberg, mitgaben, geht beutlich hervor, wie umfassend die Abssichten der Berschworenen waren.

Ihr Kriegsplan gegen den Kaiser, der sie angeblich in eine "viehische Servität" zu bringen suchte, ist folgender. Es werden drei Heere auf= gestellt: Eins gegen Böhmen gerichtet, um König Ferdinand zu beobachten und zu neutralisiren. Das größte Heer dringt in den Süden des Reichs und hält ihn fest. Das dritte Heer besetzt den Nieder= und Mittelrhein, wodurch die kaiserlichen Niederlande abgesperrt und, von der anderen Seite durch einen französischen Angriff gesaßt, in die äußerste Gesahr ge= bracht werden.

Als später zu Lochau anfangs October ber Abfall bes Markgrafen Hans eintrat und baburch die Kräfte ber nordöstlichen beutschen Verbündeten ausstelen, mußten freilich die beutschen Heeresaufstellungen start beschnitten werben. Aber man hielt doch an dem Gedanken eines großen Krieges fest, denn die Hoffnung der Verschworenen ging auf eine allge= meine Umwälzung im Reich <sup>3</sup>.

Am 5. October 1551 ward in Lochau ber Vertrag mit König Hein= rich II. von Frankreich geschlossen. Im Eingange desselben erklärte Moritz für sich und seine Pflegbeschlenen, den Markgrasen Georg Fried= rich von Brandenburg-Anspach, den Herzog Johann Albrecht von Mecklen= burg und ben Landgrasen Wilhelm von Hessen, er habe beutlich die An= schläge und feinen Praktiken erkannt, durch welche ihr Feind mehr und mehr über ihre Religion zu gewinnen trachte, um solche auszurotten. "Da wir nun diese Religion für recht, wahr, christlich und unzweiselbaft

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Näheres bei Cornelius, Kurfürst Morit gegenüber ber Fürstenverschwörung in ben Jahren 1550—51. Abhandlung ber Münch. Atabemie Bb. X. Abth. III. S. 637 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Langenn II, 323 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. A. Cornelius, zur Erläuterung ber Politik des Kurfürsten Morih von Sachsen, im Münch. hist. Jahrbuch 1866 S. 266.

halten, fo tann es nicht für unvernünftig befunden werben, wenn mir Alles, mas mir von weltlicher Macht besitzen, auf's Spiel segen. Meil bieje Sache vornehmlich bie Ehre Gottes betrifft, jo mird er meiter bafür forgen, wie er bisher burch feine göttliche Gnabe gethan hat, und unterwerfen wir bas Ganze seinem Willen und göttlichen Rathichluß. Rmei= tens aber, was von größerer Wichtigkeit als irgend eine Sache auf ber Welt ist, so haben wir zusammen und jeder im besonderen für sich er= woaen. burch welche Braktiken ber Raifer theils heimlich, theils öffentlich auf Mittel bebacht ift, nicht nur bie Rurfürsten und Fürsten, sondern auch bie Grafen, Freiherrn, Stähte und Unterthanen unferes geliebten beutschen Baterlandes aus ihrer alten Freiheit und Libertät in eine beftiglijche, unerträgliche und immermährende Knechtschaft zu verseten, wie er in Spanien und anderen Orten gethan hat, und biek bergestalt, bak er ichon mit einem Theil feiner Unschläge zum Liele gelangt ift. und mo nicht Maß gesetzt murbe, auch bas Uebrige vollbringen möchte. Weiter haben wir erwogen, wie unser Obeim, Schwiegervater und Freund, ber Landaraf von Heisen, ohne Rucficht auf bie vom Raiser mit ihm acschlossene Kavitulation und ihm ertheilte Bersicherung, ungerechter Beije fünf Sabre bindurch gefangen gehalten marb, mas uns zu großer Schande und großem Spotte gereicht, und bag er trots folcher Gefangenschaft wegen seiner Lehen, Lande und Leute vor Recht gefordert worden ist. Daburch, daß wir folches tragen und bulben, haben wir Deutsche bei aller Welt einen üblen Namen erlangt, und wenn wir fturben, ohne etwas bagegen gethan zu haben, murbe bie Nachwelt noch mehr unfere Ehre antasten, als ichon jebo geschieht. Wir haben daber nach reiflicher Ueberlegung ben Entschluß gefaßt, lieber jebe Gefahr und Roth zu erleiden, und ben Tod felbst nicht zu scheuen, als daß die Schmach länger auf uns hafte, und um biefen Zweck besto eher zu erreichen, find mir in nachstehendes Verständnift mit dem Allerchriftlichsten Rönige. Heinrich II. von Frankreich, unferm besonders werthen Serrn und Freunde, getreten, als beffen Vorfahren ber beutschen Ration viel Liebes und Sutes gethan haben. Demnach wollen wir, wenn Gott es gefällt, bas tyrannische Joch bestialischer Knechtschaft von unseren häuptern schütteln, und unser geliebtes Baterland und die deutsche Nation mit gewaffneter hand in die alte Freiheit und Berfassung wieder berstellen. Gleichergestalt wollen wir auf Mittel bebacht fein, den Landgrafen zu befreien und bitten Gott ben Berrn, uns burch Jesum Christum und ben einigen Tröfter, ben beiligen Geist, hierzu Gnade und Hülfe zu verleihen. Die Stände bes beiligen Reiches, welche sich uns verbünden und ihren Beistand zusichern, wollen wir gern und gunftig aufnehmen und unfere Macht mit ber ihrigen vereinigen. Diejenigen aber, welche fich uns widerfeten, fich nicht fur uns erklären, ober zur Berhinderung unferes löblichen Unternehmens bem

Raifer ober bessen Unbangern gebeim ober öffentlich beisteben, es fei mit Rath, That, Gelb, Geschütz, Leuten, Durchaug ober Anderem, sowohl Geiftliche als Beltliche, werben wir aufluchen und verfolgen mit Feuer und Schwert, bamit fie für folche gegen bas gemeinfame Baterland beuticher Ration begangene Untreue mit Gottes Sulfe bie verbiente Ruch= tigung erhalten. Dhne Wilfen und Ruftimmung bes Rönigs von Frantreich werben mir keinen Frieden ober Stillstand mit bem Teinde ichließen: aleicherweise auch ber König nichts bergleichen mit bem Raifer, bessen Erben und Anhängern, ohne unfer Billen und Billen. Ueberhaupt wird Reiner von uns ohne bie Andern für fich einen besondern Bertrag schließen und ohne daß alle Theilhaber des Bereins, selbst die Kriegs= leute, darin einbegriffen werden. Wenn es bie Noth erfordert, werden wir unsere Urmee mit ber bes Königs vereinigen und hoffen, daß ber= felbe in aleichem Falle ein Gleiches thun wird. Zuerst werben wir uns mit unferer Macht berjenigen versichern, welche uns hinderlich fein tonn= Alsbann werden wir gerade auf ben Raifer losgeben, ob fich ber= ten. felbe bann in Oberbeutschland, ober in ben Nieberlanden, ober anderswo befinden wird. Bum Unterhalte unserer Truppen verpflichtet sich ber Ronig von Frankreich, für bie ersten brei Monate uns Allen zusammen bie Summe von zweimalhundertundvierzigtausend, für jeden ber folgenden Monate von sechzigtausend französischen Thalern zu zahlen und ben erftern Betrag bis zum 25. Februar in der Stadt Basel niederzulegen. Wir werden siebentausend Bferde mit uns führen, und foll ber größte Theil berfelben aukerhalb unferer Laude geworben werben, um ben Raifer an Werbung fremder Reisigen zu hindern. Die Ritterschaft unserer Lande foll in benselben verbleiben, damit ein Land auf das andere Acht habe, fich gegenseitig Beiftand zu leiften. Fugvolt und fchmere und leichte Gefchute merben mir fo viel als erforderlich berbeischaffen, um bem geinbe, an welchem Orte und in welchem Stande er fich finden mag, die Spitze zu bieten. Besonbers find wir übereingekommen, bag, im Rall bie Sohne Johann Friedrich bes Aeltern, Serzogs von Sachsen, Diefem Unternehmen beitreten wollen, biefelben uns eine schriftlich durch ihre Landschaften genehmigte Berficherung ausstellen und Burgichaft leiften muffen, bag fie nichts wider uns, weber einzeln noch gemeinschaftlich vornehmen wollen; mofern fie fich beffen weigern, werben mir fie als unfere geinbe behan= beln. Nach Ausbruch bes Krieges und nach gedachter Bersicherung und Bürgschaft werben wir bemüht fein, ihren herrn und Bater zu befreien; boch foll berfelbe, wenn wir bewirken, daß er aus ben händen bes Rai= fers tommt, nicht eher in Freiheit gesett werben und zur Regierung feiner Lande gelangen, als bis er sich gegen uns jo verpflichtet hat, wie bas Wohl ber gemeinen Sache es erfordert. Wir Wilhelm Landgraf von Seffen werben vor Beginn bes Feldzuges ber Rapitulation mit bem Rai-

fer entsagen und besaleichen wird auch unfer herr und Bater thun, sobald er aus bem Gefängnisse fein wirb; berfelbe wird sich auch in gleicher Beise wie Berzog Johann Friedrich ber Meltere verpflichten. Wir Dorit Kurfürst werden, bevor wir gegen ben Raifer ziehen, ihm schriftlich anzeigen, bag mir feine Dienste verlassen. Und weil man bie Uebel= ftände gesehen hat, welche aus getheilter Anführung herporgeben, foll ber Rurfürst Oberst=Felbhauptmann des ganzen Beeres mit unbeschränkter Bollmacht zur Führung bes Krieges fein, und können in Fällen, mo er es verlangt, ober es sonst für aut befunden wird, vier hauptleute zur Berathung gemählt werben. Ueber Berträge mit bem Feinde. Brand: schatzungen. Rablungen und ähnliche Angelegenheiten follen gemeinschaft= liche Beschluknahmen erforderlich fein und die Erträge unter alle Theilnehmer nach Berhältnift ihrer Beiträge getheilt merben. Dan mirb für aut halten, bak ber König von Frantreich fich, fobalb er tann, berjenigen Stähte bemächtigt, welche von Alters ber zum beutschen Reiche gehören. aber boch nicht beutscher Sprache sind, namentlich Cambrai, Toul in Lothringen, Mets, Berbun und andere, und bak er biefelben als Bicarius bes heiligen Reiches behalte. Unter biefen Titel find mir bereit, ibm in Rutunft weiter förderlich zu sein, indem mir jedoch bem beiligen Reich bie Rechte vorbehalten, welche basselbe auf bie gebachten Stähte baben tann, nur bamit folche ben händen und ber Macht bes Feindes entzogen werben. Gleichergestalt mürbe es aut fein, baft ber König ein Teuer in ben Nieberlanden entzündete, damit ber Keind an mehreren Orten m lofchen hätte und gezwungen mare, feine Rrafte zu theilen. In Betracht, baß ber Allerchristlichste Rönig sich gegen uns Deutsche mit Hulfe und Beiftand nicht nur als Freund, sonbern als liebreicher Bater verhält, werben wir ihm alle Reit unferes Lebens hindurch folches gebenten. Und wenn Gott unfre Sache begünftigen will, werben wir ihm mit all' unferem Vermögen zur Wiebererlangung ber Erbstücke belfen, welche ibm entzogen worben find; auch werben wir bei fünftiger Ermählung eines Raifers und Reichsoberhauptes uns fo verhalten, wie es Seiner Majeftät gefallen wird, und teinen ermählen, der Seiner Majeftät Freund nicht ift, aute Nachbarschaft mit berselben unterhalten will und sich bazu genugjam verpflichtet. Wenn es bem Rönige felbit gelegen mare, ein folches Amt anzunehmen, werben wir gegen ihn lieber als gegen einen Anbern Gefallen tragen.<sup>41</sup>

Der Lochauer Vertrag ist ber erste in ber langen Reihe ber Verträge des offenen Verrathes, der schmachvollste zugleich und bleibend ber folgenreichste von allen.

Bon bemfelben 5. October 1551 batirt ferner eine Abrebe, in melder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lünig, Reichsarchiv Part. spec. Contin. II. p. 293-296.

bie genannten brei Fürften u. A. festsehten: baß in bem Artikel bes Ber= trages, ber von ben Eroberungen spreche, bie Stifter Magbeburg und Halberstadt und die Stadt Magbeburg nicht inbegriffen, sondern bem Aurfürsten von Sachsen zur Entschädigung für die Kosten bes Magbe= burgischen Krieges ,allein und zuvorbehalten' sein sollen <sup>1</sup>.

Hierburch fällt nicht allein auf ben Bertrag mit Frankreich, sonbern auf bie gesammten Bestrebungen ber Verschworenen ein neues Licht. Denn wenn bie weiteren Eroberungen groß genug fein follen, um bie beiden anderen Fürsten zufrieden zu stellen, und wenn aukerbem, mas ja nicht ausbleiben tann, andere Gesellen mehr sich finden werben, bie befriedigt werben muffen, jo gebt es unzweifelbaft auf eine allaemeine Săcularifation los, und obendrein wird manche freie Stadt in demfelben Nets hängen bleiben. Damit fteht im beften Einklang, wenn Morit in gebeimer Verhandlung mit ben Sohnen Johann Friedrichs. 1551 im December, die Forderung derfelben, einige thüringische Aemter aus der Schmalkaldischen Beute ihnen zurückzugeben, abweist, bagegen aber bie Erwerbung des Mainzischen Gebiets auf bem Gichsfelb und um Erfurt, und andere benachbarte Stifter (mahrscheinlich Zeiz und Fulba) ihnen in Aussicht stellt, und, je nachdem bie Sachen glucklich ausgeben. fie noch weiter zu fördern verspricht. Man versteht jett auch die An= fpielung, bie Landgraf Wilhelm einmal auf Mainz und Bürzburg macht, und selbst ber spätere Sturm bes Markarafen Albrecht auf die Stadt Rürnberg verliert sein abenteuerliches Aussehen. Denn es war be= ichlossen, nach bem euphemistischen Ausbruck bes Kurfürsten Morit, bak bem Raifer ,fein bester Anhang und Rraft im Reich, das ist bie Bfaffen und mer ime fonft beifellig, durch allerlei Mill abgezogen und in unser Verpflichtung genommen werden sollen' 2.

Raiser Karl blieb nicht ungewarnt. Bereits im Mai 1551 äußerte bie Königin Maria in einem Schreiben an` ben Bischof von Arras Ver= bacht gegen Moriz. Im October sprach sie bem Kaiser gegenüber biesen Verbacht offen aus. Auch König Ferdinand berichtete seinem Bruber über die seltsamen Umtriebe in Sachsen<sup>3</sup>.

Allein ungeachtet all' diefer Warnungen ließ ber Kaifer nicht von seinem Vertrauen. Er erwiederte seinen besorgten Räthen: "Seine kur= fürstlichen Liebben haben sich dermaßen gegen uns erboten und vernemen lassen, daß wir, wo anders einige menschliche Treue und Glau= ben auf Erben, uns billig anders nicht, benn allen Gehor=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cornelius a. a. D. S. 264.

<sup>2</sup> Cornelius S. 265. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Brief ber Königin Maria vom 15. Mai bei Druffel I, 643 f., bie an= beren Warnungsschreiben bei Lanz III, 78. 85 und Druffel I, 852 f.

sam und alles Gute zu ihnen versehen sollen, und je, wo Seine Liebben etwas Anderes im Gemuth und Herzen hätten, solches bei einem deutschen Fürsten vielleicht nie erhört worden. Da wir selbst beutschen Stammes und Herkommens sind: so können wir uns nimmermehr überreben lassen, daß Seine Liebben mit bergleichen Anschlägen umgeben.<sup>4</sup>

Man kann dem Kaiser wegen bieses Vertrauens keinen Vorwurf machen. Keinem der protestantischen Fürsten hatte er so rückhaltlos sein Vertrauen geschenkt, keiner war ihm so durch Wohlthaten verbunden, wie Moritz.

Als einst in einem französischen Feldzuge Moritz vor einer Festung sich allzu nahe unter die Rugeln begeben hatte, ritt der Kaiser ihm nach und führte ihn mit den Worten: "Moritz wisse noch nicht, wie man unter ben herumfliegenden Rugeln sich brehen und wenden müsse", aus dem Bereich des Feuers. Damals nannte Moritz den Kaiser Vater und bieser ihn Sohn<sup>2</sup>.

Später hatte ihm Karl V. die sächsische Kur übertragen und erst jüngst hatte der neue Kurfürst Magdeburg zur Uebergabe gebracht und diese Stadt auf's Neue dem Kaiser Treue geloben lassen.

Sobanu spielte Moritz seine Rolle vortrefflich. Er war Meister in ber Kunst ber Verstellung: selbst Carlowiz, seinen eigenen Rath, ver= stand er zu täuschen.

Ein Hauptmittel des Kurfürsten Morit, ben Kaiser in Sicherheit einzuwiegen, war sein Berhalten in der conciliaren Angelegenheit.

Als der Augsburger Reichsabschied verfündigt wurde, waren Relanchthon, Bugenhagen, Camerar und Dr. Fachs in Dresden versammelt. um über die Concilfrage zu berathen.

Die Ansichten über das zweckmäßigste Verhalten gegenüber dem Concil waren in Sachsen sehr getheilt. Einige brangen darauf, daß dem Concil einfach die Augsdurger Confession vorgelegt werde. Andere wünschten die Abfassung eines neuen Bekenntnisses. Wieder Andere riethen, mit den Gegnern zu disputiren, um Zeit zu gewinnen: vielleicht werde der Kaiser bald sterben<sup>3</sup>.

Melanchthon war nicht für eine Verweigerung ber Synode. Es gebe zwar, meinte er, Ursachen genug, um das Concil schlechthin zu recusiren; allein ber Kaiser werde sich daran nicht kehren und die Nichterscheinenden als Trozige verdammen; es sei daher rathsam, Gesandte nach Trient zu schicken. Allein er macht seine Bedingungen: man dürfe

· · · ·

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Planc III, 2. S. 503.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Camerarius, Vita Melanchthonis (ed. Neander. Berol. 1841) c. XCVI. p. 131. <sup>3</sup> C. R. VII, 740.

sich im Boraus zu nichts verpflichten; bie Frage ber Continuation sei vorher zu lösen; ferner müsse man, obschon wenig Hoffnung bazu sei, verlangen, daß die Verhandlungen mit Billigkeit stattfänden, so daß die Protestanten nicht als Angeklagte erscheinen und die Bischöfe nicht allein Richter seien; endlich sei sestzustellen, welche Artikel man vertheidigen wolle. Letzteres sei nicht schwer, denn diese Artikel könnten keine andere sein, als diejenigen des Katechismus, der Augsburger Confession und ber Agende von 1538<sup>1</sup>.

Am 24. April 1551 erklärte Melanchthon ben Straßburgern im Namen ber Wittenberger und Leipziger Theologen: bas Concil sei nicht zu verweigern, vorausgesetzt, daß der Kaiser die Protestanten auf dem= selben anhören wolle; es könne der Kirche nur zur Ehre und der Nach= welt zum Nutzen gereichen, wenn durch den Mund Vieler ein überein= stimmendes Bekenntniß der Lehre abgelegt würde. Seine persönliche Mei= nung dabei war, daß man von den in Trient versammelten Bätern nur Berwirrung zu gewarten hätte, wenn nicht große Ursachen wären, die ohne Zweisel den Fortgang des Concils verhindern würden<sup>2</sup>.

Ende April erhielt Melanchthon von seinem Kurfürsten den Befehl, eine Confession abzufassen, die in Trient vorgelegt werden sollte. In einem Monat war dieselbe vollendet. Es ist dieß die sogenannte Wieder= holung der Augsdurger Confession<sup>3</sup>.

Diese ,Wiederholung' war sehr eigenthümlich, benn die ganze Schrift steht in völligem Gegensatze zur Augsburger Confession. Während letz= tere alle Berührungspunkte mit der katholischen Letre sorgfältig hervor= hebt und die Differenzen möglichst abzuschwächen und burch eine milde Sprache zu vertuschen sucht, ist die vorliegende Confession in einem Tone abgesatzt, welcher deutlich die Absicht an den Tag legte, die Versammlung, welcher die Schrift übergeben werden sollte, zu beleidigen und eine Vereinbarung über die strei= tigen Punkte von vornherein unmöglich zu machen<sup>4</sup>.

Durch bie ganze Schrift geht ein bitterer Ton ber Polemik. Lehren, Gebräuche und Verfassung ber alten Kirche werben in ber schärfften Weise angegriffen.

In der Augsburger Confession sehlte bekanntlich bei Entwicklung ber Rechtfertigungslehre das Wort sola (allein). In dieser "Wieber=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De concilio anno 1552 Trident. habito sententia et iudicium D. Philippi Melanchthonis. C. R. VII, 736-740. Bgl. bie Bemerfungen von Druffel III, 231 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schmidt, Melanchthon S. 535 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Repetitio confessionis Aug. sive confessio doctrinae saxonicarum ecclesiarum. C. R. XXVIII, 328 sq.

<sup>4</sup> R. A. Menzel III, 378.

holung' ber Confession heißt es bagegen: "Wir werden gerecht burch ben Glauben allein!"

In bem hierauf folgenden Artikel von ber Rirche mar 2mar bemerkt, bag man weit entfernt fei, von der Rirche als von einer bloken Blatonischen 3bee zu reben, fondern bieselbe als bie sichtbare Berfammlung berer, welche bas Evangelium Christi angenommen hatten und bie Sacramente recht gebrauchten, betrachte: es marb aber bingugefügt: bie Sabbucaer, Bharifaer und ihres Gleichen, bie Bapfte (Pontifices) und Andere, die eine vom Spangelium abweichende Lebre portrügen und mit hartnäckigteit ben Götenbienft aufrecht erhielten, feien teine Glieber ber Rirche Gottes, wenn fie gleich Titel und Regiment berfelben führten. Es murben bierbei ben Unhängern ber römischen Kirche. unter Aufzählung ihrer Lehren und Gebräuche, fehr barte Dinge gesagt. und bem Anathema bes Avostels gegen folche, bie ein anderes Evangelium lehrten, eine banbareifliche Anwendung auf biefelben gegeben. In ben folgenden Abschnitten über bas Abendmabl, bie Buße, bie Genug= thuung, die Gbe, die Firmung, die Delung, die menschliche Gewalt in Stiftung neuer Rirchengebräuche, bas Monchswesen, bie Anrufung ber Heiligen und bie weltliche Obrigkeit, stieg bie Bitterkeit des Tones in einem Grabe, welcher bie Sprache bes friedliebenben Melanchthon nicht wieder erkennen läkt. Er wollte bas Vertrauen feiner Partei. bas er in ben letzten Jahren burch feine Nachgiebigkeit verscherzt hatte, wieber ermerben 1.

Um Schluk biefes Schriftstuckes beikt es: "Wir erbieten uns au weiterer Erklärung über alle bieje Stücke; mir halten bieg Betenntnig für übereinstimmend mit ber Augsburger Confession: das Concil moae bie Mißbräuche abschaffen, ftatt die Wahrheit durch Stimmenmehrheit ju verbammen; murbe sie aber auch verbammt, fo könnten wir boch nicht bavon laffen; bie bereits gemachten Decrete erflären wir theils für falich, theils für zweideutig und sophistisch: wir bitten, sie noch einmal porzunehmen und auch uns barüber zu hören; ber Raifer möge ben Gegnern wehren, bas Evangelium zu unterbrücken, Graufamkeit gegen unschulbige Leute auszuüben und burch ungerechte Beschluffe bie Spaltung noch größer zu machen." Zuletzt fügte Melanchthon folgende Erinnerung an bie proteftantischen Geiftlichen bei: "Wir bitten ganz freundlich alle Lehrer und Brediger, fo in umliegenden Rirchen und Gemeinen Gottes predigen ober lehren, ober auch jo anderswo lehren in ben Rirchen, welche ber Confession, bie kaiserlicher Majestät zu Augsburg anno 1530 zugestellt ift, anhängig und verwandt find, sie wollen folch unser Repetition, ba sie ihnen vorkommen und sie sie lefen murben, mit Fleiß ermägen und burch=

<sup>1</sup> Alfo ber Protestant R. A. Menzel III, 379 u. 380.

lesen, und da sie etwas Mangels darin befinden, uns dasselbig freundlich und christlich vermelden. Denn mit dieser Repetition wird keineswegs eine neue Lehr oder Confession gesucht, sondern weil es von uns erfordert ist, wird auf's einfaltigst angezeigt der wahre Berstand unsrer Augsburger Confession, und hiermit bezeugt die einträchtige Lehr unsrer Kirchen und Gemeinen!

Selten ist wohl in einem officiellen Glaubensbekenntniß eine Un= wahrheit mit frecherer Stirn behauptet worden, als in dieser sogenann= ten Wiederholung der Augsburger Confession.

Das Verhalten Melanchthons in dieser Angelegenheit ist völlig un= entschuldbar: er, der Versaffer der Augsdurger Confession, legte jetzt als Biederholung derselben ein Schriftstück vor, welches in allen wesentlichen Bunkten im völligen Gegensate zu dieser Confession stand <sup>1</sup>.

Trothem unterschrieben die Leipziger Professoren sowie die sächsischen Superintendenten, die sich im Juli in Wittenberg versammelten, die Schrift als Wiederholung der Augsburger Confession!

Melanchthon wollte jedoch nicht ein isolirtes Vorgehen des sächsischen Kurstaates. Auch wollte er die Fürsten überhaupt mehr aus dem Spiele und die Theologen nach möglichst ausgedehnter Verständigung mit denen anderer Gebiete vorgehen lassen. "Diese sach ist also furzunemen," sagt er, "das nicht die Fursten und Herrschaften selb in ihrem namen schriften übergeben sollen, sondern das die prädicanten für sich anzeigen, was sie lehren 2c.; und were nuzlich und loblich das sich alle dieser tirchen prädicanten in den suchstendung, in Franken, item Noriberg und in andern, stetten, item in den Sechssichen siehen zum in andern stetten, item in den Sechssichen fetten einer eintrechtigen meinung verglichen, so man in concilio etwas überantworten soll, das nicht ein ieder prädicant ein besonder buch oder confession brecht, sondern das

Paftor, Reunionsbeftrebungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. A. Menzel nennt (III, 381) bie sächsliche Confession sehr treffend ein ,theologisches Kriegsmanisest gegen die Synode von Trient'. Er bringt bamit die Ausweisung der Augsdurger Prediger in Berbindung. "Da Karl V.,' sagt er, "in die Ergebenheit des Kurfürsten Moritz keinen Zweisel sehte, legte er diese Umtriebe (die Berhandlungen wegen der Unterzeichnung der sächsischen War. In dieser gereizten Stimmung erhielt er die Anzeige, daß auch die Augsdurger Prediger über diese Angelegenheit mit den Sachsen, den Bürtembergern und den Straßburgern heimlich verhandelten. Die Folge war ein hartes, ungewöhnlich rasches Berschren u. s. Eanz ähnlich, wie Menzel, äußert sich Sleidan lib. XXII p. 654. Druffel, der eine Reihe neuer Attenstücke über die Ausweisung aus, Karl V. habe die betreffende Maßregel ergriffen, um auf dieselbe erforderlichen Falles hinweisen zu können, wenn es galt, päpftliche Vorwürfe wegen Lauheit jest bei Beginn des Concils zurückzuweisen (III, 221).

frembbe nationen sehen, bas die lehr bieser kirchen nicht ein zerrissen ver= wirrung sei, sondern die einträchtig warheit.<sup>1</sup>

Den Wunsch Melanchthons, ein gemeinsames Bekenntniß auf dem Concil vorzulegen, theilten noch sehr viele Theologen. Kurfürst Moritz war bagegen ein entschiedener Gegner dieses Planes. Er war es, der alle diese Bestrebungen hintertrieb.

Er hatte bafür seine guten Gründe: benn ließ er sich auf eine mit anderen Ständen gemeinsame Religionspolitik ein, so war dieser mächtige Factor seiner eigenen selbständigen Entschließung entzogen, während er sonst als Landesherr von Wittenberg eine mächtige Rolle spielen konnte. Durch Vermeidung einer gemeinsamen Politik mit den übrigen Protestanten behielt er völlig freie Hand<sup>2</sup>.

Andererseits wollte aber auch der Herzog von Wirtemberg jedes Zeichen einer Abhängigkeit von Wittenberg vermeiden. Camerar und Melanchthon hatten Brenz in dringender Weise aufgesordert, doch ja perfönlich nach dem sächsischen Theologensize zu kommen. Allein auf Befehl des Herzogs Christoph mußte dieß unterbleiben.

Im October ging Wirtemberg selbständig vor: ohne auf Sachsen Rücksicht zu nehmen, ohne die sächsische Confession einer Versammlung wirtembergischer Theologen vorgelegt zu haben, gingen am 8. October zwei wirtembergische Gesandte zum Concil ab <sup>3</sup>.

Zunächst müssen wir jetzt ben Trienter Verhandlungen unsere Aufmerksamkeit schenken.

Schon am 1. Mai 1551 hätte bas Concil in Trient wieder zu= fammentreten sollen. Allein von den Deutschen war trotz der wieder= holten Aufforderungen des Kaisers Niemand erschienen. Die geringe Zahl der in Trient Anwesenden faßte darauf den Beschluß, das Concil bis auf den 1. September zu vertagen. Es geschah dieß mit besonderer Beziehung auf die Deutschen, deren Ankunft man abwarten wollte<sup>4</sup>.

Anfangs September konnte das Concil seine Thätigkeit eröffnen. Deutschland, Italien, Spanien und Ungarn waren auf demselben durch ihre Bischöfe und Theologen vertreten. Aus Frankreich war dagegen Niemand erschienen. Dagegen übergab ein französischer Abgesandter ein Schreiben des Königs Heinrich ,an die heiligen Bäter des Conventes zu Trient<sup>4</sup>. Dasselbe enthielt einen Protest des Königs gegen die Versamm= lung, welche kein allgemeines Concil sei, sondern eine Privatversammlung zum Vortheil einiger weniger Personen!<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Melanchthons Gutachten über die Beschickung des Concils aus dem Dresdener Archiv mitgetheilt von Druffel III, 228 ff.; vgl. I, 841 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Druffel I, 838-844. <sup>3</sup> Druffel I, 841. 843. <sup>4</sup> Pallavicino XI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pallavicino XI, 17. Raynald ad a. 1551 n. 41; vgl. Bucholk VI, 543.

Die protestantischen Fürsten wagten nicht so offen zu handeln. Die Confession, welche die sächsischen Gesandten mitnehmen sollten, enthielt jedoch im Grunde nichts Anderes, als das Schreiben des französischen Königs: jedenfalls hatte sie nicht das Gepräge, zum Zwecke der kirch= lichen Wiedervereinigung geschrieben zu sein.

Am willfährigsten gegenüber bem Concil zeigte sich Joachim von Brandenburg. Am 11. October überreichten seine Gesandten dem Concil ein Beglaubigungsschreiben, in welchem ber Kursfürst von Brandenburg den Papst als heiligsten Herrn und Bater in Christo, obersten Bischof ber Römischen und ber allgemeinen Kirche und seinen gnädigsten Herrn bezeichnete, der das zu Trient begonnene allgemeine Concil mit väterlicher Gedulb und Liebe fortzuseten für gut befunden, und dem Kaiser versprochen habe, daß auf demselben die in Deutschland entstandenen Religionöstreitig= keiten endlich beigelegt, und der heilfame Friede der Kirche und die Ruhe Deutschlands hergestellt werden solle.

Der Gesandte Joachims, der geheime Rath und Professor Christoph von der Strassen, ein Mann, der allem Anscheine nach niemals aus der Gemeinschaft der alten Kirche ausgeschieden ist <sup>1</sup>, entwickelte in Trient eine große und bedeutsame Thätigkeit. In seiner im Namen des branden= burgischen Rurfürsten gehaltenen Rede gab er die Versicherung, "daß sein Herr alle Beschlüsse Concils aufrichtig und wie es einem christlichen Fürsten und gehorsamen Sohne der katholischen Kirche gebühre, halten und vertheidigen werde<sup>2</sup>.

Es ist möglich und sogar sehr wahrscheinlich, daß Kurfürst Joachim biese Erklärung hauptsächlich nur aus dem Grunde machen ließ, um da= burch den Widerspruch des Papstes gegen die Wahl seines minderjährigen Sohnes Friedrich zum Erzbischof von Magdeburg und Halberstadt zu beschwichtigen : sehr bedeutsam aber war seine Erklärung immerhin<sup>3</sup>.

Unter ben Bätern herrschte große Freude über das Auftreten des brandenburgischen Gesandten. Biele gaben sich der Hoffnung hin, die Aussöhnung und Biedervereinigung aller Protestanten mit der katholi= schen Kirche werde nun balb erfolgen.

Manrique schrieb damals an den Bischof von Arras: "Keine ge= ringe Freude haben uns die brandenburgischen Gesandten bereitet, deren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. J. D. Opel, Eine Briefsammlung bes brandenb. geheimen Raths und Proseisors Dr. Christoph von der Strassen, in den Neuen Mittheil. des thüring. jächs. Bereins XIV, 196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raynald ad a. 1551 n. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ruffürst Joachim erreichte seinen Zwed: ber Papft erlaubte, baß Markgraf Friedrich beide Bisthümer annehmen bürfe, wenn er verspreche, dieselben bis zur Zeit seiner Volljährigkeit burch einen Abministrator verwalten zu lassen, und persönlich nach Trient komme und baselbst die Beschlüffe des Concils zu halten sich verpflichte.

Fürft mit einem ausgezeichneten Beispiel barin voranleuchtet, baß er ben Beschlüssen Gehorsam leistet. Wenn ber Pfalzgraf, Herzog Morit von Sachsen und ber Herzog von Wirtemberg biesen Fußstapfen nachfolgten, bann würde an unserer Hoffnung nichts fehlen, daß wir Deutschland wieder von seinen Krankheiten geheilt sehen würden.' <sup>1</sup>

Chriftoph von der Straffen selbst berichtete.nur Günstiges über feine Einbrücke in Trient. "Ich befinde," schrieb er am 12. October von Trient an ben Rurfürsten Moritz, ,bei menialichen und allen nationen nichts anbers, ban bas meniglichen zur vergleichung und einigkeit geneigt feint, befinden auch, das ber chriftenheit und sonderlichen ber beutschen nation zum hochsten baran gelegen, und haben alle patres aros porlangen nach E. Rf. G. leuten, sonberlichen bem Melanchtone, ban ben felben tennen fie megen feiner bucher zum besten. Darumb bitte ich G. Rf. G. zum unberteniasten. G. Rf. G. wolten es an bem pren, und am ichicken, und zum allerforderlichsten, nicht mangeln lassen, ban man auch berhalb bie ftrittigen artikel ber communion wegen bis auf conversionis Bauli eingestellt, wie G. Rf. G. aus inliegender copei des decrets und geleits zu ersehen haben; und wolten G. Rf. G. anebigit erachten, mas nicht allein E. Rf. G. und iren landen und leuten, sondern auch dem beilgen reich und beutscher nation, und ban ber ganzen cristenheit an bifer einigkeit und vorgleichung gelegen wil fein: ban warlich, fo mir beutschen nicht verglichen merben und zusammenhalten, fo feint wir warlich vorbrucket und wirt uns ber Turt freffen, ban, wie alle funtichaften lauten, fo ruftet er sich uf ben früling felbst in Ungern und Deutschland zu zihen. Wehe beme, ber urfach ift, bas mir nicht vorglichen und bem feinde ber criftenheit geweret werbe! ban warlich, werben G. Rf. G. nicht fich fursehen und benen clamanten zu vil volgen, fo werben fie E. Rf. G. und andere von landen, leuten und aller wolfart predigen, wie fie andern gethan. Wir siten im babe, barein sie uns berebet; Got mag uns heraushelfen und behut G. Rf. G. fur allen unglud, gebe auch G. Rf. G. gnade, bas G. Rf. G. zu herzen fassen und nicht vorachten! 3ch hore auch bannoch allerlei allhie, bas ich E. Rf. G. nicht sicher schreiben barf. Dan es fei ym wie ime wolle, fo ift ein gemein concilium und vorsammlung ber criftenheit und aller nationen alhie. Dan es seint die furnemen heupter und Fürften ber beutschen nation alhie, fo ift gang Bispania auch alhie, Portugal hat feine geschickten ufm Bege,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Francisci Manriquez Episcopi Auriensis Epist. ad Episc. Atreb. p. 125 ed. Vassoris (R. A. Menzel III, 399).

es ist ganz Italia albie und bie anligende konigreich, bie würdigen Ungern auch und Beham, Boln tomet auch, wie bie Raif. M. fur wenig tagen anber gelanget bat. Solten nun E. Rf. G. nicht ichicken, fonbern bie bing albie vorachten. und G. Kf. G. leute uf nrem troz verharren, warlich, gnebigster furfürst, es borfte bie gemeine criftenheit auch mas furnemen, bas zu zerruttung loblicher heuser, auch vor= berbe ber lande und leute - Got verhuts anebiglichen! gereichen, sonberlichen, bieweil sich alle nation fo gar freuntlich in aller lib und gedult gegen bie protestantes erzeigen; Got ist barmherzig und underlast nichts, bas er uns uf ben rechten megt bringe und betere, aber man mans zu vil macht und mit sehenden augen nicht sehen wil. fo kan er auch wol zürnen. Es ist bagegen nichts, bas man fich uf menschen macht ober ben gemeinen man vorleft, ban warlich victoria und sigt stehen allein bei bem almechtigen Got, und ich habe noch nicht vil erfahren, bas underthanen wider ire oberkait gesiget, sonderlich wider eine ganze ge= meine criftenheit. Bu beme, fo G. Rf. G. theologi et Bitten= bergenfes, qui nunc volunt esse magistri omnium et totius mundi, prer sachen so gar gewis seint, so thun sie warlich bem evangelio eine groffe ichande, bas fie es nicht fur ber ge= gemeinen criftenheit betennen, fonbern auffen bleiben.'1

Ende October erschienen die Gesandten des Herzogs von Wirtemberg in Trient. Sie richteten an den Cardinal Madruzzi das Gesuch, die Präsidenten möchten eine besondere Sitzung anderaumen, um die von Brenz verfaßte wirtembergische Confession entgegenzunehmen.

Der Legat, bem bie Gesanbten, aus Besorgniß, sich etwas zu ver= geben, keinen Besuch gemacht hatten, wies jeboch biesen Antrag zurück.

Auch der Gesandte der Städte Straßburg, Eßlingen, Reutlingen, Ravensburg, Biberach und Lindau, Johann Sleidan, konnte sein Creditiv nicht überreichen, weil er ebenfalls den Legaten nicht besuchen wollte<sup>2</sup>.

Rurfürst Moritz, vom Kaifer wiederholt zur Beschickung des Concils aufgefordert, sah jetzt ein, daß er, nachdem die Gesandten mehrerer Stände der Augsburgischen Confession bereits in Trient eingetroffen waren, nicht länger zögern durfte. Am 3. December 1551 erhielten Melanchthon und einige andere Theologen den Besehl, am Christabend in Nürnberg zu sein, bereit, weiter zu ziehen <sup>3</sup>.

Melanchthon fühlte sich, als der Befehl zur Abreise an ihn gelangte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Druffel I, 782 f. <sup>2</sup> Sleidan lib. XXIII p. 679.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Druffel I, 849.

burch große Traurigkeit und Körperschwäche sehr angegriffen. Er war aufgeregt über ben Mangel jeber Erläuterung und klagte über die Rück= sichtslosigkeit des Hofes. Der Gedanke, daß es an einer allgemeinen Verständigung unter den Protestanten sehle, siel ihm schwer auf die Seele.

Zunächst begab er sich nach Oresben, um Instructionen zu begehren, erhielt aber wieder nur die allgemeine Weisung, in Nürnberg das Weitere abzuwarten <sup>1</sup>. Am 22. Januar kam er nach Nürnberg. Er blieb dort, während der Geheimschreider des Kurfürsten nach Innsbruck zum Kaiser ging, um die verzögerte Ankunst seines Herrn zu entschuldigen.

Die Entschuldigung des Kurfürsten fand um so eher Gehör, als zu derselben Zeit von Trient die Nachricht einlief, die kursächsische Gesandtschaft sei eingetroffen.

Die lange Muße des Wartens in Nürnberg benutte Melanchtbon zur Abfassung mehrerer Schriften. Er fcbrieb bamals u. a. eine Borrebe zum britten Bande von Luthers Auslegung bes ersten Buches Mosis. welche besonders aus dem Grunde beachtenswerth ist, weil sie zeigt. mit welchen Gesinnungen ber theologische Wortführer ber Protestirenden nach Trient ging. "Die gesammte Lehre Gottes," fagt er in berfelben, welche in ben beiligen Schriften niedergelegt und bie Zuflucht und ber höchste Trost ber Frommen ist, stürzt verwegener Beise bieser Trienter Areopag burch seine gottlosen Decrete um; er will, bag bie Menschen in Ungewißheit bleiben über ihr Heil; er löscht ben Artikel im apostolischen Symbolum aust: ich alaube an die Bergebung ber Sünden, und sagt: ich alaube nicht, sonbern ich zweifle; biefer augenscheinliche und gefährliche Irrthum beweist, bag bie Urheber folcher Beschluffe Feinde Gottes find und bie Worte: Rirche, Synode und tatholische Uebereinstimmung, arg mißbrauchen. Nicht die Lehre ber Rirche legen fie por, sondern beidnische und pharifäische Ginbilbungen, benn bie, welche bas Evangelium nicht kennen und überall nur Gesetz erblicken, verfallen in Unsicherheit, die entweber Empörung gegen Gott ober Berzweiflung erzeugt. 3ch mill nicht von ben zweideutigen Decreten reben, die fie gemacht haben, um sich bamit gegen unfere Einwürfe auszuhelfen, burch bie fie aber in Birtlichkeit nur ihre Migbräuche befestigen; ich spreche nur von den ganz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Noch bevor Melanchthon nach Dresben kam, scheint er burch andere Nachrichten in eine gelassener Stimmung versetzt worden zu sein. Schon ber Brief aus Meißen an Ph. Eber (vom 18. December C. R. VII, 872) ist beruhigter, er sucht bie Nothwendigkeit ber Reise barzulegen, ist unterrichtet über bie Reassumationsforderung, beutet sogar an, bie ganze Sache könne bloße Spiegelsechterei sein, und bem entspricht bas Schreiben an Georg von Auhalt (Dresben, 22. December C. R. VII, 873 sq.). Bgl. Druffel I, 881 f., ber mit Recht bemerkt, daß Melanchthon ichwerlich genau über bie Plane bes Kurfürsten Morit unterrichtet war.

offenbaren Jrrthümern. Wie viele Entstellungen sind nicht in ihren Aussprüchen über die Buße, die Beichte, die Genugthuung! Diese Tridentiner Gestgeber wollen als göttliche Borschriften aufstellen Dinge, von benen sie wohl wissen, daß es nur irrige menschliche Meinungen sind! Ueber das Opfer in der Messe erneuern sie den gefährlichen Wahn, es werde dadurch Sündenvergebung für sich und Andere verdient; sie verwerfen damit die Verheißung von der freien Gnade, die allein von dem Glauben aufgenommen wird. In dieser bösen Zeit ermahnt uns die Größe der Geschr, mit größerer Sorgfalt über die Lehre zu wachen und bie Eintracht unter uns zu bewahren; betet daher zu Gott und forschet in der Schrift und in den Büchern ihres treuen Auslegers Dr. Luthers.'

Das Auftreten ber kursächsischen Gesandten in Trient war gleich= falls nichts weniger denn friedlich. Um eine Bereinbarung unmöglich zu machen, begannen sie mit Forderungen, deren Erfüllung sie selbst nicht erwarten konnten <sup>2</sup>.

Benige Tage nach ihrer Ankunft erklärten fie ben Gesandten bes Raisers, bak ihr Herr, ber Rurfürst, nach seinem aufrichtigen Wunsche. bie kirchliche Eintracht bergestellt zu seben, einige portreffliche und friedliebende Männer an das Concil zu fenden beschloffen habe, daß biefelben jedoch nicht eher ankommen könnten, als bis ihnen ein Geleitsbrief in berselben Form, wie vormals vom Concil zu Basel ben Böhmen, ertheilt Sie müßten darauf bestehen, daß die Bersammlung bis worden sei. bahin ihre Thätigkeit einstelle; daß sie nach erfolgter Ankunft ber diesfeitigen Theologen alle früheren Handlungen miderrufe; bag fie den zur Sitzung bestimmten Termin verlängere, um ein Concil aller Nationen zu halten: bak endlich ber Bapit sich des Vorsikes entäukere, dem Concil fich unterwerfe, und bie Bischöfe bes Gibes, mit welchem fie ihm ver= pflichtet seien, entbinde, ba nur in folcher Weise bie Stimmen für frei und bie Aussprüche für unbestrickt geachtet werben könnten. Sie erbaten fich, alles bief in einer General-Congregation noch ausführlicher porautragen, und ersuchten, bie Haltung einer folchen zu beschleunigen, ba ihre Theologen schon unterwegs und nicht über vierzig Meilen entfernt mären <sup>3</sup>.

Rach ihrer Anweisung, ben Frieden so viel als möglich zu förbern, nahmen die kaiserlichen Gesandten diese herben Anträge mit Höflichkeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VII, 918 sq.; Schmidt, Melanchthon S. 542.

<sup>2</sup> R. A. Menzel III, 429 f. Die Instruction des Kurfürsten Moritz für Wolf= gang Koller und Leonharb Babhorn bei ihrer Senbung nach Trient dd. 13. De= cember bei Orufjel I, 859.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im Bejentlichen waren dieß dieselben Bedingungen, welche Morit 1550 auf bem Augsburger Reichstage gestellt hatte. Bgl. das Schreiben Pighino's bei Lämmer, Melet. p. 165.

auf und brachten dieselben an das Concil. Begreiflicher Weise war ber präsidirende Legat Crescentius, nach Mittheilung des Inhaltes, zur Bewilligung berselben wenig geneigt, obwohl auch er von seinem Hofe dahin instruirt war, ber Würde die Liebe vorzuseten, die Härten ber Protestanten hinunterzuschlucken, und sich nach ihren Forderungen, so weit es ohne Nachtheil der Religion und der Kirche geschehen könne, zu bequemen, da es einer Mutter nicht zur Schande gereiche, Ungebühr von einem Sohne zu bulben, um ihn zur Besinnung zurückzusühren <sup>4</sup>. Durch Einräumung ber aufgestellten Forderungen glaubte er jedoch ber Curie und bem Concil zu viel zu vergeben. Am Ende aber siegte der Nachdruck, nuit welchem die kaiserlichen Gesandten in ihn brangen <sup>2</sup>.

2m 22. Januar antworteten bie faiferlichen Gesandten im Namen ber Bäter benen bes Morits. Sie erflärten: "Das Geleit folle ihnen. wie sie verlangten, gegeben werben; baf alle Rationen zusammen kämen, ftehe nicht bei bem Willen ber Bater, alle jeien zum Concilium ein= geladen, und daß nicht alle erschienen, benehme bemfelben nichts an feiner Burbe; bie ichon erlaffenen Decrete zurückzunehmen, murbe, mie fie felbit ermägen möchten, bochft unziemlich und ichimpflich fein; es möchten aber bie Theologen nur endlich hinkommen, fie follten über Alles Behör finden und auf bas Bohlwollendste behandelt merben, sie möchten nicht Alles auf einen Augenblick begebren, und Giniges von der Zeit und Gelegenheit der mirklichen Verhandlung erwarten; bie Bäter hätten ein großes Verlangen nach allen mirklichen Verbefferungen und begehrten lebhaft bie Ankunft der Theologen. Auch davon, ban ber Bapit fich bem Concilium unterwerfen folle, möchten fie abstehen, bie Bäter wüßten mohl, daß auch auf bem höchsten Gipfel in der Rirche Manches tabelnswerth fei und ber Berbefferung bedürfe, allein bie Sache wolle zart und in kluger Weise behandelt sein."

Zugleich übergaben sie ben Gesandten eine Formel bes Geleitbriefes (22. Januar).

Es wurden bann auch die Gesandten von Wirtemberg und Straßburg zu benen des Kaisers berufen, welche ihnen alle Verwendung zu einträchtigem Uebereinkommen zusicherten. Die protestirenden Gesandten verglichen dann die Formel des Geleitsbriefes mit jenem, welchen das Basler Concilium den Böhmen gegeben habe, in welchem auch ausgebrückt gewesen sei, daß die Böhmen in ihren Häusern Gottesdienst halten und auf dem Concilium mitstimmen sollten. Die Gesandten des Kurfürsten Moritz erklärten daher, mit der Formel nicht zufrieden zu sein, und ungeachtet der Antwort des Erzbischofs von Toledo: "warum sie mit dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallavicino XII, 15. <sup>2</sup> R. A. Menzel III, 430.

<sup>3</sup> Bucholy VI, 474.

nicht zufrieden seien, was nur mit aller Mühe erreicht worden, der vollen Sicherheit des Hinkommens und Zurückgehens, und daß sie vollständig gehört werden sollten? Alles, was die Berhandlungsart selbst betreffe, werde weit besser in Gegenwart ihrer Theologen selbst beftimmt werden können<sup>c</sup>, blieden doch Jene dabei, daß ihr Besehl sei, eine gleiche Formel wie die von Basel zu fordern<sup>4</sup>.

Am 24. Januar wurde zuerst ben Wirtembergischen, bann ben Sächsischen Gesandten in einer im Hause des Legaten gehaltenen General= Congregation Gehör ertheilt. Die Wirtemberger überreichten ihre Con= fession. Die Sachsen übergaben eine Schrift, in welcher dieselben For= berungen enthalten waren, welche sie an den kaiserlichen Gesandten ge= stellt hatten. Diese Schrift enthielt sehr harte Ausdrücke über Papst und Kirche: ber Zustand ber Kirche sei so verdeckt, daß mehr ein Schein und eine Lünche ber Religion als wirklich Religion darin vorhan= ben sei <sup>2</sup>.

Am folgenden Tage (25. Januar) war öffentliche Concilssitzung. In berfelben murbe beschloffen, daß, weil die protestantischen Theologen noch nicht eingetroffen, um berentwillen man vier bas Sacrament bes Altars hetreffende Artikel auf die heutige Sikung ausgestellt habe, und weil von Seiten ber Protestanten gewünscht worden, bag bie Bublication iener Artikel auf die nachfte Seffion noch ferner ausgesetzt werde, fo fete bie Synobe bieje Berhandlung bis auf den 19. März (1552) hinaus, und ertheile ben Brotestanten zugleich ben Geleitsbrief in vollständigerer Form, nichts bringender münschend, als aus ber fehr eblen deutschen Nation alle Spaltungen und Trennungen in ber Religion hinmeg zu nehmen und Frieden und Rube der= felben zu befördern; fie merbe bie Unhänger ber Augs= burger Confession mit aller Gute und Bohlwollen an= hören, und sei des Bertrauens, bag bieselben ben tatho= lischen Glauben nicht hartnäckig anfeinden, sondern mit aufrichtigem Bestreben bie Bahrheit zu ertennen, hintom= men murben, und bag fie, wie es folchen zieme, welche nach ber evan= gelischen Wahrheit bürften, endlich sich ben Entscheidungen und ber Zucht ber heiligen Rirche fügen würden."

Der Geleitsbrief gewährte allen Deutschen und vorzugsweise allen Anhängern ber Augsburgischen Confession die vollste Sicherheit, nach Trient zu kommen, bort zu bleiben, vorzuschlagen, mit ber Synode zu verhandeln, zu untersuchen und zu erörtern und Alles, was ihnen gefällig sei, und jegliche Artikel schriftlich und mündlich zu überreichen, sie mit Stellen aus der heiligen Schrift und ber Bäter und mit allen Gründen

<sup>1</sup> Bucholy a. a. D. <sup>2</sup> Raynald ad a. 1552 n. 15. 16.

zu unterftüßen, auch auf die Einwürfe des Conciliums zu antworten, mit benen die vom Concilium dazu ernannt worden, Disputation oder freund= liche Unterredung zu pflegen, mit gänzlicher Beseitigung von Schmähworten und Verunglimpfungen, und zu dem Ende, daß die streitigen Gegenstände nach der heiligen Schrift, der Tradition der Apostel, den bewährten Concilien, dem Consensus der katholischen Kirche und dem Ansehen der Väter verhandelt werden sollten, mit dem Zusate, daß sie in keiner Weise wegen der Religion oder wegen hinsichtlich derselben begangener oder noch zu begehender Hablungen vom Concilium bestraft werden, daß sie volle Freiheit haben sollten, anheim zu kehren, wenn es ihnen gefällig, daß sie aus der Stadt und wieder in dieselbe nach Belieben gehen, und ihre Boten, wohin und so oft sie wollten, sollten senben können.<sup>4</sup>

Obwohl dieser Geleitsbrief, welcher ben Protestanten am 30. Ja= nuar überreicht wurde, in den bestimmtesten Ausdrücken abgefaßt war, waren die Neugläubigen dennoch mit demselben nicht zufrieden.

Sie wollten einen Geleitsbrief, ber in allen Ausbrücken mit bem ben Böhmen vom Baseler Concil ertheilten übereinstimme. In Basel, führten sie aus, sei ben Böhmen eine entscheidende Stimme bewilligt und festgesetzt worden, daß allein die heilige Schrift, der Gebrauch der alten Kirche, die Concilien und die mit der heiligen Schrift übereinstimmenden Ausleger als wahre und gleichmäßige Richter zugelassen werden sollten. Weiterhin brachten die Protestanten wieder in Anregung, daß die früheren Decrete des Concils aufgehoben und die Bischöfe vom Papste des ihm geleisstenen.

Die kaiserlichen Gesandten hatten diesen maßlosen Forderungen gegenüber einen sehr schweren Stand. Einer derselben antwortete ihnen, ,daß sie das Recht der Mitentscheidung in Forderung stellten, geschehe voreilig; in der Verhandlung selbst möge manches zugestanden werden können, was im Vorhinein abgelehnt würde; daß sie die heilige Schrift zum Richter alles Streites annehmen wollten, das sei der Streitpunkt nicht, und dem widerspreche Niemand; es handle sich aber von streitiger Auslegung der Schrift, und wem sei darin größerer Glauben zu geben, als dem Concilium? Die Schrift an sich selbst sei etwas Lebloses und Stummes, ebenso wie auch die politischen Gesetze, welche durch die Stimme des Richters in's Leben gesetzt und richtig vernommen würden; so trete auch die Stimme des Conciliums der Schrift hinzu, und das sei die von den Zeiten der Apostel an beobachtete Uebung bei entstandenen Zweifeln gewesen; daß sie zu Hause ihren Gottesdienst halten wollten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholt VI, 476.

werbe ihnen zwar nicht förmlich zugestanden, aber auch nicht verweigert; daß aber etwas Schimpfliches und Gewaltthätiges gegen ihre Religion geschähe, werde ber Kaiser mit Strenge verbieten und solches sei auch ganz gegen den Willen der Bäter; die Forderung, daß alle seitherigen Decrete als nicht erfolgt angeschen werden sollten, wäre dem Anschen so vieler vorzüglicher Männer an sich schon allzusehr entgegen; über das, was den Papst betreffe, müsse bieler billig zuvor gehört werden, sie sollten voch durch solche unwesentliche Forderungen den Versich zum Frieden und zu gründlicher Verständigung nicht vereiteln; sie sollten nur Alles anwenden, daß die Theologen baldmöglichst einträfen, in keiner besseren Weise könnten sie sich um das Gemeinweien verbieut machen.<sup>4</sup>

Allein alle bieje Borstellungen waren vergeblich. Die Protestanten blieben bei ihren Forderungen und nahmen den Geleitsbrief nur unter der Bedingung an, erst an ihre Herren berichten zu dürfen.

Die mit immer größerer Bestimmtheit auftretenden Gerüchte von bem Anzuge eines Krieges und ber baldigen Auflösung des Concils wußte der sächstische Gesandte durch ein neues Schreiben seines Kurfürsten vom 31. Januar zu widerlegen. "Er gehe," schreiden Noritz in demselben, "mit nichts Anderem um, als sofort zum Kaiser nach Innsbruck zu reisen; mit seinen Theologen würden übrigens auch andere Stände, namentlich die Herzoge von Bommern, die ihrigen senden."

Der Cardinal von Trient war über dieses Schreiben hoch erfreut. "Jetzt erst, fagte er, athme er wieder frei und werbe gleich, wenn Moritz nach Innsbruck komme, auch hingehen, um nach der Freundschaft und guten Bekanntschaft, die er mit ihm habe, ihn noch mehr zum Frieden zu bestimmen.<sup>2</sup>

Melanchthon verweilte noch immer in Nürnberg. Er zögerte mit seiner Abreise, benn die Kriegsgerüchte wurden immer stärker. Zweiz mal schrieb er an den Hof und bat um Verhaltungsmaßregeln. Er erz hielt keine Antwort<sup>3</sup>. Kurfürst Woriz wollte eben bis zum letzten Moment den Schein bewahren, als sei er bereit, das Concil zu bez schicken. Die Sendung der Theologen nach Nürnberg war nur barauf berechnet, den Kaiser so lange zu täuschen, bis alle Rüstungen vollendet waren<sup>4</sup>.

Andererseits aber behielt Morit bis zulet die Dinge so in der Hand, daß er noch zwei Monate vor dem Ausbruch (Januar 1552) das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sleidan 1. XXIII p. 683; Bucholt VI, 476 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sleidan lib. XXIII p. 685.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. VII, 929. 955.

<sup>\*</sup> Schmidt, Melanchthon S. 544. Melanchthon blieb bis zum 10. März, einen Befehl seines Kurfürsten erwartend, in Rürnberg.

ganze Unternehmen aufgeben konnte 1. Erst als er ganz sicher war, brach ber Verräther los.

Bergebens hatten ihn seine Laudstände an seine Pflicht überhaupt, an die besondere Pflicht der Dankbarkeit gegen seinen kaiserlichen Wohl= thäter erinnert<sup>2</sup>.

Bergebens wandte sich Melanchthon mit flehender Bitte an ihn und warnte ihn vor dem direkten Bündnisse mit Frankreich und dem indirekten mit den Türken <sup>3</sup>.

Die muthigen Worte Melanchthons verhallten. Die Gutachten und Bebenken der Theologen waren willkommen, so lange sie im Interesse des Landesfürstenthumes gegen die alte Rirche, deren Vertreter und Schützer ausgenutzt werden konnten. Ein anderer Eifer war den Für= sten höchlich unbequem.

Im März brachen die Berschworenen, die "französischen Conspirationsverwandten" los, nachdem sie vorher Ausschreiben erlassen, welche zu den unehrlichsten und unwahrsten gehören, die Deutschlands Geschichte kennt.

Besonders bemerkenswerth ist das Ausschreiben des Markgrafen Albrecht von Brandenburg-Culmbach. Aus demselben geht deutlich hervor, daß der Markgraf auf eine allgemeine Säcularisation der Stifter im Reich zu Gunsten der weltlichen Fürsten unter Aufrecht= erhaltung der Capitel zum Vortheil des gemeinen Adels hoffte <sup>4</sup>.

Der weitere Verlauf der Unternehmung des Kurfürsten Moritz, der an Falschheit und Tücke nur wenige in der gesammten Geschichte Euro= pa's gleichkommen, ist bekannt.

Während Morit und feine Genossen mit ihren Söldnerhaufen in Sold und Pflicht des französschen Königs südwärts zogen, um ihren Raiser zu überfallen, brang von Westen her der französische König, der sich ankündigte als "Rächer der beutschen Freiheit" gegen das "Joch der österreichisch-habsdurgischen Monarchie", mit Mord und Brand in die deutschen Grenzlande. Und zugleich nahten von Osten her die in gleicher Weise, wie Moritz, mit dem französischen Könige verbündeten Türken. Doch scheinen diese Letzteren nicht angekündigt zu haben, daß ihr Ziel die Befreiung der Deutschen sei. Diese Redeweise überließen sie anderen Freunden<sup>5</sup>.

In Trient hatten sich die ersten bestimmten Nachrichten von dem Kriege des sächsischen Kurfürsten Anfangs März verbreitet. Die Kurfürsten von Mainz und Trier verließen am 11. März die Concilsstadt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cornelius a. a. O. S. 277.

<sup>2</sup> hortleber II, B. 5. S. 1285 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C. R. VII, 903 sq. <sup>4</sup> Cornelius S. 262 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Klopp in ben Hift. polit. Bl. 60, 362.

Zwei Tage barauf machten sich die sächsischen Gesandten ganz still in der Frühe des Morgens bavon <sup>1</sup>.

Indessen waren noch am 11. März zwei neue Gesandte bes Herzogs von Wirtemberg eingetroffen. Am 18. März erschienen vier wirtem= bergische Theologen, Brenz, Beuerlin, Heerbrandt und Bannius, nebst zwei Straßburgischen Theologen, Marbach und Soll. Die Quälerei nahm nun von Neuem ihren Anfang<sup>2</sup>.

Indessen wurden alle Verhandlungen durch die Nachricht vom Ausbruche des Krieges plötzlich abgebrochen. Am 7. April ward es in Trient bekannt, daß Moritz als Feind des Raisers in Augsburg eingerückt sei. Die Protestanten verließen am folgenden Tage die Stadt. Die deutschen Prälaten waren großentheils schon in ihre Heimath zurückgekehrt, die italienischen flohen eiligst nach Süden und mit ihnen in unglaublicher Berwirrung ein großer Theil der Einwohner. Das Concil mußte am 28. April suspendirt werden.

Am 19. Mai nahm ber Herzog von Mecklenburg bie Ehrenberger Klause, das letzte Bollwerk für die Sicherheit Karls V. In der folgenden Nacht floh der gichtkranke Kaiser bei Fackelschein über die noch schneebedeckten Berge von Tirol. Er schlug zunächst den Weg nach Trient ein, wandte sich aber dann nach Billach in Kärnthen.

Auf seiner Flucht ward Rarl V. burch sein gutes Gewissen getröstet. "Ich habe es, fagte er zu Lazarus Schwendi, ,gut mit Deutschland ge= meint, aber bei keinem Theile Dank verdient. Bei den Ratholiken nicht, denn wenn ich es nach deren Gefallen hätte machen sollen, so hätte ich bem Kurfürsten den Kopf müssen abschlagen lassen und keine Festung im deutschen Land bleiden dürfen; bei den Lutherischen auch nicht. Darum will ich sie Gott befehlen, er mag es gut machen.<sup>43</sup>

Es klingt fast wie eine Fronie, daß ber Kaiser seine Rettung einer Meuterei ber Söldner des Moritz verdankte.

Moritz besetzte am 23. Mai Innsbruck; sein Heer trat jedoch nach wenigen Tagen den Rückmarsch an. Er selbst ging nach Linz zu der mit König Ferdinand verabredeten Zusammenkunst.

Die Bedingungen, welche Morits für ben Frieden stellte, waren: Freilassung des hessischen Landgrafen, beständiger Friede für die Augsburger Confessionsverwandten ohne Rücksicht auf das Concil, Amnestie, Herstellung des Status quo vor dem Krieg.

Die Erreichung bieser Zugeständnisse war jedoch offenbar nicht bas einzige und letzte Ziel des Unternehmens gewesen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sleidan XXIII, p. 686 (13 die Martii, magno silentio, quum iam dilucesceret, abeunt).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Also urtheilt R. A. Menzel III, 440. <sup>3</sup> Hortleber II, B. 4. S. 1242.

Wir haben gesehen, daß dieses Ziel eine allgemeine Säcularisation, eine allgemeine Umwälzung im Reiche war. Wie ist es nun gekommen, daß man sich jeht mit bedeutend geringeren Zugeständnissen begnügen wollte?<sup>1</sup>

Runachit tommt hier ber Widerstand Frantreichs in Betracht. Rönig heinrich konnte die Unterbrückung ber geistlichen Stifter, eine Wenbung, welche bem Unternehmen bas Unsehen eines Religionstrieges gegeben hätte, nicht zugeben. Er hätte baburch seine Stellung gegenüber seinen eigenen Unterthanen, seine Stellung im katholischen Europa auf bas Tiefste erschüttert. Er hatte beschalb im December 1551 eine Grflärung des Lochauer Bertrags gefordert. so namentlich die Lusicherung. baft bie verbündeten Fürften nie ber Meinung gewesen, Jemand zu ihrer Religion zu zwingen oder wegen der Religion zu befriegen. Die Letteren gaben biefe Erklärung fast wörtlich jo, wie sie geforbert worden war. Frankreich war jedoch hiermit über bie gebeimen Absichten der Berschworenen noch immer nicht vollständig beruhigt. In der Verhandlung zu Friedewald, im Februar 1552, machte dekhalb ber Bischof von Bayonne ben Vorschlag, man folle allen Reichsständen insgemein perkünden, bak keiner, namentlich auch die Geistlichen nicht, für sich etwas zu fürchten hahe 2. Diese Schutzverfündigung murde indeffen von ben beutschen Fürsten nicht in ihr Manifest aufgenommen; sie stand dagegen in demjenigen bes französischen Rönigs.

Ein zweiter Grund für die Nichterreichung bes von den Verschmorenen ursprünglich beabsichtigten Zieles lag in ihren eigenen, wie in den deutschen Verhältnissen. Die Mittel, mit welchen sie das Neich umzustürzen hofften, waren, als es zur That ging, bedenklich zusammengeschmolzen. Statt dreier beutscher Heere stand nur eins im Feld. Alle französische Hülfe beschränkte sich auf den Kriegszug nach Lothringen und gegen den Oberrhein hin. Aus der Mitte der beutschen Nation, Augsdurg ausgenommen, erhob sich keine Hülfe. Die Meinung der Nation war im Gegentheil den Verschworenen feindlich: die Letzteren selbst trugen durch ihre barbarische Geldmacherei — Ulm sollte 300 000 fl. zahlen und wurde für die Verweigerung derselben furchtbar gestraft dazu bei, den allgemeinen Unwillen zu vergrößern.

Markgraf Albrecht freilich war ber Meinung, sein Weizen stehe gut. In Franken, das seine Söldner mit Mord, Brand und Unzucht füllten, sammelte ber Brandenburger das Gelb, das er sein Leben lang entbehrt hatte. "Es möchte,' schrieb Zasius, ,ein steinernes Herz erbarmen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cornelius hat in seiner oben citirten vortrefflichen Abhandlung S. 269 ji. diese Frage zuerst gründlich beantwortet. 3ch folge ihm im Folgenden meist wörtlich.

<sup>2</sup> Die Acten ber Friedewald'schen Handlung hat Cornelius S. 282 ff. aus bem Dresdener Staatsarchiv mitgetheilt.

man sieht bie todten Bauern mit Gras im Munde; des Mordbrennens rühmt er sich, das sei seine beste Kurzweil !"

Anders dachte Moritz. Wenn die Unternehmung sich hinzog und ein regelmäßiger großer Krieg daraus entstand, so war er bedroht, wie kein Anderer; denn alsdann hatte er nicht bloß die Macht des verrathe= nen Kaisers und seinen gerechten Zorn, sondern auch den verrathenen Better, mit beiden die ganze deutsche Nation, sein eigenes Land nicht ausgenommen, gegen sich. Vortheil konnte aus dem dann entstehenden furchtbaren Kampfe vielleicht König Heinrich von Frankreich, er selbst nimmer erwarten. Deßhalb brach er im Augenblicke des Sieges ab und ging nach Linz zu König Ferdinand und dann nach Passau.

Sehr beachtenswerth ist, daß in den langen Passauer Verhandlungen bie Forderung des "wessen das Land, dessen die Religion", die Forderung des weltlichen Absolutismus über die Kirche, von Niemand offen ausz gesprochen wurde. Man suchte dieß furchtbare Princip, welches alle wahre Freiheit vernichten mußte, doch wenigstens noch durch schöne Worte zu verhüllen.

Die von Moritz und seinen Genossen erstrebte Anerkennung bes Besitzstandes auch für den Fall, daß eine Einigung nicht zu Stande komme, schloß jedoch die reichzgesetzliche Anerkennung des Landeskirchen= thums in sich. Im Grunde forderten die siegreichen Verschworenen somit boch die reichzgesetzliche Anerkennung des Princips der kirchlichen Spal= tung, der Unterordnung des Kirchenwesens zu einem besonderen Geschäfts= zweige der Verwaltung innerhalb eines jeden Territoriums für sich, gleichwie, um mit Martin Luther zu reben, der Verwaltung der Brücken, Wege und Stege. Es war mit einem Worte: das Princip der kirch= lichen Knechtschaft, der Vernichtung des Hortes aller wahren irdischen Freiheit<sup>2</sup>.

Hierin einzuwilligen, hielt Kaiser Karl V. mit seinem Gemissen nicht für vereinbar.

Er war bas Oberhaupt aller Deutschen, ber von Gott berufene und von ber Nation erkorene Schutherr ber Rechte Aller und jedes Einzelnen. Der sogenannte Friede, den man von ihm forderte, die Anerkennung des Besithstandes, konnte nur zu Gunsten berer, die ihn und die übrigen Reichsftände überfallen, auf Kosten berer, die friedlich gesessen, geschlossen werden. Nicht bloß von seinem eigenen Rechte als Oberhaupt sollte Karl etwas nachlassen emporgehalten, sollte nun freigebig sein mit den Gütern kirchlicher Stiftungen, die das Recht auf seinen Schutz hatten! Er, der als Raiser gelobt und geschworen, die Kirche zu schutz auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cornelius a. a. D. <sup>2</sup> Klopp in ben Hift.=polit. Bl. 60, 363.

vertheidigen, sollte nun anerkennen, daß den Fürsten des Reiches das Recht zustehe, von ihren Unterthanen, ob willig ob unwillig, ein Reli= gionsdekenntniß nach ihrem eigenen Sinne zu fordern!

Und bas Alles sollte ber Kaiser thun, weil einige bieser Reichsfürsten alle Bande der Ehre, Pflicht, Treue und Dankbarkeit zerrissen, weil sie ihn und das Reich an den auswärtigen Feind verrathen, ihm selber nach Leben und Freiheit getrachtet — er sollte es thun, nur damit sie ihn nicht mehr hinderten, das Reich und sie selber mit auf seine Rosten und durch seine Mittel zu vertheidigen gegen den Feind, welchen sie gerusen, welchem sie die Thore des Reiches geöffnet, welcher selbst sie für ihren Treubruch aegen den Kaiser bezahlte!

In einem Schreiben an seinen Bruder vom 30. Juni 1552 bezeichnet Karl V. mit aller Klarheit seinen Standpunkt<sup>2</sup>.

"Gern verzichte ich barauf,' schreibt ber Raiser, von biesen Fürsten Hülfe zu fordern zum Schutze von Deutschland gegen Frankreich. Auch will ich Anderes nachgeben. Allein man verlangt von mir noch mehr. Man verlangt nicht bloß die Freilassung bes Landgrafen: man verlangt auch, daß ich die Klagen am Reichstammergericht gegen ihn niederschlage. Ich kann es nicht; benn es ist gegen die Ordnungen des Reiches.

"Die Beilegung des religiofen Streites derselben soll verwiesen werden auf dem nächsten Reichstag. Damit bin ich einverstanden. Allein man macht den Zusatz, daß auch im Falle der Nichteinigung der Stillstand bleiben solle. Und bieses kann ich nicht gewähren."

"Es ift nicht meine Absicht, Krieg gegen sie zu erheben. Auch habe ich ja gegenwärtig bazu nicht die Mittel. Ja, sie sehen, daß ich, ungeachtet des Schimpses, den sie mir angethan, noch nicht die Waffen gegen sie ergriffen habe. Und ich möchte sogar ihr Versahren entschuldigen, wenn ich das irgendwie vermöchte. Dennoch kann ich, wie immer die Dinge liegen, nicht in den Zwang einwilligen, daß ich niemals das Heilmittel versuchen soll. Eine solche Einwilligung wäre wider meine Pflicht<sup>3</sup>. Sie würde ohne Rücksicht auf die Reichsstände, welche dabei hoch betheiligt sind, die Abschlee der beiden letzten Reichstage umstürzen. Ich habe dazu nicht das Recht. Und auf keinen Fall und für nichts in der Welt werde ich, wie ich Euch so oft gesagt und geschrieben habe, etwas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Klopp a. a. D. S. 434. <sup>2</sup> Lanz III, 318 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mais quant a la tresve avec les protestans, combien que je ne soye en determinacion de leur faire la guerre, ny en auroie a present le moien, et ilz voient que, combien quilz maient oultraige, que je nay encores prins les armes contre eulx, et le vouldroie encores excuser s'il se pouvait aucunement; si ne puis je, comme qu'il soit, consenter la bride que en ce lon me veult meetre, pour non pouvoir jamais procurer le remede, pour estre telle obligation contraire a celle que j'ay a mon devoir. Eanj III, 321.

wider Pflicht und Gewissen thun <sup>4</sup>, noch baszenige halten, was in meinem Namen so versprochen würde, denn es wäre wider meinen Willen und würde mich zu nichts verbinden. Aber damit jene Stände ersehen, daß nicht ich bei irgend einer Gelegenheit in Deutschland einen Krieg erregen will: so bin ich bereit, mich auf jede Weisse, welche sie verlangen mögen, in der Religionssache zu allem zu verpflichten, was auf dem nächsten Reichstag beschlossen wirde. Ueberhaupt ist das der Grundzug dieser Forderungen an mich: die Partei verlangt von mir, daß ich mit absoluter Gewalt verfahre gegen die Ordnungen und Abschliebe des Reiches, insomeit nämlich ein solches Verfahren ihnen beliebt, ihrem Partikularinteresse auf Kosten des Gemeinwohles entspricht."

"Die Versammlung in Passau hat nicht bas Necht, sich über ben Reichstag hinwegzuseten. Was von meinem Willen allein abhängt, bas werbe ich thun, und zwar ohne Zorn gegen biejenigen, welche mich per= sonlich gekränkt haben."

"Ich sehe freilich wohl, daß die Mehrzahl bemüht ift, die kaiserliche Autorität zu schwächen. Wenn sie benn untergehen soll — und dieß ja ist das Ziel, auf welches sie steuern, trotz aller ihrer Worte — so will ich doch nicht, daß es geschehe unter mir."

"Aber ich will gern jegliche Sicherheit geben und versprechen, wie ich es genau erfüllen will, daß wenn Jemand etwas gegen mich hat, ich ihn auf dem nächsten Reichstage von jetzt an in sechs Monaten bereitwillig hören und ihm Rede stehen will auf das, was man mir zur Last legt. Ich werde in allem, was sie mir vorwersen wollen, so handeln, daß sie anerkennen sollen: ich sei mehr bemüht um das Gemeinwohl des heiligen Reiches und die Wohlfahrt der Stände desselben, als um mein besonderes Interesse.

"Das Verhalten ber geistlichen Reichsstände, wie Ihr es in Passau bei ben Vermittlern seht, entspricht bem bisherigen. Die Erfahrung hat mir bewiesen, daß ich von ihnen eine Hülfe gegen die Rebellion nicht zu erwarten habe. Ihre Vermittelung ist zu Gunsten des Moriz und seiner Partei."

"Ich möchte nicht, daß Ihr von mir dächtet, meine Weigerung gehe hervor aus der Abneigung, dieser Partei das Unrecht gegen mich zu ver= zeihen, und dadurch mir das Verbienst zu erwerben, welches Ihr mir ausmalt. Ihr sagt, das Nachgeben sei keine Schande für mich. Gewiß, ich versichere Euch, wenn es sich nur um die Schande handelte: so würde ich, wenn dafür der innere Friede von Deutschland zu erlangen wäre, sie zu überwinden wissen, und um des Gemeinwohles willendas mir persönlich angethane Unrecht verzeihen. Aber hier ist mehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ny pour riens du monde consentiray je, comme je vous ay escript si souvent et dit, chose qui soit contre mon debvoir et ma conscience. A. a. D. Baftor, Reunionébéftrebungen. 29

als Schande: hier ist Beschwerung bes Gewissens, bie ich nicht auf mich nehmen kann.'1

"Auch ist es nicht so leicht, wie 3hr fagt, baß ich burch bie Annahme biefes Artikels volle Freiheit erhalte, mich gegen ben Ronig von Frankreich zu wenden und ibn zu zuchtigen. 3ch ertenne an, baf bief bas beste Heilmittel mare: benn er ift ber Urheber aller unferer Berirrungen. Allein meine Macht reicht nicht aus. Eber ertenne ich an. bag ber Bertrag Euch portheilhaft sein würde für bie Befreiung Eurer Rönigreiche und Länder (von ben Türken). Um biefen Breis tonnte ich mich barein ergeben, bie Schande binunterzuschlucken. Allein bann wieder tritt es mir por bie Seele, bag er miber Bflicht und Gemiffen ift. So wie er ift, tann ich ibn nicht annehmen. Lieber noch will ich bie geringe Macht. bie mir zu Gebote steht, um mich fammeln, und mit berselben bie Geaner aufsuchen. Und wenn ich nicht fo viele zusammenbringen tann, bag mit Grund auf einigen Erfolg zu hoffen ift, fo mill ich lieber Deutschland perlassen und nach Italien ober Flandern gehen. Bielleicht werden sie in meiner Abwesenheit zur Vernunft tommen. Denn, ich wiederhole es. ich will mich nicht verpflichten, die Religionssache für immer rettungslos zu lassen.' 2

"Wenn Ihr aber,' fährt ber Kaiser fort, glaubt, "um Eurer eigenen Angelegenheiten willen den Vertrag so annehmen zu müssen, wie er ist: so stelle ich Euch anheim, Euch der gegebenen Bollmacht zu bedienen, jedoch mit der ausdrücklichen Erklärung meinerseits, daß ich nicht weiter als dis auf den nächsten Reichstag gebunden sein will.'

Karl fügt bann noch eigenhändig die Bitte um Entschuldigung hinzu, baß er das lange Schreiben nicht selbst geschrieben, und zugleich die Betheuerung, daß kein Wort anders sei, als seinem Sinne entsprechend. Er bemerkt ferner, daß weber Granvella noch ein Anderer es habe auf sich nehmen wollen, ihm in dieser Sache zu rathen<sup>3</sup>. Das Schreiben enthält mithin die eigensten Gedanken des Kaisers in der Religionsfrage.

Höchst merkwürdig ist auch ber Brief, welchen Karl V. an bemfelben Tage an bie zu Passan versammelten Stände schrieb.

,3ch berufe mich,' sagt er in diesem Schreiben, ,auf meine ganze Laufbahn. 3ch fordere Euch alle auf zu Zeugen, mit welcher väterlichen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Je vous assheure, que, s'il ny avoit que la honte, je le passeroie aisement pour procurer la paciffication, et ne feiz uncques difficulte de pardonner les injiures que me sont este faictes particulierement pour le bien publicque; mais le mal est, que avec la honte que se pourroit bien avaler il y a la charge de la conscience que je ne puis porter. L. c. p. 323 sv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Car je ne me veulx obliger a laisser laffaire de la religion perpetuellement sans remede. P. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lanz III, 327; vgl. Klopp a. a. O.

Liebe und Neigung ich je und allewege bas beilige Reich beutscher Nation. mein geliebtes Baterland, auf Roften meiner Erbtönigreiche und Länder. mit Gefahr und Bagnif meiner eigenen Berson, bebacht, wie ich für bes Reiches Ehre, Nuten und Aufnehmen teine Mube. feine Arbeit. teine Rosten gespart habe. So auch ferner zu handeln, ift mein Entfoluk, mein Mille. Dann wieber rufe ich Guch alle zu Beugen, wie ich in bem perflossenen Winter um bes Friedens willen mich abgemüht, wie gebulbig ich bann mährend biefer Handlung mich benommen, in ber Hoff= nung, bag bie Urbeber ber Empörung und ber Spaltung baburch zum Frieden bewogen murben. Nun aber ift es billiger Beise an Such, nicht bei mir Euch zu bemüben, baf ich nachgebe, fondern bak fie ablaffen von ihrer ungerechten Forberung, bamit ein mirklicher und wahrer Bertraa abgeschloffen werben tonne, ber bem Reiche ben Frieden und bie Rube wieber gibt, bamit man nicht unter bem Scheine eines Bertrages und eines Friedens in ber Unruhe und ber Empörung stecken bleibe, ober vielmehr gar für bie Zukunft noch größerem gammer bas Thor eröffene.' 1

Rarl V. war ber Einzige, bem sich die volle Erkenntniß ber Confequenzen, welche die Forderungen der Reichsverräther früher ober später nach sich ziehen mußten, erschloß.

Die katholischen Stände waren voll Angst, ihr ganzes Auftreten matt und schwach. Selbst die kaiserlichen Räthe Seld und de Rye waren für Bewilligung der unheilvollen Forderungen, welche Moritz stellte. Un= aufhörlich bringen dieselben in ihren Briefen in Karl V., er möge nachgeben. Mit den lebhastesten Farben malen sie dem Kaiser die Ge= fahren aus, welche ihm brohen, wenn er im Punkt der Religion nicht nachgebe. Der Kaiser jedoch bleidt standhast; immer wieder erklärt er, er könne nicht gegen sein Gewissen handeln<sup>2</sup>.

Noch stärker als die kaiserlichen Räthe brang Ferdinand in seinen Bruder. Er sprach die Ueberzeugung aus, daß, wenn der Kaiser diesen Frieden' bewillige, er freie Hand gegen Frankreich, das die Hauptschuld an allen Uebeln des Reiches trage, haben werde; er selbst aber werde sich dann gegen die Lürken wenden können. Der Kaiser möge Milbe walten lassen, er könne die Forderungen ohne Schande bewilligen<sup>3</sup>.

Am 5. Juli begab sich König Ferdinand persönlich zu seinem Bruber nach Billach. Moritz machte zur selben Zeit ernstlich Miene, den Krieg von Neuem zu beginnen. Markgraf Albrecht von Brandenburg raubte und pländerte unablässig fort. Ferdinand stellte Alles dieß dem Kaiser in eindriglichster Weise vor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lanz III, 333 f.

<sup>2</sup> Bgl. Lang III, 308 ff. 349 ff. Die Antwort Rarls vom 30. Juni S. 329 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lanz III, 292; vgl. 305 ff.

Sleichzeitig schilderten die kaiserlichen Räthe von neuem die Größe ber brohenden Gefahr. Am 4. Juli kam eine andere Unglücksnachricht von derKönigin Maria: sie meldete die höchste Bedrängniß der Nieder= lande, der Erblande des Kaisers. "Für die Erhaltung dieser Erblande," also schließt sie ihren Hülferuf, "ist die persönliche Gegenwart Ew. Majestät dringend nothwendig."

Der Raiser hatte noch kein Heer. Die Rüstungen, welche Schwendi in Böhmen betrieb, schritten nur langsam voran<sup>2</sup>. Er selbst war krank und matt.

Unterdessen schwoll die breifache Gefahr von Westen, von Often, in ber Mitte bes Reichs immer mehr an 3.

Nach schwerem innerem Kampfe entschloß sich Karl V. endlich, nach= zugeben. Er erklärte sich Ferdinand gegenüber bereit, Alles zu bewilli= gen, was nicht gegen seine Pflicht und sein Gewissen sei, könne er nicht gewähren.

Und hier machte ber Kaiser zwei Punkte im Vertrage namhaft, auf beren Aenderung er bestehen muffe. Diese beiden Punkte betrafen die Religionssache und die Neichsbeschwerden.

Betreffs des ersten Punktes erklärte Karl nochmals, er werde nie= mals indirect ein Recht der Reichsstände zur immerwährenden kirchlichen Spaltung anerkennen.

Was die Neichsbeschwerden anbelange, so könne er sich dem absoluten Urtheile der Verschworenen nicht unterwerfen. Er sei jedoch bereit, auf dem nächsten Neichstag persönlich, waffenlos und friedlich zu erschei= nen, um Jedem auf seine Klage Rede zu stehen <sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Lanz III, 343 f. (Bricf ber Königin Maria über ihre verzweifelte Lage) 349 ff. (De Rye und Selb an ben Kaijer, 6. Juli.)

<sup>2</sup> Lanz III, 352 f.

<sup>3</sup> Die Rothlage Rarls V. ift fehr gut gejdilbert in ber \*, Informatione del R Vescovo Delfino data a Monsignor Illustrissimo et Rev<sup>mo</sup> Carrafa sopra li ultimi Conventi di Francfordia, Convento di Patavia fatta nel 53, Dieta d'Augusta fatta nel 55, Dieta di Ratisbona fatta nel 57 et ultimo Colloquio di Wormatia' (Bibl. Corsini zu Rom. Cod. 677 mir gütigft von §. Prof. Lämmer mitgetheilt; vgl. Lämmer, zur Kirchengejch. S. 133). In biejem Memorial heißt es: ,Quanto poi alli recessi per comminciare da quello di Patavia dico che quando l'Imperatore Carlo Quinto fu costretto per evitare l'impeto del Duca Maurizio ed Alberto di Brandeburgo ritirarsi ad Ispruch, vedendosi la Maesta Sua Cesarea in estremo pericolo usando Alberto ogni sorta di crudeltà contro gli stati e persone degli Ecclesiastici, essendo dall' altra parte entrato il Re di Francia con numeroso esercito nell'Imperio, e facendo li Turchi il progresso che fecero quell'anno veramente notabile in Ungheria deliberò l'Imperatore d'accordare al tutto con Maurizio.'

4 Lanz III, 858 f.; Bucholts VII, 100. Bgl. auch ben Brief bes Kaisers an feine Räthe vom 11. Juli; Lanz III, 361 f.

Ende Juli 1552 kam bann ber berühmte Bertrag zu Stanbe, welcher nach ber Stadt Passau benannt wird und ber am 2. August vom römi= schen König unterzeichnet wurde.

Die Bestimmungen dieses Vertrages, soweit sie die Religionssache betreffen, find folgende:

Erstens: Innerhalb eines halben Jahres soll ein ,gemeiner Reichs= tag' gehalten werben, ,barauff nochmals, auff was wege, als nemlich eines General= ober National=Concilii ober Colloquii, ober gemeiner Reichsversammlung, bem Zwyspalt ber Religion abzuhelffen, und bieselbe zur christlichen Bergleichung zu bringen, gehandelt und also solche Einig= keit ber Religion burch alle Stände bes heiligen Neichs, sammt J. Ma= jest. ordentlichen Zuthun, soll besördert werden.

Zweitens: "Es sol auch zu Vorbereitung solcher Vergleichung balb anfangs solches Reichstags ein Ausschuß von etlichen unterschiedlichen ver= ständigen Personen, und beiderseits Religionen, in gleicher Anzahl, ge= orbnet werden, mit Befelch zu berathschlagen, welcher massen solche Ver= gleichung am füglichsten möchte fürgenommen werden, doch den Kur= fürsten sonst versen, boch den Kur=

Drittens: Weder ber Kaiser, noch Kurfürsten und Reichsstände follen in ber Zwischenzeit ,keinem Stand ber Augspurgischen Confession verwandt, der Religion halben, mit der That gewaltiger weiß, ober in andere wege, wider sein Conscient und Willen dringen, oder berhalben überziehen, beschädigen, durch Mandat oder einiger anderer Gestalt beschweren oder verachten, sondern ben solcher seiner Religion und Glauben ruhiglich und friedlich bleiben lassen."

Dasselbe wird bann den Ständen der Augsburgischen Confessionsverwandten, jenen Reichsständen gegenüber, ,so der alten Religion anhängig' anbefohlen.

Biertens: Hinsichtlich bes Kammergerichts soll bei ber nächsten Reichsversammlung ober Bisitation bes Gerichts ,alle vermögliche Förberung erzeigt werben, bamit in Religionssachen kein Theil sich bes Ueberftimmens für (vor) bem anderen zu befahren, auch Partheilichkeit verhütet und die Verwandten der Augspurgischen Confession am Kaiserl. Kammergericht nicht ausgeschlossen würden.<sup>4</sup>

Es ist klar, daß man auch bei biesem sogenannten Frieden noch von der Hoffnung ausging, daß es endlich gelingen werbe, entweder auf einem General- oder Nationalconcil, oder durch Religionsgespräche, oder end= lich auf einem Reichstage , dem Zwiespalt der Religion abzuhelfen' und somit die Einigkeit der Religion unter allen Ständen des Reichs wieder herzustellen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ch. Lehmann, de Pace Religionis I. (Franckfurt a. M. 1707) p. 3 sq.

Der Passauer Friede sollte nur ein Interimsvertrag sein, bis zu bieser ersehnten Einigung in der Religion.

Aber schon faßte man auch die andere Möglichkeit nachbrucklich in's Auge.

Es ist sehr wahrscheinlich, baß König Ferdinand sich schon bamals weiter verpflichtete, nämlich ben Friedstand anzuerkennen, auch wenn die Wiedervereinigung auf dem nächsten Reichstage nicht erfolge, kurz, daß er für sich persönlich das zugegeben, was Karl auf das Entschiedenste ver= weigerte, nämlich die Spaltung für immer bleibend zu erklären.

Als König Ferdinand dieß hochbedeutsame Zugeständniß machte, war sein Blict ohne Zweifel durch die augenblickliche Nothlage so umschleiert, daß er nicht zu erkennen vermochte, welche Tyrannei, welch' unendlichen Jammer die Sanction der religiösen Spaltung für die Zukunst in sich barg.

Die persönliche Lage Ferdinands im J. 1552 fällt überhaupt für ben ganzen Handel von Passau — benn dieß Wort ist das allein gerechtfertigte — schwer in's Gewicht. Seine Stellung in Ungarn war verzweifelt <sup>1</sup>. "Ganz allein die Rücksicht auf Eure besondere Lage," schrieb Karl am 31. August an Ferdinand, "die Rücksicht auf Eure Königreiche und Lande haben mich dazu bewogen, den Vertrag zu ratificiren."

Und bann zog der kranke Kaiser aus, um für Deutschland bie Folgen des Verrathes von Moritz wieder gut zu machen.

Während Karl V. gegen Metz zog, war Moritz nicht unthätig: von Neuem begannen seine reichsverrätherischen Verhandlungen mit Frankreich<sup>2</sup>. Sein jäher Lob in der Schlacht bei Sieversthausen verhinderte wahrscheinlich allein den Ausbruch einer neuen Verschwörung gegen Kai= ser und Reich.

Der Tag von Sievershausen war noch in anderer Beziehung ein Glück für Deutschland: benn seit diesem Tage war die Macht des Markgrafen Albrecht von Brandenburg, der raubend und brennend die deutschen Gauen durchzog, gebrochen.

Im Innern des Reiches stand, nachdem Moritz gefallen, nur noch bas Toben dieses Brandenburgers dem Frieden entgegen.

Der Krieg, den im Often und Westen die Brüder Ferdinand und Karl zur Vertheidigung Deutschlands, zur Abwehr der Türken und Franzosen führten, dauerte dagegen fort.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lanz III, 481; vgl. 483 f. Die Frage, ob Karl V. später einen Protest gegen ben Bassauer Bertrag erlassen, ist nach bem vorliegenden Actenmateriale mit Sicherheit nicht zu entscheiden. Bgl. Gachard, Correspondance de Philippe II. I. (Bruxelles 1848) p. CXC; Maurenbrecher, Karl V. S. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rante V, 321 f.

Durch biese friegerischen Unruhen wurde die Abhaltung des in Passau verabredeten Reichstages in unliebsamer Weise verzögert.

Rarl V. betrieb das Zuftandekommen dieser Versammlung mit größtem Gifer. Es war seine Absicht, bort versönlich zu erscheinen.

Einstweilen tauschte er mit seinem Bruder Ferdinand seine Ansichten über die auf dem Reichstage zu ergreifenden Mahregeln aus. Karl allein erkannte mit voller Klarheit die fast unausdleiblichen Folgen des Passauer Vertrages. Obwohl er aus demselben den Satz der einstweiligen Anerkennung des Landeskirchenthumes gestrichen, weil derselbe nach seiner Ansicht das Princip einer ewigen Spaltung in sich schloß: so war es ihm doch klar, daß auch in dieser Form der Vertrag nicht stimmte zu dem Principe, nach welchem er Deutschland den kirchlichen und weltlichen Frieden wiederzugeben sein Leben lang getrachtet hatte.

Und noch weniger konnte Karl vergessen, daß sein Bruder für sich jenen bedeutungsvollen Satz bewilligt hatte.

Die Neuordnung dieser Verhältnisse, bie Ausgleichung ber Religions= sache sollte auf bem neuen Reichstage versucht werben.

İm Februar 1554 sanbte Karl V. seinen Rath Böcklin an die sechs Kurfürsten, um denselben vorzustellen, ,der Reichstag sei das einzige Mittel, um den Beschwerden im Reich abzuhelfen: er, der Kaiser, wolle Alles, was zur Aufnahme und Gebeihen des Reichs, auf Erhaltung gemeinen Friedens und Wohlfahrt immer dienstlich sein könne, mit höchstem Ernst und Fleiß besördern; sie möchten für sich selbst erwägen, wie es des Reiches hohe Nothdurft sei, daß delsen nochbeschwerliche und ganz gefährliche Anliegen, die sich nicht ohne sondern Nachtheil und Berberben vieler armen unschulbigen Leute und Bedrohung endlichen Untergangs von Tag zu Tag häufen und weitläufig werden, mit zeitlichem gutem Rath abgewendet, der geliebte Friede wieder angerichtet, gemeine Ruhe und Wohlfahrt bedacht und alle Sachen wieder in ein ruhig und fried= lich Leben und Wesen gerichtet werden. Er hoffe, den auf den Ansang bes April 1554 auf's Neue ausgeschriebenen Reichstag persönlich zu besucht.'

Im März machte Karl bem Papste Julius III. nähere Mittheilungen über die Berusung des Reichstages. Er beruft sich in diesem Schreiben barauf, daß es aller Welt bekannt sei, mit welchem Eiser, mit welch' unablässiger Sorgfalt er vom Anfang an dahin getrachtet, ber Kirche die Einigkeit wieder zu geben. Aber das Concil sei zersprengt, eine Aussicht auf die Wiederberufung desselben, die dem Kaiser vor allen Dingen wünschenswerth sein müsse, sei nicht vorhanden. Die Verwirrung in Deutschland aber sei im Steigen. "Darum habe ich," sagt ber Kaiser, "kraft meiner Würde und Pflicht nicht umhin können, einen Reichstag nach Augsburg zu berufen, bamit wenigstens bis auf die fernere Haltung des Concils ein erträglicher Friedenszustand in Deutschland sein könne." Er bittet den Papst, als Legaten die Cardinäle zu senden, die der beutschen Angelegenheiten kundig seien <sup>1</sup>.

Die Labungen bes Kaisers blieben von ben beutschen Fürsten unbeachtet. Weil sie wußten, daß Karl wegen seiner Krankheit selbst nicht kommen konnte, zeigten auch sie keine Neigung, zu erscheinen.

Die Nothwendigkeit ber Abhaltung eines Reichstages murbe unterbeffen immer bringender. 3m Juni erklärte Rarl feinem Bruber, er wiffe teine andere Beife, um ber Bermirrung Deutichlands abzubelfen. als bie Berufung einer allgemeinen Reichsversammlung. "Gott weiß es," fcbreibt er, bag ich nach bem Gifer und ber Liebe, welche ich zum beiligen Reich und zur beutschen Ration bege, und nach ber Rücksicht, welche ich auf Gure Erhaltung und biejenige unferes hauses nehmen muß, biefes Heilmittel ersehne.' Bersönlich zu erscheinen, fei er leider nicht im Stande. Ferdinand moge bekhalb auf bem Reichstag alles entscheiden, mas portomme, ohne von seiner Seite Resolution zu erwarten. Seine Commiffarien werbe er zwar fenden, jeboch follten fich biefelben in die Entscheidung nicht mischen: biefe überlaffe er vollftändig bem Rönige und ben Ständen. Ferbinand möge als römischer Rönia voraeben und bandeln. als ob er (ber Raiser) in Spanien sei, nicht in seinem Namen noch in feiner Bollmacht. .Und um Guch biervon offen und wie es fich unter Brüdern geziemt, ben Grund anzugeben,' fügte er hinzu, ,es geschieht allein aus Rudficht auf bie Religionslache, über welche ich bie Scrupel habe, welche ich Euch jo eingebend und offen mündlich bei unferer letten Zusammenkunft in Billach außeinandergeset habe. 3ch bitte Euch, teinen anderen Grund zu vermuthen und barauf zu achten, bag 3br zu keinem Bunkte Gure Zuftimmung gebet, welcher Guer Gemiffen beschweren könnte ober bie Ursache noch grökeren Zwiesvaltes in ber Religion fein könnte, ober ber bie Seilung ber Spaltung, melche mir von ber Gnade und Barmherzigkeit Gottes hoffen muffen, noch weiter entferne.' 2

Ferdinand erkannte die "väterliche Sorge' bes Kaisers für die Beruhigung Deutschlands an und erklärte sich bereit, nach Abhaltung eines Landtags in Böhmen nach Augsburg zu gehen, um bort Alles, was in seinen Kräften stehe, zur Beruhigung Deutschlands und ber Christenheit zu thun<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lanz III, 610 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lanz III, 622 ff. (Der Brief ift geschrieben in Brüffel am 8. ober 10. Juni.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schreiben vom 24. Juni. Lanz III, 629 ff.

Dennoch verzögerte sich bie Abhaltung des Reichstages bis in's fol= gende Jahr. Dagegen wurde es mehr und mehr klar, daß das Ziel der protestantischen Fürsten auf demselben die einstweilige reichsrechtliche An= erkennung des Landeskirchenthums sein würde.

Im Mai 1554 versammelten sich bie angesehensten protestantischen Fürsten zu Naumburg. Auch die bedeutenderen Theologen wurden wie hertömmlich dorthin berufen. Unter ihnen war auch Melanchthon. Nur mit dem größten Widerwillen ging er hin. Er wußte nicht, was die Fürsten wollten!<sup>4</sup> Sodann bangte ihm vor dem Treiben der theologischen Demagogen<sup>2</sup>, denn diese herrschten damals. Er vergleicht sich mit Daniel in der Löwengrube. Seine Stimmung ist tief traurig. Indem er den Blick auf die vorübersließende Saale wirft, schweidt er: "Wenn ich so viel Thränen vergießen könnte, als die Saale Wasser und soch mich gelindert werden."<sup>3</sup>

Der Zwect bes Convents war eine Einigung über bas Berhalten ber protestantischen Stände, wenn auf bem bevorstehenden Reichstage bie Religionsfrage wieder angeregt würde.

Melanchthon verfaßte das Gutachten der Theologen. Dasselbe enthielt in Bezug auf den Reichstag folgende Erklärung: "So Kaiserliche Majestät suchen würde, daß wir wiederum die päpstliche Lehr oder das Interim sollten annehmen, wollen wir. durch Gottes guad solches klar und ausdrücklich abschlagen; damit uns aber nicht möge aufgelegt werden, als wollten wir Freiheit haben, allerlei Opiniones zu dichten, so be= rufen wir uns auf die öffentliche und bekannte Confession, welche im Jahre 1530 zu Augsdurg der Kaiserlichen Majestät überantwortet ist, dabei auch noch unsere Kirchen durch Gottes Gnade geblieben sind; .... was auch derselben widerwärtig ist, das müssen und wollen wir im Predigtamt strafen, nämlich alle Rezerei, Mahomet, päpstliche Irrthümer, Servet, die Anabaptisten u. s. w.<sup>c4</sup>

Bezüglich ber Alles entscheibenben Jurisdictionsfrage erklärte bas Gutachten, man könne ben Bischöfen bie Ordination nicht überlassen, so lange sie die rechte evangelische Lehre verfolgten; benn "es kann nicht ein einträchtig Corpus aus ben Verfolgern und unseren Rirchen werden. So hat man befunden mit bem Interim, daß die= ses Flickwerk unmöglich ist. Wenngleich Fürsten und Herren ber Bischöfe Autorität gern wiederum wollten erheben und stärken, so folget boch nur bei ben Unterthanen Zwie=

<sup>1</sup> C. R. VIII, 298 (29. Mai 1554: Cur hic conventus ad Salam indictus sit, ne nunc quidem scio).

- <sup>2</sup> Δημαγωγοί δγλοχοπούντες.
- <sup>2</sup> 28. Mai 1554. C. R. VIII, 297. <sup>4</sup> C. R. VIII, 284.

spalt und neue Unruhe; und ist viel besser, daß die Für= sten in ihren eigenen Rirchen christliche Einigkeit erhalten, denn daß sie um der Bischöfe willen die Spaltung größer machen.<sup>(1</sup>

Also schrieb Melanchthon, berselbe Melanchthon, ber von Anfang ber neuen Bewegung an die Wiederherstellung der bischöflichen Autorität gefordert hatte.

Selbst noch kurze Zeit vor dem Naumburger Convente hatte er sich gegen die Centauren, d. h. die Fürsten, und für eine aristokratische Regierung der Kirche ausgesprochen <sup>2</sup>.

Woher Dieser plötliche Umschwung?

Es war offenbar bie Furcht vor ben theologischen Demagogen, welche ben haltlosen Mann dahin brachte, seine ganze Vergangenheit zu verleugnen.

Aber wie konnte Melanchthon in dem Aktenstück, in welchem er sich gegen die bischöfliche Kirchenregierung aussprach, sich auf die Augsdurger Confession, welche den Cäsareopapismus verneinte, berufen?

Eine solche Unklarheit ist fast unbegreiflich, aber echt melanchthonisch. Betrachtete sich doch dieser gelehrte Professon, der in dem Naumburger Gutachten das Oberhaupt der katholischen Kirche mit Mahomet und den Wiedertäufern auf eine Stufe stellte, noch immer in gewissem Sinne als Angehöriger der katholischen Kirche!<sup>3</sup>

Wie ganz anders steht da Kaiser Karl V. ba! Mit voller Klarheit kennzeichnet er seinen Standpunkt: er will es nicht auf sich nehmen, eine Mitschuld an der deutschen Kirchenspaltung zu tragen. Mit einer Ordnung der kirchlichen Verhältnisse im Sinne des Landeskirchenthumes will er absolut nichts zu thun haben. Nicht einmal die Propositionen auf dem Reichstage sollten in seinem Namen geschehen <sup>4</sup>.

Die Briefe, welche bie beiden Brüder über bieje Angelegenheiten wechseln, sind traurig zugleich und lehrreich. Die Richtschnur des Hanbelns beider ist die Sorge für den Schutz und das Wohl des gesammten Reiches. Deßhalb können sie, auch abgesehen von der eigenen Gewissenspflicht für die Kirche, welche sie zu schützen geschworen haben und ber

\* Lanz III, 649 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. R. VIII, 291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. R. VIII, 109 (17. Juni 1553). Bgl. C. R. VII, 689 (November 1550. Die Centauren verachten bie Lehre).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgl. 3. B. C. R. VIII, 664. Für die in Melanchthons Ansichten vorgegangene Aenderung ist ferner charakteristisch, daß er in den von ihm ausgestellten Zeugnissen nicht mehr stets den consensus catholicae Ecclesiae erwähnt (vgl. 3. B. C. R. VII, 831), doch kommt dieser Ausdruck in anderen Zeugnissen wieder vor; vgl. C. R. VII, 1018.

fie persönlich treu anhangen, mit gutem Willen nicht zugeben, baß auf ben Namen ber Religion hin eine weltliche Macht berechtigt sein sollte, sich Güter anzueignen, welche für die Zwecke ber alten Kirche ge= stiftet sind.

In der Instruction für seine Commissarien hat Rarl V. sich bier= über sehr klar ausgesprochen. Da bie geistlichen Güter, heißt es in berfelben, von ben Borältern für ben Gottesbienit ber alten mabren tatholifchen Religion gestiftet worben, fo tonnten und burften fie mit bes Raifers Willen und Geheiß, in keinen anderen, viel weniger aber in einen solchen Gebrauch permendet und perkehrt werden, welcher ber Religion, bie er selbst halte, widerwärtig sei. Ebenso wolle es ibm auch nicht gebühren, in einer Sandlung, in welcher ihm feine Jurisbiction zuftebe, Commiffarien zu ernennen. Bei ber Suspension bes Augsburger Reichsabschiebes von 1530 fonne es zwar vorläufig bleiben. ba biefe widerwärtige und unruhige Zeit vorhanden und es vielleicht vieler Sünden Schuld fei, burch welche ber Allmächtige zum Borne bewegt worben, bag man sobald zu keiner vollkommlichen Beraleichung und Bereinigung ber Religion kommen möge, baber zu besorgen, baß jener Abschied in biefer Zeit noch viel weniger als in ben früheren Jahren zu gebührlicher Bollziehung und hanbhabung werbe gebracht werden tonnen. Damit aber, wenn man in bem Artikel ber zweispaltigen Religion To= leranz einführen und Gebuld tragen muffe, bis ber Allmächtige zur Berftellung ber Einigkeit in ber Religion und Beilegung bes Zwiespaltes Gnade verleihen werbe, bei Auswärtigen nicht bafür geachtet werbe, als ob der Raiser Etwas, was von der heiligen Rirche bisher löblich ge= halten worben, ändere, ober in Sachen ber Religion bie vorigen Abschiede aufhebe und widermärtige Ordnung nach eigenem Gefallen vornehme: fo follen bie Commiffarien babin feben, daß bie Worte, welche bie Suspen= fion betreffen, umgangen und bie Artikel auf bas Daß, welches im Baffauischen Vertrage enthalten fei, gestellt werben, womit auch ber Augs= burgischen Confession Genuge geschebe. Anerkennung einer Suspension ber Rechte und Brocesse in Religionssachen aber murbe bem Reiche und beffen Unterthanen zum höchsten Schaben, wie bem Raiser zur arößten Unehre gereichen, ba bie Rechte nicht etwa in neuer Zeit ober bei seiner Regierung, sondern zum Theil vor, zum Theil nach der Geburt Christi von feinen Borfahren am Reich, vornehmlich ben chriftlichen Raifern, also zu einer Zeit, ba Niemand im Geringsten von biesem Zwiespalt in ber Religion einige Biffenschaft und Gebanken gehabt, beilfamlich und wohl, zur Beförderung bes gemeinen Nutens, gesetzt und geordnet wor= ben. Auch muffe es wegen Bielheit ber Größe ber geschriebenen Gefete und Rechte, wie wegen der Scribenten unzählbgrer Bucher, für ein un= mögliches Ding geachtet werben, eine gemisse Regel ober Unterschied zu machen, welche Rechte bie Arrung ber zwiespaltigen Religion betreffen ober nicht, und in vorkommenben Fällen bie Suspension berfelben in Uebung zu feten. Bolle man bie Erklärung bis auf den Eintritt folcher Fälle verschieben, jo murbe fich alsbann nicht allein unter ben Barteien, fonbern auch unter ben Richtern ein Gegant erheben, aus welchem nichts als öffentliche Rerftörung bes Gerichts und ber Juftiz zu erwarten ftebe. Wenn Giner zwei Weiber aenommen hatte und barum bes Chebruchs an= geflagt murbe, fo murbe er zu feiner Enticulbigung pormenben, es mare eine Religionsjache, benn er habe nicht anders gehandelt, als por Leiten ber Batriarch Satob gethan. Wenn ein Taglobner versprochen hätte. eine Ravelle zu bauen, und barum beklagt murbe, tonnte er fagen, ber Bertrag sei unziemlich, weil Abgötterei baburch eingeführt murbe. Einer, ber bem Undern einen Backenstreich gegeben hatte, und wegen Injurien mit Recht porgenommen würde, möchte ben Spruch Christi im Spangelio für sich anziehen. Daneben könne freilich nicht verneint werben, bak wegen bes Zwiesvalts in der Religion die Schärfe bes Rechts nicht allenthalben gehandhabt werben könne, sondern etwas gemildert und bas Recht den Umständen ber Leit angepakt werden musse. Die Gesete gegen bie Reherei und gegen bie Briefterehe, bie Bestimmungen wegen Unfähigkeit ber aus einer folchen Ghe erzeugten Rinder zu Erbichaften und ehrlichen Gewerben, ferner die Satungen wegen verbotener Grabe und beren rechtlicher Wirkungen könnten ohne offenbare Zerrüttung nicht mehr geltend gemacht werben 1.

Ebenso wenig, wie es nach bes Kaisers Ansicht nicht in seiner Macht stand, das disherige Recht auf die Kirchengüter für erloschen zu erklären und irgend einem weltlichen Fürsten das Recht der Aneignung zuzu= sprechen, ebenso wenig konnten Karl wie Ferdinand von ihrem Stand= punkte aus mit gutem Willen zugeben, daß das Reich sich in so viele Kirchenthümer, als es Territorien gab, auflöse.

Biel klarer noch als Ferdinand erkannte Rarl V. alle Consequenzen ber protestantischen Forderungen. Er war fest überzeugt, daß die Worte, mit denen man den Kern der Sache zu verhüllen suchte: daß nämlich die Anerkennung des Landeskirchenthums nur dis zur endlichen Vergleichung in der Religion dauern solle, daß diese Worte eben nur Worte seien, daß die Spaltung dann eine endlose sei.

Es ist fast unzweiselhaft, sagt ein geistreicher neuerer Historiker, daß ber Kaiser Karl, wenn seine physische Kraft es ihm verstattet hätte, in Augsburg zu sein, das Princip des Landeskirchenthumes, das Princip der immerwährenden kirchlichen Spaltung von Deutschland nicht bewilligt haben würde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lehmann, de Pace Religionis I, 56 sqq.

Für Ferdinand lag die Sache etwas anders. Der Grundzug seiner kirchlichen und politischen Gesinnung war berselbe wie bei Kaiser Karl. Ob sein Blick so weit hinausreichte in die Zukunft, wie berjenige seines Brüchers, dürfte eher fraglich sein.

Allein zugleich war König Ferdinand persönlich auf das Höchste bedrängt. Um der Türkennoth willen hatte er drei Jahre zuvor zu Passan ben einen Satz zugestanden, den Karl dann hinwegstrich: den Satz, daß der Friedstand dauern solle, auch wenn eine Bergleichung nicht erreicht würde <sup>4</sup>.

Die Noth Ferdinands dauerte noch fort, als er endlich am 5. Februar 1555 ben Reichstag eröffnen konnte.

(58 geschah biek burch einen Vortrag, in welchem er ausführte. "was für Angst, Roth und Jammer aus der lanawierigen Spaltung ber Religion erfolgt, und baß aller Unrath, Uebel und Berderben an Leib und Seele bei unzählbaren Menschen baber entstanden sei, liege bergestalt am Lage, bag es keiner weitläufigen Auseinandersetzung bedürfe. Es fei beschwerlich und verberblich, baf bie, fo Giner Taufe, Gines Namens und Glaubens, ja Giner Bunge und Nation, Gines Reiches und Geborfams find, fich in der Einiakeit desfelben Glaubens, den fie von ihren Eltern. von so viel hundert Jahren ber, getragen, so gar jämmerlich von einander absondern und scheiden sollen. Noch weit beschwerlicher aber sei es, baf es bei einer ober zweierlei Theilung nicht bleiben, fon= bern mancherlei Secten und Spaltungen an manchen Orten sich regen. bie ein Jeber nach seinem Kopfe bestreiten ober verfechten wolle, woburch Gott und sein heiliges Wort zum Höchsten verunehrt, das Band christ= licher Liebe zerriffen und bas gemeine, arme unverständige Bolt dermaßen in bem Gemissen ängstlich und irrig gemacht werbe, bag gar balb unter bemselben niemand miffen werbe, mas er glauben und halten folle. Das Allerärgste aber werbe noch folgen, bag nämlich Biele in biefem grrfale aufwachsen und vielleicht unter hohen und niederen Bersonen icon vorhanden feien, welche gar nichts glauben, sondern also in einem rohen und gottlosen Leben ihre Zeit verzehren, bag fie meder auf Ehre noch Gemiffen Ucht haben. Es fei zu erbarmen, wenn biese löbliche Nation, die seit undenklichen Zeiten den Preis chrift= licher Jucht und Gottesjurcht vor vielen anderen, und baraus alles Glück und heil gehabt, jeto in eine folche viehische Urt gerathen follte, bak es vor Zeiten bei den heiden anders gemesen, und noch heutigen Tages bei ben Türken und anderen Ungläubigen nicht ärger sein könnte. Daß burch alle Bemühungen, diesen Jammer zu wenden, bisher nichts Frucht= bares ausgerichtet worben, möge baraus kommen, baß biese wichtige Sache Wenigen von Herzen angelegen gemesen, sondern biejenigen, benen bie

<sup>1</sup> Klopp in ben Hift.=polit. Bl. 60, 441 f.

Fürsehung und Wendung gebühret, berselben zugeseben, vielleicht auch. ber meltlichen Gelegenheit nach, von allen Theilen ein Jeber fich beffen zu seinem eigenen Ruten gebraucht habe. Aus welchen Urfachen ber vom Raifer vielfach persuchte Dea burch haltung eines gemeinen Concils nicht zum Liele geführt habe, bas sei ohne Zweifel einem auten Theile ber Stände, bie entweber felbst auf bem Concil gemesen, ober bort ihre Gefandten gehabt, unperborgen. Sollten bie Stände ber Meinung sein. biefen Weg noch einmal wiederholen zu wollen, fo wolle ber König fich bieft mohl gefallen laffen, und ibn nach äußerstem Bermögen belfen for= bern. In biefem Falle fei bann bier nichts anderes zu beratbichlagen. als wie bie zeither vorgefallenen Verhinderungen am füglichften abgewendet werden könnten. Wenn aber bie Stände bebächten, bag ber Weg bes Concils biekmal, bei ben ichweren Läuften und Kriegsempörungen unter ben christlichen Botentaten, bis auf eine ruhigere, friedlichere Reit einzuftellen sei, jo solle es bem Könige nicht zuwider sein, auf andere christliche und leibliche Wege zu trachten, bamit mittler Zeit, bis man zu folchem Concilio und billiger Vergleichung kommen möchte, alle Stände und Unterthanen bes heiligen Reiches in friedlichem ruhigen Wefen, ehrbarem züchtigen Banbel, unverletter Ehre Gottes und chriftlichem Gemissen erhalten murben. Auf ben zu biefem Behufe von Ginigen gemachten Bor= schlag, ein National-Concil zu halten, könne jedoch ber Rönig nicht ein= geben, ba Name und Form eines solchen zu biesen Reiten nicht sonderlich bekannt ober gebräuchlich fei. Zum Behuf eines britten Weges feien mehrmals treffliche Gespräche und Unterrebungen gehalten, und obwohl bieselben zu keiner wirklichen Bollziehung gelangt, aus benselben soviel abgenommen worben, daß man, wenn nicht in allen, boch in vielen nam= haften und ansehnlichen Artikeln der streitigen Religion fast noch zusammen= gekommen fein murde, wenn man bie Sachen allenthalben mit christlichem Eifer und Ernst gemeint hätte, und nicht also zu beiden Theilen, allein, wie zu vermuthen, des Zeitlichen halber, auf der Halsstarrigkeit geblieben wäre, welches jedoch Seine Majestät zu Niemands Nachtheil und Ver= Ungeachtet ber Kaiser hierdurch bei beiden fleinerung anregen lasse. Theilen wenig Dant verdient habe, wolle ber Rönig boch auch biesen Weg noch einmal versuchen, wenn bie Stände benselben vorschlugen, jeboch nicht anders, als wenn bie Stände beiderseits bie Sache getreulich meinen, fich zu chriftlicher Bergleichung und Ginigkeit mit Ernft und von Berzen schicken, alle sonderbare Affection und Hartherzigkeit auf einen Ort ftellen und allein Gott und die gemeine Wohlfahrt vor Augen haben wollten.

Zum Schlusse ernahnte ber König die Stände, ,sich zu Gemuthe zu führen, in welchen Nöthen und Gefahr die beutsche Nation stehe, nicht allein wegen des grausamen Erbfeindes des christlichen Namens und Glaubens, sonbern auch wegen anderer äußerlichen Feinde, beren Bor= haben auf gleiches Ende gerichtet sei, aus dieser jämmerlichen, zum Theil durch ihre geschwinde Praktiken angestifteten Empörung und dar= aus erfolgender Verwüsstung und Auflösung beutscher Nation Vor= theil und Bequemlichkeit zu schöpfen, dieselbe in solcher Zertrennung noch weiter nach ihrer unersättlichen Begierde zu überfallen, zu ver= berben, zu verheeren und zuletzt unter ihre Gewalt- und Dienstbarkeit zu bringen, wie anderen Nationen, davon die Deutschen Beispiel nehmen und bieselben vor Augen haben sollen, in dergleichen Fällen auch wider= fahren sei<sup>4</sup>.

Die Handlung über ben Frieden begann nun damit, daß aus den Fürften, den Städten und den Grafen ein Ausschuß gebildet wurde, um neben dem Colleg der Kurfürsten die Vereinbarung der gegenseitigen Interessen vorzubereiten. In diesem Ausschuß und den Unterhandlungen mit König Ferdinand pactirten die Genannten mit einander.

Sie pactirten nicht über bie Dogmen, über bie Lehre; auch nicht barüber, inwiefern man sich über bie streitigen Lehren vereinigen könne.

Die Absicht einer immerwährenden Trennung sprach Riemand aus. Die protestantischen Fürsten sagten im Gegentheil, daß sie wieder= vereinigung hofften, auch Bersuche dazu anstellen wollten. Für den Fall aber, daß sie sich nicht einigen könnten, pactirten sie über die Rechte des Besitzes und ber Herrschaft.

Nur bamit, nur mit ber Feststellung ber Rechte bes Besitzes und ber Herrschaft beschäftigen sich im Grunde die Verhandlungen auf dem Augsburger Reichstage. Man setze an Stelle bes so schön klingenden Ausdruckes "Religion" das Wort "Kirchengut", so wird Alles klar.

Der Vortheil der Position war nach der Natur der menschlichen Dinge auf Seite der aggressiven Partei, der Partei der Protestirenden. Sie forderte, die Anderen bewilligten.

Die erste und wichtigste Forderung der Protestirenden war die Biederaufnahme der Passauer Klausel, die damals der Kaiser gestrichen, daß der Friedstand gelten solle, auch wenn eine Vereinigung in der Religion nicht zu Stande kommen sollte.

Was man forberte, war mithin bie reichsrechtliche Anerkennung ber Edsung ber bisherigen kirchlichen Bande, die Anerkennung ber kirchlichen Autonomie ber Fürsten.

Der Einzige, ber mit Nachbruck gegen diese Forderung auftrat, war der Cardinal Otto, Bischof von Augsburg. "Die Sache," er= flärte er, "stehe auf dem Wege des Conciliums, dessen Ausspruch sich ber eine Theil wie der andere unterwerfen müsse. Es dürfe nur eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lehmann, de Pace Religionis I, 7 sq.

Religion sein, indem Gott ein Gott ber Einigkeit, nicht ber Zwietracht sei<sup>1</sup>.

Ferner verlangten die Protestirenden, daß jeder Stand die Kirchengüter, die er zur Zeit des Passauer Vertrags besessen, behalten sollte. Die Mehrzahl der katholischen Fürsten gab auch in diesem Punkte nach. Cardinal Otto stand wiederum mit seinem Widerstande fast allein. Er mußte dann sammt dem ebenfalls in Augsdurg anwesenden Morone den Reichstag verlassen, um, da Julius III. gestorben, an der neuen Papstwahl Theil zu nehmen.

Die Aggressive ber Fürsten des neuen Kirchenthumes trat jetzt nur noch stärker hervor. Sie verlangten, "daß es einem jeden geistlichen ober weltlichen Kurfürsten, Fürsten, Ständen, Obrigkeiten bis auf christliche und friedliche Bergleichung der Religion sver Augsburgische Confession zu künstiger Zeit sich zu begeben<sup>4</sup>. Die geistlichen Fürsten weigerten sich entschiede nicht zu begeben<sup>4</sup>. Die geistlichen Fürsten weigerten sich entschieden, dieß zuzugeben. Ebenso Herzog Albrecht von Baiern und nicht minder entschieden auch König Ferdinand. Er war bereit, den Ständen der Augsburger Confession das Princip des Landestirchenthumes in ihren Territorien zuzugestehen; aber er verlangte den Berzicht auf diese ungeheuerliche Forderung, beren Folge nach seiner Anslicht die gänzliche Berdrängung der katholischen Religion von dem beutschen Boden gewesen sein würde.

Ferdinand ließ durch Zasius den Protestanten vorstellen, ,wenn den Geistlichen zugelassen sein sollte, die Augsdurgische Confession nach Gefallen anzunehmen, so würde das nicht allein eine Wurzel gänzlicher Zerreißung vieler tapferer hohen und anderer Stifte im Reich, sondern auch ein Samen von unaufhörlichem Zank, Zwietracht und Unfrieden sein, indem zu besorgen sei, daß unter den geistlichen Ständen leicht noch solche Gemüther zu finden, die dem Beispiel des Herzogs von Preußen nachfolgen, und die Stifte entweder eigenthümlich an sich ziehen, oder doch so berupfen möchten, daß nicht viel- übrig bliebe<sup>42</sup>.

"Ferdinand und Albrecht von Baiern,' fuhr Zasius fort, "könnten jene Forderung auch wegen der übrigen Prälaten nicht bewilligen, von benen mehrere, ob sie gleich Reichsprälaten wären, doch in ihren Landen gesessen, ihnen mit Schutz und Schirm verwandt, und unter ihrer Obrigteit stünden. Sollte nun einem jeden Mönche freistehen, die Kutte von sich zu werfen, und zu heirathen, so müßte die größte Verwirrung daraus entspringen: Solche Mönche würden entweder alle Klostergüter an sich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bucholh VII, 178. Cardinal Otto wurde nur von Morone unterstücht; vgl. Maurenbrecher, Karl V., S. 332.

<sup>3</sup> D. J. Schmidt, Neuere Geschichte ber Deutschen II, 46 f.

zu ziehen suchen, ober, wenn es ihnen nicht gelingen sollte, doch vor ihrem Austritt aus dem Kloster so aufräumen, daß desselben Untergang un= vermeidlich.

"Dabei sei noch bedenklich, daß sich dieser Artikel nicht nur allein auf die Stände, sondern auch alle Obrigkeiten, also auch auf die Ritterschaft, wenn sie auch dem Reich nicht unmittelbar unterworfen, der= gleichen sich viele in Ferdinandens, Albrechtens und der Bischöfe Ländern besänden, erstrecke; welchen insgesammt es unerträglich fallen müsse, wenn auf ihren eigenthümlichen Gütern, die der Abel von ihnen zu Lehen habe, Alenderungen in Religionssachen ohne ihre Einwilligung sollten für= genommen werden."

"Endlich fei der Schluß des Artikels, vermöge deffen diejenigen, die sich noch zur Augsdurgischen Confession begeben werden, sich aller Vor= theile dieses Friedens sollen zu erfreuen haben, ihnen außerordentlich beichwerlich, hauptsächlich aber dem Passauer Vertrag ganz entgegen, indem nach Aussage des letztern Jeder bei dem solle gelassen werden, was er zur Zeit des geschlossenen Vertrags inne gehabt. Wenn aber Jeder befugt sein solle, sich, sein Land und Unterthanen nicht allein aus der geistlichen Jurisdiction zu schwingen und auszuziehen, sondern auch sich verselben selbst anzumaßen: so würde der durch den Passauer Vertrag festgesete Besitisstand eben dadurch ganz unwirksam gemacht, und der ganze Vertrag, der doch die Grundlage des jetzigen Friedens sein sollte, umgestoßen werden."

"Es würde auch in zwei Jahren bahin kommen, daß kein Bischof mehr eine Diöcese außer seinem eigenen Lande haben, auch diejenigen, die die Neligion änderten, und venen der Fiscus lieber als Christus, viel besser als christus, viel besser als eine würden, als die bei der alten Religion beharrten. Der= gleichen Dinge seien auf keiner andern Reichstagshandlung, auch zu den Zeiten, wo die Protestanten etwas gesaßter als jest, oder sonst in andern Wegen heftiger als jest waren, ja auch bei dem Passauschen Bertrag, wo sozusagen die Büchsen, Spieße und Hellebarden vor der Thür gestanden, nicht gesucht oder begehrt worden."

Bei dem Ausschluß waren diese Vorstellungen nicht ohne Wirkung; bie bei demselben befindlichen Protestanten willigten darein, daß die den Ratholischen anstößigen Ausdrücke ausgelassen, überhaupt aber die Stelle auf folgende Art abgesaßt wurde: "Da aber einer oder mehr weltliche Ehurfürsten, Fürsten oder Stände, zwischen hie und endlicher Religionsvergleichung, ber alten Neligion oder der Augspurgischen Confession an= hängig würden, so solle dieses anderst nicht, als diesem unserm Frieden in allem seinem Inhalt unabbrüchig und unvorgreislich bestehen."

<sup>1</sup> J. M. Schmidt II, 48-51. Baftor, Reunionobeftrebungen.

Die Protestirenden traten dann ganz unerwartet abermals mit einer neuen Forderung auf: ,alle Unterthanen beider Theile sollten ihres Gewissens und Bekenntnisses halber von ihren Obrigkeiten freigelassen werden'.

Es ist kaum eine Forderung mehr geeignet, zu zeigen, wie start ber Protestantismus sich fühlte. Denn ba kaum noch Katholiken in den protestantischen Ländern übrig waren, bezweckte jene Forderung nichts Underes, als die Auslieferung des noch katholisch gebliebenen Restes von Deutschland an das Landeskirchenthum <sup>1</sup>.

Die neue Partei sparte keine Drohungen, um bieß Zugeständniß zu erlangen. In ihren öffentlichen Versammlungen erklärten die Protestanten, wenn die Katholiken sich ihren Vorschlägen widerseten würden, so würden sie dieselben mit Waffengewalt zum Aufgeben ihres Widerstandes zwingen <sup>2</sup>.

Ferdinand und Albrecht blieben jedoch in diesem Punkte standhaft. Sie erklärten bestimmt, sie mürden diese Clausel nie eingehen, sondern lieber Alles zertrümmern lassen.

Und als auch diejes nichts half, ichickten fie Sasius zu bem herzoge Chriftoph von Wirtemberg und ließen fagen, ,fie könnten und wollten einmal nichts beraleichen eingeben; sie versähen sich baber zu ihm als einem Friedliebenden, daß er nicht nur allein für sich selbst, sondern auch bie Andern bahin weisen werbe, bie Zeit mit einem folchen Disput nicht länger zu verlieren; es mare ihnen nicht nur allein um bie Reli= gion, fondern auch um ben Geborfam ihrer Unterthanen zu thun, beifen fie fich taum murben zu getröften haben, menn bie Clausel zu Stande kommen sollte. Sie hätten so viel Verlangen, als jemand Anderer, für ihre Versonen sowohl als Rinder und Unterthanen der emigen Seliakeit theilhaftig zu werden, die sie festiglich und unzweifentlich in ihrer an= geerbten Religion zu erhalten glaubten. Man tonne ihnen baber auch nicht zumuthen, daß sie ihren Unterthanen Raum. Luft und Freiung einer andern Religion, auf die sie ihrerseits keinen sonderlichen hohen Troft m stellen müßten, verstatten sollten; und eher wollten sie das Aeußerste abwarten, als sich bazu entschliegen'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Protestant R. A. Menzel bemerkt über biefe Forberung Folgendes: ,Ohngeachtet bie Protestanten bisher in ihren Ländern ben Anhängern ber alten Religion alle Dulbung versagt und benen, welche ben alten Gottesbienst beibehalten wollten, bieß in keiner Weise gestattet hatten, verlangten sie nun, daß ben Unterthanen beider Theile die Religion von ben Obrigkeiten freigelassen werben sollte. Da in ihren Ländern die Alte Rirche völlig unterbrückt war, in ben Ländern ber Gegner hingegen überall das Streben, sich ber neuen Kirche beizugesellen, zahlreiche Beförderer hatte, besanden sie sich hierbei im Bortheil's (III, 563).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bericht des Nuntius Delfino an ben Papst. Augsburg, 2. Juni 1555, bei Maurenbrecher, Karl V. S. 169 \*.

Wenn auch Herzog Christoph und jeine Glaubensgenoffen." fuhr Basius fort, "Ferbinanden in einem Stock hätten, murbe er sich nicht dahin bewegen lassen; benn einmal sette er feiner Seelen heil ber Wohlfahrt biefer Welt gänzlich für. Wenn es bemnach bas Unfehen haben follte, daß bie Brotestanten in ihn zu bringen gesonnen, gegen sein Ge= wiffen zu handeln, und neben ber Berbammung feiner Geele auch bem zeitlichen Ungehorsam seiner Unterthanen die Thur selbst aufzuthun: jo hätte es einen kurzen Weg, und wäre ganz unvonnöthen, einander lange bie aufzuhalten. Er feinerseits würde einmal eber alle Mandlung zer= fließen laffen und jogleich auffiten und wieder bavon reiten. Er veriehe fich aber etwas Bessern zu herzog Christophen und ben Andern; und aleichmie er nicht gesonnen, ihnen im Geiftlichen sowohl als Zeitlichen Maß zu geben, wie sie ihre Unterthanen zu regieren, so hoffe er auf eben bie Art von ihnen gehalten zu werden; besonders, ba er einige Lande habe, benen er bei bem Antritt ber Megierung geschworen, keine andere Lehr und Religion baselbst zu gestatten, als die wirklich in Ge= brauch und Uebung wäre.' 1

Auf biese Erklärungen hin zogen bie Protestirenben ihre Forderung zurudt. Sie erregten jeboch sofort einen neuen Streit.

In bem Bergleiche war u. A. gesagt, daß in den Städten, in welchen bisher beide Religionen in der Uebung gewesen, solche dabei sollten ge= tassen werden. Die Katholiken mußten sclbstverständlich verlangen, daß diese Bestimmung nur von den Reichsktädten verstanden werden sollte, benn andernfalls wären ihnen die Hände in Ansehung ihrer eigenen Unterthanen und landesherrlichen Städte gebunden worden.

Die Protestanten wollten bagegen, daß bie Hanse= und andere Städte darunter begriffen würden.

Als nun beide Theile ihr Bedenken über diesen Punkt dem Kürfürsten= colleg übergaben, stellte es sich heraus, daß die Protestanten in ihrem Bedenken dasjenige, was sie in Betreff der Städte verlangt, nun auch auf die Ritterschaft ausgebehnt hatten<sup>2</sup>.

Auf biese Weise wurde ben Katholiken bas wiederum entzogen, was fie fest in Händen zu haben glaubten. Da sie nun noch vermutheten, die Protestanten hätten nur deßwegen in ihrem letzten Bedenken keine ausdrückliche Meldung von dem Uebertritte der Geistlichen zu ihnen gethan, weil sie dafür hielten, daß, wenn in dem Frieden überhaupt gesetzt würde, daß kein Stand den andern wegen der Neligion vergewaltigen solle, die geistlichen Fürsten als Reichsstände ohnehin darunter begriffen wären: so verlangten sie nun, daß diese letzteren mit klaren Worten ausgenommen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. M. Schmidt II, 51-53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. M. Schmidt II, 58.

und ihrer Stellen verluftig erklärt murben, sobald sie sich zur Augs= burgischen Confession bekännten 4.

Da hierüber absolut keine Einigung zu erzielen war, so wurde am 19. Juni das Bedenken des Ausschuffes sammt den streitigen Artikeln, wie sie jeder Theil in den Frieden gesetzt haben wollte, dem Könige Ferbinand übergeben. Die Protestanten übergaben noch eine eigene Schrift, in welcher sie die Ursachen aufführten, warum sie nicht in den geistlichen Vorbehalt — so nannte man die Bestimmung, daß der zum Protestantismus übertretende Kirchenfürst seiner Pfründen und Lehen für verlustig erflärt werden sollte — willigen könnten<sup>2</sup>.

Die Katholiken verfaßten auf diese Schrift 'eine Antwort, welche ben Protestanten sehr bittere Wahrheiten sagte. Die Protestanten setten zwar dieser Schrift eine andere entgegen, sie geriethen jedoch in dieser Discussion in großen Widerspruch mit sich selber<sup>3</sup>.

Die Ausssichten auf einen Frieden schwanden unter diesen Umständen immer mehr. König Ferdinand wollte deßhalb den Reichstag auf den März des fünftigen Jahres vertagen 4. Die Reichsstände lehnten jedoch diesen Vorschlag ab.

Der gut gemeinte Borschlag Ferbinands hatte keinen anderen Erfolg, als daß sofort wieder das alte Mißtrauen gegen ihn und den Kaijer auflebte, als wenn sie keinen Religionsfrieden in Deutschland wollten, und es gerne sähen, wenn Alles in Verwirrung bliebe, obschon Niemand mehr daran lag, als gerade den beiden Habsburgern und speciell Ferbinand, daß der Neichstag zur Zufriedenheit beider Theile endige.

Wie ernst es Ferdinand mit dem Frieden meinte, sollte sich sehr bald zeigen.

Am 30. August eröffnete ber römische König ben Protestanten seine Weinung über die streitigen Bunkte. Hinsichtlich des geistlichen Bor= behalts bemerkte er, daß er auf demselben um so mehr bestehen musse, als ja auch den Protestanten kein Maß geset werde, wie sie mit den von ihnen eingezogenen Stiftern, Klöstern und Pfarreien, die sie, nach dem Passauischen Vertrage, behielten, und mit deren Besitzern, Verwaltern, Predigern und Kirchendienern handeln sollten, im Fall sich die= selchwerlich fallen würde, wenn die Altgläubigen zu verordnen begehrten, daß sie diese Prediger und Kirchendiener auch dann behalten müßten, wenn dieselben von ihrer Confessions-Religion absielen und bawider

<sup>1 3.</sup> M. Schmidt II, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lehmann, de Pace Religionis I, 27 sq.

<sup>3</sup> R. A. Menzel III, 558.

<sup>\*</sup> Bgl. bie Depeschen bes Bijchofs von Verona bei Maurenbrecher 180 \*.

lehrten, also und noch viel beschwerlicher mürde es ben Altaläubigen und beren Geiftlichen fein, bie Abgefallenen bei ben Stiftern, Brälaturen und Bfründen bleiben zu lassen und bulben zu muffen, unangesehen, baß bieselben ihre Religion und Gottesdienste perachten und bestreiten, baraus nichts Underes benn Bant, Widermillen und ichabliche Wirfung erfolgen. und im Grunde nicht ein Deg zur Erhaltung bes Friedens, sondern vielmehr zu Uneinigkeit und mehrerem Unfrieden jein würde. Das aber bie weltlichen Stände betreffe, benen ber Friede gelten folle, fo muffe ber porgeschlagene Artikel, baf bie Raiferliche und Ronialiche Majestät, auch Rurfürsten, Fürsten und Stände bes bl. Reiches teinen Stand wegen ber Augsburgischen Confession und berselben Lehre mit der That gewaltiger Beije überziehen follten, burch ben Bufats: feinen Stand bes Reichs, näher bestimmt werden, damit diese Berfügung allein auf die unmittel= baren Stände gebeutet werben, und tein Unterthan, ber zugleich ein Land= ftand fei, sie auf sich ziehen und auf Grund berselben seinem Landesberrn fich midersehen möge. Durch biefen Jujat fei auch aller Streit über bie Ritterschaft und über die Städte erledigt, ba es sich biernach von selbst verstehe, bag bie landjäsigige Ritterschaft und bie Stäbte, welche nicht bem Reiche unmittelbar unterworfen, Unterthanen ihrer ordentlichen Obrigkeit feien, und als folche gegen letztere in feiner Deife gestärkt werben burften, wie ben Brotestanten felbst folches hinreichend bekannt fei. Das in ben Schriften und Bedenken beider Theile gegen einander zur Rechtfertigung und Widerlegung vorgebracht mare, wolle man auslaffen, in Betrachtung, baß basselbe zu keiner Bergleichung in ber Religion, sonbern einem ober dem andern Theile, ober etlichen zänkischen und friedhässigen Ständen von beiden Theilen allein zu mehrer Halsstarrigkeit und zu Erhaltung ber an Seele, Leib und Gut schädlichen Trennung und Spaltung bienst= lich fein würde, und bazu Urfach geben möchte, bag fie fich um fo viel besto weniger burch Colloquia, National-Bersammlung, ober auch burch ben Deg eines General=Concils weisen lassen murben 1.

Auch durch diesen Bescheid wurden die Protestanten noch nicht beruhigt, und erst nach mehrsachem Hin= und Herschreiben gaben sie nach, hinsichtlich bes geistlichen Borbehalts die Bestimmung in den Frieden auf= nehmen zu lassen, daß, da die Neichsstände über diesen Punkt sich nicht hätten vergleichen können, dem Römischen Könige anheimgestellt worden sei, denselben aus kalserlicher Machtvollkommenheit zu entscheiden, wonach entschieden worden sei: Wenn ein Erzbischof, Bischof, Prälat oder ein Underer geistlichen Standes von der alten Religion abtreten werde, daß berselbe sein Erzbischum, Bischum und Prälatur, auch Frucht und Ein= kommen, so er davon gehabt, jedoch seinen Ehren und Würden ohne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lehmann, de Pace Religionis I, 32 sqq.

Nachtheil, abtreten, auch ben Kapiteln und benen es nach Recht ober Gewohnheit zustehe, eine andere Person zu erwählen und zu ordnen, zu= gelassen sein solle, jedoch künftiger christlicher Vergleichung der Religion unvorgreislich.

Noch länger sträubten sich die Protestirenden gegen den Artikel, welcher die Religionsfreiheit auf die Stände des Reichs beschränkte, und folglich alle mittelbaren Stände, Ritterschaften, Städte und Unterthanen, welche unter katholischen Fürsten, gegen den Willen derselben, die Augs= burgische Confession angenommen hatten, der Gesahr preisgad, zur Rückkehr unter den Gehorsam der alten Kirche genöthigt zu werden. Die pro= testantischen Fürsten hatten zwar bei und nach der Einführung ihres Kirchenthums diejenigen ihrer Unterthanen, welche der alten Kirche getren bleiben wollten, in derselben Beise behandelt, und ihnen keine andere Wahl gelassen, als auszuwandern oder sich dem neuen Kirchenwesen zu fügen. Jetzt, als gegen ihre Glaubensgenossen in katholischen Ländern basselbe Versahren als gestlich anerkannt werden sollte, machten sie heftige Vorstellungen dagegen.

Ihren Gegnern wollten sie Dulbung ohne Religionsübung gestatten, für ihre eigenen Glaubensgenossen aber verlangten sie von den fatholischen Obrigkeiten Freiheit der Religion und der Gewissen in dem seither genossenen Maße, folglich, da in sehr vielen Ländern unter katholischen Obrigkeiten die protestantische Religionsübung eingeführt war, weit mehr, als sie selbst zu geben willens waren <sup>1</sup>.

Die Ratholiken konnten hierauf felbstverständlich nicht eingeben: sie konnten ihr eigenes Todesurtheil, benn bas verlangte man, nicht unter= ichreiben. Gie entgegneten ben Protestanten, ,baß die ber Augsburgischen Confession verwandten Unterthanen unter ben altgläubigen Ständen bis jest einige Jahre ruhig gesessen, dafür hätten sie der freiwilligen Geduld berjelben Dant zu fagen und baraus teine Gerechtigkeit zu ichöpfen. Es erleuchte barin eines Regenten und einer Obrigkeit Regimentsweisheit, bag fie, um Friede und Ruhe zu erhalten, den Zeiten und ihren Läufen nachzugeben, und wiederum zu andern Zeiten ihre Befugniß zu erfrischen und in Uebung zu bringen miffe. Ein Landesfürst, Regent und Obria= feit seien von Gott gesette Schutzer und Beschirmer ber christlichen Religion und bes Gottesbienstes. Es fei bem obrigkeitlichen Amte ein= gebunden, die Unterthanen bei ber uralten tatholischen Religion zu hand= haben. Wie sie denen, die ihrer Unterthanen Nahrung Eingriff und Ubtrag zuzufügen sich unterstehen, ihr freventliches Bornehmen in's Wert zu stellen nicht gestatten folle, besto mehr sei sie zu hindern und zu wenden schuldig, daß die Unterthanen nicht fremder Religion, die ihnen

<sup>1</sup> Aljo R. A. Menzel III, 569.

an ber Seligkeit ichablich, beifallen und folgen. Belcher Gestalt bie 211:aläubigen unter ben Confessionisten gebuldet und mit ihnen perfahren werbe, wollten sie an feinen Ort stellen. Die Werke seien offenbar in Ländern und Städten. Die Bürger und Unterthanen ber alten Religion scheue und verachte man männiglich. Man schließe sie von Memtern und Ehren aus, und suche allerhand Mittel, biefelben zur Confession au nöthigen. Den Geiftlichen und Bfarrern beschneibe man alle Gefälle und Einkommen, und wenn sie sich beschweren, setze man ihnen ben Stubl por bie Thur. Das Ministerium werde an allen Orten eingeführt, und ber alte criftliche Glaube ausgeräumt und bes Landes permiefen, baf alfo ber gerühmten Gleichheit beffer zu geschmeigen, als von ber Altaläubigen Seite zu erforbern. Man habe vor Augen zu feben, mer nicht wolle nach ber Confession alauben, ber muffe räumen, und mare auf biefen altgläubigen Theil gleiches Recht nicht für Unrecht zu halten. 4

König Ferdinand war über die Erneuerung der Streitigkeiten sehr aufgebracht. Dem Ausschuß ließ er vorstellen: "Er habe gehofft, am Ende der ganzen Handlung zu sein, sehe aber mit Betrüchniß, daß man durch ein unverschenes Ungewitter wieder in das Ungestüm zurückgetrieben worden sei. Inzwischen habe er das emsige und eifrige Ersuchen ber Protestanten weiter erwogen und sich nunmehr selbst überzeugt, daß der Friede nur ein halber Friede sein würde, wenn verselbe bloß auf die Reichsstände unter einander eingeschränkt, die Unterthanen aber mit solchem Band unverbunden sein sollten. Er schlage baher vor, die Substanz des Vertrags zwar unverändert zu lassen, wegen der Unterthanen, Communen und Städte aber eine schlichte Erklärung hinzuzusügen, durch welche der Zweck ohne Beeinträchtigung der obrigkeitlichen Rechte erreicht werde."

Als auch nach diefer Erklärung keine Einigung zu Stande zu kommen schien, erklärte Ferdinand ben Gesandten, er werde sie nicht eher aus bem Zimmer lassen, als dis sie sich unter einander verglichen hätten<sup>2</sup>.

Nun endlich einigte man sich spät in der Nacht dahin, dem römischen Könige eine in Form eines Nebenabschiedes zu ertheilende "Declaration" anheim zu stellen, daß "der Geistlichen eigene Ritterschaft, Städte und Communen, welche lange Zeit und Jahr her der Augsdurgischen Confession und Religion anhängig gewesen, und derselbigen Religion, Glauben, Kirchengebräuchen, Ordnungen und Ceremonien öffentlich gehalten und gebraucht, und biß auf heut dato noch also halten und gebrauchen, von deroselben ihrer Religion, Glauben, Kirchengebräuchen und Ceremonien hinführo

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lehmann I, 50 <sup>2</sup> J. M. Schmidt II, 78.

burch jemand nicht gedrungen, sondern dabei, biß zu obberührter Christlicher und endlicher Vergleichung ber Religion, un= vergewaltiget gelassen werden sollen.' 1

Das Collegium ber Kurfürsten und ber Ausschuß Augsburgischer Confession war mit diesem Resultat so zufrieden, daß der kursächzischer Gesandte Lindemann in dem Bericht an die Neichssstädte mit großer Wärme rühmte, wie König Ferdinand, aus höchstlöblicher von Gott ihm eingepflanzter Begier und Neigung zur Stiftung und Erhaltung des Friedens, durch eifrigen, väterlichen, treuherzigen Fleiß und emsige Bemühung, besonders aber durch seinen hocherleuchteten Verstand und son berbare Geschicklichkeit, Regiments- und Friedensgeschäfte zu verwalten und zu dirigiren, den langweiligen und beschwerlichen, zwischen ben Ständen geschwedten Streitigkeiten solche Ubhülfe und Endschaft verschafft habe, daß Gott zuvörderst für seinen gnädigen Segen zu danken, der Königlichen Majestät aber immerwährendes unsterbliches Lob nachzujagen sei?.

Bon bem Fürstencollegium Augsburgischer Confession aber murbe auf ben vom Königc gemachten Vorschlag, daß nochmals entweder burch ein Generalconcil, ober burch eine Nationalversammlung, ober burch ein Colloquium eine Bergleichung ber Religion versucht werben folle, eine Erklärung abgegeben, daß zwar ber erste Weg eines Concils, auf welches bie Brotestanten selbst sich mehrmals berufen, der munschenswerthefte, aber unter ben bermaligen Umständen für unzugänglich zu halten fei, ber letstere hingegen, bas Colloquium, noch einmal zu versuchen fei, bamit. nach dem Worte Gottes und der heiligen Schrift, nicht nach Menschenfatungen und Traditionen geurtheilt, aller grrthum, Gotteslästerung und Aergerniß abgeschafft, die Wahrheit an den Tag gebracht, eine gute Reformation und Besserung ber Rirche gesucht und allenthalben gottseliger Friede, Ruhe und Einigfeit verschafft und erhalten merbe. Man bat zugleich die römischkönigliche Majestät, als ein verständiger, berühmter und friedliebender König, diejes Colloquii Präsident sein und in eige= ner Berion neben etlichen Rurfürsten und Fürsten beider Religion bemjelben beiwohnen zu wollen. Da alle Rurfürften, Fürsten und Stände, geistlich und weltlich, zugleich in ben Tob unferes herrn und heilandes Refu Chrifti getauft und lebendige Glieder ber chriftlichen Rirche, und es auch diefer Zeit um bie weltlichen Rurfürften, Fürften und Stände, Gott habe Lob, bergestalt gelegen, baß viele unter benselben nicht weniger benn

<sup>1</sup> "Der Römischen zu hungern und Böhmen Kö. Maj. . . Declaration ect., bero wahres und rechtes Original bei ber Churfürstil Sächsichen Kantley in treuer guter Verwahrung zu befinden.' Lehmann l. c. I, 55-56.

<sup>2</sup> Lehmann I, 51 sq.

bie Geiftlichen der heiligen Schrift berichtet und erfahren seien: so sei zu verhoffen, daß durch diese Reichsversammlung und Zusammenkunst der Kurfürsten, Fürsten und Stände, bei benen wenig Afjection und Hinderniß zu vermuthen, der Zwiespalt der Religion in deutscher Nation besser und friedlicher denn durch ein General- oder National-Concil, vermittelst aöttlicher Hülfe, beigelegt werden möchte <sup>1</sup>.

König Ferdinand hatte im September seinen Bruder nochmals um seine Entscheidung in der Religionsfrage gebeten. Karl hatte sie jedoch von Brüssel aus am 19. September entschieden verweigert: Er trage, schrieb der Kaiser, um des Gewissens willen Scheu, sich in die Reli= gionsfrage weiter einzulassen<sup>2</sup>.

Ferdinand fügte sich in das Unvermeidliche. "Ich habe mich ge= zwungen gesehen,' schreibt er am 24. September an seinen Bruder, "in Gottes Namen die Bestimmungen des Reichsabschichiedes anzunehmen. Ich habe dem Andringen der Reichsstände einerseits und anderseits der Erwä= gung der Türkengesahr weichen müssen. '3

Rarl V. verhehlte sich nicht, daß ber in Augsburg abgeschlossene sogen. Religionsfriede ihm auf immer das Ziel entrückte, dem er für Deutschland mit so vielen Opfern und Mühen nachgestrebt. Der Gedanke ber Abdankung, mit welchem er sich schon längere Zeit getragen, gebieh jetzt zum Entschlusse. Zwei Stunden nach Publicirung des Neichsabschiedes langte die Nachricht von diesem Entschlusse in Augsburg an <sup>4</sup>.

Rarl V. wollte ben "Frieden' beßhalb nicht anerkennen, weil er sein Gewissen mit ber Anerkennung des weltlichen Absolutismus auf kirch= lichem Gebiet, das cujus regio ejus religio, nicht beschweren wollte. Er war zu Allem bereit, nur zur Anerkennung dieses grauenhaften Sazes nicht.

Die letzte Kraft seines Lebens hatte er daran gesetzt, den kirchlichen Riß in Deutschland zu heilen: konnte man jetzt von ihm die An= erkennung eines Rechtes der Reichsstände zur immerwährenden kirchlichen Spaltung erwarten?

Nur aus biesem Grunde wollte Karl V. mit ber Religionsssache nichts mehr zu thun haben, nur deßhalb legte er bie Kaiserkrone nieder <sup>5</sup>.

Die Uhnungen des Raisers über die Consequenzen der Anerkennung ber kirchlichen Spaltung gingen noch weiter.

<sup>1</sup> Lehmann I, 52. <sup>2</sup> Lanz III, 681 f <sup>3</sup> Lanz III, 683 f.

4 Bucholt VII, 220.

<sup>5</sup> Philipp schrieb am 4. Mai 1557 an den Bischof von Arras: die Religion es la principal causa que siempre ha dado para querer renunciar. Weiss, Papiers d'Etat du card. de Granvelle V, 74. "Wenn die Hand Gottes nicht hilft,' schrieb er im Angust an seinen Bruder, "wenn nicht er den Fürsten und Ständen des Reichs die Augen öffnet: so möchte man urtheilen, daß sie selbst ihren eigenen Untergang sich bereiten wollen.' <sup>1</sup>

Es liegt hier, bemerkt einer ber wenigen neueren Historiker, welche tiefes Berftanbnik für bie Größe Rarls V. haben, eine ähnliche An= schauung zu Grunde wie bie, welche Ricolaus von Cusa ein Jahrhunbert vor Rarl V. in die Worte fleidete : "Die Fürsten suchen bas Raiferthum zu zertreten. Aber wenn es ihnen gelingt: jo wird über sie bie Demokratie kommen und wird sie zertreten.' Den Fürsten bes neuen Rirchenthumes mochte biefe Ansicht bes Raifers Rarl nicht einleuchten. Denn augenscheinlich fiel ber nächste Gewinn bes Zuwachses an Macht nicht ber Demokratie zu, sondern ihnen selbst. Bas dem Reichsadel, den Bauern fehlaeschlagen mar, bie Ausnutzung bes neuen Gvangeliums burch bie Sprengung ber bisherigen firchlichen Banbe, bas war ben Reichs= itänden gelungen, den Fürsten und Stadtmagistraten. Ueber bieß Gelingen vergaßen sie, burch welche Mittel bas geschehen fei: burch ben Bruch bes Nechtes und ber beschworenen Pflicht nach innen, burch bie bopvelte hülfe ber Fremden von Often und von Weften. Das Mittel war sanctionirt burch ben Erfola. Es konnte ferner angewendet, es fonnte angewendet werden bis zur Zertrümmerung ber faiserlichen Macht, bie schützend sich ausbreitete über Alle. Es konnte bann angewendet werben von bem Ginen gegen ben Anderen, von bem Stärkeren gegen ben Schwächeren, und so fort, bis bie Schwächeren nicht mehr ba waren, bis nur noch ber Stärkfte übrig blieb, erwartend, daß wieber über ihn eine stärkere Macht komme und mit ihm verfahre nach ber Gebühr.

Mit der Erhebung des Principes von Paffau und Augsburg durch die Gewalt des Moritz und seiner Bundesgenoffen war die schiefe Ebene beschritten. Sie führte abwärts. Ob nach Jahrzehnten, ob nach Jahrhunderten, war eine Frage der Zeit, nicht des Rechtes<sup>2</sup>.

Einstweilen war indessen "Friede" geschlossen, aber ein Friede ganz eigener Art.

Er war geschlossen zwischen dem Könige Ferdinand und den Rurfürsten und Ständen des Reichs, nicht zwischen diesem Könige und den Ratholiken und Protestanten.

Nur die Fürsten und Obrigkeiten sicherten sich in demselben gegenseitige Religionsfreiheit zu.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lanz III, 674.

<sup>2</sup> Also Klopp S. 441 in seiner Studie über Karl V., die sicher zu dem Besten gehört, was über den so schnählich verleumdeten Kaiser geschrieben ist.

Ein Reichsstand soll fortan den anderen der Religion wegen nicht.

Das Necht des Einzelnen kam gar nicht in Betracht. Bielmehr verzichtete das weltliche Oberhaupt des Reiches auf seine Pflicht, das individuelle Necht jedes Deutschen in Glaubenssachen zu schützen. Das Oberhaupt des Reiches erkannte rechtlich den Grundsatz an, der bis dahin in vielen beutschen Ländern thatsächlich geübt war: den Grundsatz des Landeskirchenthumes.

Den Reichsständen war das sogen. Reformationsrecht zugesprochen, bie grauenhafte Formel des "Wessen bas Land, bessen auch die Religion", also der polare Gegensatz der wahren menschlichen Freiheit in Glaubenssachen ward reichsgesetzlich. Nicht jedoch im all= gemeinen Sinn der völligen Willfür, sondern mit der ausdrücklichen Be= schränkung auf das Bekenntnitz der alten Kirche und die Confession von Augsdurg<sup>4</sup>.

Letztere Bestimmung war ungenau, weil weber Jahr noch Text diefer Confession näher bezeichnet waren: ber Text der Confession war aber schon damals vielfach verändert. Hatte das Landeskirchenthum auch nach der veränderten Confession das Necht des cujus regio? Diese Frage blieb ungelöst.

Andererseits war der Text der Confession verschiedener Auslegung fähig. Wie verhielt es sich nun, wenn es der Partei, welcher in diesem "Religionsfrieden" mit keinem Worte gedacht war, wenn es den Calvin zuneigenden Neichsständen gelang, sich auf die Confession zu berufen?

Eine fernere Saat des Zwiespaltes enthielt die Bestimmung des Augsburger Religionsfriedens über ben geiftlichen Borbehalt.

Ferdinand I. und die katholischen Reichsfürsten hatten auf die Rückforderung der kirchlichen Güter, welche bis zum Passauer Vertrage ein= gezogen waren, nur unter der Bedingung verzichtet, daß die noch vor= handenen Güter der katholischen Kirche belassen. Der Geistliche, welcher nach diesem Frieden sich von der katholischen Kirche lossagte, sollte eben dadurch auf seine kirchlichen Bfründen und Lehen verzichten.

Diefer geistliche Vorbehalt, in ben sich die protestantischen Reichs= ftände nur mit großem Widerstreben gefügt, sollte wie ein Damm zum Schutze für ben Bestand ber geistlichen Herrschaften sein.

Allein die Partei des Landeskirchenthumes hatte bis dahin den positiven Rechtsbestand nicht geachtet. Durfte man erwarten, daß der neue Damm stark genug sein werde, um ihrem begehrlichen Anstürmen zu widerstehen?

Die Folgezeit hat bewiesen, wie wenig ernst es ben Fürsten bes Laubeskirchenthumes mit bem Halten bes geistlichen Vorbehalts war. Sie

<sup>1</sup> Klopp, Sift.=polit. Bl. 63, 199.

reformirten' nach wie vor fort, d. h. sie nahmen das, was ihnen nicht gehörte.

Die Folgezeit hat ebenfalls gezeigt, daß ber ganze Augsburger Religionsfriede nur das einftweilige Ziel ber ganzen Bewegung war. Er war ber erste Markstein auf dem Wege ber Zerrüttung der deutschen Nation und des Umsturzes des römisch-deutschen Neiches.

Sehr bemerkenswerth ist es, daß im Augsburger Neligionsfrieden diejenige Frage, die bisher fast stets umgangen war, in welcher jedoch die ganze Spaltung wurzelte, die Frage der Jurisdiction, ausdrücklich erwähnt ist. Die geistliche Jurisdiction über die Augsburgischen Confessionsverwandten soll zu Folge der Bestimmungen dieses Friedens bis zu endlicher christlicher Vergleichung der Religion ruhen, eingestellt und suspendirt sein und bleiben<sup>4</sup>.

Ebenso unheilvoll wie der Inhalt dieses sogenannten Friedens, welcher der Quell des späteren Unheils für Deutschland geworden ist <sup>1</sup>, ist sein Ursprung. Er ist nur zum Theile die Frucht der Rebellion, zu welcher der Kurfürst und die anderen fürstlichen Verbrecher<sup>2</sup> durch das Geld des Königs von Frankreich in den Stand gesetzt wurden. Eine nicht minder bedeutende Mitursache war der französische Angriff selbst. Die entscheidende Thatsache aber war die Bedrängniß Deutschlands durch die Türken.

Die reichsrechtliche Anerkennung ber kirchlichen Spaltung Deutschlands, ber Berzicht auf das Recht und die Pflicht der Herstellung der kirchlichen Einigkeit im Reiche ist dem Habsburger Ferdinand abgedrungen worden durch diesen dreifachen Angriff der Türken, der Franzosen und der protestantischen Reichsfürsten<sup>3</sup>.

<sup>3</sup> Dieß ift auch bie Ansicht ber papftlichen Nuntien. Ende Juli machten Bijchof

•

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also bezeichnet ihn Klopp in seiner Abhandlung über Karl V. S. 443, aus welcher bas Obige entnommen ist. Bgl. auch Klopp, Tilly im breißigjährigen Kriege I. (Stuttgart 1861) S. 3 f. Gegen die Instituation, als sei Papst Paul IV., ber gegen den Frieden protestirte (Maurenbrecher, Karl V. S. 183 f. \*), nichts daran gelegen gewesen, daß Deutschland auf's Neue sich im Bruberzwiste gersteische, vogl. die tresslichen Aussührungen von J. Hergenröther, kathol. Kirche und christl. Staat S. 703.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Rechtfertigung bieses Ausbruckes berufe ich mich auf Cornelius, welcher in seiner oben citirten Abhandlung (S. 281) Folgendes bemerkt: "Die beutschen Fürsten, welche bas Facit ber großen Nationalbewegung des 16. Jahrhunderts in ihre schmutzigen Taschen steden wollten, der Gauner Morit, der brutale Markgraf Albrecht und die anderen Gesellen der Bande, sind von den älteren Hikorikern nie völlig nach Verbienst verurtheilt worden. Auch Ranke, obgleich seine scharffinnige Forschung eigentlich erst ben Weg zur richtigen Erkenntnit jenes traurigen Ereig= nilfes geöffnet hat, läft ben Verbechern höfliche Schonung widerfahren."

Die bestimmte Absicht, daß durch biesen Augsburger Religionsfrieden die kirchliche Spaltung für immer festgesetzt sei, ist jedoch noch immer weber bei dem einen noch bei dem anderen Theile erkennbar.

Bielmehr heißt es in dem Friedensinstrumente ausdrücklich : "Und nachdem eine Beraleichung ber Religion und Glaubens= fachen burch ziemliche und gebührliche Bege gejucht werben foll, und aber ohne beständigen Frieden zu Christlicher, freundlicher Vergleichung ber Religion nicht wohl zu kommen: jo haben Wir, auch ber Rurf. Rathe, an ftatt ber Rurf. erscheinenbe Fürsten, Stände und ber abwesenden Bottichafften und Gesaubten. Geiftliche und Belt= liche, biesen Friehltand, von geliebtes Friedens wegen, bas bochschädliche Mißtrauen im Reich aufzuheben und bieje löbliche Nation por endlichem porstehenden Untergang zu verhuten, und bamit man besto cher zu Chriftlicher, freundlicher und endlicher Beraleichung ber spaltigen Religion kommen möge, bewilliget, folchen Frieden in allen obgeschriebenen Articuln bif zu Chriftlicher, freundlicher und end= licher Veraleichung ber Religion und Glaubensfachen, ftet, fest und unverbrüchlich zu halten und bemjelben treulich nachzukommen. Wo bann folche Bergleichung burch bie Bege bes Generalconcilii. Nationalversamm= lung, Colloquien ober Reichshandlungen nicht erfolgen murde, foll als= bann nichtsbestoweniger diefer Friedstand in allen oberzehlten Buncten und Articuln bei Kräfften biß zu endlicher Bergleichung ber Religion und Glaubensfachen fteben und bleiben.' 1

Dieser Gedanke, daß die Spaltung nicht für immer andauern solle, daß vielmehr eine ,endliche christliche Vergleichung' in der Religionssache zu hoffen und zu erstreben sei, findet noch an mehreren anderen Stellen des Friedensinstrumentes seinen Ausdruck.

Er erklärt aber auch andererseits eine Unklarheit auf Seiten ber protestirenden Fürsten, welche sonst völlig unbegreiflich sein würde.

Der Religionsfriede von Augsburg gab den Ständen der Augsburger Confession das Recht des cujus regio ejus religio. Dieß Princip stand aber in entschiedenem Widerspruch mit der Augsburger Confession, welche den Cäsareopapismus auf das Entschiedenste verneinte. Man wurde sich in Augsburg dieses Widerspruchs nicht klar. Das nimmt demselden jedoch nichts an seiner rechtlichen Bedeutung.

Delfino und ber Bischof von Verona bem König Ferdinand abermals nachbrückliche Borstellungen gegen die religiösen Concessionen. Ferdinand wiederholte ihnen, daß nur seine Lage ihn zur Nachgiedigsteit zwinge. Die Nuntien faßten barauf in ihrem Berichte nach Nom ihr Urtheil dahin zusammen: Se si fard qualche male (quod Deus nolit) si fard per mera necessitä; perche il povero Re è constituto in grandissime angustie ne sa in che modo riuscirne. Bericht vom 31. Juli 1555 bei Maurenbrecher, Karl V. S 177\*. <sup>1</sup> Lehmann 1. c. I, 64. Erklärlich und begreiflich wird diese Unklarheit nur daburch, daß damals die bestimmte Absicht einer dauernden kirchlichen Spaltung nicht vorlag, daß man vielmehr an dem Gedanken einer freundlichen, christlichen Vergleichung in der Religionssache festhielt.

Niemand von allen in Augsburg Anwesenben hat es offen auszu= sprechen gewagt, daß er die Trennung wünsche und wolle, daß er auf dieselbe hinarbeite: noch fühlten alle zu lebhaft, wie es in der Natur des Christenthums liege, daß es ein Gesammtleben seiner Gläubigen stiftet.

In dem Friedensinstrumente selbst wurde beschalb wiederholt ausbrücklich erklärt, daß man eine Vereinigung und Vergleichung der reli= gidsen Gegensätze hoffe und munsche.

Inwiefern diese Bergleichung unter ben durch die reichsrechtliche Anerkennung des Cäsareopapismus so gründlich veränderten Berhältnissen Deutschlands möglich sein würde, barauf beruhte von nun an die Zukunft des Reiches und ber Nation. Anhang.

.

.

## Ungedruckte Actenfücke.

• •

· .

. • 

# I. Instruttione mandata di Roma per l'elettione del luogo del Concilio.

### (1537.)

Non saro prolisso in la instruttione potendo V. S. dalla copia del breve, qual si manda conoscere amplamente le cause per le quali questa santa opera del concilio e stato alquanto ritardata.

Ben diro quello che N. Sre commette a V. S. efficacissimamente fare intendere alla Maesta Cesarea, che sicome Sua Santita gia molto tempo non ha sentito cosa piu dispiacevole che questa che il duca di Mantova ha fatto con tanto poco rispetto di questa Santa Sede et del beneficio universale della Christianita, così e del tutto rissoluta celebrare in ogni modo il concilio generale et in luogo, il quale non possa ragionevolmente essere ricusato da alcuno cattolico, poiche i Lutherani per la risposta data nella dieta loro di Smalchaden al nuntio di S. Sta et all' dottor Matthias Heldt agente della Maesta Cesarea richiedendo non solo il luogo a loro appetito senz' alcun rispetto di tutte l'altre nationi Christiane, ma etiam molte altre conditioni tanto ingiuste et dishoneste dimostrano del tutto non volere alcun concilio; et così la cosa resta solo da trattarsi tra Cattolici, delli quali non volendo S. Sta ne essendo il dovere, che alcuna natione sia esclusa da detto concilio universale, perche anco altramente sarebbe pericolo di scisma, si conclude necessariamente non bisognar piu parlare, ne pensare in Mantova, non piu per il torto fatto del duca, che perche i Francesi, i quali avanti la dichiaratione di tutto il luogo, per prudenza di N. S<sup>re</sup> erano stati indotti tacitamente à consentirvi, al presente dopo il rifiuto del duca, dicendosi liberi da tale obligatione, non vogliono piu sentir parlare di tal luogo, allegando ancora alcun' altre nuove cause sopravenute dopo l'indittione prima del concilio.

Per questo Sua Santita desidera bene intendere il parere della Maesta Ces<sup>a</sup> circa alcun luogo d'Italia, il quale da niuno de Cattolici si potesse ricusare, et di ciò quanto piu presto ha Baftor, Reunionsbeftrebungen. 31 verne l'avviso, essendo il tempo breve. Altramente Sua Santita ha pensato farne instantia a Sig<sup>ri</sup> Venetiani, che accomodassero a questa santa opera una delle loro città, come sarebbe Verona o Padova, che per esser loro amici communi a tutti, Sua Santita pensa; che facilmente ognuno etiam di Germania vi condescenderia.

Et casu quo detti Venetiani di ciò non si contentassero Sua Santita vede esser necessario, et cosi e deliberata eleggere et intimare quanto piu presto il luogo del concilio in Bologna overo Piacenza, le quali terre oltre le commodita di tutte cose, doveno anco satisfare ad ogni Cattolico per esser terre della Chiesa, madre universale della Christianita, et specialmente perseverando constantimente Sua Santita in la neutralita.

Et accioche niuno possa replicare contra tal' elettione di Bologna o Piacenza, Sua Santita e contenta et promette mettere detta citta, nella quale si harà da celebrare il concilio per tutto il tempo che durerà.

V. S. communichera adunque il tutto con la Maesta Cesarea, et quanto piu presto procuri risposto da Sua Maesta, o scriva essa quello che da Sua Maesta ne intende, accioche per tempo Sua S<sup>ta</sup> possa intimare l'elettione del luogo, verso il quale e deliberata indrizzarsi in ogni modo circa il principio d'Ottobre o poco avanti per dar cominciamento con l'aiuto di Dio al santo concilio tanto necessario alle calamita della Chiesa Christiana, et da Sua S<sup>ta</sup> gia tanto tempo, etiam dum in minoribus esset, desiderato.

E stato gia fatto il concetto della bolla della prorogatione con le cause come nel breve, la qual bolla presto si mandera per tutte le nazioni di Christianita.

Et interim Sua Santita ha già deputato quattro  $\mathbb{R}^{mi}$  Cardinali de principali per fare la riformatione nostra et sara con effeto, et non con parole.

Questa instruttione ancorche sia di sorte, che si potrebbe publicare in stampa, nondimeno V. S. sara contenta tenerla appresso di se quanto alla scrittura, et usare le ragioni, et sostanza che in essa si contiene, ove sara bisogno.

Königl. Bibliothek zu Berlin. Inform. polit. XII, 195-198.

### II. Aus den Frankfurter Gesandtschaftsberichten über den Regensburger Reichstag.

#### (1541.)

#### 1. Johann von Glauburg an Bürgermeister und Rath der Stadt Frankfurt a. M.

#### Regensburg 1541. März 30.

Wir vernemen aber so viel, das Kay. M. under andern sachen personlich und etwas hefftigs redt mit dem landtgraven gehapt sol haben hertzogs Henrichs von Braunswig halben, das er derselben sach und widerwillen, so er, der landtgraf, wider hertzog Henrich hett, irer Kay. M. haymstelte. Aber der landtgraf hat solchs nit thun wollen, sonder erpotten, dass ire M. die sach bayderseyts verhoeren und welcher under, inen unrecht erfunden, denselben straffen wolt, und dass, was der landtgraf hertzog Henrich in seinen schrieften beziehen, das wolt er uf inen beweysen und war machen.

Kay. M. hat noch keyne gemeyn reychshandlung furgenommen und stett zu besorgen, dass der widerwille, so sich zwischen beyden fursten obgemelt erhelt, werde viel irthumbs bringen und zeyt verhindern.....

Orig. Frankf. Stadtarchiv. Reichstagsacten 46, 6.

#### 2. Verzeichniss der 1541 in Regensburg anwesenden protestantischen Theologen und Prädicanten<sup>1</sup>.

Theologi und praedicanten der Chur- und fursten, auch anderer stende der aynnung und protestation verwandt, so itzt uff gegenwertigen reychstag alhie versamlet seyn:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. damit den von dem Anhaltischen Kanzler Reibisch am 9. Mai 1541 aufgestellten "Catalogus Theologorum nostrarum partium." C.R. IV, 267. Ueber die einzelnen Theologen, Katholiken wie Protestanten, schrieb Caspar Bruschius Epigramme, die neuerdings A. Horawitz aus einem Cod. Goth. veröffentlicht hat. (G. Bruschius. Wien 1874 S. 234 ff.; vgl. ebenda S. 52 f.

Von wegen dess Churfursten zu Sachsen:

D. Philippus Melanchthon.

D. Caspar Creutzinger.

Von wegen dess Landgraven zu Hessen:

Joannes Pistorius Nyddanus.

Doctor N. Draco.

N. Corvinus.

Dionisius Melander.

Von wegen hertzog henrichs zu Sachsen:

Joannes Cellarius und noch ein praedicant mit ime des namen wir itzt nitt wissen <sup>1</sup>.

Von wegen des Herzogen zu Wirtenberg:

Dr. Balthasar von Tubingen.

N. Schneppius.

Von wegen margraff Georg und margraff Albrechts zu Brandenburg synt zwen praedicanten alhie der namen wir nit wissen.

Von wegen der stat Straspurg:

Martinus Bucerus et Joannes Calvinus.

Augsburg: N. Musculus.

Nurmberg: Magister Vitus.

Ulm: N. Frechtus.

Schwebisch Hal: Joannes Brentius.

Bremen: Ain praedicant des namen wir nit wissen 2.

Beilage zu einem Brief Glauburgs an Frankfurt vom 9. Mai. Frankf. Reichstagsacten 46, 70.

#### 3. Bericht der Frankfurter Gesandten über ihre Audienz bei dem Kaiser. Regensburg. 1541. Mai 25.

Unsere schuldige und willige dienst usw. E. f. w. haben wir jungst den achtzehenden gegenwertigs monats under anderm zu erkennen geben, wie desselbigen tages umb drey uhren nach mittag der herr Nafes der romischen Kay. M. unsers allergnedigsten herrn rhat, uns hat ansagen und erfordern lassen, noch denselben abent neben der stet Nurmbergk und Ulm gesandten bey der Kay. M. zu erscheynen; wie dan desselbigen abents beschehen.

<sup>247</sup> ff. über den Streit, der sich in Folge dieser Epigramme entspann.) Ein Gedicht über die "Handlung des reichstags zu Regenspurg" theilt Liliencron, histor. Volkslieder IV, 161 f., mit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Simon. C. R. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Johann Timann.

Wir haben aber damals was ire Kav. M. uns durch den herrn Nafes furhalten lassen, kürtze der zevt halben, und der ihenig, so wir dasselbig unser schrevben zustellen wollen hinwegevlet. wider unsern willen unvermeldet ansteen müssen lassen, biss zu besserer gelegenhavt. Dieweyl aber uns itzt widerumb botschafft zugestanden, so wollen wir dasselbig so viel wir aus beschenem müntlichen fürtrag des herrn Nafes behalten moegen, hiemit vermelden. Und erstlich: als der stat Nurmberg gesandte Clemens Folckhavmer und Hieronymus Bambgartner und dan der stat Ulm gesandte Georg Besserer und N. Wydman und wir neben inen in Kay. M. gemach gelassen worden, hat I. M. uns alle mit darpiettung der handt gnedigst entphangen und daruff durch obgemelten herrn Nafis nachfolgende mavnung furhalten lassen. nemlich wie I. Kav. M. aus sonderm genavgtem kavserlichen und vetterlichen gemut, das sie zu dem havligen reych und der Teutschen nation trüge, sich von iren Hispanischen konigrevchen, landen und leuthen gethan, derselbigen und viel sonst hochwichtige obligende geschefft und sachen mit nit geringem I. M. nothstandt und beschwernuss gentzlich zu rucken gestelt und hinden gesetzt, und sich in das reich Teutscher nation auch mit geferlichkayt I. M. leybs gesundtheyt verfüget, allayn der gnedigsten maynung und furhabens, alle zwitracht, das sorglich missvertrauen under den stenden und sonderlich den hochbeschwerlichen und geferlichen zwispalt der religion unsers havligen christlichen glaubens gentzlich auffzuheben, hinzulegen, zu guther christlichen verglevchung zu pringen, und ain bestendigen frieden, evnigkavt und ruhe in Teutscher Nation zu offanzen. Der ursach dan I. M. diesen revchstag alhie geen Regenspurg ausgeschrieben und angestelt, denselbigen eygner person (wiewoll mit grossem unstatten und schwerer leybs blodigkeyt) ersucht, daruff I. M. auch alsbalt die sach der strevtigen religion als den wichtigsten und vornembsten puncten zu vorderst vor die stendt genummen, denselbigen und die strevtigen artickel der religion etlichen darzu verordneten theologen zu examiniren und zu erwegen, welcher gestalt die zu gepurlicher christlicher verglevchung zu pringen, bevolhen. Und hette sich demnach gnedigst versehen (wie I. M. sich auch nachmals versehen wolte), es solt durch solchen weg und mittel aller zwispalt der religion zu evnmütiger verglevchung gepracht werden moegen. So vermerckten aber gleychwoll I. M. darunder so viel, dass sich in solcher handlung die theologi unsers thayls etwas unschidlich und hartneckigt erzaygten, und hielten, dergestalt, wo sie dermassen fürtfaren, und sich nachmals nit schidtlicher in die sachen schicken würden, dass zu hinlegung und vergleychung solchs zwispalts wenig guther hoeffnung zu haben were. Diewevl dan I. M. es darfürhielten, unsere obern und wir die gesandten würden mehr zu frieden und avnigkavt, dan zu unfrieden genavgt sevn, so wolte sich I. M. dessen versehen, uns auch hiemit ernstlich bevolhen haben, wir würden und solten neben andern mit ernst daran seyn, und verschaffen, dass die berürten unsers thayls theologi sich in dieser sachen hinfüro geschickter und schiedlicher halten und uff iren kopfen so strevtig nit beharren wurden. damit man zu evnhelliger verglevchung und hinlegung solchs zwispalts khommen moechte. Dan wo dass nit beschehen und der mangel an unserm thayl erscheynen solte, hetten unsere obern und wir als der verstendigen selbst zu erachten wass beschwerlichs zuletzst daraus erfolgen würdt. Es wolte auch I. M. bev den andern glevcherwevss daran sevn und verschaffen, wo bev denselben etwas unbilligs, ungeschickts oder beschwerlichs sich erhalten oder eraygen werde, dass sollichs gleycher gestalt gewendt und verkhommen werden solte. Dass wolte I. M. uns als angezeygt und erinnert haben, und dass wir dem als hoechstes vlevss nachkemen, das were I. M. ernstlicher bevelch und maynung.

Hieruff baten wir samptlich in underthenigkavt ain kurtz bedacht, der uns gnedigst zugelassen. Als nach gehaptem bedacht und wie wir uns dess underredet, haben wir I. M. durch herrn Clemens Folckhavmer Nurmbergischen gesandten obgmelt, diess ungeferliche antwurt gegeben: Welcher gestalt I. Kay. M. gegen Teutscher nation gnedigst gesinnet, auch mit was treuen und kayserlichen gemüdt sie sich deren aufgang, nutz und wolfart zu fordern, aber den abgang und entlichs verderben abzuwenden und zu verkhommen yeder zevt und noch gantz vetterlich understanden und beflissen, das were nit allevn unsern obern und uns, sonder meniglich kunth und offenbar. Dessen gegen I. M. wir uns auch an stat unserer obern und fur uns selbst gantz underthenigst thetten bedancken. Und nachdem unsere obern und freunde ye und alleweg nichts liebers gesehen noch hohers begert, dan dass friede und avnigkayt im reych Teutscher nation erhalten, und der hochgeferlich missverstandt und zwispalt unser havligen religion zu christlicher verglevchung gepracht werden moecht, wir auch von denselben unsern freunden und obern desshalb und mit sonderm bevelch sollichs zum vleyssigsten furnemen und furdern zu helffen zu diesem reychstag abgefertigt, so hetten

wir auch uns zu erinnern dass derwegen den verordneten unsers thayls theologen von gemaynen protestirenden stenden ernstlich undersagt und bevolhen were worden, sich in examinirung der strevtigen religion artickel gepurlich und schiedlich zu erzavgen. nichts dass unverletzst der eher gotts, sevnes worts und der warhavt nachgegeben werden moecht, zu bestrevten, sonder sich in dem allen dermassen zu halten, dass inen und uns daraus khavn mangel oder verhindernus vorgenummener verglevchung mit billichem grundt zugelegt werden moechte. Diesen bevelch, verhofften wir, solten sich die verordneten unsers thavls theologen gemess gehalten haben, wie wir auch bissher anderst nit gewust noch vernummen. Derweyl aber I. M. uns itzt dies anzavg gnedigst thun lassen, wolten wir, so viel an uns als den geringern unserer stende, neben andern gern und hoechstes vlevss helffen daran sevn, damit gemelte unsers thavls theologen nachmals mit ernst undersagt und bevolhen würde, sich schidlich und dermassen zu erzaygen, dass sie nichts so zu vergleychung dinstlich sevn. und on verklavnerung der eher gottes und der warhavt bewilligt. angenummen oder nachgegeben werden moechte, underlassen, ausschlagen noch beharlich bestreyten wolten. Dass hetten uff I. Kay. M. gnedigst beschehen furhalten wir in aller underthenigkavt widerumb vermelden wollen, bethen I. Kav. M. wolle sollichs von uns allergnedigst vermercken, und unsere obern und uns in gnedigstem bevelch haben. Uff diess liess I. M. durch den herrn Nafis uns widerumb beantworten: I. M. trüge unsers erpietens gnedigst gefallens, wolte sich auch versehen wir würden dem also ernstlich und mit vlevss nachkhommen. Dargegen wolte I. M. unsern obern und uns ain gnedigster kayser seyn. Und wardt durch den von Nafis daran gehenckt, ob sich glevch zutrüge, dass sich die verordneten theologen zu zevten etlicher artickel so gar wol nit verglevchen kundten, müsse man darumb so rauhe nit faren, dass man derhalben die gantz handlung wolte zerschlagen lassen werden, sonder solch artickel anstellen und zu den uberigen grevffen und furschreyten. Dem nach hat die Kay. M. uns allen widerumb die handt geraycht und nachfolgents hinziehen lassen. Datum Regenspurg den 25 Maii Aº 1541.

#### Johann von Glauburg.

Orig. Frankf. Reichstagsacten 46, 94.

#### 4. Bericht der Frankfurter Gesandten über den Ireniker Ruprocht von Moshaim<sup>1</sup>.

.... Neben diesem aber wollen e. f. w. wir unvermelt nit lassen. wie nechst mittwochs zu morgen der erwirdig und hochgelert herr Ruprecht von Mosham, thumdechant zu Passau, Ro. Ko. M. rhat, eynen seyner erwirden diener bey uns gehapt, und uns ansagen lassen, wie sevn erw. gewilt were bev uns zu erschevnen und etwas zu werben. Aber wir haben alsbalt durch gemelten diener seyner erw. ansagen lassen, wo es in seyner erw. gelegenhavt, so wolten alsbalt wir bev sevn erwirden erschevnen, wie auch beschehen. Da hatt gemelter herr uns nach der leng erzelt sevne handlung, wie sich die manigfaltiglich zugetragen, so itzt zu lang weren (auch unnothig) dissmals zu erzelen. Aber sonderlich hatt er uns vermelt wie verschiner zevt er ain gesprech zu Nurmberg mit den praedicanten daselbst gehalten, nach inhalt evns gedruckten buchlins, welchs er Memoriale Microsynodi Norimbergensis<sup>2</sup> genent und das also die papisten und Lutherischen in articulo iustificationis gefelt und geirret, aber gott hett es im eroffnet und den verstandt geben, das er das medium erfunden, wie man dies zwey thavl derhalben verglevchen moecht, das auch Lutherus und Philippus, wo sie solchs von ime horen, ime on allen zweyfel darin recht geben wurden. Er wer auch bev dem ertzbischoff zu Mentz gewest und mit sevner Kf. G. derhalben underrede und handlung gehapt, nach ausweysung eyns gedruckten buchs, welchs gemelter herr Microsynodum Moguntinam<sup>3</sup> genent, welche itzermelte zwey bucher er uns alsbalt zugestelt mit angehenckter pitt und beger, das e. f. w. wir dieselbigen mit zufelliger bottschaft uberschicken, auch darneben seyner erw. handelung und gelegenhavt berichten: Nemlich in dem das er umb gottes und der warhaytt willen (wie er sagt) seyn dhumdeconat und andere benefitia ecclesiastica verlassen. d'amit er gott zu lob

<sup>1</sup> Ueber Moshaims Leben, Schriften und über seine abenteuerlichen Vorschläge zur Herstellung der kirchlichen Einheit, sowie über die Versuche, die deutschen Reichsfürsten, König Ferdinand und selbst Paul III. für seine Ideen zu gewinnen, werde ich später eine eigene Arbeit veröffentlichen. Einstweilen vgl. (J. Ch. Schwarz) Leben, Meinungen und Schriften Ruprechts von Moshaim. 1781 (auch in Strobels Miscellaneen Bd. V S. 1—116 abgedruckt). Seckendorf l. c. p. 243 seq. Hansiz, Germania Sacra I. — Hund, Metrop. Salisburg. — Sugenheim, Baierns Kirchen- und Volks-Zustände S. 41 ff. 536 ff. Lämmer, Analecta Romana p. 30 sq.

<sup>2</sup> Vgl. über diese Schrift Schwarz S. 65 ff.

<sup>3</sup> Schwarz S. 70 ff.

und eheren, den zwispalt zwischen den papisten und Lutherischen durch mittel, so ime gott mittgethaylt und eroffnet, wie gehoert, hinlegen und vergleychen moecht, das ime an underhaltung seyner person und der seynen mangel und abgang zugestanden und derhalben e. f. w. solchs bedencken und zu folfurung seyns furgenummenen wercks ime mit underhaltung auch furderlich und beystendig seyn wolt, wie er auch damals solchs zu e. f. w. ermessung und gefallen gestelt. Aber, gunstig. herren, uffs kurtzst darvon zu schreiben, haben wir damals ernente bucher mit dancksagung, das dieselben e. f. w. wir mit bequemlicher bottschafft uberschicken und der underhaltung halben (wie seyn erw. begerten) anzaygung thun wolten, angenummen und vertrostung gethan die sachen unsers thayls bey e. w. zu furdern, und daruff unsern abschidt genummen.

Und derhalben so uberschicken e. w. wir itzbenente bucher dieselbigen irer gelegenhayt nach haben zu ersehen, und was der underhaltung halben (wie begert worden) e. w. uns zu erkennen geben, demselben wollen wir nackkhommen.

Es hat auch gemelter dechant uns damals zu erkennen geben, wie er alhie bey Ko. M. umb audientz seyner sachen und wes er fur zutrag hab angesucht, aber Ko. M. hab ime eygner person anzuhoeren abgeschlagen, doch zwen commissarios verordnet, die, wie er sie nent, partheysch weren (wiewol er sie mit namen nit genent) so haben wir doch glaublich erfaren wer die seyn, nemlich Nausea und Chocleus, die haben sich dermassen mit ime bearbaytet, das sie nicht von ime halten<sup>4</sup>. Wie wir solchs warlich wissen, wans von notten anzuzaygen, so halten die protestirenden oder Lutherischen, wie man sie nennen will, viel weniger von ime, aus allerlay ursachen als das er bayder seyts veracht. Und darumben haben e. w. wir solchs nach der leng angezaygt, damit e. w. sich der begerten underhaltung halben desto bass wissten zu halten wiewoll e. w. wir in dem und anderm kayn mass gesetzt haben wollen.

Aus einem Bericht der Frankfurter Gesandten vom 19. Juli 1541. Orig. Frankf. Archiv. Reichsangelegenheiten Betreffendes. I. Acten Fasc. 127. No. 9162 p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Hansiz l. c.

## III. In der religion sach bedenckhen.

Das puech so in colloquio furgelegt, und hernach abgeschriben worden ist, khan mit sambt denselben gehalten underreden und gegenwurffen, nicht bewilligt, noch angenomen werden, dann so das vleyssig besicht wirdet, befindet sich, das waitschwayf. mit vil uberigen zweyfeligen und zum tail vertunckhelten worten gestellt, in welchen nicht allain der alten vätter gebrauch, und ordnung der heylgen schrift, umbgangen, sonder auch derselben auslegung den protestirenden zuguet gezogen und verstanden werden möchte.

Und das nochmer ist, ettlich artikl desselben puechs vermög göttlicher schrift und unserer heyligen khirchen ordnung als irrig, verwurflich und zum tail khezerisch zeachten, so wirdet der darzue verordetten colocutorn maynung dabey wenig angezaigt, dann allein was die protestirenden mit sondern schriften getan;

Aus welchen auch clerlich verstanden wirdet, das sy sich des ambts der heyligen mess, der sacrament, der khirchen gewalt und mer fuernemblicher artikhl halben mit uns nicht vergleichen. Auch das puech (welches doch wievor gemelt, nicht zuelessig) nit annemen noch bewilligen wolln, ungeachtet das der restitution halben darin gar nichts begriffen, noch ainiche meldung beschiht.

Was beschwerden, irrtung und verwerflicher artickl im puech und der protestirenden schriften gefunden wären, durch gelert, geschickht und erfarn theologen in ainer sondern confutation schrift verzaichnet, die mecht man so man weyter davon reden und ratschlagen wolt für die handt nemen.

Dieweil nun die vergleichung uber der Keys. M. verhoffen, gnedigsten vleis und bemueung kayn stat noch ainichen furgang haben wil, auch nicht zuverhoffen, das sich die protestirenden hinfuro an rechten ernst und ain gemain concilli von irem irrigen vorhaben weysen lassen.

Und aber gegen gott und die welt gar nicht verantwort-

lich, inen in im forhaben nachzufolgen und von der gemainschaft der christenhait, wie das von zeit der heyligen apostel und in den christenlichen concillien nicht allain von den Teutschen, sondern allen nationen verglichen und beschlossen worden, in dem wenigsten zu weichen und ausserhalb der andern nation sunderung zumachen,

Auch der protestirenden anhang sich zum maysten darumb erweyttert, das sy dieweil sy kayn ernstlichen widerstandt sehen, obeinanderhalten, veraintlich handln, mit ir bundtnuss droen und di leut vergewaltigen, darzu den vergewaltigten und entsetzten kains rechtens mit sein und ob gegen ir aingn procedirt wirdet, understeen sy sich, die auch wider Kay. M. und derselben chamergericht mit gewalt zu beschutzen.

Ist aus der not zugedenckhen, wie man dem furkhemben hinfuro bey unser christenlichen religion, ordnung und ceremonien unbetrangt belevben und ain glaichs recht im reich (on welches kain bestendiger frid sein mag) gehaben mög, dann wo das nicht beschicht, ist gewisslich zu besorgen, nachdem die Kay. M. selten im reich Teutscher nation sein mag, auch der Teutschen hendl zu zevten mit solcher ordnung als wol von noten nicht gefurdert, und Ir Kay. und die Kgl. M. mit vil andern und schwern dringenden sachen beladen, es wurde alle unordnung und aigentlich daraus erfolgen, das weder frid recht noch vertrauen bey den fursten und stenden des reichs, furnemblich denen, so bey der alten religion bliben sein, alles recht vertrauen und guete verstentnuss zwuschen inen abnemen und der abfal zu den protestirenden gemerdt wurde, auch zu lest zu entlichen verderben und vertruckhung der geistlichen und weltlichen fursten und obrigkhaiten gedheyhn, wie das aus vil vergangen geschriften und furnemlich dem gemachte fridstandt zu Nurenberg und der Franckpfordtischen handlung und daraus abzunemen, das die protestirenden irer handlungen und vergewaltigung halben nicht allein ans camergericht, sondern auch vor Kay. M. selbs weder rechtlich noch ander geburlich handlung leyden, auch on glait und sondere furwort zu kainem tag und handlung, dann was under inenselbs beschicht, sich begeben und wie vor alter herkhomen einlegen wellen.

Und ob gleich wolgedacht werden mecht, dieweil wir der alten religionsverwanten bey unser religion und ordnungen beleyben und die andern von irem vorhaben nicht weychen wollen, es mechte bey disen beschwerlichen und geferlichen zeiten von ainem anstandt zuhandln sein.

۰.,

Ist dagegen zubedenckhen das nach gestalt und gelegenheit der ytzt schwebenden und vorsteenden leuff menschlichen gedenkhen nach schier unmöglich zu achten, das on begerlichen abpruch unser religion und ordenlichen wesens, im reych ainicher bestendiger fridstandt khum noch gefunden werden mög, dann dieweil die protestirenden irer zuegriff und gewaltthaten halben auch sonst kain ordenlich recht leiden, und wollen darzu nicht absteen iren anhang zuerweytern, mit dem lauten anzaigen sy scien schuldig das reich gottes zu meren, ist gut abzunemen, das kain sicher anstandt zumachen ist.

Und ob man gleich einen fundt, oder bewilligt, durch was weg solches beschen, mecht man sich darauf gar nichts verlassen, und würde der mer zu grosster zwitracht, unainigkait und verderblichem schaden, dann furtreglicher sicherhait dienstlich sein;

Welches umb sovil mer und gewislich zuvermuetten, das aus dem Nurnbergischen fridstandt nichts guets aber vil args und abfal erfolgt, die protestirenden ungeachtet desselben vil ansechlicher steende an sich gezogen und zum tail vergwaltigt, auch denselben fridstandt ires gevallens auslegen und dem camergericht kain gehorsam thun wollen.

Also ist es auch in und nach der handlung zu Franckhfurt bescheen mit weylandt herzog Georgen zu Sachsen furstenthumb und beden bischofen Merseburg und Meyssen.

Nachdem sy auch gesehen, das gegen dem allen nichts gehandelt und inen kain widerstandt bescheen, haben sy sich noch merers understanden und gar die ächter zu beschitzen angenommen, darin inen auch von wegen Kay. M. kain widerstandt bescheen, aber des camergerichts ergangen urtl und acht eingestellt worden.

Dieweil die ergangen geschicht das und noch merers clarlich anzaige und der Nurnbergisch fridstandt nicht wenig ursach geben, das der Augspurgisch abschid nit pas vor augen gehalten, auch die protestirenden iren vortail dardurch gesuecht, ist diser zeit wann abermals ain anstandt gemacht und vom Augspurgischen abschid geschritten werden soll, noch ergers gewislich zu besorgen.

Dann wie man den durch und mit Kay. und Khön. M. handlung beschluss, wurde von Irn M. und steenden gleich so wenig handhabung als hievor beschehen, der Augspurgisch abschid dardurch geschwecht und alle unordnung hernach volgen;

Daraus leichtlich zubeschliessen, das unerledigt der religion sachen kain anstandt annemlich, furtreglich noch sicher sein khan.

Und dieweil zu Augspurg in gegenwurttigkhait der Kay. M. auch viel churfursten, fursten und steende die religion sach mit treffenlichen rat bewegen und gantz wol bedechtlich ain gemaine und ernstliche verpflichtung aufgericht worden ist, bey unser alten religion zubeleyben und mit allem vermögen darob zuhalten, wie der damals gemacht abschid mit lautern und clarn artikln mitbringt,

Ist kain ander ferlicher pesser noch nutzer weg, dann bey dem selben abschid, wie der gestellt ist, on ainichen umbstandt, abpruch und verklainung desselben zubeleyben, und davon nicht zu weichen in kainen weg noch weiss, wie die furgenomen und gesuecht werden mechten.

Sych wil auch (solt anderst menschlicher glauben und trauen etwas sein) dawider zehandeln kains wegs geburen, in bedenckhung das der Got zu lob und erhaltung unser christenlichen religion furgenomen und die Kay. M. auch churf. fursten und steende sich gegenwurttigklich mit höchstem glauben darzu verpflichtet, verpunden und verschriben,

Das auch derselb auf dem nechst alhie gehaltenen reichstag und jungst zu Hagenaw wider becrefftigt, darzu in aller zu Wurmbs und yzt alhie gepflogene handlung vorbehalten worden ist.

Darumb khan weder die Kay. M. noch anderer die darin bewilligt sich mit eere noch ainicher fug darausziehen und ist vil gewisser darob zuhalten, dann ayn neuen aufzurichten.

Und ist demnach die Kay. M. desselben und der obangezaigten ursachen, mit pesstem vleis zuerinnern und underthenistlichen zu biten, das Ir M. mit ernstlichem vleis und allem vermogen, wie sich Ir M. damals erboten, darob halten und handthaben welln wie dis Ir Kay. M. als haubt der christenhait neben vorbeschehener verpflichtung irem bevolhen ambt nach zustett und geburdt, mit underthenigem erpieten das die churf. fursten und steende neben Ir-Kay. und der Kho. M. sich mit allem irem vermögen hierin auch gehorsamlich wellen beweysen.

Wann nun die Kay. M. solches bewilligt und zusagt, mecht zu pesser volziehung des angeregten abschidts umb erweytterung der christenlichen pundtnuss gehandlt und deshalb guet weg und mitl angezaigt werden,

Wurde aber Ir Kay. M. darin ainich bedenckhen haben, (das nit zuverhoffen) so wurde die unvermeidenlich notturft erfordern (sollte anderst die religion und christenlich erbar guet wesen im reich erhalten werden) mit mererm ernst die Kay. und Kho. M. zuerinnern und anzuhalten,

Nemlich der obangezaygten verpflichtung, auch was er sich in eingang seiner regierung verschriben, zuermanen und das die

gehorsamen steende veder zeit willig warn gewesen und noch neben Ir Kay. und Kho. M. ob dem Augspurgischen abschid zu halten und demselben zugeleben. Ir M. hetten aber ausser Ir der stendt fridstandt und ander handlung furgenomen der protestirenden etwo zugesehen und nachgehengt, daraus vil abfals, nachtail und unordnung erfolgt. Ob auch die vergewalltigten etwo bey Ir M. umb gnedig fursehung und hylf hetten angehalten, wäre denselben wenig furtreglicher expedition erfolgt und etlichen das recht am chamergericht gespert worden, daraus die protestirenden gestärckht und die unsern zum tail klainmuetiger worden und vil unordtnung im revch dadurch endstanden. deshalb man nicht umbgeen mechte Ir Kay. M. underthenichlichen zu bitten und zuerinnern die gehorsamen dermassen nicht zu verlassen, sonder wie vorgemelt, ob inen und der religion zuhalten und zu solchem abfall und unordnung die aus nithalten des Augspurgischen abschids erfolgten, kavn merer ursach geben. sonder sich gnedigst darin bewevsen.

Wurden aber Ir M. auf der andern maynung verharrn, so wollten sy mit Gott bezeugen, das sy die gehorsamen churf. fursten und steende darzu kain ursach gegeben, und wollten nichts mynder weg suchen wie sy mit hylf ander christenlichen heubter bey irm christenlichen glauben, ordnung, ceremonien und altem herkhomben beliben und erhalten werden mögen,

Wann ain sollicher ernst gebraucht wurde onzweifel Kay. M. sich aines andern und pössern bedenckhen und wiewol das ernstlich genug, so khan es doch in diser dringenden und lesten not nicht wol umbgangen werden.

Dan solt man sich vom Augspurgischen abschid furen lassen, und in ainen anstandt bewilligen, ist es aus obangezaigten ursachen nichts anders dann ain gwiss verderben, dieweil man waiss das bey Kay. M. kain volziehen noch handhaben und den protestirenden in gemainen handlungen weder glauben noch halten ist.

Man mechte aber bey bebstlicher heyligkait und dem khönig von Franckhreich guet partie finden, und wan die protestirenden befunden, das die catholici ernstlich obeinander halten, wurden sy weder keyser noch khenig trauen mögen und leichtlich mit irm weg zufinden sein, das man ein vil leidenlicheren friden und bestandt mechte, dann wie der kayser vorhett und wurde also der keyser an beden orten fulen und zulest die religionsach zu erorterung dess Concili gebracht werden.

München Reichsarchiv. Relig. Acten des röm. Reichs. III fol. 1 ff.

£.

## IV. Pro Romanorum Rege Ferdinando Friderici Nauseae Episcopi Viennensis de reconciliandis in religione christiana dissensionibus Consultatio<sup>1</sup>.

#### Argumentum consultationis.

Quum hactenus adeo nihil quod ad restituendam christianam religionem quoque modo conducere existimatum est, nec a catholicis nec a protestantibus scribendo, disputando, colloquendo in utramque vel alterutram partem sit obmissum, ut si propter reconciliandos aliquot eiusdem sanctae nostrae religionis articulos aut scribendo aut disputando aut colloquendo quidquam addiderimus, nihil est, quod verius arbitramur futurum, quam quia nimium altercando disputandoque prorsus omnem propemodum simus amissuri veritatem facturique iuxta veritatis aeternae sententiam novissima prioribus multo peiora, videtur in sua quae subinde sequitur consultatione authori nihil utilius praeparandae ad futurum concilium sive universale sive nationale (quod tamen facile suaderi non debeat) methodo in futuro de religione tractatu fieri posse, ad quam ut qui conventuri sint inicio se ipsos quibusdam mediis, de quibus disserit author in sua consultatione, reconcilient ac deinde perscriptam ab authore catholicam quae suo sequitur loco, de religione fideque christiana confessionem, veluti praescripta est, mutuo tam catholici quam protestantes amplectantur, aut quod fieri posset author minus inficiatur, meliorem perscribant, ac deinceps omnes abusus, quoad fieri poterit, tam circa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bevor Prof. H. Lämmer diese Denkschrift auffand, war nur eine einzige Nachricht über dieselbe bekannt. Diese Stelle findet sich in dem der Sammlung der an Nausea gerichteten Briefe angehängten Verzeichnisse der Werke des Wiener Bischofs. Es heisst hier: "Lib. I. Consultationis super reconciliandis in religione christiana dissensionibus, nondum prolatus in lucem, sed ad Caesarem Ferdinandum ad ipsius iussionem conscriptus. Cuius auspicium est: In primis, ubi suo loco et tempore tractatores sive colloquutores convenerint etc.' (Epist. ad F. Nauseam. Basil. 1550 p. 496.)

#### 496 Pro Romanorum Rege Ferdinando Friderici Nauseae etc.

absolutae quam non absolutae pietatis articulos semoveant et rectiora sic substituant, ut ista deinde removeant, quo iidem abusus, aut etiam perniciosores, haud facile denuo sint circa eosdem articulos irrepsuri. Id qui fieri posse putetur, author pro virili sua proponit et consultat, uti videre est in paulo post sequente consultatione sua, quam ipse boni velit consultam.

#### Ad invictissimum Romanorum Hungariae Bohemiaeque etc. Regem et Archiducem Austriae etc. Ferdinandum, Friderici Nauseae Episcopi Viennensis: de concordandis in religione christiana dissensionibus Consultatio.

Invictissime rex ac clementissime domine, quod mihi Sacratissima Vestra Regia Matas paucis ante diebus, pro innata planeque admiranda sua benignitate, qua ipsa proxime ad deum optimum clementissimumque accedit, non modo clementer significaverit, fore mense octobri paulo post venturo tractatum de negotio sacrosanctae nostrae religionis, aliquot hactenus annis multiphariam propter varias et horrendas pariter haereses et perniciosas pariter in ea dissensiones tam turpiter distractae quam miserabiliter collapsae, verum iusserit etiam mihi, quatenus pro virili mea Sacrosanctae Suae Maiestati meum de eadem dissipata religione nostra concordanda reconciliandaque iudicium et consilium non tam verbo quam scripto declararem, quidque ego facto opus in eodem tractatu, quoad ipsius ordinem et modum reconciliationis et unionis praememoratae tot hucusque modis disturbatae christianae religionis, pro praeparatione cuiusdam futurae vel universalis vel provincialis synodi<sup>1</sup>, quae prorsus crederetur necessaria, putarem: paucis quoad fieri posset, ostenderem, non minus laetari, quam ex animo moereri coepi. - Sane quidem laetatus sum, quod mirando quodam argumento iterum atque iterum ex mea prorsus sententia perpetuam Sacratissimae Maiestatis Vestrae (prout numquam dubitavi) in sancta nostra fide et religione non modo regiam quandam constantiam, sed propensissimam quandam pariter in eandem religionem concordandam voluntatem senserim et intellexerim. Moestus vero esse coepi, quemadmodum adhuc moerere soleo, quod sacrosancta nostra religio christiana toties per ista privata sive publica etiam colloquia ludibrio apud exteras nationes et apud infideles exponitur, et tot et tantis modis atque iniuriis subinde per eadem colloquia et conciliabula adficitur, utpote quae res multo sit gra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Worte in Cursivschrift sind im Original unterstrichen.

vior et dignior, quam ut in tam levibus quae vocant colloquiis sive privatis sive publicis in certissimum ipsius interitum tam turpiter et impudenter debeat agitari tractarique. Ex cuius tandem tractatione nihil est aliud hactenus in eiusmodi colloquiis sequutum, nec facile posthac aliud (ni fallor omnino) sequuturum, quam quod dici vulgo consuevit, veritatem altercando nimium, plerumque semper amitti solere. Quod satis leviter et turpiter esse factum in superioribus colloquiis, nemo est qui facile sit inficias iturus. Nam quid (obsecro) in tot hucusque comitiis, conventibus et dietis principum et virorum scholasticorum et theologorum colloquiis aliud est actum, quam quod semper aliquid a vera religione detractum est, et sic denique actum, ut pene modis omnibus de tota nostra religione sit actum? ..... Atque propterea quicquid est hactenus controversiarum de nostra religione, referendum esse censui, velut adhuc censco, ad universalem legitimamque synodum, quae non ulterius esset differenda, verum modis omnibus maturanda. Quandoquidem negotium sanctae religionis sit gravius, quam ut adeo trivialiter a quibusvis homuncionibus tractari debeat, praesertim cum non concernat duntaxat Germaniam, sed (ut ita dixerim) totam christianitatem. Iam vero constat, quod omnes tangit, ab omnibus debet vel probari vel improbari.

Utcunque res hac parte habet, clementissime rex, quia tamen spes est, posse quidem in futuro de religione tractatu pro faciliore synodi cuiusdam futurae progressu consuli, proque tollendis abusibus statui decernique nonnihil posse, et quia mihi pientissimo Sacratissimae Regiae M<sup>tis</sup> Vestrae iussui parendum esse omnibus modis censuerim, ut fieri solet, illico subinde formulam quandam ordinis et modi in hoc ipso paulo post futuro de religione -nostra tractatu sive colloquio servandi (quatenus per infinitas meas occupationes, quibus diu noctuque verius pro republica christiana obruor quam distineor, licet) ita paucis subiicio, ut si ipsa fuerit rite servata quae prius obmissa est, bene confido nonnihil omnino certum definitum iri in eo ipso futuro tractatu religionis aut saltem praeparatum iri viam tritam, brevem et facilem ad futuram synodum oecumenicam, adeo ut speraverim, tunc, deo bene propitio, tantum posse uno aut altero mense, et non multo quidem labore, sed summo potius cum fructu et laudis praeconio expediri, quantum vix alioqui potuisset aut posset integro anno, multis etiam laboribus, perfici. Id quomodo fieri posse putem, dignabitur Serenissima Regia Maiestas Vestra, si vacat, patienter et clementer quae sequuntur, vel legere vel audire, et suo tandem acri iudicio pon-

Paftor, Reunionsbestrebungen.

ŝ

#### 498 Pro Romanorum Rege Ferdinando Friderici Nauseae etc.

derare et examinare, probareque cuncta et quae demum probata bonaque videbuntur pro regio suo nutu, voto et arbitrio tenere, et ut ab aliis, si visum fuerit, teneantur, regia potestate sua serio curare.

#### Summula ordinis in futuro de religione tractatu servandi.

In primis ubi suo loco et tempore tractatores sive colloquutores convenerint, suaserim devoto pectore Deum opt. max. ab omnibus invocandum, quatenus suam ille gratiam concedat ad omnia, quae pro sua gloria et suorum salute quoque modo esse queunt. Deinde catholici necessario servabunt et sibi seorsum mutuo proponent quae suis statim periodis in haec quae sequuntur verba perscribo.

## De necessario per Catholicos tractatores in futuro de religione tractatu servandis.

In primis, si ad veram tandem pacem et concordiam per ipsum sive nationale sive oecumenicum concilium certo aspiraverint, operae pretium est, ut deus opt. max. ab ipsis devotissime invocetur, quatenus eis cum spiritu Suo Sancto, qui spiritus est pacis et unitatis, adsit et per filium suum unigenitum, dominum nostrum Jhesum Christum largiatur ac cordibus eorum suggerat ea quae ad pacem sunt Jhierusalem et ad suam ipsius gloriam et nostri omnium salutem. Id quod nullibi puto rectius et efficacius fieri posse, quam sub liturgia de Spiritu Sancto, quam quidem summa cum devotione peragendam suaserim....

Secundo seponant omnes inter se odiosas adfectiones et simultates sintque mutuo concordes et unanimes....

Tertio ut sint parati ad tollendum varios, erroneos, superstitiosos, scandalosos et hoc genus alios pernitiosos abusus, qui multis nunc annis circa partes nostrae religionis et circa vitam nostram scandalose committuntur, quorum praetextu adversarii, quicquid suae impietatis est, contegunt et obumbrant, nos vero una cum nostra religione toti populo traducunt et odiosos reddunt. Qui nisi paulo maturius tollantur, non est ut ullam speremus in nostra religione concordiam et aliquam erga nos populi charitatem et existimationem ....

Quarto eligant locum tanto consentaneum et commodum negotio, utpote quod et animae et corporis et substantiae et famae non unius hominis, sed omnium christianorum concernit salutem et perniciem. Atque ego tam sancto de sanctissima nostra religione negotio mallem religiosum quendam ac ecclesiasticum locum, utpote locum capitularium canonicorum caeteris ampliorem et capaciorem, quam prophanum locum, utpote praetorium, vel huiusmodi alium locum deputatum iri. Quando quidem canticum Domini non recte cantatur in terra aliena.

Quinto eligant ad tractatum religionis cum adversariis viros non minus bonos et pios, quam doctos et versatiles, agiles, tractabiles et expertos, qui serio iuramento obstringantur, ne aliud quidquam in omnibus quae pertinent ad eundem tractatum, agere velint quam quod pro vero, pio atque bono, secundum germanum scripturae sensum ratio dictaverit et conscientia probaverit, seclusis omnibus perversis et sinistris affectionibus.

Sexto, ut electi colloquutores tam catholici quam protestantes, quicquid tractaturi sunt, aut super controversis articulis aut super rebus aliis ad concordiam pertinentibus, in compendiario scripto potius quam viva voce partibus et in eo tractatu praesidentibus exhibeant. Sic enim fiet, ut consulatur memoriae, iudicio et dicti constantiae et veritati contra mendaces et inconstantes....

Septimo concedant singulis partibus singulas replicas super dictis, super scriptis, propositis et responsis, sicubi necessitas postulaverit, et quae concordari nequeunt ad concordandum referant ad praesidentes.

Octavo excipiant et bona fide describant per iuratos fide dignosque notarios, quaecunque ab utrisque partibus dicta, scripta propositaque fuerint.

Nono, quum haec omnia sic fuerint constituta iamque locum tractatus ingressi praesidentes et tractatores deputati, proximum erit, ut devotissime quicunque praesidentes spiritum sanctum pro eius impetranda gratia cum solita eademque catholica antiphona, Veni Sancte Spiritus etc. cantando aut legendo precentur et invocent.

Decimo, praemissa ad Spiritum Sanctum invocatione, locus et ordo postulare videtur, ut praesidentes in futurum tractatum brevi quadam propositione, ad ea quae negotium eiusdem tractatus concernunt, praefentur, daturi tractandi initium quibus dari visum fuerit in rem ipsam.

Undecimo, antequam catholici ac concilio deputati quicquam cum protestantibus tractent aut agant, prius aliquot ita necessaria petantur et stipulentur per eos ab ipsis protestantibus, ut sine ipsis nulla prorsus constans et salutaris et sincera possit constare concordia, nec veritas nec falsitas utrarumque partium quoquomodo patere. 500 Pro Romanorum Rege Ferdinando Friderici Nauseae etc.

#### De petendis et stipulandis per catholicos a protestantibus.

Primo, stipuletur et petatur a protestantibus ut in proposito tractatu non secus agant, quam si coram Christo Domino nostro visibiliter praesente agerent, cui omnium suarum et ipsorum actionum reddenda sit ratio in novissimo die et iudicio.

Secundo, ut omnibus pravis semotis passionibus et affectionibus... citra aliquam sive verbo sive facto iniuriam agant, neminem sponte provocaturi ad aliquam offensionem vel indignationem.

Tertio, ut nihil eorum de quibus sunt acturi, cuipiam manifestent, nisi eis quorum intererit, nec ante tempus conclusae synodi revelent.

Quarto ut pro se non utantur eis libris ex sacris bibliis, quos ipsi pridem tanquam non satis authenticos et catholicos reiecerunt, utpote libros Machabaeorum, Epistolam Jacobi; vel si eis in assertionem suam uti velint, ut et sibi idem sit iuris in eis libris, quos ipsi pari modo reiecerunt. Id quod idem ipsi faciant quoad scripta et decreta Pontificum, Patrum, Doctorum et Consiliariorum, quae ipsi dudum ceu nullius fidei reiecerunt. Nec enim iustum est, quod quispiam eo utatur privilegio, quo sua se sponte fecit indignum quodque ipse damnavit.

Quinto, ut si scripturis ipsi non tantum, sed et rationibus, exemplis et Doctorum dictis et hoc genus aliis ad suas assertiones probationibus uti velint, iisdem et ipsi permittant eos uti; id quod antea nequaquam permittebant nobis, dicentes se nihil aliud recipere quam claras, apertas et solidas scripturas, utpote quibus Patrum et Doctorum authoritas plane nulla esset. Quamvis hactenus aliter fecerint, recipientes quorumcunque probamenta, si pro se sibi facere perspexerunt.

Sexto, ut scripturas non secundum singularem eundemque libidinosum captum et ingenium, sed secundum catholicae ecclesiae et authorum ab ea receptorum, sensum et intellectum interpretentur, non retorquendo scripturas ut saepenumero factitarunt.

Septimo ut si in sensu alicuius scripturae, dicti vel verbi vel sententiae discordaverint a nobis iudicem sustineant inter nos Pontificem Maximum aut quem ipse deputat...

Octavo, quia sunt ipsi cum quibus catholicis agendum est, multarum confessionum sibi mutuo contradicentium, utpote principum et quarundam civitatum, quas Augustae Caesareae Maiestati exhibuerunt, petatur ab ipsis, ut prius legitime declarent se per omnia concordes et unanimes in omnibus dogmatibus, et revocent publice quae non docuerunt recte et praedicaverunt apud suos et per typographiam ediderunt...

Nono, ut prius revocent ea quae in quibusdam articulis suorum Principum Confessioni necnon Apologiae ex diametro contradicunt et adversantur ut prorsus contraria, quum alias eorum Confessio et Apologia stare salva minime possit iisdem ipsis contrariis articulis remanentibus. Siquidem nec contraria nec contradictoria simul stare valeant.

Decimo, quum constet eos multis in locis inter se ipsosmet sigillatim et generaliter discordare et sibi quidem ipsis multoties contrarios esse, petatur, ut ipsi prius inter se conveniant et concordent, antequam de concordia nobiscum disserant.

Undecimo, ut efficaciter respondeant de insufficientia, qua plerique suorum proceres et plebeios, imo plerosque homines plus quam fraudulenter et dolose decipiunt, praestigiosiusque quam par est obfascinant, falso praetendentes se nihil in sua Confessione occultasse, sed totum suae doctrinae genus esse complexos, quasi nihil aliud quam quod in ea continetur, docuerint et scripserint. Et ut perniciosius imponant, adiiciunt articulis in ea contentis quaedam ita a cunctis semper catholicis credita, ut numquam inter ipsos et catholicos venerint in controversiam. Quasi caetera sint omnia eorum consimilia, nec alios scripserint aut docuerint quam viginti octo in ipsa Confessione articulos...

Duodecimo, petant catholici a protestantibus et stipulentur ab eis, ut ipsi eandem catholicis dent facultatem damnandi ea quae sunt a patribus concilii sive etiam scripturis damnata, sicut ipsi nobiscum damnant ea sine etiam scripturis, quae sunt olim per concilia sine scriptura damnata; quod si concesserint catholicis, necessarium deinde erit, ut damnent ut haeretici plurima sua dogmata, quae tanquam haeretica sunt damnata per patres in conciliis.

Tertio decimo, petant ab eis, an ipsi haereticos istos antiquos pro catholicis et vere christianis habeant necne ...

Quarto decimo, quaeratur ab iis, an stare adhuc velint concordatis in Augusta, Vormatia et Ratisbona articulis nobiscum prout merito stare deberent...

Quae si graviter et sinceriter sine dolo ad hunc ut perscripsi modum tam a catholicis quam protestantibus facta fuerint, argumentum erit, uti puto, non vulgare eis esse cordi sanctae in ecclesia catholica religionis concordiam, pacem et unitatem.

> Vatikanische Bibliothek. E codicibus Ill<sup>mi</sup> et Excell<sup>mi</sup> Dni Joannis Angeli Ducis ab Altaemps. Cod. Ottobon. 706.

32 \*\*

501

Baftor, Reunionsbeftrebungen.

. 

## Personen-Register.

#### A.

Agricola, Joh. 41. 227. 265. 357. 360. 361. 362. 374. 397. 405. Albrecht von Baiern 419. 464. 465. Albrecht von Brandenburg-Culmbach 444. 446 Albrecht, Bergog von Breuken 9. 410. 424. Albrecht, Rurfürft von Mainz 89. 139. 142. 160. 161. 162. 293. Albrecht von ber Bfalz 161. Aleander 79. 81. 86. 170. Mlefius, Mler. 207. 265. Amorbach 13. Amsborf 252. 256. 266. 276. Aquila 424. Aurifaber 47. 49. 99.

#### 25.

Babborn, Leonb. 439, Badia, Thomas 243. Baier, Chr. 22. Baumgartner 361. 485. Beccadelli, L. 249. Befferer, Georg 485. Billid, Gverh. 126. 234. 239. 241. 314. 316. 323. 325. 326. 352. Blaurer 189. Bödlin 455. Bugenhagen 207. 256. 265. 266. 810. 369. 404. 407. 430. Burao, Andrea ba 82. 83. Burthart, Franz 216. 242. 252. 260. 265. Buter 37. 69. 99. 146. 150. 184. 188. 189. 197. 202. 203. 216. 226. 282. 233. 234. 235. 236. 237. 238. 239. 240. 241. 242. 243. 245. 252. 253. 254. 255. 259. 263. 266. 282. 808. 309. 310. 312. 314. 316. 318. 319. 320. 321. 324. 325. 326. 331. 334. 837. 357. 361. 362. 484. Brazetto, M. 173. Brenz 23. 31. 32. 35. 36. 37. 38. 46. 189. 309. 310. 311. 314. 320. 434. 437. 484.

Briaerbe, Lambert v. 88.

Brüd 19. 21. 22. 23. 44. 45. 49. 54. 108. 139. 140. 146. 147. 149. 216. 252. 310. 311.

Bruich, R. 135. 483.

#### ¢.

Calvin 168. 194, 196. 212. 218. 230. 245. 258. 266. 484. Camerar, J. 13. 24. 51. 101. 257. 277. 290. 292. 294. 361. 373. 404. 430. 434. Campeggio, Carb. 13. 20. 22. 25. 80. 31. 32. 33. 34. 40. 43. 53. 65. 68. 75. 81. 89. 104. 128. 129. 205. 206.

216. 226. 280. Campeggio, Thomas 199. 201. 216.

Capito 241. 242.

Carafa 247.

- Carlowiz, Chriftoph 378. 374. 377. 383. 401. 403. 430.
- Carlowiz, Georg 135. 136. 139. 140. 146-150. 372. 403.

Cellarius, Joh. 484. Cervino, Marcell 187. 247.

Christoph, herzog von Wirtemberg 434. 436. 437. 466. 467.

Chyträus 235.

Claudius 224. 267.

- Clemens VII. 15. 72. 73. 74. 87. 89. 105. 128. 129. 280. 481. 482.
- Cochläus 1. 41. 45. 191. 192. 231. 234. 236. 269. 281. 314. 326. 352. 489. Commerstadt 403.

Contarini, Carb. 188. 194. 218. 224. 225. 226. 231. 232. 235. 242. 243.

245. 246. 247. 248. 249. 251. 253. 264. 269. 270. 271. 272.

Corvin 134. 484. Covos, F. be 79. 82.

Crescentius 440.

- Cruciger 205. 209. 245. 256. 257. 265. 269. 284. 369.
- Cueva, Bebro be la 74.

#### D.

Delfino, Nuntius 466. 477. Did, 2. 135. Dietenberger 43. Dietrich, j. Manbericheibt. Draco 484.

#### E.

- Gber, Baul 361.
- Gberbach, Bb. 13.
- &d, 3. 41. 45. 46. 47. 48. 49. 50. 109. 192. 194. 202. 214. 215. 216. 232-237. 243. 244. 245. 250. 254. 255. 260. 268. 269. 281. 295. 383.
- Cd. Leonh. p. 171. 181. 348. 355. 356. 388. .
- Gaidius, Bater 30.
- Egranus 126.
- Grasmus 47. 89. 127-134. 137. 140. 143. 160. 165. 205. 248. 413. Ernft, herzog von Lüneburg 14. 18. 22.
- 56. 58.
- Ettenius, C. 97. 107.

#### ¥.

Faber, Betrus 41. 89. 103. 144. 189. 199, 2, 5, 233, 306,

Faber, Johann, Bijchof 199. 225. 282. Fachs 403. 430.

ğarnefe, Carb. 178. 187. 190. 191. 201. 206. 207. 208. 209. 216. 219. 221. 222. 224. 226. 230. 233. 251. 269. 272. 282. 288. 301. 302. 303.

Reiae 146. 147.

- Kerbinand I. 18. 42. 63. 76. 84. 87. 88. 128. 161. 170. 171. 179. 180. 182. 187. 189. 190. 191. 192. 195. 196. 197. 201. 216. 220. 221. 279. 280. 282. 284. 286. 287. 290. 292. 297. 351. 352. 397. 411. 412. 425. 429. 445. 447. 451. 454. 456. 460. 461. 463. 464. 465. 467. 468. 473. 474. 475. 476. 477. 488. 491-495. 496 ff. Flacius, Jüyricus 399. 401. 407. 408. 409. 410. 424.
- Koldhanmer, Clemens 485. 486.
- Forfter 407.
- Franz I. 76-79. 85. 92. 102. 104. 105. 106. 175. 176. 194. 196. 224. 251. 256. 275. 278. 291. 345.
- Frecht 411. 484.
- Fregojo 247.
- Friedrich, Erzb. von Magbeb. 435.
- Friedrich, Rurfürst von der Pfalz 19. 55.
- 90. 109. 221. 253. 254. 298.
- Fürftenberg, Fr. v. 313.
- Fürftenberger, Bh. 17. 20. 42.

Gambara 76, 77,

- Georg von Anhalt 250. 256. 265. 361. 403. 407.
- Georg, Marfgraf von Brandenburg 14. 18. 22. 45. 97. 209. 221. 264. 292. Georg Fried. von Brandenbura=Anipach 425.
- Georg, Herzog von Sachjen 45. 89. 135. 137-139. 146. 148. 157. 162. 174. 400, 492,

Geora, Truchi, von Balbburg 54, 59, 60, Glareanus 126.

- Glauburg, Joh. v. 184. 226. 231. 233. 234. 235. 243. 250. 251. 253. 254. 256. 260. 262. 268. 270. 284. 483. 487.
- Granvella 181. 199. 203. 205. 206. 208. 212. 213. 214. 216. 217. 222. 223. 224. 226. 227. 233. 234. 235. 242. 243. 250. 251. 253. 254. 255. 259. 260. 262. 264. 298. 330. 331. 332. 334. 335. 336. 391.
- Grevenbroich, Wilh. v. 293.
- Gropper 134. 166. 167. 168. 188. 197. 204. 205. 232-239. 241-246. 250. 255. 259. 264. 268. 269. 270. 316. 326. 339. 352. 360.
- Giuftiniano, Marino 177. 214. 220. 221. 222.
- Güttel 117. 118.

#### S.

- Haaen 49.
- Saner 146.
- hans von Anhalt 264.
- Bans von Brandenburg=Cüftrin 424, 425.

Base 412.

- heinrich, herzog von Braunschweig 45. 56. 218. 222. 226. 407. 419. 483.
- heinrich II. von Frankreich 425. 426. 434. 446. 447.
- Seinrich, herzog von Sachsen 157-160. 180, 221, 400, 484.
- Selb, M. 101. 104. 481.
- Şelbing, M., Weihbijchof 352. 357. 360. 361. 362. 397. Heller, Seb. 46. 49.
- Bermann von Münfter 241.
- Šermann von Wied, Erzbischof von Köln 82 166. 188. 241. 293.
- Herresbach, Konrab v. 164. 165. 166. 188. 207. 245.
- Seufenstamm, Erzbifchof von Mainz 305.
- Hofmeister, Joh. 314. Humbracht, Konrad 412.

#### 3.

Janatius von Lovola, 61, 238. Allyricus, f. Flacius.

- Joacim I., Rurfürft von Braubenburg 18. 65. 221. 225. 400.
- Joachim II., Rurfürft von Brandenbura 150. 162. 163. 225. 226. 227. 236. 242, 259, 264, 272, 350, 357, 361, 362. 398. 399. 400. 405. 411. 419 435. Johann, Albrecht von Medlenburg 424.
- 425 445.
- Johann von Anhalt 200. 265.
- Johann, Abt von Fulba 150.
- Rienmann 137.
- Aulius III. 418. 422. 455. 464.
- Rungen, Daniel zum 379.
- Rungen, Ort zum 184.

#### Я.

- Rarl V. 15-21, 25, 26, 41-45, 52, 54. 55. 56. 58-67. 72-77. 83-87. 92. 103-105. 161. 162. 175. 176. 179. 180. 181. 194. 198. 210. 216-222. 224. 227. 230. 232. 256. 257. 260. 270. 275. 279. 291-300. 302-306. 320. 329. 337. 339. 343. 345. 346. 347, 350, 351, 357, 359, 369, 373, 378. 383. 386. 388. 390-393. 401. 402. 411. 413. 418. 422. 423. 424. 429. 430. 433. 445. 447. 448. 450. 451. 452. 454. 455. 456. 458. 459. 460. 461. 473. 474. 481. 482. 483-488. 490--494. Rasimir, Markgraf von Ansbach=Bai= reuth 9.
- Regler, Matth. 207.
- Reller, Bernh., Dompropft 207.
- Roller, Bolfg. 439.
- König, Alb. 207. Korte, Valentinus 396.
- Rrutiger, f. Cruciger.

#### £.

- Langie 171.
- Latomus, Barth. 238. 325.
- Loanja, Garcia be 18. 42. 65-67. 77. 82-85.
- Lopanus, Georg 324.
- Lubede, Joh. 207.
- Lubwig von Baiern 171. 188. 190. 191. 194. 268.
- Ludwig von ber Bfalz 161.
- Luther, Martin 1. 3-9. 12. 15. 22. 23.
- 28. 29. 32. 35-40. 43. 46-50. 55. 57. 58. 61. 68. 69. 71. 88. 90. 93. 94. 100. 108. 111. 112. 113. 115. 
   116.
   117.
   118.
   119.
   120.
   125.
   127.

   128.
   150.
   158.
   165.
   173
   175.
   190.
   196. 202. 205. 218. 226. 227. 232. 234. 242. 246. 252. 253. 256. 257. 258. 264. 265. 266. 277. 298. 307. 310. 311. 312. 318. 369. 374. 378. 387. 388. 398. 438. 439. 447. 488.

#### 201.

- Mai 79. 80. 83. Major 307. 311. 312. 314. 315. 318. 321, 325, 326, 369, 397, 404, 407, 410.
- Malpenba 314, 315, 316, 320, 325, 326, 289
- Maltin, J. v. 157. Margaretha, Schwester Franz' I. 194.
- Manbericheibt. Dietrich p. 239. 241.
- Manrique 435.
- Maria, Schwester Rarl's V. 340. 429. 452.
- Marillac 419.
- Maffenbach, Wilh. v. 330. 334.
- Medmann 188. 242.
- Meienburg 361.
- Melanchthon 12 13, 19, 22, 23, 24, 25. 26. 27. 28. 29. 30. 31. 32. 33. 34. 35. 36. 37. 38. 39. 40. 41. 42. 44. 45. 46. 47. 48. 49. 50. 51. 52. 54. 55. 57. 61-63. 68. 69. 81-86 88. 89. 94. 95. 99. 100. 101. 102. 108. 109. 112. 114. 128. 129 132. 139. 140. 146. 149. 158. 160. 161. 162. 172. 173. 175. 189. 190. 201. 202. 203. 204. 205. 206. 207. 212. 214. 215. 216. 218. 228. 229. 230. 232. 233. 234. 235. 236. 240. 241. 242. 244. 245. 250. 252. 253. 254. 255. 256, 257, 258, 259, 260, 263, 264, 265. 266. 274. 276. 277. 278. 290. 292. 293. 294. 309. 310. 311. 312. 316. 320. 326. 340. 345. 361. 362. **368. 369. 370. 371. 372. 373. 374. 377. 383. 397. 400. 401. 402. 403.** 404. 405. 407. 408. 409. 410. 424. 430, 431, 433, 434, 436, 437, 438, 439. 443. 444. 457. 458. 484. 488. Melander, Dion. 484. Mendoza 418. Menius 205. Menfina 41. 216. Mey, Joh. v. 313. Micyllus, J. 135.
- Millip 403.
- Mintwis 350.
- Mocenigo 210 219. 343.
- Monte, Carb. bel' 351. Mohr 397.

.

Morit, Rurfürft von Sachien 111. 292. 338. 342. 350. 369. 370. 371. 372. 373. 378. 391. 397. 399. 400. 401. 402. 405. 406. 410. 419. 422. 424. 425. 428. 429. 430. 433. 434. 436. 437. 439. 440. 443. 444. 445. 447. 449. 451. 454. 476. Morone 96, 120, 121, 172, 174, 175. 176. 177. 178. 179. 182. 187. 188. 190. 191. 197. 200. 206. 207. 208. 209. 211. 213. 214. 216. 222. 223. 224. 226. 232. 233. 235. 242. 247. 251. 272. 280. 287. 288. 290. 291. Morus 129. Moshaim, Ruprecht von 488—489. Musecttola 80. 82. 86. Musculus 184. 235. 484. Myconius 61. 108. 189. 205.

#### A.

Nausca, Frbr. 90. 118. 143. 144. 160.
231. 235. 236. 240. 280. 281. 282.
283. 285. 286. 287. 293. 357. 489.
495. 496 ff.
Naves 203. 298. 312. 329. 330. 331.
334. 485. 485. 487.
Nearo. Girolamo 250.

#### Ø.

Obernburger 30. 306. Decolampad 13. Omphalius, J. 135. Ofiander 29. 212. Offa, Melchior v. 135. 136. Otto, Bischof von Augsburg 463. 464.

#### Г.

Palizoli 82. 83. Baris, Carb. 291. Baul III. 72. 90. 92. 96. 103. 105. 144. 174. 177. 178. 199. 200. 205. 208. 224. 230 264. 291. 295. 296. 301. 302. 303. 327. 379. 414. 418. 422. 488. Bfeffinger 397. 407. Bfird, Dietrich v. 298. Bflug 129. 132. 133. 134. 136. 137. 140. 143. 144. 158. 160. 162. 167. 205. 232. 233. 234. 236. 243. 246. 247. 250 255. 268. 269. 270. 306. 307. 319. 322. 326. 339. 352. 357. 358, 359, 360, 361, 362, 396, 399, 401. 402. 410. Philipp, Landgraf von Seffen 8. 18. 22. 29. 38. 39. 43. 44. 45. 48. 51. 69. 82. 98. 172. 180. 181. 184. 185. 190. 218. 225. 226. 228. 229. 230. 231. 236. 242. 249. 255. 262. 263. 278. 308. 317. 329. 330. 337. 392. 397. Bigghe (Bighius), Albert 167. 168. 245. 246. 417 418. 422. 439. Pimpinelli, B. 19. Birtheimer 126. Biftoris, S. 135. 140. Biftorius, Joh. 232. 255. 266. 323. 484. Bole 247. 249. 291. Bommer 310. 397. Briolus 247.

#### 7.

Rangone, H. 87. 88. Rahenberger 190. Reibisch 483. Reiffenberg, Friedr. v. 425. Rhegius, Urb. 29. 189. Rhenanus, B. 135. Rorarius, Heronynnus 172. 178. 174. Rubianus 126. 143.

#### \$.

Sabinus, G. 13. Sabolet 144. 157. 248. Salviati 31. 33. 81. Sanaa 81. 82. Schnepf (Schneppius) 46. 209. 310. 311. 314. 484. Schulenburg, Matth. 265. Schurff 135. Schwentfeld 96. Selb 384. 414. Sidonius, f. helding. Sidinaen 2. Simon 484. Simonetta 104. Soto 362 Stadion 34, 45, Stapleton 248. Stolberg, Anna v., Aebtissin 169 Stoll, Serrich 207. Straffen, Christoph v. der 435. 436. Stramburger 136. Surius 236.

#### T.

Tapper, Ruarb 168. 248. Thüring, B. 9. Timann, Joh. 201. 202. 484. Tübingen, Balth. v. 484. Türf 139.

#### A.

Ubalbino 87.

#### 25.

Balbez, Alphons 20. 30. 86. Bancopius, Robert 203. 212. 219. 222. Bega 248. Behe 49. 54. 139. Beit, Dietrich 29. 396. Beltmich (Beltwick) 234. 235. 236. 239. 241. 245. 394. Bergerius, P. V. 90. 91. 142. 171. 210. 211. 212. 225. Bitus 484. Borft, v. b. 97-99. 102. 107.

#### 506

Bilhelm, Herzog von Baiern 22. 64. 65. 171. 222. 355. 378

Wilhelm, Herzog von Cleve 166. 268. 269.

Bilhelm von Hessen 425. 426. 427. 429. Bimpina 41. 45.

Biţel, G. 1. 89. 105. 118. 121. 122.
123. 124. 125. 126. 134. 140. 147.
149. 150. 157. 158. 160. 161. 162.
167. 234. 394. 397. 403.

Wolfgang von Königstein 44. Wolfgang von Zweidrücken 378. 391. Wolfgang von Anhalt 14. 18. 22. 58. 227. 231. Wolrad II., Graf von Waldect 325. 390.

Wydmann 485.

#### 3.

Zasius 1. 128. 312. 464. 466. 467. Zwingli 38. 59. 96.

### Berichtigungen und Zufäte.

- S. 40, 3. 19 lies Luther ftatt Camerar.
- S. 229, 3. 6 lies furfürftlich fatt churfürftlich.
- S. 249, N. 3 ift hinjugufügen: unb L. Beccadelli, Monumenti di varia letteratura (Bologna 1799) 1, 34.
- S. 251 3. 9 ift ein Unführungszeichen hinter facn zu feten und 3. 12 bas Un= führungszeichen hinter tonnte zu ftreichen.
- S. 251, N. 2 ift hinzuzufügen: und Beccadelli, Monumenti 1, 35.
- S. 365, 3. 29 lies folgt ftatt folgte.

------

•

• •

.

### Inhalt des ersten Bandes.

#### I. Volksnnterricht und Willenschaft.

- 1. Verbreitung bes Bücherbrudes.
- 2. Die niebern Schulen und bie religioje Unterweisung bes Boltes.
- 3. Die gelehrten Mittelschulen und ber ältere beutiche Humanismus.
- 4. Die Universitäten und andere Cultur= stätten.

#### IL. gunft und Folksleben.

- 1. Die Bautunft.
- 2. Bilbnerei und Malerei.
- 3. Holsichnitt und Rupferftich.
- 4. Das Volksleben im Lichte ber bilbenden Kunft.
- 5. Die Musit.
- 6. Poesie im Bolte.

- 7. Beit= und Sittengebichte.
- 8. Die Kunst der Profa und bie weltliche Bolkslectüre.

#### III. Bolkswirthichaft.

- 1. Das landwirthschaftliche Arbeitsleben.
- 2. Das gewerbliche Arbeitsleben.
- 3. Der handel und bie Capitalwirthichaft.

#### IV. Das Reich und deffen Stellung nach Außen.

- 1. Verfaffung und Recht.
- 2. Ginführung eines fremben Rechtes.
- 3. Auswärtige Verhältnisse und Reichs= einigungsversuche unter Maximilian I.
- 4. Gebahren bes Fürstenthums bei ber neuen Königswahl. Rückblic und Uebergang.

## Inhalt des zweiten Bandes.

#### I. Die Revolutionspartei und ihre Erfolge dis zum Wormfer Reichsfage von 1521.

- 1. Der jüngere beutsche humanismus.
- 2. Der Reuchlin'iche Streit.
- 3. Luther und hutten.

#### II. Der Reichstag zu Zorms und die Fortschritte der politisch-kirchlichen Nevolution bis zum Ausbruch der socialen Revolution. 1521—1524.

- 1. Reichstag zu Worms 1521. Urtheile über bas neue Evangelium.
- 2. Aufwiegelung bes Bolkes burch Predigt und Preffe. 1521-1523.
- 3. Revolutionäre Bewegungen in Erfurt und Wittenberg. Beginn ber Kirchen= spaltung. 1521-1522.
- 4. Franz von Sidingen's Versuch zum Um= fturz ber Reichsversafjung. 1522-1523.

- 5. Das Reichsregiment und bie Reichstage von 1522—1528.
- 6. Fortbauernde politifc = religibje Agita= tion. — Berfall bes geistigen und cari= tativen Lebens.
- 7. Rückmirkung ber ausmärtigen Berhält= nisse auf bie innern Bustänbe.
- 8. Reichstag zu Nürnberg 1524. Vor= schlag eines Religionsconventes.
- 9. Bachsende Verwirrung im religiösen und gesellschaftlichen Leben.

#### III. Die fociale Revolution.

- 1. Einwirkung ber socialen Grundfäte ber Husiten. — Borspiele ber socialen Revolution.
- 2. Allgemeine Ursachen ber socialen Revo= Intion.
- 3. Allgemeiner Charakter ber socialen Revolution.
- 4. Verlauf ber socialen Revolution.
- 5. Folgen ber focialen Revolution.

## 28 erke

von

## Iohannes Ianssen.

## Frankfurts Reichscorrespondenz nebft anbern verwandten Actenftuden von 1376-1519.

- I. Banb. Aus ber Zeit König Benzels bis zum Tobe König Albrechts II. 1376 bis 1439. gr. 8<sup>0</sup>. (X u. 818 C.) M. 9.
- II. Baub. 1. Abtheilung: Aus ber Zeit Kaiser Friedrichs III. bis zur Wahl König Maximilians I. 1440—1486. gr. 8°. (445 S.) M. 5.
- II. Banb. 2. Abtheilung: Aus ber Zeit Kaiser Marimilians I. 1486—1519. gr. 8<sup>0</sup>. (XL u. 554 S.) *M*. 9.

Das vollftändige Wert, zwei Bände in brei Abtheilungen: M. 23.

Bur Genefis der ersten Theilung Bolens. <sup>89</sup>. (VIII u. 186 S.) M. 2.20.

3cit= und Schensbilder. Dritte vielfach umgearbeitete Auflage. 89. (XXIV u. 535 S.) M. 6. Geb. M. 7.20.

- Fricdrich Lcopold Graf zu Stolberg. Größtentheils aus bem Familiennachlaß bargesteut. Zwei Bänbe. 8°.
  - I. Banb: Stolberg bis zu seiner Rücktehr zur tatholischen Kirche. 1750-1800. (XXIV u. 509 S.) M. 6. Elegant geb. in engl. Leinwand M. 7.50.
  - II. Banb: Stolberg seit feiner Rücklehr zur tatholischen Kirche. 1800—1819. (XX u. 516 S.) M. 6. Elegant geb. in engl. Leinwand M. 7.50.

Schiller als Historiker. 3meite neu bearbeitete Auflage. 12º. (VIII u. 224 S.) M. 2.

- Joh. Friedrich Böhmer's Leben, Briefe und kleinere Schriften. Mit Porträt und Facsimile. Drei Bände. gr. 8<sup>°</sup>. (LXIII u. 1408 S.) 'M. 17.
- **Joh. Friedrich Böhmer's Leben und Auschanzungen.** Bearbeitet nach des Verfassers größerm Wert: Johann Friedrich Böhmer's Leben, Briefe und kleinere Schriften. Ditt Porträt und Facsimile. 8°. (XII u. 358 S.) M. 2.40.
- Aus dem Leben eines tatholijchen Schulmannes und Gelehrten (Dr. gsedewer). Aus den hiftorisch = politischen Blättern ab= gebruckt. gr. 8%. (58 S.) 80 Pf.

Freiburg im Breisgau.

Herder'sche Verlagshandlung.

.

• •

· -. . • . · · · · · .

۲ . .

. •

• · · · · ·

.

-

