



Aresented to The Library of the University of Toronto

þű

Principal M.St....

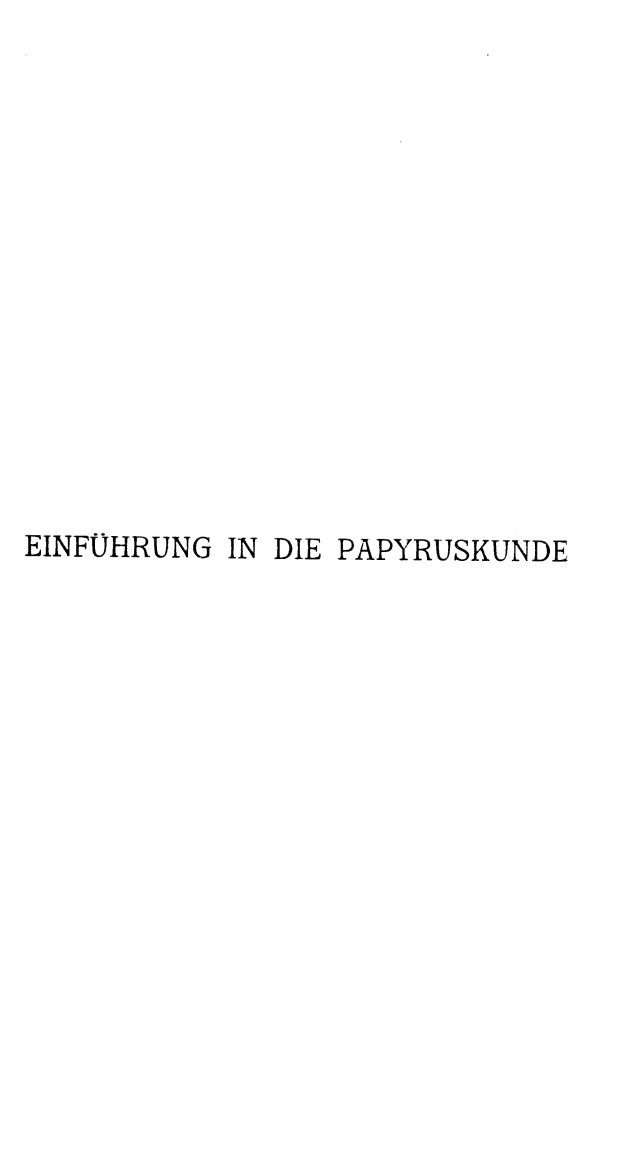
M. G. G. Wordside Victoria Golligs.

|   | G. |   |    |    |
|---|----|---|----|----|
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    | ÷. |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    | 4 |    |    |
|   |    |   |    |    |
| + |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   | -  |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   |    |    |
|   |    |   | ŀ. |    |

| 4.3 |  |  |
|-----|--|--|
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |
|     |  |  |

|                |     |  |       |   | 9   |
|----------------|-----|--|-------|---|-----|
|                | de. |  |       |   | w 4 |
|                |     |  |       |   |     |
|                | źź: |  |       |   |     |
|                |     |  |       |   |     |
| ( <del>)</del> |     |  |       |   |     |
|                |     |  |       |   |     |
|                |     |  |       |   |     |
|                |     |  |       |   |     |
|                |     |  | G.    |   |     |
|                |     |  |       |   |     |
|                |     |  | - 1/2 |   |     |
|                |     |  |       | • |     |

|  | ٠ |  |
|--|---|--|



| 7. |
|----|
|    |
|    |
|    |
|    |
|    |
|    |
|    |
|    |
|    |

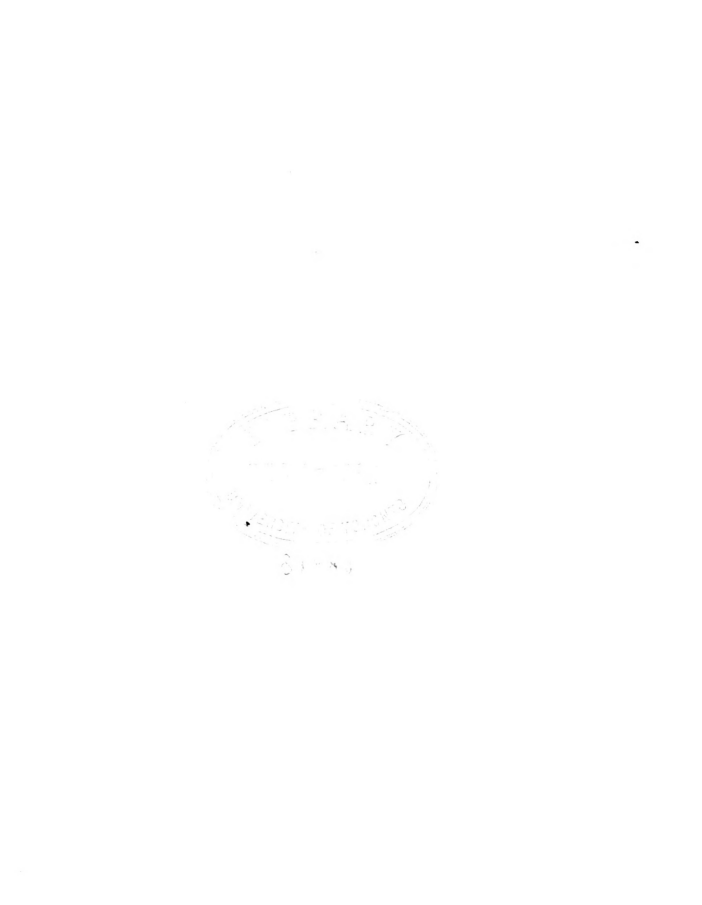
# EINFÜHRUNG IN DIE PAPYRUSKUNDE

VON

WILHELM SCHUBART.



BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1918



#### VORWORT.

Dies Buch bezweckt, in knapper Fassung einen Einblick in die Welt der Papyri und die Papyruskunde zu eröffnen. Daher beschäftigt es sich ebenso mit den literarischen Texten wie mit den Urkunden und versucht, beide Gebiete in Verbindung zu setzen, während sie im Allgemeinen von verschiedenen Kreisen und getrennt behandelt werden. Im Besonderen wollen die den literarischen Papyri gewidmeten Kapitel solche, die vom geschichtlichen Studium an die Papyrusurkunden herangehen. auf die wichtigsten literarischen Funde, zumal die bisher unbekannten Texte, hinweisen und auf ihre Beziehungen zu den Urkunden aufmerksam machen. Diese Gedanken bestimmen die Auswahl der näher besprochenen Stücke. Textproben gebe ich in der Regel nur da, wo Ausgaben, die überall bequem zugäng-Ich oder billig sind, nicht vorliegen; ich denke auch an solche, denen größere Bibliotheken nicht zu Gebote stehen. erwähne ich Werke wie die Hellenika von Oxyrhynchos und des Aristoteles Schrift von der Verfassung der Athener nur kurz, weil jeder Geschichtsforscher sie ohnehin durcharbeiten muß. die Literaturangaben sollen nur Wesentliches hervorheben und weiterhelfen.

Die geschichtlichen Kapitel berühren sich, wenn auch mehr im Stoffe als in der Anlage, mit den "Grundzügen" von Mitteis und Wilcken. Wieviel ich beiden verdanke, bedarf kaum eines Wortes, sondern wird und soll überall sichtbar werden; vor allem die Darstellung des Rechtswesens, die um der Vollständigkeit willen nicht fehlen darf, wäre mir ohne Mitteis nicht möglich gewesen. Ich bin nicht darauf ausgegangen, die Ergebn'sse der Papyrusurkunden darzustellen, sondern habe versucht, ein Gesamtbild des Lebens im griechisch-römischen Ägypten zu entwerfen, damit der Neuling sehe, in welche Zusammenhänge er die Einzelheiten der Papyri einzufügen habe. Auf diese Weise glaube ich dem, der an dies Gebiet und seine Aufgaben herantritt, zugleich eine allgemeine Grundlage geben zu können. Dabei kommen manche

Dinge kurz weg, die in den Papyri viel Raum einnehmen, während manches ausführlicher besprochen wird, wofür die Papyri bisher wenig beigesteuert haben. Die kleingedruckten Einzelbemerkungen erstrecken sich auf Sonderfragen, weisen Literatur und Quellen in Auswahl nach und heben die noch ungelösten Aufgaben hervor. Trotz manchen Bedenken stelle ich sie in großen Gruppen zusammen, um den Leser des Haupttextes nicht durch Anmerkungen beständig zu unterbrechen. Das Verzeichnis der literarischen Papyri im 20. Kapitel. das zu einem sehr großen Teile das Werk meiner Frau ist, wird wohl eine willkommene Zugabe sein.

Infolge des Krieges ist mir manche neue Arbeit, zumal des Auslandes, entgangen oder zu spät bekannt geworden; auch der Nachtrag, den ich noch anfügen kann, macht diesen Schaden nur zum Teil gut.

Gerhard Plaumann hat die Korrektur im Felde mitgelesen und mieh durch seine ständige Teilnahme wie durch wertvolle Bemerkungen und Berichtigungen zu Danke verpflichtet. Dank gebührt auch der Verlagsbuchhandlung, die allen Schwierigkeiten der Kriegszeit zum Trotze den Druck dieses Buches durchgeführt hat.

Berlin-Steglitz, Mai 1918.

W. Schubart.

# INHALT.

|                                                                          | Seite       |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Vorwort                                                                  | V           |
| 1. Gegenstand der Papyruskunde                                           | 1           |
| 2. Die Schrift der Papyri                                                | 18          |
| 3. Schreibmaterial und Buchwesen                                         | 36          |
| 4. Überblick über die literarischen Papyri                               | 6-          |
| 5. Handschriften bekannter Texte                                         | 86          |
| 6. Papyri neuen Inhalts: Klassische Zeit                                 | 9.          |
| 7. Papyri neuen Inhalts: Hellenistische Zeit                             | <b>1</b> 20 |
| 8. Papyri neuen Inhalts: Kaiserzeit und Byzantinische Periode            | 138         |
| 9. Papyri neuen Inhalts: Fachliteratur                                   | 159         |
| 10. Papyri neuen Inhalts: Christliche Texte. Lateinische Texte           | 17-         |
| 11. Die Sprache der Papyri                                               | 184         |
| 12. Geschichte Ägyptens von Alexander bis zur arabischen Eroberung       | 226         |
| 13. Verfassung und Verwaltung                                            | 24          |
|                                                                          | 277         |
| 15. Die Bevölkerung                                                      | 30-         |
| 16. Die Religion                                                         | 33.         |
|                                                                          | 37:         |
| 18. Das Wirtschaftsleben                                                 | 402         |
| 19. Lebensweise und Sitte                                                | 43.         |
| 20. Vollständiges Verzeichnis der literarischen Papyri                   | 47:         |
| Verzeichnis der wichtigsten Publikationen, Darstellungen und Hilfsmittel | 481         |
| Sachregister                                                             | 497         |
| Sieben Tafeln mit Abbildungen.                                           |             |

|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |

## I. GEGENSTAND DER PAPYRUSKUNDE.

ie Papyruskunde ist eine junge Wissenschaft, deren Anfänge noch nicht weit zurückliegen; hat sie doch ein Material zum Gegenstande, das in größerem Umfange erst in den letzten Jahrzehnten zutage getreten ist. Wie ihr Name besagt, befaßt sie sich mit den Papyri, d. h. mit denjenigen Aufzeichnungen des Altertums, die auf Papyrusblättern als ihren Trägern auf die Gegenwart gekommen sind. Allein dieser Name entspricht nicht durchaus dem Inhalte, den die Papyruskunde und Papyrusforschung sich selbst gegeben hat. Vielmehr hat sich der Begriff nach der einen Seite hin verengt, nach der anderen erweitert. Wir pflegen die Papyruskunde auf die Papyri derjenigen Zeit einzuschränken, in der Ägypten, der Fundort der Papvri, unter griechischer und römischer Herrschaft stand; die große Masse der Dokumente dieser Zeit ist in griechischer Schrift und Sprache geschrieben, so daß man sagen könnte, die Papyruskunde befasse sich nur mit den griechischen Papyri, wenn nicht für den Erforscher dieses Gebietes zuerst die demotischen, später die koptischen und endlich auch noch arabische Texte in Betracht kämen. Daß die nicht zahlreichen lateinischen Dokumente der Zeit einbegriffen werden, versteht sich von selbst. Schon diese Bemerkungen zeigen, daß man genaue Grenzen kaum ziehen kann. Unberücksichtigt bleiben für die Papyruskunde die Schriftwerke, Bücher wie Urkunden, des alten Ägyptens, von seinen Anfängen an bis auf Alexander den Großen; das bedeutet schon dem Umfange nach eine sehr beträchtliche Menge von Papyri, der Mehrzahl nach ın hieratischer Schrift. Auf der anderen Seite beschränkt sich die Papyruskunde innerhalb der gezogenen Zeitgrenzen nicht auf solche Texte, deren Träger ein Papyrusblatt ist, sondern holt alle übrigen schriftlichen Zeugnisse heran, mögen sie nun auf Pergament oder Papier, auf Holztafeln oder Wachstafeln, auf Thouscherben (Ostraka) oder sonst irgendeinem schriftfähigen Stoff geschrieben sein. Zumal die Ostraka spielen in der Papyruskunde eine so

große Rolle, daß man sie, wo nicht neben, so doch gleich nach den Papyri nennen muß. Auch die Inschriften auf Stein oder Metall, soweit sie zeitlich und örtlich hinzugehören, und schließlich alle übrigen Zeugnisse, Schriftsteller wie Altertumsfunde jeder Art muß der Papyrusforscher berücksichtigen.

Bleibt die Begriffsbestimmung der Papyruskunde, wie im Grunde die jeder Wissenschaft, etwas unbestimmt, so hat sich doch durch ihre Entwicklung klar herausgestellt, daß in ihrem Mittelpunkte beherrschend das Griechische steht. Es ist die griechische Zeit Ägyptens, mit der wir es zu tun haben, und griechische Bücher, Urkunden und Briefe bilden einen so überwältigend großen Teil des Materials, daß man in Wirklichkeit ohne erhebliche Einschränkung die griechischen Papyri, neben ihnen die griechischen Ostraka, als den Rohstoff der Papyruskunde bezeichnen darf. Demgemäß gehört sie in der Hauptsache auf die Seite derjenigen Wissenschaften, die sich die Erforschung des griechisch-römischen Kulturkreises zur Aufgabe stellen; ich vermeide es absichtlich, von klassischer Altertumswissenschaft zu sprechen. Ihre Träger und Förderer sind hauptsächlich Forscher, die vom Gebiete der griechischen oder römischen Altertumskunde herkommen. Das ist vielleicht ein wenig Zufall, aber jedenfalls eine Tatsache, die sehr bestimmend auf den Platz eingewirkt hat, den die Papyruskunde jetzt einnimmt.

Ihren Stoff entnimmt die Papyruskunde den schriftlichen Aufzeichnungen, den Büchern, Urkunden und Briefen, alles in weitestem Sinne gefaßt, die durch zufällige oder wissenschaftlich vorbereitete Funde ans Licht treten. Am nächsten verwandt ist ihr deshalb unter den Wissenschaften die Epigraphik, und mit ihr teilt sie auch eine Eigenschaft, die nicht nachdrücklich genug betont werden kann: sie ist eine Hilfswissenschaft, sie kann und darf sich nicht mit dem Anspruche selbständiger Geltung neben die großen Wissenschaften stellen, deren Gesamtheit die Altertumswissenschaft ausmacht. Die Papyruskunde hat wie die Epigraphik die Aufgabe, das ihr zugehörige besondere Material ans Licht zu bringen, der wissenschaftlichen Verwertung zu erschließen, es mit allen zu Gebote stehenden Mitteln sprachlich wie sachlich verständlich zu machen und die Beziehungen zu anderem Material wie zu einer oder mehreren Wissenschaften nachzuweisen. Diese Aufgabe kann man zur Hälfte eine technische nennen, insofern als die Beschaffung und Öffnung des Materials zwar nicht ohne Vertrautheit mit der Altertumswissenschaft durchführbar ist, aber doch gewisse mehr auf Erfahrung und Übung beruhende Fertigkeiten voraussetzt. Demgegenüber ist die weitere Verarbeitung eine rein wissenschaftliche Leistung.

Wie die Papyruskunde selbst, so unterhält auch der Papyrusforscher beständige Beziehungen zu einer Reihe von Wissenschaften, die dem Forscher sowohl Methoden als auch Hilfsmittel an die Hand geben und auf der anderen Seite der Papyruskunde einen neuen Stoff für ihr eigenes Gebiet entnehmen. Wenn es auch unmöglich ist, alle Wissenschaften zu nennen, in deren Dienst die Papyruskunde treten kann, weil jeder Tag neue Funde zu bringen und jeder neue Gesichtspunkt alten Funden neue Seiten abzugewinnen vermag, so hat doch der bisherige Verlauf gezeigt, daß die Papyruskunde für einige bestimmte Gebiete in erster Linie als Hilfswissen-Die Philologie als Wissenschaft schaft in Betracht kommt. von der Sprache wie von der Literatur der Griechen und Römer entnimmt den aufgefundenen griechischen und lateinischen Büchern, seien es bekannte oder unbekannte Literaturwerke, ein reiches Material und zahlreiche neue Gesichtspunkte; den Briefen und Urkunden verdankt sie hauptsächlich neue Aufschlüsse über die Entwicklung der Volkssprache. Ich kann mich hier mit dieser kurzen Bemerkung begnügen, da die Behandlung der literarischen Papyri Anlaß bieten wird, näher darauf einzugehen.

Die Geschichtswissenschaft in ihrem engeren Begriffe gefaßt als Geschichte der äußeren Schicksale der Staaten und Völker verdankt der Papyruskunde vielleicht am wenigsten, denn das eigentümliche Material, Blätter aus der Hand unbekannter, meistens auch unbedeutender Menschen, bringt es mit sich, daß von Haupt- und Staatsaktionen selten die Rede ist. Um so mehr lehrt es für Staatsverfassung und Verwaltung.

Eine viel reichere Ernte hält die Rechtswissenschaft, insbesondere die Rechtsgeschichte, denn ihr wird in der großen Anzahl privater Rechtsurkunden ein Stoff geboten, wie sie ihn kaum für irgendeine andere Periode, von der Neuzeit abgesehen, zur Verfügung hat. Sie findet hier das, was ihr früher fast nur als Gesetz oder als Theorie bekannt war, in einer Fülle einzelner Fälle praktisch angewendet; und umgekehrt vermag sie an der Hand dieser Praxis Rechtsgedanken und Rechtsordnungen zu verfolgen, ja neu aufzudecken, von denen sie bisher kaum etwas wußte. Diese große Wichtigkeit der Papyruskunde für die Rechtsgeschichte

hat es mit sich gebracht, daß in neuerer Zeit zahlreiche Juristen sich diesem Gebiete zugewendet haben und unter die Papyrusforscher gegangen sind; sie haben viel zur Förderung der Sache beigetragen.

Die Religionsgeschichte kann nicht leer ausgehen, wenn ihr so zahlreiche Äußerungen aus einer für ihr Gebiet so wichtigen Zeit zur Verfügung gestellt werden. Es liegt in der Natur der Sache, daß einerseits für die Kenntnis des Äußerlichsten, der Tempelund Priesterverfassung, andererseits für den unverbildeten Volksglauben am meisten herauskommt. Theologische Systematik soll man hier nicht suchen. Auch nicht in den Dokumenten, die für die Geschichte des Christentums wichtig sind; hierher gehört neben Urkunden und Briefen eine Reihe literarischer Texte.

Am reichsten beschenkt wird naturgemäß das weite Gebiet, das man etwa mit dem Namen der Kulturgeschichte bezeichnen kann, denn es gibt unter den Papyri und Ostraka kaum solche, die nicht in irgendeiner Weise zur Kenntnis von Sitte und Sittlichkeit, Lebensweise und Anschauungskreisen des Volkes beitrügen. Indessen ist unser Material bisher nur für die Wirtschaftsgeschichte ausgebeutet worden, und so große Aufgaben auch die vorher genannten Wissenschaften mit den Papyri noch zu lösen haben, die größten liegen auf dem Felde der Kulturgeschichte. Um an ein paar Beispielen zu zeigen, wie neben diesen Wissenschaften, die in erster Linie zur Papyruskunde in Beziehung stehen, völlig andere gelegentlich hier wertvolles Material finden können, weise ich darauf hin, daß die Geschichte der Medizin sowohl in manchen bisher unbekannten medizinischen Schriften als auch in allerlei Einzelheiten über die ärztliche Praxis neuen Stoff erhält; und ein vor wenigen Jahren entdecktes Blatt mit Resten der gotischen Bibelübersetzung greift ins Gebiet der Germanisten über.

Alle Wissenschaften, die sich mit Sprache und Geschichte des Orients befassen, voran die Ägyptologie, dann aber auch die Alttestamentliche Wissenschaft und andere, stehen mit der Papyruskunde vielfach in Verbindung, teils indem sie ihr Material entnehmen, teils indem sie die Vorausssetzungen liefern, die zum Verständnisse griechischer Zeugnisse aus einem orientalischen Lande nötig sind. Hierüber wird bald noch Näheres zu sagen sein.

Angesichts dieser zahlreichen Fäden, die von der Papyruskunde zu anderen Wissenschaften hinüberreichen, fragt man sich von selbst, ob denn der Papyrusforscher, um seine Aufgabe zu lösen, in ihnen allen zu Hause sein müsse. Wünschenswert wäre es, aber nur sehr wenige werden diesem Ideale auch nur nahe kommen. Daß er sich soweit umsehe, um wenigstens die Beziehungen zu spüren, ist notwendig; im besonderen wird er ohne einige Kenntnisse in Rechtsgeschichte und Religionsgeschichte schwerlich durchkommen. Aber seine Grundlage muß philologisch sein, da er es mit der Entzifferung und Deutung griechischer Texte zu tun hat; so ist denn eine gründliche und umfangreiche Kenntnis der griechischen Sprache dasjenige Erfordernis, dem der Papyrusforscher zuerst und unbedingt entsprechen muß.

Wenn ich auch im Anfange schon die Grenzen der Periode kurz bezeichnet habe, mit der es die Papyruskunde zu tun hat, so bedarf es doch noch einer näheren Bemerkung darüber. Anfang nimmt man die Eroberung Ägyptens durch Alexander den Großen, 331 a. C., als Beschluß das siegreiche Eindringen der Araber, 641 p. C. an. Da aber die Papyrusforschung ihrem Wesen nach nicht darauf ausgeht, einen bestimmten Abschnitt der Geschichte zu schildern, sondern sich mit einem Material beschäftigt, das nur tatsächlich aus einem umgrenzbaren Zeitabschnitte stammt, so versteht sich von selbst, daß der Papyrusforscher sowohl rückwärts wie vorwärts über jene Grenzen hinaus blicken muß, zumal da sein Material selbst, die Papyri, es verlangen. Mit den ältesten literarischen Papyrustexten haben wir den Beginn der Periode mindestens erreicht, vielleicht schon überschritten; denn ob der Timotheospapyrus aus Alexanders Tagen stammt oder etwas älter ist, bleibt unentschieden, und nach der anderen Seite hin bildet für die literarischen Texte die arabische Eroberung überhaupt keine Grenze; es hängt ziemlich von der Willkür des einzelnen ab, wie weit er die späteren Handschriften christlichen Inhaltes, um die es sich hier handelt, noch ins Gebiet der Papyrusforschung ·hineinziehen will. Vielleicht würde es sich hierfür besser schicken, um das Jahr 600 eine Grenzlinie anzusetzen. Anders steht es mit Urkunden und Briefen, denn sie sind es, die jene Begrenzung der Periode an die Hand geben. Mit der ältesten griechischen Urkunde, dem Ehevertrage von Elefantine, kommen wir der Zeit Alexanders des Großen nahe, die spätesten aber liegen etwas jenseits des Jahres 641 p. C., und überdies kann die Erforschung dieser späten griechischen Urkunden nicht darauf verzichten, die koptischen und arabischen Urkunden zu berücksichtigen, auch wenn

sie die Grenze überschreiten, ebenso wenig wie man für den Anfang der Periode die demotischen oder die aramäischen Urkunden der Perserzeit außer acht lassen darf. Alles in allem sind solche Grenzen zwar für die Übersicht nützlich, dürfen aber der Papyrusforschung niemals eine Fessel werden.

Die Bücher, Briefe und Urkunden, denen die Papyrusforschung gilt, stammen aus Ägypten und sind insofern örtlich bestimmt. Außerhalb Ägyptens ist so gut wie nichts gefunden worden; am bekanntesten ist die Entdeckung einer großen Bibliothek im verschütteten Herculanum. Einige wenige Urkunden und Briefe, die in Syrien und Kleinasien geschrieben worden sind, hat der Zufall nach Ägypten verschlagen und unter den dortigen günstigen Bedingungen erhalten. Dieser Zufall hängt aber damit zusammen, daß die Verfasser oder Besitzer dieser Dokumente irgend eine Beziehung zu Ägypten unterhielten, und insofern ändert er nichts an der Tatsache, daß die Papyri Ägypten betreffen.

Hieraus ergibt sich nun für die Papyrusforschung eine Beschränkung, die von größter Bedeutung ist. Alles, was den Papyri an Ergebnissen abgewonnen wird, gilt zunächst nur für Ägypten und darf nicht verallgemeinert werden. Es reiht sich, von hier aus gesehen, denjenigen Funden ein, die Ägyptens Geschichte und Kultur seit ältester Zeit beleuchten, und setzt diese Reihe, die mit hieratischen Papyri und hieroglyphischen Inschriften beginnt, fort für die Zeit, in der griechische Kultur sich beherrschend geltend macht. Wie schon bemerkt, verlaufen die demotischen Texte, die bereits mit der Zeit der Perser einsetzen, durch ein paar Jahrhunderte gleichzeitig mit den griechischen; etwa vom 4. Jahrhundert p. C. an setzen koptische Texte ein, für die kurze Periode der neupersischen Herrschaft, 619-629 p. C., die sogenannten Pehlevi-Urkunden, die persische Sprache in aramäischer Schrift wiedergeben, und endlich schließen arabische Urkunden die Reihe. Neben diesen Hauptgruppen stehen kleinere, die auf einzelne in Ägypten seßhafte Kreise und Volkssplitter zurückgehen, so die aramäischen Urkunden von Elefantine aus dem 5. Jahrhundert a. C., die ich bereits erwähnt habe, ferner vereinzelte hebräische und syrische Texte, neuerdings auch ein paar nubische Stücke, die zwar zeitlich später fallen als die untere Grenze unserer Periode und überdies nicht Ägypten, sondern dem südlich sich anschließenden Nubien gehören, aber doch unserer Gesamtvorstellung von ägyptischer Kultur nicht fehlen dürfen. Alle diese Dokumente

und Zeugnisse müssen herangezogen werden, sobald man sich klar macht, daß die Papyrusforschung es mit Ägypten zu tun hat. Sie darf niemals vergessen, daß sie unter diesem Gesichtspunkte ein Teil der Ägyptologie ist, derjenigen Wissenschaft, die sich die Erforschung des alten Ägyptens zur Aufgabe stellt. Und wenn tatsächlich die Papyrusforschung einen selbstständigen Platz neben der Ägyptologie gewonnen hat, so arbeiten sie beide doch glücklicherweise beständig Hand in Hand. Um ein Beispiel zu nennen, so greift das, was wir aus den demotischen und griechischen Urkunden der Ptolemäerzeit erfahren, überall ineinander, und die großen hieroglyphischen Inschriften am Tempel zu Edfu stehen in engster Beziehung nicht nur zu einigen griechischen Urkunden, die aus der Bauzeit desselben Tempels stammen, sondern zu allem, was griechische Papyri über den Besitz der Tempel sowie über den Später berühren sich die christlichen Texte in Kultus lehren. griechischer Sprache mit denen in koptischer so eng, daß die Erforschung des christlichen Ägyptens unter allen Umständen beide zugrunde legen muß. Etwas weniger eng ist der Zusammenhang zwischen den aramäischen Aufzeichnungen der Juden von Elefantine und dem, was die griechischen Dokumente über die ägyptischen Judenkolonien lehren.

Trotzdem greifen die griechischen Texte, zu denen hier wie überall die lateinischen ohne weiteres gerechnet werden, über Ägypten hinaus. Denn Ägypten ist in der Zeit, der sie entstammen, nicht nur das Land, das unendlich viel aus der Zeit seiner Pharaonen mitbrachte, sondern es gehört dem griechischen Kulturkreise an, der das östliche Mittelmeer und seine Umgebung beherrschte. Starke Ströme griechischer Bevölkerung dringen ein, bringen ihre Sprache, ihre Schrift, ihre Sitten, religiösen Vorstellungen, Rechtsanschauungen, ja auch Staatsbegriffe mit, und aus dieser Durchdringung hellenischen Wesens mit ägyptischem ergibt sich eine Mischung, die zwar sicherlich die Züge des Landes trägt, aber doch vieles aufweist, was der allgemeinen hellenisch-orientalischen Mischung der Zeit angehört. Das bedeutet, daß wir aus unserem Material Belehrung für andere Teile des hellenisch-orientalischen Kulturkreises schöpfen dürfen, die uns nicht so reichliche Zeugnisse bieten, insbesondere für die Nachbarländer, z. B. für das Palästina der Seleukidenzeit und des Neuen Testaments. Es bedarf keines Wortes, daß hier große Vorsicht walten muß und unbegründete Übertragungen viel Schaden anrichten können.

Wie sehr aber eine kundige Ausnutzung des ägyptischen Materials fördern kann, haben besonders Deissmanns Arbeiten zum Neuen Testament erwiesen.

ledoch nicht nur die hellenisch-orientalische Mischkultur erntet hier, sondern auch die Erforschung des eigentlich hellenischen Kreises. Gerade die neuesten Funde und Forschungen tun mit wachsender Klarheit dar, wieviel echt Hellenisches die in Ägypten ansässigen Griechen bewahrt haben, wieviel man ihrem schriftlichen Nachlasse auch für die Erkenntnis der Zustände in anderen hellenischen Gebieten, im Mutterlande, auf den Inseln, in Kleinasien usw. entnehmen kann. Ist das Neue, was wir gelernt haben und täglich lernen, schon für die Zeit der hellenistischen Staaten, von denen wir so wenig wissen, sehr beträchtlich, so erweitert sich der Kreis noch in dem Augenblicke, wo Ägypten Provinz des römischen Reiches wird. Zwar bleibt es griechisch wie der ganze Osten des Reiches, aber wesentliche Züge römischen Wesens, namentlich in Staatsverwaltung und Recht, werden nun auch hier sichtbar und verleihen den Dokumenten ägyptischer Herkunft eine Bedeutung, die weit über Ägyptens Grenzen hinausreicht und insbesondere für Rom und seine Politik nicht leicht zu hoch angeschlagen werden kann.

Hierbei sind die literarischen Texte noch gar nicht berücksichtigt. Die griechischen Literaturwerke, die durch Papyri erhalten sind, gehören nur zum kleineren Teile ihrem Ursprunge nach solchen Griechen an, die in Ägypten lebend, der hellenischägyptischen Mischkultur verfallen waren. Die weit überwiegende Mehrzahl ist schlechthin griechische Literatur und beansprucht ihren Platz auf der griechischen Seite; das Entsprechende gilt von der kleinen Gruppe lateinischer Buchtexte, die bisher zu Tage getreten ist. Dieser Teil der Papyri stellt also am reinsten die Verbindung der Papyrusforschung mit der Wissenschaft vom Griechentum dar; hier kann über das Recht, der Papyruskunde eine allgemeine Bedeutung für das Griechische im eigentlichen Sinne zuzusprechen, am wenigsten ein Zweifel entstehen. Damit sollen aber die literarischen Papyri nicht aus dem Zusammenhange mit ihrem Fundorte Ägypten gerissen werden. In vielen Äußerlichkeiten, z. B. in der Orthographie, verraten sie oft ihre Herkunft, und überdies sind sie für die Kultur des hellenistischen Ägyptens gewichtige Zeugen, wenn auch das, was sie dafür lehren, nicht so unmittelbar am Tage liegt wie in den Urkunden.

Was bisher schon vielfach ohne besondere Hervorhebung gesagt worden ist, sei jetzt deutlich ausgesprochen: unter dem Material, das die Papyri, Ostraka usw. der Papyrusforschung zugrunde legen, unterscheiden wir zwei Gruppen, erstens die literarischen Texte, und zweitens die Urkunden im weitesten Sinne, denen auch die Briefe zugerechnet werden müssen. Was beide Gruppen vereinigt, sind neben dem Lande der Herkunft viele äußere Züge, Schrift und dergleichen, dazu sprachliche Eigenheiten und vor allem der Gesichtspunkt der hellenisch-ägyptischen Kultur. Im übrigen aber fordern und gestatten sie in der Methode der wissenschaftlichen Behandlung große Unterschiede, so daß vielfach die Papyruskunde, mehr als gut ist, sich in eine philologische und eine historische Richtung gespalten hat. Ist es auch aus durchschlagenden Ursachen nicht möglich, beide Gebiete mit gleicher Sicherheit zu beherrschen, es sei denn, daß ein Mann ersten Ranges wie Wilamowitz daran geht, so soll doch jeder Papyrusforscher, auch der Anfänger, sein Augenmerk nach beiden Seiten richten. Wenn es in den letzten Jahren fast üblich geworden ist, den Begriff der Papyruskunde und Papyrusforschung auf die Erforschung der Urkunden zu verengen, so will dies Buch dazu beitragen, auch der anderen Seite ihren Platz innerhalb der Papyrusforschung und Papyruskunde zu sichern.

Die Papyri, Ostraka usw., mit denen wir arbeiten, sind durchweg Quellen erster Hand, d. h. äußerlich Blätter, die ohne Vermittlung oder Zwischenstufe aus dem Altertum, aus der Hand ihres letzten Besitzers oder Lesers in die unsere gelangen. Innerlich sind die Urkunden und Briefe ebenfalls Quellen erster Hand, d. h. Aufzeichnungen, die für einen damaligen Zweck, ohne jeden Gedanken an die Nachwelt, niedergeschrieben worden sind. Sie stellen sich damit als ungefärbte und ungewollte Zeugnisse für die Person ihres Urhebers und die Zustände seiner Zeit dar. Von den literarischen Papyri gilt dies nur insoweit, als ein Teil von ihnen anspruchslose Werke ägyptischer Griechen enthält, die nur für eine Gelegenheit bestimmt sind. Die übrigen sind Literatur im eigentlichen Sinne und müssen daher ebenso beurteilt werden, wie es literarische Werke sonst beanspruchen.

Unzweifelhaft würde die Papyruskunde nicht nur einen viel größeren Umfang, sondern auch ein ganz anderes Gesicht haben, wenn Bücher und Urkunden aus dem Altertume auch in anderen Ländern des griechisch-römischen Kulturkreises erhalten geblieben

wären. Daß allein Ägypten diese Schätze bewahrt hat, liegt in den besonderen geographischen und klimatischen Verhältnissen des Landes begründet. Das Niltal von Assuan bis Kairo wird auf beiden Seiten von der Wüste, östlich der arabischen, westlich der libyschen Wüste, die wir heute Sahara zu nennen pflegen, begrenzt. Seit ältester Zeit haben die Ägypter, bei großer Volkszahl auf eine kleine Ackerbaufläche eingeengt, ihre Kanäle vom Nil aus möglichst weit gegen die Wüste geführt, um anbaufähigen Boden zu gewinnen; aber nur durch beständige Arbeit konnte solcher Landgewinn behauptet werden, denn die Wüste dringt unwiderstehlich vor, wenn der Mensch sie nicht unermüdlich bekämpft. Wie inmitten des Niltals selbst die Dörfer, soweit es möglich war, auf steinigen, unfruchtbaren Stellen angelegt wurden, um jeden Fußbreit Erde, der Weizen tragen konnte, auszunutzen, so entstanden die Ortschaften der Randgebiete naturgemäß auf Wüstenboden. Wurde aber hier der Mensch lässig in der Erhaltung der Kanäle, so verlor er in kurzem das einst eroberte Gebiet an die Wüste, und dies ist an vielen Stellen geschehen, besonders vom 3. Jahrhundert p. C. an, seitdem die erschlaffende römische Regierung nicht mehr so streng wie früher auf die unentbehrliche Arbeit an den Dämmen und Kanälen hielt. Aus den Urkunden selbst lesen wir es heraus, wie so manches Dorf, namentlich am Rande des Fajum, das erst die Arbeit des 3. Jahrhunderts a. C. dem Ackerbau und dem bewohnenden Menschen völlig erschlossen hatte, 500 Jahre später verödet, wie die Bewohner es verlassen, weil die Kanäle verfallen und die Felder nichts mehr tragen. Ein ägyptisches Dorf war damals nicht anders als heute ein Gewirr von Lehmziegelhäusern einfachster Art; es machte nicht viel aus, ob man das alte Haus verließ. denn mit geringer Mühe konnte man sich anderswo ein neues bauen. Bei dem oft eiligen Abzuge ließen die Bewohner zurück, was keinen praktischen Wert mehr hatte, alte Bücher, verjährte Urkunden, erledigte Briefe und dergleichen. Bald verfielen die schlecht gebauten Häuser, der aus der Wüste beständig hereinwehende Wind schüttete sie mit Sand zu, was sich außerordentlich rasch vollzieht, wie man heute beobachten kann, und unter dem Schutze des Sandes blieben die Papyri Die Trockenheit des ägyptischen halten bis auf unsere Zeit. Klimas, das nur sehr selten Regenfälle bringt, wirkt mit, aber keineswegs entscheidend, denn gerade am Wüstenrande, wo die Bedingungen für die Erhaltung der Papyri am günstigsten liegen, kommen Strichregen, sogar heftige Güsse, häufiger vor als sonst.

Weit weniger ergiebig an Papyri pflegen die Reste alter Ortschaften zu sein, die im inneren Niltale oder am Nil selbst liegen, denn sie werden fast alle von der Überschwemmung, aus der sie wie Inseln hervorragen, zwar nicht überflutet, aber doch erreicht, und der durchfeuchtete Boden gefährdet die Papyri aufs äußerste; die Trockenheit der Luft hebt diese Gefahr durchaus nicht auf. Es kommt hinzu, daß die Kultur aus diesen Gebieten niemals verschwunden ist, vie mehr die alten Ortschaften sich häufig durch den Wandel der Jahrhunderte hindurch fortgepflanzt haben, so daß das heutige Fellachendorf auf den Resten uralter Ansiedlung steht; damit wird aber die Aussicht auf Altertumsfunde sehr gering, denn nirgends entdeckt man weniger als da, wo die Kultur ununterbrochen fortlebt, nirgends mehr als da, wo ein plötzlicher Eingriff sie zerstört hat. Das beste Beispiel bietet die Königsstadt Amenophis IV., Tell el amarna, die schwerlich länger als en Menschenalter bestanden hat und deshalb heute noch die reichsten Funde liefern kann. Die dargelegten Ursachen erklären es auch, weshalb das Nildelta, Ägyptens fruchtbarster und volkreichster Teil, so gut wie gar keine Papyri bewahrt hat; reiche Bewässerung und nie unterbrochene Kultur haben es verhindert. Ebenso wenig dürfen wir von Alexandreia Papyri erwarten; hier war es das feuchte Mittelmeerklima zusammen mit der beständigen Fortdauer der Stadt, das solche Reste des Altertums vernichtet hat. Eine Reihe wertvoller Urkunden aus Alexandreia ist nur deshalb auf uns gekommen, weil ein Zufall sie im Altertum in einen Friedhof Mittelägyptens verschlagen hat.

Neben den ägyptischen Dörfern türmte sich damals wie heute der Schutthügel auf, zu dem man alles trug, was man nicht mehr brauchen konnte, die Papyri und vor allem die beschriebenen Scherben, die Ostraka. Auch hier sind viele Funde gemacht worden, wenn auch die Bedingungen für die Erhaltung sehr ungleich sind. In den tieferen Schichten hat oft das Wasser, oft auch der Druck der darauf lastenden Masse die Papyri zermürbt; diese Hügel, arabisch Kôm genannt, steigen oft zu beträchtlicher Höhe an, erreicht doch Kôm Fâris bei Medînet el Fajûm, dem alten Arsinoë, mehr als 20 m. Die Trümmerstätten der antiken Ortschaften selbst und die dabei liegenden Schutthügel sind die ergiebigsten Fundstellen für Papyri.

zweiter Linie kommen die Begräbnisplätze in Betracht. Während verhältnismäßig häufig nach Sitte der Alten dem Toten das meistens hieroglyphisch geschriebene Totenbuch ins Grab gelegt wurde, sind griechische Papyri als Beigaben sehr selten; das bekannteste und wichtigste Beispiel ist der Timotheospapyrus, der in einem Grabe bei Abusir, zwischen den Pyramiden von Gize und von Saqqara, entdeckt wurde. Dagegen hat man in den letzten Jahrzehnten ziemlich viel Papyri der sogenannten Papyruskartonnage abgewonnen, d. h. den Pappsärgen, die in einer bestimmten Zeit, etwa vom 2. Jahrhundert a. C. bis ins 1. Jahrhundert p. C., aus zusammengeklebten Papyrusblättern - wir würden Makulatur sagen - in den Umrissen des menschlichen Körpers angefertigt und dann mit Darstellungen aus der ägyptischen Mythologie bemalt wurden. Löst man diese Kartonnage durch ein besonderes Verfahren auf, so ergeben sich oft umfangreiche Texte. barer noch ist die Erhaltung großer Urkundenrollen dadurch, daß sie im Altertum zur Füllung von Krokodilmumien dienen mußten.

Erst im 19. Jahrhundert sind die unter so verschiedenen Umständen erhaltenen und verborgenen Papyrusschätze wieder ans Lieht gekommen; die erste Entdeckung griechischer Papyri durch Nikolaus Schow im Jahre 1788 blieb zunächst ohne Folgen. Die ägyptischen Fellachen waren es, die teils bei Raubgrabungen, teils bei ihrer Feldarbeit darauf stießen und sie bald genug an die einheimischen Antikenhändler zu verkaufen lernten. ropäische Gelehrte den Wert dieser Stücke erkannt hatten, begannen die Ägypter um so eifriger nachzuforschen, meistens ohne Sorgfalt, nur mit dem Bestreben, viel und rasch zu gewinnen. Die Gelegenheit dazu fanden sie besonders bei ihren sogenannten Sebbachgrabungen; Sebbach ist der Schutt der alten Ortschaften und Kôme, der infolge seiner pflanzlichen Bestandteile und infolge des Salzes, das die Wüste hinzugefügt hat, ein sehr wertvolles Dungmittel abgibt, dessen die ägyptische Landwirtschaft Zwar hat die ägyptische Regierung sich nicht entbehren kann. bemüht, bei den Sebbachgrabungen für die Sicherung der Antikenfunde, in erster Linie der Papyri, zu sorgen; allein unter orientalischen Verhältnissen bleibt der beste Wille nur allzu leicht auf dem Papier stehen. Sogar Raubgrabungen, von Antiknehändlern veranstaltet, kommen trotz strengen Gesetzen bis in die neueste Zeit vor. Billigkeit gebietet aber zu sagen, daß die unerlaubten Grabungen der Fellachen und der Händler manchen kostbaren Papyrus ans Licht gebracht haben, und wenn auch die peinliche Sorgfalt der Europäer fehlt, so gehen diese Leute doch jetzt im allgemeinen mit den Papyri vorsichtig um, da sie ihren Wert kennen. Was auf diese Weise gefunden wird, gelangt in unsere Hände fast immer durch die Antikenhändler, die neuerdings für gute Papyri sehr ansehnliche Preise zu stellen wissen.

Wissenschaftliche Ausgrabungen mit dem besonderen Ziele, zu gewinnen, sind von europäischen Gelehrten erst in den letzten Jahrzehnten unternommen worden. Den Anfang haben die Oxforder Papyrusforscher Grenfell und Hunt gemacht, und das Glück, das schließlich doch nur dem Kenner und der besten Methode treu bleibt, hat ihnen an ihrem Hauptgrabungsplatze Behnesa, dem alten Oxyrhynchos, Erfolge beschert, die noch von keinem anderen auch nur annähernd erreicht worden sind. Ihrem Beispiele folgend haben dann deutsche, französische und italienische Forscher andere Plätze in Angriff genommen; besondere Ewähnung verdienen die Grabungen der Deutschen Rubensohn und Zucker in Eschmunen, dem alten Hermupolis, in Abusir el melek am Außenrande des Fajum, und auf der Insel Elefantine gegenüber Assuan, wo außer aramäischen Papyri die ältesten griechischen Urkunden gefunden worden sind; sodann die Grabungen der Italiener Schiaparelli und Breccia in Eschmunên und die der Franzosen Jouguet und Lefebvre im Fajum. Hier haben auch Grenfell und Hunt in Umm el baragât, dem alten Tebtynis, einen ergiebigen Fundplatz aufgedeckt. Alle diese wissenschaftlichen Grabungen fallen in die letzten 25 Jahre; sie werden noch fortgesetzt, und nach dem Kriege wird hoffentlich auch Deutschland sich wieder wie zuvor beteiligen können.

Einige der wichtigsten Fundorte habe ich soeben schon genannt. Eine der reichsten Quellen ist das Fajûm, wo einerseits die griechische Besiedlung im Altertume besonders stark war, andererseits das Vordringen der Wüste in die Grenzgebiete sich mehr als sonst zu unseren Gunsten fühlbar gemacht hat. Neben der alten Hauptstadt Arsinoë, heute Medînet el Fajûm, waren am ergiebigsten Stätten wie Umm el baragât, einst Tebtynis, Darb Gerze, das alte Philadelphia, Dimê, damals Insel des Soknopaios genannt, und Batn Harît gleich Theadelphia.

Îm Niltale selbst hat Memphis wichtige Papyri geliefert, beyor an wissenschaftliche Grabungen gedacht wurde; Eschmunên =

Hermupolis habe ich schon genannt. Hîbeh ist einer der Plätze, dem die Engländer sehr altes Material abgewonnen haben. Von Behnesa = Oxyrhynchos brauche ich nicht mehr zu sprechen. Aphrodito, heute Kom Eschqaw, ist eine Quelle byzantinischer Texte und zugleich Herkunft des Menanderbuches. Ägyptens einstige Hauptstadt, hat aus seiner Nekropole vor Jahrzehnten große und kostbare Urkunden und Bücher hergegeben: Sodann wäre als wichtig noch Panopolis, heute Ahmîm, zu nennen und in seiner Nähe das Weiße Kloster, dem wertvolle christliche Bücher zu entstammen scheinen. Endlich ganz im Süden Edfu, das alte Apollinopolis magna, und Assuan, einst Syene, ihm gegenüber die Insel Elefantine. Aber unfraglich liegen noch viele Papyrusschätze an unentdeckten Plätzen verborgen; weder alle Ruinenstätten noch alle Nekropolen sind aufgedeckt oder auch nur der Lage nach bekannt. Hat man doch mit Recht sagen dürfen, der westliche Wüstenrand sei von den Pyramiden bei Kairo bis nach Kubbet el hawa gegenüber Assuan eine einzige Nekropole.

Die Papyri, die durch Kauf oder Ausgrabung in die Hände europäischer Gelehrten kommen, gelangen meistens in öffentliche Sammlungen, wo man sie nach Möglichkeit konserviert, um die nächste Aufgabe zu erfüllen, sie vor weiterer Beschädigung zu schützen. Allerdings gehen, soweit man urteilen kann, immer noch viel Papyri der Wissenschaft dadurch verloren, daß Vergnügungsreisende sie von ägyptischen Händlern kaufen und als Andenken mitnehmen, ohne eine Ahnung von ihrem Inhalte zu haben. Solche Papyri sind so gut wie verloren, auch wenn ihr Besitzer sie sorgfältig aufhebt.

Die größten Papyrussammlungen befinden sich jetzt in Großbritannien, und zwar zu London im British Museum, zu Oxford im Queen's College und zu Dublin im Trinity College; dazu kommen Privatsammlungen wie die Rylands Library in Manchester u. a. An zweiter Stelle steht Deutschland; seine größte Papyrussammlung befindet sich in Berlin und bildet einen Bestandteil der Ägyptischen Abteilung der Königlichen Museen. Ansehnlich sind die noch jungen Sammlungen in Hamburg in der Stadtbibliothek, in Leipzig in der Universitätsbibliothek, in München in der Hofund Staatsbibliothek, in Straßburg in der Kaiserlichen Universitätsund Landesbibliothek, in Heidelberg in der Universitätsbibliothek, in Gießen in der Universitätsbibliothek und im Museum des Oberhessischen Geschichtsvereins; kleinere Sammlungen besitzen Frei-

burg i. B., Bremen, Halle a. d. Saale, Würzburg. Österreich bewahrt einen großen Schatz in den sogenannten Rainer-Papyri zu Wien; daneben kommt noch Graz in Betracht. Die wichtigsten italienischen Sammlungen befinden sich in Florenz und in Rom. wo die vatikanische Bibliothek zwar wenige, aber bedeutende Stücke aufbewahrt; Turin nennt gleichfalls eine schöne Sammlung sein eigen. Im Museum zu Neapel werden die Buchrollen aus dem verschütteten Herculanum aufbewahrt. Frankreich besitzt Sammlungen zu Paris im Louvre und in der Bibliothèque Nationale. und eine junge, aber wichtige Sammlung in Lille. Aus Belgien und den Niederlanden sind die Sammlungen von Brüssel und Leiden, aus der Schweiz die von Genf und Basel zu nennen. Ägypten selbst wird durch Alexandrien und das ägyptische Museum in Kairo vertreten, dessen Papyrussammlung freilich erst in neuester Zeit etwas mehr Pflege findet. Endlich die Vereinigten Staaten von Nordamerika: Chicago und die California University zu Berkeley haben Papyrussammlungen; die kostbaren Pergamenthandschriften der Evangelien, die sogenannten Freer-Texte, liegen in Detroit. Auch der verstorbene Pierpont Morgan sammelte gelegentlich Papyri. Vereinzelt finden sich solche noch in anderen Sammlungen, so in Kopenhagen, Uppsala, Petersburg u. a.

Wie die Papyrusforschung von ihren Anfängen an durch Sammler und Gelehrte verschiedener Kulturvölker gefördert worden ist, wie die Papyrusgrabungen von Angehörigen verschiedener Nationen betrieben worden sind, so beteiligen sich auch heute Deutsche, Engländer, Franzosen, Italiener, Russen, Amerikaner in erster Reihe an der Gewinnung und Verarbeitung dieses kostbaren Materials.

Einen Überblick über die Zahl der bisher gefundenen griechischen Papyri zu geben, ist deshalb unmöglich, weil längst nicht alles Gefundene bereits veröffentlicht ist. Mit welchen Zahlen man aber rechnen darf, mögen ein paar Beispiele lehren. Die Ausgabe der griechischen Urkunden des Berliner Museums umfaßt bisher mehr als 1200 Urkunden, die der Oxyrhynchos-Papyri von Grenfell und Hunt über 1500 Texte, dazu kommen Hunderte des Britischen Museums, der Rylands Library und anderer Sammlungen, Hunderte aus Wien, aus italienischen und französischen Sammlungen; was die kleineren deutschen und auswärtigen Sammlungen bisher veröffentlicht haben, beläuft sich auch auf mehrere Hunderte. Man wird gewiß nicht zu hoch greifen, wenn man die publizierten

Papyrustexte auf mindestens 5000 veranschlagt, und nach einer Schätzung, zu der der Bestand des Berliner Museums die Grundlage gibt, glaube ich annehmen zu dürfen, daß in allen Sammlungen sich annähernd dieselbe Zahl unveröffentlichter Papyribefinden mag. Damit kommen wir auf rund 10000 Papyri, die bisher dem ägyptischen Boden abgewonnen sein dürften. Rechnet man die Ostraka hinzu, so muß man um einige Tausende höher gehen. Unter ihnen überwiegen weit die Urkunden und Briefe. Die literarischen Texte mögen im besten Falle ein Fünftel der Gesamtzahl ausmachen.

Über das Gebiet der Papyruskunde unterrichten im allgemeinen:

Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde von L. Mitteis und U. Wilcken. Erster Band: Historischer Teil von Ulrich Wilcken. Erste Hälfte: Grundzüge. Zweite Hälfte: Chrestomathie. Zweiter Band: Juristischer Teil von Ludwig Mitteis. Erste Hälfte: Grundzüge. Zweite Hälfte: Chrestomathie. Leipzig-Berlin 1912.

Die erste Hälfte des ersten Bandes behandelt in der Einleitung die allgemeinen Grundfragen, im übrigen aber nur diejenigen Probleme, die mit den Urkunden Die Chrestomathie, ebenfalls von Wilcken, bietet eine Auswahl von Urkunden mit Erläuterungen. Der zweite Band, wiederum in zwei Teilen, einem darstellenden und einer Urkundensammlung, von L. Mitteis ausgearbeitet, betrifft die juristische Seite der Papyruskunde und die Rechtsurkunden. Seit dem Jahre 1900 besitzt die Papyruskunde eine eigene Zeitsehrift im Archiv für Papyrusforschung, herausgegeben von U. Wilcken. Erschienen sind bisher fünf Bände und ein Teil des sechsten. Das Archiv enthält Aufsätze über alle Gebiete der Papyruskunde, berücksichtigt auch die literarischen Papyri und ist für den, der sich einarbeiten will, besonders wichtig durch die ausführlichen Bibliographien, die sowohl die neuen Publikationen als auch die den einzelnen Problemen geltenden Werke aufführen. Die Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde von Mitteis und Wilcken und das Archiv für Papyrusforschung sind für jeden, der tiefer eindringen will, unentbehrliche Grundlagen. Einen kurzen Überblick über die Bedeutung der Papyrusurkunden gibt U. Wilcken, Die griechischen Papyrusurkunden. Vortrag auf der 44. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner in Dresden 1897. Berlin 1897.

Die literarischen Papyri werden zusammengefaßt und besprochen von W. Schubart, Papyrusfunde und griechische Literatur: Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik. Berlin 1914, Juli-August. Über Ausgrabungen und Funde sowie über die örtlichen Fundbedingungen findet man sehr wertvolle Darlegungen bei Grenfell-Hunt-Hogarth, Faijum Towns and their papyri. London 1900. p. 1—74, und Grenfell-Hunt, The Tebtunis Papyri, part II, London 1907. Appendix II, p. 343ff. In beiden Werken wird das Fajum, dessen Wichtigkeit für die Papyruskunde oben dargelegt worden ist, ausführlich besprochen, in den Tebtunis Papyriunter Hinzufügung einer guten Karte. Lehrreich sind noch J. Lesquier, Fouilles à Tehneh, im Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orien-

tale, t. VIII, und Honroth-Rubensohn-Zucker. Bericht über die Ausgrabungen auf Elephantine in den Jahren 1906-1908 in der Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde, (abgekürzt ÄZ) 46. Band. Seite 14ff., mit guten Abbildungen und Plänen. Bei U. Wilcken. Die Berliner Papyrusgrabungen in Herakleopolis Magna, im Archiv für Papyrusforschung II, p. 294ff. bietet der Grabungsbericht nichts besonderes, wohl aber des Verfassers Ausführungen über die antike Sebbachgewinnung. Nicht nur für das Verständnis der Grabungen, der Funde, der Erhaltung der Papyri, sondern in weitestem Umfange für die Papyruskunde überhaupt ist es unerläßlich, ein Bild von dem Lande der Herkunft, von Ägypten, zu gewinnen, und zwar ebenso von seiner alten Geschichte und Kultur wie von dem gegenwärtigen Volksleben und vor allem von seiner geographischen Beschaffenheit. Daher nenne ich eine kleine Auswahl der am meisten geeigneten Werke. Für das alte Ägypten: Eduard Meyer, Geschichte des Altertums<sup>3</sup>, Erster Band. Stuttgart und Berlin. Adolf Erman, Ägypten und ägyptisches Leben im Altertum, 2 Bände. Tübingen 1885 (wird neu bearbeitet). J. H. Breasted, Geschichte Ägyptens, deutsch von H. Ranke. Berlin 1910. Dies Buch ist für einen raschen Überblick vornehmlich zu empfehlen. Das heutige Ägypten lehrt am besten kennen Baedekers Reisehandbuch "Ägypten", das wegen seines wissenschaftlich wertvollen Inhaltes und wegen der ausgezeichneten Karten in jedes Papyrusforschers Hand sein muß. Es ist mindestens so wichtig wie die eigentlich gelehrten Werke. Wer sich in größerem Zusammenhange über Land und Leute unterrichten will, lese E. W. Lane. Manners and Customs of the modern Egyptians. R. Lepsius, Briefe aus Ägypten, Äthiopien und der Halbinsel des Sinai, Berlin 1852, ist zwar vorwiegend Unterhaltungsbuch, aber noch heute wertvoll durch seine lebendigen Schilderungen.

### II. DIE SCHRIFT DER PAPYRI.

Wer mit den Papyri arbeitet, muß sich auch mit ihrer äußeren Seite, an erster Stelle mit ihrer Schrift beschäftigen. Der Papyrusforscher im engeren Sinne, der sich die Herausgabe neu gefundener Texte zur Aufgabe macht, wird in der Schriftkunde sogar die wesentlichste Vorbedingung erblicken; aber auch derjenige, der nicht als selbständiger Herausgeber an die Papyri herantritt, sondern sich als Philologe oder Historiker mit der Verarbeitung ihres Inhaltes befaßt, bedarf einer klaren Vorstellung von der Schrift dieser Blätter, wenn er nicht bei jedem Schritte ausgleiten will. Deshalb ist es auch hier nötig, auf die Schrift einzugehen. Freilich ist die Paläographie im allgemeinen, und daher auch die Papyruspaläographie ein Gebiet, das der theoretischen Darstellung widerstrebt. Obwohl es nicht an wissenschaftlichen Grundzügen mangelt, ist sie doch eigentlich keine Wissenschaft, sondern eine Kunst, oder wenn man lieber will, eine Technik, jedenfalls eine Fertigkeit, die man nur praktisch lernen kann. Es kommt hinzu, daß bisher trotz ziemlich zahlreichen Büchern und Aufsätzen, die darüber geschrieben worden sind, von einer gründlichen Durcharbeitung der Bücher und Urkunden nach der paläographischen Seite hin noch gar keine Rede ist; nicht einmal ein ernstlicher Versuch ist bis heute gemacht worden. Wie wertvoll selbst der Versuch wäre, kann der am besten beurteilen, der praktisch das weite Feld einigermaßen übersieht. Zumal für die Schrift der Bücher fehlt es noch an allem und jedem. Maßgebend ist hier noch immer das persönliche Urteil weniger Kenner, das alle übrigen Forscher notgedrungen gläubig anerkennen müssen. Hier ist also noch viel, beinahe alles zu tun; freilich handelt es sich um eine große Aufgabe, die nur mit umfassender Kenntnis der Originale und auf Grund eines reichen paläographischen Stud ums auch der Epigraphik und der mittelalterlichen Schriftkunde gelöst werden kann.

Aber auch abgesehen von dem Mangel theoretischer Arbeit bleibt Paläographie immer etwas Praktisches. Man kann die Papyri nur lesen lernen, wenn man sich selbst darait versucht, und infolgedessen ist eine Einführung in die Paläographie ohne ständiges Lesen des Schülers ein Unding. Wer Originale nicht erreichen kann, begnüge sich mit guten Abbildungen. Tafelwerke und einzelne Abbildungen von Papyri gibt es genug; sie werden im Lame und am Schlusse des Kapitels genannt werden. Da aber gerade die besten, wie die prächtigen Lichtdruckbände des British Museum. kaum erschwinglich und nur auf größeren Bibliotheken zugänglich sind, kann ich hier nur die von mir herausgegebene Sammlung der Papyri Graecae Berolinenses voraussetzen, deren geringer Preis von 6 Mark jedem die Anschaffung ermöglicht, der ernstlich an die Papyruspaläographie herangehen will. Freilich genügen sie längst nicht, um wirkliche Sicherheit im Lesen zu geben; denn diese erlangt man nur, wenn man jahrelang mit Hunderten von Texten zu tun gehabt hat. Scheint es demnach fast zwecklos, eine Darstellung der Papyrusschrift zu geben, so wird doch der praktisch Lernende manchen Winkes bedürfen, wenn er ohne Anleitung eines Kenners zu lesen beginnt.

Die Schrift wird bestimmt durch die Zeit, d. h. sie macht wie jede andere menschliche Betätigung eine Entwicklung durch; sie hängt ferner ab vom schreibenden Menschen und endlich von den äußeren Bedingungen, dem Papier und dem Schreibzeug. Beginnen wir mit dem letzten, so ist es klar, daß derselbe Buchstabe, auf Papyrus geschrieben, anders ausfällt als in den Stein gemeißelt, anders auf Holz aussieht als auf einer Thonscherbe (Ostrakon), anders auf Leder oder Pergament als auf Metall; über die technische Beschaffenheit des Papyrus und der neben ihm hergehenden Stoffe werde ich im nächsten Kapitel näheres mitteilen. Auch die Tinte, ob zäh oder flüssig, hat einen Einfiuß, und vor allem die Feder, je nachdem sie breit oder spitz, hart oder weich ist. Die Schreibbinse der alten Ägypter ergibt von selbst andere Striche als die gespaltene Rohrfeder der römischen Kaiserzeit, und der einritzende Metallgriffel kann niemals die Geläufigkeit des Schreibrohres (Kalamos) erreichen. Diese Unterschiede machen dem Papyrusforscher namentlich da zu schaffen, wo er es nicht mit den Papyri, sondern mit den Ostraka zu tun hat; auf ihnen fällt die Schrift sehr oft von selbst ganz anders aus, als es auf Papyri geschehen würde.

Eine zweite Reihe von Unterschieden trägt der Menseh in die Schrift hinein. Setzen wir auch voraus, daß wir es mit einer

begrenzten Gruppe von Mensehen derselben Zeit und desselben Ortes zu tun haben, die in derselben Schule dieselbe Schrift gelernt haben, so weiß jeder aus Erfahrung, daß die Handschriften sich weiterhin recht verschieden entwickeln. ähnelt seine Schrift in der Jugend unbewußt einem Vorbilde an, der andere geht seinen eigenen Weg; der eine tritt in einen rein praktischen Beruf, der wenig oder keine Schreiberei von ihm verlangt, so daß er das Schreiben ganz verlernt oder eine ungelenke Kinderhand behält: der andere wird Geschäftsmann und bildet seine Schrift zu großer Geläufigkeit aus. Im Altertum, und ganz besonders für unsere Papyri, kommt noch der Berufsschreiber stark in Betracht, der an den Straßenecken sitzt und für andere Lente Urkunden wie Briefe schreibt; eine kursive Handschrift stellt sich bei ihm von selbst ein. Wieder anderes verlangt der Beruf vom Büroschreiber, dem neben der Sorgfalt eine gewisse Schönheit der Schrift wohl ansteht. Auch der antike Buchschreiber arbeitet unter besonderen Bedingungen, obwohl er in der Regel Lohnschreiber ist wie der berufsmäßige Straßenschreiber; von einem Buche erwartet man anderes als von einer Urkunde. Sodann greift auch die Bildung des Menschen sondernd ein, obwohl unter Vielschreibenden solche Unterschiede schon etwas schwerer bemerkbar sind. Endlich bedenke man das Lebensalter; sehen wir auch von der Kindheit ab, so schreibt doch in der Regel der Mann in seinen besten Jahren anders als der Greis. Was heutzutage sich verhältnismäßig leicht verrät, der Unterschied männlicher und weiblicher Hände, tritt für die Papyrnsschriften zurück, da die Zahl solcher Blätter, die sicher von weiblicher Hand geschrieben sind, zu gering ist, um einen Vergleich zu erlauben. Und nicht nur das Lebensalter bringt Abweichungen mit sich; es macht auch viel aus, wie man gestimmt ist, ob man Eile hat oder gemächlich schreibt, ob man begnem sitzt oder im Stehen ein paar Zeilen hinwirft. Davon hängt soviel ab, daß es mitunter kaum gelingt, die Hand desselben Menschen wieder zu erkennen. Alle diese Gesichtspunkte müssen wir auf die Papyrusblätter anwenden. Es ist einer der ersten Grundsätze, bei der Schriftvergleichung immer nur Schriften nebeneinander zu stellen, die unter vergleichbaren Bedingungen entstanden sind.

Es versteht sich von selbst, daß die Schrift der Papyri keine Sonderschrift ist, sondern griechische Schrift, wie sie auch vor den ältesten uns bekannten Papyri angewendet wurde. Ebenso hat sie

ihre ständige Berührung mit der Sehrift auf anderer Unterlage, insbesondere mit den Steininschriften; wenngleich das andere Material auch der Schrift andere Wege weisen mußte, erkennt man doch auf Inschriften und Papyri derselben Zeit oft genug Gemeinsames. Die Inschriften sind ihrer Natur zufolge spröder und entwickeln sich weniger rasch und weniger mannigfaltig. Aber es ist wesentlich, beim Studium der Papyrusschrift die Inschriften immer von Neuem zum Vergleich heranzuziehen. Das Jahrtausend, das vor unseren Augen jetzt durch Bücher und Urkunden vertreten wird, zeigt eine Entwicklung, die wir bei der Fülle der Zeugen einigermaßen zu überblicken vermögen. Über die Notwendigkeit solcher Schriftentwicklung bedarf es keines Wortes, da jeder in seinem Kreise sie auch am eng beschränkten Materiale verfolgen kann. Allgemein muß aber vorausgeschickt werden, daß diese Entwicklung keineswegs in einer Linie verlaufen ist, etwa von steifer, noch unbeholfener Schrift zu immer kursiveren Formen; vielmehr finden wir auf der einen Seite unter den ältesten Urkunden Beispiele einer sehr flüssigen, zugleich schwer lesbaren Hand, und andererseits auch unter den Urkunden des 6. Jh. p. C. äußerst gleichmäßige Schriften. Mehr als einmal scheint der Gang der Schriftentwicklung von außen beeinflußt zu sein, durch eine Reform der Schule, durch Einwirkung der lateinischen Schrift und der-Daneben gehen durch alle Entwicklungsstufen jene Unterschiede hindurch, die ich oben besprochen habe, namentlich diejenigen, die von Bildung und Beruf des schreibenden Menschen abhängen. So kommt es, daß besonders die Handschrift der Ungebildeten, selten Schreibenden, sich zwar dem Zeitcharakter nicht völlig entzieht, aber ihn doch viel weniger deutlich ausprägt als die der Gebildeten oder des Berufsschreibers. Schriftstücke solcher Art gehören, wenn sie kein Datum enthalten, zu den schwierigsten Aufgaben für den Paläographen, der ihre Zeit ermitteln will.

Man pflegt die geläufige Einteilung der Periode, mit der sich die Papyruskunde befaßt, in Ptolemäerzeit, Kaiserzeit und byzantinische Zeit auch auf die Schrift der Papyri zu übertragen und von einem ptolemäischen Typus, einem Typus der Kaiserzeit und einem byzantinischen zu sprechen. Wäre diese Gliederung nur etwas allgemein und weitmaschig, so könnte man sie gelten lassen. Sie stimmt aber mit der Schriftentwicklung nicht überein und soll hier durch eine andere ersetzt werden:

Erste Periode: Die ältesten Papyri, 4. Jh. a. C. bis Anfang des 3. Jh. a. C.

Zweite Periode: Ptolemäische Schrift, Anfang des 3. Jh. a. C. bis ins 1. Jh. a. C.

Dritte Periode: Ende der Ptolemäerzeit bis etwa Nero.

Vierte Periode: Zeit des Vespasian bis Ende des 2. Jh. p. C.

Fünfte Periode: Ende des 2. Jh. p. C. und 3. Jh. p. C.

Seeliste Periode: Frühbyzantinisch, 4. und 5. Jh. p. C.

Siebente Periode: Der ausgebildete byzantinische Stil bis zur Minuskel.

Da die Entwicklung der Schrift, selbst in dem begrenzten Ausschnitte, den wir in den erhaltenen Papyri vor Augen haben, durch mehrere Tausende einzelner Blätter und Handschriften vertreten wird, so kann von einer absoluten Geltung einer solchen Einteilung keine Rede sein. Ihr Wert besteht nur darin, demjenigen, der die Schrift der Papyri kennen und beurteilen lernen will, einen Fingerzeig dafür zu geben, wie er sich das große Material zu ordnen habe, um einen Überblick über das Wesentliche, die gemeinsamen und die trennenden Züge, zu gewinnen.

Neben diese Gliederung nach Zeitperioden treten einige andere, die dem Paläographen als Leitfaden nicht minder unentbehrlich sind. Wenn auch die griechische Schrift, mit der wir es hier zu tun haben, in ihren Grundzügen die gleiche ist, für welchen Zweck sie auch verwendet werden mag, so macht es in Wirklichkeit doch einen Unterschied, ob sie vom Kalligraphen oder vom Manne des Wir pflegen daher die praktischen Lebens angewendet wird. Sehrift der Urkunden und Briefe zu sondern von der Sehrift der Bücher. Häufig läßt man noch die Bezeichnungen "Kursive" und "Unciale" den genannten beiden Arten entsprechen. Das ist aber nur im Allgemeinen und keineswegs ohne Ausnahme der Fall; vielmehr besitzen wir nicht wenig Urkunden, die in tadelloser Unciale geschrieben sind, und so manches Literaturwerk, das eine kursive Hand aufweist. Am richtigsten ist es, auf die eine Seite die Kalligraphie, die Schönschrift, zu stellen, auf die andere die Schrift des täglichen Lebens, die man Kursive nennen mag. Vorausgeschickt sei, daß die Schrift des Altertums durchweg die sogenannten großen Buchstaben verwendet, die einzige Form der Buchstaben, die man überhaupt kannte. Was wir heute kleine Buchstaben der griechischen Schrift nennen, ist im Mittelalter aus der byzantinischen Kursive hervorgegangen und

kommt für die Periode, die uns angeht, nicht in Betracht; alleidings kann man ihre Anfänge in den letzten Jahrhunderten der Papyrusschrift sich herausbilden sehen. Daß auch in den Papyri, und zwar bereits ziemlich früh, einzelne Buchstaben, z. B. am Anfange eines neuen Absatzes oder auch nur einer neuen Zeile, größer als die übrigen geschrieben werden, ist eine Sache für sich, die zum Unterschiede der "großen" und der "kleinen" Buchstaben keine unmittelbare Beziehung hat. Die Buchstaben werden ursprünglich, wie in den Inschriften auf Stein, ohne Verbindung nebeneinander gesetzt und zwar ohne Trennung der Wörter und Sätze; man nennt dies scriptio continua, fortlaufende Schrift. Die Schönschrift oder Kalligraphie hat grundsätzlich daran festgehalten, womit gesagt sein soll, daß es ein Ideal war, dem nicht jeder Kalligraph gleich Es ist die eigentliche Schrift der Bücher durch alle Jahrhunderte hindurch, aber nicht allein der Bücher, sondern auch der besonders sorgfältig geschriebenen Urkunden, denn wie wir heute ein Dokument in Reinschrift sorgfältig geschrieben verlangen. so war es im Altertume nicht anders. Eine wesentliche Eigenheit dieser sogenannten Buchschrift finden wir aber auch ziemlich oft in den rohesten Aufzeichnungen ungeschickter Hände: je weniger Übung einer hatte, umsomehr neigte er dazu, Buchstaben für Buchstaben verbindungslos zu malen; was aber fehlt, ist die Regelmäßigkeit der Buchstabenformen, die Schönschrift. Man macht sich von dieser Kalligraphie, die man allenfalls Buchschrift nennen darf. am besten eine Vorstellung, wenn man sie unseren Drucktypen vergleicht, nicht der Fraktur, die zu stark von der in der Schule gelernten und im Leben gehandhabten Schrift abweicht, sondern am besten den Typen der Antiqua oder auch der Maschinenschrift, denn die Kalligraphie der Bücher nimmt im Altertum etwa die Stelle ein, die heute die genannten Typen ausfüllen, aber mit dem Unterschiede, daß auch die sorgfältigste Kalligraphie niemals die Regelmäßigkeit des Druckes oder der Schreibmaschine erreichen kann. Dafür ist sie ihr an Schönheit überlegen, namentlich durch die Fähigkeit, die Schrift geschmackvoll auf den Raum zu verteilen, weshalb man ja heute wieder beginnt, kostbare Bücher nicht zu drucken, sondern zu schreiben.

Neben der Schönschrift oder Buchschrift steht die Schrift des täglichen Lebens, die man Kursive nennt, weil sie geläufig ist, und als Geschäftsschrift bezeichnen darf, weil die Urkunden und Briefe ihr hauptsächlicher Bereich sind. Wir dürfen behaupten, daß sie

für unsere Kenntnis ebenso alt sei wie jene, denn es liegt nicht so, daß die Kursive sich aus der Buchschrift entwickelt hätte. Beide gehen auf die gleichen unverbundenen Buchstaben zurück, die aber in ihren Anfängen keineswegs Schönschrift waren. Im weiteren Verlaufe und im Entwicklungsgange jedes einzelnen Menschen legte naturgemäß die Schule den Grund, von dem aus sich sowohl die Kalligraphie als auch die Kursive entwickeln konnte. Züge sind es, die der Kursive ihr Gepräge geben: wer viel schreibt, sucht erstens die Buchstabenformen handlicher zu machen, was manchmal, aber nicht immer auch vereinfachen bedeutet, und zweitens möglichst selten mit dem Schreibrohre abzusetzen, d. h. die Buchstaben miteinander zu verbinden. Es liegt auf der Hand. daß sich daraus unendlich viele Grade der Geläufigkeit ergeben, und in jeder Periode, schon in der ersten Hälfte des 3. Jh. a. C., begegnen wir Handschriften, die in der fortlaufenden Verbindung der Buchstaben das äußerste leisten und daher schwer lesbar Im allgemeinen muß man sich aber klar machen, daß die Formen der Buchstaben einer so fortlaufenden Verbindung, wie sie in modernen Handschriften gang und gäbe ist, widerstreben. Statt dessen finden wir sehr oft den einzelnen Buchstaben zerrissen, d. h., den letzten seiner Striche so stark als Anstrich zum nächsten benutzt, daß das Bild des Buchstabens zerstört wird. In der Art, die Buchstaben zu verbinden, äußert sich einerseits die Eigentümlichkeit des Schreibers, andererseits die Schreibweise der Zeit, ebenso wie auch die kursiven Formen der einzelnen Buchstaben von beiden Einwirkungen bestimmt werden. Daher ist die Kursive diejenige Schriftart, die am sichersten die Merkmale der Zeit trägt, und da sie vornehmlich in Urkunden auftritt, die häufig datiert sind, ist sie es, die uns einen Einblick in die Geschichte der Schrift tun läßt. Sowohl die einzelnen kursiven Buchstabenformen als auch die Verbindungen und die gesamte Strichführung — wir sprechen vom Duktus der Schrift - ändern sich im Laufe der Zeit, und zwar sind trotz aller persönlichen Willkür die gemeinsamen Merkmale der Zeit stärker als die Eigenheiten des einzelnen. Wenn man will, kann man die Zeitformen der Schrift auch Moden nennen, nur mache man sich klar, daß es sich hier nicht um launische Erfindungen, sondern, wie es scheint, um einen regelmäßigen Ablauf handelt. Von gewissen Moden oder Stilarten, auch von bestimmten Einwirkungen, die sich erkennen lassen, wird noch die Rede sein.

Die Merkmale der Perioden darzustellen, ist nur an der Hand eines großen Materials möglich; ich kann hier nur ein paar Beispiele nennen. So ist es für die Kursive des 3. Jh. a. C. bezeichnend, daß die Buchstaben durch besondere Strichführung dazu neigen, sich zwischen zwei Parallellinien einzuordnen, über die nach unten und oben nur wenige Buchstaben hinausragen. Das N fügt sich dieser Neigung in der Weise, daß der schräge Verbindungsstrich der beiden Steilstriche fast wagerecht gelegt wird und infolgedessen der zweite Steilstrich nach oben über die Linie hinausragt; beim M bemüht man sich, die Einbuchtung möglichst flach zu gestalten, selbst Buchstaben wie 4 und 4 folgen dem Stile, indem der letzte Strich fast wagerecht gezogen wird, womit in der Regel auch der Anschluß an den folgenden Buchstaben sich ergibt. Diese frühptolemäische Schreibweise geht so weit, sogar da die wagerechte Linie herzustellen, wo kein Teil des Buchstabens sie ermöglicht, und einen Verbindungsstrich einzuschalten, der z. B. Jota mit dem folgenden verknüpft. Die Folge ist ein sehr gleichmäßiges Aussehen, aber keineswegs leichte Lesbarkeit. Übrigens reichen diese überzähligen Verbindungsstriche über das 3. Jh. a. C. noch ziemlich weit hinaus, wenn auch nicht mehr so auffällig (vgl. Abb. 2). Oder greifen wir eine andere Mode heraus. Im 1. Jh. a. C. kommt es auf, den nach unten verlaufenden Strichen, z. B. den senkrechten Hasten des N, M, P, T usw., am unteren Ende einen kleinen Fuß in Gestalt eines kurzen Querstriches zu geben, zugleich aber auch manche Buchstaben an ihrer oberen Spitze ähnlich zu verzieren, vielleicht im Anschluß an den erwähnten ptolemäischen Verbindungsstrich. Diese Mode läßt sich vereinzelt noch durch das 1. Jh. p. C. verfolgen. (Vgl. Abb. 1).

In der zweiten Hälfte des 1. Jh. p. C. hat die vorher, namentlich unter Augustus und Tiberius, meistens große und ungefällige Schrift sich zu einem kleinen Gekritzel gewandelt. das bis ins 2. Jh. p. C. anhält, dann aber einer größeren, im allgemeinen besser lesbaren Schrift Platz macht. Sehr charakteristisch ist ferner eine Steilschrift, die wir vom Ende des 2. Jh. p. C. an verfolgen können; ihre Blütezeit ist das 3. Jh. p. C., aber sie reicht ins 4. Jh. p. C. hinein und bildet den einen, griechischen, Vorläufer der sogenannten byzantinischen Kursive. Obwohl sie keineswegs immer senkrecht steht, sondern oft sich nach rechts neigt, ist für sie doch bezeichnend eine gewisse Steilheit des Aussehens, die auf den zahlreichen paral-

lelen Langstrichen von oben nach unten beruht. Sie ist insofern ein Gegenstück zu jener frühptolemäischen Kursive. Seit kurzem können wir vermuten, daß sie ihren Ursprung in den amtlichen Kanzleien hat, denn eine Originalurkunde aus der alexandrinischen Kanzlei des Statthalters vom Jahre 209 p. C. zeigt ihre Formen sehr ausgeprägt. Es ist wahrscheinlich, daß die amtliche Kanzleischrift auch zu anderen Zeiten die Kurs ve oder Geschäftsschrift stark beeinflußt hat, ohne daß wir es deutlich nachweisen können. la es scheint fast, als habe diese amtliche Kanzleischrift ihre eigene, in gewissen Grenzen selbständige Entwicklung durchgemacht; aber davon sehen wir bisher nur Spuren. Was wir sodann im eigentlichen Sinne byzantinische Kursive nennen, verrät sich sofort durch die Größe der Schrift wie durch die langen, über und unter die Zeilen reichenden Linien und die Neigung zu schwunghafter Verschnörkelung. Es ließe sich natürlich sehr viel mehr darüber sagen; da ich aber, ohne Anschauung bieten zu können, mich auf Beispiele beschränken muß, will ich zu diesen wenigstens ein paar Hinweise auf meine Papyri Graecae Berolinenses hinzufügen:

Die zwischen zwei Wagerechten verlaufende Kursive des 3. Jh. a. C. findet sich hier auf Tafel 4a, 4c, 5; im 2. Jh. noch ziemlich ausgeprägt auf Tafel 6a-6c, 9, 10; die Fußverzierungen der spätptolemäischen und ersten Kaiserzeit auf Tafel 11b, 12, 19a, 19c. (Vgl. Abb. 1). Für den kleinen Typus, der Mitte des 1. Jh. p. C. einsetzt, ist 16b bezeichnend, ebenso 21a, 21b. Die geläufige, ziemlich deutliche Kursive, die im 2. Jh. p. C. auftritt, findet man auf Tafel 22a, b, 26a, b, 27, 28. Für die Steilschrift, die ungefähr um 200 p. C. einsetzt, sei auf 32a, b, 34b, 38b verwiesen. Das Vorbild scheint die amtliche Kanzleischrift zu sein, die wir 35 vor uns sehen. Von dieser führen über fünf Jahrhunderte hinweg Verbindungen zu der Kanzleischrift des alexandrinischen Osterfestbriefes Tafel 50, so daß man in der Tat an eine gewisse Sonderentwicklung des Kanzleistiles glauben kann. Vgl. hierzu Bell, Archiv f. Pap. VI 109f und Wilamowitz-Plaumann, Iliaspap. Morgan, S. B. Berl. Akad. 1912 p. 1204. Endlich die ausgeprägte byzantinische Kursive, am klarsten vertreten durch 46. Für denjenigen, dem ein größeres Material an Abbildungen zur Verfügung steht, reihe ich zur Erläuterung der oben aufgezählten sieben Perioden der Schriftentwicklung noch einige Beispiele an; die in Betracht kommenden Tafeln aus meinen Papyri Graecae findet jeder Benutzer ohne weiteres. Zu den Abkürzungen der Publikationstitel siehe das Verzeichnis am Ende des Buches. Für die 1. Periode: Der sogenannte Artemisia-Papyrus, Wessely, Studien XV Tafel I. Für die 2. Periode: Brief des Polykrates, Petr. II, Tafel II (2). Brief des Horos, ebenda Tafel XII. Grenfell, Revenue Laws, Tafelmappe. P. Halensis I (Dikaiomata). Kenyon, Palaeography Tafel I, ebenda Tafel II. P. Giss. 2, Tafel II. P. Amh. II, Tafel 9. Die sogenannten Zoïspapyri, Wessely, Studien XV Tafel II und III. P. Reinach 7, Tafel III. P. Amh. II, Tafel 12. Durch-

weg der erste Tafelband der Papyri des British Museum. Für die 3. Periode: BGU III 1002, Tafel II. BGU IV, Tafel I und II. Edikte des Germanicus,

Wilamowitz-Zucker, Tafel. P. Flor. I 92, Tafel XV. Fur die 4. und 5. Petiode: Constit. Antonin. P. Giss. 40. Tafel VI. P. Hamburg 39, Tafel 11, 12. BGU III 913, Tafel I (aus Myra in Kilikien). P. Straßburg 5, Tafel 2. P. Oxy. IX 1200, Tafel VI. P. M. Meyer, Die Libelli, Tafel. Für die zweite Halfte des 3. Jh. p. C.: Die zahlreichen Abbildungen der P. Flor. II. Für die 6. Periode: P. Straßburg 42, Tafel 10. Kenyon, Palaeography Tafel VIII. P. Flor. 1 75, Tafel XIII. Der zweite Tafelband des British Museum.

Für die 7. Periode: Tafelband der Münchener byzantinischen Papyri. Tafeln zu den byzantinischen Papyri des Museums in Cairo.

Wer sich an der Hand dieser Beispiele die Perioden der Schriftentwicklung vergegenwärtigt hat, wird bemerkt haben, daß fast ausschließlich Urkunden und Briefe zugrunde gelegt worden sind. Die Schriftentwicklung kann bis jetzt nur aus der Geschäftsschrift oder Kursive abgeleitet werden, da nur sie die nötige Fülle der Beispiele, die sicher erkennbaren Merkmale und das ausreichende Gerippe fester Daten bietet. Was die literarischen Papyri anlangt, so vermögen wir, wie sich nun von selbst ergibt, am besten diejenigen einzureihen, die ganz kursiv geschrieben sind oder sich in der Schrift mit der Kursive berühren. Völlig kursiv geschriebene Buchtexte sind nicht häufig, öfter begegnen wir Handschriften, die zwar nach Kalligraphie und Buchschrift streben, dies Ziel aber. zu unserem Vorteil, nur unvollkommen erreichen und uns durch ihre kursiven Züge die Datierung erleichtern, z. B. in meinen Pap. Gr. Berol. Tafel 6c, 7b, 30b, ein besonders deutlicher Fall. Umgekehrt ist Tafel 22a eine Urkunde, deren Hand kalligraphisch, d. h. im wesentlichen Buchschrift ist. Es ist kein Zweifel, daß zu allen Zeiten die von der Schule ausgehende Schreibweise von den Kanzleien und von den Schreibstuben der Buchhändler in besonderer Weise weiter gebildet worden ist, daß in ihnen eine gewisse Überlieferung sich fortgepflanzt hat, die beiden Typen einige Selbständigkeit verleihen konnte. Andererseits lehren die Papyri selbst. daß die kursive Geschäftsschrift meistens in Berührung mit diesen kalligraphischen Richtungen geblieben ist, mit der Kanzleischrift sogar sehr lebhaft, und ihrerseits einen Einfluß auf beide ausgeübt Denn der Buchschreiber gebrauchte selbstverständlich im gewöhnlichen Leben für Urkunden und Briefe die Kursive seiner Zeit und übertrug manche Züge unbewußt auf seine Buchschreiberei. Es fehlt nicht an Fällen, wo wir im Buchtexte die Kalligraphie des Schreibers mit seiner Kursive, die er in Randnoten und Nachträgen anwendet, vergleichen können.

Trotz diesen ständigen Wechselbeziehungen können wir doch schon jetzt bemerken, daß die Buchschrift erstens eine gewisse selbständige Überlieferung durchgemacht hat, und zweitens der gleichzeit gen Kursive nicht immer gleich gegenüber steht. Alles, was man hierüber sagen kann, steckt noch in den Anfängen und darf nicht als sicheres Ergebnis der Forschung hingestellt werden, ist aber andererseits für das Studium der Paläographie und für die Beurteilung der Buchschrift so wichtig, daß ich wenigstens mit ein paar Bemerkungen zeigen möchte, in welcher Richtung die weitere Untersuchung sich bewegen müßte. So ist im 3. Jh. a. C. der Abstand der Buchschrift von der gleichzeitigen Kursive ganz unverkennbar, vielleicht unter dem Einflusse der alexandrinischen Bibliothek und des alexandrinischen Buchgewerbes, wovon im nächsten Kapitel die Rede sein wird. Vom 2. Jh. a. C. an scheint sich eine Annäherung beider Typen geltend zu machen, die in vielen Abstufungen und selbstverständlich nicht ohne Abweichungen bis tief ins 3. Jh. p. C. hinein sich erstreckt. Mit dem Ende des 3. und dem Anfang des 4. Jh. p. C. nimmt die Buchkalligraphie eine Richtung, die sich völlig von der gleichzeitigen Kursive entfernt; sie wird eine ganz ebenmäßige, aber auch ziemlich charakterlose Kalligraphie, die dem modernen Auge fast wie Druck erscheint. Auch hier mangelt es keineswegs an Abweichungen und Übergängen, aber im großen gesehen darf für diese Periode die völlige Spaltung von Buchschrift und Kursive als gesichertes Ergebnis be-Den Ursachen nachzugehen, dürfte eine zwar trachtet werden. nicht leichte, aber lohnende Aufgabe sein, jedoch nur durchführbar, wie alle paläographischen Untersuchungen, auf Grund großer Materialkenntnis und eines genauen Wissens von der Geschichte der Schrift überhaupt.

Für diejenigen, denen Abbildungen literarischer Papyri zugänglich sind, führe ich eine Auswahl au; die in meinen Papyri Graecae Berolinenses erwähne ich nicht besonders. Ich ordne nach der Zeit, mache aber ausdrücklich darauf aufmerksam, daß fast alle Datierungen lediglich auf der Schätzung der Herausgeber oder anderer Kenner der Paläographie beruhen.

Platon, Phaidon, 3. Jh. a. C. Petr. I, Tafel V—VIII, vgl. Kenyon, Palaeography Tafel IX. Hypereides, 3/2. Jh. a. C. Revillout, Corpus papyr. Aegypti t. III, vgl. Kenyon, Palaeography Tafel XII. Epigramme ca. 100 a. C. P. Tebtunis I 3, Tafel 2. Odyssee, 1. Jh. a. C. Kenyon, Palaeography Tafel XV. Pindar, Partheneion, 1. Jh. a. C. P. Oxy. IV 659, Tafel III. Isokrates Panegyrikos, Anfang 2. Jh. p. C. P. Oxy. V 844, Tafel VII. Thukydides, 1/2. Jh. p. C. P. Oxy. I 16, Tafel IV (vgl. Pap. Gr. Berol. 30a). Ilias, 2. Jh. p. C. P. Tebtunis II 265, Tafel I. Pindar, Paeane, 2. Jh. p. C., P. Oxy. V 841, Tafel I. II. Satyrisches Drama, 2. Jh. p. C. P. Oxy. VIII 1083, Tafel III. Hellenica Oxyrhynchia 2/3. Jh. p. C. P. Oxy. V 842, Tafel IV und V. Euripides, Hypsipyle, 2/3. Jh. p. C. P. Oxy. VI 852, Tafel II und III. Bakchylides,

2/3. Jh. p. C. Classical Texts und Kenyon Palaeography, Tafel XIII. Platon, Symposion, ca. 200 p. C., P. Oxy. V 843, Tafel VI. Hias, Anfang 3. Jh. p. C. P. Oxy. H 223, Tafel I. Demosthenes, Paroimia, Antane 3. Jh. p. C. (?) P. Oxy. I 26 Tafel VII. Kestoi des Afrikanus, zwischen 225 und 265 p. C. P. Oxy. H 412, Tafel V. Kallimachos, Ende des 3. Jh. p. C. Wilamowitz, S. E. Berl. Akad. 1914. Genesis, Ende 3. Jh. p. C. P. Oxy. VII 1007, Tafel I. Hias Morgan, 3/4. Jh. p. C. Wilamowitz-Plaumann, S. B. Berl. Akad. 1912, Tafel IX. Chemische Rezepte, 3/4. Jh. p. C. Lagercrantz, Papyrus Graecus Holmiensis, Tafel I, H. Ev. Lukas, 3/4. Jh. p. C. P. Soc. Ital. I 2, Tafel I. Odyssee, 3/4. Jh. p. C. P. Rylands 53, Tafel 9. Achilles Tatius, Anfang 4. Jh. p. C. P. Oxy. X 1250, Tafel VI. Kallimachos, Aitia und Jambi, Ende 4. Jh. p. C. P. Oxy. VII 1011, Tafel II und III. Menander 5. Jh. p. C., Lefebvre, Catalogue Général du Musée du Caire: Papyrus de Menandre, Tafelband. Menanderfragment, 5. Jh. p. C. P. Soc. Ital. II 126, Tafel III. Hagiographisches Fragment, 6. Jh. p. C. P. Rylands 10, Tafel I.

Nach dieser allgemeinen Übersicht dürfen noch ein paar besondere Probleme eine Erwähnung beanspruchen. betrifft die Papyri der ältesten Gruppe, mit denen unsere Kenntnis der Schrift auf Papyrus beginnt. Sie hebt sieh deutlich genug von den Urkunden wie den Büchern des 3. jh. a. C. ab und umfaßt gegenwärtig, wenn man von ganz geringfügigen Bruchstücken absieht, folgende Stücke: Timotheospapyrus - P. Gr. Berol. 1. Artemisiapapyrus = Wessely, Studien XV Tafel 1. Euripides, Oineus (?) P. Hibeh I 4, Tafel I, vgl. P. Grenfell II, Tafel I, 1a, b. Ehevertrag vom Jahre 311 a.C. = P. Gr. Berol. 2. Skolien von Elefantine = P. Gr. Berol. 3. Komödie = P. Hibeh I, 6, Tafel IV. Kalender von Saïs = P. Hibeh 1, 27, Tafel VIII. Auch die Fracmente aus Platons Laches, Petrie Pap. H [165] ff. darf man hinzurechnen, während die Phaidonhandschrift, Petrie P. 15-8 nur in Einzelheiten Verwandtschaft zeigt. Mehrere andere Papyri. die bisher nicht in Abbildungen veröffentlicht sind, ergänzen das Bild nur, ohne wesentlich neue Züge hinzuzutragen.

Wir haben es also mit Urkunden und mit literarischen Texten zu tun. Die gemeinsamen Merkmale hervorzuheben, kann hier nicht meine Aufgabe sein, da man es nur angesichts der Papyri selbst oder an der Hand guter Abbildungen deutlich machen kann. Die Verwandtschaft mit dem Typus der Inschriften springt sofort in die Augen, das eckige E im Timotheospapyrus, dem Artemisiapapyrus, dem Ehevertrage von Elefantine, den Fragmenten aus Euripides, in dem Komödientexte aus Hibeh, im Laches und teilweise im Phaidon fällt jedem auf, ebenso das noch den Steinen gemäße  $\Sigma$  des Timotheospapyrus; die Skolien von Elefantine und der Kalender von Saïs gehören dem gesamten Eindrucke nach ans

Ende dieser frühesten Periode. Wer sich genau unterrichten will, studiere diese Papyri an der Hand von Alfred Jacob, Le tracé de la plus ancienne écriture onciale (Annuaire de l'école pratique des hautes études 1906, 5ff). Eine besondere Betonung aber verdient es, daß auch die Urkunden dieser Gruppe im ganzen Zuschnitte der Schrift sich wenig von den literarischen Texten unterscheiden, und daneben alle literarischen Texte der Gruppe, auch wenn wir den ganz roh geschriebenen Artemisiapapyrus beiseite lassen, etwas merkwürdig Unbeholfenes haben. Wer diese Papyri prüft, ohne an die Schriftentwicklung des 3. Jh. a. C. zu denken, die wir etwa von 285 a.C. an leidlich überblicken können, wer sich von allgemeinen Erwägungen ganz frei macht, wird wohl sagen müssen, daß diese ältesten Papyri durchweg recht primitiv aussehen, die Bücher so, als habe sich noch keine Buchschrift ausgebildet, die Urkunden so, als stehe man vor den ersten Versuchen einer Kursive. Solange man nur einen oder zwei dieser ältesten Zeugen hatte, konnte man das befremdliche Aussehen dem Zufall zuschreiben; aber jetzt, wo das Material sich gemehrt hat, ist das kaum noch erlaubt. Und doch, welche Folgerungen müßten sich daraus ergeben? Ist es denkbar, daß schon wenige Jahrzehnte später eine sehr elegante Kursive ausgebildet vorliegt, die sich bald zu äußerster Flüchtigkeit entwickelt, wenn nicht schon um 300 oder ein ge Jahrzehnte früher Vorstufen vorhanden waren, die wesentlich geläufiger aussahen als unser ältestes Material? lst es denkbar, daß wen ge Jahrzehnte später Buchhandschriften von der tadellosen Regelmäßigkeit des Phaidon der Petrie Papyri entstanden, wenn ihre nächsten Vorläufer so roh wie der Timotheospapyrus aussahen? Und auf der anderen Seite: kann man sich vorstellen, daß bis auf die Zeit, die unsere älteste Gruppe vertritt, etwa die drei letzten Jahrzehnte des 4. Jh. a. C., die Griechen es weder zu einer anständigen Buchschrift noch zu einer brauchbaren Kursive gebracht haben sollten? Man überlege sich einen Augenblick, daß wir uns in den Tagen des Demosthenes, des Aristoteles, Menanders, Alexanders des Großen befinden, und man wird begreifen, welche schweren Einwände sich dagegen erheben. Vielleicht müssen wir noch neue Entdeckungen abwarten; wie die Sache jetzt liegt, stehen wir hier vor einem paläographischen Problem, das noch nicht gelöst ist.

Auf eine zweite Aufgabe möchte ich noch hinweisen, die ganz anderer Art ist, nämlich die Entstehung der sogenannten byzan-

tinischen Kursive zu erktären. Ich habe schon darauf aufmerksam gemacht, daß die griechische Schrift des 3. Ih. p. C. eine Relhe von Zügen enthält, die man als Vorläufer betrachten kann, insbesondere die mit der amtlichen Kanzleikursive zusammenhängende Richtung. Daneben und wohl ebenso stark wirkt aber seit Diokletian, seit der zunehmenden Latinisierung des Ostens. die lateinische Kursive ein, die schon früher in einzelnen Fällen Die zahlreichen in Ägypten sich dauernd ihren Einfluß verrät. ansiedelnden Veteranen italischer oder überhaupt westlicher Herkunft lernten zwar griechisch schreiben, behieften aber wohl nicht selten ihren lateinischen Duktus bei, wie ein paar Beispiele zeigen: Zereteli, Über die Nationaltypen in der Schrift der griechischen Papyri, Archiv für Papyrusforschung 1 336 nebst Tafel, und P. Hamburg 54, Tafel 14. Wie lateinisch die ausgebildete byzantinische Kursive aussieht, lehrt ganz deutlich ein Blick auf gleichzeitige lateinische Urkunden, etwa die Merovingerurkunden. Eine genaue Untersuchung der griechischen und der lateinischen Elemente in der byzantinischen Schrift würde über das Gebiet der Paläographie hinaus einen Wert für die Geschichtserkenntnis haben, weil bis jetzt die Entstehung des eigentümlichen byzantinischen Wesens in Sprache und Kultur noch sehr im Dunkel liegt.

Sehr wichtig wäre es, wenn wir imstande wären, den griechischen Schrifttypus, wie er sich in Aegypten ausgebildet hat, von anderen zu unterscheiden; aber was für die Inschriften einigermaßen möglich ist, bleibt bei den Papyri bis auf weiteres erfolglos, weil die Zahl der Schriftstücke, die nicht ägyptischer Herkunft sind, außerordentlich gering ist. Daß Unterschiede vorhanden sind, lehren sie freilich. Am wenigsten noch die Herkulanensischen Rollen, mehr die vereinzelten Urkunden; ich verweise auf die B.G.U. III. Tafel 1 abgebildete Urkunde aus dem kilikischen Myra. Nenerdings sind zwei Urkunden des 1. Jh a. C. aus Kurdistan aufgetaucht, die wiederum dem gleichzeitigen ägyptischen Typus sehr ähnlich sehen. Man müßte zunächst einmal die außerhalb Aegyptens geschriebenen Texte sammeln — ein Dutzend dürfte herauskommen — und sich Abbildungen beschaffen, um etwas sicherer als bisher urteilen zu können.

Vielleicht mit mehr Erfolg fieße sich schon jetzt untersuchen, inwieweit die Hauptstadt Alexandreia einen besonderen Schrifttypus ausgebildet habe; aber auch diese Untersuchung bedarf eines Studiums der Originale, da die veröffentlichten Ab-

bildungen nur den kleinsten Teil des bekannten Materials darstellen.

Auf das Problem, das in den Beziehungen der Buchschrift zur Kursive und in der teilweise selbständigen Entwicklung der Buchkalligraphie enthalten ist, habe ich schon hingewiesen.

Es bedarf keines Wortes, daß noch viele andere Gesichtspunkte sich dem Paläographen ergeben, sowie er die Texte genauer ins Auge faßt; sie auch nur zu nennen, muß ich mir versagen, da alle solchen Bemerkungen, ohne Bilder bei der Hand zu haben, in der Luft schweben. Nur beispielsweise erwähne ich die häufig erkennbare und schon oft besprochene Kreuzung von je zwei Typenpaaren: der Typus der nach der Kreisform strebenden Buchstaben und der Typus der ovalen Buchstaben kreuzen sich mit Steilschrift und nach rechts geneigter Schrägschrift, so daß sich vier Typen ergeben, von denen namentlich die ovale Schrägschrift zu den auffälligen und ziemlich fest datierten Typen der Buchschrift gehört; sie weist in die erste Hälfte des 3. Jh. p. C.

Die Kursive hat aus sich heraus eine Menge von Kürzungen verschiedener Art entwickelt, die man nur durch das Arbeiten an den Papyri selbst lernen kann. Einiges hat Wilcken in seinen Grundzügen Seite XXXIXff. darüber bemerkt, woauf derjenige, der einen vorläufigen Anhaltspunkt wünscht, gewiesen sei. Die Buchtexte bedienen sich in manchen Fällen eines besonderen Systems von Kürzungen, das mit Kursivkürzungen fast nichts zu tun hat, aber zu der Tachygraphie in Beziehung steht. Einiges darüber findet man in den paläographischen Werken, die am Schlusse des Kapitels genannt werden. Außerdem mache ich auf die Liste der Kürzungen in Band IV der Berliner Klassikertexte, Hierokles Ethische Elementarlehre ed. v. Arnim, Seite 2—5, aufmerksam.

Die Schrift der lateinischen Papyri auch nur in Umrissen darzustellen, wage ich nicht. Die Zahl der Texte, Buchtexte wie Urkunden, ist zwar nicht groß, aber auch nicht so gering, daß man auf ein Ergebnis verzichten müßte. Allein man muß bekennen, daß bis heute noch kein nennenswertes Ergebnis erzielt worden ist. Auch hier ist ein deutlicher Abstand der Buchkalligraphie von der Schrift des täglichen Lebens erkennbar und ebenso eine gegenseitige Beziehung. Wer ein Bild gewinnen will, beachte vor allem die Bemerkungen so kundiger Herausgeber wie Grenfell und Hunt es sind.

Da die lateinischen Texte in vielen Publikationen verstreut und oft in einzeln Aufsätzen herausgegeben worden sind, führe ich alle diejenigen auf, von den Abbildungen veröffentlicht sind; soweit meine Kenntnis reicht, suche ich Vollständigkeit zu erzielen.

a) Urkunden: P. Oxy. IV 737, ca. 1 p. C. Archives Militaires ed. Nicole et Morel Genf 1900, 1. Jh. p. C. Lefebyre, copie d'un édit impérial (Bulletin de la Société archéologique d'Alexandrie No. 12) 94 p. C. Hierzu wäre ein noch unpublizierter Hamburger Papyrus zu vergleichen, der eine ganz ahnliche Schrift aufweist. BGU H 628 = Mitteis, Chr. 371 und Wilcken, Chr. 462, 1/2. Jh. p. C. P. Oxy. VII 1022, 103 p. C. P. Grenfell H 108 Mitteis. Chr. 339, 167 p. C. P. Oxy. VI 894, ca. 194 p. C. Oxy IV 735, 205 p. C. I 32 2. Jh. p. C. De Ricci, a latin deed of manumission (Proceedings of the Society of Biblical Archaeology 1904), 221 p. C. P. Oxy. VIII 1114, 237 p. C. XII 1466, 245 p. C. P. Oxy. X 1271, 246 p. C. P. Oxy. IV 720, 247 p. C. P. Grenfell II 110, 293 p. C. P. Straßburg 36, 3. Jh. p. C. P. Oxy. I 32 Zeit? Bresslau, Archiv für Papyrusforschung III 168, 4–5. Jh. p. C. P. Lond, 229. Gradenwitz, Simulacra No. 40 Tafel 36 (Tafeln zu Bruns Fontes 1912).

b) Literarische Texte: P. Amh. II 26, 27, 28. P. Soc. Ital. I 20, 21. II 142. P. Faijum 10. P. Oxy. I 30, 31, IV 668, VI 871, 884, VIII 1073, 1097, 1098, XI 1379. P. Ryl. 42, 61. Mitteilungen aus der Sammlung der Papyrus Erzherzog Rainer IV Frg. de formula Fabiana. Wessely, Schrifttafeln zur ältesten lateinischen Paläographie und Wessely, Die ältesten lateinischen und griechischen Papyri Wiens werden am Schlusse dieses Kapitels angeführt.

Das paläographische Studium soll dem Papyrusforscher zweierlei ermöglichen, die Papyrustexte zu entziffern und auf Grund des Schriftcharakters die Zeit zu bestimmen, falls andere Anhaltspunkte fehlen. Wie ich schon bemerkt habe, ist das Entziffern eine Kunst, die man nur durch Übung und Erfahrung lernen kann. Trotzdem mögen ein paar kurze Winke hier Platz finden. Der Anfänger beginne mit dem Leichtesten und verschmähe es nicht, auch den leichtesten Text sorgfältig abzuschreiben und alle Eigenheiten der Schrift zu beachten. Man gehe in der Reihenfolge der Zeit vorwärts, aber so, daß man die schweren Texte erst dann vornimmt. wenn man sich an leichten einen Überblick verschafft hat. Bei jedem Buchstaben ist es wichtig, die Strichführung zu beachten: man frage sich, wievielmal der Schreiber angesetzt hat, ob er von oben nach unten, von links nach rechts den Strich geführt hat man wird nur so ein sicheres Urteil über die Buchstabenformen gewinnen und sie auch in verstümmelten Resten sicher erkennen lernen. Jede Handschrift darf nur aus sich heraus beurteilt werden: um eine schwierige Stelle zu enträtseln, suche man ähnliche Grupperderselben Hand, bei größeren Texten womöglich derselben Seite. Sehr wichtig ist es auch, einzelne Buchstaben oder Gruppen genau nachzuzeichnen, da man auf diese Weise sieh in die Schrift des

betreffenden Schreibers hineinlebt. Sobald man aber den Papyrustext nicht nur als paläographisches Übungsstück behandelt, sondern ilm selbständig zu lesen, d. h. den Text und den Inhalt festzustellen sucht, muß zur peinlichsten Treue und Gewissenhaftigkeit im Entziffern auch die Rücksicht auf den Inhalt treten. Namentlich sehr kursiv geschriebene Texte entziffert man völlig nur, wenn man sich an schwierigen Stellen fragt, was hier dem Zusammenhange nach zu erwarten sei; man stelle womöglich verschiedene griechische Wendungen sich zur Auswahl und prüfe, ob eine sich bestätigt. Dadurch gelangt man häufig zum Richtigen. Niemals darf man Schreibfehler oder orthographische und grammatische Fehler im Papyrus annehmen, wenn nicht der Schreiber auch an sicher gelesenen Stellen solche begangen hat; zunächst muß der Entzifferer, der einer Schwierigkeit nicht Herr wird, immer voraussetzen, daß der Papyrusschreiber das Richtige hat: was nicht griechisch ist, steht nicht im Papyrus. Die Ausnahmen, die halbgriechische oder ungebildete Schreiber auf dem Gewissen haben, sind eine Sache für sich. Diesen Regeln entsprechend verfahre man auch bei der Ergänzung von Lücken, deren Größe an der Schrift der nächsten Umgebung sorgfältig abgemessen werden muß; man bedenke, daß es breite und schmale Buchstaben gibt.

Für die Schriftvergleichung und die Zeitbestimmung undatierter Texte kann man als allgemeine Regel nur aufstellen, daß ohne ein festes Netz sicher datierter Handschriften nichts auszurichten ist. Soll das undatierte Stück eingereiht werden, so hafte man nicht allzusehr an den sogenannten Leitbuchstaben, auf die früher viel Wert gelegt worden ist, denn wir haben gelernt, daß oft mehrere Formen desselben Buchstabens nebeneinander hergehen. Vielmehr kommt es auf den Gesamtcharakter der Schrift an, den freilich nur der Geübte richtig auffassen und vergleichen wird. Die größte Schwierigkeit liegt bei den literarischen Papyri, da sie meistens undatiert sind, und da die Buchkalligraphie viel weniger dem Zeitcharakter unterworfen ist als die Kursive. Daher kann man dem Anfänger nur raten, sich bei literarischen Texten des Datierens zu enthalten.

## Literatur zur Schrift der Papyri.

V. Gardthausen, Griechische Palaeographie<sup>2</sup>. Zweiter Band: Die Schrift, Unterschriften und Chronologie im Altertum und im byzantinischen Mittelalter. Leipzig 1913.

- E. M. Thompson, An introduction to Greek and Latin Palaeography. Oxford 1912 (umfaßt auch die mittelalterliche Paläographie; gute Textabbildungen).
- Wattenbach, Anleitung zur griechischen Palaographie 3. 1895.
- Specimina Codicum Graecorum coll. Pius Franchi de Cavalieri et Joh. Lietzmann. Bonn 1910 (Mittelalter).
- F. G. Kenyon, The Palaeography of Greek Papyri, Oxford 1898 (with 20 Facsim, and a Table of alphabets). Hierüber: U. Wilcken, Archiv für Papyrusforschung I 354ff.
- C. Wessely, Papyrorum scripturae Graecae specimina isagogica. Leipzig 1900. Hierüber: Wilcken, Archiv für Papyrusforschung I, 354ff.
- C. Wessely, Schrifttafeln zur älteren lateinischen Palaeographie. Leipzig 1898.
- Wessely, Die ältesten griech. u. lat. Papyri Wiens (Studien zur Palaeographie und Papyruskunde XV).
- U. Wilcken, Tafeln zur älteren griechischen Paläographie. Leipzig 1891.
- Papyri Graecae Berolinenses coll. W. Schubart. Bonn 1911.
- U. Wilcken, Grundzüge p. XXXIII--XLVII (Mitteis-Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde 1 1).
- Paläographische Bemerkungen im Archiv für Papyrusforschung II 165, 466.
- Zu den Kürzungen: L. Traube, Nomina Sacra. München 1907; ferner
- G. Rudberg, Neutestamentlicher Text und Nomina Sacra. Upsala und Leipzig 1915.
- Zu den Ostraka: U. Wilcken, Griechische Ostraka aus Ägypten und Nubien, Leipzig 1899, I 816ff. Dazu: P. Viereck, Die Ostraka des Berliner Museums, Archiv für Papyrusforschung I 450; ferner G. Rudberg, Zur paläographischen Kontraktion auf griechischen Ostraka. Upsala 1910.
- Zereteli, Über die Nationaltypen in der Schrift der griechischen Papyri. Archiv für Papyrusforschung 1 336 (vgl. P. Hamburg No. 54, Tafel 14).
- Zur Tachygraphie: Chr. Johnen, Geschichte der Stenographie, l. Band. Berlin 1911.
- A. Mentz, Geschichte und Systeme der griechischen Tachygraphie. Berlin 1907.
- Zur lateinischen Schrift: van Hoesen, Roman-Cursive Writing, Princeton 1915.
- Zahlreiche Papyruspublikationen enthalten gute Abbildungen; sie werden am Schlusse des Buches verzeichnet und mit einem Merkmale versehen. Hier seien besonders die Tafelbände des British Museum (Catalogue of greek Papyri I, II, III) und die Tafeln der Palaeographical Society sowie der New Palaeographical Society hervorgehoben. Für die Inschriften vgl. (). Kern, Inscriptiones Graecae (Tabulae in usum scholarum ed. Lietzmann No. 7) Bonn 1913. E. Diehl, Inscriptiones Latinae (ebenda No. 4) Bonn 1912.

## III. SCHREIBMATERIAL UND BUCHWESEN.

Wer sich über die im Altertum gebräuchlichen Beschreibstoffe und Schreibgeräte genauer unterrichten will, findet alles Nötige in den unten angeführten Büchern. Hier kann ich mich daher mit einem kurzen Abriß dessen begnügen, was für die Papyruskunde besonders wichtig ist.

Das Papyrusblatt, von den Griechen zágres, von den Römern charta genannt, ist seiner Herkunft nach der eigentümlich ägyptische Beschreibstoff, den wir jetzt bereits bis an den Anfang des 3. Jahrtausends a. C. verfolgen können. Wann der Papyrus im Gebiete der griechischen Kultur aufgekommen ist, läßt sich nicht genau bestimmen; jedenfalls war er im 5. Jh. a. C. in Athen sowohl für Bücher als auch für Rechnungen gebräuchlich und hat sicherlich im 4. Jh. seinen Bereich noch erweitert, so daß wir das Recht haben, uns die sogenannte klassische griechische Literatur von vornherein auf Papyrus geschrieben vorzustellen. Die Eroberung Ägyptens durch Alexander den Großen vervielfachte die Beziehungen Griechenlands zum Niltale und sicherte so auch dem ägyptischen Papyrusblatte die Herrschaft im griechischen Kulturkreise. Von hier wird Rom es etwa im 3. Jh. a. C. übernommen haben. Genaues wissen wir freilich nicht; in der Kaiserzeit ist Papyrus auch für Italien und die Westhälfte des römischen Reiches das eigentliche Schreibpapier: das ist es geblieben bis etwa ins 8. Jh. p. C. hinein, denn, wie ich später zeigen werde, hat das Pergament nur in beschränktem Maße dem Papyrus Abbruch getan. Sein Besieger ist erst das von den Arabern in die Mittelmeerwelt eingeführte Hadernpapier geworden.

Die Papyruspflanze gehört zu den Grasurten. Seit ältester Zeit in Ägypten heimisch, begleitete sie als Sumpfgewächs die Ufer des Nils und stand namentlich da, wo sich dauernde Sumpfseen gebildet hatten, also vornehmlich im Delta. Ägyptische Bilder führen uns oft das Papyrusdickicht vor Augen, worin der vornehme Ägypter Wasservögel jagt. In der griechischen Zeit

Ägyptens, vielleicht aber auch sehon früher, hat man die Papyruskultur um der Papierfabrikation willen an gewissen Stellen, wir wissen es für die Umgebung Alexandriens, gepflegt. Denn obwohl die Ägypter seit alten Zeiten die Papyrusstengel zu allen möglichen Zwecken zu verwerten wußten, stand doch die Erzeugung des Beschreibstoffes obenan. Plinius hat uns die Herstellung des Papyrusblattes ziemlich eingehend beschrieben, aber neben seinem Berichte haben wir heute als gleichberechtigte Zengen die Tausende erhaltener Papyrusblätter zu befragen. Man schuitt mit feinen Messern oder riß mit Nadeln den Stengel der Papyruspflanze, der zuweilen wohl Armesstärke erreichte, in lange Streifen, die breiter oder schmaler ausfielen, je nachdem sie der Mitte oder dem Rande des Stengels näher waren; je feiner und breiter, desto mehr schätzte man sie. Diese Streifen sortierte man so, daß die gleichen zusammenkamen, denn davon hing wesentlich die Güte des Schreibblattes ab; nur bei der billigeren Ware ließ man diese Sorgfalt außer acht und benutzte breite und sehmale Streifen, wie es gerade traf. Der Arbeiter legte eine Anzahl von Streifen dieht nebeneinander und eine zweite Schicht rechtwinklig darüber. Darauf wurden beide fest aufeinander gepreßt. Klebemittel konnten verwendet werden, waren aber nicht nötig; denn Versuche haben gezeigt, daß die Papyruspflanze selbst hinlänglich Klebestoff enthält. Mögen auch die erhaltenen Papyri noch so sehr durch äußere Beschädigungen gelitten haben, so ist doch der Zusammenhang der beiden Lagen nur selten zerstört worden. Schon durch die starke Pressung wurde die natürliche Unebenheit der Pflanzenfaser zum größten Teile beseitigt; die Runzeln, die etwa noch übrig blieben, drückte man mit Muscheln. Beinstäben oder dergleichen ein. So erhielt man ein Blatt, das auf beiden Seiten gleich gut geglättet und zum Schreiben geeignet war. Der Unterschied der Seiten bestand nur in dem verschiedenen Verlaufe der Streifen und demgemäß der Pflanzenfasern. Das Blatt wurde beschnitten und war nun an sich zum Gebrauche fertig. Aber in der Zeit, die uns angeht, und auch schon früher, verließ es die Werkstatt nicht in diesem Zustande. Vielmehr klebte man sofort eine Anzahl von Blättern zu einem bandartigen Streifen aneinander, den man gewöhnlich als Papyrusrolle bezeichnet, richtiger aber Papyrushallen nennen (Vgl. Abb. 12). Auch hier mußten die einzelnen Blätter in Beschaffenheit und Größe gleich sein, wenn man höheren Ansprüchen genügen wollte. Die Stellen, wo die einzelnen Blätter

sich berührten oder vielmehr auf ein bis zwei Zentimeter Breite deckten, nennt man Klebungen; diese Klebungen bedurften natürlich eines Klebstoffes, da hierfür die Pflanzenfaser selbst nichts mehr hergeben konnte. Bei guten Exemplaren sind sie so vollendet ausgeführt, daß die Herstellung durch geübte Arbeiter nicht zweifelhaft sein kann; es ist vielfach heute schwer, sie herauszufinden, und dem antiken Schreiber haben sie nicht das geringste in den Weg gelegt; die Rohrfeder ging glatt darüber hinweg. Die fertigen Papyrusballen, verschieden an Länge, Höhe und Güte, kamen in den Handel; aus ihnen schnitt der Kleinhändler oder auch der Verbraucher selbst sich die Stücke zurecht, deren er bedurfte, lange Streifen oder Rollen für Bücher, große Blätter für umfangreiche Urkunden, kleine für Briefe und andere Zwecke. Klebungen brauchte man, sofern sie sorgsam ausgeführt waren, keine Rücksicht zu nehmen. Die gesamte Herstellung war durchaus fabrikmäßig; das beweisen nicht nur die Angaben der griechischen und lateinischen Schriftsteller über den großen Umfang der ägyptischen Papyrusfabrikation, sondern vor allem die erhaltenen Blätter selbst. Was aber sicher für die griechisch-römische Zeit gilt, darf man nicht ohne weiteres auf das ägyptische Altertum übertragen: manches spricht für die Annahme, daß lange Zeit hindurch der naturgemäß geringere Bedarf durch Einzelherstellung gedeckt wurde, wahrscheinlich in den Tempeln, die sicherlich am meisten des Papyrus bedurften; wenn auch noch in späterer Zeit für die Fabrikation feiner Leinenstoffe die Reste eines Tempelmonopols erkennbar sind, so liegt es nahe, auch an ein altes Papyrusmonopol zu denken. Was die Beschaffenheit anbetrifft, so zeichnen sich die meisten der älteren hieratischen Papyri durch besondere Güte, d. h. regelmäßige Arbeit und Dünne des Blattes aus. Plinius nennt uns für seine Zeit etwa ein halbes Dutzend verschiedener Sorten, womit aber weder für die vorausliegenden noch für die folgenden Jahrhunderte alle Möglichkeiten erschöpft sind: will man nach den erhaltenen Papyri einteilen, so könnte man leicht viel mehr verschiedene "Qualitäten" aufstellen, vom feinsten fast durchsichtigen Blatte bis zum groben Packpapier. wie die Güte war auch das Format ungleich. Man hat vielfach versucht, aus den erhaltenen Rollen und Blättern eine Reihe von Normalgrößen zu ermitteln, und man kann zugeben, daß gewisse Blattgrößen und Blatthöhen in gewissen Zeiten häufiger als andere vorzukommen scheinen. Aber im Grunde ist wenig damit anzufangen, und wenn man feststellt, daß Blatthöhen über 30—32 cm selten sind, daß bisher ein kleinstes Format von etwa 5 cm vorge-kommen ist, dürfte man alles gesagt haben, was wirklichen Wert hat. Nicht anders verhält es sich mit der Länge der Rollen. Daß eine normale Rolle 20 Blätter enthalten habe, liest man gern aus Plinius heraus, und hieratische Papyri sollen es bestätigen; beides ist anfechtbar, und in Wirklichkeit gibt es sowohl hieratische wie griechische Rollen, die beträchtlich größer und beträchtlich kleiner sind. Die Fabriken werden vermutlich aus technischen Gründen ihre Normalmaße gehabt haben, aber gewiß nicht alle und zu allen Zeiten die gleichen. Und das einzelne Papyrusblatt braucht ebensowenig wie die einzelne beschriebene Rolle darin dem Fabrikballen zu entsprechen.

In der griechisch-römischen Zeit haben die ägyptischen Fabriken, insbesondere die alexandrinischen, die ganze Mittelmeerwelt mit diesem wichtigsten Schriftträger versorgt. Bei dem großen Bedarfe, den wir wenigstens schätzen können, wenn wir die in Ägypten gefundenen Urkunden und Briefe, einen kleinen Teil des wirklich Geschriebenen, vergleichen mit der Ausdehnung des römischen Reiches und außerdem den gewaltigen Umfang der griechischen und römischen Literatur in Rechnung stellen, müssen wir uns den alexandrinischen Fabrikbetrieb sehr groß vorstellen, zumal da es scheint, als habe man außerhalb, z. B. in Rom, zwar einzelne technische Änderungen vorgenommen, aber doch nicht Papyrusballen selbst erzeugt. Der Staat wahrte sein Interesse unter den Ptolemäern und unter Rom wahrscheinlich, in byzantinischer Zeit sicher durch ein Monopol. Damals mußte das erste Blatt der Rolle, das Protokoll, einen amtlichen Stempel tragen. das bedeutet entweder Erzengung in Staatsfabriken oder eine durchgängige Fabrikationsabgabe.

Über die Preise des Papyrus wissen wir trotz vereinzelten Angaben ungefähr nichts; billig war er nicht, da man ihn so stark wie möglich ausnutzte und auch auf Rollen beide Seiten häufig beschrieb, was eigentlich dem Wesen der Rolle widerspricht. Auch eine Reihe einzelner Äußerungen und vornehmlich der ausgedehnte Gebrauch der Ostraka zeigen, daß Papyrus teuer war. In merkwürdigem Gegensatze dazu steht die Materialverschwendung in manchen demotischen Urkunden.

Endlich muß ich noch ein Wort über Rekto und Verso sagen, weil darüber viel gestritten worden ist. Man nennt bei der Rolle diejenige Seite, deren Fasern rechtwinklig zur Blätterklebung verlaufen, Rekto, die andere, wo die Fasern parallel der
Klebung laufen, Verso. Die Rektoseite ist bei der Rolle eigentlich
allein bestimmt, die Schrift zu tragen, weil sie die innere, geschützte
Seite ist; aus technischen Gründen wählte man hierzu diejenige,
deren Fasern rechtwinklig zur Klebung laufen. Im allgemeinen
hat man auch bei einzelnen Blättern die Rektoseite als eigentliche
Schreibseite behandelt und zuerst beschrieben. Daher darf man,
wo andere Merkmale fehlen, den Text des Rekto für früher halten
als den des Verso. Aber es gibt Ausnahmen, und die ganze Frage
hat keine entscheidende Bedeutung.

Das Leder war seit alter Zeit wie in anderen Ländern so auch in Ägypten als Beschreibstoff bekannt und hat sich bis ins Mittelalter hinein vereinzelt im Gebrauche erhalten; wir besitzen hieratische Lederhandschriften ebenso gut wie koptische, arabische und aus Ägyptens südlichem Nachbarlande auch nubische. allgemeine Bedeutung hat die Tierhaut aber erst erlangt, seitdem man in Pergamon ein Verfahren gefunden hatte, die an sich schon feineren Häute von Schafen, Ziegen und Kälbern zu einem zarten und glatten Beschreibstoffe zu verarbeiten. Als Pergament hat es sich die Welt erobert, freilich nur langsam, denn Jahrhunderte lang blieb es der Verbreitung nach weit hinter dem Papyrus zurück. Außerhalb Ägyptens mag es etwas früher Raum gewonnen haben; in Ägypten kommt es nicht vor dem 2. Jh. p. C. vor, und erst im 4. Jh. p. C. beginnt es, als Buchmaterial ein Übergewicht zu erlangen; für Urkunden bevorzugte man noch Jahrhunderte lang den Papyrus. Infolgedessen spielt das Pergament für Ägypten und damit für die Papyrusforschung eine Rolle zweiten Ranges, die aber nicht dazu verführen darf, dasselbe auch für andere Länder anzunehmen. Außer dem einzelnen Pergamentblatte konnte man nach dem Muster der Papyrusrollen auch Pergamentrollen herstellen, indem man die Stücke aneinandernähte; daß große Pergamentblätter gerollt werden, wie denn die Pergamentsolle in diesem Sinne dem Mittelalter, ja noch unserer Zeit wohlbekannt ist, darf man nicht auf dieselbe Stufe stellen. Bei diesen Pergamentrollen laufen die Schriftzeilen, byzantinischer Sitte gemäß, ebenso wie bei vielen griechischen und koptischen Papyrusrollen parallel der kurzen Seite, im Gegensatz zur älteren Sitte, die wir in der Mehrzahl der Papyrusrollen, insbesondere der literarischen Papyri vertreten finden.

Wenn man Pergament und Papyrus ihrem Werte nach zu vergleichen wagt, so läßt sich nur sagen, daß Pergament ursprünglich, noch im 1. Jh. der Kaiserzeit, als das geringere Material gilt, vielleicht auch deshalb, weil man bei ihm von vornherein beide Seiten benutzte. Es scheint, daß es auch für Notizenzettel, Notizbücher und dergleichen besonders beliebt war. Daß es haltbarer sei als Papyrus, ist eigentlich eine Fabel; wenigstens sind die Pergamenthandschriften aus Ägypten nicht in besserem Zustande auf uns gekommen als die Papyri, und die Schrift ist sogar auf den Pergamenten oft schwerer lesbar, was freilich mehr an der metallischen, fressenden Tinte der späteren Jahrhunderte als am Beschreibstoffe liegt.

Auch die Holztafel gehört zu den Schriftträgern, die man überall und zu jeder Zeit antrifft, von Altägypten an bis auf den heutigen Tag. Gern, aber nicht immer, überstrich man sie mit einer dünnen Kalkschicht, um eine helle, glatte und waschbare Fläche zu erzielen. Wenn auch die Holztafel allen Zwecken dienen konnte, so war doch ihr eigentliches Reich die Schule, in der sie den Platz der Schiefertafel einnahm. Wir haben eine ganze Anzahl von Schülerübungen auf solchen Tafeln, darunter auch wertvolle literarische Texte, die der Fleiß eines Schülers uns gerettet hat. (Abb. 3).

Wurde ein Holzbrett ein wenig ausgetieft und innerhalb des schmalen, erhabenen Randes mit Wachs ausgegossen, so entstand die Wachstafel, die namentlich in der griechischen und römischen Welt eine sehr große Rolle gespielt hat, als Notizbuch, Rechnungsbuch, Schultafel, kurz für jede Aufzeichnung dienen konnte und deshalb auch in den Darstellungen, z. B. auf Vasen, besonders häufig erscheint. Ägypten hat sie, soweit man urteilen kann, erst von den Griechen übernommen, und was an Wachstafeln ägyptischer Herkunft vorliegt, trägt griechische oder lateinische Schrift. In der Regel fügte man zwei oder mehrere Tafeln aneinander und verband sie durch Lederriemen oder Scharniere; so entstanden die Diptycha, Triptycha und Polyptycha, die auf den Innenseiten die Schrift trugen, während außen das Holz Schutz gab. Besonders wichtig sind diese Zusammenfügungen dadurch geworden, daß sie das Vorbild hergaben für die Buchform des Kodex, also die noch heute übliche Buchform, die sich aufs schärfste von der Rolle unterscheidet. Die Alten, die diese Wachstafelhefte eaudex oder codex nannten, haben diese Entwicklung bereits richtig erkannt.

setzte man die Wachstafeln durch Papyrus oder Pergament, so hatte man das Heft, die Grundform des heutigen Buches. Das Wachs erscheint in den erhaltenen Exemplaren schwarz und war vermutlich von vornherein gefärbt, da auf diese Weise die mit dem Metallgriffel eingeritzte Schrift leichter lesbar wurde. Wollte man die Schrift tilgen, so brauchte man das Wachs nur ein wenig zu erwärmen und mit dem breiten, spatenförmigen Ende des Griffels zu glätten. In Wachstafeln und Wachstafelheften aus Ägypten lesen wir besonders häufig Schülerarbeiten; aber auch Urkunden, namentlich lateinische Geburtsanzeigen und Militärurkunden sind auf ihnen erhalten geblieben. (Abb. 5, 6).

Bleitafeln finden wir in Ägypten fast nur für Zauberei verwendet; man pflegte sie zusammenzuwickeln und mit einem Nagel an einem Grabe oder einer ähnlichen Stätte zu befestigen. Die Schrift konnte eingeritzt oder mit Tinte geschrieben werden. Die Broncetafel, die sonst im römischen Reiche als Militärdiplom oder tabula honestae missionis so häufig ist, kommt für Ägypten fast gar nicht in Betracht, weil die Veteranen sich Abschriften ihrer Militärakten wohl immer auf Wachstafeln oder Papyrusblättern genommen haben.

Umso wichtiger ist das Ostrakon, die Thouscherbe, zumal in Oberägypten in beträchtlichem Umfange den Papyrus ersetzt hat; besaß doch das Ostrakon den Vorzug der Billigkeit. Bereits das alte Ägypten schrieb hieratisch auf Thonscherben und Kalksteinsplitter; die griechisch-römische Zeit benutzte es fast mehr für Steuerquittungen als für private Aufzeichnungen, unter denen Rechnungen obenan stehen. Sogar die Schule verschmähte es nicht, und wir besitzen daher literarische Texte in sorgfältiger Schrift auf Ostraka geschrieben. In koptischer Zeit werden die Quittungen durch Briefe, Gebete und Bibelstellen verdrängt, was sicherlich nicht Zufall ist; die griechischen Ostraka nehmen in der byzantinischen Periode sehr stark ab, denn die Mehrzahl der unbemittelten Bevölkerung sprach und schrieb koptisch. Ostraka mit arabischer Schrift sind bisher eine Seltenheit. Neben den schon erwähnten Kalksteinstücken kommen auch Granitsplitter und Knochenstücke vor. Man muß sich klar machen, daß es hier keine Grenzen gab, sondern daß als billiger Schriftträger und Papyrusersatz schließlich jeder Stoff dienen konnte. Der Zahl nach folgen die Ostraka Ägyptens gleich auf die Papyri; man darf die bisher gefundenen auf mehrere Tausende schätzen, und noch immer tauchen sie in Mengen auf. (Abb. 8.)

An letzter Stelle sei das Papier genannt weil es am spätesten in die Mittelmeerwelt eindringt; erst die Araber haben es eingeführt. Wahrscheinlich nach chinesischem Vorbilde ist es im 8. Jh. p. C., vermutlich zuerst in Samarkand, aus Hadern (Leinen und Hanf) hergestellt worden. Sehr bald drang es in Ägypten ein und verdrängte Papyrus wie Pergament, ohne sie gänzlich auszurotten. Aber sicher ist, daß das Papyrusblatt nicht dem Pergament. sondern dem arabischen Papier unterlegen ist. Was auf uns gekommen ist, trägt koptische oder arabische Schrift; griechische Texte, namentlich christlichen Inhaltes, fehlen nicht, sind aber selten.

Um die Schrift auf den Papyrus aufzutragen, verwendeten die Ägypter seit alter Zeit dünne Binsen, die etwas abgeschrägt abgeschnitten wurden. Damit konnte man sowohl die breiten als auch die dünnen Striche der hieratischen Schrift erzeugen, je nachdem man die Binse drehte. Daß man sie aufgefasert und als eine Art von Pinsel gebraucht habe, ist eine Erfindung der Gelehrten, die mit den Funden in Widerspruch steht. Denn an erhaltenen Binsen sehen wir die schwarzen Tintenreste am schräg abgeschnittenen Ende, nicht am anderen, das von selbst sich aufgefasert hat, und praktische Versuehe haben dargetan, daß die hieratische Schrift nur in der angegebenen Weise hervorgerufen werden kann. Der ägyptische Schreiber hatte mehrere solcher Binsen in seiner sogenannten Palette, einem schmalen, rechtwinkligen Holzbrettchen, bei sich; an einem Ende der Palette befinden sich Vertiefungen zum Verreiben der Farbe. Sie ist ebenso Sehreibgerät wie Malgerät; Schreiben und Malen berühren sich noch. Mit dieser schräg gekappten Binse hat man sicher noch die älteren demotischen Papyri und die aramäischen Texte der Perserzeit geschrieben, wahrscheinlich auch noch die ältesten griechischen Texte, z. B. den mehrfach erwähnten Ehevertrag von Elefantine. Aber schon im 3. Jh. a. C. scheint das zugespitzte und gespaltene Schreibrohr, der eigentliche Kalamos, aufgekommen zu sein; wenigstens sprechen die Schriftzüge stark dafür. Dieser Kalamos hat dann das Altertum beherrscht und ist ins Mittefalter hinübergegangen; im Abendlande hat ihn die Vogelfeder verdrängt, im Orient hat er beharrt, bis ihn jetzt die Stahlfeder aus dem Felde schlägt. Für Ostraka, Pergament, Holztafeln, Papier gilt dasselbe wie für das Papyrusblatt. (Abb. 11.)

Zum Einritzen der Schrift in Metall und Wachs bediente man

sich, wie schon erwähnt, des Metallgriffels, des Stilus, der in der Regel ein breiteres Ende hatte, womit man das Wachs glättete. Der Stilus ist ebenso wie Wachs- und Metalltafel nicht ägyptischer, sondern griechischer Herkunft. (Abb. 9, 10).

Die Tinte war ursprünglich Tusche; in einem Beutel trug der altägyptische Schreiber oder Maler den Farbstoff bei sich und verrieb ihn auf Näpfen aus Schiefer oder anderem Stein; auch Favencegefäße dienten dazu oder die Vertiefungen der erwähnten Palette. Während der Maler mehrerer Farben bedurfte, begnügte der Schreiber sich mit Schwarz und Rot. In griechisch-römischer Zeit sind namentlich Urkunden, die militärische Dinge betreffen, auffällig oft rot geschrieben, aber einzelne rote Eintragungen kommen auch sonst vor. Griechisch sind die zierlichen zweiteiligen Tintenfässer aus Bronce, die man gefunden hat; in späterer Zeit band man das Tintenfaß an den zylindrischen Kalamosbehälter, so daß man das gesamte Schreibgerät in den Gürtel stecken konnte, wie der Orientale zum Teil noch heute tut. (Abb. 7, 11.) Die Tinte ist eine zähe, sehr schwarze Rußtinte, so dauerhaft, daß sie meistens die Jahrhunderte und Jahrtausende überstanden hat, ohne zu verblassen. Daneben macht sich etwa vom 4. Jh. p. C. an eine rotbraune Tinte bemerklich, die nicht entfernt so widerstandsfähig ist. Vielleicht ist es dieselbe metallische Tinte, die auf vielen Pergamentblättern die Schrift durchgefressen und daher zerstört hat.

Die älteste sichere Erwähnung des Papyrus in Athen stammt vom Ende des 5. Jh. a. C. Es scheint aber, daß bei Herodotos u. a. mit βύβλος der Papyrus, im engeren Sinne das Papyrusbuch, also die Rolle, gemeint ist. Die Frage hängt zusammen mit der anderen nach der Entwicklung des Buchhandels und größerer Bibliotheken. An sich bezeichnet aber βύβλος die Papyrusrolle ebensowenig wie liber. Beide konnten auf jedes aus Pflanzenfasern hergestellte Papier angewendet werden. Die Papyruspflanze, botanisch Cyperus papyrus, beschrieben von Plinius, nat. hist. XIII 11; Theophrast, hist. plant. 4, 8, 3. Außerhalb Ägyptens kam sie am Euphrat vor. Heute noch wächst sie am See Genezareth in Palästina und auf Sizilien, in Massen aber nur am Oberlaufe des Nils und in Abessynien; man beginnt sie wieder zu verwerten. Aus Ägypten ist sie völlig verschwunden. Altägyptische Darstellungen z. B. bei Wreszinski, Atlas zur altäg. Kulturgeschichte, Tafel 2. Papyrusernte: ebenda Tafel 30. Papyruskultur z. B. BGU IV 1121 Verpachtung eines thos nanyomòr in der Nähe Alexandriens. Wilcken, Chrestomathie 319, im Fajum. Verwendung des Papyrus für andere Zwecke: man kaute den Stengel (wie heute die Fellachen Zuckerrohr kauen) Herod. II 92. Theophrast, hist. plant. 4, 8, 3: yowran de rais ner ofzais drre séélair od πόνον τῷ κάειν ἀλλὰ καὶ τῷ σκεύη ἄλλα ποιείν έξ αὐτῶν παντοδαπά. πολὺ

γὰο ἔχει τὸ ξέλοι και καλοι, αυτος δι ο τικτυρος τρος τλευστο χοροιίος.
γὰο πλοῖα ποιοῦσι εξ αυτοῦ και εκ τῆς βιβλου τοτικο τε πλεκουπ και ετιθέτες ,
ἐσθῆτά τικα καὶ στροφικάς και σχοικαι τι και ειερα πλειώ. Dann: μαμόντιστο ς
ἄπακτις οι εκ τῆ χώρα τὸι πάπτροκ καὶ ωμόν και εφθόν και οπιότε και τω μέν χυλὸν καταπίτουσι, τὸ δε μάσιμα εκβάλλουσικ. Merkwurdigerweise er wähnt Herodot die Papierfabrikation gar nicht.

Plinius, nat. hist. XIII 11-13 ist die ausführliche, viel behandelte Hauptquelle, deren Wert nicht überschätzt werden darf. H. Ibscher hat mit Ertoldie Herstellung von Papyrusblättern aus den Stengeln unternommen; dieser "frische" Papyrus ist grünlichgrau oder graugelb, sehr elastisch und fein; die Lagen haften ohne besonderen Klebestoff. Das einzelne Papyrusblatt heißt σελίε, die Klehung zόλλημα; aber dieser Ausdruck übertrug sieh hald auf die zusammengeklebten Blätter; daher ist in den Aktenrollen, die aus einzelnen Urkunden zusammengefügt wurden, die Zählung der Blätter üblich unter der Form zóhhana a. 3, 7 usw. Die Blattformate bei Plinius beanspruchen keine allgemeine Geltung. Über die ältere Fabrikation in Tempeln vgl. auch Wilcken, Grundzüge S. 255. Plinius nennt als Sorten: 1. hieratica, später Augusta genannt, 2. Liviana, 3. die an die dritte Stelle gerückte hieratica, 1. amphitheatritica, die in Rom durch die officina des Fannius zu einer feinen Sorte umgearheiter wurde. 5. Saïtica, 6. Taeneotica wohl gleich emporitica; später rückte die Claudia an den ersten Platz. Catulls charta regia fehlt in der Aufzählung bei Plinius, wie gewiß noch viele andre. Die hieratischen Riesenrollen wie der Papyrus Ebers kommen für die hellenistische Zeit nicht in Betracht.

Zur Papyrussteuer, zagri, på, vgl. Wilcken, Grundzüge S. 255. Wann die Papyrusfabrikation Monopol wurde, steht nicht fest; darüber F. Zucker, Exiτροπος χαρτηράς Αλεξανδρείας, Philologus LXX (N. F. XXIV), 1, 79 ff. Hiermit hängt die Frage der Protokolle zusammen. Justinian, Novell. XLIV 2: tabelliones non scribant instrumenta in aliis chartis quam in his, quae protocolla habent, ut tamen protocollum tale sit, quod habeat nomen gloriosissimi comitis largitionum et tempus, quo charta facta est. Eine ganze Reihe von Protokollen ist erhalten, aber wir können diese sog. Stempelschrift bisher nicht In islamischer Zeit lauten sie anfänglich zweisprachig, arabisch und griechisch. Vgl. C. H. Becker, Das Lateinische in den aral ischen Papyrusprotokollen (Zeitschrift für Assyriologie XXII 166ff.; mit Abbildungen). Schmidt-Schubart, Berl. Klassikertexte Heft V159ff. H. J. Bell, Arch. f. Pap. V 143. Rekto und Verso: Wilcken, Hermes 22, 487ff. Grundzüge XXX. H. Ibscher, Beobachtungen bei der Papyrusaufrollung, Arch. f. Pap. V 1914). Die Frage ist ferner in den später angeführten Büchern vielfach behandelt worden.

Schon im Altertum litt der Papyrus unter Wurmfraß und anderen Beschädigungen, vgl. Bell, Archiv f. Pap. VI 101. Der Papyrus ist noch ziemlich weit in Mittelalter hinein in Europa gebräuchlich geblieben: lateinische Papyrusbücher, namentlich in Frankreich, zeugen davon, ferner ravennatische Urkunden, auch einige Merovingerurkunden. Besonders zäh hat die papsülche Kanzlei daran festgehalten: man kennt 23 Bullen auf Papyrus, von sich 1022 p. C. Man tilgte die Schrift vom Papyrus durch Abwaschen, daher in visten Urkunden: zwois äktigatos zai entgoagis. Die Originale lassen das Abwaschen oft noch deutlich erkennen.

Pergament: Plinius, nat. hist. XIII 11: mox aemulatione circa bibliothecas regum Ptolemaei et Eumenis subprimente chartas Ptolemaeo idem Varro membranas Pergami tradit repertas. Richtig daran wird nur sein, daß man in Pergamon zur Attalidenzeit die Verfeinerung der seit Langem in Vorderasien üblichen Tierhaut erfunden hat. Die Tierhaut,  $\delta \iota q \vartheta \epsilon \varrho \alpha$ ; der Name noch heute lebendig im türkischen defterkhane = Bibliothek. In Vorderasien bekannt, z. B. Herod, V 58: καὶ τὰς βίβλους διη θέρας καλέουσι ἀπὸ τοῦ παλαιοῦ οί Ἰωνες, ότι κοτε εν σπάνι βίβλων εχοέοντο διηθέρησι αίγεησι τε καὶ διέμου Ετι δε καὶ τὸ κατ' εμε πολλοὶ των βαρβάρων ες τοιαύτας διηθέρας Diod. Sic. II 32: οδτος (Der Arzt Ktesias am Hofe in Susa) ούν φησιν εκ των βασιλικών διφθερών, εν αίς οι Πέρσαι τὰς παλοιὰς πράξεις zatá τινα róμον είχον συντεταγμένας. Altäg. Lederhandschriften vgl. Erman-Krebs, Aus den Papyrus der Kgl. Museen, Berlin 1899. Galen, ad Hipp. ΧΗ p. 2: τινές και πάνυ παλαιών βιβλίων ανευρείν έσπουδασαν πρό τριακοσίων έτων γεγοαμμένα τὰ μεν έχοντες εν τοῖς βιβλίοις, τὰ δε εν τοῖς χάρταις, τὰ δε εν διη θέραις, ωσπερ τὰ παρ τμιν εν Περγάμιν. Vgl. auch die jüdischen Thorarollen. Pergamentbücher in der ersten Kaiserzeit: Martial XIV in der Reihe der Apophoreta. Einige Originale aus dem 2. Jh. p C. erhalten, z. B. Euripides Kreter abgeb. bei Schubart, Pap. Graecae Berol. 30a. Der übliche lateinische Name ist membrana.

Holztafeln: Die Zahl der erhaltenen seheint beträchtlich größer zu sein als die Zahl der publizierten. Vgl. 11. a. Fröhner, Tablettes greeques du musée de Marseille. Philologus 1884. 5. Suppl. 48/9. Kenyon, Two Greek school-tablets, Journal of Hellenic Studies XXIX, 29ff. (mit Abb.) Die Holztafeln, auf denen öffentliche Bekanntmachungen erschienen und Verordnungen publiziert wurden, nach dem weißen Anstrich λευχώματα genannt, seheiden hier aus.

Wachstafeln: Ilias VI 169: γράψας εν πίνακι πτυκτῷ θυμος θόρα πολλά. Herod. VII 239 Botschaft des Demaratos an die Lakedaimonier: δελτίον δίπτυχον λαβών του πιζόν εξέπνισε παι έπειτεν έν τῷ ξύλφ τοῦ δελτίου ἔγραψε την βασιλέως γνώμην, ποιήσας δε ταυτα δπίσω επέτηξε τον πηρον επί τα γράμματα, also ein Gebrauch der Wachstafel, der ihrem Wesen widersprach. brauch für Briefe: Festus, de verb. signif. ed. Müller p. 359: tabellis pro chartis utebantur antiqui, quibus ultro citro, sive privatim sive publice opus erat, certiores absentes faciebant. Kodex: Seneca, de brev. vit. 13: plurium tabularum contextus caudex apud antiquos vocabatur, unde publicae tabulae codices dicuntur. Anthol. Palat. 14, 60 ed. D. 2 p. 475: ύλη μέν με τέκεν, και ούφγησεν δε σίδηφοε είμι δε Μουσάων μυστικόν εκδοχίον κλειομένη συγώ, λαλέω δ' όταν έκπετάσης με | κοινωνόν τον "Αρη μούνον έκουσα λόγων (ist "Aρης der stilus ferreus?). Notizbuch: Ovid, Metam. 9, 522: dextra tenet ferrum, vacuam tenet altera ceram / incipit et dubitat, scribit damnatque tabellas / et notat et delet, mutat culpatque probatque. Namen: πίναξ, δέλτος, und Ableitungen; nach der Zahl der zusammengefügten Tafeln δίπτυχα, τρίπτυχα, πολύπτυχα; tabula, tabella, cera. Gute Abbildungen: Plaumann, Antike Schultafeln aus Äg. Amtl. Berichte aus den Kgl. Kunstsammlungen 1912/3. Sp. 210ff. Schubart, Pap. Gr. Berol. 17. Lefebvre, copie d'un édit impérial (Bulletin de la Société Archéologique d'Alexandrie No. 12). Wachstafeln öfter in Bronzen und auf Vasen dargestellt.

Elfenbeintafeln galten als kostbar; vgl. z. B. Martial XIV eborei pugillares.

languida ne tristes obscurent lumina cerae nigra tibi niveum littera pingat ebur, usw.

Bleitafeln: Plinius, nat. hist. XIII 11 publica monumenta plumbeis voluminibus, nämlich in alter Zeit. Pausan. IX 31, 4: er habe am Helikon die Erga Hesiods auf einer Bleitafel gesehen. Beim Orakel in Dodona schrieb man die Fragen auf Bleitafeln. Auch für Briefe benutzte man sie, z. B. Brief des Mnesiergos, 4. Jh. a. C. Attika, Jahreshefte d. Österr. Archaeol. Inst. 7, 94. Gute Abbildung: Plaumann, Ein antiker Liebeszauber aus Äg. Amtl. Berichte aus d. Kgl. Kunstsamml. 1913 4 Sp. 203ff.

Broncetafeln: Anschauliche Abbildung von Bruns. Fontes<sup>7</sup> No. 98, Diplom eines Veteranen 71 p. C.: bei Gradenwitz, Simulacra 19, 20.

Ostraka: vgl. den athenischen darquataquos. Diog. Laert. VII 174 erzählt, der Stoiker Kleanthes sei so arm gewesen, daß er auf Scherben oder Knochen schreiben mußte. Abbildungen: z. B. Schubart, Pap. Gr. Berol. S. P. Meyer, Gr. Texte aus Äg. Taf. IV. Wilcken, Ostraka II.

Für die älteste Zeit, die Vorstufen der entwickelten Beschreibstoffe, vgl. Plinius, nat. hist. XIII 11 (nach Varro): in palmarum foliis primo scriptitatum, dein quarundam arborum libris. postea publica monumenta plumbeis voluminibus, mox et privata linteis confici coepta aut ceris. Lindenbast, gáxiga, wird öfter erwähnt. Blätter anscheinend in Syrakus bei der Abstimmung statt der Scherben benutzt: πεταλισμός = dem athenischen Ostrakismos. Lein wand in Ägypten häufig beschrieben, hauptsächlich Mumienbinden; für ältere italische Aufzeichnungen vgl. Livius IV 7 und X 38. Das längste Stück etruskischer Schrift ist auf einem Leinwandstreifen erhalten. Solche Beschreibstoffe sind vereinzelt und als Aushilfe zu allen Zeiten gebraucht worden.

Schreibzeug: Abbildung z. B. bei Schubart, Amtl. Berichte aus d. Kgl. Kunstsamml. 1911/2 Sp. 143. Die Tinte heißt uehar. Purpurtinte = zuräßages, sacrum incaustum, war in Byzanz dem Kaiser vorbehalten. Der Stilus aus Eisen oder Bronce, oft verziert; (stilum vertere = auslöschen und von vorn anfangen.) Das Lineal zarán, norma, regula.

Auch auf das Buchwesen der Griechen und Römer, das den Gegenstand zahlreicher Werke gebildet hat, kann ich hier nur kurz eingehen; einige der wichtigsten Bearbeitungen führe ich am Schlusse dieses Kapitels an.

Für den größeren Teil der Periode, mit der die Papyruskunde sich beschäftigt, ist die normale Buchform die Rolle, und zwar fast ausnahmslos die Papyrusrolle. Während man früher im wesentlichen auf die Andeutungen der Schriftsteller angewiesen war, wenn man sich ein Bild von ihrer Einrichtung machen wollte, liegt heute eine Fülle von Originalen vor, zwar keine ganz vollständig, aber viele in so gutem Zustande, daß sieh altes Wissenswerte ergibt. Diese neue Grundlage der Forschung hat aber keineswegs die Schriftstellerzeugnisse entwertet, sondern verdankt ihrem richtigen Verständnisse viel.

Die Länge der Rolle hängt im wesentlichen vom Belieben des Fabrikanten oder des Schreibers ab; allzu große Ausdehnung verbot sich von selbst, da der Papyrus dann zu zerreißen drohte und die Rolle unhandlich wurde. Die lange verbreitete Ansicht, es habe gewisse Normalgrößen gegeben, die sogar auf den Schriftsteller eingewirkt und ihn genötigt hätten, die einzelnen Bücher seines Werkes in Einklang mit der Normalrolle zu bringen, ist durch die Funde nicht bestätigt, eher geradezu widerlegt worden. Der Schriftsteller hatte vielmehr völlige Freiheit, die Abschnitte oder Bücher so lang zu bemessen, wie er wollte; reichte eine Rolle nicht aus, so nahm er eine zweite. Damit fällt auch der Glaube, es habe in älterer Zeit, als die Bucheinteilung in der griechischen Literatur noch nicht geläufig war, Riesenrollen gegeben, die etwa den ganzen Herodot oder Thukydides umfaßt hätten; die Theorie, Buch sei gleich Rolle, ist falsch, und praktisch wären solche Rollen ein Unding. Im übrigen wissen wir über die Buchrollen des 5. und 4. Jh. a. C. nichts, abgesehen von den bereits erwähnten ältesten Papyri, die nur sehr beschränkte Schlüsse zulassen. genauere Kenntnis setzt erst mit dem 3. Ih. a. C. ein. innere Einrichtung der Buchrolle zeigt von hier an trotz vielen Abweichungen im einzelnen doch soviel gemeinsames, daß man eine gewisse Regel oder eine feste Überlieferung nicht verkennen kann. Ob die alexandrinische Bibliothek mit ihren Anforderungen an den Buchhandel und die Buchschreiber so bestimmend eingewirkt hat, oder ob bereits in Griechenland, in Athen oder Ionien, eine feste Gewohnheit sich ausgebildet hatte, können wir heute noch nicht entscheiden. Die ältesten Papyri weichen jedenfalls in manchem von denen des 3. Jh. a. C. beträchtlich ab. Der Buchschreiber erhielt nicht die einzelnen Blätter, sondern die fertige Rolle zum beschreiben, was ihn selbstverständlich

Der Buchschreiber erhielt nicht die einzelnen Blätter, sondern die fertige Rolle zum beschreiben, was ihn selbstverständlich nicht hinderte, gelegentlich Blätter selbst anzukleben. Ausnahmen kommen vor; aber die Fälle, in denen die Schrift über die Klebungen hinweggeht, überwiegen weit. Die Schrift wird in Kolumnen auf den Papyrus gesetzt; je nach der Breite des oberen und unteren Randes sowie der Zwischenräume der Kolumnen macht das Buch einen vornehmen oder dürftigen Eindruck. Die Breite der Kolumnen ist unendlich verschieden; während die Höhe einigernaßen von der Höhe der Rolle abhängt, gibt es für die Breite keine andere Grenze als die Lesbarkeit. Allzu breite Kolumnen, die wir in Urkunden oft finden, hat man in der Buchrolle vermieden.

Nur selten ist die Länge des epischen Hexameters überschritten worden, häufig dagegen sind Kolumnen von auffälliger Schmalheit. die dem Lesen auch nicht günstig sind, weil sie das Auge zu einem beständigen Hin und Her nötigen und anßerdem unzählige Wortbrechungen mit sich bringen. Der epische Hexameter darf im allgemeinen als obere Grenze und nur insofern als Normalzeile gelten. Bei jeder Kolumnenbreite aber hat der Schreiber sich bemüht. die gleiche Breite durchweg einzuhalten, nicht durch eine stets gleiche Buchstabenzahl, sondern dem Maße nach. Das gilt bei allen sorgsamen Handschriften ausnahmslos für Prosa; bei poetischen Texten liegt es etwas anders. Wenn die gleiche Kolumnenbreite, oder was dasselbe ist, die gleiche Zeilenlänge sich nicht erreichen ließ, weil keine mögliche Worttrennung sich bot, so setzte man zur Ausgleichung Füllungshäkchen; auch der das Schluß-N ersetzende Querstrich gehört zu diesen äußerlichen Schreiberhilfen. Natürlich sollten die Kolumnen einer Rolle auch die gleiche Höhe haben, und im allgemeinen ist es auch der Fall. Aber auch hier kommt es auf das Maß, nicht auf die gleiche Zeilenzahl an, und gerade die Ungleichheit der Zeilenzahl in verschiedenen Kolumnen ist bezeichnend für die meisten Buchhandschriften.

Poetische Texte hat man etwas anders behandelt. epische Hexameter und der iambische Trimeter, der Vers des dramatischen Dialogs, nehmen immer eine Zeile ein, und man betrachtete sie so sehr als selbständig, daß man sieh nicht bemühte, die Zeilen gleich lang zu schreiben. Daher sehen solche Texte weniger regelmäßig aus als Prosa (vgl. Abb. 1). Schwierigkeiten machten alle anderen Versmaße, die eigentliche Lyrik und die Chorpartien des Dramas. In ältester Zeit schrieb man sie regellos, ohne irgendeine metrische Trennung, d. h. im wesentlichen wie Prosa; wenn das bekannteste Beispiel, der Timotheospapyrus, gegen die für Prosa geltende Zeilengleichheit verstößt, so ist zu bedenken, daß er überhaupt keiner der späteren Regeln entspricht. Später werden lyrische Texte im allgemeinen metrisch abgesetzt. wobei sich sehr ungleiche Zeilen ergeben, z. B. im Bakchylidespapyrus. Chorpartien beginnt man vom Dialog durch Einrücken abzusondern, wie sehr deutlich am Bruchstücke der Achäerversammlung, P. Gr. Berol. 30b, zu sehen ist.

Während die Papyri die größte Ungleichheit der Zeilen offenbaren und von einer Normalzeile nichts erkennen lassen, hat

eine solche als Einheit für die Berechnung des Preises sicherlich bestanden, und es wird die Hexameterzeile gewesen sein. Diokletians Edikt über die Maximalpreise legt je 100 Zeilen in drei Schriftarten zugrunde; für die Entschädigung des Schreibers gab es also ein einheitliches Zeilenmaß. In manchen Fällen scheint auch die Zählung der Zeilen sich darauf zu beziehen, die wir namentlich in den Homerpapyri gelegentlich antreffen; sie kann freilich auch eine Hilfe für den Schreiber sein, der sich den Text auf die Rolle zu verteilen suchte, und sicherlich diente sie außerdem dazu, die Vollständigkeit des Textes zu kontrollieren; am Ende der einzelnen homerischen Bücher wird häufig die Summe der Verse Selten begegnet Zählung der Kolumnen; in der Buchrolle hat sie eigentlich keinen Zweck, da man sie nicht wie ein Buch aufschlagen kann, und der Gedanke, nachzuschlagen oder gar zu zitieren, liegt bei der gelesenen Literatur ganz fern; er trifft nur die wissenschaftliche oder wissenschaftlich benutzte Literatur. In Aktenrollen hatte dagegen die Zählung der Kolumnen ihr gutes Recht.

Wie schon früher bemerkt, werden die Wörter ohne Trennung hintereinander fort geschrieben. Die Kursive neigt freilich von selbst dazu, zusammengehörige Gruppen auch in der Schrift zu verbinden, obgleich manche Hände gerade um der bequemen Strichführung willen die Wörter zerreißen. In der gle'chmäßigen Buchkalligraphie fällt beides weg. Erst sehr spät sind die Griechen dazu gelangt, die Wörter zu trennen; vereinzelte Anläufe haben schon Papyrusschreiber gemacht. Die lateinischen Handschriften trennen sie häufig durch Punkte. Um die Schwierigkeit des Lesens griechischer Rollen zu vermindern, hat man allerlei Hilfsmittel angewendet. Zunächst die Akzente. Die älteren Handschriften, etwa bis ins 1. Jh. a. C., sind so gut wie frei davon und ebenso die späteren byzantinischen Texte, denn die neue byzantinische Akzentuation kommt in Papyrusbüchern noch kaum vor. Unsere akzentuierten Papyri gehören demnach etwa in die Zeit vom 1. Jh. a. C. bis ins 5. Jh. p. C. Man gebraucht den Akut, den Gravis und den Zirkumflex; häufig den Spiritus asper, fast nie den Spiritus lenis. Es gibt keine vollständig akzentuierte Handschrift und keine, die ganz folgerichtig verführe. Man kann aber das zugrunde liegende System noch erkennen: die Silben mit Nebenton sollten den Gravis, Silben mit Hauptton den Akut oder Zircumflex erhalten; in der Regel setzt der Schreiber nur einen der gehörigen

Akzente, in schwierigen Fällen aber auch alle. Die Akzente kommen fast nur in poetischen Texten vor, weil eben hier die Worttrennung und das Lesen ernstlich Schwierigkeiten machten; sehr häufig im Homer, und die Lyrikertexte, Pindar, Sappho, Korinna usw. sind so gut wie ausnahmslos mit diesen Lesezeichen versehen. Lange zusammengesetzte Wörter verband man gelegentlich durch einen darunter gesetzten Bogen. Der Apostroph hat sich auch in die byzantinische Zeit hinein erhalten, und die sogenannten diakritischen Punkte über I und Y, ursprünglich gesetzt, um sie von benachbarten anderen Vokalen zu trennen, werden gerade in byzantinischer Zeit so Mode, daß sie jeden Wert verlieren. Ebenfalls in poetischen Texten bezeichnete man gelegentlich Länge und Kürze der Silben in unserer Weise durch Striche und Bogen. Eine alte lateinische Handschrift zeigt über langem Vokale zuweilen den spitzwinkligen Apex.

Die Interpunktion können wir so weit zurückverfolgen, wie unsere Handschriften reichen. Außer dem einfachsten Mittel, nämlich am Satzende entweder die Zeile frei oder doch einen kleinen leeren Raum zu lassen, gebraucht man vornehmlich die Paragraphos, einen wagerechten Strieh, der in Papyri des 3. Jh. a. C. mitten in der Zeile, da wo der Sinnabschnitt eintritt, gesetzt und außerdem unter dem Anfange dieser Zeile wiederholt wird. Später ist nur noch die Paragraphos am Zeilenanfange üblich; sie steht also immer unter der Zeile, die das Ende des Abschnittes enthält. Der Doppelpunkt, der gleichfalls zu den ältesten Lesezeichen gehört, wird später fast ausnahmslos auf die Gliederung des Dialogs in Tragödie, Komödie und Prosadialog (Platon) beschränkt; er steht mitten in der Zeile, wenn hier ein Wechsel der redenden Personen eintritt. Im übrigen, und besonders in Prosa, begegnen wir sehr oft dem Punkte in der oberen Zeifenhöhe (erw στιγμή) und in der Mitte (μέσι), deren Wert nicht überall gleich Große Abschnitte bezeichnet man immer durch einen leeren Raum, mindestens ein leeres Zeilenende, und durch die sogenannte Koronis, eine Verschnörkelung und reiche Verzierung der Para-Füllstriche und Füllhaken außerdem zu verwenden, wurde namentlich in byzantinischer Zeit üblich. Der antike Buchschreiber rückte ferner Zeilen aus oder ein, um sie hervorzuheben; Zitate pflegte er obendrein durch Winkelhäkehen am Rande der Zeilen auffällig zu machen.

Das Drama bedurfte besonderer Hilfen; neben der Dialogglie-

derung durch Doppelpunkte wurde es bald üblich, die Personen und den Chor abgekürzt am Rande hinzuschreiben; sogar szenische Bemerkungen finden wir gelegentlich in dramatischen Texten. Alle diese Zutaten versteht man nur dann richtig, wenn man sie als Hilfen fürs Lesen und Auffassen nimmt, und so erklärt es sich, daß sie niemals streng durchgeführt erscheinen. Wie weit der Schreiber des Textes selbst oder der Korrektor oder ein Leser sie gesetzt hat, bedarf jedes Mal einer eingehenden Untersuchung.

Es versteht sich von selbst, daß es fehlerlose Texte nicht gibt; die alten Buchschreiber waren ebenso wenig wie ein mittelalterlicher Mönch, ein moderner Aktenschreiber oder ein Setzer imstande, Hunderte und Tausende von Zeilen ohne Verstoß abzuschreiben. Daher bedurfte jeder Buchtext, sollte er sorgfältig sein, des Korrektors. Oft genug wird der Schreiber selbst nachträglich die Korrektur gelesen haben. Gleichviel ob er es war oder ein anderer, es kam vor allem darauf an, ob er Aufmerksamkeit und Bildung genug besaß, um wirklich zu verbessern. Die vorkommenden Fehler des Schreibers gehen entweder auf Unachtsamkeit oder auf Unwissenheit zurück; hierher gehören namentlich die zahlreichen orthographischen Fehler, denen wir in den Papyri begegnen. Der Korrektor pflegte falsche Buchstaben und Worte auszulöschen oder auszustreichen, wenn er nicht einfach Tilgungspunkte darüber setzte; seltener klammerte er eine fehlerhafte Stelle ein. Die Verbesserung schrieb er über die Zeile; wenn der Raum zu eng war, neben die Kolumne oder gar auf den unteren oder oberen Rand; dann bedurfte es kleiner Verweisungszeichen. Auch Nachträge, vergessene Verse und dergleichen fügte man in dieser Weise hinzu und schrieb noch ein "oben" oder "unten" (ἄνω. κάιω) an die betreffende Stelle. Gewöhnlich schreibt der Korrektor halb oder ganz kursiv; aber der Unterschied der Korrekturenhand von der des Buchtextes selbst braucht nicht auf zwei verschiedene Personen zu weisen, wie ich bereits im 2. Kapitel gesagt habe. Sehr deutliche Beispiele für Korrekturen findet man in den P. Gr. Berol. 14 (Urkunde), 19c, 31.

Über die Tätigkeit des Korrektors gehen die Anmerkungen hinaus, die wir Scholien zu nennen pflegen. Sie erstrecken sich auf die Sprache, indem sie z. B. poetische oder dialektische Ausdrücke erklären, oder auf den Inhalt und sind naturgemäß von sehr ungleicher Art und ungleichem Umfange. Daß auch hier die Dichtertexte am reichsten bedacht werden, versteht sich von selbst. Die

Scholien finden ihren Platz an den Rändern: manche Texte sind durch breite Zwischenräume zwischen den Kolumnen von vornherein darauf angelegt: es sind gelehrte Ausgaben, bei denen Korrektur und Anmerkungen von einem Grammatiker ausgeführt werden, der bisweilen sogar Textvarianten notiert. Hauptsächlich in den Homerhandschriften treiben die bekannten kritischen Zeichen, Asteriskos, Obelos, Diplė, ihr Wesen: aber die Papyri haben uns auch neue bekannt gemacht. Alles in allem ist für uns ein Text umso wertvoller, je genauer er korrigiert und je reicher er mit Scholien aller Art versehen ist. Glücklicherweise ist eine Reihe gerade der wichtigsten Papyrustexte in solcher Verfassung auf uns gekommen. Korrekturen und Scholien können denselben Urheber haben; sie können auf die Vorlage zurückgehen oder auf Vergleichung eines anderen Textes berühen. Aber ebenso gut ist es möglich, daß erst der Besitzer der Rolle sie eintrug oder aus eigenem Wissen hinzufügte. Allgemein läßt sich darüber nicht urteilen; jeder Fall verlangt besondere Erwägung.

Das griechische Buch besitzt von Hause aus keinen Titel in unserem Sinn, sondern wird mit den Anfangsworten angeführt, wie es heute noch bei den päpstlichen Bullen der Fall ist. Das geschriebene Buch aber bedurfte auf jeden Fall einer Bezeichnung, mochte sie lauten, wie sie wollte. Man setzte den Titel ans Ende des Textes und der Rolle, weil er hier am sichersten war, während der Anfang der Rolle, der außen lag, leichter beschädigt werden konnte. Indessen hat man wohl auch am Anfang den Titel kurz aufgezeichnet, wie ein erhaltenes Beispiel lehrt. Rollenschlüsse mit dem Titel liegen in größerer Anzahl vor unseren Augen. Um den Titel auch dann, wenn die geschlossene Buchrolle im Behälter oder Regale stand oder lag, kenntlich zu machen, klebte man an die Rolle den Titelstreifen, den die Griechen Sillybos, die Römer Index nannten; auf dem heraushängenden Sillybos las man den Titel. erhaltener Sillyhos ist der einzige Überrest der Minor praeizion des Sophron. Am Anfang trug eine gute Buchrolle ein Schutzblatt, das heißt ein Papyrusblatt, das quer vorgeklebt war und unbeschrieben blieb. Außerdem klebte man gern einen Pergamentstreifen davor, um den Rand zu schützen, oder ein ganzes Pergamentblatt, das dann die Hülle der Rolle bildete. Reste davon sehen wir noch bei einem alexandrinischen Osterbriefe und bei einer offiziellen Urkunde; für die Buchrolle bezeugen es die Schriftsteller, während die Papyri schweigen, da wir aus begreiflichen

Ursachen Rollenanfänge nicht besitzen. Ebenso wenig können wir an den Originalen die vielberufenen "Hörner" der Rolle und den Rollenstab, um den sie gewickelt wurde, feststellen; auch die Verschnürungsriemen hat man bei den Buchrollen nicht gefunden. Sie mögen zum Teil alle diese Zutaten besessen haben; vielen jedoch haben sie sicherlich immer gefehlt, denn es waren bescheidene Ausgaben, während das, was die Schriftsteller sagen, sich mehr auf gute Exemplare bezieht. Auf den unfruchtbaren Streit um cornua und Rollenstab vermeide ich einzugehen; wahrscheinlich sind die cornua nichts anderes als die gekrümmten Enden des Rollenstabes, der in der Regel lose in der Rolle lag und herausgezogen werden konnte.

Unzweifelhaft hat es illustrierte Buchrollen gegeben, aber wir können uns nach den Originalen nur sehr geringe Vorstellungen davon machen. Denn die unsehöne astronomische Rolle mit der Techne des Eudoxos, ein kleines Bruchstück mit Pflanzenzeichnungen und ein paar Beispiele für mathematische Figuren geben kein Bild; die Zauberpapyri mit ihren kopflosen Ungetümen gehören kaum noch zu den Büchern. Eine Reihe farbiger Darstellungen auf Papyrus, in denen ich früher Buchillustration sah, habe ich seitdem als Stick- und Webemuster erkannt; man darf sich vorstellen, daß es farbige Vorlagebücher auch in Rollenform gab, zumal da die Weberei in Ägypten blühte. Von hier bis zu illustrierten Buchrollen und reinen Bilderbüchern, nach dem Vorbilde ägyptischen Totenbuchs, ist kein Schritt.

Die Handhabung der Papyrusrolle beim Beschreiben zeigen ägyptische Statuetten: der mit untergeschlagenen Beinen sitzende Schreiber hat sie auf den Knien vor sich, vermutlich auf einer festen Unterlage, einem Brettchen oder dergleichen. Der Leser faßt sie, wie die Statuette des lesenden Imhotep hübsch zeigt, mit beiden Händen; den schon gelesenen Teil hält er zusammengerollt in der Linken, was er noch nicht gelesen hat, zusammengerollt in der Rechten; vor seinem Auge liegt eine Schriftkolumne. Daher ist die offene Rolle in der Hand des Lesers nicht größer als ein mäßiges Buch und beträchtlich leichter; daß man bequem so lesen und durch Weiterrollen weiterlesen kann, haben Versuche an wohl erhaltenen Originalen gelehrt. Ist so die Rolle eine handliche und praktische Buchform, so hat sie den erheblichen Nachteil, daß man das ausgelesene Buch vollständig neu rollen muß, da ja sonst der Anfang innen, der Schluß außen liegen würde. (Abb. 12.)

Der technische Ausdruck für die Papyrusrolle ist 16403; so heißen immer die Aktenrollen. Die Bezeichnung 363202, ursprünglich das Material betreffend, hat bald ganz und gar den Sinn von "Buch" angenommen; solange das Buch eine Rolle ist, kann 363202 auch die Papyrusrolle bedeuten. Auch 1867203 ist ein nicht seltener Ausdruck dafür. Urkunden- und Briefrollen scheint man öfters 262110003, auch 20210103, genannt zu haben, was sich aus der Form ohne weiteres erklärt. Der technische lateinische Ausdruck ist volumen, während liber sich dazu verhält wie 363202. Außerdem kommen noch viele mehr oder weniger übertragene Ausdrücke vor, auf die ich hier ebenso wenig eingehen will wie auf die Entwicklung der Hauptbezeichnungen, über die noch keineswegs volle Klarheit erzielt ist.

Der Kodex, der im wesentlichen der heutigen Buchform entspricht, ist aus den zusammengefügten Wachstafeln hervorgegangen, wie ich schon gesagt habe. Sobald man je zwei Tafeln durch ein in der Mitte gebrochenes Blatt aus Pergament oder Papyrus ersetzte, war man bei der Grundform des Kodex angelangt, aber erst das dünnere Material erlaubte, die Vorteile dieser Buchform ganz auszunutzen. In der Regel hat man nur eine beschränkte Zahl von Blättern. 4, 5, auch 6, ineinander gelegt, dann aber mehrere solcher Lagen zu einem Buche vereinigt, so daß der Kodex aus einer Reihe von Lagen oder Heften besteht; es fehlt aber auch nicht an Fällen, in denen sogar ziemlich dieke Bücher eine einzige Lage bilden. Hier liegt also Blatt in Blatt den ganzen Kodex hindurch; die äußeren mußten dann breiter sein als die inneren. Gerade einige alte Papyrusbücher zeigen diese Zusammensetzung. Die Formate sind ebenso mannigfaltig wie bei der Rolle. und meine früheren Versuche, gewisse Formate annähernd zu datieren, dürfen eben nur als Versuche genommen werden. die ganze Einrichtung des Kodex, die Beschriftung, Kolumnen, Lesezeichen usw., gilt dasselbe wie für die Rollen späterer Zeit, mit denen er gleichzeitig ist. Als Eigentümlichkeit darf man bezeichnen, daß in manchen Kodizes auf der Seite zwei Schriftkolumnen stehen, ohne daß sich diese Erscheinung zeitlich näher bestimmen ließe. Während in der Rolle die Zählung der Kolumnen selten und von geringem Werte war, breitete sie sich im Kodex von selbst aus und wurde bald Regel, zumal da der Kodex das Nachschlagen erlaubte, was in der Rolle schwierig war. Der Buchtitel behielt auch im Kodex lange Zeit noch seinen Platz

am Ende, aber der schon in der Rolle auftauchende Anfangstitel gewann allmählich Raum und wurde mit der Zeit Haupttitel. Das hängt damit zusammen, daß der Bucheinband dem Anfange des Kodex höheren Schutz verlieh. Leider wissen wir über die ältesten Einbände garnichts; die frühesten, die wir kennen, dürften nicht über das 8. Jh. p. C. hinaufreichen. Sie zeigen zum Teil sehr kunstvolle Lederarbeit.

Als Material des Kodex kommen Pergament und Papyrus in Betracht, und zwar scheint man die Diptycha, Triptycha und Polyptycha zuerst in Pergament, erst später in Papyrus nachgeahint zu haben. Darauf weisen die Angaben der Schriftsteller, weniger die Funde in Ägypten, wo natürlicherweise der Papyruskodex sich besonders stark verbreitet hat. Für die Papyrusbücher nahm man Blätter aus Papyrusballen, also dasselbe Material wie für die Rollen, nicht etwa besondere, für den Kodex fabrizierte Blätter. In der arabischen Zeit stellte man Kodizes aus Papier her. Die Anfänge des Kodex können wir vermutungsweise bis in Ciceros Zeit hinauf verfolgen, und zwar scheinen es Aktenbände zu sein, von denen wir zuerst hören. Sicher bezeugt ist der Kodex durch Martial für das 1. Jh. p. C., und etwa mit dem 2. Ih. setzen die ägyptischen Funde ein; ich nenne nur das Blatt aus den Kretern des Euripides, P. Gr. Berol. 30a. erst galt der Kodex als bescheidenere Buchform neben der vornehmen Rolle und diente sowohl rein praktischen Zwecken, der Schule, der Rechtsliteratur, als auch den kleinen Leuten; so kommt es, daß er allem Anscheine nach von vornherein Träger der christlichen Literatur geworden ist. Bis gegen das Ende des 3. Jh. p. C. geht er in Ägypten neben der Rolle her; von da an hat er sie auf dem Felde der literarischen Texte geschlagen und bald ganz verdrängt, während sie bei den Urkunden ihren Wenn im 3. Jh. p. C. die Bibliothek des Platz behauptete. Pamphilos in Caesarea, die aus Rollen bestand, in Pergamentkodizes umgeschrieben wurde, so ist dieser einzelne Vorgang bezeichnend für die Gesamtentwicklung. Hin und wieder haben wir sogar Übergangsformen vor Augen, wie in einem Genesiskodex vom Ende des 3. Jh. p. C., wo der Schreiber die Kolumnen teilweise so dicht aneinander gerückt hat, daß fürs Heften kein Raum blieb, augenscheinlich, weil es ihm noch nicht geläufig war, Jedoch besitzen wir eine ganze in einen Kodex zu schreiben. Reihe von Kodexbruchstücken ägyptischer Herkunft, die sicher

dem 3. Jh. p. C. angehören; der Kodex war also damals für Ägypten keineswegs etwas Nenes.

Wie ich schon mehrfach bemerkt habe, finden wir unter den literarischen Papyri, den Rollen wie den Kodizes, die größten Unterschiede der Ausstattung und der Güte. Neben Luxusexemplaren stehen bescheidene mit äußerster Raumausnutzung, neben tadelloser Kalligraphie eine flüchtige, fast kursive Schrift, ja sogar Buchtexte, die mit zahlreichen Abkürzungen geschrieben sind; wir haben Bücher, die sorgfältig durchkorrigiert, mit Anmerkungen von wissenschaftlichem Werte versehen sind, und auf der anderen Seite Handschriften, deren Text ganz nachlässig behandelt worden ist. Dazu kommt die sehr beträchtliche Zahl der Rollen, die auf beiden Seiten Texte tragen, sei es, daß das Literaturwerk auf die Rückseite einer Aktenrolle geschrieben wurde oder beide Seiten literarische Texte aufnehmen mußten. Dem Wesen der Buchrolle widersprach dies Verfahren, und trotzdem hat man es so oft angewendet, daß wir von Ausnahmen nicht reden dürfen. Obendrein begegnen wir in manchen Rollen dieser Art auch auf dem Verso einer tadellosen, sorgfältigen Buchschrift.

Die Gelehrten waren bei allen solchen Texten, die dem Idealbilde einer Buchrolle nicht entsprachen, lange Zeit sehr schnell mit dem Urteile Privatabschrift bei der Hand; nur die einseitig beschriebenen Prachtrollen sollten Buchhändlerexemplare gewesen sein. Bei näherer Untersuchung des Wenigen, was wir vom Buchhandel des Altertums wissen, stellt sich aber heraus, daß dieser Unterschied nicht fest ausgeprägt gewesen sein kann; vielmehr gab es unzweifelhaft viele Übergangsformen. Der Buchhandel konnte neben den "Prachtwerken" sicherlich auch billige Ausgaben veranstalten, und ob es ihm untersagt war, dafür eine schon einmal gebrauchte Papyrusrolle zu verwenden, wird man nicht obenhin beurteilen dürfen; war doch der Preis des Papyrus hoch, zumal in der Kaiserzeit, die allein in Betracht kommt, da wir nur für sie etwas über den Buchhandel wissen. Auf der anderen Seite konnte niemand einen Privatmann hindern, sich eine kalligraphische Abschrift eines Buches für seinen Gebrauch zu fertigen oder fertigen zu lassen, und es ist gewiß weit öfter geschehen, als man auf Grund heutiger Verhältnisse vermuten würde. Grenze zwischen Buchhändlerabschrift und Privatabschrift ist ganz unsicher; allenfalls wird man Handschriften, die mit zahlreichen Kürzungen geschrieben sind, mit einiger Sicherheit dem

Privatfleiße auf die Rechnung setzen dürfen. Um klar zu sehen, muß man in jedem einzelnen Falle alle Umstände erwägen; mit allgemeinen Urteilen kommt man nicht weiter. In welcher Weise die Buchhändler, die ein Werk herausgaben, also die Verleger, die Vervielfältigung betrieben, wissen wir nicht. Das Bild der Schreibstube mit zahlreichen Schreibern, die nach Diktat arbeiten, hat weder die Worte der Schriftsteller noch die Ergebnisse der Originale für sich. Man mag bisweilen diktiert haben, wenn es auf Sorgfalt nicht ankam; sonst werden vermutlich mehrere Schreiber gle chzeitig nach einer zerschnittenen Vorlage gearbeitet haben, und es fehlt nicht an Papyrusrollen, in denen verschiedene Hände erkennbar sind. Während uns über den Buchhandel Roms in der Kaiserzeit wenigstens einige Notizen zu Gebote stehen, wissen wir über Ägypten so gut wie nichts. Aber die alexandrinischen Schreibstuben, die doch wohl für Verleger arbeiteten, müssen sehr leistungsfähig gewesen sein, da Domitian nach dem Brande Roms die beschädigten Bibliothekbestände nicht in Rom, sondern in Alexandreia erneuern ließ. Ebensowenig wissen wir im Grunde über Ägyptens Bibliotheken. Selbst die berühmten Bibliotheken Alexandreias mit ihren fabelhaften Rollenbeständen sind mis ziemlich unbekannt, da ja leider der Bibliothekskatalog, den Kallimachos ursprünglich auf Tafeln (πίναχες) anlegte, nicht erhalten ist. Die Privatbibliotheken einer Stadt wie Oxyrhynchos können wir uns besser vorstellen als jene Alexandreias. Am deutlichsten steht aber die Bibliothek des Calpurnius Piso vor uns, der wir die herkulanensischen Rollen, d. h. das Lebenswerk des Epikuräers Philodemos, verdanken. Die Rollen bewahrte man in Ägypten gern in Krügen auf, wie man sie denn auf Elefantine darin gefunden hat; auch Körbe dienten als Rollenbewahrer, hauptsächlich aber runde oder viereckige Behälter, in denen mehrere Rollen standen. Die Bibliotheken und die Buchläden, ebenso die amtlichen Archive, haben jedenfalls Regale gehabt, in denen die Rollen liegen konnten.

Die Riesenmaße ägyptischer Papyrusrollen, z. B. des Papyrus Ebers, kommen für die griechische Literatur nicht in Betracht; solche Riesenrollen waren Prunkstücke, die wirklich zum Lesen bestimmten ägyptischen Buchrollen sind, soweit man urteilen kann, nicht auffällig lang. Als Beispiele für griechische Buchrollen seien Oxy V 843 Platons Symposion, und Oxy V 844 Isokrates Panegyrikos, genannt. Beide kann man ziemlich sicher auf etwa 8 m berechnen. Der erhaltene Teil des Kommentars zu Platons Theaitetos, Berl. Klassikertexte 11, mißt fast 6 m. Solche Rollen sind noch leicht zu hand-

haben. Lange Texte erstrecken sich über mehrere Rollen, so die Londoner Aθηναίων πολιτεία des Aristoteles; umgekehrt wurden mehrere Werke geringen Umfanges bisweilen in einer Rolle vereinigt

Der Schreiber erhält die fertige Rolle: das beweisen die zahlreichen Fälle, in denen die Schrift über die Klebungen hinweggeht. Ausnahmen berühen entweder auf besonderen Umständen, die ein Zusammenkleben beschriebener Blätter herbeiführen, wie es Crönert an herkulanensischen Rollen gezeigt hat, oder auf zufälliger Übereinstimmung von Blatt und Kolumne; auch schlechte Klebungen konnten den Schreiber veranlassen, auf jedes Blatt eine Kolumne zu setzen. Polyb. V 33: μέχοι δι τούτον μεισθησομία, διότι τῶν καθ ξιάδε τινές γραφόντων ίστορίαν ἐν τριοίν η τέτταραιν ἐξηγησίαιετοι πελίοιν ἡιᾶν τοι Ρωμαίων καὶ Καρχηδονίων πόλεμόν μασε τα καθτόλον γράφειν. Hier ist σιλίες Kolumne, aber natürlich nicht technisch, sondern so wie wenn wir von Blättern sprechen und Buchseiten meinen.

Eigentliche Luxusbücher, wie wir sie nach den Beschreibungen der Schriftsteller annehmen müssen, sind nicht erhalten; Beispiele guter Ausstattung: Hesiods Kataloge, Berl. Klassikertexte V 2 (Abb. Pap. Gr. Berol. 19a). Ilias 2 Oxy I 20 Tafel V. Isokrates, Panegyrikos Oxy V 844 Tafel VII. Schmale Kolumnen z. B. Demosthenes, contra Boeotum Oxy VIII 1093. Satyros, Leben des Euripides Oxy IX 1176. Sehr breite Kolumnen: Xenophon, Kyropaedie Oxy IV 697.

Zur metrischen Gliederung: Lehrreich sind die sog. Skolien von Elefantine, P. Gr. Berol. 3. Der lyrische Teil ist nicht gegliedert, sondern in Langzeilen geschrieben wie der Timotheospapyrus. Aber die schließende Elegie zeigt sofort metrische Schreibung. Das Chorlied aus Euripides Phaëthon, P. Gr. Berol. 4b (3. Jh. a. C.), ist nicht metrisch geschrieben; vgl. damit die metrische Schreibung der Chorpartien in der Hypsipyle, Oxy V1852 (2.3. Jh. p. C.). Die eigentlichen Lyriker, Pindar, Sappho, Alkaios, Bakchylides usw. finden wir in den Papyri metrisch geschrieben, gleichviel ob die Abteilung metrisch richtig ist oder nicht. Ein ziemlich spätes Beispiel nicht metrischer Schreibung sind die Anapäste, P. Gr. Berol. 11b.

Normalzeile: Diokletians Maximaltarif: Mommsen-Blümner, Berlin 1893. Zeilenzählung z. B. Pindar, Paeane, Oxy V 841:  $\overline{\underline{M}}$  und  $\overline{\underline{N}}$  entweder gleich 40. und 50. Hundert oder, nach Grenfell-Hunt, gleich 1200 und 1300; in diesem Falle wären die Buchstaben nicht nach ihrem Zahlenwerte, sondern nach ihrer alphabet. Folge, wie bei der Buchzählung in Ilias und Odyssee, gebraucht. Die Hellenika von Oxyrh., Oxy V 842, haben  $\overline{\triangle}$ , wahrscheinlich gleich 400. Für die Summierung vgl. z. B. Iliaspapyrus Morgan ed. v. Wilamowitz und Plaumann, S. B. Berl. Akad. 1912, 1198ff. (siehe die Tafeln!) Gerade in den Homerhandschriften ist wegen der Plus- und Minusverse die Summierung wichtig.

Worttrennung in lat. Handschriften: vgl. Sallust, Catilina, Oxy VI 884. Akzente: in derselben Handschrift finden wir bald nur die Tonsilbe, bald die nebentonigen Silben, bald alle accentuiert, z. B. Pindar, Paeane Oxy V 841: gilipotegaror lies gilipotegaror. geoenikors lies geoenikors, itze lies ἔτεκε, rònor und τροφον lies ronor und τροφον. Panegyr. Gedicht Oxy VII 1015: πολύγχέα lies πολυγχέα, ελαίοχυτοιον lies ελαιοχίτοιον. Kerkidas Oxy VIII 1082 πίμελοσαρχοφαγών. Dem heutigen Verfahren entsprechen z. B.

Bakchylides πάντοθεναχαματοις. Kallimachos (ed. Wilamowitz, Neues von Kall. S. B. Berl. Akad. 1912/14) ταθές αθεος lies τάθες τάθες. Korinna, Berl. Klass. Texte V: τήπος ειφωρίγη ενέθλαν. Panegyr. Gedicht Oxy VII 1015 κλέιονοι βοτήρες (Der Akzent im Diphthong auf dem ersten Bestandteil), ebenda αέισαι lies αείσαι. Enklitika: Pindar Paeane Oxy V 841 άνιππός ειμι. Euripides Hypsipyle, Oxy VI 852 τόξάτε, also abweichend vom heutigen Verfahren. Äolische Accentzurückziehung: Sappho Oxy X 1231 σύνετον, πόλν. Länge und Kürze z. B. Pindar Paeane θύεταιγαραγλαϊνπερπανελλαδος άντεθεληταν. Abbildungen z. B. P. Gr. Berol. 19c Homer. 29a Korinna. Kenyon, Palaeography, Tafel XIII Bakchylides.

Interpunktion: Flock, de Graecorum interpunctionibus. Diss. Greifswald 1908. Beispiele sehr zahlreich; genannt seien: Euripides Phaëthon, Berl. Klass. Texte V (P. Gr. Berol. 4b). Rhetor. Übung, Hibeh I 15. Bei beiden Paragraphos mitten in der Zeile. Ilias 2 Oxy I 21. Ilias 5 Oxy II 223. Pindar Paeane Oxy V 841. Xenophon Kyropaedie Oxy IV 697. Zur Koronis vgl. den sog. "Vogel" im Timotheospapyrus, P. Gr. Berol. 1; es ist sicher ein Zeichen eines großen Sinnabschnittes, wahrscheinlich ein Monogramm, das absichtlich einem Vogel (zageór)?) ähnlich gestaltet ist. Personenbezeichnung im Drama z. B. Sophokles, Achäerversammlung, P. Gr. Berol. 30b. Euripides, Hypsipyle Oxy V1 852. Scenische Bemerkungen in der sog. Posse von Oxyrh, Oxy III 413.

Korrekturen sehr häufig, z. B. Aristoxenos, Peθμικὰ στοιχεῖα Oxy I 9. Ilias 5 Oxy II 223. Isokrates Panegyrikos Oxy V 844. Platon Phaidros Oxy VII 1017. Abbildungen: P. Gr. Berol. 13, 14 (Urkunden) 19c (Homer) 31 (Kommentar zum Theaitetos).

Scholien: z. B. Korinna, Berl. Klass. Texte V, 78 ἀππασάμενος, dazu Schol. uraztrodueros. Pindar, Paeane, Oxy V 841 [δνο]μαζλίτα γ'ένεσοι Δωριεί | μ[ε-] δέστσα [πό]ντω νάσος [ω] Διὸς Ελ | λανίου gaerròr άστωση, dazu Scholion: ιερον Διώς Ελ[λ]ηνιών [ε]ν Αι[γ]ίνη οπου συνελθόντες ειξα[ν]το πεοί του αθχμού. Sophokles, Ichneutai, Oxy IX 1174, 18 τὸ gθέχμα δ'ξμῖν τοῦ[θ'] ὅπερ φωνεῖ  $q \varrho \dot{a} \sigma \sigma \sigma$ , dazu Schol:  $\tau \sigma \tilde{\tau} \tau \sigma \tau \tilde{\omega} s q \omega r \tilde{\epsilon} t q \varrho \dot{a} \sigma \sigma r \sigma \tilde{\epsilon} (\tau \omega s) \tilde{\eta} r \tilde{\epsilon} r (\tau \tilde{\omega}) \Theta \dot{\epsilon} (\omega r \sigma s)$ , also Verbesserung der Lesart mit Berufung auf den Grammatiker Theon, der zur Zeit des Augustus lebte. Varianten auch in den Epikedeia, Berl. Klass. Texte V. Ein ausführliches Scholion über das Versmaß: Kallimachos (ed. v. Wilamowitz, Neues von Kall. S. B. Berl. Akad. 1912 14). Andere gute Beispiele für Papyrustexte mit Scholien sind: Kerkidas, Oxy VIII 1082. Alkaios, Oxy X 1234. Ein von vornherein mit breiten Rändern auf Scholien angelegtes Exemplar ist Pindar, Paeane Oxy V 841. Die Kommentare und selbständigen Scholienrollen, wie Didymos zu Demosthenes Berl. Klass. Texte I; Scholien zu Ilias 21 Oxy H 221; Kommentar zu Thukydides 2 Oxy V1 853, und andere, sind eine Sache für sich.

Kritische Zeichen: z.B. Ilias 2 Tebt. I 4. Ilias 5 Oxy II 223. Ilias 6 Oxy III 445. Euripides, Hypsipyle Oxy VI 852. Pindar, Paeane Oxy V 841.

Titel: z. B. Didymos zu Demosthenes, Berl. Klass. Texte I (P. Gr. Berol. 20)  $Iide (uoi \pi \epsilon \varrho) Inuo \theta \dot{\epsilon} \dot{r}oi \dot{\epsilon} zr \Phiilianizor y. \overline{\theta} \piollor \ddot{\omega} \dot{a} v \delta \varrho \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} A\theta \eta ratoi \overline{\iota} z\dot{a} \sigma \pi o v \delta a ta rou (zor <math>\iota [a]$  oti  $u\dot{\epsilon} r \ddot{\omega}$  är  $\delta \varrho \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} A\theta \eta ratoi \Phi [i] lianos <math>\iota \dot{\beta}$   $\pi \dot{\epsilon} \varrho \dot{\epsilon}$   $u\dot{\epsilon} r \tau o \ddot{\nu}$   $\pi u \varrho \dot{\sigma} r \tau o \dot{\epsilon}$ . Vgl. Kapitel 9. Platon, Symposion Oxy V 843 (Tafel VI)

Πλάτωνος Συμπόσιον, Kerkidas Oxy VIII 1082 Κιρχών Κιτος [π.]κών και. Julius Afrikanus Oxy III 412 Toethoe Aggizarov zrotos ii, (Tafel). Satyros, Leben des Euripides Oxy IX 1176 Sarton Junt deutzeutz - Amerikan Σοφοκλέους Ευριπίδου. Kallimachos Oxy VII 1011, nach den Aitia, vor den lamboi Καλλιμάχου [Αιτι]ων δ Καλλιμάχου Ιαμ[βοι]. Demosthenes, de cor. Ryl. 58 Επέφ Κ[τ]ησιηώντος περί τοῦ στεμάνοι [εν]τνχώς τω γράναντ[ι] zai [λα]μβάνον[τι] zai αναγινώσχοντι; es ist ein Kodex, was aber keinen grundsätzlichen Unterschied mit sich bringt. Der Schlußsatz, im Mittelalter häufig, ist in dieser Zeit, 5.6. Jh. p. C., noch selten. Herakleides Lembos Oxy X1 1367: [ Ησ]ακλείδου τοῦ [Δ]ασαπώνος επ[ι]τους τῶι 'Εομίπποι περί νομοθετών και ε[π]τα σοφών και [Π] εθαγόροι. Anfangstitel: Hierokles, Berl. Klass. Texte IV, auf dem Schutzblatte Ispozzione i dizi Wir haben aber auch Rollenschlüsse ohne Titel, z. B. die Timotheosrolle. Bei llias und Odyssee pflegt die Buchzahl Thuidos un usw. am Ende des Buches zu stehen. Der Sillybos zu Sophrons Mimoi Oxy II 301; ein Sillybos noch am Papyrus befestigt Oxy VIII 1091 Bazzeλίδου Διθέραμβοι. Auch Aktensillyboi sind erhalten. Reste des vorgeklebten Pergamentstreifens sind noch erhalten bei dem alexandrinischen Osterbriefe, Berl. Klass. Texte VI; ein schmaler, aber vollständiger Streifen an dem Originalschreiben des Statthalters Subatianus Aquila ed. Fr. Zucker, S. B. Berl. Ak. d. Wiss. 1910, 710ff. Lukian, argu tor ear moder συνόντων 41: άπαντες γαρ άχριβώς οποιοι είσιν τολς κακλιστοις τούτοις βιβλισις, ον χουσοί μεν οι δαμαλοί, πορφυρά δε εκτοσθεν η διηθερά, τα δε είδοι η Θυέστης έστι των τέχνων εστιώμενος η Οιδιπωίς το μητοί ξινών η Γιοείς διο άδεληὰς άμα ὀπνίων. Dazu zahlreiche andere Erwähnungen namentlich bei Ovid, Tibull usw. Der Rollenstab, umbilicus = ouganos, womit streng genommen nur der Endknopf bezeichnet werden konnte, lag wohl in der Regel lose in der Rolle. Natürlich konnte man auch das Ende der Rolle daran festkleben. Die gefundenen Rollen, auch diejenigen, deren Ende vollständig erhalten ist, sind ohne Stab auf uns gekommen, offenbar weil er nicht daran befestigt war. Viele Rollen sind unzweifelhaft überhaupt ohne Stab gewickelt worden. Der lose Rollenstab ist wahrscheinlich gemeint in dem ptolemäischen Postbuche ca. 255 a. C., Hibeh 1 110 = Wilcken Chr. 435: Anir or r zi (λιστον) a zai το άξιον Φariafe]. Alle bisherigen Erklärungen sind unbefriedigend; wahrscheinlich ist åt ór wer zu verbessern und an den Rollenstab zu denken. Die "Hörner" der Rolle scheinen, wie Gardthausen. Gr. Pal.2 1 145 sagt, die gekrümmten Enden des Rollenstabes zu sein, der entweder einen Knopf, dugalós, oder Hörner, cornua, oder beides haben konnte. Man sieht die cornua auf dem Relief einer Stele aus Thyateira, Wiegand, Ath. Mitt. 1911, 291f (Inschriften aus der Levante). Vgl. sonst Tibull III 1, 11 ff. Ovid, Tristia 1.1, 1ff. u. a. Kleinere Papyrusblätter wurden nicht gerollt, sondern gefaltet, Urkunden und Briefe öfters ineinander gelegt, vgl. z. B. BGU 1H 591 II 15ff.; mehrere der griech. Urkunden aus Elefantine (Rubensohn, Eleph.-Papyri) waren ineinander gewickelt und erhielten außen die gemeinsame Auf-Sonstige Zutaten, wie das Tränken mit Cedernöl u. a., schrift Έπιστολαί. findet man in den angeführten Büchern behandelt.

Zu den illustrierten Buchrollen vgl. insbesondere Birt. Die Buchrolle in der Kunst. Ferner de Johnson. A botanical Papyrus with illustrations

(Archiv f. Gesch. d. Naturwiss. u. d. Technik 4, 403ff.). Die Techne des Eudoxos mit Faksimilie in der Ausgabe der Pariser Papyri nebst Tafelband von Dévéria. Math. Figuren z. B. im Theätetkommentar, Berl. Klass. Texte II und im P. Ayer. Webemuster: hierher gehören die Abb. auf Seite 127, 128 meines Buch b. d. Gr. u. Röm., vgl. Schubart, Miniaturen auf Papyrus, Amtl. Ber. aus d. Kgl. Kunstsammlungen 1908/9 Spalte 294ff. Sicher gab es viel mehr illustrierte Bücher, als man nach dem Erhaltenen erraten könnte. Die farbigen Initialen späterer koptischer Bücher kommen für uns nicht mehr in Betracht; vgl. jedoch Oxy V 840.

Zur Handhabung der Rolle vgl. auch das Vasenbild, das ich im Buch b. d. Gr. u. Röm. Seite 146 wiedergegeben habe. Verkehrt gerollt war der Kommentar zu Platons Theaitetos, Berl. Klass. Texte 11; der letzte Leser hat ihn also sofort nach dem Lesen aus der Hand gelegt.

Bezeichnungen der Rollen: τεῦχος ist eigentlich Gerät und kann der Rollenbehälter sein, z. B. im Epigramm des Krinagoras. In der Inschrift von Priene No. 114, 11, 31 (ca. 84 a. C.) bedeutet es nicht Kodex, wie ich Buch b. d. Gr. u. Röm. 102 sagte, sondern Rolle, wie Wilcken, Hermes 44, 150 richtig dargetan hat; er zeigt, daß τεῦχος noch 177 p. C. in der Urkundensprache sicher auf die Rollen geht: BGU III 970, 3 ἐκγεγρά[gθαι] καὶ προσαντιβεβληκέναι ἐκ τεύχονς βιβλειδίων Τίτον Πακτουμίου Μάγνον ἐπ[άρχον] Αθγύπτον. Neben βίβλος (ältere Form βύβλος) kommt βιβλίον = Buch vor; in der Urkundensprache bezeichnet es die Eingabe, dem lat. libellus entsprechend. Zu κυλιστός vgl. Hibeh I 110 Verso = Wilcken, Chrestomathie 435.

Kodex: Papyruskodex aus einer einzigen Lage bestehend z. B. Ilias Morgan ed. Wilamowitz und Plaumann, S. B. Berl. Akad. 1912, 1198ff.; ferner C. Schmidt, Der erste Clemensbrief in altkoptischer Übersetzung (Texte u. Untersuchungen zur Gesch. d. altchristl. Lit., herg. von Harnack und C. Schmidt, 32, 1) und die hier auf Seite 7 genannten Fälle. Dann Kallimachoskodex Oxy VII 1011. Zur Geschichte des Kodex im Allg. vgl. außer den angeführten Büchern noch Gerhard und Gradenwitz, Ein neuer jurist. Papyrus der Heidelb. Univ. Bibl. 1903. Bucheinband: sehr alter, aber schlecht erhaltener Einband: C. Schmidt, Der erste Clemensbrief, siehe oben. Grobe Papyrusstreifen wurden häufig als Unterlage für Leder benutzt. Vgl. H. Ibscher, Alte koptische Einbände, Archiv für Buchbinderei 1911, 113ff. Gardthausen, Pal.2 I 174ff. Alte Pergamentcodices z. B. Enripides Kreter, Berl. Klass. Texte V. Odysseekodex, Ryl. 53 u. a. Wichtigkeit des Kodex für die christliche Literatur: vgl. u. a. Deissmann, Licht vom Osten<sup>2</sup> 166ff. Bücher in äg. Dorfkirchen: P. Grentell II 111 (5/6. Jh. p. C.) in der αναγφασή των αγίων κειμηλιων και ετέφων σκειών της άγίας έκκλησίας Απα Τοίου κώμης Ιβιώνος wird verzeichnet; βιβλια δερμάτι(να) κα, δμοί(ως) χαοτία γ. Auch die Papyrusfunde haben auffällig viel christliche Schriften auf Kodexblättern und nur wenig auf Rollenfragmenten geliefert.

Übergang von der Rolle zum Kodex: Bibliothek in Cäsarea, Hieronymus, epist. 141: quam (sc. bibliothecam) ex parte corruptam Acacius dehinc et Euzoius eiusdem ecclesiae sacerdotes in membranis instaurare conati sunt.

Literarische Texte auf Verso: steht auf Rekto eine amtliche Urkunde, so wird man nach Preisigke, P. Straßburg 79ff. die Lagerfrist der Urkunde auf 50 bis 100 Jahre schätzen und daher den lit. Text um so viel später datieren dürfen, ohne daraus ein Gesetz abzuleiten. Private Aufzeichnungen veralteten wohl schneller. Stehen auf beiden Seiten der Rolle lit. Texte, so fehlt jede Handhabe, um ihren Zeitabstand zu beurteilen. Ob billige Ausgabe oder Privatabschrift, bleibt auch in Fällen wie bei der Hypsipyle Oxy V1 852 oder Ilias 5 Oxy II 223 durchaus zweifelhaft. Privatabschrift vermute ich z. B. im Didymoskommentar und im Hierokles, Berl. Klass, Texte 1 und IV, ferner in der sog. Posse von Oxyrhynchos, Oxy III 413 (vgl. Kap. 8).

Buchhandel und Vervielfältigung: Buchhandel beginnt erst da, wo ein Unternehmer die Vervielfältigung gewerbsmäßig betreibt. Über die ältere Zeit wissen wir wenig, Näheres erst über Rom etwa von Cicero an. Ciceros Verleger Atticus, Horazens Sosii, Martials Tryphon u. a. sind bekannt. Zu Cicero vgl. außer den Handbüchern jetzt auch E. Norden, Aus Ciceros Werkstatt, S. B. Berl. Ak. 1913, 2ff. Mehrere Abschreiber an einem Texte tätig z. B. Pindar, Paeane Oxy V 841. Hellenica Oxyrhynchia Oxy V 842. Alles Nähere in den Handbüchern.

Bibliotheken: über die alexandrinischen Bibliotheken ist viel geschrieben worden, wir wissen aber fast nichts davon. Aus den Pinakes des Kallimachos sind nur mehrere Zitate erhalten. Bücherkataloge aus Ägypten: Wilcken, Chrestomathie 155 und Vitelli, Atene e Roma VII, vgl. Arch. f. Pap. III 492. Im Allgemeinen vgl. Poland, Öffentl. Bibliotheken in Griechenland und Kleinasien (Histor. Untersuchungen f. E. Förstemann, Leipzig 1894). R. Cagnat, Les bibliothèques municipales dans l'empire romain 1906. Wüßten wir Näheres über die Einrichtung der staatlichen Archive, z. B. der ἐγατήσεων βιβλιοθήζει, oder der ᾿Αδριανὴ βιβλιοθήζει, in Alexandreia, so würden wir mancherlei für die großen Büchereien lernen können: aber auch die Darstellung bei Preisigke, Girowesen 454ff. steht auf unsicherem Grunde. Einige versiegelte Urkunden sind auf Elefantine in Krügen gefunden worden (Abb. 13). Der Rollenbehälter heißt κίστη, capsa; vgl. Tebt. II 414, 6 τὰς κίστας τῶν χαρταριων.

#### Literatur.

Th. Birt. Das antike Buchwesen. Berlin 1882.

Th. Birt, Die Buchrolle in der Kunst. Leipzig 1907.

Dziatzko, Ausgewählte Kapitel aus dem antiken Buchwesen.

- V. Gardthausen, Griechische Palaeographie <sup>2</sup> Erster Band: Das Buchwesen im Altertum und im byzantinischen Mittelalter. Leipzig 1911 (reich an Material, aber nicht immer klar und z. T. ohne lebendige Anschauung).
- E. M. Thompson, An introduction to Greek and Latin Palaeography. Oxford 1912. Kapitel 2-7 betreffen Schreibmaterial, Buchwesen usw. (Klare Darstellung und gute Abbildungen).
- W. Schubart, Das Buch bei den Griechen und Römern. Berlin 1907.

# IV. ÜBERBLICK ÜBER DIE LITERARISCHEN PAPYRI.

ie literarischen Papyri stehen an Zahl hinter den Urkunden Dund Briefen weit zurück; was bisher veröffentlicht worden ist, beläuft sich auf mehr als 1300 einzelne Texte. Darunter befinden sich sowohl Handschriften bekannter Werke, als auch solche, die bis auf die neuen Funde verloren waren. Wenn auch die erhaltenen Texte in gewisser Weise widerspiegeln, was in Ägypten während seines griechischen Zeitalters gelesen worden ist, so darf man doch nur mit großer Vorsicht die Zahlen benutzen, die sich für einzelne Schriftsteller oder einzelne Werke ergeben, und muß sich ständig vor Augen halten, wieviel der Zufall bedeutet. Kein Zufall ist es, daß die homerischen Gedichte mit annähernd 300 Handschriften weitaus an erster Stelle stehen, und daß unter diesen die Ilias weit überwiegt; Homer war das allgemeine Schulbuch. Ebenso hat es seine begreifliche Ursache, wenn Demosthenes stark vertreten ist, war er doch das Muster im rhetorischen Unterricht; auch Euripides verdankt seine hohe Zahl dem Zeitgeschmacke. Was die Zeit der Handschriften betrifft, so stammen die meisten wie die Mehrzahl der Papyri überhaupt aus der Kaiserzeit; ganz anders wird das Bild, wenn wir nach der Entstehungszeit der Werke fragen, denn hierin behauptet die vorchristliche Zeit weitaus den Vorrang. Bevor wir die Bedeutung der literarischen Papyrustexte für unsre Kenntnis der Überlieferung, für den Umfang und die Geschichte der Literatur, für die griechische Kultur Ägyptens näher betrachten, vergegenwärtigen wir uns durch einen Überblick, was uns die Papyrusfunde erhalten haben: ob es große Rollen oder kleine Bruchstücke sind, ist hierfür ohne Wir verteilen die literarischen Texte entscheidende Bedeutung. auf die drei Perioden, die sich von selbst ergeben, die klassische Zeit etwa in der Abgrenzung, wie sie der Klassizismus der Kaiserzeit vornahm, die Zeit des Hellenismus, die sich im Wesentlichen mit der Ptolemäerzeit deckt, und die römische Kaiserzeit, wozu die byzantinische Periode hinzugerechnet werden darf.

Gründen änßerer Zweckmäßigkeit werden die ehristliche Literatur und die lateinische Literatur gesondert behandelt. Während dieser Überblick nur auf das Wesentliche gerichtet ist, enthält das Verzeichnis in Kap. 20 alle literarischen Papyri, die mir bekannt sind.

## KLASSISCHE LITERATUR!).

Am Anfange steht der Name Homers, der ja auch der Zahl nach unter den Funden den ersten Platz einnimmt. Man las zu allen Zeiten die Ilias, beträchtlich seltener die Odyssee; dazu kommen Kommentare und Wörterbücher zu Homer. Die homerischen Hymnen, die doch zum Teile alt sind, fehlen bis heute unter den Papyri ganz. Um so erfreulicher ist es, unter dem Namen des Hesiodos nicht wenig Neues zu finden, denn neben die Theogonie, die Werke und Tage, den Schild treten umfangreiche Stücke aus den Katalogen. Von der alten Lyrik hat sich mancherlei bis in die Kaiserzeit, ja bis in die byzantinische Periode erhalten, Bruchstücke aus Archilochos und Alkman, aus Alkaios und Sappho; von diesen beiden hat uns vor Knrzem das reiche Oxyrhynchos viel Neues beschert, während Archilochos, den man am meisten wünscht, nicht hoffnungslos ist, da ihn immerhin die Kaiserzeit noch besaß. Aber vergeblich sehen wir uns bisher nach manchem andern um, nach Semonides, Theognis und Solon, nach Anakreon und Mimnermos, denn was in der Abhandlung des Chrysippos über die Negativsätze an Zitaten aufbewahrt ist, bedentet keineswegs ein Zeugnis für die hellenistische Zeit, der die Chrysippos-Handschrift entstammt. Hipponax hat nicht viel zu sagen. Um so wichtiger ist es, daß die Kaiserzeit viel von Pindar gelesen hat, was uns fehlte, Oden, Päane und Jungfrauenchöre; und die schlichte Anmut der Böoterin Korinna hat uns erst ein Papyrusblatt kennen lehren. Der gewandte Erzähler Bakchylides ist völlig ein Geschenk des ägyptischen Sandes, und in einem Grabe haben die Perser des Timotheos geruht, die älteste griechische Papyrushandschrift, die zn den Tagen Alexanders, des Demosthenes und des Aristoteles hinaufreicht. Nehmen wir die Sprüche des Simonides hinzu und von der Grenze der Zeit, die wir klassisch

¹) Der folgende Überblick bis zum Ende des Kapitels deckt sich, abgesehen von kleineren Änderungen, mit meiner Darstellung desselben Gegenstandes in dem Aufsatze "Papyrusfunde und griechische Literatur" in der Internationalen Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik 1914.

nennen wollen, die Choliamben des Phoinix und die Gnomen des Chares, so bliebe auf diesem Gebiete nichts Wesentliches unerwähnt.

Nur zweifelnd hat man zwei kleine Papyrusbruchstücke dem Aischylos zugeschoben; im übrigen fehlt er unter den Funden. Reichlicher ist schon Sophokles vertreten: Antigone, Elektra und Oidipus Tyrannos, dazu manches Neue, die Achäerversammlung, Eurypylos, Tyro und besonders das berühmt gewordene Satyrstück Ichneutai sprechen für seine Verbreitung. Aber sie reicht nicht von ferne an Euripides heran; von ihm sehen wir in der Hand der Leser die Phoinissai, Medea, Orestes, Troades, Hekabe, Hippolytos, Andromache, die taurische Iphigenie, Elektra wenigstens in einer Inhaltsangabe, und Rhesos, den man hier nicht ausscheiden darf; über den alten Bestand hinaus Melanippe, Hypsipyle, die Kreter, Phaëthon, Archelaos, Antiope, Skiron, vertreten durch eine Inhaltsangabe; zweifelhaft sind die dem Oineus und den Temeniden zugewiesenen Bruchstücke. Außerdem entnehmen die Florilegien mit Vorliebe dem Euripides ihren Stoff. Neben ihm verschwinden die geringen Zeugnisse für Neophron und Astydamas, an die sich ein Satyrstück eines unbekannten Dichters anreihen mag. So bezeugen denn die Papyri in Wirklichkeit fast nur Sophokles und Euripides. Etwas reicher wird das Bild, wenn wir auf die Komödie blicken. Unzweifelhaft las man Epicharmos, und die berühmten Anfänger der attischen Komödie, Kratinos, Eupolis tauchen vor uns auf, der eine mit einer Inhaltsangabe des Dionysalexandros, der andere mit den Aristophanes begegnet uns in den Acharnern, den Fröschen, den Wespen, den Vögeln, den Wolken, den Rittern, dem Frieden und der Lysistrata. Ein schmaler Titelstreifen, ein sogenannter Sillybos, hat wenigstens den Titel der Weibermimoi des Sophron gerettet; auch was sich von Antiphanes erhalten hat, ist unbedeutend.

Platons Schriften erscheinen in den Papyri der hellenistischen und der Kaiserzeit verhältnismäßig oft, und zwar die Apologie, Gorgias, Laches, Lysis, Euthydemos, Phaidon, Phaidros, Symposion, Politikos, Politeia und Nomoi; nur durch einen Kommentar wird der Theaitetos bezeugt. Ein Fragment aus der älteren Akademie, vielleicht sogar von Herakleides Pontikos, reiht sich an. Um so spärlicher ist das, was von Aristoteles zutage getreten ist, denn mit einem Fragmente des Protreptikos und der Analytika,

sowie einem Kommentare zur Topik wäre alles erschöpft, wenn nicht die Schrift von der Verfassung der Athener einen freilich sehr wertvollen Ersatz böte. The ophrast erscheint mit den Charakteres und vielleicht einer physikalischen Schrift. Was alle diese Funde aufwiegen würde, Demokritos, ist bis heute nicht entdeckt worden und wohl kaum zu erwarten. Dagegen hat sich ein wertvolles Stück aus der Schrift des Sophisten Antiphon,,Von der Wahrheit" gefunden.

Gehen wir zur Rhetorik und den Rednern, so mag es genügen, die Namen zu nehnen. Neben Alkidamas sind von besonderem Werte Antiphons Apologie und des Lysias Rede gegen Theozotides; von Isaios gibt es ein Stück einer unbekannten Rede. Offenbar am beliebtesten waren die großen Muster Isokrates und Demosthenes, die mit zahlreichen Reden in den Papyri begegnen und außerdem durch Kommentare und Wörterbücher bezeugt werden; obenan steht des Demosthenes Kranzrede. Tritt Aischines hinter ihm beträchtlich zurück, so ist es ein um so größerer Gewinn, daß uns die Papyri den Hypereides wiedergegeben haben. Zur Literatur des 4. Jh. gehört wohl noch eine namenlose Rede an die Athener, eine frühptolemäische Handschrift der Rhetorik an Alexander und das merkwürdige Bruchstück einer Rhetorik in dorischem Dialekte.

Nur ein Bruchstück ist es, das an die Atlantika des Hellanikos erinnert, dagegen sind mehrere für den Text wertvolle Fragmente aus dem Werke des Herodotos und dem des Thukydides auf uns gekommen; unter den Schriften Xenophons scheint mehr als Anabasis und Hellenika, Poroi, Oikonomikos, Memorabilien und Symposion das Buch von der Erziehung des Kyros Beifall gefunden zu haben, wenn man auf die Zahlen etwas geben will. Die sog. Hellenika von Oxyrhynchos, sei nun Theopompos, Ephoros oder ein anderer ihr Verfasser, bedeuten für uns einen außerordentlichen Gewinn. In einem Bruchstücke aus einer Geschichte Siziliens dürfen wir vielleicht die Hand des Timaios erkennen, und Reste einer Geschichte von Sikyon scheinen auf Ephoros oder wenigstens seine Schule zurückzugehen; namenlos bleibt ein Werk, worin vom Prozesse des Pheidias erzählt wird.

Nicht ganz bedingungslos darf hier der große Name des Hippokrates erscheinen, denn wohl nur zwei der Papyri zeugen für Schriften seiner eigenen Hand oder wenigstens der alten Ärzte des 5. und 4. Jh. a. C.; die Kaiserzeit las natürlich die falschen Briefe. Ob ein anderes medizinisches Fragment auf Diokles von Karystos zurückgeht, scheint noch unentschieden. Endlich mag der klassischen Zeit noch ein Werk über Musiktheorie angehören.

So wenig ein solcher Überblick in die Tiefe gehen kann, er wird immerhin lehren, daß zwar die Funde den Begriff der klassischen Literatur im wesentlichen bestätigen, aber doch an mehr als einem Punkte erheblich über das hinausgehen, was das Mittelalter uns überliefert hat; das griechische Ägypten besaß noch Hesiods Kataloge, las noch Sappho, kannte mehr von Pindar, von Sophokles und Euripides und von den Vätern der attischen Komödie um nur einiges herauszugreifen. Wir dürfen noch viel Neues erhoffen und keineswegs glauben, ein Schriftsteller oder ein Buch sei damals vergessen gewesen, weil bis heute kein Papyrusblatt uns sein Dasein unter die Augen rückt.

#### HELLENISMUS.

Die Griechen haben sich selbst sehweren Schaden getan und uns fast unmöglich gemacht, ein reines Bild vom Werdegang ihrer Literatur zu zeiehmen, als sie zu Beginn der Kaiserzeit die letzten drei Jahrhunderte verleugneten und auszulöschen strebten. Man lese, was Wilamowitz in seiner Geschichte der griechischen Literatur darüber geschrieben hat, um die Größe des Verlustes zu ermessen. Gerade diese Lücke auszufüllen, scheinen die Papyrusfunde vornehmlich berufen, haben sie doch den Vorteil, in beträchtlichem Umfange eben aus der hellenistischen Zeit zu stammen und aus einem Lande, dessen Hauptstadt Alexandreia einer der Mittelpunkte geistigen Lebens war; überdies hat Ägyptens Griechentum den Klassizismus der Kaiserzeit nicht in vollem Umfange mitgemacht, sodaß auch in den Papyri der Kaiserzeit hellenistisches Gut gesucht werden darf und gefunden worden ist. Aber bis auf den heutigen Tag ist das Ergebnis noch bescheiden geblieben, und wenn ich versuche, einige Werke zu nennen, die hellenistisch sind oder wahrscheinlich dem Hellenismus angehören, so werden es längst nicht so viel Namen sein wie bei der klassischen Literatur. Vielleicht nirgends so wie hier macht es sich zu unserm Schaden geltend, daß Alexandreia unter den Fundstätten fehlt und wohl immer fehlen wird.

Die Argonautika des Apollonios Rhodios unter den Papyri

anzutreffen, ist keine Überraschung; wenn das dritte Buch, das sieh mit Iasens und Medeas Liebe beschäftigt, am häufigsten vorkommt, so wird das nichts als Zufall sein. Von dem, was sonst der Hellenismus an epischer Dichtung hervorgebracht hat, erfahren wir nicht viel; Bruchstücke nur sind es, die in eine Erzählung der Ledasage und ein Telephosgedicht hineinblicken lassen, und auch von dem Epos, dessen erhaltener Teil von einer Empörung in der Heimat des Diomedes während seiner Abwesenheit berichtet, ist nur ein Blatt vorhanden, aber es lehrt auf jeden Fall, daß man noch im 4. Jh. p. C. solche Werke des Hellenismus besaß. Von einem Gedichte über den Ranb der Persephone erfahren wir nur durch eine prosaische Umschreibung der letzten Ptolemäerzeit. Nahe genug liegt es, ein offenbar langes Gedicht, das unter vielen andern Dingen und Sagen von der Hochzeit der Arsinoë sprieht, eben der Zeit der großen Königin zuzuschreiben; aber vielleicht ist das, was wir lesen, nur eine spätere Verarbeitung oder Verwässerung. Das Epigramm, das gerade in der hellenistischen Periode blühte, tritt uns wenigstens in einigen Proben entgegen; neben mehreren, die genauer Bestimmung widerstreben, stehen solche auf eine geweihte Statue, auf den Tod des Tragikers Philikos, also ein unmittelbares Gelegenheitsgedicht aus dem alexandrinischen Dichterkreise um Kallimachos, Epigramme des Poscidippos und aus dem Kranze des Meleagros, diese in einer ungemein kleinen, zierlichen Papyrusrolle, während ein Ostrakon uns ein Epigramm auf Homers Heimat bewahrt hat. Vielleicht darf man auch ein kleines, anspruchsloses Hochzeitsgedicht, das zwar nicht viel sagt, aber als Werk des Augenblicks wertvoll ist, in die hellenistische Zeit hinaufrücken. Sicher ist dagegen der frühe Ursprung bei Skolien mit folgender Elegie, die auf der Inse! Elefantine zusammen mit frühptolemäischen Urkunden ausgegraben worden sind; der Papyrus hat nie einem Buche angehört, sondern war ein einzelnes Textblatt für den Vortrag beim Gelage. Nach Form und Inhalt gehört ein anapästisches Gedicht zwar nicht zu den erfreulichen aber zu den merkwürdigen Erzeugnissen des Hellenismus; auf dem engen Raume des Erhaltenen führt es uns zuerst eine Verherrlichung Homers und dann die Prophetin Kassandra vor Augen. Auch die Epoden in dorischem Dialekt, die eine Handschrift der Kaiserzeit überliefert, werden hellenistischen Ursprungs sein.

Auf soviel Namenlose folgen endlich einige der großen und berühm-

ten Vertreter hellenistischer Dichtung. Allen voran Theokritos, den man hier erwartet aber nicht so gar oft antrifft; jedoch sind kürzlich in Antinoupolis umfangreiche Stücke aus seinen Dichtungen gefunden worden. Viel reichere Anschauung lat sich bei Kallimachos aufgetan, der ja in besonderer Weise mit seiner Person das Alexandreia des Ptolemaios und der Arsinoë darstellt: wir lesen jetzt beträchtliche Stücke aus den Aitia mit ihren so schlicht erscheinenden und so fein gefeilten Erzählungen, aus den lamboi, die Hekale beginnt zu erstehen, und unter den Liedern bedeutet besonders das Gedicht auf den Tod der Arsinoë viel für Art und Stil des Verfassers. Daß fast alle Papyri Neues geben, und nur ein Stück eines Kommentars sich mit den Hymnen befaßt, ist gerade hier ein sehr willkommener Zufall. Auch Euphorion reiht sich den Dichtern ein, die wir ganz oder überwiegend neu kennen lernen; freilich rückt ihn der Vergleich weit unter Kallimachos. Eine Überraschung war auch die Entdeckung der Meliamben des Kynikers Kerkidas. Aber weitaus am meisten Aufsehen hat Menander erregt, dessen Name ruhmvoll aus dem Altertum herüberklang, ohne daß seine Kunst anschaulich geworden wäre. Ihn, der um die Wende des 4. zum 3. Ih. a. C. die neue Komödie in Athen auf die Höhe führte, hat man in Ägypten bis in späte Zeit in Händen gehabt, enthält doch eine Handschrift des 5. Jh. p. C. das Meiste von dem, was wir jetzt lesen. kein Stück vollständig erhalten, aber doch viele mehrfach und in beträchtlichem Umfange, und es will etwas sagen, wenn wir in der neuesten Ausgabe Heros, Epitrepontes, Samia, Perikeiromene, Kolax, Georgos, Misumenos, Perinthia, Koneiazomenai, Phasma und Kitharistes finden; dazu kommen Inhaltsangaben der Imbrioi und der Hiereia; auch noch manche anderen Bruchstücke mögen dem Dichter gehören. Neben ihm verschwinden die Reste aus Philemon völlig. Die Papyrusfunde haben wohl kaum für einen andern der schöpferischen Geister des Hellenismus so viel geleistet wie für Menander.

Neben das Lustspiel stellt sich schon sehr früh der Mimos, erst ein kurzes Bild bestimmter Charaktere in bestimmter Lage, bald von der geschilderten Szene und der Einzelrede übergreifend auf das Zwiegespräch, halb lyrisches Stimmungsbild, halb dramatischer Vorgang. Die Papyrusrolle, der wir die Mimen des Herodas verdanken, blieb nicht allein; Mimen niederen Ranges, wie die Liebesklage der Verlassenen und der "trunkene Liebhaber"

reihen sich an. Recht verbreitet waren damals die Florilegien, die mit Vorliebe aus Euripides und der Komödie schöpften, um allerlei Sprüche bald allgemeiner Lebensweisheit, bald und dies besonders gern — Sentenzen über die Frauen, mehr tadelnd als lobend, zusammenzubringen; einmal aber haben sie uns in der sogenannten Monodie der Helena und einer lyrischen Versgruppe über den von Vögeln und Bienen durchschwirrten Wald sehr eigenartige Stimmungsbilder bewahrt. Äußerlich sind sie oft unscheinbar, auf gebrauchte und abgewaschene Blätter oder auf die Rückseite anderer Texte geschrieben, nur geringe Beispiele einer gewiß zahlreichen und immer neu entstehenden Literatur.

Aus einer beträchtlichen Anzahl von Bruchstücken, deren Inhalt man im weitesten Sinne philosophisch nennen darf, heben sich nur wenige einigermaßen greifbare Werke heraus, eine Sammlung von Anekdoten über den Kyniker Diogenes — vielleicht war es besonders auf seine Aussprüche abgesehen —, eine Streitschrift, die sich lebhaft gegen Hippokrates wendet, praktische Regeln für den Umgang mit Königen, daneben Stücke, die bald stoischen, bald antistoischen Ursprung auzuzeigen scheinen, epikuräisch oder kynisch sich geben, kurz eine Schriftstellerei, die nicht so sehr wissenschaftlich ist, als vielmehr dem gebildeten Mittelstande eine bequeme Lebensweisheit in die Hand drückt. Und Epikuros selbst fehlt bis heute; die Rollen aus Herkulanum kommen hier nicht in Betracht.

Von den Reden, die uns die Papyri erhalten haben, gehören nicht allzu viele sicher dem Hellenismus an, und wohl so gut wie alle sind nicht gehaltene Reden, sondern rhetorische Kompositionen. die auch abgesehen von ihrem Werte für das rhetorische Studium manchmal noch eine schätzbare Kenntnis des attischen Bodens verraten, auf den sie sich natürlich stellen. Wenn auch jetzt ein sicheres Urteil noch nicht möglich ist, so scheint doch die Rhetorik in Ägypten mehr Pflege gefunden zu haben, als man gewöhnlich meint. Einen Platz für sich beanspruchen des Satyros Charakteristiken der Tragiker, wovon der Abschnitt über Euripides erhalten ist; sie tragen ihren Gegenstand in der Form eines leichten Gesprächs vor. Vielleicht geht auch ein Werk, das im erhaltenen Fragmente vom Dithyrambos zu handeln scheint. auf die hellenistische Zeit zurück. Daß die gebildeten Griechen Ägyptens, die sich mit Athen durch Euripides und Menander, durch Demosthenes und Platon verbunden fühlten, auch eine

Beschreibung der Stadt lasen - man nennt sie eine Attische Periegese -, daß die Geschichtswerke des Hellenismus, die Athens Geschichte behandeln, auch hier einen Leserkreis fanden, liegt auf der Hand und wird durch die Papyrusfunde bestätigt. Noch mehr freilich mußten die Ereignisse der Zeit selbst eine Reihe historischer Werke anregen und ihnen Verbreitung schaffen; so sehen wir die Feldzüge Alexanders behandelt, treffen aber den Alexanderroman bisher nur einmal an; Briefe an makedonische Könige, echt oder unecht, tauchen auf, und vor allem erweckt es unsere Hoffnungen, wenn wir die Spuren der Geschichtsschreibung recht im Mittelpunkte der Periode finden: weit wichtiger als Polybios, der nicht häufig vorkommt, sind das alleinstehende Bruchstück aus dem Buche des Sosylos über Hannibal und der Bericht des Königs Ptolemaios Euergetes über seinen Feldzug in Syrien, den man doch wohl nicht zu sehr als Aktenstück, sondern eher als öffentliche Darstellung betrachten sollte. erweiterte Gesichtskreis zeigt sich in den Resten einer Schrift über die Sitten fremder Völker. Aber einer der größten, Poseidonios, ist bisher aus dem Sande Ägyptens nicht auferstanden. Geschichtliche und geographische Kenntnisse verflacht und für den bescheidensten Gebrauch des Hauses oder der Schule vereinfacht sehen wir in einer Sammelrolle vor uns, die an ein Stück aus dem Alexanderroman eine Liste berühmter Maler, Bildhauer, Baumeister und Techniker anschließt und die Geographie in Gestalt von Bergen, Flüssen, Inseln folgen läßt; solche Werke, die aus dem Tage für den Tag entstehen, hat es gewiß in Menge gegeben. Unlängst hat uns Oxyrhynchos ein neues Beispiel dieser Gattung geschenkt, das besonders durch die Liste der alexandrinischen Bibliothekare wertvoll wird. Vermittler zwischen solchen Auszügen und den großen Werken der alexandrinischen Gelehrten waren Bücher wie der Auszug des Herakleides Lembos aus Hermippos.

Aus der Reihe der Papyri medizinischen und naturwissenschaftlichen Inhalts kann man nur sehr unsicher die Bücher hellenistischen Ursprungs aussondern, so daß es besser scheint, ihnen bei der Besprechung der Kaiserzeit ein Wort zu widmen. Nur ein physiologisches Werk, von dem nicht wenig erhalten ist, gehört sicher dem Hellenismus an, ob auch einem Griechen aus Ägypten, muß dahingestellt bleiben.

Die Astronomie hat bei den Griechen kaum irgendwo besseren

Boden finden können als in Ägypten. Zwar die Phainomena des Aratos, die wir um des Inhaltes willen hierher rücken dürfen, und die Techne des Eudoxos kamen von außerhalb; die Papyrusrolle, die das zweite Werk enthält, ist eines der wenigen antiken Bücher mit Bildern, die wir haben. Aber alle die Kalender, angefangen von dem frühen Kalender von Saïs, die man bald astronomisch, bald astrologisch nennen muß oder darf, und nicht minder ein meteorologisches Handbuch, das sich mit Planeten, Wetterzeichen und ihrer Deutung befaßt, sind sicherlich in Ägypten entstanden, lehrreiche, aber doch nur abgeleitete, für die vielen zurecht gemachte Niederschläge der strengen Forschung. Gehen wir zur Mathematik über, so wäre Eukleides zu nennen, und aus der sich anfügenden Musiktlieorie die Werke des Aristoxenos; namentlich aus den Rhythmika Stoicheia ist ein beträchtliches Stück erhalten. Auch die Metrik tritt uns in einem Werke hellenistischen Ursprungs vor Augen, das mehrere Versmaße an Beispielen aus Dichtern bis herab auf Kallimachos erläutert und ein Schema in unserer Weise hinzufügt.

Während für uns das Bruchstück aus dem Buche des Chrysippos oder eines Nachahmers über die Negativsätze wegen der eingestreuten Dichterstellen eine Schatzkammer ist, stellt es dem Verfasser ein übles Zeugnis aus, daß er Sappho mißbrauchte, um ihren Liedern Beispiele für den Negativsatz zu entnehmen. Das Grundbuch der Grammatik, die Techne des Dionysios Thrax, konnte man unter den Papyri mit Recht erwarten.

Es ist kein Zweifel, daß der Hellenismus zahlreiche Kommentare verschiedensten Ranges zu der älteren Literatur hervorgebracht hat, ganz abgesehen von den berühmten Werken der alexandrinischen Gelehrten. Am wertvollsten unter den Funden dieser Art ist ohne Frage des Didymos großer Kommentar zu den philippischen Reden des Demosthenes, der ganz und gar auf der alexandrinischen Gelehrsamkeit hellenistischer Zeit aufgebaut ist und deshalb hierher gehört, wenn auch Didymos bis in die Regierung des Augustus hinein gelebt hat. Sonst können wir nur bei wenigen Papyrusfragmenten des hellenistischen Ursprunges gewiß sein, wie es z. B. bei ein paar Iliaskommentaren und dem bedeutenden Kommentare des Aristarchos zu Herodotos der Fall ist.

Nicht wenig haben die Papyrusfunde zur Kenntnis der hellenistischen Literatur beigetragen; aber noch ist es ein weiter Weg, bis man mit ihrer Hilfe ein volles Bild der Dichtung und der Wissenschaft jener Periode wird zeichnen können. Was wir finden, sind Auslänfer; der Mittelpunkt Alexandreia müßte ganz anders aussehen. Greifbar wird uns hier und da die niedere Literatur, die Wissen oder Kunst aus zweiter und dritter Hand empfängt und dem Volke weitergibt, die nicht für die Ewigkeit, sondern für den Tag Verse macht und Aufsätze schreibt; wir können sehen, wie das Griechentum Ägyptens teilnimmt nicht nur als Leser, sondern auch als Erzeuger literarischer Werke; der weite Umfang der hellenistischen Literatur ist selbst in diesem engen und zufälligen Ausschnitte unverkennbar, der ständige Zustrom griechischer Literatur von außen nach Ägypten hinein, das weltbürgerliche Wesen des Hellenismus spiegelt sich auch in den Funden, aber alles in allem ist es doch nur eine Hoffnung, noch keine Erfüllung, was bis heute vor unserm Auge liegt.

#### KAISERZEIT.

Bedenkt man, wie stark in der uns überlieferten griechischen Literatur dem Umfange nach die Erzeugnisse der Kaiserzeit vertreten sind, so wird man es als eine gute Seite der Papyrusfunde anerkennen, daß sie dies Übergewicht nicht allzusehr vermehren; immerhin ergeben sie ein recht ausgedehntes und buntes Bild. Für unsere Betrachtung scheint es aus praktischen Gründen notwendig, die byzantinische Periode hineinzuziehen, obwohl der Unterschiede nicht wenig sind. Die christliche Schriftstellerei, die an sich zur griechischen Literatur gehört, wird hier nur um der Übersicht willen getrennt behandelt.

Unter den Werken epischer Form Oppians Halieutika lediglich zu nehnen, wird genügen. Wichtiger ist eine ziemlich umfangreiche und wertvolle Handschrift der Dionysiaka des Nonnos; vor allem aber sehen wir jetzt etwas von dem literarischen Umkreise, aus dem der ägyptische Grieche Nonnos von Panopolis sich erhoben hat. Nicht allein Reste eines Gedichtes, das sich gleichfalls mit Dionysos beschäftigt und vielleicht aus den Bassarika des Dionysios stammt, gehören hierher, sondern auch andere Epen, in denen die Liebe Achills zu Polyxena besungen wird oder der Schatten Achills die Achäer anredet. Etwa derselben Zeit, dem 4. Jh. p. C., darf man einige der epischen Verherrlichungen hoher Herren zurechnen, Gedichte, in denen mit mehr oder minder gelungener Nachahmung homerischen

Stiles die Kämpfe der Thebais mit den Blemyern geschilder; und die Helden der Griechen, rhomäische Offiziere wie Germanos und andere, gefeiert werden. Ein Epos über die Kriegstaten Diokletians und seiner Mitkaiser schließt sich dieser Reihe an, und nehmen wir aus demselben Papyrusbuch eine epische Darstellung der Schöpfung hinzu, die stoische und ägyptische Vorstellungen vermengt und den großen Hermes als Weltbildner in die Mitte rückt, so gewinnen wir wenigstens eine wenn auch begrenzte Anschauung der ägyptisch-griechischen Epik in byzantinischer Zeit, die in Nonnos ihren Höhepunkt findet. Man wird alle diese Werke nicht überschätzen, wenn man sie beträchtlich über die Dichtungen stellt, die uns "Der Dichter von Aphrodito" aus den späteren Jahren Justinians hinterlassen hat, meistens Entwürfe auf der Rückseite von Urkunden, in allen möglichen Formen, Hexametern, iambischen Trimetern usw., auch prosaische Deklamationen, alle gleich furchtbar in Sprache und Inhalt, aber überaus merkwürdige Proben dessen, was damals in Oberägypten aus griechischer Sprache und Bildung geworden war. Derselbe Dichter von Aphrodito hat uns ein längeres Preisgedicht auf den kaiserlichen Statthalter Johannes geschenkt, das neben den großen Urkunden derselben Herkunft die schlimmen Zeiten anschaulich schildert.

Älter, etwa aus dem 3. Jh. p. C., ist ein Preisgedicht, das zwar als Enkomion auf Hermes bezeichnet wird, in Wirklichkeit aber einem jugendlichen Gymnasiarchen gilt. Und für die langweiligen Verse auf die Löwenjagd des Kaisers Hadrian und seines Antinoos kann man sogar den Verfasser Pankrates nennen. Beide sind Erzeugnisse ägyptischer Griechen. Dagegen hat ein merkwürdiger Zufall uns Trauergedichte, Epikedeia, auf gefeierte Rhetoren der Schule von Berytos erhalten. Werke des 4. Jh., die vielleicht durch Studenten ägyptischer Herkunft ins Niltal geraten sind. Hymnen auf Hermes in Ägypten zu finden. wird niemand sich wundern; und auch einige Verse auf die Tyche, die Anspruch auf Kunstwert kaum erhoben haben, werden ägyptischer Herkunft sein. Für die Elegie gibt das arg entstellte Gedicht eines Poseidippos aus dem böotischen Theben ein kümmerliches und kaum verständliches Beispiel. Um so mehr Beachtung verdient ein Epigramm auf die Eroberung Ägyptens durch Oktavian, ein Blatt, das sonderbarerweise mitten in eine Urkundenrolle eingeklebt worden ist, und eine

Reihe von Entwürfen zu Grabepigrammen auf einen Euprepios, die im Konzepte des Dichters, wenn wir den Verfasser so nennen wollen, vor uns liegen. Endlich sei nicht vergessen, daß auch Stücke aus den Sibyllinen dem ägyptischen Sande entstiegen sind.

Nur spärlich ist bisher vertreten, was man etwa Lyrik nennen könnte, und kaum etwas fällt genau unter diesen Begriff; dafür ist alles unverkennbare Volksdichtung, nämlich in Ägypten erwachsen und weder auf hohe Ansprüche noch auf die Ewigkeit Skolienartige Epigramme in ungewöhnlich gebauten Hexametern geben sich als Flötenlieder zu erkennen; aus einer Reihe wenig verständlicher Bruchstücke tritt die weinerlich possenhafte Klage um einen entlaufenen Hahn heraus, halb in Versen, halb in Prosa, und ihr verwandt eine Liebesklage. Weit erfreulicher sind zwei kleine vollständige Schifferlieder, deren eines den Meerschiffer dem Nilschiffer gegenüberstellt, während das andere eine Fahrt über die rhodische See voraussetzt. allem aber haben wir ein treffliches Beispiel für den Mimos der Kaiserzeit in einem Papyrus aus Oxyrhynchos, der uns mit zweien dieser Art bekannt macht: in dem einen will eine junge Frau ihren Sklaven verführen und, da er nicht gehorcht, ihn mit seiner Geliebten töten lassen; der andere führt uns in zwei Entwürfen eine derbe Posse vor, die mit einer größeren Anzahl von Personen und mit Musik arbeitet; es handelt sich um die Befreiung eines griechischen Mädchens durch ihren Bruder, der die Barbaren, die sie in einem Tempel Indiens festhalten, betrunken macht; die Barbaren reden in kanaresischer Sprache. Das ist also eine ins Possenhafte gezogene Iphigenie. Die Handschrift ist, ganz abgesehen von ihrem Inhalte, auch äußerlich sehr merkwürdig, weil sie nicht nur die Personen bezeichnet, sondern auch Bühnen-Solche Stücke, gewiß Werke ägyptischer anweisungen gibt. Griechen, muß man sich auf den Bühnen der Provinzstädte in der Kaiserzeit vorstellen. Ein paar Reste von Mimen, unbestimmbare Komödienfragmente, vielleicht ein paar Florilegien mögen hinzukommen; damit ist im wesentlichen gesagt, was über dichterische Werke unter den Papyri zu bemerken wäre; in der Kaiserzeit hat ja die Rhetorik alles zurückgedrängt.

Auch an Romanen, die unfraglich einen großen Leserkreis hatten, liegt uns nicht gerade viel vor: von Chariton hat uns Ägypten außer Chaireas und Kallirhoë noch ein Romanbruchstück

gegeben, dessen Heldin Chione heißt. Für den Roman vom Prinzer Ninos können wir ebensowenig einen Verfasser nehnen wie für den Roman von Metiochos und Parthenope. Auch aus Kleitophon und Leukippe des Achilles Tatius ist ein beträchtliches Stück ans Licht gekommen. Daß des Babrios Schulfabelbuch in Ägypten mit lateinischer Übersetzung gelesen wurde, weist auf den Vorstoß des Lateinischen im 4. Jh. p. C. hin. der freilich nicht vorhielt. Neben Spuren anderer Fabeln taucht auch das fabelhafte Leben des Aisopos auf. Insgesamt muß man feststellen, daß höhere dramatische Dichtung in den Papyrusfunden so gut wie ganz fehlt, dagegen der possenhafte Mimos und das breite Gelegenheitscarmen in epischer Form hervortreten.

Auf dem Gebiete der Philosophie verdanken wir den Papyrusfunden immerhin ein wertvolles Werk nicht geringen Umfanges, die Ethische Elementarlehre des Stoikers Hierokles; die ziemlich gut erhaltene Einleitung legt die physiologischen Grundlagen der stoischen Ethik dar. Von mancherlei Schriften ethischen Inhalts zeugt eine Reihe von Bruchstücken. daneben stehen Sammlungen von Sentenzen und Anekdoten, und auch die sogenannte Diatribe fehlt ebensowenig wie Lebensbeschreibungen von Philosophen, z. B. des Secundus, und auf die immer danernde Beschäftigung mit Platon stoßen wir in einem umfänglichen. leider innerlich dürftigen Kommentare zum Theaitetos. Mit einigem Rechte darf hier Philon angereiht werden, aus dessen Schriften mehrere Bruchstücke zu Tage getreten sind. Die bedeutenden Denker der Zeit fehlen bisher in den Funden, wohl kaum durch Zufall, da Ägypten auch für den religiös gerichteten Neuplatonismus schwerlich der rechte Boden war, obwohl er in Alexandreia seinen Ursprung nahm. Dagegen hat uns neuerdings auf dem Gebiete der religiösen Literatur Oxyrhynchos mit einem umfangreichen und äußerst wertvollen Isishvunnus beschenkt, der aus dem 2. Jh. p. C. stammt und an Bedeutung den Isishvinnen von Andros und Ios gleichkommt. Jedenfalls übertrifft er die sonstigen Überreste religiöser Literatur weit, z. B. ein Bruchstück, das den Horosmythus erzählt oder die sogenannten Sarapisaretalogien, Berichte über Wunderheilungen durch den Gott. Leider nur der Anfang ist von einem Leben des Imhotep, des ägyptischen Weisen und Propheten, erhalten.

Daß man die Rhetorik gepflegt hat, lehren zahlreiche Übungsreden und Schulübungen, die bald allerlei Sagenstoffe, wie Adrastos und seine Töchter, behandeln, bald es darauf absehen. einen Gegner des Demosthenes vorzustellen: an einem Katechismus der Rhetorik sehen wir, wie man die Grundbegriffe mundgerecht machte und einprägte. Natürlich studierte man die großen attischen Muster, schrieb Kommentare zu Demosthenes, z. B. zu den Reden gegen Meidias und Androtion, verfaßte Wörterbücher, wie sie zur Midiana und Aristocratea noch vorliegen, und las Lebensbeschreibungen des Demosthenes und des Isokrates. Eine Abhandlung über verschiedene Literaturwerke ist nicht gut genug erhalten, um erheblichen Ertrag zu bringen. Aber wirklich bedeutende Erzeugnisse der Zeit fehlen noch; selbst von Aristeides, dessen Ansehen bei den Griechen Ägyptens eine Ehrentafel bezeugt, ist noch nichts zutage gekommen. Und auch Lukian, den man vielleicht hier nennen darf, erscheint nicht, obwohl er als Bürodirektor des Statthalters in Ägypten gewiß eine bekannte Person geworden ist. Die Rede eines Rechtsanwalts gegen einen hohen Beamten ist wohl wirklich gehalten worden und dann erst als Broschüre erschienen; auch richterliche Urteile, die wohl aus dem Gerichte selbst hervorgegangen sind, erscheinen rhetorisch aufgeputzt und halbliterarisch.

Der Teilnahme des ägyptischen Griechentums an geschichtlichen Studien verdanken wir mehrere wichtige Werke, besonders ein umfangreiches Stück aus einer chronologischen Übersicht. wovon uns die Zeit von 355-315 a. C., nach Olympiaden und athenischen Archonten datiert, erhalten ist; daneben eine Liste olympischer Sieger, vielleicht verfaßt von Hadrians Zeitgenossen Phlegon von Tralles. Sehr kurz zugeschnitten ist ein Leben des Alkibiades; ein Bruchstück über die Belagerung von Rhodos durch Demetrios verdient nur deshalb genannt zu werden, weil der Verfasser sich gequält hat, ionisch zu schreiben, was damals für solche Gegenstände fast noch feiner erschien als attisch. Die Nachahmung des Alten, und zwar in erster Linie der Sprache und des Stils, hat uns außer Bruchstücken aus Herodot und Thukydides selbst auch wertvolle und umfangreiche Kommentare erhalten, die damals entstanden sind. Wie weit einige Schriften über fremde Völker, z. B. über Sitten der Spartaner, über merkwürdige Bräuche halbbarbarischer Stämme, Listen von Völkernamen, ihren Ursprung im ägyptischen Griechentume haben, bleibt im einzelnen unentschieden; dagegen gehört eine Weltchronik mit Bildern sicher in den alexandrinischen Kreis

hinein. Auch den trojanischen Krieg des Diktys, den wir griechisch auf einem Papyrusblatte finden, wird man damals als Geschichtswerk gelesen haben. Aber wir vermissen, um nur ein paar Namen herauszugreifen, Diodoros und Strabon, die man doch in Ägypten hätte lesen sollen; und auch Plutarchos ist noch nicht aufgetaucht. Den Josephus schätzte vielleicht nur die alexandrinische Judenschaft, die in den Papyri wenig zu sagen hat. Um so mehr haben ihre Gegner zu sagen, die alexandrinischen Antisemiten, und aus dem Kreise der Griechen Alexandreias stammen die sogenannten Alexandrinischen Märtyrerakten, die auf Dokumenten beruhend zu politischen Schriften ausgestaltet worden sind; sie feiern den Mut und Stolz alexandrinischer Gymnasiarchen vor dem Kaiser und waren gewiß beliebte Lesebücher bei den Griechen Ägyptens.

Beträchtlich ist die Zahl medizinischer Bücher, von denen die Papyri uns größere oder kleinere Reste erhalten haben, ein Kommentar zu Galen, Werke über Frauenkrankheiten, darunter ein Stück aus den Schriften des Soranos, Schriften über Augenheilkunde, z. T. Notizen, die unmittelbar aus der Praxis zu erwachsen scheinen, eine chirurgische Abhandlung und ein Katechismus der Chirurgie sowie zahlreiche Rezepte für Krankheiten und einzelne Fälle. Andere befassen sich mit grundsätzlichen Fragen, besonders vom empirischen Standpunkte aus mit der Spitze gegen die Theoretiker, die ihre Schüler, wie es in einem dieser Texte heißt, zwar den Begriff der Chirurgie bestimmen, aber nicht den einfachsten Verband anlegen lehrten. Auch mit der medizinischen Pflanzenkunde hat man sich beschäftigt, wie ein Bruchstück aus Dioskorides und ein anderes von ihm unabhängiges dartun; das zweite zeigt noch Reste der Pflanzenbilder. Zu einem erheblichen Teile wird diese medizinische Literatur aus der Praxis der griechischen Ärzte in Ägypten selbst hervorgegangen sein. Ägyptischer Einfluß scheint sich mit griechischer Chemie verbunden zu haben, um ein merkwürdiges Buch hervorzubringen, das in glänzender Erhaltung uns mit den Geheimnissen thebanischer Fälscher bekannt macht, die besonders Silber, Edelsteine und Purpur nachzuahmen wußten.

Auch in der Kaiserzeit oder nun erst recht blühte die Astrologie in Versen und in Prosa und überwucherte gerade in Ägypten die Astronomie, denn das reine Griechentum, das mitten in der Thebais einen Ptolemaios hervorbrachte, war doch nur eine Insel, und die

Papyri geben so gut wie nichts davon. Was man überall brauchte, war eine Anleitung, Horoskope zu stellen, wie sie schön erhalten vor uns liegt, oder ein Buch über Vorzeichen, das z. B. Blitzschläge, die Statuen treffen, deutet; dies freilich wird schwerlich ägyptischer Herkunft sein, da Gewitter dort selten vorkommen. Die Reste einiger Schriften über Zuckungen der Körperteile und ihre Bedeutung darf man hier anreihen als Proben der sogenannten Zuckungsliteratur, die schon an die "dunklen Wissenschaften" grenzt. Was dahin gehört, entsprach ägyptischem Geiste und hat auch das Griechentum stark beeinflußt. Scheiden wir auch einen großen Teil der Zauberpapyri aus, weil man bei ihnen meistens nicht von Büchern sprechen kann, so müssen doch Auszüge aus den apokryphen Büchern Mosis, aus den hermetischen Büchern und eine Abhandlung über Mantik erwähnt werden, vor allem aber d'e merkwürdigen Kestoi des Julius Africanus, die tausenderlei Dinge behandelten und auf dem erhaltenen Blatte eine Totenbeschwörung, die in die Nekyla eingeschoben und dem Odvsseus in den Mund ge'egt wird, sehr ernsthaft mit Berufung auf Handschriften in Rom, Jerusalem und Nysa in Karien als echt und wertvoll verteidigen.

Von mathematischen Studien sehen wir nicht viel, in dem schon genannten Kommentare zum Theaitetos und in einer Schrift über ein Brettspiel sowie über die Wasseruhr fast noch mehr als in den Papyrusblättern, die geometrische Aufgaben für Eine Schrift über Hohl- und Längen-Landmesser enthalten. maße scheint auch in die Kaiserzeit zu gehören. Mit metrischen Studien hat man sich abgegeben, und vor allem hat man Grammatik getrieben, wofür es neben Tryphons Techne noch eine Anzahl Beispiele gibt. Hieran reihen sich auch die Bücher, die lediglich der Schule gelten, soweit sie nicht dem höheren rhetorischen Unterricht bestimmt sind; Kommentare und Wörterbücher zu Homer, namentlich das des Apollonios, die Homerglossen des Apion und ein mythologisches Handbuch, das über die Ereignisse, die sich an die Ilias anschließen, unterrichtet. Zu den Hilfsmitteln wollen wir auch die Bücherverzeichnisse rechnen, deren zwei uns in kleinen Bruchstücken erhalten geblieben sind. Endlich mögen noch ein paar Schriften hier Platz finden, die bestimmten Fertigkeiten gelten, ein Buch über die Ringkunst und vielleicht ein anderes über die Jagd.

In der Kaiserzeit lassen die Papyrusfunde noch weit mehr als

in der hellenistischen die Niederungen der Literatur siehtbar werden. bald in der verwilderten oder sich auflösenden Gestalt, die oberflächlich Gebildete ihren Eintagswerken geben, bald in der Masse der Schriften, die für die Durchschnittsbildung des Mittelstandes Hält man sich, wie billig, vor Augen, daß die bestimmt sind. meisten Funde klassischer Schriftsteller der Kaiserzeit entstammen. so tritt das Bild des Klassizismus hinzu, aber auch dies vornehmlich in seiner Bedeutung für die höhere Schule und den Bedarf der mittleren Bildungsschicht. Von den bedeutenden Schriftstellern der Kaiserzeit ist so gut wie keiner in den Papyri anzutreffen, und dasselbe gilt für die byzantinische Zeit. Was man findet, ist im Wesentlichen ägyptischer Herkunft. Während die klassische Literatur stark und die hellenistische in geringerem Maße den Griechen Ägyptens lebendig blieb, haben sie, wie es scheint, die Fühlung mit der Literatur ihrer eigenen Zeit tast ganz verloren.

#### CHRISTLICHE LITERATUR.

Was hier geboten wird, kann nur unvollständig sein, weil die koptischen Schriften ausscheiden, die in der christlichen Literatur Ägyptens, meistens als Übersetzungen oder Bearbeitungen griechischer Vorlagen, einen breiten Raum einnehmen. Handschriften der biblischen Bücher, die heute zum Kanon gehören, sind zahlreich vertreten, das Alte Testament bisher etwas stärker als das Neue, weil ihm die sehr verbreiteten Psalmen ein Übergewicht geben. Besondere Hervorhebung verdienen Fragmente der Aquila-Übersetzung und Stücke aus dem samaritanischen Pentateuch. Was den Bruchstücken der Septuaginta und des Neuen Testaments in erster Linie Wert verleiht, ist ihr Alter; reichen doch nicht wenige beträchtlich höher hinauf als die berühnnten großen Handschriften Sinaïtieus, Vaticanus und Alexandrinus. Die lateinischen Fragmente werden bei der lateinischen Literatur genannt werden.

Vom Studium der Heiligen Schrift erzählt der Rest eines biblischen Namenwörterbuches, worin die Namen, meistens aus dem Alten Testament, griechisch erklärt werden. Ein besonderer Gewinn ist es aber, daß die Papyri uns nicht wenig von dem Kreise, aus dem die kanonischen Evangelien hervorgegangen sind, wiedergegeben haben, mehrere Reste von Evangelien, die man bald dem sogenannten Ägypterevangelium nahe rückt, bald auf ein

Urevangelium zurückführt oder nur allgemeiner bestimmen kann, indem man etwa ihre gnostische Richtung feststellt. Am meisten Aufsehen haben die sogenannten Logia Jesu erregt, die Aussprüche Jesu zum Teil abweichend von dem Bekannten oder darüber hinausgehend enthalten und jedenfalls in die Literatur gehören, die sich an "das Evangelium" anschließt, mögen sie aus einer Sammlung von Aussprüchen des Meisters oder aus einem der vielen Evangelien stammen. Auch den Briefwechsel Jesu mit Abgar hat man in Ägypten gelesen. Recht beliebt waren offenbar die Apokalypsen und verwandte Bücher, die sich an die Namen des Petrus und Elias, Henoch, Baruch und Ezra knüpfen und die Himmelfahrt des Jesajas zu Hilfe nehmen, wertvolle Zeugen für die Gedankenwelt des frühen Christentums und uns durch die Papyri, sei es zum ersten Male, sei es zuerst in griechischem Texte geschenkt. Aber kein Buch könnte man mit solchem Rechte das Erbauungsbuch der christlichen Ägypter nennen wie den Hirten des Hermas, der, abgesehen von den koptischen Übersetzungen, vielfach in griechischem Texte unter den Papyri erscheint, ein Werk, das durch alle Wunder und Wunderzeichen seine Nüchternheit nicht verbergen kann. im strengen Sinne gnostischen Literatur ist nur hier und da eine Spur zutage getreten.

Schlecht steht es bis heute mit den Kirchenvätern: Eirenaios und Ignatius sind aufgetaucht, auch Kyrillos von Alexandreia, und zwei ziemlich umfangreiche Anthologien aus Basileios und Gregor von Nyssa mochten dem ägyptischen Christen die Schriften der großen Kappadoker ersetzen; aber damit haben wir auch ungefähr alles gesagt. Denn die Osterfestbriefe alexandrinischer Patriarchen, deren einer so gut wie vollständig, der andere in einem Reste vor uns liegt, dürfen wir nicht zu den Büchern zählen, obwohl sie dem Inhalte nach theologische Schriften sind, Predigten mindestens ebenso gut wie die Homilien, die unter den Papyri nicht fehlen. Traut man auch den Funden nicht weit, so scheint doch wirklich der ägyptisch-griechische Christ, soweit er überhaupt Bücher las, sich nicht hoch verstiegen zu haben; daß der Einfluß Alexandreias nicht weit nilaufwärts reichte, daß man in der Thebais weder Athanasios noch Johannes Chrysostomos las, geschweige denn Origenes, wird jeder, der von den Kulturzuständen einen Begriff hat, für wahrscheinlich halten. Dagegen sagten die Märtyrerakten dem Geschmacke der lesenden Christen

mehr zu, sodaß wir hier Paulus und Thekla, Petrus, Johannes. Julianus, Christina und Paphnutios vor uns sehen, dazu das Leben des heiligen Abraham und der heiligen Theodora. Recht beträchtlichen Wert besitzen die Bruchstücke liturgischer Bücher, mögen sie Lieder oder Gebete enthalten. Hymnen auf die Dreieinigkeit, auf Maria, auf die Märtyrer geben uns eine Vorstellung davon und mögen wohl auch in Ägypten selbst entstanden sein. Ob dasselbe von den akrostichischen Hymnen gilt, deren einer, gut erhalten, sogar je drei Glieder mit demselben Buchstaben beginnt, ist nicht so sicher; wenigstens hat die akzentuierende Dichtungsart, der sie angehören, anderswoihren Ursprung. Und daß man Gut von außen übernahm, beweist uns der Osterkanon des Johannes Damaskenos. Aus einer Reihe unbestimmter liturgischer Bruchstücke seien noch eine Abendmahlsliturgie, Spuren der Doxologie und des Nicänischen Bekenntnisses erwähnt; viel merkwürdiger ist neben einer Anrufung Jesu gegen Krankheiten ein Blatt mit Gebeten aus demjenigen Kreise, der christliche Gedanken mit hermetischer Mystik verband und in eine christliche Umgebung ein Gebet aus dem sogenannten Poimandres einwob; man sieht, wie die Wirkungen herüber und hinüber gehen. Auch für die christliche Literatur stellt sich heraus, daß Ägypten damals allem Anscheine nach von den großen griechischen Schriftstellern, die außerhalb lebten die Theologie bestimmend beeinflußten, sogar von den Alexandrinern, nur in geringem Maße berührt wurde. Der Zahl nach betragen die christlichen Texte etwa ein Sechstel aller Funde literarischer Papyri; allerdings hängt das Ergebnis davon ab, wo man die untere Zeitgrenze zieht, die gerade auf diesem Gebiete schwer zu treffen ist und jedenfalls nicht auf die arabische Eroberung angesetzt werden darf.

### LATEINISCHE LITERATUR.

Ganz anderes Gebiet betreten wir in den lateinischen Papyri. Mußte man die christliche Literatur sich zu ihrer Zeit weit verbreitet denken, so konnte der Bereich der lateinischen Literatur in Ägypten immer nur eng sein (vgl. Kapitel 13 und 15.). Hier werden wir nicht fragen, was fehle, sondern werden mit Erstaunen bemerken, daß es denn doch mancherlei gibt; der Menge nach verhalten sich die literarischen Papyri in lateinischer Sprache zu den griechischen zur Zeit wie 1 zu 37. Freilich, Dichtung in

lateinischer Sprache finden wir fast nur durch Vergils Äneïs vertreten, diese aber mehrmals. Man las den Catilina des Sallust; in einem Exemplare sind griechische Übersetzungen zwischen die Zeilen geschrieben, ein Zeichen, daß das Buch von einem lernenden Griechen benutzt worden ist. Eine griechische Übersetzung hat man auch neben Ciceros zweite Rede gegen Catilina geschrieben, während die übrigen Bruchstücke aus Ciceros Werken, in Verrem 11. de imperio Cn. Pompei, pro Caelio und pro Plancio nur den lateinischen Text enthalten. Zeugen diese Beispiele von der Beschäftigung mit den großen Vorbildern des Stiles, so ist es für uns ein größerer Gewinn, daß außer dem durch ein Bruchstück bezeugten Werke des Livius selbst eine umfangreiche Epitome zu Livius, zwar voller Fehler, aber reich an Neuem, in Oxyrhynchos einen Liebhaber besessen hat; ein anderes Stück geschichtlichen Inhalts hat man bald dem Ennius, bald dem Trogus Pompeius zuschreiben wollen. Ob eine Erzählung der Arbeiten des Herkules nur ein Schüleraufsatz ist, wird man ebenso wenig erraten können wie die Quelle eines Verzeichnisses von Statuen, das irgend jemand im Fajum auf die Rückseite einer Urkunde geschrieben hat. Und mit einigen kleinen Resten in Poesie und Prosa läßt sich vor der Hand gar nichts anfangen.

Um so klarer umgrenzt sich die römische Rechtswissenschaft, deren Spuren wir hier treffen müssen. Allerdings, so gar oft zeigt sie sich in literarischer Form nicht: wir finden Papinian, Ulpian und Paulus, die sogenannte Formula Fabiana und einen griechischen Kommentar zu den Digesten, den wir nicht nur wegen der Fülle lateinischer technischer Ausdrücke, die er anwendet, mit aufzählen dürfen, wenn wir von römischem Recht und seiner literarischen Behandlung reden.

Merkwürdiger mutet es an, aus Oxyrhynchos ein Blatt der lateinischen Bibel, der Vulgata, aufsteigen zu sehen und damit ein Zeugnis für lateinisch sprechende Christen zu besitzen. Aber der wunderlichste aller Funde ist doch ein kleiner Pergamentfetzen aus dem Lukasevangelium in lateinischer Sprache mit gotischer Übersetzung; wer kann ahnen, welches Schicksal, welcher Zufall dies Buch nach Ägypten verschlagen hat!

Wie eifrig man sich bemüht hat, Latein zu lernen, lassen einige Wörterbücher erkennen, deren eines im besonderen Vergils Äneis gilt; manchmal wird auch das Latein mit griechischen Buchstaben geschrieben, damit der Grieche ihm leichter nahe

komme. So ist es auch in einem lateinisch-griechisch-koptischen Gesprächbuche geschehen, das dem koptisch sprechenden Ägypter, der natürlich griechisch versteht, den Zugang zum Latein eröffnen will, nicht durch einzelne Wörter, sondern durch eine fortlaufende Unterhaltung. In diese Reihe fügt sich die schon erwähnte lateinische Übersetzung der Fabeln des Babrios, wohl die Übung eines Latein lernenden Griechen. Blickt man aufs Ganze, so wird man die Spuren klassischer lateinischer Literatur ebenso begreiflich finden wie den Mangel lateinischer Volksliteratur und wird manches Neue und Merkwürdige gern als eine Aussicht auf künftige Funde deuten mögen.

### V. HANDSCHRIFTEN BEKANNTER TEXTE.

Wie die Übersicht im vorigen Kapitel gezeigt hat, enthalten die gefundenen Papyrizum großen Teile Handschriften bekannter Texte, namentlich der griechischen Klassiker, während die Werke der hellenistischen Periode sowie der Kaiserzeit einschließlich der byzantinischen Zeit nur in geringem Maße, daran beteiligt sind, jedoch mit Ausnahme der Texte biblischer Bücher. dieser Papyrushandschriften liegt demnach nicht in einem neuen Inhalte, sondern in dem, was sie uns zur Überlieferungsgeschichte, Textgeschichte und Textgestalt der bekannten Schriften lehren. Beginnen wir mit dem Äußerlichen, so ist es nichts Geringes, daß wir eine Vorstellung vom Aussehen griechischer Bücher gewinnen für eine Zeit, die im Durchschnitt um nahezu ein Jahrtausend über das Alter der früher allein vorhandenen mittelalterlichen Handschriften hinaufreicht. Von den Werken der Kaiserzeit und des Hellenismus, soweit sie hier in Betracht kommen, besitzen wir jetzt Handschriften, die der Zeit ihrer Entstehung augehören und uns unmittelbar sehen lassen, wie etwa diese Bücher in die Öffentlichkeit getreten sein mögen. Die klassische Literatur, gerechnet bis zum Ausgange des 4. Jh. a. C., wollen wir uns zwar nach dem, was ich im 2. und 3. Kapitel ausgeführt habe, nicht ohne Einschränkung nach dem Muster der ältesten, ins 4. Jh. a. C. aufragenden Papyri vorstellen: aber die Papyrushandschriften des 3. Ili. a. C. stehen doch, z. B. bei Platon und selbst bei Euripides, der Zeit der Verfasser noch recht nahe. Und im Ganzen führen uns die Papyri soweit an die Zeit heran, in der die ältere griechische Literatur zuerst in Buchform erschien, daß wir wirklich eine lebendige Vorstellung davon erreichen und die Anfänge fast schon berühren können. Bei einer Anzahl von Werken, die von den großen alexandrinischen Herausgebern und Kritikern behandelt worden sind, haben wir heute Ausgaben in der Hand, die teils vor ihrer Tätigkeit liegen, teils die Spuren ihrer Arbeit zeigen, teils aber auch unberührt davon geblieben sind, obwoh diese Papyri später fallen.

Damit kommen wir zu einem wesentlichen Punkte, der Vielle it der Ausgaben. Die Papyrusfunde machen es gewiß, daß m derjenigen Zeit, die wir jetzt einigermaßen überblicken, also vom 3. Jh. a. C. bis ins 7. Jh. p. C., die griechischen Schrift steller in Ausgaben sehr verschiedener Beschaffenheit und Güte gelesen worden sind, und zwar ist im allgemeinen die Manniefaltigkeit um so größer, je älter die Papyri sind. Hier kommen die Unterschiede in Betracht, die ich im 3. Kapitel bereits behandelt habe: sorgfältig durchkorrigierte, mit Scholien ausgestattete gelehrte Ausgaben auf der einen Seite, vulgäre Texte auf der anderen Seite und zwischen ihnen zahlreiche Übergangs-Hin und wieder kann man sogar feststellen, daß der Papyrusschreiber oder der Herausgeber mehrere Handschriften zu Rate gezogen und sich bemüht hat, einen kritisch gesichteten Text zu bieten. Die Überlieferung ist keineswegs so gradlinig verlaufen, daß man von einer guten mittelalterlichen Handschrift aufwärts einen Text bis zur Niederschrift des Verfassers verfolgen könnte oder auch nur eine solche Folge annehmen dürfte. Vielmehr dürfen wir aus der schwankenden, mannigfaltigen Überlieferung gerade der älteren, vorchristlichen Periode den Schluß ziehen, daß vor ihr, d. h. in der Zeit der Entstehung der klassischen griechischen Literatur, die Textüberlieferung genau so unsicher gewesen sein mag, nicht in jedem, aber doch in vielen Fällen. Anscheinend sind neben die Originalausgabe, die der Verfasser selbst veranstaltete, sehr früh, man darf fast sagen, gleichzeitig andere, von ihm unbeaufsichtigte Ausgaben getreten, die weiterhin sich ehenso fortgepflanzt haben wie jene; Krenzungen, d. h. Ausgaben, die beide Quellen berücksichtigen, ergaben sich von selbst. und es liegt auf der Hand, welche Fülle von Möglichkeiten sich daran anschließen kann. Wie ein "moderner" Autor in einer gleichzeitigen Ausgabe etwa aussalı, zeigen in sehr lehrreicher Weise die sogenannten Epikedeia im 5. Hefte der Berliner Klassikertexte, denn hier stehen Varianten am Rande, die augenscheinlich auf einem bis zum Verfasser selbst reichenden Selnwanken des Textes beruhen. Zum Vergleiche denke man an Goethe, der nicht nur selbst änderte, sondern auch seinen eigenen Wortlant bisweilen nach sehlechten Nachdrucken korrigierte. Was wir in den Papyri der Ptolemäerzeit finden, entspricht denn auch diesem Bilde. Es ist unberechtigt, wenn man bisweilen die Papyri beschuldigt hat, eine schlechte Textüberlieferung zu bringen: gewiß

bieten sie, namentlich die älteren, in der Regel nicht kritisch gereinigte Texte, aber man hatte keine besseren, und die Papyri geben uns eine Vorstellung von dem Überlieferungszustande, der eine kritische Reinigung dringend nötig machte. Diese Arbeit haben die Alexandriner an den Hauptwerken der griechischen Literatur geleistet. ohne daß uns die gleichzeitigen Papyri unmittelbar hineinschauen ließen. Ausdrückliche Hinweise begegnen allerdings bald genug in den kritischen Zeichen der Homerpapyri, die auf Aristarchos, Zenodotos usw. zurückgehen. Aber viel deutlicher wird diese Arbeit in der Tatsache, daß im großen und ganzen die Papyrustexte der Kaiserzeit weit geringere Schwankungen der Überlieferung aufweisen. Ohne ganz einheitlich zu sein, enthalten sie doch im allgemeinen bereits den Text, den wir heute auf Grund der mittelalterlichen Handschriften lesen; daß die Verhältnisse nicht bei jedem Schriftsteller und jedem Werke gleich sind, versteht sich von selbst.

Mißt man die Papyrushandschriften an der mittelalterlichen Überlieferung, d. h. stellt man die geschichtliche Entwicklung auf den Kopf, so ergibt sich, daß fast nie ein Papyrus völlig mit einer Handschrift des Mittelalters übereingeht, sondern beinahe immer Lesungen enthält, die in verschiedenen Handschriften vorkommen; man hat im Hinblick darauf gern vom Eklektizismus der Papyri gesprochen, ein Ausdruck, der im Grunde ein falsches Bild gibt, weil er von der mittelalterlichen Überlieferung als der Norm ausgeht. Die Tatsache aber ist richtig: keine mittelalterliche Handschrift läßt sich auf eine Papyrushandschrift zurückführen; die Ausgabe, die ihr zugrunde liegt, ist oft genug erhaltenen Papyrusblättern nahe verwandt, ohne völlig damit übereinzustimmen. Auch dies leuchtet ein, denn die kritischen Ausgaben der Alexandriner haben zwar eine sichere Grundlage geschaffen, aber Abweichungen und Zweifel im einzelnen nicht beseitigt. Selbst wenn wir von nachlässigen, fehlerhaften Ausgaben, an denen es sicher nicht mangelte, absehen, müssen wir damit rechnen. daß auch in der Kaiserzeit noch Ausgaben veranstaltet werden konnten, die auf ältere Ausgaben jener mannigfaltigen Art zurückgingen. Daß trotz alledem die Texte der Klassiker im allgemeinen von hier an so fest sind, bestätigt aufs beste die mittelalterliche Überlieferung und zeigt, daß sie im Wesentlichen auf vortreffliche Vorfahren zurückgeht. Was aus ihnen ohne einseitige Bevorzugung einer Handschrift mit gesunder Kritik gewonnen worden ist oder gewonnen werden kann, besteht die Probe, die wir heute an der Papyri machen können. Daraus ergibt sich das Recht, den Papyri kritisch gegenüberzutreten, wenn sie von der mittelalterlichen Überlieferung abweichen, ohne etwas entscheidend Besseres zu bieten. Bei aller Beachtung, die in jedem Falle der ältere Text verdient, ist er doch keineswegs schon infolge seines Alters auch der bessere; jeder einzelne Fall, jede einzelne Stelle fordert in dieser Beziehung eine sorgfältige und unbefangene Untersuchung. An sich ist es ja selbstverständlich, daß auch unter den Papyri eine Handschrift um so mehr Interesse erweckt, je älter sie ist, und im allgemeinen finden mit Recht die Papyri der Ptolemäerzeit mehr Beachtung als die der Kaiserzeit. Aber nicht deshalb, weil ihre ältere Überlieferung ohne weiteres auch besser wäre, sondern weil sie für die Textgeschichte ungleich höheren Wert besitzen als die verhältnismäßig farblosen Papyri der Kaiserzeit.

Offenbar ist für die textkritische Würdigung der Papyrushandschriften ihr Umfang keineswegs gleichgültig. Wenn auch bisweilen ein kleines Bruchstück eine wichtige Stelle und darin eine wichtige Lesung enthält, so wird im allgemeinen ein Urteil über die Stellung des Papyrus zur sonstigen Überlieferung doch nur bei größeren Stücken möglich, zumal da wie oben bemerkt, die Papyri in der Regel eklektisch sind und sich kaum jemals völlig auf die Seite einer mittelalterlichen Handschrift oder Handschriftenklasse stellen.

Wollte man zusammenstellen, wieviel einzelne Stellen durch Neues, was wir den Papyri verdanken, schlagend verbessert worden sind, so würde eine stattliche Reihe herauskommen. Auch eine beträchtliche Anzahl neuerer Besserungsvorschläge ist durch die Papyri bestätigt worden; aber in noch viel höherem Grade tragen sie dazu bei, die Güte der besten mittelalterlichen Handschriften zu erhärten. Wer an sie herantritt mit der Erwartung, umstürzende Neuerungen zu finden, wird enttäuscht sein: die Philologie gewinnt um so mehr bei der Sachlage, die sich bisher ergeben hat und an jedem neuen Papyrusfunde bestätigt zeigt.

Ein paar einzelne Punkte verlangen noch ein Wort. Die Textkritik besitzt jetzt eine wertvolle Unterlage in der Schrift der Papyri, denn unsere mittelalterlichen Handschriften gehen aut solche Buchschrift zurück, wenn es auch nicht gerade der ägyptische Typus ist. Bei der Beurteilung von Schreibfehlern, die aut mißverstandener Lesung einer früheren Vorlage beruhen, muß man jetzt immer die Schrift der Papyri zu Rate ziehen, muß untersuchen, welche Buchstaben oder Buchstabengruppen miteinander verwechselt werden konnten, und zwar nicht nur in der kalligraphischen Buchschrift, sondern auch in der Kursive, die vielfach die Buchschrift beeinflußt hat, wie wir zuvor gesehen haben; hierzu kommen die Fälle, wo literarische Texte von einer halb oder ganz kursiven Hand geschrieben sind, und außerdem die meistens kursiven Hände, denen wir Verbesserungen, Nachträge, Varianten Hieraus werden Verwechslungen und und Scholien verdanken. Irrtümer begreiflich, die weder in der byzantinischen Minuskel noch in der reinen Unciale eine Erklärung finden. Freilich muß man auch hier mit Vorsicht zu Werke gehen und darf nicht wahllos beliebige Formen der Papyrusschrift zur Erklärung einer Schwierigkeit heranziehen; was sich aus dem Typus des 3. Jh. p. C. nicht deuten läßt, darf man nicht ohne weiteres aus dem des 3. Jh. a. C. deuten wollen.

Bei den Homerhandschriften verlangen natürlich die kritischen Zeichen, an denen es ja nicht fehlt, besondere Beachtung; über anderes wird sogleich noch zu sprechen sein. Papyri der Tragödie oder Komödie können in zweifelhaften Fällen Aufschluß geben über die Verteilung des Dialogs auf die sprechenden Personen, da sie fast ansnahmslos die Gliederung des Dialogs durch besondere Interpunktion, nämlich Doppelpunkte, kenntlich machen und häufig die Personenbezeichnung auch am Rande tragen. Dazu kommt in den Chorliedern ebenso wie in der gesamten Lyrik die metrische Schreibung. Es versteht sich von selbst, daß sie unter allen Umständen ernstliche Beachtung verdient, aber so wenig wie die Lesarten der Papyri allein um ihres Alters willen unbesehen hingenommen werden dürfen, ebenso wenig darf man in allen anderen Dingen kritiklos gelten lassen, was die Papyri bieten. Gerade hier, wo die allgemeinen Gesichtspunkte eine Besprechung verlangten, muß betont werden, daß eine Papyrushandschrift nichts anderes ist als eine Handschrift wie alle anderen, die genau geprüft werden will; jede einzelne ist für sich zu untersuchen, ihre äußere Beschaffenheit, der Umfang des Erhaltenen, die Sorgfalt der Schrift, die Korrekturen, Lesezeichen, Scholien oder das Fehlen dieser Zutaten, die Orthographie des Schreibers, das Maß des Verständnisses, das er dem Texte entgegengebracht hat, alle diese Punkte fordern zusammen mit Alter und Herkunft des Papyrus eine kritische Betrachtung. Man glaube nicht, ein Papyrustext müsse reiner sein, weil er dem Ursprunge so viel näher stehe, und man lasse sich ebenso wenig durch das verbreitete Urteile die Papyri hätten bisher nicht viel Wertvolles ergeben, irgendwirbeeinflussen. Am allerwenigsten darf man versuchen, Papyrushandschriften desselben Werkes miteinander in Beziehung zu setzen und etwa die Abhängigkeit einer jüngeren von einer älteren anzunehmen; gerade die Mannigfaltigkeit der Texte und Buchausgaben ist eine der wichtigsten Lehren, die wir den Papyri für die Überlieferungsgeschichte verdanken.

Wie sich von selbst versteht, kann ich es hier nicht darauf absehen. die Bedeutung der Papyri für die Texte bekannter Werke im einzelnen darzustellen; nur an ein paar Beispielen möchte ich das. was ich zuvor allgemein ausgesproehen habe, deutlicher zu machen suchen. Die Homerpapyri haben nicht nur durch ihre große Zahl. sondern auch durch ihre Eigenart Anlaß zu mehreren Untersuchungen gegel en, die sich vornehmlich auf die Texte der ptolemäischen Zeit erstrecken. Unverkennbar weichen die Papyri der ältesten Periode, des 3. Jh. a. C., auffällig von der Vulgata. dem allgemein verbreiteten und zur Anerkennung gelangten Texte. ab und zwar nicht nur in einzelnen Worten oder Formen, sondern auch in der Zahl der Verse: sie zeigen häufig ein Mehr an Versen. Plusverse, seltener ein Weniger, Minusverse. Etwa seit der Mitte des 2. Jh. a. C. ändert sich das Bild; diese "wilden" Homertexte verschwinden, und die Vulgata setzt sich durch, die sich von da au in den Papyri der Kaiserzeit und weiterhin behauptet hat. Der Homertext schwankt also im 3. Jh. a. C. noch beträchtlich, muß aber in diesem Jahrhundert selbst oder im Beginn des nächsten im Wesentlichen fest geworden sein. Das bedeutet nicht ohne weiteres, daß die alexandrinischen Kritiker den Vulgärtext geschaffen hätten, sondern nur, daß er durch ihre Arbeiten und ihren Einfluß allgemeine Anerkennung gewonnen hat. Im übrigen läßt die frühptolemäische Homerüberlieferung ein festes Verhältnis zu Zenodotos, Aristophanes, Aristarchos nicht erkennen. Der Zustand der ältesten Papyri legt die Frage nahe, woher diese "wilde" Textgestalt komme, ob ihre Spuren sich in frühere Zeit hinauf verfolgen lassen. Auf Grund der Homerzitate, die sich bei den Schriftstellern des 5. und 4. Jh. a. C. finden, nahm A. Ludwich an, daß schon damals die Vulgata geherrscht habe und damit ilr voralexandrinischer Ursprung erwiesen sei: aber Grenfell und

Hunt haben sich mit guten Gründen dagegen gewendet, und G.A. Gerhard hat gezeigt, daß sicher ein von der Vulgata abweichendes Zitat des 4. Jh. a. C. mit einem Papyrus des 3. Jh. a. C. geht, der frühptolemäische Homertext also auch im 4. Ih. verbreitet war. Daher dürfte die Vulgata, wenn auch nicht schlechthin das Werk der Alexandriner, so doch durch sie durchgesetzt sein; die ältesten Homerpapyri spiegeln uns den ziemlich regellosen Zustand, der dieser Befestigung des Textes vorausging. Man lese, was Wilamowitz, Die Ilias und Homer p. 5ff. und p. 13 zusammenfassend hierüber gesagt hat. Die späteren Homerhandschriften geben im Wesentlichen die Vulgata wieder, gehen aber, entsprechend dem, was zuvor sich allgemein ergab, in der Regel nicht mit einer Handschrift, sondern wechselnd mit verschiedenen. Auch manche Handschriften der Kaiserzeit sind textkritisch recht wertvoll, z. B. die Stücke aus dem 6. Buche der Hias, Oxy. III 445, und der große Odysseekodex, Ryl. 53. Vgl. auch Kap. 9 über Homerkommentare.

Die vorstehenden Ergebnisse verdanken wir den Arbeiten von Grenfell und Hunt im 1. Bande der Hibehpapyri p. 67ff. und der späteren Behandlung durch G. A. Gerhard, Ptolemäische Homerfragmente, Veröffentlichungen der Heidelberger Papyrussammlung IV 1, Heidelberg 1911. Vgl. ferner A. Ludwich, "Die Homervulgata als voralexandrinisch erwiesen". Ein ganz besonders lehrreiches Beispiel für die erweiterte Fassung des Homertextes bietet ein Bruchstück aus 2, das Berl. Klassikertexte V 1, Seite 18ff. veröffentlicht ist. Denn hier sind mehrere Verse eingefügt, die wir bei Hesiod in der Aspis lesen, aber auch sie mit beträchtlichen Abweichungen. Die Flüssigkeit des Epos wird hier sinnfällig. Vgl. ferner E. Hefermehl, Studien zu den Homerpapyri, Philologus 66 (N. F. 20) 2 p. 192 ff. über einen Florentiner Papyrus, der die Beziehungen der Chryseïsepisode zum Hymnus auf den Pythischen Apollo beleuchtet.

Suchen wir ein Beispiel, das uns deutlich machen kann, wie die Papyri sich in der Regel verhalten, so fassen wir die Platofragmente ins Auge. Ihrer sind viel, und darunter Stücke von beträchtlicher Länge. Nicht nur die Papyri aus frühptolemäischer Zeit, die Stücke aus dem Laches und Phaidon, sondern auch mehrere der Kaiserzeit, z. B. aus dem Laches Oxy. II 228, 2. Jh. p. C., aus dem Phaidros Oxy. VII 1017, 2.—3. Jh. p. C., und das kleine Fragment aus dem Lysis, Oxy. VI 881, 3. Jh. p. C., bringen reichlichen Ertrag. Daß ein Text wie die große Handschrift des Symposion aus Oxyrhynchos, Oxy V 843, etwa um 200 p. C., einen sehr erheblichen Wert hat, versteht sich von selbst. Der Papyrus ist eklektisch und stimmt bald

mit der einen, bald mit der anderen Handschrift überein, ofters mit dem Vindobonensis; er enthält einige wirklich gute neue Lesungen, daneben eine Reihe von Neuerungen, die man nicht als Verbesserungen betrachten wird, und bestätigt anßerdem manche vielfach angefochtenen Lesungen, während er an anderen Stellen für moderne Konjekturen zeugt. Somit gibt er eine gute Vorstellung von dem, was man im allgemeinen von den Papyri der Kaiserzeit erwarten darf. Augenscheinlich hatte damals der Platontext im Wesentlichen dieselbe Gestalt wie heute. Zu diesem Ergebnisse gelangt man auch, wenn man den Platontext prüft, den die auf Papyrus überlieferten Kommentare in ihren Zitaten vertreten, an erster Stelle der große Berliner Kommentar zum Theaitetos. Hier wie bei den Kommentaren überhaupt ist von vornherein ein ziemlich guter Text wahrscheinlich, da man es mit gelehrten Arbeiten zu tun hat, selbst dann, wenn sie inhaltlich so arm sind wie der Theätetkommentar. Neben einigen Verbesserungen finden wir hier bereits zwei schwere Fehler der Handschriften vor; sie müssen also sehr früh eingedrungen sein.

Unzweifelhaft gut ist auch der Demosthenestext, dem wir im Kommentar des Didymos begegnen. Eine besondere Hervorhebung verdient noch die ausgezeichnete Thuky dides-Handschrift, die wir in Oxy. I 16 und IV 696 besitzen; sie bietet nicht nur viel Neues. sondern auch mehrere doppelte Lesungen; wie wichtig diese werden können, habe ich bereits erwähnt. Zu den sehr ertragreichen Papyri gehört auch der Berliner Nonnos, ferner, um aus den Bibeltexten ein paar Beispiele anzuführen, das Genesisfragment Oxv. W 656 und das Lukasfragment Società Italiana II 124, wo ein Zusatz im 22. Kapitel fehlt, der sonst nur in mehreren Handschriften der Itala sich nicht findet; beide Papyri sind sehr alt, älter als die großen Bibelhandschriften. Es versteht sich von selbst, daß man diese Reihe verlängern könnte, indessen kommt es nur darauf an, daß die Papyri im allgemeinen die Überlieferung bestätigen. daneben aber vielfach Neues und Gutes bringen und deshalb in jedem Falle sorgsam geprüft werden müssen.

Aber der Ertrag liegt nicht allein auf dem textkritischen Gebiete. In manchen Fällen haben erst die Papyri uns Aufschluß über Person oder Zeit eines Schriftstellers gegeben, von dem wir bisher nur Unbestimmtes wußten. So hat der frühptolemäische Papyrus der Rhetorik an Alexander es so gut wie sicher gestellt, daß der Verfasser nicht, wie Susemihl annahm. im 3. Jh. a. C.

gelebt haben kann, denn die Handschrift gehört in die erste Hälfte Vielmehr gewinnt Spengels Annahme, dieses lahrlunderts. Anaximenes von Lampsakos sei der Verfasser, durch die neue Entdeckung stark an Wahrscheinlichkeit. Der Trojanische Krieg des Dictys Cretensis lag früher nur in lateinischer Übersetzung vor; jetzt lesen wir in Tebt. II 268 ein Stück des griechischen Originals (vgl. Noack, Philologus 6. Suppl. Bd. 1893, 402ff.) und sehen überdies aus der Zeit des Papyrus, Anfang des 3. Jh. p. C., daß die Überlieferung, die das Werk in Neros Zeit auftauchen läßt, Bei den Romanschriftstellern Chariton und richtig sein kann. Achilles Tatius hat man erst aus den Papyri einen Anhaltspunkt für ihre Zeit gewonnen; nach den Chariton-Papyri, Fay. 1 und Oxy. VII 1019, gehört der Verfasser etwa ins zweite Jh. p. C., und Achilles Tatius, den man früher ins 5. oder 6. Jh. p. C. setzte, kann spätestens um die Wende des 3. zum 4. Jh. gelebt haben, da Oxy. X 1250, ein Stück aus Kleitophon und Leukippe, im Anfang des 4. Jh., wenn nicht noch früher geschrieben worden ist. Auch für die Zeit des Babrios sind die Papyrusfunde wichtig geworden.

## VI. PAPYRI NEUEN INHALTS. KLASSISCHE ZEIT.

Wesentlich anders steht es mit denjenigen Papyri, die uns sonst unbekannte Schriften wiedergegeben haben, wenn auch nur in Bruchstücken, denn unbegrenzte Vollständigkeit darf man nicht erwarten. Sie stellen zunächst, um dies mit ein paar Worten zu streifen, an den Herausgeber besondere Anforderungen. Macht es bisweilen schon Mühe genug, aus einem kleinen, wohl gar noch schlecht erhaltenen Bruchstücke einen bekannten Text festzustellen, so bereitet das Lesen unbekannter Stücke erhebliche Schwierigkeiten, wofern nicht der Papvrus ausgezeichnet erhalten ist. Denn das Lesen muß mit dem Eindringen in den Inhalt hier beständig Hand in Hand gehen; nicht die Lücken zu ergänzen ist die Aufgabe, sondern alles, was man liest, mit dem Inhalte, der aus dem sicher Gelesenen hervorgeht, in Einklang zu bringen. Das geschieht freilich am schlagendsten durch eine treffende Ergänzung; sie verliert aber ihren Wert, sowie sie den Boden des inhaltlich Gesicherten verläßt und zum Raten übergeht. Im allgemeinen muß die Lesung, Deutung und Herstellung eines unbekannten literarischen Textes im Vergleiche mit der Herausgabe unbekannter Urkunden und Briefe als die schwerere Aufgabe betrachtet werden, weil ihr nicht von Ferne so viel Hilfe durch Vergleichen und aus Tatsachenmaterial zur Verfügung steht; die Hindernisse, die kursive Urkunden dem Lesenden in den Weg werfen, gleichen den Unterschied in keiner Weise aus. Im übrigen hat der Herausgeber eines unbekannten literarischen Papyrus alles zu leisten, was eine philologische Ausgabe sonst erfordert: aber es liegt auf der Hand, daß der erste Anlauf so gut wie nie zum Ziele führen kann. Es gibt kaum einen literarischen Papyrus, dessen Text als endgültig festgestellt betrachtet werden dürfte; so gut wie jeder beansprucht immer erneute Arbeit, und auch abgesehen vom Inhalte wird jeder geübte Papyrusleser an den Originalen der herausgegebenen Texte Neues zutage fördern können. Wer daran gearbeitet hat, weiß am besten, wie wenig

man dem ersten Herausgeber falsche Lesungen zum Vorwurfe machen darf.

Wenn num auch kein Papyrus in einem völlig gesicherten Texte vorliegt, so wird dadurch die Fülle des Neuen, die wir den Papyri verdanken, nicht im geringsten beeinträchtigt. Eine Reihe der wichtigsten Entdeckungen, zuerst auf dem Gebiete der klassischen Literatur, wollen wir näher ins Auge fassen.

Mit Papyrusfunden besonders reich bedacht sind die unter dem Namen des Hesiodos gehenden Kataloge. Man braucht nur in Rzachs Hesiodausgabe die Fragmente der Kataloge zu durchblättern, um zu sehen, wieviel an Umfang und Inhalt aus den Papyri stammt; einige Stücke, die Rzach noch nicht aufnehmen konnte, treten hinzu. Wir finden Bellerophontes behandelt, zwei Stücke befassen sich mit Atalante, und ein drittes, das von Meleagros redet, gehört vielleicht in die Nähe, eines betrifft die Hochzeit des Peleus, und in einem kleinen Fragmente ist von Tyro die Rede. die Sagen von Telephos und Auge, von Europa, Sarpedon und den Pvgmäen werden nach Ausweis der neuesten Funde von den Katalogen umfaßt. Die beiden größten Stücke aber gelten den Freiern der Helena, woran sich in dem einen ein ganz anders gearteter Absehuitt anschließt. Mehr noch als die Mannigfaltigkeit der Gegenstände, für die ja die Kataloge eine ziemlich unbegrenzte Unterkunft boten, lehrt uns die Verschiedenheit des Stiles und Tones, denn gerade die größeren neuen Stücke lassen sie deutlich erkennen. Neben altertümlichen, kurz gefaßten Teilen erscheinen verwilderte Stücke, denen man ihren späten Ursprung deutlich ansieht, ein klares Zeichen, wie diese epische Dichtung immer weiter gewachsen ist und in den weiten Rahmen, den der Name der Kataloge und der Eoiai spannte, im Laufe von Jahrhunderten Erzählungen eingefügt hat, die zu Hesiodos in keiner Beziehung mehr stehen.

Auf einzelnes einzugehen ist hier nicht möglich, und das merkwürdigste Stück. bei Rzach² 96, 56 ff, das mit dem Streite unter den Göttern beginnt, zur Schilderung eines schlimmen Jahres übergeht, und endlich von einer Schlange, dem "Haarlbsen" (ἄτριχος), erzählt, widerstrebt noch sicherer Deutung. Die Mehrzahl der Papyrusfragmente ist von Rzach in die 2. Auflage der Teubnerausgabe des Hesiodos aufgenommen worden und zwar in die Apospasmata unter folgenden Nummern: 7 B. 21. 81. 94. 96. 135. 245. Die neuesten Publikationen findet man in der Gesamtliste der literarischen Papyri, Kap. 20, verzeichnet. Crönerts Nachprüfung der Berliner Papyri (Hermes 42, 608ff.) gibt zwar manches Gute, hat aber auch einige falschen Lesungen eingeführt. Zu Fr. 7 B und 245 bei Rzach² vgl. den Versuch von Evelyn White in The

Classical Quarterly VII (Oktober 1913, Nr. 4) p. 217 ff., beide Fragmente, die sich auf Bellerophontes beziehen, in unmittelbare Verbindung zu setzen; daldie Papyri selbst nicht aneinander passen und verschieden sind, spricht nicht Derselbe bringt Vorschläge zum Meleagertragment, Rzach! 135. dagegen. Das kleine Tyrofragment, Tebt. H 271, verdient nur deshalb ein Wort, weil es in der Ausgabe nicht richtig gedeutet worden ist; zieht man Odyssee 11, 252 heran, so ergibt sich, daß es sich um Poseidon und Tyro handelt. Vgl. Crusius. Lit. Zentralbl. 1907 Sp. 1376. Schubart, G. G. A. 1908 p. 189. A. Körte, Archiv f. Pap. V 533. Weit bedeutender sind die beiden Fragmente, die in den Papiri Greci e Latini der Società Italiana II 130 und 131 erschienen sind. Namentlich 130 ist zu beachten. Es erzählt vom Wettlaufe des Hippomenes mit Atalante; Hippomenes siegt durch Aphrodites goldene Äpfel, die er beim Lauten in die Bahn wirft, um seine Gegnerin aufzuhalten. Die Geschichte von der Werbung um Atalante und dem Wettlaufe, der von jedem Freier gefordert wird, erzahlt Ovid, Metam. 10, 560ff., aber in wesentlich anderem Tone. Von dem Papyrus setze ich das Wesentliche hierher, ohne für die z. T. nicht sehr einlenchtenden Ergänzungen des Herausgebers Vitelli einzutreten. Zeile 12 proche azur vorer. Lefourers de régione Bolous : [ zexhete une maites enfer effetour de properties [όηθ είποι τά με θιμός] επι στηθεοσί πελείει - 15 / Ιπποίντης υπροτείτη είνη ελικώπιδα κούος. Εμέθος δ' ος θ τρας τύτε οι ποραίτος ποτος Εόνδη δε πεθέσμαι, Ζείς δάμ $\int$ μ επικάρτιρας έστου  $\int$ ου πιι αέθλου στερ χεχτ $\int$ ι, σετου εί δέ κει οι τος - [τικήσας θάτατος τι φίρη και] κίδο, αφιοθαι 20 [άθαιατοι δουσο σι Οκόμ που δωματ εχουσικ. Γίτοι κοστήσουτι φιβλήκ ες πατοιδα γαίας - Γπαίδα φικιν δώσου ετι δ'ωχε Ιποδων σθένος επτων Ιτούς μα δόπου δ' αξεί κει Ισιλία και τέ κε θεμών [τερηθείς μεν έχων, αιει] δ ανιχών αιθλον 25 [πευνέων ειγουσίνηση, πατισ] δ αιδοών τε θεών τε. Von der zweiten Kolumne: 30 άθεσε εκεωθ . η μέν ομ προδώκις δε Αταλάντιβ τετ αναιοπέτη δώρα (χρισίης Αγροδιτης] των δε περι ψεχής πέλε[το δρόμος, η πόροι ειρείτ] [1]ε συγείτ, του zai ou doilogooreor agoséeutele de Députes Lyouises, aufrilique passent 35 [δ]έξο τάδ'άγλα[ά] δώρα θε[άς χρυνεις Αφουδίτις | geringe Reste von 6 Zeilen 42 αιταρ δ [ρίμη από [δεροι με ετέλθων έχε το τρώτον] ε ε δαίν ως θα συτιω πετ[αστοες θείσα το πίλον] επιπορού αυτας ο χείοι το δειτερου τ[χε γαμόζι] 45 και δή εχεν δύο μήλα ποδοικής δε Ατζακατιή Ευγιε δήν τικιος το δε το Taitor Bee Junagel, our ten & ezegeper Barator zan zeigen achairare . our δ' auπreior zai . . .

Sehr Wesentliches verdanken wir den Papyri für die lesbischen Dichter. Von Alkaios sind erhebliche Bruchstücke mehrerer Gedichte zutage getreten, die zur Hoffnung auf mehr und Größeres berechtigen, sieht man doch, daß die Kaiserzeit ihn noch gut genug kannte. Leider ist es noch längst nicht gehingen, selbst alle besser erhaltenen Reste zu denten, wie denn gerade eines dieser Bruchstücke ein Beispiel dafür gibt, daß bisweilen auch kurze Ergänzungen sich nicht einstellen wollen. Ziemlich mannigfaltig sind die Versmaße, die in den Papyri begegnen, darunter häufig die sapphische Strophe. Auch der Inhalt zeigt Vielseitigkeit. Mehrere Gedichte gelten, wie zu erwarten war,

den politischen Verhältnissen seiner Heimat; eines scheint nach dem Scholion (zατὰ τὴν φυγὴν τὴν πρώτην) in der Verbannung entstanden zu sein; mehrmals finden sich Hinweise auf Myrsilos und Pittakos, namentlich auf des letzteren geringe Herkunft und auf seine vornehme Heirat. Dagegen haben die Verse, die das sturmmüde Schiff schildern, keineswegs den Staat unter dem Bilde des Schiffes im Auge, wie v. Wilamowitz überzeugend hervorhebt. - Aus ganz anderem Tone klingt ein Lied, das Entsagung predigt: wer einmal den Acheron überschritten habe, dürfe nicht hoffen, das Licht der Sonne wiederzusehen. Besonders gut erhalten sind ein paar sapphische Strophen, die der unglückbringenden Helena die segenbringende Thetis gegenüberstellen; man könnte sich dies allenfalls in ein Hochzeitslied eingefügt denken. Endlich ein Lied an die Dioskuren, die Helfer auf der See, das in den letzten Worten auf das St. Elmsfeuer hinzuweisen scheint. Dazu kommt eine Reihe von Brüchstücken, die man nur unsicher oder gar nicht verstehen kann. Daß alle diese Papyrustexte wirklich Dichtungen des Alkaios enthalten, wird z. T. durch Übereinstimmung mit bekannten Fragmenten, z. T. durch Sprache, Versmaß und Inhalt sicher gestellt; da man bei äolischer Lyrik in der Tat nur zwischen Alkaios und Sappho zu wählen hat, läßt sich die Entscheidung in der Regel mit Sicherheit treffen. ganzen betrachtet haben die Papyrusfunde das Bild, das man sich von Alkaios machen konnte, erheblich bereichert, zumal da man von seiner Dichtung bisher herzlich wenig wußte. ausgezeichnete Beurteilung gibt v. Wilamowitz in den Neuen Jahrbüchern für das klassische Altertum XXXIII, 4. Jahrgang 1914, 1. Abteilung p. 225 ff. unter dem Titel Neue Lesbische Lyrik; seine Ausführungen ziehe man zum Studium der neuen Stücke beständig heran. Was er als Hauptergebnis für Alkaios betont, ist abgesehen von den Versmaßen zweierlei: Alkaios offenbart hier gegenüber sapphischer Schlichtheit eine durchaus gereifte und überlegte, fast schon ans Rhetorische streifende Kunst, und zweitens tritt in den neuen Zügen noch deutlicher zutage, wie sehr Horaz seinem Vorbilde gefolgt ist.

Die zuerst erschienenen Papyri findet man jetzt bei Diehl, Supplementum Lyricum² (Kleine Texte 33/34, Bonn, Marcus u. Weber); sie sind dort so leicht zugänglich, daß ich sie hier nicht mitzuteilen brauche. Das Fragment 4 bei Diehl ist von Sitzler, Berl. Philol. Wochenschrift 1908 Sp. 1070f. und von Edmonds, The Classical Review 23, 72f. ergänzt worden, aber ihre Lösungen scheinen noch nicht gelungen. Dem Inhalte nach ist es ein Trinklied; die Handschrift ist sehr sorgsam

und der Alkaioshandschrift Oxy. X 1233 sehr ahnlich, aber nicht gleich. Viel Neues bringen die beiden Oxyrhynchos-Papyri Oxy. X 1233 und 1234, beide aus dem 2. Jh. p. C, der zweite mit Scholien ausgestattet. Die folgenden Proben teile ich in der Herstellung von Wilamowitz a. a. O. mit. 1. An Melanippos: auί  $\tilde{\omega}$ ν εf.....] Μελάνι $\pi\pi$ ί απί εποί: τίf...] διεταειτί οτα πεf...] Αχέροντα usy . . ] zasuje ujekio zotaodi gine [ votegor ] ovento akk on ne nevakor επ[ιβάλλεο] | και γὰο Σίσυμος Αιολιδαίς βασιλεύς [εμα] - αιδούει πλείστα τοι σαμενοε [θάνατοι φνητι] αλ.[λ]α εαξί πολίτδοιε εσι επα εαφι [δι.] [διι]νά[ε]ντ' Αχέροντ' ἐπέρωσε, μ[έγως δέ οί] [κάτ]οι μ[οχ<sup>3</sup>δοι εχιμ Κοριτδως βα[οὺν ὅρισε] [με]λαίνως χθονός, αλλ' ἄγι μι τά[δ' επέλπεσ]. Das Folgende ist noch unverständlich. Ob Alkaios Fr. 93, das den Tantalos erwähnt und dasselbe Versmaß zeigt, mit dem neuen Gedichte in Beziehung steht, bleibt ganz unsicher. 2. Helena und Thetis: ως λόγως, κακῶι α[τέτικ απ εφγων] Πεοράμος και παισ[ι τέλος φίλοισιν] - εκ σέθεν πικρόν, π[ οι δ'αιθάλικοιας] - Ιλιον ξράν 🖟 Οθ τεαθταν Αμαχίδ[αις ποθιτόι] - πάιτας ες γάποι παχ[αφας χαλέσσαις]. άγετ' εχ  $N_t[g]_{t,g}$ ε ελών [uελάgων] - παρθίνου αβράι -  $L_s$  δόμοι  $X_t$ ομονας. έλ[υσε δ' άγνα-] ζωμμα παρθένω φιλό[τας άγανω] Πιλέος και Νιρειδονν ἀριστ[ας] ες δ' ενιαιτόν - Παϊδα γέννατ αιμιθέων [πρατιστον] ολβιον ξανθάν ελατη[oa πωλων] οι δ' απωλοντ' αυμ' E[λέναι Φούρες τε] και πόλις αυτών. Da weder Anfang noch Ende des Gedichts erhalten ist, bleibt der Zusammenhang im Dunkel. Ob man mit Wilamowitz vermuten darf, es sei dem Dichter lediglich auf die kunstvolle Darstellung angekommen, bezweifle ich, wenn ich auch zugeben muß, daß es nicht leicht ist, einen Anlaß für diese Gegenüberstellung anzugeben. 3. An die Dioskuren: [Δείτ' Ολυμποι αστέσ]οτο[1]  $\hat{h}_i \pi \delta v au \epsilon[arepsilon] = [\pi lpha \delta arepsilon lpha g \ ] \iota_i lpha \iota_i ]$   $I[i \delta arepsilon] = [i \lambda_i \dot{a} lpha \iota_i] = [i \lambda_i \dot{a} lpha \iota_i] = [i \delta \iota_i] = [i \delta$ Kάστος = zαὶ Hολέδε[v]zες = οι zατ= ενοξα[v]zθότα]zαὶ  $\theta$ άλασσαv=  $\pi$ αῖσαv $\tilde{\epsilon}\varrho\chi\epsilon[\sigma\vartheta^*]$   $\tilde{\omega}[\kappa\nu\pi\delta]\delta\omega\nu$   $\epsilon\pi^*$   $\tilde{\epsilon}\pi\pi\omega\nu$ ,  $\varrho\tilde{\epsilon}\mu$   $\delta^*$   $\tilde{a}s\vartheta\varrho\tilde{\omega}[\pi\sigma\epsilon]$   $\vartheta a[r]at\omega$   $\varrho(\epsilon\sigma\vartheta\epsilon)$   $\varepsilon$   $\varepsilon a=$ κουόεντος | εθέδ[ο]ων θοώσεοντ[ες αν'] ακοα ναών [τ]ικόθεν, λαμποοί πούτο[ν' ἀμφιβά]ντες - ἀργαλέω δ'εν ευχτί η [άος η έ] φοιτες - είω α[ι] καιτά. Auch dies Gedicht ist unvollständig. 4. Die nur teilweise erhaltenen Strophen über das Schiff, das sich dem Sturme nicht mehr aussetzen will, deutet Wilamowitz, wie schon bemerkt, unzweifelhaft richtig auf ein Trinklied, zu dem das Schiff den Eingang bildet; der Herausgeber Hunt hielt die Beziehung auf das Staatsschiff für sicher, weil man Alkaios Fr. 18, 19 immer so verstanden hat. Aber wir werden Wilamowitz zugeben müssen, daß auch in dem bekannten ἀσυνέτημι των ἀιέμων στάσιν nichts Politisches steht; das Schiff und das Meer sind für den Lesbier die am nächsten liegenden Gegenstände, die seiner Dichtung unerschöpflichen Stoff lieferten. Wenn Horaz carm. I 14 O navis referent an die res publica denkt, so beweist tas für sein Vorbild nicht das Geringste. Nur um dieser Beziehungen willen setze ich die zertrümmerten Strophen hierher:  $\pi \tilde{a} r q \delta \phi \tau \iota [\sigma] r \delta [\dots]$   $\delta [\sigma \iota \tau \iota] u \dot{a} \lambda \iota \sigma \iota a \sigma \sigma \sigma$ .  $[\dots]$  zai zi uati  $\pi \iota a \sigma \iota c \sigma \sigma \sigma$ βαοι ετύπω] , δαβοφ μάχεσθαι χε[ίματι τ' άχοίφ] - φαίσ ούδει ιπέοφι [ ι. αφαι τος ] ' δ'έρματι τυπτομ[ένα φαρίναι] - κινα μει ει τούτ[οιοι κελιεδεται.] τούτου κελαθών  $\tilde{\omega}$   $q[i \hbar \epsilon \beta \delta i \hbar o \mu a ]$   $\beta$  ούν  $\vec{\tau}$  ύμει τέρπ $[\epsilon \sigma^0 a \epsilon - \epsilon \beta]$  και πεδα Bικμόσε aðð. [- -] Man sieht das Ziel: ein Trinkgelage, an dem Bykchis, bekannt aus Fr. 35, teilnimmt. Im ganzen scheint dies Gedicht dem einen der Berliner Stücke, Diehl<sup>2</sup> 4, ähnlich zu verlaufen. 5. An den Bruder des Alkaios kann man denken bei den Trümmern eines Gedichtes, worin Babylon und Askalon vorkommen,

vgl. Fr. 33, aber Alkaies mag auch sonst genug Beziehungen dorthin gehabt haben. 6. Die politischen Gedichte, die man mit dem alten Namen etwa στασιωτικά nennen mag, wollen noch nicht recht greifbar werden. Die Strophen, in denen der Dichter von der anrüchigen Herkunft des Pittakos, von dem Schlemmerleben seines Vaters redet und ebenso die Verse über seine Heirat mit einem Atridensprößling gehören der Zeit an, als Alkaios seinen Frieden mit dem Herrscher der Heimat machte: εκ δὶ χόλω τῶδε λαθοίμεθ ἀν (Wilamowitz λαθώπεθ αν weil es ἀν nicht gibt und λαθομεθα statt λαθώμεθα en leichter Schreibfehler ist) χαλάσσομεν (Wil. χαλάσσωμεν) δε τᾶς θυμοβόρω δύας ἐμφύλω τε μάχας, τάν τις Όλυμπίων ενῶροε δάμον μὲν εὶς ανάταν άγων , Φιττακῷ δὲ διδοῖς κτήρ[ατ] ον Näher auf die übrigen politischen Stellen einzugehen, ist hier nicht am Platze.

Was die Papyri für Sappho bedeuten, zeigt schon ein oberflächlicher Blick auf den Umfang des Neuen, denn während man früher nur zwei annähernd vollständige Lieder besaß, sind jetzt fünf hinzugekommen; zwar ist keines von ihnen vollständig, aber es liegt doch soviel von jedem vor, daß man Inhalt und Ton erfassen kann. Auch die Zahl der kleineren Fragmente hat sich erheblich vermehrt, und nicht wenige darunter ergeben trotz geringen Umfanges einen Inhalt. Die neuen Gedichte und Bruchstücke verteilen sich auf das erste, zweite und fünfte Buch der Sappho; die bereits bekannte Bucheinteilung wird durch die Papyri bestätigt. Eine der neuen Handschriften, Oxy. X 1231, hat den Schlußtitel μελών α χηρηδό; es war also das erste Buch, das die Gedichte in Form der sapphischen Strophe enthielt, und umfaßte 1320 Verse, d. h. 330 Strophen. Der beträchtliche Umfang läßt aber keine Schlüsse auf die anderen Bücher Im zweiten Buche standen die Gedichte im vierzehnsilbigen sapphischen Pentameter; ein Rest liegt in Oxy. X 1232 vor unseren Augen; hier ist vom Titel erhalten  $\Sigma \alpha q f o \tilde{l} \tilde{v} g \mu \epsilon k h_i f$  ohne Buchzahl. Ebenfalls aus Gründen der Metrik ist ein Teil der Berliner Fragmente, Berl. Klass. Texte V 2, p. 10ff., dem fünften Buche zuzuweisen.

Eines der Gedichte gilt dem nach manchen Irrwegen heimkehrenden Bruder der Dichterin Charaxos (Diehl<sup>2</sup> 1); gehen auch die Ergänzungen der Gelehrten vielfach auseinander, so besteht doch über die Deutung des Ganzen kaum ein Zweifel. Ein anderes Bruchstück spricht wiederum vom Bruder, den von Neuem die naukratitische Hetäre Doricha umstrickt habe (Oxy. X 1231 p. 23); es hängt aber weder mit dem ersten zusammen noch läßt es sich herstellen. Die meisten der neuen Gedichte und Fragmente versetzen uns in den Kreis von Schülerinnen und Freundinnen, der

sich um Sappho scharte, und schildern das Verhältnis der Meisterin zu den jungen Mädchen. Besonders Abschied und Sehnsucht nach der Entfernten finden ihren Ausdruck; bald tröstet Sappho die Scheidende und erinnert sie an das schöne gemeinsame Leben (Diehl<sup>2</sup> 5), bald spricht sie selbst ihr Selmen aus, ruhig im Tone in den Strophen an ihre milesische Schülerin Anaktoria (Oxy. X 1231 p. 23), schmerzlicher im Gedichte auf Arignota, die nach Sardes gegangen ist (Diehl<sup>2</sup> 7). Die Verse auf Gongyla, deren Name mehrmals begegnet, sind zu schlecht erhalten, um verstanden zu werden, nur der zärtliche Scherz über Gongylas Umhang, den sie mit Freude, Aphrodite aber mit Verdruß sehe, ist deutlich (Oxy. X 1231 p. 31). Ein andermal sagt sie von einem schönen Mädchen, man könne es nur der blonden Helena vergleichen (Oxy. X, 1231, p. 31). Von den Festen in ihrem Kreise ist mehrfach die Rede, auch von nächtlichen Feiern, z. B. Oxy. X 1231 p. 39, Berl. Klass, Texte V 2 p. 12/3. Schade ist es, daß in dem Liede auf Anaktoria, das mit dem allgemeinen Gedanken von der Verschiedenheit des Geschmacks und der wunderlichen Macht der Neigung beginnt, gerade die Zusammenfassung in der vierten Strophe unheilbar zerstört ist; noch mehr muß man bedauern, daß auch von einem Gedichte, worin sie ihre eigenen Erfahrungen und Enttäuschungen ausspricht, nur hoffnungslose Trümmer übrig geblieben sind (Oxy. X 1231 p. 32 3). Im allgemeinen tritt aufs Neue das zärtlich liebevolle Verhältnis hervor, das Sappho mit dem Kreise ihrer Mädchen verband. Mit diesem Kreise hängen auch die Hochzeitslieder zusammen; Reste eines solchen aus dem zweiten Buche liegen vor; die Mädchen wollen nach Hause gelien: . . ] dill tign' & gilia . . . / tign γὰο ἀμέρα (Oxy. X 1232 p. 45). Darauf folgt ein größeres Stück aus einem Hochzeitsliede: Die Dichterin schildert, wie Hektor mit seiner jungen Frau Andromache von der Hochzeit in die Heimat zurückkehrt, und wie ganz Troja, vom Könige an. sich zum Empfange aufmacht. Wilamowitz freilich hält das Gedicht aus sprachlichen Gründen für unecht, auch der Ton sei nicht sapphisch; daß in Sapphos Werke sich jüngere lesbische Hochzeitslieder eingeschlichen hätten, wäre wohl denkbar (Oxy. X 1232 p. 47). Endlich sei noch das Gedicht an die Hera von Mitylene erwähnt, das nach Wilamowitz einleuchtender Vermutung die Gründungsgeschichte des Tempels erzählte (Oxy. X 1231 p. 25 = Soc. Ital. II 123).

Im ganzen betrachtet bringen die Papyri metrisch manches Neue und zeigen bei Sappho einen beträchtlichen Formenreichtum. Außerdem tritt die Anknüpfung an Homer und das Epos mehr als bisher zutage. Im übrigen wird das Bild, das man sich von Sappho und ihrem Kreise machen konnte, nicht geändert, aber bereichert und vertieft. In der Sprache gewinnt der Reiz ihrer völligen Schlichtheit noch mehr bestimmte Prägung gegenüber der Wortkunst des Alkaios. Man lese, was Wilamowitz, Neue lesbische Lyrik (vgl. S. 98) darüber sagt. Ferner Wilamowitz, Sappho und Simonides, und Wilamowitz, Textgeschichte der griechischen Lyriker.

Die schon bei Alkaios genannte Sammlung von Diehl, Supplementum Lyricum<sup>2</sup> enthält 1. das Gedicht an Charaxos Oxy. 17, mit den Ergänzungen von Blaß und den Vorschlägen anderer, 2. die Berliner Sapphofragmente, die Berl. Klass. Texte V 2 zusammen veröffentlicht sind, nämlich ein kleines Pergamentblatt etwa des 6. Jh. p. C. und die größeren Reste eines Pergamentkodex aus dem 6. oder 7. Jh. p. C. Darunter befinden sich zwei Lieder an scheidende Freundinnen das oben zuerst erwähnte und das an Arignota, sowie eines der auf Gongyla sich beziehenden Stücke. Diese Handschriften beweisen, daß man noch in später Zeit vollständige Sapphoausgaben hatte. Die Ausgabe von Diehl bietet auch alle neueren Vorschläge. Ein unbedeutendes Fragment, Hal. 3 (Dikaiomata, herausgegeben von der Graeca Halensis, Berlin 1913) p. 182 ff., etwa aus dem 3. Jh. p. C. verdient nicht mehr als die Erwähnung, zumal da hier für die notwendige Verbesserung der Ausgabe kein Raum ist. Ein kleines lesbisches Bruchstück, das wohl Sappho gehört, ist Oxy. 111 424 Sehr Wertvolles haben zwei Funde von Oxyrhynchos gev eröffentlicht. geben: Oxy. X 1231, 2. Jb. p. C. und 1232, 3. Jh. p. C. Aus dem ersten wähle ich Folgendes aus: 1. Strophe über Charaxos und Doricha:  $[K \dot{v}] \pi gi$ ,  $z\omega[v\phi]$ ε πι[zοστέg] $\omega r$  επεξο[εr]  $[\phi i]$  δε zωνχάσαιτο τόδ' εντέ $[\pi \sigma r \tau \epsilon s^*]$   $[ \Box \omega ]$ ωχν το δεί[τ]ερον ωε ποθε[ινον] [είε] ξρον  $\tilde{ι}_i λθε$ . 2. An Anaktoria (nach Wilamowitz, Neue lesbische Lyrik): [O] μεν εππήων στροτόν οι δε πεσδών οι δί ναιδη φαϊσ επ[ί] γάν μελαι[η]αν [έ]μμεναι κάλλιστον, έγιο δε κζη ότ τω τις εράται - [πά]γχν δ'εύμαρες συνυτόν ποζοαι - [π"αντί τ[ο]ντ' α γάρ πολύ περοποπετίση εξαληλος [ανθηφώπων Ελένα τὸ]ν ανδοα [ποίντεν ασποτον | [ος τὸ  $\pi \tilde{a}r$ ?  $\sigma \epsilon \beta a_s$   $Too aa[s o] \lambda \epsilon \sigma a[sr] + [ov \delta \epsilon - \pi] aa \delta \delta s - ov \delta \epsilon - g[i] \lambda \omega r - \tau o[z] i \omega r - [ov \delta \epsilon r]$ εμνασθη, η  $[t\dot{L}\dot{a}]$  παράγα $\dot{\gamma}$  αὐτὰν  $\int [K\acute{v}\pi a] \epsilon$  έραλ $[\sigma av, \dot{\gamma}] [-1] = 2$  z $] αμπτον <math>\dot{\gamma}$ άρ  $= -\frac{1}{2}\pi\sigma\dot{v}q\sigma\dot{v}$   $\tau [\omega = r]\sigma\dot{v}\sigma\dot{v} + [\tau\dot{v}]\hbar\epsilon r\dot{v}r'Araz\tau ooi[as \delta]r\epsilon\mu r\dot{u}$ -[σθ] η το απεοίοας - [τά] ε κε βολλοίμαν έρατόν τι βάμα - κάμάρνημα λαμποδν ίδην προσώπω - η τὰ Αιδών άρματα και υπλοιοι | [εππομ]άχεντας, | [εν μέν ιδ] μεν οι δυνατόν γενέσθαι - [τουν ] άν ανθρώπ σες, π]εδέχην δ' άρᾶσθαι... In der vierten Strophe, die von dem leicht bewegten Menschenherzen sprach, ist die Lesung unsicher, namentlich am Ende. 3. an Hera; dies Gedicht ist fast genau in demselben Erhaltungszustande auch durch Soc. Ital. II 123, 2.—3. Jh. p. C., auf uns gekommen. Die Herstellung ist von Wilamowitz. Ilhaoior δή ηξοι κατ' σταρ παρέστα! | πόττι' Ήρα σὰ χ'αρίεσοα μορφά], | τὰν ἀρατὰν 'ΑτοΓείδαι ίδοι ποώ-] | τοι βασιλίζες | Εκτελέσσαντες Γράφ Αρενός Έργον] | πρώτα

πει τ αφ' σενίσου Δεαπαιδών<sub>ες</sub> tied anagonalistics is Agree exiter ederatio ton or zai It are ourrou zakenour; zai Gressa in ranstin tande rie de zan olimon Vir nolitar - zar eo nal mai - a en zarza los zara ora πεπλου? [π]αοθείτω... Es versteht sich von selbst, daß die den Sinn sicher treffende Ergänzung im Wortlaute unsieher bleibt. 4. An Gongyla (vgl. Diehle 6): To yyu ku ja ... i te kasholou wa. Taka zir ar an dirir to tak αμητπόταται ται καλαιν α γαφ καταφορής αντα εκτιομοί εδουσαιν egwe di zame zar gan artu di, i ûd r uing erar om = K e tyrgir  $\mu i$  . Ans Oxy. X 1232 (Buch 2) folgen die am besten erhaltenen Teile des zweiten von Wilamowitz angezweifelten Hochzeitsliedes: 5. Hektors Hochzeit: Exton zαι σενέταιο $[\sigma]$ ι αροιος ελιχώστιδος  $[\Theta]_0^2$ ας εξεπιράς Πλαχίας τ $[\sigma]_0^2$ α το τεανο αβραι Ανθρομάχαν ενί τανουν επ' αλαυρόν πόντον πολλά δ' ξέλι γυανό χρυώα  $\mathbf{z}$ άμματα,  $\mathbf{z}$ ορητ $\mathbf{e}_{i}$   $\mathbf{z}$   $\mathbf{a}$ λά τ'αι τ $[\mathbf{e}_{i}$ ήζεα,  $\mathbf{z}$ ου $\mathbf{z}$ ιλ' άθεοματα, αρχιργα τ' ατορ τθ $[\mathbf{e}_{i}$ [ποτη οξια " καλέφαις. - δις τιπ. - ότοαλέοις διάτός οι σε πατ της ητίος - η απο διήλθε κατα πτόλιν ειφίχ αφούν φιλοις. - αντικ Τλιαδαι σατινοι εξεντε εξεράχοιε - άς σέν αμαστοις, επ[έ]βαινε δε παϊς όχλος γενοιχών τ' άμα παρθετιχά 'τ' τι τ' αι έκου τροιτή χουριε δ'αν Περάμουν θυγξαζισεε επίμοαν - επήσε δ'άνδρες επίσου να σρυμανα es folgt eine längere zerstörte Stelle; der Schluß lautet: "Traze 3] δ [εκλελοδ[σ]ν σουν προγενίστερα[ι] - πάντες δ' αιδο ε ε επιρουτον ιαχου σουθίσι. πασι οικολίοντες εκαβολοι ευλιφαν τουτή δ' Εκνοφα καιδοομάζαι θεοϊκέλοι εί. Hierzu ist zu bemerken: arram ist sehr zweifelhatt, akigunan nach Hesych φέλω, τρόνα vgl. Hesych τρώτα ωγάλμετα η βάπιματα αιθτία, vgl. Ilias XXII 141. ατάριθμα - zakégais = Sapplio Fr. 67. σατίνη Streitwagen. πάστα Ι. τάστα Päan. Die Papyri geben mit den ziemlich reichlich gesetzten Akzenten die äolische Akzentzurückziehung wieder; ich habe aber, Wilamowitz tolgend, oben die gewöhnlichen Akzente gesetzt, um die Texte bequem lesbar zu machen.

Obwohl Korinna nur durch einen Papyrus vertreten wird, so bedeutet doch dieser für unsere Kenntnis der böotischen Dichterin viel, ja fast alles, denn an Umfang und Wert verschwinden die kümmerlichen bisher bekannten Zitate neben dem Neuen. schöne gelehrte Handschrift des 2. Jhs. p. C. mit Lesezeichen und Scholien hat uns von zwei Gedichten mehrere Strophen erhalten. Alles Zusammenhängende findet man bei Diehl, Supplementum Lyricum² nebst Hinweisen auf Nachträge und Verbesserungen mehrerer Gelehrten abgedruckt; aber gerade bei den Bruchstücken aus Korinnas Dichtungen muß jeder, der sie ernstlich kennen lernen will, auf die erste Ansgabe von Wilamowitz in Heft V 2 der Berl. Klass. Texte zurückgehen. Der überlieferte Text ist unbequem zu lesen, da er den böotischen Wortlant in phonetische Orthographie umgeschrieben zeigt; Korinna selbst schrieb im Wesentlichen reines Böotisch und unterschied sich schon dadurch von ihrem Zeitgenossen und Landsmanne Pindaros. Aber auch die einfachen Versmaße, die im Volksliedtone gehalten sind, und die schlichte Erzählungsweise lassen einen großen Abstand erkennen; jedoch ist Korinnas Schlichtheit keineswegs kunstlos und jedenfalls anmutig. Sie erzählt nicht den Adligen, deren Sportsiege Pindar verherrlichte, sondern den Leuten aus dem Volke die Sagen der Heimat. Das erste Gedicht berichtet vom Wettkampfe der heimischen Berge Helikon und Kithairon, die als Bergdämonen gedacht sind, wie der Sieger Kithairon von den Göttern bekränzt wird, der unterlegene Helikon aber im Zorne einen Felsblock auf die an seinem Fuße hausenden Menschen Im zweiten Gedichte beruhigt der einheimische Prohinabwälzt. phet Akraiphen den böotischen Flußgott Asopos über das Schicksal seiner Töchter; die Götter hätten sie entführt, und aus ihnen werde ein Geschlecht von Halbgöttern hervorgehen; Asopos möge damit trösten, Schwiegervater von Göttern zu werden. Beide Gedichte sind unvollständig und erlauben nicht, den Fortgang und den Umfang der Erzählungen zu erraten.

Befremdlicher Weise haben uns die Papyri von Pindaros bisher nur Neues gebracht, nichts von seinen olympischen, pythischen, nemeischen und isthmischen Siegesliedern, obwohl diese im Altertum am meisten beliebt und verbreitet waren. Wenn Ägypten, richtiger Oxyrhynchos, ein anderes Bild zu geben scheint, so darf man daraus nicht mehr als das Walten des Zufalls entnehmen, dem wir dankbar sein müssen, da er uns den Dichter in neuem Lichte zeigt. Die Pindarpapyrı sind an Zahl bedeutend und teilweise auch von erheblichem Umfange. Weitaus der wichtigste ist die schöne, gelehrte Handschrift der Päane, Oxy. V 841, im 2. Jh. p. C. geschrieben. Sie ist mit Lesezeichen und Scholien, die auch abweichende Lesungen und Hinweise auf Grammatiker enthalten, reichlich ausgestattet. Über die Benennung Päane kann kein Zweifel bestehen; bezeichnend ist schon das häufig wiederkehrende Abgesehen von einer großen Zahl unbestimmbarer Bruchstücke sind Teile von nenn Gedichten erhalten. Nicht sehr umfangreich ist das, was vom ersten Päan vorliegt, der den Thebanern für das alle nenn Jahre gefeierte Fest der Daphnephoria gedichtet wurde; bei Diehl, Supplementum Lyricum<sup>2</sup> Nr. 1. Weit mehr bietet der zweite Päan, für das thrakische Abdera verfaßt; er geht aus von dem Stadtgründer, dem Heros Abderos, und behandelt dann die überwiegend kriegerischen Schicksale Ein Hinweis auf die Niederbrennung Athens durch der Stadt. die Perser (Z. 28-31) beweist, daß das Gedicht nach der Schlacht bei Salamis geschrieben worden ist; bei Diehl 2. Während der

dritte Päan völlig zerstört und seine Bestimmung nicht erkennbar ist, bringt der vierte wieder Zusammenhängendes. Er ist für die Insel Keos gedichtet und erweist sie durch Beispiele aus der Sage als das Land der Genügsamkeit, als das Felsenriff, aus dem Tüchtiges hervorgehe, glänzende Leistungen in den hellenischen Wettkämpfen wie in der Dichtung; man denkt an Bakchylides. Dieser Päan ist es, auf den Pindar im Anfange des ersten isthmischen Siegesliedes Bezug nimmt: er dichte erst das Lied Sieg seines thebanischen Landsmannes Herodotos, daher müsse Delos auf das für Keos bestimmte Lied warten. Unser Päan ist also ein Lied auf den delischen Apollo, in Keos aufgeführt wurde; bei Dichl 3. Geringer an deutung und Umfang ist der fünfte Päan, wieder ein Lied auf den delischen Apollo für Athen bestimmt; bei Diehl 4. gegen stellt der sechste das längste und wichtigste Stück der neuen Funde dar. Hier ist auch die Überschrift erhalten: Jihquiz είς Πυθώ. Der Anfang war bereits bekannt, Pindar Fr. 90. Das Gedicht, verfaßt für die Theoxenia, eines der höchsten delphischen Feste, behandelt den Untergang Trojas und das Schicksal des Neoptolemos, geht aber dann ohne äußere Verbindung auf Aigina über; eine Beziehung ergibt sich durch Neoptolemos. Hier zeigt sich der pindarische Stil besonders klar ausgeprägt. Bei Diehl 5. Ein merkwürdiger Zufall hat es gefügt, daß eine zweite Papyrushandschrift, Soc. Ital. II 147, 2. Jh. p. C., unter ihren 13 Fragmenten mehrere allerdings kleine Stücke aus dem sechsten Päan enthält, nämlich für die Verse 61—70, 104—111, 125—146. Die Abweichungen sind unbedeutend. Vom siebenten Päan ist nicht viel Zusammenhängendes erhalten. Die beste Stelle hat Diehl unter 8 aufgenommen. Auch für dies Gedicht kommen Fragmente Geringfügig sind die Reste aus Soc. Ital. II 147 in Betracht. des achten Päans, bei Diehl 6a und b. Länger und besser erhalten ist der neunte, für die Thebaner bestimmt. Seinen Anfang bildet Pindar Fr. 107, dzi's delior, mit der Beziehung auf die totale Sonnenfinsternis vom 30. April 463 a. C. Bei Diehl 7.

Während bei den Päanen Pindar als Dichter, abgesehen von allen Merkmalen der Sprache und des Stils, durch mehrere Übereinstimmungen mit bekannten Stellen erwiesen wird, geben für die Jungfrauenchöre, die Hagtereie. nur Ausdrucksweise und Stil die Entscheidung, die aber als sicher betrachtet werden darf. Die leider nicht sehr umfangreichen Bruchstücke, die wir Oxy.

IV 659, aus dem 1. Jh. a. C., verdanken, bedeuten besonders viel, weil sie uns Pindar von einer neuen Seite, in ungewohnter Einfachheit und Leichtigkeit der Versmaße und des Stiles zeigen. Wir haben den Schluß eines Liedes und ein größeres Stück aus einem zweiten. Das erste bezieht sich auf Aioladas, den Vater des Pagondas, der die Thebaner in der Schlacht am Delion führte. Das zweite, das sich deutlich als Gesang eines Mädchenchores zu erkennen gibt, feiert dieselbe Familie. Bei Diehl 10 und 11. Vgl. Wilamowitz, G. G. A. 1904 Nr. 8 p. 670ff.

Endlich haben wir zwei Fragmente in Oxy. III 408, etwa aus dem Anfang des 2. Jh. p. C., deren pindarischer Ursprung durch das Vorkommen von Fr. 235 sichergestellt wird. Das eine behandelt Herakles und Laomedon, das zweite enthält einen Hinweis auf den Erfinder der lokrischen Weise, Xenokrates; bei Diehl 12a und b.

Die übrigen Papyri bedürfen nur der Nennung, da sie sämtlich nicht völlig sicher Pindar zugeschrieben werden können und an Umfang wie Bedeutung unerheblich sind: Ryl. 14. Oxy. III 426. IV 674. Soc. Ital. II 145. 146.

Textproben füge ich nicht hinzu, da alles Wesentliche bei Diehl steht; ein näheres Studium aber ist ohne Benutzung der ersten Ausgabe von Grenfell und Hunt nicht möglich. Nebenbei sei bemerkt, daß in der Liste olympischer Sieger, die Oxy. II 222 enthält, mehrere der von Pindar in den Epinikien gefeierten Sieger sich finden und einige neue Daten für die Gedichte gewonnen werden.

Was wir von Bakchylides wissen, verdanken wir fast alles dem großen Papyrus des Britischen Museums, neben dem sowohl die neuerdings in Oxyrhynchos gefundenen Bruchstücke als auch alle übrigen Fragmente nur ergänzend in Betracht kommen. Die sehr umfangreiche, mit Akzenten, Interpunktion, Korrekturen, Bemerkungen und Überschriften reich ausgestattete Rolle gehört zu den Mustern der Buchkalligraphie. Während der Herausgeber Kenyon sie auf die Mitte des 1. Jh. a. C. ansetzte, haben Grenfell und Hunt (Oxy. I p. 53 Anm.) sieh für das 1. oder 2. Jh. p. C. ausgesprochen. und ein Überblick über das seitdem beträchtlich vermehrte Material legt es sogar nahe, an die zweite Hälfte des 2. Jh. p. C. zu denken. Der Papyrus ist herausgegeben worden von F. G. Kenvon, The Poems of Bacchylides, from a papyrus in the British Museum. London 1897. Eine neue Ausgabe hat F. Blaß veranstaltet: Bakchylidis carmina cum fragmentis. 4. Aufl. besorgt von W. Sneß, Leipzig, Teubner 1912 (enthält auch Oxy. VIII 1091). Ferner R. Jebb, Cambridge 1905. Für einen größeren Kreis gibt einen allgemeinen Überblick sowie eine Übersetzung der bedeutendsten Gedichte U. v. Wilamowitz, Bakchylides, Berlin 1898. Oxy. VIII 1091 bringt einen Teil des 17. Gedichts, nach Kenyons Zählung, mit einigen Verbesserungen. Wichtiger ist der an der Rolle noch befestigte Sillybos mit der Aufschrift Bazzeżidoc di Geganzon, denn er gibt uns für die letzten sechs Gedichte des großen Papyrus die Bezeichnung als Dithyramben und damit zugleich die Wahrscheinlichkeit, daß sie als Teil einer zweiten Rolle zu betrachten sind. Außer einer Anzahl kleinerer Fragmente sind 20 Gedichte erhalten, davon sechs ganz oder fast vollständig; vierzehn sind Siegeslieder, Epinikien, sechs zeigen einen anderen Charakter und gehören zu den Dithyramben.

Vom ersten Gedichte ist nur der Schluß erhalten, der allgemeine, nicht gerade tiefe Betrachtungen über den Wert der agera gibt. Das zweite, sehr kurze Gedicht, einem keischen Landsmanne des Dichters gewidmet, war wohl nicht für das eigentliche Siegesfest in der Heimat bestimmt, sondern nur für eine kurze Feier unmittelbar nach dem in Nemea errungenen Siege. Lieder dieser Art finden wir bei Bakchylides mehrfach. Umfangreich und bedeutungsvoll ist das dritte Gedicht, das Hierons Sieg im Wagenrennen zu Olympia 468 a. C. verherrlicht. Nachdem Pindar und Bakchvlides mehrmals im Wettbewerbe die Siege des Tyrannen gefeiert hatten, gewann endlich Bakchylides die Oberhand und erhielt hier allein den Auftrag. Vgl. über Hierons Verhältnis zu Bakchylides den angeführten Aufsatz von Wilamowitz. Der Dichter beginnt mit einer Huldigung an den mächtigsten Herrscher der hellenischen Welt und erzählt dann von dem reichsten, freigebigsten Fürsten früherer Zeit, von Kroisos, wie er nach der Eroberung von Sardes sich mit Weib und Töchtern verbrennen wollte; aber eine Wolke löscht den Scheiterhaufen, und Apollon entführt den frommen Gönner Delphis zu den Hyperboreern. Endlich folgt eine allgemeine Betrachtung, wieder an Hieron gerichtet: man solle leben. als habe man nur einen Tag vor sich und zugleich, als lebte man noch 50 Jahre. Den Schluß bildet der etwas selbstgefällige Hinweis auf die Krite du deir. Man beachte die Besonderheiten der Kroisoslegende in des Dichters Darstellung; merkwürdig ist es, wie diese Vorgänge, die noch kein Jahrhundert zurücklagen, schon ganz sagenhaft geworden sind. Das Gedicht ist von Wilamowitz großenteils

übersetzt. Hierons pythischem Siege, 470 a. C., gilt die kleinere vierte Ode; das Hauptgedicht verfaßte Pindar, Pyth. I. längste, so gut wie ganz erhaltene Gedicht, das fünfte, feiert Hierons Sieg mit dem Rennpferde Pherenikos in Olympia, 476 a. C. Das Datum wird jetzt durch Oxy. 11 222 festgelegt, damit auch für Pindar Ol. I, denn diesen Rennsieg haben beide Dichter in großen Oden verherrlicht. Nach dem Preise des siegreichen Pferdes und einem stolzen Vergleiche seiner selbst mit dem Adler des Zeus erzählt Bakchylides von der Begegnung des Herakles, der den Kerberos holen will, mit dem Schatten Meleagers in der Unterwelt; aber, wie Wilamowitz mit Recht sagt, hat er die ergreifende Szene verdorben, indem er den Herakles zuletzt nach einer Frau, Meleagers Schwester, ausschauen läßt. Ob der hoch anerkennende Hinweis auf Hesiodos, der am Schlusse vorkommt, eine Huldigung vor Pindar darstellen sollte, wie man gemeint hat, bezweifle ich. Der Kern des Gedichts ist von Wilamowitz übersetzt. Das 6., 7. und 8. Siegeslied ist kurz oder nur spärlich erhalten, von dem langen 9. Gedichte ist ein großer Teil zerstört; das 10. enthält keine Sagenerzählung. Im 11. fast vollständigen Gedichte auf den Sieg des Metapontiers Alexidamos erzählt Bakchylides die Sage von den Töchtern des Proitos, die Hera mit Irrsinn schlug, Artemis aber erlöste. Nur den Anfang haben wir vom 12. Liede, auf den nemeischen Sieg des Aigineten Tisias; den nemeischen Sieg des Aigineten Pytheas feiern Bakchylides in der 13. Ode und Pindar in Nem. V. Auf ein lokales Kampfspiel bezieht sich die 14. Ode, die dem Thessaler Kleoptolemos gilt. Wie schon bemerkt, sehen die folgenden sechs Gedichte ganz anders aus. Sie lassen keinen bestimmten Anlaß erkennen, enthalten nur sehr kurze Hinweise auf einen Gott und tragen einen richtigen Titel wie eine Ballade; so darf man wenigstens das Hauptstück unter ihnen am ehesten nennen, während die Bezeichnung auf manche andere nicht paßt. Daß man sie nach dem Sillybos des Oxyrhynchos-Papyrus als Dithyramben betrachten soll, ist freilich befremdlich, wenngleich Stücke wie 15 und 18 gerade unter diesem Gesichtspunkte besonderen Wert gewinnen. Vom 15. Gedichte mit dem Titel Inτηγορίδαι: Ελένης απαίτησις ist der Eingang verloren. Dann erscheint Menelaos auf der aroga von Troja und hält eine Rede über Dike und Hybris, die ganz plötzlich abbricht, ohne von der Rückforderung der Helena ein Wort zu sagen. Der Dichter hat es nur auf die einzelne Szene

und die rhetorische Einlage abgesehen. Nach unserem Gefühle fehlt das Ziel. Auch 16, das mit einem Preise Apollons beginnt und dann von Herakles und Deianeira erzählt, bricht kurz ab. Vielleicht am reizvollsten unter allen Dichtungen des Bakchylides ist 17 ζίθεοι zeù Θιστές, wozu der Oxyrhynehospapyrus zu vergleichen ist. Wie der Schluß zeigt, sollte das Lied von einem keischen Chore auf Delos dem Apollo gesungen werden. Es erzählt von Theseus und den jungen Athenern, die als Tribut nach Kreta fahren, wie unterwegs Minos sich an einem der Mädchen vergreift, wie Theseus ihm entgegentritt; beide pochen auf ihre göttliche Abkunft, und dem Minos bestätigt sie Zeus durch den Blitz, Theseus aber springt ins Meer und bringt aus dem Hause seines Ahnherrn Poseidon Schätze mit. Erst die Dichtung hat ganz verständlich gemacht, was Pausanias I 17, 2, 3 über ein Gemälde des Mikon im Theseion berichtet, vgl. auch Einzelne Szenen daraus finden sich dargestellt auf Hyginus. einer Vase im Louvre und der François-Vase in Florenz. Wilamowitz hat das Gedicht übersetzt. In der Form sehr merkwürdig ist 18 mit dem Titel Groeis, ein Dialog über die Taten des Theseus; vgl. Wilamowitz a. a. O. p. 30. Die beiden letzten Gedichte 19 und 20, die von lo sowie von Idas und Marpessa handeln. sind unvollständig. Auch mit den Skolia des Bakchvlides hat uns ein Papyrus (Oxy. X1 1361) näher bekannt gemacht: das eine ist an Alexandros, des Amyntas Sohn, das andere an Hieron gerichtet. (Vgl. P. Maas, Jahresber. d. Philol. Vereins 40, 81 ff.) Eine Beurteilung des Bakchylides bietet Wilamowitz in dem genannten Aufsatze und in seiner Literaturgeschichte. Hier sei nur gesagt, daß der Papyrus die wesentliche Übereinstimmung in der Sprache mit Pindar dartut. Die Versmaße sind einfacher und leichter: besonders beachtenswert ist das der febru zui Ongee's. Bakchylides ist ein gewandter und anmutiger Erzähler: daß er oft unvermittelt abbricht, erklärt sich jedenfalls aus den Forderungen der Aufführung, und manche uns befremdende Wendung wurde sicherlich durch die Musik und den Tanzschrüt des Chores verständlich. Ist er als Darsteller glatter und weit leichter lesbar als Pindar, so erreicht er diesen doch nicht von ferne an Selbständigkeit der Gedanken: "der Versuch, tief zu werden, mißlingt regelmäßig", sagt Wilamowitz, und man kann dies Urteil nur unterschreiben. Bakchylides ist ein gefälliges und schätzbares Talent; ein großer Dichter ist er nicht.

Die Perser des Timotheos liegen uns vor in der ältesten griechischen Papyrusrolle, deren paläographische Beschaffenheit ich bereits in Kapitel 2 besprochen habe. Das Gedicht ist ohne Strophengliederung durchgeführt in Versmaßen, deren Grundlage iambisch ist, aber durch viele andere, Dimeter und Tetrameter, Choriamben, Glykoneen usw. bereichert wird; der Versbau ist außerordentlich glatt und schön. Die im Wesentlichen attische Sprache erscheint auf der einen Seite eintönig durch den sehr einfachen Satzbau und die gleichförmige Satzverbindung, denen fast jede Abwechslung und jede feinere Gliederung fehlen; auf der anderen Seite wirkt sie schwülstig infolge des überaus prunkvollen Ausdruckes, der durch eine Überfülle von Zutaten und die Vorliebe für Umschreibungen das, was gemeint ist, mehr verdunkelt als bezeichnet. Der schlichte Name des Gegenstandes wird ängstlich gemieden, und jedes Bild wird so reich ausgemalt, daß man kaum noch findet, was es bedeuten soll. hat der Stil des Timotheos trotz aller Gesuchtheit und aller Künstelei, die keine Freude am Lesen aufkommen lassen, etwas Eigenes und ist keineswegs Nachahmung. Wir besitzen nicht das ganze Gedicht, sondern nur einen erheblichen Teil mit dem Schlusse; wieviel am Anfang fehlt, bleibt unsicher. Daß es die "Perser" sind, deren ersten Vers wir aus Plutarch, Philopoimen 11 kennen, erhebt der Inhalt über jeden Zweifel. Dichter schildert eine Seeschlacht, in der die Perser den Griechen unterliegen, ohne bestimmte Einzelzüge und ohne Ort oder Personen zu nennen; aber obwohl alles nur typisch ist, kann man Salamis nicht verkennen. Bezeichnend sind die eingelegten Reden, die Weherufe des ertrinkenden Persers, die Anrufung der asiatischen Muttergöttin, das radebrechende Flehen der Gefangenen und die Klage des besiegten Königs. Nicht die siegenden Griechen, sondern die unterliegenden Perser bilden den Gegenstand des Gedichts. Nach einer kurzen Erwähnung des Triumphs der Griechen geht Timotheos dazu über, seine Neuerungen in der Kunst gegen den Tadel der auch hierin konservativen Spartaner zu verteidigen, die damals, um 400 a. C., die griechische Welt beherrschten. Er schließt mit einer Anrufung Apollons und einem Segenswunsche. Das Gedicht gibt uns zum ersten Male einen Begriff vom Wesen des kitharodischen Nomos und von seiner Gliederung; da aber die Musik fehlt, die bei der Aufführung mindestens dieselbe Rolle spielte wie der Text, bleibt unsere Vorstellung unvollständig. Nicht ein Chor, sondern ein einzelner Sanger, ursprünglich der Dichter und Komponist selbst, trug das Lied vor. Ausgabe: U. von Wilamowitz-Moellendorff, Timotheos, Die Perser. Leipzig 1903. Vollständige Lichtdruckausgabe in Heft 3 der Wissenschaftlichen Veröffentlichungen der Deutschen Orientgesellschaft 1903. Wilamowitz gibt Text mit Übertragung in Scholiengriechisch, ausführlichen Kommentar auch über Wesen und Geschichte des Nomos sowie über Kunst und Person des Timotheos. Für Nachträge und Vorschläge zum Texte vgl. Blass, Archiv f. Pap. Forschung 111 268ff., wo die sonstigen Aufsätze über Timotheos bis 1905 angeführt sind, und Keil, Zu den Persern des Timotheos, Hermes 48, 99ff., wo man die neuere Literatur tindet. Der Schlußteil, die sogenannte agouzis, worin Timotheos von sich selbst spricht, bezeugt nur die Kritik der Spartaner an seinen Neuerungen, nicht die Legende, daß die Ephoren ihm die überschüssigen Saiten seiner Kithara abgeschnitten hätten, vgl. Wilamowitz. Die letzten Verse mit der charakteristischen Huldigung vor der εὐνομία, der spartanischen Normalverfassung, klingen an den Schluß des ersten pindarischen Päans, Oxy. V 841, so stark an, daß man an bewußte Beziehung glauben darf: Pindar:  $[i]i_i$   $n_i$ ,  $v\bar{v}v$   $\delta$   $\pi a v \tau \epsilon h_i \varepsilon$   $\epsilon v a a v \epsilon h_i \varepsilon$   $\epsilon v a a v \epsilon h_i \varepsilon$ [qih]ιππον άστι Θήβας επήλθον : [Απόλ λωτι δαίτα φιλιοιοτέφατον αξοιτές. [τά]ν δε λαών γενεάν δαρόν ερέπτοι - σων φροιος άνθεσαι εντοποίς. Timotheos: άλλ εχαταβόλε Πέθι αγνάν ελθοις τάνδε πόλιι σύν ολ βου πέμπου απίμους λα/ῶι τῶιδ' εἰρήταν θάλλοι σαν ευνομίαι (so Wilamowitz, Pap. ευτομίαν). Anfangsvers der Perser bei Wilamowitz, der seiner Ausgabe des Papyrus die Fragmente anhängt, Nr. 13: zλειτον ελειθεσίας τείχων πέγαι Ελλάδι zόσποι. Auch Fr. 14 und 15 (das bekaunte Αρις τίρατιος χρισοι δ' Ελλάς οι δέδοιχεν) stammen aus den Persern. Erste Aufführung um 400 a.C. durch Timotheos selbst in Milet; so jetzt Wilamowitz, Sitz. Ber. Berl. Ak. 1906, p. 50 (Panionion) abweichend von seiner Auseinandersetzung in der Ausgabe. Bekannt ist noch die Aufführung an den Nemeen 207/6 a. C., vgl. Plutarch, Philop. 11. den Beziehungen des Timotheos zu Euripides spricht Satyros im Bios des Euripides, Oxy. IX 1176 Fr. 39 Kol. XXII (H. v. Arnim, Supplementum Euripideum. Lietzmann, Kleine Texte 112): τοῦ Τιμοθέου παρα τζοῦς Ελλη σε]ν διὰ  $[\tau]$ ην έν  $\tau_{ij}$  μου $[\sigma i]$ εij επινοτουίαν επι επθ. υπερβολήτ αθνυήσηντος, φοτε κα[ί] τὰς χείρας έαντῷ διεγνωκέναι προσφέρειν, μόνος Ευριπιδίς αυαπαλίο τῶν μεν θειιτών καταγελάσαι, τον δε Τιπόθεσι αξιοθόπενος έμικος εστίν εν τό γειει παραμεθήσασθαι τε λόγοιε διεξίων ως οιών τε παρακλητικώτοιοις, και δη και τύ των Περσων προοίμιον στηγραφαί τ ω τε τική συα παύσασθ ων καταγ εσθο-[roέμ]ενον [αὐτίzα το]ν Τι[μόθεον... die Angabe, daß Euripides das Prooimion der Perser verfaßt habe, ist, wenn zuverlässig, für die Zeit der ersten Auffuhrung wichtig.

Unter dem, was die Papyri für Sophokles gebracht haben, stehen die Ichneutai obenan. Die Handschrift stammt aus Oxyrhynchos und gehört etwa ans Ende des 2. Jh. p. C.; von derselben Hand sind die umfangreichen Bruchstücke aus dem Eurypylos des Sophokles geschrieben, die Hunt in demselben Bande veröffentlicht hat. Der Papyrus der Ichneutai ist ziemlich reich-

lieh mit Al-zenten und Interpunktionen versehen, zeigt teilweise Randbemerkungen, in denen auch abweichende Lesarten, oft mit Berufung auf eine Quelle, notiert werden; einmal, Kol. V 2, kommt eine kurze Bühnenanweisung vor, öfters Personenbezeichnung. Mehrmals findet man Zeilenziffern, und hier sind sie wichtig, weil sie die Ordnung der Bruchstücke ermöglicht haben. Daß wir es mit den Ichneutai des Sopliokles zu tun liaben, wird durch zwei sonst bekannte Anführungen erwiesen, die im Papyrus erscheinen. Erhalten ist ein beträchtliches Stück, aber der ganze Schluß fehlt. Die Versbehandlung ist etwas lockrer als in der Tragödie, läßt aber längst nicht soviel Auflösungen zu wie die Komödie. Beachtenswert ist der mit Kol. XII beginnende Dialog in iambischen Tetrametern. Auch die Sprache ist im allgemeinen tragisch und entlehnt nur einzelnes aus der Umgangssprache. Sie gibt sich fast durchweg leicht und anmutig. Die große Bedeutung der Ichneutai beruht darauf, daß wir nun neben den Kyklops des Euripides ein zweites Satyrstück, und zwar von Sophokles, vielleicht sogar aus seiner Frühzeit, stellen können, und damit von der Gattung ein Bild gewinnen, ja auch von ihrer Entwicklung etwas zu ahnen beginnen. Die Ichneutai sind z. B. in der Begrenzung der auftretenden Personen noch wesentlich strenger als der Kyklops. Dem Inhalte liegt die Erzählung von dem jungen Hermes, der Apollons Rinder raubt und die Lyra erfindet, etwa in der Gestalt zugrunde, wie wir sie aus dem homerischen Hermeshymnus kennen. Zu Anfang tritt Apollon auf, erzählt vom Raube der Rinder und setzt dem Finder hohen Lohn aus. Sogleich naht Silenos und erbietet sich, mit seinen Söhnen, den Satyrn, die dem Stücke den Namen der "Spürhunde" geben, auf die Suche zu gehen. der Satyrn, der schnüffelnd über den Boden schwärmt, findet die aus einer Berghöhle zu kommen scheinen, und ein rätselhafter, aus dem Berge dringender Ton macht den Chor vollends verwirrt. Silenos ermahnt und schilt dazwischen und rühmt seine Taten gegenüber der Erbärmlichkeit seiner Satyrn, bis auch er den merkwürdigen Ton vernimmt. Der Lärm lockt die Berggöttin Kyllene hervor, von der die Satyrn erfahren wollen, woher der Ton komme. Und nun erzählt Kyllene vom Kinde Hermes, das sie im Verborgenen aufziehe, damit Hera den Sprößling des Zeus und der Maja nicht entdecke, erzählt von dem wunderbaren Wachstum des Knaben, und wie er die Lyra aus einem toten Tiere gemacht habe. In annutiger Wechselrede des Chors mit

Kyllene kommt zutage, welches Tier es sei, das auch im Tode Musik von sich gebe. Als aber der Chor den Vorwurf erhebt, der kleine Hermes sei der Rinderdieb, weist ihn Kyllene entrüstet ab. Damit hört der Zusammenhang auf; ein Fragment läßt noch erkennen, daß Apollon wieder auftrat, und damit ergibt sich ungefähr der weitere Verlauf.

Der Papyrus ist herausgegeben von Hunt, Oxy. IX 1174, unter wirksamer Mitarbeit von Wilamowitz. Vgl. ferner Wilamowitz, Neue Jahrbücher t. d. Klass. Altertum I. Abt. Bd. 29, 449ft. A. Körte, Archiv für Papyrusforschung V 558 ff. Neue Bearbeitung bei Hunt, Tragicorum Graecorum Fragmenta Papyracea nuper reperta. Oxford 1912 (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). E. Diehl, Supplementum Sophocleum (Lietzmann, Kleine Texte 113). K. Robert hat unter dem Titel "Die Spürlunde, ein Satyrspiel von Sophokles" Berlin 1912, den Text frei übersetzt für eine Autrührung im Goethetheater zu Lauchstedt 1913.

Auf die übrigen Papyrusbruchstücke aus den Tragikern, unter denen Euripides mit Altem und Neuem am stärksten vertreten ist, gehe ich hier nicht ein, sondern verweise neben der Gesamtliste der literarischen Papyri im besonderen auf A. Hunt, Tragicorum Graecorum Fragmenta Papyracea, der außer den Ichneutai folgende Stücke aufgenommen hat: Sophokles, Eurypylos. Sophokles, Axaiõr ochhorog. Euripides, Hypsipyle. Euripides, Kreter. Euripides, Melanippe desmotis. Satyrdrama eines Unbekannten. Ferner E. Diehl, Supplementum Sophocleum, wo Ichneutai, Eurypylos, Achaion Syllogos stehen, und H. v. Arnim, Supplementum Euripideum (Lietzmann, Kleine Texte 112) mit Antiope, Kretern, Melanippe desmotis. Oineus, Hypsipyle, Phaëthon.

Von Epicharmos haben uns die Papyri bisher drei Bruchstücke gegeben, die beweisen, daß man ihn sowohl in ptolemäischer Zeit als auch in der Kaiserzeit las; man darf also auf mehr hoffen. Zu einer Komödie gehört ein Fragment von zehn Zeilen mit Scholien, etwa im 2. Jh. p. C. geschrieben; der trochäische Tetrameter und der dorische Dialekt wie auch der Inhalt sprechen sehr stark für die Annahme des Heransgebers Th. Gomperz, daß Epicharm der Verfasser sei. Odysseus tritt auf und setzt den auf der Bühne Anwesenden, zugleich aber dem Publikum auseinander, daß er nur so tue, als wolle er sich nach Troja einschleichen, um zu kundschaften, in Wirklichkeit aber sich fernhalte. Da unter Epicharms Werken ein hövogeig adroholog genannt wird, ist es nicht allzu kühn, in unserem Fragmente eine Stelle daraus zu sehen

Zwei andere Stücke verdanken wir Grenfell und Hunt, beide der Schrift nach aus dem 3. Jh. a. C., beide anscheinend den Proma angehörig. Das erste, größere Stück nennt Epicharmos selbst als Verfasser, und falls wirklich, wie Philochoros behauptet hat, die Gnomai ein Werk des Axiopistos sind, dürfte er im Wesentlichen epicharmische Sprüche gesammelt haben. Der Dialekt ist dorisch, der Vers der trochäische Tetrameter. Was erhalten ist, stellt eine Einleitung zu den Gnomai dar, worin ihr Verfasser ihren Nutzen für alle Lebenslagen betont und den Vorwurf, er sei weitschweifig, abweist. Das zweite Stück, das wohl auch als Werk Epicharms anerkannt werden muß, ergibt nur wenig Greifbares.

Ausgaben: "Οδυσσεὺς αὐτόμολος: Th. Gomperz, Mitteilungən aus der Sammlung der Papyri Erzherzog Rainer V 1 ff. Gnomai: P. Hibeh 1 und 2. Zu den Gnomai vgl. Crönert, Hermes 47, 402 ff.; auch A. Körte, Archiv f. Pap. V 552. Probe aus Hibeh 1: τεῖδ' ἔνεστι πολλὰ καὶ παν[τ]οῖα τοῖς χοῆσαιο κὰ | ποτὶ φίλον ποτὶ ἔξένον | ποτὶ δύσηοιν ποτὶ πάροινον ποτὶ βάνανσον εἴτε τις | ἄλλ. ἔχει κακόν τι καὶ τούτοισι κέντρα τεῖδ' ἔνο | ἐν δὲ καὶ γνῶμαι σοσαὶ τεῖδε, αἰσιν ε[ὶ] πείθοιτό τις | δεξιώτερός τε κ' εἴη βελτίων τ' ἐς πά[ν]τ' ἀνὴρ | [κο]ε τι πολλὰ δεῖ λέγ[ε]ιν ἀλλ. εμ μόνον [τ]ούτων ἔπος | ποττὸ πρᾶγμα ποτι- φέροντα τῶνδ' ἀε[ὶ] τὸ σνμφέρον | αἰτίαν γὰρ ἦχον ὡς ἄλλως μὲν εἴην [δ]εξιὸς | μακρολόγος δ' οἔ κα δυναίμαν ἐμ β[ρ]αχεῖ γνώμα[ς λέγ]ειν, | ταῦτα δὴ γνῶν εἰςα κούσας συντίθημι τὰν τέχναν | τάνδ' ὁ[π]ως εἴπη τιζς) Ἐπίχαρμος σοφός τις εγένετο | [πόλλὶ δς εἶ]π' ἀστεῖα καὶ παντοῖα καθ' εν [ἔπος] λέγων usw.

Durch mehrere Bruchstücke einer späteren Handschrift, die dem gleichen Funde wie der große Menanderkodex angehört, wird Eupolis vertreten. Sie enthalten Szenenreste aus den Demoi. Demselben Stücke scheinen ein paar sehr kleine Fragmente zu entstammen, die in Oxyrhynchos gefunden worden sind. Im übrigen besitzen wir von der alten Komödie außer Bruchstücken aus Aristophanes noch die Inhaltsangabe des Dionysalexandros des Kratinos, ebenfalls aus Oxyrhynchos. Der Papyrus läßt den Hauptinhalt des Stückes erkennen: Dionysos in der Rolle des Paris; den Chor bilden Satyrn. Daß des Stückes Spitze gegen Perikles gerichtet sei, sagt die Inhaltsangabe ausdrücklich; die Aufführung fällt in den Anfang des peloponnesischen Krieges.

Eupolis: Lefebvre, Catalogue Général des antiquités égyptiennes du Musée du Caire, Papyrus de Ménandre pl. 49—53, texte p. XXIff. Vgl. vor allem A. Körte, Hermes 47, 276 ff. Kleine Fragmente: Oxy. X 1240. Kratinos: Oxy. IV 663. Vgl. F. Blaß, Arch. f. Pap. III 485 f. v. Wilamowitz, G. G. A. 1904 Nr. 8 p. 665. A. Körte, Hermes 39, 483 ff. Croiset, Revue des études grecques 1904, 297ff. Ich schreibe aus Kratinos das Zusammenhängende aus, ohne die selbstverständlichen Auflösungen des in Abkürzungen geschriebenen

Textes kenntlich zu machen. παραφατέττα του Διότίσου επισκοπτισται και κλευάζουσιν (die Satyrn des Chors), ο δε παραγειομένων αύτου παρα μετ ["Hoas] τιραντίδος άκινητοι, παίρια δ' Αθηγίζε ευτιχίας κατά πολεμοι, παρα της δ' Αφροδίτης κάλλιστον τε και επέραστον αυτόν υπάρχειν κοινει ταίτην τικάι, μετά δε ταύτα πλεύσας εξε Λακεδαιμονα καὶ την Ελίνην εξαγαγων επανίργεται εξε την "Ιδην, άκούσας δε μετ' δλίγον τοὺς Ακαιούς πυρητισλήτεν την χώραι φ[οβείται] τὸν Αλέξανδρον καὶ την μέν Ελένην εξε ταλαρου ωσπίτο. Εξευνίας έαυτὸν δ' εξε κριόν μετασκευάσας ύπομένει τὸ μέλλον, παραγειόμινος δ' Αλεξαιδρος καὶ φωράσας έκάτερον ἄγειν επί τὰς ναὕς προςτάττει νε παραδώσων τοῖς Ακαιοίς, δκνούσης δε της Ελένης ταύτην μέν οίκτείρας ως γιταίχ τξων επικατέχει, τὸν δε Διόνυσον ώς παραδοθησόμενον άποστέλλει, συνακολουθούσι δ' οι σάτυροι παρακαλοῦντές τε καὶ σὐκ ὰν προδώσειν αὐτόν φάσκοντες, κωμφδείται δ' ει τῶ δράματι Περικής μίλα πιθανῶς δι εμφάσεως ώς επαγειοχώς τοῖς Άθιναιοι τοι πόλεμον.

Der Historiker von Oxyrhynchos, dessen Werk man am besten mit Hunt als Hellenica Oxyrhynchia bezeichnet, hat schon eine ganze Literatur hervorgerufen und ist noch immer ein Gegenstand des Streites. Die sehr umfangreichen Fragmente stehen auf dem Verso einer landwirtschaftlichen Liste, die sowohl für die Datierung als auch für die Zusammensetzung des literarischen Textes wichtig ist. Darüber haben die Herausgeber Grenfell und Hunt ausführlich gesprochen. Der Buchtext läßt zwei Hände unterscheiden; beide gehören etwa der Wende des 2. zum 3. Jh. p. C. an. Was vorliegt, ist eine über große Strecken zusammenhängende Darstellung der Jahre 396/395 a.C., geschrieben von einem Manne, der kaum eine ausgeprägte politische Neigung, weder aristokratisch-spartanische noch demokratisch-athenische Richtung zu erkennen gibt, sondern sich einer sachlichen Haltung befleißigt, wie namentlich die Abschnitte über Agesilaos zeigen. Seine Darstellung ist frei von rhetorischen Kunststücken, aber klar und gefällig; er beweist ein gutes, in die Tiefe reichendes Urteil und erweckt volles Vertrauen zu seiner Methode. Unverkennbar ist, daß er sich gern Abschweifungen gestattet, die mitunter durch ihren Umfang den Zusammenhang der Hauptdarstellung etwas gefährden; inhaltlich sind sie wichtig, vor allem das höchst wertvolle Kapitel über die böotische Verfassung. Erkennbar ist ferner die annalistische Anordnung des Werkes, und deutliche Anzeichen sprechen dafür, daß der Verfasser an Thukydides anschließen wollte und etwa mit dem Archontat des Eukleides begann. Auf Xenophons Hellenika nimmt er keine Rücksicht; von den Späteren hat sein Werk außer anderen sicher Diodor benutzt.

Auf Grund aller Merkmale, deren bedeutendste ich kurz zusammengefaßt habe, hat man versucht, den Verfasser zu ermitteln, indem man mit Recht annahm, daß ein Werk des 4. Jh. a. C., das noch um 200 p. C. in Ägypten gelesen wurde, kein Erzeugnis eines namenlosen Historikers sein könne. Von denjenigen, die herangezogen worden sind, scheidet Kratippos aus, da Meyer und Schwartz gezeigt haben, daß er der hellenistischen Zeit angehört. Lassen wir Androtion beiseite, für den sich einige ohne überzeugende Gründe ausgesprochen haben, so kommen fast nur Ephoros und Theopompos in Betracht. Das Für und Wider ist schon in der ersten Ausgabe von Grenfell und Hunt eingehend erörtert worden; sie haben sich überwiegend mit Wilamowitz und Eduard Meyer auf Theopomps Seite gestellt, dem auch Busolt, Wilcken u. a. zugefallen sind. Eine Probe auf den Sprachrhythmus, die ich gemeinsam mit meiner Frau vorgenommen habe, ist gegen Ephoros und für Theopompos ausgefallen. Aber auch Ephoros hat seine Anhänger, und die Frage nach dem Verfasser dieser Hellenika darf noch nicht als gelöst betrachtet werden. Auf das Nähere einzugehen ist hier nicht am Platze, weil es in Kürze nicht geschehen kann. Wer sich ein Urteil bilden will, muß die Darlegungen besonders von Grenfell und Hunt und von Eduard Meyer am griechischen Texte nachprüfen. Wesentlicher aber als die Frage nach dem Verfasser ist die Tatsache, daß wir eine neue Quelle ersten Ranges für jene Zeit besitzen.

Erste Ausgabe: Oxy. V 842. Dann: Hellenica Oxyrhynchia cum Theopompi et Cratippi fragmentis recogn. Grenfell et Hunt. Oxford 1909 (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Ed. Meyer, Theopomps Hellenica, Halle 1909, worin die ganze Frage eingehend behandelt und der Text, abgesehen von den kleinen Bruchstücken, abgedruckt ist. Vgl. Wilcken, Hermes 43, 475. Judeich, Rh. Museum 66, 94 ff. Laqueur, Hermes 46, 353. A. Körte, Archiv f. Pap. VI 242/3. Eingehende Besprechung der Frage durch C. F. Lehmann-Haupt in Gercke-Norden, Einl. in die Altertumswissenschaft III 118ff. E. M. Walker, The Hellenica Oxyrhynchia, Oxford 1913 (Kritik der bisher erschienenen Literatur und der verschiedenen Ansichten über den Verfasser.)

Die Schrift des Aristoteles über die Athenische Verfassung wird durch zwei Papyri vertreten. Die kleinen und schlecht erhaltenen Berliner Fragmente, etwa aus dem 3. Jh. p. C., verschwinden neben dem großen Londoner Papyrus. Es sind vier Rollen mäßigen Umfanges, etwa im 2. Jh. p. C. von zwei Schreibern geschrieben. Die erste Hand ist im Wesentlichen kursiv und verwendet Kürzungen, während die zweite eine gute Buch-

schrift ist. Die erste Hand begeht nur wenig Fehler, die zweite ziemlich viel; daher darf man bei dieser weit eher als bei jener an unklaren Stellen eine Entstellung des Textes voraussetzen. Der Anfang der Schrift fehlt, der Schluß weist viele Lücken auf. Daß es sich um die Agraíor nohreia des Aristoteles handelt, steht fest, obwohl der Titel nicht erhalten ist. Das Werk gliedert sich in zwei Teile. Der historische Teil schildert die Entwicklung der athenischen Verfassung, das Erhaltene beginnt mit der Verfassung vor Drakon, die der Verfasser die agont aokuria neunt, und reicht bis auf Thrasybulos (Archontat des Eukleides). Daran schließt sich der systematische Teil, der die seitdem und bis auf des Verfassers Gegenwart gültige Verfassung darstellt. auf dies Werk einzugehen, kann ich mir ersparen, da es bereits in allen neuen Darstellungen der griechischen Geschichte wie der griechischen Literatur benutzt ist und außerdem von jedem selbst durchgearbeitet werden muß. Es gehört zu den Papvrusfunden ersten Ranges.

Die Berliner Fragmente findet man zusammenfassend behandelt bei Diels, Abhandlungen der Berl. Ak. 1885. Die Londoner Rollen hat zuerst Kenyon 1891 mit Faksimile herausgegeben; einen verbesserten Text enthält Kenyons zweite Ausgabe: Aristotelis res publica Atheniensium. Berlin 1903 (Suppl. Aristot. 111, 2). Außerdem sind zu benutzen die Ausgaben von Blaß, 4. Aufl. Leipzig 1903 (5. Aufl. von Thalheim, Leipzig 1909) und von Kaibel und Wilamo witz, 3. Aufl. Berlin 1898. Mit ausführlichem Kommentar versehen ist Sandys, Aristoteles Constitution of Athens, 2. Aufl. London 1912. Im Allgemeinen vgl. v. Wilamowitz, Aristoteles und Athen Berlin 1893.

Wichtig ist es, daß ein Genfer Papyrus uns etwas von dem Redner Antiphon geschenkt hat, wenn es auch nur wenig ist. Auch hier fehlt der Titel; aber der Inhalt zeigt deutlich, daß die berühmte Rede vorliegt, die Antiphon in seinem Hochverratsprozesse gehalten hat, der  $\lambda \delta \gamma \sigma_S$   $x \epsilon \phi i$  i i s  $n \epsilon i a a a constant Scheiden ausgesprochen. Angesichts des Papyrus hat man dies Urteil nicht recht gelten lassen wollen; allein mir scheint denn doch zu wenig erhalten zu sein, als daß man sich eine feste Meinung bilden könnte. Die gute Buchhandschrift gehört dem 2.—3. Jh. p. C. au.$ 

Der Papyrus ist herausgegeben von Jules Nicole, L'apologie d'Antiphon, Geneve-Bâle 1907, darf aber nur mit Berücksichtigung kritischer Aufsätze benutzt werden, von denen ich anführe: Crönert, Lit. Zentralblatt 1907 Sp. 1503. Thalheim, Berl. Philol. Wochenschrift 1907 Sp. 1505. v. Wilamowitz, Deutsche Lit. Ztg. 1907 Sp. 2521. A. Körte, Arch. f. Pap. VI 235. Der Text ist abgedruckt bei K. Jander, Oratorum et rhetorum Graecorum fragmenta nuper reperta

(Lietzmann, Kleine Texte 118). Seine Herstellungen sind aber nicht überall richtig. Über den Sophisten Antiphon siehe Kap. 20.

Hypereides ist uns, abgesehen von einigen Auszügen bei Stobaeus, erst durch die Papyri bekannt geworden; die vier Papyrusrollen, denen wir seine Reden verdanken, gehören zu den glänzendsten Funden. Je eine ist im 2. Jh. a. C., im 1. Jh. a. C., im 1. Jh. p. C. und im 2. Jh. p. C. geschrieben. Erhalten sind, mehr oder minder vollständig, sechs Reden, nämlich ἀπολογία ὑπὲρ Δυχόσους, κατὰ Φιλιαπίδου. κατὰ Δημοσθένους ἀγγελίας ἀπολογία πρὸς Πολύευκτον (vollständig), κατὰ Δημοσθένους ὑπὲρ τῶν Δρααλείων. Ἐπιτάριος (für die Gefallenen des lamischen Krieges). Dazu einige Fragmente. Man ist jetzt in der Lage, sich von der Persönlichkeit und der Kunst des Redners ein Bild zu machen: seine Eleganz und fein berechnete Schlichtheit treten ebenso deutlich hervor wie seine advokatische Gewandtheit.

Die Reden sind bequem zugänglich in zwei Ausgaben: Kenyon, Hyperidis orationes et fragmenta. Oxford 1906 (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis), worin der Text lesbar, ohne Notierung selbstverständlicher Ergänzungen, wiedergegeben wird, und F. Blaß, Hyperidis orationes sex, B. G. Teubner 1894, sehr genau bis ins Kleinste. Die Originale findet man gut abgebildet bei Kenyon, Classical Texts from Papyri in the British Museum 1891 (gegen Philippides) und bei Revillout, Corpus Papyrorum Aegypti III (gegen Athenogenes).

Endlich sei ein Bruchstück aus einem merkwürdigen Handbuche der Rhetorik erwähnt, das aus Oxyrhynchos stammt. Der dem 2. Jh. p. C. angehörige Papyrus enthält praktische Regeln für den Gerichtsredner, wie er in der Einleitung, in der Darlegung des Sachverhalts, in der Widerlegung des Gegners zu Werke gehen solle; auf den letzten Punkt beziehen sich augenscheinlich die Dichterzitate der zweiten Kolumne, indem sie die Ansprüche der Gegenpartei als weit übertrieben beleuchten sollen. Auch des Schimpfens solle man sich enthalten. Was diesen praktischen Regeln einen besonderen Wert verleiht, ist der dorische Dialekt, worin sie geschrieben sind, und ihre Herkunft, stammen sie doch höchst wahrscheinlich aus dem Pythagoreerkreise; sie dürften etwa im Anfange des 4. Jh. a. C. verfaßt sein.

Ausgabe: Oxy. III 410. Zur Probe gebe ich zwei Stellen, A. die erkennbaren Dichterzitate II. 9, 389. 404. 381. 385. 4, 443 und B. die Warnung vorm Schimpfen: A. Kaì δτι z' ἀξιῶντι (die Gegner), τοῦτο αέχα, οἶον "[ο]ὐδ' εἰ χρυσείμ 'Αφροδίτη εἶδος ἐρίζοι," "[ο]ὐδ' όσα λάϊνος οὐδὸς ἀφήτορος" "οὐδ' όσα Θήβας Αἰγηνα]τίας" καὶ "ὅσα ψάμ[αθ]ός τε κόνις τε." παραδείγματα δὲ οἶο[ν

που ρατό εστη ξοιξε καρη και επι χθο τι βαιτει? και Σοφοκή ε τ. Β. τι δ. πιδ.) αισχούν μητό προπετίε αδέ σες λίγε. και γαρ πικε ο τρό έττε το τοιοί τοι και ι ακολάστων ήθεσε τὸ δε φείγειν τας αισχοολογίας περαλόστων κοι και παιτα ότι διαγή πετα τίνος υποβθίσιως χριστός δια γίνο καὶ διανοίας μεψ.

Für alle übrigen literarischen Papyri dieser Periode verweise ich auf das Gesamtverzeichnis am Ende des Buches.

## VII. PAPYRI NEUEN INHALTS. HELLENISTISCHE ZEIT.

eich ist die Ernte bei Kallimachos. Man durfte das freilich  $oldsymbol{\Lambda}$ aus Ägypten erwarten, aber wie die Papyri auch sonst uns bisher kaum Reste aus den Werken der Dichter, Schriftsteller und Gelehrten Alexandreias gegeben haben, so blieben lange Zeit die Kallimachosfragmente auf die Wiener Stücke der Hekale beschränkt. Erst das letzte Jahrzehnt hat uns mehr, und zwar eine Fülle des Wertvollen beschert. Von den Hymnen nur ein geringfügiges Fragment, das sich in Alexandrien befindet, und Reste von Scholien zum Artemishymnus, Amh. II 20, wozu man Usener, Rheinisches Museum 57, 141 vergleiche. Vielleicht der wichtigste Kallimachospapyrus ist der Oxforder Text der Aitia und lamboi, umfangreiche, wenn auch leider nicht überall zusammenhängende Blätter eines Papyruskodex aus dem 4. Jh. p. C. Die große, unschöne Handschrift ist von zwei anderen Händen mit Korrekturen und Anmerkungen versehen worden. Hinzu treten neuerdings je ein Stück der Aitia aus dem 1. Jh p. C., und der Iamboi aus dem 2./3. Jh. p. C., beide gleichfalls aus Oxyrhynchos. Aus den Aitia lesen wir in dem großen Papyruskodex Stücke des 3. und 4. Buches und an dessen Ende den Schlußtitel Kaltλιμάχου [Αἰτί]ων δ. worauf der Kopftitel der lamben folgt: Καλλιμάχου Ἰαμ[βοι]. In den letzten Worten der Aitia erklärt der Dichter, er wolle sich jetzt nur noch der Prosa widmen: zaige, Zeē, μέγα καὶ σὰ σάω δ' [δλο]ν οἶκον ἀνάκτων αὐτὰο ἐγὼ Μουσέων πεζὸς /έ/πειμι νομόν. Man denkt an sein großes, an die alexandrinische Bibliothek anknüpfendes Werk, die Pinakes. Gut erhalten ist der Schluß der Erzählung von Akontios und Kydippe, die man bereits aus Aristainetos kannte. Sie offenbart die anmutige und zugleich fein berechnete Kunst des Kallimachos von ihrer besten Seite. Wichtig ist, daß er selbst berichtet, er habe die Geschichte von dem keischen Chronisten Xenomedes, und so entnimmt er denn in kurzer Erwähnung derselben Quelle einiges andere aus Keos. Aus den lamboi, die in schlechterem Zustande auf uns gekommen sind, ist

neben der Einleitung, die die ganze Dichtung dem Hipponax in den Mund legt, einigermaßen erkennbar die Erzählung vom Becher des Bathykles, der dem Weisesten bestimmt ist, zweimal in die Hand des Thales gelangt und von diesem dem Apollon von Didyma geweiht wird; deutlicher noch der Streit des Lozbeers mit der Olive, eine ausführliche Weebselrede, worin jeder sich seiner Vorzüge rühmt. Das Versmaß der lamboi ist der Choliambus. Mehrere andere Geschichten und Betrachtungen des Dichters übergehe ich, weil sie infolge schlechter Erhaltung des Papyrus selnwer faßbar sind. Endlich finden sich in dem Papyrusbuche Reste trochäischer Tetrameter, die einem andern Werke des Dichters angehören mögen.

Wie das Papyrusbuch aus Oxyrhynchos verschiedene Werke des Kallimachos umfaßte, so können wir aus einem zweiten Papyrusbuche jetzt Stücke der Lieder, der Hekale und der Aitia Der Kodex gehört der Schrift nach in die zweite nachweisen. Hälfte des 3. Jh. p. C. und ist mit Akzenten und Scholien reichlich ausgestattet; die Reste befinden sich zum größeren Teile in Berlin. zum kleineren in Florenz. Die Fragmente der Aitia sind für den Aufbau der Dichtung wichtig, an Umfang aber gering; das eine scheint Herakles bei Molorchos zu behandeln, das andere erzählt die Begegnung des Herakles mit Theodamas, und zwar wird Herakles vom Erzähler in der zweiten Person angeredet. Unbedeutender und nur teilweise verständlich sind zwei Fragmente der Aitia aus anderen Papyri, das eine, ein Rylands-Papyrus, in einer Handschrift des 1. Jh. p. C., das andere aus dem 5. bis 6. Jh. p. C.; dies beschäftigt sieh mit der Argonautenfahrt. Endlich gehört hierher ein Berliner Bruchstück eines Kommentars zu den Aitia, 2. Jh. p. C.; auch dies bezieht sich auf die Argonauten und erklärt Worte, die eine Magd der Medea spricht.

Der schon erwähnten Berliner Papyrushandschrift verdanken wir ein beträchtliches Stück aus den Liedern, vor allem ein Gedicht auf den Tod der Arsinoë. Der Anfang ist leider schlecht erhalten; dann aber wird einigermaßen verständlich, wie Philotera, die gestorbene und vergöttlichte Schwester, Kunde vom Tode der Königin erhält: von Enna, wo sie bei Demeter weilte, ist sie nach Lenmos gereist und zu Besuch bei Hephaistos und seiner Gattin Charis; da sieht sie Rauch von Süden übers thrakische Meer kommen und schickt Charis auf den Athos, um zu erfahren, was geschehen sei. Das Gedicht ist wichtig für des Kallimachos persönliche Stellung

zu seiner Königin, wichtig als einzige Parallele zur coma Berenices und auch metrisch beachtenswert, zumal da ein Scholion das Versmaß, Archebuleion, erklärt. Ans demselben Papyrus stammt ein kleiner Fetzen, den Wilamowitz mit großem Scharfsinn als ein Stück der Pannychis des Kallimachos nachgewiesen hat.

Von den beiden Bruchstücken aus der Hekale ist das bereits angeführte Florentiner nur klein; es versetzt uns in das Gespräch des Theseus mit Hekale, als er zum Kampfe gegen den marathonischen Stier auszieht. Seine siegreiche Rückkehr schildert die Wiener Holztafel aus dem 4. Jh. p. C.; weiterhin hebt sich besonders eine Ausmalung des anbrechenden Tages heraus. Für den Aufbau dieses Gedichtes, das zu den berühmtesten Werken des Kallimachos zählte, bedeutet der ziemlich umfangreiche Text sehr viel.

Die Bruchstücke der Aitia sind veröffentlicht: 1. Oxy. VII 1011. XI 1362. 2. v. Wilamowitz, Neues von Kallimachos II, Sitz.-Ber. Berl. Akad. 1914, 222 ff. 3. Ryl. 13. 4. J. Nicole, Revue des études grecques XVII (1904) 215 ff. Reste eines Kommentars zu den Aitia: v. Wilamowitz, Neues von Kallimachos, Sitz.-Ber. Berl. Akad. 1912, 544 ff. Zu dem Oxyrhynchospapyrus vgl. Leo, Gött. Gel. Nachrichten 1910. 56. Housman, Berl. Philol. Wochenschrift 1910, 476. v. Arnim, Sitz.-Ber. Wiener Akad. 1910. 164. Bd. 4. Abh. A. Körte, Arch. f. Pap. V 543. Zu Ryl. 13 vgl. v. Wilamowitz, Hermes 46, 471. Aus den lamboi: Oxy. VII 1011. XI 1363. Bruchstücke der Lieder: v. Wilamowitz, Neues von Kallimachos, Sitz.-Ber. Berl. Akad. 1912, 524; ebenda Pannychis. Hekale: Mitteilungen aus der Sammlung der Pap. Erzherzog Rainer VI, ed. Th. Gomperz und W. Weinberger. Ein kleines Bruchstück Soc. Ital. II 133. Vgl. Ida Kapp, Callimachi Hecalae fragmenta. Berlin 1915. Textproben: Oxy. VII 1011, 1-55 Akontios und Kydippe: ιδη και κούρφ παρθένος εθνάσατο τέθμιον ώς εχέλευε προνύμαιον υπνον λαθοια | αθτικα την τάλιν παιδι συν άμφιθαλεί, "Ηρην γάρ κοτέ φασι — κύον, κύον, ϊσχεο, λιαδρέ | 5 θυμέ, σύ γ' αξίση και τά περ ούχ δσίη. | όναο καρ(θ') ένεκ ού τι θεής ίδες ίερα φρικτής, | έξενέπειν και των ήρυγες ίστορίην. | ή πολιιδοείη χαλεπου κακόν, δυτις άκαφτει ' γλώσσης ώς έτεον παϊς όδε μαθλιν έχει. 10 βάτου μεν έμελλου εν ύδατι θυμόν απύξειν | οί βόες δξείαν δερχόμενοι δορίδα | δειελινήν, την δ' εξλε κακός κλόος, εξλε δε νούσος | αξγας ες άγριάδας την άποπεμπόμεθα | ψευδόμενοι δ' ίερην φημίζομεν, ή τότ ἀνυγοή | 15 την κούρην α[ ετ ]έω τ ) μέχρις έτη ξε δομών. | δεύτερον εστόρνυντο τὰ κλισμία, δεύτερον ή πα[τ]: | έπτὰ τεταρταίφ μηνας έχαμνε πυρί. | τὸ τρίτον έμνήσαντο γάμου κοτέ, τὸ τρίτον αντ[ιε] | Κυδίππην όλοὸς κρυμός ἐξώκισατο. | 20 τέτρατον [ο] έκετ ξαεινε πατήρ ες Δέλητον άρ[ας] | Φοζων δ δ' εννύχιον τοῦτ' έπος ηθδάσατο | Αρτέμιδος τζ παιδί γάμον βαρές όρχος ενικλά | Λύγδαμιν οὐ γάρ ἔμή Τῆνον έκηδε κάσις, οὐδ' ἐν 'Αμυκλαίφ θο' ύγον ἔπλεκεν, οὐδ' ἀπό θήρης | 25 ἔκλυζεν ποταμ $\tilde{\varphi}$  λύματα Παρθενί $\tilde{\varphi}$ , |  $\mathcal{A}[\tilde{\gamma}]$ λ $\tilde{\varphi}$  δ $\tilde{\gamma}$ r ἐπίδιμος, Ακόντιον δππότε σ $\tilde{\gamma}$  παῖς | όμοσεν, οὐκ ἄλλον, νυμφίον εξέμεναι α...νξ· άλλ' ήν μ' εθέλ(η)ε συμφοάδμονα θέσθαι | [πά]ντα τελευτήσεις όρχαι θυγατέρος. | 30 άργυρον οδ μολίβφ γάρ,

'Αχοιτιον άλλα φατινή - ηλεκτρον χονοφ φημι σε αιξέμεται. - Κοδοειδις οι γ' αινν θει ο πενθερός, αυτάρ ο Κείος γαμβρός Αρισταίου λή το σε αυή τερών - Ιναίου οισι πέπει,]λεν έπ' ουφεος αμβώνεσσιν 35 πρηένειν χαλ εξπην Μαίφαν αιερχοαίτεισθαι το δ' άχμα παραί Διος ο τε θαμινοί - πλήσουνται λινέσις όρτιγες εν νεφέλιας. η θεώς αντάρ ο Νάξον Ερηπάλιν, είριτο δ' αυτήν χούρις, ή δ' άνειως πάν εχάλυψεν έπος. 40 χι ταίς οιώτι λοιπόν, Αχότια, σείο μετελθείν εσται την ιδίην ές Διονισμίδα. Τη θιός ευσοχείτο και ηλικες αυτιχ εταίος: - ή δου υμηναίους ουν αναβαλλομένους, - ου σε δοχέω υμούτος. Azórtis, riztős ézsíri $s \neq 45$  arti ze tijs pitots tyao zao $\theta$ stits = or ogr $_{0}$ or Ίφικλειον επιτρέχον ασταχίεσσιν σίδ ά Κελ αι νίτης εκτιάτιστο Μίδης δέξασθας. υήγου δ' αν εμής επιμάρτυρες είνι - οιτίνες οι χάλεπου τήιδες νίοι θεού. 50 εκ δε γάμου κείνοιο μέρ συνομα μέλλε νίνοθαι - δί γάο εθ υπένερον ηδλον Ακοι τιάδαι πουλύ τι και περίτιμον Ιουλιθυναιετάουσις. Κιῖε, τεὸν θ' (μεῖε ιμερον εχλύομεν τόνδε παρ' αργαών Ξενομήδιος ος προτε πάσων 55 νίσον ειι ανήμη κάτθετο αυθολόγο usw.

Ich habe durchweg den von Hunt und Wilamowitz hergestellten Text gegeben; nur 39–41 habe ich geändert: 39 schreibt der Pap. aretwes. H-W. ärtwes. 40 Pap. zijravowoot, Wil. zijravo  $\Re \lambda$  wo aro. 41 Pap. eotat, H-W. eotaw. In 39 scheint mir åretwes weit besser als arews: losgelassen verbarg sie = sie gestand, indem sie zu verbergen suchte. Daß in 40 zij ravs enthalten ist, darf man vermuten; dann &oato? 41 sehe ich keinen zwingenden Grund zur Änderung. 45 ist ties Relativum.

Oxy. VII 1011, 228-239, 262-270 aus den Iamboi, Streit des Lorbeers und des Ölbaums, ein uraltes Motiv der Weltliteratur, vgl. z. B. assyrisch: Mitteilungen d. Deutschen Orientgesellschaft No. 58, 32; aramäisch: Sachau, Aram. Papyrus und Ostraka p. 174 f. Ich gebe nur Proben aus den Worten beider. Der Lorbeer: [z] 1760 min i 'ai daitas i 's zogon g [oi] tém ' tòr III daiotin, pironai δε κάεθλου - οι Δωρίζε δι Τεμπόθευ με τεμυσιούν - δρέων απ' άκρων και φέρουσα. ες Δελφούς Επήν τὰ τωπόλλωνος ίοὰ γίνηται. Εώφοων έλα[ί]η, πήμα δ' ουχί γινώσχω. Γολδ΄ οίδ΄ όχ οίς το ουλαφηφόρος χάμπτει, εκριτή ράφείμε χού πατεί σε π΄ άνθρωποι, βρή γάρ είμε σοι δι χωπότιιν νεχρόν πελλωσι καίειν η ετάξη φ. πεqιστέλλει[r], αυτοί τ' ἀνεστέψβαιτο χθύπο τὰ πλευρα τοῦ μη πνέοντ ος κηπ]ιτάξ υπ[έσ]τ[οωναν]. Hesych σύλας η σουί νεχους ουί. Phot. Bibl. p. 532 zu επιτάξι δ και επίταχνα και κίλει οιι πράττεται. Der Ölbaum: τίς δ' είν ελαις  $r_j$ ; Παλλάς,  $i_c$ uoς  $i_{il}$  $\varrho$ ]εζ[ε] , ι $\varphi$  g εχιοίχων χηδικάζεν ἀρχαΐος - αν  $i_i$  $\varrho$  ög is τα τέρθεν αμφί της Ακτής. Ενη δάφνη πέπτοικε, του δ΄ αειζώων έλαις τις δε [τ], ε δάφνις τιμά; | δάφνις Απόλλων, ή δε Παλλας ην είψεν. ξενον τόδ' αὐταῖς, θεούς γάο ού διαχοινώ. τρίς τῆς δάστης ο καρπός: ες τι χρισονιαι: | μήτ' εσθε μήτε πίνε μήτ' έπιχρίσης usw.

Aus den Liedern und der Hekale Proben zu geben, unterlasse ich nur mit Rücksicht auf den Raum; sie verdienen nicht geringere Beachtung als Aitia und Iamboi. Alle diese neuen Stücke sind eine Quelle wichtiger Aufgaben und Probleme.

Von Euphorion lernen wir durch einen Pergamentsetzen zwei Versreihen kennen, die vermutlich zwei Gedichten angehören; daß Euphorion ihr Verfasser ist, ergibt sich aus einem Zitate. Die Handschrift gehört etwa ins 5. Jh. p. C. Das eine Gedicht behandelt

Herakles und Kerberos und malt in den erhaltenen Versen das feuerspeiende Ungetüm aus. Im anderen lesen wir Verwünschungen, die sich an Beispiele aus der Sage knüpfen. Da von dem Dichter als Titel eines Werkes 'Aqui, Verfluchungen, bekannt ist, hat man daran gedacht, das neue Fragment hierhin zu stellen; allein die Gegengründe des Herausgebers Wilamowitz sind noch nicht widerlegt. Beachtung verdient Roberts Gedanke, der Fluchende sei Eurystheus, der Verfluchte Herakles, womit ein Zusammenhang zwischen beiden Seiten des Pergamentblattes hergestellt würde; man hätte es also nur mit einem Gedichte zu tun. Im Ganzen offenbart sich Euphorion als ein Nachahmer des Kallimachos, der nur die Manier, nicht den Geist und die Anmut des Vorbildes hat.

Ausgabe: Berliner Klassikertexte V 1. vgl. Körte, Arch. f. Pap. V 536. C. Robert, Hermes 42, 509. Die neuen Fragmente sind unter Nr. 62 und 95 von Scheidweiler aufgenommen. Probe: Herakles und Kerberos, 5 ff.: οι δ' ὅπιθεν λαοίης κπὸ γαστέρι πεπ[τιώτες] - οιραΐοι λιχμώντο περί πλειρήμοι δρά[ποντες] - εν παί οι βλεφάροις πνάνοι ησιράπτετον [ὅσσε]. ἢ πον θερμάστραις ἢ ποι Μελιγοννίδι τοῖαι μαρμαριγαί, αἰριμοιν ὅτε ἀβσσοιτο σίδιρος, - ηέρ ἀναθρώσποι σι, βοᾶι δ' ενήλατος ἀπμον, - ἢ Αιτνιν ψολόεσων, εναίλιοι Μστερόποιο. - ἵπετο μήν Τίρινθα παλιγπότωι Εὐριοθῆι - ζωὸς κπὲξ Μιδαο δνώδεπα λοῖσθος ἀέθλων, παί μιν ἐνὶ τριώδοισι πολιπρίθοιο Μιδείης - ταρβαλίαι σὶν παιοίν ἐθτησαντο γνναῖπες.

In Anbetracht der Schwierigkeit füge ich eine Übersetzung hinzu, die der von Wilamowitz in der Ausgabe im Wesentlichen folgt: "Hinten geduckt unter dem zottigen Bauche züngelten die Schwanzschlangen um seine Seiten, und in seinen Augenlidern blitzten die blauen Augen. Wohl springen in den Schmieden, wohl auch in Meligunis solche Funken in die Luft, wenn Eisen mit Hämmern geschlagen wird — es dröhnt der getriebene Amboß — oder in den rußigen Ätna, die Behausung des Asteropos. Er kam also wirklich nach Tiryns, lebendig aus dem Hades, die letzte der zwölf Arbeiten für den feindseligen Eurystheus. Und auf den Kreuzwegen der gerstereichen Mideia haben ihn erschrocken die Weiber und Kinder zu sehen bekommen".

Der Übergangszeit zum Hellenismus gehören die Skolien mit Elegie an, die uns ein Papyrusblatt von der Insel Elefantine erhalten hat. Es diente als Umhüllung mehrerer Urkunden, deren späteste aus dem 2. Jahre des Ptolemaios Philadelphos stammt. Daraus sowie aus den altertümlichen Schriftzügen darf man entnehmen, daß das Blatt etwa um 300 a. C. beschrieben worden sein mag. Und sehr viel älter dürfte auch der Inhalt nicht sein, denn es handelt sich um lyrische Sprüche ohne erheblichen literarischen Wert, um Erzeugnisse bescheidener Dichter, die aber für uns besonders wichtig sind als Beispiele dessen, was damals

gang und gäbe war. Sie sind bestimmt zum Vortrage beim Gelage. und man darf sich vorstellen, daß etwa einer der Soldaten des Ptolemaios Soter diese Verse auf ein loses Papyrusblatt aufgezeichnet habe. Die frei gebauten Verse sind nicht abgesetzt, sondern in unregelmäßigen Langzeilen geschrieben. Erkeunbar sind zunächst zwei Sprüche, die man Skolien nennen darf; wahrscheinlich wurden sie einzeln zur Flöte vorgetragen. Am Rande stehen ihre Namen. Der erste heißt Euphoratis "das glückliche Ertappen und Erschnappen" (Wilamowitz) und fordert auf. einen Rätselspruch (701403) aufzugeben, dessen Gegenstand der Preis des Speeres ist. Der zweite, Mnemosyne genannt, ruft die Mutter der Musen an und gibt dann den Rat, das Schiff vor dem heraufziehenden Wetter in Sicherheit zu bringen. Das Thema bildet also jedesmal ein Gedanke aus dem Gesichtskreise des Soldaten und des Seemanns, und die Beziehung zum Titel ist vorhanden. Rätsel sind die Sprüche nur insofern, als sie sehr einfache, praktische Gedanken und Bilder in einer gekünstelten Sprache ausdrücken, wie sie untergeordneten Dichtern eigen zu sein pflegt. Den Beschluß macht eine schlichte Elegie mit der Aufforderung. beim Symposion sich angemessen zu benehmen; auch hier nichts Geistvolles, für uns aber lehrreich, weil es alltäglich war.

Ausgabe: Berliner Klassikertexte V 2. Abb. Schubart, P. Gr. Berol. 3. Joh gebe den Text, soweit er zusammenhängt, mit der Versteilung und den Verbesserungen von Wilamowitz: am Rande Ειγωφατίτελ [Ε] εχεφαίου Χαφιτών χρατί, υ]α επιστ[ε-] | φέα χρ[έφιδε τε π[φόπι]ε ε [λό]γος, ' οξμαίτε, στι παρθένων απείροσι πλέξομεν έμνοις ταν δορι οθυιατί κειραμιναι - Γρίοιλαι και [τ]δε παρά εανδε άκιμεά- Ερσίτοις αλόττα - ενχιιβάταε σχοπόε. Am Rande Μετιμοσύνη, δ Μουσάν αγανόμματε μάτες συνεπίσπεο σών τέχνων αγνήδο [γόν]οι. | ἄρτι βρίουσαν ἀριδάν | πρωτοπιείε σομίαι διαποικίλοι | εκη έρουει. [νῆά τ]οι τέςξαν Αχελώτοι δρόσξου]. [παῖε] πιρα προσώτ, υμιτι πόδα, έανοῦ πτέρυγας, τάχος ϊεσο - λεπτολιθων [επ' ἀνώ]): εῖ: καθόρα πίλαγος. παρά γάν έκφευγε νότου χαλεπάν φοβεράν διαποβνιοπλανή μάνιαν. (εί entweder Akklamation: bravo, wofür die Doppelpunkte zu sprechen scheinen, oder eë zadóga unter Vernachlässigung der Interpunktion). Die Elegie: χαιρετε συμπόται ἄνδρες ομ[ί,λιχες, ε]ξ άγαθος γαρ - αρξάμετος τελέω του κογο. [ $\epsilon$ ] is  $a_{\gamma}[a\vartheta \delta]r$ ,  $\chi o \dot{r}$   $\delta$  otar is total or rightoner given and  $\rho \epsilon s = \pi_0 a_1 n a_2$ . γελάν παίζειν χοιραμένονς άφειζι είδεσθαί τε συνόντας ές άλληλους το η λήταφου **καὶ σκώπτειν τοιαϋτα, ολα γέλωτα γέρει**. Εί δε σποιδή επέσθω ακουσικε - ει λ]εγόντων | έμ πέφει ηδ' άφετη συμποσίου πέλεται. του δι ποταυχούτιος πιιθώμεθα ταντα γάρ έστις - ξορί αιδρών αγαθών ευλογιαν νε φέρεν. Hierbei sind einige Schreibfehler des Papyrus verbessert.

Unter den Epigrammen, deren die Papyri eine ganze Reihe bewahrt haben, mögen zwei besonders genannt werden, obwohl

manches andere ebensoviel Beachtung verdient. Ein Hamburger Papyrusblättchen, aus dem 3. Jh. a. C., macht uns mit einem Epigramm auf den Tod des tragischen Dichters Philikos (oder Philiskos) bekannt, der zur Zeit des Kallimachos in Alexandreia lebte und eine Rolle spielte; ging er doch bei dem Festzuge 275/4 a. C. an der Spitze der dionysischen Techniten einher. er gar der eponyme Alexanderpriester sein, der Hibeh 30, 23 erscheint? Das etwas wortreiche Gedicht preist ihn als Lebenskünstler nach Art des Phaiaken Alkinoos. Können wir für dies keineswegs auf der Höhe der Kunst stehende Epigramm den Verfasser nicht raten, so steht bei einem Gedichte auf den alexandrinischen Pharos der Name des Poseidippos fest. Erhalten ist es auf einem Papyrus aus der ersten Hälfte des 2. Jh. a. C., der allerlei Auszüge bietet, aus Euripides namentlich und aus einer Komödie. Der Text ist durch orthographische Fehler und durch Mißverständnisse verdorben, aber im Wesentlichen sicher herstellbar. Über den Pharos und seinen Erbauer Sostratos findet man bei Dittenberger, Or. Gr. 1 66, 67, 68, namentlich zur ersten Inschrift mancherlei bemerkt, was auch für das Verständnis des Epigramms wesentlich ist.

Epigramm auf Philikos: v. Wilamowitz, Neues von Kallimachos, Sitz.-Ber. Berl. Akad. 1912, 547 ff: ἔνχεο δὴ μακάνιστος ὁδοιπόνος, ἔνχεο καλοὺς | χώνους εὐσερέων ὀψόμενος Φίλικε | ἐκ κισηνεφέως κεψαλής εὐνμνα κυλίων | ὑήματα καὶ τήσους κώμασον εἰς μακάνων, | εῦ μὲγ γῆνας ἰδὼν εὐέστιον Αλκινόοιο | Φαίηκος ζώειν ἀνδρὸς ἐπισταμένου: | Αλκινόου τ[ι]ς ἐὼν ἐξ αϊματος...

Epigramm auf den Pharos: Weil, Monuments Grecs 1879: un papyrus inédit. Vgl. Blaß, Rh. Mus. 1880, 74. Perdrizet, Revue des Études anciennes. P. Schott, Posidippi epigrammata collecta et illustrata 1905 (Diss. Berlin). Έλλήνων σωτῆρα Φάρον σχοπόν,  $\tilde{\omega}$  ἄτα Πρωτε $\tilde{v}$  | Σώστρατος ἔστησεν Τεξιφάνονς Κνίδιος. | οὐ γὰρ ἐν Αἰγύπτωι σχοπαὶ οὐ ῥίον οἶ ἐπὶ νήσων | ἀλλὰ χαμαὶ χηλὴ ναύλοχος έχτέταται. | τοῦ χάριν εὐθεῖάν τε καὶ ὄρθιον αἰθέρα τέμνων | πύργος ὅδ' ἀπλάτων gαίνετ ἀπὸ σταδίων | ἤματι παννύχιος δὲ θέων σὺν κύματι ναύτης | ὄψεται έχ χορνηῆς πῦρ μέγα χαιόμενον | καὶ κεν ἐπὰ αὐτὸ δράμοι Ταύρον κέρας οὐδ' ἀν αμάρτοι | σωτῆρος, Πρωτεῦ, Ζηνὸς ὁ τῆιδε πλέων.

Etwas ganz Neues lernen wir in den Meliamben des Kerkidas kennen. Die ziemlich umfangreichen, aber leider nicht zusammenhängenden Bruchstücke aus Oxyrhynchos zeigen eine schöne Hand des 2. Jh. p. C., der zwei andere Hände Akzente, Bemerkungen und Varianten hinzugefügt haben. Der Titel des Werkes Κερχίδα Κυνὸς [με]λίαμβοι ist erhalten. Die Sprache des Dichters ist dorisch, aber die Schreibungen des Papyrus sind nicht einheitlich, und man kann schwer entscheiden, ob der gemilderte

Dorismus, den wir hier finden, in dieser Gestalt auf den Verfasser zurückgeht. Was aber seine Sprache besonders kenntlich macht, sind die kühnen Wortbildungen, hauptsächlich Zusammensetzungen; neben manchen gelungenen stehen auch übertriebene Immerhin geben sie etwas Eigenes. und gesuchte. Dagegen ist Satzbau und Gedankenfolge einfach, fast nachlässig. Den sorgsamen Versbau des Dichters - man kann ihn daktyloepitritisch nennen - gibt der Papyrus nicht wieder, sondern schreibt im allgemeinen ziemlich gleich lange Zeilen. Blickt man auf den Inhalt, so wird man mit A. Körte sagen dürfen, es seien moralische Predigten in poetischer Form, wofern man unter Moral eine Lebensweisheit versteht, die nicht in die Tiefe geht. Die nächsten Verwandten finden sich in der kynischen Diatribe; aus der Dichtung zieht P. Maas die Satiren des Horaz zum Vergleiche heran. Nur ein Teil der erhaltenen Bruchstücke ermöglicht es, den Inhalt der Gedichte deutlich zu fassen. Am klarsten tritt das erste heraus, die Frage, ob denn Allmacht und Gerechtigkeit der Götter sich im Menschenleben offenbaren. Obgleich der Dichter eine Antwort ablehnt, zeigt er doch, daß er nichts von den Olympiern hält, sondern an die irdischen Götter Μετάδως und Νέμεσις glaubt; Nächstenliebe und Vergeltung sind ihm die eigentlichen Gesetze des Lebens. Seine Gedanken sind nicht selbständig, aber in ihrer Ausführung fesselnd zu lesen.

Deutlich ist auch der Gegenstand eines zweiten Gedichtes: ein Vers des Euripides, δισσὰ πνεύματα πνεῖς Έρως, ist das Thema und wird weiter ausgeführt; die ruhig besonnene Liebe, womit wohl die bequeme gemeint ist, verdient den Vorzug vor der stür-Leider können wir von einem dritten mischen Leidenschaft. Gedichte, worin der Dichter von sich selbst spricht, nur wenig verstehen; trotz seinen grauen Haaren bleibt sein Herz stark und frei von den Sorgen der "Fettfleischesser". Darum hat es auch das Gute nie verfehlt, und immer ist es voll der Musen: ièr δ' αμάλαχτον έσω | στέρνων χαὶ ανίχατον χέαρ έσχεν , πιμελοσαρχοφάγων πάσας μελεδωνας. | τῷ τ[ι]ν διέφειγε καλών οὐδέν ποκα. πάντα τεοῖ- | σιν δ' ὑπὸ σπ[λ]άγχνοισ(ιν) ἔσχ(εν, άβοὰ Μουσάν χνώδαλα | Πιερίδων θ' άλ[ι]εντὰς ἔπλεο, θυμέ, καὶ ἰχνεντὰς άρισι/ο]ς. Kerkidas war kynischer Philosoph, zugleich aber praktischer Staatsmann in seiner Vaterstadt Megalopolis, Freund des Aratos, lebte also in der 2. Hälfte des 2. Jh. a. C. Auf ihn, nicht auf den älteren Kerkidas, den Zeitgenossen des Demosthenes, gehen

die Dichtungen zurück. Richtig sagt von ihm Steph. Byz.: ἀριστος νομοθέτης καὶ μελιάμβων ποιητής. Daß seine Meliamben in Ägypten gelesen worden sind, ist ein Zeichen für das Ansehen und die Verbreitung seiner Werke.

Ausgabe: Oxy. VIII 1082; die sonst bekannten Fragmente aus Kerkidas hat Hunt angereiht. Vgl. besonders P. Maas, Berl. Philol. Wochenschrift 1911, 1214ff.; auch A. Körte, Arch. f. Pap. V 553. Die größeren Stücke hat P. Maas in der Berl. Philol. Wochenschrift 1911, 1011ff. abgedruckt. Unter Berücksichtigung seiner Vorschläge lasse ich zur Probe den gut erhaltenen Teil des ersten Gedichtes folgen (Fr. I Kol. II 5ff.): ģεῖα γάρ ἐστι θεῷ πᾶν ἐκτελέσαι χοζιν | όνε επί τοῦν ἔι, η τον φυποκιβδοτόκωνα | καὶ τεθνακοχαλείδαν | ἢ τ[δ]ν παλινεχυμενίταν τον (pap. των) κτεάνων δλεθφον | τουτον κενώσαι τας συοδόμεν δ επιταδεοτρώκτα κοινοκρατηροσκύψη Γάν δλλυμέναν δαπάνελλαν. ' αίποτ' οῦν ο τᾶς Δίκας δηθαλμός ἀπεσπαλάκωται; ' (schol, ζώον ο τύποις μεν δηθαλμών έχει, οηθαλμούς δ' οίς ούδ(ε) βλέπει.) χώ Φαέθων μοτάδι γλήτη παφαυρεί. Εκαί Θέμις α λιπαρά καταχλύωται; Επώς έτι δαίμονες οθν τοι μήτ' άκουάν μήτ' όπαν πεπαμένοι: και μαν το τάλαντον ο σεμνός | άστεροπαι γεοβέτας μέσσον του "Ολιμποι [ενιζει] ο οθον [ισχων κ]αι νένεικεν σύδαμή. καὶ τοῦθ' Ομέρος είπει ει Τλιάδι , ὁέπει δ' όταν αισιμον ἄμαο ἀνδοάοι κυδαλιμοις  $ilde{i}^*$  ,  $\pi ilde{\omega}$ ς ο $ilde{v}$ υ εμίν ο $ilde{v}$  ποτέφεψεν δρ $ilde{v}$ δς ων ζυγοστάτας  $ilde{v}$  τα  $oldsymbol{\delta}^*$  έσχατα Βρίγια Μισών: Γάζομαι δέ θην λέγειν όσον [ ]γειτο παρ' αὐτοις | τω Διὸς πλα[στ]ίγγιον. ποίους επ' ἀνάκτορας οὖν τις | η τίνας Θύρανίδας κιὼν ἂν εύροι | πῶς λάβ $\langle or tàr ἀξίας, δθ δ Κρονίδας δ ψυτεύσας πάντας αμέ καὶ τεκών <math>_{\perp}$ των μεν πατοωός των δε πέγανε πατής; λίζον μεθέμεν περί τούτων τοίς μετεωφυνόποιε (schol, αυτφολόγοιε), , τούτους γὰφ ἔφγου οὐ δέ, ευ ἔλπομ' ἔχειν. αμίν δε Παιάν και Μετάδως μελέτω (pap. αγαθαμετιαδως, schol. έπει δώς άγαθή) Près yag arta za Nénegis zata yar usw.

Die Gedichte des Herodas, der in der 1. Hälfte des 3. Jh. a. C. lebte, verdanken wir einer großen Papyrusrolle des 2. Jh. p. C. Seine berühmten Mimen schildern in Hinkiamben kleine Szenen und Menschentypen aus dem täglichen Leben, wie es sich in den Kreisen der Bürger von Kôs abspielte. Die Darstellung in ihrer Geschlossenheit und Beschränkung auf das Einzelbild ist außerordentlich wichtig für das Wesen des Mimus überhaupt. Herodas ist zuerst von Kenyon in den Classical Texts herausgegeben worden und liegt jetzt in mehreren Ausgaben, besonders der von Crusius, Herondas<sup>5</sup>, Leipzig 1914, bequem zur Hand.

Ein sehr merkwürdiges, wenn auch wenig erfreuliches Erzeugnis sind die sogenannten Anapäste, Reste von zwei Kolumnen, die wahrscheinlich auch zwei Gedichten angehören. Das Versmaß sind anapästische Monometer, die Katalexe wird durch Doppelpunkt bezeichnet, aber nicht immer richtig. Da die gezierte Schrift sich etwa auf die Zeit des Augustus datieren läßt (P. Gr. Berol.11b),

so wird man den Ursprung der Dichtung in ptolemäischer Zeit und wohl in Ägypten suchen dürfen. Der Schreiber hat im übrigen keine Rücksicht auf die Verse genommen wie so oft bei lyrischen In der ersten Kolumne finden wir einen wortreichen alle griechischen Landschaften vereinigen sieh Preis Homers: in seinem Lobe, das sich auf ein überaus geschmackloses Bild zuspitzt. Die zweite Kolumne versetzt uns in eine Rede der Kassandra: sie redet Priamos an, spricht zuerst von Hekabes Schicksal und kündigt dann an, da sie von Apollon, dem Erbauer der Stadt, die Gabe der Weissagung habe, werde sie jetzt den Sinn dunkler Orakel deuten. Und sie beginnt mit dem trüben Eingeständnis. bei ihrem Geschlechte gelte nur der Name der doere, nicht die Tat. Der Stil ist gesucht von Anfang bis Ende und wird geradezu unerträglich durch eine beständige Verdrehung bildlicher Aus-Wie sehr der Dichter Buchmensch oder Literat war, verrät er an mehr als einer Stelle: Pallas schreibt die Athener mit Auszeichnung wegen ihrer Leistungen in Krieg und Frieden auf (a 9), und Kassandra sagt /za/gòs droizer /ròr t/xò ozoriaz 3/6/31.0161 1.670r zora/rór/ (b 18). Aber wichtig bleibt das Werk als Rest einer eigentümlichen Gattung und als Kennzeichen des Geschmackes jener Zeit.

Ausgabe: Berliner Klassikertexte V 2. Textprobe aus der ersten Kolumne: a Δύμης τε ελεδών γλαύεης τε πέλξας Λοεφιδες άεται τό τε Κρισμών ζάθεσε τοιπόδων ύ[μ]νωιδόν όφως Τευμησσιάδ[ες] τε ανετοι σεοπιαι τό το Έριχθονιος βιάστ[ημ]] ἀρότων, οὐς Παλλάς άναισα ἔξοχα θνητω[ν] δοφί εάν συσμας ανεχοιψεν: [σω]ν πάντες Όμησε αλειτόν νανων σύσιν [ησ]ώνων λογάων αυφόπων παραδεξάμενοι μεγαλύνουσην τήν το ἀπό Μουσών ἄσθιτον αὐδήν, ην ου μεφιανας ταισιν ἀτούτοις εαθυσηνάμενος πόντος τις οπως ἔπτισας άλ λομε [η] εξισωνόν ἐπό ἀετάς: zum Letzten vergleicht Wilamowitz Älian, V. H. 13, 22: Γαλάτων (Maler) ος ἔγρανε τὸν μιν "υμηρον αὐτόν εμούνια τοις δι αλλοις τοιητώς τὰ ἐμημεσμένα ἀριτομένοις.

Unter dem Namen Des Mädchens Klage ist ein Gedicht sehr bekannt geworden, das der Herausgeber Grenfell ein Alexandrian Erotic Fragment nannte. Es trägt keinen Titel und vertritt als ältestes Beispiel eine Art von Liedern, von der wir später aus der Kaiserzeit andere, freilich geringere Proben antreffen werden. Mit dem Minus hat es gemein, daß es einen bestimmten Charakter in einer bestimmten Lage vorführt, und unzweifelhaft war es für den Einzelvortrag geschaffen. Verse sind unverkennbar, obwohl sie der Schreiber nicht abgesetzt und die gliedernden Doppelpunkte teilweise falsch angewendet hat: dochmischer Rhythmus

tritt in manchen Partien geschlossen, in anderen mehr vereinzelt Gewiß ist dies Gedicht, dessen Anfang leider fehlt, nicht Teil eines größeren Werkes, sondern ganz selbständig, ein chanson, den man sich von Yvette Guilbert vorgetragen denken muß, um Art und Wirkung mit einem Schlage zu erfassen, wie denn überhaupt gerade die eigentümlichen Züge hellenistischer Dichtung mehr Licht von französischer als von deutscher Seite erhalten können. Es ist im 2. Jh. a. C. entstanden, zwar Volkspoesie insofern, als es, namenlos und anspruchslos, auf den öffentlichen Vortrag und seine Wirkung berechnet ist, aber keineswegs niederen Ranges, sondern stark im Ausdrucke der Leidenschaft. Das vom Liebhaber verlassene Mädchen läuft ihm in der Nacht nach oder steht vor seiner Tür, und ihre Klage wechselt mit stürmischer Leidenschaft, Eifersucht mit sklavischer Hingebung und der Hoffnung, ihn doch wieder zu gewinnen. bekommen hier, wo ionische Elemente deutlich sind, einen Begriff von den "lonischen Liedern". Für die Beurteilung des Stückes vgl. Wilamowitz, Literaturgeschichte; auch Bethes Bemerkungen bei Gercke-Norden I 172/3.

Ausgabe: Grenfell, An Alexandrian Erotic Fragment and other Greek Papyri chiefly Ptolemaic. Oxford 1896. Der Text abgedruckt bei Crusius, Herondas<sup>5</sup>, p. 117. Vgl. besonders E. Rhode, Berl. Philol. Wochenschrift 1896, 1045 ff. v. Wilamowitz, Gött. Gel. Nachr. 1896, 3. Nachträge bei Grenfell und Hunt, New Classical Fragments and other Greek and Latin Papyri, p. 211. lasse die gut erhaltene erste Kolumne folgen; die Doppelpunkte setze ich da, wo sie im Papyrus stehen, lasse dagegen die Paragraphos, die sich unter den Anfängen von Zeile 3, 5, 10, 12, 20, 23 befindet, fort, um den Druck nicht zu erschweren. εξ αμφοτέρων γέγον μίρεσις, εζευγίσμεθα: της φιλίης Κύπρις έστ' ἀνάδοχος: δδύνη με έχει, όταν ἀναμνησθώ; ώς με κατεφίλει, ἐπιβούλως μέλλων με καταλιμπάν[ει]ν, άκαταστασιης εξοετής: και δ τήν φιλίην έκτικώς έλαβε μ' "Ερως: οδα άπαναίναμαι αθτόν έχοι σ' έν τζι διανοίαι. "Αστρα φίλα καί: συνερώσα πότνια Νέξ μοι, παράπεμψον έτι με νύν πρὸς δν ή Κύπρις έγδοτον άγει μ[ε] καὶ δ πολύς έρως παραλαβών, συνοδιγών έχω το πολύ πύρ το έν τη ψυχηι μου καιόμετον, ταυτά με άδικει ταυτά με όδυναι: δ φοεναπάτης δ ποδ του μέγα φοονων καὶ  $\dot{\phi}$  την  $K\dot{v}\pi \rho i v$   $\dot{\sigma}\dot{v}$   $\dot{q}$  άμενος είναι τοῦ έρᾶν . . . αἰτίαν . . ηνεγκε  $\dot{\mu}$  ,  $\dot{v}$  την τυχοῦσαν άδικίαν: μέλλω μαίνεσθαι. ζήλος γάο μ' έχει και κατακάομαι καταλελειμμένη: αὐτὸ δὲ τοῦτό μοι τοὺς στεφάνους βάλε οἶς μεμονωμένη χοωτισθήσομαι: κύριε, μή μ' αφηις αποκεκλειμένην, δέξαι μ', εὐδοκῶ ζήλωι δουλεύειν: ἐπιμανῶς ἐρᾶν μέγαν έχει πόνον, ζηλοτυπείν γὰο δεί, οτέγειν, καοτερείν: ἐὰν δ' ἐνί προςκαθεί μόνον, ἄφοων ἔσει, ὁ γὰο μονιὸς έρως μαίνεσθαι ποιεί. γίνωσε ὅτι θνμὸν ἀνίκητον έχω, όταν έριε λάβηι με, μαίνομ' όταν άναμνήσωμ' εὶ μονοχοιτήσω, σὸ δὲ χρωτίζεσθ αποτρέχεις. νῦν, αν δργισθώμεν, εὐθύ δεί και διαλύεσθαι, οὐχὶ διά τοῦτο gíλους ἔχομεν, οι κοινοῦσι τίς ἀδικεῖ; Zeile 8 würde man erwarten ἐτήνεγκέ μοι οὐ τὴν τυχοῦσαν ἀδικίαν (nicht das erste beste, d. h. ein schweres Mit diesem Texte verwandt ist die sogenannte Monodie der Helena, die innerhalb einer Anthologie, richtiger eines Textbuches für musikalische Vorträge, des 2. Jh. a. C. auf uns gekommen ist; die kretischen Rhythmen sind in langen Prosazeilen geschrieben. Helena, die mit Menelaos zurückgekehrt ist, klagt darüber, daß er sie verlasse; also wieder die Klage eines verratenen Weibes. Nicht nur im Inhalte, sondern auch in der Form ist die Ähnlichkeit mit dem Grenfellschen Liede vorhanden, denn auch diese Worte der Helena darf man als selbständiges kleines Lied betrachten. Derselbe Papyrus enthält einige Zeilen in ionischen Rhythmen, worin der Gesang der Vögel und das Schwirren der Bienen im Bergwalde sehr wortreich geschildert wird; namentlich bei der Beschreibung der Bienen wirkt die Häufung der Beiwörter unschön. Davon abgesehen haben diese Verse etwas Eigenes als Stimmungsbild aus der Natur, deren es sonst nicht viel gibt. Unzweifelhaft sind sie nicht in Ägypten entstanden, da sie eine ganz andere Landschaft voraussetzen. Beide Stücke sind sehr fehlerhaft überliefert, aber im Wesentlichen hergestellt. Auf sie folgen poetische Sprüche über Liebe und Liebende. Ein zweites Papyrusblatt gibt von derselben Hand im Wesentlichen dieselben Auszüge wieder.

Eine wirkliche Anthologie haben wir dagegen in einem Papyrus etwa derselben Zeit, der ziemlich umfangreich und gut erhalten vorliegt. Das Thema bilden die Frauen; Stellen aus der Komödie werden aneinander gereiht mit Nennung der Verfasser Platon, Pherekrates, Menander, Epicharm u. a.; es folgen lange Auszüge aus Euripides, der auch sonst den Verfassern der Anthologien viel hergeben mußte, und zwar aus der Melanippe und dem Hippolytos, auf dem Verso eine Stelle aus dem Komiker Apollodoros von Karvstos. Eine zweite Anthologie von anderer Hand berührt sich nahe mit der ersten. Die Kritik der Frauen scheint ein beliebter Gegenstand solcher Sammlungen gewesen Wie bunt sie mitunter aussehen, zeigt ein Freizu sein. burger Papyrusblatt, im 2. oder 1. Jh. a. C. geschrieben: auf eine Komödienstelle folgt ein episches Zitat, daran schließt sich das bekannte Distichon über den Sieg Hesiods über Homer, (Rzach, Hesiod<sup>2</sup>, Agon 205), endlich ein paar Verse aus der llias. (Freiburg 1a. b.)

1) Textbuch Tebt. I, 1. 2. die beiden ersten Stücke abgedruckt bei Wilamowitz, Timotheos p. 82. 83. Ich teile sie und zwei der folgenden Sprüche mit. Helena: το φατείε χάρμα μου φίλον, ότε με ήγάπας, ότε δόρατι πολεμίω τὰν Φρυγῶν πόλιν επόρθεις, μόνα τὰμὰ κομίσαι θέλων λέχεα πάλιν εἰς πάτραν, νῦν δὲ μούναν με αφείς ἄλοχον, ἄστοργ, ἄπεις, ῆν Παναϊδαν λόχος ἔμολεν, ῆς ἔνεκα παιδα τὰν ἄγαμον εἶλ 'Αρτεμίς, τὸν σφάγιον 'Αγαμέμνονι. (Wilamowitz stellt aus metrischen Gründen hinter ἔμολεν eine Auslassung fest und ergänzt 'Αρήιος μέτα). Vögel und Bienen im Walde: ξουθὰ δὲ λιγύφων ὄρνεα δὶ ἐφετᾶν ἔρημον δρίος ἄκροις ἐπὶ κ[λ]ωσὰ πίτνος ημεν ἐμινύρις ἐτιττύβιζεν κέλαδον παντομιγῆ, καὶ τὰ μὲν ἀρχενο τ[ὰ δ' ἐμ]ελλεν τὰ δ' ἐσίγα τὰ δὲ βωστρεύοντ' ἀν' ὄρη λαλεῦσι φωναϊς, φιλέρημος δὲ νάπαις λάλος ἀνταμείβετ' ἀχώ πιθαναὶ δ' ἐργατίδες ωμοπρόσωποι, ξοιθόπτεροι μέλισοια, θαμινὰ θέρεος ἔριθοι, λιπόκεντιροι βαρνακεῖς, πηλουργοὶ δι εέρωτες, ἀσκεπεῖς τὸ γλνεὸ νέκταρ μελιτόροντον ἀρύ[ο]νων. (Mehrere Verbesserungen von Wilamowitz; derselbe macht auf πιθανός =χαρίεις (hellenistisch) aufmerksam).

Sprüche: a. ἐρῶντα νουθετοῦντες ἀγνοείθ' στι πῦρ ἀνακαιόμενον ἐλαίφ θέλετε κ[οι]μίσα. b. ἐρῶντος ψυχὴ καὶ λαμπάδιον ὑπὰ ἀνέμου | ποτὲ μὲν ἀνήμθη ποτὲ δὲ πάλι κοιμίζεται.

2) Anthologie Berl. Klass. Texte V 2 p. 123ff. Ich gebe nur Proben: a: [Πλά-τ]ωνος [πολλῷ γυναῖχα κο]εῖοσον εστ' εν οἰκίαι | [ἢ μαρμακίτα]ς τῶν παον Εὐδήμου τρέμειν. | [Φερε]κράτους [ἀτὴρ γὰρ σστις ἀπ]οθανούσης δυσμορίτ] | [γυναικός, οῦτος οὐκῆ ἐπίστατ' εὐτυχεῖν. (Ergänzungen von Wilamowitz, nur πολλη von A. Körte). b: [δύ ἡμερ]αι γυναικός εἰσιν ηδισταν | [ὅταν γαμῆν τις κὰ]κ-μέρη τεθνηκιῖαν. (Dies bei Stob. Fl. 68, 8 als Zitat aus Hipponax, dessen Name aber im Papyrus nicht gestanden hat).

Ein hellenistisches Epos, von dem leider nur Trümmer auf einem Kodexblatte des 4. Jh. p. C., sorgfältig geschrieben und mit Akzenten und Lesezeichen ausgestattet, erhalten geblieben sind, gehört zu denjenigen Dichtungen dieser Periode, die einen selbständigen Wert besaßen. Was man noch liest, zeigt sich klar und anschaulich, natürlich in Anlehnung an Homer, aber keineswegs eine sklavische Nachahmung. Wir werden mitten in eine Szene auf dem Landgute des Diomedes bei Argos versetzt; in Abwesenheit des Herrn behütet ein treuer Diener Pheidon das Söhnchen und den Besitz des Gebieters, als ein Vertrauter, Sohn eines Iphis, erscheint und böse Nachricht bringt, so daß der alte Wächter fürchten muß, die Feinde könnten das Gut überfallen und den kleinen Schutzbefohlenen umbringen. Das alles wird breit ausgemalt: der Alte mit den Hunden, deren Rassen genannt werden, wie er vor der Tür sitzt und sich einen Winterpelz näht, wie die Hunde den Boten begrüßen, wie Pheidon über die Unglücksbotschaft erschrickt, den Boten ins Haus zieht und die Türe schließt, wie er jammert, der andere aber auf Hilfe zu sinnen beginnt. verkennbar ist das Vorbild des Eumaios für die Schilderung des treuen Dieners und des Lebens auf dem Landgute. A. Körte macht auf die Beziehungen aufmerksam, die von diesem Epos zur Alkmaionis, einem der kyklischen Epen, hinübergehen, weist aber nach, daß unser Text kein Fragment der Alkmaionis sein kann. Denn abgesehen von anderem ist es unzweifelhaft jünger, wie das auffällige Lirekerg Zeile 11 dartut, wofür Immisch (bei Körte) Eusthatios heranzieht, der zu lirekaugt bei Euripides Hek. 945 bemerkt, daß von hier ausgehend ein anderer lirekerg gebildet habe. Dieser andere, dessen Namen Eusthatios leider verschweigt, ist offenbar der Verfasser unseres Epos und hat unzweifelhaft später als Euripides gelebt. Auch von hier aus kommt man in frühhellenistische Zeit.

Ausgabe. Berl. Klass. Texte V 1. Den Ergänzungen von Wilamowitz in der Ausgabe fügt A. Ludwich, Berl. Philol. Wochenschrift 1907. 190ff., eine Reihe anderer hinzu, die nur teilweise den Sinn zu treften scheinen. Da keine einzige Zeile ganz erhalten ist und auch die einigermaßen gesicherten Ergin zungen sich nirgends über eine größere Zahl von Versen erstrecken, muß ich davon absehen, eine Textprobe zu geben. Im allgemeinen ist A. Körte, Arch. f. Pap. V 537f., zu vergleichen.

Unter allen Papyrusfunden steht bisher an vornehmster Stelle die Entdeckung Menanders. Denn obgleich früher schon eine beträchtliche Anzahl von Bruchstücken bekannt war, haben doch erst die Papyri Zusammenhängendes gebracht und es uns ermöglicht, den Aufbau mehrerer Stücke zu erkennen. Auch dem Umfange nach nehmen die Menanderfunde einen der ersten Plätze ein. Eine Reihe von Fragmenten ist aus den englischen Grabungen in Oxyrhynchos hervorgegangen, andere befinden sich in Florenz, Genf, Heidelberg, Leipzig, Berlin, Dorpat und Petersburg, aber sie alle werden weit übertroffen von dem großen Kairener Papyruskodex des 4. oder 5. Jh. p. C., den Lefebyre in Kôm Eqaw ans Licht gebracht hat, enthält er doch allein umfangreiche Teile von fünf Stücken. Auf einzelnes einzugehen, Menanders Kunst und die Beziehungen von Plantus und Terenz zu ihr zu erörtern oder auch nur den Inhalt der Stücke anzugeben, würde hier viel zu weit führen. Ebenso kann ich davon absehen, die Menanderhandschriften näher zu beschreiben, da alles Wesentliche in bequem zugänglichen Ausgaben jedem bereit steht. Dagegen führe ich die Stücke an, die durch diese Handschriften erhalten sind: 1. Heros Pap.Kodex Cairo, 2. Epitrepontes Pap.Kodex Cairo. Oxy. X 1236, 3. Samia Pap. Kodex Cairo, 4. Perikeiromene Pap. Kodex Cairo, Perg. Leipzig, Pap. Heidelberg, Oxv. H 211, 5. Kolax

Oxy. III 409, X 1237, Petrie I, 4, 1 (zweifelhaft), 6. Georgos Genf, Soc. Ital. I 100, 7. Misumenos Oxy. VII 1013, 8. Perinthia Oxy. VI. 855, 9. Koneiazomenai Dorpat, 10. Phasma Petersburg, 11. Kitharistes B(erl.) K(lassiker) T(exte) V 2. Unbestimmte, z. T. auch zweifelhafte Fragmente: Pap.Kodex Cairo, Petersburg, Oxy. I 11, X 1238, 1239, Soc. Ital. I 99, II 126, Mélanges Nicole. Schon dieser gedrängte Überblick, der nicht weniger als elf bestimmbare Schauspiele vorführt, gibt ein Bild vom Reichtum der Funde.

Unter den Publikationen ist an erster Stelle zu nennen Fragments d'un Manuscrit de Ménandre découverts et publiés par M. G. Lefebvre, Le Caire 1907. Neue Ausgabe mit Lichtdrucktafeln der ganzen Kairener Handschrift publiziert von Lefebvre im Catalogue Général des antiquités égyptiennes 1911. Hierin wird ein verbesserter Text gegeben. Um die Herstellung und Verbesserung des Textes haben sich besonders bemüht A. Körte und Chr. Jensen, die beide das Original mit großem Erfolge nachgeprüft haben. A. Körte hat seine Ergebnisse verwertet in seiner Menanderausgabe: Mcnandrea<sup>2</sup>, B. G. Teubner 1912, die alle Papyrus- und Pergamenttexte mit Ausnahme der wenigen erst später entdeckten enthält und über die Handschriften sowie über die Literatur ausführlich Auskunft gibt. Ältere Sammelausgaben sind: Sudhaus, Menandri reliquiae nuper repertae. Bonn 1909. (Lietzmann, Kleine Texte, 44-46). Robert, Menandri sex fabularum reliquiae, Halle 1908 (für seine Vorlesungen, nicht im Buchhandel). Von der Perikeiromene ist das Leipziger Fragment zuerst publiziert von A. Körte, Ber. d. Sächs. Gesellschaft der Wiss. Bd. 60, 145, ietzt verarbeitet in Körtes Menandrea; das Heidelberger Fragment publiziert von G. A. Gerhard, Sitz. Ber. d. Heid. Akad. G. Wiss. 1911. 4. Abh. zum Georgosfragment Soc. Ital. I 100, vgl. A. Körte, Arch. f. Pap. VI 225. — Daß Petrie I 4, 1 zum Kolax gehöre, ict eine Vermutung von Blaß, Hermes 33 654. – Jensens sehr erfolgreiche Revision des Kairener Papyrus findet man Rh. Museum 65, 589ff. Zu Menanders Wortschatz vgl. Bruhn, Über den Wortschatz des Menander, Jena 1910 (Diss.); Durham, The Vocabulary of Menander. Princeton University 1913 (Diss.). Für die sonstige reiche Menanderliteratur verweise ich auf Körtes Menandrea, von denen man durchweg auszugehen hat.

Kürzlich hat uns ein neuer Papyrus noch mit dem Inhalte von zwei anderen Stücken bekannt gemacht. Es ist ein Bruchstück eines augenscheinlich großen Werkes, das wohl Menanders Werke in alphabetischer Reihenfolge vollständig behandelte; ich erinnere an die zuvor besprochene Inhaltsangabe zum Dionysalexandros des Kratinos. So weit man sieht, gab der Verfasser den Titel des Stückes, dann die Anfangszeilen, teilte das Notwendige über Zeit der Abfassung und Aufführung mit, beschrieb den Inhalt und schloß mit einer kritischen Würdigung. Wir haben also eine Schrift vor uns, die in der Art der Pinakes des Kallimachos,

nur ausführlicher, zu Werke ging. Erhalten sind im Wesentlichen die Abschnitte über Menanders Hiereia und Imbrioi.

Ausgabe: Oxy. X 1235. Ich teile als Probe mit, was über die Imbri i erhalten ist: 103 "Ιμβρίοι είν αρχή: Δε δοσε χρότοι σε Δεμία εξ....] βέλεισε είναι του τις ξερα-ζψεν επὶ Νεισσελέσζες.....] την καὶ εβδουηκοστέρη και εδοσκεί της ξερασίαν [είς τὰ] Διονέσια στα εγένετο δεί δία] Λαχαρην τὸι τέρατνο με εκει τα έπεκρείνατο Κάλ[λιπ]πος Αθηναίος. η δε εποθεσις δεο πένερτε αλλήλωζη ηγίλοι κοινόν ποιησάμενοι τόν ζότο βίον Ιμβρον διαγοαί κέμι διδύτιας αδικηίας εγηζιαίς κοινοποιησάμενοι π[άσαν] αμα καὶ την υπαρξίν, η [ελο]πόνως δε και κατα γήν [καὶ] κατά θάλαται ξοραζ[όμενοι der Papyrus bricht hier ab. Für die übrigen Papyrusfragmente der neuen Kontödie vgl. O. Schroeder, Novae comoediae fragmenta in papyris reperta exceptis Menandreis (Lietzmann, Kl. Texte 135. Bonn 1915).

Wesentlich größer angelegt war ein Werk, von dem uns kürzlich ein Papyrus beträchtliche Bruchstücke bekannt gemacht hat. Aus den Lebensbeschreibungen des Satyros halten wir jetzt einen großen Teil dessen, was er über Euripides gesagt hat, in der Hand. Leider ist keine der sehr schmalen und eng aneinander gerückten Kolumnen vollständig erhalten, aber man kann doch über eine größere Strecke hin die Darstellung verfolgen. unschöne Handschrift ist ziemlich fehlerhaft und durchaus kein Muster der Genauigkeit; sie gehört ins 2. Jh. p. C. Der Verfasser Satyros ist vermutlich kein anderer als der Urheber des Werkes über die Demoi von Alexandreia; er hat unter dieser Voraussetzung in der zweiten Hälfte des 3. Jh. a. C. gelebt. Bekannt ist, daß sein Hauptwerk, die Bioi. Lebensbeschreibungen von Königen und Staatsmännern, Feldherren, Rednern, Philosophen und Dichtern umfaßte. Unsere Fragmente stammen aus dem 6. Buche, das den Dichtern galt, und tragen den Titel Sarvoor Burr araγραφής ς Αισχέλου Σοφοχλέους Εθρικιάδου: wir haben es mit dem Abschnitte über die Tragiker, insbesondere über Euripides, zu Merkwürdiger Weise hat Satyros die Form des Dialogs gewählt; drei Personen, deren Unterscheidung nicht immer leicht ist, unterhalten sich über den Dichter, freilich so, daß einer das Gespräch führt. Man mag sich vorstellen, daß es etwa im Salon der teilnehmenden Dame, Eukleia, stattfindet. Offenbar strebt der Verfasser danach, seinen Stoff durch den Ton leichten Gespräches unterhaltend zu machen, und man wird ihm den Erfolg Denn die Wechselrede ist gewandt. nicht bestreiten können. vermeidet Abschweifungen nicht, behält aber den Gegenstand im Auge. Eine Fülle von Zitaten aus Euripides und aus der Komödie,

namentlich aus Aristophanes, zeigt das Streben, das Wesen des Dichters oder auch Züge seines Lebens aus seiner Dichtung und der der Zeitgenossen anschaulich zu machen; daneben geht viel Klatsch her, aber immer in annutiger Gestalt. Was wir lesen, schildert in gefälligem Wechsel seinen Lebensgang, seine politischen und religiösen Anschauungen, die Grundzüge seiner Kunst; vieles ist bekannt, aber doch auch manches neu. So spricht Satyros über das Verhältnis des Euripides zu den Gedanken des Anaxagoras und des Sokrates, über die Unbeliebtheit des Dichters, seine Bitterkeit gegen die Frauen und deren üble Stimmung gegen ihn. Hier ist ein langes Zitat aus der Mclanippe eingeschaltet, das zum großen Teile dieselbe Stelle enthält wie das Berliner Florilegium, Berl. Klass. Texte V 2. Seine Übersiedlung an den makedonischen Hof, sein Tod, sein weit reichender Ruhm werden erörtert; wie er sich zu Timotheos von Milet stellte und inwiefern die Neue Komödie ihm ihre Grundzüge verdankt, wird im Gespräche berührt. Als Literaturwerk ist dieser Papyrus ungewöhnlich lehrreich.

Ausgabe: Oxy. IX 1176, abgedruckt bei v. Arnim. Supplementum Euripideum (Lietzmann, Kleine Texte 112). Man beachte u. a. Frg. 39 Kol. VII Euripides und die Neue Komödie; Frg. 39 Kol. XVII—XVIII des Dichters Absage an Athen und seine Hinwendung zum makedonischen Hofe. Vgl. besonders Leo, Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss. 1912, 273. P. Maas, Berl. Philol. Wochenschrift 1912, 107ff. A. Körte, Arch. f. Pap. VI 247.

Von den Geschichtswerken der hellenistischen Zeit erwähne ich kurz das leider sehr kleine Fragment aus des Sosylos Geschichte Hannibals, das Wilcken, Hermes 41, veröffentlicht hat. Es zeigt, daß dies Werk in Ägypten gelesen wurde; man darf also hoffen, mehr von dieser unschätzbaren Quelle zu entdecken. Umfangreicher sind die Bruchstücke aus der Darstellung des dritten syrischen Krieges, des sog. Iaodizeros xólenos. 246 a. C., die in einer Papyrushandsehrift des 3. Jh. a. C. vorliegen. Seit der Entdeckung ist viel über den Verfasser gestritten worden; mir scheinen Mahaffy, Smyly, Holleaux und Wilhelm Recht zu haben, wenn sie den König Ptolemaios III. Euergetes selbst für den Schilderer seiner eigenen Taten halten. Wilckens Einwände schlagen nicht durch, was ich hier nicht näher begründen kann. Amtliche Aufzeichnungen und wohl auch das offizielle königliche Tagebuch, die Ephemeriden, liegen zugrunde; die Darstellung selbst aber ist kein Aktenstück, sondern erhebt Anspruch auf literarische Geltung. Daß der König diesen Krieg, der den Höhepunkt seiner Macht und der ptolemäischen Macht überhaupt bezeichnete, zu beschreiben und die Beschreibung als Buch zu veröffentlichen unternimmt, ist nicht befremdlich, zumal da die literarischen Neigungen und schriftstellerischen Leistungen mehrerer Ptolemäer, von Soter angefangen, bezeugt sind. Unter diesem Gesichtspunkte gewinnen die Fragmente des Werkes neben der Wichtigkeit des Inhaltes einen erheblichen literarischen Wert.

Ausgabe: Zuerst Mahaffy in Petrie 11, dann Mahaffy und Smyly in Petrie 111. Jetzt ist zugrunde zu legen Holleaux, Bull. Corr. Hell. 30, 330 ff. und Wilcken, Chrest, Nr. 1, wo man Literatur, Einleitung und Text findet. gebe ich zwei Stellen, die zeigen, daß der König selbst erzählt. Text nach Wilcken. Kol. II 17ff., Ankunft und Empfang in Seleukeia: πρωτης φελακής αρχομένης [έμ]βάντες εις τοσαύτας σους ημελλεί ο εν Διλινχιίζαι κήτωμε δέξασθοι, παρεπλεύσαμεν εἰς φουνοίον το καλουμινον [ $H_{j}^{2}$ οσίδεοι καὶ καθνοραίοθημεν τῆς ημέρας περί δρθί ότην ώ ζοαν, ειτενθεν δι έωθινης [ά] νοχθέντις παρεγειώμεθα εις την Σελεύπειαν, των δε ίερεων παι αργχόντλων παι Γτωλν άλλων πολιτών παι των **ήγεμόνων και των στρατιωτ**είν στεφανήφορησάντων και την επί τον Διμένα συναντησάν[των δδον usw. Ähnlich wird nachher der Empfang in Antiochela geschildert: diese Feierlichkeiten konnten nur dem Könige gelten. Kol. IV 19ff. Der König besucht seine Schwester Berenike: nach dem Opfer 1,81, 1,2101 tege καταφοράν όντος εξείλθομεν εθθέως εξ πρός την αδελφην και μετά ταντα προς τῶ[ι] πράσσειν τι τῶν χρησίμων έγινοπεθα, τοῖς τε] ίγεπόσιν καὶ τοῖς στρατιως ταις και τοις άλλοις [τοις] κατα την χώραν χρηματίζοντες και περί [τών ο]λων βονi. ει όμενοι. Auch hier führt alles auf den König als Verfasser, zumal da yonnatizen technischer Ausdruck für Andienz erteilen ist.

## VIII. PAPYRI NEUEN INHALTS. KAISERZEIT UND BYZANTINISCHE PERIODE.

Wir beginnen mit der Bühne. Ein Papyrus aus Oxyrhynchos, im 2. Jh. p. C. von zwei Händen auf beiden Seiten beschrieben, enthält eine Posse und zwei halbdramatische Stücke derjenigen Gattung, die man als Mimos bezeichnet; die Herausgeber Grenfell und Hunt nennen sie Farce and Minre. Die dramatische Posse, deren eine Szene in zwei Fassungen vorliegt, scheint nicht viel länger gewesen zu sein als die vier Kolumnen, die der Papyrus bietet; der Schluß ist vorhanden, aber der Anfang fehlt. Sie arbeitet mit einer größeren Anzahl von Personen, die meistens durch Buchstaben, A. Busw. bezeichnet werden, obwohl sie im Stücke Namen haben, daneben steht Charakterbezeichnung wie Bühnenanweisungen fehlen nicht; besonders häufig ist rvurariouès und entsprechend dem derben Zuschnitte des Ganzen zogdi. Eine wesentliche Rolle spielt der Possenreißer, der gleich im Anfange seine Göttin zvoia Hoodi, anruft. zoi[ri] werden Stellen kenntlich gemacht, die von allen zusammen zu sprechen sind. Rostrups Vermutung, wir hätten ausgeschriebene Rollen für den Gebrauch der Schauspieler vor uns, erklärt vieles, was sonst an Handschrift und Text befremdlich erscheint. Zum größten Teile ist es Prosa, aber gegen Ende treten Sotadeen auf, und den Schluß machen trochäische Tetrameter. Den Inhalt darf man etwa eine ins Lächerliche gezogene Iphigenie nennen. Ein griechisches Mädchen ist von indischen Barbaren geraubt worden und wird im Tempel der Ihrem Bruder gelingt es, sie zu befreien, Selene festgehalten. die herbei eilenden Barbaren samt ihrem Könige betrunken zu machen und zu Schiffe zu entkommen. Die Barbaren sprechen in ihrer eigenen Sprache, die als Kanaresisch festgestellt worden ist; als die Posse entstand, in spätptolemäischer oder frühchristlicher Zeit, muß der Verkehr Alexandreias mit Indien lebhaft genug gewesen sein, um ein so fernes Volk in den Gesichtskreis der Griechen zu rücken. Als Beispiel dessen, was auf Bühnen

niederen Ranges, in Vorstadttheatern gespielt wurde, ist das Stück unschätzbar.

Auf Verso finden wir zwei Mimen. Est ist so gut wie sicher, daß in beiden alles von einer Person gesprochen wird; die übrigen häufig vorausgesetzten und angeredeten Personen können entweder durch das Spiel des Darstellers allein ausgedrückt worden sein ich erinnere wie bei des Mädchens Klage (Kap. 7) an Yvette Guilbert — oder sie waren wirklich anwesend, spielten aber stumm; dies letztere hat am meisten für sich. Der erhaltene Text gibt an einigen Stellen nicht nur die Worte des Schauspielers, sondern auch etwas wieder, was die stummen Personen pantomimisch auszudrücken hatten. Auch hierfür bringt die erwähnte Vermutung von Rostrup wertvollen Aufschluß. Beide Mimen stehen künstlerisch nicht hoch, sind aber äußerst merkwürdige Zeugnisse für den Geschmack des Variété und für die Lebhaftigkeit, die der mimische Monolog erreichen konnte. Die Schauspielerin, die beide vortrug, hatte keine geringe Aufgabe zu bewältigen. ersten Mimos beschließt die junge Herrin, einen ihrer Sklaven, der sich von ihr nicht verführen lassen will, samt seiner Geliebten zu verderben. Sie entkommen zwar, doch bald wird das Mädchen. dann auch der Geliebte gefaßt unf getötet. Beim Anblick seiner Leiche schlägt die Stimmung der Herrin um, sie wird sentimental. Der zweite Mimos behandelt einen Anschlag der jungen Frau gegen einen alten Mann, vielleicht ihren Gatten; verschiedene Diener und andere Personen spielen hinein.

Ausgabe: Oxv. III 413. Crusius, Herondas<sup>5</sup>. Deutung der Barbarensprache als Kanaresisch: Hultzsch, Hermes 1904, 307ff. Vgl. ferner: Sudhaus, Hermes 41, 247ff. Knoke, de Charitio mimo Oxyrh. Diss. Kiel 1908. Egill Rostrup. Oxyrh. P. III 413, Kopenhagen 1915. Proben: Laus der Posse. Kol. II 42-52, der Bruder will das Mädchen ans dem Tempel führen; A ist das Mädchen, B der Possenreißer, I der Bruder: B zigu Nagitiai, stammizm son derry is to ton àraθτμάτων της θεοί υπείσωνε (πάει Achsel, also "achseln" autpacken). A regimer or det toes corregues decourrais ued ingonitues toethe tom dress αιτείοθαι, πώς γάφ εταχούσεοι ταϊς είχαις, ποιηφίο του έλεοι αελλοιτες πάφ τ Re ofai; the tie Orov der neven omore. B or ni, autor oper ago. A ni, state, alk ear nagageronia, duizoist actors for orror afz pator. Brut de m. Ti-Loster octor private: I most er stibultus tois tolons och bus contrat. Kel. II 58-69 die Barbaren mit ihrem Könige sind erschienen: Beoten:  $\beta oudes$ ,  $zoder_{i}$ )  $\beta ouder_{i}$ . B to  $L_{i}$  or [ou]: F is to around grow Larrance. B La- $\chi\omega[u]$ er.  $\tau(vu\pi a v \sigma u \acute{o} s)$ .  $Buo(i\lambda \varepsilon (s))$  oto  $z v \pi a u \phi o u v \lambda o z o \phi o z v$ . Is such a such that Baσ(iλείε) [β]φαθιε τ(εμπανισμοε) βεφέ που Σευ δαμείο πεί του πανιείο που ταμείοβερη, ταλερου δεπινικές πετρεχίου δαμέτι χιέζει πάξει ζέβις κακοιβία βραδίς. zottes, zou $(r_k^2)$  zottes. B zottes tuds haztimato, Bao(u,vis) four the alterμος). Β τι λέγονσι: Γ πεῖν δὸς ταχέως. Β ὀχνεῖς οὖν λαλεῖν: χαλήμερε, χαῖρε, τ(νμπανισμός). Βασ(ιλείς) ζεισουχορμοσηδε. τ(νμπανισμός). Β ᾶ, μὶ νγιαίνων. Γ ὐδαρές εστι, βάλε οἶνον, τ(νμπανισμός) πολιύς). Κοί. 111 96—106 die Abfahrt (Schluß des Stückes) Γ σίτοι μέν ηδη τῷ μέθη βαροῦνται. Γ επαινῶν οὐ δέ, Ναρίτιον, δεῦρο εξω. Α δεῦρο ἀδρέλης, θᾶσσονν ἀπανθη ετσιμα τυγχάν[εις] Γ τάντα γράξου τὸ πλοῖον ὁριεῖ πλησίονν τι μέλλετε: σοι [λέβγω, πρωρεῦ, παράβαλε δεῦρο ἀγων τὴρι ναῦν ταχύ]. Δ εαν προβοτος ἐγῶν ὁ χυβερνήτης χελεύσω. Β παλιλαλεῖς χαταστροφεῦς ἀπο[λ]ίπωμεν αὐτὸν ἔξω χαταφιλεῖν τὸν πύνδ[αχα]. Ι ἔνδον ἐστὸ πάντες: χοι(νῷ) ἔνδον. Α ἔν τάλαιν [ἐγῶν = - - ] τρόμος πολύς με τὴν παναθλίαν χρατεῖν ενμενής, δέσποινα, γείνουν σῶζε τὴν σὴν πρός-μπολον.]

2. aus dem zweiten Mimus, Verso Kol. H1 153-172. Außer der redenden Herrin sind als stumme Personen zu denken die Diener Spinther und Malakos, dann der Parasit und noch zwei andere Personen. Δπινθήφ, πόθεν σων ο ομθαλιώς ίμερωται: όδε άνω συνείεελθε μοι, μαστιγία, στως οίνον διυλίωυ, ειεελθε ειεελθε, μαστιγία ώδε πάφελθε, ποταπα πεφιπατείε, ώδε οιφέφοι, πού σου το ημιου τού γιτωνί(οι), τὸ ημισυ; έγώ σοι πάιτα περί πάιτωι αποδώσω, ούτω μοι δέδοχται, Μάλαχει πάντας ανελοίσα και πωλήσασα τα υπάρχοντά πού ποτε χωρίσεωθαι, τίν τοῦ γέφοντ(οε) ένχοατής θέλω γενέοθ(αι), ποιν τι τούτ(ων) επιγνοί και γαφ εὐκαιρως έχω φάρμακου θαιάσιμου, ο μετ οίνομελιτος διηθήσασα δώσω αὐτῷ πείν. ώστε πορευθείς τι πλατια θύρα κάλεσον αυτόν ως επί διαλλαγάς. (Der Alte hat also Streit mit ihr gehabt, jetzt soll ihm Versöhnung vorgespiegelt werden.) απελθόντες και ημείς τῷ παρασίτω τα περί τοῦ γέροντος προςαναθώμεθα. (Malakos ist hinausgegangen; die Schauspielerin markiert nur das Fortgehen. Sie ruft den Parasiten und beginnt ihm die Sache auseinanderzusetzen; durch das Erscheinen eines Mannes und einer Frau wird sie unterbrochen). παιδίου, παι το τοιούτου κοιιυ, παράσιτε, - οίτος τις έστιψη: αθτη δές τι οὐν αὐτ $\tilde{t}_{i}$  έγένετο:  $a_{i}$ ποκ  $\tilde{t}$ άλυψον, ανα ιδω αὐτ $\tilde{t}_{i}$ ν. - χοείαν σου έχω $^{*}$  τὸ τοιοῦτόν εστιν, παράοιτε πετανοήσασ(α) θέλ(ω) τω γέροντ(ι) διαλλαγίζιαι), πορευθείς ουν ίδε αυτόν και άγε πρός εμέ, έγο δε ειςελθούσα τα προς το άριστον υπίν έτοιμάσω. (Malakos erscheint: die Schauspielerin markiert das Eintreten in ein anderes Zimmer, wo sie ihn findet). επαινώ, Μάλαχε, τὸ τάχος. τ∫ὸ / φάφαακον έχεις συτκευραμένου και το άριστου έξτοιζμου εστι: το ποίον: (wohl eine von M. durch Gebärden ausgedrückte Frage). Μάλαχε, λαβε ίδοῦ οἰνόμελι. Das Folgende entwickelt sich in demselben Stile fort, ohne die Handlung ganz klar zu machen.

Wie schon in Kapitel 4 bemerkt wurde, ist es eine Eigentümlichkeit der Papyrusfunde aus der Kaiserzeit, daß die bekannten und berühmten Schriftsteller so gut wie gar nicht darin vertreten sind. Daher bringt auch diese Auswahl fast nur Namenlose, Erzeugnisse der griechischen Volksliteratur in Ägypten. Aus den Liedern solcher Art hebe ich drei heraus, ein kleines Hochzeitslied, das zwar in einer Niederschrift aus dem 4. Jh. p. C. vorliegt, aber etwas älter sein dürfte, in der Metrik nachlässig, im Gedanken durchaus nicht eigenartig, aber wertvolt als Beispiel einer Gattung, die so alt ist wie die griechische Lyrik. Das

zweite ist ein Schifferlied, das uns noch mehr lehrt. Es ist eine Aufforderung an die Meerschiffer und die Nilschiffer, Meer und Nil miteinander zu vergleichen; das konnte, wie Wilamowitz sagt, ins Unendliche ausgesponnen werden. Wir haben es mit einem echten Volksliede zu tun; in Alexandreia, wo Seeleute und Nilschiffer täglich sich begegneten, wird es entstanden sein, und man sang es gewiß überall, ebenso wie heute die Ruderer auf dem Nile ihre arabischen Lieder haben. Wenn das Lied wirklich ins 2. oder 3. Jh. p. C. gehört, so stellt es ein frühes Beispiel eines Rhythmus dar, den wir aus christlichen Liedern der byzantininischen Zeit kennen; man beachte den Verston auf kurzen Silben und die beginnende Lösung von der Quantität. Diesem Liede an die Seite tritt das rhodische Schifferlied, das ebenfalls aus Oxyrhynchos stammt.

1. Hochzeitslied. Rylands 17; der Text lautet mit einigen Verbesserungen des Herausgebers Hunt: νέμφιε, οοι Χαφιτες γλικεφαι και κύδος δκηδίο 1 Αφμονίη χαριεσσα γάμοις γέρας εγγιαλίζου - νύνιμα φέλη, πύγα χαίρε διαππιρίε αξιστ είσες - κύμφιος αξιος ενοες, ομοφορουνής διοπάσε τει η ιδή που θεος τίπι και αιτίκα τέκνα γενέζοζθαι - και παζίδους παϊδας και ές βαθι χίρας ικίσθηαι. (Pap.: συ statt σοι. - εγγυαλίξε - αμπι statt τημί.) 2. Schitterlied Oxv. HI 425; vgl. Crönert, Rh. Mus. 64, 444. Wilamowitz, GGA, 1904, 670. P. Maas. Philologus 68 (1909), 445 (besonders zu edare). Versmaß: - - ' - - ' 2 2 2 ..., vgl. die christlichen Lieder, Amh. I, p. 23 (Kapitel 10) und B. K. T. VI p. 125. Text: raτται βυθοχυματοδοόμοι αλιών Τοίτωνες ιδάτων, τὰ γελώντα πλέοντες εδάτη. Ετην σύγχοιση είπαιε φιλοί λώται γλικιδοόμοι πελάγους και Νείλου γονίμου. Rhodisches Schifferlied, Oxy. XI 1383. 3. Jh. p. C. Ροδίοις εκέλειον ανέμοις και μέρεσι σοίς πελαγιοίς στι ιλέετι ηθελον εγω. οτε μένειν ήθελον έχει - έλεγον μέρε(σεν) πελαγίσ[ε]; - με τι πελάγη, - αλ έποτάξατε νανοιβά[τ]αις ολος ἄρ' ἄνεμος ἐπίγεται, άπέκλειε τὰ πετί αυτα και ν τίζε δος τὰ Γνόζατα ειβατα. Am rechten Rande Podiois drefnois.

Auf einer Wachstafel in Kairo finden sich ein paar merkwürdige Verse, die augenscheinlich der Schatten Achills an die Achäer richtet; die Griechen rüsten sich nach der Einnahme Trojas zur Abfahrt, da erscheint Achill auf seinem Grabhügel und fordert seinen Anteil an der Beute. Die Verse lassen späteren Ursprung, etwa in der Zeit des Nonnos, erkennen und dürften aus einem Epos stammen, das sich an die Hias anschließen sollte; als Beispiel für die Erfindungen solcher Diehter sind sie lehrreich.

Ein glücklicher Fund gewährt uns einen Einblick in das Werk eines alexandrinischen Dichters aus dem 2. Jh. p. C. Von Pankrates erzählt Athenäus XV. 677 d—f, als von einem Schmeichler

Hadrians und seines Antinoos und führt ein paar Verse aus seinem Gedichte an, dem so gut wie sicher auch die in unserem Papyrus beschriebene Löwenjagd angehört. Die Anerkennung, die der Kaiser dem Dichter erwies, wird man angesichts der neuen Verse schwerlich berechtigt finden. Denn die Schilderung bewegt sich im abgedroschenen epischen Stile und wird geschmacklos, wo Pankrates auf eigene Hand den wütenden Löwen zu beschreiben unternimmt. Aber wir sehen hier einmal genau, was damals, 130 p. C., als Hadrian Ägypten besuchte, in Alexandreia erzeugt wurde. Es ist dieselbe Zeit, in der Balbilla ihre nachgemachten sapplischen Oden verfasste, die den Besuch des Kaisers beim singenden Memnon in der Thebais verherrlichten. Und ein günstiger Zufall hat uns ein Bruchstück aus einer Aufführung gegeben, die in Apollinopolis-Heptakomia (Mittelägypten) bei Hadrians Thronbesteigung veranstaltet wurde; es ist rhythmische Prosa, und das Erhaltene verteilt sich nach Wilckens einleuchtender Vermutung auf zwei Sprecher, Apollon und den Demos. Blatt sich unter den Akten des Strategen Apollonios befand, wird es sich um eine amtliche Feier und eine offizielle Festdichtung Wir haben also ein Stück Provinzliteratur in Hand, und der Vergleich mit Erzeugnissen der Gegenwart drängt sich auf.

Ebenso Gelegenheitsdichtung ist ein Enkomion, das durch einen Papyrus des 3. Jh. p. C. erhalten ist. Es zeigt nicht nur Akzente und Quantitätszeichen, sondern auch Varianten, die wohl auf den Dichter selbst zurückgehen und deshalb den gleichen Wert wie der Text haben. Die Überschrift bezeichnet es zunächst als Enkomion auf Hermes, dann ist aber Hermes getilgt und an anderer Stelle είς τον άφχοντα geschrieben. Dem entspricht auch der Inhalt: zuerst wird Hermes angerufen, darauf aber der jugendliche Gymnasiarch Theon gefeiert wegen früherer Spenden für das Gymnasium von Oxyrhynchos und besonders wegen einer neuen nicht materiellen, sondern musischen Gabe. vollständig erhaltene Gedicht ist ein unmittelbares Erzeugnis der Gelegenheit, ein Beispiel der in Ägypten lebendigen griechischen Tagesliteratur und dadurch trotz seiner Dürftigkeit für uns wichtiger als ganze Seiten glatter Homernachahmung. Vgl. durchweg Kap. 17 über die Entwicklung der Literatur bei den ägyptischen Griechen, insbesondere über Bühne und Festaufführungen.

- 1. Der Schatten Achills an die Achäer: Jonquet-Lesebyre, Bull. Corr. Hell. XXVIII (1904) p. 208 209; Text hergestellt von Weil: τι ποσιορό κιας κασόν εδορο επιβαίνετε [πόν]του βυσσινά κολποσοαντικ τη σικαίου μέλου λιαμή, τί πλόον εντύνεσθε τακείς επὶ πάτραι τείχη αιρογράφας ετίπαι τεκ ει αυτίοι ταλλα καμόντος | εἰς ἀρετήν: ποίον γάρ ατειρέα σόχθον αντίσσας στα ετλητικούου δ. δὲ ἄρεος αιδρα κατ αρχαίνη μου τιχ[αιν] Πλούτονος εκ ακρίτοι η λασα μοίραν:
- 2. Pankrates: Oxy. VIII 1085. Zum Texte vgl. Berl. Philol. Wochenschrift 1916 Nr. 21 Sp. 671. Probe t—14: [εππον] δ΄ 'Αδρ[η] ατοιο θοειτεροι' ος ποτ' ἄναπτα [...]ως φεύ; ωτα πατά πλόνον εξεσάωσε [ειδ] ον εφιζοιενος διαμασήν[ο]οα μίανε λέοντα ['Α]ντίνοος λαιζι πὰν έχεσε αετίχοι χαλειόν. διξιτέρι δ' ἔγχος πεκορυθμένο[ε] εξ άδαματιος. πρώτος δ Αδριαίος προιείς χαλεπήρεον ἔγχος οὐτισσεν, οὐδε δάμασσει, επών γὰν απιμβροτε θ'[ημός], εξευτισγίες γὰν πάμπαν εβούλετο πειμβηναι [Α] ογειφοντιάδαν πεγαρατίον 'Αιτιβνοιο, 'βρίρο δε τυπείς ἔτι μάλλον [δ] οιίτετο, ποσοί δ' άπισσ[ε] γαίαι τοιχαλ[ε] η[ε] θναιούμ[ε]νος 'εξ δε πονί, ω[ενθέρ[ος] ωταμένη φ[άσς η]γλιεν ηιλιοίο, επαίνετο δ' δε δτε πεμβα] πολυπλέστο[ε] θαλάσσις Δτοιξαίστιου περιβιόπισθεν εγειρομένου Ζεφύρ[οιο usw.
- 3. Aufführung zu Hadrians Thronbesteigung: Kornemann, Giss. 3. Wilken, Chrestomathie 491 (vel Kapitel 17). Apollon: άσματι λιεχοπολείι ἄστι Τραϊαν[ῶι] συνανατείλας ηχω σοι. ὁ Δῆμ[ε], οὐκ όγνωστος Φοϊβος θεὸς ἄνακτα καινὸν ἀδραιὸν ἀργελῶ[ν], ὅι πάντα δοῦλα [δι] αφετην κ[άι] παιφὸς τύχην θεοῦ. Demos: χαίφοντες τοιγαφοῦν θύοντες τὰς ἐστιας ἀιάπτωμεν, γίλωσι καὶ μέθαις ταῖς ἀπὸ κρήνης τὰς ψιχὰς ἀνίττες γυμνασιών τε άλείμιασι. ὅν πάντων κορηγὸν τὸ πρὸς τὸν κύριοι εὐσεβὲς τοῦ στρατηγοῦ γιλότιμον τε το προς [ἡμᾶς...
- 4. Enkomion, Oxy. VII 1015: αυτός μοι τεον ακισαι υποσυμούα παίδα Εφμεία σπεύσαμας ἀοιδοπόλο δ΄ επαρίχοις. Επτάτονου χειρεσσι λύρι, πολυιχέα κρούων, (pap. λυδην) | την αὐτὸς τὰ πρώτα κάμες παρά ποσοί τεκοίσης - άρτι πεσών, λύτρον δε βοών πόρες Απόλλωνι, τούνεκα μοισοπόλον μεν ανισιείουσιν ἀσιδοί (Variante μονσοπόλον σε τέσι κλειουσιν ασιδοί), αξοστόποι δε θεστ νόμιον πλείουσι (Var. πλήζουσι) βοτήρες. Ερμήν δ' εν σταδιοις ετισχώνισε αθλητήρες, | γυμνασίων δε πόληες επίσχοπον αείδωτουν είθα οι κοί παίς σύτος. ἄναξ, τίων ἀνὰ δημον (Var. ἀναξ. ιερώ ενὶ δίμω) πείδας ε[λ] αιόρετοι πραγεων άστοῖσι γεραίρει. Του γάρ σε πρώτιστα. Θέων, πετά παιούν εταιροίς τάρχει οι τα νέον γεινώσχομεν, άλλ έτι τιλού - ιμέν έλαιοχίτοιουν αλειφόμειοι χοτίλχαι. ήδε και αἰνύμενοι δώρων  $\mathcal{L}_{l_0}$ μήτερος ώγιῆς. - κεῖνα μεν επθέα γίλος δημο πόρες, εσθλά δ' επ' εσθλοίς - ενθάδε νέν παίδεσου διδοίς, και αμείνονα ταξία: ήτοι μέν γάο κείνα και άφνειδε πόροι ανήρ, πλούτοι γαο κειέσα πέλει αειλέςματα κείνα (Var. πέλει κενεανχέα δώρα). Ταθτα δε Μουσάου σουμις δεδαςμένος ἀνήρ. | τῷ σ' ἐπὶ τοῖοι μάλιστα γεραίρομει ή περ εχείνοις. - οντενα γενια πατήρ σε διδάξατο, ταντα δε Μονσαι.

Trauergedichte (Epikedeia) auf einen Rhetor von Berytos liegen uns in einigen Blättern eines Papyruskodex aus dem 4. Jh. p. C. vor Augen. Da das Gedicht Konstantinopel erwähnt, ist es erst im 4. Jh. p. C. entstanden. Die sorgfältige Handschrift wird durch einige Varianten am Rande bemerkenswert,

die jedenfalls auf den Verfasser zurückgehen. Von dem einen Gedichte ist ein erheblicher Teil erhalten, vom andern so viel. daß man seine Übereinstimmung mit dem ersten eine Strecke weit feststellen kann; alsdann weicht es ab. Beide rühren sicher von demselben Verfasser her, wenn sie nicht gar Entwürfe desselben Gedichts sind. Den Aufang bildet ein iambischer Teil, komische famben nennt sie der Dichter selbst, der Hauptteil besteht aus epischen Hexametern, im zweiten Gedichte aus einer Elegie. Verstechnik ist sauber, weder von Kallimachos noch von nonnischen Grundsätzen beeinflußt. Der Dichter ist durchaus rhetorisch gebildet, streng attisch gerichtet, ebenso wie der Mann, dem sein Werk gilt. Augenscheinlich war es dazu bestimmt, bei der Trauerfeier im Hörsaale des verstorbenen Rhetors und Professors vorgetragen zu werden. Der Betrauerte lehrte in Berytos, stammte aber aus Smyrna; auf einer Reise in das konstantinische Neurom, die er aus persönlichen Gründen unternahm, und die ihm einen ehrenvollen Ruf in die Reichshauptstadt eintrug, ereilte ihn der Tod. Die Schüler stiften sein Bild in den Hörsaal, und der Dichter schildert, wie die Atthis um den Attizisten trauert, wie Smyrna seinen dritten großen Sohn, neben Homer und dem Rhetor Aristides, beklagt, spricht von seinen Studien, seinem Platonismus und erzählt dann seinen Tod, den Konstantinopel bejammere, alles sehr wortreich und zugleich nüchtern. Immerhin muß der Mann eine Berühmtheit seiner Zeit gewesen sein; die Dichtung aber konnte zunächst nur den Kreis der Schüler und der Hochschule von Berytos angelien, und wenn sie nach Ägypten verschlagen wurde, so mögen griechische Studenten aus Ägypten, die in Berytos studierten, sie in die Heimat gebracht haben. scheinlich ausgedehnte Literatur der Epikedeia wird uns durch dies Beispiel gut anschaulich gemacht.

Ausgabe: Berl. Klass. Texte V 1. Abb. Pap. Gr. Berol. 43α. Textprobe 1. aus dem iambischen Proömium, Kol. I 16—32: επαινειέον δε τῶν μαθητῶν τὸν χορὸν | εὐγνωμοούνις τῆς ἀμφὶ τὸν διδάσσαλον. | ἄλλως γὰρ αὐτὸν οὐχ ἔχοντες εἰεορᾶν | [ἔσ]τισαν ἐν γωμαιῖοιν εἰχόνων δίο, | [ῶ]ν τ[ῆ]ν μὲν ἡργάσαντο παῖδες ζω[γ]ρά[φων], | [ῆ] δ [ῆν] ἐν ἐχάστωι κατὰ φύοιν γεγραμμένη | [ἐ]ν τῆι δ[ι]ανοία, τῆν δ ἐγὼ ταντην τρίτην | [ἔ]μπνουν ἀναθήσω καὶ λαλοῦσαν εἰκόνα, | οὐτοι διατήξας κηρόν, ἀλλ. ε[ί]πῶν ἔπη, | ἐὰν δὲ δόξω τῶι πάθει νικώμενος | [π]ολλαῖς ἐπαίνων ἐμπεσεῖν ὑπερβολαῖς | [τι]μῶν τὸν ἄνδρα, μηδὲ εἶς βασκαινέτω. | [φ]θόνος γὰρ οὐδείς, φησί που Δημοσθένης | [ἐκ] τοῦ παλαιοῦ συγγραφέως ἀποσαάσας | [πρὸς τ]οὺς θανόντας τοῖς ἔτι ζῶσιν τέως. (Demosth. 18, 315. Thukyd. 2, 45) | [καὰ νῦ]ν ἰά[μ]βων κωμικῶν πεπαυμέν[ος | ἡρῶι ἔπη τ]ὸ λοιπὸν εἰεκνελήσομ[α]. 2. aus dem epischen Hauptteile, Kol. III 80—94.

die näheren Umstände des Todes: αλλα ε χαλείει η θαίατιοι ποια τοια τοια απας επη] | Κ[σιοτ]αττικάδος νεο[θι]λε ο] ε ει χθοιτ Ρουικ.] - το τ΄ δε πολις βασιλήσε εμέρ[α]τ[ο τικούν εδούσως αχειμετη, πάσαι δι γοωι τλημεροι αγείς α[ί], η τοῦσε επεὶ συγισι λυ ε στόμα, τον κλίος τιρι - τιλόθει αγείτ ακοισι, λ[ι]λαίετο δ΄ εγγ[ύε] ἀκούειε - ηθεγγομένοι, και επελλει ακούτη με [ ί κθε γαραφένε] | Θρικείητ ποτὶ γαῖα[τ], εὐτ χρισς ως κε [τελιοσιε] - τοι δι μετα χριω ζαθές πόλις αξιθε κατασχείε] - ηθελι παρπεπιθούσω, είων τια πῶτ τοπετοιμε ἀνθρόπων εὐτ[τ]ε[τ]εσι αγανός [σ]στας τα ξεξικοσιες - αλλά τα γ οὐκ ἐτε[κεξ]το τὸ καὶ τιμαῖς | πολλούς κιδιώστες ἀριζελοσοι θοωκοις - άλλά τα γ ούκ ἐτε[κεξ]το τὸ καὶ εέκει ανδούς ειδιώστες ἀριζελοσοι θοωκοις - άλλά τα γ ούκ ἐτε[κεξ]το τὸ καὶ εέκει ανδούς ειδιώστες αριζελοσοι θοωκοις - άλλά τα γ ούκ ετε[κεξ]το τὸ καὶ εέκει ανδούς ειδιώστες αριζελοσοι θοωκοις - άλλα το γ ούκ ετε[κεξ]το τὸ καὶ εέκει ανδούς ειδιοσειτες αριζελοσοι θοωκοις - άλλα το γ ούκ ετε[κεξ]το τὸ καὶ εέκει ανδούς εδούστες αριζελοσοι θοωκοις - άλλα το γ ούκ ετε[κεξ]το το κοι εκοί εκοι εξεί εδούστες τοτε Ρώμη. (Ζιι πῶν, 89, bemerkt Wilamowitz, es sei tür ἀχέλη gebraucht, womit damals die Rhetoren ihre Schülerklasse bezeichneten, wie sie sich auch selbst ποιμίτες nannten).

Der Zufall hat ums von einem Dichter Namen und beträchtliche Bruchstücke seiner Werke geschenkt, die beide nicht verdient haben, auf die Nachwelt zu kommen. In Kôm Išgaw, wo der große Menanderkodex zutage kam, hat man eine Fülle wertvoller Urkunden des 6. Jh. p. C. entdeckt, die für Ägyptens damaligen Zustand wie für byzantinische Sprache und Stil sehr viel Ertrag bringen. Auf die Rückseiten hat vielfach der Dichter Dioskoros von Aphroditô seine Entwürfe geschrieben, in denen er meistens den hohen Beamten der Thebais seine überschwänglichen und geschmacklosen Huldigungen darbringt. Die Mehrzahl seiner Dichtungen ist im epischen Hexameter verfaßt, den er nach den Regeln des Nonnos zu handhaben versucht, aber mit geringem Erfolge, da er von den Quantitäten nichts versteht, sondern Längen kürzt und Kürzen unter dem Akzent verlängert. schlimmsten offenbart sich das in seinen iambischen Versübungen. Dioskoros hat die Durchschnittsbildung der Zeit, kennt den Homer, auch Claudian, und ist im übrigen stark rhetorisch; gelegentlich macht er auch Anleihen bei den Anakreontea. Daß er Christ ist, hindert ihn nicht, den Olymp oft zu bemühen. Spielereien kommen vor; so hat er ein Enkomion auf einen Märtvrer geschrieben, worin die Buchstaben jeder Zeile, nach dem Zahlenwerte berechnet, 5680 ergeben; ein andermal gefällt er sich in unförmlichen Wortzusammensetzungen, ohne den Geist des Kerkidas (Kap. 7) zu besitzen. Enkomien, Epithalamien, Gebete, alles geht durcheinander; Erwähnung verdienen noch ein paar Verse über die vier großen hellenischen Agone und ein Huldigungsgedicht an den Kaiser Justin II. Bezeichnend ist für Dioskoros, daß er gewisse Verse häufig wiederholt, froh, sie einmal zustande Im ganzen zeigen er und seine Dichtung, gebracht zu haben.

was aus dem Griechentum Ägyptens im 6. Jh. geworden war, und dadurch erlangen sie geschichtlich einen Wert, der ihnen sonst nicht zukäme. Einige lehren überdies mancherlei über die Zustände der Thebais unter Justinian und stehen in unmittelbarer Verbindung mit den großen Urkunden desselben Fundes. Mit einem Ausdrucke dieser Urkunden kann man auch Dioskoros als un 503603000 zeit un 56227 treffend bezeichnen.

Publiziert von Jean Maspero, Papyrus Grecques d'époque byzantine (Catalogue général des antiquités égyptiennes du Musée du Caire) Bd. I p. 35 unbedeutende Reste. p. 57 εἰς τὸν ἀγιον Σηνὰν ἰσόψημα ἐγκόμια. p. 85 Enkomion auf Johannes, dux der Thebais. p. 145 Enkomion auf einen dux der Thebais. p. 152 iambisches Enkomion. p. 153 Anakreontische Verse. p. 189 ἐγκόμια δι ὶάμβων ἤτοι ιὰμ[βεια] εἰς τὰ γενέσια Κωνοταντίνου διοικητοῦ. p. 191 mehrere Enkomia. Bd. II 14fl. schlecht erhaltene lamben. p. 152 Enkomion auf einen Unbekannten. p. 156 Epithalamium für den Komes Kallinikos. p. 161 unbestimmbare Versreste. p. 161 Gedicht an Justin II. p. 164, 166 mehrere Enkomia. p. 169 Gebet. p. 170 Verse über die vier hellenischen Agone. Ferner ist unzweifelhaft ein Werk des Dioskoros das Enkomion auf Johannes, Berl. Klass. Texte V 1. Auf die zahlreichen Einzelfragen hann ich nicht eingehen; man unterrichtet sich am besten bei J. Maspero, Revue des Études Grecques 24, 426, (1911).

Textproben: 1. Cairo Byz. 1 p. 146, 12-19 auf den dux Athanasios: τέρπεο εντ, στρατιαργε, τεύς χρότος ούπου δλείται, εκ θεον παμβασιλήσε έπει θέμιν έλλαγες άλκην, ' έκ Θεού παμβασιλήσε ασίδιμου σύνου άεισες. ! [σ] ύτως άει ζώσις πά αποίρατον ες χρόνον έλθοις ' σύν τεπέεσσα φίλοισαν, επ' αθμένα θυςμενέεσσαν. θάλλε αοι, ειξέτι θάλλεις, έως ότε φαύσις Όλύμπου, γής Φαρίης πρατέων ήδ' 'Apκαδίες μετά Θέρες (die Teile Äopptens) – σύν πόθος έτε φόρος τὰ θεμίσται πάντα rouεψων. 2. Cairo Byz. I p. 152/3, 91-94 lamben:  $Θήβ_1$  πᾶσα χόψευσον, είούνιν δίχου ού γάο θεωρίσιε κακουργκίν έτι, οθ βαρβάρων δέος φιλοπραγμόνων χρίσιν. Επάντη γάρ εἰρήνη θεόπνευστος ρέει. Dann 100-103: εἴ τις δυνήσεται ἀφιθμείν ἀστέφας - ή τοις χνάθοις της θαλάττης φεύματα / rai που πάντως κάγω δυνήσουαι μετρείν , τας αρετάς σου, δέσποτα. 3. Cairo Bvz. I p. 154 Anakreontisch: όταν πίνω τὸν οίνον Είθουσιν αξ μέριμναι | τί μοι πόνων, τί μοι γόων, τι μοι μέλει μέφιμναι; vgl. Anacreontea ed. Th. Bergk, Poetae Lyrici Graeci III Nr. 43, p. 323; zuletzt lies μεριμέων. Ferner στρατιγόν γέον έραμαι / ποθοβλέτην Πουκλία (1. ποθόβλητον) - δαμάζοντα τοὺς λέοντας, | ἀεὶ τὰς πόλεις σαώσαι. Daranf folgen die erwähnten zusammengesetzten Wörter, z. B. χαίρε δλοκοττινοπεφίπατε ἀχνελοπφόσωπε = der, dessen Engelsgesicht auf den Goldstücken umläuft, wohl der Kaiser, oder χουσαογυφοπικαφοσμαφαγδομαφγαφιτοβελτίων oder παναξιοκτηνοπτηναστοροφωστηροκοσμοποίας. 4. Berl. Klass. Texte V Kol. 3, 72 ff. Schilderung der schlimmen Zustände, aus denen Johannes das Land retten solle: σες γὰο [χ]ὴν καθ' ἔτος τ[ις] εμὸν σπόφον ἔφχεται ἄφνω | δυσσεβέων rέος άλλος επιτροπος ήδε βοηθός. Βίκτων αξγωνοθάλ[τ]ς [ö]τ' νίονὸς ήδέ γε K $\tilde{v}$ ρος [ αὐτοκασίζτητος τὰ[ε ἀ]λωὰς ἀμαιρήσ[α]σθαι (also erpresserische Beamte). / μή φόφον εὐσεβέι,[ε βασ]ιλιίδος ἄφλω έχείνοις (Ägypten spricht: ich möchte nicht die Steuern, die meiner Ergebenheit gegen den Kaiser entspringen, jenen zahlen müssen). Εδέα τόνδ' εδίδου κ[α]κογείτου[ι]ν, οθνεκά κείνται Εν Φθέλα

γήδα πρατούα πους πουραι επιστείτε και το κετ αξτις τη οι οτοφοι οιουτιοι καθερίζει (gemeint καιαθτρίζει) συστερ το προτερού δια λικαβατίας άδικος, τοινερκά μοτάζου αι οι παιαλκίποι Πρακλήα τις πατ' αλιστιτείτ Βλεμέων γένοις, τιοι βοιθών πίμα τ' αποπτύτιι Βκιπέων γένοις, ως κει έφείων άργορου εκτίσειν, βασι κίμοι συ φόροι οιων. (Die Blemyer unternahmen damals häutige Raubzüge in die Thebais.

Eine Sammlung prosaischer Sentenzen macht mit einer Literatur bekannt, die vermutlich in der Kaiserzeit weit verbreitet war. Vieles ist altes Gut und läßt sich wörtlich oder doch sinnverwandt hoch hinauf verfolgen. Daher kommt es, daß in einzelnen Sprüchen demokratische Einrichtungen vorausgesetzt werden, mit denen der Verfasser der Sammlung ohne Zweifel nichts mehr zu tun hatte. Andererseits fehlt noch jede Spur christlicher Gedanken. Eine Anordnung nach Sinngruppen ist nicht erkennbar. Alle erhaltenen Sprüche geben Ratschläge für das Privatleben, aber nicht allein im Hinblick auf den Nutzen; auch das Wohlwollen spielt hinein.

Ausgabe: Soc. Ital. II 120, worin z. T. Quellen und Parallelen der Sprüchnachgewiesen werden. Ich teile ein paar Proben mit. Kol. :1 20 ff: 11 s
μεν τας εθτιχίας των φιλων επέμωσητιω χαίρων, είς δε τας διωτιχίας α ετίπ άγγελτος γείνοι, και δόξεις εθτεμόρος είναι των σωπατών, οψε των χοιματών.
τοις φίλως πίστενε και τα είπε ποτά, τοις δεχθροίς απίστει και τα πίστα, περί
ων μι, εσείσσθας είς τὸ σκίνασθαι άναβακλον, και συχ αμαρτήσεις. Κοί. III 33:
γάμει εκ των δυσίων οί μεν γαρ εκ των κρείσσοιτων γαμοτίτες δεσποτάς κοίκ
οίκειοις κτώνται Κοί. IV 46 ff: ταις αρχαίς μι, επίτιας ακοσμών γαρ πέτις ων
πλοισίως μι, ομικεί δόξεις γάρ κολακεύειν, αιαξίων αιδρά μι, επαίτι δά τοι
πλούτον εθμετάβολος γάρ δ θεώς, πείσαι ζήτει, μι, βαίσασθαι ο μιν γαρ βασαμένος εκθρώς, δ δε πείσας συρός. Κοί. V 55 ff.: δεσμέτως μι, απώθου σταν
πράσοις άγαθόν, θεωύς οδ λήσιι.

Nicht nur wegen ihres Umfanges, sondern auch nach ihrem Inhalte gehört die Papyrusrolle, die uns mit der Ethischen Elementarlehre des Hierokles bekannt gemacht hat, zu den wichtigsten Funden. Der namentlich in den ersten Kolumnen gut erhaltene Text steht auf der Rückseite des Didymoskommentars zu Demosthenes (Kap. 9). Die Schrift ist gefällig; die sehr zahlreichen Abkürzungen legen den Gedanken an eine Privatabschrift nahe. Auch die große Sorgfalt des Schreibers und die daraus folgende Güte des Textes sprechen eher dafür als dagegen. Die Schrift weist auf das Ende des 2. oder den Anfang des 3. Jh. p. C. ebenso wie die Hand des Didymospapyrus. Am Anfange steht der Titel Tegozhéovz (1912), grotzeiewig, und über den Kolumnen folgen Kapitelüberschriften. Verfasser ist der Stoiker Hierokles, der

ein Zeitgenosse Epiktets war; Praechter hatte bereits vor der Entdeckung dieser Papyrusrolle erkannt, daß ihm die bei Stobaeus erhaltenen Auszüge zuzuschreiben seien, und seine Darlegung ist durch den Papyrusfund glänzend bestätigt worden. aber die genannten Auszüge einzelne ethische Fragen behandeln, bringt die Stoicheiosis die allgemeine theoretische Grundlage der stoischen Ethik; ob sie nur das Einleitungskapitel des ethischen Gesamtwerkes oder eine besondere kleine Schrift ist, bleibe dahin-Hierokles ist kein selbständiger Denker. nur einmal Vorgänger, nämlich Chrysippos und Kleanthes, anführt, ist er doch auf Schritt und Tritt von den früheren stoischen Philosophen abhängig und hat sogar durch Mißverständnis und Oberflächlichkeit manchen älteren Gedanken verdorben. doch ist es für uns von hohem Werte, eine systematische Darstellung der stoischen Lehre dieser Zeit zu besitzen. Hierokles schreibt etwas breit und professorenhaft, aber leicht lesbar und nicht ohne Anmut. In der Stoicheiosis handelt es sich darum, aus der Selbstwahrnehmung, die dem Lebewesen von vornherein eigentümlich ist, den ursprünglichen Naturtrieb der Selbstliebe und Selbsterhaltung herzuleiten, woraus dann durch Erweiterung auf die Kreise, in denen der Mensch lebt, bis zur gesamten Menschheit, sein Verhalten zu anderen, d. h. die praktische Ethik sich ergibt. Hierokles beginnt mit der stoischen Zeugungs'ehre, wonach die quois, die ein arequa ist, erst bei der Geburt zur  $\psi v \chi i$  wird. Damit aber setzt gleich die Selbstwahrnehmung Zur Begründung wird ausführlich dargetan, daß das Tier Selbstwahrnehmung besitze; zahlreiche Beweise oder richtiger Beispiele schließen sich an. Die Selbstwahrnehmung ist aber nicht nur ursprünglich, sondern auch ununterbrochen vorhanden; der Verfasser geht zum Beweise darauf ein, daß die Seele ein Wahrnehmungsvermögen (δέναμις αἰσθητική) sei, und daß Seele und Körper sich vollständig durchdringen. Bestätigend treten Fälle hinzu, wo die Selbstwahrnehmung im Schlafe unverkennbar ist. Das Tier hat aber auch Wohlgefallen an der Vorstellung (garτασία) seiner selbst; auch hierfür bringt Hierokles Beweise. Fein ist seine Bemerkung über das Gefühl der Selbstaufhebung, das namentlich Kinder überkommt, wenn die Wahrnehmung äußerer Dinge aufhört, z. B. in völliger Dunkelheit und Stille. Freilich scheint er auch diese Beobachtung nicht selbst gemacht zu haben, sonst hätte er sie schwerlich in einen Zusammenhang gefügt, dem

sie nicht entspricht. Zusammenfassend gelangt er zu dem Ergebnisse: διὸ φαίνειαι τὸ ζῷον ἄμα τῷ γενέσει αἰοθάντοθαι τι αὐτοῦ καὶ οἰκειοῦσθαι ξαντῷ καὶ τῷ ξαντοῦ συστάσει. Die Erweiterung dieser οἰκειοσις auf die Menschheit bildet den Gegenstand der letzten schlecht erhaltenen Kolumnen. Damit ist also der Ausgangspunkt für die praktische Ethik, die καθίκοντα, gewonnen. H. v. Arnim hat in der Einleitung der Ausgabe die Darstellung des Hierokles ausführlich besprochen und kritisch beurteilt; manches wird sich durch weitere Bearbeitung des Papyrustextes noch gewinnen lassen.

Ausgabe: B. K. T. IV; vgl. die Besprechungen von Blaß, Lit. Zentralblatt 1907, 370. Crönert, Woch. f. Klass. Phil. 1906, 1390. Schenkl, Berl. Phil. Wochenschrift 1909, 195. Textproben zu geben, die den Gedankengang anschaulich machten, würde viel zu weit führen; ich kann daher nur versuchen, durch ein paar Beispiele den Stil des Hierokles zu beleuchten, ohne auf sachlich besonders wichtige Stellen auszugehen. Um den Text nicht schwer lesbar zu machen, sehe ich davon ab, die aufgelösten Abkürzungen besonders zu bezeichnen. Κοί. 1, 37-46 οὐκ άγτοιτέστ, στι το Εξίδιον ενθυε όμα ξιδι ηξευξεσβθαί ποὸς υπόμ[τησιτ] τούτου [παο]εμπ[ίπ]των δ' ετιφος κόγος εξ' εαντον ημάς [κ]αλεί [πο]ότεροι ουτω γάρ αυ βραδε[ί]ς και πόρρο σιι [έ] οεω[ε] ένιοι τιγχάνονουν ώροζτε και τοις ολοις αγένδο εξίν, ει το Σώπον αποθανείαι ναιτού. δο**πούσι γὰς την [αἰσθη]σιν ὑπό της η ίσεως αἰτῶι [δε]δόσθαι πους την τῶν επτ[ός** ά]ντίλη[ψιν], ουχέ[τι δε καί] προς της Γεαζετοί. Κοι. 4, 3 ff. über das Verhältnis von Seele und Körper: δειτερον δί επι τοιδε προσενθυμιτίοι, ως σύχι [κ]αθάπεο έν αγγείου του σώματι περιείργεται η συχή κατά τα περιωχομεία τοίς πιθάχναις έγοά, σεμ[π]εφέραται δε δαισονίος και συγκεκραται κέατά πλάι, ως μιδε τοθλάχωτον του μέγματο[ε] μέρος τζε όποτέρου αυτόν δικοφείν αυτοχζε: προεφερεστάτι γάρ ή κράσιε τοῖε έπι τοῦ διαπίφου σιδίμου γινομενοι. Ελκεί τε γὰο δμοιώς κάνταξθα δι όλων εστική παφάθεσες τω τι ζαι τα τής συμπαθίας εστίν αμφούν κατακορή. θάτερον γαρ τέσι ετέξουν σεμπαθές και σετε των σωματικών παθών ανήκους η φήρχη σύτε αι τέλεση εκκενώσητη αι προεριά τῆς ψυχῆς δε[ur]ù το σώμα. Kol. 7, 5ff. Selbstliebe und Selbsterhaltungstrieb sei nicht nur bei den großen und schönen Wesen vorhanden, bei denen die Lust an sich selbst leicht begreiflich wäre, sondern auch bei den kleinen und häßlichen. Als Beispiel führt H. die folgende, freilich nicht in diesen Zusammenhang passende Beobachtung an: ταύτιι άξοξα δοχεί κοι και τά κεκομ παι δαξοικ κι οαιδίως φέρειν κατα κ λειόπενα ζοφερούς οικούς και παούς φωνίς απνιάχους. 11τείνοντα γάο τὰ αισθετέρια και ακδέν αιτί ακούσαι αίτί ιδίε το δυταπεία η αντασίαν άναιρέσεως αύτων λαμβάζιει καίζ δου τούτο δικατά ο κεινικο διώ και  $q[i]ho[\tau]$   $\dot{\epsilon}_{Z}r\omega_{S}$  at tift  $\dot{\sigma}$  at a  $\dot{\epsilon}_{Z}$   $\dot{$ παρτηροξεί γαρ του φόρον τίο εθ ελουσια και οι, υπ ανα γίκε, με νιώθαι τη ά[ ναίζεσιν τῶν] - όζατῶν.

Für die Entwicklung der Rede oder richtiger der Rhetorik haben wir Zeugnisse in den zahlreichen Papyri, die Reden der

großen attischen Muster, des Demosthenes vornehmlich, enthalten, nicht minder in den nachahmenden Stilübungen der (Zum rhetorischen Stile vgl. Kap. 11, zur späteren Zeit. Wirkung der Rhetorik in Ägypten vgl. Kap. 17). Aber während wir aus ihnen nur das Studium der attischen Vorbilder ableiten können, führen uns die überlieferten Reden der Zeit selbst in die praktische Beredsamkeit ein, und insofern lehren uns die Protokolle der Gerichtsverhandlungen oder die Bruchstücke von Gerichtsreden noch mehr; die politische Rede kommt ja nicht in Betracht. Es gibt solcher Texte aus der ptolemäischen Zeit wie aus der Kaiserzeit eine ganze Anzahl, aber nur ein kleiner Teil bietet größere Zusammenhänge. Die Zwischenreden und Zwischenfragen der römischen Prozeßprotokolle sind meistens kurz und daher trotz aller sachlichen Bedeutung unter dem Gesichtspunkte der Rhetorik nicht sehr ergiebig. Große Reden in bedeutenden Sachen sind aber auch mit dem Anspruche auf literarische Geltung veröffentlicht worden, vermutlich überarbeitet, aber doch wohl nicht lange, nachdem sie gehalten worden waren. Ein Beispiel dafür, das noch dazu ziemlich genau sich datieren läßt, hat uns ein Papyrus gegeben, der eine Anklagerede gegen einen Statthalter in beträchtlichem Umfange bietet. und sonstige Ausstattung, Lesezeichen und Korrekturen, sind ganz wie bei Buchrollen; die Hand weist etwa in die Mitte des 2. Jh. p. C., während die Rede etwa 107 p. C. gehalten sein dürfte. Sie ist also als Buch oder Broschüre auch später noch gelesen worden. Da es sich um einen Prozeß gegen den höchsten Beamten Ägyptens handelt, wird der Redner einer der ersten Anwälte und Rhetoren Alexandreias gewesen sein. Der Stil ist sehr lebhaft und wendet sich oft in direkter Rede an den Beklagten. Eine Vergleichung mit attischen Mustern ist m. W. noch nicht gemacht worden, dürfte aber eine lohnende Aufgabe sein. Der Angeklagte Maximus ist, wie eine Reihe von Anzeichen mit Sicherheit ergibt, Präfekt; man hat daher allen Grund, an Vibius Maximus, Präfekt von 103-107 p.C., zu denken. Daß er mit Schande abgehen mußte, wird wahrscheinlich, wenn man nach de Riccis Beobachtung bedenkt, daß sein Name im Tarife von Koptos und anderen Inschriften ausgemeißelt worden ist. Der Prozeß wird offenbar vor dem Kaiser, wohl in Rom, verhandelt. gleiche weiter unten die alexandrinischen Märtyrerakten. Redner wirft dem Maximus allerlei Gewalttaten vor; er habe

das Vermögen armer Leute konfisziert und Leute mit dem Tode bestraft, weil sie nicht in weißen Kleidern im Theater erschienen seien. Hauptsächlich aber zielt er auf sein anstößiges Verhältnis zu einem schönen Knaben, der ihn sogar auf seinen Dienstreisen begleite und durch seinen Liebhaber zu völliger Zuchtlosigkeit verführt worden sei. Es war offenbar ein großer alexandrinischer Skandal, der dem Vibius Maximus sein Amt kostete.

Ausgabe: Oxy. 111471. Nachträge Oxy. V p. 314. Wilcken, Archiv f. Pap. 111, 117. IV 381. Probe: Kol. III 49 τ/τ, γωρ επτακαιδεκαι της - π αίς πάσων ή αέραν εδειπνεί παρά  $oo_1(i)$  τούτων εκαστος, οσακες ηξιώθη μετακαβείν εστιάσεως - σ εδι γαρ ραιδίως εκβασιλιώθεις απάξ τα τοιαίτα εχαρίζου — του παίδα ευφάκει έν του [ $\sigma$ ]  $v\pi o\sigma i\omega v$   $xaive vaix <math>\sigma v$   $\pi_v a_v^{\dagger}v \phi v$ ; xaive or  $v \phi axve dv xave <math>\beta v$  v v u a dv v i dy v v v u vκαὶ διαπομπάς ἀναιοχύντους έραστου δοθλείων (?), τι δε τάσαν ημέ ρέαν η σέπαζετο: μαρτύρονται, πίριε, την σην τίχην είν πην συσμενόντων σύνων του άσπασμον και θυραιλούντων εκ τ οι κοιτώνος εξιώντα του παίδα τωνακέναι μόν[ον] οὐ σύνβολα δειχείττα τῆς πρός τοίτον οπειλιάς. απάξ γαρ εν εθεί τῆς α[ίσ]χύτης γενόμετον είμορηση και πλοίσιον αειφάκιση έθρίπτετο και εξιβρίζίει, ώστε άντικους απάντων συνπαίζειν και εξέξουξοθαι τών χειρών Ευ τίχου του χοιτωνειτου και γέλωτα πολιτ και ανειμένον έν μέσοις τοίς ασπαζομένοις γελάν, ην δε οθα αστικτον, ωστε απι επιδείξιε ην αυτών πρώς τους δανείζουείως α έπραττες, τι ουν ο κατιμίε οι και υπεραύρο τίρος σύκ εκώλιες; αλλ εαι μεν πένης ἄνθρωπος [έν] εντελεοιι επατίοις ειτίχει σοι, την ουσίαν αίτου και της γυναικός και των περί αιτόν αιαλιμθήται κελείεις, και τόν συκ εν λευκαίς εσθήσιν [ε]ν θεάτοω zaθίσα[ντα] παρέδωνας εις θιά ν ατον usw. (Zeile 5 δο λ ειών = δολιωr sehr zw., aber δαζοζειωr= δασέων nicht minder bedenklich. Eine Reihe kleiner Fehler des Papyrus sind ohne besondere Bemerkung verbessert worden im Anschluß an die Herausgeber).

Aus späterer Zeit stammen einige rhetorisch stilisierte Urteile, die in einem Papyrusbuche vom Ende des 4. Jh. p. C. mit kursiver Schrift unter Eintragungen anderen Inhalts eingereiht sind. Der das Urteil fällende Richter wird hypor genannt und ist vielleicht der Augustalis byzantinischer Zeit. Die Urteile werden wohl den Akten entnommen sein, aber das Werk, das uns vorliegt, ist doch mehr eine Auslese rhetorischer Muster, die literarisch überarbeitet sind, freilich keineswegs geschmackvoll, sondern mit den Übertreibungen byzantinischen Stiles. Außerdem ist die Handschrift voller Fehler, die das Verständnis erschweren. Eine Reihe von Fällen wird in der Art behandelt, daß zuerst kurz der zugrunde liegende Kriminalfall beschrieben wird und darauf im Wortlaute der Spruch des Richters folgt.

Ausgabe BGU IV 1024. Nachträge von Wilcken, Arch. f. Pap. III 3021. Probe: Seite 4: es handelt sich um die verbrecherische Ausgrabung einer Leiche: das Urteil lautet: [εξορώ] οιχαις... οι εθ [αυτ διμοοιο ... Γι τολις ελέισιι. οι μοι δοχεῖς [τρόποι ε [χειν θεριοι και μο] εκ αιθροποι. [αᾶιλοι δ] ε ονδι θεριοι.

καὶ γὰο τὰ θηρία [τ]σις μὲν ἀνθρώποις πρόςιων, τῶν δὲ [ἀ]ποθνησκόντων μίδοντα[ι.] σὰ δὲ ἐπεροιλευσας σώμα τι, ἀλλοτρ[ι]σθέντι ὑπὸ τοῦ [γ]έιους τῶν ἀνθρώπων. ποιας δὲ ἔσχεν (l. ἔσχες) - ἐιθναήσεις τὰν ἤδη κληθέντα (l. κλιθέντα) καὶ τῆς ἐσχάτις ἐλπίδας (l. δος) ἀποστε[ρ]ῆσαι; νὴ γὰο Δια, ἦν τὰ κοσμήματα τὰ τῶν νόμων, ἦν υπὸ τῆς πὸλ[ε]ως ἦν (κα tilgen) δεδομένα τῶι νεκρῷ, ῆν κεκ[αθ]αρισαένα, ἐκδέξι τα[ίννν] τὴν εως κεμ[αλῆ]ς τ[ι]μωρίαν. Die Erg. der ersten und zweiten Zeile ist zw., obwohl der Sinn klar ist; der Schreiber meinte έξορώρνχες, die vulgäre Form.

In den praktischen Unterricht der Rhetorik läßt uns ein Papyrusblatt einen Blick tun, dem wir ein Stück eines Katechismus der Rhetorik verdanken. Er steht auf dem Verso einer Urkunde, die Schrift weist ins 3. Jh. p. C. Was in Frage und Antwort behandelt wird, ist das Wesen der Chria, der auf einen bestimmten Fall bezogenen allgemeinen Aussage, ein von Rhetoren und Grammatikern gern behandelter Gegenstand.

Ausgabe: Soc. Ital. I 85. Ich teile den Text mit, soweit er gut erhalten ist:  $[\tau i]$  έστιν,  $[\tau i]$  χρία; απομνιμόνενμα σύντομον έπι προσώπον τινὸς έπενε (κ)τόν. διὰ τί ἀπομνιμονείεται  $[\tau i]$  χρία: οτι ἀπομνιμονείεται τια λεχθ $[\tau i]$ . διὰ τί ούντομον; δτι πολλάκις έκταθεν  $[\tau i]$  διήγησις γίνεται  $[\tau i]$  ἄλλο τι, διὰ τί έπὶ προσνώ)πον; δτι πολλάκις  $[\tau i]$  εν προσώπον σύντομο $[\tau i]$  άπομνιμόνενμα  $[\tau i]$  γνώμι, έστιν,  $[\tau i]$  ἄλλο τι. Damit vergleiche man die Definition bei Theon. Progymn. (Spengel, Rhetores Graeci II p. 96): χρεια έστι σύντομος ἀπόμασις  $[\tau i]$  πράξις μετ' εὐστοχίας ἀναφερομένη είς τι ωρισμένον πρόσωπον  $[\tau i]$  άναλογοῦν προσώπος, παράκειται δὲ αὐτ $[\tau i]$  γνώμη καὶ ἀπομνιμόνενμα πάσα γὰρ γνώμι, σύντομος είς πρόσωπον ἀναφερομένη χρείαν ποιεί. Man lese auch Aphthonios Progymn. (ib. p. 23) mit den Beispielen für die drei Arten der χρεια.

Die sogenannten Alexandrinischen Märtyrerakten kennen wir aus einer ganzen Anzahl von Papyri und in verschiedenen Stufen ihrer Entwicklung. Ihre Ähnlichkeit mit den christlichen Märtyrerakten hat ihnen den Namen verschafft. Damit ist schon gesagt, daß es nicht im engeren Sinne Akten sind, sondern Lite-Ihren Inhalt macht in allen Fällen das Verhör vorraturwerke. nehmer Alexandriner vor dem Kaiser und die daran schließende Verurteilung aus; zum Teil lag die Ursache in dem bekannten Antisemitismus der Hellenen in der Kaiserzeit, besonders der Alexandriner; es kam nicht nur zu blutigen Straßenkämpfen, sondern auch zum Prozesse vor dem Kaiser, den Juden wie Alexandriner durch ihre Abgesandten führten. Zum anderen Teil aber kann man eine solche Ursache nicht erkennen, und die Abneigung gerade der Alexandriner gegen kaiserliche Selbstherrlichkeit konnte genug Anlässe zu Prozessen und Verurteilungen bieten. Es liegt auf der Hand, daß die Männer, die Hellenentum und Freiheit vor dem Throne des Cäsar vertraten und ihr Leben dafür hingaben,

in ihrer Heimat hoch gefeiert wurden; man begeisterte sich an dem Freimute, womit sie dem Tyrannen gegenübertraten, und suchte ihr Andenken lebendig zu erhalten. Über den Verlauf der Verhandlungen vor dem Kaiser wußte man durch den Bericht der heimkehrenden Gesandten, die wiederum auf das kaiserliche Verhandlungsprotokoll sich stützen konnten, hinreichend Bescheid; ein geschickter Literat konnte daraus eine Broschüre machen, die dem alexandrinischen Patriotismus entsprach. den erhaltenen Stücken ist die Überarbeitung der nüchternen Protokolle und Berichte in verschiedenen Graden erkennbar: manchmal tritt die Quelle noch stark hervor, in anderen Fällen überwiegt die Ausschmückung. Der Freimut der Alexandriner wird stark betont und bisweilen zu geschmackloser Frechheit gesteigert. Diese Literatur hat sich, wie es scheint, längere Zeit fortgepflanzt und aus neuen Vorfällen immer wieder Nahrung gesogen. Sie ist für uns ein höchst wertvolles Beispiel politischer Schriftstellerei; will man sie verstehen, so suche man nicht bei den Geschichtschreibern, sondern in Broschüren und Zeitungen ihre Verwandten. (Vgl. Kap. 12 und 15). Erhalten sind uns folgende Stücke: 1. die sogenannten Isidoros- und Lampon-Sie behandeln einen Streit mit den Juden vor Kaiser Claudius und folgen dem amtlichen Protokoll am genauesten. Eine gewisse Verwandtschaft mit ihnen zeigt ein anderer Text, der eine Szene zwischen Isidoros nebst anderen und dem Präfekten Flaccus im Sarapistempel schildert; ob er aber zur Gattung der alexandrinischen Märtyrerakten gehört, ist mindestens fraglich. 2. die Paulus- und Antoninusakten. Ihr Gegenstand ist eine Verhandlung vor Hadrian, gleichfalls aus antisemitischen Gründen. Aus einem Prozeß, der wenige Jahre früher die Alexandriner, unter ihnen den genannten Paulus, und die Juden vor Kaiser Trajan führte, haben wir neuerdings durch einen Oxyrhynchos-Papyrus wertvolle Nachrichten erhalten, die zugleich zeigen, wie die Märtyrerakten die eigentliche Verhandlung durch eine schon tendenziös gefärbte Erzählung einführten. 3. die Appianosakten. Die Verhandlung findet wohl vor Commodus statt; hier ist der alexandrinische Männerstolz vor Fürstenthronen stark herausgearbeitet.

Die älteren Stücke sind zuletzt zusammenfassend herausgegeben und erlautert von Wilcken, Zum alexandrinischen Antisemitismus (Abh. d. Philol.-Hist. Kl. d. Sächs. Gesellsch. d. Wiss. Bd. XXVII 783 ff., 1909) mit Literaturangaben. Zu den Isidoros- und Lamponakten ist aber die neuere Ausgabe

Wilckens, Chrestomathie 14, zu den Appianosakten ebenda 20 zu berücksiehtigen, weil sie ein paar Verbesserungen des Textes enthält. Die Szene zwischen lsidoros und Flaecus im Sarapistempel enthält Oxy. VIII 1089, die Verhandlung vor Trajan Oxy X 1242; hierzu W. Weber, Hermes 50, 47. Äußerlich geben sich alle Papyri als literarische Texte des 2. und 3. 3h. p. C. Einzelnes und Proben: Oxy. X 1242 nennt zuerst die Namen der alexandrinischen und jüdischen Gesandten, berichtet, daß sie nach Rom gereist seien, εχαστοι βαστά-Zortes tors idiors deors, und fügt hinzu, die Kaiserin Plotina habe ihren Gemahl von vornherein für die Juden günstig gestimmt. Aus der Vernehmung des Alexandriners Hermaiskos: Z. 41 ff.: Εομαίσzος εἶπ[εν·] άλλὰ λυπούμεθα, οτι το συνέδοιον σου επλήσθη των ανοσίων Ιουδαίων Καισαο είπεν άδε δεύτερον οοι λέγω, Έρμαϊσκε, αὐθάδως αποκρείνη πεποιθώς τῷ σεαντοῦ γένει. Έρμαϊσκος εξπεν' τι ανθάδως αποκοίνομαι, μέγιστε Αθτοκράτως; δίδαξόν με. Καϊσας είπεν ότι το συνέδοιον μου Ιονδαίων εποίησας. Έρμάϊσκος ούκουν χαλεπόν έστι τὸ δνομα των Ίουδαίων; ώφιλεις οῦν πάλι τοῖς σεαυτοῦ βοηθεῖι και μὴ τοῖς ἀνοσίοιε Ίσυδαίοιε συνιχωρείνη ταυτα λίγοντος Έρμαζοκου ή του Συράπιδος προτομή, ην εβάσταζον οι πρέσβεις, αλφνίδιον ίδρωσεν θεασάμενος δε Τραϊανός άπεθαύμασ[ε]r, και μεθ δλίγον συνδρομαι έγένοντο εἰς [τὶ]ν Ρώμιν κραυγαί τε πανπληθείς έξεβοιώντ σε αλά πά[ν]τες έφευγαν είς τὰ δηγλά μέρη των λό[φων...

Aus den Appianosakten, Wileken Chr. 20 und Lietzmann, Gr. Pap.: Nr. 21 (Kl. Texte 14): Αυτοπράτως είπεν [νῦ]ν ούπ οίδας, τίνι [λα]λεῖς: ᾿Αππιανός: ἐπίσταμαι: Απ[πι]ανὸς τυςάννω. Αὐτοκράτως: [οὐκ], ἀλλὰ βασιλεῖ. Αππιανός: τούτο μη λέγε, τῷ γὰο θεῷ Άντωνείνο [τ]ῷ π[ατ]οί σον ἔποεπε αὐτουρατοφεύειν, άποιε, τὸ μέν πρώτον  $\tilde{i}_j[r]$  φιλόσοφος, τὸ δεύτερον ἀφιλάργυρος,  $\tau[\delta]$ τρίτον φιλάναθος, ου τυντων τά ξναντία ξικειται, τυραννία άφιλοκαγαθία άπαιδίενο ία. Καΐοας εχέλευσεν αὐτὸν ἀπαχθήναι, "Αππιανός ἀπαγόμενος εἶπεν' καὶ τούτο ξμεῖτ χάρ[ισ]αι, κύριε Kαῖσαρ. Aὐτοκρατωρ $\cdot$  τί $\colon$   $^{\circ}A$ ππιατό $\colon$  κέλενσόν με εν τξ εθγενείο μου άπαχθηναι. Αθτοκράτως έχε, Αππαινός λαβών το οτροφείον επί της κεφα[λ]ης έθηκεν και το φαικάσ[το]ν επί τοὺς πόδας θείς (die Abzeichen des alex. Gymnasiarchen) ἀνεβότοεν [μ]έσης Υώμης συνδοάμετε Υωμ[μ]τοι, θεωρήσατε ένα ἀπ' αλώνος ἀπαγόμ[ενο]ν γυμνασίαρχον και πρε[σ]βεντην Αλεξανδρέωτ. δ ήβο[κατο]ε (evocatus, der römische Polizist) εὐθὺε δραμών παρέθετο [τῷ] κυρίω λέγων κύριε, κάθη, Υωμαΐοι γογγύζο/νσ]ι. Αὐτοκράτως περί τίνος; δ δπατος περί τζε ἀπάξεως τοῦ Αλεξανδρέως. Αδτοκράτως μεταπεμηθήτω. Αππιανός είςελθίου είπευ τίς ήδη του δεύτερου μου 'Διδην προεχυνοδυτα καὶ τοὺς πρὸ έμου τελειτισαντας Θέωνα τε καὶ Ἰοίδωρον καὶ Λάμπωνα μετεκαλέσατο; (Isidoros- und Lamponakten!) αρα ή σύνελητος η οὐ ο λήσταρχος; 'Αυτοεράτωρ' 'Αππιανέ, λώθαμεν κιά έμετε μαινομένους καὶ απονειοιμένους σωσφονίζειν λαλετς ές' όσον έγω σε θέλω λαλείν. Αππαινός νη την σην τύχην ούτε απίνομαι ούτε άπονενόημαι, άλλ' ύπες της εμαντού εθγενείας και των εξμοί προεηκόντων] άπαγγέλλω.

Ein paar merkwürdige Bruchstücke entziehen sich leider näherer Besprechung, weil ihr Text ohne genaue Nachprüfung des Originals noch allzu unsicher ist. Sie enthalten Wechselgespräche des Mnesippos, Kallistratos, Antipatros, Kassandros nach dem Tode Alexanders, worin des Königs behauptete göttliche Herkunft behandelt wird. Der Herausgeber reiht diesen historischen Dialog

unter den Begriff der Diatribe ein. Ausgabe: Mitteilungen aus der Freiburger Papyrussammlung. Lit. Stücke herausg. v. W. Aly, p. 25 ff. (Sitz.-Ber. d. Heid. Ak. d. Wiss. 1911, 2. Abh.). Vom geschichtlichen Interesse der Kaiserzeit zeugen mehrere

Vom geschichtlichen Interesse der Kaiserzeit zengen mehrere Werke, aus deren Reihe ich zwei herausheben möchte. Ein Papyrusblatt aus Oxyrhynchos hat ein Chronologisches Werk teilweise erhalten, das in einer Abschrift des 3. Jh. p. C. vorliegt und ziemlich reich an Fehlern wie an Korrekturen ist. Wahrscheinlich bildet es nur den Auszug aus einem größeren Werke. Es umfaßt in dem erhaltenen Stücke die Zeit von 355-315 a.C. und ordnet die Ereignisse nach Olympiaden und athenischen Archonten, die jedesmal vorangeschickt werden. In synchronistischer Darstellung stehen griechische, römische und orientalische Geschichte neben einander; auch wichtige Daten der Literaturgeschichte werden erwähnt, aber alles sehr kurz, so daß es z. B. bei der 113. Olympiade nur heißt, in diesen vier Jahren habe Alexander seine weiteren Taten getan und die Völker Asiens unterworfen. Abweichungen von der anerkannten Chronologie begegnen häufig, besonders bei den Regierungsdaten der Perserkönige Arses und Dareios Kodomannos, wo eine Verschiebung um ein Jahr gegen den ptolemäischen Kanon und gegen Diodor vorliegt, ebenso beim ersten Samnitenkriege gegenüber Livius, ganz auffällig aber von Alexanders Tode an. Aber das ist ohne Belang im Vergleiche mit dem Werte, den der Einblick in ein kurzgefaßtes Handbuch der Weltgeschichte aus jener Zeit für uns haben muß. Wissenschaftlich viel höher steht die Liste olympischer Sieger, die wir gleichfalls Oxyrhynchos verdanken, auch diese auf einem Papyrus des 3. Ih. p. C. überliefert. Die große Übereinstimmung der Anlage mit dem, was man von dem Werke des Phlegon von Tralles weiß, der unter Hadrian schrieb, macht es nahezu gewiß, daß ein Stück aus seinem Buche vor uns liegt. Das Verzeichnis umfaßt die Jahre 480-468, 456 - 448 a. C. und liefert eine Reihe wichtiger Daten für Pindar und Bakchylides (vgl. Kap. 6), außerdem auch für die Bildhauer Polykletos, Pythagoras und Myron, da die Siege der von ihnen dargestellten Kämpfer zeitlich festgelegt werden. Die olympischen Kämpfe werden bei jeder Olympiade in bestimmter Folge aufgeführt, nämlich orádior, diarkoz, dókizoz, nériadkor, πάλη, πόξ. παγκοάτιον, παίδων στάδιον, παίδων πάλη, παίδων πόξ, δπλίτης, τέθριππον, είλης: das Rennen mit dem Maultiergespann, ἀπήνη, fehlt. Augenscheinlich hat der Verfasser durchaus zuverlässig gearbeitet, und wie die Herausgeber treffend sagen, zeigt sich gerace an diesem Beispiele, daß selbst in einer entlegenen Provinzstadt damals noch treffliche Bücher solcher Art vorhanden waren. Damit steigt das Ansehen der Kommentare und Scholien, die aus solchen Quellen schöpfen konnten.

Ausgabe: des chronol. Werkes: Oxy. I 12. vgl. v. Wilamowitz, G. G. A. 1898, 673 ff. Textprobe Kol. II 18 ff. (340—337 a. C.): Ελεμπιάδε δεκάτηε καὶ έκατοστῆε έτικα στάδιον Αν[τ]ικλῆς Αθηταίος: ῆρχο[ν] δ΄ Α[θ]ήνησι Θεό[φοαστο]ς [Ανσιμα]χίδις Χαιρώ[νδας Φο]ένιχος. τούτων κα[τὰ τὸν πο]ῶτον [Σα]ννεῖται [Υωμα]ί[ω]ς πραθε[τά]ξαιτο: κ[ατὰ δ]ὲ τὸν [δ]εν[τε]φον Αατεῖ[νοι ἐπὶ τοὺ]ς Γω[μ]αίονς συν[στάντες έ]πέβησαν κατὰ δ[ὲ τὸ]ν [τρ]ίτον Φί[λιπ]π[ο]ς διαθέν Μ]ακεδόνων [βασι]λεὺς τὴ[ν] ἐν Χαιρωνίαι επιφανεστάτην μάχην [Άθ]ηναιονς καὶ Β/οι,ωτοὺς ενί[κη]σεν συμμαχοῦντος αὐ[τῷ τ]οῦ ν[ίοῦ] ᾿Αλεξάνδουν [καὶ ἀρ]ιστεὐσ[α]ντος. τότε [καὶ Ἰ]σοκράτ[η]ς διὸήτωρ ἀ[πέθα]νεν μεω. Die olympische Siegerliste: Oxy. II 222. Vgl. besonders C. Robert, Hermes 35,

Die olympische Siegerliste: Oxy. H 222. Vgl. besonders C. Robert, Hermes 35, 141ff. H. Diels, Hermes 36, 72 ff.

Unter den Funden aus der religiösen Literatur überragt alle anderen der große Isishymnus von Oxyrhynchos, dem nur die Isishymnen von los und Andros verglichen werden können. wird nicht viel älter sein als die Papyrushandschrift und rückt somit nahe an Plutarch heran, so daß man seine Schrift de Iside et Osiride mit besonderem Rechte heranziehen darf, jedoch ohne daraus allzuviel für die Erklärung zu gewinnen. Der Hymnus ist eine Anrufung der Göttin mit ihren zahllosen Namen und erweist sie in der Tat als die uvquórvuos, wie manche Inschriften Glücklicher Weise stehen vielfach die Orte dabei, sie nennen. an denen sie unter diesem oder jenem Namen verehrt wird; es sind viele Kultstätten aus dem Delta, manche aus dem übrigen Ägypten, und dazu eine Fülle von Städten und Ländern außerhalb Ägyptens, Orte in Syrien und Palästina, in Kleinasien und auf den Kykladen, nach Osten hin bis Arabien, Persien und Indien, nach Westen bis Rom. Die gewaltige Ausdehnung der Isisreligion (vgl. Kap. 16) tritt uns darin entgegen, zugleich aber in den Kultnamen die Durchdringung mit fast allen Kulten der damaligen Welt: Isis ist Aphrodite, ist Hera, Athene, Maia, Io, Kore, Leto, Artemis, Themis, Selene und Hekate, sie ist gleich der kretischen Diktynnis, der Atargate von Bambyke, in Susa heißt sie Nania, in Persien merkwürdiger Weise Lateine = Latina, Natürlich fehlt es nicht an ägyptischen in Sidon Astarte usw. Besonders beachtenswert aber sind die übrigen Kultnamen, die nicht eine Gleichung mit Göttinnen darstellen, sondern die unendlichen Seiten ihres Wesens bezeichnen. Denn hierin

offenbart sich, wie weit Begriffe sich an die Stelle der Person gesetzt haben, wie weit Isis nicht nur die alle Welt und alle Göttinnen umfassende Alleingöttin geworden ist, sondern vor allem, wie stark die Volksphilosophie schon die Religion umgewandelt hat. Denn die meisten dieser Bezeichnungen schildern nicht Isis, überhaupt keine bestimmte Göttin, sondern drücken aus, was die Zeit in den Gottesbegriff hineinlegte oder davon glaubte. Isis ist Trägerin des Gottesgedankens überhaupt geworden, längst hinausgewachsen über räumliche Beschränkung wie über die Religionen des damaligen Kulturkreises. Somit besitzt der Hymnus eine Bedeutung für die Religion der antiken Kulturwelt im 2. Jh., die nicht leicht überschätzt werden kann. Die Erklärung des einzelnen wird auf dem von Hunt gelegten Grunde noch viel Arbeit zu leisten haben; hier muß ich mich mit ein paar Fingerzeigen begnügen.

Oxy. XI 1380. Anf. 2. Jh. p. C. Die Isishymmen von Ios und Andros CIGIXII, V. Nr. 14 und 739, vgl. Diod. I 27. Einige Proben: Ä?. Namen: Μοτχις, Επισταγις, Θαιζοτις, Ταχιζοτις, Βείπαπεη, die bestimmte Beziehungen ausdrücken: z. Β. στολαρχίς in Aphroditopolis im Delta. στηθοιζτις, στρατιά in Rom. επίτραπον καὶ δότχὸν θαλασσίων καὶ ποταγιών στομάτων κιρίαι, την καὶ τὸν Νίλοι επί πέασ]αν χώραν ἐπανάγοισαν. Die Weltherrin: [κιθμα πάσις χώρας, διναστις, βασίλισσα, έχειστίς, ατασσα πόλεων, ατασσα τῆς οικοννίτις, παιτοκρατείρα, Schöpferin: σὰ πάντων εγρών καὶ ἔτρον καὶ εξιρόν καὶ εξιγθών, εξιον απαντία σειτοτιχεί, εξυρίασα π[ά]ντων έχενηθης. Gottesbegriff: ητία, φιλόστουνος, δόττιων, τερά, εδησοσάνη, λογιστική, ἀγάπη, το ἄνω, πρόνοια, φρότιως, γραμματική, πραξιδικί, Τύχη, ἀγαθή, ἐπίνοια, ἀλήθεια, ελειθεςία, παντότιις πανάφθοτος, φιλία, ἀπιστισς, φοστίμη. Helferin: ἀνδρασώτειρα, περατικοτελοξοα usw. Auch hier kann ich nicht mehr als einen dürftigen Auszug geben. Studium des ganzen Textes ist für jeden, der sich mit den religiösen Fragen der Kaiserzeit beschäftigt, unerläßlich.

Die Lebensbeschreibung des Imuthes-Asklepios, Oxy. XI 1381, 2. Jh. p. C., gehört dem Inhalte nach zur religiösen Literatur, während sie als Literaturwerk der Gattung der sum eingereiht werden darf. Imuthes war nach Sethe Baumeister und Arzt unter König Zoser aus der 3. Dynastie: als der große Arzt lebte er in der Erinnerung fort und nahm allmählich göttliche Züge an. Leicht verschmolz er in griechischer Zeit mit Asklepios; sein Haupttempel war das Asklepicion am Wüstenrande von Memphis, das in den Sarapeumspapyri oft genannt wird. Seine Verehrung breitete sich unter den Griechen und gräkoägyptischen Mischlingen aus. Dadurch angeregt mag der Verfasser des Bios sich an die Schilderung des Menschen Imuthes gemacht haben;

vielleicht hat er ägyptische Schriften, etwa Berichte über wunderbare Heilungen im Tempel des Imuthes, benutzt, vielleicht sogar, wie er behauptet, ein altägyptisches Buch ins Griechische übersetzt. Was ihn dazu bewogen habe, setzt er umständlich in der Einleitung auseinander, die vor uns liegt; von der eigentlichen Darstellung sind nur die ersten Sätze erhalten. Mag der Verfasser nun lediglich auf eine Sammlung von Heilwundern, eine sog. Aretalogie, ausgegangen sein, mag er ein ägyptisches Buch übersetzt oder mehr sachlich dem geschichtlichen Stammvater der ägyptischen Ärzte nachgeforscht haben, in jedem Falle beweist sein Werk die lebhafte Teilnahme griechischer Kreise an ägyptischer, überhaupt orientalischer Weisheit, eine Teilnahme, die schon Ptolemaios Philadelphos veranlaßte, fremde Literatur zu sammeln und übertragen zu lassen, die etwas später die Entstehung der Septuaginta begünstigte.

Lediglich Wundererzählungen sind die sog. Aretalogien, von denen uns Bruchstücke einiger Sarapisaretalogien eine Vorstellung geben. Ihrem literarischen Werte nach sind sie ungleich; nicht einmal das ist sicher, ob man sie im engerne Sinne den Büchern zuzählen darf. Einzelne Heilungsgeschichten können sehr wohl als kurze Traktate oder Flugblätter von Hand zu Hand gegangen sein; sie trugen dann wohl selbständige Titel wie Oxy. XI 1382, 2. Jh. p. C.: Jiòs Thior μεγάλου Σαφάντδος ἀφετὶ, ἡ περὶ Συρίωνα τὸν πυβερνήτην. Man müßte sie mit den entsprechenden Erzeugnissen Griechenlands auf Inschriften und in Büchern vergleichen, um ihr Wesen genauer zu bestimmen. Vgl. A. Abt, Ein Bruchstück einer Sarapisaretalogie, Archiv für Religionswissenschaft XVIII 257 ft.

## IX. PAPYRI NEUEN INHALTS. FACHLITERATUR.

In diesem Kapitel sollen einige Papyrusfunde näher besprochen werden, die unsere Kenntnis griechischer Fachliteratur bereichert haben, also Werke, die weniger Anspruch auf literarische Kunst erheben, als im Wesentlichen durch den Inhalt wirken Hierher gehört im großen und ganzen die fachwissenschaftliche Schriftstellerei der Griechen. Wir beginnen mit der Medizin. Ziemlich umfangreiche Reste einer Papyrusrolle, deren Schrift ins 1., vielleicht noch ins 2. Jh. a. C. hinaufreicht, machen uns mit einem physiologischen Werke des Hellenismus bekannt. Ausführlich wird darin das Nervensystem behandelt, zumal die vom Rückenmark ausgehenden Nerven; auch die Entwicklung der Nerven beim Embryo findet ihren Platz. Der Verfasser kennt und unterscheidet die motorischen und die sensorischen Nerven, und da dieser Unterschied erst von dem Arzte Herophilos, der in der ersten Hälfte des 3. Ih. a. C. lehte, entdeckt worden ist, ergibt sich für die Entstehung unseres Buches eine obere Zeitgrenze. Wellmann denkt an Eudemos, einen jüngeren Zeitgenossen des Herophilos. Leider haben wir im Papyrus nirgends einen größeren Zusammenhang unzerstört vor uns; daher liegt der Wert mehr in dem, was man als Gegenstand der Untersuchung ermitteln kann, als in der Untersuchung selbst Aber die gründliche Kenntnis des Nervensystems, die hier zutage tritt, ist an sich schon höchst bemerkenswert. Gesehlossener sind die Fragmente eines Werkes über Augenheilkunde, die ein Papyrus des 3. Jh. p. C. erhalten hat. Ilberg macht sehr wahrscheinlich, daß Heliodoros, unter Trajan, der Verfasser sei; der Stil der von Oreibasios aus seinen Werken ausgeschriebenen Stellen stimmt durchaus dazu. Um gewisse schleimige Flüsse vom Kopfe nach den Augen zu beseitigen, griffen die griechischen Ärzte zur Operation; entweder wendete man den Hypospathismos an und legte drei Schnitte in die Stirnhaut, oder den schwierigeren aber wirksameren Periskythismos, wobei der Kopf rasiert und ein großer Querschnitt von Schläfe zu Schläfe gemacht

wurde; hierbei heilte man die Wunde entweder durch "Berührung", indem man sie nähte, oder durch "Fleischverwachsung", wobei der Arzt fleischige Wucherungen beförderte. Der Verfasser unserer Schrift hat im Verlorenen das erste Verfahren und auch den ersten Fall des zweiten bereits besprochen; er kommt zum zweiten und gibt noch das besondere Verfahren einiger berühmten Ärzte an, die mondförmige, d. h. sichelförmige Schnitte von den Augenlidspalten nach den Wangen anlegten. Die Darstellung ist offenbar ausführlich; auf die Praxis nimmt der Verfasser Rücksicht, indem er dem viel umherfahrenden Arzte die beguemeren, wenn auch nicht so wirksamen Methoden empfiehlt.

Aus der ärztlichen Praxis haben uns die Papyri zahlreiche Rezepte gegeben; manchmal stehen sie allein auf einem Blatte, meistens aber sind es Überreste ganzer Rezeptbücher, die oft ein buntes Durcheinander verschiedener Vorschriften und Mittel bieten, wohl unmittelbar aus der Praxis des Arztes hervorgegangen.

Die Ausbildung der Ärzte, der medizinische Unterricht, wird uns durch einige Papyrusblätter auschaulich. Der Gegensatz der Empiriker und der Theoretiker spricht aus einem Fragmente, dessen Schrift ins 1. oder 2. Jh. p. C. weist. Der Verfasser führt das Urteil des Archibios an, der im 1. Jh. p. C. lebte und sich scharf gegen die "philologische Methode" wendet: diese behandele zuerst den Begriff der Chirurgie und verwandte Fragen, anstatt den Studenten in die chirurgische Praxis einzuführen; jene theoretischen Erörterungen seien auf eine spätere Stufe des Studiums zu verschieben. Beispiele der hier bekämpften Methode liegen in den Schriften der alten Ärzte vor, z. B. in der unter Galens Namen gehenden Eisagoge und in stärkster Ausprägung in einem noch unpublizierten Berliner Papyrus, der Galens Prolegomena erläutern will, aber sich in voller Breite bei nutzlosen Definitionen aufhält. Wie der Student sich das Notwendigste einprägte, lehren die Reste eines Katechismus der Chirurgie, die wir einem Papyrus des 2. oder 3. Jh. p. C. verdanken. (Vgl. im allgemeinen Kap. 17 über die Ärzte im griechisch-römischen Ägypten).

Physiologisches Werk: Ryl. 21, B. K. T. III p. 10 ff. und Reinach 2, alles Stücke derselben Handschrift, deren Zusammenfügung noch nicht gelungen ist; Näheres sagt Hunt, Ryl. 21. Den Unterschied der sensorischen und motorischen Nerven spricht Ryl. 21 Frg. 2 Kol. II 8-10 so aus: δ[ι] εν βίων πεν το αισθά[νεσθαι αφ ]ικνειτα[ι], δι' ετέρων δε το [προαι]ρεισθαι ενάρξεται. Über die Nerven im Embryo: B. Κ. Τ. ΗΙ p. 16 B Η 9ff.: τολλοι σαρ δ[μ]ένες καὶ [ἀ]πο τῶι δοτῶι τῶν τε λοιπῶι και τῶν τῆς ραχ[ή]ως και ἀπο τινων νεύρων τῶν τ[ε] λοιπῶν καὶ τ[ῶ]ν εκ τοῦ τουταιου [κ αι τῶι αιτιγρου καὶ ἀπὸ τῶν gλεβῶν κα[ί] τῶν ἀρτιριων, οι δι και ἀπο τινω[ν] αιωδώι ει τῆι μήτραι δι[ατε]gύκασι, ἀg' ῶν πολλα ενλό[γως] ενμίσιι' ἀι ει το χώριοι, ε ; δι τοῦ χορίον εἰς τὸ ἔνβριοι.

Augenheilkunde: Nicole, Fragment d'un Traité de Chirurgie, Archiv f. Pap. IV 269ff. Kommentar von Ilberg ebenda p. 271ff. Der Verfasser hat von den sichelförmigen Schnitten des berühmten Philoxenos gesprochen und fährt fort Kol. II, 4ff.: 
δ[σ]πες ἀπό των άνω τον μετωπου φευματίζοπειων απο[κ]ωλίεται ή θλη διά του περισκυβθισζηρού επί τους πάσχοντας τόποι [ε] η έρεσθια, κατα ται τα καὶ νῦν ἐξμποδί]ζεται δομαι επί τους μεα[ε], ἀφ' ῶν ὁ μενιματισμός τῶι όφ-Jakufor júreta od jag olór te i tols znotag iltas nias tenter i zmelr γενόμενοι οι περί Σώστρατον Ήρωνα Ήρωκλειδιν Μινοδρωβρων οίτοι γαρ 13:**ωσαν τὰς μηνοειδεῖς τομὰς πρὸς τοῖς** [δ<sup>π</sup>εικροῖς αναδιδόναι ἀπὸ τῶν οὐραχῶι τῶν δαρύων έως των μήλων τέμνοντες δοτώδη μέρη τα μεταξύ των χροτάφων και των δηθαλμών σχηματίζοιτες των μινοειδών διαιρίσεων τα μέι χιρια έξω, το δε μηνοειδή ένδον ανται αι τοπιά τοπικά ούσαι μαλλον έχουται του άποτελέσματος. Zu bemerken ist, daß της συμπαίθιας εξλαβεία bedeutet: ...um nichts anderes in Mitleidenschaft zu ziehen"; Ilberg: "aus Rücksicht auf die pathologischen Folgen". χαριέστερον ενήρησαν heißt: "sie operierten noch eleganter". ἔχονται τοῦ ἀποτελέσματος heißt: "sie kommen dem Erfolge noch näher". Als Probe von Rezepten gebe ich einiges aus Oxy. VIII 1088, 21 ff.: αίμα ἀπὸ μυκτήρων στήσαι (Nasenbluten) μάνναν φύρασον χιλώι πρασωι και ενάλιψον τον χυλον ειδόθεν, πταρικόν ελλεβόρου λεικού προερατώτερου τριγας έμφύσα είε τοὺε μικτήρας, ή στρουθήσε ώσαντως ή καστορήφ ώσαντως. (1. πράσοι. πταφμικόν). προς δζιάνας: (stinkender Nasenpolyp) αφοενικάν τρίψον λίζον, ύπτιον κατακλίνας τον άνθυωπον θευάπευε, η ελλεβόυων πέλανι ώσα (τως χυήσον (1. χοῆσαι oder χοῖσον). ποὸς πυλύπους (1. πολύπους) τοὶς ἐυ αυκτήρεσσιι γεινομένους άφοου νίτρου όπτου (τριώβολον), κυμίτοι (δραχμή), ιστως (δραχμή). τοείψας έματο το ον είς τοις μυπτηρας, εάν δι Ειροτεροί ώσι, συπιροί (σπίοι?) τον φλοιον ξηρον τρίψας λήον έμφίσα.

Medizinischer Unterricht: Berl. Klass. Texte III p. 22 ff. Probe Kol. 2, 7 ff.: δει δε εν τοις βελτείοσιν διατρείβειν καὶ τους νέσις εξ άρχης συνασκείν τοις άνα[γ]-καιστέροις π[ρ]άγιασιν τοῦ βέσν βραχέσε ὅττ[σ]ς καὶ τῆς τέχνης μακρῆς, ώς η παν δ Ἱπποκράτης. πῶς γὰρ οὐκ ἄτοπον αγνοοῦντα τοι μανθανοντα, τι ὑποχιαα, τι ὑδρωψ καὶ τὰ λοιπὰ μὴ ἐπιστάμενον τε τα εὐτιλῆ ει χιιρουργία, μότων λιγω διατροράς, σπόνγων χρείας. ἐπὶ τ[ό]ν πολυθρύλητ[σ]ν τον πρ[σ]βλ[η η]ατικρό] καταντᾶν λό[γον] καὶ ζιτ[εῖ]ν, τίς ἡ χιιρουργία καὶ πῶς ειριτια καὶ στι εστίν διαίτης βελτείων. [τ]αῦτα οῦν μὴ ἐπείγοντα ἀλλα εξωθεν κατὰ το ητιόλοι]; σ]ν ζητούμενα εἰς αῦθις ὑπερ[τίθ]εσθαι δεῖ, ἐγγι μναζεωθαι δὲ ει τοὶς ιδιοις τῆς χιιρουργίας θεωρήμ[α]σιν. Dem gegenüber sagt der unpubl. Berliner Galenkommentar: οὐκοῦν καὶ ἡ λατρικὴ τῶν ὅντων οῦσα η ἰσιν τιτα και αιτι σικίαν κατή-[σ]ατο, ἡν ἀλόγιστόν ἐστιν ἐπιχειρῆσαι μαθεῖν και κ[α]τορθώσαι, πριι η γιῶται τίς αὐτῆς [ή] η τῶτς ἀλλὰ ταντιν ἡμῖν οιδείς εικρος παραστῆσαι δινήσεται η μότος δρ[ισ]μός (f. οἰκίαν l. οἰκείαι).

Katechismus der Chirurgie: Nicole, un questionnaire de chirurgie, Arch. f. Pap. II, 1 ff. Probe: τί έστιν z[οπί];  $[ἱ_l τῶν]$  σωμάτων τομή. τί ἐστιν ἀποδοφά:  $[ἱ_l δι]ὰ τόνων zαὶ νμένων [σωμ]άτων διάστασιε, τὶ ἐστιν διαχέντησιε; <math>[έστι]ν ε_l διὰ βελόνηε τῶν [σ]ωμάτων τομί, τι ἐστιν διαφομφή; <math>[δ]$ ιαχέντησιε διὰ βελό[ν]ης zαὶ ψάμματος  $ε_l$  μί[ν]ον διαφεφομένον κατὰ [π]ολλὰς ἐπιβολάς.

Aus den Papyri mathematischen Inhalts hebe ich den sogenannten Pap. Ayer hervor, der mathematische Aufgaben enthält. Und zwar handelt es sich um die Geometrie in ihrer praktischen Anwendung, die gerade in Ägypten wichtige und entwickelte Feldmeßkunst, die hier in ausgeführten Beispielen mit Figuren gelehrt wird. Allerdings sind Text und Figuren ziemlich fehlerhaft. Die Handschrift weist ins 1. oder 2. Jh. der Kaiserzeit, der Verfasser mag aber älter sein. Nahe verwandt ist ein Berliner Papyrus, der aber nicht nur für Flächen, sondern auch für Körper Aufgaben stellt. Das Verfahren ist in beiden Papyri sehr umständlich. Über die alexandrinischen Studien auf dem Gebiete der Mathematik vgl. Kap. 17.

Goodspeed, Chicago Literary Papyri III p. 19ff. Kol III Berechnung eines "Parallelogramms", dessen längere Seiten aber nicht parallel und nicht gleich sind: εάν δοθή παραλληλόγραμμον οίον τὸ υπογεγραμμένον, ώς δετ τὰ ιγ τῆς  $\pi \lambda \epsilon \iota \varrho \tilde{\alpha} \epsilon \epsilon g^* a \tilde{\nu}(\tau a) = (= \gamma i r \epsilon \tau a) = \varrho \xi \vartheta^* \kappa a \tilde{\alpha} + i \tilde{\alpha} + i \epsilon \tau \tilde{\gamma} \epsilon \pi \lambda \epsilon \nu \varrho \tilde{\alpha} \epsilon \epsilon g^* a \tilde{\nu}(\tau a) = \sigma \kappa \epsilon, \, d\pi \delta$ τούτων τὰ υξθ λοιπά νέελ, ἄφελε τὰ ε τῆε βάσεως από τῶν ε τῆς πορυφῆς λοιπά δ, λαβε τὸ τεταφτον τῶν νε ιδ, ἀπὸ τούτων τὰ δ λοιπὰ ι, ὧν τὸ ἡμισυ /  $\varepsilon$ ,  $\tau_i$ λικαύτι,  $\eta$  βάσις τοῦ δρθογωνίου, εφ' αύτὰ  $\varepsilon$  κε καὶ τὰ  $\iota_i$  εφ' αύτὰ  $\varepsilon$   $\iota_i$ άφελε τὰ κε λοιπά ομό, ων πλευού ιβ, τηλικαύτη ή καθετός καὶ άφελε τὰ ε ἀπὸ των ε τηε βάσεωε λοιπόν α, τὸ εν ἀπὸ των ι της πορυψης λοιπά θ, τηλικαύτη η λοιπή της άνω βάσεως του δοθογωνιοι, και τα 13 της καθετου έπι τα ε της βά- $\sigma \varepsilon \omega s = \xi$ ,  $\tilde{\omega} r + \tau \delta = \iota_{l} u \sigma v = \lambda$ ,  $\tau \sigma \sigma \gamma \dot{v} \tau \omega r = d \varrho \sigma \iota (\varrho \tilde{\omega} r) + \tau \delta = \tilde{\epsilon} r = d \vartheta \tau_{l} \tilde{\omega} J \iota = d \varrho \langle \vartheta \rangle \delta \gamma \dot{\omega} v \iota \delta r$ , καὶ τὰ ιβ ἐπὶ τὸ α | ιβ, τοσούτων ἀρον(ρῶν) τὸ ἐν αὐτῶι ἑτερόμηκες καὶ τὰ ιβ έπὶ τὰ θ τῆς βάσεως | οι, ὧν τὸ ζιμον | νδ. το[σούτ]ων ἀρουρῶν τὸ ἄλλο δοθογώνιον, είς το αὐτο άρου(ραι) - qς, το δε σχήμα έσται τοιού το folgt die Figur.

Die parallelen Seiten sind 6 und 10, die nicht parallelen 13 und 15. Die Rechnung verläuft so:  $13^2 = 169$ .  $15^2 = 225$ . 225 - 169 = 56. 10 - 6 = 4. 56: 4 = 14 - 4 = 10: 2 = 5,  $5^2 = 25$   $13^2 = 169 - 25 = 144$ .  $\sqrt{144} = 12$  (Kathete). 6 - 5 = 1. 10 - 1 = 9.  $12 \cdot 5 = 60: 2 = 30$ .  $12 \cdot 1 = 12 \cdot 9 = 108: 2 = 54 + 12 + 30 = 96$ . Über das Verhältnis zu Heron vgl. Amtl. Berichte aus den Kgl. Kunstsammlungen 1916, 161 ff.

Auch von den ziemlich zahlreichen Papyri grammatischen Inhalts, dem provinzialen Niederschlage alexandrinischer Studien (vgl. Kap 17), kann ich nur eine Probe geben, die ein Papyrusfragment des 3. Jh. p. C. bietet; hier werden die Verba auf  $\alpha\omega$  und  $\omega$  behandelt, die der Verfasser perispomena nennt, mit Hinweisen auf den äolischen Dialekt.

Oxy. III 469: zweite und dritte Pers. Pras. gebildet δω τι τουμθητία. προεγουσουένου δε του τ μι αιτεχουτουμένου δε, οιοι γαλώ γαλος γαλό, οι μέντοιχε Διολείς προσφωνιστού γελεις και βους λένοντυς (1, νελαίς, βοαίς) κατά δε τον παφαιατίχου κατά μετ το πρώτοι προσώποι δια τού ως εχητοκίας της δείτέρου και τρίτζος προσώπου δαν τού α, οιων εξελον εξιλας εξελα, η δε τριτή τος. περισπουμένου η εξημάτους σεξείρας ένη εφεται κατά του εγευτώντα χρού του η τι δεί-<mark>τέφου και τοιτο</mark>υ ποσσώπου δια τζε οι διμθώργου στου χουσώ γχαιοσίε τουσου.... Die Papyri haben uns eine ganze Reihe von Kommentaren zu den Klassikern geschenkt, die nach Inhalt und Form wertvoll sind; aber noch immer übertrifft sie alle an Bedeutung der Kommentar des Didymos zu Demosthenes. Er steht auf Rekto derselben Rolle, die auf Verso den Hierokles trägt, ist aber von anderer Hand geschrieben; jedoch auch hier gilt im Wesentlichen dasselbe System der Abkürzungen, die in großem Umfange, wenn auch nicht durchweg, verwendet werden; da überdies die halbkursive Schrift klein ist und gedrängt steht, umfassen die 15 ungleich erhaltenen Kolumnen ungewöhnlich viel Inhalt. Die Schrift wird man in die 2. Hälfte des 2., wenn nicht gar in den Beginn des 3. Jh. p. C. setzen müssen, also rund 200 Jahre nach Didvmos. Wie beim Hieroklestexte finden sich über den Kolumuen Überschriften für einzelne Abschnitte, und am Ende der Rolle steht der volle Titel: Διδόμου περί Διμοσθένους τη Φιλιππικών γ <del>Το πολλών & &νδρες Αθην</del>αίοι τ και οπονδαία νουίζον τα ότι μέν & άνδοες Αθηναίοι Φίλιπλος το περί μεν του λαρόντος. Die Rolle umfaßte also den Kommentar zu den vier Reden, die wir unter folgenden Titeln kennen: III. Philipp., IV. Philipp., 1905 thr ξαιστολήν την Φιλίαπου, περί συνιάξεως: im Papyrus werden sie nach der antiken, von Kallimachos in den Pinakes befolgten Sitte mit den Anfangsworten angeführt. Diese Rolle war die dritte unter denjenigen, worin Didymos die philippischen Reden erläuterte; unter ihnen werden die behandelten Reden als 9-12 gezählt. Das Gesamtwerk umfaßte 28 Bücher oder Rollen und war betitelt regi Innochérous. Es war demnach nicht im engeren Sinne ein Kommentar, der nur im unmittelbaren Anschlusse an die kommentierte Schrift bestehen kann (b. i burgua), sondern ein selbständiges Werk über Demosthenes (oiyyoguue) nach Art derjenigen, die von den peripatetischen Literaturhistorikern ausgingen, und wollte für sich gelesen sein. Allerdings wahrt es die Form des Kommentars insofern, als es einzelne Stellen aus Demosthenes ausschreibt und seine Erläuterungen daran anschließt; die Auswahl dieser Stellen befremdet manchmal, weil man gerade

Hauptsachen vermißt und Nebendinge ausführlich besprochen Da aber Didymos die wichtigsten Inhaltsfragen ohne Zweifel bei den ersten philippischen Reden erledigt hatte, konnte er in der uns vorliegenden Rolle sich auf das beschränken, was dort noch nicht erklärt worden war: einmal verweist er auf seine Behandlung der Kranzrede: έν ιφ περί ιοῦ στεφάνου δε-Ebenso hat man sich anfänglich gewundert, daß Didymos, den man als einen durchaus philologisch gerichteten Worterklärer kannte, hier sich ganz historisch gibt und fast nur Material zur geschichtlichen und sachlichen Erläuterung der demosthenischen Reden zusammenträgt; aber auch dies begreift man, wenn man sein Werk als eine selbständige Arbeit über Demosthenes auffaßt. Diese Auffassung hat sich, abweichend von Diels, der in der ersten Ausgabe den Papyrustext nur als einen Auszug aus Didymos, wenn auch unter Wahrung seiner eigenen Worte, gelten lassen wollte, allmählich durchgerungen, vor allem auf Grund der Arbeiten von Blaß, Foucart, Leo und Wendland. Wir haben in der Tat, wie der Titel besagt, ein Stück aus dem echten Buche des Didymos vor Augen und dürfen danach sowohl die Anlage, als auch die Arbeitsweise und den Stil des alexandrinischen Gelehrten beurteilen. Sein Arbeitsverfahren hat Diels in der Einleitung der ersten Ausgabe untersucht, und Foucart hat das Bild weiter ausgemalt. Augenscheinlich standen dem Didymos zahlreiche Auszüge aller Art aus der gelehrten alexandrinischen Literatur zu Gebote, so daß er leicht Belege finden konnte; unverkennbar seine Hauptquelle aber war Kallimachosschüler Hermippos. Durchaus nicht immer scheint er auf die Urquellen, die er anführt, selbst zurückgegangen zu sein, sondern hat oft aus Hermippos oder noch späteren Handbüchern geschöpft, deren eines wir soeben in der Epitome des Herakleides Lembos aus Hermippos kennen gelernt haben (Oxy. X1 1367), und auch daraus erklärt es sich zum Teil, daß er Dinge übergeht, die uns wichtig scheinen, wenn sein Gewährsmann nichts darüber bot. Besonders auffällig ist es, daß er die Meinung anderer, die Rede  $\pi g \delta g = i \dot{\eta} v = i \pi \iota \sigma \tau \sigma \lambda \dot{\eta} v = \iota \dot{\eta} v = \Phi \iota \lambda \iota \pi \pi \sigma v = \text{stamme}$ nicht von Demosthenes sondern von Anaximenes, weder selbst nachprüft noch auch nur in ihrer Bedeutung würdigt; sie ist ihm nur eine Merkwürdigkeit unter anderen. Für uns ist der Didymospapyrus dadurch äußerst wertvoll geworden, daß wir jetzt einen großen Abschnitt im Originaltexte des Verfassers besitzen, danach die sonst auf ihn zurückgehenden Scholien besser beurteilen können und vor allem ein Bild von diesen alexandrinischen Monographien zur Literaturgeschichte gewinnen. Dazu kommt die Fülle wertvoller Zitate, die er einstreut, aus den Dichtern Homer, Aischylos, Sophokles, aus Aristopnanes und den späteren Timokles und Philemon; in seiner sehr langen Abschweifung über den Tyrannen Hermias von Atarneus, die ganz sichtbar auf Hermippos beruht, führt er das Gedicht des Aristoteles auf die Areta im Wortlaute an. Kallimachos fehlt natürlich nicht; besonders wichtig ab er sind seine Auszüge aus den Historikern des 4. Jh. a. C., Philochoros, Theopompos, Androtion, Duris u. a. Entsprechend der Selbständigkeit des Werkes ist auch der Stil nicht der der Scholien, sondern zusammenhängende Darlegung, schlicht und leicht lesbar, dabei gefällig und nicht ohne Lebhaftigkeit, wie denn auch Äußerungen des eigenen Urteils in der ersten Person hier und da begegnen. Die Menge und Ausführlichkeit der Zitate macht freilich, so unschätzbar sie für uns ist, die Darstellung wieder schwerfällig.

Erste Ausgabe: B. K. T. I mit ausführlicher Einleitung von H. Diels, die namentlich für die Quellen des Didymos und für den Demosthenestext, den er benutzt. grundlegend ist (vgl. auch Kapitel 5). Textansgabe 1904 bei Teubner erschienen: Didymi de Demosthene commenta, mit vielfach verbessertem Texte. Aber der Text ist noch längst nicht endgültig hergestellt und kann durch erneute Nachpriifung des Originals weitergebracht werden. Da diese kleine Ausgabe jedem zugänglich ist, sehe ich dav on ab, hier eine Textprobe zu geben. Aus der zahlreichen Literatur über Didymos nenne ich folgendes: Crönert, Nene Lesungen des Didymospapyrus, Rh. Mus. 62, 380ff. Einige Verbesserungen auch bei Huut, Hellenica Oxyrhynchia, für die Theopompfragmente bei Didymos. Stähelin, die griech. Historikerfragmente bei Didymos, Klio V 55 ff., 141 ff. E. Leo, Didymos περί Δημοσθένοις. Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss. phil.-hist. Kl. 1904, 254 ff. Wendland, Rezension über B. K. T. 1 in GGA 1906, 356 ff. A. Körte, Zu Didymes' Demostheneskommentar, Rh. Mus. 60, 388ff. F. Blaß, Archiv f. Pap. 3, 284ff. P. Foucart, Étude sur Didymos. Extrait des Mémoires de l'Académie des Inscr. et Belles-Lettres teme 38, 1re partie. Paris 1906. Besonders die Arbeiten von Leo, Blaß, Foucart und Wendland sind reich an neuen Ergebnissen. Durch den Didymospapyrus ist auch das Interesse an Anaximenes belebt worden; die Zuweisung der Rede πρώς την επιστολήν την Φιλιππον und der Rhetorik an Alexander wirft neue Fragen auf: vgl. Wendland, Anaximenes von Lampsakos. Studien zur ältesten Geschichte der Rhetorik. Berlin 1905. Besprochen von Crönert, GGA 1907, 267ff. W. Nitsche, Demosthenes und Anaximenes, Berlin 1906.

Aus der beträchtlichen Zahl von Kommentaren zu Dichtern und Prosaikern, die wir durch die Papyri kennen gelernt haben, nenne ich hier nur zwei Homerkommentare; beide stammen aus Oxyrhynchos. Der eine liegt in einer Handschrift des 1. Jh. a. C. vor, die mit Abkürzungen arbeitet. Den Lemmata, d. h. den besprochenen Homerstellen, sind die kritischen Zeichen Aristarchs vorangestellt; es handelt sich um Ilias 2. Was von Aristarchs kritischer Arbeit am Homertexte bekannt ist, geht im Wesentlichen auf Aristonikos und Didymos zurück, die beide unter Augustus schrieben. Der Papyrus aber führt uns weiter hinauf, wenn auch keineswegs auf Aristarchos selbst; sein Verfasser war augenscheinlich ein mittelbarer Schüler des großen Homerkritikers, vielleicht einer der unbedeutenden, den zu erraten müßig ist. Besonders lehrreich ist der Vergleich mit den Scholien des Venetus A, die uns Aristarchs Kritik mittelbar überliefert haben. Es versteht sich von selbst, daß bei so alten Scholien, wie sie der Papyrus bietet, alles Beachtung verdient, auch wenn man es nicht mit Sicherheit auf Aristarchos zurückführen kann. Die Erläuterungen sowohl sachlicher als sprachlicher Dinge sind ausführlich; den höchsten Wert hat aber das, was der Kommentar zur Begründung der kritischen Zeichen Aristarchs sagt. Den Homertext, der zugrunde liegt, wird man nicht ohne Weiteres für den des Aristarchos erklären dürfen Vgl. Kap. 5.

Der andere Kommentar, der Ilias 21 behandelt, ebenfalls recht umfangreich, gehört der Schrift nach ins 2. Jh. p. C., sein Verfasser aber ins 1. Jh. p. C., da er außer den großen Alexandrinern Zenodotos, Aristophanes, Aristarchos zwar Aristonikos und Didymos anführt, jedoch Herodianos, den großen Kritiker des 2. Jh. p. C., Man hat diesen Kommentar aus Gründen, deren nicht nennt. Darlegung hier zu weit führen würde, einem Ammonios zuschreiben wollen; allein von Gewißheit ist keine Rede, und so wird mit dem Namen nichts gewonnen. Wichtig ist dagegen, daß unser Papyrus nicht als Quelle oder frühere Stufe der Scholien des Venetus A, auch nicht der Vulgatscholien D zu betrachten ist, vielmehr eine beachtenswerte Verwandtschaft mit der Scholienklasse T B und G (Genf) zeigt und ihr damit ein gewisses Ansehen verschafft. Auch dieser Kommentar gibt sachliche und sprachliche Erklärungen, die sehr reichhaltig und gelehrt sind und u. a. eine Menge von Zitaten namentlich aus Dichtern bei-

Kommentar zu Ilias 2: Oxy. VIII 1086. Vgl. A. Körte, Arch. f. Pap. VI 252. Kommentar zu Ilias 21: Oxy. II 221. Vgl. v. Wilamowitz, GGA 1900, 28ff. Crönert, Arch. f. Pap. I 533ff. Textprobe des ersten, Oxy. VIII 1086, 61ff.: Lemma B 791—795 (794 fehlt im Pap.): εξίσβατο δὲ φθογγὴν ὑεὶ Ποιάμοιο

Πολίτι, — ος Τοφίσι σχοπος ίζε, ποδωχείζοι πεποιθως — τι ηνό επ' αχοπαίνη Αιστιήταο γέροντος — τε σητι εκισωμένη μετερή πόδας σχεα Τοις Κομμπεπτει άθετει τούτονς Αρίσταρχος, ότι πρώτοι μέν οίδεποιε τπο Δως πεμπομένη η Τοις δροιούταί τινι, άλλ' αλει αντοπρόσωπος παραγενται, ετι δι ναι η επογραφίς (so Wilamowitz, Pap. ἀπόχρισις) απίθανος ει γαρ ετίνα τοί νελώς ειπεῖι στι έρχονται παρήχται η Τοις, τοῦτο και ο Πολιτις ηδιτατό ποιήσα, τι δι πρός ιοῦτο ίνα οἱ πρότερον μη τολμώντες έξελθεῖν έξελθεσαι, [η Τοις ξοινί λεγονόα ως και παρά τοῦ Διὸς ἀπεσταλμένη, οτι δέ Όμιρος, όται τιτα τλχάζη τινι, και τοις προπαστας λόγονς περιτίθησιν δήλον, ή γοῦν ἀρχη οὐ Πολιτοί εστι ἀλλ' νπιο τοι Πολίτην ητοι γάρι ὅ γέρον, αλει τοι αξθοι φιλοι ἀχοιτοί είσιν (796), τοῦτο ελ μὲν ή Τοις λέγοισα, πρεπόντως έχει, εί δι ο νιὸς πατρί, ἀπρεπώς έδει γαρ λεγτιν διπάτερ, καὶ τὸ αξθοι φίλοι ἀχριτοί είσιι, ο εστιν αγωριστοί, κρίται γαρ το χωρισαί, καὶ τὸ αξθοις οὐ Πολιτοί πρὸς πατέρα, ἀκοιόντως γαρ λεγτιν ἐοικεί, ἀλλοι μάλλον τῆς "Ιριδός.

Ebenfalls einem Niederschlag alexandrinischer Wissenschaft begegnen wir in einigen Schriften, die verschiedenen Stoff in abgekürzter Form neben einander stellen, bald einem gedrängten Handbuche, baid auch nur einem mageren Verzeichnisse vergleichbar. Sucht man heute etwas Ähnliches, so kann man das Konversationslexikon heranziehen, nur mit dem Unterschiede, daß jedes Konversationslexikon systematischer und gründlicher ist. Auch gewisse Schulbücher kommen zum Vergleiche in Betracht. In sehr vereinfachter Gestalt, wohl ohne festen Plan und vielleicht gelegentlich zusammengesucht erscheint ein Beispiel dieser Literatur in den sogenannten alexandrinischen Laterculi; es sind die Reste einer Papyrusrolle, wohl im 1. Jh. a. C. unschön und nicht sehr buchmäßig beschrieben. Den Anfang des erhaltenen Stückes nimmt der Alexanderroman ein und zwar die Erzählung von Alexanders Begegnung mit den Gymnosophisten Indiens: darauf folgen Listen berühmter Männer, Werke und Naturgebilde unter folgenden Überschriften: vonobera. Zwygagor. άγαλματοποιοί, άνδοιαντοποιοί, άρχιτέχιονες, μιχανίχοι, τά έπτά θεάματα, νησοι περισται, δοι μέριστα, ποιαμοί μέριστοι, ποίχναι κάλλισται. λίμναι. Alles änßerst kurz gefaßt und fast ohne Satzbau aneinander gereiht. Immerhin wirft eine solche Liste einiges Licht auf die überlieferten Verzeichnisse dieser Art, z. B. bei Hyginus, und obwohl sie selbst nichts Wissenschaftliches mehr hat, sondern gewiß ihren Stoff aus zehnter Hand bezieht, lehrt sie uns ein paar neue Dinge. In der Anlage ganz entsprechend, aber weit ausführlicher ist ein Oxyrhynchospapyrus, den die Herausgeber als Chrestomathie bezeichnen. Er ist über eine längere Strecke hin gut erhalten, die Schrift gehört dem 2. Jh. p. C., der Verfasser

etwa dem Ende der Ptolemäerzeit oder dem Beginn der Kaiserzeit an. Das Werk unterscheidet sich von den Laterculi sowohl in der Darstellung, denn es ist zum größten Teile in zusammenhängenden Sätzen geschrieben, als auch durch eine mehr wissenschaftliche Haltung, führt es doch seine Quellen an. Am Anfang erkennt man noch Listen wie in den Laterculi, es folgt ein Abschnitt über die Vorsteher der alexandrinischen Bibliotheken, und den größten Teil füllt ein Allerlei über Krieg und Kriegswaffen. Wirklich wertvoll ist das, was der Papyrus über die alexandrinischen Bibliothekare mitteilt, denn erst jetzt gewinnen wir sichere Angaben über ihre Reihenfolge. Im Besonderen ergibt sich, daß Apollonios Rhodios ungefähr ein Zeitgenosse des Kallimachos war, nicht aber Nachfolger des Eratosthenes.

Laterculi Alexandrini ed. H. Diels. Abh. Berl. Akad. 1904. Textprobe: Kol. 8 μηχανικοί επικράτης Πρακλεφτης (pap. τος) ὁ τὰ [ἐ]ν Ρόδωι ἄργανα πολεμικὰ ποιήσας. Πολύδος ὁ τὴν ἐλέπολιν ἐν Βυζαντίωι καὶ τὴν ἐν Ρόδωι τετ[ρά]κυκλον. "Αρπαλος [ὁ] μετὰ Ξέρξοι ε οδτός εστιν ὁ ζεύξας τὸν Ελλήσποντον (Der Erbauer der berühmten Brücke war bisher unbekannt.) Διάδης ὁ μετ ελλέξανδρο[ν] το[ῦ] βα[σ]ιλέως Τύρ[σ]ν καὶ τὰς λοιπὰς πόλ'ε τε πολιορκῶν. Στύππαξ ὁ τὴν ἐν Ὁλυμπὶαι ιππάσεοιν. Αβδαράξως ὁ τὰ ἐν Α[λ]εξανδρείαι μηχανικὰ συντε[λῶ]ν. Δωριων ὁ τὸν λυ[σι]πόλεμον . . . Alles Nähere bei Diels. Vgl. auch H. Diels, Antike Technik 26.

Chrestomathie: Oxy. X 1241. Tolkiehn, Woch. f. klass. Philol. 1915, 1143 ff. vermutet Diokles als Verfasser. Textprobe Kol. II, 1—21:  ${}^{\circ}$  4πολλώ ${}^{\circ}$  μίρος Σιλλέως Αλεξανδοείς ο [κ]αλούμενος Τόδιος Καλλ[ι]μάχον γιώριμος οἶτος έγένετο καὶ διδασκαλος τοῦ πρώτοι (Ι. τριτοι) βασιλέως: τοῦτον δ[ι]εδέξατο Έρατοσθένης, μεθ' ον Αριστοράνης Απελλοι Βυζάντιος καὶ Αρίσταρχος (Aristarch ist hier zu streichen). εἰτ Απολλώνιος Αλεξανδοείς ὁ ἰδογράφος καλούμενος, μεθ' δυ Αρίσταρχος Αριστάρχον Αλεξανδρείς ἀνωθεν δὲ Σαμόθρηξ, οὖτος καὶ διδ[ά]σκαλος [έ]γένε[το] τῶν τοῦ Φιλοπάτορος (gemeint ist Επιφανοῦς oder Φιλομήτορος) τέκνων, μεθ' ον Κύδας ἐκ τῶν λογχ[ο]φόρων (man erinnere sich des Vorgehens Euergetes II gegen die Alexandriner; er machte, wie es scheint, einen Offizier zum Oberbibliothekar). επὶ δὲ τῶν ἐνάτω [βα]σιλεῖ ήκμασαν Αμμώ[νι]ος καὶ Ζινό[δοτος] (oder Ζινό[δωρος)) καὶ Διο[κλ]ῆς καὶ ἀπολλό[δ]ωρος γραμ-[μα]τικοι.

In die Chemie lassen uns ein paar Papyri einen Blick werfen. Sie enthalten Chemische Rezepte besonderer Art, nämlich für Imitation oder Fälschung von Gold, Silber, Perlen, Edelsteinen und Purpurfarbe. Der wichtigste Papyrus dieser Art, der sich in Stockholm befindet, stellt einen Papyruskodex von 28 bezifferten Seiten in tadelloser Erhaltung dar; der Schrift nach gehört er ins 4. Jh. p. C. Der Leidener Papyrus X ist ihm im Inhalt und der Schrift aufs nächste verwandt. Der Text ist

ziemlich mangelhaft, namentlich in der Orthographie; das stattliche Außere läßt vermuten, daß dies Papyrusbuch als Beigabe einem Toten ins Grab gelegt sein möge. Denn da diese Papyri eine Anleitung zu Fälschungen geben, mußten sie von ihren Urhebern und Benutzern geheim gehalten werden: man darf also nicht an eine Publikation in Buchform denken. Der Stockholmer wie der Leidener Papyrus scheinen beide aus Theben zu stammen; vermutlich befand sich dort ein Nest fälschender Chemiker. Lagercrantz hat in seiner Ausgabe die Quellen dieser alchimistischen Literatur ausführlich behandelt; die Kenntnis der Fälschungsmittel mag wohl auf ägyptische Priester zurückgehen, während sie sich später mit dem Namen Demokrits herauszuputzen suchte. Deutlich ist aber, daß wir es hier nicht mit Zauberei, sondern mit ernsthafter Chemie zu tun haben, die gewiß ihren Jüngern schönen Gewinn eintrug.

Ausgabe: Papyrus Graecus Holmiensis, bearbeitet von O. Lagererantz, Uppsala und Leipzig 1913 mit ausführlichem Kommentar und Übersetzung des Textes, grundlegend für diese Literatur; vgl. H. Diels, Antike Technik 108 ff. v. Lippmann, Chemische Papyri, Chemikerzeitung 1913 Nr. 93, 96, 100, 101. Probe p. 8, Seite J des Papyrus, Zeile 27-42; μασμασίτοι ποιμοίς, καβου λίθοι τιθουπτον, ός έστιν σπεκλάφιοι, τρίνοι και λαβών ναλα βούς και τραγάκα ν θαν βοέχε ξμίξους) τ. όταν γένηται άπαλόν, διάχεση, εως γενηται ώς γλοιώς παχν, και **κηθον τυρρηνικόν τήξον και ώσυ το λεικον και ιδρά ο** γιροι — τζε πέν υδραφε γύουν μέ(ος) 3 του τε λιθου μέ(οι) γι των δε λοιπών παντων εχαστοι πείρος) α — καὶ μίξας φέρασον μετα υθραργέρου και τζε τραγακάνθης και του οδού του δονιθεί ου τηξον και μείζον τοις υγφοίς πάσων και τότε του λιθοι, ον ποιείς, ποίει ελκάσας, απολιθούται γάρ ταχή, και ποιήσοι τύποις βαθελς στροχγιλοις και ύγρούς όντας αύτούς τίτρα και εα παρξιαι και πλίοι (pap, παλιοι) οδόντιζε καί έσται, χειρισθείς ως δεί, επέρ του φυσικόυ, (σπεκλαριου - specularium, lapis specularis = Fensterglimmer; vorher 1. ms statt os nouvezen wohl: mit einem Zahne glätten).

Während die Papyri uns nur wenige im engeren Sinne astronomische Werke geschenkt haben, ist die Astrologie in allen ihren Formen zahlreich vertreten. Sehr merkwürdig ist ein Zwiegespräch des Platon mit dem Ägypter Peteesis über die Bedeutung der Sterne und Sternbilder, da es die verbreiteten Anschauungen vom Einflusse ägyptischer Weisheit auf griechische Weise spiegelt: leider ist nur wenig erhalten. Frei von jedem astrologischen Zuge ist der Kalender von Saïs, zugleich der älteste seiner Art; die Schrift führt auf die erste Hälfte des 3. Jh. a. C., und astronomische Nachprüfung hat ergeben, daß die Angaben des Kalenders auf die Zeit um 300 a. C. passen. Voran geht eine Ein-

leitung in Briefform, worin der Verfasser sein Wissen auf einen weisen Mann in Saïs zurückführt; da aber augenscheinlich die Anschauungen des Eudoxos dem Kalender zugrunde liegen, scheint der erhaltene Text eine in Unterägypten verfaßte Verarbeitung eudoxischer Astronomie zu sein mit dem besonderen Zwecke, als Lehrbuch zu dienen. Der Kalender setzt das ägyptische Wandeljahr von 365 Tagen vorans und führt nur solche Tage an, über die etwas Wesentliches zu bemerken ist; er berücksichtigt Tag- und Nachtgleiche und Sonnenwende, also den Wechsel der Jahreszeiten, den Lauf der Sonne durch den Tierkreis, Aufgang und Untergang einiger Gestirne, teilt die genaue Länge von Tag und Nacht mit, macht Angaben über das Wetter und über das Steigen des Nils und nennt endlich eine Anzahl ägyptischer Feste, darunter das von Herodot 11 62 beschriebene Lampenfest der Athena-Neith in Saïs.

Ganz anders sieht ein gleichfalls gut erhaltener astrologischer Kalender aus Oxyrhynchos aus, der im Inhalte wohl auf ptolemäische Zeit zurückreichen mag, während die Handschrift ins 2. Jh. p. C. gehört. Nach einer Bemerkung des Porphyrios bei Euseb. Praepar. evang. 111 4 über den berühmten Chairemon und die sog. Salmenichiaka, die zu den hermetischen Schriften gehörten, gewinnt man den Eindruck, daß unser Papyrus mit seinem durchaus ägyptischen Gepräge den wesentlichen Zügen jener Salmenichiaka entspricht. Er teilt das Jahr in Wochen zu je fünf Tagen, gibt zu jeder Woche eine kurze astronomische Bemerkung und reiht dann den vorstehenden Gott an, wobei er die großen Götter, Θεοί, von den kleinen, den κραταιοί, zu unterscheiden scheint; die Beziehung zu den ägyptischen Dekanen liegt auf der Hand. Auf eine Beschreibung des Gottes folgen allerlei Zeichen und Wunder sowie die günstigen oder ungünstigen Wirkungen im öffentlichen und privaten Leben. Solche Kalender leiten bereits zu den Horoskopen hinüber, die unter den Papyri zahlreich sind; auch eine Anleitung zum Horoskopstellen ist erhalten.

Kalender von Saïs: P. Hibeh I 27; man vergleiche die nach Eudoxos schlecht gearbeitete  $E \delta \delta \delta \xi o v$   $t \ell \chi v \eta$  P. Paris I. Textprobe des Kalenders von Saïs: Kol. IV, 55 ff: zum I. Choiak:  $[\hat{\eta}]$   $v \hat{\xi}$   $\delta \varrho \tilde{\omega} v$   $v_i \ell_j \ell_i \ell_i \ell_i$  (I.  $\ell \ell$  statt  $\ell \beta$ ),  $\hat{\eta}$   $\delta \hat{\ell}$   $\hat{\eta}_i \ell \varrho \alpha$   $\ell \beta' \ell' \ell' \ell'$  ( $13^{1}_{-15}^{-1}_{-145} = 13^{4}_{/45}$  und  $10^{2}_{/3}^{-1}_{-5}^{-1}_{-30}^{-1}_{-90} = 10^{41}_{/45}$ )  $[\ell J \varepsilon^{2} \ell \varrho \kappa - \ell \nu \bar{\nu} \varrho \bar{\nu} \varepsilon \delta \bar{\nu} \ell \nu \bar{\nu} \ell \bar{$ 

χονσοῦι πλοῖον εξά[γε]ται (Plut, de Iside 13). Iί n — Γι του Κουνα (namhch die Sonne).  $\varkappa$  ισημερια [εαζοιτη, [τ] τις ενρώτι τι και ημέρα της εννούν αι της μερια της και ημέρα της και μέρα [τ]βίλια ε  $11^3\gamma_{45}$  und  $12^7\gamma_{45}$ ). Μεχείο εννούν [Γρατρίου - Γιαλίς ακαιστέχοι δύνονσικ, [τ] τυς πρώτι αι Ευλέ (Ι. ε΄ q statt λ΄ε),  $\tau$  δ΄ εμέρα της u =  $11^{29}\gamma_{45}$  und  $12^{16}\gamma_{45}$ ), και Ηρα καει usw.

Astrologischer Kalender: P. Oxy, III 405; vgl. bes. Boll, Arch. 1. Pap. 1 402tt. und P. Soc. Ital. III 158. Textprobe Kol. I 10ft.: Φαρμοξολ το απο το στο κοδορχόος (l. εδορχόος ο εστις πείς Φαρμοξολίος απο τε τος κοδορχόος (l. εδορχόος ο εστις πείς Φαρμοξολίος απο τε τος κοδορχόος ο τόπος αὐτοξο απο δορλίας ορόλος, το προσιετοι γεπος, παρίμερος εχων έπὶ τῆς κεγαλής, εἰς δε τωπισο πρόσωποι εχων ογεως, τιτριγίας εχων διος, πόδας λέοντος, ἔχοντος (l. εχως παρασιασια κου ογεως, τιτριγίας εχων διος, πόδας λέοντος, ἔχοντος (l. εχως παρίσωποι εχων ογεως, τιτριγίας εχων διος, πόδας λέοντος, ἔχοντος (l. εχως παρίσωποι εχων ογεως, τιτριγίας εχων διος, πόδας λέοντος, ἔχοντος (l. εχως παρίσωποι εχων ογεως, τιτριγίας εκίως διος (l. εχως παρίσωποι εχων ογεως, τιτριγίας τος (l. εχως παρίσωποι εχων ογεως, εντια διεπιτης (μηνεταποι παρίσωποι απολοίτται πολεία τολείς αμόχης και έσται πρός τονς διλος κοιτολογοι πείοις) ως φιλος, εντια διεπιτης άρχης μινεταποι τολεία τολεία τολεία τολείας [Αἰ]γύπ[το]ν [και] διρία τζον αποστατην, τα γιας οριμεζία τοι [και] οιδικος πολέμος) έστιν και άρδας και Γιάχης και προβελίδη απόλες τα τοτία usw.

Eine besondere Stellung nimmt das Bruchstück aus den Kestoi des Africanus ein; erhalten ist der Schluß des 18. Buches mit dem Titel Joukiou Aφοικανοί κεσιός μ in einer Handschrift aus der Mitte des 3. Jh. p. C., die daher nur wenig jünger als der Verfasser ist, trotzdem aber ziemlich viel Fehler enthält. Jetzt erst wird sicher, daß der Verfasser der Kestoi und der mit Origenes befreundete christliche Schriftsteller ein und dieselbe Person sind. Die Kestoi enthielten ein buntes Allerlei, das sich mit kurzen Worten nicht umschreiben läßt; im Papyrus teilt Africanus eine in die Nekvia eingeschobene, ganz im Tone der Zaubertexte gehaltene Totenbeschwörung des Odyssens mit (Odyssee 11, 34-43) und verteidigt sie als wertvoll unter Berufung auf Handschriften in Jerusalem, Nysa in Karien und im Pantheon zu Rom. Trotz dem Unsinn ist dies für seine Methode wichtig; er gibt sich zwar als literarischen Kritiker, aber der Zauberspruch an sich interessiert ihn vor allem. Bemerkenswert ist, was er über sein Verhältnis zur Pantheonsbibliothek sagt, und vorher seine Erwähnung der Pisistratiden und ihrer Leistungen für Homer.

Oxy. III 412. Vgl. Blaß, Arch. f. Pap. 3, 297. v. Wilamowitz. GGA. 1904 659 Anm. 2. Obwohl der Text nicht überall feststeht, gebe ich die 2. Kolumne; vorausgegangen ist die Odysseestelle samt der Beschwörung. et nie mites ent aðtös δ ποιητης το περιεργοι τῆς επιρομοέως το σέλο δια το τῆς εποθείως δέδωμα σεσιώπηχες, εὐθ οι Πεισιστρατιδοί το σέλο στησαπιστίες επι τοῦτα

ἀπέσχισαν ἀλλότρια τοῦ στοίχον τῆς ποιήσεως ἔχει[ν] ἐπικρείναντες ἔπη, δμως ἔχνων (Grenfell-Hunt: ἐπ[ὶ] πολλο[ί]ς ἔχνων) ἄτε κύημα [πυ]λυτε[λ]έστερον ἐπεικ[ῆ]ς (Ι. επικῆς, aber auch ἐπορκ[ία]ς statt έπιορκίας scheint möglich) αὐτὸς ενταυθοῖ κατέταξα (Wil. Ι. κατατάξαι), τῆν τ' ὅ[λ]ην (Gr.-H. τε[.]ην Wil. τήν γε[μ]ὴν) σύνπασαν ὑπόθεων ἀνακειμένην ε[ὑ]ρέσεις (sic) ἔν τε τοῖς ἀρχείοις τῆς ἀρχαίας π[α]τρίδος κολωνε[ία]ς [Λ]ὶλίας Καπιτωλείνης τῆς Παλαιστείνη[ς] κὰν Νύσι, τῆς Καρίας, μέχρι δὲ τοῦ τριςκαιδεκάτον ἐν 'Ρώμι, πρὸς ταῖς ἀλεξάνδρον Θερμαῖς ἐν τῆ, ἐν Πανθείφ βιβλιοθήκι, τῆς καλῆ, ἡν αὐτὸς ἡρχιτεκτόνησα τῷ Σεβαστῷ.

Die Zauberpapyri, deren viele erhalten sind, gehören nur zum Teile in die Literatur, wenn auch die meisten Zaubertexte, die auf einzelnen Blättern für bestimmte Gelegenheiten niedergeschrieben worden sind, einem Zauberbuche entnommen sein mö-Hier kann ich von ihrer Art nur ein Beispiel geben, das besonders geeignet ist, weil es sich ausdrücklich auf ein sogenanntes hermetisches Buch beruft (Vgl. Kap. 16). Buchstabenzauber aus dem 3. Jh. p. C., der das eigentümliche Gemisch ägyptischer und griechischer Elemente zeigt, wie es im Zauberwesen blühte: Hermes hat in seiner ägyptischen Gestalt als Thoth mit der Schrift zu tun, aber das griechische Alphabet liegt dem Zauberspiel zugrunde, und ebenso steht die den Osiris suchende Isis auf der Grenze beider Welten. Selır beliebt war auch die Deutung gewisser Vorgänge, namentlich der unwillkürlichen Zuckungen des Körpers auf das Schicksal des Menschen, und diese Zuckungsliteratur findet sich in mehreren Papyri vertreten, die das aufs beste ergänzen, was aus anderen Quellen, z. B. dem sogenannten Traktate des Melampus, darüber bekannt H. Diels hat den Gegenstand in den Abh. d. Berl. Akad. 1908 unter dem Titel "Beiträge zur Zuckungsliteratur des Okzidents und Orients" grundlegend behandelt. Offenbar hatte sich diese Wissenschaft bis ins einzelne entfaltet: für die Zuckung jedes Körperteiles bis zu den einzelnen Zehen hinab wußte man Deutungen, die besonders häufig auf gewisse Menschentypen eingestellt sind, den Sklaven und den Soldaten, die Witwe und das Mädchen, vielleicht weil unter ihnen der Aberglaube seine eifrigsten Anhänger besaß. Wenn die Anrufung bestimmter Götter empfohlen wird, sind es griechische, nicht ägyptische. ausführliches Beispiel besitzen wir in einem Papyruskodex des 4. Jh. p. C., der sich durch sein ungewöhnlich kleines Format als handliches Taschenbuch verrät.

Zauber: Oxy. VI 886:  $u\epsilon y\acute{a}k\eta^{\gamma}I\sigma\iota_{\varepsilon}$   $\dot{\eta}$  ενομα. ἀντίγομφον  $\iota\epsilon ρ\~a\varepsilon$   $\dot{\rho}iβkον$  τῆς ενρετίσης (sic.)  $\epsilon v$  τοῖς τοῦ Ερμοῦ ταμίοις.  $\dot{\delta}$  δὲ τρόπος εστὶν τὰ περ[ὶ] τὰ γράμ-

ματα κθ (so, nicht 24 oder 25) δε δει Εραζε κε με Τους Σητούσα ται τις του ἀδελφὸν κὲ ἄνδρα Θοίρειν, επικαλού με (και tilgen, der Schreiber dachte an das übliche ἐπικαλούμια, das abet hier nicht paßt) τοι (ηλιοι) κι τοις τι βυθφ θεούς πάντας περί ων θελις κληδονισθήναι, λαβων φύνικος (Ι. φονικος) ἄρσενος φύλλα κθ ἐπιγρίανων εν ἐκαίστω τῶν φύλλων τα τῶν θεῶν ὁνόματα κι ἐπευξάμενος ἔρε (Ι. αῖρε) κατα δύο δίο, το δὲ υπολιποζηζινοι ἐσχαίοι ἀνάχτων (sic) κὲ εύρῆσις σου τὴν κληδόνα ἐν οἰς μένεστειι και χρημαθιωθηση (sic,) τηλαιγώς. Zuckungsbuch: Ryl. 28. Textprobe Fol. 7 Verso, 180 ff.: ποις διξιώς ἐντι ἀλλητα, δεσπότης ἔσται πολλών ἀγαθών καὶ κτημάτων, δούλος δι ελείθιασς εντια. ποὺς ἀριστερὸς ἐὰν αλληται, σημαίνι αὐτόν ἐπι λόγω και πιστι πλαιηθήταζε και δόὸν πορεισμένω ἐνποδιωθήναι, τιχοι Εριεί, 201 ff: εὰν ο τριτος (δάκτυλος δεξιού ποδὸς) ἄληται, ὰηδιαν σημαίνι καὶ μάχας ἐξιι δια θηλυκόν πρώσωντοι, ἔπειτα εὐφρανθήναι, εὐχοι Πιονύσω, ἐὰν δὲ ο μέγας στητία, σημαίνι ἀιτοι δούλον ὅντα δεσποτεύσαι καὶ πάσις λύπις ἀπαλλαγήναι.

## X. PAPYRI NEUEN INHALTS. GRISTLIGE UND LATEINISGIE TEXTE.

Unter die wichtigsten aber auch schwierigsten Papyrusfunde ge-hören die sogenannten Logia Jesu und die Bruchstücke unkanonischer Evangelien. (Vgl. im Allgemeinen Kap. 16.) Bei den Aussprüchen Jesu, von denen Grenfell und Hunt zwei Fragmente, beide auf Papyrus und in Handschriften des 3. Ih. p. C., entdeckt haben, entsteht sogleich eine ganze Reihe von Fragen, die den beiden Oxfordern Gelegenheit zu ausführlicher Erörterung in Oxy. IV p. 10-22 gegeben haben; hier kann ich nur ein paar Punkte herausgreifen. Es scheint, daß die beiden Logia-Stücke derselben Sammlung angehören, denn die äußere Form ist dieselbe, da alle Aussprüche durch ein λέγει Ἰησοῦς eingeleitet werden, wenn auch das zweite Stück in einem Falle eine das Wort Jesu vorbereitende Bemerkung bringt. Der Inhalt ergibt für den Zusammenhang keinen unmittelbaren Beweis, da es bisher nicht gelungen ist, eine Gedankenfolge zu erkennen, jedoch scheinen beide Stücke zu den kanonischen Evangelien wie zu dem, was man von unkanonischen weiß, ebenso zu gnostischen Anschauungen in demselben Verhältnisse zu stehen. Das zweite Fragment beginnt mit einem einleitenden Satze, der das Folgende als Reden Jesu bei bestimmter Gelegenheit und an bestimmte Personen, darunter Thomas, bezeichnet; aber es folgt nicht daraus, daß wir es mit einer Sammlung der Aussprüche Jesu zu tun hätten, wie man sich etwa die auf Matthäus zurückgeführte Sammlung der Logia vorstellen darf. Vielmehr kann es sich auch um eine Schrift von der Art handeln, die man unkanonische Evangelien nennt; die Papyri haben uns mehrere Beispiele dafür geschenkt. Auch in diesen Bruchstücken begegnen wir fast immer dem redenden Jesus, und wenn die Rede etwa durch ein paar erzählende Worte eingerahmt ist, so trifft das auch auf das zweite Stück der sogenannten Logia zu. Ein grundsätzlicher Unterschied der Logia von den Fragmenten unkanonischer Evangelien hat sich bisher nicht beweisen lassen, und ihre von Grenfell und

Hunt verfochtene Selbständigkeit ist nicht mehr als eine Möglichkeit. Wie die Logia sich zu den kanonischen Evangelien und einigen der unkanonischen, insbesondere dem Ägypterevangelium dem Hebräerevangelium, dem Thomasevangelium und anderen oder zu den λόγοι ἀπόχουφοι nach Matthäus verhalten, hat die Theologen stark beschäftigt und zahlreiche Arbeiten von Harnack. Zahn u. a. hervorgebracht. Sicher ist die Anlehnung, man darf sagen die Übereinstimmung des einen Logion mit einem Zitate aus dem Hebräerevangelium; ferner schließen sich mehrere, im ersten wie im zweiten Fragment, an Stellen der Synoptiker an und zwar so, daß ein hier überlieferter Ausspruch Jesu entweder durch einen Zusatz verbreitert wird, ohne am Gedanken zu ändern. oder weitergeführt und im Gedanken nach einer neuen Richtung entwickelt wird. Gute Beispiele dafür sind das 5. Logion des ersten Fragments und das 2. Logion des zweiten Fragments. Die Erweiterung verläuft dann in gnostischer Richtung, die auch sonst mehrfach zutage tritt. Abgesehen von dem einen Falle, wo die Berührung mit dem Hebräerevangelium deutlich ist, läßt sich eine volle Übereinstimmung mit einem der unkanonischen oder der kanonischen Evangelien nicht sicher nachweisen, denn die unverkennbare Verwandtschaft im einzelnen kann ebenso gut darauf zurückgehen, daß unsere Logia durch den Gedankenkreis und die Literatur der apostolischen und nachapostolischen Zeit beeinflußt sind, ohne sich von einer uns bekannten Quelle unmittel-Um über Herkunft, Zeit der Entstehung und bar herzuleiten. Beziehung zu gnostischen Gedanken sicher urteilen zu können, müßte mehr erhalten sein; heute wird man über Vermutungen nicht hinausgelangen, die im einzelnen hier zu besprechen der Raum verbietet. Was ich soeben über die Erweiterung synoptischer Aussprüche in den Logia sagte, gilt in vollem Umfange von einem anderen Fragmente, das Grenfell und Hunt als Bruchstück eines unkanonischen Evangeliums veröffentlicht haben, denn hier wird eine Stelle der Bergpredigt in anderer Richtung weitergeführt, zugleich in nahem Anschlusse an eine erhaltene Stelle des Ägypterevangeliums (Oxy. IV 655). Indem ich die meisten Evangelien-Fragmente solcher Art übergehe, hebe ich nur noch eines hervor, das besonders gut erhalten und besonders bezeichnend ist; ein Pergamentblatt aus einem kleinen Buche in Taschenformat, etwa aus dem 4., spätestens 5. Jh. p. C., hat es uns ge-Es enthält eine lebhafte Auseinandersetzung Jesu

mit einem Hohenpriester über die innere Reinheit gegenüber der äußeren, in erkennbarem Anschlusse an Matth. 15, 1ff. und Mark. 7, 1ff., aber nicht ohne wesentliche Änderungen. Viele Angaben über den Tempel und über jüdische Gebräuche gehen sehr ins einzelne und offenbaren eine beachtenswerte Sachkenntnis, obgleich nicht alles der Kritik Stand hält, sondern mancherlei um der Wirkung willen ausgemalt zu sein scheint. Soviel nur zum Überblick; wer eindringen will, muß ein genaues Studium an diese Dinge wenden.

Die Logia sind publiziert: Oxy. I 1 und IV 654, das erste Stück ist ziemlich gut erhalten, obgleich auch hier nicht alle Ergänzungen feststehen. Im zweiten haben die Herausgeber einen Text herzustellen versucht, dem ich unten nur teilweise folge. Im Allgemeinen nehme man alles, was nicht im Papyrus steht, sondern ergänzt ist, kritisch auf und bedenke, daß sehr vieles Vermutung ist. Die zahlreichen Stellen aus apokryphen Evangelien, die Grenfell und Hunt beibringen, muß ich ebenso weglassen, wie die in Betracht kommenden Stellen der kanonischen Evangelien, die im übrigen leicht zu finden sind.

Οχν. 1 1: 1) και τότε διαβλέψειας εκβαλείν το κάργος το εν τῷ ὀφθαλμῷ τοῦ αδελφού σου. 2) λέγει 'Ι, σούς (pap. το) εάν μή νηστεύσητε (pap. ται) τὸν κόσμον, οὐ μὴ εὐρητε (pap. ται) τὴν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ (pap.  $\overline{\theta}$ ), καὶ ἐὰν μὴ σαββατίσητε τὸ σάββατον, οὐε ὄψεσθε τὸν πατέρα (pap. πρα). 3) λέγει Ίησοῦς ἔ[σ]την ἐν μέσω του κόσμου και εν σαρκεί ώς θην αυτοίς και εξοον πάντας μεθύοντας και οθδένα εξρον δεινώντα έν αθτοίς, και πονεί ή ψυχή μου έπι τοίς θιοίς των άνθρώ- $\piων$  (pap.  $\overline{a}ν\overline{ω}ν$ ),  $\delta τι$  τι qλοί είσιν τ $\tilde{g}$  καρδία αὐτ $\tilde{ω}[ν]$  καὶ οὐ βλέ[πουσων (größere Lücke) 4)... $\tau$ ] $\tilde{p}_{r}$   $\pi \tau \omega \chi \epsilon \tilde{u} c v$ . 5)  $\int \tilde{h} \dot{\epsilon} \gamma \tilde{f} \epsilon \iota \int I_{\eta} \sigma \sigma \tilde{v} \dot{\epsilon} \cdot \tilde{\sigma} \pi \tilde{f} \circ v \tilde{\epsilon} \tilde{a} r \tilde{b} \sigma \iota v \int \overline{\beta}, \sigma \tilde{v} \kappa \tilde{f} \tilde{\epsilon} \tilde{f} \tilde{\sigma} \iota \tilde{f} r$ άθεοι, καὶ [δ]που ε[ἐε] ἐστιν μόνος, [λέ]γω ἐγώ εἰμι μετ' αὐτ[οῦ]· ἔγει[ο]ον τον λίθον, κάκει ευρήσεις με, σχίσον το ξύλον, κάγω έκει είμι. 6) λέγει Ίησοῦς: οὐκ ἔστιν δεκτὸς προφήτης ἐν τῆ πατρίδι (pap. πριδι) αὐτ[o]ῦ οὐδὲ ἰατρὸς ποιεῖ θεραπείας είς τους γεινώσκοιτας αυτόν. 7) λέγει Ίησους πόλις οικοδομημένη έπ' ἄχρον [δ] gors υψηλοῦ  $\langle s_{jj} \rangle$  καὶ ἐστηριγμένη οθτε πε[σ]εὶν δύναται οθτε κρυ[β] ῆναι. 8) λέγει Ίισοῦς άπούεις [ε]ὶς τὸ εν ώτίον σου, τὸ [δὲ επερον συνέπλεισας... Οχγ. ΙV 654: οὖτοι οἱ λόγοι (pap. οιτοιοιοιλογοι) οξί... οθς ἐλάβλησεν Ἰησοῦς (pap. τιζο) δ ζων ε[ατενώπιον Ματθία(?)] και θωμά και είπεν: [... δοτιε] αν των λόγων τούτ[ων ἀχούση, θανάτου] οὐ μὴ γεύσηται (Herstellungen z. T. nach Wilamowitz). 1) λέγει Ἰησούς: ] μὴ πανσάσθω ὁ ζητ[ων..... ξως ἄν] εύομ, καὶ δταν εύοι [θαμβηθήσεται καὶ θαμ]βηθεὶς βασιλεύσει (pap. ση) καζί βασιλεύσας άναπα-] ήσεται (vgl. Clemens Alex. Strom. V 14, 96, aus dem Hebräerevangelium: ου παύσεται ό ζητών, έως αν είνη, εύρων δε θαμβηθήσεται θαμβηθείς δε βασιλεύσει, βασιλεύσας δε επαναπαίσεται.) 2) λέγει Ί[ησοῦς: λέγουσιν] οι ελκοντες ήμας [είς τὸν πόσμον, ότι] ή βασιλεία εν οδοα[νῷ ἐστιν. ἐλέ; χει δε] τὰ πετεινὰ τοῦ οδο[ανοῦ καὶ πᾶν ζιῷον ὅ]τι ὑπὸ τὴν γιῆν ἐστ[ιν ἡ ἐπὶ τῆς γιῆς καὶ] οἱ ἰχθύες τῆς θαλά[σσης πάντες δδηγούν]τες ύμᾶς καὶ ή βασ[ιλεία των οὐρανων] ἐντὸς ὑμων [ἐ]στι [καὶ δστις αν ξαυτόν / γνώ, ταύτην εύρή [σει, μέλλοντες δε ]ξαυτούς γνώσεσθαι [είδήσετε, ότι νίοι] έστε ύμεζε τοῦ πατοὸς τοῦ τ[ελείου. ὅλως δε] γνώ(σε)σθε ξαντοὺς ἐν [τῖ πτώσι τοῦ κόσμον] καὶ δμεῖς ἐστε ἡ πτῶ[σις. 3) λέγει Ἰησοῦς ] οὐκ ἀποκνήσει ἄνθ[οωπος πεοὶ τῶν...] οων ἐπερωτζοαι, (pap. τησε) πά[ντα δὲ τὸν λόγον

τί φωτ πεφι τον τόποι τή[ε βασιλειας γεω]σεται (pap, τε), στι πολλοι τοσεται πρώτοι έσχατοι καί] στ εσχατοι πρώτοι καί [σλίγοι εκλεκτοι τέ στι. 1) λεγτι Τισούς: [πᾶν τὸ μή ἔμπφοσ]θεν τής ου εώς σων και [τὸ κικριαμείον] άπο σού αποκαλιθήσετ[αι σοι. συ γαρ εσ]τιι κριπτον ο ού φανιμου γιιμοιταί και πεθαμμένον ο σ]θε εγιρθησεται.] 5) [εξ]εταζούσιν αυτοί σ[ι μαθητιαμείου και κέ]γουσιν πώς νιστεί [σομεί και πώς...] μεθα και πώς... κ]αι τι παρατιρήσ[σμέν...] ι; λέγει Τισούς: [. ]. ]ειται μη ποιείτ ε... ]ης αληθεοίς αι... ν ά[π]σκεκριν... μα]κάρι[όκ] εστιν [...] μο εστίτ... νι]...

Meine Herstellung des 2. und 3. Logion aus Oxy. IV 654 weicht von dem Versuche von Grenfell und Hunt in der Ausgabe wie auch von Deissmanns Ergänzungen im Licht vom Osten<sup>2</sup> 327 ff. nach Wortlaut und Gedankengang erheblich ab. Die Begründung hoffe ich an anderer Stelle bieten zu können; nier begnüge ich mich mit folgenden Hinweisen. Ich gehe gemäß der vorausgeschickten allgemeinen Bemerkung davon aus, daß auch in diesen Logia ein Wort aus den Synoptikern erweitert oder fortentwickelt wird. Logion 2 beruht auf Lukas 17, 20 ff. und baut den Gedanken durch das growt gewicht Die Deutung der Worte τα πειεινά ff. geben Matth. 6, 25-33 und Apok. 5, 13 an die Hand, den Begriff der aximos Lukas 2, 34. Fin Logion 3 kommt Matth. 19, 27 ff. und 20 Anfang in Betracht und im Hintergrunde vielleicht noch Matth. 13, 1-23. Für meine sonstigen Erwägungen des Innalts und der Sprache mangelt hier der Raum; daher kann ich auch nur im Allgemeinen sagen, daß ich den Darlegungen von Grenfell und Hunt viel verdanke. Das Unkanonische Evangelium Oxy. V 840 ist abgedruckt bei Swete, Zwei neue Evangelientragmente (Lietzmann, Kl. Texte 31).

Christliche Gebete sind mehrfach durch die Papyri überliefert. Besonders merkwürdig ist es, daß in eine Sammlung solcher Gebete ein Stück aus dem nichtchristlichen Poimandres eingedrungen ist. Reitzenstein, der es feststellte, glaubt nicht, daß die Sammlung liturgischen Zwecken diente, sondern denkt an Gebete für den Privatgebrauch; vielleicht waren es Stücke, denen man besondere Wirkung zutraute. Da nur eine ausführliche Besprechung diese religionsgeschichtlich sehr wichtige Sache klar stellen könnte, muß ich hier davon absehen und verweise auf die Publikation des Textes, B. K. T. VI 110ff., vor allem aber auf Reitzensteins entscheidende Berichtigung: Nachrichten d. Gött. Ges. d. Wiss. 1910, 324ff. und seine die Zusammenhänge darlegende Kritik GGA. 1911, 537ff.

Auf einem sorgfältig geschriebenen Blatte eines Papyruskodex aus dem 4. Jh. p. C. sind beträchtliche Stücke zweier Gebete erhalten, und da nur wenige liturgische Gebete der ersten christlichen Jahrhunderte sonst bekannt sind, besitzt der nene Fund einen erheblichen Wert. Das zweite trägt die Überschrift "Sabbatsgebet" und zeigt damit seinen Ursprung in der orientalischen Kirche an, denn diese stellte den Sabbat fast dem

Sonntage gleich und veranstaltete regelmäßige Gottesdienste, wofür auch die Papyrusurkunden ein Beispiel bringen, Oxy. VI Der Kirchenhistoriker Sokrates betont, daß der Sabbatgottesdienst in Alexandreia keinen eucharistischen Charakter habe, und auch damit stimmt das neue Gebet überein. Das erste Gebet, von dem wir nur noch den Schluß vorfinden, scheint nach manchen Anzeichen noch älter zu sein. Beide gehören in den Gottesdienst und werden von der Gemeinde oder in ihrem Namen gesprochen. Wir haben also den Rest eines liturgischen Buches vor uns. Während dieser Text gut überliefert ist, strotzt ein christliches Gebet bei der Nilschwelle, das wir aus einer späten Handschrift kennen, von sprachlichen und orthographischen Seine Herkunft offenbart es nicht nur durch die Bitte um das Steigen des Stromes, von dem der Ertrag des Landes abhängt, sondern gleich im Anfange in der Anrufung des heiligen Senuthios, des großen koptischen Kirchenvaters Schenute. Und zwar sind es augenscheinlich Mönche aus dem Kloster, das seinen Namen trug, die im Morgengottesdienste die Fürbitte ihres Schutzpatrons suchen; auf die Eingangsbitte folgt aber sogleich das an Gott und an Christus gerichtete Gebet. In diesem Falle lassen sich der Ort der Herkunft, die Thebais, im besonderen wahrscheinlich das Weiße Kloster bei Panopolis, heute Alımım, und der Anlaß genau feststellen.

Publikationen: Zwei altchristliche Gebete, ed. C. Schmidt, Festschrift für Georg Heinrici. Leipzig 1914, p. 66 ff. mit Abb. Ich teile den erhaltenen Rest des ersten und etwa die Hälfte des zweiten Gebetes mit: [ε]ν ασέσει των παραπτωμάτων, Γτλούς μικρούς των δούλων σου μετάς τλών μενάλων, δός θρειτ τὰς τηστείρας συβι εν καθαρή καρδια, και σωθήται [άπὸ] πάσης μεθοδιας του διαβόλοι γκαι τλελειοθήναι εν χριστιανισμού γκαι υλπουένειν σε άχοι εσχάτης ἀνα $[\pi r]$ ο $\tilde{i}_i$ ε διά τον αρχιερεως τῶν ψυχ $\tilde{\omega}[r]$  ήμ $\tilde{\omega} v$   ${}^2I_{i_i}$ σον Xριστο $ilde{m{v}}$ (pap.  $(i \mid \chi_i)$ ),  $\delta i \mid \delta \tilde{\delta} \mid \delta \delta \tilde{\delta} = \lambda \tilde{\delta} =$ βατική, εθχή, Επικαλού μεθά σου (sic.) δεστο τα, θηξε ηπάι σου ε πανεπίσκοπε μόν [αρχε άχιε] άλι [θ]ειτε, ο πιίστης των π[άντων] και προνοητικός πάσης η Γέσεως, δ | μεμιαβοιρέφων τούς εν σ[κότει καὶ] σκία] θανάτον καθιμειβους είς οδόν] ο[.. κ]οι βεβιίον άνηθειν[ήν, ο θέλων! π[άιτ]ος άνθυώπονς (pap. arors) owdfrat zfat eis entlyrwfolir akidems ekdeir feit oronaltt aftlreneis κιά δοξολογείας [άνα]η[έψ]ομέν σοι καί έν ταύτι τι [ωρα δοξ]άζοντες σε έξ όλης χαρδιας και όλου στόματος, ότι κατηξιώσας ήμας της αρίας κλήσειώς σου και διδασχαλίας και άνανήψεως ααθητειθήται έν σογία και συνέσει, εν πίστει και ύπομονή, εν αληθεία και ζωξ αίωνιω, έξαγοράσας ήμας τω τιμίω και ασπιλω αίματι του μοτογενούς σου από απάτης, από πλάν ης Ι, από δουλίας πικοᾶς, και λετοωοά- $\mu[\varepsilon]$   $io\varepsilon$   $\delta\pi\delta$   $i\tilde{\eta}\varepsilon$   $\tilde{\varepsilon}$   $\tilde{\varepsilon}$   $\delta v$   $\delta ia\beta\delta[hov]$   $\epsilon i\varepsilon$   $\delta\delta\tilde{\varepsilon}$  av  $\tilde{\varepsilon}$   $h\varepsilon v$   $\theta \varepsilon oa\varepsilon$ ,  $\delta\pi\delta$   $\delta av\delta\tau[ov]$ εί[ε] αιαγέννησην πνεύματος (pap. πνε) και ψυχής [και] σώ] ματος], άπο φθοράς HYMNEN.

eis ag Tag [mar] zai [zanir a] ranigog it usw. Gebet bei der Nilschwelle: Wesselv, Studien zur Palaeographie und Papyruskunde, XV No. 250. Ich gebe den Antang mit Verbesserung der sprachlichen und orthographischen Fehler; die Schreibung des Originals füge ich nur an besonders auftälligen oder zweitelhalten Steden hinzu. ἀρχιγε τῶν μοτάχων (pap. αρχιχαι) άγιε  $\Sigma$ ενοξεθιες, πίς εις τελος επιλασού άρχης (pap. ησεκτησωπαρχής) κα[ί] πρέσβενε προς τοι σωτήρα κυριοί (pap. 21)  $\tau[\tilde{ov}]$  σουθήται τὰς ψεχάς ημών. = ἀναστάντες εις σουθούν δυξολογούμεν του (pap. σε) την ανάστασιν εύφιε και την φωτήν των αγγέλων αναπειιπομέν λευστίνε  $\delta \delta \xi a$  er bylotois  $\vartheta$  e $\tilde{\varphi}$  (pap.  $\vartheta \tilde{\tau}$ ) zau ext  $\varphi \tilde{\eta}_s$  eight, (pap.  $r_{1s}$ ) et att  $\varphi \phi \tau a$ ts εύδοκιας σου. άγιος ό θεός, αρχαγγελική δίταντς κ[αί] χορος αγιστικετεί οι οιτ σε, φιλάνθοωπε, άγιος τοχυρος, γέτος αιθρωπος, τη αθανατώσης τητε πολις έρνησς, δίχαιος άγαθέ, άγιος αθάνατος, άναγαγε, δεόμεθα, τα ποταπία εδατά, ετλο μους δεόμεθα, τούς καφπούς του εκαιτού, στι πάκτζας πρός την (pap, ητη) τρογή ποοεδο[κῶ]μεν, ὁ σταιρουθείε δι ήμας, ε[λέισοι] μαάς αριος ὁ θεός, ον υπιτιτὰ Χερουβ[ίν και] προεκιτεί τα Σεραφίν [και ο] χορος τόνι ασοπάτων [πιενμάτων], άγιος άθάνατος δ επιβλέτως νολι εξιτιγή και usw, ας αθανατώσης μητε πολις εσιμος heißt wahrscheinlich dem Sinne nach μη θαιατώσης την πόλιν ὅσι' είναι ἔσιμον: den Wortlaut kann man verschieden heistellen; in dem Satze ότι πάντα πρός την τροφην προςδοχώνει ist η vor την vieileicht. Rest eines ήμωτ. - ἀσώματος auch ohne πτεύμα bedautet Engel.

Auch von christlichen Liedern ist mancherlei erhalten, darunter Stücke aus Akrostichischen Hymnen. Der umfangreichste Text dieser Art, aus dem 4. Jh. p. C., zeigt immer drei mit dem gleichen Buchstaben beginnende Glieder, während andere nur zweigliedrig gebaut sind und nur beim ersten Gliede den Zwang des Anfangsbuchstabens gelten lassen. Metrisch gehören sie in die Reihe, die wir bereits in Kap. 7 durch das Schifferlied kennen gelernt haben. Bezeichnend ist der regelmäßige Akzent auf der vorletzten Silbe; im übrigen sind die alte quantitierende Verskunst und die spätere der Byzantiner hier noch im Streite begriffen, wenn auch das Neue schon stark überwiegt und sich in der Betonung kurzer Silben und der Tonlosigkeit langer zeigt. Als Gedichte stehen diese Hymnen, die man mit solchen des Gregor von Nazianz vergleiche, ziemlich tief. Den Text findet man bei Lietzmann, Griechische Papyri2 Nr. 22 (Kleine Texte, Heft 14).

Ohne inhaltlich bedeutend zu sein, verdient doch ein nahezu vollständig erhaltener Osterfestbrief eines alexandrinischen Patriarchen besondere Aufmerksamkeit. Schon in ziemlich früher Zeit war es Aufgabe des Bischof von Alexandreia, der ägyptischen Kirche den Termin des Osterfestes mitzuteilen, der ja durch Berechnung festgestellt werden mußte. Das Konzil von

Nikaia erweiterte dann diese Pflicht des Alexandriners auf die ganze Kirche mit der Begründung, astronomische Studien hätten seit Alters bei den Ägyptern die beste Pflege gefunden. früh gingen diese Osterbriefe über ihren nächsten Zweck hinaus und gewährten dem Verfasser Raum für Ausführungen, die man als Predigt bezeichnen darf; die Fastenbriefe der heutigen katholischen Bischöfe sind ihre Nachfolger und geben eine Vorstellung Es versteht sich von selbst, daß nicht alle von ihrem Wesen. diese ἐπιστολαὶ ἐοφιαστιχαὶ oder γράμματα πασχάλια literarischen Wert besaßen und auf die Nachwelt kamen; aber Männer wie Athanasios und Kyrilles erhoben die Osterbriefe zu bedeutenden theologischen Werken. Im Original besitzen wir neben einem kleinen Bruchstücke nur einen alexandrinischen Osterbrief und zwar aus später Zeit. Die sehr stattliche, in feierlicher Kanzleihand geschriebene Papyrnsrolle gehört in den Anfang des 8. Jh. p. C., wie sich aus dem Osterdatum ermitteln läßt. Ebenso ergibt sich, obwohl der Anfang des Textes, der den Namen des Verfassers enthielt, jetzt fehlt, mit Sicherheit, daß dieser Osterbrief von dem Patriarchen Alexander II. ausgegangen ist. Unser Exemplar war an des Schenute-Kloster bei Soliag gerichtet, das es bis auf die Gegenwart aufbewahrt und erst vor wenigen Jahren in den Handel gebracht hat. Auf dem der großen Rolle vorgeklebten Schutzblatte, dem Protokolle im eigentlichen Sinne, steht arabisch und griechisch das Bekenntnis des Islam: ἐν ὀνόματι τοῦ θεού του έλεήμονος και φιλανθοώπου, οικ έστιν θεός εί μη δ θεὸς μόνος, Μαάμετ ἀπόστολος θεοῦ. Kurz vor der Zeit unseres Osterbriefes hatte der auch Ägypten beherrschende Kalif den alten christlich-byzantinischen Papierstempel durch den muham-Unser Osterbrief, von dem über medanisch-arabischen ersetzt. 300 Zeilen erhalten sind, ist zum weitaus größten Teile eine Patriarchen, ganz im Sinne seines Severus zur Verteidigung und Einprägung der strengsten monophysitischen Lehre bestimmt. (Vgl. Kap. 16). Gedanken zu entwickeln ist nicht seine Sache, er arbeitet lieber mit heftigen Angriffen auf die Gegner und entnimmt seine Gedanken, abgesehen von neutestamentlichen Stellen, lediglich den Vätern, von denen er Felix Romanus, Julius Romanus, Dionysios Areopagita, Athanasios und Kyrillos ausführlich zitiert, ohne sich streng an das Thema seiner Predigt Ev. Joh. 1, 1 zu halten. Auf die dogmatischen Ausführungen folgen Ermahnungen, mit

denen er nicht ungeschickt zum eigentlichen Zwecke, der Ankündigung des 40tägigen Fastens, des Osterfestes und der Pentekoste überleitet; ein Gruß und Segenswunsch schließt den Brief. Der Stillist sehr wortreich, aber nicht ohne Gewandtheit, im allgemeinen durchsichtig, auch in langen Sätzen, vielfach lebhaft, ja dramatisch. Der Verfasser kennt rhetorische Regeln, befolgt fast immer die daktylische Kadenz der Satzklauseln, liebt rhythmische Perioden und poetische Ausdrücke, kurz er ist noch nicht von koptischer Barbarei angesteckt, sondern besitzt die griechische Bildung seiner Zeit.

B. K. T. VI 55 ff. Als Probe gebe ich 1. Den Beginn der Abrechnung mit den Gegnern des Monophysitismus und 2. ein Stück aus 3en Ermalnungen.

1) 146ff.: Οθεούν αθτοκατάκριτοι των είπραν οι έν δύο η ισεπιν αθτών νποβαλλόμονοι μετά την άφραστον ένωσιν, τούτο γάρ τέταρτον άριθμον τη αγίο περιποιείται τριάδι και το σωτίριον πάθος, όπερ δι ίμας έκων κατεδέξατο, παραχαράττει καί άλλοτοιοι αὐτὸν τὸν σαρχωθέν[τα] θ[εό]ν λόγον τῶν έ[κ]ουσίων καὶ ἀναμαρτήτων αὐτο[ῦ] παθῶν, τἔ δὲ σαφεί μόν[ι καὶ ψ]ιλῷ ἀνθφώπω [διασ]πάσ[ι lois σι κάπ[τει]. of  $\delta \hat{\epsilon} = \tau \tilde{\eta}[s = \hat{\epsilon} \tau \hat{\epsilon}] \varrho a[s = \hat{a}] \vartheta \hat{\epsilon} ov = \mu o i \varrho a[s] = i \tilde{\iota} = a \vartheta[\tau \tilde{\iota} = v] \pi o z i [a \epsilon row [za\tau] a \delta i z] = x[a \hat{\iota}] = o s$ εν άλλασσομέναις λέξεσιν την πλάν[ην έ]χοντες ισόρφο[πον] τολμώσο λίγειν [έ]ξ [α] δτής ένώσεως άπαθες είναι του χυρίου το σώμα και κατά πάντα τρόπου άφθαρτον, δοκήσει και φαντασία τερατολογούντες το τίς οωτιρίας ιμών φοβιρόν μυστήριον. τίς τοίνυν των εθαεβοίντων στο οδινάται των άμφατίρων άπούων τὸ ἀπηχέστατον δόγμα, τίς οὐκ ίγετται τοῦτο είναι ψυχικής εὐεργεσίας (offenbar Fehler) έπιζήμιον τοις άβασανίστως παραδεγομίνους; ήμετς δι θίσφατον αύτων αποδείξαντες την νόσον πατρικοίς χρησώμεθα θεσπίσμασας, εξ ών έκάστοτε προκαμίζοντες τὰ κατ' ἐκείνων στρατολογούντα καὶ κατακοντίζοντα καὶ καταδεεστέρους αὐτοὺς ἀποφαίνοντα, ἡμά/ς! δε τημαλιούς περί την ορθότητα έτε μάλλον είναι παρασκευάζοντα και καρτερικωτίρους κα' αθτής δεί διατιρούντα.

2) 244ff.: δμείε δε οι της αμωμήτων πιστεως εξοασται, οι της αφίστης πολιτείας σύντιροσοι, τὰ της έχχλησίας ιερά θρέμματα, σπουδάσατε μέχρι βίου παυτός ταύτην ἀπαραποίητων διατησήσαι τήγοντα κεκτημένοι τὸν λογιωμὸν χρηγοφούσαν την σύνεσαν, μη έμπεσεῖν εἰς τὰς ακάνθας τῶν κατά καιφούς αὐτάς επιωπειφόντων καὶ συμπληγήναι τοῖς ἐσβόλοις αυτών τοξεύμασιν, μάλλοι δε συνετῶς ἐννοήσαι, πῶς καταπεφρόνηνται τῶν ἐγκρίτων πατέρων τὰ ὀψθὰ δόγματα ἐνα εἶναι τὸν Χριοτὸν κηδύττοντα, μίαν αυτοῦ gύσιν σεσαρκωμένην ομολογείν προειστιοντα καὶ σίαν ὑπόσιασιν καὶ σίαν θεανδρικήν ἐνέργειαν καὶ θίλησιν μιαν.

Lateinische Papyri literarischen Inhalts gibt es jetzt eine ganze Anzahl; da aber die meisten bereits bekannten Schriftstellern angehören, kommen sie hier nicht in Betracht. Über die Verbreitung des Lateinischen und der lateinischen Literatur in Ägypten ist Näheres in Kap. 13 und 15 zu finden. Neue Texte sind noch nicht zahlreich, und unter ihnen befinden sieh wiederum nur wenige, die mehr als kleine Bruchstücke bieten. An Umfang wie an Bedeutung steht wohl an erster Stelle die Livius-

epitome aus Oxyrhynchos, die auf eine Papyrusrolle spätestens im 4., eher im 3. Jh. p. C. geschrieben worden ist. Hand sieht sehr stattlich aus, der Text ist aber sehr verderbt, z, T. durch die Schuld des letzten Abschreibers, der allem Anscheine nach nicht viel von dem verstand, was er schrieb. Ein günstiger Zufall hat es gefügt, daß diese Epitome z. T. erhaltene Bücher des Livius betrifft, nämlich 37-40, zum anderen Teile die Bücher 48-55, für die wir nur auf die bekannten Auszüge angewiesen waren. Man kann daher die neue Epitome zuerst an Livius selbst prüfen und von hier aus über das Neue, was sie für die späteren Bücher liefert, sich ein Urteil bilden. Es ergibt sich, daß der Verfasser nichts Wesentliches ausläßt, sonst aber in der Auslese dessen, was er der Mitteilung wert hält, etwas willkürlich verfährt; im allgemeinen bewährt er sich als zuverlässig. Das ist wichtig für den zweiten Teil; denn er behandelt den Zeitabschnitt von 150-137 a.C., über den die bisherigen Quellen so Dürftiges boten, daß selbst dieser kurze Auszug nicht wenig Neues lehren kann. Gerade über den spanischen Krieg, insbesondere über die Feldzüge gegen Viriathus lesen wir eine Reihe wichtiger Nachrichten; aber auch innerpolitische Vorgänge hat der Verfasser der Beachtung wert gehalten. ist streng chronologisch und stellt eine Anzahl umstrittener Däten fest; auf literarische Ansprüche und kunstmäßige Darstellung verzichtet er vollständig, wenn auch eine gewisse sprachliche Anlehnung an Livius nicht ausbleiben konnte. bekannten Epitome unterscheidet sich die neue so stark, daß an Entlehnungen oder eine gemeinsame Quelle, abgesehen von Livius selbst, nicht zu denken ist.

Oxy. IV 668 mit ausführlichem Kommentar von Grenfell und Hunt. Neue Ausgabe von E. Kornemann, Die neue Liviusepitome aus Oxyrhynchos, im 2. Beiheft zu Klio, Leipzig 1904. Sie ist auch von O. Roßbach in seine Ausgabe der livianischen Periochae, Leipzig 1910, aufgenommen worden.

Ein lateinisch-griechisch-koptisches Gesprächsbuch lernen wir in einem Papyrusblatte kennen, dessen Schrift: wohl noch dem 5. Jh. p. C. angehören mag. Vermutlich enthielt das ganze Buch solche Gespräche, die den Kopten durch Vermittlung des Griechischen die notwendigsten Wendungen der lateinischen Umgangssprache bekannt machen sollten. Wenn auch das Latein in Ägypten niemals zur Heirschaft gelangen konnte, so drang es doch, besonders im 4. Jh. p. C., weit genug vor, um

solche Hilfsmittel wünschenswert zu machen. Erhalten sind Reste zweier Gespräche, worin Empfang und Bewirtung von Gästen, sowie Ankunft eines Boten und der von ihm überbrachte Brief mitgeteilt werden. Neben der allgemeinen Ähnlichkeit mit anderen griechischen Mustergesprächen finden sich besonders starke Anklänge an das Colloquium Montepessulamum, wie G. Esau erkannt hat. Der Text aller drei Sprachen ist mit griechischen Buchstaben geschrieben; man kann daher in den lateinischen Wörtern vielfach die Quantitäten der Vokale ablesen und manche Schlüsse auf die Aussprache ziehen. Latein geht voran, es folgt Griechisch und meistens auch Koptisch. lich lag dem Schreiber bereits ein lateinisch-griechisches Gesprächsbuch vor, und seine Zutat war nur das Koptische, das aber öfters fehlt und manchmal recht mangelhaft ist. Besser als weitere Ausführungen wird eine Textprobe die Anlage zeigen. 'Ausgabe: Schubart, Klio XIII, 27ff. vgl. C. Gl. L. 111 655 (Collogu. Montepess.). In der folgenden Probe lasse ich das Koptische weg, um den Druck zu erleichtern, ebenso die Doppelpunkte, durch die im Papyrus die Sprachen getrennt werden. Die sprechenden Personen sind im Papyrus nicht bezeichnet, aber die Gliederung des Gespräches ergibt sich an den meisten Stellen von selbst.

Das 2. Gespräch, Z. 42 ff.: oeguw outha zwf tidia froes zwhinegir, zwó gwzi-**MOLE TO TOLOUTHER (SIC)**  $g_{0}u_{1}^{\dagger}t_{2}^{\dagger}g_{0}$  adely  $e^{\dagger}h_{1}^{\dagger}\beta f_{1}\tau^{\dagger}e_{0}$   $\tau_{1}^{\dagger}$   $i,\delta e_{0}$ ;  $\sigma_{2}^{\dagger}\beta h_{2}^{\dagger}e_{0}$   $g_{0}^{\dagger}e^{\dagger}h_{1}^{\dagger}$ ερω δι <mark>κάγω σε δομιν</mark>ε δέσποτα ει τους κοι τανίς βως ταᾶς (Ι, υαᾶς). - τεοκίτω? **ούχ οίδα χοις τις οστι**οσεία (οστίσεα) την θεραί πουλοάι χροιεί έξειτο εξέλθ[ε] xeto gogas razeos ežo er dioze zai nade (zolis eot ris feotra kleine Lücke [ά]β Αυργλιώ ἀπ΄ [Αυριβλίου βιριτ ηλθερ [νουντιό]να φάσιν [τουλι]ν ητες πιν x[ha]ua záhegov ihhovy iz attor er tatta zond egt il egtir hoveo hai zond il κονντίας ἀναγγέλιλ, είς [ο]μεία πάιτα βείς καλώς Μαξίμοις Μάξιμος τη βοίλ (sic) σε [βο]ύλεται σαλοντάρε άσπασασθήαι] ουβιεστ που εστίι φοράς έξω σται ωτατά Bernat El. Pato irtoo Erdor Bere zalios Beriotis (sic) il Das oalioriais actaloriai σε τη τεφαντής σε τα βρεφή ετ παρειτής και οι γοιείς ιστορουμ σετών αισιροινί επεμινάν τιζι αντείι σου δι άνα [τ]αιτίν επι[σ]τοιλία την [επισ]τοιλή πες πουεύουμ [δια το Τε παιδος συγκαταιι [εση ραγισμένην] (es folgt der Brief, dessen erstes Wort verloren ist): ει βαλδι [κ]ιά πάνν κοιστιοναίοις σοι α ελιπιθη (sic) φρατες άδελης ποιοδ διι πουλίω πολλώ τ[εππυ]σε τώ χρότω λιτιέρας ; ραπακία [α τ]η από οού νον αχχιπι (sic) στι ελαβον ποστ μουλιονα μετα πολνι ευγο τοιγαφίουτ] τέμποις [χρότον] μετικ [ἀπόο]τιλον μοι [επιστοιλα]α επιστολιν [οντ ιλ]αφιους (l. hilaris) του ίλοφος φαιζο γενιθήδο σοποιοία (lat. fehlt!) συνίς τονως πάντας τούς σοίς.

## XI. DIE SPRACHE DER PAPYRI.

Auch wenn wir von vornherein uns auf die griechischen Pa-Apyri beschränken und alle anderen, insbesondere die lateinischen, beiseite lassen, dürfen wir doch nur mit Vorbehalt von einer Sprache der Papyri reden. Denn die große Mehrzahl der literarischen Texte hat ihre eigene, vom Papyruszeitalter unabhängige Sprachgestalt auch in den Papyrusrollen bewahrt und verrät höchstens in der Orthographie die Zeit der Abschrift. Auch unter den Literaturwerken, die in der hellenistischen und in der römischen Periode selbst entstanden sind, stehen viele mit der sprachlichen Entwicklung ihrer Zeit nur lose in Verbindung, da sowohl die Sprachformen einzelner Gattungen, der Epik, der Lyrik u. a., als auch, am meisten in der Prosa, das attische Vorbild entscheidend eingewirkt und den Einfluß der zeitgenössischen Sprachentwicklung weit überwogen hat. So fallen denn aus der Reihe der literarischen Papyri nur solche Texte in unsere Betrachtung, die wir als Volksliteratur bezeichnen, weil sie von jenen Einflüssen weniger als von der Sprache ihrer Zeit berührt werden. Dagegen gehören fast ausnahmslos Urkunden und Briefe jeder Art hierher und bilden die Hauptmasse unseres Materials. Nicht minder wichtig ist es, sich klar zu machen, daß es im strengen Sinne eine Sprache der Papyri nicht gibt, denn die Papyri bilden kein Sondergebiet eigenen Rechts, sondern verlangen, mit allen Sprachzeugnissen ihrer Zeit verglichen und ihnen eingeordnet zu werden, in erster Linie mit den Inschriften. ledoch unterscheiden sich die Privaturkunden und noch mehr die Briefe von den öffentlichen Dokumenten, und damit von der Mehrzahl der Inschriften, durch eine größere Unabhängigkeit von der Literatursprache, und da wir diese am wenigsten eingezwängte Sprachform fast nur aus den Papyri kennen, darf man allerdings von einer Sprache der Papyri reden.

Im Beginne der Zeit, die uns angeht, hat sich im Bereiche der griechischen Sprache die sog. Koinê, d. h. die Gemeinsprache,

im Wesentlichen durchgesetzt. Ihre Wurzeln liegen schon im 5. Jh. a. C. Der erste größere politische Verband, der griechische Gemeinwesen verschiedener Dialekte vereinigte, war das attische Reich, das seine Angehörigen weit mehr in Berührung brachte als etwa die älteren unpolitischen Beziehungen, z. B. die Zusammenkünfte bei den olympischen Spielen. Denn es nötigte Griechen aller Mundarten, mit Athen sich geschäftlich und politisch zu verständigen, vor athenischen Gerichten zu sprechen, athenische Gesetze zu verstehen, mit athenischen Kaufleuten zu handeln. Die herrschende Stadt drängte naturgemäß ihre Sprache den kleinen Verbündeten auf, die bald genug in öffentlichen Dokumenten das Beispiel Athens nachzuahmen suchten. des attischen Reiches änderte nichts daran; Spartas Sprache gewann keine Verbreitung. Als nun im 4. Jh. a. C. die Verbindungen innerhalb der griechischen Welt sich mehr und mehr ausdehnten und den Hellenen das Gemeinsame ihres Volkstums zum Bewußtsein brachten, konnte nur das Attische Träger dieses allgemein hellenischen Verkehrs werden. Auch das Schwergewicht der attischen Literatur hat in dieser Richtung gewirkt und die Griechen anderer Mundart allmählich genötigt, in Prosa attisch zu schreiben, aber dieser Vorgang begleitet doch mehr das Vordringen der attischen Sprache, als daß er es vorbereitet oder gar verursacht Auf seinem Siegeszuge durch die hellenische Welt blieb das Attische nicht unberührt von anderen Mundarten; insbesondere das Ionische, das bis weit ins 5. Jh. a. C. hinein herrschende Prosasprache gewesen war, manche Gebiete auch weiterhin selbständig fortentwickelte und vor allem in der kulturellen und wirtschaftlichen Blüte Ioniens sich zur Verkehrssprache hatte entfalten können, ergab sich nicht, ohne seinerseits gegen-Immerhin trägt die griechische Gemeinsprache, die sich im 4. Jh. a. C. herausbildete, klar den attischen Charakter, gemildert durch Einflüsse anderer Mundarten, vor allem des Diese Koinê war zunächst eine Sprache der Gebildeten, eine Sprache des rechtlichen und geschäftlichen Verkehrs; die Masse des griechischen Landvolkes blieb bei den Mundarten, die sich noch lange behaupteten und erst gegen Ende des 2. Jh. p. C. völlig abgestorben zu sein scheinen. Alexanders Siegeszug trug die Koinê weit hinaus, und die Völker des Orients lernten das Griechische nun sogleich in dieser Gestalt kennen. Die entstehenden Großstädte, Alexandreia an der Spitze, förderten

die Verschmelzung der Griechen aller Mundarten und verbreiteten zugleich die Koinê über die neuen Gebiete griechischer Einwanderung und griechischer Kultur. Während die Koinê den Griechen des Mutterlandes, dem man hier das gesamte Gebiet der älteren Kolonisation zurechnen muß, noch auf lange hinaus nur Verkehrssprache blieb, nicht eigentlich Volkssprache wurde, übernahm sie in den Barbarenländern von vornherein diese Aufgabe. Der Syrer oder Ägypter bediente sich ihrer in allen Fällen, wo er des Griechischen bedurfte, mündlich ebenso wie schriftlich, und die zahlreich eingewanderten Griechen gaben ihre heimische Mundart spätestens in der zweiten Generation zugunsten der Koinê auf.

Es konnte nicht ausbleiben, daß im Laufe der Zeit die Koinê auch in die Literatur eindrang, zumal da, wo griechische Prosa außerhalb Athens geschrieben wurde. Wohl die wichtigsten Zeugen dafür sind die griechische Übersetzung des Alten Testaments, die Septuaginta, und das Neue Testament, das auch da, wo es nicht eigentlich Literatur sondern Brief ist, im Wesentlichen die Züge der literarischen Koinê trägt. Ist es doch gerade das, was den eigensten Bereich der Koinê bilden mußte, nämlich Griechisch aus der Feder hellenistischer Barbaren. Auf dem Wege lebend ger Fortbildung hätte eine gemeingriechische Literatursprache voll ausreifen können, wenn nicht im 1. Jh. a. C. literarische Kreise die Rückkehr zum Alten, zum strengsten Attisch, in der Prosa gefordert hätten. Diese Bewegung, der Attizismus, trug den Sieg davon und verdrängte die Koinê aus der Literatur, die etwas auf sich hielt; tortan war es unerläßlich, möglichst reines Attisch zu schreiben, reiner als Demosthenes, und doch brachte es kaum einer dieser Schriftsteller der Kaiserzeit fertig, weil jeder in der Gemeinsprache redete, Briefe schrieb und dachte. Diese künstliche Zurückbildung riß eine Kluft zwischen Literatur und gesprochener Sprache, zwischen Gebildeten und Volk, die zum großen Schaden für die Entwicklung des griechischen Volkes und der griechischen Sprache in ihren Wirkungen bis auf den heutigen Tag reicht.

Die Koinê hat sich den griechischen Dialekten gegenüber als Einheit durchgesetzt; aber bei den Barbaren, zu denen sie kam, löste sie sich allmählich wieder in Einzelformen auf, je nach der Eigenart des Volkes und nach der Besonderheit der griechischen Einwanderer. Jedoch haben diese Glieder der Gemeinsprache,

etwa die syrische oder die ägyptische, niemals solche Selbständigkeit erlangt, daß man sie als Mundarten wie die altgriechischen Dialekte bezeichnen dürfte; an der allgemeinen Geltung und allgemeinen Verständlichkeit der Koinê haben sie nichts ändern können.

Betrachten wir nun die ägyptische Koinê, so ist zweierlei von vornherein wohl zu bedenken. Erstens werden viele Züge, denen wir hier begegnen, der gesamten Koinê gemeinsam sein, aber gerade im ägyptischen Material am klarsten hervortreten. weil wir nirgends sonst auch nur annähernd so genau hineinblicken Und zweitens gilt auch für die ägyptische Koiné, daß Literatursprache, geschriebene Sprache und gesprochene Sprache keineswegs übereinstimmen. Die für literarische Zwecke benutzte Koinê lernen wir in einer Reihe von Stücken der Volksliteratur aus Ägypten kennen: ihre Verfasser hängen ie nach Bildung und Absicht in sehr verschiedenem Maße von der hohen Literatur, d. h. in der Kaiserzeit vom Attizismus, ab, so daß man die Volksliteratur in gemeingriechischer Sprache nicht genau abgrenzen kann, sondern jeden Fall für sich beurteilen muß. Die geschriebene Sprache der gebildeten oder auf Bildung Anspruch erhebenden Kreise steht der Literaturkoine nahe, aber auch sie stuft sich vielfältig ab; wir begegnen ihr in der großen Masse der Urkunden und Briefe. Die wirklich gesprochene Sprache kennen wir so gut wie gar nicht; daß sie aber keineswegs mit der geschriebenen zusammenfiel, zeigen ihre geringen Spuren. Man darf sie nicht mit den sprachlichen und orthographischen Mißbildungen verwechseln, die uns in Papyrusbriefen erhalten sind; denn das sind Erzeugnisse nicht der von Griechen gesprochenen sondern der von Nichtgriechen nur dürftig erlernten Koinê; man redet mit Recht von Barbarengriechisch, wofür Ryl. II 160—160d besonders gute Beispiele bieten. So wichtig auch diese Zeugnisse für die Sprache der Papyri sind, so gehören sie doch nur an die Grenzen griechischen Sprachbereichs. Allerdings kann man diese Grenzen nur grundsätzlich aufstellen; in der Wirklichkeit überwiegen die unzähligen Übergänge und Mischbildungen.

Als Sprache der Papyri bestimmen wir also die ägyptische Koinê mit Einschluß ihrer Grenzgebiete. Daß sie sich im Laufe der Jahrhunderte beträchtlich gewandelt hat und zur Zeit Justinians ein ganz anderes Gesicht zeigt als unter den ersten Ptolemäern, bedarf keiner Begründung; es wird aber weiter unten, wo von der Entwicklung des Stiles die Rede ist, handgreiflich werden.

Der Wortschatz der Papyri ist im großen und ganzen attisch, und wenn jeder, der sich in die Urkunden einzuarbeiten beginnt, auch im Wortschatze viel Neuem begegnet, so liegt es daran, daß wir mancherlei Ausdrücke des täglichen Lebens und technische Bezeichnungen erst aus den Papyri kennen lernen, denn weder die Inschriften noch Aristophanes erschöpfen die Fülle der attischen Verkehrssprache. An diesem attischen Charakter wird durch eine Reihe ionischer Wörter nichts geändert; sehr zahlreich sind sie überdies nicht. Beispiele sind nach Maysers Zusammenstellungen aus den Ptolemäerpapyri unter anderem: θρίδαξ, χαμάρα, πάρεξ statt χωρίς, σχέπη, χειρίζειν, χειρισμός Was aus anderen Dialekten eingedrungen ist, kommt nicht in Betracht. Merkwürdig aber ist, daß die ägyptische Sprache so gut wie nichts beigesteuert hat; denn die wenigen Bezeichnungen für besondere ägyptische Erzeugnisse, wie Bagus für das ägyptische Boot, Térog für das ägyptische Bier, zvllnfores das Durrabrot, zίχι für eine Ölsorte, πάντυρος für die Papyrusbinse, λεσώνις für ein besonderes ägyptisches Priesteramt und einige andere, bestätigen nur, daß die ägyptische Koinê sich der einheimischen Sprache gegenüber völlig ablehnend verhalten Viele für Ägypten bezeichnende Dinge nennt sie mit griechischen Namen; gerade auf dem Gebiete der Religion und des Kultus, wo man ägyptische Lehnwörter erwarten dürfte, herrscht das Griechische: die Totenpriester heißen Choachyten, die Einbalsamierer Taricheuten, die Bekleider der Götterbilder Stolisten, die Kultprozession Komasia, die Kapellenträger Pastophoren, die Priesterklasse der Propheten trägt einen griechischen Namen, der ihr eigentliches Wesen gar nicht bezeichnet und dergl. mehr. Die ägyptischen Monate hat man zwar in ihren heimischen Namensformen übernommen, dafür aber die Götter entweder griechisch benannt oder doch ihre ägyptischen Namen griechisch eingekleidet. Ebenso die Personen- und Ortsnamen, unter denen es viel ägyptische gibt, aber nur selten ohne griechische Endung und Deklination, z. B. Πετεχώνς Πετεχώντος, 'Οννώφοις 'Οννώφρεως. Kurz, von ägyptischem Einfluß fehlt so gut wie jede Spur. Im 3. Jh. a. C. haben die Griechen als Herren gegenüber den Eingeborenen von vornherein eine hohe Schranke gezogen, und

als später die Grenze nicht mehr so streng gewahrt wurde, hatte die ägyptische Koinê sich schon auf eigene Füße gestellt und bedurfte keiner Lehnwörter mehr, ganz abgesehen davon, daß auch in der Kaiserzeit die griechisch schreibende und sprechende Bevölkerung sich keineswegs mit den Fellachen verbrüderte. Die Ägypter, die etwas höher hinauf wollten, mußten mindestens sprachlich sich hellenisieren; und die ägyptische Sprache lebte nur in Kreisen fort, die auf die griechische Welt des Mittelstandes oder gar der höheren Schichten keinen Einfluß hatten.

Semitische Lehnwörter, auch sie nur in geringer Zahl, sind teils schon aus dem Attischen herübergekommen, wie dellies. teils aus dem Ionischen, wie urā, zerór. Meistens sind es Namen solcher Stoffe, die aus dem Osten stammen, wie βύσσος, λίβανος, μέρον: von anderen wäre vor allem ἀραβών gleich "Anzahlung" zu erwähnen, das sehr geläufig geworden ist. Das Persische hat ein paar häufige Wörter beigesteuert, wie άγγαφεύειν, παφάδεισος und besonders die ἀρτάβι, das tausendfach vorkommende Getreidemaß. (Vgl. Sethe, Spuren der Perserherrschaft in der späteren ägyptischen Sprache Nachr. G. G. Wiss. 1916, 112ff). Ist so die ägyptische Koinê fast völlig rein von fremden Bestandteilen, so ändert sich das Bild im Laufe der Kaiserzeit etwas. Allerdings erkannte auch die römische Regierung das Griechentum der östlichen Provinzen an und gebrauchte hier amtlich die griechische Sprache. Obwohl Römer und Italiker ziemlich zahlreich ins Land kamen, begegnen wir zunächst nur selten lateinischen Lehnwörtern, weit seltener als in den Evangelien. Im Bereiche des römischen Heeres, das ja die lateinische Sprache überall wahrte, und in der Staatsverwaltung treten sie auch in griechischen Schriftstücken auf, sonst aber fast nur für emige Geräte und Kleidungsstücke, offenbar eine Folge römischer Industrie und Was römische Veteranen, in deren grierömischen Handels. chischen Briefen das Latein noch durchklingt und bisweilen sich äußert, an lateinischen Aussogar in der Handschrift drücken gebrauchen, darf man dem ägyptischen Etwa im 3. Jh. p. C. bemerkt nicht auf die Rechnung setzen. man eine langsame Zunahme lateinischer Lehnwörter und, was fast mehr bedeutet, lateinischer Bildungen, namentlich auf aquos; vielleicht das sonderbarste Beispiel dafür ist Εποσχεοάφιος Von ὑπόσχεσις, 214 p. C. (Oxy. XII 1432). Aber erst die byzantinische Periode betonte durchweg den lateinischen Charakter

des Reiches, dessen Hauptstadt, das konstantinische Neurom, nun mitten im Osten lag, und damit dringen in die lateinischen Amtsbezeichnungen und Titel, juristische Ausdrücke sowie andere lateinische Lehnwörter ein, die namentlich im 6. Ih. das Griechisch der amtlichen Urkunden entstellen, zu einer Zeit, wo Konstantinopel sein Römertum bereits wieder ablegte. Beispiele könnte man in Menge häufen; ein lebendigeres Bild aber gewinnt der Leser, wenn er ein paar Urkunden dieser Zeit aufmerksam durchliest. Welche Fülle von Material für's Latein, namentlich für die Aussprache, in den griechischen Umschreibungen enthalten ist, sei nur gestreift; es würde eine überaus lohnende Aufgabe sein, die lateinischen Lehnwörter in der Sprache der Papyri von Anfang an zu verfolgen, ihre Schreibung festzustellen und ihrer Verbreitung nachzugehen. Nur beispielshalber greife ich ein paar Wörter heraus, die schon früh Eingang gefunden haben: Accrégior der Brotkorb, bereits im 1. Jh. p. C., oxfordágior, zομεντάσιον, zεοβιzάσιον, σερείνιον im 2. Jh. p. C.; im 3. finden wir ihrer eine beträchtliche Anzahl wie σzοείβα, zorgάτως, έξονπλάριν (zur Endung vergleiche die weiter unten folgenden Bemerkungen), δελματιχοματόρτην αργέντινον (260 p. C.), dazu griechische Weiterbildungen von lateinischen Wörtern wie zargwreimz=patronissa. einem griechischen Femininum zu patronus, und namentlich das merkwürdige ézogoérzerois, das von expungere abgeleitet ist. Juristensprache brachte später Ausdrücke wie záou = casus = Rechtsfälle hinein. Über den Einfluß des Römertums und die Verbreitung der Römer in Ägypten wird in Kapitel 13 und 15 mehr gesagt werden.

Über Lautverhältnisse, Grammatik und Stilformen der ägyptischen Koinê kann ich hier nur ein paar Hinweise geben. Zunächst liegt auf der Hand, daß innerhalb der Periode, mit der wir es zu tun haben, sich vieles gewandelt hat; eine byzantinische Urkunde ausgeprägter Art unterscheidet sich von einem ptolemäischen Dokumente weit beträchtlicher als dieses von einer attischen Urkunde des 4. oder sogar des 5. Jh. a. C. Denn der Zeitraum, der uns angeht, reicht von den Anfängen der Koinê bis ins Mittelgriechische hinein, das bereits die Wurzeln des Neugriechischen sehen läßt. Jede Untersuchung über die Sprache der Papyri muß also die Zeit der Quellen sorgfältig beachten. Sodann ist der Charakter des Schriftstückes in Betracht zu ziehen; ein offizielles Dokument sieht anders aus als eine private Urkunde,

und diese wieder anders als der Brief eines mangelhaft Gebildeten. Auch Abschrift und Original stehen durchaus nicht auf gleicher Stufe. Die sprachliche Bildung des Schreibers trägt viel dazu bei, einem Schriftstücke seine lautlichen, grammatischen und stilistischen Merkmale zu geben, und was bei dem einen sich findet, braucht durchaus nicht ohne weiteres Gemeingut seines Zeit-Darüber hinaus kommt ungenügende Kenntnis alters zu sein. des Griechischen, wir sprachen von Barbarengriechisch, in Betracht; es ist in der Wirklichkeit oft recht schwer zu erkennen. wo die Entwicklung der ägyptischen Koine aufhört und das Ungriechische anfängt. Endlich die Orthographie. Nicht alles, was wir geschrieben finden, ist vollgültiger Zeuge für die Sprachform und die Aussprache, denn wenn auch die Schreibweise sich im allgemeinen beiden anpaßt, so bleibt sie einerseits gern etwas hinter der lebendigen Entwicklung zurück und kann andererseits Lautverschiebungen vortäuschen, wo die gesprochene Sprache keine kennt. Dies verdient um so vorsichtigere Berücksichtigung, als gerade für die Lautverhältnisse die Schreibung der Wörter unser einziger Anhaltspunkt ist; wir sind also tatsächlich von der Orthographie der Schreiber abhängig. Alle diese Erwägungen lehren, daß wir uns auf unsicherem Boden bewegen und nur mit großer Zurückhaltung urteilen dürfen. Ein Gegengewicht gibt es allerdings: auf Grund einer Übersicht über das gesamte Material an Urkunden und Briefen darf man aussprechen, daß die wirklich barbarischen Texte eine kleine Minderzahl ausmachen, die weit überwiegende Mehrzahl dagegen sprachliche Schulung oder lebendiges Sprachgefühl zeigt und deshalb als zuverlässiger Wegweiser betrachtet werden darf.

Lautverhältnisse. Ganz allgemein ist der ägyptischen Koiné die Neigung eigen, die Vielheit der Vokale zu vermindern, besonders in der Richtung auf die hellen Laute e und i, die mehr und mehr sich vordrängen. Schon in ptolemäischer Zeit sehen wir gelegentlich a in e übergehen (Σαρᾶλις Σερᾶλις τέρουσμε—τεσσερα, ἀρσενικά ἐρσενικά. Sämtliche e-Laute neigen zum Ausgleich, nicht nur e und et beginnen zu wechseln ἀληθεα. διουσσαλέα. σημέα. χρέα. häufig in Ortsnamen wie ωκαδελητα, andererseits είὰν statt ἐάν, βαοιλεία statt βαοιλέα, ἱερείον ganz gewöhnlich statt ἱερέων usw.), sondern auch e und et mit η, z. B. Πάντιος — Πάντρος (makedonischer Monat), ἐλεξάνδρια ἐλεξάνδρεα, vgl. lat. Alexandrea, Ἰσιζον — Ἰσιείον, δάντρον — δάνειον und dergl.

mehr, jedoch nur bis etwa 100 p. C. Dieselbe Erscheinung führte in der Gruppe der dunkten Vokale o, w und ov zum Wechsel, der schon in ptolemäischer Zeit sich anbahnt und in der Kaiserzeit ganz gemein ist (réw statt réov, dora statt dovra, bolomérov statt 3ovioueror usw.), nämlich die Neigung zur geschlossenen Aussprache der e- und o-Laute und das schwindende Gefühl den Unterschied der Quantitäten. In der Kaiserzeit beginnt die altgriechische musikalische Betonung, die betonte und unbetonte Silben durch die Tonhöhe unterschied, der sogenannten exspiratorischen Betonung zu weichen, die auf die betonte Silbe den starken Ton legt, wie wir es im Deutschen tun. Sie hat im byzantinischen Griechisch die Herrschaft erlangt und bis heute behalten. Dies führte von selbst dahin, den kurzen tontragenden Vokal zu verlängern und umgekehrt den langen tonlosen Vokal zu verkürzen, d. h. die altgriechischen Quantitäten tatsächlich aufzuheben. Die Papyri sind Zeugen dieser Entwicklung. Etwas anderes ist der Itazismus, die Verdrängung der Laute  $\iota\iota$ ,  $\iota$ ,  $o\iota$  und v durch  $\iota$ . Er bahnt sich bereits gegen Ende der Ptolemäerzeit an, aber erst nach Christi Geburt greift er stärker um sich. Dies bedeutet nicht, daß allmählich in der Schreibung alle jene Vokale durch i ersetzt worden wären, vielmehr hat die historische Orthographie sich vielfach behauptet, wo ein nur leidlich gebildeter Schreiber die Feder ansetzte. Aber wir begegnen beständiger Unsicherheit in der Schreibung, und können nicht zweifeln, daß schon im Anfange der byzantinischen Periode der Itazismus die Aussprache beherrschte. Beispiele findet jeder, der aufs Geratewohl Papyri der römischen und byzantinischen Zeit aufschlägt; ich schreibe nur einen besonders starken Fall hierher, der aus dem Jahre 283 p. C. stammt: ψυσισιιση statt  $ψ_i q ισθείσι$ : man sprach offenbar psifistisi. Fast ebenso charakteristisch wie der Itazismus ist die Aussprache des au wie e, die gleichfalls in spätptolemäischer Zeit sich vorzubereiten scheint, aber erst in der Kaiserzeit sich überall verbreitet; Beispiele liegen auch hier auf der Straße, besonders lehrreich ist der Privatbrief Oxy. I 120, 4. Jh. p. C., der beinahe regelmäßig  $\varepsilon$  durch  $\omega$ ersetzt, vgl. auch  $\omega \xi \epsilon \sigma \iota \epsilon = \xi \xi \epsilon \sigma \iota \omega$  BGU 11 586. Neben diesen beiden Erscheinungen treten alle übrigen Vokalverschiebungen der Menge nach zurück.

Auch die Konsonanten wechseln innerhalb ihrer Verwandtschaft nicht selten, die Kehllaute z,  $\gamma$ ,  $\chi$  besonders häufig zu-

gunsten des ; (yoarion, statt zoarion, 283 p. C.; regelmäßig prageis gegenüber dem attischen zrageés). Aber auch ; erweichte sich zum j-Laute und verflüchtigte sich so sehr, daß es häufig nicht mehr geschrieben werden konnte. (Regelmäßig zaróozer und záreoda: hänfig zwischen Vokalen: öhror statt όλίγον, πουασέσης statt πουαγούσης. Der ägyptische Name Herieus wird umgekehrt oft Equiècs geschrieben, schon in der Zeit des Augustus i  $i \neq i \neq i \neq j$  statt  $i \neq i \neq i \neq j \neq j$ , vgl. auch  $j \neq i \neq i \neq j \neq j \neq j = i \neq i \neq j \neq j = i \neq i \neq j \neq j = i \neq j \neq j \neq j = i \neq j \neq j = i \neq j \neq j \neq j = i \neq j \neq j = i \neq j$ Auch in der Gruppe der Lippenfante verdrängt die media gern die tenuis (zaià 36hir statt 26hir). Wenn dagegen Wechsel von  $\pi$  und q vorkommt, so beweist er, daß die Ausstrache p + h noch nicht dem späteren f gewichen war (gertezooioiz. ασπαλίσαι). Aber das eigentliche Wahrzeichen des ägyptischen Griechisch ist bei den Zahnlauten die Verdrängung des 1 durch d, für die man wie für den Itazismus und den Wechsel er i beinahe auf jeder Seite der Publikationen ein Beispiel finden kann. Auch q und \(\lambda\) wechseln h\(\text{anfig}\) unter einander, aber auch mit r und sogar mit  $\delta$ . Hier wie gewiß in vielen Fällen macht sich der Einfluß ägyptischer Aussprache geltend. In der Gruppe der s-Laute endlich ist der ganzen Koinê gegenüber dem Attischen gemeinsam der Ersatz von 11 durch 60, wenn auch Ausnahmen vorkommen, die wohl nichts mit der Ausspraghe zu tun haben, sondern sich aus bewußter Nachalimung, aus Attizismus, erklären (vgl. unten bei den Briefformeln.) Auch die literarischen Papyri schreiben überwiegend 960.0000 usw. Vor Konsonanten wechseln auch o und I. offenbar weil o sich erweicht hatte: άξμένως, άμητζητείν, daneben δωταλισζόμενοι, λογισζαμένης (360 p. C.). Endlich nenne ich noch als ein Merkmal der ägyptischen Koinê die Neigung zur Aspiration, ganz gang und gäbe in za9' Eros, wo man also auch Eros, nicht Eros zu schreiben hat, aber auch in anderen Fällen. Nicht auf Ägypten beschränkt ist émozeir, das wohl ansnahmslos émozeir ersetzt.

Flexion. Auch hier zeigt sich das Bestreben, die Vielheit der Formen auszugleichen und die Sprache abzuschleifen; es ist der gesamten Koinê eigen und hängt mit der Verbreitung der Sprache über die Kulturwelt zusammen. Die nicht griechischen Völker stellten sich naturgemäß den Feinheiten und Besonderheiten des Griechischen ablehnend gegenüber, weil man sie nur schwer lernen und in ihrem Werte gar nicht schätzen konnte;

aber auch im Munde der geborenen Griechen mußte sich die internationale Geschäfts- und Urkundensprache ebenso abschleifen und gleichförmig werden, wie es heutzutage das Englische bereits getan hat und das Deutsche von Tag zu Tag mehr tut. Den Dual hatte das Griechische sowohl beim Hauptworte wie beim Zeitworte schon vorher über Bord geworfen; jedoch begegnet er vereinzelt noch in den Papyri der Kaiserzeit. Andere Erscheinungen folgten wie die sogenannte attische Deklination, die nur noch in Resten fortlebt (z. B. Whos die Tenne, dagegen hade und rade ausnahmslos statt λεώς und νεώς). Das ionische Femininum auf ισσα greift von βασίλισσα auf ίξοισσα über und zeigt sich auch in dem noch unerklärten dagiorriood, ja sogar in der schon erwähnten Bildung rangoriooa. Die Akkusative von Konsonantenstämmen neigen zur a-Deklination (μιτέραν, θυγατέραν, γυναϊκαν, χείραν, παιρίδαν, auch im mascul. μήναν usw. schon in ptelemäischer Zeit). Ebenso gehen die Akkusative auf i von konsonantischen Stämmen gern in  $\ell_{\nu}$  über (in Namen wie  $\angle log \acute{e}r \eta_{\nu}$  usw.) und ihre Genitive auf orgin die o-Deklination ('Irrugárov statt' Irrugárorg). Schon früh treten Nominative auf is und ir statt iog and ior auf, breiten sich in der Kaiserzeit stark aus, auch über die Namen, und werden im Byzantmischen ganz gewöhnlich (dogweur. ¿zouμήτοιν, μασόρτιν, μανάχιν, λωδίχιν, σχάσιν, ληχύθιν n. a.; Namen: Lunwrágir = Lunwrágior [fem.], Loézis usw.). Zwischen der a-Deklination und der konsonantischen schwanken die häufigen Spitz- und Kurznamen auf ag, wie Hoazhag, die gewöhnlich auog, arı, ar bilden. Bei den Pronomina ist wohl am meisten der Beachtung wert, wie mehr und mehr das Reflexivum der 3. Person ¿acror usw. auf die 1. und 2. übergreift, so daß allmählich ¿uccιοῦ, σεανιῷ, ἡμᾶς αὐτοὺς verschwinden. Durch Angleichung an έμος wird oft σος in έσος verwandelt. Die Zahlwörter von 11 bis 19 werden fast durchweg durch Voranstellung des Zehners gebildet (δεχαδύο statt δώδενα, δεχαιρείς statt τριςχαίδενα.) Ordinalzahlen lauten roizzadézaros usw. Jeo bildet den Genitiv ôco, den Dativ ôcoi.

In der Konjugation herrscht gleichfalls das Streben nach Vereinfachung. Der 2. Aorist stirbt schon in der Ptolemäerzeit ab und geht in den ersten über, indem die mit  $\alpha$  gebildeten Endungen eintreten, teils mit  $\sigma$ , teils direkt an den Stamm:  $\mathring{\eta}\lambda$ - $\partial \sigma \sigma \alpha$  neben  $\mathring{\eta}\lambda \partial \alpha v$ , sogar der Infinitiv  $\mu \epsilon r \mathring{\eta}\lambda \partial \alpha u$ ,  $\mathring{\epsilon}_i \partial_i \sigma \alpha_i$ ,  $\epsilon \mathring{\nu} \rho \alpha \sigma \alpha_i$  neben  $\epsilon \mathring{\nu} \rho \alpha \sigma \partial_i \alpha_i$ . sehr oft  $\mathring{\epsilon}\lambda \alpha \beta \alpha_i$ ,  $\mathring{\epsilon}_i \beta \alpha_i$  statt  $\mathring{\epsilon}_i \gamma \alpha \gamma \sigma v$ ; umge-

kehrt γράψε als imper, aor., έλεγας als impf. Zu den Vereinfachungen dieser Art gehört auch die 3. Person Plur, des Pf. Akt. Einger statt είλημασι; ebenso οἰδας statt οἰσθα. Die Verba auf μι neigen zur thematischen Konjugation, namentlich im Aktivum: lockwo und ίστάνω, παραδειχνύω, όμνύω. δίδω: auch δυνομώ statt δύναια. Ähnliche Formen in Futurum und Abrist beginnen sich zu nähern, zumal im Infinitiv, wo der Bedeutungsunterschied auch von der Mehrzahl der Griechen kaum empfunden wurde: z. B. έπελεύσασθαι; häufig inf. aor. med. statt fut., besonders bei τάξασθα: aber auch umgekehrt: χολ οδν ξιοιμάσειν, διέγνωχα έξοδεύσειν μ. dgl. Von λαμβάνω lautet das fut. λήμιθομία (vgl. das subst. araknutus). Eine Eigentümlichkeit bilden auch die kontrahierten Futura einiger Verba auf azo. z. B. żozaca von έργάζεσθαι, άναγχᾶτε von άναγχάζειν. Das Augment wird in einzelnen Fällen verschleppt, regelmäßig bei avakiozen, das in den Papyri απλίσεεν lautet und zur Bildung von απίλωμα geführt Die attische Reduplikation, die im Absterben war, erhielt sich in érýroza und trieb einen neuen Schößling in dzúzoza. das infolge der Erweichung des y als derioza oder derioza erscheint und die allgemeine Form geworden ist. Sehr selten sind Dialektformen; um so mehr Beachtung verdient es, daß zweimal (Wi. Chr. 100 und BGU H 602) in Briefen ¿σσι = ἐστί begegnet.

Neben einigen Wörtern wie yégdiog der Weber, die der ägyptischen Koinê eigen sind, treffen wir in der Wortbildung auf eine Neigung zu bestimmten Formen und Zusammensetzungen. zugt man bei Neubildungen die Feminina auf eie und die Neutra auf eior, und unter den Verba die auf iZo und eo. Auch hierin sehen wir wieder das Streben nach Gleichheit der Formen. allgemeinen liebt die Koinê und die ägyptische nicht zuletzt zusammengesetzte Wörter, in ptolemäischer Zeit noch mit Maßen, später aber zügellos. Besonders beim Verbum werden Zusammensetzungen mit zwei Präpositionen ganz geläufig. sitionen werden farblos, namentlich zaue und zage, so daß die mit ihnen zusammengesetzten Verba zu näherer Bestimmung einer neuen Präposition bedürfen. Auch in den Papyri können wir den allmählichen Verfall der Deklination und ihren Ersatz durch Präpositionen beobachten, am meisten beim Genitiv durch από und παρά.

Aus dem Satzbau endlich möchte ich nur ein paar Einzelheiten erwähnen, da der folgende Abschnitt mit seinen Stil-

proben mancherlei Beispiele bringen wird. Der gesamten Koinê gemeinsam ist rov mit dem Infinitiv als Finalsatz. Die Beispiele begegnen in den Papyri wie im Neuen Testamente auf Schritt und Tritt. Der Optativ und mit ihm der dem Futurum nahestehende Ausdruck durch den Optativ mit år verschwindet (vgl. aber Oxy. XII 1469); dagegen drängt sich oc ui mit dem Konjunktiv in die Rolle des Futurums ein, allerdings weniger in der nüchternen Urkundensprache als im gehobenen Stile und Sehr beliebt ist als Ausdruck des Zweckes auch πρὸς th c. inf., und die kausalen Nebensätze werden fast ganz durch Sodann gewinnen die Nebensätze an διὰ τὸ c. inf. verdrängt. Stelle der Infinitivverbindungen mehr und mehr Raum, vor allem die mit Tra, die später den Infinitiv ersetzt haben; wir lesen z. B. in einem Briefe des 5. Jh. p. C. κελεύεις ίνα πέμψουσιν, wobei zugleich die Konstruktion von ira mit dem Indic. fut. Eine Sache für sich sind natürlich die synbeachtenswert ist. taktischen Unbeholfenheiten ungebildeter Leute, von denen nur ein paar Beispiele sich anreihen mögen. In einem Briefe aus dem Jahre 104 p. C. heißt es: δει εὐθὸς ἐπιβέβλιχα ἰς Αλεξάνδομαν, εὐθὺς ἔμελχε έμοὶ περὶ nsw. (ἔμελχε statt ἐμέλισε oder μεμέλιχε). Der Schreiber hat einen Satz: "sobald ich in Alexandreia eintraf, kümmerte ich mich um" nicht zu gestalten vermocht und hilft sich mit zwei Hauptsätzen, die er durch & De einführt. aus einem Briefe des 4. Jh. p. C.: έλαίου άψαι αὐτὸ κεῖται = Oel, das zum Anzünden bestimmt ist; einen Relativsatz brachte der Mann nicht fertig. Wer von diesen Zügen einen lebendigen Eindruck gewinnen, alle lautlichen und grammatischen Verschiebungen beobachten und die Bedeutung der Orthographie richtig einschätzen will, muß dergleichen vulgäre Texte, meistens Briefe, selbst zur Hand nehmen. An Briefen wie dem des Knaben Theon Oxy. I 119 = Lietzmann, Gr. Pap. 212 oder Oxy. VII 1067, IX 1216, an dem Gebete Oxy. V11 1059 lernt man erstens verstehen, was Barbarengriechisch ist, zweitens aber auch, wie schwer es hält, dies von dem vulgären Griechisch zu scheiden, von denjenigen, übrigens nicht allzu häufigen Fällen, wo die Leute ohne Zwang und ohne Streben nach Stil so schreiben, wie es ihnen in die Feder kommt, wie sie zu sprechen pflegen, vgl. vor allem Oxy. VI 903. Von hier aus allein öffnen sich Ausblicke auf die gesprochene Sprache, deren wir sonst fast nirgends habhaft werden.

Diese wenigen Bemerkungen mögen dazu dienen, auf die wesent-

lichen Punkte aufmerksam zu machen und auf ein genaues Studium solcher Erscheinungen an der Hand der später genannten Werke hinzuweisen; auf eine wirkliche Darstellung des Gegenstandes kann ich hier nicht ausgehen.

Nicht weniger als die lautlichen und grammatischen Erscheinungen verdient der Stil der Papyrusdokumente die volle Aufmerksamkeit aller, die sieh mit griechischer Sprache und Sprachgeschichte beschäftigen; für diejenigen, die an den Papyri selbst arbeiten, gehört er sogar zu den allerwichtigsten Merkmalen. Freilich darf man auch hier nie vergessen, daß die Papyri keine Welt für sich sind, sondern mit Inschriften und anderen Dokumenten gleicher Art verglichen werden wollen, zunächst denjenigen ägyptischer Herkunft. Da uns aber nirgends sonst ein so zahlreicher und vielseitiger Stoff zur Verfügung sieht. versprechen die Papyri einen Ertrag, der weit über die Grenzen der Papyruswelt und der ägyptischen Koiné hinausreichen mud. Untersuchungen darüber fehlen noch so gut wie ganz, und doch liegt eine Fülle von Fragen bereit, die eine Antwort nicht nur dringend fordern, sondern auch ermöglichen. Ich kann hier nur einige Gesichtspunkte aufstellen und einige Beispiele vorführen. denn jede wirkliche Erforschung dieses Gebietes muß mit dem vollen Material arbeiten und an den Texten selbst einsetzen.

Bedenkt man, daß wir es mit rund einem Jahrtausend zu tun haben, so liegt auf der Hand, daß der Stil sich in dieser Zeit stark gewandelt haben muß. Zunächst springen die schärfsten Gegensätze ins Auge: auf der einen Seite die Schlichtheit frühptolemäischer Texte, auf der anderen Seite die überladene Wortfülle der byzantinischen Periode. Wer sieh nur einigermaßen hineingelesen hat, wird den himmelweiten Unterschied niemals ver-Im Laufe der Jahrhunderte, die zwischen diesen beiden Polen liegen, entdecken wir zwar keineswegs eine geradlinige Entwicklung, denn gerade auf diesem Gebiete haben äußere Einflüsse, die nicht aus der ägyptischen Koine stammen, mächtig eingewirkt; immerhin aber sind Stufen und Übergange Sehr schwer ist es dagegen, Gruppen zu bilden. erkennbar. obwohl jeder Kenner der Texte deutlich fühlt, daß trotz allen Übergängen, die sich tausendfach und unmerklich vollziehen. solche Zusammenfassungen in den Tatsachen begründet sind. Mit Vorsicht wird man etwa den älteren ptolemäischen Stil vom spätptolemäischen sondern dürfen, dem sich noch die erste Kaiserzeit ohne großen Unterschied anschließt. Etwa mit Hadrian beginnen Elemente sich zu zeigen, die ganz allmählich den byzantinischen Typus vorbereiten; den Stil der Kaiserzeit dürfen wir etwa mit Diokletian oder Constantin begrenzen. Das 4. und 5. Jh. bringt den sich entwickelnden Byzantinismus der Sprache, das 6. und 7. Jh. seine volle Entfaltung. Man nehme diese Begrenzungen lediglich als Wegweiser, die einer genaueren Untersuchung erleichtern sollen, das Material vorläufig zu ordnen.

Neben die zeitlichen Entwicklungsstufen treten nicht minder wirksam die Gattungen des Stils: wir haben sorgfältig den Stil amtlicher Dokumente für sich zu betrachten und in ihm wieder den Stil der Erlasse, die von der höchsten Regierungsgewalt ausgehen, zu scheiden von den Verfügungen der untergeordneten Behörden, den Stil der Befehle und Anordnungen zu sondern von dem der amtlichen Bekanntmachungen; auch Gerichtsprotokolle und dergleichen objektive Feststellungen von amtlicher Seite verlangen ein Blatt für sich. Ähnlich liegt es mit dem Stil der Privaturkunden, bei denen wiederum der Unterschied solcher, die behördliche Anerkennung beanspruchen und finden, von mehr persönlichen, weniger feierlichen Abmachungen zu beachten ist. Scharf genug hebt sich davon wiederum der Stil des Privatbriefes ab, der als Beispiel besonders lehireich ist, weil man ihn am leichtesten an seinen äußeren Eigen-Diese Gattungen und ihre Arten führen heiten herauskennt. durch die Jahrhunderte hindurch ein gewisses Sonderleben, das sich aber beständig mit der allgemeinen geschichtlichen Stilentwicklung kreuzt. Man fasse ferner Stand und Bildung der Personen irs Auge, von denen die einzelnen Schriftstücke ausgelien, und stelle vor allem bei Privaturkunden und Privatbriefen die große Verbreitung der Berufsschreiber in Rech-Denn diese Leute wurden durch ihren Beruf genötigt, sich mit dem Amtsstile, aber auch mit dem rhetorischen Schulstile in Beziehung zu setzen, und entwickelten einen eigenen Typus, der seinen eigenen Fortgang nimmt. Man möchte fast glauben, daß es eine gewisse gleichmäßige Vorschule für ihren Beruf gegeben habe, so einheitlich erscheint ihre Schreibweise. Örtliche Unterschiede sind bisher nur in einigen Urkundenformeln festgestellt worden, reichen aber wahrscheinlich weiter; man müßte die Papyri aus Oxyrhynchos und die aus dem Fajum

vergleichen, wenn man vorwärts kommen wollte. Sodann hat die bewußte Stilschulung, die in der Rhetorik Gestalt gewinnt und sich auf eigner Bahn fortentwickelt, dauernd den größten Einfluß auf amtliche wie private Schriftstücke ausgeübt; das ist in allen Jahrhunderten zum Greifen deutlich. Weniger der Attizismus, der in Ägypten überhaupt nicht so tief gedrungen ist wie anderswo und naturgemäß der amtlichen und geschäftlichen Sprache ziemlich fern blieb. Daß man auch die Wirkung der gesprochenen Volkssprache, selbst auf den Stil der Privatbriefe, nicht gar so hoch veranschlagen darf, habe ich schon früher bemerkt. Immerhin kommen auch diese beiden in Betracht.

Indem ich versuche, im einzelnen auf ein paar wesentliche Merkmale hinzuweisen, kann ich nur nach den großen Zeitperioden gliedern und innerhalb ihrer Grenzen die verschiedenen Gattungen zur Geltung bringen; die Privatbriefe jedoch behalte ich einer gesonderten Besprechung vor. Am Schlusse folgen längere Stilproben.

Ptolemäerzeit. Es ist kein Zufall, daß die Papyri der früheren Ptolemäerzeit sich durch schlichte Sachlichkeit auszeichnen; ihre Verwandtschaft mit dem attischen Amtsstile ist schon früher bemerkt worden. Sehr deutlich wird es jetzt im Gesetzesstile des Halensis, der sicher der ersten Hälfte des 3. Jh. a. C. angehört: hier ist alles glatt und klar in gleichmäßig gebauten imperativischen Sätzen ausgedrückt. strebt nicht nach schmuckvollem, sondern nur nach übersichtlichem und deutlichem Ausdrucke, vermeidet auch alles Feierliche und Altertümliche, abgesehen von ganz vereinzelten archaistischen Wendungen, z. Β. έαν πατάξει δ έλεύθερος η η έλενθέοα τον έλεύθεοον ή την έλευθέοαν άρχων χειρών άδίχων. Einen ebenso gleichmäßigen Stil zeigt noch der fast 200 Jahre jüngere Gnadenerlaß Tebt. 1 5, wo es berichtend von König und Königin heißt: άφιᾶσι oder προςιετάχασι, wovon dann Infinitive abhängen. Trotz sehr bemerkbaren Unterschieden von dem Halleschen Papyrus ist doch auch hier reine Sachlichkeit und eine schlicht verständliche Sprache nicht zu verkennen. glücklicher Zufall hat uns einige Verfügungen des Ptolemaios Philadelphos erhalten, die äußerlich die Briefform tragen, aber von den Privatbriefen abgesondert werden müssen. nun der König selbst oder sein Sekretär sie verfaßt haben, jeden-

falls geben sie uns ein höchst lehrreiches Beispiel persönlichen Stiles, wenn man sie (Hal. 1, Amh. II 33, 26ff, Wilcken Chrest. 450 col. 111, Inschriften von Milet 111 Nr. 139 p. 300) mit anderen Königsbriefen (Dittenberger Or. Gr. 1 59, 168, 221, 223, 224, 227, 231, 257, 315, 331) vergleicht. Denn während in diesen hauptsächlich drei Typen, bald der Stil des Privatbriefes, bald ein langatmiger, mitunter schlechter Bürostil, bald klare, nüchterne Sachlichkeit vorliegen, ähnlich wie in behördlichen Schreiben des 3. Jh. a. C. (z. B. Wilcken, Chrest. 335), sind die Verfügungen des Philadelphos zwar auch klar und schlicht, aber im Ausdrucke lebhaft und wechselnd; in der unten folgenden Probe wird οὐ λαμβανόντων ungescheut neben οἰχονόμων gesetzt, wozu es nicht gehört, und die absoluten Genitive werden mit έγβάλλοντας aufge-Man glaubt den König sprechen, diktieren zu hören; es ist ein persönlicher, nicht immer glatter, aber gewiß kein pa-Besonders der Brief an Milet offenbart dieselbe pierner Stil. persönliche Lebhaftigkeit.

Daneben halte man nun die amtlichen Schreiben des Herodes aus der ersten Hä<sup>1</sup>fte des 2. Jh. a. C. (P. Paris. 63). Der Verfasser hat den ungeheuerlichsten Bürostil rhetorisch aufgeputzt und wohl aus persönlicher Vorliebe mit ungewöhnlichen oder poetischen Ausdrücken zu zieren sich bemüht. ihm darauf ankam, seinen Untergebenen das richtige Verständnis seiner Verfügungen zu eröffnen, gehen doch gerade Sachlichkeit, Schlichtheit, Verständlichkeit diesem langen Erzeugnisse völlig Auf den einleitenden Satz folgt eine ungeheure Periode, die nicht weniger als 60 Zeilen einer guten Mittellänge umfaßt; sie beginnt mit έθανμάζομεν οἶν εί und fährt nach 42 Zeilen fort ιούτων μέν πάντων άμνηστίαν έσχήχατε, dazwischen zahllose absolute Genitive, die z. T. das Subjekt des Hauptsatzes aufnehmen, von ihnen abhängig ebenso zahllose Nebensätze. Weiterhin eine echte Blüte des Bürostils, die auch heute noch beliebt ist: οτι γαρ das und das der Fall ist, breit und mit vielen Nebensätzen ausgedrückt, και τωι κατά βραχύ λογίζεσθαι δυναμένωι προgarés ἐστιν: also an erster Stelle ein breit ausgebauter abhängiger Satz, an zweiter der unverhältnismäßig kurze regierende Satz. Aus der Zahl ungewöhnlicher Wendungen führe ich an: λόγω τινὶ ταῦτα βραβευθηναι (mit Verstand beurteilen); παιδαριώδη τὴν του προςτάγματος έγδοχὶν ποιησαμένους; προςπεφυσιωκότων, δτι (einblasen = einschärfen, daß); δμοθυμαδόν gleichmäßig, ohne

Unterschied; rhetoris.h .st: τοις καιφοίς ποκπότιος και τοις στοθούποις άφμοζόντος usw.

Stilistisch auf ähnlicher Stufe, nur ohne den Zierat seltener Wörter, steht das Protokoll aus dem Hermiasprozesse, 116 a. C., Theben (Mitteis Chr. 31); auch hier der verschränkte und verschachtelte Bürostil, der eine Periode von nicht weniger als 74 ziemlich langen Zeilen zuwege gebracht hat. Besonders gern werden die Perioden mit absoluten Genitiven begonnen, oft unglücklich wie in έπερ δον μεταλαβόντος που παρεγενίβη. wo der absolute Genitiv ohne Rücksicht auf das Subjekt des Hauptsatzes den Wert eines Nebensatzes erhält. Im zweiten Teile werden die Darlegungen des Rechtsanwalts Deinon in indirekter Rede, abhängig von mehrfach eingestreuten Ausdrücken wie "er legte dar", unendlich gleichförmig in koordinierten Sätzen ausgesponnen. Ungefähr dieselben Kennzeichen treffen wir in den Eingaben dieser Zeit (z. B. Amh, 11 35), vor allem in den Bittschriften der Zwillingspriesterinnen des Sarapeums an den König, um 162 a. C. (Paris. 22, 26): einen ausgeprägten Partizipialstil, der fast jede Periode mit einem absoluten Genitiv beginnt, andere koordiniert folgen läßt, aber auch Participia coniuncta oft ohne Verbindungspartikel aneinander reiht, wobei natürlich Mißgriffe unterlaufen (έπινοισασών δ' ξιών . . . , καὶ πρὸς τοῦιον ἀναβάσαι διειρεφόμεθα). Kommt hier Ungeschick des Verfassers hinzu, so ist das meiste doch der echte Bürostil der Zeit, wie ihn die Berufsschreiber handhabten. Die Wurzeln des Partizipialstiles liegen schon im 3. Jh. a. C. offen, am klarsten in den Eingaben der Magdolapapyri, die überaus gleichmäßig. d. h. von Berufsschreibern im Bürostile abgefaßt sind; das unten folgende Beispiel mit seinen absoluten Genitiven drei verschiedener Subjekte zeigt aber zugleich doch die sachliche Klarheit, die dem 3. Jh. a. C. eigen ist. Im allgemeinen verman die Ehreninschriften hellenistischer Zeit, die meistens von einer einzigen mit erei eingeleiteten Periode ausgefüllt werden.

Wieder ganz anders sieht die älteste Privaturkunde, der Ehevertrag vom Jahre 311 a.C. aus (Mitteis Chr. 283). Auf Datum und Überschrift folgt im Indikativ der Tatbestand, darauf die sich ergebenden Pflichten im Imperativ, aber nicht ohne Wechsel, einmal im Infinitiv. Ganz kurze und ganz lange Sätze werden vermieden, alles ist äußerlich im Gleichgewichte, innerlich

schlicht und klar in der Sprache des 4. Jh., ohne Feierlichkeit und Rhetorik. Dieselbe Sachlichkeit zeigen 300 Jahre später noch die alexandrinischen Eheverträge (z. B. Mitteis Chr. 286): zwar ist die ganze Urkunde eine Periode, aber die gleichmäßig wiederkehrenden Infinitive gliedern sie übersichtlich. Überhaupt bleibt die Privaturkunde schlicht und frei vom Wortprunk und von den verwickelten Perioden des Bürostils.

Wir fassen zunächst amtliche Schriftstücke ins Kaiserzeit. Auge, da sie mehr Gelegenheit zur Entfaltung des Stiles bieten Mehrere kaiserliche Erlasse, die als die Privaturkunde. wir aus den Papyri kennen, müssen für sich betrachtet werden, da ihre Merkmale nicht der ägyptischen Koinê, sondern der griechischen Kanzlei des Kaisers in Rom gehören. Freilich die Erlasse des Germanicus. 19 p. C. (S. B Berl, Akad. 1911, 794) rühren vermutlich von dem griechischen Sekretär des Prinzen her, der die Reise nach Ägypten mitmachte, vielleicht auch vom Büro Der Satzbau vermeidet lange des ägyptischen Statthalters. Perioden und zeichnet sich durch eine mustergültige schlichte Klarlieit aus; von Wort- und Stilprunk findet man keine Spur. Stellen wir die 200 Jahre jüngere Constitutio Antonina nebst ihren Zusätzen (Mitteis Chr. 377, 378, Wilcken Chr. 22) daneben, so ist der Gegensatz schlagend. Die Constitutio selbst und die unten mitgeteilte Novelle sind wortreich und streben sichtbar nach schwungvollem Ausdruck, den allerdings der außerordentliche Inhalt etwas entschuldigen mag. Die folgenden Auszüge aus dem Briefe Caracallas an den Statthalter über die Vertreibung der Ägypter aus Alexandreia verraten in der ungeschickten Übertragung ins Griechische das lateinische Original: asyndetische Sätze, fehlende Artikel, besonders aber die dritte Periode, die mit einem mehrfach erweiterten acc. c. inf. beginnt, das regierende Verbum uar 9 ár w nachklappen läßt und einen ganz außer Verhältnis stehenden kurzen Satz anschließt, beweisen, daß dem Verfasser griechisches Sprachgefühl abging; im Ausdrucke ist alles breitspurig, im Inhalte alles unscharf. Auch dem bekannten Briefe Hadrians an den Statthalter Rammius Martialis, 119 p. C. (Mitteis Chr. 373), verleiht das Übersetzungsgriechisch etwas Schwerfälliges; wenn eine Periode mit δυπερ τοιγαροῦν τρόπον beginnt und mit buws fortfährt, so ist dies quemadmodum igitur-Im ganzen jedoch spricht der tamen durchaus ungriechisch. Kaiser einfach und klar, und kleine Verzierungen wie di wv

τὸ αὐστιρότερον έπὸ τῶν πρὸ ἐμοῦ Αὐτοχρατόρον οταθέν φιλαν-Θρωπότερον ἐρμιγεύω wirken nicht unvorteilhaft.

Vom kaiserlichen Stile unterscheidet sich der ziemlich einheitliche Stil, der in den Erlassen der ägyptischen Statthalter zutage tritt; man vergleiche etwa die Edikte des Fl. Titianus 12 p. C. (Mitteis Chr. 188), des Vergilius Capito 49 p. C. (Or. Gr. H 665), des Tib. Jul. Alexander 68 p. C. (Or. Gr. 11 669), des Mettius Rufus 89 p. C. (Mi. Chr. 192, siehe unten) und des Mamertinus 134 p. C. (P. Fay. 21). Freilich waltet nicht überall die gleiche sprachliche Gewandtheit, wie denn z. B. das Edikt des Titianus sich vorteilhaft von dem des Mamertinus abhebt: im Edikte des Mettius Rufus dürfte manche Härte auf fehlerhafter Abschrift beruhen. Auffällig weicht von den übrigen die stark rhetorische Einleitung zum Edikte des Tib. Julius Alexander ab; vielleicht wurden auch andere Edikte durch solche Betrachtungen eingeführt, die uns nicht erhalten sind. Um so mehr Gewicht hat aber die Übereinstimmung des sachlichen Teiles mit den übrigen Man darf geradezu von einer Ediktsprache reden: sie vermeidet große Perioden und rhetorischen Prunk, erhebt sich aber im gesamten Ausdruck ebenso über die Sprache der amtlichen Berichte und Protokolle wie über die Nüchternheit der Privaturkunden. Gewiß war der Bürovorsteher des Statthalters immer ein gebildeter Rhetor; hat doch Lukianos diesen Posten bekleidet. Wäre uns von einer Begrüßungsadresse des Rats von Hermupolis an den kaiserlichen Prokurator Plution aus der Zeit des Gallienus (Wilcken Chr. 40) mehr als der Anfang erhalten, so hätten wir ein prächtiges Beispiel für die Rhetorik einer Stadtkanzlei mit starken Vorklängen byzantinischen Stiles. (Vgl. zur Rhetorik Kap. 17.) In den Prozeßprotokollen der Kaiserzeit begegnet man demselben stil, den wir schon aus den Akten des Hermias kennen gelernt haben, denselben Partizipialkonstruktionen mit den verschränkten oft mißbrauchten absoluten Genitiven, im übrigen aber vollkommener Sachlichkeit (z. B. Mitteis Chr. 84, 124 p. C., ebenda 93, 250 p. C.). Ähnlich sehen auch andere Amtsakten aus, z. B. die Auszüge aus Amtstagebüchern (ἐπομνημαιισμοί), die in der Petition of Dionysia erscheinen. Wohl nur ein Entwurf ist die Rede eines Rechtsanwalts aus hadrianischer Zeit (Oxy. III 472), denn sie klingt so ungewandt und unscharf, daß man an ein ausgearbeitetes Werk eines Rhetors nicht denken

kann. Die Privaturkunden erhalten sich im Wesentlichen durch die Kaiserzeit hindurch ihre unrhetorische Schlichtheit; zwar wird gern der ganze Text oder doch die Hauptsache in eine einzige Periode gegossen, aber diese ist fast immer klar und übersichtlich gegliedert, wie das unten ausgeschriebene Beispiel von 66 p. C. (Wilcken Chr. 324) zeigen kann. Noch 286 p. C. finden wir einen Eid (Soc. Ital. III 162) mit einer tadellosen Periode ausgedrückt.

Daneben bahnt sich freilich hier und da schon die byzantinische Breite und Wortfülle an, z. B. P. Hamburg 15, 209 p. C. und Mitteis Chr. 318, 295 p. C. Vornehmlich in den Eingaben an Behörden beginnt zuerst die Sprachzucht sich zu lockern, da hier Inhalt und Zweck dazu verführen mußten, breit auszumalen und dick aufzutragen. Zwar zeichnet sich noch 202 p. C. eine Eingabe an die Kaiser (Wilcken Chr. 407) durch große Schlichtheit aus, vielleicht weil sie von einem gebildeten Manne höherer Stellung ausging; aber in den Petitionen der kleinen Leute, vornehmlich dem Statthalter gegenüber, beginnen die Berufsschreiber, die sie verfaßt haben, schon ziemlich früh Phrasen zu dreschen. Selbst wenn die Darlegung der Sache schlicht bleibt, hält man doch eine Eingangsphrase für nötig, wie ein paar Beispiele zeigen mögen:

τής εις άπαιτας ευεργεσίας, ηγεμών μέγιστε, και αυτή γυνη αβοήθητος και μήδεπίαν βοήθειαν έγοισα εί μί, κπό σου του πιρίοι (erg. etwa δεσμένη) τίν έπι σε καταφυγήν εποιησάμην. (177 p. C. Mitteis Chr. 242.) πρέπει μεν σοί, επιτρόπων μέγιστε, πασι ανθοώποις απονετμαι τα ίδια, έξαιρέτως δε τοις ατελέσι έχουσι την λλικίαν (? Jh. p. C. Mitteis Chr. 121). πασι κιρία ένγραφος συναλλαγί, πίστιν καὶ αλήθειαν έχει (3. Jh. p. C. Oxy. I 70). τοῖς κακουργείν προχείρως έχουσιν τέχνη οὐ δικαίας επινοίας πρός τῷ μηδεν ὄφελος έχειν ἔτι καὶ τοῖς ἐκ τῶν νόμων ὡρισμένοις επιτειμίοις ύποβάλλει ή σή εὐτονος και περί πάντα ακοίμητος πρόνοια. τοιούτου οὖν κατ' εμού επιχειρουμένου επί την σήν ανθρείαν καταφεύγω θαρρών τεύξεσθαι τών πυοεόντων μοι δικαίων, έγεμων κύωε, τὰ δε τοῦ πράγματος τοιαύτην έχει την δυίχησω (um 258 p. C. Oxy. XII 1468). Ferner das unten ausgeschriebene Beispiel von 295 p. C. Oxy. VIII 1121. Auch die Petition of Dionysia 186 p. C. (Oxy. II 237) neigt zur Wortfülle und zu gesuchten Wendungen; alla ob b zégios t θεογνώστω σου μνήμι και τι απλανήτω προαιρέσει oder προεεκύνησα μέν σου τὰ γράμματα sind schon recht byzantinisch klingende Ausdrücke, und in einer Phrase wie λέγων, ὅτι δὴ ὅτα παρέχω ἄνοα αὐτῷ verrät sich die Sucht des Phetors, gewählt zu sprechen.

In der Eingabe und in dem ihr verwandten Briefe kommen zuerst die Spuren des byzantinischen Stils ans Tageslicht. Hätten wir mehr Akten und namentlich Verfügungen griechischer Stadtgemeinden und Vereine, so würden wir sie darin ohne Zweifel noch reichlicher entdecken.

Weitaus am merkwürdigsten ist die Sprache der byzantinischen Periode, fast darf man sagen: die byzantinische Sprache. Denn ihrer vollen Ausprägung gegenüber erselieines Ptolemäerzeit und Kaiserzeit nahezu wie Eirs. Obwolił aber ihre Eigenheiten in die Augen springen, ist es doch noch nicht möglich, ihre Quellen aufzudecken. Ohne Zweifel hat die Umgestaltung des römischen Reiches in eine absolute Monarchie eingewirkt, indem sie die Hellenen um den letzten Rest des politischen Bewußtseins brachte und die Bürger mehr und mehr in Untertanen verwandelte: Hand in Hand damit drang das lateinische Element auch im Osten des Reiches vor, der dem Einflusse der neuen Hauptstadt Byzanz, des konstantinischen Neurom, stark ausgesetzt war. Die ungünstigen wirtschaftlichen Verhältnisse und die Entstehung eines vom Staat fast mabhängigen Großgrundbesitzes feudaler Baione trugen zur Unterdrückung des Bürgeis und Bauein bei, die gleichzeitig vor der Willkür der hohen Herren sich nur durch Unterwürfigkeit retten konnten, weil der Staat zu schwach war, um zum Rechten Noch mehr hat die ehristliche Kirche getan, um dem Hellenentume das Rückgrat zu brechen, und christliche Demut trat an die Stelle hellenischen Freimutes. Diese Mächte haben wie auf Haltung und Charakter der Menschen so auch auf ihre Sprache eingewirkt, und es scheint, als sei dadurch die Neigung zum Wortprunk entfesselt worden, die seit alters im Griechischen lag und durch die Rhetorik genährt worden war. Eben die Rhetorik, die in der Kaiserzeit die gebildete Sprache sich mehr und mehr unterwarf, die von hier aus in immer tiefere Schichten vordrang, ist ohne Zweifel eine der stärksten Wurzeln des byzantinischen Sprachstiles. Fremder Einfluß etwa von seiten der orientalischen Sprachen hat eingewirkt, aber nicht entscheidend; eher das Lateinische, wenigstens im Anfange der byzantinischen Periode. Da aber alle diese Kräfte zur Erkfärung der byzantinischen Sprache nicht ausreichen, müssen wir uns vor der Hand damit begnügen, die Tatsache anzuerkennen, daß damals das Griechische in kurzer Zeit eine große Wandlung durchgemacht hat. Auch das Werden dieser byzantinischen Sprache liegt noch im Dunkel. Privatbriefe und Eingaben des 4. Jh. führen zwar im allgemeinen den Stil der Kaiserzeit fort, machen

aber immer noch am ehesten kenntlich, wie sich allmählich das eigentlich Byzantinische herausbildet. Im 5. Jh. treffen wir es hier und da schon stark ausgeprägt, voll entfaltet aber erst in den Dokumenten des 6. Ih., das unter den Papyri reichlich vertreten ist und vielleicht nur deshalb als die Blüte byzantinischen Stiles erscheint. Die Schriftstücke des 7. Jh., der arabischen Zeit, verleugnen zwar den Zusammenhang nicht, zeigen aber mehrfach einige Besonderheiten. Nebenbei weise ich darauf hin, wie der byzantinische Sprachstil sich auch im Stile der Schrift spiegelt. Zweierlei ist noch zu bemerken, ehe wir ins einzelne gehen: im Gegensatze zur Sprache der Urkunden, mit der wir es zu tun haben, blieb die Literatursprache im Wesentlichen auf der Bahn der vom Attizismus beeinflußten Koinê; zweitens offenbart sich der byzantinische Stil, abweichend von den früheren Perioden, stärker in der Privaturkunde als in den amtlichen Schriftstücken.

Auch beim byzantinischen Stile kann ich nur einige Merkmale Jedem fällt die Art der Anrede auf: man liebt hervorheben. es, den schlichtesten Privatpersonen Ehrenbezeichnungen beizulegen, die sich zwar von den Beamtentiteln unterscheiden, aber vielfach von ihnen herrühren. Und zwar setzt man schon früh ein Abstraktum an die Stelle der Person, wie wir es z. B. bei Euer Exzellenz im Anschlusse an die Byzantiner noch tun, redet es im Plural an und spricht von ihm in der dritten Person. Ursprünglich hatten solche Bezeichnungen noch eine deutliche Beziehung auf die Person oder den vorliegenden Fall, z. B. wenn ein hoher Beamter, dessen Entscheidung man erbittet, angeredet wird ή της δμετέρας δικαιοκρισίας καθαρότης (5. Jh.), oder der Präfekt f, of årdgeia, id odr negahitor (3./4. Jh.), wenn es schon in der Korrespondenz des Abinneus aus dei Mitte des 4. Jh. heißt δεομαί σου τζε φιλανθοωπίας, oder wenn wir lesen ή υμών γνησία φιλία, ή ση άφετή, ή ση έπιμέλεια μ. dgl. Aber bald verwandeln sich diese Aureden in reine Ehrentitel, die höchstens nach Stand und Beruf des Angeredeten abgestuft werden. kleine Auslese wird es deutlich machen:

ή ψαετέρα αίδεσιμοτης, ψπερφνεία, μεγαλοπρέπεια, λαμπρά γεησία άδελφότης (christlich), καλοκαγαθία, τιαιστης, εθγένεια (schon im 4. Jh.), εὐδοκίμησις, θανμασιότης, ἐνδοξότης (dies auch Amtstitel des Augustalis) λογιότης; für Geistliche sind besonders beliebt πατρική μεγαλοπρέπεια, εὐλάβεια, θεοφύλακτος διδασκαλία, μεγαλοπρεπής καὶ θεοφύλακτος πατρική, δεσποτεία, θεοφίλία, θεοσέβεια usw. Daneben stehen die direkten Anreden mit adjektivischer Titulatur wie αἰδέσιμος

κόσιος, μεγαλοποεπέστατος και περιβλεπτος κοιπες (comes), εικα ποτατος, θεοφιλέστατος άββας, λαμπρότατος τραπεζίτις, επερητεστατοι κληρονόμοι τοι εκεθελεεί τζ μνήμη Απωνίος; vom dux und Augustalis der Thel aïs heißt es im 6. Jh.: τοῦ τὰ πάιτα υπερητεστατοι στρατηλατοί και παιτιγημοί πραμγελίοι Τουστιναίων σὰν θεῷ δοικὸς και Αψρουσιαλίοι τζε θηθαίων χέρμας. Dem Kaiser vorbehalten sind Titel wie γαλητοτατος (serenissimus) neben γαλητότης, θιώστατος, εὐσεβέστατος, μέγιστος oder φιλανθρουπότατος oder εὐτιχέστατος εὐτος τίης und andere. Im Zusammenhange damit stehen alle möglichen Überschwenglichkeiten der Anrede, die auch anders gestaltet werden konnten; so schon in der Mitte des 4. Jh.: τῷ δεοπότη μοι τῆς ψίχες και εξουσιασίζ τῷ μῷ πρεποσειτφ.

Auch im übrigen schreibt der Byzantiner unerträglich höflich und trieft von Ergebenheit, wie die unten folgenden Textproben lehren können. Die alte Neigung, Eingaben mit einer allgemeinen Phrase einzuleiten, zeigt sich in ein paar Beispielen aus dem Anfange des 4. Jh.:

τῶν μετρίων κηδεμόνι σοὶ ὅττι, δέσποτα τρεμώτ, τίτ ικετηρων προξάρω ετελπιών τῆς ἀπὸ τοῦ σοῦ μεγέθους δικαιοκρισίας τιχεῖτ. Οder πᾶσι μέτ βοηθείς, τρυμών δέσποτα, καὶ πᾶσι τὰ ἰδια αποτέμις, μάλιστα δε χτιαιξίτ δια το τῆς φύσεως ἀσθενές. Oder τὰ παρανόμως καὶ ρινωκιτό έτως επι τῶν τόπων τολμώμετα, ἡγεμών δέσποτα, ὑφ' οἱδενὸς ἄλλωι ανακόπτεται ει μη υπὸ τῆς οῆς μισοποτήρου ἀνδρίας.

Dies alles ist noch sehr maßvoll, wie denn überhaupt die Eingaben und Urkunden des 4. Jh., das vornehmlich durch die umfangreiche Abinneus-Korrespondenz vertreten wird, von byzantinischem Schwulste noch ziemlich frei sind. Viel stärker tritt er schon im 5. Jh. zutage, wenn Bischof Appion von Syene seine Bittschrift an Theodosius II. und Valentinian (425—450 p. C.) mit folgender Phrase beginnt: eleber heteretage geharbgende aleber tott beginnt: eleber heteretage geharbgende alebrat volg deouéroiz zeige destar doézeiz élaharba vol argéquatoz brioz ér voltoiz. Gegen die Überfälle der Blemyer, vas angé exelicit agoszálater bei brigen Beispiele die große Bittschrift des Dorfes Aphrodito lehren kann, deren Anfang in den Textproben folgt.

Lange Betrachtungen greifen auch auf die Privaturkunde über und führen namentlich im Testamente zu einem breiten Gerede über die Vergänglichkeit alles Irdischen. Die Weitschweifigkeit, eines der auffälligsten Merkmale byzantinischen Stils, hat sich hier fast noch mehr als in der Eingabe entfalt t. Gern setzt man in der Emleitung auseinander, weshalb der Vertrag

geschlossen wird, und führt dabei schon den wesentlichen Inhalt an, so daß die folgenden Vertragsbestimmungen sachlich kaum So geht in einer Ehescheidungsurkunde etwas Neues bringen. 569 p. C (Mitteis Chr. 297) dem eigentlichen Inhalte eine breite Auseinandersetzung über die frühere Eheschließung voran; vgl. die Textprobe. Schon die Beschreibung der beteiligten Personen kostet sehr viel Worte; die Parteien werden mit ez roë erde μέρους und έχ δε θαιέρου μέρους gegenüber gestellt, ihre Herkunft nicht durch ἀπὸ sondern regelmäßig durch δομώμενος άπὸ angegeben. Das Testament des Phoibammon, 570 p. C. (Cairo Byz. II p. 88 ff.), dessen Anfang unten folgt, gelangt erst nach 74 Zeilen zum eigentlichen Inhalt und umfaßt nicht weniger als 307 lange Zeilen, obwohl es sich keineswegs um eine verwickelte Sache handelt. Es ist eines der besten Muster byzantinischen Stiles, sprachlich trotz allem Schwulste nicht ungewandt und daher auch im Wesentlichen klar. Dasselbe gilt von den Urkunden des 6. Ih. aus Syene-Elephantine, die sich jetzt in München befinden. Außerdem vergleiche man etwa die Ehescheidungsurkunde Mitteis Chr. 296, 6. Ih., die Erklärung eines christlichen Diakons, daß er die Steuereinziehung auf einem Gute der Apionen übernehme, 583 p. C., (Wilcken Chr. 383; die Apionen gehören zu den großen Grundbesitzern und Baronen der Thebais.) Wie der byzantinische Wortschwall den Sinn verdunkelt, wenn sprachliche Schulung fehlt, lehrt das lange Testament des Abraham von Hermonthis, dessen Satzbau verwildert ist; so folgt auf den Vordersatz  $\epsilon i \delta \epsilon \tau i \epsilon$ , in dem übrigens das Verbum finitum durch den Infinitiv érarrio Fira ersetzt wird, der Nachsatz mit éq' & actor ... ἔνοχον ἔσεσθα, und da dieselbe Konstruktion wiederkehrt, darf man nicht von Zufall reden. Daneben stehen freilich Urkunden, sogar aus dem 6. Jh., die schlicht und sachlich geblieben sind, z. B. einige Pachtverträge.

Fast alle amtlichen Schriftstücke bewahren eine gewisse sachliche Schlichtheit, nicht nur das unten angeführte offizielle Schreiben an Abinneus, 346 p. C. (Wilcken Chr. 179), sondern ebenso zur Blütezeit des byzantinischen Stiles die Reskripte Justinians, z. B. Cairo Byz. I 54/5 und 58ff., Mitteis Chr. 382. Auch sie haben ihren festen Stil, der z. B. die kaiserliche Verfügung mit θεσπίζευν, θεσπίσματα bezeichnet und sie fast regelmäßig durch θεσπίζομεν τοίντν einleitet; man vergleiche das δίδων τοίντν der Constitutio Antonina. Auch das Urteil im

6. Münchener Papyrus (583 p. C.), ist zwar etwas wortreicher, aber doch ziemlich einfach gehalten, und augenscheinlich von einem sprachlich gebildeten Manne verfaßt, der sogar den Optativ anwendet. Allerdings laufen auch ihm vulgäre Konstruktionen unter: περὶ τοῦ. ὅτι οἰ δὲν ἀπεχρύψατο und ebenso noch ein andermal; oder συνέθετο μὲν τῷ, ὅτι... διενείμαντο; das zweite Glied folgt in indirekter Rede, die auch sonst herrscht: εὐριχίναι δέ. Im ganzen aber sehen wir an diesem Schriftsatze, wie stark sich die gebildete und geschulte Sprache vom gewöhnlichen Urkundenstile der Berufsschreiber unterschied.

Bezeichnend für den byzantinischen Stil ist sodann die Entwertung des Wortes. Um einen Begriff auszudrücken, genügt das Begriffswort nicht mehr, es muß durch verwandte Ausdrücke nach allen Richtungen ergänzt werden. Daher in Rachtssachen das ängstliche Bemühen, ja keinen denkbaren Fall außer Acht zu lassen; daher die lächerliche Verklausulierung und Verschanzung durch Worte. Man darf darin keineswegs juristische Feinheiten suchen; eher taucht dahinter das Bild einer ungeheuerlichen Rechtsunsicherheit auf. Weil Begriffe und Worte matt und unscharf geworden sind, muß man bis ins Unendliche wiederholen und umschreiben. Ein paar Proben, außer den unten folgenden Texten, mögen das zeigen:

Eine Urkunde machen heißt fast ausnahmslos τιθεωθια καὶ ποιείωθαι. Am Schlusse faßt man zusammen: ταξιθ' ούτως καλώς έχειν δώσειν ποιείν φυλάττε.ν στέργειν εμμένειν ωμολόγησα και απέλισα. Bürgen heißt εγγνασιθια και αναδέχεσθαι, zahlen διδούντα πληφούντα, als Sicherheit ενιχίνου λόγος και ύποθήκης δικαίφ; um beim Inhalte eines Erbes ja nichts zu übergehen, sagt man: περί οίουδήποτε πράγματος προεήκοι τος τι πατριβα ήμιου κληροκομία μικρού ή μεγάλου, νοηθέντος ή μη νοηθέντος, λεχθέντος ή μη λεχθέντος, ελθύντος είς μέσον ή μη έλθόντος, ταγέντος ταύτι τη διαλύσει ή μη ταγέντως; jeder Abweichung beugt man vor durch μηδε εγκαλέσωμεν μηδε παραβαίνωμεν ή παρασαλείσωμεν ταύτιν την διάλυσιν, weiterhin κατά μηθένα τρόπον ή αφοραίν ή μέθοδον ή εύρεσιλογίαν. Oder in andern Zusammenhängen: πολλών δε γυμνασθέντων και γυμνώς (sic, nicht in γυμνός zu ändern) τῷ σώματι έχαστος ἐπιλθεν τῷ έχατίοω. Auch zusammengesetzte Ausdrücke an Stelle der einfachen: εὐχῆς ἔργον ἡμῖν ἐστικ νυκτὸς καὶ ἡμέρας (statt εὐχόμεθα) άξιωθηναι τῆς κεχαρισμένης ύμων παρουσίας, δτως εν ἀπολαύσει γενώμεθα (statt ἀπολαίωμεν) των δικαίων έμων. Dies gemahnt stark an das Zeitungsdeutsch.

Ein schwieriges Gebiet ist der Wandel des Wortsinnes, der dem Anfänger das Verständnis byzantinischer Urkunden auf Schritt und Tritt verdunkelt. Obwohl er sicher mit der Entwertung der Worte zusammenhängt, wird er doch nicht verständlich, wenn man nicht Sprachentwicklungen, namentlich im 4. Jh., zu Hilfe ruft, die wir bisher nur erschließen, noch nicht sehen können. Auch auf diesem Gebiete müßte eine gründliche Arbeit über das reiche Material von Constantin an die schönsten Ergebnisse zutage fördern. Der Wortschatz selbst hat sich beträchtlich geändert, denn die byzantinische Sprache nimmt viele dichterische Wörter in die Prosa auf, bildet neue Wendungen, die eigentlich nur zu gehobener Sprache passen, und arbeitet anstelle der eigentlichen viel mit übertragenen Ausdrücken. Dahin gehören auch neue Zusammensetzungen, die meistens den Sinn der farblos gewordenen Wörter verstärken sollen. alles sind Vorgänge innerhalb des Griechischen s 1bst, die man nicht aus fremder Einwirkung erklären kann oder auch nur darf. ziemlich zahlreichen lateinischen Lehnwörter und die griechischen Neubildungen von lateinischen Stämmen bleiben äußere Zutat. Endlich zeigt auch der Satzbau, abgesehen von Unbeholfenheiten und Fehlern wie von Schwulst und Umständlichkeit, einige Besonderheiten, die dem byzantinischen Stile sein Gepräge geben. Der alexandrinische Osterbrief, den wir in Kapitel 10 betrachtet haben, gehört gerade sprachlich zu den besten Beispielen für alle diese Erscheinungen.

Wortbedeutung und Wortwahl: z. B. λημψαπόδοσις = ἀπόδοσις. ἄνθοωπος = Höriger, Untertan. πρωτοτύπως erstens. ὑπόστασις Vermögen (früher πόφος). ζημιώματα Unglücksfälle. δικαιοπφαγές πφόβλημα Gerechtigkeitsliebe, Tendenz zur Gerechtigkeit. Sung éger gehören bildet sich sehon in der Kaiserzeit heraus und ist in byzantinischer Sprache stehender Ausdruck.  $\vartheta \epsilon \sigma \pi i \xi \epsilon \omega$  bezeichnet immer die Äußerungen des göttlichen Kaisers. θείας ημών πορίσασθαι συλλαβάς sich unsern Ausspruch verschaffen (vom Kaiser gesagt). χώραν άποπληρώσαι einen Posten ausfüllen, einnehmen. μεθοδίαν τρέψαι ein Verfahren betreiben. ἀποσυμβιβάσια εκθεσιν einen Steuerrückstand beseitigen. συμφεροποιήσασθαι für sich nutzbar machen. πρὸς την συμμετρίαν τῶν καθ' ἡμᾶς ἀνθρώπων im Verhältnis zu unsern Leuten. νομοθεσίας βαρυτάτης δρίζομέτης da die schwerste Strafe festgesetzt wird (der Begriff der Gesetzgebung scheint allerdings noch durch). τὰ μεταξύ ξμών ἀματβαλλόμενα unsere Streitpunkte; μεταξύ wird überhaupt sehr beliebt. μετά την γινομένην παρ' έμου σπουδήν gemäß meinem Eifer. μὶ ἔχων παντοίαν μετονσίαν μετά τῶν κυρίων τοῦ πράγματο: ohne irgendeine Beziehung zu den Besitzern der Sache zu haben. κτηναφαίοεσων ήμαῶν ἐποίησεν er nahm uns das Vieh weg. Poetische oder gehobene Ausdrücke: außer  $\theta \epsilon \sigma \pi i \xi \epsilon v$  auch  $\gamma \rho \dot{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \chi \dot{\alpha} \rho \alpha \xi \epsilon v$  er schrieb einen Brief. εἰς ἀχοὰς ἐμὰς ἦλθεν es kam mir zu Ohren. πλοχὴν συνμάψαι ein (Lügen)gewebe nähen. ἐσβέσθαι πᾶν σπέρμα δίκης (mit falschem Bilde!) daß jeder Same des Streits erloschen sei. εξελθεῖν εξ ἀνθρώπων sterben. κατὰ μίμησιν τοῦ πρὸ έμοῦ προτοιτοῦ wie der Verwalter vor mir (mein Vorgänger). Von den zahlreichen lateinischen Lehnwörtern, die man vielfach Fremdwörter nennen

darf führe ich nur ein paar Beispiele an: ξεπούδιον Scheidebrief. Matrikel. ἐπραίθευσεν er plünderte, von praeda neu gebildet. τῷ ιδίφ οσγάτφ auf eignes Ersuchen, schon in der Mitte des 4 Jh. τοοβατοφία Bescheinigung über ole probatio (eliemals επίκουσις). Zum Satzbau mochte ich besonders au! die Neigung der Byzantiner zu passiven Konstruktionen aufmerksam machen, die bisweilen nicht richtig erkannt worden ist. Schon in der Mitte des 4. Jh. begegnet προεέταξεν... βοήθων στρατιωτικήν παρασχεθήναι; im 5. Jh. παρεσπεύασεν με άδιπως άναλημη θηναι τῷ δεομωτιρίω; im 6. Jh. την παραπελειομένην (sc. προβατορίαι) έμιας καταταγέναι την σην προςηγορίαν statt παρακελεύουσαν ήμας κατατάξαι. Oder οδ δέον έστιν ταντα έγ γράμμασιν έντεθηναι, oder καλόν έγησάμεν την μεταξύ σου και αὐτης της έμης θυγατρός Ευητμίας διαλυθηναι ovragiar. Anderes ist schon gelegentlich gestreift worden. Das unten angeführte Schreiben des Statthalters aus arabischer Zeit (Wilcken Chr. 255) bietet sprachlich zu vielen Bemerkungen Anlaß, die ich lieber zum Texte selbst schreibe; hier verweise ich nur auf die Konstruktion μη δεηθίε ετέρων ημών γραμμάτων . . . και καταλάβι, σε άνταπόδοσις = laß es nicht auf weitere Briefe von uns ankommen, sonst wird dich eine Vergeltung erreichen.

Alles in allem gewährt der byzantinische Stil da, wo nicht Verwilderung und Barbarei eingerissen sind, das Bild einer eigentümlichen Neubildung im Griechischen, die durchaus ins Breite geht und sich von der alten Begriffsschärfe lossagt, aber keineswegs regellose Wilkür wird, sondern eigenen neuen Gesetzen folgt. Es ist innerhalb der Geschichte des Griechischen die merkwürdigste und am tiefsten einschneidende Wandlung.

Der griechische Privatbrief steht zwar nicht außerhalb der allgemeinen Stilentwicklung, führt aber doch ein Sonderleben. Seine Geschichte darzustellen, ist hier nicht unsere Aufgabe; wir beobachten nur seine Wandlungen innerhalb des Jahrtausends, das uns beschäftigt. In der Regel finden wir dasselbe Gerippe: voran steht der Name des Schreibenden, darauf im Dativ der Name des Empfängers und der Gruß zwiger. Es folgt der Wunsch für die Gesundheit des Empfängers, der in der Kaiserzeit häufig als Gebet erscheint, dazu eine Bemerkung über das eigene Ergehen. Dann der sachliche Inhalt des Briefes, endlich die oft sehr zahlreichen Grußaufträge, ein nochmaliger Wunsch für Gesundheit oder Wohlergehen und häufig, aber keineswegs regelmäßig, das Datum. Wer seinen Brief schreiben läßt, ihn aber eigenhändig beglaubigen will, fügt den Schlußgruß und das Datum selbst hinzu. Dies Schema wird von Anfang an bis ins 5. Jh. so getreu bewahrt, daß nur die Einübung in der Schule, die verbreiteten Briefsteller und die Gewohnheiten der Berufsschreiber diese Zähigkeit erklären können. Jedoch ist es, wie sich von selbst

versteht, kein unverbrüchliches Gesetz; die Formeln können nach persönlichem Geschmacke und Sprachvermögen erweitert und verändert werden, aber nur selten begegnen wir wirklichen Abweichungen. Gewandelt hat sie freilich die Zeit, und es ist leicht, an der Gestalt der Einleitung und des Schlusses ihre Perioden zu erkennen; der Bricf des 3. Jh. a. C. sieht anders aus als der des 2., die spätptolemäische und die erste Kaiserzeit haber eine Eigenheit der Schlußformel gemeinsam, die folgenden drei Jahrhunderte etwa sind kenntlich an der Fürbitte für die Gesundheit des Empfängers, mit dem 3. Jh. setzt eine erweiterte Schlußformel ein, und im 4. und 5. Jh. beobachten wir, wie die Form und die Formeln des Briefes mehr und mehr vernachlässigt werden. Der christliche Brief, obgleich nur ein Kind des griechischen Briefes, hat doch gewisse Besonderheiten entwickelt, die öfters so genau sich wiederholen, daß man auch hier feste Vorlagen annehmen muß. Mit dem ausgebildeten Byzantinismus der Sprache im 6. Jh. geht der griechische Brief unter, denn den Privatbriefen dieser Zeit fehlen so gut wie alle seine wesentlichen Merkmale. Stil des Privatbriefes und der seiner nächsten Nachbarn, des amtlichen Schreibens und der Eingabe, haben sich naturgemäß. gegenseitig in den Formeln beeinflußt und lassen sich nicht immer reinlich sondern. Aber abgesehen von den Formeln, die in vielen Fällen den ganzen Brief einnehmen, hat der Briefstil einiges, was ihn von anderen schriftlichen Aufzeichnungen unterscheidet. Da er es mit den tausend verschiedenen Angelegenheiten des täglichen Lebens zu tun hat, muß er freier sein als die Literatur, aber auch beweglicher als die Privaturkunde und das amtliche Schriftstück, deren Rechtsbedeutung eine größere Strange des Ausdrucks forderte. Die autike Theorie stellt ihn in die Mitte zwischen ατικισμός und συνίθεια (Sprache des täglichen Lebens). folgt natürlich auch dem Stile der Zeit, ja, wir werden den Stil der Zeit im Privatbriefe häufig am sichersten und am frühesten erkennen, wie sich denn der Byzantinismus der Sprache hier früher als in den Urkunden oder gar den amtlichen Schriftstücken bemerkbar macht. In der großen Mehrzahl der Briefe herrscht die rhetorisch angehauchte Schulsprache, wie sie eine mittelmäßige, oberflächliche Bildung anwendet; nur selten lesen wir Briefe aus der Feder Hochgebildeter, die ihre Sprache mit freier Kunst zu handhaben wissen, etwas häufiger die Erzeugnisse der Ungebildeten mit ihrer ungelenken, oft fehlerhaften Sprache.

Aber auch diese offenbaren uns mehr das qualvolle Bemühen gebildet zu schreiben, als die echte, unbefangene, gesprochene Sprache. Es gibt Briefe, die sie uns zeigen, abe man muß erst sorgfältig sieben, ehe man sie entdeckt. Der wenig Gebildete bedarf des Musters, des festen Stiles, um überhaupt schreiben zu können; wie ihm der Schnabel gewachsen ist, wird gerade er am seltensten schreiben.

Zum Schlusse möchte ich nochmals darauf aufmerk am machen, daß Untersuchungen über den Stil der Urkunden und Briefe ebenso nötig wie lohnend sind. Es müßten nach den anfangs aufgestellten Gesichtspunkten die einzelnen Gattungen und Gruppen für sich betrachtet und durch die Jahrhunderte verfolgt werden: man müßte die Inschriften, die Volksliteratur, die in der Koinê verfaßten Bücher heranziehen, ferner die Sprache der Papyri an der Theorie der Grammatiker messen, um auf Grund zahlreicher Einzelstudien an das Problem der Stilentwicklung, namentlich das Problem der byzantinischen Sprache heranzutreten. Für diese wäre es besonders wichtig, der Entwertung des Wortes, dem Wandel des Wortsinnes und der Wortwahl nachzugehen, zunächst statistisch, dann diese Erscheinungen nach aufwärts zu verfolgen und so ihrer Entstehung auf die Spur zu kommen. Ebenso müßte der Satzbau der byzantinischen Texte untersucht werden.

Stilproben. (Lücken und Schreibsehler des Originals werden nicht bezeichnet.) Anordnung: Ptolemäerzeit, Kaiserzeit. Byzantinerzeit; innerhalb der Perioden nach Gattungen. Vgl. S. 199 ff.

Gesetz 3. Jh. a. C. Hal. 1, 203ff.

πληγης έλευθέρους, έὰν παιάξηι ὁ έλεύθερος ή ή έλευθέρα τὸν έλεύθερον ή τὴν ἐλευθέραν ἄρχων χειρῶν ἀδίχων, ο Η ἀποτεισάτω ἀτιμήτους, έὰν δίχηι νιχηθητ, ἐὰν δὲ πλείονας πληγης μιᾶς παιάξηι, τιμησάμενος τὰς πληγὰς διχασάσθω, ὁπόσου δ'ὰν τιμήσηι τὸ διχαστήριον, τοῦτο δικλοῦν ἀποτεισάτω, ἐὰν δέ τίς τινα τῶν ἀρχόντων πατάξηι τάσσονια, ὧν τηι ἀρχηι γέγρασται τάσσειν, τριπλάσια τὰ ἐλιτίμα ἀποτεισάτω, ἐὰν δίχηι νιχηθητ.

Brief des Philadelphos, 3. Jh. a. C. Hal. 1, 166ff.

Βασιλεύς Πιολεμαϊος Αντιόχωι χαίφειν, περί της σταθμοδοσίας των στρατιωτών ἀχούομεν πλείω τινα βίαν γίνεσθαι τὰς χαταλύσεις παρὰ τῶν οἰχονόμων οὐ λαμβανόντων, ἀλλ' αὐτῶν εἰς τὰς οἰχίας εἰςλη-δώντων τοὺς ἀνθρώπους ἐγβάλλοντας βίαι ἐνοιχῖν, σύνταξον οὖν, ὅπως

τοῦ λοιποῦ μὶ γίνιμα τοῦτο, ἀλλὰ μάλιστα μὲν αὐτοὶ στεγανομείσθωσαν, εἰ δὲ ἄρα δεὶ αὐτοῖς σταθμοὺς δίδοσθαι παρὰ τῶν οἰκονόμων, διδότωσαν αὐτοῖς τοὺς ἀναγκαίους, καὶ ὅταν ἀπολύωνται ἐκ τῶν σταθμῶν, ἀναποιήσαντες ἀφιέτωσαν τοὺς σταθμοὺς καὶ μὴ κατακρίσθωσαν (?), εως ἀν πάλιν παραγένωνται, καθάπερ νῦν ἀκούομεν γίνεσθαι, ὅταν ἀποπορεύωνται, ἀπομισθοῦν αὐτοὺς καὶ ἀποσφραγισαμένους τὰ οἰκήματα ἀποτρέκειν, μάλιστα δὲ προνόησον Αρσινόης τῆς κατὰ Απόλλωνος πόλιν, ὅπως, ἐὰν παραγένωνται στρατιῶται, μηθεὶς ἐπισταθμεύσηι, ἀλλὰ καὶ ἐν Απόλλωνος πόλει διατρίβωσιν, ἐὰν δέ τι ἀναγκαῖον ἢι ἐν Αροινόηι καταμένουσιν αὐτοῖς, οἰκίδια ἀναλλασσέτωσαν, καθάπερ καὶ οἱ πρόιερον παραγενόμενοι ἐποίησαν. ἔρρωσο, (Einige Abweichungen in Lesung und Ergänzung hoffe ich an anderer Stelle begründen zu können.)

Aus dem Hermiasprozeß, 116 a.C. Mitteis Chr. 31, col. III 18ff., Anfang der großen Periode.

τούτου ὅντος καὶ ὅικυιολογη θέντων τῶν συνκαταστάντων αὐτοῖς, περὶ μὲν τοῦ Ερμίου Φιλοκλέους, ὑπὲρ δὲ τῶν περὶ τὸν Ὠρον Δείνωνος, παραναγινωσκομένων αὐτοῖς ἐξ ὡν παρέκειντο δικαιωμάτων ὧν ἐκάτερος ἡρεῖτο, καὶ τοῦ μὲν Φιλοκλέους παραπλήσια τοῖς διὰ τοῦ ὑπομνήματος προενεγκαμένου, παραναγνόντος δὲ καὶ ἐξ ὧν παρέκειτο δικαιωμάτων ἀντιγραφον ἐντεύξεως, καθ ἡν ἔφη ἐμβαλόντος αὐτοῦ εἰς τὸ προτεθὲν ἀγγεῖον ὑπὸ τῶν ἐπιβαλόντων εἰς Διόςπολιν τὴν μεγάλην κρηματιστῶν, οἰς εἰςῆγεν Διονύσιος, κατὰ Λοβάιτος τῆς Εριέως μιᾶς ἀπὸ τῶν πεπρακότων τοῖς περὶ τὸν Ὠρον τὴν οἰκίαν, οὕτως τὴν ποβάιν σινανενηνοκέναι αὐτῶι συνκώρησιν, διὶ ἡς ἔφη αὐτὴν προενηνέχθαι μήτε πρότερον μήτε νῦν ἀντιποιεῖσθαι τῆς οἰκίας, πρὸς τὸ ἀπροσασίστους καιαστῆσαι τοὺς ἀντιδίκους μηθενὸς δικαίον ἀντεκριμένους, καὶ κατὰ μὲν τὸν τρόπον τοῦτον φήσας ἀπελαύνεσθαι αὐτοὺς τῆς κρατήσεως τῆς οἰκίας, ὁμοίως δὲ usw.

Eingabe, 3. Jh. a. C. Magdola 2.

Βασιλεί Πτολεμαίωι χαίρειν Ασία, άδιχουμαι υπό Ποώριος του σταθμούχου, του γὰρ ἀνδρός μου Μαχάτου σταθμοδοτηθέντος ἐν κώμηι Πηλουσίωι καὶ διελομένου αὐτοῦ πρὸς τὸν Ποῶριν καὶ ἀνοικοδομήσαντος ἐν τῶι αὐτοῦ υόπωι ἱερὸν Συρίας θεοῦ καὶ Αφροδίτης Βερενίκις, ὑπάρχοντος δὲ τοίχου τινὸς ἡμιιελέστου ἀνὰ μέσον τοῦ τε Ποώριος καὶ τοῦ τοῦ ἀνδρός μου, ἐμοῦ δὲ βουλομένης ἐπισυντελέσαι τὸν τοῖχον, ἱνα μὴ ὑπερβατὸν ἦι εἰς τὰ ἡμέτερα, Ποῶρις κεκώλυκεν οἰκοδομεῖν οὐθὲν προςήκοντος αὐτῶι τοῦ τοίχου, ἀλλὰ καταφρονῶν, ὅτι ὁ ἀνήρ μου τειελεύτηκεν, δέρμαι οὖν σου, βασιλεῦ, προςτάξαι Διοφάνει τῶι στρατηγῶι γράψαι Μενάνδρωι τῶι ἐπιστάτηι, ἐὰν φαί-

νηται ὢν ὁ τοῖχος ἡμέτερος, μὴ ἐπιτρέπειν τῶι Ποώρει κωλύειν ἡμᾶς οἰκοδομεῖν, ἵνα ἐπὶ σὲ καταφυγοῦσα, βασιλεῦ, τοῦ δικαίου τύχω. εὐτύχει.

Ehevertrag 311 a. C. Mitteis Chr. 283.

Αλεξάνδρου τοῦ Αλεξάνδρου βασιλεύοντος έτει εβδύμωι, Πιολεμαίου σατραπεύοντος έτει τεσσαφεςκαιδεκάτωι, μινός Δίου. συγγραφή συνοιπισίας Ήρωπλείδου παι Δημητρίας, λαμβάνει Ήρωπλείδης Δημητρίων Κώταν γυναϊχα γνησίαν παρά τοῦ πατρὸς Λεπτίνου Κωίου καὶ τῆς μητούς Φιλωτίδος έλευθερος έλευθέραν προςφερομένην είματισμόν zαὶ χόσμον Ε 1000, παρεχέτω δὲ Ἡραχλείδης Δημητρίαι ὅσα προςήχει γυναικί έλευθέραι πάντα: είναι δε ήμας κατά ταθτό, όπου αν δοκήι άριστον είναι βουλευομένοις ποινήι βουλήι Λεπτίνη, παί Πραπλείδηι (Verfügung im Infinitiv). είὰν δέ τι κακοτεχνούσα άλίσκιται έπί αλσχύνη, του ανδράς Πρακλείδου Δημηρία, στερέσθω ώμ τροςηνέγχατο πάντων, ἐπιδειξάτω δὲ Ἡρακλείδις, ὅτι ἀν ἐγκαλῆι Διμητρίαι, εναντίον άνδρων τριών, οθς αν δοχιμάζωσιν αμφότεροι. μή έξέστω δε Ποακλείδη γυναίκα άλλην επειζάγεσθαι έφ' Εβοει Δημητρίας μηδε τεχνοποιείσθαι έξ άλλης γυναιχός μηδε χαχοτεχνείν μηδέν παρευρέσει μηδεμιαι Πρακλείδην είς Δημητρίαν, είαν δέ τι ποών τούτων άλίσχηται Ήραχλείδης και έπιδείξη Δημητρία έναντίον άνδοῦν τοιῶν, οξε άν δοχιμάζωσιν άμφότεροι, ἀποδότω Πραχλείζης Δημητοίαι τημι φερνήν, ην προςηνέγκατο Ε 1000, και προςαποτεισάιω άργυρίου '.Μ.εξανδρείου Ε 1000. ή δε πράξις έστω καθάπερ έγ δίκις κατά νόμον τέλος έχούσης Δημητρίας καὶ τοῖς μετά Δημητρίας πράσσουσιν έχ τε αὐτοῦ Ἡραχλείδου χαι τῶν Ἡραχλείδου πάντων χαὶ έγγαίων καὶ ναυτικών, ή δε συγγραφή ήδε κυρία έστω πάντη πάντως ως έχει του συναλλάγματος γεγενημένου, υπου αν έπεγφέρη Ήρωκλείδης κατά Δημητρίας ή Δημητρία τε καὶ τοὶ μετά Δημητρίας πράσσοντες έπεγη έρωσιν κατά Ήρακλείδου, κύριοι δε έστωσαν Ήρακλείδης καὶ Δημητρία καὶ τὰς συγγραφάς αὐτοὶ τὰς αὐτῶν φυλάσσουτες καὶ έπεγη έφοντες κατ' άλλήλων, μάρτυρες: Κλέων Γελώιος, Αντικράτης Τημνίτης, Αύσις Τημνίτης. Διονύσιος Τημνίτης, Αριστόμαχος Κυρηναίος, Αριστόδικος Κώιος.

Erlaß des Germanicus an die Alexandriner. 19 p. C. S. B. Berl. Akad. 1911, 794 ff.

Γερμανικός Καϊσαρ Σεβαστου νίὸς θεου Σεβαστου νίωνὸς ἀνθύπαιος λέγει τὴν μὲν εὐνοιαν ὑμῶν, ῆν αἰεὶ ἐπιδείκνυσθε, ὅταν με ἴδιμε, ἀποδέχομαι τὰς δὲ ἐπιφθύνους ἐμοὶ καὶ ἰσοθέους ἐκφωνήσεις ὑμῶν ἐξ ἄπαντος παραιτουμαι, πρέπουσι γὰρ μόνω τῶι σωιῆρι ὄντως καὶ εὐεργέτη του σύνπαντος ιῶν ἀνθρώπων γένους ιῷ ἐμῷ πατρὶ καὶ

τη μητρί αὐτοῦ έμη δὲ μάμμη. τὰ δὲ ἡμέτερα..... ἐστὶν τῆς ἐχείνων θειότητος, ὡς ἐάμ μοι μὴ πεισθῆτε, ἀναγκᾶτέ με μὴ πολ-λάκις ὑμεῖν ἐνφανίζεσθαι.

Aus der Novelle zum Amnestieerlaß Caracallas. 215 p.C. Mitteis Chr. 378.

καὶ εἰ φανερόν ἐστιν, πῶς πλήρη τὴν χάριτά μου παρενέθηκα, ὅμως ὕνα μή τις στενόιερον παρερμηνεύση τὴν χάριτά μου ἐκ τῶν ὑημάτων τοῦ προτέρου διατάγματος, ἐν ῷ οὕτως ἀπεκρινάμην ,,ὑποστρεφέτωσαν πάντες εἰς τὰς πατρίδας τὰς ἰδίας" ἐλευθέραν με τούτοις πᾶσιν τὴν ἐπάνοδον δεδωκέναι εἰς ἄπασαν τὴν γῆν καὶ εἰς τὴν Τώμην τὴν ἐμὴν δηλωτέον ἐδοκίμασα, ἵνα μὴ παρὰ αὐτοῖς ἡ δειλίας αἰτία ἢ παρὰ τοῖς κακοήθεσιν ἐπηρείας ἀφορμὴ ὑπολειφθῆ.

Edikt des Statthalters Mettius Rufus. 89 p. C. Mitteis Chr. 192.

Μάρχος Μέττιος 'Ρούφος Επαρχος Αγύπτου λέγει' Κλαύδιος "Αρειος δ τοῦ "Οξυρυγχείτου στρατηγός έδιβλωσέν μοι μήτε τὰ ἰδιωτιχὰ μήτε τὰ δημόσια πράγματα τὴν καθήκουσαν λαμβάνειν διοίκησιν, διὰ τὸ έκ πολλών χρόνων μι καθ' δυ έδει τρόπου φκουομήσθαι τὰ έν τή ιών ένχιήσεων βιβλιοθήχη διαστρώματα, χαίτοι πολλάχις χοιθέν ύπο των πρό έμου έπάρχων της δεούσης αυτά τυχείν έπανορθώσεως. δικερ οδ καλώς ενδέχεται, εί μιζ άνωθεν γένοιτο άντίγραφα. κελεύω οδν πάντας τους πιήτορας έντος μηνών εξ απογράψασθαι την ίδίαν χι ήσιν είς την των ένχτήσεων βιβλιοθήχην χαλ τούς δανειστάς ας αν έχωσι ύποθήκας και τους άλλους όσα έων έχωσι δίκαια την δε απογραφήν ποιείοθωσαν διλούντες, πόθεν έχαστος (Stellung!) των υπαρχόντων καταβέβηκεν είς αὐτοὺς ή κτησις. παραπιθέτωσαν δε καὶ αὶ γυναϊκες ταίς υποστάσεσι των ανδρών, έαν κατά τινα έπιχώριον νόμον κρατείται τὰ ὑπάρχοντα, δμοίως δὲ καὶ τὰ τέκνα ταῖς τῶν γονέων, οἶς ἡ μὲν χρησις δια διμοσίων τειίρηται χρηματισμών, ή δε κτησις μετά θάνατον τοὶς τέχνοις κεκράτι,ται, Ίνα οἱ συναλλάσσοντες μὶ κατ' ἄγνοιαν ένεδρεύονται. παραγγέλλω δε καὶ τοῖς συναλλαγματογράφοις καὶ τοῖς μνήμοσι μηδεν δίχα έπιστάλματος του βιβλιοφυλαχίου [τελειώσαι γνοδοιν ως οθα όφελος τὸ] τοιοδτο, άλλὰ καὶ αὐτοὶ ως παρὰ τὰ προστεταγμένα ποιήσοντες δίχην ύπομενούσι την προςήχουσαν. έαν δ' είσιν έν τη βιβλιοθήχη των έπάνω χρόνων απογραφαί, μετά πάσης άκρειβείας φυλασσέσθωσαν, δμοίως δε καὶ τὰ διαστρώματα, ίν' εί τις γένοιτο ζήτησις είς υστερον περί ιων μη δεόντως άπογραψαμένων, έξ εκείνων ελεγχθωσι. Ίνα δ' οὖν βεβαία τε καὶ εἰς άπαν διαμένη των διαστρωμάτων ή χρησις πρός το μη πάλιν απογραφης δεηθηναι, μαραγγέλλω τοῖς βιβλιοφύλαξι διὰ πενταετίας ἐπανανεοῦσθαι τὰ διαστρώματα μεταφερομένης είς τὰ καινοποιούμενα της τελευταίας εκάστου δυόματος υποστάσεως κατὰ κώμην καὶ και είδος.

Aus dem Protokoll über einen Erbschaftsprozeß, 124 p.C. Mitteis Chr. 84.

Έχ τόμου ξπομνηματισμών Βλαισίου Μαριανού ἐπάρχου σπειρις πρώτης Φλαουίας Κιλίκον Ευπικής, έξ άναπομπής Ατερίου Νέπωτος του χρατίστου έγεμόνος, έτους δηδύου Αύτοχράτορος Καισαρος Τρατανού Αδριανού Σεβαστού Φαρμούθι δετωκαιδεκάτη, παρόντος Κλανδίου Αριεμιδώρου νομιχού Αφροδείσιος Απολλωνίου πρός Αμμώνιον Απίωνος, του Αφφοδεισίου διά Σωτιρίχου βίτορος είπόνιος συνεκθόνια ξαυτὸν ἀγράφως Σαραπουτί τινι έσχιχέναι έξ αύτης Ωριγένην, ος έιελεύτησεν, και άλλους, του νόπου καλούντος τους παιέρας έπι τας zληφονομίας των έξ άγράφων παίδων τον άντίδιzον θέλειν zαιά διαθήχην κληφονόμον είναι του Ωριγένους, σύκ έχοντος έκείνου άπο των νόμων έξουσίαν περιόντος πατρός είς άλλον τινά γράφειν διαθήχην, παραξιού παρανόμου ούσης της είς του αντίδιχου διαθήχης αντιποιείσθαι των έπο του νίου καταλειή θέντων, και του Αμμωνίου διὰ Μαρχιανοῦ δίτορος άποχρειναμένου τον τῶν Αίγυπτίων νόμον διδόναι έξουσίαν πάσι τοῖς διατιθεμένοις καταλείπειν οἶς βούλονται τὰ ίδια, έαυτον μέντοι άνεψιον όντα του τειελευτικότος καταλελεία θαι σὺν ετέρο είφ τος αντιδίκου κληρονόμου, και την διαθήκην τλήρη έχειν των των μαρτύρων άριθμόν, Βλαίσιος Μαριανός: άναγνωσθήτω ί, του Δοιγένους διαθίζη usw.

Eingabe, 295 p.C. Oxy. VIII 1121.

Έπὶ τῶν ὄνιων ὑπάτων. Αὐριλίω Αμμωνίω βενεφικιαρίω ἐπάρχου Αιγύπτου παρά Αθριλίας Τεχώσιος Διοδώρου μητρός Τεχώσιος άπο τῆς Μιχρᾶς Θάσεως καταγεινομένης ἐν τῆ λαμπρᾶ καὶ λαμπροτάτη Οξυρυγχειτών πόλι, ουν δλίγος κίνδυνος ουδεί, τυχούσα επιστρέφεια έπήρτηται έχείνοις τοίς εύχερως συλήσει και άρπαγαίς των αλλοτρίων ξαυτούς ξπιδιδούσι. καὶ αὐτὶ, γὰρ ἀνυπέρβλητον ἐπίθεσιν καὶ άρπαγὶν πάσχουσα πρόζειαι μαρτυρομένη τὰ είς με ἐπιχειρηθέντα. ή προκειμένη μου μήτης Τεχώσις νόσφ καταβληθείσα κατά την έμαυτης μετριότητα ταύτην ένοσοχόμησα καὶ υπηρέτησα καὶ οὐκ έπαυσάμην τὰ πρέποντα γείνεσθαι υπό τέχνων γονεύσι αναπληρούσα. ωσπευ ταύτης ποὸ δλίγων τούτων ξμερών τον βίον αναπαυσαμένης άδιαθέτου έπ' έμοι τη θυγατρί κληρονόμο κατά τοὺς νόμους πάλιν τά προς την κηδίων αὐτης παρέσχον και τὰ καθήκοντα έπι τῷ θανάτψ εξετέλεσα και ως έμου περί την συμφοράν ούσης ούκ οίδα τίνι λόγφ ἢ πόθεν κεινηθέντες Σωτᾶς τις καὶ Παποντῶς καταμένοντες ἐν τῷ αθτή ολεία. ένθα ή μήτης μου ζώει, έκ γιτόνων μου έπιστάντες ιοίς

καταλιφθείσε όπ' αὐτῆς κεινουμένοις τε πλείστοις, χουσῷ οὐκ δλίγιο, ἐνδομενεία τοιαύτη, αἰσθῆτε πολυτειμοτάτη καὶ ἄλλοις ἄπαντα ὡς ἐν ἀνομίαις ἀπεσύλησαν, τίνε ἐπαγόμενοι οὐκ ἐπίσταμαι. καὶ ἵνα ἐμοῦ τὴν περὶ τούτου ἐκδικίαν αἰτεῖν μελλούσης παρὰ τῷ μείζονε οὖτοι ἐμφάνιαν ἑαυτῶν ποιήσωνται, ἀναγκαίως ἐπιδίδωμε τάδε τὰ βιβλία μαρινρομένη μεν τὸ ἐπικείρημα. ἀξιοῦσα δὲ τούτους ἐπαναγκασθῆναι ίκανὰ ἔνγρασα παρασκείν μονῆς καὶ ἐμφανείας ἐμοῦ ἤδη τὴν πρὸς τὸν μίζονα φυγὴν ποιουμένης, τούτων δὲ τὰ ἴσα διὰ τῆς σῆς ἐμσιελίας ἀνυσθῆναι τῆ ἡγεμονία.

Lehrvertrag, 66 p. C. Wilcken Chr. 324.

Όμολογούσιν άλλήλοις Τούφων Διονυσίου του Τούφωνος μητοός Θαμούνιος τῆς 'Οννώφοιος καὶ Πτολεμαΐος Παυσιρίωνος τοῦ Πτολεμαίου μητορς Ωφελούτος της Θέωνος γέοδιος αμφότεροι των απ' Όξυούγχων πόλεως, δ μεν Τούφων εγδεδόσθαι τῷ Πτολεμαίω τὸν ξαυτοῦ υίδν Θοώνιν μητρός Σαραεύτος της Απίωνος οδδέπω όντα των έτων έπί χούνον ενιαυτών ενα άπὸ τῆς ενεστώσης ημέρας διακονούντα καὶ ποιούντα πάντα τὰ ἐπιτασσόμενα αὐτος ὑπὸ τοῦ Πτολεμαίου κατὰ την γεοδιαχίν τέχνιν πάσων ως χωί ωθιώς Επίστατω, τοῦ παιδώς τρεφομένου καὶ ξιατισζομένου έπι τον βλον χρόνον υπό του πατρός Τρύφωνος, πρός δυ και είναι τα δημόσια κάντα του παιδός, έφ' ή δώσει αθτώ καια μήνα ο Πτολεμαίος είς λόγον διατροφής δραχμάς πέντε zal έπὶ συνκλεισμος του βλου χούνου εἰς λόγον ίματισμου δουχμάς δεχαδύο, οὐχ έξόντος τῷ Τούφωνι ἀποσπᾶν τὸν παῖδα ἀπὸ τοῦ Πτολεμαίου μέχοι του του χρόνου πίλιρω θηναι, θσας δ' εάν εν τούτφ αταχτήση ημέρας, έπι τὰς ίσας αιτόν παρέξεται μετά τὸν χρόνον ή αποτεισάτω έχάστης ήμέρας άργυρίου δραχμήν μίαν, τοῦ δ' άποσπασθήναι έντος του χρόνου έπείτειμον δραχμάς έκατον καί είς το δημόσιον τὰς ἴσας, ἐὰν δὲ καὶ αὐτὸς ὁ Πτολεμαῖος μὴ ἐγδιδάξη τον παίδα, ένοχως έστω τοίς Ίσοις επιτείμοις. χυρία ή διδασχαλιχή. Amtliches Schreiben an Abinneus. 346 p.C. Wilcken Chr. 179. Φλάουιος Μαχάριος διασημότατος ἐπίτροπος δεσποτιχών χτήσεων Φλαονίω Αμιννέω (sic) πραιποσίτω κάστρων Διονυσιάδος χαίρειν, ή έξουσία τοῦ χυρίου μου Φλαονίου Φηλιχισσίμου τοῦ διασημοτάτου χόμιτός τε καὶ δουκὸς πρόνοιαν κοιουμένη του δεσποτικού οίκου προς έταξεν τη έμη έπιμελία βοήθιαν στρατιωτικήν παρασχεθήναι είς την απαίτησιν των δεσποτικών κανόνων έκ των υπό την σην φορντίδα σιρατιωτών, σπούδασον οὖν κατὰ τὰ γραφέντα σοι ὑπὸ τοῦ αὐτοῦ κυρίου μου τον διασημοτάτου δουκός στρατιώτας αποσείλαι είς την αθιίν ἀπαίτησιν διὰ τοῦ ἀποσταλέντος ὀφφικιαλίου ὑπό τε τοῦ αὐτοῦ πυρίου μου τοῦ διασημοτάτου δουχός, οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ τοῦ κυρίου

μου τοῦ διασιμοτάτου χαθολιχοῦ, γεινώσχων ώς, εἰ μὶ βουλιθίις τούτους ἀποσιῖλαι, ἀνενεχθήσειαι εἰς γνῶσιν τοῦ αὐτοῦ χυρίου μου δουχὸς ὡς σοῦ τὴν ἀπαίτησιν τοῦ δεσποτιχοῦ οἴχου ἐνεδρεύσαντος, ἐρρῶσθαί σε, χύριε ἀδελητα, πολλοῖς χρόνοις εὐχομαι.

Aus einer Urkunde über Ehescheidung. 569 p. C. Mitteis Chr. 297. Nach dem Datum und den Personalien der Vertragschließenden:

ποώτη συνίμθημεν ἀλλήλοις ποὸς γάμου καὶ βίου κοινωνίαν ἐπὶ κοισταῖς ἐλλίσι καὶ τέκνων γυισίων ἀγαθή σπορά, οἰόμενοι μετὰ ἀλλήλων ἐκτελέσαι εἰρτνικὸν σεμνὸν συνοικέσιον ἐμ' ὅλον τὸν τῆς ἐξ ἀμισοῖν ζωῆς κρόνων, ἔκ τε τῶν ἐναντίων, οὐκ ἴσμεν πόθεν, παρὰ προςδοκίαν ἐκ σκαιοῦ πουγροῦ δαίμονος πεπόνθαμεν ἐπεμβρίσαντος ἡμᾶς τοῦ ἀπ' ἀλλήλων κωρισθήναι, κατὰ τοῦτο εἰς τὸ παρὸν ὁεπούδιον ἐλιήλύθαμεν τοίντη ὁμολογοῦντες μιβένα λόγον ἔκειν μήτε ἕξειν πόὸς ἀλλήλους μεω.

Testament des Flavius Phoibammon. 570 p.C. Cairo, Byz. II p. 88 ff.

Βασιλείας και έπαικίας του θειοτάτου ξμών δεσπότου Φλαυίου Ίουστίνου τοῦ αἰωνίου Αὐγούστου Αὐτοχοάτορος ἔτους πέμπτου 190ο τοῦ μηνὸς ἐννεακαιδεκάτη τῆς παρούσης τετάρτης ἐπινεμήσεως, ἐν Αντινόου πόλει τη λαμπροτάτη. Φλάνιος Φοιβαμμών δ νίδε τον της μαχαρίας μνήμης Εθποεπείου του απογενομένου αρχιϊάτρου, δριιώμενος από ταύτις τζε καλλιπόλεως Αντινοέων, έξζε υπογοάφων ιδίως αθτού γράμμασι, την παρούσαν τίθημι και ποιούμαι δικαίαν και έννομον διαθηχιμαίαν βούλισιν έν τάξει τελευταίας έγγοάφου διαιυπώσεως ασήμανιφον οδσαν και ανυποσηφαγίδα δια το τζε μετφιοσύνις ξμών έξ ασθενοίς απορίας καὶ έλαχίστις ξμών περιουσίας σπανώτερον και ψιλότερον, τον (damit) δύνασθαι τους έμους κλυρονόμους, διε δή ποτε βούλυνται εμφανή ποιήσαι την αθτής δύναιαν, γνώναί τε αναματοβετίτως και αμαχώς το τί περιέχει έκ τε κεααλαίου μέρους αὐτζε καὶ ψιλοῦ λόγου το καθάπαξ έπὶ τοῖς έψεξζε λόγοις. † Πέρας μεν πάντων και βροτισίου γένους ο θάνατος, και τουτον αδύνατον έστιν έχηνγείν παντελώς, τοίς δε χαλώς ηφονούσι τούτο πφομαθείν και εθλαβείσθαι πάντων εθιυχεστερον, έγω τοιγαρούν ο προονομασθείς Φοιβαμμών Εὐποεπείου ἀρχιτατρος ἀναγκαίως τὰ καθ' ξαυτών διανοιθείς εσχόπησα πάντα τὰ κατ επε πράγματα πρό θανάτου διατυπωσαι κατά το προςίχον δοθή και άγαθή συνειδότι (Bewußtsein, Gewissen) καὶ δικαίφ σκοπῷ καὶ ἀκοιβεῖ λογισμῷ, ἐφ' δοον έν τοῖς ζωσι τυγχάνω, ἀπολούθως τοῖς συγπεχωρημένοις ἄπασι ἀπὸ θείων (kaiserlich) νόμων τοῖς τὰ ίδια φορνοῦσιν μετ' άδείας πάσις

χαὶ έξουσίας χαὶ αὐθεντείας διαθέσθαι τοῖς ξαυτών φίλοις τέχνοις χαὶ μὴ τούτοις μετὰ θάνατον ἀμφισβήτησιν χαταλείπειν. τος τρόπου, καθ' δσον ζω και έγιαίνω και έπ' αγοράς βαδίζω τὰ συνήθη πράιτων, σώφρονί τε λογισμώ και σκοπώ δικαίω και άγαθώ συνειδότι και ακριβεί διανοία και έρρωμένη διαθέσει είς ταύτην την έγγραφον διαθηχιμαίαν βούλησιν έλήλυθα, νοών φρονών λογισμούς χαὶ πρένας άπαθεις διασώσων χαὶ έγιες έχων ώς προείπον το σωμά μου, σλη εξιιενεία του παγερείττονος δεσπότου των όλων Θεού παντοχράτορος, εθλαβούμενος μη έξαίσνης υπανάχωρησαί με τών τηδε άδιαθέτως πραμμάτων (sic), πρίν οθτω πρότερον διαθώμαι καί διαινπώσω τὰ καθ' έμαντὸν πανιοϊά μου έλάχιστα πράμματα, τά τε έν λίγοιο όντα αυτ έχ διαφύρων τύπων γονιχών τε χληρονομιαίων μου καὶ εδιοκεήτων καὶ τὰ ἐν τῆδε τῆ πόλει Αντινόου καὶ ἀφ' έκασταγου τόπου, απολούθως τους θειωδώς συγχωρητέοις απασι θυητούς πεοιούσε πράξαε την παρούσαν κατεθέμην διαθηκιμαίαν βούλησιν, ως πουέσει, πολετιχοπραιτωρίαν οὖσαν usw. es folgen Angaben über die Zeugen, die Rechtswirkung des Testaments, Kodizille u. dgl., dann erst der sachliche Inhalt.

Eingabe des Dorfes Aphrodito an den Dux der Thebais Flavius Marianus. 567 p.C. Cairo Byz. I p. 7ff.

†Φλανίφ Τριαδίφ Μαριανφ Μιχαιλίφ Γαβριιλίφ Κωνσταντίνφ Θεσδώρω Μαρινοίω Ιουλιανῷ Αθανασίω τῷ ἐνδοξοτάτω στρατηλάτη άπο υπάτων και υπερφυεστάτω πατρικίω πραιφέκτου λουστίνου δουκί χαὶ αὐγουσταλίω της Θηβαίων χώρας τὸ 3 † Δέησις καὶ εκεσία παρά ιών έλεϊνοι έτων δούλων ύμων και αθλίων λεπτοκτιρόρων τε καί οίχι τόρων της πανταθλίας χώμης Αφροδίτης της ούσης υπό τὸν θείον οίχον και την υπερφυή υμών έξουσίαν. εάσα δικαιοσύνη και δικαιοπραγία τὰς προόδους προλάμπουσιν ἀεὶ τῆς πανεξόχως βελτίστου υπερφυσύς υμών έξουσίας, ζυ εκδέχωμεν πρό πολλου οίων οί  $\tilde{\epsilon}$  Ε΄ Μου καφαδοκούντες την τότε του Xριστού ἀενάου Θεοῦ παρουσίαν. μει αθιών γάο τον δεσπότην Θεόν σωτίρα βοηθόν άληθεινόν καί φιλάνθρωπον εξεργέτην έχομεν μετά πάσης έλπίδος σωτηριώδους τὸ έν πάσι πανευφημούμενον καὶ διαβεβουμένον ύμων ύψος έν πάσι τοῖς άναγκαίοις καιροίς επιβοηθήσαι ημίν καὶ έξ δόων των άδίκων ημάς αποσπάσασθαι και δύσασθαι έκ των ανέκαθεν συμβεβηκότων ημίν άφάτων ζημιωμάτων, ών οὐ χάρτης χωρεί, παρά Μινά τοῦ λαμπροιάτου σχρινιαρίου καὶ παγάρχου της Ανταιοπολιτών, σμικρομερώς μεν αναμιμνήσχομεν το πάνσοφον ύμων και εθκλεέστατον και φιλάγαθον σύνειδος, πάσης δε φρονήσεως και νουνεχίας δπέρτερον τυγχάνει άποχαταλήπτου τοῦ λόγου τὰ σύμπαντα χατανοίζσαι εἰς άχραν

είδησιν καὶ περιπέτειαν, όθεν ἀόκνως προκυλινδούμενοι ήκαμει παρὰ πόδα τῶν ἀνεπάφων ὑμῶν ἐχνῶν διδάσκοντες τὰ καθ' ἡμᾶς πράγματα ἐν τούτοις ἔχονια, † διδάσκομεν τὴν πανεύφημον ὑμῶν ἐξουσίαν ὡς usw.

Schreiben des Statthalters an den Pagarchen, 709 p.C. Wilcken Chr. 255.

De Anfang fehlt. μὶ ἀναιενών καιάλαβε τὰ πρὸς ἡμᾶς (komme zu uns) μετά τζε συμπληρώσεως ως είρηται των χουσικών διμοσιών καὶ έκστραφρδίνων καὶ λοιπών στίχων (Steuern) έπτζητουμένων διά της διοικήσεως, μη ύσιερων έξ αὐτων τι το σύνολον, γινώσκει γαρ δ Θεός, ως οθ μη αποχεινήθης έξ ξυών χαί έστι (wenn) δια σοθ έν λοιπάδει (Rückstand) έως ένδς πιλιαφισίου (Milliarense, kleinste Geldeinheit) zeù μόνου zaù πιστοφοφέθητι είς τοῦνο (verlasse dich πάνυ γὰο Εδέως Εχομεν εἶναι τὸ Εογον σου προχόπιον (wir sind sehr geneigt, dich zu fördern) zad sia Ingor ikeiw ob έστι, καὶ γὰο δ' Αμιοαλουμνίν (Kalif) οὐ καταδέγεται διὰ πουφάσεών τινων εσιερηθηναί τι έχ της συμπληρώσεως των έπιζητουμένων, ως λέλεχται, δια τζε διοιχίσεως σου, χαὶ εἰ εἰχες φρένας έρρωμένας, οθα είχες δειθίναι (bedürftest du nicht) αλείστων ημών γραμικάτων τούτων Ένεχα, άνυσον οξυ Ευτελίος, εί τι έστι διά σου, zαὶ zατάλαβε (komme) ἐν τάχει φέρων μετὰ σεαντοῦ οξεπερ ὀνοματίσαμέν σοι άνδρας της διοιχήσεώς σου έν τοίς προ τούτων ημών γράμμασιν, οξ μέν άλλα και κατάγρασον (Liste) κατά χωρίον τοξ όντος ανδρισμού (Mannschaft) έν αθιφ καὶ τί έστι δι' αθιών διάγραφον (Kopfsteuer) καὶ τι ὑπάρχει έκάστη ἐν γηδίοις καὶ τι ἐχορίγησεν δι ένταγίων (Steuerzettel) και άνευ ένταγίων, και άπλως είπειν μη ευρεθής παραλείψας τι ποιε έν τη έπιτροπή ημών είς τοῦτο, μήτε μὴν διδών καθ' έαυτοῦ τὴν οίανοῦν πρόφασιν ἢ σκάνδαλον (ohne gegen dich irgendeinen Vorwand oder Anstoß zu geben). μέλλομεν γάο κελεύσει Θεού καλοποιήσαι τῷ καλός διαποαττωμένω, έξαλειψαι δε τον χαώτην φαδιουργόν τε και άδικον. λοιτον μη δεηθης ετέρων εμών γραμμάτων (laß es nicht ankommen auf) περὶ τούτου μετά τὰ παρόντα γράμματα καὶ καταλάβη σε (sonst kommt über dich) ἀνταπόδοσις ἀπωλλούσα την ψυχην και ὑπόσιασίν σου usw. In diesem Texte kreuzen sich byzantinischer Stil und die Ungewandtheit eines arabischen Sekretärs, der das Griechische nur gelernt hat. So beruht z. B. die mehrmalige Anreihung des Nachsatzes mit zai entweder auf dem Arabischen, oder auf dem gesprochenen Volksgriechisch, dem diese Parataxen nicht fremd waren.

Der Privatbrief.

Philostratos (Epistologr. Gr.) sagt vom Briefstile: δεῖ γὰο τὴν τις έπιστολής φράσιν της μέν συνηθείας αιτικωτέραν είναι, του δε αιτικισμού συνιθεσιέραν καὶ μήτε λίαν ύψηλην μήτε ταπεινήν άζαν, αλλα μέσην τινά. Brinkmann, Der älteste Briefsteller. Rh. Mus. 64, 310ff. Vgl. auch BGU II 615. Anfang: Πολυχράτης τωτ παιρί χαίρειν. εἰ ἔρρωσαι καὶ τὰ λοιπά σοι κατὰ γνώμην έστίν, καλώς αν έχοι, έρρωμεθα δε και αθτοί. Witk. 2. 3. Jh. a. C. oder: εἰ ἔρρωσαι καὶ τὰ λοιπά σοι κατὰ λόγον ἐστίν, είν των ως έγω θέλω, τρίωνον δε καὶ αιτός Witk. 25. 3. Jh. a. C. Immer bitairor, das praeter, gedacht vom Zeitpunkte des Briefempfanges. Oder: εί έροωσαι καὶ ὧν πρώνοιαν ποιεί καὶ τάλλα σοι zατά λόγον έστίν, είτ, αν ώς έγω θέλω, zαὶ τοῖς θεοῖς πολλή χάρις. έγίαιτον δε zai αὐτός Witk. 13. 3. Jh. a. C. εἰ έρρωμένωι σοι τάλλα zατα λόγον απανται, είη άν. ως βούλομαι, και αυτός δ' υγίαινον και Εθθαιμονίε usw. Witk. 36. 2. Jh. a. C. χαίρειν και δια παντός υγιαίνειν καθάλιες εύχομαι BGU IV 1205, 28 a.C. Απίων Επιμάχω του παιοί και κυρίω πλείστα χαίφειν, πρό μέν πάντων εθχομαί σε έγιαίνειν καὶ διὰ παντὸς ἐρρωμένον εὐτυχεῖν μετὰ τζς ἀδελφζς μου tisw. Wilcken Chr. 480. 2. Jh. p. C. προ μέν πάντων εθχόμεθά σε δλυκλιισείν μετά του οίκου σου βλου Oxy. VIII 1158. 3. Jh. p. C. Christlich: Δέων αφεσβύτερος τολς κατά τόκων συνλιτουργολς ποεσβυιέροις και διακόνοις άγαπη ίσις άδελησις έν κυριφ Θεφ χαρά χαίρειν. Oxy.V1111162. 4. Jh. p. C. vgl. die paulinischen Briefe. Abweichungen z. Β. γαίροις, Ίπαιοντανέ, παρά τοῦ παιρός Ίπολλιναρίου P. Straßb. 37. 3. Jh. p. C. vgl. Oxy.V11 1063. V111 1156. Lond. 111 899. zaígoiz Kahóχαιοε, Κύριλλός σε προςαγορεύω Oxy. 111 526. 2. Jh. p. C. vgl. Oxy. XII 1492. 1587. Beginn der Auflösung: ιῷ δεσπότη καὶ ἀσυνκρίτφ καὶ παραμεθία των φίλων Γονατι 'Αμμων χαίρειν. Oxy. X 1298. 4. Jh. p. C. Aber noch Oxy. X 1300, 5. Jh. p. C., hat die Einleitungsformel. Hochgestellte Personen treten im Dativ voran. βασιλεί Πιολεμαίωι χαίσεις Ασία. Magd. 2. Schluß: allgemein έρρωσο. Vorher z. Β. γαριεί δε καὶ τοῦ σώματος επιμελόμενος, 'ir' ύγιαίνης Witk. 35. 2. Jh. a. C. εὐτύχει an höher Stehende. ιὰ δ' ἄλλα σεανιοῦ έπιμέλου, Γρ' υγιαίνης. Ερρωσο Oxy. IV 746. 16 p. C. und ähnlich oft um diese Zeit. Im 1. und 2. Jh. p. C. gewöhnlich έροδισθαί σε είγομα, vom 3. Jh. p. C. an έροδισθαί σε είγομαι πολλοίς χρόνοις. Etwa vom 2. [h. an schleicht sich langsam die Sitte ein, zum Schlusse den Empfänger nochmals anzureden, z. B. ¿gοδοθαί σε εξγομαι πανοιχί, χύριέ μου P. Fay. 130. 3. Jh. p. C. Dazu kommen persönliche Erweiterungen. Selten begegnet εὖ πράιτειν, das Platon statt χαίρειν gebrauchte, und zwar in der Schlußformel: ἐρρ. σε εὐχόμεθα πολλοῖς χρ. εὐινχεῖν καὶ εὖ πράιτειν διὰ παντός P. Genf. 59. 4. Jh. p. C. ἐρρ. εὖχ. εὖ πράιτοντα Oxy. III 527. 2. Jh. p. C. εὖ πράιτειν Wilcken Chr. 479. 2. Jh. (es ist der Trostbrief der Irene, der am Anfang εὐψυχεῖν statt χαίρειν schreibt und auch sonst einen besonderen Ton hat). Man beachte: durchweg πράιτειν, nicht πράσσειν: es ist also eine literarisch. Feinheit. Epikurs εὖ διάγειν kommt auch vor, am Schlusse ὑγιαίνοντα καὶ εὖ διάγοντα Oxy. IX 1217. 3. Jh. p. C. Diese Bemerkungen erschöpfen die Fülle der Verschiedenheiten nicht von Ferne.

Polykrates an seinen Vater Kleon. 3. Jh. a. C. Witkowski<sup>2</sup> 3. Πολυχράτης του πατρί χαίρειν. χαλος ποείς εί έρρωσαι καὶ τὰ λοιπά σοι καιὰ γνώμην ἐστίν. ἐρρώμεθα δὲ καὶ ἡμεῖς. πολλάκης μὲν γέγραιρά σοι παραγενέσθαι καὶ συστῆσαὶ με, ὅπως τῆς ἐπὶ τοῦ παρόντος σχολῆς ἀπολυθο. καὶ νῦν δέ. εἰ δυναιών ἐστιν καὶ μηθέν σε τῶν ἔργων κωλύει. πειράθητι ἐλθεῖν εἰς τὰ λρσινώεια: ἐὰν γὰρ σὰ παραγένη, πέπεισμαι ραιδίως με τῶι βασιλεῖ συσταθήσεσθαι. γίνωσκε δέ με ἔχοντα παρὰ Φιλωνίδου Εοι ἀπὸ τούτου τὸ μὲν ἡμυσυ εἰς τὰ δέοντα ὑπελιπόμην, τὸ δὲ λοιπὸν εἰς τὸ δάνειον καιέβαλον. τοῦτο δὲ γίνειαι διὰ τὸ μὶ ἀθροῦν ἡμᾶς, ἀλλὰ καιὰ μικρὸν λαμβάνειν, γράφε δὶ ἡμῖν καὶ σύ, ἵνα εἰδῶμεν, ἐν οἶς εἰ, καὶ μὶ ἀγωνιῶμεν, ἐπιμέλου δὲ καὶ σαυτοῦ. ὅπως ὑγιαίνης καὶ ποὸς ἡμᾶς ἐρρωμένος ἔλθης, εὐτύχει.

Herakleides an seinen Sohn Heras. 3. Jh. p. C. Wilcken Chr. 478.

Ηφαχλείδης Ήφα υίφ χαίφειν, ποὸ τῶν ὅλων ἀσπάζομαί σε σινχαίρων ἐπὶ τῷ ὑπαφχθείση σοι ἀγαθῷ εὐσεβεῖ καὶ εὐτυχεῖ συμβιώσι καιὰ
τὰς κοινὰς ἡμῶν εὐχὰς καὶ προςευχάς, ἐφ' αἶς οἱ θεοὶ τέλιον ἐπακούσαντες παφέσχον, καὶ ἡμεῖς δὲ ἀκοῷ ἀπόντες ὡς παφόντες διαθέσι
ηὐφφάνθημεν κατευχόμενωι ἐπὶ τοῖς μέλλουσι καὶ ὅπως γενόμενοι
παφ' ὑμῖν συνάφωμεν διπλῷν εἰλαπίνην τεθαλυῖαν. (Odyss. 11, 415.)
καθῶς οὖν ὁ ἀδελφός σου ᾿Αμμωνᾶς διείλεκταί μοι πεφὶ ὑμῶν καὶ
τῶν ὑμῶν πραγμάτων, ὡς δέων ἐστιν γενήσειαι καὶ περὶ τούτου
θαρσῶν ἀμέλι, καὶ σὰ δὲ σπούδασων ἡμᾶς καταξιῶσαι τῶν ὑσων
γραμμάτων, καὶ περὶ ὧν βούλει, ἐκίστελλέ μοι ἡδέως ἔχοντι, καὶ εἴ
σοι ἀβαφές ἐστιν καὶ δυνατόν, συναπόστιλόν μωι σιππίου (= σιππίου)
τουμεροῦ λίτρας δέκα (= γίνονται) λίτραι τομλῶς κεχειρισμένας
τῷς οὐσης παρὰ σοὶ τειμῆς, ἐν τούτος μηδὲν βλαπτόμενος, προςαγόρενε

ἀπ' ἐμοῦ πολλὰ τήν σοι φιλιάτην σύνευνον, μεθ' ὧν (womit) ἐφρῶσθαί σε καὶ εὐανθοῦντα εὕχομαι, κύριέ μου υἱέ (von ἐρρῶσθαι an eigenhändig). Auf der Rückseite die Adresse: ὑξυπώγων (Spitzname) Ἡρῷ υἰῷ.

Καllimachos an Petros. 6/7. Jh. p. C. Grenfell 11 92.

†Εθανμάσαμεν τοσούτων άνθοώλων πεμηθέντων παφὰ τζε κοινζε άγαθζε δεσποίνης και μιζ δεξάμενοι γράμμανα τζε ύμετέρας μεγαλοποελούς άδελη ότι τος. καλός οὖν ποιεί (Subjekt ist ζ ύμ. μεγ. άδελη ότις) έπισταμένη. ὅπως μέλει ζμῖν τοῦ γνῶναι ἐψ' ἐκάστης τὴν ὑμετέραν ὑγίειαν καὶ κατάστασιν διὰ πανιὸς πεμπομένον παφὰ τῆς κοινζε δεσποίνης, γράφουσα ζμῖν τὴν ὑμετέραν ὑγίειαν καὶ κατάστασιν, κελεύειν δὲ και περὶ τῶν δοκούντων, ὅπως καὶ ζμεῖς εὐρωμεν μετὰ παρρισίας ὀχλῆσαι ὑμῖν περὶ ὧν κρεία. παρακαλῶ δὲ ὑμᾶς δλίγα σπέρματα λακάνων διαφόρων ἀποστεῖλαί μοι διά τινος πεμπομένον ἐνταῦθα, ὑτα καὶ ἐν τούνω χάριτας ὑμῖν ὁμολογίσω. διὰ παντὸς τοῦ γράμματος πλεῖστα προςκυνῶ καὶ ἀσπάζομαι τὴν ὑμετέραν μεγαλοποειτῖ ἀδελη ότι μα†. Αυf der Rückseite die Adresse: † δεσπότη ἐμῷ τῷ πάντων μεγαλοποειτεστάτω πάντων τιμαξιωτάτω παμητλεοτάτω άδελη ῷ Πέτρω καγκελαρίω Καλλίμαχος.

Vulgärer Stil.

Theon an seinen Vater Theon, 2/3. Jh. p. C. Lietzmann, Gr. Pap.<sup>2</sup> 12. (Kleine Texte 14.)

Θειν Θέωνι τῷ παιρὶ χαίρειν. καλῶς ἐποιησες, οὐκ ἀπένηκές με μετ' ἐσοῦ εἰς πόλιν. ἢ οὐ θέλις ἀπενεκκεῖν μετ' ἐσοῦ εἰς Ἰλεξάνδριαν, οὐ μὶ, γράψω σε ἐπισιολὶν οὕιε λαλῶ σε οὕιε ὑγιένω σε εἰτα. ἄν ἀκ ἐλθης εἰς Ἰλεξάνδριαν. οὐ μὶ, λάβω κεῖραν παρὰ σοῦ οὔιε πάλι καίρω σε λυπόν, ἀμ μὶ θέλης ἀπενέκαι με, ταῦτα γείνετε, καὶ ἡ μητηρ μου εἰπε Ἰρκελάψ, ὅτι ἀνασταιοῖ με, ἀρρον αὐτόν, καλῶς ἀκ ἐποίησες, ἀῶρά μοι ἔπεμψες μεγάλα, ἀράκια, πεπλάνηκαν ἡμᾶς ἐκεῖ, τῆ ἡμέρα τρ ὁτι ἔπεμψες μεγάλα, ἀράκια, πεπλάνηκαν ἡμᾶς ἐκεῖ, τῆ ἡμέρα τρ ὁτι ἔπεμψες, λυπὸν πέμψων εἰς με, παρακαλῶ σε, ἀμ μὴ πέμψης, οὐ μὶ σάγω, οὐ μὶ πείνων ταῦτα, ἐρῶσθέ σε εὕκριμαι. Τῦβι τῆ. Auf der Rückseite die Adresse: ἀπόδος Θέωνι ἀπὸ Θεωνᾶτος νίω.

## Literatur.

Eine allgemeine Übersicht: A. Thumb, Die Forschungen über die hellenistische Sprache, Archiv f. Pap. 11 396ff.

K. Dieterich, Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache von der hellenistischen Zeit bis zum 10. Jh. n. C. Leipzig 1898. Teubner.

P. Kretschmer, Die Entstehung der zourg. SB. Wien. Ak. Bd. 143 No. 10.1900.

- P. Kretschmer, in Gercke-Nordens Ein! in die Altertumswissenschaft? 1548tt.
- E. Norden Die antike Kunstpresa vom 6. Jh. v. C. bis in die Zeit der Renaissance. 2 Bände. Leipzig 1898. Teubner.
- A. Thumb, Die griechische Sprache im Zeitalter des Hellenismus. Straßburg 1901. Trübner.
- J. Wackernagel, Die griechische Sprache (Kultur der Gegenwart I >) 111 die hellenistische Gemeinsprache.
- Hatzidakis Einleitung in die neugriechische Grammatik. Leipzig 1892. A. Deissmann Bibelstudien, Marburg 1895. Neue Bibelstudien, 1897.
- J.H. Moulton, A grammar of New Testament Greek, Edinburg 1906. Derselbe, Characteristics of New Testament Greek. The Expositor 6 ser. 1X. X.
- F. Blaß, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch?. Göttingen 1902.
- W. Crönert, Memoria Graeca Herculanensis, Leipzig 1904. Tenbner.
- E. Mayser, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptolemäerzeit. Leipzig 1900. Teubner. Besprochen von A. Thumb, Arch J. Pap. IV 487ff.
- 8t. Witkowski, prodromus grammaticae papyrorum graecarum actatis Lag darum, Krakau 1897.
- C. Wessely, Die lateinischen Elemente in der Grächt t der Papyri. Wiener Studien 24, 99ff. (1902). 25, 40ff. (1903).
- E. Nachmanson, Laute und Formen der magnetischen leschriften. Upsala 1903.
  Zum Briefe: G. A. Gerhard. Untersuchungen zur Geschichte des griech Briefes Philologus (4, 27ff. (1901).
- A. Caldetina und M. Mondini, Repertorio per lo studio delle lettere private dell' Egitto Greco-Romano (Studi della Scuola Papirolo ica Il 100ff. Milano 1914).
- Ziemann, de epistularum Graec, formulis.
- St. Witkowski, Epistulae privatae graecac², Leipzig 3/11. Teubner. (Eriote der Ptolemäerzeit); mit "Observationes grammaticae".
- W. Schubart, Ein Jahrtausend am Nil. Berlie 1912. (Deutsche Überetzungen.)
- Wörterbicher: H. van Herworder Lexicon Graecum suppleterium et ai decticum. Lexden (mit bes. 22 ek. Eht auf Inschritten un Papya).
- Passows Wörterbuch der griech. Sprache, vinie neu Learleitet von Ve. Cronert, Gittingen. Im Erscheinen. (Um: Et den ganzen griechlichen Sprachschatz von Homer bis zur hyvanink cher Zeit, eeren Literatur in, alte, ausgeschlossen wird; jedich werden eie Papyrusurkun; en his zu ihrem Authören berücksichtigt).

## XII. GESCHICHTE ÄGYPTENS VON ALEXANDER DEM GROSSEN BIS ZUR ARABISCHEN EROBERUNG.

Tin Abriß der Geschichte Ägyptens in demjenigen Zeitalter, das Luns hier angeht, weil es das Zeitalter der griechischen Papyri ist, muß sich auf einige Hauptpunkte beschränken und soll den folgenden Kapiteln nur das feste Rückgrat der wichtigsten Ereignisse geben, damit der Leser den systematisch geordneten Stoff der nächsten Abschnitte leichter einordnen könne. diesen Einzeldarstellungen der Zustände und Entwicklungen auf dem Gebiete des Staates und des Rechtes, des Volkstums und der Religion, der Bildung, des Wirtschaftslebens und der Sitte nichts vorweg zu nehmen, werde ich mich hier auf die politische Geschichte beschränken. Alexander der eroberte 332 a.C. Ägypten und gründete 331 am westlichsten Arme des Nildeltas die Stadt Alexandreia. Wenn auch Ägypten weniger tief als andere Länder des Ostens von hellenischem Wesen durchdrungen wurde, so hat doch keine andere Gründung Alexanders so lange und so stark auf die gesamte Kulturwelt des Ostens gewirkt wie das ägyptische Alexandreia, und keiner der Staaten, die aus dem Erbe des großen Königs hervorgingen, hat so lange seine Selbständigkeit behauptet wie Ägypten; erst mit seinem Falle ging das Hellenentum politisch ganz unter. gerade aus den Papyri deutlich sehen gelernt, daß mit Alexander und nach ihm eine große Zahl von Griechen und griechisch redenden Menschen anderer Herkunft in Ägypten eingewandert ist und mindestens ein Jahrhundert lang durch neuen Zustrom immer wieder Verstärkung erhalten hat; aber nicht dies, sondern die überaus günstige Lage des Landes, verbunden mit seiner Volksmenge und seinem Reichtum, hat ihm eine Festigkeit verliehen, wie sie kein anderer hellenistischer Staat besessen hat. Ägypten konnte nicht nur alles, dessen es bedurfte, aus sich selbst decken, sondern noch Waren ausführen und sich dadurch bereichern; es lag dem ägäischen Meere und dem westlichen Asien, die damals im Mittelpunkte aller politischen Kämpfe standen, nahe genug,

um überall eingreifen zu können, und war durch seine schmale Landgrenze gegen den seleukidischen Nachbar vorzüglich geschützt. Sein Hinterland nach Süden war das innere Afrika, und im Osten wies das Rote Meer auf den Handel mit Arabien, Ostafrika und Indien. Diese Gunst der Lage gab einer Reihe kluger Könige die Möglichkeit, Ägypten eine besondere Machtstellung unter den Großmächten ihrer Zeit zu sichern.

Als nach Alexanders Tode, 323 a.C., seine Heerführer das Reich teilten, wußte sich der Makedone Ptolemaios die Satrapie von Ägypten zu verschaffen und sie sogar gegen den Reichsverweser Perdikkas zu behaupten. Im Namen der Erben Alexanders, erst des Philippos Arrhidaios, dann des kleinen Alexander hat er, so lange sie lebten, die Provinz tatsächlich selbständig verwaltet; vom Jahre 304 a.C. an regierte er noch bis 285/4 a.C. mit dem Königstitel. In den Königskult ist er später mit dem Beinamen Soter eingetreten. Von vornherein hat er diejenige Politik eingeleitet, die seine Nachfolger befolgt haben, solange sie überhaupt selbständig handeln konnten. Ägypten war ihm Grundlage und Angelpunkt seiner Macht, und insofern wendete er ihm alle mögliche Pflege zu. Aber sein Streben ging darauf aus, unter den übrigen Reichen, die aus Alexanders Erbe sich herauslösten, womöglich den ersten Platz zu gewinnen und zu behaupten. Seine und seiner Nachfolger Politik blickte nach Norden auf das Inselmeer, auf Griechenland, Makedonien und die kleinasiatische Küste, sowie nach Osten auf das westliche Syrien. Das lag in der Natur der Sache; denn dort berührten sich die drei Großstaaten, die über alle anderen aufstiegen, Makedonien, Asien und Ägypten, unmittelbar oder in ihren Interessengebieten. Daher das beständige Streben, Landbesitz und Einfluß dort zu behaupten, daher das Schwergewicht, das der erste Ptolemaios und seine Nachfolger auf eine starke Flotte legten. In mancherlei Kämpfen hat Ptolemaios I. Soter seinem Reiche das westlich angrenzende Kyrene angegliedert, hat Kypros besetzt und, freilich nicht ohne Wechsel, das südliche Syrien, wahrscheinlich samt Tyros und Sidon, erobert; die Schlacht von Ipsos 301 a.C. sicherte ihm, obwohl er nicht mitgekämpft hatte, diesen Besitz. Auch an der Südküste Kleinasiens faßte er Fuß. Vielleicht am wichtigsten aber war es, daß er über die Mehrzahl der Inselgriechen ein Protektorat gewann, das sich von wirklicher Beherrschung nicht viel unter-Diese Ausdehnung des Reiches führte von selbst in einen schied.

Gegensatz zu den beiden anderen Großmächten, die nach denselben Gebieten, dem Mittelpunkte der hellenistischen Kultur, strebten, Makedonien und dem Seleukidenreiche. Anderthalb Jahrhunderte lang geht der Kampf mit Unterbrechungen und Wechselfällen hin und her, im ersten Jahrhundert überwiegend zum Vorteile Ägyptens. Erst Roms Übergewicht änderte die Lage vollständig. Die Kleinstaaten des eigentlichen Griechenland, auch die Bünde, wie der ätolische und der achäische, konnten nicht viel mehr als ein Spielball jener drei Großmächte sein. Ptelemaios I. Soter begründete ein Reich und eine Dynastie, die sich nahezu 300 Jahre behauptet haben: der regierende König führte immer den Thronnamen Ptolemaios.

Der zweite dieses Namens, Ptolemaios II., 285/4-246, gewöhnlich Philadelphos genannt von einem Kultnamen, der ursprünglich seiner hochbedeutenden Schwester und Frau Arsinoë zukam, behauptete im Wesentlichen die auswärtigen Besitzungen; der Küste Kleinasiens gewann er Lykien, karische Küstenplätze. Halikarnassos, Ephesos und Milet, die allerdings bald verloren und erst von seinem Sohne zurückgewonnen wurden, dazu einige der bedeutendsten Inseln wie Kos, Samos, Lesbos, Samothrake. Unter seine Regierung fällt wahrscheinlich auch die Besetzung thrakischer Seestädte wie Ainos und Maroneia, sowie einiger fester Punkte im Peloponnes und auf Kreta. Herrschaft der Ptolemäer ebenso wie die der anderen Diadochen über griechische Cemeinwesen ließ in der Regel die äußeren Formen der politischen Selbständigkeit fortbestehen und begnügte sich mit der durch eine Garnison oder eine Flottenstation gesicherten (atsächlichen Macht. Unter der Regierung des Philadelphos verenchten Athen und Sparta mit einer Anzahl verbünderer Gemeinden, sich dem drohenden Übergewichte Makedoniens zu eutziehen, und fanden selbstverständlich bei Ägypten Unterstützung; allein dieser segenannte chremonideische Krieg schlug zu Ungunsten der Griechen und des Philadelphos aus, vielleicht weil er ihn zu lan betrieben haute. Im Gegensatz zu seinem Vater, dem Eriegserprobten Feldherrn, der mit soldatischer Rauheit eine beträchtliche diplomatische Schlauheit verband, war Philadelphos mehr dem prunkvollen und durch Kultur verfeinerten Genusse der Macht geneigt. Immerhin hat er das Reich hier und da noch erweitert und hat vor allem seine Südgrenze über Syene hinaus vorgeschoben, um Ägypten gegen nubische

Angriffe zu sichern. Die Städte, die er am Roten Meere und bis hin nach Ostafrika anlegte, dienten mehr dem Handel und der Elefantenjagd als der Ausdehnung politischer Macht. Im Innern hielt auch Philadelphos die Zügel straff und wahrte die unbedingte Herrenstellung der Makedonen und Hellenen gegenüber den Ägyptern; indem er griechische Söldner in Massen ansiedelte, verschaffte er sich die unerläßliche Stütze eines ergebenen und leistungsfähigen Heeres. Auch die Elefantenjagden dienten zur Verstärkung des Heeres, da die Diadochen auf diese Waffe mit Recht großen Wert legten. Wenn auch nicht für den Augenblick. so doch für die Folge war es ein Ereignis von größter Bedeutung, als Philadelphos im Jahre 273 mit dem römischen Volke Freundschaft schloß. Rom hatte in den Samnitenkriegen seine Stellung in Italien gefestigt und sie soeben im Kampfe gegen Pyrrhos (280-275) behauptet, es begann Großmacht zu werden, und Philadelphos bewies seinen weiten Blick, als er Beziehungen anknüpfte, die seinen Nachfolgern entscheidenden Nutzen brachten.

Sein Sohn Ptolemaios III. Euergetes 1., 246-222 1, war vielleicht der bedeutendste Mann des Ptolemäerhauses. Jedenfalls ist seine Regierung der Höhepunkt der ägyptischen Macht, die damals in der Tat den ersten Platz unter den Diadochenreichen einnahm. Während er die Besitzungen in der Inselwelt, in Thrakien und Kleinasien teils befestigte, teils wiedergewann, führte ihn ein Feldzug gegen das Seleukidenreich weit nach Asien hinein; er erweiterte seine syrischen Besitzungen und drängte die Seleukiden stark zurück. Vielleicht wäre es ihm gelungen, einen großen Teil des Alexanderreiches in seiner Hand zu vereinigen, wenn ihn nicht ein Aufstand in Ägypten zurückgerufen hätte. Damals begannen die Erhebungen der Ägypter gegen die Fremdherrschaft, die zwar im Anfange sicher niedergeschlagen wurden, später aber die Macht des Reiches unterhöhlt haben. Politik seines Hauses unterstützte er in Griechenland den achäischen Bund, der unter Führung des Aratos stand, und später den Spartanerkönig Kleomenes gegen Makedonien, ließ ihn freilich nachmals fallen, als Antigonos Doson von Makedonien Jeine Verständigung suchte. Wie sehr die Ptolemäerkönige sich als Makedonen und im weiteren Sinne als Hellenen fühlten, zeigt, abgesehen von ihrer Stellung zu hellenischer Kunst und Wissenschaft, die später zu besprechen ist, ihre rege Teilnahme an allen Ereignissen der hellenischen Welt: so sprang Euergetes 1.

mit einer großartigen Unterstützung ein, als Rhodos durch ein Erdbeben zerstört wurde. Auf der anderen Seite ließen sie sich in Ägypten als göttliche Könige verehren, wie wir es in der großen Inschrift von Kanopos deutlich vor Augen haben, und erfüllten ihre Pflicht als Nachfolger der Pharaonen durch gewaltige Tempelbauten: unter Euergetes I. wurde der Tempel des Horos in Edfu begonnen, der einzige noch heute vollständig erhaltene ägyptische Tempel.

Mag es zunächst auch befremdlich klingen, so ist doch das wichtigste Ereignis der nächsten Regierung, der des Ptolemaios IV. Philopator, 222/1—205/4, der hannibalische Krieg (218—201), denn mit seinem siegreichen Ausgange begann Rom die östliche Weltbühne zu betreten, die bisher den Diadochenreichen vorbehalten geblieben war. Obwohl die ersten Jahre des Krieges den Römern ungünstig waren und die auf lange Zeit entscheidende Niederlage bei Cannae 216 a. C. brachten, setzte Philopator die überlieferte Freundschaft mit der Republik fort, während der alte Gegner der Ptolemäer, Makedonien, sich auf karthagische Seite schlug. Wenn wir es auch bisher noch nicht im einzelnen greifen können, so hat doch der große Krieg im Westen schon stark auf den Osten eingewirkt. Gegen den Selenkiden Antiochos III., der ihm Syrien entreißen wollte, war Philopator, obgleich anfangs schlecht gerüstet, im Felde glücklich. Aher seinen Sieg bei Raphia 217 a. C. verdankte er z. T. der Verwendung ägyptischer Truppen, und dieser Erfolg stärkte das Selbstbewußtsein der Einheimischen. Gegen Ende seiner Regierung brachen Aufstände aus, die sich in die nächste Regierung hineinzogen. sind es zu erheblichem Teile, die des Reiches innere Kraft gebrochen und seinen äußeren Niedergang herbeigeführt haben; freilich konnten sie nur deshalb so tief wirken, weil das reine Hellenentum mehr und mehr dem Einflusse ägyptischer Sitte und Religion erlag. Ptolemaios V. Epiphanes, 205/4-181/0, mußte die Königskrönung in Memphis nach ägyptischer Form über sich ergehen lassen, und die Inschrift von Rosette ist ein sprechender Zeuge dafür, wie mächtig die Ägypter geworden waren, zumal wenn man sie mit der Inschrift von Kanopos vergleicht. Das geschwächte Reich vermochte dem Angriffe seiner alten Feinde, Makedoniens und der Seleukiden, nicht die Spitze zu bieten und verlor seine Besitzungen in Thrakien und Kleinasien, sowie einen großen Teil von Syrien. Rom griff zwar auf den

Osten hinüber und schlug Philipp von Makedonien 197 bei Kynoskephalai, den Seleukiden Antiochos III. 190 bei Magnesia, stand aber noch nicht fest genug, um etwas Entscheidendes für seinen Freund in Alexandreia zu tun. Sein Übergewicht machte sich erst unter der nächsten Regierung geltend. Die dynastischen Wirren des Ptolemäerhauses müssen hier beiseite bleiben; zwei Brüder regierten lange Zeit gleichzeitig, teilweise gemeinsam mit ihren Gattinnen, die nun eine offizielle Stellung gewannen, während die großen Frauen des 3. Jahrhunderts, vor allem Arsinoë, nur durch persönlichen Einfluß geherrscht hatten. Die Zeit des Ptolemaios VI. Philometor, 181/0-145, seines Bruders Ptolemaios VIII. Euergetes II., 170/69—116, und der Königinnen Kleopatra II. und Kleopatra III. sah im Innern eine Kette schwerer Aufstände der Ägypter gegen die verhaßten Griechen, wozu die Familienstreitigkeiten des Königshauses erheblich beitrugen; in dieser Zeit errangen die Ägypter im Wesentlichen die Gleichberechtigung mit den Griechen und wußten der schwachen Regierung große Vorteile zu entwinden. Infolge der Schwäche des Reiches gingen die letzten Außenbesitzungen auf Kreta und im ägäischen Meere verloren; nur Kyrene und Kypros blieben noch ptolemäisch. Ein siegreicher Feldzug führte den Seleukiden Antiochos IV. nach Memphis, während Alexandreia sich hielt; aber in diesem Augenblicke schritt Rom ein, das von Philometor durch Getreide fürs Heer unterstützt, soeben den Makedonen Perseus bei Pydna besiegt hatte, 168 a.C., und zwang den Feind Ägyptens zum Rückzuge. Die Ptolemäer waren noch einmal gerettet, nun aber ganz in der Hand Roms, das auch in den Zwist der Brüder eingriff. Während die übrigen Diadochenreiche erlagen, blieb Ägypten, der alte Freund des Senats, bestehen, lebte jedoch nur noch von seiner Gnade.

Damals vollzog sich die entscheidende Wendung, die Rom zur Weltmacht erhob. Im Jahre 146 wurde Makedonien zur Provinz gemacht, Griechenland völlig unterworfen, Karthago zerstört; Rhodos, das zuvor als Seemacht etwas bedeutet hatte, mußte seine unsichere Haltung im makedonischen Kriege büßen und wurde von den Römern gedemütigt. Die Reste des Seleukidenreiches wurden von Aufständen, wie von dem der Makkabäer, erschüttert, und Pergamon, das in Vorderasien groß geworden war und römische Gunst genossen hatte, konnte sich nur mühsam halten, bis es 133 a.C. auch römische Provinz wurde. Zu derselben

Zeit beendete Rom im Wesentlichen die Unterwerfung Spaniens. Macht man sich diese Weltlage klar, so ergibt sich ohne Weiteres, daß das Ptolemäerreich nur deshalb noch fortbestand, weil es dem die Mittelmeerländer beherrschenden Rom noch eine Weile gefiel, den Freund, der sich in einen Diener verwandelt hatte, am Leben zu lassen. Und außer dem politischen Übergewicht machte sich nun auch Roms Handelsmacht und Geldmacht geltend, die nach der Vernichtung der Konkurrenz, nach Karthagos, Korinths und Rhodos Falle, freie Hand hatte. Nach dem Tode Euergetes II. regierten in den Jahren 116-81/0 a. C. seine Witwe Kleopatra III. und ihre Söhne, Ptolemaios X. Soter II. und Ptolemaios XI. Alexander I. teils allein, teils in Samtherrschaft zeitweilig auch in den einzigen Außenbesitzungen, die geblieben waren, in Kyrene und Kypros. Alles andere war verloren gegangen, auch der nördliche Teil Nubiens, den einst Philadelphos erobert hatte. Obwohl die Ägypter durch den Amnestieerlaß Euergetes II., die Folge ihrer Aufstände und des Thronzwistes, viel erreicht hatten, hörten die Unruhen noch nicht auf, und im Jahre 88 a.C. endete ein großer Aufstand Oberägyptens mit der völligen Zerstörung der alten Hauptstadt Theben. Aber dieser Erfolg der Regierung war nur Schein; die Herrenstellung der Hellenen war dem Ägyptertum bereits erlegen. Reich äußerlich weiterbestand, verdankte es lediglich der großen Revolution, die seit Tiberius und Caius Grachus die römische Republik erschütterte und ihre äußere Tätigkeit lähmte. Augenblick schien es, als könne der Osten das römische Joch abschütteln; nachdem aber alle Versuche des Mithradates von Pontos (87-64) gescheitert waren, ging jede Hoffnung verloren. Das Ptolemäerreich wurde ein Spielball in den Händen der sich bekämpfenden römischen Parteien; seine letzten Könige wie Ptolemaios XIII. Neos Dionysos oder Auletes, 80-51 a.C., und die z. T. energischen Königinnen vermochten nicht zu hindern, daß Rom herrisch in Ägypten selbst auftrat. Freilich war selbst damals noch das Land so reich, daß die letzte Königin, Kleopatra VII., die mit ihren Brüdern und ihrem Sohne in mehrfachem Wechsel von 51-30 a. C. regierte, dem Herrn der Welt C. Julius Caesar mehr als den Reiz ihres Körpers bieten konnte, als er auf der Verfolgung des Pompeius 48 a. C. nach Ägypten kam. Caesars und Kleopatras Sohn Caesarion war der letzte, der als Ptolemaios die Krone trug. Nach Cäsars Tode 44 a.C. geriet Antonius unter den Einfluß der Kleopatra, und noch einmal schien die letzte Ptolemäerin durch den Gebieter des Ostens Macht zu gewinnen. Aber die Niederlage gegen Octavian bei Aktion, am 2. Sept. 31. a. C., bereitete der Herrlichkeit ein Ende. Octavian begab sich im Jahre 30 nach Ägypten und machte es zur römischen Provinz.

Literatur: A. Bouché-Leclercq, Histoire des Lagides. 4 Bände. Paris 1903—1907. J. P. Mahaffy, The Empire of the Ptolemies. London 1895. J. P. Mahaffy, A History of Egypt under the Ptolemaic Dynasty. London 1899. Strack, Die Dynastie der Ptolemäer. Berlin 1897. U.Wilcken, Grundzüge, Kapitei 1. B. Niese, Geschichte der gliechischen und makedonischen Staaten f. Beloch, Griechische Geschichte III. J. Beloch, Die auswärtigen Besitzungen der Ptolemäer. Arch. f. Pap. 11 229ff. Hilleaux. Décret des auxiliaires crétois, Arch. f. Pap. VI Fr. Preisigke, Die Friedenskundgebung des Kinigs Fuergetes II Zur Chronologie vergleiche man im Besonderen: Arch. f. Pap. V 301ff. U. Wilcken, Grundzüge p. LIVff. Grenfell und Hunt, Hibeh i Appendix i The Macedonian and Egyptian Calendars. Appendix II The systems of dating by the years of the king. Smyly, Hermathena 1905, 1906. Die antiken Quellen, besonders die Schriftsteller, werden bei Mahaffy, A History of Egypt, jedem Kapitel vorangestellt. Unter ihnen ist an erster Stelle Polybios zu nennen; ferner der Brief des Aristeas, die Makkabäerbücher, Josephos v. a. Sehr wichtig sind die Inschriften im CIGr. III, die bedeutsamsten bei Dittenberger Or. Gr. 1 und 11. Zahlreiche neuere Inschriten, namenflich Inschrilten von Milet 111 139. Sodann die Münzen: Svorenos, τὰ νομίσματα τοῦ κράτοις τῶν Πτολεμαίων. Die Papyri ergeben ihrer Natur nach für die politische Geschichte wenig; einige stehen in Wilckens Chrestomathie. Für die Regierungsjahre der Könige sind die Protokolle der Urkunden eine reiche Quelie, im Zusammenhange mit der Datierung nach eponymen Priestern; vgl. G. Plaumann. Hiereis V in Pauly-Wissowa.

Grundlage man datiert nach Regierungsjahren des Königs, wobei die Zeit vom Regierungsantritte bis zum Beginn des Kalenderjahres als Jahr 1 gezählt wird. Daneben rechnete man im 3. Jh. a. C. nach Finanzjahren (ως ω πρόςοδω), die nicht mit deniselben Neujahrstage begannen sondern vielleicht dem äg. Wandeljahre entsprachen. Ptolemaios I. setzte als König die Zählung seiner Satrapenjahre fort. Eine ptolemäische Ära gibt es nicht. Allen Fragen der Ptolemäerchronologie ist das oben genannte Werk von Strack zugrunde zu legen. Das ägyptische Jahr hat 365 Tage und besteht aus 12 Monaten zu 30 Tagen und 5 Zysatztagen (ἐπαγόμεναι); ein Versuch im Jahre 238 a. C (Inschrift von Kanopos) dieses Wandeljahr durch einen alle 4 Jahre wiederkehrenden Schalttag zu fixieren, blieb erfolglos. Neben dem äg. Kalender ist der makedonische im Gebrauche, und zwar mit amtlichem Charakter. des 3. Jh. a. C. verdrängt der äg. Kalender den makedonischen, der aber noch häufig hinzugefügt wird; die Art, ihn mit dem ägyptischen in Einklang zu bringen hat gewechselt. Die Namen der äg. Monate sind: Thôrh. Phaôphi. Hathŷr. Choiák. Tŷbi. Mechîr. Phamenôth. Pharmúthi. Pachôn. Paŷni. Epîph. Mesorê. 5 Epagomenai; die Namen der maked. Monate: Dios. Apellaios. Audnaios. Peritios. Dystros. Xandikos. Artemisios. Daisios. Panemos. Lôios. Gorpiaios. Hyperberetaios.

Einzelnes aus den Papyri zur politischen Geschichte.

Ptolemaios I. als Satrap des jungen Königs Alexander: Mitteis Chr. 283, 311 a. C.: 'Αλεξάνδρου τοῦ 'Αλεξάνδρου βασιλεύοντος ἔτει Εβδόμωι Πτολεμαίου Ptolemaios zählt σατοαπεύοντος έτει τεσσαρεςκαιδεκάτωι (vgl. Seite 215). seine Königsjahre weiter: Mitteis Chr. 311, 285/4 a.C.: Βασιλεύοντος Πτολεμαίου Lu μινος Γορπιαίου ες' ίερεως Μενελάου τοῦ Λαάγου (Menelaos, der Bruder des Pt., ist eponymer Alexanderpriester). Feldzug des Philadelphos gegen Nubien Sachau, Aram Pap. und Ostraka Pap. 47, Brief über einen Überfall der Äthiopen: [Βα]σιλεί Πτολεμαίωι χαίφειν Πεφταίος. Αφνον [...] κατέβησαν Αλθίσπες καζι έζπολιόσκες σαν... usw. Patroklos, der Admiral des Philadelphos im chremonideischen Kriege: P. Hibeli I 99, 270/269 a. C.: Βασιλεύοντος Πτολεμαίου του Πτολεμαί σ το Lie eg' ίερεως Πατρ [ ό ] κλου του Πάτρωνος 'Αλεξάνδοοι και θεων Αδεληων μηνώς Δαισίου κ. (P. war also damals eponymer Priester). Vel Or. Gr. 144, 45. Der Syrische Krieg Euergetes L: Bericht des Königs: Wilcken Chr. 1, s. S. 136. Zur Elefantenjagd vgl. Rostowzew, Arch. f. Pap. IV 301ff. Die Besitzungen in Lykien, Karien, Thrakien, Lesbosum 201 a. C.: Wilcken, Chr. 2; es handelt sich um Steuern und Zölle, formell sind es Auszüge aus amtlichen Schreiben, z. B. 'Αφυοδισίωι. χοιμάτων καὶ σίτου καὶ τῶν άλλων φόζοων) των υπαρξάντων εν τοις κατά Λέσβον καί Θράκην τόποις διασαφήζουι), εὶ μετειληψεν, καὶ τοῦ Ποακλείτον καὶ τῶν γρα(μματέων) ἀποσ(τείλαι), ὅπως διεξαχθῆι. Kriegsgefahr in den ersten Jahren des Epiphanes spiegelt sich in einem unveröff. Beri. Pap. 11768, wo es in einem Pachtvertrage über einen Soldaten-ulfiquos heißt: ἀχίνδυνον [πλάσης φθοράς πλήν πολεμίων χωλύματος; d. h. der Kleruch mut infolge des syrischen Krieges mit seiner Einberufung rechnen. Aufstände zur Zeit Philometors: Wilcken Chr. 9, darin u. a.: δμοίως καὶ Κονδύλου ένδς τῶν άλιείων προκεμαρτύρει εχειν τὰς τοῦ πατρὸς τοῦ Τεσενούσιος συνγρασάς τῆς δηλουμένης ολείας καλ κέν την πόλει ηναγκάσθην ύπο των Αλγυπτίων αποστατών ενέγκαι τάς συγγραφάς και ταύτας κατακαύσαι. Zum Aufstande des Διονύσιος δ καλούμενος Πετοσαφάπις vgl. jetzt auch Spiegelberg, Zschr. f. äg. Sprache 50, 24ff. Aufstände unter Euergetes 11: Wilcken Chr. 10, ein Brief 131/0 a. C. über einen Heereszug gegen Hermonthis: προςπέπτωχεν γάφ Παών άναπλεῖν ἐν τῶι Τῦβι μ(1,11) μετά δυνάμεων έχανων ποὸς τὸ καταστείσαι (sic) τοὺς ἐν Εομώνθει ὅχλους, χρήσιαθαι δ' αὐτοίς ως ἀποστάταις. Der König im Felde 127 a.C., Wilcken Chr. 107 Protokoll ciner Urkunde: Βασιλεύοντος Πτολεμαίου θεού Εθεργέτου τού Πτοκεμαίου καὶ Κλεοπάτρας θεων Επισανών καὶ βασιλίσσης Κλεοπάτρας τῆς γυναικὸς θεάς Εθεργέτιδος έτους τριτου και τεσσαρακοστού εθ' ιερέως του όντος εν τωι του βασιλέως στρατοπέδωι Αλεξάνδρου nsw. Lokale Kämpfe zwischen Hermonthis und Krokodilopolis (in dei Thebais) 123 a.C. Wilcken Chr. 11. Friedens amnestie Euergetes 11 118 a. C. Tebt 1 5; unter anderem wird erfaubt, die in den Bürgerkriegen zerstörten Häuser wieder autzubauen καὶ τὰ ἱερὰ ἀνοι[κο]δομεῖν εως είνος επαιχών [x, x] πλην [x, x] εκ Πανώ[x] πόλ[x] ως. Man wollte alse in Panopolis, augenscheinlich einem Herde des Aufstandes, feste Gebäude nicht aufführen lassen, denn ein äg. Tempel konnte als Festung dienen. Besuch eines römischen Senators im Fajum 112 a.C. Wilcken Chr. 3, amtliches Schreiben, darin: Λεύχιος Μέμμιος 'Ρωμαΐος των άπὸ συνκλήτου ἐν μίζονι ἀξιώματι κα[ί] τιμητ κείμενος τον έκ της πό(λεως) ανάπλουν έως του 'Αροι(νοίτου) νο(μοῦ) ἐπὶ θεωρίων ποιούμενος μεγαλοπρεπέστερον ἐγδεχθήτωι καὶ φρόντισον,  $\dot{\omega}_{\vec{r}}$  επί τ $\ddot{\omega}_{\vec{r}}$  καθηκόντων τόπων αι τε αθλαί κατασκευασ[ $\vartheta$ ]ήσ[ο]νται IISW. Heereszug gegen die aufständische Thebais 88 a.C., Wilcken Chr. 12, Brief, darin:  $\pi \epsilon \varrho i$  τον τον μέχιστον θεον Σωτίρα βασιλέα επιβεβλημέναι εὶς Μέμαιν, Τέραμα δὲ προκεμειρίσθαι μετὰ δυνάμεων μυρίων ἐπὶ καταστολήν τῆς Θηβαίδος. Der späteste bisher bekannte Erlaß der Ptolemäer bei Lefebvre, Le Jernier décret des Lagides (Mélanges Holleaux, Paris 1913), Kleopatra VII, und Caesarion: Βυσίλισσα Κλεοπάτρα θεὰ Φιλοπάτως καὶ βασιλεὺς Πτολεμοῖος ο καὶ Καῖσας θεὸς Φιλοπάτως καὶ Φιλοπήτως.

Als Provinz des Kaiserreiches, von Augustus bis auf die arabische Eroberung, erlebt Ägypten keine eigene politische Geschichte mehr, sondern nimmt nur an den Schicksalen des Reiches teil. Fast darf man sagen, die Besuche der Kaiser seien die wesentlichsten politischen Ereignisse im Laufe dieser Jahrhunderte. Daher kann ich hier nur einige Ereignisse hervorheben, die Ägypten besonders berührt haben, und noch schwerer als bei der Darstellung der Ptolemäerzeit ist es, die innere Entwicklung beiseite zu lassen, die in die nächsten Kapitel gehört. Der folgende geschichtliche Überblick soll nicht viel mehr leisten, als dem Leser einige Namen und Zahlen ins Gedächtnis zurückzurufen. Kaiser Augustus, 30 a. C. bis 14 p. C., entzog Ägypten dem Einflusse des Senats und gab auch unter den kaiserlichen Provinzen Ägypten eine Sonderstellung. In seinem Namen regierte ein römischer Ritter als Statthalter das Land mit ausgedehnter Gewalt; nur einige letzte Entscheidungen und die Besetzung der allerhöchsten Provinzialämter behielt der Kaiser sich vor. An dieser Ordnung ist auch weiterhin nichts geändert worden. Wenn auch die Ägypter dem Statthalter mituuter königliche Ehren erwiesen haben, so hielt doch Augustus von vornherein darauf, daß sein Vertreter nicht zu groß wurde, und schritt scharf gegen den Übermut des Cornelius Gallus ein. Alexandreia insbesondere mußte den Abstand gegenüber dem früheren königlichen Hofhalte lebhaft empfinden, denn der neue Herrscher residierte in weiter Ferne am Tiber. Freilich erschien er an den ägyptischen Tempelwänden als Nachfolger der Ptolemäer und der alten Pharaonen, und im Bewußtsein der großen Masse mag es nur ein Wechsel der Dynastie gewesen sein, als Ägypten römische Provinz wurde. neue König war unsichtbar und stand zu dem Lande etwa so wie einst die persischen Großkönige. Augustus besetzte Ägypten zunächst mit drei Legionen, einer im Verhältnisse zu anderen Provinzen sehr starken Kriegsmacht; später wurde sie vermindert, zeitweilig sogar bis auf eine Legion. Aber alle diese Dinge gehören eigentlich schon in die Darstellung der inneren Landesverwaltung. Oberägypten mußte erst durch den Statthalter Cornelius Gallus unterworfen werden, und das im Süden mächtig gewordene Äthiopenreich machte einen Feldzug des Petronius notwendig, bevor seine Königin, die den hier üblichen Thronnamen Kandake führte, mit den Römern Frieden schloß. Augustus begnügte sich aber mit der Sicherung Ägyptens und ging nicht auf Eroberungen aus. Mindestens ebenso wichtig war es, daß er die östlichen Seestraßen, namentlich das Rote Meer, sicherte und damit dem Handelsverkehre wieder erschloß.

Schon Tiberius, 14-37 p. C., verminderte die Besatzung Ägyptens und ließ im übrigen dieser Provinz wie allen anderen den Segen seiner strengen und gerechten Verwaltung zuteil werden; als der Statthalter Ägyptens ihm mehr als die geforderten Abgaben schickte, gab er die berühmte Antwort, seine Schafe sollten geschoren, aber nicht rasiert werden. Fast fünfzig Jahre, nachdem Augustus als Eroberer in Ägypten eingedrungen war, betrat wieder ein Fürst den Boden des Landes; im Jahre 19. p. C. bereiste wider den Willen des Tiberius und gegen die Vorschrift des Augustus, daß kein Senator seinen Fuß dorthin setzen dürfe, der Kronprinz Germanicus die Provinz und zeigte den Untertanen wieder einmal den Glanz einer Hofhaltung. Im allgemeinen erwies sich die kaise liche Regierung trotz aller Strenge und trotz dem starken wirtschaftlichen Drucke, den sie auf Ägypten ausübte, als ein Segen gegenüber dem Verfall und der Unordnung des letzten Ptolemäerjahrhunderts, und die Einfügung in das Weltreich glich die Lasten, die sie mit sich brachte, durch große Vorteile wieder aus. Unruhen scheinen zwar vorgekommen zu sein, aber die Römer waren damals viel zu stark, als daß es den Ägyptern hätte gelingen können, ihre Herrschaft ernstlich zu gefährden. Caligula, 37-41, brach zuerst der alte Gegensatz der Griechen und der Juden Alexandreias in hellen Flammen auf; diese erbitterten und blutigen Kämpfe, die anderthalb Jahrhunderte hindurch immer wieder aufflackerten, bedeuteten für Rom und für Ägyptens Stellung zum Reiche so gut wie nichts. Welche Bedeutung aber Ägypten für das Reich besaß, trat hell aus Licht, als 69 p. C. Vespasian von den Legionen in Syrien zum Kaiser ausgerufen wurde, denn sein erster Schritt war, sich Ägyptens Wer Ägypten hatte, beherrschte Rom, wei zu bemächtigen. die Reichshauptstadt ohne die regelmäßige Zufuhr des ägyptischen Getreides nicht leben konnte. Vespasians Besuch gab

ebenso der kriechenden Schmeichelei der ägyptisierten Griechen Gelegenheit, Wunderheilungen von des Kaisers Hand zu verherrlichen, wie auch der unverwüstlichen alexandrinischen Spottlust den Anlaß zu boshaften Bemerkungen über den in Geldsachen etwas genauen Herrn der Welt, der sich freilich durch neue Steuern empfindlich zu rächen wußte. Ein Aufstand der zahlreichen und mächtigen Judenschaft Ägyptens, der nach der Zerstörung Jerusalems ausbrach, wurde niedergeworfen. Die Juden, die früher immer mit den Römern wie zu allen Zeiten mit den Herrschenden auf gutem Fuße gestanden hatten, konnten die gransame Vernichtung ihrer Heimat nicht vergessen und vergalten sie durch einen lang währenden Haß. Während Kaiser Trajan, 98-117, den Krieg gegen die Parther führte, brach in Ägypten, Kyrene und Kypros ein neuer Judenaufstand aus, der erst nach schweren Kämpfen unter Hadrian im Blute erstickt werden konnte: damals bauten die Römer die Festung Babylon, in der Gegend des heutigen Altkairo, zu ihrem stärksten Stützbunkte aus. Auch die leizte jüdische Erhebung in Palästina, 132 p. C., scheint nach Ägypten hinüber gegriffen zu haben.

Hadrian, 117-138, der reisende Kaiser, schenkte Ägypten zweimal die Ehre seines Besuches und hinterließ in der Griechenstadt Antinonpolis, die er seinem Liebling Antinoos zu Ehren gründete und nannte, ein bleibendes Andenken. Auch Etiser Pius, 138-161 p. C., scheint die Provinz besucht und einen Aufstand persönlich besiegt zu haben. Besonders ernst war der ball olische Aufstand 172 p. C., der im I elta sich unter Fährung eines Priesters crhob und allem Anscheine nach weniger von den Griechen als von den eingeborenen Ägwetern ausging. Aber diese Erhebungen und die häufigen Strabenunruhen in Alexendreia haben weder die römische Herrschaft ersehättern noch die ruhige Entwicklung Ägyptens antasten können. Das Kaiserrich war wirklich durch zwei Jahrhunderte der Friede und sieherte seinen Provinzen und seinen Völkern eine so lange und so segensreiche Ruhe, wie sie die Mittelmeerländer vorher und nachher nienmls genossen haben. Um die Wende des 3. Ih. beginnt fredich Ägypten etwas von seiner Bedeutung für das Reich zu verlicren, da es Rom nicht mehr allein mit Getreide versorgt, sondern die Provinz Afrika ebenfalls Zufuhren, bald segar die Mehrzahl, liefert. Die Ursachen seines Niederganges gehören an spötere Stelle. Kaiser Severus, 193—211 p. C., hat es wieder besucht. Verhängnisvoll

für Alexandreia wurde Caracallas (211—217 p. C.) Anwesenheit, denn der Kaiser erstickte einen Aufstand der Stadt geradezu in ihrem Blute. Kurz zuvor hatte auch Ägypten an dem Geschenke des römischen Bürgerrechts durch die Constitutio Antonina 212 p. C. Anteil erhalten, vielleicht sogar in besonders reichem Maße, da die Kaiser bis dahin gerade hier mit dem Bürgerrichte sehr sparsam umgegangen waren. Es versteht sich von selbst, daß der allgemeine Niedergang des Reiches im 3. Jh. auch Ägypten berührte. Die wirtschaftlichen Folgen haben wir später zu betrachten; politisch wurde es in die Kämpfe mit den Palmyrenern hineingezogen, und Zenobia und Vaballathus wurden erst 270 p. C. in schweren Kämpfen aus Alexandreia vertrieben, während gleichzeitig und wohl nicht ohne Zusammenhang die Blemyer, ein wilder Stamm aus der Wüste südlich des ersten Katarakts, Oberägypten heimsuchten und Jahre lang beherrschten. Erst Probus, 276—282 p. C., vermochte sie wieder zu verjagen.

Diokletians Regierung, 284-305 p. C., die das ganze Reich umgestaltete, brachte gerade für Ägypten weniger Neues als für die meisten anderen Provinzen. Denn die absolute Monarchie, die Diokletian auf den Trümmern des Prinzipats aufbaute, hatte in Ägypten immer bestanden; Selbstverwaltung oder gar Einfluß auf die Reichsregierung war den Bewolmern Ägyptens niemals Immerhin verlor es seinen Pharao, sein eingeräumt worden. besonderes Verhältnis zum "Fürsten der Fürsten". Teilung des Reiches in Diözesen wird sich kaum fühlbar gemacht haben, eher mußten die Bewohner es merken, daß Ägypten selbst in drei selbständige Provinzen gegliedert wurde gemäß dem Bestreben des Kaisers, die Provinzen zu verkleinern. Wenn es jetzt seine von Augustus begründete Sonderstellung verlor, so glich es sich den übrigen Provinzen an, die im Wesentlichen auf die ägyptische Stufe hinabgedrückt wurden. Auch Diokletian war in Ägypten und hatte persönlich einen Aufstand in Alexandreia niederzuschlagen. Den Kampf mit den Blemyern beendete er durch Verzicht auf die Dodekaschoinos, den Grenzstrich südlich von Philae, und durch ein friedliches Abkommen mit dem kriegerischen Barbarenvolke, das nunmehr eine Art von Grenzwache vorstellen sollte.

Was viel mehr als alle Verwaltungsmaßnahmen Ägyptens Sonderstellung minderte und das Land in die großen Ereignisse der Reichsgeschichte hineinzog, war das internationale Christentum. Der

Kirchenstreit, der unter Constantinus, 313—337 p.C., sich an die Namen der Alexandriner Areios und Athanasios knüpfte, berührte Ägypten unmittelbar, und seine kirchlichen Kämpfe waren auch die der ganzen Osthälfte des Reiches. Der neue Mittelpunkt Byzanz, das konstantinische Neurom, nahm nicht nur anstelle der Tiberstadt die ägyptischen Getreideflotten in Anspruch, sondern wirkte näher und stärker, gehörte es doch demselben östlichen, griechisch-orientalischen Kulturkreise an. Nur so ist es erklärlich, daß zu der Zeit, wo das Kaisertum sich in den griechischen Osten begibt, der lateinische Einfluß in Ägypten merklich Hatte das Christentum tatsächlich schon gesiegt, zunimmt. so daß auch Julianus, 361-363 p. C., nichts dagegen ausrichten konnte, so setzte doch erst Theodosius 1., 379-395 p. C., es mit Gewalt gegen die Reste des Heidentums durch. Unter ihm wurden zum letzten Male die olympischen Spiele gefeiert. Die endgültige Teilung des Reiches unter seine Nachfolger Arkadius und Honorius brachte für Ägypten nichts Neues. Daß die ägpytische Garnison durch Goten verstärkt wurde, die sich nach dem Siege bei Adrianopel 378 p. C. feste Sitze auf der Balkanhalbinsel und die Anerkennung ihres Besitzes durch das Reich errungen hatten, ist uns nur beachtenswert, weil ein Papyrusfund von diesem Eindringen germanischer Söldner ins Niltal zeugt. Im 5. Jh. sanken das Ansehen und die Macht der Reichsregierung mehr und mehr; die alexandrinischen Patriarchen vereinigten mit ihrer kirchlichen eine weitreichende weltliche Macht, die sich freilich mehr in Gewalttaten gegen die griechische Bildung als in der Abwehr der Blemyer betätigte. Gerade in dieser Zeit überfluteten die Blemyer von Neuem das Land, und noch einmal gelang es den Römern zu siegen. Eine gewisse Beruhigung der Welt konnte erst eintreten, nachdem die Hunnengefahr überwunden war und der Ostgote Theoderich in Westrom Ordnung geschaffen Mit neu gesammelter Kraft suchte das Ostreich unter Justinian I., 527-565 p. C., wieder einzubringen, was verloren war, die Sassaniden zurückzuschlagen und den Vandalen, ja sogar den Ostgoten zu entreißen, was sie erobert hatten. in Hand mit der äußeren Kräftigung des Reiches ging eine durchgreifende Änderung im Innern; aber auch die neugeordnete Verwaltung, die wir aus Justinians Edikten und aus den Papyri kennen lernen, konnte die Übermacht der im vorhergehenden Jahrhundert groß gewordenen Beamtenbarone nicht brechen und den Blemyer-

einfällen kein Ende bereiten. Das Reich war nach anderen Seiten hin zu stark beschäftigt. Unter Justinians Nachfolgern verlor die Regierung vollends die Zügel aus der Hand, und das Reich wurde nach außen wehrlos. Die siegreich vordringenden Sassaniden eroberten auch Ägypten und beherrschten es etwa zehn Jahre, von 619-629 p. C. Endlich machten die Araber dem byzantinischen Scheine ein Ende, als sie 639 ins Delta ein-Freilich leisteten die kaiserlichen Truppen noch marschierten. hartnäckigen Widerstand, aber ein Teil der Ägypter selbst, der kirchlich von der Reichsorthodoxie abwich, ergriff die Partei des Eroberers, und 641 p. C. fiel Alexandreia. Ägypten wurde Provinz des Kalifats, und etwa in der Gegend der alten Festung Babylon entstand die neue Hauptstadt Fostat, später Kairo. Literatur: Milne, A History of Egypt under Roman Rule. London 1898. Liebenam Fasti Consulares (Lietzmann, Kl. Texte 41-43. Bonn 1909). Mommsen, Römische Geschichte V. Außerdem die Darstellungen der Geschichte des Römischen Reiches, z. B. Schiller, Gesch. d. röm. Kaiserzeit; v. Domaszewski, Gesch, d. rem. Kaiser. Wilcken, Grundzüge, Kapitel L. Inschriften und Papyn ercellen für die politische Geschichte der Kaiserzeit noch weniger als für die ptolemeische Zeit; daher sind wir so gut wie ganz auf die Schriftsteller angewiesen, unter denen Strabo, Cassius Dio, Philo besonders hervorgehoben werden miegen. Chronologie: Villaken Grundzüge LA IIIft.: Augustus fixierte das ag. Wanocljahr, indem er alle vier Jahre einen schalttag einfüll rie. Von nun an fällt der 1. Hoth ständig auf den 29. August, im Schaltiabre auf den 30. August. Man datiert wie in pholemaischer Zeit nach Regierungsahren, wobei der Rest des Johnes Lis zom 1. Thoth als Jahr 1 gezählt wird. Nacht em Diokletian Änntens Sonderstellung aufscheben natte, trau auch hier die Reichsdatierun, nach Fonsu'n an Stelle der Königsjahre, die unter Diokletian selbst noch fortig ählt wurden. Erst justinian lieb 537 p. C. das Kaiserjahr w. Let vor des Konsel atem setzen, aber non das Regierungsjahr, vom To c des loccierungsamiritées au gezählt. Eine Ära von der Eroberung Alexandrebs an (Kelogos zgárgos) cinzulithren versuchte Augustus ohne nachhaltigen Erfolg. Später famt die sog. Josteriaaische Ära, die von 284 an die Jahre des letzten Fürigs von Ergerten weiter zühlte, mehr Verbreitung, namentsich in arabischer Zeit; die Christee nannten sie gern die Märtyrerära. Die sieben Stautären von Oxyrhynches, eie chaziren, die man bisher aus Ägypten kennt, sind sämtlich im 4. Hi. entstruder, vermutlich im Arzehlesse an örtliche Er eignisse. Man hat also damais in wedigen johrnehaten immer neue Anläufe genommen, um zu einer besseren Art der Datierung zu gelangen (vgl. Oxv. XII 1431). Der fünfzehnjährige Indiktionszyklus, dem wir seit Diokletian begegnen, ergibt für absolute Datierung nichts; seine Fedeutung liegt auf dem Gebi de der Steuerordnung. Die Araber endlich zählten ihre Mendjahre von Mohammeds Fleicht an, 622 p. C., ohne das uralte Somenjahr der Ägypter zu beseiligen. Die Monate haben in der Kaiserzeit öfters Ehrennamen nach Namen oder Ehrenbezeichnungen der Kaiser erhalten; Blumenthal, Arch. f. Pap.V 317ff.

łm fixierten Jahre entsprechen sie berechenbaren Daten unseres Zeitrechnungssystems, so daß wir Tagesdaten ermitteln können. Es ist, abgesehen von der Verschiebung im Schaltjahre, der 1. Thoth = 29. August, 1. Phaôph = 28. September, 1. Hathŷr = 28. Oktober, 1. Choiák = 27. November, 1. Tybi = .27. Dezember, 1. Mechîr = 26. Januar, 1. Phamenôth = 25. Februar, 1. Pharmùthi = 27. März, 1. Pachôn = 26. April, 1. Payni = 26. Mai, 1. Epîph = 25. Juni, 1. Mesorê = 25. Juli, 1. Epag. = 24. August.

Einiges zur politischen Geschichte aus den Papyri: Besuch des Germanicus in Ägypten: v. Wilamowitz-Zucker, Zwei Edikte des Germanicus auf einem Papyrus des Berliner Museums. S. B. Berl. Ak. 1911, 794ff. Seite 215. Der Papyrus ist einer der wenigen, die inhaltlich über Ägypten hinausgreifen, denn er beleuchtet in der Hauptsache das Verhältnis des Germanicus zu Tiberius, das bisher nur in der Schilderung des Tacitus bekannt war. Für Äcypten ist wichtig, daß Germanicus alle, die wegen der ihm zustehenden Requisitionen sich beschweren wollen, an seinen Freund und Sekretär Baebius verweist, also die regelmäßige Obrigkeit, den Präfekten, auszuschatten scheint. Zum Verhältnis der Hellenen und Juden vgl. die Alexandrinischen Märtyrerakten die mit Proben in Kap. 8 besprochen worden sind; zum jüdischen Aufstande unter Trajan die Gießener Papyri (Giss), besonders Wilcken Chr. 15-18. Noch 202 p. C. feierte man in Oxyrhynchos die Erinnerung an den Sieg über die Juden, Wilcken Chr. 153: πρε όσε Jστε εξ δε αντοις (den Oxyrhynchiten) και ή πρὸς 'Ρωμαίους εξυ[οι]ά τε και πίστις και φιλία, ην ένεδείξαντο κα[ί] κατά τὸν πρὸς Εἰουδαίους πόλεμον συμμαχήσαντες καὶ έτι καὶ τῦν τὴν τῶν επιτειχίων ήμεραν εχάστου έτους πανιχυρίζοντες. Zu Hadrians Reisen nach Ägypten vgl. die thebanischen Inschriften, Lepsius Denkmäler VI. Über Antinoupolis im nächsten Kapitel. Zum bukolischen Aufstande vgl. Hamburg 39, eine Papyrusrolle mit Soldquittungen von Reitern der ala Veterana Gallica. 179 p. C., worin zahlreiche Abkommandierungen in die Bukolia vorkommen; ferner Wilcken Chr. 21. Die Constitutio Autonina Mitteis Chr. 377. Caracalla in Alexandreia, Wilcken Chr. 22, ein Erlaß des Kaisers über die Austreibung der Ägypter aus der Stadt Herrschaft der Palmyrener in Ägypten: Wilcken Chr. 5:  $L\beta$  τοῦ πυρίου  $\xi$ μιῶ $[r,A\dot{v}]$ οςλιανοῦ  $[\Sigma \epsilon \beta [a]$ στοῦ παὶ  $\epsilon (L)$  τοῦ πυρίου  $\xi$ μιῶν  $[\Sigma \epsilon \pi$ τιμιού Ουαβαλλάθοι Αθηνοδώρου τοῦ λαμπροτάτου βασιλέως Αὐτοκράτορος Ferner Or. Gr. I 129: Erneuerung einer ptolemäischen σ**τ**οατηγοῦ 'Ρωμαίων, — Asylie für eine Svnagoge durch Zenobia und Vaballathos. Von der Anwesenheit Gotischer Soldaten in Ägypten zeugt jetzt auch ein kleines Bruchstück einer gotisch-lateinischen Bibel: Glaue-Helm. Das gotisch-lateinische Bibelfragment der Univ.-Bibl. zu Gießen (Zeitschrift für neutestamentliche Wissenschaft 1910. XI. Jahrgang) Für die Einfälle der Blemyer gibt es ziemlich zahlreiche Belege, z. B. Wilcken Chr. 6: Bittschrift des Bischofs Appion von Syene an Theodosius und Valentinian, später die Aphrodito-Papyri des 6. Jh. (P. Cairo Byz.); dazu die epischen Gedichte über siegreiche Kämpfe gegen die Blemyer, z. B. Berliner Klassikertexte V 1, homerischer Stil, aber die Blemyer werden genannt και γίαο δη Βλεμέων πικικαι κλονέ[οντο ψάλαγγες, ebenso der siegende Feldherr Germanos, während sonst die Kämpfer epische Namen tragen (vgl. Seite 147). Die Zeit der Sassanidenherrschaft hat zahlreiche Pehlevi-Papyri hinterlassen (spätaramäische Kursive, aber persische Sprache). Aus der arabische n Zeit ist eines der wichtigsten Stücke der Erlaß des Statthalters Qorra, der Matrosen für den Feldzug tov  $A\mu\iota\varrho(a)\lambda(\mu ov-\mu\nu\iota\nu)$   $\dot{\epsilon}v$   $^{2}A\varphi[\varrho\iota]z[\tilde{\eta}-\sigma\dot{v}(r)$   $^{2}A]\beta\delta\dot{\epsilon}\lambda\lambda[a-vi(\tilde{\varrho})]$   $M[o]\dot{v}o[\eta]-vi(ov)$   $No[o]a\dot{\epsilon}i\varrho$  von Antinoupolis stellen läßt; H. I. Bell, Arch. f. Pap. V 189, vgl. Becker in der Zeitschrift f. Assyriologie 22, 150.

Wer die Geschichte und die politische Lage Ägyptens richtig beurteilen will, bedarf einer Vorstellung von der geographischen Eigenart des Landes. Dem Mittelmeere kehrt es eine hafenarme Flachküste zu; nur Alexandreia bot zwei große Häfen, und auch diese nicht ohne Kunstbauten. Nach Osten schützt und grenzt gegen Syrien die Wüste. Eine breite Landfläche bietet allein das Delta, dessen Bedeutung viel größer war, als die Papyri erkennen lassen. Weiter aufwärts aber ist Ägypten nichts als ein schmales Stromtal von wechselnder Breite, das sich nach Süden zu allmählich verengt; von Theben an tritt die Wüste dem Nil immer näher, und südlich von Edfu läßt sie für Fruchtland so gut wie keinen Raum mehr. Dies langgestreckte, schmale Gebiet zu behaupten war nur möglich, weil der Nil eine große Verkehrsstraße gewährte. Die Wüste auf beiden Seiten stand nur in ihren Randgebieten unter der Macht des Staates; jedoch sicherte er die Wüstenstraßen, nach Osten zu den Handelsplätzen am Roten Meere, nach Westen zu den Oasen, die zum Reichsgebiete gehörten; die nächste, unmittelbar benachbarte ist das Fajum. Nubien kann nur zeitweilig als sicherer Besitz des Staates gelten. Der Umfang Ägyptens war und ist groß, wenn man diese Vorposten im Osten, Süden und Westen hinein zieht; die bewohnte, wirklich vom Staate verwaltete und beherrschte Fläche ist dagegen im Verhältnis zur Bevölkerung außerordentlich klein. Für die Geographie: Strabon, 17. Buch. Bädeker, Ägypten, dessen Karten besonders wichtig sind. Papyri aus Alexandreia: BGU IV u. a. Aus dem Delta: die verkohlten Stücke aus Thmuis, vgl. Ryl. II; Inschriften z. B. Canop. O. G. I 56. Rosett. O. G. I 90. Aus der großen Oase (El Chargeh) z. B. Inschrift des Tib. Jul. Alex. O. G. II 669. 702; Papyri P. Grenfell II. Ostküste: Inschr. von Adulis O. G. 154. 199. Pap.: Hamburg 7. Vgl. Rostowzew, Wiistenstraßen: O. G. 11 674, 678, 701. Arch. f. Pap. IV 298 ff. Inschr. von Kertasse: Zucker, Von Debod bis Kalabsche, Cairo 1912. O. G. I 201 (vgl. Wilcken, Arch. f. P. 1 411 ff.). Neuerdings späte nubische Urkunden auf Leder. Wilcken Chr. 73. Im allg. vgl. Sethe, Ä. Z. 41, 58. Diese Beispiele mögen als erster Hinweis genügen.

## XIII. VERFASSUNG UND VERWALTUNG.

Das Königreich des Ptolemaios Soter und seiner Nachfolger ist wie die übrigen Reiche, die aus dem Erbe Alexanders hervorgegangen sind, eine absolute Monarchie; das Reichsgebiet als Ganzes besitzt keinerlei Vertretung, die der Gewalt des Königs Schranken ziehen könnte. Dem unterworfenen Volke irgendwelchen Einfluß einzuräumen, lag zwar im Gesichtskreise Alexanders, aber nicht in dem seiner Diadochen; wenn später die Ägypter eine erhebliche Berücksichtigung durchgesetzt haben, so war damit kein Wechsel der staatsrechtlichen Anschauung verbunden. Die Ptolemäer haben aber auch dem Gedanken, daß das Herrenvolk die Gewalt über die Unterworfenen auszuüben berufen sei, keinen Raum gegeben und ihren Landsleuten, den Makedonen oder im weiteren Sinne den Griechen. keinen staatsrechtlichen Einfluß auf die Verwaltung des Reiches zugestanden. Dadurch unterscheidet sich ihre Monarchie und ebenso die der Seleukiden scharf vom römischen Kaisertume der ersten Jahrhunderte, dem mit dem Senate zusammen regierenden Prinzipate. Daß weder eine der verschiedenen griechischen Staatsformen noch das makedonische Königtum, sondern die Despotie asiatischer Königreiche das Vorbild der Verfassung wurde, ist für ein makedonisch-griechisches Staatswesen keineswegs selbstverständlich. Wenn es auf ein Reich zu übertragen, das zwar in seiner Masse aus Ägyptern bestand, aber doch eine starke griechische Bevölkerung und namentlich außerhalb Ägyptens auch autonome griechische Städte sowie den selbstbewußten makedonischen Waffenadel umfaßte, so darf man die Ursache vornehmlich in Alexanders Person und in seinen Eroberungen erblicken, die jene Grundlagen aufs stärkste erschüttert und völlig neue Aufgaben gestellt hatten. Staatsrechtlich steht der Ptolemäer allen Bewohnern Reiches als unbeschränkter Herr gegenüber; da erst unter Alexander und unter den folgenden Regierungen Griechen zu Tausenden nach Ägypten strömten, konnte er von vornherein darauf halten,

städtische Autonomie nicht mächtig werden zu lassen, während der Seleukide weite Gebiete seines Reiches schon von griechischen Gemeinwesen durchsetzt fand und sich damit abfinden mußte.

Trotzdem haben auch die Ptolemäer, die sich als Makedonen fühlten und als Hellenen gelten wollten, ihre absolute Gewalt zugunsten ihrer makedonischen und griechischen Reichsbewohner eingeschränkt, weil diese von Hause aus nicht gewohnt waren. Untertanen in demselben Sinne wie die Ägypter zu sein, und sich überdies als Gründer des Reiches betrachten durften; aber es sind Einschränkungen, die nur gewisse Teile oder Körperschaften der Bevölkerung, niemals das Ganze des Reiches betreffen. Der Einfluß der makedonischen Heeresversammlung, den wir nur bei den Thronwirren nach Philopators Tode kennen lernen, als sie den jungen Epiphanes zum Könige ausrief, reichte vielleicht weiter und wurde von den Königen staatsrechtlich mehr anerkannt, als wir bis jetzt sehen können; die gesamte Stellung der Makedonen im 3. Jh. a. C. spricht dafür.

Deutlicher heben sich die autonomen Gemeinwesen des Reiches, die griechischen πόλεις, heraus. Lassen wir die Besitzungen auf den griechischen Inseln und an der Küste Kleinasiens beiseite, wo die Ptolemäer die bestehenden autonomen Gemeinden zwar ihrer Macht beraubt, aber staatsrechtlich nicht angetastet haben, so gab es in Ägypten griechische Städte, die eine Sonderstellung dem Könige gegenüber einnahmen. Vom alten Naukratis, das im 7. Jh. a. C. Milesier gegründet hatten, wissen wir, daß es seine Autonomie bis weit in die Kaiserzeit bewahrt hat; viel mehr als die Tatsache ist nicht bekannt, da es schon unter den ersten Ptolemäern keine erhebliche Bedeutung mehr hatte. Alexandreia, die Reichshauptstadt, überflügelte es weit. Alexandreias staatsrechtliche Stellung ist merkwürdigerweise noch immer eine Frage. Überlieferung des Altertums gibt keine klare Auskunft darüber, ob die Stadt das eigentliche Merkmal der Autonomie, den selbständig beschließenden Rat, die Bovhi, niemals besaß oder eist durch Augustus verlor. Die zahlreichen Einzelheiten, die bisher bekannt geworden sind, bringen, für sich betrachtet, keine Ent-Von vornherein müssen wir von der Gesamtstadt die Bürgergemeinde trennen. Diese war in Phylen und Demen gegliedert; indem der Bürger seinem Namen den des Demos hinzufügte, drückte er seine Herkunft und seine staatsrechtliche Stellung aus. Die Namen der Demen hat man teils der griechischen Sage, teils den Beziehungen zum griechischen Mutterlande, teils dem Königshause entnommen. Die Bürger bilden in ihrer Gesamtheit als Αλεξωνδοείς die geschlossene Bürgergemeinde gegenüber den sonstigen Bewohnern der Stadt. Diese Gemeinde hat ihr eigenes alexandrinisches Privatrecht, ihre eigenen Gerichte, ihre eigenen Beamten und ihren eigenen Kult des Stadtgrunders Alexandros; sie besitzt ihr eigenes Landgebiet, die Megarδρέων χώρα, deren Name und deren Vorrechte deutlich machen, daß sie von Hause aus nicht der Stadt Alexandreia, sondern der Bürgergemeinde der Alexandriner gehört. Ist es auch auffällig, daß keine Quelle uns die 30022, von Alexandreie oder in irgendeiner anderen Gestalt die Autonomie bezeugt, daß kein sicheres wiggiona der Alexandriner bis zur Stunde entdeckt worden ist, so darf man doch die Gesamtheit dessen, was wir wissen, mit Wahrscheinlichkeit zugunsten der Autonomie deuten, zumal seitdem wir gelernt haben, daß die Bürgerschaft ihre eigenen Gerichtshöfe besaß (siehe Kap. 14). Alexandreia war eine Gründung Alexanders, der in seinem Reiche die Autonomie der bestehenden Aóleis nicht aufgehoben hat: alle Vorbilder mußten ihn dahin führen, seiner neuen Griechenstadt die Autonomie zu verleihen. Und wenn Ptolemaios Soter sie vorfand, wird er schwerlich etwas daran geändert haben. War die Bürgergemeinde Alexandreias autonom, so wurde sie doch durch die Anwesenheit des Königs und der obersten Reichsbehörden sowie durch die starke Garnison mehr als andere beschränkt, vielleicht nicht rechtlich, aber in Wirklichkeit. Eine autonome siólis in der Reichshauptstadt war zur Bedeutungslosigkeit verurteilt, so daß wir uns nicht wundern dürfen, wenn wir ihren unzweideutigen Äußerungen nicht begegnen. Auch ihre Gemeinschaft mit anderen Gruppen der Stadtbevölkerung, die zum Teil ebenfalls in politischen Körperschaften zusammengeschlossen waren, setzte sie lierab; denn die Stadt Alexandreia umfaßte neben der Bürgergemeinde zahlreiche Griechen, die nicht Bürger waren, das wohl geordnete und große jüdische Gemeinwesen sowie manche andere Körperschaften ähnlicher Art, ganz abgesehen von der ägyptischen Bevölkerung. Es liegt auf der Hand, daß die königliche Regierung in vielen Beziehungen diese bunt zusammengesetzte Stadt nur als Reichshauptstadt und als Königsstadt behandeln Der königliche Stadthauptmann, den wir bereits Ende

des 3. Jh. a. C. hier finden, beaufsichtigte das ganze Alexandreia; aber für die Bürgergemeinde ergab sich daraus, mehr als für alle anderen Glieder der Stadt, die stärkste Einschränkung. Geradezu als einen Beweis für die Autonomie der alexandrinischen Bürgergemeinde kann man die Gründung von Ptolemaïs in Oberägypten ansehen, denn Ptolemaios Soter hat hier eine Griechenstadt geschaffen, deren Autonomie über jedem Zweifel steht, und kann daher kein grundsätzlicher Gegner griechischer Stadtfreiheit gewesen sein; der Gedanke liegt nahe, er habe es in jeder Beziehung der Gründung Alexanders nachtun wollen. Ptolemais bezeugt sein autonomes Leben durch Bockh und Squos. durch έχχλισία und ψηφίσματα sowie durch Bürgergerichte; im 3. Jh. a. C. verkehrt der König mit der Stadt durch Abgesandte. die genau so empfangen werden wie königliche Gesandte in den autonomen Städten der griechischen Welt; später scheint er seine Aufsicht dadurch ausgeübt zu haben, daß der oberste Beamte der Thebais, der Epistratege, häufig zugleich das oberste Stadtanit von Ptolemais, das des Archiprytanis, bekleidete. ohne dies gab es genug Mittel und Wege, den königlichen Willen der autonomen Stadt gegenübe. zur Geltung zu bringen; die Autonomie bedeutet hier wie auf den griechischen Inseln und in den Küstenstädten des Ptolemäerreiches nur ein Entgegenkommen gegen die politischen Anschauungen der Griechen ohne Nachteil für die starke Königsgewalt. Staatsrechtlich ist Ptolemaïs eine freie Stadt, die mit dem Könige im Bunde und unter seinem Schutze steht; in Wirklichkeit besitzt es nicht viel mehr als das, was heute etwa städtische Selbstverwaltung bedeutet.

Aber nicht nur in Naukratis, Alexandreia und Ptolemaïs gab es Ansiedlungen von Griechen; auch an anderen Stellen Ägyptens saßen sie, bald mehr verstreut, bald in dichten Gruppen, namentlich die vom Könige mit Landgütern ausgestatteten Soldaten, Makedonen und Griechen aller Länder und Städte des griechischen Kulturkreises, außerdem Männer nicht griechischer Herkunft, die durch den Heeresdienst sich den Griechen näherten und von den eingeborenen Ägyptern unterschieden. Es wird mehr und mehr deutlich, daß diese Ansiedler, wenn auch nicht nach Art der autonomen  $\pi \delta \lambda eig$ , so doch halbselbständige Gemeinwesen bildeten und als solche vom Könige anerkannt wurden. Wenn im 3. Jh. a. C. viele dieser Soldatenbauern zugleich Alexandriner sind oder werden, so war dies nur eine, vielleicht die früheste Art, in der man ihrem poli-

tischen Selbständigkeitsbewußtsein Rechnung trug; später finden wir xohnebuara erwähnt, unter denen wir uns nach dem Vorbilde des xoliterna der alexandrinischen Juden politische Gemeinwesen mit eigenen Gemeindebeamten, wenn auch ohne eigentliche Autonomie, vorstellen dürfen. Spuren zeigen sich vom zokirevua der Kreter, der Idumäer, der Phryger, der Hellenomemphiten, also wohl der hellenischen Kolonie in Memphis, und mit Einschränkung darf man die alten nach dem Volkstume zusammengesetzten Reiterregimenter der Thessaler, Thraker, Myser und Perser vergleichen. Die immer neu nach Ägypten einwandernden Griechen brachten ihr heimisches Bürgerrecht und zugleich das politische Bewußtsein der Heimatstadt mit; sie blieben und nannten sich weiter '13 preins, Pódros u. ä. Die politischen Gemeinden in Alexandreia und Ptolemaïs sowie in geringerem Maße die aokurecuare boten ihnen im Barbarenlande eine entsprechende Möglichkeit der Einbürgerung. Räumliches Zusammenwohnen war nicht nötig, zumal da die griechischen Ansiedler eines ägyptischen Gaues oder selbst mehrerer leicht genug zusammentreten konnten. So ist es kaum eine Frage, daß die er logirolen und geg Ellines. die wir aus Papyri der Kaiserzeit kennen, nur die ptolemäische Gemeinde der Fajumgriechen fortsetzen, eine Gemeinde, deren Kern augenscheinlich die angesiedelten Soldaten bildeten; mit dem hellenischen Bewußtsein hat sie auch die Reinheit hellenischen Blutes durch die Jahrhunderte, ähnlich wie wir es von Ptolemaïs wissen, bewahrt. Demgemäß wird man auch die "Hellenen im Delta" und die "Hellenen in der Thebaïs" zu beurteilen haben. die ebenfalls in der Kaiserzeit vorkommen. Der staatsrechtliche Begriff der Elliges, der als Gesamtheit in der Ptolemäerzeit nur durch Andeutungen sich zeigt und erst in Papyri der Kaiserzeit klar zu Tage tritt, beruht auf solchen und ähnlichen Verbänden der ptolemäischen Periode.

Die absolute Monarchie der Ptolemäer erleidet also gewisse Beschränkungen dadurch, daß die griechische Bevölkerung, ob ganz oder zum Teil wissen wir nicht, sich zu politischen Gemeinden zusammenschließt, die vom Könige anerkannt werden; ihre Rechte sind größer bei den autonomen Stadtrepubliken, geringer in den zoknevuere und sonstigen Verbänden, am weitesten reichen sie vielleicht bei den Makedonen. Trotz aller Mißgunst der Verhältnisse, die mehr und mehr das Ägyptertum in die Höhe brachten, häben sie sich staatsrechtlich im Wesentlichen durch die Ptolemäer-

zeit erhalten. Aber man kann es nicht genug betonen, daß sie das ungeheure Übergewicht der königlichen Gewalt, wie es die ersten Könige begründeten, nur in der Form berührten und im Grunde nur eine königliche Schonung hellenischer Anschauungen bedeuteten, und daß ihnen ferner nicht die geringste Einwirkung auf die streng monarchische Reichsleitung und Reichsverwaltung offen stand.

Wie vom Könige alle Befehle für die Verwaltung des Landes ausgehen, so laufen auch alle Fäden in seiner Hand zusammen. Seine Anordnungen erscheinen in verschiedener Gestalt, je nachdem sie allgemeine und grundsätzliche Ordnungen oder Verfügungen für Einzelfälle enthalten; die Namen rόμοι. διαγράμματα, roostáguata und kriokai lassen Unterschiede erkennen, ohne daß ihre Grenzen für uns ganz klar oder auch nur zu ihrer Zeit genau innegehalten wären. Zahllose Berichte der Behörden und Anfragen aller Art gehen dem Könige zu, der seine Entscheidungen entweder in jenen Formen oder durch Briefe an hohe Beamte trifft, wenn er nicht eine kurze Verfügung unter das eingelaufene Schreiben selbst setzt. Um den gewaltigen schriftlichen Verkehr zu bewältigen, bedient er sich eines wahrscheinlich sehr umfangreichen Büros, an dessen Spitze der Existoλογφάφος und der υπομνηματογφάφος stehen. Diese königlichen Sekretäre haben die befohlenen Schreiben zu entwerfen, die Reinschrift zu überwachen und auch die Ephemeriden zu führen, das Tagebuch, das nach Alexanders Vorbild den Tageslauf des Königs, insbesondere seine Regierungshandlungen, seine schriftlichen und mündlichen Entscheidungen aufnimmt. Denn neben den schriftlichen Verkehr tritt die beträchtliche Zahl der Audienzen im χοιμαιιστικός συλίου der alexandrinischen Königsburg. Nicht nur grundsätzlich, sondern auch in der Ausführung behält der König alle wesentlichen Entscheidungen sich selbst vor, wenn auch selbstverständlich viele Dinge niemals bis zum Throne gelangen, sondern bei den Beamten hängen bleiben; jedoch hat er die Ernennung niederer Beamten seinem Finanzminister, dem Dioiketen, übertragen. Reisen durch das Land geben dem Könige Gelegenheit, sich vom Stande befohlener Arbeiten zu überzeugen, und erlauben dem Untertanen, dem Herrscher seine schrift selbst zu überreichen. Der königliche Hof umfaßt eine zahlreiche Bezmtenschaft, Leibwächter, Truchseß, Mundschenk, Hofmarschälle, Leibärzte, Prinzenerzieher, Pagen und dergleichen mehr, die nach Rangklassen geordnet und mit Titeln begabt sind; wir kennen die Stufen der συγγενείς (Vettern des Königs), δμότιμοι τοῖς συγγενείσιν, πρώτοι φίλοι, ἐσότιμοι τοῖς πρώτοις φίλοις, ἀρχισωματοφύλαχες, φίλοι und διάδοχοι. Will man eine Anschauung von der ptolemäischen Hofhaltung gewinnen, so lese man den Empfang der jüdischen Abgeordneten, wie ihn der Brief des Aristeas schildert.

Das Land Ägypten war für die Zwecke der Verwaltung, im Anschlusse an seine alte Gliederung, in Gaue (vouóg) eingeteilt; von der Gaueinteilung und Gauverwaltung waren nur Alexandreia, Naukratis und Ptolemais ausgenommen, weil sie staatsrechtlich nicht zur ägyptischen zwoe gehörten. Der Gau bestand aus mehreren Toparchien, die Toparchie aus den Dörfern mit ihrer Gemarkung, als der untersten Verwaltungseinheit. Die Hauptstadt des Gaus heißt urrobrohe, ist aber staatsrechtlich keine wies, sondern unterscheidet sich nur durch Größe. altes Ansehen, als religiöser Mittelpunkt und als Sitz der Gaubehörden von einer zóur. Nur der Fajumgau, arsprünglich Limnê, erst später Gau der Arsinoë genannt, erhielt drei Unterabteilungen. die von der Verwaltung als je ein Gau behandelt, aber nicht roubs. sondern uegig genannt wurden. Höhere Einheiten fehlen; wenn im 2. Jh. a. C. die Thebaïs einem Epistrategos unterstellt wurde, so gaben ohne Zweifel die zahlreichen Aufstände den Anlaß zu diesem zuerst militärischen Oberkommando. Im übrigen entspricht die Gliederung des Landes ziemlich der hettigen. Über die Verwaltungsbehörden wissen wir nur mangelhaft Bescheid. Die Zertralbehörden befanden sich in Alexandreia, jedoch kennen An der Spitze des Gaues stand ursprünglich wir sie kaum. der Nomarch, aber der militärische Befehlshaber, der griechische Stratege, drängte ihn früh zurück und übernahm auch die Zivilverwaltung, unterstützt vom königlichen Schreiber (3aoilizo, γοαμματεύς); die Toparchie leiteten der τοπάοχης und der τοπογοαμματεύς, das Dorf der κωμάρχης und der κωμωγοαμματεύς. alle wiederum mit Schreibern, Dienern und Gehilfen verschiedener Art versehen. Die Aufgabe dieser Beamten war in der Hauptsache das, was wir Verwaltung nennen.

Neben dieser Reihe stehen die eigentlichen Finanzbeamten. In Alexandreia hatte als Oberhaupt der Dioiketes seinen Sitz, ningeben von großen Büros, von der Zentralkasse für die Geldwirtschaft und den Zentralspeichern für das Getreide, die man

beide mit dem Namen vo Buothizor zusammenfaßte. Von dieser allgemeinen königlichen Kasse wurde die Privatkasse des Königs, ὁ ἴδιος λόγος, unterschieden, deren Leiter aber naturgemäß unter dem Dioiketes stand; denn königlich war alles, und den Begriff des Staates im Unterschiede vom Könige gibt es noch nicht. Mehrere Beamte, teils auch Dioiketen, teils Hypodioiketen genannt, leiteten die Finanzverwaltung mehrerer Gaue; auf diesem Felde also finden sich höhere Verwaltungseinheiten. stand der olzoróaos mit seinem arriyoaqsès an der Spitze der Finanzverwaltung; später gliederte sich das Amt in einen Geldund einen Naturaloikonomos und wurde durch den Beamten Emi των στουςάδων ergänzt, dessen Tätigkeit oft der Stratege versah. Eine große Zahl anderer Beamten tritt hinzu, ganz abgesehen von allerlei Verschiebungen, die wir im Laufe der Jahrhunderte beobachten können. Dem Basilikon in Alexandreia entsprechen im Gau die königliche Kasse (βασιλική τράπεζα) und das Gaumagazin (94,000,065), die Filialen in Dörfern hatten; zumal bei den Getreidemagazinen ergab sich die Anlage der Ingawood auf den Dörfern von selbst. Wie der 1902rezitets der Kasse vorstand, so der ottoλόγος dem Speicher. Außer den eigentlichen Finanzbeamten, deren Titel nach Wilckens Beobachtung deutlich zeigen, daß der König das Land wie der Gutsbesitzer sein Gut betrachtet und bewirtschaftet, waren auch die zuvor genannten Verwaltungsbeamten für die Finanzwirtschaft tätig, die ja den wichtigsten Teil der Verwaltung und im genauesten Sinne ihren Zweck bildete; denn möglichst viel herauszuholen, war das Absehen der Könige, und die geordnete Landesverwaltung war nur Mittel zum Zwecke. Wie es scheint, hat die ursprünglich getrennte Finanzverwaltung allmählich die allgemeine Staatsverwaltung aufgesogen: mindestens ihr Vorsteher, der Dioiketes in Alexandreia, wurde tatsächlich oberster Reichsminister, der z. B. Verwaltungsbeamte wie den Dorfschreiber selbständig ernannte. Soweit die ptolemäische Monarchie den Gedanken zuläßt, hat abgesehen von gewissen Gerichten er allein den König in manchen Dingen ständig ver-Alle diese Beamten der Zivilverwaltung haben erst im Anfange des 2. Jh. a. C., vielleicht um sie an das Königshaus ohne Kosten zu binden, Zutritt zu den oben besprochenen Hofrangklassen erhalten; vorher waren sie königliche Gutsverwalter ohne Rang und Stellung nach außen hin.

Soweit man bis jetzt urteilen kann, haben wir es in ptolemäischer

Zeit durchweg mit Bezufsbeamten zu tun, die aus dem Basilikon ein Gehalt in Geld und in natura beziehen; der König kann zwar als absoluter Herr den Untertanen zwingen, ein Amt zu übernehmen, tut es aber nur in Notfällen. Denn im allgemeinen gilt das Amt als begehrenswerte Stellung, die man gelegentlich durch Bakschisch zu erlangen und zu behalten sucht. Den liturgischen Beamten der Kaiserzeit kennen die ptolemäischen Verwaltungsgrundsätze noch nicht; dagegen scheint er in den griechischen Gemeinden, wenigstens bei Leistungen für das Gymnasion, bereits vorzukommen. Etwas anderes ist es, wenn die eingeborene Bevölkerung durch Zwang zu Arbeiten, namentlich für die Landwirtschaft, herangezogen wird.

Die bis ins Kleinste ausgebaute Staatsverwaltung, die vom Könige bis ins entlegenste Dorf, bis zum einzelnen Bauern reichte, hatte den Zweck, aus dem Lande diejenigen Beträge herauszuwirtschaften, deren der König für sich und für die Macht des Reiches bedurfte. Der Gedanke, darüber hinaus etwas zum Besten des Volkes, etwa für seine Bildung zu tun, lag den Ptolemäern ganz fern. Sehr beträchtlichen Aufwand forderte die königliche Hofhaltung, deren Glanz berühmt war. Dazu gehörten auch Einrichtungen königlicher Freigebigkeit oder Liebhaberei wie die große Bibliothek in Alexandreia und das Museion. staltungen wie der Festzug des Philadelphos, Weiligeschenke an alle großen hellenischen Heiligtümer Unterstützungen hellenischer Städte, z. B. des vom Erdbeben heimgesuchten Rhodos, müssen große Summen verschlungen haben. Die Mittelmeerpolitik der Ptolemäer, die ihnen durchaus Hauptsache war, kostete jedenfalls weit mehr Geld als die Besitzungen an der Küste Kleinasiens, auf den Inseln und in Syrien jemals eintragen konnten, ganz abgesehen von Kriegen, wie etwa dem großen Feldzuge, der Euergetes I. bis ins Euphratland führte. Der regelmäßige Unterhalt des Heeres und der mächtigen Flotte mußte aufgebracht werden, die Anwerbung griechischer Söldner mußte stets im Gange bleiben, und die Unternehmungen, um dem Heere Kriegselefanten zu verschaffen, bedeuteten sicherlich eine starke Belastung der Aber auch Ägypten selbst beanspruchte königlichen Kasse. erhebliche Aufwendungen. Der König bezahlte das große Heer daran hängenden Verwaltungskosten, die und die man nicht gering veranschlagen darf, obwohl wir sie eigentlich nur nach dem Papierverbrauche schätzen können.

aber brachte das Land nur dann seinen vollen Ertrag, wenn seine Landwirtschaft durch Bewässerungsanlagen, Dämme und Kanäle auf ihrer Höhe gehalten wurde; gehörte schon im gewöhnlichen Verlaufe viel Geld dazu, so verlangten außerordentliche Fälle und Aufgaben wie die Entwässerung und Besiedelung des Fajûm erst recht große Geldmittel. Unter den öffentlichen Bauten standen jedenfalls die Bauten Alexandreias, z. B. die Königsburg, die Büros und Magazine der Staatsverwaltung, die Truppenlager u. dgl. m., dazu die Hafenanlagen mit dem Leuchtturme auf Pharos den Kosten nach obenan, während die gewaltigen Tempel, die die Ptolemäer ägyptischen Göttern errichteten, und ihre sonstigen Aufwendungen für den Kultus, z. B. für die Bestattung der heiligen Tiere Apis und Mnevis, im Wesentlichen die Götter, d. h. das Tempelvermögen selbst belasteten, freilich dadurch wieder den königlichen Einnahmen bedeutende Summen entzegen.

ähnlichen Ansprüchen konnte der König Allen diesen und nur genügen, indem er die Ertragsfähigkeit des Landes nach jeder Richtung hin anspannte. Der Grund und Boden Ägyptens war Eigentum des Königs oder der Götter; Privatbesitz bildete sich zuerst an Baugrund, Wein- und Gartenland heraus. Der König bewirtschaftete seine yi zagilizi, im allgemeinen auf dem Wege der Verpachtung, und die Pachterträge, die zum größten Teile in natura bei den Magazinen aufgeliefert und dann auf dem Wasserwege nach Alexandreia befördert wurden, bildeten einen großen Teil seiner Einnahmen. Auch das Land der Götter wurde in mehr als einer Art herangezogen, wofür die Aufnahme des Königs als eines Mitgottes in den Kultus die Handhabe bot. Die ägyptische Getreideernte mußte zwar das Land selbst, das von der χώρα unterhaltene Alexandreia, das Heer and den königlichen Hof ernähren, warf aber jedenfalls einen beträchtlichen Überschuß ab, der einen Gewinn bringenden Handel über See erlaubte. Auch sonst betätigte sich der König als geschäftlicher Großunternehmer durch eine ganze Reihe von Monopolen, unter denen das Ölmonopol uns am besten bekannt ist. Näheres über diese Dinge enthält Kap. 18. Bei den eigentlichen Steuern, die alles Steuerbare zu erfassen suchten, haben wir direkte und indirekte Abgaben vom Besitze und vom Ertrage des Besitzes oder der Arbeit zu unterscheiden. Unter verschiedenen Namen wurde eine Grundsteuer, teils in natura, teils in Geld erhoben, eine Viehsteuer, eine Sklavensteuer, eine Gewerbesteuer, die sich in eine Abgabe

für die Betriebserlaubnis und eine Abgabe vom Gewinn gliederte, sowie manche andere, die unsere Zeugnisse bisher nur andeuten. Auch die ptolemäische Zeit kennt schon die allgemeine Kopfsteuer, die auf der unterworfenen ägyptischen Bevölkerung lastet, während die bevorrechteten Griechen frei sind. Zu den indirekten Steuern gehören die Verkehrssteuer (¿yzézhior), die von jedem Verkaufe erhoben wurde, und alle Arten von Zöllen, die Einund Ausfuhrzölle der alexandrinischen Häfen wie auch die ziemlich zahlreichen Binnenzölle. Auch die Monopole wirkten auf die Bevölkerung als indirekte Steuern. Endlich hatte das Volk. wiederum im Wesentlichen die Ägypter, in großem Umfange Zwangsbeiträge zu leisten, dem Könige wie den hohen Beamten auf Reisen Lebensmittel, Hand- und Spanndienste zu stellen und mancherlei Fronarbeiten, vor allem an den Kanälen und Über den Gesamtertrag Ägyptens be-Dämmen, auszuführen. sitzen wir zwei Angaben: Philadelphos gewann darau Talente Silbers und noch Auletes, 200 Jahre später, im tiefen Verfalle des Reiches, 12500 Talente Silbers; ein wirkliches Urteil erlauben sie nicht, da wir sie nicht mit den Ausgaben vergleichen können und weder wissen, ob diese Zahlen alles oder nur die Geldeingänge umfassen, noch den Geldwert schätzen können.

Der Steuererhebung diente eine genaue Übersicht über den Personenstand der Bevölkerung, die durch jährliche Se'bstdeklaration erzielt wurde: dazu kamen auch Deklarationen über Mobilien und Immobilien, Vieh, Hausgrundstücke und dergleichen. Am wichtigsten aber war der aus dem alten Ägypten übernommene Kataster, der jede Ackerparzelle nach Umfang, Bodenbeschaffenheit, Bebauungszustand und Besitzer verzeichnete; aus den Dorfkatastern stellte man den Gaukataster Durch Nachprüfung wurde er auf dem Laufenden erhalten; besonders die Überschwemmung machte solche Besichtigung (ἐπίσκεψις) nötig, da sie die Ackergrenzen leicht Auf diesen Unterlagen berechnete man den Gesamtzerstörte. ertrag und verteilte die Einzelabgaben auf die Steuerpflichtigen. Man erhob sie z. T. unmittelbar, insbesondere die Pachten der Königspächter (βασιλιχοί γεωργοί); aber die Mehrzahl der Steuern wurde in einem fein ausgebildeten Verfahren nach griechischem Vorbilde an Unternehmer verpachtet, allerdings unter so genauer Aufsicht des Staates, daß ein unrechtmäßiger Gewinn der Steuerpächter kaum möglich erscheint. Sein eigener Vorteil gebot dem

Könige, die Untertanen vor Ausbeutung zu schützen und leistungsfähig zu erhalten.

Obwohl viele unserer Dokumente das Heerwesen berühren, ist unsere Kenntnis des ptolemäischen Heeres noch sehr gering. Wie in manchen anderen Beziehungen haben auch hier die ersten Ptolemäer den Gedanken Alexanders, Hellenen und Barbaren zu verschmelzen, nicht fortgesetzt, sondern zunächst nur Makedonen, Griechen und einige als kriegstüchtig bewährte nichtgriechische Völker herangezogen. Ägypten selbst enthielt noch keine ausreichende waffenfähige Bevölkerung. Daher gewann man das Heer durch Werbung, wie es damals allgemein üblich war. Griechenland, die Inseln, Kleinasien, überhaupt der ganze Bereich griechischer Siedlungen lieferten den Großmächten der Zeit ihre Soldaten, auch Perser, Galater und Thraker waren begehrt. Die Makedonen, die als Welteroberer den höchsten kriegerischen Ruf besaßen, standen dem Könige als Landsleute und Waffengefährten am nächsten; man suchte ihren gewiß nicht zahlreichen Stamm durch neue Werbungen zu erhalten, aber Makedonien konnte nicht alles leisten. Sammelte man ursprünglich nur für einen Feldzug ein Söldnerheer, so begannen schon die ersten Ptolemäer, diese Leute an ihr Land zu fesseln, indem sie ihnen Güter verlieher und sie namentlich in dem der Kultur eigens hierfür erschlossenen Fajûm ansiedelten. Makedonen, Griechen und die oben genannten anderen Völker finden wir hier in der Mitte des 3. Jh. a. C. als Militäransiedler, militärisch gegliedert und stets kriegsbereit, aber in friedlicher Arbeit als Bauern; man nannte sie Kleruchen, später Katoiken. Das Lehnsland, das ihnen der König gab, verwandelte sich durch mancherlei Zwischenstufen im Laufe von mehr als 100 Jahren in erblichen Besitz, und ihre Söhne (της ἐπιγονης) übernahmen vom Vater die Kriegspflicht wie das Landgut. So entstand eine ansässige, im Wesentlichen griechische Bevölkerung, die zum Waffendienste verpflichtet und befähigt war. Außer den Truppen, die dieser Stamm aufzustellen gestattete, lief die Anwerbung weiter, teils um diesen Grundstock zu verstärken, teils für die augenblicklichen Bedürfnisse eines Feldzuges. Die Ägypter haben zwar Soter und seine Nachfolger manchmal zur Aushilfe herangezogen, aber erst Philopator hat für seinen syrischen Krieg ein wirkliches Ägypterheer in griechisch-makedonischer Bewaffnung aufgestellt. Der Name des altägyptischen Kriegerstandes der uázinot lebte wieder auf, auch sie wurden z. T. mit Äckern bedacht und verschmolzen gerade dadurch allmählich mit den griechischen Soldatenbauern.

Diese Soldatensiedlungen, deren größte das Fajûm war, bildeten zugleich militärische Stützpunkte neben den eigentlichen Garnisonen stehender Truppen, wie sich eine solche z. B. in Memphis und an der Südgrenze befand. Alexandreia beherbergte naturgemäß die stärkste Garnison. vor allem die donische Leibgarde; neben ihr finden wir im 2. Jh. a. C. auch eine ägyptische Garde. Die Besitzungen der Ptolemäer außerhalb Ägyptens forderten gleichfalls starke Besatzungen. Heer bestand aus Fußsoldaten mit schwerer oder leichte: Bewaffnung nebst Bogenschützen und anderen Sondertruppen, in zihiagziai gegliedert, aus leichter und schwerer Reiterei, deren innagziai z. T. gezählt, z. T. mit Volksnamen wie Thraker, Thessaler usw. bezeichnet wurden, endlich aus den Kriegselefanten, die man von der Küste Ostafrikas bezog. Die Stärke des ptolemäischen Heeres hat sehr geschwankt und hing wesentlich von der Zahl der Söldner ab, die man für einen Feldzug anzuwerben vermochte: Philadelphos soll über 200000 Mann unter den Waffen gehabt haben, während das Heer, womit Philopator bei Raphia siegte, rund 75 000 Mann mit Einschluß der ägyptischer Phalangiten und der neu geworbenen Söldner betrug. Was man wissen möchte, militärische Stärke der angesiedelten Griechen, also des landsässigen waffenfähigen Stammes, bleibt völlig dunkel. ptolemäische Flotte, die groß und leistungsfähig war, wird uns leider auch durch die Papyrusdokumente nicht anschaulich; daß die Ägypter die Ruderer und wohl auch Seesoldaten stellten, ist alles, was wir sagen können.

Meine Darstellung beruht in weitem Umfange auf Wilckens Grundzügen, die für genaueres Studium unerläßlich sind. Da Wilcken hier und in der Chrestomathie das Urkundenmaterial teils nachweist, teils abdruckt, kann ich mich in den folgenden Bemerkungen auf eine Auswahl beschränken. Auch für die Literatur verweise ich auf die Übersichten am Kopfe der Kapitel bei Wilcken. Besonders hervorzuheben sind für die Ptolemäerzeit folgende Werke und Aufsätze: E. Breccia, Il diritto dinastico nelle monarchie dei successori d'Alessandro Magno (Studi di Storia Antica pubbl. da G. Beloch IV). Roma 1903. Lumbroso, Recherches sur l'économie politique de l'Égypte sous les Lagides. 1870. Wilcken, Griech. Ostraka, Berlin-Leipzig 1894. H. Maspero, Les finances de l'Egypte sous les Lagides. Paris 1905. Rostowzew, Geschichte der Staatspacht 1902. Studien zur Geschichte des römischen Kolonats 1910. Steiner, Der Fiskus der Ptolemäer. Teubner. 1914. Dazu kommen die im vorigen Kapitel angeführten

Darstellungen der Ptolemäergeschichte und von Wilamowitz, Staat und Gesellschaft der Griechen.

Absolute Monarchie: Von Staatsverfassung kann nur aus Not gesprochen werden, denn wo der Wille des Herrschers allein maßgebend ist, fehlt die Voraus setzung der Verfassung, das Zusammensein selbständiger Rechte. In bezug auf die Ägypter gibt es keine Vertassung, da sie rechtlos sind. Ihnen gegenüber setzen die Ptolemäer die Reihe der Pharaonen fort, wie es in Inschriften und bildlichen Darstellungen zu Tage tritt. Über den Königskult vgl. Kapitel 16. Ptolemäer als Makedonen: sie sprachen maked. Dialekt, Plutarch, Anton. 27. Für ihre hellenische Gesinnung vgl. ihre Weihgeschenke und ihre Beteiligung an den hellenischen Agonen. Maked. Heeresversammlung: Polybios XV 32. Autonome Gemeinden: Schubart, Spuren polit. Autonomie in Äg. unter den Ptol. Klio X 41. Zu Naukratis vgl. bes. Wilcken Chr. 27. Alexandreia: Auch der Pap. Hal. 1 (Dikaiomata, herausg. von der Graeca Halensis, Berlin 1913) entscheidet noch nicht. Was er aus dem πολιτικός róμos mitteilt, bezieht sich auf Pflanzungen, Bauten und Tiefgrabungen. Über den Begriff des πολιτικὸς νόμος vgl. die Ausführungen der Herausgeber p. 37ff., dazu J. Partsch, Arch. f. Pap. V 454ff., VI 39ff. Ferner enthält er umfängliche Auszüge aus dem alex. Privatrechte und den Wortlaut des alexandrinischen Eides: δοχος νόμιμος δταν τις δυχίζητ, δμιτύτω ο δυχιζόμενος εν τη άγουαι επί τοις ουχωτημίοις καθ' ίευων οπένδων, τὰ δε δοχια παρεχέτω ὁ ἐπιχαλών. ὀμνύτω δε Δία Πραν Ποσειδώ. ἄλλον δ' δοκον μηδένα εξέστω δμινέναι μηδε οφείζειν μηδε γενεάν παφίστασθα. Unklar bleibt vor allem, ob die alexandrinischen röuor auf selbständiger Beschlußfassung der Gemeinde bernhen und durch ψησίοματα fortgesetzt werden, oder ob es Sondergesetze sind, die der König der Stadt verleiht. Eine Verleihung der Grundgesetze durch den Stadtgründer Alexander wäre mit beiden Möglichkeiten vereinbar. Für die Entstehung der alexandrinischen Bürgergemeinde, aber auch für Ptolemaïs, sodann für ihre weitere Entwicklung und für das Verhältnis des Königs zur Verfassung kann eine genaue Verarbeitung der politischen Zustände im Seleukidenreiche und in Makedonien viel ergeben. Besonders wichtig sind Beispiele wie der συνοιπισμός von Teos und Lebedos, den Antigonos regelt (Syll.3 344), namentlich für die Stellung des Königs zu den róuot; spätere Aufnahme neuer Bütger zeigt unschaulich Larisa Zum Kulte des Άλέξανδοος ατίστης vgl. G. Plaumann, Probleme des alexandrinischen Alexanderkults, Arch. f. Pap. VI 77. Phylen und Demen: Schubart, Alex. Urkunden aus der Zeit des Augustus, Arch. f. Pap. V 35, dazu Wilcken, Kaiser Nero und die alex. Phylen, ibid. 182. In ptol. Zeit nennt der Bürger nur den Demos, nicht die Phyle. Ob die Phratrienordnung Wilcken Chr. 25 (265 a. C.) sich auf Alexandreia bezieht, ist fraglich. Zur λλεξανδοέων χώρα vgl. bes. OG. 11 669 über die Privilegien in der Kaiserzeit, wo sie am Boden zu haften scheinen. Ein Psephisma der Alexandriner vielleicht bei Plaumann, Klio XIII 485. Zur Beurteilung der Sachlage ist festzuhalten, daß es sich nicht um die Autonomie der Stadt Alexandreia, sondern nur um die der Bürgergemeinde, die einen Teil der Stadtbevölkerung bildete, handeln kann. Stadthauptmann führt wie in den auswärtigen Besitzungen der Ptolemäer den Titel ἐπὶ τῆς πόλεως, später στρατηγὸς τῆς πόλεως. Bei allen antiken Berichten über alexandrinische Verhältnisse ist zu beachten, daß der Name Alexandriner selten im staatsrechtlichen Sinne gebraucht, vielmehr oft für alle Bewehner der Stadt, ja sogar für die Bewohner Ägyptens in griechisch-römischer Zeit angewandt wird. Eine umfassende Darstellung fehlt noch; ihr müßte eine kritische Sammlung alles auf Alexandreia bezüglichen Materials vorausgehen (Inschriften Grabsteine, Grabanlagen und andere Baureste, Papyri, antike Berichte und Erwähnungen), wie sie G. Lumbroso unternommen, aber nicht veröffentlicht hat. Zunächst käme es auf eine Sammlung der Papyri an die in Alexandreia geschrieben sind oder die Stadt und die Alexandriner erwähnen. Ptolemaïs: G. Plaumann, Ptolemaïs in Oberägypten. Leipzig 1910. Das

Verhältnis autonomer Städte zum Könige findet einen besonders klaren Ausdruck in dem Briefe des Philadelphos an Milet, Inschr. v. Milet III No. 139, worin es u. a. heißt: ruwr τημ πόλιν καὶ τημ πρὸς ήμᾶς φιλίαν καὶ συμμαχίαν οικείως διατετηρηκότων ... καὶ αὐτοὶ παρακολοιθοῦντες επαιούμεν ως ἔνν μάλιστα και πειρασόμεθα ἀμίνεσθαι τὸν δημοι εὐεργετοῦντες usw.

Griechische Ansiedler: einen Überblick geben die Listen bei Lesquier s. u. Schon die älteste Urkunde, P. Eleph.1, von 311 a.C. nennt Männer aus Kos, Temnos, Kyrene und Gela. Außer den Griechen waren es namentlich Thraker, Myser, Galater, Perser. Viele der Soldatenansiedler führen alexandrinische Demosbezeichnungen, andere sind noch nicht eingetragene 'Akeξανδοείς των ούπω επιγμένων είς δέμος... Vgl. die πεπολιτογραφημένου des Ha!. 1. Man verstärkte auf diese Weise zugleich die alex. Bürgergemeinde. Zum πολίτευμα der Kreter vgl. besonders Tebt. 1 32, we mit der Aufnahme in das Regiment der Kreter der Eintritt des Makedonen Asklepiades in den politischen Verband der Kreter Hand in Hand geht. Im Allgemeinen sind die zoura auf Kypros zum Vergleiche herauzuziehen. Über die Hellenen im Arsinoïtes Plaumann, Arch. f. Pap. VI 176. P. M. Meyer, Gr. Texte aus Äg. No. 5-10. Zu den Hellenen im Delta und in der Thebais vgl. CG, II 709. Möglicher Weise haben wir auch in der Stadt Arsinoë bei Apollinopolis Magna (Edfu) eine Griechengemeinde vor uns. die autonom oder wenigstens mit ähnlicher Verfassung gegründet wurde (S. 214); um ihretwillen scheinen die Auszüge aus dem alex. Rechte im Pap. Hal. 1 zusammengestellt zu sein; vgl. Schubart, Gött. Gel. Anz. 1913, 621 Anm.

Auch die Makedonen im Ptolemäerreiche verdienen eine besondere Untersuchung. Eine zwar rein formale, aber als Form sehr beträchtliche Einschränkung des Absolutismus liegt in der Urkundendatierung nach eponymen Alexanderpriestern (hierüber Plaumann, Pauly-Wissowa iegeis V). Zwar geht der König voran, aber indem wie bei sonstiger Datierung nach Jahresbeamten der Alexanderpriester eponym steht, tritt er neben den König, sagen wir als collega minor. Die Ursache ist ohne Zweifel das hohe Ansehen des Reichsgottes Alexandros, der eigentlich als Gott sein Reich weiter regiert, auf Erden aber durch den βασιλεύς Πτολεμαίος und seinen eponymen Priester vertreten wird. Der erste eponyme Alexanderpriester war Menelaos, der Bruder des Pt. Soter. - Auch διαγράμματα behandeln große Gebiete, z. B. das oft angeführte διάγοαμμα über das Gerichtswesen. Dem schriftlichen Verkehre diente die königliche Post, Wilcken Chr. 435. Zum Stil der Erlasse und Briefe siehe Ephemeriden: Aristeas 298 έθος γάφ έστι, καθώς καὶ σὰ γινώσκεις, άφ ής αν ωρας δ βασιλεύς άρξηται χρηματίζειν (Audienz erteilen) μέχρις ού καταχοιμηθή, πάντα άναγψάφεσθαι τὰ λεγόμενα καὶ ποασσόμενα, καλώς γινομένου καὶ στματερόντως, τζηγάφ επιούση τὰ τζηπρότεφον πεπραγμένα καὶ λελαλημένα προ του χοηματισμού παραναγινώσεεται. Über die an den Körig gerichteten erτεύξεις siehe Mitteis, Grundzüge 12ff. Jörs Z. d. Sav. St. 33, 230 ff. Zahlreiche Eingaben an den König enthalten die Serapeumspapyri. Reisen des Königs: Besichtigung der Arbeiten im Fajum Witkowski Epistulae 6. Persönlich überreichte Bittschriften werden in den Serapeumspapyri erwähnt. Hofamter: αρχισωματος έλακες, αρχικυνηγός, αρχεθέατους, αρχοινοχόος, είκαγγελείς, αρχιατρος, τροφεύς και τιθηνός, βασιλικοί παϊδες u. a. Die Hoftite! wie die Ämter sind wohl persischen Ursprungs. Zur Rangfolge vgl. P. M. Meyer, Griech. Texte aus Äg. p. 4 und Ryl. II 253. Toparchie: meistens findet man eine àra und eine κάτω τοπασχία, die der Nil durchschneidet, manchmal als dritten Teil 'Agaβıa, das Gebiet an der östlichen Wüste. Heutige Einteilung: Mudirîje = Gau, Markaz = Toparchie, Beled = Dorf. 1m 2. Jh. a. C. gewinnen τοπογραμματεύς und κωμογραμματεύς besondere Wichtigkeit. Logos vgl. Plaumann s. v. bei Pauly-Wissowa. Von demselben steht eine Neubearbeitung bevor: Der Idios Logos des Königs. τφάπεζα: Die Geschäfte der kgl. Kasse sind zu scheiden von denen der Privatbank, die auch ιράπεζα heißt, vgl. Kap. 18. Der Dioiketes ernennt den Dorfschreiber: Wilcken Chr. 160; vgl. Tebt. I 24. Berufsbeamte: Örtel, Die Liturgie, Studien zur ptol. und kais. Verwaltung Ägyptens. Leipzig 1917. Liturgie fürs Gymnasion setzt, wie E. Lobel erkannt hat, der unveröff. Perl. Papyrus 13431 voraus: der Makedone Hermon beschwert sich über seine Heranziehung zur λαμπαδαοχία årδρῶr, da er doch die Mittel dazu nicht habe. Er reicht seine Beschwerde dem Dorfschreiber von Philadelphia ein, woraus sich schon für jene Zeit, etwa erste Hälfte des 2. Ili. a. C., der Einfluß ägyptischer Lokalbehörden selbst auf rein griechische Einrichtungen ergibt. Bakschîsch z. B. Tebt. 1 112. tegie: V. Martin, Les Epistratèges. Genf 1911. Die Lokalbeamten sind häufig Steuern der Inselbesitzungen: Witcken Chr. 2. Die Verwaltungskosten lassen sich am Papierverbrauche nur sehr unsicher messen, da unsere Funde zufällig sind. Bisher scheint es aber, als sei in römischer Zeit mehr geschrieben worden als unter den Ptolemäern. Durch Papierverschwendung fallen demotische Urkunden auf. Über das Fajûm Näheres bei Besprechung der Landwirtschaft. Alexandreias Häfen schildert Strabon. Zum Pharos vgl. die Epigramme des Poseidippos, S. 126. Ferner Thiersch, Pharos. Teubner, 1909. Aus ptolemäischer Zeit stammen die großen Tempel in Dendera, Edfu, Kom Ombo, Philae. Steuern und Besteuerung können hier nur gestreift werden; alles Nähere ist in Wilckens Grundzügen und in seinen Ostraka zu finden. Die ptolemäische Kopfsteuer heißt noch nicht laoygagia, sondern abrrage. pflegung und Beförderung des reisenden Königs F. Zucker, Sitz-Ber, Berl. Ak. 1911 p. 800 ff. Zur ἐπίσκεντε vgl. die aitäg. Darstellung bei Wreszinski, Atlas zur altäg. Kulturgesch. Tafel 11. Heerwesen: J. Lesquier, Les Institutions militaires sous les Lagides. Paris 1911. Nachträge: Schubart, Gött. Gel. Auz. 1913, 610 fr. Die Ansiedlung der Soldaten, außer im Fajum auch im Oxyrhynchites und Herakleopolites bezeugt, hatte außerdem den Zweck, die Bebauungsfläche zu erweitern und dem Könige etwas einzutragen. Hauptprobleme: Die Entwicklung der xligooi vom Lehen zum erblichen Besitze; mulitärische und rechtliche Bedeutung der Quartiere (σταθμοί), vgl. S. 213; έπιζονή und ἐπίγονοι; Verhältnis der ptolemäischen unzum zu den unzum der älteren Zeit. Über die Truppen in Alexandreia ist jetzt der Pap. Hal. zu vergleichen. Ein stehendes Heer im eigentlichen Sinne bilden wohl nur die Garnisonen in den Städten und Lagern (vaan oa).

Als Provinz des Römischen Kaiserreiches wird staatsrechtlich Ägypten aus einem selbständigen Staate ein dienendes Glied eines großen Staatswesens. Daß der Kaiser im Bewußtsein des ägyptischen Volkes die lange Reihe der Pharaonen fortsetzte, unter denen die Ptolemäer nicht die einzigen Fremdlinge gewesen waren, oder genauer sich an die persischen Großkönige und an Alexander anschloß, die als auswärtige Herrscher Ägypten regiert hatten, hat staatsrechtlich keine Bedeutung. Augustus nahm sofort Ägypten allein in seine Hand, schaltete den Senat aus und verbot sogar den Senatoren, es zu betreten. weil er in dieser Kornkammer Roms eine der notwendigsten Stützen seiner persönlichen Macht erblickte. Jedoch betrachtete er die Provinz nicht als seinen Privathesitz, sondern bezeichnete sie als einen Teil des imperium populi Romani und ließ es zu, daß an die Stelle des ptolemäischen Basilizor das römische  $\delta_{L}\mu\delta\sigma\iota\sigma v = \text{publicum}$  trat und Begriffe wie  $\delta_{L}\mu\sigma\sigma\iota\alpha$   $\gamma\bar{i}_{L}$ = ager publicus und δημόσιοι ιραπεζίται sich ausbildeten, wenn auch der Begriff des Basilizor nicht verschwand; sogar vom Geltungsbereiche der Senatsbeschlüsse nahm er Ägypten nicht Diese Zugeständnisse an die res publica Romana hinderten aber nicht, daß Augustus und seine Nachfolger ebenso un: mschränkt mit königlicher Gewalt regierten wie die Ptolemäer. Sie ließen sich durch einen Statthalter vertreten, der seine allgemeinen Anweisungen und in wesentlichen Fragen auch Einzelentscheidungen von ihnen empfing, im übrigen aber Ägypten wie ein König verwaltete. Gemäß dem Ausschlusse der Senatoren durfte dieser praefectus Alexandreae et Aegypti, griechisch έπαοχος Alybaror, oft fysudor genannt, nur dem römischen Ritterstande angehören, so daß Alexandreia nicht nur den königlichen Hof verlor, sondern nicht einmal den Ersatz erhielt, den in anderen Provinzen ein Mitglied des römischen Hochadels als Stattlialter bieten konnte; der Präfekt stieg aber im Laufe der Zeit wenigstens auf der amtlichen Rangleiter vom egregius (zoárioroz) zum clarissimus (λαμπρότατος). Gewisse königliche Ehren wurden ihm zu Teil; auch durfte er, wie einst der Pharao, den Nil während der Wie der König Besichtigungsreisen Schwelle nicht befahren. unternahm, so auch der Präfekt, nur daß es im Rahmen der Konventsordnung geschah, die in den Provinzen des Kaiserreichs galt: Alexandreia, Pelusion und Memphis oder Arsinoë waren in der Regel die Orte, wo er die Landesverwaltung prüfte und Gericht hielt,

Seine Entscheidungen waren endgültig, seine Befehle (diatástis) hatten in Kraft kaiserlicher Autorität unbedingte Geltung. So gelten nun in Ägypten kaiserliche Erlasse, Reskripte und Briefe und in zweiter Reihe die Verfügungen und Briefe des Präfekten. Die Zentralregierung blieb in Alexandreia gewiß in ähnlicher Einrichtung wie zur Zeit der Ptolemäer; nur die obersten Gehilfen des Statthalters wie der Juridicus und der Idiologus waren gleich ihm römische Ritter. Der Präfekt führte neben der Leitung der Landesverwaltung auch den Oberbefehl über das römische Besatzungsheer.

Es versteht sich von selbst, daß nunmehr auch in Ägypten der römische Bürger die höchste Klasse der Bevölkerung bildet, schärfer noch ausgeprägt als ehemals die Makedonen, Wie es scheint, hat sich, die mit der Kaiserzeit verschwinden. abgesehen von Beamten, eine nicht geringe Anzahl römischer Bürger in Ägypten niedergelassen; sie wurde allmählich durch solche Provinzialen verstärkt, die im Heeresdienste das römische Bürgerrecht erlangten. Es handelt sich hierbei ohne Zweifel um vicle Tausende, seitdem die Truppen hauptsächlich aus Ägypten selbst ergänzt wurden. Obwohl aber der civis Romanus, schon durch das Vorrecht des ius civile (vgl. Kap. 14), weit über allen Provinzialen stand, blieb er doch in Verwaltungsangelegenheiten unter den Ortsbekörden; als einmal römische Bürger sich weigerten, den Anordnungen des Strategen nachzukommen, entschied der Präfekt gegen sie. Den Römern zunächst folgten die Alexandriner, deren Bürgerrecht die Vorhedingung für das römische war; ob die Bürger der drei autonomen Städte in dieser Beziehung den Alexandrinern gleich stehen, ist noch unbekannt. Vielleicht gehören sie alle unter den Gesamtnamen der Hellenen, deren staatsrechtlichen Begriff, wie es scheint, erst die römische Regierung wieder belebt und genau umgrenzt hat. Jedoch müssen neben den autonomen Städten die geschlossenen Gruppen hellenischer Bevölkerung, die Hellenen im Delta, im Arsinoïtes, in der Thebaïs und vielleicht auch in andern Landesteilen, meistens wohl Honoratioren in den Metropolen oder Nachkommen der ptolemäischen Katöken, im Wesentlichen unvermischt mit ausgeprägtem Volksbewußtsein in die Kaiserzeit hinübergetreten sein, wenn sie den Römern die Grundlage einer solchen Abgrenzung bieten konnten. Rom hielt streng darauf, diese staatsrechtlichen Gruppen, die cives Romani auf der einen Seite, die peregrini auf der andern Seite, zu sondern,

sowohl untereinander als auch vornehmlich von der untersten Klasse der peregrini, den Ägyptern. Diesen werden auch die durch Vermischung entstandenen Gräkoägypter zuzurechnen sein, denen wir in den Papyri so oft begegnen. Als dediticii sind die Ägypter Provinzialen schlechtesten Rechts, denen jede Annäherung an die höheren Kreise verboten ist, selbstverstärdlich nur staatsrechtlich, nicht im Umgang und Geschäftsverkehr. Vielleicht ist es nicht überflüssig, zu betonen, daß alle diese staatsrechtlichen Abgrenzungen keineswegs mit denjenigen zusammenfallen, die durch Besitz oder Bildung gezogen werden; ein Ägypter konnte gebildet, reich und angesehen, ein römischer Bürger ungebildet, arm und bedeutungslos sein. Das äußere Merkmal des "Ägypters" war die Kopfsteuer (hao; oaqia), dagegen waren die bevorrechteten Hellenen von ihr befreit oder zahlten nur einen geringeren Betrag. Während in den übrigen Provinzen das römische Bürgerrecht sich bald ausbreitete, über einzelne wie über ganze Gemeinden, ging man in Ägypten äußerst sparsam damit um. Hier bedeutete es daher viel, als Caracalla 212 p. C. den Provinzialen das römische Bürgerrecht verlieh, denn mit einem Schlage wurden die höheren Klassen, also im Wesentlichen die Hellenen, dazu ein Teil der ägyptischen Priester, eives Romani; aber die Ägypter blieben als dediticii auch jetzt aus-Blickt man aufs Ganze, so haben die Römer die Grenze zwischen Griechen und Ägyptern, zwischen Herrenvolk und Unterworfenen, die seit dem 2. Jh. a. C. stark ins Wanken geraten war, kräftiger als zuvor aufgerichtet und dadurch den Abstand des Römers vom Ägypter noch vergrößert. aber nicht vergessen, daß diese staatsrechtliche Scheidung in eine Zeit fällt, in der die Kulturen sich mehr als je zuvor mischen, so daß von hier aus der römischen Politik eine beträchtliche Gegenwirkung erwuchs.

Alexandreia besaß in den ersten zwei Jahrhunderten der Kaiserzeit keine Bovki; vielleicht hat Augustus der widerspenstigen und politisch reizbaren Stadt die Autonomie genommen. Ihr Prytanenkollegium, ihre städtischen Beamten wie der Exeget und der Gymnasiarch, die Ordnung der Phylen und Demen, wenn auch seit Nero sich wandelnd, blieben bestehen. Ihr Bürgerrecht wurde selten verliehen und kostbar erhalten, weil es die Vorstufe des römischen war; aber da es der Kaiser vergab, ist es kein Merkmal politischer Geltung. Ebensowenig besagt es, wenn die Vor-

rechte der Διεξανδοέων χώρα fortbestehen, und wenn die Stadt wie früher keinem Gau angehört, sondern ausdrücklich von der ägyptischen chora gesondert bleibt. Der königliche Stadthauptmann erscheint als kaiserlicher Stratege wieder. Erst 202 erhielt Alexandreia eine βουλή, nunmehr aber mit den Metropolen zusammen in einer Form, die es nicht hob, sondern zu den Provinzstädten hinabdrückte. Die neue Autonomie war nichts als Schein.

Naukratis hat seine Autonomie behalten; ebenso Ptolemaïs, dessen Bevölkerung in besonderem Maße rein griechisches Blut Beide Städte waren wohl unbedeutend genug, bewahrt hatte. um den Römern die Autonomie als harmloses Spiel erscheinen zu lassen. Aber die Kaiserzeit bringt sogar eine neue autonome Stadt: 130 p. C. gründete Hadrian Antinoupolis, indem er Ausiedler aus den rein griechischen Kreisen von Ptolemaïs, aus den Hellenen des Fajûm und aus den Veteranen heranzog; Stadt der "Neuen Hellenen" nannte er sie wohl im Hinblick auf den staatsrechtlichen Hellenenbegriff. Demen und Phylen, deren Namen das Kaiserhaus verherrlichen. Prytanen und Stadtbeamte, wie in den Metropolen zu einem Kollegium der Archontes zusammengefügt, vor allem aber die 300ki, bezeichnen die Autonomie der neuen Stadt, die in gewissem Umfange ihre Grundgesetze von Naukratis übernommen zu haben scheint, jedoch in der erregagia mit den Ägyptern davon abwich und damit von vornherein ihr echt hellenisches Wesen aufgab. Allerlei Vorrechte nach dem Vorbilde Alexandreias kamen hinzu. Es liegt auf der Hand, daß diese autonomen Städte unter der straffen römischen Regierung noch weit weniger als unter den Ptolemäern die absolute Gewalt des Kaisers und seines Statthalters einschränken konnten: ein Ratsprotokoll von Antinoupolis spricht ausdrücklich aus. daß allem und jedem, auch den Beschlüssen des Rates, die Staatsgesetze und die Verfügungen der Regierung vorgehen. Neben der oben dargelegten staatsrechtlichen Gliederung der Einwohner spielen diese Autonomien auch rechtlich kaum eine Rolle.

Die Metropolen, die Hauptstädte der Gaue, blieben im Grunde wie in ptolemäischer Zeit Dörfer, die sich nur durch ihre Größe und durch den Amtssitz der Gaubehörden auszeichneten; jedoch verliehen ihnen die Römer eine eigne Verwaltung unter Aufsicht des Gaustrategen, nämlich das Kollegium der äqzorreg, städtischer Beamten mit fester Rangordnung, die den Honoratioren, d.h. den hellenischen Kreisen entnommen wurden, deren Merkmal die

Schulung durch das Gymnasion war. Die Bürger der Metropolen, urrooxolira, genossen mancherlei Vorrechte; namentlich zahlte ein Teil von ihnen geringere Kopfsteuer. Da die Kopfsteuer das sichere Kennzeichen der Ägypter im staatsrechtlichen Sinne ist, so ergibt sich, daß die Metropoliten in den Augen der Römer eine Übergangsstufe von den Αιγύπτιοι zu den Ekkeres bildeten: sie gehörten wohl vielfach der ägyptisch-griechischen Mischung an, die wir Gräkoägypter zu nennen pflegen. Auch hierin offenbart sich wieder, wieviel mehr Gewicht die Römer auf hellenische Abstammung legten als die späteren Ptolemäer. Im Jahre 202 p. C. erhielten die Metropolen zusammen mit Alexandreia die Bocke. die nun in weitem Umfange Aufgaben zu übernehmen hatte. die bisher den Staatsbehörden oblagen: vor allem haftete sie dem Staate für die Steuern. Das Kollegium der aggorieg blieb neben ihr bestehen, und die neu geschaffenen Prytanen wurden ihm ein-Die Einwohnerschaft wurde dijuog und in Phylen gegliedert, im Anschlusse an die frühere rein polizeiliche Einteilung der Stadt in Quartiere (ángoða). Jedoch übte nach wie vor der Gaustratege die Aufsicht auch über die 30020 aus. Hierin unterschieden sich die Metropolen von Ptolemaïs und Antinoupolis. wo zwar auch der Stratege des thinitischen und des antinoitischen Gaus seinen Sitz hatte, aber ohne Einfluß auf die Stadt selbst. Was den Metropolen zu Teil ward, bestand in den äußeren Formen der Autonomie, aber nicht einmal in dem bescheidenen Inhalte. den die alten autonomen Städte bewahrt hatten. Es war im Grunde weniger ein Schritt zur Autonomie als zur eivitas römischen Sinnes, und die constitutio Caracallas 212 p. C. führte in derselben Richtung weiter.

An der allgemeinen Verwaltung Ägyptens haben die Römer nicht viel geändert; jedoch vereinigten sie die fortbestehenden Gaue zu drei großen Bezirken. Delta, Heptanomoi mit dem Arsinoïtes, Thebaïs, an deren Spitze je ein Epistratege mit dem Range eines procurator trat, mit Ausnahme der Anfangszeit immer ein römischer Ritter wie die andern höchsten Provinzialbeamten. Den Gau verwaltete wie früher der Stratege lediglich als Zivilbeamter, der zwar, wenn es nicht ein Römer war, aus den bevorrechteten Hellenen genommen wurde, aber noch tief unter jenen equites Romani stand. Auch die übrigen Gaubeamten finden wir wieder, nur trat bald neben den Dorfschreiber das Kollegium der apergieregor, gemäß der Neigung der Römer, kollegiale Ver-

waltung einzurichten. Alle Beamten vom Präfekten an führten jetzt Amtstagebücher, die durch Aushang dem Volke zugänglich gemacht wurden. Neben der Öffentlichkeit der Verwaltung ist ein bezeichnendes Merkmal die echt römische Instruktion der Beamten nach Präzedenzfällen, die uns jetzt in der ausführlichen Amtsanweisung für den Idiologus und seinen gesamten Bereich besonders klar vor Augen liegt. Amtssprache blieb das Griechische.

Eine entscheidende Neuerung war es, als die Regierung im 1. Jh. p. C. das System der Liturgie einführte, und zwar nicht mit einem Schlage, aber in steter Zunahme den ptolemäischen Grundsatz, die Beamten aus Staatsmitteln zu besolden, verließ. Auch der Beamte der Ptolemäerzeit haftete dem Könige mit seinem Vermögen; jetzt aber stellte man diejenigen, die nach Einkommen (πόρος) und sonstigen Eigenschaften geeignet schienen, Ämter zu übernehmen, in Listen der eklogoi zai extinstion zusammen, und aus ihnen bestimmte der Epistratege die künftigen Beamten durch das Los. Die Vorschläge dafür gingen in der Metropole wold vom zorior ton doyortor, im Dorfe von der Dorfgemeinde unter ihrer Haftung aus. Erst mit dem 70. Lebensjahre erlosch die Pflicht, ein zugewiesenes Amt zu übernehmen. spruch und Berufung waren aber auch sonst möglich; durch Privileg wurden Einzelne, ja sogar ganze Stände, davon befreit. wie z. B. die Ärzte, und die Bürger von Alexandreia und Antinoupolis genossen erleichternde Beschränkungen der Liturgiepflicht. Als die Metropolen die 30122 erhalten hatten, fiel ihnen mit der Haftung auch die Auswahl der liturgischen Beamten zu, die jetzt in regelmäßigem Wechsel von den Phylen der Stadt gestellt wurden. War in ptolemäischer Zeit das Staatsamt begehrenswert gewesen, so wurde es jetzt eine Last, die der Staat den Wohlhabenden aufbürdete, denn sie hatten die Kosten des Amtes zu tragen und dem Staate für den Ertrag, z. B. der Steuern, einzustehen; man bot jetzt alles auf, um von der Liste der Pflichtigen abgesetzt zu werden. Je mehr Ämter in Liturgien verwandelt wurden, desto mehr mußten die besitzenden Bürger bluten, und die Papyri zeugen davon, wie man sich durch allerlei Mittel, durch Vermögensverzicht, ja durch Flucht, zu entziehen suchte. Das Urteil, das System der Liturgie habe den bürgerlichen Wohlstand untergraben und den Bürgerstand selbst aufgelöst, scheint berechtigt angesichts der Zustände, die sich im 3. Jh. p. C. enthüllen. Durch die Liturgie wälzte die kaiserliche Regierung wesentliche Aufgaben der Staatsverwaltung auf Privatleute ab, deren Befähigung im Grunde auf ihrem Geldbeutel beruhte, und die Haftung der Liturgen konnte in keiner Weise eine geordnete Verwaltung gewährleisten. Damit erklärte Rom sich unfähig, die großen Aufgaben des Weltimperiums zu erfüllen: denn das altrömische Beamtentum vermochte die stadtrömische Enge nicht zu überwinden, und seine Formen, die gerade unsere Papyri auf den Gebieten der Verwaltung und der Rechtspflege als unzulänglich erweisen, den neuen Anforderungen nicht anzupassen. Es suchte eine Zeit lang noch den erforderlichen Ertrag aus der Provinz herauszuwirtschaften, ohne dafür zu sorgen, daß sie leistungsfähig blieb; die Liturgie, der Notbehelf einer kurzsichtig fiskalischen Verwaltung, führte zum Zusammenbruche.

Die Finanzwirtschaft trat unter den Kaisern fast mehr in den Mittelpunkt als unter den Ptolemäern; war doch Ägypten als Kornkammer für Rom von unschätzbarer Wichtigkeit. Man suchte womöglich noch mehr herauszuholen als früher, und anfangs wenigstens tat die Regierung das ihrige, besonders Augustus, der die im 1. Jh. a. C. verfallene Landwirtschaft kräftig hob; die ersten Kaiser haben nach dem Grundsatze des Tiberius gehandelt und das Land, dem sie viel abverlangten, so verwaltet, Den aus der Ptolemäerzeit überdaß es viel leisten konnte. nommenen Gedanken, daß der Ägypter an seinem Heimatswohnsitze (idia) zu bleiben habe, weil nur so der Landwirtschaft überall die nötigen Arme gesichert werden könnten, führten die Römer noch viel strenger durch. Die Grundzüge der Finanzverwaltung blieben bestehen: das Bagilizor verwandelte sich in den fiscus, das Sonderkonto des l'olog hoyog wurde übernommen und als Neuerung das patrimonium (ocorazo: 26702) ilim angefügt. Naturgemäß behielt Alexandreia die Zentralbehörden, Zentralkassen und Zentralspeicher, die von Prokuratoren geleitet wurden. Unter dem Präfekten standen der idiologus, in dessen Bereich die bona vacantia et caduca gehörten, sowie die Untersuchung alles dessen, woraus de-Fiskus außerordentliche Einnahmen ziehen konnte, für das patrimonium der dem idiologus untergebene procurator usiacus, ferner als Leiter der Getreidemagazine der procurator Neaspoleos, und ein Dioiketes. Im Lande arbeiteten alle Zivilbeamten für den Fiskus und neben ihnen, zumal im Anfange der Kaiserzeit, besondere Kainagos oizoróuor, meistens kaiserliche Sklaven; die Staatskassen, jetzt  $\partial_{l_i}ad\sigma ua$  rodate zea, in den Metropolen, wie die  $\partial_{l_i}\sigma av \rho oi$  auf den Dörfern dauerten fort. Die Verleihung der  $\beta ov \lambda i_i$  an die Metropolen gab die Möglichkeit, die Buleuten kräftig zur Steuer- und Finanzverwaltung heranzuziehen, und vielleicht hat gerade dieser Gedanke jene Scheinautonomie dem Kaiser besonders empfohlen.

In der Besteuerung folgte Augustus dem Vorgange der Ptolemäer, steigerte aber die Anforderungen noch und führte sie strenger durch. Die Kaiserzeit bietet uns für die einzehnen Steuern einen reicheren Stoff, namentlich für die Gewerbesteuer (yeigenésier) und die mehrfach abgestufte Kopfsteuer (λαωγοαφία); durch die Steuerprüfung (ἐπίχοισις) wurden die Bevorrechteten, im Wesentlichen die Hellenen, die von ihr befreit waren, festgestellt. Es fehlt uns aber an Dokumenten, die ganze Gebiete so beleuchten, wie es der Revenue-Papyrus für das 3. Jh. a. C. tut. Daher ist auch die Ausdehnung der Monopole in der Kaiserzeit nur in ziemlich undeutlichen Spuren erkunnbar. Im Ganzen bleibt das frühere Steuersystem in Kraft; wirklich neu sind die Kommunalsteuern, die aus der Entwicklung der Metropolen hervorgehen. Um die steuerpflichtigen Personen festzustellen, führte, wie es scheint, schon Augustus, der mehr und mehr als Begründer der wichtigsten römischen Ordnungen kenntlich wird, die vierzehnjährige Periode der Steuererklärung ein: da di: Kopfsteuer vom vollendeten 14. Lebensjahre an zu zahlen war, verlangte man jetzt alle 14 Jahre die zar' ciziar a.co; gagai über den Personenstand, mit der besonderen Absicht, die Bevölkerung nach ihrem Heimatssitze festzustellen. Daher forderte jedesmal vorher der Präfekt die Provinzialen auf, sich in ihre idia zu begeben und dort ihre Erklärung einzureichen; wahrscheinlich mußte man sich auch persönlich den Ortsbehörden Veränderungen im Personenstande, die innerhalb dieser Periode vorfielen, kamen durch die Geburts- und Todesanzeigen der Behörde zur Kenntnis. Getrennt davon wurden Mobilien und Immobilien durch besondere ἀπογραφαί angezeigt, z. T. der Steuerbehörde, z. T. der έγχειζσεων βιβλιοθήχε, die im nächsten. Kapitel besprochen werden wird. Auch der für die landwirtschaftlichen Erträge vor allem wichtiger Kataster übernahmen die Römer und übertrugen ihn auf das Reich. Die unter den Ptolemäern überwiegende Verpachtung der Steuern ließen sie im allgemeinen nur bei den indirekten Abgaben fortbestehen und erHEER. 267

hoben die meisten Steuern durch liturgische Beamte, sobald das System der Liturgie Eingang gefunden hatte. Auch hierzu ist Kapitel 18 zu vergleichen.

Dem ptolemäischen Heere machte Augustus, wie sich von selbst versteht, ein Ende. Wenn später noch einige Ausdrücke der ptolemäischen Heeresverfassung begegnen, namentlich die Katöken und die Perser der Epigone, so bezeichnen sie nur noch Klassen der Grundbesitzer oder der Bevölkerung. Ägypten erhielt zunächst die starke Besatzung von drei Legionen, die bald auf zwei herabgesetzt, dann wieder auf drei erhöht wurde, bis man seit Hadrian sich mit einer Legion begnügte, deren Standort bei Alexandreia war. Da Augustus die Senatoren von Ägypten ausgeschlossen hatte, führten nicht wie sonst senatorische Legaten, sondern Legionspräfekten, die aus den Primipili hervorgingen, das Kommando. Zu den Legionen kamen drei Reitergeschwader (alae) sowie provinziale auxilia. Endlich war Alexandreia der Hafen der classis Augusta Alexan-Über alle Truppen der Provinz führte der Präfekt den Oberbefehl. Der Grundsatz, daß den ehrenvollen Dienst in der Legion nur römische Bürger leisten dürften, mußte durch die militärischen Forderungen des Weltreiches hinfallen; mar. sah sich schon früh genötigt, die Legionen aus den Provinzialen zu ergänzen, zog aber in Ägypten nur die bevorrechteten Klassen heran, denen durch die Steuerprüfung (¿xizorow) völlige oder teilweise Befreiung von der Kopfsteuer zugebilligt war, also im Wesentlichen die Hellenen. Im 2. Jh. p. C. kam es dahin. daß die ägyptischen Legionen in der Hauptsache dem Lande selbst entstammten. Erleichtert wurde diese Ergänzung der Legionstruppen durch die Söhne der Soldaten, die aus illegitimer Ehe im Lager hervorgingen. Augustus hatte den Soldaten die Ehe während der Dienstzeit verboten. Da man aber Verhältnisse, denen zur Ehe nur die Rechtsform fehlte, nicht hindern konnte, machte man gerade in Ägypten aus der Not eine Tugend und gewann den Nachwuchs der Legionen aus den Lagerkindern, die mit dem Eintritt in die Legion römische Bürget wurden wie auch sonst die peregrini. Die auxilia bestanden von vornherein aus peregrini, die aber erst nach Ablauf der Dienstzeit das Bürgerrecht erlangten; jedoch verlor der Unterschied der Legion von den auxilia mit der Zeit seine Bedeutung. In jedem Falle hat der Dienst im römischen Heere zahlreiche Hellenen und Gräkoägypter zu

römischen Bürgern gemacht und eine breite Schicht romanisierter Griechen geschaffen. Hatte der Soldat seine Dienstzeit beendet, die in der Legion 20 Jahre, in den auxilia 25 Jahre währte, so erhielt er mit der ehrenvollen Entlassung (honesta missio) Namen und Vorrechte eines veteranus, durfte seinen bisherigen Konkubinat in eine Ehe verwandeln und siedelte sich in der Regel als Gutsbesitzer an. Zahlreiche ägyptische peregrini dienten auch außerhalb der Provinz in der Flottenstation Misenum.

Unterscheidet sich die römische Heeresordnung auch scharf von der ptolemäischen, so sind doch ein paar verwandte Züge inverkennbar. Für das ursprünglich landfremde Heer gewinnt man bald im Lande selbst ein Rekrutierungsgebiet in den Einheimischen und in den Söhnen der Soldaten; aber während die Ptolemäer die Ägypter heranziehen, hält Rom nur die bevorrechteten Hellenen und die ihnen nahe stehenden Kreise für fähig und würdig und grenzt auch hier Hellenen und Ägypter weit strenger ab. Die Soldatensöhne stammen aus der Garnisondienstzeit des Vaters, der erst als Veteran zum Bauern wird; die Ptolemäer dagegen siedelten den Soldaten mit weiter dauernder Dienstpflicht an und schufen einen grundsässigen Kriegerstand. Gerade in diesen Kreisen, den Nachkommen der Kleruchen und Katöken, fanden die Römer die Ergänzung ihrer Truppen, und insofern wirkt das ptolemäische Heerwesen noch ins römische hinein.

Für die Kaiserzeit nehne ich im Allgemeinen: Mommsen RG V. Ferner wiederum Wilckens Grundzüge und seine Ostraka, Rostowzews Staatspacht und Kolonat. A. Stein, Untersuchungen zur Geschichte und Verwaltung Ägyptens unter römischer Flerrschaft. Stuttgart 1915. Dazu: Schubart, G. G. A. 1916, 355, wo ich einen Überblick über die römische Politik gab. O. Hirschfeld, Die kaiserlichen Verwaltungsbeamten bis auf Diokletian<sup>2</sup>. Berlin 1905. Ferner die aus uhrliche Besprechung der Beamten bei Örtel, Die Liturgie 146 ff. E. Kornemann bei Gercke-Norden, Einl. in die Alt-Wiss. 111–281 ff.

Für die staatsrechtliche Auffassung des Augustus und seiner Nachfolger ist es bezeichnend, daß sie den römischen Begriff der dediticii auf die Ägypter anwenden, sie also in die res publica Romana einordnen und nicht als Untertanen des Pharao betrachten. Augustus sagt im Monum. Ancyranum: Aegyptum imperio populi Romani adieci. Daß auch Senatsbeschlüsse in Ägypten Geltung haben, lehrt erst der noch unpubl. Berliner Gnomon des idios Logos, alleidings wohl nur in bezug auf die römischen Bürger, Latiner usw., die in Ägypten wohnen: aber da die Begriffe Latini, peregrini, dediticii auch auf Ägypten angewendet werden, ist kamm eine Grenze zu ziehen. Im nächsten Kapitel wird über die Geltung des römischen Privatrechts in Ägypten zu sprechen sein. Kais. Autorität: Mitteis Chr. 88 (Hadrian): προσεντεί[τ] δητίλοντες τως ἀνωριω[ο]θείωσε τοῦ θεοῦ Τ[ο]σωνοῦ και τοῦ καιοι μαῶν Αδοιω[νο]ε Καιονοιοί διανοι δ

Prafekt: Wievier der Verlust des Hofes und der Mangel eines senatorischen Prokonsuls ausmachte, führt Wilamowitz aus: Zwei Edikte des Germanicus, SB. Berl. Ak. 1911, 16. Liste der Statthalter: Cantarelli, La serie dei prefetti di Egitto 1906-12. Stellung des Präfekten: man begrüßte ihn morgens, ασπασμός; eine Einladung zu ihm galt als Auszeichnung Oxv. III 471. Besuch wurde mit Festlichkeiten begangen, Wilcken Chr. 96. Konvent: Wilcken, Der ägyptische Konvent, Arch. f. Pap. IV, 366; für den Konvent der Thebais vgl. Ryl. 11 74. Über seine Gerichtsbarkeit siehe das tolgende Kapitel. Staatsrechtliche Sonderung der Klassen: Makedonen kommen noch unter Augustus vor, später anscheinend nicht mehr; vielleicht beseitigte man den Namen ebenso wie sonstige Erinnerungen an die Ptolemäer. Über die Römer in Ägypten fehlt es an einer Arbeit trotz dem reichen Materiale; schon unter Augustus gab es ihrer viele in Alexandreia, Kaufleute und dgl.; die Beamten verschwinden der Zahl nach ganz. Man hat zu scheiden: geborene cives Romani, Latiner, romanisierte Griechen, Freigelassene, Sklaven Römer unter dem Strategen: Wilcken Chr. 35. des Kaisers. Gnomon des Idios Logos zeigt die staatsrechtliche Stellung der Römer ganz klar: der Römer darf kein hellenisches Testament schreiben; Erbschaften, die zwischen Römern und Hellenen bona fide eingetreten sind, heht Vespasian auf. Die Alexandriner gelten den Römern gegenüber als ἦττον γένος; ein Ägypter, der seinen verstorbenen Vater als Römer bezeichnet, wird mit Konfiskation eines Viertels des Vermögens bestraft. Durchgängig wird betont, jeder habe in seinem Stande zu bleiben. Übergrifte werden hart bestraft. Alexandriner: der Gnomon des Idios Logos scheint 'Αλεξανδρείς und ἀστοί zu unterscheiden; wie sich die åovorzu den Elleren ist noch unklar. Der Begriff der Hellenen hebt sich neuerdings immer klarer heraus, auch in dem genannten Gnomon. Vgl. die Hellenen im Arsinoites und die Inschrift zu Ehren des Aristides OG. II 709; zu den Katöken vgl. Plaumann, Arch. f. P. Vl. 182. Eine Untersuchung ist nötig. Ägypter sie sind dediticii, wie die constitutio Caracallas sagt: Mitteis Chr. 377 = Giss. 40 mit wichtigen Erläuterungen von P. M. Meyer. Gnomon des Idios Logos rückt sie an unterste Stelle: ein Ägypter, der seinen Sohn als ehemaligen Epheben (ἐφηβευκότα) deklariert, wird mit teilweiser Konfiskation bestraft; Freigelassene von Alexandrinern dürfen keine Ägypterin heiraten; der Sohn eines Syrers und einer ἀστή, der eine Ägypterin heiratete, wurde bestraft usw. Die oben geforderte Untersuchung über die Römer in Ägypten würde klar machen, wie viel die constit. Anton. bedeutete. Im Ganzen stellen sich zwar die Römer weit über die Helienen; aber gegenüber den Ägyptern und Gräkoägyptern bilden Römer, (Alexandriner) und Hellenen die bevorrechtete Oberschicht. Tatsächlich aber fanden Mischungen und Beeinflussunger statt: der Gnomon verbietet ausdrücklich den Römern die Geschwisterehe. Alexandreia: der Gymnasiarch ist in der Kaiserzeit eine Art offizieller Vertreters der Stadtfreiheit, wie die sog. alex. Märtyrerakten zeigen, vgl. S. 152 ff Zu den alexandrinischen Stadtämtern vgl. Oxy. XII 1412. und Kap. 15. Die πολιτεία scheint vom Kaiser, aber durch den Präfekten verliehen zu werden: vgl. den Briefwechse! des Plinius mit Trajan über die Verleihun an seinen ägyptischen Arzt; terner den Gnomon des Idios Logos: τὰ περί τῶι ελεαγόντων οθε μη δει ελε την 'Αλεξανδοέων πολιτείαν νῦν ηγεμονικής γέγονεν διαγνώσεως; Inschr. aus Sardes (Denkschr. d. Kais, Ak. d. Wiss, Wien 1910: Keil

und Premerstein, Bericht über eine Reise in Lydien': τειμήθεὶς ὁπὸ θεοῦ Μάρκου καὶ θεοῦ Κομμόδου πολιτείς μὲν Ἰλεξανδρέων εθαγενεί usw. Die Stadt heißt amtlich: Ἰλεξάνδρεια ἡ πρὸς Αλγόπτφ = Alexandrea ad Aegyptum. Wichtig ist die Frage, θο 202 p. C. die Bürgergemeinde der Alexandriner die βουλή erhielt, womit die wahrscheinlich ursprüngliche Antonomie wieder hergestellt worden wäre; oder ob Severus jetzt der Gesamtstadt die Autonomie verlieh, selbstverständlich unter Ausschluß der Ägypter und Gräkoägypter. In diesem Falle läge die völlige Gleichstellung mit den Metropolen auf der Hand. Naukratis: Wileken Chr. 27. Antinoupolis jetzt behandelt von E. Kühn, Antinoupolis. Diss. Leipzig 1913. W. Weber, Untersuchungen zur Geschichte Kaiser Hadrians. Das connubium mit den Ägyptern erscheint jetzt im Lichte des Gnomon als ein erheblicher Mangel an hellenischer Reinheit. Autorität Roms gegenüber den ψησισματα des autonomen Antinoupolis: Wiicken Chr. 27: προσρείνονται γὰρ οὐτινοςοῦν οἱ νόμοι και διατάξεις.

Metropolen: Jougnet, La vie municipale dans l'Egypte Romaine. Paris 1911. Preisigke, Städtisches Beamtenwesen im röm. Äg. Halle 1903, vgl. Oxy. XII 1412. Die Kopfsteuer der Metropoliten war örtlich verschieden; wir kennen μητροπολιται οπτάδοαχμοι, δωδεκάδοαχμοι u. a. Bei den άοχοντες beachte man, daß ihr Amt  $\alpha \rho \chi \dot{\eta}$  heißt, also ein Ehre verleihendes Amt war. Auch in den Metropolen spielt der Gymnasiarch die wichtigste Rolle. Zum die wertopolen vgl. Wilcken Chr. 33, woraus man sieht, daß schon früher, wenn auch nicht staatsrechtlich, so doch im Sprachgebranche der Demos auftrat und sogar Ehrenbeschlüsse raßte. Ptolemaïs und Antinoupolis waren zugleich Gaumetropolen. Die Ratsakten von Oxyrhynchos zeigen, daß in der Bulê die städtischen Beamten, πρύτανις, ούνδος u. a. das Wort führen, während die Versammlung fast nur zustimmt; sie berät über die Wahl städtischer Beamten, über den goldnen Kranz für den Kaiser u. dgl. Vgl. Oxy. XII 1412. 1413. Verwaltung: V. Martin, Stratèges et basilicogrammates du nome Arsinoïte à l'époque Romaine, Arch. f. Pap. V! 137 Paulus, Prosopographie der Beamten des Arsinoïtes Nomos. Diss. Leipzig 1914. Biedermann, Der Basilikos Grammateus. Berlin 1913. Engers, De aegyptiarum zouwor administratione. Groningen 1909. Vor allem: Örtel, Die Liturgie.

Kollegia!e Verwaltung dehnte sich sogar auf die ägyptischen Tempel aus; auch sie erhielten meistens ihr Kollegium der ποεοβύτεροι, wie denn überhaupt die Römer sie viel mehr verstaatlicht haben als die Ptolemäer, die sich mit ihren Abgaben und einer allgemeinen Aufsicht begnügten. Öffentlichkelt der Verwaltung: ob schon die ptol. Beamten Amtstagebücher geführt haben, ist bisher unbekannt. Die Öffentlichkeit dürfte jedenfalls erst römisch sein. Etwas ganz anderes ist die Publikation amtlicher Verfügungen, Ausschreibung von Steuerpachten und dergl. mehr, die teils auf Papyrusblättern, teils auf Holztafeln, λευχώματα, geschah. Die Stele scheint in Ägypten im Gebrauche beschränkt zu sein: das meiste, was wir von Ptolemaïs wissen, beruht auf Inschriften, ferner mehrere Inschriften aus Tempeln, die das Vorrecht der Asylie betreffen, usw. Innerhalb der Beamtenschatt wurden Verfügungen durchweg auf Papyrusblättern weiter gegeben; jeder Vorgesetzte schickte sie dem Untergebenen mit kurzem Einführungsschreiben. Die Amtsanweisung für den Idiologus ist im Berliner Gnomonpapyrus erhalten und besteht zum großen Teile aus Präzedenzfällen. Amtssprache: Latein ist Heeressprache und gilt in

beschränktem Umfange für den Verkehr der Behörden mit cives Romani. Liturgie: Alles Nähere enthält Örtels grundlegendes Buch. genossen auch siegreiche Athicten. Die Alexandriner und Antinoïten scheinen nur zu Liturgien innerhalb ihrer Stadt verpflichtet gewesen zu sein; die Veteranen genossen nach der honesta missio einer Schonzeit. spiele in Wilckens Chrestomathie. Von der hertorgyide = munus muß man die  $dgg_l = honos$ , also die städtischen Ämter, scheiden: aber auch bei ihnen ist man zum Zwange übergegangen, Wilcken Chr. 402. Finanzwirtschaft: Tiberius schreibt an den Präfekten Aemilius Rectus: κειφεσθαί μου τὰ πρώβατα, αλλ' οὐκ ἀποξύρεσθαι βούλομαι. Cass. Dio. 57, 10, 5. Über die iδια vgl. Wilckens Grundzüge. Geldwirtschaft wird in Kap. 18 besprochen, dort auch über die τράπεζα; die Finanzverwaltung sucht auch das Geringste nutzbar zu machen: Oxy. IX 1188. Über die Geschäfte des Idies Logos siehe Plau mann bei Pauly-Wissowa und seine Neubearbeitung. Monopole das Ölmonopol scheint auch nach dem neuen Gnomonpapyrus fortbestanden zu haben. Augustus als Begründer der römischen Ordnungen tritt in demselben Papyrus hervor, aber auch sonst; es wäre eine schwierige, aber lohnende Aufgabe, dem nachzugehen. Ein Zensusedikt ist Wilcken Chr. 202, wo auch auf Lukas 2 ver wiesen wird: Maria und Joseph begeben sich gemäß dem Edikte des Statthalters in Josephs idm. Heerwesen: P. M. Meyer, Das Heerwesen der Ptolemäer und Römer in Ägypten. Leipzig 1900. v. Premerstein, Die Buchführung einer äg. Legionsabteilung. Klio !II. 1ff. Von Lesquier ist eine neue Darstellung des römischen Heerwesens zu erwarten. Einstwehen vgl. seinen Aufsatz: Le recrutement de l'armée Romaine d'Egypte, Rev. Philologie 1904. Unter den neuen, von Wilcken in den Grundzügen und der Chrestomathie noch nicht benutzten Papyri ist besonders Hamburg 39 zu nennen, eine Rolle mit Quittungen über Heugeld von Soldaten der ala veterana Gallica, 179 p. C. Von der Steuerἐπίκρισιε (siehe P. M. Meyer, Gr. Texte p. 59) ist die rein militärische zu sondern; zu dieser vgl. jetzt P. Hamburg 31, 103 p. C. Lefebvre-Jouguet, Bull. Soc. Arch. Alex. 14. Eheverbot des Augustus: seine Folgen suchte Hadrian zu mildern in seinem Briefe an den Statthalter Rammius Martialis, Mitteis Chr. 373. Über die Soldatenehe belehrt vor allem der Pap. Cattaoui, Mitteis Chr. 372. Veteranen: sie bildeten später coloniae, Wilcken Chr. 461. 3. Jh. p. C. Dienst in der classis Misenensis: Brief des Apion: Wilcken Chr. 480. Daß es öfter vorkam, lehrt der Gnomon des Idios Logos: ἐὰν Αίγυπτιος λαθών στομτείσηται εν λεγεώνι, ἀπολυθείε είς το Αίγύπτιον τάγμα ἀποχαθισταται, όποιως δε καί οι έκ τοῦ ἐρετικοῦ ἀπολυθέντες ἀποκαθιστανται πλήν μόνων τῶν εκ Μισηνών στόλου, Wenn ein Ägypter, ohne als Ägypter erkannt zu sein, in der Legion dient, tritt er bei der Entlassung in den Ägypterstand zurück (er durfte ja von Rechts wegen gar nicht in der Legion dienen); ebenso die Rudermannschaften mit alleiniger Ausnahme derjenigen, die der classis Misenensis angehörten. Da die Flottensoldaten seit Hadrian Latini wurden (Mommsen, Hermes 16, 463), scheint hier die Latinität auf die classis Misenensis beschränkt zu werden, so daß man vermuten darf, der Dienst in der classis Alexandrina habe nicht dazu berechtigt.

Obwohl erst Konstantin den Sitz des Kaisertums nach Byzanz verlegte, beginnen wir die byzantinische Periode mit Dio-

kletian, da seine Regierung einen tiefen Einschnitt machte. Wie ich schon im vorigen Kapitel gesagt habe, bedeutete die Errichtung der absoluten Monarchie durch Diokletian für Ägypten nichts Neues, denn hier war der Kaiser immer Monarch gewesen; jedoch verlor die Provinz ihre Sonderstellung und wurde dem übrigen Reiche angeglichen. So finden wir von jetzt an auch hier die Datierung nach Konsuln anstelle der Königsjahre, so daß die Ausdehnung des Absolutismus über das ganze Reich den Ägyptern gerade eine republikanische Einrichtung brachte. Justinian führte aber das Kaiserjahr, freilich in etwas veränderter Rechnungsweise, wieder ein. Das römische Bürgerrecht breitete sich immer weiter aus und drang auch in die unteren Schichten des Volkes, so daß im 6. Jh. die Masse der Ägypter wohl als römische Bürger gelten darf. Fraglich ist die Stellung der autonomen Städte; hört man auch nichts von der Beseitigung der Autonomie, so scheint es doch, daß sie sich von den Metropolen kaum noch unterschieden Die Staatsverwaltung wandelte sich wesentlich, als Diokletian in den Diözesen große Verwaltungseinheiten schuf, die mehrere Provinzen umfaßten; Ägypten wurde der Diözese Oriens zugeteilt und damit dem praefectus per Orientem unterstellt. Gemäß seinem Bestreben, die Verwaltungsbezirke zu verkleinern, teilte der Kaiser Ägypten wiederum in drei Provinzen, Aegyptus Herculia, Aegyptus Jovia und Thebaïs; die Namen der beiden ersten gehen auf die göttlichen Beinamen Diokletians zurück. Jeder dieser Teile, die etwa den alten Epistrategien entsprachen, wurde von einem praeses (ξχεμών) verwaltet, während an die Spitze der Gesamtprovinz Ägypten der praefectus Aegypti (Eraggos) als Zivilstatthalter und der Dux als Militärbefehlshaber trat. Zivil- und Militärgewalt zu trennen, gehörte zu den Grundgedanken der diokletianischen Reichsordnung. der Zeit blieb diese Regelung nicht unverändert: Ende des 4. Jh. wurde Ägypten eine eigene Diözese unter einem Augustalis, mehrfach wechselten die Teilprovinzen ihre Namen und ihre Grenzen, bis endlich nach einigen Reformen, die von Theodosius II. ausgingen, Kaiser Justinian 538 p. C. die Verhältnisse Ägyptens neu regelte, die Einheit der Gesamtprovinz aufhob und die Einzelprovinzen unmittelbar dem praefectus praetorio Orientis unterordnete; an ihre Spitze traten Beamte mit Zivil- und Militärgewalt, da die bedrohlichen Zeiten dazu nötigten, beides wieder in einer Hand zu vereinigen.

Im Innern bringt der Anfang des 4. Ih. einen tiefgreifenden Wandel; die römische Munizipalordnung wird eingeführt, die Metropolen werden civitates, übernehmen die Verwaltung des Gaus als ihres Gebietes und treten damit an seine Stelle. Denn während bis dahin Ägypten aus Gauen bestand und auch der Bewohner der Metropole staatsrechtlich dem Gau angehörte, wie er ja nach ihm benannt wurde, so setzt sich nunmehr Ägypten, entsprechend den Verhältnissen des übrigen Reiches, aus civitates mit zugehörigem Umlande zusammen, und der Landbewohner tritt staatsrechtlich in die civitas ein. Unter den städtischen Beamten ragen der curator civitatis und der defensor civitatis hervor. Ungefähr gleichzeitig zerschlägt man die alten Gaue in pagi, beseitigt den Strategen und ersetzt ihn namentlich in der Steuerverwaltung durch den exactor der civitas. Dies neue System bestand etwa ein Jahrhundert lang ohne wesentliche Störung. Allein im Anfange des 5. Ih. legten die mächtig gewordenen Großgrundbesitzer eine Bresche hinein, als sie es durchsetzten, daß ihnen die Bauern ihrer Güter als Hörige überlassen und in diesem Bereiche die Erhebung und Ablieferung der Steuern ihnen zugestanden wurde, denn damit hörte die civitas auf, die einzige Verwaltungseinheit zu sein. Später erlangten auch Dörfer dies eigne Steuerrecht (αὐτόπρακιον σχίνα). Neben dieser Entwicklung geht der Aufstieg der Pagarchen, die von Hause aus die Steuerverwaltung der weder von den civitates noch von den Großgrundbesitzern abhängigen Bauerschaften unter sich hatten; selbst Großgrundbesitzer, überwuchern sie im 6. Ih. alle anderen Gewalten und erringen eine Stellung, die man etwa den französischen Baronen im Mittelalter vergleichen kann. Denn diese Zustände stehen den griechisch-römischen Verwaltungsgedanken bereits ganz fern und greifen in neues Gebiet hinüber. Über die wirtschaftlichen Grundlagen dieser Entwicklung spricht Kap. 18. Bei der Beamtenschaft blieb zunächst die Liturgie im Gebrauche; die Schwierigkeiten mehrten sich aber, wie man daran erkennt, daß der Staat immer mehr Bürgschaften, namentlich persönliche Bürgen für jeden liturgischen Beamten forderte. Wann und wie das System abstarb, sehen wir noch nicht klar. Verwaltungssprache war auch in der byzantinischen Periode das Griechische, obgleich das Latein bei den höheren Behörden amtlich Eingang fand im Zusammenhange mit dem starken Vorstoße römischen Wesens im 4. Jh.; sich durchzusetzen hat es nicht vermocht.

Auch in der Finanzverwaltung hat die Neuordnung Diokletians auf Ägypten gewirkt; die Finanzbeamten der Provinz, unter denen besonders die zastolizoi und die zgrowrai, wahrscheinlich die Nachfolger der dyndom rourezira, hervortreten, arbeiten jetzt für die beiden Reichshauptkassen, die sacrae largitiones und die res privatae. Der Steuerertrag, den die Provinz aufzubringen hat, wird jährlich von der Kaiserlichen Regierung im voraus angesagt, und je 15 solcher jährlichen "Ansagen" werden zu dem bekannten 15 jährigen Indiktionszyklus vereinigt, der unter Diokletian seinen Anfang nimmt und sich seitdem in den Datierungen breit macht. Aus der Munizipalordnung folgt, daß nunnehr die civitates die Steuern erheben und zwar unter Leitung des erwähnten exactor, bis dann die ebenfalls schon besprochene Autopragie sich hineindrängt. Im einzelnen bleibt für die byzantinische Periode vieles im Dunkeln; in den Steuern und der Steuererhebung ändert sich mancherlei, aber die Steuerpacht scheint neben der direkten Erhebung durch liturgische Beamte fortzudauern. Das ägyptische Getreide ging nunmehr nach Konstantinopel; freilich war Ägypten bereits seit dem 3. Jh. nicht mehr die einzige Versorgungsquelle der Reichshauptstadt. Es war heruntergekommen, so daß Diokletian verfügte, ein Teil der Ernte solle in Alexandreia verbleiben.

Ohne auf die neue Heeresordnung einzugehen, die sich an Diokletians Namen anknüpft, will ich nur bemerken, daß er die Besatzung Ägyptens bedeutend verstärkte. Den alten Grundsatz, daß der Heeresdienst eine Ehrenpflicht der Bürger sei, gab man auf, um so mehr als das römische Bürgerrecht sich immer weiter ausdehnte und damit jede Schranke fiel. Die Rekruten zu stellen, lag den civitates und den Grundbesitzern ob.

Ägypten hat in Verfassung und Verwaltung von dem ersten Ptolemäer bis auf den ietzten byzantinischen Kaiser tiefgreifende Wandlungen erlebt. Die absolute Monarchie freilich ist ihm stets eigentümlich gewesen; aber die Betätigung des politischen Bewußtseins, wie sie un er den Ptolemäern in den autonomen Städten und verwandten Gebilden den Hellenen gestattet war, verschob sich im Kaiserreiche, als die Metropolen eine kommunale Selbstverwaltung erhielten und dann eine schattenhafte Autonomie bekamen: die civitas der byzantinischen Zeit hebt zwar das uralte Wesen Ägyptens, das in zwoa und zwar, beschlossen liegt, zugunsten der zwar, bedeutet aber zugleich den Sieg der reichsrömischen

Auffassung von der Stadt über die griechische Autonomie. Schon der Grundgedanke der römischen Politik in Ägypten, die Hellenen als Oberschicht von den Ägyptern als den dediticii scharf zu scheiden, entzog eigentlich der Autonomie ihre Voraussetzung, da sie doch nur in geschlossenen hellenischen Gemei iwesen einen Sinn hatte, innerlialb einer gleichbevorrechtigten Bevölkerungsklasse aber ihre Bedeutung und ihr Wesen verlieren mußte. Die Verleihung des römischen Bürgerrechts verstärkte die Wirkung jenes Grundgedankens nur noch mehr. Es ist wohl nicht Zufall, daß ungefähr gleichzeitig mit dem Ende des letzten Schattens griechischer Autonomie in den Großgrundbesitzern ein mit Amtsgewalt bekleideter Adel der obersten Staatsgewalt mit dem Auspruche auf weitreichende Selbständigkeit gegenüber tritt. Diese Barone sind nicht aus dem Lehnsverhältnisse der Kleruchen und Katöken hervorgegangen, sondern aus dem Zusammenbruche der römisch-griechischen Verwaltungsformen; ihre Berührung mit dem Beamtenadel des karolingischen Reichs ist nicht zu verkennen, und auf der andern Seite erinnern sie an die 21/2 Jahrtausende zurück liegenden Gaufürsten des Mittleren Reiches. In der eigentlichen Staatsverwaltung folgt auf das rein ausgeprägte und leistungsfähige Beamtentum der Ptolemäer das liturgische System der Kaiserzeit Hand in Hand mit dem Bestreben. die staatlichen Aufgaben den Stadtgemeinden zu übertragen, das im Anfange der byzantinischen Zeit seine Vollendung erreicht; aber sehr bald übernimmt der feudale Adel Pflichten und vor allem Rechte des Amts und leitet zu völlig neuen Verwaltungsformen über. Durch allen Wandel der Systeme hindurch ist das Ziel immer das gleiche geblieben, nämlich das reiche Ägypten für Zwecke auszubeuten, die außerhalb lagen, zuerst für die Mittelmeerpolitik der Ptolemäer, dann für Rom und Konstantinopel. Solange die Regierung wie ein strenger aber sorgsamer Haushalter wirtschaftete, leistete Ägypten, was sie verlangte; aber der Vernachlässigung seit dem 3. Ih. mußte es erliegen. hat immer fremdes Schicksal teilen und ertragen müssen; um seiner selbst willen zu leben, war ihm nicht beschieden, da ihm die Kraft und der Wille zur Freiheit mangelten und noch heute mangeln.

M. Gelzer, Studien zur byz. Verwaltung Ägyptens. Leipzig 1909. Derselbe, Altes und Neues aus der byz. Verwaltungsmisere, Arch. f. Pap. V 346. H. J. Bell, The Byz. Servile State in Egypt (Journ. Eg. Arch. IV 86) 1917. Unter den Papyri stehen obenan die von Jean Maspero herausgegebenen Urkunden

von Aphrodito (Cairo Byz.); für die arabische Periode vor allem der 4. Band der Londoner Pap. Kein Gebiet ist bisher so wenig bearbeitet worden wie die Urkunden byzantinischer Zeit.

Römisches Bürgerrecht: wenn in byz. Zeit Personen niedersten Standes römische Bürger sind, so darf man für die Verbreitung der civitas R. nicht zu viel daraus folgern, da wir in der vorhergehenden Periode alexandrinische Bürger in sehr bescheidenen Verhältnissen antreffen Wilcken Chr. 148, 99 p. C. Justinians Neuordnung: im 13. Edikt, dessen Datum Gelzer auf 538 p. C. ermittelt hat. Munizipalordnung: auch nachher hält sich rouds noch lange im Sprachgebrauche, aber ohne staatsrechtliche Bedeutung. Der curator (loyiaus) stammt schon aus diokletianischer Zeit und ist eine Art Bürgermeister; der defensor (ἔκδικος) hat ursprünglich als Gerichtsbeamter die humiliores gegen die potentiores zu schützen, wird aber allmählich der wichtigste Stadtbeamte. Großgrundbesitzer: es handelt sich um das mehr und mehr wachsende Patronatswesen, das die Regierung erst bekämpft, endlich aber anerkennen muß; sie tut es, indem sie die Patrone für die Steuern haftbar macht. Von jetzt an gibt es nach M. Gelzer im Rechtssinne Hörige (ἐναπόγραφοι), während die tatsächliche Abhängigkeit der Bauern von den patroni schon alter ist, sogar schon zur Ptolemäerzeit in Ansätzen begegnet. Pagarchen: namentlich die Kairener Papyri zeigen ihre Macht und Willkür (vgl. S. 220); bekannt ist die Beamtendynastie der Apionen, vgl. die Oxyrhynchospapyri, z. B. Wilcken Chr. 383. Wie dieser Großgrundbesitz sich ausgebildet hat, gehört in Kap. 18. Zur lat. Amtssprache vgl. z. B. Mitteis Chr. 96. 97, sowie A. Stein, Ägypten unter römischer Herrschaft. Zum Heerwesen: J. Maspero, Organisation Militaire de l'Egypte byzantine. Paris 1912. Vgl. auch S. 218.

## XIV. RECHT, GERICHT UND URKUNDEN.

as die Papyri für dies Gebiet ergeben, ist so viel und ist durch die lebhafte Tätigkeit der heutigen Rechtsgelehrten so erfolgreich ausgebeutet worden, daß es auch hier nicht fehlen darf, obwohl ich mir bewußt bin, der nötigen juristischen Vorbildung zu ermangeln. Ich kann daher nur versuchen, auf Grund der Ergebnisse. die andere gewonnen haben, den Gegenstand so darzustellen, wie er einem Laienauge erscheint. Die im vorigen Kapitel geschilderten staatsrechtlichen Verhältnisse Ägyptens brachten es mit sich, daß die Ptolemäer es von vornherein mit verschiedenen Rechtskreisen in ihrem Lande zu tun hatten. Die einheimische ägyptische Bevölkerung lebte seit alters nach ihrem ägyptischen Rechte, während die einwandernden Griechen allerlei ungleiche Rechtsanschauungen und Rechtsordnungen mitbrachten, die insgesamt als griechisches Recht dem ägyptischen gegenüber gestellt werden dürfen. Die Ptolemäer haben weder versucht, den Unterworfenen ohne weiteres griechisches Recht aufzuzwingen. noch auch ein einheitliches Ptolemäerrecht für alle Bewohner ihres Reiches zu schaffen, sondern haben sich dem, was sie vorfanden, in weitem Umfange angepaßt. Es versteht sich von selbst. daß sie keineswegs auf eine eigene Gesetzgebung verzichteten; aber so weit wie möglich ließen sie die vorhandenen Rechtsordnungen innerhalb der staatsrechtlich geschiedenen Bevölkerungsgruppen bestehen. Wahrscheinlich bestätigten sie das ägyptische Landrecht in griechischer Übersetzung; wenn öfters o vie χώρας róμος genannt und vor Gericht daraus vorgelesen wird. so muß es eine griechische Fassung in Gestalt eines Rechtsbuches gegeben haben, das natürlich nur Kraft hatte, weil der König es Dies ägyptische Recht galt vor den ägyptischen Gerichtshöfen der Laokriten und spiegelt sich in den zahlreichen demotischen Urkunden: über seine Eigenheiten kann man bisher nur hier und da etwas einzelnes ermitteln. Umfaßte auch der Kreis von Menschen, die es betraf, naturgemäß die Mehrzahl der

Reichsbewohner, so blieb es eben doch nur geduldet; denn es liegt auf der Hand, daß die Könige und ihre Berater mit ihren Anschauungen auf Seiten des anderen Rechtsgebietes standen, des griechischen, das wir jenem gegenüber zunächst als Einheit betrachten dürfen. Wenn es nötig wurde, Lücken der Rechtsordnungen auszufüllen oder Widersprüche zwischen ägyptischem und griechischem Rechte zu lösen, werden die Könige in der Regel vom griechischen Rechte ausgegangen sein, und die Urkunden der Ptolemäerzeit verraten deutlich, wie es sich auf Kosten des ägyptischen ausbreitete, so daß schließlich sogar die Regierung dem Bestreben griechischer Gerichte, die Ägypter vor ihren Stuhl zu ziehen, ein wenig entgegen trat. Das Recht des Herrenvolkes genoß nicht nur die Unterstützung der Staatsgewalt, sondern prägte sich auch der königlichen Gesetzgebung auf. Diese äußerte sich durch Gesetze und Erlasse verschiedener Art, die bald róum, bald draggénnara u. a. heißen, ohne daß man sie genau abgrenzen könnte. Wir dürfen uns vorstellen, daß sie wohl nur zum Teil als einheitliches Gesetzbuch zu Anfang der Ptolemäerzeit erschienen, weiterhin aber allmählich von Fall zu Fall für besondere Fragen als aushelfendes, verbindendes oder entscheidendes Recht ins Leben getreten sind.

Auch die Ptolemäer erkannten das sogenannte Personalprinzip des Reclits an, d. h. die Anselrauung des Altertums, daß nicht am Orte, sondern am Menschen das Recht hafte, der Grieche also nach griechischem Rechte lebe, der Ägypter nach ägyptischem Rechte. Aber in ihrem wie in den andern Diadochenstaaten, die mehrere Völker- und Kulturgruppen umfaßten, ergab sich aus dem Zusammenwohnen sofort die Aufgabe, die Rechtsverhältnisse zwischen den Angehörigen verschiedener Rechtskreise zu ordnen. Man ging jedoch nicht zu dem uns nahe liegenden Territorialprinzip über, das für jedes räumliche Staatsgebiet einheitliches Recht verlangt, sondern suchte auszugleichen. Aus der ältesten Zeit des Ptolemäerreiches wissen wir hierüber nichts Näheres; aber in der zweiten Hälfte des 3. Jh. a. C. begegnet uns ein Vermittlungsgericht unter dem Namen zorrodizior, und obwohl wir über das Recht, das es seinen Sprüchen zu Grunde legte, kein ausdrückliches Zeugnis besitzen, dürfen wir doch mit Grund vermuten, daß es für Streitigkeiten zwischen Hellenen und Ägyptern errichtet war und nach bestimmten Vorschriften sowohl gricchisches wie ägyptisches Recht anzuwenden hatte; jedenfalls

konnte, wie uns der sogenannte Hermiasprozeß im 2. Jh. a. C. zeigt, sogar vor einem griechischen Gerichte ägyptisches Recht geltend gemacht werden. Ende des 2. Jh. a. C. verfügte dann Euergetes II., daß über die Gerichtsbarkeit der Hellenen und Ägypter im allgemeinen ihr Volkstum und, wenn Angehörige verschiedener Nationalität im Rechtsstreite lägen, die Sprache der Urkunde, aus der geklagt wurde entscheiden solle, eine Maßregel, die vornehmlich zum Schutze der ägyptischen Geriehtshöfe und des ägyptischen Rechts bestimmt war, ihnen aber nur roch einen eng begrenzten Bereich erhalten konnte, da schon damals die demotischen Urkunden ägyptischen Rechtes mehr und mehr zurückgedrängt wurden. Unzweifelhaft haben beide Rechte einander beeinflußt; allein schon durch das Übergewicht der griechischen öffentlichen Urkunde über die demotische und durch das griechische Wesen der Regierung mußte das ägyptische Landrecht ins Hintertreffen geraten. Wenn es den Ptolemäern nicht gelang, es völlig zu beseitigen, so lag die Ursache in der Rücksicht, die sie vom Ende des 3. Jh. a. C. an auf die Einheimischen notgedrungen nehmen mußten.

Nur dem ägyptischen Landrechte gegenüber durften wir vorläufig das griechische Recht als Einheit ansehen. In Wirklichkeit konnte es dies schon seiner Herkunft nach nicht sein, stammten doch die griechischen Ansiedler aus allen Teilen der griechischen Welt und brachten mannigfaltiges Recht mit. Freilich ging die Rücksicht auf das persönliche Recht des einzelnen nicht so weit. durch Anerkennung jeden Rechtes die Rechtsordnung aufzulösen; wohl aber bildete sich in den hellenischen Gemeinden Ägyptens, die wir im vorigen Kapitel kennen gelernt haben, ein eigenes Recht aus, dessen Wurzeln zum großen Teile in altgriechischen Stadtrechten lagen. Das sehen wir jetzt klar im alexandrinischen Rechte, von dem der große Hallenser Papyrus uns erhebliche Stücke erhalten hat. Neben Stellen, die sich fast wörtlich mit einem solonischen Gesetze berühren, stehen andere, die unattisch sind und vielleicht eher aus Kleinasien stammen mögen. diese Frage tritt zurück hinter der anderen, welche Macht denn dies alexandrinische Privatrecht begründet habe. lich hat noch der Stadtgründer Alexander selbst es seiner Stadt verliehen oder das Recht bestätigt, das ihre Körperschaften angenommen hatten. Ob die Gemeinde in der Lage und berechtigt war, es auf dem Wege der Gesetzgebung und durch Engionara

weiter zu bilden, hängt von der noch unentschiedenen Frage der alexandrinischen Autonomie ab. Jedenfalls aber hat Alexandreia sein eigenes Privatrecht gehabt, und was davon dem Stadtgrundgesetze, was späteren rónne oder dingionara angehörte, was von den Königen verliehen und was von der Gemeinde selbständig festgesetzt wurde, ist zur Zeit weder zu ermitteln noch auch gleich wichtig. Daß der König der Gemeinde einen königlichen rauog verleihen konnte, ist nicht zu bezweifeln, und auf seine διαγοάμιατα nimmt das Alexandrinische Privatrecht ausdrücklich Bezug. Ebenso dürfen wir die Rechtslage von Ptole maïs ansehen, dessen Autonomie ja feststeht und dessen Volksbeschlüsse die selbständige Gesetzgebung im Privatrecht sehr wahrscheinlich machen, selbst wenn die ronogéhezes des Liller Papyrus nicht auf diese Stadt zu beziehen sind. Naukratis ist uns unbekannt bis auf die Tatsache, daß es noch in der Kaiserzeit seine eigenen roum besitzt. Wenn nun im Hallenser Papyrus ein Kapitel des alexandrinischen Privatrechtes die Überschrift trägt ex 100 100/11/200 vouov. so wird man als Geltungsbereich dieses Gesetzes nicht die xóhis, sondern die .colitaca zu verstehen haben, nicht das Raumgebiet Alexandreias sondern die Bürgergemeinde, obwohl gerade dieser Abschnitt vom Pflanzen, Bauen und Tiefgraben handelt. nach allgemein griechischer Anschauung haftet das Recht an den Personen, nicht am Orte, hier also an der Gemeinde der The Sardgeig. Daß ihr Recht, wo erforderlich, auf die nichtbürgerlichen Mitbewohner der Stadt übergreift, steht damit in keinem Widerspruche und findet an den attischen Metöken und Periöken ein Beispiel. Begegnen wir nun mehrmals in Prozeßakten der Ptolemäerzeit dem Hinweise auf .col.crzoi róuor und daneben υπρίσματα, so dürfen wir nicht an ein allgemeines griechisches Recht denken, das es nicht gab und nicht geben konnte, sondern an das Recht einer der griechischen Gemeinden, die in Ägypten bestanden. Zweifelhaft bleibt freilich ob alle Verbände solcher Art ihr eigenes Recht gehabt haben; ist es für die im engeren Sinne politischen Gemeinden, vor allem in Alexandreia und Ptolemaïs. sicher, so doch keineswegs für die loseren Verbände, die wir zuvor als τολιτεύματα kennen gelernt haben. Möglich bleibt es aber auch hier, und auch die nicht griechischen Gemeinden können ihr eigenes Privatrecht besessen haben, das innerhalb des Gedem jüdischen .unkirevua ist galt; von meindeverbandes es sogar wahrscheinlich, wenn auch das jüdische Privatrecht

kaum unter den Begriff der nohmer von fallen dürfte. Die Ptolemäer haben also die Privatrechte der griechischen Bürgerschaften nicht nur innerhalb ihrer Heimatgemeinden anerkannt oder begründet, sondern sie auch vor den Königsgerichten bestehen lassen, und zwar wie es scheint auch da, wo es sich nicht um Angehörige dieser Gemeinden handelte. Wo das ägyptische Landrecht nicht inbetracht kommt, wo ein allgemeiner königlicher röuog oder ein διάγραμμα nichts besagt, scheinen die inhaltlich dem Königsrechte wohl verwandten πολιτικού νόμου einzutreten.

So weit man sehen kann, setzt sich daher das ptolemäische Privatrecht in Ägypten aus folgenden Bestandteilen zusammen, aus dem ägyptischen Landrechte für die Ägypter, aus den rohetzoi rougt für die hellenischen Bürgergemeinden, wahrscheinlich mit Erweiterung auf die nicht in Bürgergemeinden zusammengeschlossenen Hellenen, und aus allgemeinem Königsrechte, das für das Land oder Reich galt und insofern das Territorialprinzip gegenüber dem Personalprinzip der beiden anderen ausdrückte. Jene waren teils vom Könige nur anerkannt, teils verliehen, dies aber lediglich königlichen Ursprunges und deshalb beim Königsgerichte maßgebend, sofern nicht das Personalrecht auf jene anderen Rechtsquellen führte oder die politischen Gesetze zur Aushilfe eintraten. Im Laufe der dreihundertjährigen Ptolemäerherrschaft hat sich gewiß mancherler geändert, aber wir können heute nur einen Querschnitt geben.

Obwohl wir aus der Kaiserzeit weit mehr Urkunden besitzen. treten die Grenzen der Rechtsgebiete nicht klarer hervor als in der Ptolemäerzeit. Wie die Römer bei der Staatsverwaltung zwar im einzelnen möglichst viel vom Bestehenden erhielten, grundsätzlich aber alles vom römischen Standpunkte aus ansahen und einordneten, so haben sie auch im Rechtswesen mit ihren Begriffen vom ius civile und ius gentium auf die Provinz Ägypten etwas Neues angewendet, ohne in Wirklichkeit viel zu ändern. Das ägyptische Landrecht ließen sie fortbestehen, wie mehrfache Berufung darauf erweist, jedenfalls in ähnlichen Grenzen wie zur Zeit der Ptolemäer; ja die strengere Absonderung der Ägypter im staatsrechtlichen Sinne konnte gerade dazu beitragen, ihnen Freilich ist schwer zu sagen. ihr eigenes Recht zu erhalten. wie weit das ägyptische Landrecht der Kaiserzeit inhaltlich noch ägyptisch war, denn ohne Zweifel hatte es im Laufe der Jahrhunderte griechische Einflüsse aufgenommen. Auch das Privat-

griechischen Bürgergemeinden hoben recht Römer nicht auf: Hinweise auf alexandrinische àorizoi róuoi, die Erwähnung der soum von Naukratis, die Antinoupolis übernahm, und vielleicht ein Volksbeschluß von Ptolemaïs sprechen deutlich für sein Bestehen. Dagegen ist kaum glaublich, daß sie die Gesamtheit der unmittelbar königlichen Gesetze und Verordnungen über das Privatrecht aus den Händen der Ptolemäer formell übernommen haben, obwohl sie manche ptolemäischen Ordnungen ausdrücklich in Kraft ließen. Da jedoch schon im späteren Verlaufe der Ptolemäerzeit die oben geschilderten Rechtskreise wohl stark miteinander verschmolzen sein mochten, konnte ihre Gesamtheit dem Inhalte nach in das ius gentium der Römer übergehen, das ehen dadurch in Ägypten sein besonderes Gepräge erhielt. Überdies hielten die Römer am Personalprinzip eher noch fester als die Ptolemäer und prägten die Begriffe des Alexandriners und des Hellenen noch schärfer aus als zuvor, so daß der Bereich des griechischen Rechts und innerhalb seines Kreises noch die besondere Geltung des politischen Gemeinderechts der Alexandriner deutlich vor Augen liegen, obgleich es sehr schwer ist, im einzelnen den Nachweis zu führen. Sogar nach der Verleihung des Bürgerrechts durch Caracalla, die streng genommen die nunmehrigen Bürger unter das ins civile hätte stellen müssen, ist das griechische Recht nicht nur tatsächlich in Geltung geblieben, sondern scheint auch weiter in beträchtlichem Umfange amtlich anerkannt worden zu sein. Beachtet man endlich die gegenseitige Einwirkung griechischen und ägyptischen Rechts, die im Laufe der Ptolemäerzeit die Grenzen etwas verwischt haben dürfte, so wird man in dem sich ergebenden hellenistischen Rechte der Kaiserzeit beide Bestandteile, wenn auch überwiegend den griechischen, suchen dürfen,

Nach welchen Grundsätzen die römischen Richter dies hellenistische ius gentium oder die ihm zu Grunde liegenden Nationalrechte angewendet haben, vermag man noch nicht zu sagen. Fest steht dagegen eins: auch in der Provinz Ägypten lebt der römische Bürger unter dem ius eivile. Paßt er sich im Verkehr mit Nichtbürgern eben durch Anwendung des ius gentium fremdem Rechte z. T. an, so kann zwischen römischen Bürgern nur das römische Privatrecht in strengster Form gelten. So scharf wie möglich drückt sich hierin das Personalprinzip des Rechts aus. Das ius eivile scheidet den römischen Bürger von Alexandrinern

und Hellenen, um vom Ägypter gar nicht zu reden. Wir finden es denn auch in voller Ausprägung und mit dem unerläßlichen Gebrauche der lateinischen Sprache durch eine Reihe von Ur-Namentlich im Personenrechte sind Auskunden vertreten. nahmen unzulässig, und neben den bekannten römischen Testamenten offenhart neuerdings der Gnomon des Idios Logos, wie selbstverständlich das ius civile auf die in Ägypten lebenden römischen Bürger angewendet wird, besonders im Erbrecht und im Eherecht. Zugleich lernen wir hier, daß die römische Regierung wenigstens grundsätzlich alle ihre römischen Begriffe auch auf Ägypten überträgt, z. B. den des latinischen Rechts, ebenso wie die constitutio Caracallas den Begriff der deditieii auf die Ägypter Formell kennt Rom nur die eives romani und die Nichtbürger in ihren römisch geordneten Abstufungen und behält sich jeder Zeit vor, die entsprechenden Grenzen auch im Privatrechte zu ziehen. Auf der andern Seite stellte sich nicht allein im Verkehr mit Nichtbürgern der Römer unter das ins gentium, sondern auch unter römischen Bürgern griffen Rechtsgeschäfte dieser Art um sich, je mehr Hellenen das römische Bürgerrecht Viele, die durch den Heeresdienst Bürger wurden. blieben nach Sprache und Lebenskreis durchaus Griechen oder gar Gräkoägypter, und solchen Leuten mußte man mancherlei von der Strenge des ins civile nachlassen, wie wiederum der erwähnte Gnomon mehrfach dartut. Deshalb kommt die constitutio von 212 p. C. auch nicht der Ausbreitung des ius civile zugnte, sondern zieht die Erlaubnis des griechischen Testaments durch Severus Alexander nach sich, die den Soldaten schon früher unter gewissen Einschränkungen zugestanden worden war. Die griechischen Papyri sind die zahlreichsten und besten Zeugen der Entwicklung, die allmählich bis zum Corpus iuris führt und den Sieg des ius gentium über das ius civile bedeutet.

Allerdings sehen wir das Privatrecht fast immer nur in seiner Auwendung auf den einzelnen Fall. Was uns fehlt, sind Stücke aus Gesetzen oder allgemeinen Ordnungen. Jedoch treten zu den Resten, die Mitteis am Schlusse seiner Chrestomathie zusammengestellt hat, jetzt zwei Texte ersten Ranges hinzu: aus dem 3. Jh. a. C. der Hallenser Papyrus für das alexandrinische Privatrecht und aus der Mitte des 2. Jh. p. C. der noch unveröffentlichte Gnomon des Idios Logos für das ius civile und das ius gentium in Ägypten.

Literatur: L. Mitteis, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde. Derselbe, Reichsrecht und Volksrecht. Derselbe, Römisches Privatrecht. R. Taubenschlag, Die ptol. Schiedsrichter und ihre Bedeutung für die Rezeption des griech. Rechts in Äg. Arch. f. P. IV 1. Dikaiomata her. von der Graeca Halensis 1913; dazu die Besprechungen von J. Partsch, Arch. f. Pap. VI 34. Gradenwitz, Zum Falscheid des Pap. Hal., SB. Heid. Ak. 1913. J. Kohler, Z. Vergl. Rechtswiss. XXX 318. Koschaker, Berl. Phil. Woch. 1914, 548. L. Mitteis, Z. Sav. Stift. 1914, 456. L. Wenger, Über Papyri und Gesetzesrecht, SB. Bay. Ak. d. Wiss. 1914, 5. Diese Abhandlung lese man zuerst, um sich über die besprochenen Fragen zu unterrichten.

Meine Darstellung schließt sich im Allgemeinen an Mitteis und Partsch an. Zu ὁ της χώρας rόμος vgl. bes. den Hermiasprezeß Mi. Chr. 31 col. VII. Jedenfalls legten die Laokriten im Allg. das äg. Landrecht zu Grunde, jedoch ohne anderes Recht auszuschließen, wenn etwa persönliche Verhältnisse in Betracht kamen, und entsprechend konnte äg. Recht vor griech. Gerichten angerufen werden. Die königliche Gesetzgebung, die von manchen mit der Tätigkeit des Demetrios von Phaleron am Hofe Ptolemaios Soters in Verbindung gebracht wird, ist im Einzelnen nicht greitbar, wenn auch die erhaltenen königlichen Verfügungen wenigstens eine Vorstellung davon geben daß die Formen sehr mannigfaltig sein konnten. Das Personalprinzip des Rechts hat sich in Kraft erhalten, obwohl der Verkehr zwischen den griechischen Gemeinden schon im 4. Jh. a. C. lebhafter wurde. Man konnte einer Urkunde außerhalb der Gemeinde, in der sie entstanden war, nicht mehr grundsätzlich die Geltung verweigern; der Ehevertrag von 311 a.C., Mi. Chr. 283, bestimmt daher: ξ δε σεγροαφή ηδε πιρια έστω πάντιμ πάντως ώς έπει του συναλλάγνιατος γεγενημένου, όποι αν ἐπερφέρι, Ηρακλειδι, κατά Αημητρίας η Αιμι, τρια το καί του μετα Αιμητρίας τράσουντες έπεγη έφυνοιν κατά "Houkkeidov. Dies besagt allerdings nur, daß die Vertragschließenden auch außerhalb der Heimatgemeinde den Vertrag anerkennen wollen, hat aber doch nur Sinn, wenn man annahm, daß auch ein Gericht einer anderen Gemeinde eine solche Urkunde als gültig betrachte. Hier wird also durchaus am Personalrecht festgehalten und die von den Verhältnissen herbeigeführte Erweiterung bedeutet noch keinen Schritt zum Territorialrecht. Koinodikion oder ähnlich lautet der Name des Vermittlungsgerichts; er ist immer nur abgekürzt überliefeit. Der Erlaß Euergetes II. Mi. Chr. 1 setzt voraus, daß Streitigkeiten unter Hellenen nur vor die griechischen Gerichte kommen, betont aber, daß Streitigkeiten unter Ägyptern vor die Laokriten gehören und κατά τους της χώρας τόμους zu behandeln seien. Zum Einflusse ägyptischen Rechts auf das griechische vgl. den Abschnitt über die Urkunde. Griechisches keicht: wie oben schon bemerkt, haftet von Hause aus das Recht zwar an der Person, aber nur als am Mitgliede der politischen Gemeinde und daher nur innerhalb der Gemeinde; infolgedessen wächst es auch in Ägypten aus den entstehenden politischen Gemeinden auf. Alexandreia: hierzu ist genaues Studium des Pap. Hal. und des eingehenden Kommentars merläßlich. Über die enge Berührung mit einem solon. Gesetze Dikaiomata 66ff. Die Herausgeber fassen die Stadtgrundgesetze unter dem Namen πολιτεία zusammen und betonen überdies den Unterschied von róμος und γήσισμα. Anßer dem πολιτικός róμος führt der Pap, auch den àorcrouizòs rónos an. Über die antonome Fortbildung des Rechts besagt auch die Erwähnung von roung ihnzes und Proung vhazes

mich nichts. Zu Ptolemaïs vgl. Plaumann, Ptolemaïs. Der Liller Papyrus. Mi. Chr. 369, 3. Jh. a. C., scheint nichts mit Alexandreia zu tun zu haben: Dikaie mata 111ff.; also darf man an Ptolemaïs oder Naukratis denken. Die Beziehung des πολιτ. νόμος auf πολίται, nicht auf πόλις, wird mit Recht von Partsch (s. oben) betont: fraglich ist, ob demgegenüber etwa ἀστι und die Ableitungen auf das räumliche Stadtgebiet gehen. Hinweise auf πολιτ. νόμοι und ετιγίσματα im Prozesse Dositheos-Herakleia Mi. Chr. 21, vgl. Dikaiomata 38/9; ferner im Hermiasprozesse Mi. Chr. 31, dort allgemein, hier über Erbrecht Zur Frage des jüdischen Sonderrechts vgl. F. Zucker, Beiträge zur Kenntnis der Gerichtsorganisation im ptol. u. röm. Äg. (Philologus Suppl. XII, 1) und die soeben angeführte Behandlung in den Dikaiomata: der allgemeinen Ablehnung der Herausgeber kann ich nicht zustimmen, obwohl mit Bezug auf Dositheos-Herakleia ihre Bemerkung zutrifft. Wenn aber für die Ägypter das äg. Landrecht zugelassen war, kann an sich auch den Juden ihr jüdisches Recht zugebilligt worden sein.

Äg. Recht in der Kaiserzeit z. B. Mi. Chr. 81, 192; noch 267 p. C. heißt es ()xv. X11 1588: χρήσασθαι τοῖε τῶι Αἰγυπτίων [róuois, anscheinend im Gegensatze zu τ/ξ τῶν Ῥωμαιων πολιτεία. Vgl. auch S. 217. Alexandreia Mi. Chr. 81: άστιχοι τόμοι. Naukratis W1. Chr. 27. Ptolemaïs Mi. Chr. 291; Dikaiomata 136 widerspricht meiner Auffassung, daß es sich um ein wigunu von Ptolemaïs handle, ohne entscheidenden Grund. Daß die Römer nicht alle ptolemäischen προετάγματα aufgehoben, sondern manche auch formell anerkannt haben, zeigt jetzt der Gnomen des Idios Logos. Der römische Bürger und das ins civile und der Gebrauch der lat. Sprache: vgl. Stein, Untersuchungen zur Gesch. u. Verw. Ägyptens unter römischer Herrschaft, Stuttgart 1915, p. 132ff., der das ganze Material bespricht. Lat. Urkunden oder Hinweise darauf z. B. Mi. Chr. 189, 316, 324, 327, 362. Milderung zu Gunsten der Soldaten bedeutet § 34 des Gnomon, Mitte des 2. Jh. p. (., der den aktiven und ausgedienten Soldaten erlaubt, romische und hellenische Testamente zu machen zai zonabau οίς βούλωνται διόμασι = uti quibus voluerint verbis; hiermit werden sie von den solennen Testamentsformeln entbunden. Aus den Kreisen, die das röm. Recht in Äg, zu handhaben hatten, stammen auch die Reste jurist. Schriften in lat. Sprache, vgl. Kap. 20. Besonderen Hinweis verdient der Digestenkommentar Soc. It. 155 und dazu H. Peters, Die oström. Digestenkommentare (Ber, Verh. Kgl. Sächs. Ges. d. Wiss. phil.-hist. Kl. 1913).

Was wir für die Rechtskreise den Papyri entnehmen konnten, spiegelt sich wieder in den Einrichtungen des Gerichtswesens, soweit hierüber zur Stunde ein Überblick schon möglich ist. In ptolemäischer Zeit fand das ägyptische Recht seine berufenen Hüter in den Kollegien der Laokriten, die vermutlich über das ganze Land verteilt waren; schon ihr Name drückt ihre Zugehörigkeit zum Volke d. h. zu den Ägyptern aus. Für die Fälle, in denen Ägypter und Griechen einander gegenüberstanden, trat im 3. Jh. a. C. ein "Gemeinsames Gericht" das Koinodikion, ein, dessen Zusammensetzung uns unbekannt ist. Später scheint es verschwunden zu sein, denn der Erlaß Euergetes II. über die

Behandlung solcher Prozesse nennt nur noch die Laokriten und auf der anderen Seite die Chrematisten; ob eine Sache vor sie oder die Laokriten kommt, soll nach der Sprache der Urkunde entschieden werden, aus der geklagt wird. Die Gerichtshöfe der Chrematisten waren griechisch, bestanden meistens aus drei Richtein, die keinen Amtstitel führten, und besaßen einen eigαγοιγεύς, den man kurz als ihren Geschäftsführer bezeichnen kann, sowie einen goggwareig und einen bergeerge. Jeder Chrematistenhof hatte in einem größeren, aus mehreren Gauen bestehenden Bezirke seine richterliche Tätigkeit umherreisend auszuüben; wo er erschien, stellte er seine Urne (àzyeior) auf, in die man die Prozeßanträge einwarf. Wie der genannte Erlaß Euergetes II. lehrt, drängten die Chrematisten die Laokriten mehr und mehr zurück, indem sie die Mehrzahl der Prozesse an sich zogen. Damals konnten vor allen diesen Gerichtshöfen sowohl Hellenen wie Ägypter Recht suchen, und je nach den Umständen hatten die Richter griechisches oder ägyptisches Recht anzuwenden. 3. Jh. a. C. finden wir im Fajîm das sogenannte Zehnergericht tätig, Kollegien von zehn Richtern, deren einer als 119όεδρος zum Vorsitz erlost wird; auch sie haben einen eigerweite und führen keinen Amtstitel. Der griechische Charakter des Zehnergerichts scheint noch stärker als bei den Chrematisten ausgeprägt zu sein; ob auch ihre Kollegien im ganzen Lande arbeiteten und wie lange sie bestanden, ist noch unbekannt. In der Einrichtung nahe verwandt sind ihnen die Gerichtshöfe der autonomen Gemeinden, denen wir im Hinblick auf die Gerichtshoheit Alexandreia sicher zuzählen dürfen. In Alexandreia gab es drei ordentliche, von der Bürgergemeinde gewählte oder ernannte Gerichte, die dizagiai, die ebenso wie Zehnergericht und Chrematisten einen εἰςαγωγεὺς hatten, die dem rouogizas unterstehenden diarifra und die zorrer; sie nach Wirkungskreis und Zusammensetzung näher zu bestimmen, läßt unsere einzige Quelle, der Hallenser Papyrus, nicht zu, jedoch wissen wir, daß bei den dizagraf ebenso wie beim Zehnergericht jedesmal der Vorsitzende durchs Los bestimmt wurde. Außerdem treffen wir hier Fremdengerichte, Şevizà dizagniora, deren Aufgabe es vermutlieh war, Prozesse zwischen alexandrinischen Bürgern und Fremden, d. h. Ausländern, sowie unter Fremden zu verhandeln; die ständig zuströmenden Söldner und Geschäftsleute der ganzen griechischen Welt machten hier eine solche Einrichtung ebenso nötig wie in Ägypten das Koino-

dikion. Ptolemaïs besaß seine selbstgewählten Bürgergerichte, δικαστήρια, von deren Tätigkeit aber nichts weiter bekannt ist. Neben diesen Gerichtshöfen, den ägyptischen Laokriten und den griechischen Chrematisten, Zehnergerichten sowie den städtischen Gerichten von Alexandreia und Ptolemaïs, erscheinen nun recht häufig Beamte als Richter, vor allem der Stratege. manchen Fällen ein ganzes Kollegium zusammen, so steht vermutlich der Spruch nur dem obersten Beamten zu, während das Kollegium zu beraten, in einem Falle allerdings auch das Urteil zu finden hat, das dann der Epistratege verkündigt. Wir finden ein solches Beamtengericht auch einmal bei gemeinsamer Arbeit mit den Chrematisten. Nach allem, was man bisher hat ermitteln können, darf man diese richtenden Beamten nicht als eigentliche Richter betrachten; vielmehr haben sie entweder die Prozesse für die ordentlichen Gerichte vorzubereiten, indem sie die Voruntersuchung führen, oder vorläufige Entscheidungen zu treffen, die zwar zunächst wirksam werden, da der Beamte die Polizeigewalt ausübt und hierdurch seine Verfügung in Wirklichkeit umsetzen kann, die aber nicht die Rechtskraft eines gerichtlichen Urteils besitzen und daher den Parteien den Weg zu den ordentlichen Gerichten offen lassen. Der große Ammestieerlaß Euergetes II. verrät uns, daß die Beamten dazu neigten, ihre richtende Tätigkeit zum Schaden der Gerichte auszudehnen; vergegenwärtigt man sich den ptolemäischen Beamtenstaat, wie ihn das vorige Kapitel geschildert hat, so wird ihr Übergewicht begreiflich genug, zumal da allem Anscheine nach die ordentlichen Gerichte nicht sehr zahlreich und nicht überall waren. Das Volk bedurfte aber in seinen täglichen kleinen Rechtsstreitigkeiten einer sofort erreichbaren und sofort wirksamen richterlichen Macht und konnte sie nur in den überall sitzenden Beamten finden. Die Mehrzahl dieser kleinen Fälle des Alltags fand wahrscheinlich hier eine ausreichende Regelung und gelangte gar nicht vor die ordentlichen Gerichtshöfe. Ob man nun diese Beamtenrichter als Schiedsrichter und Friedensrichter auffaßt, die nur vermittelten, und, wenn es nicht gelang, an die Gerichte verwiesen, oder ob man in der Vorbereitung des Prozesses ihre Amtsaufgabe sieht oder ihren Urteilen eine bedingte Rechtskraft zuschreibt, sicher scheint in jedem Falle zu sein, daß die Entscheidungen des richtenden Beamten sehr oft ausgeführt und als gültig betrachtet wurden, niemals aber die Rechtskraft eines eigentlichen Urteils erlangen konnten.

Endlich waren diejenigen, die im Bereiche der staatlichen Finanzverwaltung standen, der gewöhnlichen Gerichtsbarkeit, wenigstens unter gewissen Umständen, entrückt und der Finanzverwaltung, in letzter Entscheidung dem Dioiketes, unterstellt. Sie werden verschieden bezeichnet, mit besonderer Begrenzung die γεωργούτεες την βασιλικήν γην. die υποτελείς, z. T. ganz allgemein als υποτειαγμένοι τη διοιχήσει oder έπιπεπλεγμένοι τώς 19036dorz: bei Lichte besehen gehören unter diese Begriffe in Ägypten Millionen, wahrscheinlich sogar die Mehrzahl der Bevölkerung, so daß schon auf diesem Wege die Beamtenrichter einen ungeheuren Einfluß gewinnen mußten. Durch diese Maßregel wollte sich der Staat vor jeder Schädigung bewahren, die aus dem langsamen Verfahren der ordentlichen Gerichte und aus ihrer Unabhängigkeit entstehen konnte. Grundsätzlich waren Verwaltung und Rechtsprechung getrennt, in Wirklichkeit aber vielfach miteinander verflochten und zwar zugunsten der übermächtigen Verwaltung. Alles dies gilt lediglich vom Zivilrecht; über Strafrecht und Strafprozeß ist heute noch kein Urteil möglich.

Quelle des Rechts war der König; aber seine Stellung als Gerichtsherr erlitt eine Einschränkung in den autonomen Gemeinden, denn weder in Alexandreia noch in Ptolemaïs weist irgendeine Spur auf ihn hin. Im übrigen aber gehen die Gesuche um Rechtsschutz an ihn, wenn auch nur formell: die errevzig ist das an ihn gerichtete Gesuch (είς το τοῦ βασιλέως ὅνομα). Die königlichen Gerichte, d. h. alle, die wir kennen gelernt haben, mit Ausnahme der autonomen Gemeindegerichte, arbeiten in dauerndem königlichem Auftrage. Ob der Rechtsuchende die Möglichkeit oder auch nur das Recht hatte, den König als höchste Instanz anzurufen, wie es an sich aus seiner Stellung abgeleitet werden müßte, wissen wir nicht, wie denn überhaupt von einem Instanzenwege bisher nichts Sicheres zu Tage gekommen ist. Berufung war bei den alexandrinischen Gerichten möglich, aber an wen? schwerlich an den König. Ganz im Dunkel schwebt auch der ptolemäische Archidikastes, der selten erwähnt wird. Nicht einmal das steht fest, ob er ein alexandrinischer städtischer øder ein königlicher Oberrichter war, wenn auch das zweite mehr für sich hat. Vielleicht war es seine Aufgabe, die Gerichtshöfe zu bestellen, ihnen ihre Bezirke anzuweisen und ihre Tätigkeit von der Seite der Verwaltung zu überwachen; vielleicht aber stellte er auch, wie sein Name zu besagen scheint, eine höchste Instanz dar.

Über das Verfahren mögen ein paar Worte genügen. Rechtsuchenden stand es augenscheinlich frei, ob er sein Gesuch an ein ordentliches Gericht oder einen Beamten richten wollte: er konnte dem Gerichte oder dem Beamten entweder eine an den König adressierte *ErrevSig* oder dem Beamten ein lediglich an ihn adressiertes ἐπόμνημα überreichen; wesentlich war aber der schriftliche Antrag. Wie die Beamten verfuhren, habe ich bereits angedeutet: vielleicht legte ihnen die ErrevEig die Pflicht auf, falls die Parteien sich bei der vorläufigen Verfügung nicht beruhigten, die Sache für die ordentlichen Gerichte vorzubereiten und an sie zu verweisen, während für das vxóurgua sie allein zuständig waren; aber weder ihre Pflichten noch auch die tatsächliche Behandlung solcher Dinge sind uns hinreichend klar. nur, daß auch die errever nicht an den König, sondern nur bis zum ordentlichen Gerichte gelangte. Fiel sie in die Urne der Chrematisten, so prüfte zunächst der εἰςαγωγεύς, ob die Sache zuzulassen sei, und traf die sonst nötigen Verfügungen; diese Prüfung und Sichtung der gewiß zahlreichen Anträge heißt diaλογή. Es war Sache des Klägers, dem Beklagten seine Ladungsschrift persönlich in Gegenwart von zwei Zeugen (κλήτοφες) zuzustellen und ihn auf den Termin zu laden; im 2. Jh. a. C. freilich bittet man die Chrematisten, ihrerseits durch den burgeing laden Auch bei den alexandrinischen Gerichten und beim Zehnergericht spielte sich die Ladung in den Formen ab, die im 3. Jh. a. C. für die Chrematisten galten; der Streitwert wurde geschätzt (riunua), und die Parteien brachten Zeugen und Zeugnisse bei (uaorvoiai). Ablehnung eines Richters war beim Zehnergerichte zulässig. So weit man sehen kann, trägt in allen Hauptpunkten das Verfahren bei den griechischen Gerichten die gleichen rein griechischen Züge; nur daß naturgemäß die schriftlichen Anträge in Alexandreia und Ptolemaïs an die Gerichte selbst oder an ihren εἰςαγωγεὺς gerichtet werden mußten. Der Termin (κατάστασις) selbst, den wir nur vor den Chrematisten und Beamtenrichtern genauer beobachten können, verlief in mündlicher Verhandlung; die Parteien konnten ihre Sache durch Anwälte (δήτορες) vertreten lassen, aber man hat diese Redner von den hinter ihnen stehenden Rechtssachverständigen (πραγμαrizoi) zu scheiden. Über den Gang der Verhandlung wurde in

festen Formen, besonders mit Hilfe indirekter Rede ein Bericht aufgesetzt, den man nur ungenau Protokoll nennen kann; am Schlusse folgt deutlich davon geschieden und besonders stilisiert das Urteil. Für das gesamte Gerichtswesen der Ptolemäerzeit scheint eine frühe königliche Verordnung maßgebend zu sein, die oft als  $\tau \delta$  διάγραμμα angeführt wird. Wenn ich den Wandel des Gerichtswesens, namentlich den vielleicht beträchtlichen Unterschied des 3. Jh. vom 2. Jh., mehr gestreift als betont habe, so ist es geschehen, weil man mehr als Vermutungen noch nicht äußern kann.

Nur Reste der ptolemäischen Gerichtsverfassung haben sich in die Kaiserzeit hinüber retten können. Unter Augustus und wie scheint noch etwas länger bestanden in Alexandreia einige Gerichtshöfe (κριτήρια) unter einem Vorsteher (δ ἐπὶ τοῦ χριτιρίου), die sicher aus ptolemäischer Zeit stammten; vielleicht waren sie städtisch, und auch das Hofgericht (τὸ ἐν τῆ αὐλῆ χριτήριον), das zu ihnen gehört, muß nicht königlich gewesen sein. Ob man sie mit den altalexandrinischen Gerichtshöfen unmittelbar in Verbindung bringen darf, ist nicht sicher, wenn auch wahrscheinlich. Länger als sie hat, wie Jörs kürzlich nachzuweisen vermochte, das Gericht der Chrematisten fortgedauert, freilich nicht mehr als Wandergericht, sondern mit dem Sitze in Alexandreia, und was ihm früher der είςαγωγεὺς besorgte, tut jetzt der ἀρχιδικαστής, der vielleicht erst jetzt die "Fürsorgefür die Chrematisten" insbesondere übernommen hat, die sein Titel ausdrückt. Auch das Verfahren verläuft in den ptolemäischen Formen: der eingereichte Schriftsatz heißt kreveig und wird vielleicht dem Namen nach an den Präfekten gerichtet; die Sichtung und Voruntersuchung behält ihren alten Namen διαλογή.

Im übrigen baut sich die Gerichtsverfassung der römischen Zeit grundsätzlich anders auf. Sie kennt nur Einzelrichter, in Ägypten eigentlich nur einen Richter, den Präfekten, der in allen Zivil- und Strafsachen nicht oberste Instanz, sondern allein wirklicher Richter ist. Neben ihm stehen nur der iuridicus und der idiologus, beide römische Ritter wie er mit gewisser beschränkter Gerichtshoheit. Da nun aber der Präfekt außerstande ist, in allen Sachen selbst zu richten, hilft er sich durch Übertragung, die sogenannte Delegation. In seinem dauernden Auftrage halten vor allem der iuridicus und der Archidikastes Gericht, der neben seiner Tätigkeit bei den Chrematisten als Delegierter

des Präfekten eine ausgedehnte richterliche Arbeit besonders in Sachen freiwilliger und streitiger Gerichtsbarkeit zu leisten hat. Nicht minder aber delegiert der Präfekt die Verwaltungsbeamten der Provinz, die Epistrategen und die Strategen. Sieht die römische Gerichtsverfassung von oben her wie ein System der Delegation aus, so erscheint sie von unten, vom Standpunkte des Recht suchenden Untertanen betrachtet, wie ein Instanzenzug. Man richtet sehr häufig seine Eingabe um Rechtsschutz (libellus) an die nächste Behörde, die freilich nur vorläufig eingreifen und Ordnung schaffen kann. Auch vom Strategen ruft man, falls seine Entscheidung nicht genügt, den Epistrategen an; können auch grundsätzliche und rechtskräftige Urteile von ihm nicht ausgehen, so werden doch offenbar viele Streitigkeiten auf diesem Wege erledigt. Unbenommen bleibt es freilich dem Kläger, beim Strategen die Ladung des Beklagten vor den Präfekten zu beantragen, oder diesem unmittelbar επόμνημα oder έπιστολή ein-Der Präfekt pflegt dann durch einen Vermerk auf diesem Schreiben, durch επογραφή, einen Beamten, in der Regel den Epistrategen, zu delegieren. Was auf diesem Wege, sei es durch Unterwerfung unter den Spruch des zunächst angerufenen Beamten, sei es durch Urteil des vom Präfekten delegierten Richters nicht erledigt wird, bleibt für die richterliche Entscheidung des Präfekten selbst übrig, der als Wanderrichter auf dem Konvent in den Kap. 13 genannten Städten den großen Gerichtssprengeln der Provinz Recht spricht, umgeben von den höchsten Beamten, die ihm in Kraft ständiger Delegation zur Seite stehen. Hat ein Prozeß auf dem Konvent begonnen, so kann der Präfekt in seinem Verlaufe noch einen index pedaneus (zorig oder neoirng zah zerig) bestellen, meistens den zuständigen Bezirksstrategen, jedoch nicht den Epistrategen. Ohne Zweifel wurde die gesamte Rechtsprechung dadurch sehr schwerfällig, daß eigentlich nur dem Präfekten ein rechtskräftiges Urteil zustand; aber das geschilderte Verfahren trug doch wesentlich dazu bei, die schlimmsten Folgen abzuwenden und einer allgemeinen Unsicherheit vorzubeugen. Wenn auch gewiß zum Konvent zahlreiche Sachen sich zusammendrängten, so konnte sich doch der Präfekt auf die allerwichtigsten beschränken; überdies fragte die Regierung wenig danach, ob der Untertan sein Recht bekam und wie lange er warten mußte, solange nicht der Fiskus irgendwie berührt wurde.

Vergleicht man das römische System mit dem der Ptolemäer, so kann es wie ein weiterer Ausbau der Beamtengerichtsbarkeit erscheinen, die schon in ptolemäischer Zeit sich vordrängte. der Kaiserzeit herrscht sie unbedingt, denn bis auf die im Anfange erwähnten Reste gibt es eigentliche Gerichtshöfe unter der Römerherrschaft nicht mehr. Daher mochte die neue Gerichtsverfassung der Masse des Volkes leicht eingehen, da sie nicht viel zu ändern schien. Aber im Grunde trat etwas völlig anderes, etwas Römisches, an die Stelle der ptolemäischen Kollegialgerichte, wenn auch sicherlich Augustus sich den Vorteil, scheinbar an ptolemäische Einrichtungen anzuknüpfen, zu Nutze gemacht haben wird. In byzantinischer Zeit bringt die Herausbildung der civitas römischen Sinnes, namentlich seit der Munizipalverfassung, eine gewisse Gerichtsbarkeit der Stadtbehörden mit sich: kleinere Sachen werden nun dem defensor civitatis überwiesen. schafft sich aber die kirchliche Gerichtsbarkeit Raum und Anerkennung.

Für das Prozeßverfahren kommt in Ägypten der ordentliche Zivilprozeß nicht in Betracht, vielmehr das sogenannte Kognitionsverfahren, dessen Einzelheiten noch recht unbekannt sind und gerade aus den Papyri herausgelesen werden müssen. Die Protokolle geben, stark abweichend von den ptolemäischen, nicht einen stilisierten Bericht über die Verhandlung, sondern in möglichst getreuer Nachschrift den Wortlaut von Rede und Gegenrede, der Fragen des Richters und der Antworten der Parteien oder ihrer Rhetoren. Es sind genau genommen lediglich Auszüge aus den Amtstagebüchern (ἐπουνγματισμοί) der Beamten, da ja das Rechtsprechen zu den Amtsgeschäften des römischen Verwaltungsbeamten gehört; daher fehlt auch die feste und feierliche Stilisierung des Urteils, das vielmehr in einer beliebig gefaßten Äußerung des Beamten enthalten sein kann. In der Vollstreckung scheint die Personalexekution, die die Ptolemäer in Ägypten eingeführt hatten, von den Römern beibehalten

Literatur: außer den schon angeführten Werken: O. Gradenwitz, Das Gericht der Chrematisten, Arch. f. P. III 22. St. Waszyński, Die Laokriten und τὸ κοινὸν δικαστήσιον, Arch. f. P. V 1. G. Semeka, Ptol. Prozeßrecht I, München 1913. F. Zucker, Beiträge zur Kenntnis der Gerichtsorganisation im ptolemäischen und römischen Ägypten, Philol. Suppl. XII 1. Vgl. v. Druffel, Krit. Vierteljahrsschrift für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft, 3. Folge XIV, 521. P. Jörs, δημοσίωσις und ἐκμαρτύρησις Ztschr. Sav. St. 1915, 107 ff. Derselbe,

Erzrichter und Chrematisten, Ztschr. Sav. St. 1915, 230 ff. A. Stein, Die iuridici Alexandreae, Arch. f. P. I 445. U. Wilcken, Der äg. Konvent, Arch. f. P. IV 366. A. Berger, Die Strafklauschn in den Papyrusurkunden, Teubner 1911. Lewald, Zur Personalexekution im Rechte der Papyri, Leipzig 1910. J. Partsch, Juristische Literaturübersicht, Arch. f. P. V 453. Bruns, Fontes iuris Romani antiqui 7 ed. O. Gradenwitz, Tübingen 1909.

Über die Laokriten ist bisher nichts Näheres bekannt. Koinodikion, nur in der Abkürzung zowoδι belegt, wird durch einige Magdolapapyri bezeugt, Mi. Chr. 9. 10. Erlaß Euergetes II. Mi. Chr. 1: προετετάχασι (die Könige Euergetes und Kleopatra II. und III.) δε καὶ περὶ τῶν κρινομένων Αβίζγυπτίων πρὸς Ελληνας καὶ περὶ τῶν Ελλήνων τῶν [π]ρὸς τούς Αἰγυπτίους ἡ Αἰγυ(πτίων) ποὸς Ελληνας γενών πάντων πλην των γεω(ογούντων) βα(σιλικήν) γην καὶ των ύποτελών και των άλλων των επιπεπλεγμένων ταις προεόδοις τοὺς μεν καθ Ελληνικά σύμβολα συνηλλαχότας Ελλησιν Αίγυπτίους υπέχειν και λαμβάνειν το δίκαιον έπὶ τῶν χρηματιστῶν. ὅσοι δὲ Ελληνες ὅντες συνγραφόμενοι κατ' Αλγύ(πτια) συναλλάγματα υπέχειν το δίκαιον έπι των λαοκοιτών κατά τους της χώρας νόμους. τὰς δὲ τῶν Αἰγν(πτίων) πρὸς τοὺς αὐτοὺς (Αἰ)γν(πτίους) πρίσεις μὴ ἐπισπᾶοθαι τούς χρημα(τιστάς), άλλ εάν διεξάγεσθαι επί των λαοχριτών κατά τούς της χώρας νόμονς. Der wesentliche Inhalt ist trotz entstellenden Fehlern in der Abschrift klar. Man sieht, daß die Chrematisten das Übergewicht haben und die Laokriten des Schutzes bedürfen. Von Koinodikion ist nicht die Rede. Auffassung der συναλλάγματα vgl. Mitteis. Chrematisten bei Aristeas auf Philadelphos zurückgeführt, was aber wenig besagen will; Wanderrichter ersparten den Bauern eine Reise und verhüteten die Unterbrechung der Feldarbeit. Vgl. S. 214. Daß vor Laokriten griechisches, vor Chrematisten ägyptisches Recht gelten konnte, ist wahrscheinlich für alle Personalsachen, die mit jenen ovrakλάγματα in Verbindung standen; es widerspricht der Verfügung Euergetes II.

Über Alexandreia gibt wieder der Hallesche Papyrus (Dikaiomata) Auskunft. Die Herausgeber nehmen an, die ξενικά δικαστήσια seien in der äg. χώσα zu suchen, wo die als alexandrinische Bürger eingeschriebenen Soldaten ἐπὶ ξένης. d. h. ortsfremd waren (p. 95 ff.); aber der Wortlaut 156 ff. τῶν δε ἐν τῶι στοατιωτιχῶι τεταγμένων δοοι αν εν Αλεξανδρείαι πεπολιτογραφημένοι ένχαλωσιν περί σιταρχών καὶ σιτομετριών καὶ παραγραφών των έκ σιταρχίας ή οιτομετρίας γινομένων, έάν καὶ οἱ ἀντίδικοι ἐν τῶι στρατιωτικῶι ὄντες πεπολιτογραφημένοι ὅσιν, λαμβανέτωσαν τὸ δίχαιον καὶ ὑπεγέτωσαν ἐν τοῖς ξενικοῖς δικαστιρίσις führt auf Gerichtshöfe in Alexandreia, zumal da der Pap, auch sonst nur von solchen handelt. Wahrscheinlich ist von Soldaten die Rede, die zwar schon als Bürger, aber noch nicht in einen Demos eingeschrieben waren und daher noch nicht den Bürgergerichten unterstanden. Etvot sind hier nicht Ortsfremde, sondern Ausländer; eine Untersuchung des Begriffs ist nötig. Zu Ptolemaïs vgl. Plaumann und OG. 148. Beamte als Richter: z. B. Mi. Chr. 31, Hermiasprozeß. Beratendes Kollegium: Ein Erbstreit aus dem ptol. Äg. ed. Gradenwitz, Preisigke, Spiegelberg. (Wiss. Ges. Straßburg) 1912. Der leitende Epistratege spricht allein das Urteil. Beamte und Chrematisten Amh. II 33 (ca. 157 a. C.): Ένεστηχείας ήμεν καταστάσεως έπε  $[Z\omega]$ πέρου τοῦ ἐπιμελητοῦ καὶ Πετεαυψενήσιος του βασιλικού γραμματέως συνεδρευόντων και των εν τών προειρημένων νομών τὰ βασιλικά καὶ προεοδικά καὶ ίδιωτικά κοινόντων χρηματιστών,

richterliche Vollmacht der Beamten ist umstritten; vgl. außer Mitteis bes. Taubenschlag, Arch. f. P. IV 1. Zucker a. a. O. Semeka a. a. O. Übergriffe der Beamten Mi. Chr. 36 B. Wären die ordentlichen Gerichte zahlreich gewesen, so hätte man der Wanderrichter nicht bedurft. Über die Spezialkompetenzen vgl. Mitteis, Grundzüge 11. Der angerufene Stratege verweist an das Gericht, falls die διάλνσις nicht gelingt, z. B. Mi. Chr. 9. 10 (Magdolapapyri). Zum Archidikastes vgl. Jörs a. a. O. Verfahren: auf den Unterschied von έντευξιε und υπόμνημα darf man nicht alles aufbauen, denn der Untertan wird oft nicht Bescheid gewußt und eine falsche Form gewählt haben, ohne daß damit das ganze Verfahren bestimmt werden konnte. Ladung durch die Chrematisten P. Gr. Berol. 6a. Alexandrinische Ladung P. Hal. 222ff., wo allerdings nur von είε μαστυρίαν κλησιε die Rede ist; man darf aber unbedenklich dasselbe für die Ladung des Gegners annehmen. Den Unterschied der Rhetoren von den Rechtskundigen betont Partsch a. a. O.; vielleicht ist der inhaltlich sehr bunte P. Hal. 1 eine Materialzusammenstellung eines πραγματικός. Vgl. auch S. 217. Verhandlungsbericht Mi. Chr. 31, Hermiasprozeß; zum Stile vgl. Kap. 11. Das διάγραμμα, wie erwähnt auch in Alexandreia gültig, scheint einen sehr umfassenden Inhalt gehabt zu haben. Daß es die Gerichtshoheit des Kënigs ausdriiekte, ist nicht anzunehmen. Vgl. das διάγραμμα des Antigonos Syll.3 344 § 6.

Die alexandrinischen κοιτήσια begegnen uns nicht in richterlicher Tätigkeit, sondern als Urkundenbehörde für die συγχώρησις, vgl. den nächsten Abschnitt; daß sie aber von Hause aus Gerichte waren, ist nicht zweifelhaft. Zahlreiche Zeugnisse in BGU. IV. Die Fortdauer der Chrematisten entdeckt und ausführlich besprochen von P. Jörs a. a. O. In der Kaiserzeit führt der Archidikastes den Titel ἀρχιδικαστής και πρός τῆ ἐπιμελεία τῶν χρηματιστῶν καὶ τῶν ἄλλων zoutygiwr; meine frühere Annahme, wegen der Nennung der Chrematisten müsse dieser Titel ptolemäisch sein, verliert jetzt ihre Stütze. Der inridiens griechisch δικαιοδότης: zum Idiologus vgl. das vorige Kapitel. Die ἐπιστολή, der Privatbrief, an den Präfekten war streng genommen unzulässig, kam aber doch öfter vor. Über den Konvent hat Wilcken, Arch. f. P. IV 367 grundlegend geschrieben. Natürlich trug das römische System zur Verschleppung der Prozesse bei: ein Beispiel Mi. Chr. 59. Der index pedaneus heißt κριτής, wenn er nur vom Präfekten bestellt wird, dagegen μεσίτης καὶ κριτής, wenn es auf Vorschlag der Parteien geschieht. Ob der χαμαιδικαστής der byz. Zeit an ihn anknüpft, ist sehr fraglich. Kirchliche Gerichtsbarkeit z. B. Mi. Chr. 98, 4. Jh. p. C. Protokolle mehrfach bei Mitteis Chr. Änderungen innerhalb der Kaiserzeit, die gewiß nicht ausgeblieben sind, lassen noch keine Darstellung zu; die bvz. Periode ist noch kanm bearbeitet.

Auf wenigen Seiten einen Überblick über die Fülle der eihaltenen Papyrusurkunden und ihren Rechtsgehalt zu geben, ist unmöglich. Ich kann daher nur versuchen, mit kurzen Worten ihre wesentlichen Formen zu besprechen. Da Ägypten seit alters das Land der Schreiber und des Papiers war, bildeten schriftlose Verträge die Ausnahme; selbst dem sogenannten ἄγραφος γάμος, der schriftlosen Ehe, war die geschriebene Urkunde nicht fremd.

Die demotische Urkunde, die die Ptolemäer vorfanden, war eine öffentliche Urkunde, da sie vor öffentlichen Urkundenbeamten errichtet wurde, vor den sogenannten ägyptischen Notaren, welche die Griechen μονογράφοι zu nennen pflegten. Diese gehörten zu den Priestern und wurden in ptolemäischer Zeit unter staatlicher Aufsicht ausgewählt; sie schrieben die Urkunden, während die gewöhnlich zugezogenen 16 Zeugen nur ihre Siegel aufdrückten. Daneben stehen demotische Urkunden, in denen hinter der Niederschrift des Notars noch mehrere Zeugen den Text eigenhändig wiederholen; dieser Typus läßt sich bis gegen Ende des 3. Ih. a. C. verfolgen. Überdies wurden namentlich Kaufverträge in zwiefacher nicht völlig gleicher Fassung als "Schrift für Silber" (πρᾶσις) und als "Abstandsschrift" (ἀποστασίου συγγραφί) ausgefertigt, so daß in einem der vorgenannten Fälle dasselbe Rechtsgeschäft auf einer großen Papyrusrolle zehn Mal geschrieben vor uns liegt. Die Ptolemäer gestatteten den ägyptischen Notaren, auch weiterhin demotische Urkunden "nach dem Gesetze des Landes" aufzusetzen, verlangten aber, daß sie bei einer griechischen Urkundenbehörde eingetragen und zu diesem Zwecke in griechischer Übersetzung eingereicht würden; denn sie wollten um die von jedem Besitzwechsel zu zahlende Umsatzsteuer nicht betrogen werden und zugleich die Tätigkeit der unvoggägen beaufsichtigen. Der gelegentlich angeführte Grundsatz, die nicht eingetragenen ägyptischen Verträge seien ungültig, bedeutete wohl nur, daß sie lediglich als Privatverträge zu betrachten seien, die zwar an sich gültig waren, aber hinter den öffentlichen an Beweiskraft zurückstanden; so stellte man sich wenigstens in der Kaiserzeit dazu, indem man die reinen Privaturkunden, wie es scheint, vor Gericht gar nicht oder nur an zweiter Stelle als Beweismittel zuließ. Die zahlreichen demotischen Urkunden aus der Ptolemäerzeit zeugen für die Vorliebe die das Volk trotz Umständlichkeiten und Kosten für sein heimisches Recht bewahrte, und lassen uns die Tätigkeit der Laokriten erst im richtigen Lichte erscheinen. In der Kaiserzeit sterben sie bald ab.

Ihr Gegenstück war die ursprüngliche griechische Urkunde, deren Wesen rein privat ist. Soweit wir zurückblicken können, war es die Regel, daß die Vertragschließenden einem der sechs üblichen Zeugen die Urkunde in Verwahrung gaben; und nach diesem συγγραφοφύλαξ, dem Urkundenhüter, pflegt man sie zu benennen. Er ist nur Privatperson und hat nichts mit einem

Urkundenbeamten gemein. Wie wir an gut erhaltenen Papyri sehen, schrieb man den Text zweimal, verschnürte die erste, die sogenannte innere Niederschrift, und ließ sie von den Vertragmachenden und den Zeugen mit ihren Siegeln schließen, während die zweite, den unteren Teil des Blattes füllende äußere Niederschrift zusammengefaltet, aber nicht versiegelt wurde, so daß eine kleine Papyrusrolle einen verschlossenen, gesicherten und einen für den Gebrauch offenen Text enthielt. Diese Syngraphophylax-Urkunde war selbstverständlich gültig, obwohl ihr die Öffentlichkeit fehlte, und im 3. Jh. a. C. hat man, wie es scheint, noch nicht daran gedacht, sie durch einen Urkundenbeamten eintragen zu lassen. Sie hat sich in alter Gestalt bis in den Anfang der Kaiserzeit erhalten, ist aber dann bald verschwunden.

Im Laufe des 2. Jh. a. C. mußte sie allmählich der öffentlichen, der sogenannten agoranomischen Urkunde den Platz räumen, die uns erst jetzt begegnet, obgleich wir von avogarouou schon im 3. Jh. a. C. hören. Sie blieb von da an bis ins 4. Jh. p. C. die am meisten verbreitete, man darf sagen, die herrschende Form der griechischen Verträge Ägyptens. Das Urkundenamt oder Notariat hatte seinen Sitz in den Gauhauptstädten; neben dem gewöhnlichen Namen άγορανομείον finden wir auch μνημονείον und άρχείον, auf den Dörfern hier und da γραφείον, Namen, die vielleicht örtliche Geltung hatten, aber in der Sache alle einander gleich zu achten sind; und wenn die Urkunden aus Oxyrhynchos in der Kaiserzeit öfters auf der Straße, έν ἀγυιᾶ, aufgesetzt wurden, so besagt dies nur, daß der Urkundenbeamte, der azoparouos, im Freien sein Amt ausübte. Die agoranomischen Urkunden der Ptolemäerzeit verraten zum Teil noch die Herkunft von der Syngraphophylaxurkunde: die Innenschrift ist geblieben, wenn auch zu einer kurzen Notiz des Inhalts zusammengeschrumpft, die nach alter Gewohnheit noch versiegelt wird, obwohl die Errichtung durch den Agoranomos der Urkunde öffentlichen Charakter verleiht und jeden Siegelverschluß überflüssig macht. Zeugen wurden in der Regel nicht hinzugezogen, ersetzte doch der Urkundenbeamte die Gewähr, Die griechische agoranomische die sie ehemals bieten konnten. Urkunde ist augenscheinlich von den Ptolemäern dem ägyptischen Beispiele nachgebildet worden, das sich umsomehr empfahl, als der Staat hiermit eine sichere Grundlage dei Umsatzsteuer gewann und seine Hand in alle privaten Besitzverhältnisse stecken konnte. In der Kaiserzeit klebte das åzogaroneior die Originale der Urkunden zu Rollen zusammen und bewahrte diese τόμοι συγκολλησίμων auf; eine zweite aus amtlichen Abschriften bestehende Rolle hatte es an das später zu besprechende Besitzamt zu liefern.

Eine andere Art der Urkunden, die von vornherein öffentlich war, bildete sich unter den Ptolemäern in der Synchoresis (ovz-Wahrscheinlich ging sie aus gerichtlichen Verχώρησις) aus. gleichen hervor, die in Gestalt eines Antrages beider Parteien dem Gerichtshofe eingereicht wurden; aber auch später, als sie sich vom Gerichtsverfahren gelöst hatte, behielt sie die alten Formen, wurde als Eingabe beider Vertragschließenden stilisiert und einer Gerichtsbehörde eingereicht mit einem Antrage, der wohl auf die Anerkennung ihres öffentlichen Charakters zielte. Zur Zeit des Augustus finden wir die alexandrinischen zourioue mit ihr beschäftigt, später den Archidikastes und insbesondere sein hierin tätiges καταλογείον-Büro. Ob sie nur in Alexandreia gebräuchlich war, kann man nicht völlig sicher erkennen; jedenfalls stand sie an Verbreitung weit hinter der agoranomischen Urkunde zurück.

Aber auch die reine Privaturkunde hat sich trotz aller Ungunst, die sie von Ptolemäern und Kaisern erfuhr, weiter erhalten in doppelter Gestalt: das schlichte Handschreiben, χειρόγραφον. im Briefstil abgefaßt, sollte zwar seinem Wesen nach eigenhändig geschrieben werden, wurde aber sehr häufig von den berufsmäßigen Urkundenschreibern aufgesetzt, die im Orient auf der Straße arbeiteten und arbeiten; es ist kaum nötig, vor einer Verwechslung dieser Lohnschreiber mit den Notaren zu warnen. Zweitens aber kam namentlich für Pacht- und Mietverträge die Form der Eingabe, das ἐπόμνημα, in Gebrauch, das genau genommen einen Antrag enthielt, aber alle wesentlichen Bestandteile eines Vertrages aufnehmen konnte. Diese beiden Urkundentypen haben schließlich alle anderen Formen überdauert und, ohne daß man bisher die Ursachen und den Vorgang selbst verfolgen könnte, im byzantinischen Zeitalter, als das römische Urkundenwesen sich auflöste, die volle Herrschaft erlangt; man ließ sie damals in der Regel durch Privatnotare, συμβολαιογράφοι. d. h. rechtskundige Schreiber ohne Amtscharakter, aufsetzen.

Während alle Urkundenformen, die wir bisher kennen gelernt haben, bereits aus ptolemäischer Zeit herrühren, scheint die Bankdiagraphe, διαγραφή, τραπέξης, soweit man bis heute zu urteilen vermag, ein Gewächs der Kaiserzeit zu sein und mit dem raschen Aufschwunge zusammenzuhängen, den die Privatbanken unter

römischer Herrschaft nahmen. Da viele Personen bei einer Bank ein Konto besaßen und Zahlungen an andere durch Überweisung bewirken konnten, so wurde die Mitteilung des Trapeziten an den Empfangsberechtigten, daß der Betrag angewiesen sei. schon früh erweitert, indem man den Vertrag, der der Zahlung zu Grunde lag, hineinzog und so die Bankdiagraphe zu einer Vertragsurkunde ausbaute. Auch diese Urkundenform, die sich meistens bei Darlehen und Kauf findet, gilt als öffentliche Urkunde, und wie der Notar ist auch der Trapezit verpflichtet, Abschriften seiner Urkundenregister dem Besitzamte auszuhändigen.

Endlich brachte die römische Herrschaft etwas Neues auch mit der römischen Urkunde ins Land, die unter eives Romani unerläßlich war, sobald es sich um Geschäfte des ins eivile handelte. Dann mußten alle ihre strengen Formen und Formeln in lateinischer Sprache angewendet werden. Ihr natürlicher Bereich waren persönliche Rechtsverhältnisse, namentlich Eherecht und Erbrecht; die Papyri haben uns einige Beispiele, meistens in griechischer Übersetzung und in Hinweisen, aufbewahrt. Für andere Rechtsgeschäfte konnten sich auch Römer der beweglicheren Formen bedienen, die das ins gentium an die Hand gab, und im Verkehr mit Nichtbürgern verstand es sich von selbst.

Neben den besonderen Namen der einzelnen Urkundenarten steht als allgemeine Bezeichnung συγγραφη und kann jene im gewöhnlichen Sprachgebrauche ersetzen; oft tritt noch im Genitiv der Inhalt hinzu, z. B. συγγραφή γάμου. Nicht minder allgemein ist δμολογία, ein Ausdruck, der von der häufigen Stilisierung der Urkunden mit δμολογείν herrührt, aber keinen eigentlichen Typus bezeichnet. Ob ein Vertrag objektiv oder subjektiv aufgesetzt ist, ob eine dritte Person, der Notar, berichtet, daß N. N. dies und jenes erklärt, oder ob N. N. selbst in erster Person spricht, hat zwar formale Bedeutung, tritt aber hinter dem Unterschiede privater und öffentlicher Urkunden weit zurück. sowenig bestimmt die häufige Personalbeschreibung der Vertragschließenden das Wesen der Urkunde, denn die Persönlichkeiten werden damit keineswegs sicher nachgewiesen, wenn nicht der Notar eine Erklärung darüber abgibt. Alle diese Züge, die bald erscheinen, bald fehlen, dazu die örtlichen Besonderheiten des Urkundenstiles geben den erhaltenen Urkunden ein weit bunteres Ansehen, als die vorausgehende Darstellung illrer Typen ahnen läßt, umsomehr als der mannigfaltige Inhalt auch die Stilisierung beeinflußt. Kauf- und Pachtverträge haben ein anderes Gesicht als Urkunden über Empfang oder Rückzahlung eines Darlehns, Ehe- und Scheidungsurkunden weichen von Testamenten ab, und die unendlich verschiedenen Rechtsgeschäfte, die uns die Papyri vorführen, bringen allerlei Eigentümliches mit sich. Wenn auch manche von ihnen gewisse Urkundentypen bevorzugen, wie wir es oben bei Pacht- und Mietverträgen bemerkt haben, so kann doch jeder Inhalt in jeder Urkundenform seinen Ausdruck finden.

Habe ich zuvor versucht, das Aufkommen der Urkundenformen im Laufe der ptolemäischen und römischen Zeit darzustellen, so bedarf der bereits hervorgehobene Unterschied der Privaturkunde von der öffentlichen Urkunde noch eines Im 2. Jh. a. C. hat die Regierung, wie es scheint, die Öffentlichkeit der Urkunde zum allgemeinen Grundsatze erhoben, vermutlich in Anlehnung an das ägyptische Notariat. Während die Notariatsurkunden ohne weiteres öffentlich waren, sollten die Privaturkunden, die man nicht einfach beseitigen konnte, wenigstens bei einer Urkundenbehörde nachträglich gebucht werden; über den Zweck dieser årazoagi, habe ich schon zuvor gesprochen. Da aber die Privaturkunde an sich nicht ungültig war, schob man ihre Buchung häufig hinaus, bis ein dringender Anlaß, etwa ein drohender Prozeß, dazu trieb. Mit besonderem Nachdrucke suchte die römische Regierung die öffentliche Urkunde, δημόσιος χουματισμός, durchzusetzen und tieß an die Stelle der bequemen avazoagi die sehr unbequeme δημοσίωσις in Alexandreia treten: um einem Handscheine, denn um diese handelt es sich fast allein, den Charakter der öffentlichen Urkunde zu verschaffen, mußte man jetzt zwei Exemplare der Urkunde in Alexandreia bei den beiden amtlichen Archiven, der Hadriansbibliothek und der Nanaionbibliothek, niederlegen. Offenbar sollte auf diese Weise der Handschein den früheren Vorteil der Bequemlichkeit verlieren und der daran hängenden Bevölkerung verleidet werden.

Für einen großen Teil der Urkunden und damit für das gesamte Urkundenwesen hat in der Kaiserzeit das sogenannte Besitzbuch, die ἐγατήσεων βιβλιωθήκη, hervorragende Bedeutung erlangt und bis zu seinem Verschwinden im Anfange des 4. Jh. p. C. bewahrt; in der Ptolemäerzeit ist es bisher nicht nachgewiesen. Sein Name besagt: "Aktenniederlage für Besitz" und bezeichnet

ein amtliches Archiv, das alle auf Besitz bezüglichen Schriftstücke aufzubewahren hat; es beschränkt sich aber einerseits auf Privatbesitz, hat also mit dem Fiskus nichts zu tun, und andererseits in der Hauptsache auf Grundbesitz. Daraus ergibt sich, daß die Enkteseon Bibliotheke sowohl als Grundbuch wie auch als Urkundenarchiv aufgefaßt werden kann. Ihre Unterlagen erhielt sie aus dem Gaukataster, dem sie entnahm, was er über Grundbesitz aussagte, und aus den amtlichen Urkundenabschriften, die Notare wie Trapeziten ihr liefern mußten. Auf diese Weise vereinigte sie alles, was sich über Besitz und Besitzveränderung eines Grundstücks amtlich ermitteln ließ. Sie hatte ihren Sitz in jeder Gaumetropole unter der Leitung von zwei Bibliophylakes und ordnete ihre Akten nach Dörfern, innerhalb der Dörfer nach Namen, also nicht nach Grundstücken; bei jedem Namen, etwa in einem besonderen Fache, lagen alle die Person als Besitzer betreffenden Urkunden zusammen. Außerdem führte sie Übersichtsblätter, διαστρώματα, auf denen kurz vermerkt wurde, was an Urkunden und Rechten für eine Person vorlag und sich änderte. Auch sie waren nach Dörfern gegliedert, deren Unterabteilungen die Buchstaben des Alphabets bildeten. Da es Papyrusrollen waren, die man aus einzelnen Bogen zusammenklebte, ergab sich die Zählung der geklebten Blätter von selbst. Daher wird bei Anführungen aus den διαστρώματα als Kapitelüberschrift das Dorf genannt, darauf der Buchstabe und endlich das Blatt (κόλλημα) mit seiner Ziffer. Auf diese Weise konnte man den augenblicklichen Stand eines Besitzers rasch ermitteln, ohne seine sämtlichen Akten hervorzuholen. Die Rechte des Besitzers fanden aber in Urkunden sehr verschiedenen Inhalts ihren Ausdruck, so daß die E. B. nicht allein Verträge über Kauf und Verkauf, sondern auch alle Urkunden über Hypotheken und zahlreiche andere aufzunehmen hatte, die in irgend einer Weise Rechte an Grundstücken berührten; jeder Vertrag, z. B. Testament, Ehevertrag, konnte Rechte des Besitzers beschränken oder Rechte eines anderen zur Geltung bringen. Für die Veräußerung von Grundstücken war ein bestimmtes Verfahren vorgeschrieben: der Veräußerer meldete durch προςαγγελία der E. B. an, er habe die Absicht zu verkaufen; die E. B. prüfte seine Rechte an dem Grundstücke und erteilte dann der Urkundenbehörde, dem Agoranomos, durch ἐπίσταλμα die Ermächtigung, über den Verkauf eine öffentliche Urkunde zu vollziehen. Endlich meldete der

Erwerber der E. B. durch ἀπογραφη seinen Erwerb an. Da trotz allen diesen Vorkehrungen die Übersicht über die Besitzverhältnisse nicht lückenlos blieb, teils infolge von Nachlässigkeit der Beamten, teils weil die Besitzer, Erwerber oder sonst Berechtigten säumig waren, und gewiß auch durch die mangelnde Buchung der Handscheine, durch die man ja ohne Kenntnis einer Behörde Abmachungen treffen konnte, so mußten die Präfekten von Zeit zu Zeit allgemeine Besitzerklärungen anordnen, wonach jeder der E. B. über seinen Grundbesitz die nötigen urkundlichen Nachweise zu liefern hatte. Auch diese Erklärungen heißen ἀπογραφαί, sind aber von jener regelmäßigen des Erwerbers wohl zu unterscheiden.

Mit der Einrichtung der E. B. gewann der Staat einen vollständigen Überblick über die Grundbesitzer und über die Rechte an Grundstücken, und zugleich fand der Privatmann seine Rechte an Grundstücken hier gebucht und stets auf dem Laufenden erhalten. Damit diente sie in hohem Maße der Sicherheit privater Rechte, und es ist möglich, daß die römische Regierung bei ihrer Begründung auch daran gedacht hat, weil der Grundbesitz der ganzen Finanzwirtschaft Ägyptens Halt gab und für Rom entscheidende Wichtigkeit besaß; mindestens eben so stark dürfte aber der Gedanke mitgewirkt haben, über den Besitz und die Vermögenslage der Privatbesitzer genau Bescheid zu erhalten, weil diese Leute in erster Reihe für die liturgischen Ämter in Betracht kamen, von denen im vorigen Kapitel gesprochen worden ist. Je mehr die Regierung das System der Liturgie ausbaute, in umso weiterem Umfange mußte sie wissen, wer εὔπορος καὶ ἐπιτήδειος sei und ihr die nötige Sicherheit biete. Von hier aus begreift man, weshalb die E. B. nur den Privatbesitz, nicht den des Staates, buchte, und weshalb sie nieht nach Grundstücken, sondern nach Personen ordnete; sie leistete zwar den Dienst eines Grundbuches, war aber nach Zweck und Anlage ein Personalbuch. Wir kennen sie bisher nur in den Gauen Ägyptens, dürfen aber aus allgemeinen Gründen und gestützt auf Andeutungen auch in Alexandreia ein entsprechendes Archiv voraussetzen.

Literatur: außer Mitteis, Grundzüge und Chrestomathie besonders: O. Gradenwitz, Einführung in die Papyruskunde, Leipzig 1900. P. Meyer, Klio VI 420. B. Schwarz, Homologie und Protokoll in den Papyrusurkunden der Ptolemäerzeit, Festschrift Zitelmann, München und Leipzig 1913. A. Steinwenter, Beiträge zum öffentlichen Urkundenwesen der Römer, Graz 1915. v. Druffel, Papyrologische Studien zum byz. Urkundenwesen, München 1915. Über die demotischen Urkunden vgl. bes. J. Partsch bei Spiegelberg, Die demotischen Papyrus Hauswaldt,

Leipzig 1913, p. 17ff. Literatur zu einzelnen Rechtsgebieten anzuführen, ist hier unmöglich. Die wichtigsten Publikationen Demotischer Urkunden sind: Die Berliner demot. Pap. ed. Spiegelberg, Die demot. Pap. Hauswaldt ed. Spiegelberg, Die demot. Pap. in Cairo ed. Spiegelberg, The Rylands papyri ed. Griffith 1909. Demotisch ist die aus dem Späthieratischen hervorgehende sehr kursive Schriftform der Ägypter, schon vor der Perserzeit; es ist Träger der spätäg. Sprache. Seine Ausläufer reichen bis ins 3. Jh. p. C. Der Name ist literarisch; die Griechen nennen sonst die Ägypter nicht  $\delta \tilde{g}\mu o s$  sondern  $\lambda a \delta s$ . Äg. Notare: Der Berliner Pap. 11706 (2. Jh. a. C.) besagt: Πτολεμαΐος στουτηγός τοις επιστά[ταις] ιῶν ἐν τῆι Ἡρακλείδου μερίδι κωμῶν [χαίρειν]. ἀπὸ ιῶν ὑπαοχόντων παο' ὑμὶν Α[ὶ]γυπτίων γραμματοδιδασκάλων τῶν εἰωθότων γράφειν τὰ συναλλάγματα κατὰ τὸν τῆς χώρας νόμον συνκεκριμένοι είσὶν οἱ ὑπογεγραμμένοι υπό Πάσιτος του επιστάτου των εν τωι νομωι ίερων και των άλλων κατά τὰ ύπὸ Πρωτάρχου τῶν φίλων δι[α]σαφηθέντα ήμιν ἐπιτήδειοι εἶναι γίνεσθαι πρὸς τίζ κειμένι χρείαι, παρ' ό ν και λαβόντες χειρογίρ ]αφίαν δοκου βασιλικού usw. Hiernach wählt der Vorsteher der Tempel des Bezirks aus den äg. Schreiblehrern (wohl εξογραμματείε) geeignete Personen aus gemäß einer behördlichen Anordnung, berichtet dem Strategen, und dieser läßt sie durch die Dorfbeamten vereidigen. Man sieht den unmittelbaren Zusammenhang mit den Tempeln, zugleich aber die staatliche Aufsicht und Anerkennung des äg. Notariats. Fast scheint damit der äg. Notar dem griechischen gleichgestellt zu werden. Zum ἄγραφος γάμος vgl. S. 217. Die Doppelausfertigung in πρᾶσις und ἀποστασίου-Urk, hat auch auf die griech. Urk, eingewirkt. Den eigentümlichen Stil demotischer Urkunden machen auch die griechischen Übersetzungen deutlich, vgl. Mi. Chr. 129. Tebt. I 164. BGU. III 1002. Sammelb. 5231 u. a. Die Umsatzstener heißt ἐγκίκλιον, sie beträgt 10 oder 5%. Im Hermiasprozesse, Mi. Chr. 31 IV, wird ein königl. πρόςταγμα angeführt περί τοῦ τὰ μὴ ἀναγεγραμμένα αἰγύπτια συναλλάγματα ἄκυρα είναι. Man könnte annehmen, daß es etwa im 3. Jh. a. C. im vollen Sinne gegolten habe, dagegen später, als man den Ägvptern entgegenkommen mußte, nicht so streng gehandhabt worden sei, denn mit dem angeführten Berl. Pap. scheint es sich nicht gut zu vertragen.

Griech. Urkunden: ein Rest der altgriech. Sitte, Urkunden in Tempeln aufzubewahren, begegnet noch im 2. Jh. p. C., BGU. II 601: δέδωκα Πτολεμαίου Καλαμεσο (?) τὰ ἀσπαλίσματα τῆς οἰκίας εἰς τὸ Δημητοῖου. eines makedonischen Typus sind bis jetzt nicht sicher erkennbar. älteste Urkunde, der Ehevertrag von 311 a.C., Mi. Chr. 283 zeigt den Charakter der Syngraphophylax-Urkunde gerade in der Art, wie sie den "Hitter" ausschließt: κύριοι δὲ ἔστωσαν Ήρακλείδης καὶ Δημητρία καὶ τὰς συγγραφὰς αὐτοὶ τὰς αύτῶν φυλάσσοντες καὶ ἐπεγφέροντες κατ' ἀλλήλων. Schilderung des technischen Verfahrens bei Rubensohn, Elephantine-Pap., Berlin 1907. Vermutlich hat die Syngr.-Urk. im 3. Jh. a. C., obwohl reine Privaturkunde, mehr gegolten als die demotische, weil sie griechischen Wesens war. Urkundenrollen der Agoranomen: das für das Besitzamt gefertigte Exemplar heißt εἰρόμενον. Zur Gleichheit von ἀγορανομείον und μνημονείον siehe Bell, Arch. f. Pap. VI 104ff. Zum Alter der ag. Urk. vgl. Dikaiom. 213. Synchoresis-Stil: Mi. Chr. 106: 'Αχαιῶι τῶι ἐπὶ τοῦ ἐν τῆι αὐλῆι κοιτηρίου παρὰ Σπώσου τοῦ Λύππου καὶ παρὰ 'Αραβίωνος τοῦ Διδύμου usw, περὶ τῆς ἑσταμένης τελειωθήναι ασφαλείας συνχωρούσιν οί περί τον Αραβίωνα αποδώσειν usw.

Daneben auch περί των διεσταμένων συγχωρεί oder στηχωρούμει, worin der Ursprung aus dem Prozeßvergleiche besonders sichtbar wird. Vgl. S. 214. Schlußantrag lautet ağıovuer ohne Zusatz. Ihre Verbreitung zur Kaiserzeit hängt wahrscheinlich eng mit dem Fortbestande der alten zοιτήσια und mit dem Archidikastes zusammen; daher dürfte sie, wenn auch nicht rechtlich doch praktisch auf Alexandreia beschränkt geblieben sein. Cheirographon z. B. Mi. Chr. 141 (112 a. C.) Πτολεματος Μενίσκου Μεγχετ χαίσειν, δμολογώ μεμισθωκέναι σοι usw. Vgl. P. Meyer, Gr. Texte 35. Hypomnema z. B. Mi. Chr. 150 (128 p. C.) Εὐτυχίδι Σαραπίωνος παρά Κάστορος Πανεχώτου τῶν ἀπὸ κώμης Ακώρεως καταγεινομένωι εν κώμηι Μνάχει. βούλομαι μισθώσασθαι παρά σου usw. Ziim Vergleiche ein eigentliches Pachtangebot an eine Behörde, das kein Vertrag ist, ihm aber formell ahnelt: Eleph. 20 (223/2 a. C.) Μίλωνι πράκτορι παρά Ξένωνος τοῦ Διοινσίου, υφίσταμα τῶν Πινύριος τοῦ Πρενέβθιος υπαρχόντωι, ὧν τὸ καθ' εν υπόκειται, παφαλαβών τάξασθαι usw. (Dem υπόμνημα fehlt immer χαίφειν, und der Schreiber nennt sich durch παφά c. genit.). Bankwesen siehe Preisigke, Girowesen und vgl. Kap. 18. Dazu Partsch, GGA. 1910, 740 ff. Die normale Diagraphe trägt den Vermerk δια της του δείνα τραπέζης samt Ortsnamen, oder  $\dot{a}\pi\dot{o}$  statt  $\delta\iota\dot{a}$ ; dann den Namen der einen Partei im Nominativ, der andern im Dativ, hierauf ohne regierendes Verbum ἔχειν, ἀπέχειν ο. ä. Über römische Urkunden Mi. Chr. 316. 317. 362. Oxy. IX 1205 u. a., vgl. jetzt Stein, Unters. z. Gesch. u. Verw. Äg. unter röm. Herrschaft. Die Personalbeschreibung gibt das Alter und körperliche Merkmale an, z. B. ως ἐτῶν ξ μέση μελίχοως μακροπρόσωπος εθθύριν φακοί προσώπωι μέσωι oder ώς ετών με μέση μελίχοως πλατυποόσωπος εὐθύριν οὐλὴ μετώπωι (Mi. Chr. 156).  $\delta \eta$ μοσίωσιε vgl. P. Jörs,  $\delta \eta$ μοσίωσιε und εχμαρτύρησιε, Zschr. Sav. St. 1915, 107 ff. Ferner Mi. Chr. 188, die Edikte des Fl. Titianus. Über die ἐκμαφτύρησις und Oxy. IX 1208 siehe Jörs a. a. O. Um die trotz allen Erschwerungen fortdauernde Rücksicht auf die Privaturkunde zu begreifen, bedenke man, daß unser Bürgerliches Gesetzbuch sogar das privatschriftliche Testament, ein χειφόγφαφον im Wortsinne, zuläßt. Besitzbuch. Außer Mitteis, der zuerst sein Wesen erkannt hat, besonders: Preisigke, Girowesen. Derselbe, Das Wesen der βιβλιοθήκη έγκτήσεων Klio XII 402. Preisigkes Auffassung kritisiert von J. Partsch, GGA. 1910, 725. O. Eger, Zum äg. Grundbuchwesen in röm. Zeit. H. Lewald, Beiträge zur Kenntnis des röm. Grundbuchrechts. Ein wichtiger neuer Beleg ist Ryl. II 174, wozu man Or. Gr. II 669, 21 ff. vgl. Wichtiges Material für den Betrieb bringt Bell, Arch. f. Pap. VI 100-104, durch einen damit zusammenhängenden, noch nicht veröff Berliner Papyrus bestätigt und Auf die verschiedenen Ansichten über das Wesen der E. B. kann ich hier nicht eingehen; Preisigkes Auffassung (Girowesen) ist in den Hauptpunkten fast allgemein abgelehnt worden. Die E.B. scheint von der βιβλιοθήκη δημοσίων λόγων abgezweigt worden zu sein. Auf Grundbesitz ist auch sonst meistens das Wort ἔγκτησις zu deuten. Zum Gaukataster vgl. das vorige Kapitel; seine Angaben über Bebauungszustand u. dgl. gingen die E. B. natürlich nichts an. Zu den Diastromata vgl. Mi. Chr. 192ff. Man zitiert z. B. ἐκ διαστρώματος Σοχνοπαίου Νήσου στοιχείου ε χολλήματος ιζ. (Mi. Chr. 194). Ohne έπίσταλμα der E. B. durften die Agoranomen keine Urkunde ausfertigen. Generalapographe: Edikt des Mettius Rufus Mi. Chr. 192; vgl. S. 216. Die E. B. gab auch schriftliche Auskunft über die Rechtslage eines Besitzers.

## XV. DIE BEVÖLKERUNG.

Die Geschichte Ägyptens in unserer Periode, seine staatsrecht-lichen Verhältnisse, die Landesverwaltung, die Rechtskreise, das Gerichtswesen und die Urkundenformen, wie ich sie in den letzten Kapiteln dargestellt habe, werden stark, vielleicht am meisten bestimmt durch die Zusammensetzung der Bevölkerung, vornehmlich durch die Beziehungen zwischen den Einheimischen und den fremdländischen Herren. Es ist daher nötig, auf die Bevölkerung und die sich daran knüpfenden Fragen besonders einzugehen und das, was wir bisher von der politischen Seite betrachtet haben, nun unter dem Gesichtspunkte des Volkstums zu prüfen. An Zeugnissen durch Inschriften und vor allem durch Papyri fehlt es nicht; schon die unmittelbaren Quellen bieten außerordentlich viel, bald ausdrückliche Erwähnungen des Volkstums oder des Gegensatzes zweier Völker, bald ebenso unzweideutige Beweise durch schriftliche Aufzeichnungen in den verschiedenen Sprachen, unter denen die ägyptische und die griechische an Menge und Wichtigkeit obenan stehen. Insofern gehören alle geschriebenen Dokumente in den Kreis dieser Betrachtung, wenn man auch sich hüten muß, lediglich ihre Zahlen ins Feld zu führen, da der Zufall hier eine allzu große Rolle spielt. Vielmehr wollen sie einzeln gewogen und beurteilt werden. Nicht minder ergiebig sind aber die mittelbaren Zeugnisse, vornehmlich die Personennamen. Jedoch darf man sie nur mit großer Vorsicht verwerten und muß auch hier die Umstände jedes einzelnen Falles prüfen, da die Mischung der Bevölkerung auch die Personennamen so durcheinander gewirbelt hat, daß es nur schwer möglich ist, das Volkstum eines Menschen daran zu erkennen. Wer indessen die Zeit und den Ort sowie alle Verhältnisse sorgsam beobachtet, braucht keineswegs darauf zu verzichten, zumal da gewisse Namen unzweifelhaft ihr völkisches Wesen strenger bewahrt haben als die große Mehrzahl; so gibt es makedonische, alexandrinische, jüdische, auch jüdisch-grie-

chische und nicht minder ägyptische Namen, auf die man einigermaßen bauen kann. Wo aber die Namen keine Scheidung nach dem Volkstume zulassen, sprechen sie um so lauter für die Durchdringung der Bevölkerungsgruppen und werden hierfür unsere reichsten und lehrreichsten Quellen. Noch ein anderer Punkt darf nie vergessen werden: weder die politische noch die völkische Schichtung fällt ohne Weiteres mit den wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Stufen zusammen. Unter den politisch bevorrechteten Kreisen, innerhalb des Herrenvolkes, kann es Leute geben, die an Besitz, Bildung und Ansehen tief unter solchen stehen, die dem unterworfenen Volke oder einer politisch fast rechtlosen Klasse angehören; ja wir haben genug Beispiele dafür in den Gewiß ist die soziale Stellung keineswegs von jenen Mächten und Einflüssen unabhängig, aber sie haftet doch nicht ohne Weiteres an ihnen, und umgekehrt können Besitz, Bildung und Ansehen in höhere Klassen hinaufführen; wenn nicht den selbst, der sie erwarb, so doch seine Kinder. Wir müssen uns beständig vor Augen halten, daß alle Sonderungen, die wir unter den Gesicht punkten der politischen Stellung oder des Volkstums vornehmen, wichtige Hilfsmittel für uns sind, deren wir zum Verständnisse bedürfen, daß sie auch damals im täglichen Leben oft eine große Bedeutung besessen haben, ebenso oft aber durch ganz andere Fragen und Interessen verdrängt worden sind. So entstanden unter den Menschen Verbindungen, die mit jenen Kreisen nichts zu tun hatten. Anschauliche Beispiele bietet die Geschichte überall, und wer die Gegenwart mit offenen Augen betrachtet, kann sie mit Händen greifen.

Als der erste Ptolemaios Ägypten gewann, fand er eine im Wesentlichen einheitliche Bevölkerung vor. Ist auch eine begründete Schätzung der Volkszahl unmöglich, so bildeten doch sicher die Ägypter weitaus die Mehrzahl, zumal da wir hier die außerhalb gelegenen Besitzungen der Ptolemäer beiseite lassen müssen. Es verstand sich von selbst, daß der König mit seinen Makedonen und den zahlreich einströmenden Hellenen den Landeskindern als Herr gegenüber trat, und wenn einst Alexander die unterworfenen Barbarenvölker mit den Siegern hatte verschmelzen wollen, so kehrten die Diadochen solchen Absichten bewußt den Rücken; es ist zudem sehr fraglich, ob selbst Alexander das, was er den Persern zudachte, auf die Bewohner des Niltales hätte anwenden wollen oder können. Jedenfalls wurden nunmehr die

Ägypter in die Stellung der Unterworfenen gedrängt und durch das ganze 3. Ih. a. C. darin erhalten; einzelne Aufstände blieben erfolglos. Die Makedonen und die Griechen waren die Herren, denen die Landeskinder überall Platz zu machen hatten. König und seine hohen Beamten verfuhren vom griechischen Standpunkte aus, und wenn anfänglich die altägyptischen Gauvorsteher, die Nomarchen, noch im Amte blieben, so nahm ihnen der Stratege, der griechische Militärbefehlshaber, jede Macht und riß bald auch die Verwaltung an sich. Nur in niederen örtlichen Ämtern, vor allem auf den Dörfern, bediente man sich der Einheimischen. Die strenge Scheidung der Völker und das Gegenüber von Herren und Unterworfenen bedeutete jedoch nicht eine rücksichtslose Unterdrückung der Ägypter. Die Könige wußten sehr wohl, daß sie nur dann dem Lande den erstrebten Ertrag abgewinnen konnten, wenn sie das Volk ( $\lambda\alpha\delta\varsigma$ ), vornehmlich die Bauern, und das sind tatsächlich die Ägypter, zwar streng, aber Daher nahmen sie von vornauch mit Verstand behandelten. herein in weitem Umfange auf die Sitte des Volkes, seine Sprache, sein Recht und seine Religion eine Rücksicht, die ihrer Herrschaft nicht gefährlich werden konnte, solange sie die Zügel festhielten und die Ägypter vom Herrenvolke gesondert blieben. wir sehen können, haben sie in ägyptische Lebensgewohnheiten nicht eingegriffen, haben vielmehr das altägyptische Landrecht und die ägyptischen Laokriten fortbestehen lassen; sie gestatteten den Ägyptern weiter, ihre Urkunden von einheimischen Notaren in einheimischer Schrift und Sprache schreiben zu lassen und verlangten später nur, daß beim griechischen Urkundenamte eine Übersetzung vorgelegt und eingetragen werde.

Die spätägyptische Sprache und Schrift dieser Zeit nennt mandemotisch; ihre obere Grenze, die sich natürlich nicht genau ziehen läßt, pflegt man noch vor dem Beginne der Perserzeit anzusetzen. Es bedarf kaum eines Wortes, daß das Demotische sich aus den älteren Stufen des Ägyptischen allmählich entwickelt hat, wie auch die demotische Schrift sich an die späthieratische anschließt. Während in der Ptolemäerzeit die Inschriften der Tempel sich der Hieroglyphen und einer altertümelnden Sprache bedienen, die nur noch die Priester zu handhaben wußten, war demotisch die Sprache und die Schrift des täglichen Lebens. Zahlreiche Urkunden, Steininschriften, Ostraka und vor allem Papyri großen Umfangs machen uns immer mehr deutlich, wie

lebendig sich das ägyptische Wesen des Volkes damals betätigte; sogar eine weltliche Volksliteratur hat sich neben der zu allen Zeiten mächtigen religiösen erhalten und zum Teil noch aus-Auch die Regierung verschmähte nicht, in gebilden können. wissen Fällen, zumal wenn es sich um Finanzangelegenheiten handelte, ihre Erlasse griechisch und demotisch zu veröffentlichen; sie setzte also bei den Ägyptern die Kenntnis der griechischen Verwaltungssprache keineswegs voraus und suchte sie auch nicht Festen Rückhalt fand das einheimische Wesen an seiner Religion und seiner Priesterschaft. Mochte auch der Ptolemäer gerade dieser Eigenheit seiner Untertanen innerlich noch so fern stehen, so ließ er es sich doch gern gefallen, in den ägyptischen Götterhimmel aufgenommen zu werden wie seine Vorgänger, die unendliche Reihe der Pharaonen; er ließ sich an den Tempelwänden opfernd darstellen und bewies auch wirkliche Fürsorge für die Götter des Volkes, wie uns die Inschriften der Priester, vor allem aber die heute noch stehenden Bauten bezeugen; die meisten großen Tempel Ägyptens, die noch erhalten sind, verdanken ihren Bau den ersten Ptolemäern, so vor allem in Dendera. Edfu, Kom Ombo und auf Philai. Die Könige verstanden es sehr wohl, bei aller Strenge der Herrschaft den Ägyptern doch das Königshaupt mit der Doppelkrone von Oberund Unterägypten zuzukehren. Dazu kam, daß man gewisse Vorzüge ägyptischer Einrichtungen nicht verkennen konnte: der ägyptische Kalender war dem griechischen wie dem makedonischen weit überlegen, und seine Reform im Jahre 238 a. C., die in einem Beschlusse einer großen ägyptischen Priestersynode ihren Ausdruck fand, wurde von der Regierung begünstigt, wenn sie auch im eigenen Gebrauche noch lange an den makedonischen Monatsnamen festhielt, um dem Herrenvolke nichts zu vergeben.

Gegen Ende des 3. Jh. a. C. beginnt die unbedingte Herrenstellung der Makedonen und Griechen ins Wanken zu geraten. An der Schlacht bei Raphia 217 a. C. nahmen Ägypter in griechischer Bewaffnung teil und schrieben vor allem sich den Sieg zu; zwar hatten bisweilen auch die früheren Könige ägyptische Hilfstruppen herangezogen, aber nunmehr belebte sich der alte Name der μάχιμοι von Neuem. Man fühlte sich stark genug, das verhaßte Joch der Fremden abzuschütteln, und seit der Regierung Philopators zeugt länger als ein Jahrhundert hindurch eine Kette

von Aufständen von dem ungebrochenen Nationalgefühl der Ägypter, ebenso freilich von der Schwäche der Regierung. Was unter Soter, Philadelphos und dem ersten Euergetes wohl versucht, aber nie gelungen war, hatte jetzt Aussicht auf Erfolg, seitdem das Königshaus selbst von Streitigkeiten zerrissen war und in seiner äußeren Politik den großen Nachbarn gegenüber allmählich ins Hintertreffen geriet. Epiphanes hatte fast seine ganze Regierungszeit hindurch mit ägyptischen Aufständen zu kämpfen und mußte um der Einheimischen willen sich der Königskrönung nach altägyptischer Form in Memphis unterziehen. Als unter Euergetes I. die Priestersynode in Kanopos zusammentrat, atmete ihr Beschluß, den sie hieroglyphisch, demotisch und griechisch in Stein grub, in erheblichem Umfange griechische bezeugte das bedingungslose Übergewicht Form und griechischen Regierung; jetzt schlagen in der Inschrift von Rosette die Priester einen ganz anderen Ton an, und die Wohltaten, für die sie dem Könige danken, sind erhebliche Vergünstigungen für die Ägypter. Kaum etwas anderes lehrt so deutlich wie ein Vergleich der beiden Inschriften, daß in rund 40 Jahren das Ägyptertum viel gewonnen hatte. Weitere Aufstände, z. B. der des Dionysios Petosarapis, der sich zum ägyptischen Gegenkönig aufgeworfen zu haben scheint, besonders Aufstände der Thebaïs, deren Herd Panopolis war, zwangen die Regierung zu neuer Nachgiebigkeit, zumal da die Mitglieder des Ptolemäerhauses sich selbst befehdeten; der große Amnestieerlaß Euergetes II. machte den Ägyptern weitreichende Zuge-Ägypter drangen in hohe Stellungen ein, wurden ständnisse. Epistrategen der Thebaïs und Anführer griechischer Heere. Wie die Stimmung war, offenbaren die Angriffe, denen der Makedone Ptolemaios im Serapeum zu Memphis sich ausgesetzt fand, weil er Hellene war, und Stücke der Volksliteratur wie das sogenannte Töpferorakel, worin der Untergang der verhaßten "Stadt am Meere", Alexandreias, geweissagt wird. Aber obwohl griechische Richter unbefangen genug urteilten, um den alten Offizier Hermias zugunsten der thebanischen Totenpriester abzuweisen, obwohl der König die Bestattung der heiligen Tiere Apis und Mnevis auf seine Tasche übernahm, waren die Ägypter auch jetzt noch nicht zufrieden, zumal da eine ganze Reihe von Anzeichen andeutet, daß trotz aller Nachgiebigkeit die Regierung doch griechisch blieb und auch die Scheidewand zwischen Ägyptern und Hellenen

nicht völlig niederlegen wollte. So dauerten die Aufstände fort und zwangen noch 88 a.C. den König, die alte Reichshauptstadt Theben völlig zu zerstören.

Aber alle Versuche der Ägypter, den Königen Rechte und Einfluß abzutrotzen, wären vergeblich geblieben, wenn nicht Herrenvolk und Unterworfene in weitem Umfange ihre schroffe Sonderung aufgegeben hätten. Je mehr Hellenen sich unter den Ägyptern ansiedelten, um so lebhafter wurde der tägliche Verkehr, und mit ihm ergab sich ein zum Teil wohl unbewußter Ausgleich. Namentlich die Griechen haben, sicherlich ohne es zu wollen und recht zu merken, im Zusammenwohnen allerlei ägyptische Gewohnheiten und Anschauungen übernommen, während bei den Ägyptern das Streben, dem Herrenvolke ähnlich zu werden und dadurch zu ihm aufzusteigen, sehr erklärlich ist. Als der früheste Vertreter dieser Richtung steht schon zur Zeit Soters der griechisch gebildete Priester Manetho vor uns. Wie stark der Verkehr bereits im 3. Jh. a. C. war, lehrt das in Kapitel 14 besprochene gemeinsame Gericht, das Koinodikion. Ende des 2. Ih. a. C. bedeutet die Ordnung Euergetes II. zwar den Schutz der Ägypter gegen die Übergriffe griechischer Gerichte, offenbart aber zugleich, daß Griechen vor den Laokriten erscheinen mußten. Im Dorfe Philadelphia scheint der ägyptische Dorfschreiber selbst bei der Veranstaltung gymnasialer Feste der Griechen ein Wort Die Heirat zwischen Griechen und Ägyptern war mitzureden. die unvermeidliche Folge gemeinsamer Wohnsitze, wie wir sie z. B. in der Militärsiedelung des Fajum antreffen; im 2. Jh. a. C. sitzen hier unter den griechischen Kleruchen auch ägyptische Machimoi, ganz abgesehen von den zahlreichen Pächtern, Bauern und Ortsbeamten. Etwa seit 200 a.C. macht sich die Vermischung griechischer und ägyptischer Volksteile fühlbar und nimmt im folgenden Jahrhundert immer mehr zu. Die Personennamen hören auf, Merkmal des Volkstums zu sein: Griechen geben ihren Töchtern neben ihren griechischen noch ägyptische Namen, Ägypter wollen griechisch heißen und sogar ihren Stammbaum griechisch machen wie Μάρων Διονυσίου δς η Νεχτσάφθις Πετοσίριος 118/7 a. C., ein junger Grieche lernt demotisch, um Hauslehrer in der Familie eines ägyptischen Arztes zu werden, der dadurch seine Kinder dem Herrenvolke annähern will. und viele andere Züge machen uns deutlich, wie eine Volksmischung entsteht, die wir Gräkoägypter nennen. Teils sind sie wirkliche

Mischlinge aus griechischem und ägyptischem Blute, teils auch Griechen und Ägypter, die das Bewußtsein ihres Volkstums verloren haben; beide Bestandteile lassen sich nicht sondern und gehören gleichmäßig zu dieser gräkoägyptischen Schicht, die nun in breitem Strome Ägypten durchzieht und seit dem 2. Jh. a. C. einen der wesentlichsten Teile der Bevölkerung bildet. Griechische und ägyptische Namen sind hier wahllos im Schwange und besagen daher nur noch wenig. So weit man urteilen kann, wirkt ägyptisches Wesen am meisten auf Sitte und religiöse Anschauungen der Gräkoägypter, die infolge dessen in diesen Punkten sehr ägyptisch aussehen; dagegen schreiben und sprechen sie griechisch, war doch Kenntnis und Gebrauch der Herrensprache, das heißt der Sprache des Weltverkehrs, für alle Ägypter die empor wollten, unerläßlich. Nicht einmal ägyptische Lehnwörter hat das volkstümliche Griechisch dieser Kreise in nennenswertem Umfange aufgenommen; so unbedingt war das Übergewicht der griechischen Sprache. Nicht überall zeigte die Mischung dieselben Züge auf; in Alexandreia, das uns Polybios schildert, prägte sie sich anders aus als in den Siedlungen des Fajum und wieder anders in der Thebaïs, die wohl niemals stark mit Hellenen durchsetzt war. Die Durchdringung tritt da, wo wir sie wie im Fajum verfolgen können, auch in den Dorfnamen zutage, denn Dörfer mit griechischen und mit ägyptischen Namen liegen in buntem Gewirr zusammen, wenn es auch scheint, daß im Allgemeinen die neu gegründeten griechischen Soldatendörfer griechische Namen tragen, während die alten ägyptischen Ortschaften die ihrigen behalten.

Ohne Zweifel hielt sich aber unter der gräkoägyptischen Mischklasse noch eine breite Masse rein ägyptischen Volkes, das mit
dem Hellenentume sich wenig berührte, seine Sprache kaum oder
gar nicht verstand und auch von den Gräkoägyptern nicht für
voll gezählt wurde, ähnlich wie heute der Fellache sich noch
wesentlich von dem der Kultur näherstehenden Mittelstande
der Städte und vom Effendi unterscheidet. Von dieser ägyptischen
Schicht wissen wir nur deshalb so wenig, weil sie nicht schrieb,
oder wenn sie schreiben mußte, sich einem griechisch verstehenden
Lohnschreiber anvertraute. Und ohne Zweifel haben die Priester
das rein ägyptische Wesen nicht nur selbst vertreten, sondern
auch im Volke gepflegt. Im übrigen brachte die Wirklichkeit
zwischen den Gruppen, die wir zu erkennen suchen, zwischen

Hellenen, Gräkoägyptern und Ägyptern viele Übergänge hervor, so daß es oft schwer oder unmöglich ist, einem einzelnen seinen Platz bestimmt anzuweisen.

Unter den letzten Ptolemäern hatte das Ägyptertum politische Berücksichtigung erzwungen, und die Mischung ägyptischer mit griechischen Elementen war auf dem Wege, die widerstrebenden Kreise reinen Volkstums fortzureißen, wenn auch noch keineswegs diesem Ziele nahe, zumal da die Regierung trotz allen Zugeständnissen ihr griechisches Wesen noch immer wahrte. Da wurden alle Hoffnungen, die das ägyptische Volk hegen konnte, von Rom zertreten. Wie Augustus von vornherein die Ägypter wieder in die Stellung der Unterworfenen zurückgeschleudert, sie als dediticii von den bevorrechteten Hellenen schärfer denn je gesondert und die Kopfsteuer geradezu zum Merkmal der Knechtung geprägt hat, wie seine Nachfolger diese Politik fortgesetzt haben, bedarf keiner Wiederholung. Der echte Hellene steht nun wieder so hoch über dem Ägypter wie einst zur Zeit der ersten Ptolemäer. Aufstände blieben erfolglos, da die römische Macht viel zu fest gefügt war, wenn sie auch gegen den Ausgang des 2. Jh. p. C. durch den nationalägyptischen "Hirtenaufstand" im Delta erheblich gefährdet werden konnte. Immer wieder ließ Rom sie fühlen, daß sie nichts waren; Caracalla verjagte sie als lästige Elemente aus Alexandreia, und am römischen Bürgerrechte, das 212 p. C. die constitutio Antonina brachte, hatten nur wenige bevorzugte Kreise, besonders der Priester, Anteil. haben die Kaiser der beiden ersten Jahrhunderte wie einst die frühen Ptolemäer mit der politischen Unterdrückung eine vernünftige Rücksicht Hand in Hand gehen lassen: Augustus beschnitt zwar den Priesterschaften die großen Besitzungen und Einnahmen, die sie unter den letzten Ptolemäern hatten zurückgewinnen können, und stellte Priester und Tempel unter die strenge Aufsicht eines römischen Ritters, baute aber weiter an den Tempeln der ägyptischen Götter; seine Nachfolger taten ebenso, und noch Hadrian erweiterte die Heiligtümer auf Philai. Die Darstellung an den Tempelwänden und allen heiligen Formelkram ließen sie ruhig auf sich anwenden, obgleich wenigstens die ersten Kaiser eher noch kühler dazu standen als die Ptolemäer des 3. Jh. a. C. Auch das ägyptische Landrecht durfte fortbestehen, aber nur noch die niedrigsten örtlichen Ämter blieben den Ägyptern offen.

Es liegt auf der Hand, daß diese römische Politik nur dahin wirken

konnte, das Ägyptertum, soweit es noch ungemischt vorhanden war, rein zu erhalten. Und so zeigen denn auch manche Züge, wie die breite ägyptische Unterschicht, die griechisches Wesen nicht aufgenommen hatte, in der Kaiserzeit fortdauert, obwohl uns leider auch jetzt nur hier und da eine Spur dieser schriftlosen Menschen begegnet. Um die Mitte des 2. Jh. p. C. besitzt das Fajumdorf Karanis einen Dolmetscher, der nur die Aufgabe gehabt haben kann, zwischen der rein ägyptischen Bevölkerung und den Behörden zu vermitteln, und noch gegen Ende desselben Jahrhunderts wird eine ägyptische Frau vor Gericht durch einen Dolmetscher vernommen. Gab es demnach Kreise, die nicht griechisch sprechen konnten, so lebte auch noch das Demotische eine Weile fort. Demotische Urkunden freilich sterben bald aus. da die römische Regierung ihnen ein Ende gemacht zu haben scheint, aber noch um 200 p. C. hängen die Ägypter ihren Toten die sogenannten Mumienetikette mit demotischer Aufschrift um Im 3. Ih. erlischt im Wesentlichen die demotische Schrift, denn vermutlich wußten auch die Priesterkreise mit demotisch und hieratisch, dessen Kenntnis noch im 2. Jh. p. C. der Priesterkandidat nachzuweisen hatte, nichts mehr anzufangen, und auch die Volksliteratur religiösen Inhalts, von der die Sprüche des Sansnôs zeugen, ging unter oder richtiger im griechisch-ägyptischen Mischelemente auf. Die lebendige Sprache verlor im Laufe der Kaiserzeit die Stütze, die jede Sprache an einer eigenen Schrift und eigenen Literatur besitzt. Wie ausgeprägt aber trotzdem der Typus des echten Ägypters noch im Anfange des 3. Jh. p. C. gewesen sein muß, verrät uns Caracallas Brief an den Statthalter über die Vertreibung der Ägypter aus Alexandreia: sie seien an Sprache, Aussehen und Haltung leicht zu erkennen, und ihre Lebensweise unterscheide die ungeschliffenen Ägypter von den Gebildeten. Solche Verachtung vergalten die echten Ägypter mit gründlicher Geringschätzung griechischer Bildung und Sprache, wofür uns im Poimandres ein deutliches Zeugnis vorliegt. Der römischen Politik wirkte jedoch die vorhandene Schicht der Gräkoägypter entgegen; sie ließ sich nicht unterdrücken und hat sich eher noch weiter ausgebreitet, weil die alten Ur-

sachen, Zusammenwohnen und täglicher Verkehr, fortdauerten. Augenscheinlich haben die Römer sie politisch den Ägyptern, den dediticii, zugerechnet und damit von den Hellenen geschieden; jedoch mögen auch gewisse Kreise in den Metropolen, die eine

ermäßigte Kopfsteuer zahlten, gräkoägyptisch sein. wird jeder, der die Quellen kennt, nur Vermutungen wagen, obwolil uns eine Fülle von Urkunden und zahllose Namen zu Das Verhältnis der staatsrechtlichen Klassen Gebote stehen. zu den nationalen und kulturellen Schichten klar zu bestimmen, ist immer noch unmöglich. Wie in ptolemäischer Zeit gehen griechische und ägyptische Namen in den Kreisen der Mischbevölkerung durcheinander, was besonders an einigen Familien, die wir aus den Urkunden kennen, anschaulich wird. Ein Mann mit dem gut griechischen Namen Parthenios, dessen Eltern aber Pamînis und Tapchoïs, also echt ägyptisch heißen, wird "Vorsteher der Isis von Koptos"; auch die Liste der Hieroglyphoi von Oxyrhynches aus dem Jahre 107 p. C. ist lehrreich, denn mehrere dieser 5 Männer, die doch sicher Ägypter waren, tragen griechische Namen. Wie früher sucht der Ägypter, der das Griechische als das Höhere und Feinere empfindet, einen griechischen Namen zu erlangen; aber jetzt bedarf er der Erlaubnis des Idiologus, denn Rom hält streng darauf, daß jeder in seiner Kaste bleibe. Dieser Fall ist ein merkwürdiger Beweis dafür, daß trotz aller Namenmischung die griechischen Namen, die hier ganz gewöhnlich sind, und andrerseits die ägyptischen wenigstens in rein hellenischen Kreisen als Kennzeichen des Volkstums gelten. Einen sehr großen, vielleicht den größten Teil der erhaltenen Papyri werden wir diesen Gräkoägvptern zuschreiben dürfen; in der Kaiserzeit kam eine andere Sprache als die griechische auch für die Mischbevölkerung gar nicht mehr in Betracht. Aus ihren Kreisen stammen die orthographisch und sprachlich entstellten Schriftstücke und Briefe, sie sind die Heimat des Vulgärgriechischen der Papyri, das uns hundertfach begegnet. aber durchaus nicht für eine ägyptisch beeinflußte Mischsprache gehalten werden darf. Wie ich in Kapitel 11 ausgesprochen habe, sind griechische Äußerungen solcher Leute, deren Muttersprache ägyptisch war, ziemlich selten. Die große Mehrzahl der so verworren aussehenden Schriftstücke gehört der griechischen Volkssprache und empfängt ihre Erklärung nur aus dem Griechischen. Zog die Kulturmischung, abgesehen von der Sprache, im allgemeinen die Griechen ins Ägyptertum hinein oder hinab, so stiegen auch umgekehrt manche Ägypter zu griechischer Bildung empor; ob ein Mann wie der Priester Chairemon im Anfange der Kaiserzeit, der gleich vielen seiner Kollegen einen griechischen Namen trägt, der Herkunft nach Ägypter oder Grieche ist, können wir ihm nicht mehr ansehen. Wie das Gemisch der beiden Völker und Kulturen sich besonders wirksam und besonders sichtbar in der Religion ausprägte, wird das nächste Kapitel darstellen.

Etwa um die Wende des 2. zum 3. Jh. p. C., um dieselbe Zeit, als die Verleihung des römischen Bürgerrechts an die bevorrechteten Klassen, im Wesentlichen die Hellenen, von Neuem die Ägypter als niederste Schicht brandmarkte und von Neuem ihr Volkstum abschloß, bahnte sich im Leben dieses Volkes eine entscheidende Wandlung an. Das Christentum, das in Alexandreia früh Fuß gefaßt hatte, aber ins Niltal kaum vorgedrungen zu sein scheint, fand jetzt seinen Weg hinauf, und zwar zunächst weniger zu den Griechen, die es im allgemeinen noch ablehnten, als zu den Kindern des Landes, zur niedersten Bevölkerungsklasse. Obwohl es aus dem griechischen Alexandreia kanı, bediente es sich der ägyptischen Sprache; nichts anderes vermag so wie diese Tatsache zu beweisen, daß auch damals noch ein sehr großer Teil der Landesbewohner wenig oder gar nicht griechisch verstand, sondern rein ägyptisch geblieben war. Allein die erste Aufgabe, dem Volke die Heiligen Schriften nahe zu bringen, ließ sich nicht mehr in der absterbenden demotischen Schrift erfüllen, sondern führte zu dem wichtigen Schritte, das griechische Alphabet, um einige Zeichen für besondere ägyptische Laute vermehrt, zum Träger ägyptischer Sprache zu machen. Und da die schon seit Langem fast nur noch von kleinen Leuten gesprochene Sprache Begriffe und geistige Vorgänge schlecht auszudrücken vermochte, entnahm man dem Griechischen eine überaus große Zahl solcher Lehnwörter; andere zeugen davon, daß auch die ägyptische Umgangssprache bereits mit griechischen Wörtern durchsetzt war. Diese späteste Gestalt der ägyptischen Sprache, in griechischer Schrift wiedergegeben, ist das Koptische. Seine Anfänge, wie ich sie schilderte, kann man bis jetzt nur erschließen, da wir hierüber so gut wie keine Von der Bibelübersetzung urkundlichen Zeugnisse besitzen. ausgehend, zog das Koptische bald andere christliche Schriften namentlich gnostischer Richtung in seinen Bereich und entfaltete sich in einer ausgedehnten religiösen, freilich fast durchweg übersetzten Literatur; erst später wuchs auch ein nationales weltliches Schrifttum auf. Bis auf die arabische Eroberung blieb allerdings das Griechische die Sprache des Staates und des allgemeinen

Verkehrs; aber das Christentum gab den Ägyptern und dem Koptischen einen starken Halt, so daß ihre Selbstständigkeit im Laufe der byzantinischen Periode zunahm, wie auch mehrere Zeugnisse durchblicken lassen. Sogar die Regierung sah sich hin und wieder genötigt, ihre Erlasse zweisprachig zu veröffentlichen, was seit den Zeiten der ersten Ptolemäer nicht mehr geschehen war. Bedeutende Männer wie der koptische Kirchenvater Schenute, um 400 p. C., trugen wesentlich zur Erstarkung des Nationalbewußtseins bei, und der Gegensatz der Kopten, der Christen ägyptischen Stammes und ägyptischer Sprache, zu den Hellenen, deren Name ihnen geradezu "Heiden" bedeutete, verstärkte die Scheidewand. Als aber später auch die Masse der Hellenen christlich wurde, nahm sie die byzantinische Reichsorthodoxie an, während die Kopten Monophysiten waren, so daß die Glaubensfeindschaft Dazu kam der Haß der Kopten, die meist Bauern bestehen blieb. und kleine Leute waren, gegen die überwiegend hellenischen Großgrundbesitzer der byzantinischen Zeit. So verschärft sich in rund 400 Jahren die Feindschaft des nationalen Ägyptertums gegen die Hellenen trotz aller Vermischung, die natürlich nebenher geht, und die byzantinische Periode bedeutet einen entschiedenen Aufschwung ägyptischen Volksbewußtseins, den es zu einem großen Teile dem Christentume verdankt. Als endlich die arabische Eroberung der griechischen Kultur und dem griechischen Volkstume den Todesstoß versetzte, nahm Ägypten, das bis dahin so griechisch ausgesehen hatte, sehr rasch koptische Züge Die koptische Urkunde und der koptische Brief breiteten sich aus, während die griechischen Schriftstücke zurücktraten. Die Kopten hatten den Sieg der Araber über die orthodoxen Byzantiner auch aus kirchlichem Parteihaß begünstigt und zogen nun zunächst für Volk und Sprache den Gewinn daraus, freilich nicht für immer; denn dies Volk, das rund ein Jahrtausend lang unter dem Drucke der übermächtigen griechischen Weltkultur und Weltsprache sein Leben im Stillen bewahrt hatte, erlag in den folgenden tausend Jahren völlig dem Islam und der arabischen Sprache. Zwar gibt es heute noch zahlreiche ägyptische Christen, die aus jenen Zeiten ihre Religion und den Namen der Kopten bewahrt haben, aber auch sie sind in der Sitte vielfach und in der Sprache ganz arabisch geworden; die große Masse der Ägypter hängt dem Islam an, spricht arabisch, nennt sich Araber und hat jeden Zusammenhang mit ihrem alten Volkstum

eingebüßt. Nur die körperliche Erscheinung ist zum großen Teile durch alle Jahrtausende, durch alle Fremdherrschaft hindurch so geblieben, wie sie in den Reliefs des alten Ägyptens vor uns stellt.

Wie jeder Leser bemerkt haben wird, ist ganz von selbst in den Mittelpunkt der Darstellung das Verhältnis der Ägypter zu den Hellenen, der Landeskinder zu den Eroberern und Herren getreten. Die Hellenen, die mit und nach Alexander als Soldaten oder Geschäftsleute ins Niltal einzogen, stammten aus allen Gebieten der griechischen Welt. Lange Zeit noch pflegten sie ihre Herkunft oder ihr heimisches Bürgerrecht anzuführen, so daß wir verfolgen können, wie vom griechischen Mutterlande, von der Balkanhalbinsel, aus Kleinasien und vom Schwarzen Meere, aus den griechischen Städten Syriens, von den Inseln, von Sizilien, ja auch aus den Kolonien Italiens und der Westländer Griechen hineinströmten, bald einzeln, bald in größeren Gruppen. Mindestens das 3. Ih. a. C. hindurch hat besonders der Bedarf des ptolemäischen Heeres immer neue Scharen herbeigeführt und das griechische Element in Ägypten verstärkt. Eine überaus bunt zusammengewürfelte Gesellschaft mit verschiedenen Dialekten, Kulten, politischen und rechtlichen Voraussetzungen fand sich hier zusammen und wurde durch die Politik der ersten Könige wie durch das hellenische Gemeingefühl gegenüber den unterworfenen Barbaren vereinigt und verschmolzen. Über ihre Sprache, die Koine, habe ich in Kapitel 11 bereits das Nötige gesagt. Teil schlossen diese Hellenen sich zu Stadtgemeinden zusammen, zum Teil bildeten sie im Heere Landsmannschaften und als angesiedelte Soldaten, wie wir sie besonders im Fajum antreffen, losere politische Verbände, die sich von der Vermischung mit den Ägyptern fernhielten und in ihren Siedlungen Horte hellenischen Wesens darstellten, zumal da ja auch der Waffendienst im ersten Jahrhundert der Ptolemäerzeit ihr Vorrecht war. Wie das durchaus griechische Wesen des Königtums und der Staatsverwaltung den Abstand des Herrenvolkes von den Ägyptern wahrte und bewußt pflegte, wie die Hellenen in ihrem Privatrecht, ihren Gerichtshöfen, ihrer griechischen Privaturkunde etwas Eigenes besaßen und sich erhielten, habe ich in den vorausgehenden Alles, was sie politisch und privatrechtlich Kapiteln erzählt. absonderte, stützte zugleich ihre Herrenstellung gegenüber den Ägyptern. Die Makedonen, die im Anfange der Ptolemäerzeit

noch einen immerhin erkennbaren Vorrang vor den Hellenen besaßen, gingen allmählich in ihnen auf, und verschwanden in der ersten Kaiserzeit gänzlich. Ihre völkische Eigenart zu beobachten reichen die Zeugnisse bisher nicht aus.

Als nun um 200 a. C. die unvermeidliche Mischung mit den Ägyptern größere Wirkungen nach sich zog und die Schicht der Gräkoägypter sich herausbildete, blieb die griechische Sprache auch in diesen Kreisen Herrscherin; war sie doch die Sprache der Bildung und des Verkehrs, die Sprache, die überhaupt erst den Zugang zur weiten Welt erschloß. Wie sehr aber trotzdem Griechen und Makedonen in ägyptische Kreise, in ägyptische Anschauungen versinken konnten, lesen wir in den lebensvollen Zügen der Sarapeumspapyri des 2. Jh. a. C. Selbst in die alexandrinische Bürgergemeinde drangen ägyptische Namen ein, und der Einfluß ägyptischer Religion unter den Gräkoägyptern, ja wohl auch über die Grenzen der Mischklasse hinaus, kann nicht leicht überschätzt Trotzdem haben sich rein hellenische Schichten und Ansiedlungen in ihrer Absonderung vom Ägyptertum erhalten, sogar in den Tagen der späteren Ptolemäer, als die Ägypter Auch der Amnestieerlaß Euergetes II. mächtig emporkamen. zeugt nicht allein für die Begünstigungen, die der König den Ägyptern einräumen mußte, sondern ebenso sehr für das Selbstbewußtsein und die Kraft der Hellenen, deren Begriff auch damals augenscheinlich noch scharf umrissen dastand. Die Kaiserzeit verstärkte, wie wir gesehen haben, die Sonderstellung der echten Hellenen. Wenn Hadrian die Bürger seiner neuen Antinoosstadt "Neuhellenen" nennt, so setzt er die Althellenen als fest bestimmt und bestimmbar voraus. Noch damals lehnten diese Gemeinwesen und loseren Körperschaften der Hellenen die Ehe mit den Ägyptern ab, wie gerade das abweichende Stadtgesetz von Antinoupolis lehrt, und die römische Regierung setzte Strafen und schwere Nach-Sie gab sich selbst in der Verwaltung Ägyptens ganz griechisch und erkannte den griechischen Charakter Ägyptens Was nach außen hin dem Hellenen vielleicht am öffentlich an. stärksten seine Eigenart aufprägte, war das Gymnasion mit der körperlichen Schulung, die es verlieh; denn hier herrschte ein Geist, der dem ägyptischen völlig entgegengesetzt war. dürfen annehmen, daß überall da, wo das Gymnasion besteht, auch echte Hellenen wohnen. Mit dem Gymnasion hängen das griechische Gemeingefühl und die griechische Bildung zusammen,

deren Spuren wir hier und da begegnen. So ist auch die Fülle der griechischen Bücher, die uns die Papyri erhalten haben, ein Zeugnis für Ausbreitung und Lebenskraft der Hellenen. Mögen auch manche Gattungen der Literatur wie Possen, nachahmende Gelegenheitsdichtungen und Auszüge aller Art in den Kreisen der Gräkoägypter Anklang gefunden haben, so können doch die Klassiker etwa mit Ausnahme der Schulbücher, und die Werke der hellenistischen Dichter und Forscher wohl nur in der Hand und in den Bibliotheken echter Hellenen gewesen sein. Und wenn die Hellenen Ägyptens, wie die literarischen Papyri erschließen lassen, vom Klassizismus der Kaiserzeit nicht unberührt geblieben sind, so spricht dies für ihren Zusammenhang mit der gesamthellenischen Entwicklung. Dazu kommt das eigenartige Gepräge der alexandrinischen Kultur und Literatur, das von Kallimachos bis auf Origenes seine Besonderheit und seine echt griechischen Züge niemals verleugnet hat. Noch in der byzantinischen Periode blüht griechische Literatur in Ägypten; selbst in der Thebaïs steht ein hellenischer Dichter wie Nonnos auf, und der Neuplatonismus wird gerade durch ägyptische Griechen vertreten.

Freilich vollzieht sich in derselben Zeit der Verfall des Hellenentums, das mit dem Gymnasion seinen äußeren Halt verliert, während es im Innern schon schwach geworden war. Blieb es auch noch mit seiner Sprache maßgebend, so erlag es doch dem Christentume, das gerade in Ägypten trotz den großen Kirchenlehrern Alexandreias, trotz den literarischen Leistungen alexandrinischer Theologen schließlich mehr den Einheimischen als den Hellenen zugute kam. Wie die griechische Sprache sich damals völlig umgestaltete und byzantinisch wurde, so auch das Beiden machte die arabische Eroberung Hellenentum selbst. ein Ende, wenn auch eine Zeitlang noch arabische Beamte mit den Gemeinden Ägyptens griechische Briefe wechselten und unter den orthodoxen Christen des Landes, ja sogar in der monophysitischen Landeskirche die griechische Kirchensprache sich einige Jahrhunderte hielt. So reich unsere Quellen sind, so vermögen wir doch für keine Periode und für keinen Zeitpunkt des geschilderten Jahrtausends die Zahl der Hellenen oder ihr Stärkeverhältnis zu den Ägyptern auch nur annähernd zu schätzen. Auf ganz allgemeine und persönliche Eindrücke, wie sie die Dokumente bieten können, darf man nur allgemeine und unsichere Urteile aufbauen; unter solchen Einschränkungen möchte ich

vermuten, daß etwa in der Kaiserzeit nächst den reinen Ägyptern die Gräkoägypter am zahlreichsten gewesen sein dürften, während die Zahl der echten Hellenen, wie sie die römische Regierung verstand, kaum groß gewesen sein wird und jedenfalls weit hinter jenen beiden Gruppen zurückblieb.

Unter dem politischen Gesichtspunkte war es die wichtigste Änderung im Bestande der Bevölkerung, als die Römer ihren Einzug hielten. Freilich treffen wir schon weit früher, im 2. und sogar im 3. Jh. a. C., vereinzelt lateinische Namen an, ohne zu wissen, ob wir es mit römischen Bürgern oder auch nur Italikern zu tun haben, die als Geschäftsleute schon damals die Länder Unter Ptolemaios aufsuchten. Orients Auletes zogen römische Truppen in Ägypten ein, und seit dieser Zeit wurde der Römer eine ständige Erscheinung in Alexandreia, aber wohl auch weiter nilaufwärts; dann führten Cäsars Aufenthalt und vor allem die Tage des Antonius viele Römer nach Ägypten. Wenn wir bereits in den ersten Jahren nach dem Siege Octavians eine ganze römische Kolonie in Alexandreia antreffen, Bankiers und Geschäftsleute aller Art, so mag ein guter Teil von ihnen sich schon vorher dort seßhaft gemacht haben; aber mit der Verwandlung des Ptolemäerreiches in eine Provinz wird der Zustrom noch weit stärker geworden sein. Rechnet man die starke militärische Besatzung unter Augustus hinzu, so gelangt man zu einer beträchtlichen Anzahl von Römern, die man als dauernde Bewohner Ägyptens zählen darf. Dagegen waren der Beamten nur wenige; anfangs scheinen hier und da kaiserliche Sklaven und Freigelassene tätig gewesen zu sein, später aber saßen, wie ich schon ausgeführt habe, nur in den höchsten Stellen römische Bürger. Der Hochadel Roms, die senatorischen Kreise, fehlte völlig.

Obwohl die römische Politik darauf ausging, Stellung und Vorrechte des civis Romanus kostbar zu erhalten und sie den Griechen nur schwer, den Ägyptern so gut wie gar nicht zu eröffnen, so zwang doch der Bedarf des Heeres schon früh dazu, den Ersatz der Provinz zu entnehmen. Damit aber gewann eine große Zahl von Griechen, denn nur die bevorrechteten Klassen der Provinzialen kamen zunächst in Betracht, das römische Bürgerrecht und römische Namen. Sie nehmen die vollerömische Namensform an, lateinisches praenomen und gentile und ihren griechischen Namen als cognomen, und werden einer

römischen Tribus zugeschrieben. Soweit auch ihre Familien römisch werden, begründen sie, als Veteranen irgendwo im Lande sich ansiedelnd, einen Stamm römischer Bürger, der freilich in Wirklichkeit nicht viel von römischem Wesen an sich Immerhin darf man auch sie als römisches Element nicht unterschätzen, da sie sich ihrer Würde bewußt waren und sie sogar gegen die griechischen Beamten herauskehrten. Außer ihnen dienten aber auch in der Legion geborene Römer, und als Geschäftsleute oder Handwerker saßen sie verstreut durch ganz Ägypten; jedoch können wir sie nur selten von jenen römisch gewordenen Griechen scheiden, da im gewöhnlichen Verkehre beide sich nicht ihrer vollen römischen Namensform zu pflegen. Wo nicht die Dokumente selbst, z. B. durch lateinische Wendungen auch im griechischen Gewande, den geborenen Römer verraten, bleiben wir meistens im Ungewissen. Wie wenig bei den römisch gewordenen Griechen das römische Wesen in die Tiefe ging, sieht man an den Zugeständnissen der Kaiser auf dem Gebiete des Zivilrechts. An sich gehörte zum civis Romanus das ius civile, und kaum etwas anderes schied ihn, das Glied des herrschenden Volkes, den Mitbürger des Kaisers, so scharf wie dies von allen übrigen Bewohnern der Provinz; aber den Soldaten, das heißt einem sehr beträchtlichen Teile der romanisierten Griechen oder griechischen Römer, gestattete man sogar das grie-So dürfen wir annehmen, daß der Kreis chische Testament. der stammesechten Römer in Ägypten niemals weit war, während zu den römischen Bürgern griechischer Herkunft viele Tausende gehörten; die Papyri nennen ihrer eine überraschend große Zahl. Von ihren Kreisen aus haben sich lateinische Namen, vor allem Vornamen, erstaunlich verbreitet, und zwar augenscheinlich von ihrem römischen Wesen gelöst als einfache Rufnamen griechischer Art. Schon im 2. Jh. begegnen wir häufig in einer und derselben Familie ägyptischen, griechischen und lateinischen Namen durcheinander, ein Zeichen, daß römische Einflüsse doch auch ins Volk dringen. Daraus auf eine wirkliche Mischung römischen Blutes mit Griechen und Ägyptern oder auch nur eine Mischung der Sprache und der Kultur zu schließen, wäre mehr als gewagt. Wahrscheinlich waren vielmehr die Römer der Einwirkung griechischer Kultur und sogar ägyptischen Wesens ausgesetzt; wenn der Gnomon des Idiologus ihnen die Geschwisterehe verbietet, so verrät sich darin eine bedenkliche Annäherung an ägyptische Sitte.

Auf der anderen Seite würde man den römischen Einschlag vielleicht etwas unterschätzen, wenn man ihn lediglich an der geringen Zahl der erhaltenen lateinischen Papyri messen wollte, die uns nicht einmal ein Bild von den Geschäften des ius civile im Kreise der echten Römer geben können, da diese sich in der Mehrzahl in Alexandreia beim Präfekten abgespielt haben und daher nicht erhalten sind. Die Werke der römischen Literatur, die in Oxvrhynchos und anderwärts zutage getreten sind, zeugen, wenn auch nicht unbedingt für echte Römer, so doch für eine Beschäftigung mit römischem Geiste und für seine Wirkung in der Provinz. Die große Masse der römischen Bürger Ägyptens waren einfache Leute, Soldaten, Veteranen und kleine Geschäftsleute, die wohl selbst dann, wenn sie von Hause aus Latein sprachen, der gräkoägyptischen Kulturmischung erlagen. Die echten Römer dagegen, an Zahl gering, hielten sich gesondert, und z. T. gerade dadurch konnte die Regierung mit solchem Nachdrucke den unbedingten Vorrang des römischen Bürgers durchsetzen. Das einzige Gebiet, wo ein wirklicher Einfluß römischen Wesens sich erkennen läßt, ist die Sprache, die schon im 2., noch deutlicher im 3. Jh. p. C. eine beträchtliche Menge lateinischer Lehnwörter aufweist, nicht nur, wie im Neuen Testamente, militärische und amtliche Ausdrücke, sondern auch für Gebrauchsgegenstände, Kleidungsstücke, Gewichte u. drgl.; der Handel mit dem Westen und der Einfluß seiner Industrie müssen beträchtlich gewesen Die Ausdehnung des Bürgerrechts 212 p. C. vermehrte nicht echten Römer, sondern die romanisierten Griechen und machte das römische Wesen eher griechisch als umgekehrt. Die neuen Bürger wurden in die gens des Kaisers aufgenommen damit Aurelier, nannten sich aber nicht immer so: daher können wir auch im 3. Jh. p. C. den Namen nichts Sicheres abgewinnen. Dagegen ist der Vorstoß des Lateinischen und eine gewisse Romanisierung seit Constantin deutlich sichtbar: ich erinnere an die lateinisch stilisierten Gerichtsprotokolle, eine Reihe lateinischer Urkunden und Bücher auf Papyrus, sowie an die Gesprächsmuster, die damals dem Griechen, ja auch dem Ägypter die gewöhnlichsten lateinischen Redewendungen beizubringen suchten. Und im griechischen Stile der Byzantinerzeit prägt sich lateinischer Einfluß unverkennbar aus. Damals schien sich eine Romanisierung Ägyptens anzubahnen, aber trotz der immer weiteren Ausdehnung des

Bürgerrechts ist sie nicht durchgedrungen, zumal da die späteren Kaiser selbst in Byzanz die römische Verkleidung fallen ließen und sich dem Osten des Reiches anpaßten, der ja immer griechisch gewesen war.

Neben Ägyptern, Griechen und Römern, deren Verhältnis Wesen und Mischung der Bevölkerung bestimmt, kommen andere Bestandteile erst in zweiter Reihe in Betracht, unter diesen aber weitaus am meisten die Juden; betrug doch im 1. Jh. p. C. nach Philos Schätzung ihre Zahl in Ägypten etwa eine Million. Seitdem auf der Insel Elefantine, gegenüber Assuan, an der Südgrenze des Landes, eine erhebliche Anzahl von Briefen, Urkunden amtlicher wie privater Art, und auch Büchern aus der dortigen jüdischen Gemeinde des 5. Jh. a. C., sämtlich in aramäischer Sprache, entdeckt worden ist, können wir jüdische Siedlungen auf ägyptischem Boden hoch hinauf, bis ins 7. Jh. a. C. verfolgen und die sonstigen Andeutungen darüber erst richtig beurteilen. Und nicht nur hier, sondern auch an anderen Orten, z. B. in Memphis, haben schon früh Israeliten Fuß gefaßt. Jedoch wird eszutreffen, wenn die jüdischen Schriftsteller selbst die Bedeutung der Juden in Ägypten an Alexander und die ersten Ptolemäer anknüpfen, denn die Papyri bringen uns für jüdische Einwohner immer neue Zeugnisse aus ptolemäischer Zeit, gerade aus dem 3. Jh. a. C., durch Personennamen wie durch Ortsnamen, auch wenn man die mehrfach begegnenden Syrerdörfer ihnen nicht ohne Weiteres zurechnet. Wie schon die Juden auf Elefantine ihren eigenen Tempel besaßen, so wurde im 2. Jh. a. C. der Tempel in Leontopolis zum Mittelpunkte der ägyptischen Judenschaft; bestanden Synagogen (προςευχαί). Die religiöse Stellung dieser jüdischen Gemeinden war, gemessen an dem Anspruche Jerusalems, alleinige Kultstätte zu sein, nicht immer einwandfrei; die Synagoge zwar entsprach dieser Anschauung, aber der Tempel in Leontopolis so wenig wie einst der auf Elefantine, wenn auch im 2. Jh. a. C. von einer Verehrung syrischer Götter neben Jahu, wie sie auf Elefantine stattfand, keine Rede mehr war.

Während die jüdische Literatur die dauernde Reinheit und Absonderung des Volkes betont, verraten uns die unmittelbaren Zeugen mancherlei von einer Vermischung mit Ägyptern wie mit Griechen; beides läßt sich wohl vereinigen, wenn wir uns erinnern, daß es mit Ägyptern und Griechen nicht viel

anders stand, und bedenken, wie wenig gerade die Beziehungen unter einander wolmender Völker sich auf eine Formel bringen Zum Ptolemäerhause stellten sich die ägyptischen Juden ebenso freundlich und ergeben, wie sie es meistens den Machthabern gegenüber verstanden haben, und was von der Gunst der Könige berichtet wird, mag daher zum großen Teile stimmen, um so mehr als auch die politischen Beziehungen des Ptolemäerreiches zum südlichen Syrien in dieser Richtung wirkten. Einzelne luden wie Onias, der Hohepriester von Leontopolis, und gegen Ende des 2. Ih. a. C. seine Söhne Chelkias und Ananias als Heerführer, stiegen im Ptolemäerreiche zu Ansehen und Macht empor. Weitaus das größte Gewicht aber hatte die jüdische Gemeinde in Alexandreia. Zwar wissen wir jetzt, daß sie nicht am alexandrinischen Bürgerrechte teilhatte, wie Josephus behauptet, wenn auch ohne Zweifel einzelne dahin gelangten; aber sie besaß ihre selbständige Gemeindeverfassung mit einem Rate Gemeindebeamten und besonderen Gesetzen, die natürlich nur in ihrer Mitte galten, und vertritt in deutlicher Ausprägung diejenige Art politischer Verbände, die wir als πολίτευμα kennen gelernt haben. Wahrscheinlich war die große Mehrzahl der ägyptischen Judenschaft in Alexandreia ansässig, so daß sie im Gesamtbilde der Stadt wesentlich hervortraten und ihre Quartiere. die man vielleicht als Ghetto bezeichnen darf, zweien der fünf alexandrinischen Stadtteile das Gepräge gaben. Die Juden Alexandreias nahmen zu einer Zeit, wo auch Jerusalem sich stark hellenisierte, viel hellenisches Wesen an, nicht nur griechische Namen, unter denen manche wie Herodes, Tryphon, Dorotheos, Dositheos fast ein Merkmal des Juden wurden, sondern auch die griechische Umgangssprache. So konnte es kommen, daß man daran ging, die Heiligen Schriften ins Griechische zu übersetzen, um sie der ägyptischen Diaspora lebendig zu erhalten. Dies große Werk, die Septuaginta, scheint im 3. Jh. a. C. begonnen und im folgenden lahrhundert vollendet worden zu sein; wie man es auf Gunst und Wißbegier des Philadelphos zurückführte und die Weisheit der jüdischen Schriftgelehrten ins hellste Licht setzte, lese jeder im Aristeas-Briefe nach, der trotz allen Erfindungen einer der wertvollsten Zeugen für die Beziehungen der Juden zu den Ptolemäern ist. Im übrigen stehen die Septuaginta nicht allein, eine jüdisch-griechische Literatur begleitet sie, aus der hier nur Aristobulos zur Zeit Philometors genannt sei.

Ihren Höhepunkt erreichte sie in dem Alexandriner Philon im 1. Jh. p. C.

Die römische Herrschaft brachte zunächst den Juden keinerlei Nachteil; allerdings waren sie kopfsteuerpflichtig und gehörten nicht zu den privilegierten "Hellenen". Mancherlei Nachrichten zeugen von ihrer Ausbreitung, z. B. die Judenquartiere in Oxyrhynchos und Hermupolis oder die jüdischen Namen in Arsinoë und in Fajumdörfern, daneben zahlreiche Votivinschriften Ein alexandrinischer Jude vermochte sogar, alleraller Orten. dings um den Preis seines Glaubens, römischer Bürger, Epistratege der Thebaïs, Prokurator Judäas und Präfekt Ägyptens zu werden: Tiberius Julius Alexander war es, der endlich unter Titus sein eigenes Volk zu bekriegen half. Die Zerstörung Jerusalems änderte viel; der Haß, den das zertretene Volk den Römern bewahrte, flammte auch in Ägypten mehrmals in jüdischen Aufständen empor, besonders unter Trajan und Hadrian. Eine besondere Judensteuer zwang jetzt die Juden, die einst dem Tempel in Jerusalem entrichtete Abgabe dem Jupiter Capitolinus zu leisten. Während in der Ptolemäerzeit Spuren antisemitischer Gesinnung sich nur in der Literatur finden, setzte sie sich im 1. Jh. p. C. in die Tat um, zumal in Alexandreia, wo die reichen und mächtigen Juden den alexandrinischen Bürgern sich umsomehr verhaßt machten, als sie durch einflußreiche Personen wie den jüdischen König Agrippa am kaiserlichen Hofe etwas galten. Durch die sogenannten alexandrinischen Märtyrerakten, die ich in Kapitel 8 besprochen habe, wissen wir von der Stimmung, die zu diesen blutigen Kämpfen führte und immer von Neuem durch sie genährt wurde bis weit ins 2. Jh. hinein. Auch das Geschäftstreiben der Juden scheint damals Anstoß und Besorgnis erregt zu haben. Wie man sieh neben den Straßenkämpfen auch literarisch zu Leibe ging, zeigen die heftigen Antworten des Josephus auf die groben Angriffe des Alexandriners Apion. 3. Jh. p. C. verlieren wir die Juden Ägyptens aus den Augen; wie weit sie in christlichen Gemeinden aufgegangen sind, ist völlig unbekannt. Auch Samaritaner siedelten sich früh in Ägypten an, wie unter anderem der Ortsname Samareia und ein Bruchstück des samaritanischen Pentateuchs beweisen. Das ptolemäische Heer und daneben sonstige Einwanderung

Das ptolemäische Heer und daneben sonstige Einwanderung führten Angehörige vieler anderen Völker ins Land; wir wissen von Thrakern, Galatern und Persern, daß sie im Heere

eine Rolle spielten und teilweise Landsmannschaften bildeten. Schon dies beweist, wie hoch sie damals über den Ägyptern und wie nahe sie den Griechen standen. Besonders die Perser begegnen in Alexandreia wie im Fajum und der Thebaïs oft und scheinen eine gewisse Sonderstellung eingenommen zu haben. Idumäer in Memphis und Syrerdörfer an verschiedenen Punkten, Araber aus der östlichen Wüste und dem Sinaïlande, diese drei den Juden nahestehend; Trogodyten kommen von der ostafrikanischen Küste, und schriftliche Zeugnisse sowie die Terrakotten verraten uns, daß damals wie heute der Nubier, besonders als Diener, sieh in den Straßen Alexandreias umhertrieb. Wenn in Arsinoë nach Kilikiern und Bithynern, hier und in Oxyrhynchos nach den Lykiern ein Quartier benannt wird, muß ihre Zahl beträchtlich gewesen sein; andere Kleinasiaten übten in Hermupolis ihren Kult aus. Die benachbarten Libyer fehlten natürlich nicht, auch Dalmatiner begegnen, kurz, Elemente der ganzen Mittelmeerwelt, besonders des Ostens, saßen verstreut in Ägypten und bevölkerten wohl vor allem die Straßen der Weltstadt Alexandreia. In der byzantinischen Zeit kamen Blemyer hinzu, endlich sogar Germanen verschiedener Stämme.

Wie weit diese Ausländer sich mit den Einheimischen vermischt oder ihnen angeschmiegt haben, ahnen wir nicht; daß sie aber im allgemeinen in der hellenistischen Kultur aufgegangen sind, die griechische Weltsprache und viel von ägyptischer Sitte übernommen haben, darf man mit Grund vermuten.

Durchweg zu vergleichen sind die grundlegenden Kapitel über Bevölkerung und Bevölkerungspolitik in Wilckens Grundzügen. Es wäre eine liberaus lohnende Aufgabe, aus den Quellen, den griechischen Schriftstellern wie Polybios, Diodor, Strabo, Josephus usw., aus den Papyri und Inschriften alle unmittelbaren Äußerungen über Griechen und Ägypter und ihre Beziehungen zu sammeln und zu verarbeiten. Über die Personennamen siehe unten. Unterschied der politisch-völkischen von der sozialen Schichtung: man stelle den Soldaten, der durch den Dienst civis Romanus wird, ohne schreiben zu können, etwa neben einen ägyptischen Propheten und Tempelvorsteher; alexandrinische Bürger begegnen uns im Stande der Lohnschreiber und der Nilfischer, Wi. Chr. 148. Die Beziehungen der Griechen und Ägypter vor Alexander kommen für unsern Gegenstand nur als Vorstufe in Betracht, verdienen aber eine Bearbeitung, die mit einer Sammlung der hingehörigen Stellen aus der griechischen Literatur beginnen müßte. Über die Einwohnerzahl in der Ptolemäerzeit und im 1. Jh. p. C. vgl Wilcken, Ostraka I 487ff., wo die Angaben Diodors und des Josephus besprochen werden; da heute Ägypten über 11 Millionen Einwohner hat, kann Josephus mit  $7^1/_2$  ohne Alexandreia sehr wohl Recht haben. Alexanders Politik: Arrian, Anab. III 5: neben

die beiden ägyptischen Nomarchen stellt er makedonische und griechische Militärkommandanten. Die Ptolemäer wandten dies Verfahren nicht mehr auf das ganze Land, sondern auf die einzelnen Gaue an. Die Ägypter häufig laoi genannt, vgl. die ladoza, Lesquier, Inst. Milit. p. 98/9. OG. 11 731. Demotisch, von der Schrift schon bei Herodot 11 36, also ein vor Alexander entstandener literarlscher Ausgruck; später hätte nicht an dieurs, sondern an hads angeknüpft. Über demotische Urkunden vgl. das vorige Kapitel. Demot. lit. Texte: vor allem der sog. Setna-Roman. Märchen und Fabeln: Spiegelberg, Demot. Texte auf Krügen, Lpzg. 1912. Bekanntmachungen zweisprachig: Rev. Laws col. 9 = Wi. Chr. 258, 3. Jh. a. C. Lefebvre, Le dernier décret des Lagides. Zum Königskult vgl. Kap. 16. Für die priesterliche Auffassung vom Verhältnisse des Königs zu den äg. Göttern ist die sog. Mendes-Stele wichtig; Erman, Äg. Rel.2, 227. den Bau des Horostempels in Edfu (Apollinopolis Magna) geben auch die Eleph. Pap. Auskunft. Die maked. Monate hat man mehrmals in verschiedener Weise mit dem äg. Jahre in Einklang zu bringen gesucht, Wilcken, Grundzüge LV. Die Inschriften von Kanopos und Rosette OG. I 56 und 90; schon die Protokolle sind ganz verschieden; vgl. auch Wi. Chr. 109 aus der Zeit Philopators. Dionysios Petosarapis, vgl. Spiegelberg, ÄZ. 1912, 24 und Wi. Chr. 9. Panopolis als Herd von Aufständen ergibt sich aus Tebt. 1, 5, 138. Ägypter in hohen Stellungen: vgl. Martin, Les Epistratèges. Zum allg. Verhältnis zwischen Griechen und Ägyptern: im unpubl. Berl. Pap. 13431 richtet der Makedone Hermon seine Beschwerde wegen der λαμπαδαοχία an den äg. Dorfschreiber. Ferner die Sarapeumspapyri; Amh. Il 40 (das beste Land bei Soknopaiu Nesos haben "gewisse Hellenen" bekommen anstatt des Tempels); das Töpferorakel: Wilcken, Zur äg. Profetie, Hermes 40, 544 u. a. Griechisch-äg. Doppelnamen: die Töchter des Offiziers Dryton: Plaumann, Ptolemais 66. Ferner Tebt. 1 61 a, Wi. Chr. 136 usw. Πτολεμαίος δε καὶ Πετεσούχος Απολλωνίου τοῦ καὶ Αρυώτου Tebt. 1 105. Weiteres siehe unten. Zur Sprache: vgl. Kap. 11 über die gr. Ausdrücke für Gegenstände und Handlungen des äg. Kultus. Volksmischung in Alexandreia ist Polyb. XV 24ff. wichtig; vgl. Lumbroso, Arch. f. Pap. V 398. Römische Zeit: Inschrift des 1. Präfekten C. Cornelius Gallus hieroglyphisch, lat., griech, aus persönlichen Gründen, OG. II 654 mit. Lit. Aufstand der Bukolen, vgl. Wi. Chr. 21. Caracalla treibt die Äg. aus Alex.: Wi. Chr. 22. Aufsicht des Idiologus in seiner Eigenschaft als ἀρχιερεύς fiber die Priester jetzt neu beleuchtet durch den Gnomonpapyrus; vgl. auch Wi. Chr. 71. Die Hinneigung mancher Kaiser zur äg. Religion, z. B. Domitians und Hadrians, hat ihre Politik kaum beeinflußt. Dolmetscher BGU. I 227. III 985. Fay. 23. Tebt. II 450 Oxy. VII 1029. XII 1517. Spiegelberg, Demot, Inschr. Cairo p. 69/70 usw. Dolmetscher vor Gericht Oxy. II 237. Thead. 14. Über das Aussterben des Demotischen Wilcken, Chr. 137: am längsten, bis ins 5. Jh. p. C., kommen demotische Inschriften auf Philai vor. Mumienetikette: Holztafeln mit dem Namen der Leiche als Kennzeichen für den sie befördernden Schiffer Wi. Chr. 499. Sammlung solcher Etikette: G. Möller, Mumienschilder, Leipzig 1913. Hieratisch vom Priesterkandidaten gefordert: Wi. Chr. 137. Sprüche des Sansnôs: Wi. Chr. 116. Caracalla sagt über die Ägypter (Wi. Chr. 22): ἐπιγεινώσκεσθαι γὰ[ο]

ελε τους κ[ι] τους [ο] νε οἱ ἀληθιτοὶ Αιγύπτιοι δύταντ[α]ι εὐμαρῶς φωτηι ἄλλων [αὐτ]οὶ ἔχειν ὄψεις τε καὶ σχῆμα ἐτι τε καὶ ζω[ $\dot{r}$ ] δεικνύει ἐναντία  $\ddot{r}$  $\partial r$  ἀπο αναστρομής [πο]λειτικής είναι αγροίκους Αγνατίους. Äg. Selbstbewußtsein: Poimandres (Reitzenstein) p. 349: δ δε λόγος (der äg. Mysterienbücher) τξ πατρώα διαλέκτω έρμηνευόμενος έχει σας η τον των λόγων νουν και γαρ αθτό το της φωνής ποιόν και ή των Αιγυπτίων δνομάτων (φράσις) εν έαυτη έχει την ενέργειαν των λεγομένων, όσον οδυ δύνατόν εστί σοι, βασιλεύ, — πάντα δε δύνασα τον λόγον διατήρησον ανερμήνευτον, ίνα μήτε είς Ελληνας έλθη τοιαύτα μυστήρια μήτε ή τῶν Ελλήνων υπερήφανος φράσις καὶ ἐκλελυμένη καὶ ὅσπερ κεκαλλωπισμένη έξίτηλον ποιήση το σεμνόν και στιβαφόν και την ένεργητικήν των δνομάτων η φάσιν. "Ελληνες γάο, ο βασιλεύ, λόγους έχουσι κενούς (ούδε) αποδείξεων ενεργητικούς, καὶ αυτη ἐστὶν ή Ελλήνων φιλοσοφία, λόγων ψόφος ήμετε δε οὐ λόγοιε χοώμεθα, άλλα φωναίς μεσταίς των εργων. (Etwa zur Zeit Diokletians.) Gr. u. äg. Namen durcheinander in einer Familie: OG. II 698. BGU. I 302. Oxy. X 1282 usw. Parthenios: Spiegelberg ÄZ. 1914, 75. Hieroglyphoi von Oxyrh. Oxy. VII 1029. Mischnamen: Ταστράτων Oxy. 111 490. Ταχάλλιππος Oxy. VI 905. Υενάρτειας Möller I. c. usw. Namensänderung: Wi. Chr. 52: Eudaimon, Sohn des Psoïs und der Tiathres, will sich in Zukunft Eudaimon, Sohn des Heron und der Didvme nennen; da nach Ausweis der Papyri solche Namen im allg. keinen Volkston mehr besitzen, muß Eudaimon beabsichtigt haben, etwa in ein städtisches Amt oder durch Heirat in rein hellenische Kreise aufzusteigen, die allein noch feinhörig in solchen Dingen waren. Hier wird auch die römische Regierung, die ja den Begriff der "Hellenen" betonte, das Volkstum der Namen geschützt haben. Übligens dürfte auch früher staatliche Genehmigung nötig gewesen sein. Umnennen = nετονομάζειν BGU IV 1139. Eine Sache für sich ist die Namensänderung beim Eintritt in Heer oder Flotte. Gnomon des Idiologus behandelt auch solche Fälle. Für die Unzuverlässigkeit der Namen vgl. Tebt. I 247 (ca. 112 a. C.), wo unter der Überschrift Ellifrwi γεωργών 5 äg. Namen folgen.

Das Christentum bei den Ägyptern: vgl. Harnack, Mission u. Ausbreitung des Chr. II 132ff. (vgl. Kap. 16). Koptisch: Steindorff, Kopt. Grammatik. Einige ältere Versuche, das Ägyptische mit griechischen Buchstaben zu schreiben, waren im Sande verlaufen. Die Übersetzung gnostischer Schriften spricht für eine frühe Entstehung des koptischen Christentums (Pistis Sophia u. a.). Weltl. Lit. z. B. Kambyses-Erzählung ed. Möller, Berl. Kopt. Urk. I 31. Die koptische Literatur erstreckt sich weit ins Mittelalter hinein. Der Name Kopten kommt von Αλγύπτιος (heute qobt, qibt). Die ältesten lit. kopt. Handschriften gehören noch ins 4. Jh. p. C., kopt. Urkunden erst später. Kopt. Gruß unter einem gr. Briefe Wi. Chr. 53. Das Testament des Abraham von Hermonthis (6. Jh. p. C.) nach mündlicher Erklärung des Erblassers in koptischer Sprache griechisch aufgesetzt, Mi. Chr. 319. Zur Publ. von Erlassen gr. n. kopt. vgl. Wilcken, Grundzüge 87/8. Schenute: vgl. Leipoldt, Schenute von Atripe, und das nächste Kap. Zu den Großgrundbesitzern der byz. Zeit vgl. Kap. 13. Die Kopten nannten die Hellenen nach altem Sprachgebrauche, der weit über Alexander hinaufreicht, Ionier, und diese Bezeichnung (junani) ist noch heute für das ältere Griechisch im Gebrauche; dagegen nennt man heute in Ägypten das byzantinische Griechisch und die modernen Griechen rûmi, d. h. Rhomäer = Ponaioi, weil die Byzantiner sich so nannten. Das Koptische ist etwa im 17. Jh. ausgestorben.

Kopten gibt es heute vor allem in den Städten, besonders Assiut in Oberägypten; sie sind als Beamte und Kaufleute verbreitet. Ihr Christentum (Kirchen bes. in Altkairo, Klöster bei Ahmîm und Sohâg) ist erstarrt.

Griechen: einen Überblick über die Herkunft der Einwanderer gibt die Liste bei Lesquier, Les Institutions Militaires; ferner die Indices der Ptol. Pap. Über die polit. Verbände Kap. 13. Die Soldatensiedlungen im Fajum unterscheiden sich z. T. sogar in Anlage und Bauweise von den Fellachendörfern. Für die Makedonen tehlt eine Bearbeitung. Vgl. Plaumann, Klio XIII 1. Mischung anschaulich in den Sarapeumspapyri, die Wilcken in den Urkunden der Ptolemäerzeit neu herausgeben und erläutern wird; einstweilen vgl. P. Torin, P. Paris, P. Lond. I, ferner Sethes und Wilekens Arbeiten über die κάτοχοι (siehe Kap. 16). Äg. Namen in alex. Bürgerfamilien: Wi. Chr. 144 Θανβάφιον, BGU. IV 1109 Θεομουθάφιον. Amnestie Euergetes II: Tebt. I 5. Oline eine deutliche Abgrenzung der Hellenen würde die Verordnung Euerg. II über das Gerichtswesen in der Luft schweben. Connubium mit den Ägyptern: Wi. Chr. 27: Antinoupolis hat es im Gegensatze zu Naukratis und vergibt damit seinem Hellenentume viel. Strafen auf Mischehe im Gnomon des Idiologus. Größere Hellenensiedlungen in Alexandreia, Naukratis, Delta, Arsinoïtes, Antinoupolis, Ptolemais, Thebaïs; die Hellenen in der Thebais umfaßten außer Ptolemaïs auch die in Apollinopolis Magna (?), Ombos, Syene; die im Delta außer Naukratis auch die in Tanis, Paraitonion, Pelusion (?) usw. Zum Gymnasion vgl. Kap. 17. Griech. Lit. Papyri Kap. 4-10; ihre Beziehung zur Bevölkerung Kap. 17. Wandlung des Griechischen, ohne ägyptischen Einfluß, vgl. Kap. 11, namentlich über den byzantinischen Stil. Zahl der Griechen: zur Zeit des Augustus hat Alexandreia 300000 Freie, also sicher nicht so viel echte Hellenen. Die 6475 Hellenen im Arsinoites (Plaumann, Arch. f. Pap. VI 176) zeigen, daß man streng abgrenzte, die Zahl aber gering war. Greifen wir hoch, so werden die echten Hellenen insgesamt 100 000 schwerlich überschritten haben. Vgl. auch meine Schätzung der alex. Bürgerschaft Arch. f. P. V 126.

Römer. Ein Τρέβιος μονογράφος Petr. II 82, 2a, 3 Jh. a. C; freilich ist ein äg. Notar solchen Namens sehr befremdlich. Αείχιος Θρασυλόχου τῶν Ένδίου Ende 3. Jh. a. C. ¾πολλογάνης Ποπλίου Tebt. 1 85 u. a. Die Besuche römischer Senatoren, Wi. Chr. 3, spielen keine Rolle hierfür. Über das Eindringen der Römer vgl. Stein, Untersuch. zur Gesch. u. Verwaltung Äg. unter röm. Herrschaft, Stuttgart 1915. Ferner Plutarch, Antonius. Römer in Alexandreia: die a'ex. Urk. in BGU. IV, Zeit des Augustus. Darüber Schubart, Arch. f. P. V 115; derselbe, Preuß-Jahrb. 1909, 498. Über die Senatoren, die Ägypten betreten haben, Stein, l. c. Romanisierte Griechen, z. B. Γάιος Ἰούλιος Διογένης Wi. Chr. 175 (201 p. C.). Γάιος Μάρχιος Απίων ΟχΥ. IV 727 (154 p. C.). Γάιος Ιούλιος Φίλιος BGU, IV passim (Z. d. Aug, Alex.), Γάιος Λογγῖνος Κάστως Mi. Chr. 316 (Ende 2. Jh. p. C.) usw. Volle Form: Aoizios Ogéhhios Aoiziov [Οδ] η ετείνα - Ανθ[έ] στιος 221Mi. Chr. (95 p. C.). Frauen Eddaquoris BGU, I 240 (167 p. C.) u. a. Daneben Latiner wie der Flottensoldat 'Απίων, der 'Aντῶνις Μάξιμος heißt, Wi. Chr. 480. Die Formen auf is sind in Äg. gang und gäbe. Echte Römer z. B. παοὰ Α[ουχίου Πομπωνίο]υ Λουχίου νίο[ῦ Τού] σου συλης Πολλία Mi. Chr. 169 (14 a. C. Alex.). steine Arch. f. P. 11 564/5 usw. Latein klingt durch in den Briefen des Gemellus Fay. Towns 110ff. Die Veteranen scheinen auf dem Lande als dörfliche Grundbesitzer neben den Alexandrinern eine beträchtliche Rolle gespielt zu haben. Lateinische Rufnamen, deren Träger jedenfalls nicht cives R. waren: z. B. Φαβως Dorfschreiber von Soknopain Nesos 212 p. C. BGU, I 145. Αώγγων (sic) και Πιολεμαίος και Παπείους γο(αμπατείς) στιολ(σγων) von Neilupolis, 179 p. C. BGU. I 67. I com Between podemunist 86 p. C. Oxy. VII 1028. Tovoros Hastovios 2/3. Jh. p. C. BGU. I 145. Toitios Hedros 109 p. C. Mi, Chr. 163. Θώτις Φλώψου ετταγιαστής 2. Jh. p. C. Oxy. HI 476. Φαΐστος καὶ "Ωρος και Ναιρέας (3 Eseltreiber) 322 p. C. Wi. Chr. 437. Κοριγκιος Πιαχύσιος 200 p. C. Wi, Chr. 361, Oxv. H 249, Wi, Chr. 398, Oxv. 1H 508. IV 728 u. a. Weiteres siehe unten. Über fat. Papyri Stein I. c., lit. Texte Kap. 4 und 10. Lat, Lehnwörter im Griechischen siehe Kap. 11. Sie beweisen den Einfluß römischer Industrie und römischen Handwerks. Über den Vorstoß des Lateins im 4. Jh p. C. siehe Stein, auch Kap. 10 und 11. Die Byzantiner nannten sich Römer, ebenso jedenfalls die romanisierten Griechen Ägyptens, daher noch heute der Grieche in Ägypten rumi heißt. Juden. Im allg. Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi 4. Aufl. Lpzg. 1909; über die Juden in Äg. bes. Bd. 111, 24ff. Die jüdische Kolonie auf Elefantine: zwei große Papyrusfunde, publiziert von Ed. Sachau, Aram. Papyri und Ostraka, Leipzig 1911 und von Savce Cowley, Aramaic Papyri, London 1906. Kleine Ausgabe: Ungnad, Aram. Pap. aus Elephantine Lpzg. 1911. Geschichtl. Würdigung: Ed. Meyer, Der Papyrusfund von Elefantine, Lpzg. 1912. Amtl. Urkunden, vornehmlich die Beschwerde der Juden über die Zerstörung ihres Tempels 411 a. C., und eine große Tempelsteuerliste, dazu eine Menge Privaturkunden lassen eine jüd. Militärkolonie erkennen, deren Begründung vor das Exil fällt; sie hat einen Tempel und verehrt neben Jahu die Göttinnen Aschima und Anat. Juden in Memphis und anderwärts: Ed. Meyer, l. c. 33 und Lidzbarski, Phöniz. u. aram. Krugaufschriften aus Eleph., Abh. Berl. Ak. 1912. Von Juden und Judentum spricht man richtiger Weise erst von der Wiedergründung der Gemeinde in Jerusalem an (Ezra und Nehemia). die ägyptische Judenschaft in griech. Zeit handelt Wilcken ausführlich in den Grundzügen. Vgl. die entsprechenden Texte in der Chrest., ferner Mi. Chr. 21, Prozeß Dositheos-Herakleia, 3. Jh. a C., Magdola 35, 5. Hibeh 96. Eigentümlich ist P. Hamburg 2 (59 p. C.), wo die Juden sich bezeichnen als Τονδαίοι Πέρσαι τῆς ἐπιγονῆς τῶν [ά]πὸ Δύρων κωμις. Vgl. BGU. IV 1134. Arch. f. Pap. V 119 Ann. 2. Demnach scheint ein Jude zugleich Perser sein zu können vermöge der Annahme einer zweiten Nationalität, die bei den Griechen häufig ist, so daß man Bürger verschiedener Gemeinden gleichzeitig sein kann. Ob etwa unter den auffällig zahlreichen Πέρωω της επιγατής in den alex. Urkunden sich Juden befinden? Die Liste der Wein- und Gartenlandbesitzer von Theadelphia im Fajum (unpubl. Berl. Pap.) nennt zwischen griechischen und römischen Namen Saußästen i, zur Podoës und Saußästen Διοδώgου, also wohl zwei Jüdinnen (2. Jh. p. C.). Zum Verhältnis der Juden zu den Makedonen siehe Wilcken, Grundzüge 63. Zum Tempel in Leontopolis vgl. Ed. Meyer I. c. 36 Anm. 1. Synagogen bekannt in Schedia, Athribis, Arsinoë, Alexandreia, Xenephyris, später auch Oxyrhynchos vgl. Oxy. IX 1205 (291 p. C.). Zeugnisse für die Verbreitung der Juden: Schürer l. c.; jüdische Weihinschriften z. B. de Ricci, Arch. f. P. 11 562. OG. 173. Lepsius, Denkm. XIII p. 81 usw. Inschrift von Hermupolis, Catalogue Général du Musée

du Caire XVIII 25 enthält zahlr. jüd. Namen; zu ihrer Erklärung: Fränkel. Arch. f. P. IV 169. Ferner Wilcken, Ostr. I 523. P. Magd. 3. P. Lond. II p. 10. Arch. f. P. I 173 u. a. Mischung mit Ägyptern macht der unpubl. Berl. P. 11641 (2. Jh. a. C.) wahrscheinlich:  $\Sigma \alpha \beta \beta \alpha \tau \alpha \tau \sigma s \, ^{\circ}\Omega \rho \sigma v \,$  und sein Sohn τῶν ἀπὸ Σύρων κώμης Ἰουδαῖοι (Abb. 2). Verhältnis zu den Ptolemäern: Weihungen an Synagogen OG, I 129, wo die Verleihung des Asylrechts, die von Euergetes 1. herrührt, durch Zenobia und Vaballathos erneuert wird; OG. 1 96, 101. II 726, 742. Gemeinde in Alexandreia: sie sind nicht Bürger, Wi. Chr. 58. Es gibt ein besonderes 'Ιουδαϊκον ἀρχετον (Notariat) BGU. IV 1151; im übrigen Schürer. Vgl. auch W. Weber, Hermes 50, 47ff... bes. 61 ff. Die Bedeutung der alex. Gemeinde spiegelt sich auch in der Flucht Josephs und Marias nach Ägypten, unbeschadet andrer Gründe der Legende. Ob in Alex, ein richtiges Ghetto bestand, scheint nach den alex. Urkunden (Arch. f. Pap. V) etwas zweifelhaft. Jüdisch-hellenische Namen sollten gesammelt und bearbeitet werden. Übrigens ist der Name Jesus mehrfach belegt: Oxy. IV 816. Plaumann, Arch. f. P. VI 220. Septuaginta: Schürer. Brief des Aristeas ed. Wendland. Die Sprüche des Jesus Sirach erst nach 116 a.C. in Übersetzung abgeschlossen: Wilcken, Arch. f. P. III 321. Jüdisch-griechische Literatur: Stearns, Fragments from Graeco-Jewish Writers, Chicago 1908. Reiche alex. Juden der Kaiserzeit: Joseph. XX 100. Zu Tib. Julius Alexandros vgl. OG. II 669. Judensteuer, Ἰουδαίων τέλεσμα Wi. Chr. 64. P. M. Meyer, Griech. Texte aus Äg. 149 ff. Antisemitismus: Wilcken, Zum Alexandr. Antisemitismus (Kgl. Sächs. Ges. d. Wiss. phil.-hist. Kl. XXVII Die Juden àróow Wi. Chr. 16. 18. 783ff. Leipzig 1909). Oxy. X 1242. Jüdisches Geschäftstreiben Wi. Chr. 60. Im Allg. vgl. Josephus contra Apionem. Späte Erwähnungen der Juden z. B. Oxy. IX 1205 (291 p. C.); Synagoge OG. 1 129 Zenobia. Ihr Verhältnis zum Christentum: Harnack, Die Mission u. Ausbreitung des Chr. II 133. Samaritaner: Schürer; Glaue-Rahlfs, Nachr. Gött. Ges. d. Wiss. 1911, 167ff. (Handschrift des 6. Jh. p. C.!).

Thraker, Galater, Perser: sowohl Papyri und Inschriften wie Polybios. Πέροαι τῆς ἐπιγονῆς häufig in den alex, Urkunden, vgl. Arch. f. P. V 112 und Mitteis, Grundzüge 46. Sie begegnen auch noch längere Zeit unter den Kaisern, während die übrigen Völkernamen verschwinden. Die Pehlevi-Urkunden gehören nicht ihnen, sondern den Neupersern, die Ägypten von 619-629 p. C. beherrschten. Zu Idumäern, Syrern, Arabern vgl. Schürer. In Arsinoë gab es Quartiere Βιθυνῶν ἄλλων τόπων, Θραμῶν, Αράβων, Κιλίκων, Αυκίων, in Oxyrh. eine Αυχίων Παρεμβολή. Beduinen: Mi. Chr. 263: am Westrande des Deltas halten sich noch heute solche Nomaden auf, ebenso am Rande des Fajum, Trogodyten öfters z. B. Theb. Akt. 9. Oxy. VIII 1102. Nubier BGU. III 795ff. Dalmatiner Oxy, XII 1513. Kleinasiatischer Kult: Giss. 99. Man vergleiche die Typen bei W. Weber. Die ägyptisch-griechischen Terrakotten, Berlin 1914. Blemyer und Germanen siehe Kap. 12, ferner Amtl. Ber. aus d. Kgl. Kunstslg. 1917, 328 (Βαλουβουογ). Mischung der Elemente bezeugen Ausdrücke wie Περσαιγύπτιος Hibeh I 70 b, vgl. als Beispiel aus Syrien die γυνή Ελληνίε Συροφοινικίσσα Ev. Marc. 7, 24ff. Alle Nationalitätsbezeichnungen sind mit Vorsicht zu behandeln, ist doch Wechsel der Nationalität bezeugt: der Makedone Asklepiades wird Kreter Wi. Chr. 448, 2. Jh. a. C.: hierzu Kap. 13.

Anhang: Die Personennamen. Obwohl die Namen mehrfach gestreift worden sind, scheint eine Zusammenfassung nützlich. Für die Abgrenzung der Bevölkerungsgruppen wie für ihre Durchdringung würde eine genane Untersuchung, an der es noch mangelt, den reichsten Ertrag liefern. Sie müßte alles Material aus den Papyri und den Inschriften verarbeiten und auch die literarisch überlieferten Namen berücksichtigen. Sowohl Ortsnamen und Straßennamen wie Personennamen kommen in Betracht, und bei beiden ist die Zeit, aus der sie belegt sind, genau zu beachten. Ortsnamen fordern beständig Rücksicht auf die altägyptisch überlieferten, freilich längst nicht so zahlreich bekannten Namen, wofür die Papyri vor allem einen großen und in den Registern z. T. schon etwas geordneten Stoff bieten. Zusammenstellungen wie Grenfell und Hunt sie Tebt. Il für die Orte des Fajum geben, können ein Vorbild sein. Was die Quellen für die Bevölkerung des Ortes im Laufe der Jahrhunderte lehren, müßte außerdem sorgsam geprüft werden. Die arabische Zeit könnte zunächst bei Seite bleiben, so wertvolle Ergebnisse sie auch liefert, da die große Umwandlung der Namen, die sich in ihr vollzieht, über die Ergebnisse der Papyri weit hinausreicht.

Bei den Personennamen<sup>1</sup>) haben wir es mit folgenden Gruppen zu tun: 1. Ägyptische Namen, der Zahl nach den griechischen etwa gleich, belegt durch Inschriften, griechische und demotische Papyri, erscheinen überwiegend in griechischer Schreibung, die aber in der Regel den Lautbestand getreu und so einheitlich wiedergibt, daß man eine gewisse amtliche Regelung in ptol. Zeit vermuten darf. Meistens treten sie mit griechischer Endung und insofern hellenisiert auf; endungslos, also als völlige Fremdnamen, in ptol. und Kaiserzeit selten, häufiger erst in byz. Zeit und in kopt. Papyri. Die sehr zahlreichen Ableitungen von Götternamen sind für die Verbreitung der Kulte, namentlich der späten Volksgötter, von hohem Werte. Griechisch-äg. Mischbildungen, besonders mit dem weiblichen Präfix ta vor griechischen Männernamen, z. B. Tastraton, Taepimachos, Taëktoris (von Hektor); bei gr. Männer- und Weibernamen durch then und sen (Tochter) z. B. Sensoter, Senachillas, Thenherakleia: durch psen (Sohn) z. B. Psenartemis. Der ägyptische Personenname ist männlich wie weiblich selbständiger Einzelname, nur durch den Namen des Vaters, der Mutter oder weiterer Vorfahren näher bestimmbar.

2. Griechische Namen, (vgl. Fick-Bechtel, Griech. Personennamen<sup>2</sup>) gleichfalls bei Männern und Weibern selbständige Einzelnamen. Der Namenschatz des hellenistischen Ägyptens deckt sich nur teilweise mit dem gleichzeitigen Bestande in andern Gebieten des östlichen Hellenismus; er ist z. T. althellenisches Gut, bemerkbar besonders in echt hellenischen Gemeinden wie Alexandreia und Ptolemais, z. T. hellenistischen Ursprungs. Ableitungen von Götternamen, wichtig für den Kult sowohl in älterer wie in hellenistischer Zeit, stehen im Vordergrunde, namentlich von Apollon, Artemis, Aphrodite, Asklepios, Demeter, Dionysos, Herakles, Hermes und den Dioskuren. Daneben vom Gottesnamen an sich wie Theon, Dositheos, Theodotos u. a. Zu den griechischen Namen sind auch die Ableitungen von den aus der ägyptischen Religion übernommenen Göttern zu rechnen, sei es daß sie durch Gleichung mit griechischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Spiegelberg, Äg. u. Griech. Eigennamen. Leipzig 1901. Crönert, Stud. zur Palaeogr. u. Papyruskunde II, 3ff.

Göttern oder als Weltgötter hellenisiert worden sind. Daher gehören Isidoros, Sarapion, Ammonios, Apion und verwandte nebst den Weiberformen und im allgemeinen auch Horos, Horigenes, Anubion u. a. hierher. In gebildeten Kreisen entnahm man der Literatur, zumal dem Homer, aber auch dem allgemeinen hellenischen Bildungsstoffe Namen wie Achilleus, Hektor, Priamos, Glankos Memnon, Helene, Semele, Musa, Pindaros, Aischylos, Harmodios usw. Literarische Namen und solche besonderer Bedeutung wählte man mit Vorliebe für Sklavenkinder: Euporos, Philargyros, Holokottinos, Epitynchanon, Elpidephoros, Abaskantos, Kosmos, Nomimos, Drapetion, Syntrophos, Threptos und viele andere. Die .,redenden" weiblichen Namen wie z. B. Plusia, Agalmation, Soteria, Euphrosyne, Philemation, Thallusa, Erotarion, Melainis, Chrysis, Stolis, Paramone, Apate berühren sich mit den Kosenamen für kleine Mädchen, die wohl allgemein verbreitet waren, aber nur an Sklavinnen, Hetären und dergleichen haften blieben, auch wenn sie erwachsen wurden. Auf die Namen, die dem ptolemäischen Königshause entnommen werden, weit überwiegend Ptolemaios selbst, sowie die aus dem Kreise Alexanders und der Diadochen, ferner die makedonischen Namen und endlich Namen nach Ländern, Städten, Flüssen (Asia, Syros Aigyptos, Galates, Sarmates, Indike, Kanopos, Jalysos, Elephantine, Nilos. Euphrates u. a. m.) kann ich nur hinweisen. Dialektische Formen fehlen beinahe ganz.

- 3. Namen anderen Volkstums. Semitische, insbesondere jüdische Namen sind häufig und scheinen sich über die Grenzen der zahlreichen Judenschaft Ägyptens hinaus verbreitet zu haben. Andrerseits haben sich die hellenistischen Juden griechischer Namen bedient und sich einige so angeeignet, daß z. B. Dositheos, Theodotos und manche andre fast als Kennzeichen eines Juden gelten dürfen. Die arabischen Namen als ein geschichtlich abgrenzbares Sondergebiet lasse ich bei Seite. Splitter aller möglichen Völker Europas, Asiens und Afrikas verraten sich durch thrakische, illyrische, galatische, germanische, dalmatinische, persische, nubische Namen und viele andre, die noch nicht bestimmt worden sind.
- 4. Die römischen Namen, vereinzelt schon in ptol Zeit, in Menge erst nach der Eroberung eindringend, stehen mit ihrer dreigliedrigen Nomenklatur (praenomen, gentile, cognomen) den ägyptischen und griechischen Einzelnamen gegenüber; das Weib hat keinen Eigennamen, nur den Familiennamen. der Verbreitung des römischen Bürgerrechts unter Griechen ergab sich, daß der griechische Geburtsname cognomen wurde; das gentile entnahm man etwa dem Kaiser, der das Bürgerrecht verlieh, in Massen seit der constitutio Caracallas, die zahllose Aurelii schuf, oder dem Präfekten, der es vermittelte oder anderen römischen Gönnern; auch Freilassung spielt eine beträchtliche Rolle. Beispiele sind sehr zahlreich, namentlich seitdem im 2. Jh. p C. die römische Besatzung hauptsächlich aus Ägyptens Hellenen und hellenisierten Schichten ergänzt wurde (C. Julius Philios, C. Julius Ammonios, Ti. Claudius Eurythmos, C. Petronius Philoxenos, P. Vettius Diogenes usw.); volle römi che Namensbezeichnung mit der Tribus begegnet selten (A. Honxwiros Aorziov vide Povyos φυλής Πολλία; Γ. Ἰούλιος "Αλέξανδρος νίδε Γαιου Ἰουλίου Σουβουρανα Λόγγου μητούς Νίκης; Α. 'Θη έλλιος Λουχίου Οὐητιείνα 'Ανθέστιος') Die Weiber erhielten ein römisches gentile, dem sie als cognomen ihren griechischen Geburtsnamen anfügten (Julia Kallinis, Clandia Isidora, Aelia Eirene), so daß sie abweichend

von römischer Strenge von vornherein zwei Namen führten.. Aber im Laufe der Kaiserzeit löste sich die feste römische Nomenklatur auf, besonders, jedoch nicht allein im hellenistischen Orient; die griechischen Träger römischer Bürgernamen und die griechischen Schreiber hatten zu wenig Verständnis dafür, um sie zu wahren. Der Unterschied von praenomen, gentile und cognomen verwischt sich, römische und griechische Namen gehen neue, zweigliedrige Verbindungen ein, bei denen man allerdings oft zweifeln kann, ob nur Nachlässigkeit oder wirklich veränderte Namengebung vorliegt. Aber römische Namen wie C. Lucius Gemellus, Aurelius Caius, Vibius Publius lehren, daß Bildungen wie Lucius Hermias nicht zu beanstanden sind, sogar nicht die Umkehrung des ursprünglichen Verhältnisses in Heron Aper, Isidoros Tiberinus und dergleichen. Schon früh werden im Gebrauche des Volkes die römischen Namen aller drei Stufen samt ihren römischen und griechischen Weiterbildungen Einzelnamen wie die griechischen und ägyptischen und gehen wohl durch Vermittlung der zahlreichen kleinen italischen Geschäftsleute und der nur ganz oberflächlich romanisierten Veteranen in den allgemeinen Namenschatz des hellenistischen Ägyptens über.

- 5. Christliche Namen sind im Zusammenhange mit den Namen der byzantinischen Zeit, die sich nicht unwesentlich auch hierin von der Kaiserzeit scheidet, zu untersuchen. Die beliebten Namen der Heiligen und Märtyrer werden als solche oft nicht kenntlich, weil sie gut griechisch oder römisch sind. Erst im 5. Jh. p. C. etwa häufen sich die biblischen Namen, dazu eine Reihe an sich nicht christlich geprägter Namen byzantinischer Zeit, die fast durchweg von Christen getragen geradezu ih Merkmal werden wie Georgios, Eulogios, Menas, Gennadios usw.; zumal Theodosios scheint christlicher Ersatz für die jüdisch gewordenen Theodotos und Dositheos zu sein.
- 6. Doppelnamen begegnen in ptol. Zeit noch nicht häufig und scheinen hier aus dem noch lebendigen Bewußtsein für das Volkstum der Namen hervorzugehen: Ägypter suchen sich durch einen griechischen Namen ein griechisches Ansehen zu geben, aber auch Griechen verfahren umgekehrt (Μάρων Διοννσίον δε ην Νεχτσάφθιε Πετοσίφιος Teht. I (61 a. 118/7 a. C.); vgl. u. a. die Familie des Paûs (Wiss. Ges. Straßb. 13). Lehrrreich ist der syrische Sklave Hermon, δε καὶ Νετλος καλετται; er hat den Namen wohl in Ägypten erhalten (Paris 10). In der Kaiserzeit werden die Doppelnamen eine weit verbreitete griechische Sitte, von der sich die echten Ägypter ziemlich fern halten. Nur selten noch werden Namen verschiedener Sprachen bewußt verbunden; gewöhnlich wählt man aus dem Gute ägyptischer, griechischer und römischer Namen beliebig zwei beziehungslose Namen, bei Frauen kaum seltener als bei Männern, z. B. Didymos-Tyrannos Vegetus - Sarapion, Theoninos - Aphynchis, Thermutharion, Taposiris-Amazonion, Didyme-Matrona usw. Die Sprachform: Θεων ὁ καὶ Θῶνις, Διογενις ή και Ποακλεία, neben welcher ἀνθ' ον selten ist, erweist beide Namen als gleichen Gewichts (vgl. die Demos- und Phylenbezeichnung in Alexandreia und Antinonpolis); wahrseheinlich suchte man, nicht ohne Einfluß der römischen Mehrnamigkeit, die Person genauer zu bestimmen und tat damit einen Schritt über den Einzelnamen hinaus. Die Bestimmung durch die Namen des Vaters, Großvaters und der Mutter mochte schwerfällig erscheinen.
- 7. Der Beiname, angeknüpft durch ἐπίκλην oder ἐπικαλούμενος, berührt sich

mit dem Doppelnamen, wenn gewöhnliche Namen verbunden werden (Ptolemaios-Archelaos u. dgl.), ohne ihm zu gleichen, wie Νεμεσιανὸς ὁ καὶ Ἱοποκρατίων ἐπικαλούμενος Διόςκορος dartut; dagegen mit dem Spitznamen, wo er sinnvoll ist, gleichviel ob er Herkunft, Gewerbe, körperliche oder geistige Eigenheiten bezeichnet (Petesuchos-Krambe, Nemesâs-Luterion, Satabus-Lachanopoles, Herakleides-Kerkesucheites usw.). Die Verbreitung der Spitznamen in Alexandreia ist bekannt, vgl. Lumbroso, Arch. f. P. IV, 67. Der Beiname scheint eine der Wurzeln des Familiennamens geworden zu sein.

- 8. Kurznamen und Kosenamen waren sehr beliebt; häufig sind männliche Formen auf ås (Asklepiades-Asklås), weibliche auf ûs (Aphrodisia-Aphrodûs) und arion (Ammonarion). Auch lateinische Namen werden davon ergriffen, und an die Kurznamen schließen sich Wucherungen an (Antonius-Antonås, Lukios-Lukâs, Asklas-Asklatarion, Akusilaos-Akûs-Akusarion und Akusô, Lukillos-Lukillâs). In byzantinischen Papyri taucht bereits die Endung axis auf, die sich bis auf den heutigen Tag erhalten hat. Auch diese unendlich oft begegnenden Erscheinungen verdienen eine Untersuchung.
- 9. Beispiele für die allgemeine Mischung der Namen: eine unveröffentlichte Liste der Kopfsteuerzahler aus Theadelphia, etwa um die Mitte des 2. Jh. p. C., gibt über 400 Namen mit Angabe von Vater, Großvater und Mutter, darunter Orseus V. Petheus Gr. Aphrodisios M. Takollâs / Herakles V. Chairâs Gr. Heron M. Tamaron / Apoleius V. Akusilaos Gr. Apuleius M. Tapontôs / Satabus V. Anchorimphis Gr. Anchorimphis M. Heraklûs / Herâs V. Onnophris Gr. Heras M. Soëris / Petheus V. Deios Gr. Herakleios M. Soteris / Heron V. Orsenuphis Gr. Apollonios M. Heraklûs / Heron V. Heron Gr. Heron M. Tamelles / Petesuchos V. Lykos Gr. Didymos M. Thaësis / Gaion V. Glaukias Gr. Mystes M. Thenapynchis. Zahlreiche andre Beispiele völliger Mischung ägyptischer, griechischer und lateinischer Einzelnamen sind in den Papyri leicht zu finden.

## XVI. DIE RELIGION.

ie Beziehung der einheimischen Ägypter zu den einwandernden Die Beziehung der einnermoenen 1874 - Hellenen und zu dem nummehr herrschenden hellenischen Königtume prägt sich besonders wirksam in der Religion aus. Freilich was sich berührt, sind nicht Religionen im heutigen Sinne, sondern die Menschen, die bestimmten Göttern dienen, und die Götter. die an bestimmten Orten von ihren Gemeinden verehrt werden. Der Gedanke der Weltreligion liegt noch fern, und auch die Religion des einzelnen Volkes ist nicht so einheitlich, daß sie als ein Ganzes der Religion des fremden Volkes gegenüber träte. Gott haftet an einem Orte, den er beherrscht und beschützt. oder an einer menschlichen Gemeinschaft, einer Stadt, einem Stamme; beides trifft in der Wirklichkeit meistens zusammen. Diese Grundanschauung gilt für Hellenen wie Ägypter und bringt es mit sieh, daß jeder den Gott oder die Götter fremden Ortes und fremden Stammes anerkennt. In allgemeinem Ausdrucke begegnet uns diese Vorstellung öfters in Briefen, wenn man Fürbitte tut "bei den hiesigen Göttern" und noch deutlicher "bei den Göttern, bei denen ich in der Fremde zu Gaste bin." Keinem fällt es ein, die Wirklichkeit oder die Gewalt eines Gottes anzuzweifeln, weil er ihn noch nicht kennt, sondern jeder gesteht ihm seinen Machtbereich an seinem Orte zu; wo Zweifel auftauchen, greifen sie nicht die fremde Religion sondern allgemein den Daraus ergibt sich von vornherein der In-Götterglauben an. begriff von Anerkennung und Duldung, den wir Toleranz zu nennen pflegen. Hellenen und Ägypter konnten sie um so leichter üben, als ihre Religionen zwar in ihren Grundzügen und Grundstimmungen sich erheblich unterschieden, an der Oberfläche aber einander gar nicht so unähnlich waren. Und nur auf die Oberfläche kam es an, da sie sich hier zuerst berührten. Überdies traten sie einander nicht mit geschlossenen Lehren entgegen, denn das Dogma, wie wir es heute verstehen, lag beiden damals. noch fern; man vermag in religiöse Fragen aus dem Altertume überhaupt nur dann einzudringen, wenn man sich von dem Gedanken frei macht, daß jede Religion eine einheitliche, feste Lehre besessen habe. Vielmehr ist sie, unbeschadet der oft sehr deutlich ausgeprägten Grundstimmungen, nach außen hin eine Vielheit, höchstens ein System von Göttern und Kulten.

So wanderten denn die Hellenen in Ägypten ein unter dem Schutze ihrer heimischen Götter, deren einige allgemeine Verehrung bei ihnen allen genossen, während viele noch örtlich oder politisch gebunden waren; auch die Formen der Verehrung, die Kulte, brachten sie in vielerlei Gestalt mit. An den Ufern des Nils fanden sie fremde Götter, deren manche freilich schon seit Langem im hellenischen Kulturkreise bekannt und angesehen waren, und fanden Menschen, die diesen Göttern in besonderen, oft absonderlichen Formen dienten. Solange die Hellenen den Landeskindern möglichst fern blieben und unbedingt ihr Herrenrecht behaupteten, werden sie sich auch mit den ägyptischen Göttern nicht allzu tief eingelassen haben; sie hielten sich an die Götter, die sie übers Meer geleitet hatten, jedoch ohne etwa dem thebanischen Ammon oder dem Horos von Edfu seinen Herrschbereich irgendwie anzuzweifeln. Die Götter der Eroberer hatten sich zwar als stärker erwiesen, allein nicht immer haben die siegreich eindringenden Götter die Oberhand über die ansässigen gewonnen, und hier haben sie es überhaupt kaum versucht. Griechen und Ägypter sich in größerem Umfange zu vermischen begannen, setzte auch die Mischung griechischer und ägyp-Ich gebrauche diesen Ausdruck nur, tischer Religion ein. weil er allgemein verbreitet ist; das Richtige trifft er keineswegs. Denn in Wirklichkeit haben die Griechen, die sich etwa seit dem Ausgange des 3. Jh. a. C. mit ägyptischem Blute und Wesen vermischten, also wohl ihre Mehrzahl, dem Übergewichte der ägyptischen Götter, die seit Jahrtausenden dies Land beherrschten, ihrem geheimnisvollen und eindrucksvollen Kultus nichts Entsprechendes entgegensetzen können, zumal da ja die Anerkennung jeden Gottes an seinem Orte sich ihnen von selbst verstand. Die tägliche Berührung mit dem frömmsten aller Völker, mit einer das ganze Leben umstrickenden Gottesverehrung, mit einer mächtigen, hoch angesehenen Priesterschaft drängte die hellenischen Vorstellungen von den Göttern und ihrem Dienste, die bei der Mehrzahl der Griechen weit weniger ins Tiefe und ins Breite reichten. bei den Gebildeten schon zu verblassen begannen, allmählich zurück, obwohl gerade die äußeren Gestalten der ägyptischen Götter und vor allem der damals blühende Tierkult den Hellenen befremdlich, wo nicht abstoßend erscheinen mußten; doch das Erdgewachsene erwies sich als stärker. Zwar gaben die Hellenen, die in die gräkoägyptische Mischkultur eingingen, ihre eigenen Götter nicht preis; aber was sie festhielten, waren in der Hauptsache nur die Namen.

Wenn man schon zu Herodots Zeiten Ähnlichkeit zwischen griechischen und ägyptischen Göttern entdeckte eigenen an die uralten des weisen Nilvolkes anknüpfen wollte, so standen solchem Bestreben jetzt Tor und Tür offen. hellenischen Götter erschienen ihren ägyptisch beeinflußten Verehrern bald genug nur als andere Namen für die Landesgötter. Die Gleichung griechischer und ägyptischer Götter ist es, die uns im Bereiche der Mischkultur überall entgegentritt; hellenisch sind nur die Namen und in gewissem Umfange auch die äußeren Gestalten der Götter, die in der Hand griechischer und griechisch-ägyptischer Kunsthandwerker sich griechischen Typen näherten, wie uns die Werke der Kleinkunst, Terrakotten und Bronzen, die Götter und Heiligen des Hauses, verraten; von der großen Plastik der Tempel wissen wir nur allzu wenig. Diesen Kreisen, die selbst griechische und ägyptische Personennamen auseinanderzuhalten verlernten und sich an Doppelnamen gewöhnten, war nichts natürlicher, als im großen Ammon von Theben den Zeus wiederzuerkennen; Horos in seinen verschiedenen Gestalten glich dem Apollon, der große Sonnengott Rê dem Helios, der Phtha von Memphis wies ähnliche Züge auf wie der griechische Hephaistos, Neith und Athena, Bubastis und Aphrodite, Thoth und Hermes, aber auch Anubis und Hermes stellte man neben einander, und es ergab sich eine Fülle von Gleichungen, die aufzuzählen überflüssig ist. Bisweilen begegnen uns auch griechische Götternamen, die augenscheinlich einen ägyptischen Gott verbergen, ohne daß man ihn bisher hätte entdecken können. Die Gleichungen galten nur zum Teil allgemein; viele erwarben nur örtliche Anerkennung und traten nicht überall in derselben Gestalt auf. Nur örtlich sind z. B. die Götter des Nilkataraktes oberhalb Assuan: Satis wird hier zur Hera, Anukis zur Hestia; in Oxyrhynchos verehrte man die nilpferdgestaltige Thoëris unter dem Namen der Athene, im Delta den Kriegsgott Onuris als Ares, zu Tebtynis im südlichen Fajum einen Krokodilgott als Kronos usw.

Dies geschah um so leichter, als die spätägyptische Religion selbst dazu neigte, die scharf geprägten Züge der alten Götter zu verwischen und in ihrem eigenen Bereiche die Götter zu gleichen wie Chnum und Ammon im Kataraktengebiete, oder sie in eine Reihe einzelner Erscheinungsformen zu spalten, so daß z. B. aus dem großen Horos sich Sondergestalten meistens örtlicher Geltung wie Harkentechthai, Harenchemis, Haroëris, Harpebekis, Harpsenesis entwickeln, ein Vorgang, den wir am klarsten bei dem Krokodilgotte des Fajum verfolgen können, da uns eine Fülle griechischer Urkunden von Suchos, Soknebtynis, Soknopaios, Pnepherôs usw. erzählt. Die Götterwelt dieser Zeit trägt häufig verschwommene Züge, die von der beginnenden Auflösung zeugen, während die Spaltung in enge Lokalgötter Hand in Hand damit geht. Aber all dies Gewirr, mag es nun rein ägyptische Namen tragen oder griechisch-ägyptische Gleichungen zulassen, ist seinem Inhalte nach ägyptisch und bedeutet nicht mehr und nicht weniger als den Sieg der ägyptischen Götter im Bereiche der Millionen, die der gräkoägyptischen Mischkultur angehören; über die besondere Stellung der reinen Hellenen wird später ein Wort zu sagen sein. Leider können wir heute diese Entwicklung im einzelnen noch nicht verfolgen, zumal da Vorarbeiten fehlen, sondern müssen wohl oder übel den weiten Zeitraum, etwa von 200 a. C. bis 200 p. C., zum Teil noch darüber hinaus, als eine Einheit fassen und darstellen.

Vielleicht die bedeutendste Gestalt in dieser Mischreligion und diesem Göttergemisch ist Sarapis. Ein Traum hieß Ptolemaios I., das Kulthild des Gottes Pluton aus Sinope nach Alexandreia zu bringen; hier erhielt der Gott den Namen Sarapis, eine griechische Bildung, die aus dem Namen des großen Totengottes von Memphis, des Osiris-Apis, hervorging. Diesem ägyptischen Unterweltsgotte erstand jetzt außer seiner Heimat Memphis eine zweite Kultstätte in der Reichshauptstadt. lm Sarapis prägt sich die Göttermischung des hellenistischen Ägypten am. frühesten und am sichtbarsten aus; seinem Wesen nach ägyptisch, nimmt er im griechischen Alexandreia an Stelle eines Doppelnamens einen den Hellenen und Ägyptern gemeinsamen Namen und äußerlich griechische Züge an. Wahrscheinlich hat der alexandrinische Sarapis hier neben seinem ägyptischen Kulte, dem sogar der heilige Stier nicht fehlte, einen griechischen Kult besessen und eine gewisse Anerkennung als hellenischer Gott ge-

funden, während derselbe Sarapis im großen Sarapeum zu Memphis der rein ägyptische Totengott blieb. Ich kann hier nicht darlegen, weshalb ich die verbreitete Lösung der Sarapisfrage, denn eine solche ist es in der Tat, ablehne und nicht glaube, daß der erste Ptolemäer den Sarapis geschaffen habe, um auf dem Felde der Religion einen Ausgleich zwischen Hellenen und Ägyptern herbeizuführen; man bedenke nur die Stellung, die sowohl die Ptolemäer wie die Hellenen überhaupt etwa ein Jahrhundert lang gegen die Ägypter eingenommen haben, um zu sehen, wie unwahrscheinlich eine solche religiöse Versöhnungspolitik ist, die auch unsere Quellen nirgends bezeugen. Vielmehr ist Sarapis der erste Zeuge des gewaltigen Übergewichts, das die ägyptische Götterwelt ohne staatliche Hilfe gewann, und es entspricht nur den oben dargelegten religiösen Grundanschauungen, wenn der Hellene Timotheos und der Ägypter Manetho mitwirkten, um unter königlicher Billigung dem memphitischen Totengotte in Alexandreia Stätte und Dienst zu bereiten.

Sarapis hat im Laufe der Zeit eine große Anziehungskraft auf Götter und Menschen ausgeübt. Er hat sich nicht nur mit dem schlangengestaltigen Ortsdämon Alexandreias, dem Daimon, verbunden, sondern auch mit Zeus, Helios, Dionysos usw. In der Kaiserzeit erscheint er uns als der größte Gott Alexandreias, der religiöse Vertreter der Stadt, zwar nicht amtlich, aber in Wirklichkeit, ja mehr, als der Hauptgott Ägyptens und schließlich einer der größten Götter, die ihren Dienst über das römische Reich ausbreiteten und fast die Welt eroberten. diese Entwicklung sich angebahnt hat, liegt noch im Dunkel; erst in der Kaiserzeit sehen wir die Leute in Scharen beim großen Sarapis Alexandreias beten, sehen die alexandrinischen Hellenen sein Bild mit nach Rom nehmen, sehen ihn den jungen Apion auf der Meerfahrt schützen. Als sein Kultbild 391 p. C. von fanatischen Christen zertrümmert wurde, empfand man diesen Schlag als Entscheidung gegen Ägyptens alte Götter überhaupt. Sarapis hat aber auch auf ägyptischem Gebiete selbst den alten Totengott Osiris fast verdrängt und ist an seiner Statt der Genosse der Isis geworden; Sarapis und Isis, neben ihnen noch das Isiskind Harpokrates, sind die Götter, die in der Kaiserzeit am meisten Verehrung innerhalb und außerhalb Ägyptens gefunden haben. Vielleicht am meisten Isis, die der hellenischen Welt seit Langem bekannt war. Ihre Bilder zeigen die Frauentracht des Neuen

Reiches, daneben aber starken griechischen Einfluß in Kleidung und Haltung. Allmählich hat sie fast alle ägyptischen, griechischen und orientalischen Göttinnen in sich aufgenommen und ist in mannigfaltiger Erscheinung unter tausend Namen als Isis-Aphrodite, Isis-Tyche, Isis-Soteira, Isis-Athene, Isis-Artemis, Isis-Hekate, Isis-Astarte, aber auch eng örtlich Isis-Nepherses oder Isis-Nephrommis im Fajum usw. die große Göttin Ägyptens, der Welt, ja fast Alleingöttin geworden. Der Isishymnus von Oxyrhynchos hat nur bestätigt, wie sehr sie die Welt umspannt und schlechthin "Gott" geworden ist (Seite 156). Sie bietet ein neues Beispiel, wie unter verschiedenen Namen, griechischen und ägyptischen, und verschiedenen Gestalten, die noch so stark die Isis des alexandrinischen Pharos von der Isis Philaes mochten, die ägyptische Göttin selbst im Auslande ihr Wesen bewahrt hat, gleich dem Sarapis, dessen Name und griechische Statuen nichts an seinem Wesen als eines ägyptischen Totengottes Alle diese Götter der Ägypter blieben mit und ohne ägyptischen Namen im Grunde was sie waren; nur so versteht man Lukians Götterversammlung.

Obwohl die ägyptische Religion dieser Jahrhunderte noch wenig erforscht ist, lassen sich einige besondere Züge herausfinden, die wir nunmehr auf den Glauben der Gräkoägypter ebenso wie auf den der reinen Ägypter, also auf die weit überwiegende Mehrzahl der Bevölkerung anwenden dürfen. Der Neigung, die Götter miteinander zu verschmelzen, jedem alle Eigenschaften zuzuschreiben, jeden Ortsgott zum Helfer in jeder Not zu machen, haben wir schon gedacht. Wenn uns neben den alten großen Göttern jetzt in Fülle neue Namen verbreiteter und viel verehrter Götter entgegentreten, wie Thoëris, Thriphis, Thermuthis, Harpokrates mit seinem phallischen Gefolge und vor allem der Dämon Bês, scheint es leicht, als habe ihr Kult den der großen Götter zurückgedrängt, die weit seltener genannt werden. Aber vielleicht bringt es die Art unserer Zeugnisse, der Briefe und Urkunden aus den unteren Schichten des Volkes, mit sich, daß die Schar der niederen Dämonen erst jetzt voll in die Erscheinung tritt, während sie schon längst neben oder unter jenen großen Göttern bestanden hatte. Für alle diese Fragen, auch für die allgemeine wie örtliche Verbreitung der Götter enthalten die Namen der Menschen und der Dörfer einen reichen, noch nicht ausgebeuteten Stoff. Der Zeit eigentümlich ist wohl die göttliche Verehrung berühmter

Männer der Vorzeit, des ersten Königs Menes (Phramenis), des Pramarres, der den Erbauer des Labyrinths Amenemhet III., d. h. den Moiris der Griechen, verkörpert, des Petesuchos, seines Baumeisters, und des Vezirs am Hofe Amenophis III., Imhotep, den man gern mit Asklepios gleichsetzt. Wie sehr gerade Imuthes-Asklepios auch in griechische Kreise eindrang, lehrt die griechische Fassung seiner Geschichte. Die Totengötter treten zugleich immer mehr in den Vordergrund, und neben Osiris gewinnen manche andere eine Beziehung zum Tode und zum Jenseits, wie Anubis, der dem Hermes psychopompos gleicht, oder der mit Dionysos verknüpfte Unterweltsgott Petempamentis, dessen Name künstliche Erfindung verrät, und um Osiris-Apis, den neuen Sarapis von Memphis und Alexandreia, schließt sich ein Gefolge von Totengöttern, unter dem Agathos Daimon und sein Ebenbild Osiris-Onnófris hervorragen. Es ist die Zeit, die mehr als jemals Pracht und Feierlichkeit in der Bestattung entfaltet und alle Regeln vom Einbalsamieren bis zur Mitgabe des Totenbuches aufs peinlichste beobachtet.

Den Fremden fiel damals wohl der Tierdienst am meisten ins Auge; er erreichte seinen Höhepunkt in griechisch-römischer Zeit und beweist wiederum, wie ägyptisch die Religion dieser Gräkoägypter durchweg aussah. Man verehrte an vielen Orten die heiligen Ibisse des Thoth und die Falken des Horos, die Schakale des Anubis und den großen Bock von Mendes, mehr als alle anderen aber den Stier Apis, der seine Hauptkultstätte in Memphis Nach ihrem Tode wurden die heiligen Tiere feierlich zu Göttern erklärt; zur Bestattung des Apis, die die späteren Ptolemäer selbst bezahlten, mußten in der Kaiserzeit alle Tempel Ägyptens feine Leinwand liefern. Alle Verehrung hinderte aber nicht, den heiligen Stier den Fremden wie ein Schaustück gegen Unter mancherlei verschiedenen Formen Entgelt zu zeigen. wurde der Krokodilgott des Fajum verehit; er besaß solche Anziehungskraft, daß sogar Petesuchos, der vergöttlichte Baumeister des Labyrinths, als Krokodil angebetet wurde. Übrigens fehlte auch beim Suchos des Fajum die Schaustellung vor fremden Besuchern nicht. Wenn schon diese Züge beweisen, daß die ägyptischen Götter damals noch lebenskräftig und wirksam waren, so zeigt es sich auch in der Fortbildung der Göttermythen, die uns in Tempelinschriften und demotischen Papyri begegnet. In mehrfacher Gestalt erscheint z. B. die Erzählung, wie Rê seine Tochter Hathor-Tefnut, die wilde Löwin, durch seine Söhne Schu und Thoth aus Nubien holen läßt, wie sie sich auf der Reise durch ihre neuen Kultstätten im Kulturlande Ägypten zur sanften und schönen Göttin verwandelt; der Mythus vom Sonnenauge spinnt die Legende weiter aus.

Wie über der großen Masse der Gräkoägypter sich eine an Zahl nicht große rein hellenische Oberschicht erhalten hat, so auch in ihr rein hellenische Götter. Allerdings wissen wir nicht viel davon, da sie in unseren unmittelbaren Zeugen, den Inschriften und besonders in den Papyri, selten zu Worte kommen. Aber die Schwurgötter der Alexandriner, Zeus, Hera, Poseidon, der Dienst des Dionysos bei den Schauspielern von Ptolemaïs, seine besondere Verehrung im Ptolemäerhause, die schlagend in einem Erlasse Philopators zum Schutze der einheitlichen Lehre in den Dionysosmysterien zutage tritt, und damit im Zusammenhange die Verbreitung des Namens Dionysios, der Kult der ganz unägyptischen Dioskuren, der Musen im alexandrinischen Museion, die verbreitete Verehrung des Asklepios, von der vor allem der Asklepioshymnus von Ptolemaïs zeugt, lehren uns, wo in griechischen Kreisen griechische Götter ohne Gleichung mit ägyptischen genannt werden, zunächst auch rein griechische Götter anzunehmen. haft gehört so manche Weihung für Ares, Artemis, Asklepios, Athena, Demeter, Dionysos, Herakles, Hermes, auch Pan, für Poseidon und Zeus, nun gar erst für Götter wie Tyche und Nemesis hierher, und jeder Fall, wo griechische Götternamen begegnen, muß nach dem Kreise wie nach dem Orte, denen er entstammt, sorgsam geprüft werden, ehe man sich für rein hellenisches oder ägyptisches Wesen des Gottes entscheidet. Schon die Absonderung der echten Hellenen und ihre Vorrechte werden ihren Göttern und ihrem Kultus eine Stätte bewahrt haben, auch wenn die Gebildeten dem Glauben ferner standen; zumal in den politischen Gemeinden gehörten die hellenischen Götter zum hellenischen Wesen. Bei den Verbindungen der großen Götter Sarapis und Isis mit griechischen Göttern wird man zwar im allgemeinen das Übergewicht des ägyptischen Wesens voraussetzen dürfen, aber keineswegs immer sicher gehen; mindestens hebt sie die ausdrückliche Nennung im staatlichen Eide aus den übrigen ägyptischen Göttern heraus. Jedenfalls sind rein griechische Götter bei den reinen Hellenen lebendig geblieben, und als Hadrian seiner Stadt der Neuhellenen einen Gott gab, war es der griechische Gott Antinoos, dem sich

freilich sogleich der ägyptische Totengott Osiris-Antinoos anschloß. Auch die Freilassung "unter Zeus, Gê und Helios", die wir in der Kaiserzeit finden, ist zu den Beispielen zu rechnen, denen jeder ägyptische Beigeschmack fehlt; im übrigen mag sie damals leere Formel gewesen sein. Vom griechischen Kultus in Ägypten wissen wir außer ein paar Priestertiteln so gut wie nichts, haben aber neuerdings doch gelernt, daß man ausdrücklich hellenische Tempel von ägyptischen unterschied und gewisse Abweichungen des Gottesdienstes kannte, so sehr auch im allgemeinen ägyptische Kultformen sich eingedrängt zu haben scheinen. Wie man in rein hellenischen Kreisen über die ägyptischen Götter dachte, erzählt uns Lukian in der "Götterversammlung": die echt hellenischen Götter betrachten die barbarischen Mißgestalten als Eindringlinge, die im Olymp nichts zu suchen haben. Wie ihre Götter werden es auch in Ägypten die echten Hellenen gehalten haben; freilich konnten sie das Eindringen der ägyptischen Götter nicht ganz hindern. Die Religionsgebiete gegen einander abzugrenzen, ist unmöglich, und wir müssen damit rechnen, daß ägyptische Einflüsse allmählich auch auf Kreise übergegriffen haben, die sich lange Zeit davon freigehalten hatten.

Noch mehr waren sie aber anderen orientalischen Kulten ausgesetzt. Die Dienste des Adonis, der großen kleinasiatischen Muttergöttin, die hier unter dem Namen Agdistis erscheint, syrischer Gottheiten, besonders der Astarte, der samothrakischen Götter und endlich des Mithras finden sich in Ägypten und zwar allem Anscheine nach in den hellenischen oder doch mehr den Hellenen als den Ägyptern nahe stehenden Kreisen. Die große Mutter in allen ihren Gestalten ist endlich hier in Isis aufgegangen; Mithras scheint auf ägyptischem Boden nicht so mächtig gewirkt zu haben wie anderwärts, wenn auch im wilden Gemisch der Zauberliteratur Spuren seiner Verehrung auftauchen. Das Zauberwesen wurde zumal nach dem Siege des Christentums der Zufluchtsort aller dieser Götter.

Mit den römischen Bürgern kamen auch römische Götter ins Land; da aber die echten Römer sich den Ägyptern fernhielten, beschränken sich die Spuren einer Angleichung an ägyptische Götter im Wesentlichen auf Römer, die ins Ägyptertum gesunken waren, oder auf romanisierte Griechen, die sich nur oberflächlich als Römer zu gebärden wußten. Daß man in römischen Familien römische Feste wie die Saturnalien feierte, versteht sich von

selbst; etwas Genaueres erfahren wir aber nur über den Tempel des Jupiter Capitolinus in Arsinoë, wo man den Geburtstag der Roma und andere Feste römischer Religion beging, während der Kultus Züge aufweist, die dem ägyptischen Gottesdienste entspringen. Als Caracalla den höheren Ständen das Bürgerrecht verlieh, wollte er den römischen Göttern neue Verehrer gewinnen; aber so wenig wie sonst echtes Römertum dadurch verbreitet wurde, so wenig gewannen auch Roms Götter; 37 Jahre später sah sich schon Decius genötigt, die schwindenden Verehrer der Staatsreligion durch die Forderung des Opfers etwas gewaltsam zu sammeln. Nennenswerte Macht hat die römische Reichsreligion in Ägypten niemals gewonnen.

Zu dieser Fülle von Göttern des griechisch-römischen Ägypten treten die lebenden und die verstorbenen Könige. Den Ägyptern war es seit Alters selbstverständlich, den König als einen Gott anzubeten und bei den Ptolemäern fortzusetzen, was sie bei den einheimischen Pharaonen getan hatten. Etwas anderes ist der hellenistische Herrscherkult, dessen Ursprünge noch nicht völlig klarliegen. In Ägypten begann er mit Alexander, der sich ja selbst göttliche Herkunft hatte zuschreiben lassen. Die Bürgergemeinde Alexandriner verehrte in ihm den Gründer der Stadt: von diesem städtischen Kulte ist der Reichskult zu scheiden, den Ptolemaios Soter ihm einrichtete. Seitdem ist Alexander der eigentliche amt-Wir wissen davon hauptsächlich durch die liche Reichsgott. Protokolle der Urkunden, die regelmäßig nach dem Regierungsjahre des Königs den Namen des eponymen Alexanderpriesters Ptolemaios Soter wurde zwar nach seinem Tode zum anführen. Gotte erhoben, aber erst durch Philopator dem Alexanderkulte angegliedert, und erhielt außerdem als Gründer von Ptolemais einen städtischen Dienst in seiner Stadt und einen dem Vorbilde Alexanders nachgeahmten eponymen Kult in der Thebais. Bald traten auch seine Gattin Berenike und des Philadelphos Schwester und Gattin Arsinoë in den Alexanderkult ein. Philadelphos den letzten Schritt, als er diesem auch den Kult der Geschwistergötter einreihte und sich bei seinen Lebzeiten als Gott mit Arsinoë verehren ließ. Von nun an pflegten die Könige bald nach ihrem Regierungsantritte sich und ihre Gemahlin für Götter zu erklären, so daß die Reihe der göttlichen Könige, die im Kulte Alexanders Aufnahme fanden, immer länger wurde. Dieser Alexander- und Königskult ist eine rein griechische Einrichtung der Regierung, wie aufs deutlichste die Protokolle demotischer Urkunden beweisen, da sie sklavisch und daher oft unverständig den griechischen nachübersetzt sind; eine eigene ägyptische Fassung hierfür gab es nicht. Daß der amtliche Eid bei den amtlichen Göttern, den Königen, geschworen wurde, versteht sich von selbst; aber auch hier folgen Sarapis und Isis als die beiden Hauptgötter jener Zeit.

Die eponymen Priester Alexanders und die später hinzutretenden Priesterinnen der Arsinoë usw. scheinen durchweg den makedonischgriechischen Hofkreisen anzugehören und offenbaren wiederum das höfische und amtliche Wesen dieses hellenistischen Herrscherkultes. Was er zum Ausdrucke bringt, ist die Einheit des Reiches unter der Hoheit seiner Gottkönige, an deren Spitze als ältester, höchster und eigentlich fortlebender Herrscher Alexander zu betrachten ist. Dieser Herrscherkult ist allen Untertanen, Griechen wie Ägyptern, gemeinsam, und er allein darf als eine vom Königshause begründete Vermittlungsreligion angesehen werden. doch mußte er den Ägyptern anders erscheinen als den Griechen. Jene setzten in Inschriften und Weihungen den Pharaonendienst fort, vergaßen aber keineswegs, daß diese Götter Fremdlinge und Barbaren waren; diese fügten sich je nach ihren Beziehungen zu Staat und Hof mehr oder weniger leicht in die amtliche Religion. Im Leben des Volkes aber hat der Herrscherkult nicht Wurzel fassen können, und alle königstrenen Weihungen auf Stelen und an Tempeln täuschen nicht darüber hinweg, daß man diese Gottkönige innerlich den echten Göttern, mochten sie griechische oder ägyptische Namen tragen, durchaus nicht gleichstellte, obwohl man sie überall dem Kulte als Mitgötter angliederte. Helfer und Schützer waren sie dem frommen Bewußtsein niemals.

Daran änderte sich auch nichts, als die römischen Kaiser die Ptolemäer verdrängten. Der ägyptische Kaiserkult, der sich in manchem von dem anderer Provinzen unterscheidet, schließt sich für die Ägypter an den der Pharaonen ebenso an wie der der Ptolemäer, ebenso feierlich und heilig in allen Formen und ebenso gleichgültig für das Volk; die Hellenen waren durch den hellenistischen Herrscherkult darauf vorbereitet. Wie es scheint, hat er sich nur in den Städten ausgeprägt, wo bisher allein Sebasteia und Kaisareia nachweisbar sind; am häufigsten trifft man auf Tempel Hadrians. Jedoch drängte sich der Kaiserkult, der im amtlichen Kaisereid seinen gewöhnlichsten Ausdruck fand, im täglichen Leben weniger

auf, da man ihn in den Urkunden nicht erwähnte und nur den verstorbenen Kaisern die Bezeichnung als Gott zukommen ließ, ohne sich über den genauen Sinn des römischen divus und die dazu führenden Senatshandlungen den Kopf zu zerbrechen. Der Kaiserkult, der wiederum die Einheit des Reiches darstellte und gemeinsame Religion aller Reichsangehörigen war, hatte im Glauben des Volkes ebensowenig Wurzel wie einst der Kult Alexanders und der Ptolemäer, sondern blieb amtlich und vermutlich dem Volke eher noch ferner, zumal da ihm der Gott selbst noch ferner stand. Zu einer lebendigen Religion fehlte ihm alles und jedes. Einzelne Ansätze dazu, wie besonders die Aufnahme des Augustus als eines wahrhaftigen Nothelfers, sollen an späterer Stelle besprochen werden.

Die Ptolemäer hatten es in Ägypten mit einer zahlreichen, wohlgeordneten und mächtigen Priesterschaft zu tun, die auf dem Ruhme und der Überlieferung von Jahrtausenden fußte und auf ihr den Göttern eifrig ergebenes Volk großen Einfluß ausübte. Wollte der König das Volk beherrschen, so durfte er die Priester weder übermächtig werden lassen noch auch vernachlässigen. Daher fanden die ersten Ptolemäer den Ausweg, den Göttern alle Sorgfalt zu erweisen, aber die Priester in fester Zucht zu halten. Es gelang umso eher, als die vorausliegende persische Regierung den ägyptischen Göttern oft zu nahe getreten war, so daß sie jetzt den Vorteil hatten, manches gut machen zu können. Tempel mehr als seit Jahrhunderten geschehen war, und stellten damit ihre Ehrerbietung gegen die Götter des Landes zur Schau; die aus ptolemäischer Zeit stammenden Tempel in Dendera, Edfu, Kom Ombo und Philai sind in anderem Zusammenhange schon genannt worden. Auch machten sie zugunsten der Götter reiche Stiftungen aller Art, und die großen Priesterbeschlüsse der Inschriften von Mendes, von Kanopos u. a. fließen von Dank über. Auf der anderen Seite ließ der König keinen Zweifel darüber, daß nicht die Priesterschaft, sondern er der Vertreter der Götter auf Erden sei, und beanspruchte in diesem Namen das Obereigentum des gesamten Götterlandes (ἱερὰ γῆ), das ebenso wie das Kleruchenland zum Königslande, wenn auch zum "abgetretenen Lande" (ἐν ἀφέσει γῆ) gerechnet wurde. Er beaufsichtigte die Bewirtschaftung des Götterlandes ebenso wie die alles sonstigen Aekers und machte dies sehr ausgedehnte Gebiet seinen Zwecken dienstbar; wo Vorrechte der Tempel seinem Nutzen zuwiderliefen,

griff er scharf ein, wie die starke Einschränkung der Oel- und Leinenmonopole und die Übertragung der Weinabgabe (ἀπόμοιρα) auf die Göttin Arsinoë beweisen. Alle Vorrechte, deren die Priester sich weiter erfreuen durften, waren in Wirklichkeit königliche Gnaden, und die Inschriften des 3. Jh. a. C. lassen ihre Abhängigkeit deutlich durchblicken. Am sinnfälligsten trat sie zutage in der Pflicht der ägyptischen Priesterschaft, sich zum Geburtstage des Königs in Alexandreia einzufinden; die Inschrift von Kanopos, die einen bei solcher Gelegenheit von der Priestersynode gefaßten Beschluß enthält, spricht mit jeder Zeile die überragende Machtstellung des Königs aus. Aber sehon dem Epiphanes konnten die Priester in der Inschrift von Rosette für die Befreiung von dieser Pflicht danken, und wie auch sonst seit dem Ende des 3. Jh. a. C. die Ptolemäer die Zügel schleifen ließen, so vor allem den Priestern zuliebe. In den Erlassen Euergetes 11. wurde nicht nur den Göttern, sondern unmittelbar den Priestern vielerlei eingeräumt, wenn auch den Worten nach immer noch die königliche Gnade es war, der sie solche Gunst verdankten. Wie es scheint, hat die Priesterschaft dem sinkenden Königtume mehr und mehr Selbständigkeit abgerungen; während das ja auch politisch wichtige Asylrecht in der ersten Ptolemäerzeit auf wenige Tempel beschränkt war, breitete es sich zuletzt beträchtlich aus, das Götterland, das durch fromme Stiftungen wuchs, geriet mehr und mehr unter die selbständige Verwaltung der Priester, und die alte Macht der Priester, der Staat im Staate, war auf dem besten Wege wieder aufzuleben.

Da brach das Ptolemäerreich zusammen, und Augustus machte wie allen anderen Hoffnungen der Ägypter, so auch den Ansprüchen der Priester für immer ein Ende. So weit man bis jetzt sehen kann, beschnitt er den übermäßig angewachsenen Landbesitz der Tempel und nahm den meisten das Asylrecht. Vor allem aber stellte er an die Spitze der Priesterschaft, der Tempelverwaltung und des Kultus einen römischen Ritter, der ganz anders durchgriff, als es die Ptolemäer je getan hatten. Auch in Dingen, die lediglich in den Bereich der ägyptischen Religion fielen, galt nun seine Entscheidung, und wie sehr man seine Aufsicht fürchtete, verraten die Papyri deutlich genug. Daneben ließen es aber auch die Kaiser nicht an Aufmerksamkeit gegen die Götter fehlen, bauten weiter an den ägyptischen Tempeln und schützten den ägyptischen Kultus. Die Macht der aus ptolemäischer Zeit überkommenen Tempel-

vorsteher (ἐπιστάτης) wurde gebrochen, indem man sie mehr und mehr durch Kollegien von Ältesten (πρεσβύτεροι) ersetzte, gemäß der allgemeinen Neigung der römischen Regierung, die örtliche Verwaltung kollegial zu gestalten. Die Verleihung eines städtischen Rates an die Metropolen zog auch den Übergang der Tempelverwaltung in die Hand der Stadtbehörden nach sich.

Man kannte in ptolemäischer Zeit drei Klassen der Tempel, aber nur die Zweiteilung in große und kleine, Haupttempel und geringe Tempel, behielt dauernde Bedeutung. Wie viele es gab. lehrt ein Beispiel wie das Fajumdorf Kerkeosiris, das um 115/4 a. C. zwei Haupttempel und 15 geringere Tempel besaß, für einen Ort von vielleicht ein paar Tausend Einwohnern gewiß sehr beträchtlich. Aber auch an den Haupttempeln war zur Kaiserzeit nur eine bestimmte Zahl der zahlreichen Priesterstellen von der Kopfsteuer befreit und damit den bevorrechteten Ständen zugezählt. Priesterschaft gliederte sich in zwei Gruppen, deren höhere amtlich allein auf den Priesternamen (legeig) Anspruch hatte, den freilich die niedere, die mit den Pastophoren an der Spitze alle Arten von Hilfsdiensten begriff, im gewöhnlichen Leben auch zu führen pflegte. In allgemeinen bestanden in der höheren Priesterschaft die alten Klassen der Erzpriester, Profeten, Stolisten, Federträger und heiligen Schreiber weiter, nur fielen in der Kaiserzeit die Erzpriester fort, so daß die Profeten an die Spitze rückten. In vier, seit 238 a. C. fünf Phylen gegliedert, versahen die höheren Priester wechselnd ihren Dienst, der z. T. mit besonderen Einkünften für gewisse Kulthandlungen verbunden war. gierung verkaufte oder verpachtete diese sogenannten gewinnbringenden Priesterstellen und hielt damit wiederum Mittel zur Beherrschung der Priester in der Hand. Im übrigen zahlte sie auch in der Kaiserzeit den Priestern ein staatliches Gehalt (σύνταξις). Den Zutritt zu dem im allgemeinen erblichen Stande erlangte der Priestersolm durch die Beschneidung, deren Voraussetzung priesterliche Abkunft und Freiheit von körperlichen Malen war; daran änderten die Kaiser ebensowenig wie an der Vorschrift ältester Zeit, daß der Priester den Kopf zu rasieren und nur Linnenkleider zu tragen habe. Von den griechischen Tempeln und griechischen Priestern wissen wir so gut wie nichts. Namen wie der der ἱεροποιοὶ in Alexandreia und Ptolemais, des νεωπόρος beim alexandrinischen Sarapis zeugen für sie, wo man sie so wie so in den geschlossenen Hellenensiedlungen. voraussetzen muß,

Ebenso wurde sicher der amtliche Herrscherkult von griechischen Priestern ausgeübt. Aber im übrigen können wir noch kein Bild gewinnen, und vermutlich traten griechische Tempel und Priester stark hinter den ägyptischen zurück.

Auch im Kultus, wie ihn die Dokumente erkennen lassen, begegnet uns eigentlich nur ägyptisches Wesen, und wo wir griechischen Kult sehen oder zu sehen glauben, scheint er ägyptisch beeinflußt zu sein. Wie in ältester Zeit, ja vielleicht mit besonderer Peinlichkeit, setzten die ägyptischen Priester alle heiligen Formen des Gottesdienstes fort. Wir wüßten aber wenig davon, wenn sie nicht jetzt an den Wänden der Tempel inschriftlich alle Gebräuche verewigt hätten, die in diesem oder jenem Raume zu dieser oder jener Zeit vollzogen werden mußten; besonders reichhaltig ist der Festkalender des Horostempels von Edfu. Selbst ein viel kleinerer Tempel wie der des Soknopaios am Nordwestrande des Fajum beging zahlreiche Feste, unter denen auch der Geburtstag des Herrschers neben dem des Gottes eine Rolle spielte. An solchen Tagen wurden die Statuen im Tempel gesalbt und bekränzt, die Kapelle, die das Kultbild barg, der Naos, vergoldet, Weihrauch verbrannt und Kultlieder gesungen, wie denn jeder größere Wenn die Götter einander Tempel seinen Chormeister besaß. besuchten, bekleideten die Stolisten für diesen Auszug (έξοδεία) das Kultbild mit prächtigen Stoffen, und in feierlicher Prozession (χωμασία) trugen die höheren Priester die Götterbilder in ihren Armen, die niederen aber die Kapellen oder die Barken, deren sich die Götter des Stromlandes für ihre Reisen bedienten. Von den Kultbildern der griechisch-römischen Zeit kann man sich zum Teil nach den Terrakotten eine Vorstellung machen, da sie oft großen Tempelstatuen nachgebildet sind, wie es besonders für die merkwürdige Erscheinung des Osiris von Kanopos anzunehmen ist; aber in den meisten Tempeln dürfen wir nicht diese griechisch beeinflußten, sondern rein ägyptische Kultbilder voraussetzen. Heilige Bräuche wie die Untersuchung der Opferstiere auf Apismerkmale, die Bekleidung des verstorbenen Apis und Mnevis durch eine Linnenbeisteuer aller Tempel genossen den Schutz des römischen Oberpriesters, und in der Kommission, die mit der Bestattung des Apis zu tun hatte, wirkten griechische Stadtbeamte mit. Wie getreu alle Regeln des ägyptischen Gottesdienstes noch in römischer Zeit beobachtet wurden, lehrt das Götterdekret über die geweihten Stätten auf der Insel Bigge bei Philai mit seinen

Opfergebräuchen, den 365 Opfertafeln, den Milchspenden, dem Verbot der Musik und jeden Geräusches an den heiligen Tagen; ebenso wird der Kultus an den übrigen Orten geübt worden sein, wo Glieder des Osiris lagen. Der griechische Kult nahm, soweit wir überhaupt etwas sehen können, gewisse Züge vom ägyptischen an, z. B. die Götterprozession, die nach dem Gnomon des Idiologus hier auch von Laien ausgeführt werden durfte; die Abweichung im einzelnen bestätigt nur die Übereinstimmung im allgemeinen. Ebenso macht auch der Kult im Tempel des Jupiter Capitolinus zu Arsinoë den Eindruck, als sei er stark ägyptisch gefärbt. Der Tempelgottesdienst wurde durch Stiftungen der Frommen, Landgüter, Getreidespenden, Weiligeschenke aller Art unterstützt; die reichen Tempelschätze, von denen wir lesen, legen Zeugnis davon Überdies sammelten die Priester im Lande Kollekten ein. Auch die Frömmigkeit der zahlreichen Kultvereine wird teilweise den Tempeln und ihrem Kultus, den wir etwa offiziell oder kirchlich nennen dürfen, zugute gekommen sein.

Literatur: Zur ägyptischen Religion: Ad. Erman, Die äg. Religion<sup>2</sup>. H. Ranke, Äg. Texte (in: Altoriental. Texte und Bilder ed. H. Greßmann, I 180ff). G. Roeder Urkunden zur äg. Religion, Jena 1916. Für die Mischreligion der griech.-röm. Zeit: W. Weber, Drei Untersuchungen zur äg.-griech. Rel. Derselbe, Die ägyptisch-griechischen Terrakotten, Berlin 1914. Im Allgemeinen: Wilcken, Grundzüge, sowie die Auswahl von Texten in seiner Chrestomathie. Otto, Priester und Tempel im hell. Äg.

Anerkennung der Ortsgötter P. Fay 127: τὸ προεκύνημά σου ποιῶ καθ' ξκάστην ημέραν παρά τοῖς ἐνθάδε θεοῖς. Vgl. BGU H 632. P. Leipzig 110 Brief aus Caesarea in Palästina: τὸ πυοσχύτημά σοι (sic) ποιῶ παυὰ τοῖς (sic) ἐπιξενοῦμε θεοίς. Auch bei Meyer, Gr. Texte aus Äg., Nr. 20: παρά τοῖς ἐπιξενο[ῦ]μαι θεοίς, vgl. Meyers Bemerkung dazu. Das Verhältnis des 5. Jh. a. C. zu den äg. Göttern stellt Herodot dar. Für die Typen der Götter ist Webers großes Werk bahnbrechend, nicht nur durch die Behandlung der Terrakotten, die der Verf. zum großen Teile auf die großen Kultbilder zurückführt, sondern auch für die Vorstellungen jener Zeit von den einzelnen Göttern. Erman a. a. O. geht leider auf die gr.-röm. Periode wenig ein, und was er bietet, besteht in beachtenswerten aber nicht verarbeiteten Einzelheiten. Für die Göttergleichungen ergeben die Inschriften (OG. 1 und II) mehr als die Papyri. Für den Gott Antaios von Antaiopolis, OG. 1 109, fehlt noch der ägyptische Name und damit das Wesentliche. Kataraktengötter OG. I 130. Athena-Thoëris öfters in den P. Oxy. Kronos-Soknebtynis in Tebt. II, Kronos-Petensetis OG. I 130. Ares-Onuris siehe Weber. Wohl nur lokal ist auch Prometheus-Iphthimis Hib. I 27. Äg. Gleichungen: Chnum-Ammon OG. I 130. Isis-Bubastis u. a. Der Krokodilgott des Fajum heißt äg. Sobk. Wie sehr auch in den Mischgestalten das äg. Wesen überwiegt, zeigen die Darstellungen der alexandrinischen Nekropole Kom eš šuqafa; vgl. die Publikation von E. v. Sieglin, Text und Tafeln. Aufgabe wäre: die äg. und die gr.-äg. Gleichungen darzustellen, ihren Geltungs-

bereich zu ermitteln, allgemeine und örtliche zu scheiden, Kulte und Volkstum der Weihenden zu untersuchen. Vgl. Fl. Petrie, The Geography of the Gods (Ancient Egypt 1917 III 109). Sarapis: nach Wilckens Darstellung in den Grundzügen ist die Frage durch Sethe wieder in Fluß gekommen: Sethe, Sarapis und die sog. zározot des Sarapis. Abh. Gôtt. Ges. d. Wiss. 1913. Wilcken, Arch. f. P. VI 184, hierauf wieder Sethe, GGA. 1914, 385ff. Einführungslegende, Traum des Ptolemaios: Tacitus, Hist. IV 83ff. de Iside 28; sollert, anim. 36. Wilcken erklärt den Namen Sarapis aus Osorapis, dem verstorbenen, seligen Apis; ich folge Sethes Deutung. Typus des Sarapis: ein bärtiger griech. Kopf, dem Zeus verwandt, mit dem Modius. Genaueres bei Weber. Das ursprüngliche Kultbild galt als Werk des Bryaxis. Fraglich ist vieles, z. B. gleich Anfangs, wie es möglich war, daß Sinope ein Kultbild des Pluton hergab. Eine zusammenfassende Erörterung ist von Wilcken in den Urkunden der Ptolemäerzeit zu erwarten. Die griechische Seite des Sarapis zeigt sich auch im alexandrinischen Demotikon Δαραπίδειος; außer diesem und Ἰσίδειος kommen äg. Götternamen hier nicht vor. Die Alexandriner ließen sie also als griechische Götter gelten. In röm. Zeit ist der κεωχόρος des Sarapis ein vornehmer Hellene, hoher Beamter u. dgl. Agathos Daimon vgl. Weber; er heißt Ταινάφειος Arch. f. P. II 566 Nr. 125. Häufig ist Zeus-Vgl. W. Weber, Drei Untersuchungen. Griechisch sieht auch Sarapis Polieus in Xoïs und in Koptos aus, aber der Kult war wohl ägyptisch. Sarapis ist der Gott Alexandreias, während die politische Gemeinde der Alexandriner im κτίστης Αλέξανδοος ihren Schutzherrn sieht und das Ptolemäerreich amtlich den Reichsgott Alexander an die Spitze stellt. Über die Weltbedeutung des Sarapis vgl. Erman. In der Kaiserzeit wird das προεχύνημα beim Sarapis in Briefen häufig erwähnt. Die alex. Hellenen nehmen sein Bild nach Rom Oxv. X 1242 (Seite 153/4). Brief des Apion: Wilcken Chr. 480. Kaiser Commodus war qιλοσάφαπις. Lampen, Terrakotten, Namen wie Sarapion und Sarapias zeugen von der Verbreitung des Sarapis-Kultes. Isis: im allg. Weber. Isis: uvouóvvuos z. B. OG. 11 695. Der große Isishymnus Oxv. XI 1380, Anf. 2. Jh. p C., ist Seite 156 kurz besprochen worden. Einige Bezeichnungen der Göttin gehen deutlich auf äg. Vorstellungen zurück, z. Β. λωτοφόρος, γυπόμορφος, ήλίου ὄνομα. Merkwürdig ist ihr Name μουσαναγωγὸς in Kanobos, also eine Verbindung mit den rein griechischen Musen. Auf andre sehwer deutbare kann ich hier nicht eingehen. Ihr Kult im Auslande ist wesentlich äg., wie neben Schilderungen und Darstellungen (z. B. v. Bissing, Notes on some paintings from Pompei recurring to the cult of Isis) die Versuche der Griechen, sie allegorisch zu deuten, am besten erweisen, so Plutarch, de Iside. Verehrung Sterblicher: Imhotep öfters genannt, seine Statuetten sind verbreitet. Bios des Imuthes-Asklepios Oxy. XI 1381 siehe Seite 157/8. Die große Bedeutung des Asklepios in jener Zeit hat wohl seinem äg. Ebenbilde Verbreitung bei den Griechen verschafft. Phramenis Wilcken, Grundzüge 106. Pramarres: Rubensohn, ÄZ. 42, 111. Petesuchos Plin. n. h. 36, 84. Wilcken Chr. 3. Tebt. I 62 u. öfters, meistens mit Pnepherôs zusammen genannt. Totengötter: Anubis εδσεβίε φθιτῶν κίρυξ Soc. Ital. I 28, 24. Petempamentis = der des Totenreichs, OG. I 130. Onnôfris Tierkult: überall Gräber von Falken und sehr beliebt als Personenname. Ibissen; Dokumente über ihre Bestattung: Prinz Joachim Ostraka. Schakale:

Wilcken, Arch. f. P. VI 222. Bock vgl. Mendesstele. Apis vgl. Wilcken Chr. 85, 86. Tebt. 1 5 = Wilcken Chr. 65, 77. OG. I 56. 90 und viele andere Zeugnisse. Andere heilige Stiere: Mnevis in Heliopolis. Buchis in Hermonthis: Spiegelberg, Arch. f. P. I 339. Plaumann, Arch. f. P. VI 219; Sarapeum in Memphis mit Apisgräbern, die noch erhalten sind. Totenklage der δίδυμαι vgl. die Sarapeumspapyri, bes. Paris. 55 bis. Schaustellung heiliger Tiere: Strabo, Wilcken Chr. 3. Erst nach dem Tode wird das ἱερὸν ζῷον ein Gott; das dem Namen vorgesetzte Osor zeigt die Apotheose an (Wilcken), der Name des Osiris ist darin enthalten. Überall pflegte man die heiligen Tiere in λβίων τροσαί, bestattete sie in λβιοταφεία, ίερακεία, 'Arougieia usw. Mythen von Hathor-Tefnut: Junker, Der Auszug der Hathor-Tefnut, Abh. Berl. Akad. 1911. Dazu Spiegelberg, Der äg. Mythus vom Sonnenauge, S. B. Berl. Ak. 1915. Sethe, Zur altäg. Sage vom Sonnenauge (Untersuchungen zur Gesch. u. Altertumskunde Ägyptens V 3).

Griech, Götter. Die alex. Schwurgötter: P. Hal. I 214ff. Die dionysischen Techniten in Ptolemais OG. I 50, 51. Die Ptolemäer führten ihren Stammbaum auf Dionysos zurück; besonders Philopator war Verehrer des D. Zusammenhang gehört auch der Vorrang der dionysischen Phyle in Alexandreia. Perdrizet, Bull. Soc. Arch. Alex. 12, 53. Vgl. Arch. f. P. V 86ff. Hierzu kommt als wichtigstes Zeugnis der Erlaß Philopators über die Mysterien des Dionysos: Antl. Berichte aus d. Kgl. Kunstsamml. 1916/17 p. 189ff.: Baofilléws προστάξαντο[s] τοὺς κατὰ τὴν χώραν τελοῦντα[s] τῶι Διονύσωι καταπλεῖν εἰs Αλε[ξ]άνδρειαν, τοὺς μὲν εως Ναυκράτε[ως] ἀφ' ῆς ἡμέρας τὸ πρόςταγμα ἔκκειται εν ημέραις ι, τους δε επάνω Ναικράτεως εν ημέραι[ε] κ, καὶ ἀπογράφεσθ[αι] πρός Αριστόβουλον είς τὸ καταλογεῖον [ά] η η[ς] ἄν ημέρας παραγένωνται ἐν ημ[έρ]αις  $\tau_Q[\iota]$ οίν, διασαφείν δὲ εὐθέως καὶ  $\pi[a\varrho\dot{a}\ \tau\dot{\iota}]$ νων παρειλήφασι τὰ ἱερὰ ἕως γενε $[\tilde{\omega}\nu]$ τοι ]ων και διδόναι τον Γερον λόγον ε[σσ]ουγισ[μένον] επιγράψαντα εκαστ[ον] το αύ[το] ν ὄνομα. Versammling aller, die in die dion. Mysterien einführen; jeder hat nachzuweisen, von wem er die Lehre empfangen hat bis zur 3. Generation aufwärts, und die heilige Lehre selbst versiegelt einzureichen. Unbefugten soll das Handwerk gelegt, eine einheitliche Mysterienlehre durchgeführt werden. Es ist ein merkwiirdiges Beispiel für das sonst ganz ungriechische Bestreben, ein Dogma festzulegen, erklärlich aus der Leidenschaft Philopators für den Dienst seines Gottes, ein Vorläufer der später sich verstärkenden dogmatischen Richtung in den Mysterien-Reitzenstein, Arch. f. Religionsreligionen. Näheres in der Publikation. wissenschaft 19, 191: es handle sich um Überwachung von Geheimkulten außerhalb Alexandreias. Vgl. auch Wilamowitz, Nordionische Steine 14/5 (Abh. Berl. Ak. 09). Dioskuren auf alex. Münzen. Mitteis Chr. 42. Wilcken Chr. 94. 95, Oxy. XI 1380. BGU I 248. Oxy. II 254 usw. Ares OG. I 86. Artemis OG. I 18. 53. Asklepios OG. I 98. Asklepioshymnus von Ptolemais, 100 p. C., Révue archéol. 1889, 70 und Wilamowitz, Nordionische Steine 43/4 (Abh. Berl. Ak. 09). Athena OG. I 120. Demeter OG. I 83. Petr. III 97. Giss. 18. Hera Oxv. X 1265. Herakles OG. I 53. Hermes Arch. f. P. Nemesis Arch. f. P. II 566. Nr. 126. II 548 Nr. 26. Lefebvre, Annales du Service des Ant. 1913, 96. Leto BGU IV 1095, 7. Poseidon Arch. f. P. 11 94. Pan OG, I 70, 71, 72, 132. Tyche Oxy, III 507 (vgl. aber Isis-Tyche). Zeus OG. I 65. 103. Mitteis Chr. 203. Diese Auswahl muß hier genügen.

Freilassungsformel z. B. Mitteis Chr. 305: ελεύθερα αφίται τπο Δια Γην "Hhor, wobei die Vorstellung "Himmel, Erde, Sonne" sehr hervortritt; vgl. auch Oxy. XII 1482. Der Gnomon des Idiologos besagt, daß in den "hellenischen Tempeln" auch Laien (ἰδιῶται) an der κωμασία Teil nehmen dürfen. Es gab also einen ausgeprägten Unterschied hellenischer und ägyptischer Tempel, ihr Kultus war nicht gleich, aber die hellenischen Tempel hatten die ägyptische zonasta, die Götterprozession, übernommen, die ja auch der Tempel des Jupiter Capitolinus in Arsinoë kennt. Lukian, deorum concilium 10: der Redner Momos sagt: σὺ δέ, ὦ κυνοπρόσωπε καὶ σινδόσιν ἐσταλμένε Αίγύπτιε, τίς εἶ, ὧ βέλτιστε, ή πως άξιοις θεός είναι ύλακτων; τι δε βουλόμενος και ο ποικίλος οίτος ταίτρος ό Μεμφίτης προεχυνείται και χρά και προφήτας έχει; αλοχύνομαι δε ίβιδας και πιθήχους είπειν και τράγους και άλλα πολλώ γελοιότερα ούκ οιδ' όπως εξ Αιγύπτου παραβυσθέντα εξ τον ουρανόν, α υπείς, ο θεοί, πως ανέχεσθε όρωντες έπ' ισης η και μαλλον υμών προεκυνούμενα: ή ού, ω Ζευ, πως φέρεις, επειδάν κριοί κέρατα η ύσωσί σοι; Zeus gibt das zu, meint aber, das meiste daran sei rätselhaft καὶ οὐ πάνυ χοή καταγελαν ἀμύητον όντα. Er will die Kritik der äg. Götter auf ein andermal vertagen.

Andre orientalische Kulte: Adonis Petr. III 142. Theokrit 15. Agdistis: Weber a. a. O. 170. OG. I 28. Φεὰ Συρία bes. Magd. 2 und OG II 733; es scheint eine Makedonenfamilie zu sein, die diesen Kult besonders pflegte. Vgl. Atargatis Oxy. XII 1449. Syrische Götter Arch. f. P. II 448 Nr. 82. 450 Nr. 87. Astarte vgl. das Astartieion im memphitischen Sarapeum, Sarapeumspapyn. Samothraken: OG. I 69. Phrygische Götter OG II 658. Kleinasiat. Kult Giss. 99. Mithras: Darstellung und Weihung auf einem Steine des Berl. Museums. Ferner Dieterich, Eine Mithrasliturgie 1903. Nur eine schwache Andeutung enthält Oxy. X 1278.

Saturnalien Oxy. I 122. Fay. 119. Jupiter Capit, in Arsinoë: Wilcken Chr. 16. Constit. Anton. Mitteis Chr. 377 τοιγαφοῦν νομίζω [ο] ὅντω με[γαλοπφεπῶς καὶ εὐσεβ]ῶς δύ[να]σθαι τῖ, μεγαλει[ό]τητι αὐτῶν τὸ ἰκανὸν ποι[εῖν, εὶ τοὺς ξένους, δσ]άκις ἐὰν ὑ[π]εισέλθ[ωσ]ιν εἰς τοὺς ἐμοὺς ἀν[θρ]ώπους, [εἰς τὰς θρησκείας τῶ]ν θεῶν συνεπενέγ[κοι]μι. Über Decius vgl. im folgenden die Behandlung des Christentums.

Herrscherkult: Wilcken, Grundzüge 97ff., 117ff., wo auch die Lit. angeführt wird. Beachtenswert ist, daß Makedonien den hellenistischen Herrscherkult nicht Den Unterschied des 'Αλέξανδους πτίστης vom Reichsgotte Alexander hat Plaumann, Arch. f. P. V1 77 entwickelt. Urkundenprotokolle und eponyme Priester Plaumann, Hiereis V in Pauly-Wissowa-Kroll, Real-Encycl., wo alles einzelne, auch über den Herrscherkult selbst, eingehen d erörtert wird. Vielleicht hat Philadelphos sich schon bei Lebzeiten der Arsinoë mit ihr als  $\vartheta \epsilon m^{2} A \delta \epsilon \lambda q m$  verehren lassen. Die Beinamen der Ptolemäer sind als Kultnamen aufzufassen, θεοί Εὐεργέται, θεοί Φιλοπάτορες usw. hältnis der demotischen Protokolle zu den griechischen: Plaumann, ÄZ. 50, Beispiele der Protokolle Wilcken Chr. 103ff.; ferner Plaumann, Hiereis. Königseid Wilcken Chr. 110. Plaumann, Gr. Pap. der Slg. Gradenwitz 4 (S. B. Freib. Ak. 1914 Nr. 15): διινύω βασιλήα Πτολεμαΐον τον έκ βασιλήω: (sic) Πτολεμαίου καλ βασίλισσαν Βερενίκη[ν] καλ θεούς Αδεληούς καλ θεούς Εὐεργέτας τούς τούτων γονείς και την Είσιν και τον Σαράπιν και τούς αλλοις έγχωρίους Φεοὺς πάντας καὶ <math> Φεὰ[s] πάσας  $\tilde{\eta} μ \tilde{\eta} r$  usw. Priester und Priesterinnen aus den

Hofkreisen: Plaumann, Hiereis und Klio XIII 1. Mitgötter = θεοί σύνναοι. Kaiserkult in den Städten: Blumenthal, Der äg. Kaiserkult, Arch. f. P. V 317. Für den Kaiserkult im allg. Stein, Untersuch. zur Gesch. u. Verwaltung Ägyptens unter röm. Herrschaft Stuttgart 1915, p. 16-33. Ryl. 11 135. 149. Kaisereid vgl. Oxv. XII 1453 (30/29 a. C.) Kaisaga Feòr èz Feov. Wilcken Chr. 111. 113. Soc. Ital. III 162 ομνύω την τών αυρίων ημών Γαίοι Αθοηλίου Οθαλερίου Διοκλητιανού και Μάρκου Αθρηλίου Οθαλερίου Μαξιμιανοί Καισάρων  $\Sigma_{\varepsilon}$ βαστῶ[ν] τύχιν (= genium). Kaiserkultverein Wilcken Chr. 112. Priester und Tempel: grundlegend W. Otto, Priester und Tempel im hellenist. Äg. 1905/08. Wichtige Berichtigungen der Auffassung gibt Rostowzew, GGA. 1909, 603 ff. Erinnerung an die Perserzeit in der Inschrift von Kanopos. Über die ἐr ἀφέσει γῆ Wilcken, Grundzüge 271; vgl. Kap. 18. Über die Tempelmonopole und die ἀπόμοιοα Wilcken, Grundzüge 94/5. Rostowzew a. a. O. Das Tempelland der großen Heiligtümer war sehr beträchtlich, z. B. das des Horos von Edfu, während die ίερὰ γῆ des Fajnmdorfes Tebtynis nur 300 Aruren in einer Dorfgemarkung von 4700 Aruren betrug, Tebt. 1 60 (118 a. C.). Asylrecht. Der Altar schützt das Haus: Wilcken Chr. 449. Über die Verleihung () G. 11 761. Wilcken Chr. 65, 70. Ferner Bull. de. l'Inst. Egyptien 1912, p. 176: Asylinschrift von Euhemereia im Fajum, 1. Jh. a. C.: ἄντος ἀσύλου μηδενὸς είεβιαζομένου μήτε τοὺε ἐν τῷ ἱερῷ ἱερεῖε καὶ παστοφόρους καὶ τοὺε ἄλλους παφενοχλοζιτος. Es kommt also hier nicht an auf den Schutz solcher, die im Tempel Zuflucht suchen, sondern auf die Sicherung der Tempelangehörigen. Man sieht, wie die Asylie sich zu einem Ausnahmerechte für die Priester aus-Vielleicht hat Augustus besonders deswegen so scharf eingegriffen. wächst. Ein Erlaß Philopators gegen Mißbrauch des Asylrechts in einem unpubl. Berl. Papyrus scheint sich gegen die dort Schutz suchenden Übeltäter zu richten; damals hatte das Asyl wohl noch seinen eigentlichen Sinn. Vgl. Paris. 42; daß es nicht unbedingt schützt, zeigt Paris. 10. Häufig wird in Bürgschaften darauf hingewiesen; Mitteis Chr. 353, vgl. auch Wilcken Chr. 330. Oxy. X 1258; im Königseide P. Gradenwitz 4 ed. Plaumann (siehe oben): έσεσθαί τε έμιgαν $[ ilde{\eta}]$  Kλιτά $\varrho$ [χωι καὶ τοῖε] πα $\varrho$ ' [av]τον έξω iε $\varrho$ ον καὶ βωμον καὶ τεμένους καὶ πάσης [σκ]έπης. Das Amt des ἀρχιερεὺς ᾿Αλεξανδρείας και Αἰγύπτου πάσης war mit dem des Idiologus verbunden; daher enthält der Gnomonpapyrus auch einen Abschnitt über Priester und Tempel; darin auch Bestimmungen ohne fiskalischen Hintergrund, lediglich zum Schutze des Kultus. Dem Idiologus unterstanden ägyptische wie griechische Tempel.

Über Organisation der Priesterschaft, Klassen der Tempel usw. vgl. Otto sowie Wilckens Grundzüge. Wesentlich ist der Unterschied der λόγιμα ιερά von den ελάσσονα ιερά. Tempel von Kerkeosiris: Wilcken Chr. 67. Das ιερόν λόγιμον des Soknebtynis = Kronos hatte nach Wilcken Chr. 90 im Jahre 107/8 p. C. 50 kopfsteuerfreie Priester. Der Profet sollte wohl, bes. in ptol. Zeit, Grieche sein oder scheinen: Amh. H 56. BGU. IV 1196. Vgl. den maked. Lesonis in Euhemereia, Bull. Inst. Ég. 1912, 176. Zu den niederen Priestern gehören auch Choachyten, die unter sich Orden bildeten mit Regeln, die in demot. Papyri erhalten sind, und alle, die mit den Toten zu tun hatten, auch die Wärter und Bestatter der heiligen Tiere; ebenso die Zwillinge des Sarapeums, die Hierodulen (z. B. Hibeh I 35. Paris. 30. Wilcken Chr. 332. 492), dazu Tempeldiener und Handwerker, z. B. λυχνάπτωι Oxy. 1453. 1550 usw.

Der Tempeldienst heißt heißt heitorogaa, ein gewinnbringendes Amt yegas, die Diensttage huegaa heitorogazai, man verkaufte und vererbte sie; vgl. Wilcken Chr. 65. Verkauf der gewinnbringenden Stellen: nach dem Gnomon des Idiologus handelt es sich damals (Mitte des 2. Jh. p. C.) um einen Teil der Profetien und alle Stolistenstellen. Vgl. die Urkunden in Wilckens Chr. Die Beschneidungserlaubnis wird durch Hadrians allg. Verbot der Beschneidung in besonderes Licht gesetzt; Wilcken Chr. 74ff. Schürer I 677. Tracht der Priester Wilcken Chr. 114, bestätigt durch den Gnomon des Idiologus. Ringe der Priester OG, 156. Tracht der Priesterinnen ebenda.

Kultus. Zum Festkalender von Edfu: Erman, Äg. Rel2. Feste in Soknopaiu Nesos: Wilcken Chr. 92 und Wessely, Karanis 60: Geburtstag des Soknopaios, Hochzeit der Isis Nepherses usw. Für ihren Zuschnitt vgl. Invenal Sat. 15, 38ft. Oxy. III 525. Daneben die offiziellen Feste: Wilcken Chr. 96. Salbung und Bekränzung der Statuen Wilcken Chr. 96. OG. I 90. Vergoldung des Naos Wilcken Chr. 93. Weihrauch Wilcken Chr. 92, 93. Kultlieder OG. 11 737. Chor-Bekleidung (στολισμός) der Götter Mitteis Chr. 36. meister φδοδιδάσκαλος. Wilcken Chr. 92. ¿ξοδεία der Götter OG. 156. Die verschiedene Stellung der höheren und niederen Priester bei der zonacia ergibt sich aus dem Vergleiche der Inschrift von Kanopos, wo die Priester die Götter er rate dynahme tragen, mit den Bestimmungen des Gnomon über die Pastophoren. Vgl. auch Oxy. X 1265. Bei der Beharrlichkeit des Kultus darf man so weit auseinander liegende Zeugnisse in Verbindung setzen. Zur Götterbarke vgl. Weber a. a O. Ebenda über den kanopischen Osiris. Siegelung der Opferstiere, vgl. Wilcken Chr. 87. 88; zur Linnenbeistener für Apis und Mnevis: ebenda 85. 86; auch der Gnomon berührt beide Punkte. Osiriskult: Junker, Das Götterdekret über das Abaton, Denkschr. Wien. Akad. 56 (1913) - Griechische zwanoia: Gnomon 86: ἐν Ελληνικοῖς ἱεροῖς ἐξὸν ιδιώταις κωμάζειν. Jup. Capit. Wilcken Chr. 96. Stark ägyptisch muß auch der Kult in der Nekropole von Kom eš šuqafa (Alexandreia) gewesen sein, wie die Darstellungen zeigen: E. v. Sieglin, Ausgrabungen in Alexandreia. Stiftungen, Weihgeschenke usw. vgl. Otto a. a. O. Liste von Weihgeschenken Oxy, XII 1449. Wilcken Chr. 65 Erlaß Euergetes II, auch über die Stiftungen. OG. I 177. 179 = Wilcken Chr. 168 u. a. Bull. Inst. Ég. 1912 VI 176, Απολλογάνης Βίωνος Αντιοχεύς των α (πρωτων) γίλων καὶ χιλιάρχων (χιλίαρχος) λογχοφόρων, also ein hoher griechischer Offizier, erbittet das Asylrecht für den Tempel der Krokodilgötter in Euhemereia, εὐσεβῶς διαχείμενος πρός το θείον και προιμρούμενος ανοικοδομήσαι τούτο (SC. το ιερον) σύν τῷ περιβόλω, ἀναθείναι δὲ και ύμων των μεγίστων βασιλέων εἰκόνας. Man sieht das nahe Verhältnis der Griechen zu rein äg. Göttern. Tempelschätze siehe Otto. Die Tempel verdienten auch durch gewerbliche Unternehmungen. Kollekten: Tebt 1 6. Hibeh 1 77. Kultvereine aller Art bei San Nicoló, Äg. Vereinswesen 1, 11 ff. München 1913.

Götter, Tempel und Priester, Kirche und Gottesdienst fielen damals ebenso wenig wie zu irgend einer anderen Zeit mit dem Glauben und der Frömmigkeit zusammen. Gerade in den letzten Jahrhunderten vor Christi Geburt und den ersten der Kaiserzeit, etwa bis zum Jahre 200 p. C., ging durch die Welt eine mächtige religiöse

Bewegung, die sich keineswegs durch die priesterliche und staatliche Religion befriedigt fühlte. Das Verlangen nach einem persönlichen Verhältnisse zu den Mächten, die das Leben lenken, entzieht sich zwar gern der Außenwelt, so daß man seiner viel schwerer habhaft werden kann als der öffentlichen Religion, aber es fehlt doch gerade in den Tausenden von Urkunden und besonders in den Briefen dieser Zeit nicht an Worten oder Andeutungen, die mit den Hinweisen der Inschriften und den Zeugen der Volkskunst zusammengehalten, hier und da etwas Licht verbreiten. eine Schilderung trotzdem nicht mehr als einzelne Züge bieten und schwerlich ein Gesamtbild entwerfen kann, liegt auf der Hand. Diese persönliche Religion ist in ihrem Inhalte und besonders in ihrem Ausdrucke je nach Volkstum, gesellschaftlicher Stellung und Bildung ungleich. Die Kreise, die wir am deutlichsten sehen, sind im allgemeinen die Gräkoägypter, deren religiöse Gedanken im Wesentlichen auf ägyptischer Religion beruhen, der Mittelstand auf dem Lande und in der Stadt, mit einer oberflächlichen griechischen Bildung. Reife religiöse Gedanken und Tiefe des Gefühls werden wir von ihnen nicht erwarten. Von der Masse der unvermischten Ägypter vermögen wir sie in dieser Beziehung nicht zu scheiden.

Manche ihrer frommen Betätigungen schließen sich an die Tempel und ihren Gottesdienst an; so das Kultmahl, das vielleicht sogar mit den vom Tempel selbst veranstalteten Kultmahlen zusammenhing, uns aber am häufigsten durch private Einladungen bezeugt wird. Sarapis war vornehmlich der Gott, dem man es veranstaltete, den man zum Mahle einlud, als Tischgenossen oder Gastgeber betrachtete, so daß die Teilnehmer hierdurch in eine persönliche Gemeinschaft mit ihrem Gotte traten. Ebenso unmittelbar erwartete man seine Wirkung beim Tempelschlafe, der Inkubation, die von Krankheit heilen sollte; es scheint eine ganze Literatur über die Wunderheilungen des Sarapis gegeben zu haben. Daß neben ihm und Asklepios auch Isis Heilgöttin war, versteht sich von selbst; aber wohl jeder Gott vermochte so zu heilen, zumal da zu jener Zeit die Unterschiede der Götter sich verwischten. Alle die großen und auch seine kleinen Schicksale fühlte der Mensch von den Göttern gelenkt und suchte ihnen daher Winke für die Zukunft abzulauschen. Orakel befanden sich bei vielen Tempeln, beim Ammon in der Oase, beim großen Sarapis Alexandreias, beim Apis in Memphis, bei den Dioskuren wie beim Bes in Abydos; die Papyri

haben uns mehrere Zettel erhalten, die man beim Soknopaios einwarf: "Ist es mir gewährt, die Tapetheus zu heiraten und wird sie nicht eines anderen Frau? Zeige es mir und erfülle mir diese schriftliche Bitte. Früher war Tapetheus die Frau des Horion". Oder man wollte wissen, ob der Dorfschreiber eine Kuh verkaufte, ob der Nomarch die Akten prüfen werde, ob man eine Reise machen, einen Sklaven kaufen solle, ob man eine Krankheit überstehen werde. So kindlich die Fragen klingen, so offenbaren sie doch ein persönliches Vertrauen zu dem Gotte, der alles weiß und sich um jeden seiner Verehrer kümmert. Wie es scheint, kam der Zettel mit einem Antwortvermerk wieder heraus. Dem Unbeholfenen standen Orakelbriefsteller mit Musterfragen zu Gebote, ein Zeichen, wie sehr man die Orakel in Anspruch nahm.

Die schlichteste Art, dem Gotte nahe zu treten, ist das Gebet. Für uns zum Glücke haben die Frommen jener Zeit nicht versäumt. an heiligen Stätten ihre Gebete anzuschreiben, einzukratzen oder einzumeißeln, zumal an den beliebten Mittelpunkten der Frömmigkeit, zu denen man wallfahrtete. Solcher Gebete (προςχύνιμα), die man vielleicht besser Fürbitten nennen sollte, da sie nach der Sitte der Alten fast immer der Angehörigen und Freunde, namentlich in der Ferne, gedenken, gibt es zu Hunderten, wo nicht zu Tausenden, gerade aus der römischen Kaiserzeit, meistens kurzgefaßt, daneben auch poëtische Gebete, je nach Vermögen und Bildung der Betenden. Eine besondere Form ist das Gebet für den Herrscher, das in der Regel weniger die religiöse Stimmung als die königstreue Gesinnung des Beters bezeugt. sehen können, hat im Briefe erst in der Kaiserzeit die Fürbitte Raum gewonnen; drückte man sie früher wohl gelegentlich aus, so wurde sie erst jetzt eine Regel, die man besonders befolgte, wenn man aus Alexandreia schrieb, so daß Briefe von hier an der einleitenden Fürbitte beim großen Sarapis fast sieher kenntlich sind. Wo die Frömmigkeit aufhört und die leere Form anfängt, vermögen wir im einzelnen Falle nicht zu entscheiden; jedoch liegt die Wurzel dieser Fürbitten auf Stein und Papyrus gewiß im persönlichen Verhältnisse zum Gotte. Ihm sich zu nähern, Stätten besonderer war auch der Zweck der Wallfahrten. Heiligkeit erblickte man da, wo die Glieder des Osiris bestattet lagen, besonders n Abydos und auf Philai, wiederum ein Zeichen, daß der Inhalt dieser Mischreligion wesentlich ägyptisch war. Hier häufen sich denn auch die Gebetsinschriften. Ein Ziel

regelmäßiger jährlicher Wallfahrten war das Sarapeum in Memphis, und jeder Tempel konnte Ziel einer Wallfahrt werden; wenn man den Tempel von Soknopaiu Nesos mit seiner Prozessionsstraße sieht, so kann man kaum bezweifeln, daß auch dieses entlegenste Heiligtum des Fajum ein Pilgerziel gewesen sei. Wer im Auslande reiste, betete für das Wohl der Seinigen bei den Göttern des Ortes; und so bedeckten auch die Reisenden, die Ägyptens Sehenswürdigkeiten besuchten, die Memnonssäulen wie die Königsgräber und die Wände von Philai mit ihren Proskynemata.

Nicht selten verband den Frommen ein besonderes Verhältnis mit einem bestimmten Gotte und änßerte sich im Beitritte zu einem der zahlreichen Kultvereine, die bald ägyptische, bald griechische Götternamen auf ihr Schild schrieben oder durch die Verehrung des Königs als Basilistai, des Augustus als Augustusverein ihre monarchische Gesinnung zur Schau trugen. konnte, errichtete gern einen Einzelaltar oder erbaute ein Privatheiligtum: vor allem der Isis weihten die Privatleute solche Isieia, die man durchaus den katholischen Privatkapellen vergleichen kann. Die Asklepieia als Heilstätten scheinen zugleich gewinnbringende Unternehmungen gewesen zu sein. waren wohl noch mehr verbreitet. Da wir auch private Dioskurenheiligtümer antreffen, lernen wir, daß die Griechen ebenso taten. Dem Gotte noch näher stehen solche, die sich besonderer Offenbarungen rühmen, denen der Gott selbst erscheint oder sich und seinen Willen im Traume offenbart. Eine große Rolle spielt der Traum im Kreise der sogenannten Katochoi des memphitischen Sarapeums, die wir durch mancherlei Briefe und durch die Eingaben des frommen Ptolemaios wie der "Zwillinge" genauer als andre Menschengruppen kennen. Da in letzter Zeit dieser κατοχή jede religiöse Bedeutung abgesprochen worden ist und man zugeben muß, daß die Einwände der Beachtung wert sind, können wir hier, wo eine Erörterung unmöglich ist, nur an der Tatsache der Traumoffenbarung festhalten müssen aber alles, was man bisher über die mystische Gebundenheit des Ptolemaios und seiner Genossen gesagt hat, als zweifelhaft bei Seite lassen. An sich erregt eine Gotteshaft, wie man früher sagen durfte, zu einer Zeit, in der Mysterienkulte sich bereits entwickeln, keinen Anstoß.

Die eigentliche Blüte der Mysteriendienste fällt unter römische Herrschaft, wenn auch schon 200 Jahre früher, wie wir sahen, die Mysterien des Dionysos viele Verehrer besaßen und von Philo-

pator eifrig gefördert wurden. Um den Namen des Hermes (Ερμής τριζμέγιστος) sammelt sich eine große Gemeinde, die in den hermetischen Büchern ihre "Heiligen Schriften" besitzt. Ihr ausgesprochener Offenbarungsglaube mit ausgebildeter Mystik steht der hellenistischen Gnosis nahe und durch sie der gnostischen Richtung des Christentums. An Osiris und Isis knüpft sich ein Glaube, den man ebenso eine Offenbarungsreligion nennen darf, mit bestimmten Kultvorschriften, sondern mit nicht allein Forderungen an die religiöse Überzeugung und ihr Bekenntnis sowie ans sittliche Leben, die den Rahmen der früheren ägyptischen wie griechischen Begriffe von Religion zu überschreiten beginnen. Zumal der Isisdienst wird eine Weltreligion, die alle übrigen Götter in den Hintergrund drängt und sich vom Monotheismus kaum noch unterscheidet; im Hymnus von Oxyrhynchos erscheint Isis als Trägerin aller Begriffe, die jene Zeit sich von Gott gebildet hatte; sie ist Gott schlechthin im Sinne der Popularphilosophie und damit über ihr einstiges Wesen weit hinaus gewachsen. Wie diese Richtung auf den einen Gott, auf das mystische Leben in ihm, das an Reinheit und Innigkeit von Stufe zu Stufe steigt, auf den persönlichen Glauben und das fromme Leben sich angebahnt hat, wie ihre Wurzeln schon Jahrhunderte zurückliegen, wie mancherlei religiöse Gedanken orphischen Ursprungs aus den Dionysosmysterien, aber auch fremder, z. B. jüdischer und später christlicher Herkunft, hineinspielen, kann ich hier nicht einmal andeuten. Es ist eine Erscheinung, die die ägyptische Religion aufzulösen beginnt, obwohl die Isisreligion in den Formen ägyptisch bleibt. Merkwürdiger Weise stammt das meiste, was wir von ihr wissen, aus griechischer oder römischer Feder und aus dem Auslande; Rom und Pompei lehren uns mehr als Ägypten, wo doch der Mysteriendienst der Göttin sicherlich nicht weniger verbreitet war. Er hat die geschilderte Richtung nicht nur bei seinen griechischen und abendländischen Anhängern voll entfaltet, die ja die geheimnisvollen Götter Ägyptens durch Allegorie und Spekulation zu deuten suchten, sondern hat auch im Nilthale Wurzel geschlagen, wie uns gerade der Hymnus von Oxyrhynchos lehrt. Jedoch haftet in Ägypten Isis naturgemäß besonders am rein ägyptischen Osirismythus und wahrt hier am meisten ihr altes ägyptisches Wesen. Aber ihre überragende Stellung neben Sarapis ist auch hier unverkennbar. Sarapis war damals nicht nur der Gott Alexandreias, der Herr und

Schützer Ägyptens, sondern stieg mit Isis gleichfalls zum Weltgotte empor. Zu den großen Weltgöttern und Heilanden gehörte auch Asklepios. Wenn in manchem Briefe von Gott ohne Namen die Rede ist, wenn sogar die Priester des Krokodilgottes schon in ptolemäischer Zeit von der Gottheit ( $\tau \delta$   $\vartheta \epsilon \tilde{\iota} o \nu$ ) sprechen, so denkt man gewiß mit Recht an die Richtung zum Monotheismus, die auch in die Kreise, denen wir die Papyrusbriefe verdanken, hinabgestiegen sein wird; aber mehr als Vorstufen und Anklänge darf man hier nicht suchen.

Auf tieferer Stufe verband sich der Mysterienglaube mit allen Künsten des Zaubers, die seit alters in Ägypten gang und gäbe waren, jetzt aber ihre besondere Färbung durch das Gewirr grieehischer, ägyptischer und anderer orientalischer Götter erhielten. Hermes, der ägyptische Thoth, wurde der Schutzpatron einer ausgedehnten Geheimnisliteratur, und die "hermetischen Bücher" bildeten die Bibel der Zauberkunst. Daß wir auch hier dem Namen der großen Isis und dem Osirismythus begegnen, ist bezeichnend genug. Da sehr umfangreiche Zauberpapyri, Bleitafeln, die man an Gräbern mit Nägeln anheftete, Amulette und dergleichen auf uns gekommen sind, so erhalten wir über Zauberei, Beschwörungen und alle Gestalten des Aberglaubens ausführlichen Aufschluß; das weite Feld der Astrologie mit Horoskopen und Deutungen der Konstellationen, die Kunde der Wetterzeichen und der Körperzuckungen, sie alle haben in der Kaiserzeit zahllose Gläubige besessen und ihnen wohl vielfach die wirkliche Religion ersetzt; denn die Götter, deren Kraft zauberisch wirken sollte, waren ihnen nur Dämonen, denen sich bald Jahwe und Christus zugesellten. Abgesehen von dem Einblicke in den Volksglauben, der sich uns hier eröffnet, gewinnen wir auch aus den Zauberbüchern mancherlei Elemente verschiedener Religionen, wie es sich z. B. für den Mithrasdienst ergeben hat. Denselben Kreisen des Volkes gehören die kleinen Göttergestalten an, die man sich in Bronze oder noch häufiger in Terrakotta als Schutzgeister und tägliche Nothelfer ins Haus stellte und auf Hausgeräten, vor allem den Lampen, tausendfach nachbildete. die großen Götter wie Sarapis und Isis nicht, so liebte man doch besonders den Knaben Horos und die phallischen Dämonen, die ihn umgaben, und nirgends tritt so deutlich wie hier zutage, daß Götter und Dämonen die festen Umrisse verloren haben und in einander übergehen.

Diese Erscheinungen warnen uns, den Zügen einer mehr innerlichen Stellung zu Gott oder den Göttern, wie sie öfters in Briefen ausgesprochen werden, viel Gewicht beizumessen. Die Ausdrücke des Gottvertrauens scheinen oft recht abgenutzt, wenn auch hin und wieder ein reiner Ton durchklingt: "dennoch stelle ich es den Göttern anheim; ohne die Götter geschieht nichts". Unzweifelhaft gab es neben der großen Menge, die ihr "so die Götter wollen" gedankenlos hinschrieb, auch fromme Gemüter, die in der Gesundung der Schwester die Hand der Vatergötter sahen, "die uns Gesundheit und Heil geben". Daneben aber tritt wieder die Vorstellung auf, daß der Gott zur Leistung verpflichtet sei: "wie die Götter sich um mich nicht kümmerten, so kümmere auch ich mich nicht um sie". Nun gar etwa das Gefühl der Sündhaftigkeit scheint solchen Menschen ganz fern zu liegen, wenn auch jeden Tag ein neues Papyrusblatt uns ein Zeugnis dafür bringen kann. Geläufig ist der Gedanke, daß der Tod ein Eingehen zu den Göttern oder in die Gefilde der Seligen bedeute, in Inschriften wie in Briefen, aber selten auf den Grabsteinen der kleinen Leute; soweit ägyptischer Glaube herrscht, besteht das Gericht vor Osiris fort, jedoch abweichend von älterer Zeit richtet sich das Urteil jetzt ganz nach dem moralischen Verhalten. Es versteht sich von selbst, daß man die dargestellten Gedankenkreise nicht mit Sicherheit den einen zusprechen, den anderen absprechen kann. Wir haben Grund zu glauben, daß die religiösen Anschauungen unter den reinen Hellenen auch in Ägypten nicht unwesentlich anders aussahen, vermögen aber keine Grenze zu ziehen; es gab ohne Zweifel zahllose Übergänge und Berührungen. Der Zeugnisse sind nicht eben viel; diesen und jenen Brief wie etwa den des Philonides an seinen Vater Kleon aus frühptolemäischer Zeit oder den des Herakleides an seinen eben verheirateten Sohn aus der Mitte der Kaiserzeit dürfen wir hierher ziehen; im übrigen müssen wir uns klar machen, daß die Papyri bisher für die religiöse Vertiefung im Bereiche der Offenbarungs- und Mysterienreligionen kein Zeugnis ablegen, sondern eher für die Oberflächlichkeit der Durchschnittsmenschen sprechen. Nur abgeleitete Erwägungen können weiter helfen. Wenn die Isisreligion in Griechenland und Rom so starken Widerhall fand, so sind ihr auch die Griechen Ägyptens nicht fern geblieben; die Bedürfnisse der Frommen nach Aufklärung über die Rätsel des Lebens und des Jenseits, nach Reinheit des Wandels werden auch bei ihnen Teilnahme gefunden haben. Suchten schon die Gräko-

ägypter vielfach ein mehr persönliches Verhältnis zu Gott, so wird es bei den höher gebildeten Griechen ebenso lebhaft empfunden, aber reiner ausgedrückt worden sein. Durch die griechisch-römische Welt der Kaiserzeit ging die Sehnsucht nach einem Halt, den die alten Götter nicht mehr recht geben wollten, eine Sehnsucht, die den Kaiser Augustus, den Friedebringer, als den Heiland der Welt begrüßte, die dann sich bald den Mysterien, bald mehr der Philosophie zukehrte. Stoiker und Kyniker waren die eigentlichen Prediger der griechischen Welt, die einen feiner, die anderen gröber, aber in der sittlich religiösen Auffassung der Philosophie einander nahe verwandt. Daß solche Strömungen auch die Hellenen Ägyptens berührt haben, lassen uns die Reste philosophischer Schriften auf Papyrus zum mindesten ahnen, und Werke wie die Ethische Elementarlehre des Stoikers Hierokles oder Stücke aus den Schriften Philons führen auf Leserkreise, die gebildet und zugleich ernst religiös gerichtet waren. Wir gehen damit nicht in die Irre, denn die Entstehung des Neuplatonismus in Alexandreia und die philosophische Richtung der ersten christlichen alexandrinischen Theologen zeugen für solche Gedanken auch unter den Hellenen Ägyptens.

Die religiöse Stimmung der Zeit, das Streben nach einem persönlichen Verhältnisse zu Gott, wie es sich in den Mysterienkulten offenbarte, der geläuterte Gottesbegriff, der mit den fast monotheistischen Weltreligionen aufwuchs, der sittliche Ernst, den Stoiker wie Kyniker predigten, bereiteten dem Christentume den Boden. War es auch zunächst jüdischen Voraussetzungen entsprungen, so nahm es doch schon früh Gedanken aus den religiösen Strömungen der Umwelt auf. In Ägypten knüpfte es vielleicht an die große alexandrinische Judengemeinde und ihre Propaganda an; begegnen wir doch schon in den Kreisen des Apostels Paulus einem alexandrinischen Juden. Spätestens im 2. Jh. p. C. hat es in Alexandreia Wurzel gefaßt und sich auch schon im Lande verbreitet, obwohl befremdlicher Weise seine Lebensäußerungen in Urkunden und Briefen fehlen, ja auch noch im 3. Jh. ganz spärlich zutage treten. Aber da das Hebräer- und Ägypterevangelium im Lande eine Macht waren, da gnostische und andere Sonderrichtungen bereits im 2. Jh. hier Anhänger besaßen, da die ältesten Bibeltexte auf Papyrus sowie einige andere theologische Bruchstücke vielleicht so weit hinaufreichen und die Ursprünge des Koptischen ebendahin weisen, muß das Christen-

tum schon damals Anhänger besessen haben. Die um das Ende des Jahrhunderts blühende alexandrinische Katechetenschule zeugt für ein reges Leben der dortigen Gemeinde, die vermutlich schon Bischöfe vor Demetrios (188,9-231), dem ersten bekannten Namen, besessen hatte. Es folgten schwere Verfolgungen unter Severus und Decius; diese ist uns neuerdings durch eine Reihe von Libelli solcher, die sich das von allen römischen Bürgern geforderte Opfer bescheinigen ließen, anschaulich geworden. Aber die Funde christlicher Bibelhandschriften aus dem 3. Ih., sowie unkanonischer Evangelien, unter denen die sogenannten Logia Jesu den ersten Platz einnehmen, die Verbreitung anderer christlicher Literatur, der Briefe des Eirenaios und besonders des bei den ägyptischen Christen hoch angesehenen Hirten des Hermas lassen eine ungebrochene Kraft, ja einen Fortschritt der christlichen Gemeinden auch in dieser Zeit annehmen, und zwar nicht nur in Alexandreia, sondern auch im Lande, wo ja die Libelli und die christlichen Bücher gefunden worden sind. Die oberägyptische Wurzel des koptischen Christentums zeigt sich im saïdischen Dialekt der Bibelübersetzung, die damals bereits eifrig betrieben worden sein muß; um die Mitte des 4. Jh. lagen auch Übersetzungen im fajumischen und boheirischen Dialekte vor. Allerdings spielten die Kirche und die Christen im öffentlichen Leben noch keine Rolle, abgesehen etwa von Alexandreia, und es ist kein Wunder, daß bisher nur ein Papyrusbrief aus ihren Kreisen entdeckt Erst nach der diokletianischen Verfolgung, die am härtesten war und durch die mit Diokletian beginnende Märtyrerära Jahrhunderte lang im Gedächtnisse blieb, konnte auch die ägyptische Kirche aufatmen. Wie sie die äußeren Gefahren überstanden hatte, so war sie nun auch endgültig so weit erstarkt, um nicht mehr in der Hermes- oder Isisreligion aufzugehen. Eine Reihe bedeutender Männer schon vor Athanasios verschaffte dem alexandrinischen Bischofsstuhle ein hohes Ansehen in der Gesamtkirche. Vielleicht seit Demetrios war es Aufgabe des alexandrinischen Bichsofs, den Ostertermin zu errechnen und durch einen Osterbrief der Christenheit mitzuteilen; eine Sammlung solcher Osterbriefe ist von Athanasios erhalten, während uns im Original nur ein später Vertreter aus dem 8. Jh. p. C. vor Die ägyptische Kirche ging erst spät dazu über, Augen liegt. die einzelnen Gemeinden monarchischen Bistümern unterzuordnen, die im Wesentlichen mit den civitates, d. h. den alten

Metropolen und ihren Gauen, zusammenfielen; an der Spitze der einzelnen Gemeinden blieben in der Regel die den Ägyptern aus der Staatsverwaltung wohlbekannten Presbyter. Anerkanntes Oberhaupt war der zum Patriarchen aufgestiegene Bischof Alexandreias; Athanasios erschien auf dem Konzile zu Nikaia mit einem stattlichen Gefolge ägyptischer Bischöfe. Sie tragen fast durchweg griechische Namen, vielleicht ein Beweis, daß nicht nur die eigentlichen Ägypter, sondern auch die griechischen Kreise sich in beträchtlichem Umfange dem Christentume zugewandt hatten. Die nunmehr siegreiche Kirche führte den Kampf gegen die widerstrebenden Hellenen gerade in Ägypten mit landesüblichem Fanatismus, der bei den Kopten durch den Gegensatz des Volkstums und den Haß gegen die Reichen noch gesteigert wurde, aber auch in Alexandreia Gewalttaten wie die Zerstörung des Sarapisbildes und die Ermordung der Hypatia unter den Augen, ja unter Mitwirkung des griechischen Patriarchen, auf sich lud. Der gewaltige Kyrillos, 412-444, bezeichnet in Ägypten den vollständigen Sieg über die Gegner, die sich nur noch in kleinen Kreisen hellenischer Bildung verborgen hielten und auf der ägyptischen Seite die letzte Zuflucht für ihre alten Götter auf Philai finden durften. In der Gesamtkirche nahm er eine Stellung ein, die der des römischen Bischofs nahe kam und den Namen eines östlichen Papstes verdient. Aber kurz darauf stürzte das Konzil zu Chalkedon 451 p. C. den Alexandriner von seiner Höhe, denn es entschied zu Gunsten der Lehre von den zwei Naturen Christi gegen den Monophysitismus der ägyptischen Kirche. Von nun an zieht sich der Kampf der Reichsorthodoxie gegen die monophysitische Lehre, die sich vornehmlich bei den Kopten hielt, durch die ägyptische Kirchengeschichte bis auf die arabische Eroberung und darüber hinaus.

Vielleicht das eigenste Merkmal des ägyptischen Christentums wurden die Klöster. Schon sehr früh zogen sich einzelne Fromme als Anachoreten von der Welt in die Wüste zurück; ihr erster großer Vertreter war Antonius um 300 p.C. Aber sehr bald traten die Weltflüchtigen zu gemeinsamem Leben zusammen, und Pachomius, der 346 starb, wurde der Begründer des Klosterlebens im großen Stile. Zumal die Kopten ergriffen die mönchische Heiligkeit mit Leidenschaft. Die Wüste westlich vom Delta und die Wüste der Thebais wurden das gelobte Land der Klöster. In keinem hat sich der Geist dieses Mönchtums mit seiner Strenge.

aber auch seiner Ordnung und Fürsorge so verkörpert wie in Schenute, der um 400 p. C. der gewaltige Beherrscher des Weißen Klosters bei Sohâg in Oberägypten war; es trägt noch heute seinen Namen. Die Tausende von Mönchen und Nonnen, die teils Frömmigkeit, teils auch wirtschaftliche Not damals ins Kloster trieb, hielt er unter eiserner Zucht und war selbst gegen die Nonnen mit der Prügelstrafe rasch bei der Hand; aber auch an der christlichen Mildtätigkeit gegen Notleidende ließ er es nicht fehlen. Obwohl von griechischer Bildung berührt, teilte er im allgemeinen den Standpunkt des koptischen Christentums und wußte mit den theologischen Fragen der Zeit nichts anzufangen. Die Ketzer durch Grobheit zu bekämpfen, war seine Sache; scheuten sich doch sogar die griechisch gebildeten Patriarchen Alexandreias nicht, die Fäuste koptischer Mönche aufzubieten. Schenute schrieb koptisch mit persönlicher Farbe und innerer Kraft; seine Schriften unterscheiden sich zu ihrem Vorteile von der übrigen koptischen Mönchsliteratur, die den Gipfel geistloser Erbaulichkeit erreicht. Das Mönchtum, zumal bei den Kopten, war um Schenutes Zeit und fortan eine Großmacht in der ägyptischen Kirche und überwucherte mehr und mehr das gebildete griechische Christentum. Dies hatte 200 Jahre vor Schenute seine Blüte erlebt, als der Stoiker Clemens die Katechetenschule in Alexandreia gründete, die eine christliche Akademie wurde mit dem Ziele, den neuen Glauben mit der griechischen Wissenschaft zu versöhnen. Ganz ein Gelehrter im griechischen Sinne, führte Origenes sie fort zu der Zeit, als Ammonios Sakkas in derselben Stadt den Neuplatonismus predigte. Auch die allegorische Deutung der Heiligen Schriften, wie Origenes sie übte, entsprach nur der Denkweise der damaligen griechischen Gelehrten. Noch einmal wurde Alexandreia ein Mittelpunkt neuen geistigen Lebens; freifich nicht lange, denn die Kirche, zumal in Ägypten, ertrug solche Männer nicht. Immerhin hielt sich das griechische Christentum der Gebildeten auch weiter auf höherer Stufe als das koptische Mönchtum, und ein Mann wie Kyrillos mochte Schenute wohl als Glaubensstreiter schätzen, als Theologen aber belächeln. Selbst der Osterbrief Alexanders II. aus dem Anfange des 8. Jh. steht bei aller Unselbständigkeit auf den Schultern alexandrinischer Theologie. Wie das religiöse Leben im christlichen Volke Ägyptens sich auswirkte, verraten uns die Papyri und Inschriften immer noch spärlich genug. Fühlbar wird es in allerlei Wendungen, öfters

auch im gesamten Tone der Briefe etwa im 4. Jh. p. C., und neben dem gemeingriechischen Briefstile tauchen Züge des christlichen Briefes auf, die man z. B. am Empfehlungsbriefe beobachten kann. In die Protokolle der Urkunden dringt die heilige Trias und die Gottesgebärerin Maria erst später ein; besonders das Testament wird ein Tummelplatz biblischer Stellen über die Nichtigkeit des irdischen Lebens. Daß der byzantinische Stil nicht ohne christliche Einflüsse sich ausgebildet hat, ist im 11. Kapitel berührt worden. Die Grabsteine nehmen christlichen Ton an, im Volke verbreiten sich biblische Namen, und das Kreuz erhält seinen Platz am Anfange wie am Ende der Schriftstücke. Aber auch abgesehen von den koptischen Christen, deren Literatur überwiegend Übersetzung ist und außer der Bibel nur einige Schriften gnostischen Inhaltes umfaßt, zeugen die gefundenen literarischen Papyri nicht für lebhafte Teilnahme an der Theologie der Zeit. Vereinzelte Bruchstücke aus Eirenaios und Justinus, Auszüge aus Basileios und Gregor von Nyssa sind so ziemlich alles; um so eifriger las man den Hirten des Hermas. Die für uns so wertvollen Reste unkanonischer Evangelien samt den Logia bedeuten für die Bildung der ägyptischen Christen nicht eben viel. Die Schriften der großen Alexandriner, des Clemens und des Origenes, fehlen, und es ist kaum anzunehmen, daß die Christen des mittleren und oberen Ägyptens, denen wir die Papyri verdanken, sich mit solchen Werken abgegeben haben. Um so lieber lasen sie Märtyrergeschichten, wie denn gerade der Dienst der Märtyrer und die Sucht, neue Heilige zu finden, als Merkmale ägyptischen Christentums bekannt sind; auch unter den liturgischen Liedern finden sich solche auf die Märtyrer. Im übrigen ist es vielleicht nur Zufall, daß bis jetzt die Papyri nur wenig liturgische Stücke geliefert haben, deren Inhalt theologische Bedeutung besitzt.

Wenn das Volk sich Gebete oder Sprüche auf Papyrus- und Pergamentblätter, Ostraka und Holztafeln schrieb, so dachte es wohl meistens an zauberhafte Wirkung der heiligen Formeln. Denn der ganze Zauberspuk ging unvermindert in die christliche Zeit hinüber, bereichert um jüdische und christliche Namen. Sabaoth und Jao und Jesus sollten ebenso helfen wie Hermes, Anubis oder irgendein Totendämon. Den Kopten ging selbst in ihren höheren Vertretern wie Schenute jedes Verständnis Jesu und des dogmatischen Christus ab; ihnen war er ein Wundertäter und wurde allmählich ein Dämon. Fast noch wilder als früher drängen sich

ietzt im Zauber Züge aller Religionen durch einander, ein Zeichen, wie diese niederen Schichten des Volkes auch als Christen auf der alten Stufe religiöser Dumpfheit stehen geblieben waren und sich im Grunde von ihren heidnischen Vorfahren nicht untersehieden. Hatte man früher von Sarapis oder Soknopaios die Zukunft erfahren wollen, so fragte man jetzt Gott durch Vermittlung eines Heiligen: "Gott unseres Patrons, des heiligen Philoxenos, wenn du befiehlst, den Anup in dein Krankenhaus (d. h. Krankenhaus der Kirche) zu bringen, so zeige deine Macht, und es komme das Blättchen heraus". So haben denn alle Wandlungen innerhalb der dargestellten Periode das religiöse Leben immer nur in einem Teile des Volkes beeinflußt, der nicht gerade nach seiner Bildung abgegrenzt werden darf, denn echte Frömmigkeit findet sich in jedem Stande: das Christentum hat ja besonders die geringen Leute aufgesucht. Weite Kreise sind immer bei derselben abergläubischen Dämonenfurcht und bei dem Glauben an die rohen Künste des Zaubers stehen geblieben, mochten sie nun zu Horos oder Apollon oder Jesus beten.

Die Schicksale der koptischen Kirche und des Christentums unter arabischer Herrschaft gehören nicht mehr in den Rahmen dieses Buches. Heute sind Kirche und Glaube erstarrt, die koptische Kirchensprache lebt nur noch in den liturgischen Büchern fort, die auch den Geistlichen erst durch arabische Übersetzung verständlich werden, und der Widerwille der Mohammedaner gegen die oft wucherischen, auch als Beamte das Volk drückenden Nuzrâni (Nazarener) ist nicht grundlos.

Kultmahl: Da der Gnomon des Idiologus die Anteile der Priester an der zhur, festsetzt, darf man sie nicht nur als private Veranstaltung ansehen; außerdem gab es offenbar offizielle Tempelklinen, und vielleicht schlossen sich die privaten Einladungen sogar an diese an. So ladet Chairemon, Wilcken Chr. 99, ins Sarapeion ein. Kline des Sarapis im Thoëristempel Oxy. XII 1484. Vgl. Oxy. VIII 1144, wo in einer Tempelrechnung der Posten ίερᾶς κλείζης vorkommt. Jedoch fanden auch zhira in Privathäusern statt, Oxy. III 523. Andere Ausdrücke: τὸ συνπόσιν ποιζσαι [τοῦ κ]υρίου Σεράπιδο: Arch. f. P. II 447 Nr. 76. ἔστρωσεν (vgl. lectisternium) Arch. f. P. II 570 Nr. 150. Vielleicht im Zusammenhange mit Kultmahlen steht das δειτιττήφιον ΘG. 11 671. Die zugrunde liegende Auffassung spricht Aristeides 45, 27 (ed. Keil) aus: καὶ τοίνυν καὶ θυσιῶν μόνφ τούτφ θεῷ (Sarapis) διαφερόντως κοινωνοῦσιν άνθοωποι την ακοιβή κοινωνίαν, καλουντές τε ές' έσταιν και προϊστάμενοι δαιτίμονα αὐτὸν καὶ ἐστιάτορα, ὢοτε ἄλλων ἄλλοις εφάνους πληφούιτων κοινὸς άπάντων εράνων οδτός εστιν πληρωτής συμποσιάρχου τάξιν έχων τοτς άει κατά ταὐτὸν συλλεγομένοις. Vgl. Das christliche Abendmahl. Inkubation; Sarapis: Strabo 17, 7. Abt, Ein Bruchstück einer Sarapisaretologie (Arch.

f. Religionswissenschaft 18, 257ff.) Oxy. XI 1382: Διὸς Ἡλίου μεγάλου Σαράπιδος ἀρετή ή περί Συρίωνα τὸν κυβερνήτην. Vgl. Seite 158. Wilcken Chr. 118. Davon ist die Vorstellung zu trennen, daß der Gott aus Krankheit helfe, vgl. Wilcken Chr. 68 (Soknopaios), 119. Ammon u. a. Wilcken Chr. 117. Sarapis in Alex. OG. 11 699. Sarapis-Helios Oxyrhynchos: Oxy. VIII 1148. 1149. Oxy. IX 1213. Apis: Lukian. deorum conc. 10. Bes in Abydos: Amm. Marcell. 19, 12. 3. Dioskuren: Wilcken Chr. 94, 95. Vgl. ferner Wilcken Chr. 121, 122. Tebt. II 284. Unpubliziert Berlin P. 13 300; πυρίω Σοπνοπαίω θεωι μεγάλωι καὶ "Αμμωνι θεως μεγίστοις. άξιοι Σωτας εί οὐ μέλλι δ νομάρχης ειδαυτοῦ (ξαυτοῦ?) άγανακτι ή έξετάζι τὰ κατ' εμέ, ὅτι τὰ πιττάκια Οὐαλερίου. ἐγὼ γράφω, τούτω μοι δός. P. 13 304 an Soknopaios und Ammon: χοημάτισον Ζωιλᾶτι, ελ μεθίστατε δ κωμογρα(μματεύε) της βού καὶ ῷ. ἐκ της ἐπιστολης τοῦτό μοι δός. Antwort vgl. das im folgenden mitgeteilte christliche Orakel und BGU I 229. 230 mit der Schlußbitte τοῦτόν (1, τοῦτο) μοι ἐξένικον. Wahrscheinlich behandelte man die Zettel als ἐπομνήματα (libelli) und gab sie mit antwortender ύπογφαγή zurück (vgl. Kap. 14). Sammlung von Musterfragen Oxy. XII 1477. Gebet: Beispiel des Familien-Proskynema: OG. I 184 (74 a. C.). Philä: Πτολεμαίος Δωννσίον ὁ συγγενής καὶ στρατηγός τοῦ Μικροῦ Διοπολίτου ηκω καὶ προςκεκύνηκα την μεγίστην θεὰν κυρίαν  $\Sigma$ ώτειραν  ${}^3$ Ισιν ${}^*$  τὸ προςκύνημα τῶν τέχνων μου καὶ τῶν φιλούντων με. L η Φαμε $(v\grave{\omega}\vartheta)$  η̄. Lovales Proskynema: OG. I 191 Philä: Βασιλέως Πτολεμαίον θεού Νέου Διονύσου Φιλοπάτορος καὶ Φιλαδέληση καὶ τών τέκνων τὸ προςκύνημα παρά τῆ κυρία Ἰσιδι καὶ τοις συντάοις θεοίς Θεόδοτος Αγησιφώντος Αγμός ἀπό Πατρών πεποί[ηκεν]. Prosbeim Sarapis brieflich mitgeteilt, sehr häufig, besonders ausführlich Oxy, VII 1070. Typus z. B. Tebt. II 418: ποὸ τῶν δλων τὸ προεκύνημά συν ποιώ παρά τῷ κυρίφ Σαράπιδι καὶ τοῖε συννάοιε θεοῖε. Daß man dem Prosk, beim Sarapis mit hoher Wahrscheinlichkeit Herkunft des Briefes aus Alex, entnehmen darf, hat Wilcken erkannt. Brief mit Proskynema bei andern Göttern: Thoëris Oxy. III 528, bei den ἐπιχώριοι Φεοί Oxy. VI 936 bei den Ortsgöttern Fay. 130, Zeus Kasios BGU III 827, bei den πατριφοί θεοί Lond. III p. 213, bei der Tyche von Antiochia BGU III 794 (der Brief ist wohl in A. geschrieben). In ptol. Zeit finden wir auch Fürbitte im Briefe ausgedrückt, aber nicht so regelmäßig und so formelhaft. vgl. z. B. Paris, 63: καὶ ἀεὶ μὲν εὔχομαι τοῖς θεοῖς διασώζεσθαί σε καὶ τὰ [παρά] τοῦ βασιλέως εὐμενῆ διὰ παντὸς εἶναι καὶ νῦν. Übergang ins Christliche z. B. Lips. 111: πρὸ μὲν πάντων εὐχομαι τῷ ὑψίστῳ θεῷ περὶ τῆς σῆς ὑγίας. Natürlich gab es neben diesen festen Prägungen des Briefstils freiere Formen, z. B. Wilcken Chr. 478. Wallfahrten: zum alex. Sarapis: Wilcken Chr. 98 Tebt. II 416 έγενάμην εἰς ᾿Αλεξάνδοιαν προεκνησαι. Auch das Edikt Caracallas, Wilcken Chr. 22, setzt sie voraus. Jährl. Wallfahrt zum Sarapenm in Memphis: Paris. 12 (ca. 157 a. C.). Die Sprüche des Sansnôs, Wilcken Chr. 116, empfehlen die Wallfahrt. Vgl. den Brief des Nearchos Wilcken Chr. 117. Proskynemata der Wallfahrer in Auswahl in OG.; viele, die in Lepsius Denkmälern stehen, sind sonst noch ungedruckt Kultvereine z. B. σύνοδος Θεομουθιακή Arch. f. P. 11 432 Nr. 13. Απολλωνιακή Breccia, Inschr. Alex. 132. Vgl. auch die Komegetai und Thiasotai OG. I 97, Basilistai OG. I 130. σύνοδος Σεβαστή Wilcken Chr. 112. Im Allg. Mariano San Nicoló, Äg. Vereins-

wesen I, 11ff. München 1913. Privatheiligtumer der Dioskuren Mitteis Chr. 42. Wilcken Chr. 94. Lefebvre, Annales du Service des Ant. 1913, 92. der Isis: Beispiele zahlreich, meistens mit Nennung des Besitzers oder Begründers: Torquiros Jautor Oxy. IV 719 usw. Oxy. XII p. 246. Schon im 3. Jh. a.C. Petr. II 39a, III 1. Die Isieia gehören im allg. zu den ελάσσονα τεσά Wilcken Chr. 65; uéya Ioutor in Kerkeosiris Wilcken Chr. 118. Privattempel ist wohl auch das Heiligtum der Syrischen Göttin OG. 11 733 vgl. Magdela 2. Unveröffentl. Berl. Pap. 1375: Asklepieion im Besitze zweier Franen. aber im Eigentum des Staates, der gegen ihre Ansprüche die Auktion verfügt. Es war also, als Heilstätte durch Inkubation, ein gewinnbringendes Einzelaltar OG, I 97. Hausaltäre Wilcken Chr. 449. Unternehmen. Epiphanie: OG. 1187 (58 a. C.) L zy Φασμονθι τζ υπέο βασιλέως πεγάλου Πτολεμαίου θεού Νέου Διονύσοι Πετεσούχου θεόν μέγαι τον επ αὐτοῦ φανίνια Παῦνι τζ πα L'Απολλώνιος 'Απολλωνιων Ταλεσως. Die Erscheinung des Petesuchos ist auf den Tag datiert. Traum: Genaueres ist von Wilckens Bearbeitung der Sarapeumspapyri in den Urkunden der Ptolemäerzeit zu erwarten. Vgl. Arch. f. P. VI 203. Zu den sog. Katochoi: Sethe, Sarapis u. die sog. Katochoi des S., Abh. Gött, Ges. d. Wiss, 1913. Wilcken, Arch. f. P. VI 184. Sethe, GGA, 1914. 385. Sethe weist darauf hin, daß die κατοχή im Sarapeion unmittelbar religiöser Züge entbehre und als gewöhnliche Haft gedeutet werden könne; Tempelhaft sei in Ägypten bekannt und durch demotische Papyri der Ptolemäerzeit bestätigt. Bevor Wilcken seine verbesserten Lesungen der Texte vollständig mitteilt, ist ein sicheres Urteil ummöglich. Jedoch sei auf Lond. 1 p. 34. 18 hingewiesen, wo die Wendung Ligikor δε τινα τών παρακατεχομένων υπό τοῦ Σαράπιος θεραπευτῶν eine "Gotteshaft" nahelegt.

Zur Isisreligion: Oxy. XI 1380 (Seite 156). Plutarch, de Iside et Osiride. Erman, Äg. Rel.<sup>2</sup> Rusch, De Sarapide et Iside in Graecia cultis. Berlin 1906. Der Isis- und Sarapiskult ist bis in die nördlichen Provinzen des röm. Reiches gedrungen; es gibt Weihungen aus Köln u. a. Ein Zentrum war das Dolomitenland, wo heute noch der Monte Sorapis daran erinnert. Näheres muß hier beiseite bleiben. Nächtliches Isisfest Oxy. III 525. Über die Mysterienreligionen im allg. vgl. Reitzenstein, Hellenistische Mysterienreligionen. Der sonst so mächtige Asklepioskult scheint in Ägypten eine geringere Rolle zu spielen. Jedoch beweisen der Asklepioshymnus von Ptolemaïs, die Asklepios-Imhotep-Literatur und die Asklepieia, besonders das große von Memphis, daß er bei Griechen und Ägyptern zu den Göttern ersten Ranges gehört, wenn auch namentlich Isis ihn überflügelt. Für die Offenbarungslit. sind bes. wichtig die Zauberpapyri; eine Gesamtausgabe wurde von Wünsch vorbereitet. Über die hermetischen Bücher vgl. Reitzenstein, Poimandres. J. Kroll, Die Lehren des Hermes Trismegistos, Münster i.W. 1914. Oxy. VI 886 (3. Jh. p. C.) wird ein Zaubermittel eingeleitet mit den Worten: μεγάλη Τσις ή κυρία - ἀντίγραφον ιεράς βίβλου της ευρετισις (sic) εν τους του Ερμού ταμίοις δ δε τρόπος εστίν τα περ[ί] τα γράμματα εθ (sic). δι ων δ Ερμίς κε ή Tous ζητούσα έαυτης του άδελη ου κε άνδοα Οσισειι. Die 29 Buchstaben führen vielleicht auf das koptische Alphabet. Equis tousué; uotos schon früh; μέγας καὶ μέγας OG. 190. Zur Astrologie vgl. Boll, Sphaera, und Kap. 9. Bleitafel mit Liebeszauber: Plaumann, Amtl. Ber. aus d. Kgl. Kunstsammlungen 1913/14, 203. Zu den relig. Ergebnissen der Zaubertexte vgl außer Reitzen-24

Schubart, Papyruskunde.

stein vor allem Dieterich, Eine Mithrasliturgie. Amulette z. B. Oxy. XII 1478. Götterstatuetten: Weber, Terrakotten. Gottheit, το θείου, z. B. Wilcken Chr. 70 (57/6 a. C.).

Gottvertrauen: Paris. 45 (153 a. C.). αλλ' δμως τοῖς θεοῖς την ἐπιτροπήν δίδωμι άνευ των θεων οδδεν γίνεται. Vgl. Wilchen Chr. 119. θεων θελόντων Amh. II 131. Θεῶν δὲ βουλομένων, an späterer Stelle τῆς Τύχης ἐπιτοεπούσης BGU 1248. Ebenso formelhaft zágis rois 9 sois z. B. BGU III 843 und schon im 3. Jh. a. C. Petr. I 29. Drohung gegen die Götter Wilcken Chr. 120, Grundzüge p. 125 (ἴσθι δέ, ὅτι οὐ μέλλω θεῷ σχολάζειν, εὶ μὶ, πρότερον ἀπαρτίσω τον νίον μου. Atene e Roma VII 124: ούτ[ε ε]λουσάμην [ού]τε προςεκύνησα θεούς φοβουμένη σου το μετέωρου. Im allg. Deissmann, Licht vom Osten², der aber dazu neigt, aus den Papyrusbriefen zuviel herauszulesen; auch der Brief des Antonis Longus BGU 111 846 gibt kein Beispiel religiösen Sündenbewußtseins, und der Vergleich mit Lukas 15, 11 ff. trifft nur z. T. zu. Merkwürdig ist die Anrufung der göttlichen Rache durch Ermordete OG. II 697. Leben nach dem Tode: OG. 156, 48 vom Tode der Prinzessin Berenike σενέβι ταύτιν παρθένον οδόαν έξαίσνης μετελθείν είς τον άέναον κόσμον. Häufig in Grabepigrammen aus griechischen Kreisen: Bull. Corr. Hell. 1902, 440: εθμοιρού όδε μετρί Μέλας επεχεύατο σήμα, Εδ' ίεροθε χώρους σίχεται εθσεβέων an späterer Stelle πέμψαι δ' αθάνατοί με θεοι μαχάρων επί νήσους εὐδέν [δο]ον F ispus Hλιοίοιο γ [ ψ] as. Vgl. das Epigramm auf Philikos Seite 126. Äg. Totengericht Erman, Äg. Rel.<sup>2</sup> 251. Auf Grabsteinen häufig der Wunsch: àllà zórir σοί — zoigir zai δοίη ψυχοὸν "Οσειρις ίδωρ, z. B. Weißbrodt, Vorles. Verz. Brannsberg 1913 Nr. 3. Vgl. auch Kap. 19 über Bestattungssitten. Rein hellenisch Philonides an Kleon, Witkowski, Epist.<sup>2</sup> 8. Wilcken Chr. 478 usw. Heiland: Augustus σωτέρ, Hadrian σωσικόσμιος u. dgl. Harnack, Reden u. Aufsätze 1, 307. Wendland, Zschr. f. neutest. Wiss, 5, 335. Lietzmann, Der Weltheiland. Bonn 1909. W. Otto, Hermes 45, 448.

Christentum: Harnack, Geschichte der Mission und Ausbreitung des Chr. 11 132ff. Der alexandrinische Jude Apollos Apostelgesch. 18. Die alex. Gemeinde führte sich später auf Marcus zurück. Sekten z. B. im Fajum; Brief des Dionysios von Alexandreia, Euseb. h. e. VII 24: έν μεν οῦν τῷ Αρσενοείτη γενόμενος. ἔνθα, ώς οιδας, πρὸ πολλού τούτο ἐπεπόλαζε τὸ δόγμα (Lehre der Nepotianer vom tausendjährigen Reiche) ως και σχίσματα και αποστασίας δίων έκκλησιών yeyoréra usw. Der älteste christl. Papyrusbrief zwischen 264 und 282 p. C., Wilcken Chr. 126. Über die ehristl. lit. Papyri siehe Kap. 10 und das Verzeichnis der lit. Papyri. Besonders alt sind Oxv. IV 656 (Genesis), Oxy. VIII 1074 (Exodus), einige unkanon. Evangelienstücke, Eirenaios Oxy. III 405 u. Lietzmann. Libelli aus der decianischen Verfolgung P. M. Meyer, Abh. Berl. Ak. 1910, dazu Rvl. I 12. II 112. Oxy. XII 1464. P. M. Meyer, Griech. Texte aus Äg, 15-17 und Plaumann, Amtl. Ber. aus d. Kgl. Kunstsammlungen 1912-13, p. 118. Zur "Opferkommission" vgl. die heidnische Kommission επί τῶν ἱεμῶν Οχγ. XII 1453. Die Mehrzahl der Libelli stammt aus dem Fajumdorfe Theadelphia; andre Zengnisse für Chr. auf dem Lande bei Harnack. Plaumann, Ptolemaïs 117. Unter Diokletian gehört der viel umstrittene Psenosirisbrief, Wilcken Chr. 127, der mit andern aus der großen Oase stammt. Zur diokletianischen Ära vgl. Kap. 12; sie wird entweder Διοκλητιανοῦ oder μαφτύρων genannt. Osterberechnung und Osterbriefe vgl. Kap. 10.

Zuflucht des Isiskultus auf Philai: Wilcken, Grundzüge 133. Klöster: man beachte den Simunterschied von μοναστήφιον und κοινόβιοι. Klöster in altäg. Tempeln wie in Dêr el bahri. Schenute: sein Leben dargestellt von Leipoldt, Schenute von Atripe. Lpzg. 1903. Sein Kloster wird heute dêr el abjad oder dêr anba Schenuda genannt. Gebet an den heil. Schenute siehe Seite 178/9 (Gebet bei der Nilschwelle). Zu Clemens und Origenes Wilamowitz, Literaturgeschichte. Die Katechetenschule Wilcken in Vergleich mit dem Museion. Origenes bemühte sich den Text des AT. (Hexapla). Später wurde sein Andenken als das eines Ketzers verflucht. Für die Bildung der koptischen Geistlichen ist Deißmann, Licht vom Osten<sup>2</sup>, 158ff. bezeichnend: ein Diakonatskandidat muß das Ev. Joh. auswendig lernen. Relig. Leben unter den äg. Christen: im allg. Deißmann, L. v. O. und Wilcken, Grundzüge sowie die hergehörigen Texte der Chrestomathie. Oxy. XI 1357 Goftesdienstkalender von Oxyrhynchos nennt folgende Kirchen der Stadt: Φοιβάμμωνος, Σερήνου, Μαρτύρων, Αντυαίζε, Κοσμά, Φιλοξένοι, νοτιτη ἐχκλησία, Εὐφημίας, Ίερημιαν, Ζαχαρίαν, (z. Τ. ägyptische Heilige, z. T. allgemeine Kirchenheilige wie Kosmas und Märtyrer, z. T. Profeten) und folgende Gottesdienste: κυριακή, ημέρα μετακοίας, ημέρα Επιμάχου, είς τον άγιον Σερήνον, Μαρτύρων, εδαγγελιστήν, άγιον Μιχαηλά, άγιον Ιούστοι. άγιον Μηνάν, άγιον Βίκτορα, ημέρα Ίσίωνος, Μαρία γέννα τοῦ Χριστοῦ, άγιον Πέτρον, άγιον Παθλον, επιφάνεια του Χριστού, βαπτιστήν, άγιον Πουλιανόν, άγιον Γαβοιήλ, "Απα Νούπ, Θεόδοτον, Θεόδωσον. Auch hier fällt der Heiligendienst ins Auge. Briefstil z. B. Wilcken Chr. 128. Oxy. VIII 1162. X 1298. XII 1492-95. Soc. Ital. III 208. Schubart, Amtl. Ber. 1914/5, 209. Protokoll z. B. BGU I 315: εν δνόματι του πυρίου και δεσπότου Ίρσου Νριστού του θεου και σωτίρος ήμων καὶ τῆς δεσποίνης δμών τῆς άγίας θεστόπον παι πάντων τῶν άγίων. Mi.Chr. 290, 6. Jh. p. C.: [εν ὀνόματι τοῦ χυριοι ζαιών Ιμοοῦ Χριστοί τοῦ θεοῦ χοί σωτήρος και δεσπότου των ήμετέρων] ήγουμένων των λαλουμένων τε και πραττομένων και της δεοποίνης ήμων της θεοτόκου και αειπαρθένου Μαρίας και τοῦ ἀγίου ["Ιωάντου] τοῦ προδρόμου καὶ [βαπτι]στοῦ καὶ τοῦ αγιοι `Ιωάντοι του ευλόγοι και εθαγγελιστού και παιτός του χουού των αγιση τε και άθλοφόυση μαρτύρων (εὐλόγου befremdlich statt θεολόγου). Grabinschriften: Lefebrue, Recueil des Inscr. Grecques-Chrét. d'Egypte. Cairo 1907. Auf die nebengemalten Kreuze bezieht sich das Gebet Oxy. VII 1058: ο θε των παφακειμένων σταυρών βοήθησον τον δουλόν σου Απησυάν άμην. Christl. Lit. in Ägypten siehe Kap. 4, 10 u. 20. Harnack, Gesch. d. altchristl. Lit. I 291 ff. Martyrologien: Verzeichnis der lit. Papyri. Hymnus auf die Märtyrer: Berl. Klass. T. VI 122. Unter den liturg. Texten verdient bes. Beachtung das Gebet mit Stücken aus Poimandres; vgl. Reitzenstein GGA. 1911, 537 und Nachr. Gött. Ges. Wiss. 1910, 324 zu Berl. Klass. T. VI 110. Ferner das Sabbatsgebet Seite 178 (zum Sabbatsgottesdienste vgl. auch Oxy. VI 903 ἀπελθονοα [ει]ε τὸ κι μακὸν έν σαμβάθω, was nicht ein Dorf, sondern der Sabbath ist). Vulgäre Gebete z. B. Oxy. VII 1059: ετ θε μου ειά ε έρπίε μου (ή έλπίε), όνγε (siehe auf) Θέελα ειά τοτε τέχνοιε (sic) αὐτῆ(ε), ώψε Αννηα καὶ της δούλης αὐτης, ώψε Απησίς, ώντ Σακαύων, ώψε Διωννσίου και των τέκνον αυτού, ώψε Ελλαδίοι, ώνε Πιολεμίων, όψε κατ' όνομα. Amulette z. B. Oxy. VIII 1077. 1152: ωρωρ 9ωρ Ελωνί,  $^{2}$ Αδωνάει, Ίαώ, Σαβαώ $\vartheta$ , Μιχαήλ, Ίεσο $\tilde{v}$  Χριστέ, βοή $^{4}$ ι ήμτη καὶ τούτορ οίκορ αμην. VIII 1151 ist ein bes. ausführliches Amulettgebet. Orakel Wilcken Chr. 132

und Oxy. VIII 1150: δ θεδε τοῦ προστάτοι ἡμιῶν τοῦ ἀγίου Φιλοξένου, ἐἀν κελεύεις εἰςενεγκεῖν εἰς τὸ νοσοκομῖόν σου ᾿Αιούπ, δεῖξον τὴν δύναμ[ιν σου] καὶ ἐξέλθη τὸ πιττ[ά]κ[ιον].

Unter arabischer Herrschaft hat das koptische Christentum nach anfänglich milder Behandlung manche Verfolgungen erlitten, sich aber zähe behauptet. Der griechische Einschlag, der sich noch eine Zeit lang, z. B. in der Kirchensprache, fühlbar machte, ist später ganz verschwunden. Zum Verhältnisse des Christentums zum äg. Volkstume vgl. Kap. 15

## XVII. DIE BILDUNG.

Während in der Religion die ägyptischen Züge überwogen und auch dem koptischen Christentume noch ihre Eigenart aufprägten, stand die geistige Bildung Ägyptens seit Alexander unter dem beherrschenden Einflusse griechischen Geistes, dem schon die griechische Sprache, die Amtssprache der Behörden, die Weltsprache des Verkehrs und der Kultur, eine unentwindbare Übermacht sicherte. Zwar erhielten sich auch ägyptische Wissenschaft und Kunst in gewissen Grenzen, obwohl Jahrhunderte lang das überlegene Griechentum auf ihnen lastete; aber ihr Bereich bleibt an Ausdehnung hinter dem der griechischen Bildung weit zurück. denn diese zog fast alles, was der griechischen Sprache mächtig war, in ihren Kreis hinein. Fragen wir daher nach dem geistigen Leben dieser Zeit, so müssen wir uns in erster Linie der griechischen Literatur, Wissenschaft und Kunst zuwenden, um ihren Entwicklungsgang auf dem fremden Boden und ihre Verbreitung unter der hellenischen wie unter der Mischbevölkerung zu verfolgen; freilich kann es sich bis heute nur um einen Versuch handeln, die literarische Überlieferung mit den unmittelharen Zeugnissen der Papyri in Verbindung zu setzen und ein paar ordnende Linien zu ziehen.

Alexanders lebhafte Teilnahme an der Literatur vererbte sich auf seine Diadochen, da sie in der Zeit lag. Auch Ptolemaios Soter, der selbst Kriegsmann und Herrscher war und der literarischen Bildung ferner stand, folgte der Zeitrichtung, als er seine Erinnerungen an Alexanders Feldzüge in einem Buche niederlegte. Weit mehr aber bedeutete es, daß er es als königliche Pflicht erkannte, in der Hauptstadt seines Reiches dem griechischen Geiste ein Heim zu gründen; er begründete die große Bibliothek Alexandreias, die nach mancherlei Vorläufern in Griechenland mit vollem Erfolge auf die Sammlung der griechischen Literatur ausging. Von ihm und seinen Nachfolgern gepflegt, überstand sie auch die Beschädigungen durch den Brand zu Cäsars Zeit und blieb die größte Sammelstätte griechischer Bücher bis zum Unter-

gange hellenischer Kultur; noch mehr leistete sie als Anreger und Mittelpunkt einer reichen wissenschaftlichen und literarischen Tätigkeit, denn nirgends sonst fanden griechische Gelehrte in solcher Fülle allen Stoff, dessen sie bedurften, nirgends sonst die Schriftsteller und Dichter einen so empfänglichen Kreis wie das Alexandreia der Ptolemäer. Neben der Bibliotliek erstand das Museion, ein Tempel der Musen mit einem Priester an der Spitze, eine Pflegestätte der Wissenschaft, die man mit Recht einer Hohe Gehälter, die die Könige den Akademie verglichen hat. leitenden Bibliothekaren boten, freier Unterhalt und Steuerfreiheit, deren die Gelehrten des Museion genossen, lockten die berühmtesten Geister der griechischen Welt an den Ptolemäerhof; hier versammelte sich ein Kranz bedeutender Männer, wie er sich nirgends sonst damals vereinigen konnte. Florenz unter Lorenzo Medici mag einen Begriff davon geben. Blieb auch Athen das Heim der Komödie und der Philosophie, so zog doch Alexandreia die Einzelwissenschaften an sich und bereitete nicht minder der Dichtung eine Stätte. Seine Glanzzeit erlebte es im 3. Jh. a. C., als Philadelphos und Arsinoë den Dichtern und Gelehrten ihre Gunst zuwandten. Kallimachos verarbeitete in den Pinakes die Bestände der Bibliothek und schuf damit die Grundlage, auf der sich die gelehrte Arbeit späterer Bibliothekare aufbaute; derselbe Kallimachos aber war der eleganteste Dichter seiner Zeit, ein Meister der Sprache, der die schlichte und doch überaus kunstvolle poetische Erzählung ebenso beherrschte wie das Epigramm; in seinen Liedern huldigt er ebenso frei wie vornehm dem Königspaare. das die Musen pflegte. Apollonios Rhodios, Theokritos, Euphorion lebten und dichteten zu derselben Zeit in Alexandreia und trugen dazu bei, dem Hofe des Philadelphos einen literarischen Namen zu verschaffen, wie ihn kein anderer wieder errungen hat; es ist nur begreiflich, daß später die Juden die Übersetzung ihrer heiligen Schriften ins Griechische auf die Anregung dieses Königs zurückzuführen suchten, dessen Teilnahme sich auch auf nicht griechische Literatur erstreckte. Wie uns die Papyri lehren, blieb Alexandreia in ständiger Fühlung mit der gesamten griechischen Literatur, denn nur auf diesem Wege sind die Werke des Herodas, des Kerkidas, des Menander, den man an Alexandreia zu fesseln suchte, ins Land gekommen, dazu so manche andere hellenistische Dichtung, deren Ursprung oder Verfasser wir nicht mehr ermitteln können.

Gleichzeitig regte sich die literarische Forschung und kehrte sich zuerst den homerischen Gedichten zu; die kritische Arbeit und die kritischen Ausgaben des Zenodotos, Aristophanes von Byzanz und Aristarchos bedürfen nur der Erwähnung. auch andere Gebiete der älteren Literatur zogen die alexandrinischen Gelehrten in den Kreis ihrer Forschungen, und welche Gelehrsamkeit ein Mann wie Hermippos aufgehäuft hat, verrät uns der Demostheneskommentar des Alexandriners Didvmos. der in Wahrheit von des Hermippos Schätzen lebt. vertritt er nicht mehr den Höhepunkt alexandrinischer Gelehrsamkeit, sondern zeigt mehr ihre Grenzen, ihr Buchwissen und einen Mangel an Vertiefung. Die philologischen und grammatischen Studien der ersten alexandrinischen Gelehrten haben den Ruf der Enge, der heute noch vielfach alexandrinischer Wissenschaft anhaftet, ebenso wenig verdient wie die mathematischen. naturwissenschaftlichen und medizinischen Forschungen Alexandreias, die zu den bedeutendsten Leistungen griechischer geliören; man braucht Wissenschaft überhaupt Namen des Eratosthenes zu nennen, an seine Meridianmessung und seine chronologischen Arbeiten zu erinnern, um von der Weite und Gründlichkeit alexandrinischer Gelehrsamkeit einen Begriff zu geben. Die Könige selbst betätigten sich gern mit der Feder; Euergetes I. beschrieb seinen Feldzug nach Asien, und sogar Euergetes II., der die Alexandriner schwer heimsuchte. spielte den Gelehrten und Schriftsteller.

Alexandreia nimmt unter den Ptolemäern einen besonderen, auf vielen Gebieten den ersten Platz in der Entwicklung der damaligen Literatur und Wissenschaft ein; es ist ganz griechisch, zugleich aber durch den Hof und durch die von allen Enden der Welt zusammengeströmte griechische Bevölkerung, durch ihre Berührung und allmählich durch ihre Mischung mit dem fremdartigen ägyptischen Wesen, durch den gewaltigen Verkehr der größten Handels- und Industriestadt so eigentümlich beeinflußt, daß innerhalb der hellenistischen Gesamtliteratur der alexandrinische Zweig eine kenntliche, großstädtische und weltweite Sonderart entfaltet. In der Berührung von Griechentum und Orient tritt am sichtbarsten das Wesen des Hellenismus, die Weltkultur griechischer Prägung zutage.

Von Alexandreia aus stieg hellenische Bildung das Niltal aufwärts überall dahin, wo Hellenen sich niederließen, und fand

um so bereitwilliger Pflege und Aufnahme, je reiner sich diese hellenischen Siedlungen zu erhalten vermochten. literarischer Papyri zeugen davon, wie Homer und die alte Lyrik, die Literatur des 5. und 4. Jh. a. C., vornehmlich Euripides, aber auch Dichtungen wie die Perser des Timotheos Leser fanden; Homer zumal war ja nicht nur das Buch der Schule, sondern das geistige Band aller Hellenen in der Welt. Aber die Hellenen Ägyptens empfingen nicht allein das überlieferte Gut der Literatur, sondern standen unter der lebendigen Einwirkung alles dessen, was der Hellenismus hervorbrachte. Die Werke des alexandrinischen Kreises, aber auch solche andrer Herkunft begegnen uns in den Papyri, die ja nicht aus Alexandreia, sondern aus dem mittleren und oberen Ägypten stammen und uns erzählen, wie weit der Einfluß des großen geistigen Mittelpunktes sich ausdehnte. die Verbreitung dieser Literatur selbst tritt die Vermittlung durch allerlei Verarbeitungen zum Handgebrauche: Homerausgaben, die auf den kritischen Werken der Alexandriner beruhen, Auszüge und Sammelwerke aller Art, die man bald Anthologien, bald Chrestomathien nennt, und eine Fülle namenloser Schriften, die Das Epigramm erlebte damals als Tagesliteratur aufsprossen. seine Blüte und verbreitete sieh hundertfach überall da, wo Griechen wohnten, jede gesellige Vereinigung erzeugte ihre Trinklieder, und die volkstümlichen mimischen Aufführungen riefen Kabarettdichtungen ins Leben, soweit man nicht berühmte Stücke übernahm oder nachahmte. Der Zusammenhang mit der gesamten literarischen Bewegung des Hellenismus ist das Merkmal der Hellenensiedlungen Ägyptens in dieser Zeit, und wenn manche Lücke in den Funden literarischer Papyri auffällt, wenn Epikuros kaum und Poseidonios noch gar nicht zutage getreten ist, so darf man doch nicht allzuviel darauf geben, sondern muß den Zufall der Funde berücksichtigen.

Auch die Sprache der amtlichen Schriftstücke, der Privaturkunden und der Briefe verrät in ptolemäischer Zeit noch die ständige Berührung mit dem gesamthellenischen Geistesleben, das in Alexandreia gepflegt und von hier aus verbreitet wurde. Nicht als ob Sprache und Stil durchweg auf derselben hohen Stufe ständen; wir sehen deutlich genug den Unterschied des gebildeten Audsruckes vom mühseligen Geschreibsel des wenig Gebildeten, hier und da auch die besondere Art der gesprochenen Sprache; aber im allgemeinen reicht der Einfluß der Bildung weit

und erhält die Schriftstücke der Ptolemäerzeit auf einer beträchtlichen Höhe. Da uns Briefe der Könige und amtliche Schreiben der Reichsregierung vorliegen, so vermögen wir die Erzeugnisse der übrigen Hellenensiedlungen hiermit zu vergleichen; ist auch gewiß das Feinste von Alexandreias Bildung weiter oben im Niltale verloren gegangen oder verwässert worden, so hat es doch eine unverkennbare Wirkung ausüben können. Vielleicht gerade deshalb, weil Alexandreia damals eine so lebendige Macht war, sind bedeutende Schriftsteller aus den Hellenenkreisen des Fajum und Oberägyptens allem Anscheine nach nicht hervorgegangen, wenn wir auch wissen, daß es in Ptolemais dramatische und epische Dichter gegeben hat.

Sei es, daß schon die Verfolgung unter Euergetes II. die Blüte alexandrinischer Literatur geknickt hat, oder daß die Richtung der Zeit sie allmählich hat absterben lassen, jedenfalls tritt in der Kaiserzeit die frei schaffende Geistesarbeit, vornehmlich die Dichtung, weit hinter der wissenschaftlichen zurück. Freilich auch die Grammatiker und Philologen reichen an ihre großen Vorgänger nicht heran und beuten im allgemeinen nur aus, was jene gewiesen und gesammelt hatten, wenn auch noch die Bemühung des Origenes um einen zuverlässigen Text des griechischen Alten Testaments gute Schule voraussetzt und eine wirkliche wissenschaftliche Leistung darstellt. Aber die Mathematik, die auf den Grundlagen des Eukleides weiterbaute, fand im 3. Jh. p. C. in Diophantos einen ihrer größten Vertreter und hielt sich lebendig, solange überhaupt griechische Wissenschaft in Alexandreia be-Bis in byzantinische Zeit blieb hier der Hauptsitz der Medizin. In der ethisch-religiösen Richtung, die der Zeit entsprach, pflanzte sich auch die Philosophie fort; ob ihre Vertreter Christen sind wie Clemens und Origenes oder Neuplatoniker wie Plotinos, ändert nichts an ihrem hellenischen Wesen und an ihrer gemeinsamen alexandrinischen Grundlage; dürfen wir doch auch den spekulierenden Juden Philon in dieselbe alexandrinische Entwicklungsreihe einordnen. Jetzt aber bringt auch die Thebais einen großen Vertreter der Wissenschaft hervor, den Geographen und Astronomen Ptolemaios, und um 400 p. C. schafft der Grieche Nonnos aus Panopolis das letzte große Epos in griechischer Sprache, das sich weit über die kümmerlichen Verse des Alexandriners Pankrates erhebt, der einst Hadrian und Antinoos besang; etwa um dieselbe Zeit lebt das alexandrinische Epigramm

in Palladas nochmals auf. Die Bibliothek und das Museion bestanden fort, zeitweise von den Kaisern begünstigt, jede**n**falls dauernde Stützpunkte hellenischer Bildung bis zum Untergange, den ihr die Kirche bereitete.

Blicken wir auf das geistige Leben der Griechen im übrigen Ägypten, so scheinen unsere Zeugen, vornehmlich die Papyri, einen eigentümlichen Unterschied von den vorausliegenden Jahrhunderten zu verraten, der sich selbstverständlich allmählich angebahnt hat. Dies Merkmal ist eine gewisse Lösung des ägyptischen Griechentums von der großen hellenischen Literatur, vom gemeinsamen Geistesleben, und damit wenigstens auf manchen Gebieten ein Niedergang. Während Alexandreia beständig Fühlung damit behält, wirkt zwar die Wissenschaft, besonders die Medizin, im Lande weiter, verbreitert und verwässert sich in allerlei abgeleiteten Handbüchern, die philologische Arbeit pflanzt sich in kritischen Ausgaben und Kommentaren zu den Klassikern wie zu den nunmehr klassisch gewordenen Werken der Ptolemäerzeit fort, aber die Berührung mit der großen zeitgenössischen Literatur scheint zu erlahmen. Es ist bei der Menge der gefundenen literarischen Papyri schwerlich ein Zufall, daß bis jetzt weder Strabon noch Diodoros, weder Plutarch noch Lukian noch der seinerzeit weltberühmte Aristeides haben erscheinen wollen; auch die großen Alexandriner und was ihnen zugehört, Ptolemaios wie Clemens, Origenes und Plotinos, suchen wir ebenso vergebens wie später die großen Kirchenlehrer, einen Eusebios, einen Johannes Chrysostomos. Dafür finden wir in Fülle die klassische Literatur, deren Verbreitung wenigstens teilweise durch den Klassizismus der Kaiserzeit auch hier gefördert worden sein mag; ebenso sehr aber wirkte die Lösung der ägyptischen Griechen vom Geistesleben der Gesamtwelt, die wie jedes Stehenbleiben sie dazu führen mußte, sich um so fester ans bewährte Alte zu klammern.

In großem Umfange treten uns die vermittelnden und vermittelten Werke entgegen, die alexandrinisches Geistesleben dem Mittelstande mundgerecht zuführen, außerdem aber die niedere Literatur der Durchschnittsgebildeten, die Aufsätze, Gedichte und Bücher schreiben, weil die Leserkreise, die Schule, die Bühne und andere Aufführungen dergleichen fordern. Neben vielen Nachahmungen steht auch echte Volksliteratur, die unbekümmert um Vorbilder und Stilregeln, ohne sich durch Rhetorik und Attizismus einschnüren zu lassen, redet, wie ihr der Schnabel gewachsen ist.

Natürlich erwächst dies alles nicht ohne Zusammenhang mit Alexandreia: die Epigrammdichtung, die wir in den Papyri und vor allem in zahllosen Weihinschriften antreffen, wird alexandrinisch oder daher abgeleitet sein, die Epen auf allerlei Heldentaten gegen die Blemver, auf Diokletian usw. geben uns einen Begriff von dem Kreise, aus dem Nonnos emporstieg, und ihre Ausläufer im 6. Jh. p. C. zeigen, was endlich in der verwilderten Thebais halbbarbarische Griechen daraus verunstalteten; aber daneben tauchen hier und dort Lieder, größere und kleinere Mimen auf, die schwerlich etwas mit Bibliothek oder Museion zu tun haben und in manchen Fällen ihre rein örtliche Bedeutung an der Stirn tragen, wie z. B. Reste eines Festspiels zur Feier der Thronbesteigung Hadrians in einem Gau Mittelägyptens. Christentum begünstigte diese volkstümliche Richtung der Literatur, und das ägyptische Griechentum wurde nun ein Nährboden der unkanonischen Evangelien, der Apokalypsen und der Märtyrergeschichten.

Daß auf der anderen Seite die in römischer Zeit mächtige Rhetorik auch Ägypten beeinflußt hat, zeigt neben rhetorisch gefärbten Erzeugnissen, wie es die alexandrinischen Märtyrerakten und die amtlichen Erlasse der Statthalter sind, vor allem das eifrige Studium der klassischen Muster; wenn die zahlreichen Demosthenespapyri mit einer einzigen Ausnahme aus der Kaiserzeit stammen, so ist dies gewiß kein Zufall. Freilich, da wir Demosthenes allenthalben, aber Aristeides nirgends finden, scheint auch der rhetorischen Richtung hier etwas an der lebendigen Verbindung mit der Gesamtliteratur der Gegenwart zu fehlen. Das Verhältnis der Rhetorik zum byzantinischen Stile, der ihren Gipfel und ihre Auflösung bezeichnet, brauche ich hier nur zu erwähnen.

Wie weit die hellenische Bildung in die Kreise der Gräkoägypter hinabreichte, können wir schwer beurteilen; Zitate aus Homer oder Euripides besagen nicht viel, mehr der Briefstil, und dieser läßt einen recht beträchtlichen Abstand der seltenen wirklich gebildeten Briefe von der großen Masse erkennen. Ohne Zweifel gehören die Gräkoägypter auch in der Kaiserzeit zum Bereiche der griechischen Bildung, und wie sie griechisch schreiben und sprechen, so ist sicherlich manche Volksdichtung auf sie berechnet oder gar aus ihren Kreisen hervorgegangen. Literarische Papyri sind in entlegenen Dörfern des Fajum, sogar im entferntesten, Soknopain Nesos, gefunden worden. Aber die reinen Hellenen nur waren es,

denen wir die wahrhaft gebildeten Briefe und die Fortpflanzung alexandrinischer Wissenschaft verdanken. Während die römische Regierung der ersten Jahrhunderte ihre Stellung betonte und schützte, begannen sie im 3. Jh. p. C. zu erliegen. Das Christentum zog sonst alle wahrhaft lebendigen Geister an sich, aber in der ägyptischen Kirche siegte koptische Bildungsfeindschaft über die hellenische gebildete Richtung. Was aus hellenischer Bildung im 6. Jh. p. C. geworden war, macht niemand anschaulicher als der Dichter von Aphrodito.

Nur sehr wenig wissen wir von ägyptischer Literatur und Bildung in dieser Zeit. So groß war das Übergewicht des Griechischen, daß auch Ägypter, die emporstrebten, sie zu erwerben trachteten. Zwar ist namentlich in der Kaiserzeit unter den Griechen die Meinung verbreitet, die ägyptischen Priester seien im Besitze außerordentlicher Kenntnisse. Die Anziehungskraft der geheimnisvollen ägyptischen Götter und Kulte schuf die Neigung, bei den Priestern tiefsinnige Philosophie und Theologie zu suchen. Eine Prüfung ist uns unmöglich, und wenn Männer wie Clemens und Origenes das Wissen der ägyptischen Priester rühmen, dürfen wir ihr Urteil nicht ohne Weiteres verwerfen. Es ist wohl möglich, daß manche unter ihnen mit der späten griechischen Philosophie und ihren religiösen Spekulationen vertraut genug waren, um die ägyptischen Götter mit der damals beliebten, ja wissenschaftlich anerkannten Allegorie umzudeuten. wie Plutarch sie über Isis und Osiris entwickelt, mögen in den Kreisen ägyptischer Priester Anhänger genug besessen haben. Aber auch wenn wir einem Teile solche Anschauungen oder gar den Ausbau solcher Systeme zutrauen, so folgt daraus noch keine Spur selbständigen Denkens oder wissenschaftlicher Leistung; viel eher mögen wir glauben, daß aus dieser Richtung die hermetischen Schriften hervorgegangen seien. Auf die große Masse der Griechen Ägyptens mochten Männer, die sich mit solchen Betrachtungen befaßten, leicht den Eindruck tiefer Gelehrsamkeit Ob ägyptische Priester ernste wissenschaftliche Leimachen. stungen aufzuweisen hatten, wissen wir nicht; weder Manethos noch Chairemons Werke brauchen wir hoch zu schätzen, um so weniger, als sie doch nur den Versuch darstellen, hellenisch zu er-Und die große Mehrzahl der ägyptischen Priester ist sicherlich hellenischer Bildung innerlich fern geblieben; fern freilich auch der überkommenen ägyptischen. Die Tempelinschriften

der Ptolemäerzeit zeugen mit ihrem archaisierenden Stile noch vom Studium der altägyptischen religiösen Literatur, können aber nicht als wissenschaftliche oder literarische Leistungen gelten, und wenn im 2. Jh. p. C. der Priesterkandidat die Kenntnis der hieratischen Schrift nachweisen muß, so gehört das zu seinem Berufe. Wie weit an der Kalenderbesserung von 238 a.C. ägyptische Astronomen teilhaben, ahnen wir nicht; nehmen wir es an, so zeugt doch nichts von einer Fortpflanzung, auch nicht demotische Sterntafeln, und die Entwicklung der Astrologie deutet auf den Weg, den die einst große Astronomie der Ägypter ging. Dagegen hat in der Ptolemäerzeit noch eine demotische Volksliteratur geblüht, die wohl das einzige wirkliche Lebenszeichen ägyptischen Geistes darstellt; ihrer Reste sind nur wenige. Der Sieg des Christentums hat die Ägypter in gewissem Grade vom Drucke der übermächtigen griechischen Kultur befreit; aber die koptische Mönchsliteratur hat nur offenbaren können, wie wenig geistige Regsamkeit das Ägyptertum noch besaß. Schule und Unterricht sind die wichtigsten Mittel, der geistigen Bildung Boden und Verbreitung zu schaffen. Bei den eigentlichen Ägyptern beschränkte sich der Unterricht auf die Priesterkinder, die von den Elementarlehrern (γραμματοδιδάσχαλοι) der Tempel das lernten, was ihr künftiger Beruf forderte; viel mehr als die Schriftarten hieroglyphisch, hieratisch und demotisch und eine oberflächliche Kenntnis der religiösen Literatur wird es schwerlich gewesen sein. Die griechische Sprache lernte man bisweilen durch Privatlehrer, meistens wohl aus dem Umgange, aber nicht immer erfolgreich. Ob es eigentliche Tempelschulen gab, wissen wir nicht. Die große Masse der Ägypter hat nach Diodors Angabe überhaupt keine Schulbildung genossen. Vielleicht darf man sich den ägyptischen Unterricht an dem heutigen arabischen klar machen, der auch auf Lesen, Schreiben, Beherrsehung der gehobenen Schriftsprache und Kenntnis des Korans hinausläuft. Zahlreiche Funde eröffnen uns in die griechische Ägyptens zu jener Zeit einen besseren Einblick, wenn man auch einen Entwicklungsgang noch nicht erkennen kann, so daß wir unsere ganze Periode als Einheit behandeln müssen. Schulzwang bestand ebensowenig wie öffentliche Schulen; man schiekte die Kinder entweder in die Privatschule, die ein Lehrer eröffnete und nach seinem Namen nannte (διδασχαλείον, oder hielt einen Hauslehrer. Dieser καθηγητής wohlhabender Familien ist vom παιδαγωγός

dem Diener, der das Kind wie überall so auch zur Schule begleitet und ihm hilft, wohl zu unterscheiden, wenn auch der Pädagoge etwas gelernt haben mußte. Da auch in Dörfern Schülerarbeiten gefunden worden sind, darf man auf weite Verbreitung der Schulen oder wenigstens des Lernens schließen; aber wie viel Schüler gemeinsam unterrichtet wurden, wie man sie in Klassen teilte, wie weit die Schule führte, das sind alles Fragen, auf die wir nicht antworten können, wenn wir auch wissen, daß in Alexandreia siebzehnjährige Knaben noch das Didaskaleion zu besuchen pflegten. Sieher ist, daß auch den Mädchen Unterricht zuteil werden konnte. Allerlei Schulübungen, die erhalten sind, verraten immerhin einiges über den Lehrgang. Man begann mit dem Schreiben einzelner Buchstaben, ging zu Silben und endlich zu ganzen Wörtern über; daran schlossen sich Deklinieren und Konjugieren sowie die Abwandlung kurzer Sätze durch alle Kasus in Singular, Plural und Dual, den die Schule einübte, obwohl ihn kein Mensch mehr sprach; der Attizismus der Kaiserzeit hielt ihn wie den Optativ am Leben. Hatte der Schüler die Grundformen der Sprache inne, so kam der Aufsatz, kurze Ausarbeitungen über eine Erzählung aus der Sage, über einen allgemeinen Gedanken, der mit Beispielen erläutert werden sollte, und dergleichen mehr. Nebenher gingen Diktate und Übungen in Frage und Antwort. Das Lesebuch der Schule war Homer, der vornehmlich aus diesem Grunde so häufig gefunden wird; da bei den fortlaufend geschriebenen Handschriften die Worttrennung nicht in die Augen fiel, mußte sie, zumal bei dichterischer Sprache, besonders eingeübt werden. Für Homer standen dem Schüler Wörterbücher, die den poetischen Ausdruck durch den prosaischen erklärten, zu Gebote, und er selbst legte sich Vorbereitungshefte an. Ohne Zweifel benutzte der Lehrer auch allerlei Handbücher, wie sie unter den Papyri zutage getreten sind, besonders Sammlungen geographischen und geschichtlichen Stoffes; vielleicht waren sie auch in der Hand des In christlicher Zeit ühte man christliche Sätze und lernte, wie es scheint, besonders die Psalmen. Neben der gewöhnlichen Schulschrift, die wir häufig in den steifen Zügen Ungeübter wiedererkennen, trieb man auch Tachygraphie; ob die Buchkalligraphie in der Schule eine Rolle spielte, wissen wir nicht. Im Rechnen begann der Schüler gleichfalls mit dem Schreiben der Ziffern und mußte das Zahlwort daneben schreiben; einfache Additionen folgten, bis er endlich zur Geometrie gelangte, Dreiecksflächen und Körperinhalte zu berechnen lernte. Da die Mathematik in Alexandreia blühte, werden die griechischen Schulen dies Gebiet eifrig gepflegt haben. Schwerlich hat die gewöhnliche Schule sich mit fremden Sprachen befaßt; dagegen werden solche, die nach hohen Stellen strebten, in der Kaiserzeit Latein vielleicht schon auf der Schulbank gelernt haben: Vokabelhefte zu Vergil und solche anderer Art, die Fabeln des Babrios griechisch und lateinisch, Gesprächbücher und dergleichen mögen hierher gehören.

Der Zuschnitt der Schulen war gewiß sehr ungleich, und alexandrinische Schulen werden oft beträchtlich über denen der Provinz gestanden haben. Der Schüler benutzte für seine Übungen die geweißte Holztafel, die Wachstafel, deren mehrere zusammengefügt wurden, endlich Papyrusblätter, Rollen und Hefte; nicht selten lesen wir auch Schulübungen auf Ostraka. Die zahlreichen Zeugen solcher Schülerarbeiten, die uns bisweilen noch mit Verbesserung und Beurteilung des Lehrers vor Augen liegen, geben ein sehr anschauliches Bild vom Lehren und Lernen jener Zeit. Der Beruf des Lehrers wird selten erwähnt; von seiner Vorbildung, seinem Lohn und seinem Ansehen erfahren wir nichts. wir auf die Fülle der Urkunden und Briefe, die teils von Privatpersonen, teils von Berufsschreibern geschrieben worden sind, so werden wir eine weite Verbreitung der elementaren Schulbildung und auch einen angemessenen Erfolg anerkennen müssen, denn auch noch in der Kaiserzeit halten sich Orthographie wie Ausdruck auf leidlicher Höhe. Weniger günstig stimmt die große Zahl derer, die gar nicht oder nur schwerfällig schreiben. andere für sich unterzeichnen lassen oder ihren Namen mühselig hinmalen; es gab viele, die nach der Schule die Feder nur selten in die Hand nahmen. Freilich bei einem Oberpriester von Arsinoë sollte es nicht vorkommen! Kinderbriefe wie der des Knaben Theon entsprechen nur dem, was zu erwarten ist. Will man den Rechenunterricht für die Rechnungen der Papyri verantwortlich machen, so kann er nicht viel getaugt haben, denn sie stimmen fast nie; aber das griechische Ziffernsystem war zumal bei Brüchen so unhandlich, daß die Menge der Fehler begreiflich wird. unter den Hellenen Ägyptens verbreitete Gymnasion pflegte nicht nur die körperliche Ausbildung und das hellenische Bewußtsein, sondern ohne Zweifel auch die musische Seite der Erziehung. Die Blüte und die Ausdehnung der musischen Vereine zeugen

davon, während unmittelbare Proben in den Papyri und Inschriften noch fehlen.

Nur mittelbar können wir den höheren Unterricht erkennen, der, etwa dem Universitätsstudium entsprechend, den Jüngling zum Gelehrten oder zum Rhetor und den diesem zugänglichen Berufen vorbereitete. Die große Zahl der Bruchstücke aus Rednern, zumal aus Demosthenes und Isokrates. Kommentare und Wörterbücher dazu, die rhetorischen Übungen oft großen Umfanges, die auf Papyrus erhalten sind, Handbücher wie die Rhetorik an Alexander, die dorische Rhetorik, die grammatischen Schriften des Dionysios Thrax, des Tryphon, auch das Buch des Chrysippos und dergleichen mehr deuten auf ein verbreitetes rhetorisches Studium hin, zumal wenn man die stilisierten Prozeßprotokolle, Urteile und die amtlichen, von der Rhetorik beherrschten Schriftstücke daneben hält. Sicherlich gab es nicht nur in Alexandreia Gelegenheit zu solchen Studien, wo ja die Katechetenschule des Clemens uns den Umfang der Vorlesungen sehen und auf das Museion schließen läßt, sondern auch in bedeutenden Metropolen; ein paar Briefe aus Oxyrhynchos darf man auf solche Studenten beziehen. Sogar auswärtige Hochschulen, wie die berühmte in Berytos, scheinen ägyptische Studenten angelockt zu haben. Auch für das Studium des Rechts, das ja ägyptische, griechische und römische Grundsätze in Ägypten anwandte, muß im Lande selbst, sicher in Alexandreia, wenn nicht auch anderwärts, Gelegenheit vorhanden gewesen sein.

Wer die rhetorische Ausbildung erlangt hatte, fand vielerlei Gelegenheit zur Betätigung im Berufe. Die Behörden bedurften der sprach- und stilgewandten Leute, um durch sie den Text amtlicher Verfügungen aufsetzen zu lassen, und wenn die örtlichen Behörden, vielleicht auch noch die Gauverwaltung, mit einem leidlich gebildeten Schreiber auskam, so verlangte die Zentralregierung in Alexandreia Rhetoren, die im Besitze moderner Bildung waren. Erlasse wie die des Dioiketes Herodes im 2. Jh. a. C. verraten deutlich die Hand des geschulten Rhetors, und nun gar in der königlichen Kanzlei müssen die leitenden Männer, der Exourquatogeages und der Exourquatogeages und der Exourquatogeages auf der Höhe der Bildung gestanden haben, während man bei den Verwaltungsbeamten selbst nur praktische Bewährung voraussetzen darf. Nicht minder forderte die Zeit im gerichtlichen Urteil eine gebildete Sprache, und der Papyrus über den Hermiasprozeß zeugt

davon; die Richter selbst waren schwerlich in der Lage, solche Schriftstücke abzufassen. Dazu kommt die Tätigkeit des Rhetors im Dienste der Parteien vor Gericht, wo er ihre Sache mit seiner stilistischen Gewandtheit ins beste Licht zu rücken hat, während er sich die Rechtsgrundlagen von einem Rechtskundigen an die Hand geben läßt. In demselben Umfange blühten die rhetorischen Berufe auch unter römischer Herrschaft. Den Erlassen der Präfekten sähe man die Hand des Rhetors leicht an, auch wenn wir nicht von Lukianos, der selbst eine solche Stelle beim ägyptischen Präfekten bekleidete, Genaueres über seine Pflichten läsen. Wie sehr man im gerichtlichen Urteil auf den Stil Wert legte, tritt in der früher besprochenen halbliterarischen Sammlung klar zutage. Je mehr die Kommunalverwaltung selbständig wurde, um so mehr bedurfte auch sie eines Mannes, der ihrem schriftlichen Verkehre die nötige Form zu geben wußte. Außerdem fand der Rhetor Beschäftigung bei festlichen Veranstaltungen des Staates und der Gemeinden, bei denen eine Rede dazu gehörte. Alles dies, im Vereine mit der erhaltenen Redeliteratur, erweckt den Eindruck, daß auch in Ägypten Rhetor und Rhetorik eine beträchtliche Rolle gespielt haben, und macht es begreiflich, daß auch hier die Hellenen einem Manne wie Aelius Aristeides eine gemeinsame Ehreninschrift widmeten. In christlicher Zeit mußten die hauptstädtischen Prediger rhetorisch gebildet wenigstens sein.

Vom Rhetor ist der Rechtskundige zu scheiden, der im allgemeinen weniger Ansehen genoß; nicht selten freilich mochte wohl auch der Rhetor sich solche Kenntnisse erwerben. Staatsdienst forderte Rechtskenntnisse besonders im Amte des Notars, und sowohl die griechischen Staatsnotare als auch die ägyptischen Notare (μονογοάφοι) der Ptolemäerzeit mußten über griechisches und ägyptisches Recht einigermaßen Bescheid wissen, wenn auch der Urkundenstil an sich mehr Übung als Rechtskenntnisse voraussetzte. Wie es mit den Gerichten der Ptolemäerzeit stand, entzieht sich noch jedem Urteil; vermutlich haben weder die Laien noch die Beamten besondere Rechtskenntnisse gehabt, sondern sich von Sachverständigen beraten lassen. Die Beamtenrichter der Kaiserzeit bedurften ihrer erst recht (rouizoi), nicht minder die Rhetoren der Parteien, zumal da es Aufgabe der Parteien, d. h. ihrer Rhetoren war, dem Richter die in Betracht kommenden Rechtssätze an die Hand zu geben. Ja, es scheint sogar in Ägypten Juristen mit dem ius respondendi gegeben zu haben, da die bekannte Dionysia sich auf ein schriftliches Gutachten des vojuzòg Ulpius Dionysodoros beruft. Eine besondere Blüte juristischer Studien in Ägypten vorauszusetzen, geben weder die Andeutungen der Urkunden, noch die spärlichen Funde lateinischer Rechtsbücher einen Anlaß; jedoch muß der Präfekt einen Stab geschulter Juristen gehabt haben, der ihm durch die Klippen des römischen Zivilrechts und Völkerrechts, griechischer und ägyptischer Rechtssätze hindurch half. In besonderen Fällen holte man sich Rechtsberater von den berühmten Rechtsschulen Syriens, wie es die Alexandriner und die Juden taten, als sie vor Trajan ihre Sache führen wollten. Noch im 4. Jh. p. C. scheinen Studenten aus Ägypten die Rechtsschule zu Berytos besucht zu haben.

Der mathematische Unterricht wurde in Ägypten ohne Zweifel durch die besondere Pflege der Astronomie und des Kalenders, vor allem aber durch den Bedarf an Feldmessern befördert; führten doch alexandrinische Mathematiker die wissenschaftliche Geometrie auf die Vermessung der Felder zurück, die nach jeder Nılüberschwemmung nötig wurde. Die Papyri zeugen vielfach für diese Tätigkeit, ohne uns Genaues über das Verfahren der Geometer zu sagen, wenn wir auch ein paar mal ihre Berechnungen und Zeichnungen beobachten können. Die geometrischen Aufgaben, die auf Papyrusblättern vorliegen, befassen sich immer mit Feldmessung und gehören wohl in den Lehrgang des künftigen Geometers hinein. Wenn auch viele ihre Arbeit rein auf Grund der Erfahrung ausgeübt haben, so fehlt es doch nicht an Anzeichen für ein höheres Studium. Jedenfalls gehörte in Ägypten die Geometrie zu den Wissensgebieten, die stark ins praktische Leben hineingriffen und für außerordentlich viele Grundlage des Berufs wurden.

Kein wissenschaftlicher Beruf begegnet uns im Ägypten der griechisch-römischen Zeit so oft wie der des Arztes. Die Heilkunde galt seit alters als bevorzugtes Gebiet der ägyptischen Priesterschaft; aber ihre Medizinbücher und Rezepte erwecken nicht den Eindruck wissenschaftlicher Forschung. Gewisse schätzenswerte Kenntnisse mußte jedoch das Öffnen und Einbalsamieren der Leichen mit sich bringen. Nebenher ging bunter Zauberspuk, der ungemindert in unsere Periode hinüberschritt; die Heilung durch den Tempelschlaf brachten vielleicht erst die Griechen ins Land, und Zauber wie Inkubation ließen sich auch durch das-

Christentum nicht stören. Etwas ganz anderes ist die wissenschaftliche Medizin der Griechen, die in Alexandreia blühte und von hier aus das Land mit gebildeten Ärzten versorgte. ist kein Wunder, daß auch der griechische Arzt durch seinen Beruf in nahe Berührung mit den ägyptischen Leichenbestattern kam und nicht selten ihre Kunst ausübte, so daß die Grenzen sich verwischten; aber die medizinischen Papvri sprechen laut von der Verbreitung ernster Wissenschaft, zumal diejenigen, die unmittelbar aus der Praxis hervorzugehen scheinen wie etwa die Aufzeichnungen eines Augenarztes und die Rezeptsammlungen. Den häufig erwähnten Ärzten verdanken wir die Erhaltung jener Werke über Frauenkrankheiten und Augenleiden, über Chirurgie und Nervensystem. Wie private Rechnungen zeigen, rief man gern den Arzt herbei; die vermutlich auch damals verbreiteten Augenkrankheiten sowie allerlei Epidemien, dazu die häufigen Körperverletzungen mochten ihnen viel zu tun geben. Der Staat zeichnete den Arzt durch Liturgiefreiheit aus und bediente sich außerdem der Amtsärzte (δημόσιοι ἐασροί), um in ailen Fällen, die vor Gericht zu gehören schienen, Todesursache oder Verletzungen feststellen zu lassen. Ob alle Ärzte in irgend einer Weise vom Staate beaufsichtigt wurden, ist ungewiß; die Arztsteuer (ἰαιριχών) und der Oberarzt (ἀοχίατρος), der aus ptolemäischer und römischer Zeit, wenn auch nicht immer mit dem gleichen Titel, bezeugt ist, können so gedeutet werden. Am Hofe der Ptolemäer genossen die Leibärzte, die wohl meistens zu den gelehrten Medizinern des Museion gehörten, ebenso hohes Ansehen wie am Selenkidenhofe. Von der Behandlung der Krankheiten und der Kranken können wir noch kein Bild gewinnen; jedoch sind Krankenhäuser (largelor) sogar in Dörfern zu finden und vermutlich als Privatkliniken einzelner Ärzte zu denken. In christlicher Zeit hat die Auch die Tierheilkunde wurde Kirche sich ihrer angenommen. und besonders der Roßarzt war dem Heere unentgepflegt, behrlich.

Unsere Papyrusurkunden erzählen uns fast allein vom täglichen Leben des Geschäfts und der kleinen Privatangelegenheiten; so kommt es, daß sie uns über Erscheinungen, die zu ihrer Zeit bedeutend waren, ja im Vordergrunde standen, nur wenig zu sagen wissen. Das gilt vornehmlich vom ganzen Gebiete der Kunst. Das Theater begleitete die Griechen ins Niltal hinüber, und überall, wo Hellenen in größerer Anzahl sich ansiedelten, erstanden

diese Bauten, deren Reste freilich so gut wie ganz geschwunden' Alexandreia besaß sein großes Dionysisches Theater, aber auch Ptolemaïs, Oxyrhynchos und Antinoupolis, Hermupolis und Arsinoë hatten Theater und Anfführungen. Die Ptolemäer, namentlich Philadelphos, begünstigten die Kunst der dramatischen Dichter und der Schauspieler durch dramatische Wettkämpfe und zogen Berühmtheiten wie Menander an ihren Hof; jedoch haben die Dichter, die im engeren Sinne Alexandreia literarisch vertreten, sich auf diesem Felde wenig betätigt, wenn auch ein Philikos dort lebte und starb. Wie rege aber das Theaterleben Alexandreias gewesen sein muß, schließen wir mit Sicherheit aus dem, was wir über das entlegene und viel kleinere Ptolemaïs wissen. Hier vereinigte im 3. Jh. a. C. der Verein der dionysischen Künstler einen erstaunlich vielseitigen Kreis von Dichtern der Tragödie und Komödie, Schauspielern beider Gattungen. Musikern, sonstigen Bühnenkünstlern und Kunstfreunden. Neben den Stücken der heimischen Dichter gingen ohne Zweifel auch die großen Werke der griechischen Meister über diese Bühne, vor allem des Euripides und Menanders, deren Stücke unter den Funden dramatischer Papyri weitaus an erster Stelle stehen, während Sophokles hinter ihnen zurückbleibt. Von der Fortdauer des Schauspiels in den Mittelpunkten hellenischen Lebens erzählen nicht allein mittelbar die Akten und Erwähnungen des großen musischen Weltverbandes der Kaiserzeit, sondern auch unmittelbar die gefundenen Theatermarken und die Terrakottafiguren namentlich komischer Schauspieler ebenso wie die Reste neuer Stücke; die bekannte Posse von Oxyrhynchos gibt uns einen Begriff von dem, was man auf solchen Bühnen in der Kaiserzeit voraussetzen darf. Sie leitet über zu dem weiten Felde der kleineren dem Drama verwandten Dichtungen, der Mimen und Monologe, der Homerrezitationen und Brettlaufführungen, wie sie zumal an Festen stattfanden: bei der Feier zu Hadrians Thronbesteigung treten Phoibos und Demos in Wechselrede auf, am Geburtstage des Kronos wirken ein Biologos und ein Homeristes mit, hochbezahlte Mimen werden von der Stadtverwaltung gewonnen, und mit leidenschaftlichen Liebesszenen werben Chansonetten um den Beifall der Menge. Sogar die ägyptische Götterprozession erscheint im Theater, eines der vielen Zeichen, wie weit der Einfluß des griechischen Bühnenlebens reicht. Nicht alle diese Vorstellungen haften am Theater; wo es keins gab, zumal auf dem Dorfe, fanden sie im Freien statt,

MUSIK. 389

und man kannte ohne Zweifel nach Inhalt und Aufführungsweise unzählige Abstufungen von Menander bis zum Possenreißer. Den eigentlichen Ägyptern lag das für die Hellenen bezeichnende Theater fern, wenn auch dem ägyptischen Gottesdienste dramatische Aufführungen nicht unbekannt waren und ois in jene späte Zeit fortlebten.

Die Musik spielte damals im ägyptischen Gottesdienste eine Rolle: Sänger und Sängerinnen sollten zu Ehren der Prinzessin Berenike Lieder singen, die die heiligen Schreiber verfassen und der Chormeister einüben würde; so bestimmt der Priesterbeschluß von Kanopos. Ganz besonders aber wurde das griechische Theater eine Stätte musikalischer Aufführungen, teils zur Begleitung des Schauspiels, teils selbständig. Zum Verein der dionysischen Künstler in Ptolemais gehörten Zitherspieler und Zithersänger (χιθαφιστής und χιθαφφδός), tragische Flötenbläser und Trompeter; Stücke wie die Perser des Timotheos mögen hier von Kitharoden vorgetragen worden sein, und zu mancher Dichtung auf Papyrus, die wir mimisch oder lyrisch nennen, werden wir uns Gesangsmelodie und Instrumentalbegleitung denken wie sie auf zwei Blättern sich in der Tat gefunden hat. Kaiserzeit wurde vor allem der große musische Weltverein neben dem Gymnasion Träger der griechischen Musik; auch die Griechen Ägyptens nahmen an solchen Wettbewerben teil und wurden für den Sieg in der Heimat geehrt. Der Virtuose herrscht gerade in der Musik schon zur hellenistischen Zeit. In kleineren Orten, auf den Dörfern, üben die Musikbanden (συμφωνία) ihre Tätigkeit aus und lassen sich vom Dorfschulzen zu Festen oder zur Kelter bestellen. Auch dem Familienfeste darf der Musikant nicht fehlen. Der Bettelmusikant setzt Syrinx und Dudelsack gleichzeitig in Bewegung, während neben ihm ein Zwerg singt und die Becken schlägt; so zeigt es eine Terrakotte. Der Herr läßt den Sklaven Begleitungen und selbständige Stücke auf der Zither und der phrygischen Flöte lernen, um daran zu verdienen. Sänger und Sängerinnen finden wir überall, Flöte, Zither, Trompete, Klappern und Kastagnetten sind gang und gäbe. Später scheint auch die von dem Alexandriner Ktesibios erfundene Wasserorgel (ΰδραυλις) in Gebrauch gekommen zu sein.

In der Baukunst standen ägyptisches und griechisches Wesen so weit auseinander, daß der gemischte Stil. wo er sich ausbildete, nicht das Übergewicht erlangen konnte. Die öffent-

lichen Bauten der hellenischen Städte haben durchaus griechischen Stempel getragen, wie aus ihren Erwähnungen in den Papyri und aus den Resten, die in Antinoupolis und Hermupolis noch zur Zeit Napoleons 1. in erheblichem Umfange standen, hervorgeht. Ihr Vorbild war Alexandreia, von dem leider so gut wie nichts erhalten ist. Man ahmte die Stadtanlage mit den beiden sich rechtwinklig sehneidenden Hauptstraßen, das Sonnentor und Mondtor und die öffentlichen Gebäude nach. Zwar der Königspalast, das Alexandergrab, Museion und Bibliothek waren besondere Merkmale Alexandreias; aber griechische Tempel, Theater, Gymnasion und Bäder besaßen Hermupolis und Antinoupolis, Oxyrhynchos, Arsinoë und sicherlich Ptolemaïs ebenso, wenn auch kleiner und von geringerer Pracht. Die Hauptstraßen wurden von Säulenhallen begleitet, und an den Kreuzpunkten erhoben sich Vierungen höherer Säulen. Das Gesamtbild dieser Städte darf man sich ziemlich griechisch denken und mehr an Pompei als etwa an einer heutigen ägyptischen Stadt klar machen, denn sie gehören durchaus in den Bereich der griechisch-römischen Mittelmeerkultur, wie ja auch das hentige Alexandreia seinem Aussehen nach überwiegend Mittelmeerstadt mit den Zügen Neapels u. a., und nur zum kleineren Teile orientalisch ist. Ägyptische Besonderheiten scheint jedoch vielfach das Privathaus aufzuweisen. Mitten zwischen den griechischen Rathäusern, Tempeln, Hallen und Theatern erhoben sieh aber auch ägyptische Tempel, die nach den gefundenen Trümmern ihren ägyptischen Stil wahrten und daher fremdartig gewirkt haben müssen. Für sich allein stand der alexandrinische Pharos, den unter einem der ersten Ptolemäer Sostratos aus Knidos erbaute; man hat nicht ohne Erfolg aus den Schilderungen ein Bild von ihm zu gewinnen versucht. Vielleicht ist es kein Zufall, daß die einzigen wirklich greifbaren Spuren einer Stilmischung in Gräbern worden sind. Die westliche Totenstadt dreias, hente Kôm eš šugâfa, weist in ihren ausgedehnten Grabanlagen zwar mehrfach die Eigentümlichkeiten des makedonischen Grabbaues auf, ist aber in der Architektur, den Säulen, Kapitellen und Friesen wesentlich ägyptisch, wenn auch griechische Züge in einzelnen Giebeln und in dem beliebten Muschelmotive auftreten und sich eigentümlich mit dem Uräenfriese und der geflügelten Sonnenscheibe verbinden. Wie der Oberbau dieser Grabkammern aussah, kann man etwa einem pompeianischen

Wandbilde entnehmen. Dieselbe Zwiespältigkeit offenbaren auch der Reliefschmuck der Wände und die Grabstatuen. Damals, etwa um die Wende des 1. zum 2. Jh. p. C., übte auf die hellenische Bevölkerung die ägyptische Religion gerade mit ihrem Unterweltsglauben und ihrem Totenkult große Anziehungskraft aus, so daß auch Kreise, die sich griechisch fühlten, hier am ehesten dem Ägyptischen sich anpassen mochten. In den Nekropolen der griechischen Städte Ägyptens dürfen wir Ähnliches wie in Alexandreia vermuten.

Aus der griechischen Bauweise der Kaiserzeit ist der byzantinische Stil hervorgegangen, der in Ägypten seine koptischen Besonderheiten aufweist; sind auch im einzelnen ägyptische Züge vorhanden, so folgt er doch im ganzen der Gesamtentwicklung der Baukunst im Osten, wie seine erhaltenen Reste und die ältesten koptischen Kirchen Ägyptens zeigen. So etwa mögen wir uns die häufig erwähnten Kirchen der ersten christlichen Jahrhunderte denken. Sicher scheint aber, daß die koptische Baukunst, so sehr auch die Kopten sich als Ägypter im Gegensatze zu den Hellenen fühlten, keinen Anschluß an altägyptische Bauten gesucht hat. Und doch standen damals wie heute, ia noch weit mehr, überall im Lande ägyptische Tempel reinen Stils. ägyptische Tempelbau, der unter den Ptolemäern neue große Aufgaben fand und im alten, geheiligten Stile Vortreffliches leistete, ja noch in der Kaiserzeit fortblühte, mochte freilich zu der Zeit, als die koptischen Christen an große Bauten denken konnten, keine Baumeister mehr besitzen, die seiner mächtig waren; vor allem jedoch werden die Christen jede Anknüpfung an die Wohnungen der heidnischen Götter vermieden haben. Überdies hatte die griechische Kunst wie die griechische Kultur im ganzen das Ägyptische aus dem Leben hinaus ins Vergangene, ins Altertum gedrängt. Wir aber müssen uns gegenwärtig halten, daß neben den Bauwerken des ägyptischen Altertums, die in die griechisch-römische Zeit hineinragten, ägyptische Baumeister noch in dieser Periode gewaltige Bauten aufzuführen, ja Werke von besonderer Schönheit wie das Portal des Euergetes in Karnak zu gestalten wußten; überall erhoben sich diese Tempel aus einer vielfach ganz griechischen Umgebung und brachten jedem zum Bewußtsein, daß auch der Ägypter etwas Bewundernswertes zu leisten vermochte, gewiß eine starke Stütze für die Zähigkeit, womit die Unterworfenen ihre Eigenart festhielten.

Der alexandrinischen Nekropole Kôm eš šugafa verdanken wir auch besonders gut erhaltene und besonders bezeichnende Werke der Bildhauerkunst. Einige Köpfe, wie der eines Sarapispriesters und ein schöner Frauenkopf, verraten nichts von ägyptischem Einflusse, sondern rein griechische Arbeit, der zweite auch die Wirkung römischer Porträtkunst; ebendaher aber stammen auch eine männliche und eine weibliche Statue, die in Haltung und Tracht ägyptisch aussehen und nur im einzelnen, in der Ausarbeitung des Gesichts und der Haare, Griechisches erkennen lassen. Zu diesen beiden Typen, die uns auch in anderen Vertretern begegnen, tritt als dritter der rein ägyptische, der einfach die alte Überlieferung fortsetzt; in solcher Gestalt wird man sich einen beträchtlichen Teil der Götterstatuen griechisch-römischer Zeit vorstellen dürfen, soweit nicht bestimmte Hinweise, namentlich die der großen Plastik oft nachgebildeten Bronzen und Terrakotten, auf Erzeugnisse der Mischkunst führen. Von der großen Plastik der Zeit ist so wenig erhalten, daß man jeden Fingerzeig nutzbar machen muß und doch im einzelnen unsicher bleibt; auch die Auskunft, die wir soehen über die Tempelschätze von Oxyrhynchos erhalten haben, läßt viele Fragen offen; wie etwa das vergoldete Standbild der Athena-Thoëris zu Oxyrliynchos ausgesehen haben mag, ist schwer zu sagen. Wo wir von Statuen der Kaiser und anderer geehrter Zeitgenossen lesen, werden wir in der Regel griechische und römische Kunst annehmen Die zahlreichen Statuetten in Bronze und Silber, in Terrakotta, seltener in Favence und Stuck bestätigen den Unterschied griechischer und ägyptischer Arbeit nach Technik und Stil, wimmeln aber von Kreuzungen; die Götterfiguren sind gewöhnlich etwas freier aufgefaßt und mehr bewegt, als rein ägyptischer Stil es zuläßt, aber in vielem noch an ihn gebunden. Am freiesten gibt sich die Kunst da, wo die Religion nicht mitspricht, in den Gestalten des Zirkus und der Bühne, den Karrikaturen und Straßentypen, die oft sehr frisch und reizvoll angefaßt sind, wenn auch meistens kräftiger und derber als Tanagra oder Myrina es taten. Man darf allerdings nicht vergessen, daß die erhaltenen Stücke die Kunst der alexandrinischen Vorbilder nur ahnen lassen. Der durchs Gymnasion gebildete Körper fehlt, und damit tun wir einen Blick in die Kreise, deren Häuser diese Kleinplastik schmückte: es waren die Gräkoägypter, die Schicht der Mischkultur, deren griechische Außenseite auch hier wieder sichtbar wird. Schmuck der Zimmer, Hansdämonen, die von den Frauen gehegten Statuetten der Aphrodite, Bubastis und ihrex Mischformen, Weihungen für die Tempel stellten dieser Kleinplastik eine Fülle von Aufgaben, während die große Plastik an Kultbildern, Königs- und Kaiserbildern und dergleichen reichlich zu tun fand, ganz abgesehen von der Lust des Künstlers am Bilden. Auch im Relief überwiegt in der Nekropole Alexandreias der ägvptische Einfluß weitaus; Darstellungen wie die der Götter Horos, Anubis und Thoth neben einer Mumie stehend, sind ägyptisch, freilich äußerst stillos. Anubis mit dem Schakalkopf, in griechischer oder römischer Kriegsrüstung und freier unägyptischer Haltung, im Relief ähnlich wie in kleinen Bronzen gebildet, ist geradezu das Wahrzeichen dieser Mischkunst. Reste rein griechischer Arbeit, etwa ein Medusenkopf oder Leda mit dem Schwan in Elfenbeinschnitzerei, geben einen Begriff von dem, was Wände der hellenischen Bauten zumal in Alexandreia geschmückt haben mag; genauer kennen wir dagegen das rein ägyptische Relief der Tempel aus ptolemäischer und römischer Zeit, das zwar innerhalb der ägyptischen Kunst seine Sonderart besitzt, aber nicht die geringste Berührung mit griechischer Kunst verrät. Es blieb wie die Tempel selbst der Bereich der alten Landeskunst.

In Fülle sind Werke des Kunstgewerbes, Geräte in Thon und Metall, auf uns gekommen; bis ins letzte Dorf drang griechische Arbeit auf kleinen Vasen und besonders auf Thonlampen, deren Schmuck bald eine Heusehrecke, bald Eros auf dem Kahne, bald ein dionysischer Kopf und tausend andere Dinge bildeten, in christlicher Zeit Kreuze und Apostelköpfe, auch auf den sogenannten Menasfläschehen. Die Tempel, nicht nur im blühenden Oxyrhynchos, sondern selbst so entlegene wie der von Soknopaiu Nesos, besaßen große, sorgfältig bewahrte und von der Regierung beaufsichtigte Schätze an Tafelgerät, Lampen aus Bronze, Schalen aus Silber in getriebener Arbeit mit erhabenem Götterkopf in der Mitte, Löffel, Eierbecher, kleine Altäre usw. beste Vorstellung davon gewinnt man am berühmten Hildesheimer Silberfunde, dessen künstlerische Gestaltung wohl ohne Zweifel auf Alexandreia zurückgeht; wie der Athenaschale, wenn auch in großem Abstande, die Schale mit dem Bilde des Soknopaios entsprechen mag, so kehren die Formen der Hildesheimer Teller und Untersätze in ägyptischer Thonware wieder.

aus Hermupolis und eine Reihe von Schalen modellen führen in denselben Kreis. Ob die auffällige Häufung lateinischer Namen, die wir in den Listen heiligen oder privaten Tafelsilbers beobachten, auf einen Einfluß westlicher Kunst hindeutet, ist noch fraglich. Was in Edelmetallen geleistet werden konnte, zeigen die goldenen und silbernen Kratere und Schalen mit Schuppenmuster, reichen Kranzgewinden und eingesetzten Edelsteinen, die der Brief des Aristeas als Geschenk des Philadelphos an den Tempel in Jerusalem beschreibt. Unter den Vasen ragen die sogenannten Ptolemäervasen mit aufgesetzten Ornamenten hervor, ihnen verwandt glasierte Thongefäße mit aufgesetzten Gestalten der Posse oder des Zirkus, von großer Lebendigkeit des Ausdrucks. Nimmt man die Reste der blühenden alexandrinischen Glastechnik, die Schmucksachen, Ringe, Armspangen in Gold und Silber, die Münzen und geschnittenen Siegelsteine hinzu, so ergibt sich ein reiches Bild eines im wesentlichen griechischen Kunstgewerbes, das Ägypten durchdrungen hat und sich in der byzantinisch-koptischen Kunst fortsetzt, wenn auch hier auswärtiger Einfluß auf der einen Seite und gelegentlich ein einheimisch ägyptischer Zug auf der anderen Seite nicht fehlen. Es liegt in der Natur der Sache, daß von der Malerei am wenigsten übrig geblieben ist, so viel sie auch geübt wurde: verdiente Bürger ehrte man in Ptolemais durch ein Porträtbild im Prytaneion, und die öffentlichen Gebäude boten reichlich Raum für Malerei, wie wir denn von der Ausmalung der Hadriansthermen in Oxyrhynchos, leider aber nur die Abrechnung lesen. hier müssen wir pompeianische Wandbilder zu Hilfe nehmen, um uns eine Anschaufung zu verschaffen; was alexandrinische Maler vermochten, sagt das Mosaik der Alexanderschlacht. Tafelbilder, die man an den Wänden dörflicher Wohnungen des Fajum gefunden hat, z. B. Soknebtynis mit einer Göttin auf dem Sofa sitzend, spiegeln dagegen die rohe Dorfkunst, die allerdings wohl nach Vorbildern arbeitete. Aber glücklicher Weise haben die Gräber von Hawara zahlreiche Mumienporträts auf Holz und Leinwand bewahrt, die uns Männer und Frauen aus Arsinoë, augenscheinlich der wohlhabenden Stände, vor Augen führen; neben den gemalten stehen auch Stuckköpfe. Haar- und Barttracht erlauben, ihre Zeit etwa auf das 2. Jh. p. C. zu bestimmen. Im Stile der Darstellung, den großen Augen und schmalen Gesichtern, in der Behandlung des Haares ähneln sie durchaus

dem Bilde des Paquius Proculus und seiner Frau aus Pompei; es ist rein hellenische Kunst, ohne ägyptischen Anflug. Neben geringeren findet sich unter ihnen eine beträchtliche Anzahl ausgezeichneter Arbeiten, die ebenso lebenswahr aufgefaßt wie sicher durchgeführt sind: die berühmte Aline steht kemeswegs allein, sondern ist nicht einmal der beste Kopf. (Abb. 20, 21.) Auch unter den plastischen Stuckköpfen sind vortreffliche Werke erhalten geblieben. Wenn schon die Maler einer Provinzstadt wie Arsinoë solches vermochten, so kann man die alexandrinischen Meister nicht leicht überschätzen; daß ihre Kunst untergegangen ist, bedeutet einen schweren Verlust. In den ägyptischen Tempeln fuhr man natürlich fort, die Wände im rein ägyptischen Stile zu bemalen, während rings umher die griechische Malerei ebenso siegreich war wie die griechische Kunst überhaupt.

Für die Geschichte der griechischen Literatur dieser Periode ist vor allem Wilamowitz' Literaturgeschichte zu vergleichen, die gerade die hellenistische Literatur, in ihr den alexandrinischen Kreis und die Ergebnisse der Papyrı herausarbeitet und weiterhin die christliche Literatur in die Gesamtentwicklung hineinzieht. Ferner gehören die Kapitel 4-10 dieses Buches aufs engste hierher: ich gebe hier nur Erinnerungen und Hinweise, da einzelnes dort zu finden ist. Über die alexandrinische Bibliothek (es waren eigentlich 2) habe ich im Buch bei den Griechen und Römern 39ff. einiges zusammengestellt. Später trat die pergamenische Bibliothek in Wettbewerb. Ein Verzeichnis der Bibliothekare Oxy. X 1241 col. 11, vgl. Kap. 10; ferner OG. 1 172, ca. 88 a. C. ein Bibliotheksvorsteher Onesandros (τεταγμένον δε [έπὶ τῆς ἐν ¾ ]λεξανδοείαι μεγάλης βυβλιοθήκης). In Ägypten sind sonst öffentliche Bibliotheken nicht bekannt, dürften aber in den größeren Metropolen bestanden · haben. Die Funde lit. Papyri in Oxyrhynchos, Hermupolis u. a. können aus privaten Bibliotheken stammen: wohl auch die Bücherverzeichnisse Wilcken Chr. 155. Fior. III 371. Tempelbibliotheken in äg. Tempeln, aber auch beim Jup. Capit. in Arsinoë, Wilcken Chr. 96. Museion: έπιστάτης und ίεφεὺς des Museion z. B. OG. I 104, vielleicht auch OG. I 147. Strabo XVII 1,8 p. 794 C: ἔστι δὲ τῖ, συνόδω ταίτι καὶ χρήματα κοινα καὶ ιερενε ο επί τῷ Μουσείῳ τεταγμένος τότε μέν υπὸ τῶν βασιλέων τῦν δ' υπο Καίσαρος, In der Kaiserzeit z. B. L. Julius Vestinus OG. II 679 (Hadrian). Zum Museionpriester vgl. Otto, Priester und Tempel I 166ff. Die Gelehrten des Museion heißen häufig: τῶν ἐν τῶι Μονσείωι σειτοι μένων ἀτελῶν Mitteis Chr. 207 (135 p. C.), auch τῶν ἐν τῷ Μ.[σειτου]μένων ἀτελῶν φιλοσόφων ΟG. Η 714. 712; ähnlich Οχγ. Η 471 (2. Jh. p. C.) Καλλί[ν]εικός τ[ιε των] ἀπὸ Μοισείοι φιλ.[οιωφων. Der Stratege des Fajum Museumsmitglied: Ryl. II 143. Die kritische Homerforschung äußert sich u. a. in den Homerpapyri, vgl. Kap. 5. Hermippos und Didymos Kap. 7. Euergetes I über den syrischen Krieg: Kap. 7. Euergetes II: Hist. Graec. Fr. III 186. Epigramm, Skolien, Mimen, sonstige namenlose Literatur Kap. 4 und 7. Beachte auch Eukleides, Aristoxenos, Satyros Bioi der Tragiker usw. Die Bruchstücke epikurischer

Schriften und des Epikureers Philonides aus Herculanum kommen hier nicht in Betracht. Über Sprache und Stil der Urkunden und Briefe, Koinê usw. Kap. 11. Euergetes II verfolgt die alex. Gelehrten: der Bibliotheksversteher Κυδίας έχ τῶν λογχοφ[ό]ρων (Oxy. X 1241) ist vielleicht als ein zur Bewachung eingesetzter Offizier zu denken. Betrieb der Kaiserzeit: außer den genannten etwa noch der Grammatiker Apion, den Josephus bekämpft, und besonders Athenaios aus Naukratis, dessen Deipnosophisten als Literaturwerk dem alex. Kreise kein glänzendes Zeugnis ausstellen. Der genannte J. Vestinus schrieb nach Suidas επιτομήν των Παμφίλου γλωσσων βίβλους δ. έκλογήτ δεομάτων εκ των Πημοσθένους βιβλίων, εκλογήν εκ των Θουκυδίδου, Ίσαίου Ίσοχοάτους και Θοασιμάχου του φήτοφος και των άλλων φητόφων; er war also Mathematik Kap. 9, vgl. die sog. Heronischen Schriften (ed. Heiberg BGT). Philosophie: de Johnson, Antinoë and its Papyri 1914 Ehreninschrift mit für Διοννοόδωρον των [εν τωι] Μονοείωι σιτουμέ[rwr ἀτελῶν] Πλατωνικον φιλόσ[ogor usw. Vgl. auch den Papyruskommentar zum Theaitetos, die ήθική στοιχείωσις des Hierokles usw. Kap. 4 und 8. Pankrates und Hadrian ebenda; "homerische Dichter" z. B. "Agelos Όμηρικὸς ποιητής εκ Μουσείου CIG. III 4748. Päan auf Asklepios in einer Inschrift von Ptolemaïs, siehe Kap. 16. Über die Papyri der Kaiserzeit Kap. 4 und 8; zahlreiche Ausgaben mit Scholien, vgl. auch Kap. 3 (Bakchylides, Korinna u. a.). Viele von ihnen zeugen dafür, daß die alexandrinische Gelehrsamkeit auch in den Metropolen Fuß gefaßt hat. Sogar in Soknopaiu Nesos las man Platons Apologie. Christl. Lit. Kap. 4 und 10. Die lat. Literatur, abgesehen von der juristischen, die praktischen Wert hatte, fand wohl überwiegend bei den Gelehrten Teilnahme, übte aber keinen großen Einfluß, vgl. Kap. 10. Demosthenespapyri mit einer Ausnahme, Isokratespapyri sämtlich aus der Kaiserzeit; dagegen Hypereidespapyri aus ptol. Zeit. Sprache und Stil der Kaiserzeit Kap. 11. Homerzitate z. B. Wilcken Chr. 478. Flor. 11 259. Euripideszitat Wilcken Chr. 40. Briefstil und Bildungsstufen Kap. 11. Der Dichter von Aphrodito Kap. 8. Ägyptische Bildung. Bei den Priestern: Otto, Priester u. Tempel II 209ff. der wenig davon hält. Ebenda über Manetho (Zeit Soters) und Chairemon (erste Kaiserzeit). Aus Manethos Geschichtswerk ist kürzlich ein Bruchstück auf Papyrus entdeckt worden. Chairemon war Grammatiker und Philosoph schrieb über die ägyptische Religion. Kenntnis der hieratischen Schrift Wilcken Chr. 137; vgl. auch Kap. 16. Demotische Sterntafeln, bes. Berl. Demot. Pap. 8279. Demotische Volksbücher Kap. 15.

Schule und Unterricht. Bei den Ägyptern Diodor 181, daß die Ägypter xulaiorou und norouch abiehnen, sagt er ausdrücklich; von eigentlichen Tempelschulen spricht er nicht. Gebildete hielten sich griechische Privatlehrer: Wilcken Chr. 136; vgl. auch Wilckens Bemerkungen bei Chr. 50 Gerade der Vergleich mit dem heutigen arabischen Unterrichte zeigt, daß man die Aneignung der Schriftarten und der Schriftsprache nicht unterschätzen darf; der Unterschied zwischen der Sprache der heiligen Literatur und der des Lebens war nicht geringer als im Arabischen zwischen Schriftsprache und Umgangssprache und forderte mehr Zeit und Arbeit als Schreiben und Lesen bei uns. Für den griechischen Unterricht vgl. Wilcken Chr. 136ff. und vor allem E. Ziebarth, Aus der antiken Schule<sup>2</sup> 1913 (kleine Texte ed Lietz-

mann Nr. 65). Hier tindet man Proben aller Schutübungen auf Papyri, Holztafeln, Ostraka. Didaskaleia z B. Oxy III 471 in Alexandreia. Meharzouoi διδασκαλείου Amtl. Berichte aus d. kgl. Kunstsamml. 1914/5, 205. Καθηγητης z. B. Wilcken Chr. 138. Giss. 80; hier handelt es sich um den Unterricht der Heraïdûs, der Tochter des Strategen Apollonios und der Aline, durchaus gebildeter Hellenen. Giss. 85 wird ein Lesebuch für H. erbeten. Paidagogos Wileken Chr. 138. Zahlreiche Ostraka mit Schulübungen, sogar Aufsätzen, stammen aus dem Fajumdorfe Philadelphia. Siebzehnjährige Schüler Oxy. III 471. Schulübung ist auch Oxy. IX 1185 (ca. 200 p. C.): τον παίδα τον μικοδε δεί άρτον εσθίει - άλας επιτρώγεις, δημοίου μή θισγάνεις - οι δε καὶ οιτοι αιτή, κοιθέλους αυτώ δείδι; die letzte Zeile wird von Suidas u. a. als Sprüchwort angeführt. Zur Homerlektüre vgl. auch die in Kap. 20 angeführten Wörterbücher zu Homer; Homerkatechismus Soc. Ital. 1 19: τις βασιλεύς τών Τρώρον: Πριαμός, τις στρατηγός: Εκτώρ insw. Ferner Ausarbeitung über die Tage der Odyssee (P. Berlin 9571 R) und die Epitome der Odyssee Ryl. 23 (bekannt sind außerhalb Ägyptens die Tabulae Iliacae). Handbücher der Schule vgl. Kap. 9; auch die Paraphrase des Demeterhymnus auf der Rückseite der Latereuli Alex, kann hierher gehören, ferner die Anthologien und Chrestomathien (Kap. 20). Wie weit der Briefstil in der Schule geübt wurde, wissen wir nicht; es ist aber wahrscheinlich, daß man sehon hier die Formen auf Grund der Musterbriefe lernte. Über Schriftentwicklung siehe Kap. 2: auch die Schulschrift wird von Moden und Typen nicht unberührt geblieben sein. Tachygraphie Wilcken Chr. 140; nicht wenige tachygr. Papyri sind erhalten. Rechnen und Mathematik: außer Ziebarth vgl. die math. Papyri (Kap. 20), auch Rvl. II p. 421 und Oxy. III 470 über ein Brettspiel und die Berechnung einer Wasseruhr. Ferner den Brief Amtl. Berichte aus den Kgl. Kunstsamml. 1914/5, 205, der von geometrischen Aufgaben handelt, und die Aufgaben Amtl. Berichte 1916, 161ff. Soc. Ital. III 186. Vgl. Kap. 9. Zum Lat. Unterricht vgl. die lat. Papyri (Kap. 4, 10, 20). Lehrerberuf: die äg. χοαμματοδιδάσκαλοι waren z. T. auch Notare ägyptischen Rechts. Tachygraphielehrer, σημιογράφος, Wilcken Chr. 140, erhält für 2 Jahre 120 Silberdrachmen; ir diesem Falle übt der Sohn die Kunst des Vaters aus. Prinzenerzieher OG. I 141. Urkunden und Briefe müßten unter dem Gesichtspunkte der Schulbildung durchgearbeitet werden. Zur Verbreitung der Schreibkunst: Majer-Leonhard, 'Aygánuncoi, Frankfurt a. M. 1913; aber diese Materialsammlung verlangt genauere Verarbeitung; ergebnisreich würde auch eine Untersuchung über die Berufssehreiber sein, die freilich nur an den Originalen angestellt werden könnte. Ein ἀρχιερατείσας von Arsinoë ist αγράμματος Mitteis Chr. 62. Brief des Theon Kap. 11. Um ohne Kyrios handeln zu können, muß die Römerin außer dem ius trium liberorum schreibkundig sein: Oxv. XII 1467 (263 p. C.). Über das Gymnasion Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie. Höherer Unterricht eine scharfe Grenze gegen den Elementarunterricht läßt sich nicht ziehen, auch manche Aufsätze bei Ziebarth gehören wohl schon dem Studium der Rhetorik an. Alexandreia wird mehr gelehrt und mehr gefordert haben als die Metropolen, die rheto rische Studien trieben. Obwohl die Papyri der Redner usw. mit einiger Sicherheit zeitlich angesetzt werden können, bieten sie noch nicht genug, um die Entwicklung des rhetorischen Unterrichts in Ägypten zu verfolgen; immerhin beweisen sie, daß er auch in ptolemäischer Zeit bestand. Die Prozeßprotokolle der Ptolemäerzeit sind stilisiert, während die der Kaiserzeit nüchtern nachschreiben, vgl. Kap. 14. Längere Gerichtsreden sind nur wenig erhalten, z. B. Oxy, III 471. Den Einfluß der Rhetorik bezeugen stark die alexandrinischen Märtyrerakten. Für die Pflege der Rhetorik im Museion vgl. u. a. die schon angeführte Schriftstellerei des Julius Vestinus und die Bemerkungen Dittenbergers zu OG. II 712. 714. Der berühmte Aelius Aristeides hielt sich ungefähr von 149-154 p. C. in Ägypten auf, vgl. OG. 11 709. Um einen Studenten in Oxyrhynchos handelt es sich wohl in dem Briefe Wilcken Chr. 482 (2. Jh. p. C.); der ganze Ton und die Selbständigkeit des Lernenden paßt nicht auf einen Knaben; δοα μηδενί άνθοώπων εν τή ολεία προεκρο[ύ]σης, άλλα τοτε βιβλίοις σου αθτο μόνου πρόςεκ[ε] ηιλολογών και ἀπ' αὐτῶν ὄτησιν εξεις schreibt der Vater. Oxy. X 1296 (3. Jh. p. C.) der Sohn an den Vater: ἀμερίμνη οντ, πάτευ, χάριν ιῶν μαθημάτων ἡμῶν φιλοπονούμεν και αναψύχομεν, καλώς ζμείν έσται. Auf Beziehungen zur Hochschule in Berytos deuten die Epikedeia, Seite 143ff.

Über den Stil der amtlichen Erlasse, Protokolle u. dgl. Kap. 11. Der Gerichtsredner, den man vom Rechtsbeirat zu scheiden hat (Partsch, Arch. f. P. V1 37), heißt στηγοφος oder ψήτως. Lukian, apol. 12 schildert als seine Aufgabe τὰς δίκας εικάγειν καὶ τάξιν αὐταῖς τὴν προκήκουσαν ἐπιτιθέναι καὶ τῶν πρατιομένων καὶ λεγομένων απαξαπάντων υπομνήματα γράφεσθαι καὶ τάς τε ύμτοφείας των δικαιολογούντων ψυθμίζειν και τάς του ἄφχοντος γνώσεις ποὸς το σαφέστατον άμα καὶ ἀκριβέστατον σύν πίστει τῆ μεχίστη διαφυλάττειν καὶ παραδιδόναι διμοσία πρὸς τὸν αεί χρόνον ἀποκεισομένας; sein Gehalt sei πολυτάλαντος. Wilcken Chr. 40 zeigt eine Rhetorenarbeit im städtischen Dienste; der Text ist nicht richtig hergestellt: hinter Ψώμης muß ότε oder όπου folgen; dann 1. παρὰ  $[τ\tilde{g}]$   $T\'vχ_{L}$  usw.; mit μία beginnt der Nachsatz, statt  $i_{\epsilon}$  εὐχ $\hat{i}_{\epsilon}$  ist auch ελπὶς möglich. Die erste Periode reicht bis γλυχύ. Darauf τοῦ μθε πατοιύου usw. Der Rhetor bei Festen: Wilcken Chr. 96, die Priesterschaft des Jup. Capit. in Arsinoë begrüßt den Präfekten durch einen Rh. Ansehen des Rhetors: ein ἐνδοξότατος φήτων wird 612 p. C. eigens von Alexandreia nach Oxyrhynchos geholt Oxy. I 151. Der Osterbrief aus dem 8. Jh. p. C. ist stark rhetorisch, vgl. Kap. 10, ferner Briefe des Athanasios. Der bekannteste christliche Rhetor ist Johannes Chrysostomos.

Der Rechtsberater, roμικός, z. B. Mitteis Chr. 91, πραγματικός, in byz. Zeit σχολαστικός; Leute wie der Rhetor Probatianus Oxy. II 237 werden Redner und Rechtsberater zugleich gewesen sein. Über Notare usw. Kap. 14. Die Parteien verschaffen dem Richter die Rechtssätze, vgl. Partsch, Arch. f. P. VI 36 ff. Zum roμικὸς Ulpius Dionysedoros Oxy. II 237,2. Ausländische Juristen Oxy. X 1242 Παῦλος Τύριος τῷ γένει αὐθιαρετος συνήγορος ὑπὲρ ἀλεξανδρέων und Σώπατρος ἀντιοχεὺς τῷ γένει συνίγορος ὑπὲρ Ἰουδαίων; sie waren zugleich Rhetoren wie der in den Epikedeia gefeierte Professor von Berytos. Vgl. W. Weber, Hermes 50, 47 ff. Ein σχολαστικὸς Βουρίχιος aus Askalon OG. II 691; ein alex. οχολαστικὸς ὑετορικὸς (sic) OG. II 693. Es wäre eine wichtige und lohnende Aufgabe, die Rhetorik, das rhetorische Studium und seine praktische Anwendung in Ägypten zu bearbeiten: die lit. Papyri samt den Erlassen der Behörden, den Protokollen, den Urkunden und Briefen geben reichen Stoff, wenn man ihren Stil betrachtet; dazu zahlreiche Einzelerwähnungen. Die außeräg. Ent-

wicklung der Rhetorik müßte beständig herangezogen werden, bes. in der Kaiserzeit Aristeides, Lukianos, Libanios, Joh. Chrysostomos, sowie die Theorie. Geometrie zurückgeführt auf die äg. Feldmessung, z. B. bei Heron ed. Heiberg, BGT. 1912, Bd. IV p. 176. Polykrates schreibt an seinen Vater Kleon, den Wasserbaumeister des Fajum: yirwaze με την ιεφοποίαν δυκονομημέ[ror] καὶ εἰς γεωμέτρου ποφευόμενοι. Wilcken Chr. 223. Auch Kleon selbst, der ἀρχιτέκτων, wird von solcher Vorbildung ausgegangen sein. Vgl. auch Wilcken Chr. 287. Für die Rechnungsweise der Geometer vgl. z. B. P. Lond. II p. 129 und Tebt. I 87; hier wird die Fläche jeden Vierecks nach der Formel  $\frac{a+e}{2} \times \frac{b+d}{2}$  berechnet, gleichviel ob es ein Rechteck ist oder nicht.

Ebenso verfährt der hieroglyphische Feldertext von Edfu. Sehr lehrreich ist P. Lille 1, mit Zeichnung (ognautogoagia). Geometrische Aufgaben siehe oben. Die regelmäßige extoreure nach der Überschwenmung, die viele Urkunden bezeugen der Kataster, die Siedlungen z. B. der Kleruchen im Fajum, die Verkäufe und Verpachtungen aus dem Staatslande müssen zahlreichen Feldmessern Arbeit gegeben haben. Anschaulich ist das Bild eines altäg. Geometers bei Wreszinski, Atlas zur altäg. Kulturgeschichte Taf. 11.

Arzt: Sudhoff, Ärztliches aus griech. Papyrusurkunden, Leipzig 1909, ist leider kaum mehr als eine sehr breite Stoffsammlung, beladen mit vielem, was nicht hingehört. Eine neue Arbeit ist dringend nötig, die 1. die lit. Papyri und die Rezepte ausbeutet und mit der großen mediz. Lit. in griech. Sprache in Verbindung setzt, wie es Kalbfleisch, Ilberg u. a. für einzelne Stücke getan haben (vgl. Kap. 9), und 2. aus Urkunden und Briefen alles sammelt, was sich auf Ärzte, Krankenptlege, Kinderpflege (Amme), Bäder, Epidemien usw. bezieht.

Äg. Medizin: mehrere umfangreiche mediz. Papyri in hieratischer Schrift sind erhalten. Ein äg. Arzt Wilcken Chr. 136. Im allg. vgl. Diodor I 82,3. Inkubation Kap. 16; Asklepieion im Sarapeum zu Memphis, Kultus des Imhotep-Asklepios in Dêr el bahri, vielleicht eine wirkliche Heilstätte, vgl. Milne, Journal of Eg. Archaeology I 96ff. Christl. Heilzauber Oxy. VII 1151. Arzt und Leichenbestatter: Oxy. 111 476 (2. Jh. p. C.) amtlicher Bericht zweier ενταφιασταί, wie ihn sonst die δημόσιοι δατφοί erstatten. Alexandrinischer Spott über ihr Verhältnis Anthol. Palat. X1 125: io robs Kouteus zai Jánor ἐνταφιαστής — zοιτὴν ἀλλήλοις θέντο σινωμοσίζις – zαι ο ὁ μέν οις ελέπτεσεν απ' ενταφίων τελαμώνας — είς έπιδεσμεύειν πέμπε φίλω Κοατέμ — του δ' απαμειβόμενος Kοατέας εις ένταφιάζειν - πίμπεν όλους αὐτιῷ τοὺς θεοαπειομένους. vgl. Lumbroso Arch. f. P. V 27. Mediz. Papyri Kap. 4. 9. 20. Ein Rezept unserer Art, Anweisung des Arztes an den Apotheker, scheint Oxy. VI 992 (413 p. C.) zu sein;  ${\it Torharòs}$   ${\it Importion}$   ${\it Tangaayov}$   ${\it Maque}$   ${\it Texotaqúa}$   ${\it (sic)}$   ${\it ovo[v]}$ δι(πλούν) α έν λοχίαις αὐτης (bei ihrer Entbindung) σεσημιειώμαι) οίνου διπλούν α. mit Datum. In den Rechnungen des Dorfschreibers Menches von Tebtynis begegnen öfters Ausgaben λατρών oder λατρώ, z. B. Tebt. 1112. Augenleiden z. B. Wilcken Chr. 456; vgl. auch die lit. Pap. über Augenkrankheiten. Epidemien z. B. Petr. II 19 (2) 3. Jh. a. C.: ούτε εργάτην εστιν εύρεζν διὰ τὴν έν[εστ] ωσαν κακίαν του μαλακίζεσθαι π[άνταε], άλλα κατέφθαρταί μου το έργαστίριου κρουσι ovz oliov. Pest 44/3 a.C.: Appian Civ. IV 61. OG. 1 194. Befreiung der Ärzte von Liturgien z. B. Oxy. I 40 (2. Jh. p. C.), wo ein Ägypter,

der Arzt und ragizerins ist, Befreiung beansprucht, aber sich erst über seine Kenntnisse ausweisen soll; vgl. auch Wilcken Chr. 395. Die δημόσιοι λατροι reichen amtliche Berichte (προεφώνησιε) ein, z. B. Wilcken Chr. 494. Oxy. I 51. 52. V1 983. BGU 111 928 u. ö. Arztsteuer Hibeh I 102 (248 a. C.) hier an den Arzt selbst gezalılt, sonst an den Staat: Hibeh 1 103 (231 a. C.) u. ö. Oberarzt OG. I 104 (Philometor) Weihung für den Alexandriner Chrysermos, der ἐξηγητής, ἐπὶ τῶν ἀατρῶν und ἐπιστάτης τοῦ Movσείου ist. Im Seleukidenreiche gab es einen åggiargos OG, 1 256. In der Kaiserzeit ein åggiargos in Alexandreia: Brief des dog Africaçõous an die Stolisten des Labyrinths 1. Jh. p. C. Lefebvre, Bull. Arch. Alex. 14, 6. Die byzantinischen àggiargot dürfen nicht herangezogen werden, da es damals ein Titel wie Sanitätsrat zu sein scheint, Wilcken Chr. 180. Oxy. VIII 1108. Königl. Leibarzt: Breccia, Inschr. Alex. 16 Basis einer Statue, die Euergetes I. seinem Arzte errichtet hat. Vgl. den seleukidischen έπὶ τοῦ κοιτῶνος τῆς βασιλίσσης OG, I 256 usw. Zur Krankenbehandlung und Gesundheitsptlege siehe Sudhoff. Der unpubl. Berl. P. 11712 (138 p. C.) erwähnt ein ύγιαστήσιον  $\vec{\epsilon}v$  τ $\tilde{i}$  Σεβαστ $\tilde{i}$  παρεμβο( $\tilde{\lambda}\tilde{i}$ ), also eine militärische Sanitätsstation. iaτρείου im Dorfe Karanis 130 p. C. BGU II 647. Roßarzt ίππίατρος vgl. Petr. II 25a. Oxy. IX 1222. I 92 (4. Jh. p. C.) Christl. rooozoutov z. B. Oxy. VIII 1150.

Dramatische Wettkämpfe unter Philadelphos: Theokrit 17, 112. Philikos oder Philiskos führte in der berühmten Pompê des Philadelphos den Zug der dionysischen Künstler Athen. V 196ff. Epigramm auf seinen Tod Kap. 7. Man besuchte das Theater in weißer Kleidung Oxy. III 471. Der Inhalt eines Theaters als math. Aufgabe Soc. Ital. III 186. Über Ptolemaïs OG. 149, 50, 51. Plaumann, Ptolemaïs 60ff. Zur Verbreitung von Euripides, Sophokles, Menander vgl Kap. 4, 6, 7. Theatermarken im Berl. äg. Museum: auf der Vorderseite 1. Männerkopf, 2. Fisch, auf der Rückseite Platznummer gr u. lat. Terrakotten siehe Weber, Terrakotten. Posse von Oxyrhynchos S. 138ff., Mimen u. dgl. Kap. 7 und 8. Aufführungen: Wilcken Chr. 492 (2. Jh. p. C.) städtische Rechnung über Festkosten: der Mime erhält 496 Dr., der Homerist 448 Dr., sehr viel im Vergleich mit der Bezahlung für die übrigen Mitwirkenden Wilcken Chr. 493 (3. Jh. p. C.): ein βιολόγος und ein όμηριστής sollen am Kronosfeste mitwirken. Der Homerist trägt Homer vor oder dichtet in homerischer Weise, vgl. den Areios δμησικός ποιητής obender βιολόγος ist Charakterdarsteller Feier zu Hadrians Thronbesteigung Wilcken Chr. 491 vgl. S. 142f. κωμασία im Theater BGU 11 362; έργάταις [κ]ωμάσασι τδ ξόανον έν  $\tau[\tilde{\varphi}]$  θεάτ $(\varrho\varphi)$  215 p. C. Arsinoë, Rechnung des Jup. Capit. Äg. Aufführungen aus der Göttersage Erman, Äg. Rel.<sup>2</sup> Wiedemann, Mélanges Nicole 561 ff. Musik: Lieder auf Berenike OG. 1 56, 69. Die Perser des Timotheos Kap. 6. Ein kleines Bruchstück aus Euripides Orestes (ed. Wessely, Mitt. Rainer V 65), Zeit des Augustus, ist mit Noten versehen. Mehr ergibt ein Berl. Pap., der in den S. B. der Berl. Ak. erscheinen wird, namentlich für den Unterschied von Gesangs- und Instrumentalnoten. Über den dionysischen Weltverein der Kaiserzeit, der einen Verband durch das ganze Reich bildete, vgl. San Nicolo, Äg. Vereinswesen 146ff. Viereck, Klio VIII 413, Musikbanden: Oxy. X 1275, 3. Jh. p. C., die Dorfbehörden mieten Κοπφεύς πφοεστώς συμφωνίας αὐλητῶν zai μουσικών und verpflichten sich, sie mit 10 Eseln abzuholen; Zahlung in Geld oder Lebensmitteln. Musik zur Kelter: Wessely, Studien zur Palaeogr. u. Papyruskunde XIII 6: ein Flötenbläser verpflichtet sich ἀμέματως υ[αηθείη, υ]ασθαι τοῖς ληγοβάταις καὶ τοῖς ἄλλοις ἐν τῷ αὐλήσει usw. Familienfest Wilcken Chr. 477 (ca. 245 a. C.). Der Bettelmusikant: Weber, Terrakotten; der musiklernende Sklave BGU IV 1125 Alexandreia. Zur Wasserorgel Oxy. I 93 (362 p. C.). Auch Theater und Musik verlangen eine Darstellung, die lit. Papyri, Urkunden auf Papyrus und Stein, Terrakotten und Berichte der Schriftsteller (Diodor, Strabo u. a.) heranziehen muß.

Baukunst: Über die griech. Ruinen vgl. die Description de l'Egypte (Jomard). Einen knappen Überblick über Alexandreia gibt Puchstein bei Pauly-Wissowa. Für Antinoupolis hat E. Kühn (Antinoopolis, Diss. Leipzig 1913) alles gesammelt, für Hermupolis ist bes. Wessely, Corpus pap. Hermupol. ergiebig. Vgl. die Darstellung Vierecks, Deutsche Rundschau 1908, 98ff. Arsinoë müßte nach Wessely, die Stadt Arsinoë, neu bearbeitet werden; für Oxyrhynchos fehlt noch eine Zusammenfassung. Von Ptolemais ist fast nichts bekannt. Pharos, vgl OG. I 66. Thiersch hat ihm eine wertvolle Studie gewidmet: Pharos, BGT. 1909. Prunkzelt des Philadelphos: Studniczka, Das Symposion Ptol. II (Abh. Sächs. Ges. d. Wiss. phil.-hist. Kl. 30, 2. 1914). Unter den alex. Grabanlagen steht an erster Stelle Kôm es sugafa, glänzend veröffentlicht von E. v. Sieglin, Ausgrabungen in Alexandrien, 3 Bände, mit ausgezeichneten Bildern; den Abschnitt über die Baukunst hat F. W. v. Bissing geschrieben. Die Nekropole ist durch Jahrhunderte benutzt worden. Zum maked, Klinegrabe vgl. O. Rubensohn, Bull. Arch. Alex. 12, und Kap. 19. Neben den großen Grabanlagen gibt es Gänge mit zahlreichen loculi. Kopt. Kirchen heute noch mehrfach aus dem Altertum erhalten, z. B. Abu Serge in Altkairo. In einem Teile des äg. Tempels in Luxor ist eine christl. Kirche eingerichtet worden, die aber längst wieder verfallen ist. Vgl. Joh. Georg, Herzog z. Sachsen, Streifzüge durch die Kirchen und Klöster Ägyptens. BGT. 1914. Die äg. Tempel aus ptol.-röm. Zeit sind schon mehrfach genannt worden. Außer diesen großen Bauten, zu denen Bädeker Beschreibungen und Pläne bietet, gab es überall kleinere, wie sie besonders im Fajum (Soknopaiu Nesos, Kasr Karun, Darb Girze) noch in Trümmern erkennbar sind. Obelisken, z. B. OG. 11 656.

Plastik. Vor allem beachte man die Tafeln bei E.v. Sieglin. Die Porträtköpfe zu beurteilen helfen die guten Tafeln bei R. Delbrück, Antike Porträts, Bonn 1912 (Lietzmanns Tafelhefte 6). Ein guter Porträtkopf der Sammlung Pelizäus im Archäol. Jahrbuch 1907, 159. Über das Verhältnis der Terrakotten zur großen Plastik siehe Weber. zovoovr ξόανον Αθηνάς τῆς καὶ Θοήριδος Oxy. VIII 1117 (ca. 178 p. C.). Kaiserstatuen und andre oft erwähnt, z. B. Wilcken Chr. 33, Oxy. XII 1449; eine Anzahl von Köpfen ist erhalten.

Kunstgewerbe. Vgl.Weber, Terrakotten. Schreiber, Alexandrinische Toreutik. C.M. Kaufmann, Graeco-äg. Koroplastik², 1915. Reitzenstein, Eros und Psyche, S. B. Heid. Akad. 1914, 12. Eros im Kahne auf einer Lampe des Berl. äg. Museums, ebenda Lampe mit dem Kopfe des Apostels Paulus. Über die Stile der Kleinkunst Weber, Terrakotten. Meduse, Leda mit dem Schwan im Berl. äg. Museum. Tempelschätze z.B. Wilcken Chr. 91, Oxy. XII 1449. Vgl. auch Reil, Beiträge zur Kenntnis des Gewerbes im hellenist.Äg. Lpzg. 1913. 37ff. über Töpferei, Glastechnik und Metallarbeit. Auf einzelnes einzugehen, ist hier leider unmöglich. Tafeisilber BGU III 781, vgl. Reil 52/3. Drexel, Alex, Silbergefäße der Kaiserzeit. Bonn 1909. Der Hildesheimer Silberschatz und die Schalen von

Hermupolis befinden sich im Antiquarium d. Berl, Museums. Gipsmodelle. Rubensohn, Hellenistisches Silbergerät in antiken Gipsabgüssen. Berlin 1912. Lumbroso, Recherches 119 stellt die in der Lit. erwähnten Gold- und Silberarbeiten Vgl. bes. Aristeas ed. Wendland 73 ff. 79. Schmucksachen, Ringe usw. siehe Reil sowie H. Schäfer, Äg. Goldschmiedearbeiten, Berlin 1910 p. 81 if. (G. Möller). Geschnittene Siegelsteine werden sehr häufig in den Papyri erwähnt, meistens Götterköpfe, Hermes, Sarapis, Apollon, Herakies, Dionysos, Helios-Ammon, Harpokrates, Isis, Tyche, Athena, Zeus auf dem Adler, aber auch Dionysoplaton, προτομή φιλοσόφου, σειληνού u. a. Vgi. z. B. Mitteis Chr. 303, 304, 305, 306. Oxy. III 492, 490, 489 usw. Ferner Rubensohn, Elephantine Pap. und die erhaltenen Ringe. Münzen s. Kap. 18. Byz. Geldschmuck: Amtl. Berichte aus d. Kgl. Kunstsammlungen 1913/4, 88ff.; ebenda über koptische Kleinkunst 234 ff., 251 ff. Strzygowsk:, Hellenistische und kopt. Kunst in Alexandreia (Bull. Arch. Alex. 5). Vasen: R. Zahn, Amtl. Berichte a. d. Kgl. Kunstsammlungen 1914, 290 ff. Malerei: Porträts erwähnt z. B. OG. 151. Wilcken Chr. 33. Wandbilder Arch. f. P. II 449 του εήπου έκ θεμελίου ἀνωκοδόμησεν καὶ έζωγοάσησεν σύν vots grvots. Hadriansthermen Wilcken Chr. 48. Alexandermosaik: Winter, Das Alexandermosaik aus Pompei, Straßburg 1909, dazu R. Schöne, Neue Jahrb. f. d. Kl. Altertum 1912, 181. Tafelbilder: O. Rubensohn, Arch. Jahrb. 1905 (gute Bilder!). Breccia, Rapport sur la marche du Service du Musée (Alex.) 1913. Malerei in der Kirche Abu Girge: Breccia, Rapport 1912 (Bilder!) Hawara-Porträts im Berl. Museum und in anderen Sammlungen. Paquius Proculus bei Delbrück a. a. O. 38. Im Allg. vergleiche F. Winter bei Gercke-Norden II 143f 162ff. Edgar, On the dating of the Fayum Portraits. Journ. of Hell. Studies 25. 225 ft. A. Reinach, Rev. Archéol. 1915, 1ff.

## XVIII. DAS WIRTSCHAFTSLEBEN.

Agypten ist von der Natur zur Landwirtschaft bestimmt; das Ackerland, das auf beiden Seiten den Nil begleitet, bringt reichen Ertrag, wenn das befruchtende Wasser es erreicht und menschliche Arbeit die Wasserläufe in Stand erhält; aber sobald der Mensch in seiner Arbeit nachläßt, dringt an den Rändern die Wüste vor. So ist der Gewinn keineswegs mühelos. Ackerbauland und bewohnbares Gebiet fallen im Wesentlichen zusammen, wenn auch die Ortschaften meistens auf unfruchtbaren Stellen oder felsigem Wüstenboden angelegt worden sind, um das Fruchtland voll auszunützen. Oberägypten südlich von Luxor, d. h. vom alten Theben, trägt nur wenig, da hier die Wüste von beiden Seiten immer näher an den Nil herantritt und schließlich, etwa von Kom Ombo an, dem Ackerlande überhaupt keinen Raum mehr Um so wichtiger für die Landwirtschft ist das Delta, im Altertume ohne Zweifel ebenso wie heute. Die Papyri erzählen uns allerdings bisher nur wenig von ihm, aber Herodot und andere Berichterstatter lassen seine überwiegende Bedeutung erkennen. Die südwestlich von Kairo in die Wüste vorgeschobene Oase des Fajûm, die ihr Wasser durch den Bahr Jussuf erhält, einen bei Assiut in Oberägypten abzweigenden Nilarm, tritt in den Zeugnissen der griechisch-römischen Zeit so stark hervor, daß man sie für die reichste Provinz des Landes halten könnte, wenn nicht Gegenwart lehrte, daß manche andere sie übertrifft.

weder die Fruchtarten noch sonst irgend etwas freistand. Außerdem waren sie an die Scholle gebunden, mindestens zur Zeit der Saat und Ernte, da der oberste Regierungsgrundsatz, der Vorteil des Königs, es so forderte; dafür genossen sie allerdings in der Gerichtsbarkeit einige Vorrechte. Nur wenn auf keine Weise Pächter aufzutreiben waren, schritt der König zur Zwangsverpachtung, die aber damals eine Ausnahme blieb. Das Königsland umfaßte im allgemeinen den fruchtbarsten, am besten bewässerten Teil des ägyptischen Ackerbodens, jedenfalls vollwertiges Nutzland (γι, ἐν ἀρετιι); ob man die Verhältnisse des Fajumdorfes Kerkeosiris, wo reichlich die Hälfte der Dorfgemarkung zum Königslande gehörte, auf größere Bezirke oder gar auf ganz Ägypten übertragen darf, wissen wir nicht. Um die Bewirtschaftung des Königslandes und die Stellung der Königsbauern zu verstehen, muß man sich klar machen, daß die Ptolemäer nur fortführten, was seit Jahrtausenden eingewurzelt war. Der Mehrzahl der ägyptischen Bauern war es ohne Zweifel etwas Selbstverständliches, ihr Leben auf den Feldern des Königs zu führen wie ihre Vorfahren; etwas anderes lag außerhalb ihres Gesichtskreises, wie ja noch heute der Fellach über sein armseliges Dasein kaum hinausdenkt. Was der König nicht selbst bewirtschaftete, überließ er anderen zur Bebauung, ohne auf sein Eigentumsrecht im geringsten zu verzichten. Daher umfaßte dieser zweite Teil des ägyptischen Landes, das abgetretene Land (ἐν ἀφέσει γῆ), die drei großen Gruppen, die neben dem Königslande bestanden: das heilige Land, das Kleruchenland und das Privatland. Das heilige Land ( $leg \hat{\alpha} \gamma \tilde{\eta}$ ) gehörte den Göttern, nicht den Tempeln noch den Priestern, und der König, selbst Gott und als Mitgott der anderen Götter Teilhaber ihres Besitzes, hatte die Aufgabe, ihn zu verwalten. Er bewirtschaftete das heilige Land ebenso wie das unmittelbare Königsland und nahm den Gewinn für sich, soweit er nicht durch die Fürsorge für die Götter, ihre Wohnungen und ihre Diener, beansprucht wurde. Dies Verfahren bedeutete die vollständige Unterwerfung der reichen und mächtigen Priesterschaften unter die königliche Gewalt, die gewiß nicht weniger drückte, weil sie rechtlich und religiös eingekleidet wurde. Während auch das heilige Land im Wesentlichen vollwertiger Boden gewesen zu sein scheint, verlieh der König den Soldaten, die er ansiedelte, wenn auch nicht Anfangs, so doch später in der Regel geringeres Land, denn indem er sie ansässig machen

und einen Soldatenstamm begründen wollte, strebte er zugleich danach. durch ihre Arbeit geringeren Boden Ertrage emporzuheben. Dies Kleruchenland (zh.govzizi, zij), im 3. Jh. a. C. nur an Griechen und Ausländer, später auch an ägyptische machimoi und Beamte verliehen, nahm sonders im Fajum einen beträchtlichen Raum ein. Würdenträgern und Günstlingen überließen die Könige bisweilen große Güter unter dem Namen des Schenklandes (er δωρεᾶι γῖ), behielten sich aber auch hier Eigentum und Aufsicht vor. Privatland (ἰδιόχτιτος γῖ) hat sich in der Ptolemäerzeit nur langsam und zwar zuerst an Hausgrundstücken, Wein- und Gartenland herausgebildet: am Saatlande konnte es da entstehen, wo die durch Geschlechter sich fortpflanzende Stellung der Königsbauern allmählich zur Erbpacht führte. Aber über Anfänge scheint der Privatbesitz damale nicht hinausgelangt zu sein, und auch hier galt über dem Besitzer der König als Eigentümer. Endlich besaßen wahrscheinlich die autonomen Griechenstädte Alexandreia, Naukratis und Ptolemaïs Gemeindeland, und dies mag die einzige Ausnahme von dem sonst lückenlosen Eigentume des Königs am Grund und Boden gewesen sein.

Augustus betrachtete sich zwar als Nachfolger der Ptolemäer. aber auch als römischen Beamten. Zum großen Teile verwandelte er das bisher vom Könige bewirtschaftete Land in ager publicus  $(\delta \eta \mu o \sigma i \alpha \gamma \tilde{\eta})$ : daneben aber blieb auch Königsland bestehen (βασιλική γή) so daß es jetzt zwei Namen und Arten des Staatslandes gab, die wir rechtlich und wirtsehaftlich noch nicht zu sondern vermögen. Auch weiterhin verpachtete man das Staatsland an die Staatsbauern (δημόσιοι γεωργοί) aber was einst Ausnahme gewesen war, mußte jetzt immer häufiger angewandt werden, die Zwangsverpachtung. Diese Auflage (Eußoki) des Staatsackers traf bald einzelne, bald die Gesamtheit einer Dorfgemeinde und trug mit der Liturgie, der sie innerlich verwandt ist, dazu bei, die wirtschaftliche Kraft des Volkes zu schwächen. Wenn Saat oder Ernte es forderten, schob die Regierung auch die Bauern von einer Flur auf die andere, ein Zeichen, wie unfrei diese Staatspächter in Wirklichkeit waren. Besonders um der Ackerbestellung willen hielt die römische Regierung streng daran fest, daß jeder in seiner Heimat ( $i\delta i\alpha$ ) zu bleiben habe. Als im 1. Ih. p. C. eine Reihe von Gütern hervorragender Alexandriner, namentlich aber kaiserlicher Prinzen und vornehmer Römer, des

Germanicus, der Agrippina, des Maecenas, des Seneca u. a., in unmittelbaren kaiserlichen Besitz übergingen, entstanden die sogenannten Patrimonialgüter (οὐσιακή γῆ), die ähnlich wie das Staatsland bewirtschaftet wurden. Kaiser Severus ver wandelte sie in Fiskalland. Auch das heilige Land blieb ebenso unter Staatsverwaltung wie zur Zeit der Ptolemäer; im 3. Jh. p. C. übernahmen die Metropolen mit der Kommunalordnung auch die Verwaltung der Tempel und die Bewirtschaftung ihrer Güter. Für einige dieser Städte Selbstverwaltung, Alexandreia, Arsinoë, Hermupolis, ist Gemeindeland ausdrücklich bezeugt, und den übrigen wird es nicht gemangelt haben. Aber das eigentliche Merkmal der römischen Zeit ist das rasche Wachstum des Privathesitzes (ἰδιωτική γή), und zwar nicht nur im natürlichen Verlaufe von der Erbpacht aus, sondern mit Begünstigung des Staates: Augustus ließ den angesiedelten Soldatenfamilien, die damals teils Kleruchen, Katöken hießen, ihre Güter als Privathesitz, soweit er sie nicht ins Staatsland einzog. Vielleicht wollte man so einen wirtschaftlich kräftigen Stand kleinerer Gutsbesitzer schaffen, dem man die sich immer schwieriger gestaltende Bewirtschaftung des Staatslandes durch Auflage aufbürden konnte; und zugleich dachte man wohl daran, das hellenische Element zu stärken, das in den Katöken ziemlich rein erhalten war. Jedenfalls versehob sich in der Kaiserzeit das Verhältnis von Staatsland und Privatbesitz sehr erheblich.

Die rein fiskalische Wirtschaftsweise, die den Staat durch Liturgien und die Landwirtschaft durch Zwangspacht zu halten suchte, brach im 3. Jh. p. C. zusammen. Die schwache Regierung vermochte die ausreichende Bewässerung nicht mehr zu sichern; die Kanäle versandeten, die Wüste drang vor, Felder wurden unbestellbar, Dörfer unbewohnbar, und die wirtschaftlich erschöpften Einwohner wußten gegen den staatlichen Zwang zur Bestellung der Staatsäcker keinen anderen Rat als die Flucht Im 4. Jh. suchten und fanden sie Schutz beim Großgrundbesitze, der aus der römischen Begünstigung des Privatbesitzes sich naturgemäß entwickelt hatte und auf Kosten des Staatslandes sowie der kleinen Bauern beständig wuchs. Die Bauern wurden Klienten der Barone, und so sehr der byzantinische Staat sich dagegen sträubte, mußte er doch aus diesem patrocinium die Folgerungen ziehen, indem er 415 p. C. den Grundherren ihre Klienten als hörige, an die Scholle gebundene Kolonen über-

wies; die politische Seite dieser Maßregel ist in Kapitel 13 besprochen worden. Nur so war es möglich, dem Ackerbau die un-Kräfte einigermaßen zusammenzuhalten. trachtet man die großartige Wirtschaft, wie sie im 6. und 7. Jh. p. C. etwa auf den Gütern der Apionen in der Gegend von Oxyrhynchos betrieben wurde, so sieht man deutlich, daß diese Feudalherren an die Stelle des Staates getreten waren. Das Staatsland in allen seinen Gestalten (βασιλική, δημοσία, ούσιακή γίζη begegnet nicht mehr, das heilige Land wird allmählich durch den Grundbesitz der Kirchen ersetzt, alles überwuchern aber die Latifundien. Im Laufe der sieben Jahrhunderte vom ersten Ptolemäer bis auf den Sieg der Großgrundbesitzer hat die ägyptische Bodenwirtschaft ihre Rechtsform völlig geändert, denn aus reinem und umfassendem Eigentume des Königs ist privater Großgrundbesitz geworden, und von der Blüte der ersten Ptolemäerzeit, die unter den ersten Kaisern nen belebt wurde, ist sie tief bis zur Verarmung des Landes gesunken.

Bei der großen Ausdehnung des Getreidebodens und seinem reichen Ertrage war es nur natürlich, daß die Ptolemäer auf diese wichtigste Einnahmequelle die Hand legten; nur so vermochten sie die großen Ausgaben der Staatsverwaltung und des Hofes zu be-Daß sie darüber hinaus als Großkaufleute noch einen wirklichen Getreidehandel ins Ausland getrieben haben, ist sehr wahrscheinlich. Hatten sie schon durch peinlichste Aufsicht und kräftigen Druck aus den ägyptischen Bauern herausgeholt, was sie herzugeben vermochten, so stellte der Kaiser noch höhere Forderungen; denn außer dem Bedarfe Ägyptens selbst mußte nun Roms Zufuhr gedeckt werden. War doch gerade das ägyptische Getreide Lebensbedingung für die Reichshauptstadt und deshalb Ägypten dem Kaiser wichtiger als irgend eine andere Provinz. Die Kaiser der beiden ersten Jahrhunderte sicherten freilich den Frieden und ermöglichten es den Ägyptern, die sehr sehwere Last für das Reich zu tragen. Ende des 3. Jh. p. C. gelang es nicht mehr in vollem Umfange; aber als Konstantinopel Hauptstadt wurde, mußte Ägypten sein Getreide dorthin liefern, und je weniger seine Landwirtschaft leistete, um so schwerer lastete diese Pflicht. Es hat immer für andere fronden müssen.

Über den Betrieb der Landwirtschaft geben die Papyri zahlreiche und wertvolle Nachrichten, die aber erst in sachverständiger Bearbeitung ein wirkliches Bild erzeugen würden; da

eine solche fehlt, kann ich nur einiges hervorzuheben versuchen. Angelpunkt des Ackerbaues war die jährliche Überschwemmung. die etwa von Juli bis Dezember einen sehr großen Teil des Landes, im Verlaufe mehrerer Wochen von Süden nach Norden vorschreitend und dann langsam abfallend, unter Wasser hielt. Je nach ihrer Höhe und nach der Lage der Felder reichte das Wasser hin oder versagte, und davon hing der Ertrag des Bodens ab. Daher wurde jedes Jahr durch amtliche Besichtigung (ἐπίσχεψις) ermittelt, in welche Bodenklasse ein Acker auf Grund seiner Bewässerung einzureihen sei; mancher wurde von der Überschwemmung nicht erreicht (ἄβροχος), anderer stand zu lange darunter (ἔμβροχος oder za F Eduroc), dort war ein Feld der Überschwemmung überhaupt unzugänglich (χέρσος) oder künstlich bewässert (ἐπάντλητος), während das normal überschwemmte Land (βεβρεγμένη) die Unter dem Gesichtspunkte des Ertrages ergaben Regel bildete. sich so die großen Gruppen des vollwertigen Landes (γη ἐν ἀρετηι) und des wegen mangelhafter Ernte abzuziehenden Landes (ὑπόλογον); für den Betrieb aber trat der Unterschied der von der Überschwemmung erreichten und der ihr unzugänglichen "Hochfelder", heute Râï- und Scharâgifelder, in den Vordergrund. Kanäle verteilten das Wasser über das Land bis zum Rande der Wüste, und die Erhaltung der Kanäle sowie der sie begleitenden Dämme gehörte zu den notwendigsten ständigen Arbeiten, die auf den Ägyptern als Frondienst lasteten. Das verzweigte Netz von Dämmen und Kanälen gliederte das Land in Bezirke, deren Name schon (περιχώματα) ihre Entstehung kenntlich macht. Von den Kanälen aus hob man das Wasser durch die großen Schöpfräder, die von Tieren bewegt wurden, oder durch die über einander geordneten Schöpfeimer, an denen Menschen arbeiteten, auf die Hochfelder; beide sind noch heute in der Sâkije und im Schadûf erhalten; hatte das Wasser auf einem Felde lange genug gestanden, so ließ man es auf das benachbarte ab. In der späteren Ptolemäerzeit wurden die Kanäle vernachlässigt, so daß Augustus sie durch seine Soldaten wieder reinigen lassen mußte, um den Ackerbau zu heben; ihr Verfall im 3. Jh. p. C. beschleunigte den Niedergang der ägyptischen Landwirtschaft.

Während im allgemeinen die ptolemäische Verwaltung nur herzustellen und fortzuführen hatte, was vorhanden war, erwuchs ihr eine besondere Aufgabe durch die Ansiedelung griechischer Militärkolonisten namentlich unter Philadelphos und Euergetes I. Das

Fajum, das vom Bahr Jussuf sein Wasser erhielt, war zwar nicht mehr wie einst zum größten Teile ein See, wohl aber noch versumpftes und daher unergiebiges Land; auch die Griechen nannten es noch Seeland (λίμνη). Durch eine großartige Entwässerung, der ein Oberingenieur (ἀρχιτέχτων) vorstand, gewann der König in vieljähriger Arbeit anbaufähigen Boden, den die angesiedelten und immer wieder nachrückenden Kleruchen zum vollen Ertrage emporwirtschaften sollten, während er ihnen zugleich eigene Scholle und Unterhalt gewährte. Die Lage und die Namen der neu entstehenden Dörfer zeugen von der nach Nordwesten vorschreitenden Austrocknung, die schließlich als Rest des alten Moirissees den Karunsee etwa in seinem heutigen Umfange übrig ließ. Aus dem Sumpfe erstand eine reiche Provinz, der Sitz einer starken griechischen Bevölkerung, die durch Jahrhunderte ihre Blüte bewahrt hat.

Trotz seiner großen Fruchtbarkeit verlangte der ägyptische Boden Fruchtwechsel und angemessene Brache, vielfach sogar künstliche Düngung, namentlich da, wo die Überschwemmung mangelte; man düngte mit Taubenmist, holte aber in der Kaiserzeit schon ebenso wie heute die Schutterde aus den Komen und verfallenen Ortschaften, den Sebbach, der die zersetzten Abfälle der Kultur enthält; die nötigen Salze lieferte, wie noch heute, die Wüste. Weitaus am meisten baute man den Weizen  $(\pi v g \delta s)$ , der Ägyptens eigentlichen Reichtum bedeutete, daneben Durra (õhroa), Gerste (zoi9i) und zahlreiche Gemüse, Bohnen (zéauoz), Schoten (ἄραχος), Linsen (qαχός) u. a. sowie die verschiedenen Ölpflanzen, die für die Speisen unentbehrlich waren. Aber der Weizen beherrschte alles, und auf ihn bezieht sich das meiste, was wir den Wirtschaftsbüchern, Pachtverträgen und amtlichen Aufstellungen entnehmen können. Die Ernte fiel wie heute etwa in den April: daher lauten die Verträge fast immer auf Lieferung der Pacht im Monat Payni, d. h. Mai-Juni. Die Feldarbeiten selbst werden am besten anschaulich, wenn man die Darstellungen altägyptischer Gräber betrachtet und mit dem heutigen Verfahren der Fellachen vergleicht; ohne Zweifel ging auch in griechisch-römischer Zeit der Bauer ebenso, mit denselben einfachen Geräten zu Werke. wie es vor Jahrtausenden geschah und heute noch geschieht. War das Getreide auf der Dorftenne ausgedroschen, so wurde es in die staatlichen Speicher (Groavgoi) gebracht, wo die Speichervorsteher (σιτολόγοι) vom Ertrage des Königs- oder Staatslandes

die Pacht, von anderem die Steuer mit Beschlag belegten; von hier aus beförderte man das Staatsgetreide zu Wasser oder durch Lasttiere je nach der Lage des Dorfes zum nächsten größeren Stapelplatz und dann auf dem Nil nach Alexandreia, wo die großen Speicher dem Hofe, dem Heere, der Reichshauptstadt ihre Versorgung gewährten und einen großen Teil zu weiterer Verfrächtung über See für den Außenhandel, in der Kaiserzeit nach Rom, später nach Konstantinopel, hergaben. Im Anschlusse an die Bedeutung der Speicher für die Sicherung des Staatsgetreides entwickelte sich das merkwürdige Korngiro für Privatleute: der Injoavoge nahm auch private Getreidevorräte in Verwahrung und eröffnete dem Einlieferer sogar ein Konto in Getreide, woraus er durch Vermittlung der Sitologen Getreidelieferungen an Verpächter oder andere Berechtigte bewirken konnte.

An verschiedenen Stellen, in der Thebaïs, im Fajum, am mareotischen See und anderwärts trieb man Weinbau; z. T. zog man die Reben an Bäumen hoch, und gern legte man einen Weingarten auf schilfigem Boden an. Wie es scheint, benutzte man Weinund Gartenpflanzungen, um geringeren Boden für vollen Ertrag. nämlich für Weizenbau, vorzubereiten. Die Weinernte fiel in den Oktober. Überall gab es Nutzgärten; man darf sie sich wohl so vorstellen, wie sie auch heute in Ägypten aussehen. Außer dem Weine zog man in ihnen Kohl und allerhand Gemüse, ja die großen Gärten der reichen Alexandriner auf der kanobischen Landenge, die eigentlich zum Schmucke der Familiengräber angelegt waren (znaoragia), wurden häufig als Gemüsegärten verpachtet, zumal da der Markt der Hauptstadt guten Absatz sicherte. Obstbäume, Äpfel und Nüsse kamen hinzu, vor allem aber die Dattelpalme (φοίνιξ), die teils in Palmengärten (φοινικών), teils einzeln gehalten wurde und eines der billigsten Nahrungsmittel lieferte. Thre Wichtigkeit wird nicht geringer gewesen sein als heute. Die Olive verbreitete sich erst allmählich, und die Olivengärten (¿λαιων) lieferten jedenfalls längst nicht so viel die übrigen auf den Feldern gehauten nicht so feinen Öl-Weniger um der Früchte als um des Holzes willen schätzte man im holzarmen Ägypten Akazien, Tamarisken, den Perseabaum und einige andere, deren Pflege in den Pachtverträgen über Gärten öfters eingeschärft wird. Aber wenn auch Gärten (παράδεισος) und sogar Haine (άλσος) hier und da vorkommen und Alexandreias Parkanlagen berühmt waren,

so darf man doch an dichte Baumbestände oder gar Wälder nicht denken, wohl noch weniger als heute, wo immerhin die Dattelpalme, besonders im Fajum, in waldähnlicher Geschlossenheit vorkommt. Alexandreia war die Stadt der Blumen, aber wenn nicht die alexandrinische Ornamentik und verstreute Bemerkungen davon zeugten, die Papyrusurkunden würden uns nicht mehr geben als vereinzelte Hinweise auf Rosenpflanzungen (δοδεών). An gewissen Stellen, namentlich im Delta, hat endlich die Papyrusstaude, die ja zu vielerlei Dingen nützlich war, vor allem aber der Kulturwelt das Papier lieferte, weite Strecken sumpfigen Geländes bedeckt und ist für den Großbetrieb kunstgerecht angebaut worden. Dem heutigen Reisenden fällt auf, daß die Wiese in Ägypten fehlt; alles ist Ackerland oder Wüste. Trotzdem hat der Anbau von Klee und anderen Futterkräutern nach der Ernte eine ausgedehnte Viehzucht zugelassen, wie man auch heute hier die ägyptischen Rinder weiden sieht; der Büffel war wohl damals noch nicht eingebürgert. Schafe und Ziegen, die uns oft in großen Herden begegnen, mochten außerdem auf den spärlich bewachsenen Randgebieten der Wüste Nahrung finden; immerhin weist der Wechsel der Weideplätze, das Wandern der Herden sogar von Gau zu Gan, auf eine gewisse Schwierigkeit der Vielizucht hin. Im Haushalte hielf man Schweine, Hühner und Tauben, deren Mist namentlich für die Weingärten wertvoll war; die erste Stelle unter dem Geflügel aber nahmen wohl die Gänse ein, die anscheinend in großen Herden gezogen wurden, wie man schon der Häufigkeit der Gänsehirten (χινοβοσχοί) entnehmen darf. Auch die Imkerei ist offenbar im Großen betrieben worden; dasselbe gilt von der Fischerei. Genane Durchforschung der Papyri könnte für die Viehzucht viel Neues lehren.

Literatur: Wilcken 'Grundzüge 270ff. dem ich im Allgemeinen folge. Rostowzew, Geschichte der Staatspacht. 1902. Rostowzew, Studien zur Geschichte des römischen Kolonats (Suppl. des Arch. f. Pap.) 1910. Waszyński, Die Bodenpacht BGT. 1905. Oertel, Liturgie 94ff. Über die hentige Landwirtschaft Baedeker; das Staubecken, das durch den Damm von Assuan geschaffen worden ist, und die Bewässerungsbezirke, die durch die Dämme bei Esne (noch nicht vollendet), bei Assiut und bei Kairo begrenzt werden, ändern die Landwirtschaft ebenso einschneidend, wie es durch Einführung der Baumwolle geschehen ist; um der Baumwolle willen hat man die regelmäßige Bewässerung an Stelle der zeitweiligen Überschwemmung einzuführen begonnen. Das Delta steht noch bei Strabon im Vordergrunde. Vgl. die Papyri aus Thmûis: Ryl. II 213 ff. Martin, Stud. Pal. 17, 9ff. Die große Bedeutung des Ackerbaus zeigt sich auch in der Fülle der Urkunden, die sich damit beschäftigen, sowie in Einzel-

heiten: wenn der Erlaß Euerg. II 118 a.C. (Tebt. 15) gegen die Verfertiger falscher Maße die Todesstrafe ansetzt, so ist das eine bäuerliche Rechtsanschauung. Nach Ps. Aristeas 109 verbot Philadelphos den Bewohnern der z\overlige \( \alpha \) sich l\u00e4nger als 20 Tage in Alexandreia aufzuhalten; die Behörden sollten, wenn sie Leute vor sich kommen ließen, ihre Sache binnen 5 Tagen entscheiden. Die Baarkizor γεωργοί gehörten zu den ἐπιπεπλεγμένοι ταῖς προσόδοις, vgl. Kap. 14. Gemarkung von Kerkeosîris Tebt. 1 60, 118 a.C. insgesamt 4700 Aruren, davon κώμη σὺν περιστάσει  $70^3/_4$ , Götterland  $291^{7/5}$ , Kleruchenland  $1581^{11}/_{32}$ , Gärten  $24^{1}/_4$ , Weideland am Wüstenrande  $175^{3}_{/8}$ , Königsland  $2427^{19}_{/32}$ , ertraglos ( $v\pi\delta\lambda\sigma\gamma\sigma r$ )  $169^{9}_{/16}$ . Vgl. die Äcker von Naboô, Wilcken Chr. 341= Flor. 111 331 und Giss. 60. Nach einem unpubl. Berl. Pap. saßen Mitte des 2. Jh. p. C. unter den Landwirten des Dorfes Theadelphia ea. 10% Römer und Alexandriner, die aber fast die Hälfte der gesamten Grundsteuer zahlten, also Großbauern waren. Zur Bewirtschaftung des heiligen Landes vgl Otto, Priester u. Tempel 1 262ff., 11 81ff. Zum Kleruchenlande vgl. Kap. 13 über die militärische Seite der Kleruchie. Anfänglich scheinen die Soldaten ertragfähiges Land erhalten zu haben, weil man sie mehr für den Krieg als für den Ackerbau brauchte; s. Gelzer, P. Freiburg 7. Die Kleruchen verpachteten ihr Gut häufig, z.B. Petr 11 38. Der König zog aber auch öfters Kleruchenland ein, ohne daß Tod oder Bestrafung des Inhabers vorlag, vgl. Petr. III 105. Die Kleroi haben im 3. Jh. a.C. 100 Aruren (ἐκατοντάψουφοι), 80, 70 usw.; im 2. Jh. kleine Kleroi besonders der μάχιμοι, bis zu 5 Aruren hinab. Besonders große Kleroi von 330, 400, 500 Aruren Tebt. I 99 (ca. 148 a.C.) 742 Aruren? Magd. 1. Schenkland, z. B. des Chrysermos, Wilcken Chr. 338 (218 a.C.). Vgl. auch die 1300 Aruren des Kouaròs Aλaβarδεύs Tebt. 179, ca. 148 a. C. Privatland: nur Wein- u. Gartenland, nicht Ackerland wird als κτήμα bezeichnet. Zur ἀπόμοιψα, der Abgabe vom Weinlande, sieheWilcken und Rostowzew. Das Gemeindeland der Alexandriner ist von der Αλεξανδυέων χώρα zu sondern. Für die Kaiserzeit ist besonders wichtig Wilcken Chr. 341 mit dem Kommentare des Herausgebers. Patrimonialgüter: hierüber Rostowzew, Kolonat 120ff., dessen Verzeichnis aber namentlich aus Hamburger und Straßburger Papyri berichtigt und erweitert werden muß. Zum Privatlande gehören auch die großen privaten ovoua, z. B. des M. Antonius Pallas, Wilcken Chr. 370 (121 p. C.), die Mitte des 2. Jh. p. C. in unpubl. Berl. Papyri wiederkehren. Ebenda finden wir im Dorfe Theadelphia Römer und Alexandriner als die größten Landbesitzer. Vgl. auch Wilcken Chr. 398 (169 p. C.). Kleruchen und Katöken noch 188 p. C. unterschieden, Wilcken Chr. 371; beide sind jetzt unmilitärische Grundbesitzer. Verfall der Landwirtschaft: z. B. Thead. 17. Byz. Zeit: Gelzer, Studien zur byzantinischen Verwaltung Ägyptens. Bell, The Byzantine Servile State in Egypt (Journ. of Eg. Arch. IV 86). Vgl. Kap. 13. Gutsverwaltung der Apionen z. B. Wilcken Chr. 383. P. Jand. 48. Zur Hörigkeit der Kolonen Wilcken Chr. 384. Die Rechtslage des Ackerlandes hat zuerst Rostowzew klar gestellt. Hier konnte nur ein Überblick über das Allerwichtigste gegeben werden. Betrieb der Landwirtschaft: Quellen sind die zahlreichen Pachtverträge, Wirtschaftsbücher, der Briefwechsel des Heroninos im 2. Bande der Florentiner Papyri u. a. Ferner die altäg. Darstellungen, jetzt bequem zugänglich bei Wreszinski, Atlas zur altägypt. geschichte. Leipzig 1914ff. Hungersnot infolge mangelhafter Überschwemmung unter Euergetes I. OG, 156, unter Kleopatra und Caesarion App. eiv.

IV 63. Joseph c. Ap. II 60. OG. I 194. Schaden durch überhohe Überschwemmung Mitteis Chr. 59 (131 p. C.) Engogos und zadt édatos sind nicht ganz gleich, Wilcken Chr. 341. Als Ursachen für rπόλογον nennt Tebt. 1 61 b (118/7 a. C.): διά τοι δμβρον των παρακειμένων δδάτων, διά τον όμβρον των άπο της κοιλης λεγουένης διώρυγος υδάτων, διά τὰ ἐπενεχθέντα ύδατο ἀπό των περί Ταλο έδάτων, διά το γενόμενου έχπτωμα του χατά Θεογονίδα μεγάλου περιχώματος 11. α. Besondere Verhältnisse liegen bei der zégaus alyachtus von Soknopaju Nesos vor. (Wilcken Chr. 353, 354), dem Lande am Ufer des Karunsees. Kanäleποταμός, εδοαγογός, διώφεξ mit gewissen Bedeutungsunterschieden. Bau eines Dammes Petr. III 43 Verso IV (246/5 a. C.) συντελέσαι δαίχωμα μέχως εφωμαλίαν (im Durchschnitt) ε π(ίχεων) πλάτος κάτω ξ π(ίχεων) ἄνω α π(ίχεων). ωστ' είναι εφωιαλίας r  $\pi(\vec{\imath}_{i}$ χεων) ννος  $\epsilon_{i}$   $\pi(\vec{\imath}_{i}$ χεων) usw. dann και  $\pi[\alpha\rho]$ αφονγανίσαι τὸ χῶμα τ[τ]ι αυριχίνηι κόμηι, endlich scheint Bepflanzung der Böschungen vorgeschrieben zu werden. Inspektion Wilcken Chr. 389. Tebt. I 13. Anlage und Wiederherstellung: Lille 1 (259/8 a. C.). Oxy. XII 1409 (278 p. C.). Περιχώματα Tebt. 1-84, vgl. die Hieroglyphe für "Gau". Sakje Oxy. IV 729. VI 938. IX 1208. Byz. Cxy. I 137. 147, gewöhnlich urzun, genannt. Bewässerung alexandrinischer Gärten BGU IV 1120. Schöpfwerke außer Sâkje und Schadûf bei Wilcken, Grundzüge 327. Zur Bewässerungsweise vgl. Mitteis Chr. 19 und Wilcken Chr. 329. Fajûm: Oase, vom Niltal durch einen schmalen Wüstenrand getrennt, den der Bahr Jussuf Das Land fällt nach NW bis zu 44 m unter Meeresspiegel durchbricht. In altäg. Zeit, besonders unter Amenemhet III., war der höchste. östliche Teil bebaut. Wichtig Tebt. I App. I. Tebt. II App. II. Die Dörfer vielfach nach Mitgliedern des Königshauses benannt; zwischen den neuen Dörfern altägyptische Namen. Die antiken Nachrichten, der Moirissee habe als Staubecken gedient, sind glaublich für frühe Zeit; jedoch kann er nicht künstlich angelegt sein. Im 3. Jh. a. C. war der See nicht viel größer als heute. Karte in Tebt. II. Für seine Entwässerung sind besonders wichtig die Petrie P., P. Lille 1. Fruchtwechsel, Dreifelderwirtschaft u. dgl. Wilcken, Arch. f. P I 157. Die Pachtverträge geben darüber genaue Vorschriften, z. B. Oxy. I 101. VI 910. III 499. 501. Mitteis Chr. 134 usw. Düngung mit Sebbach Wilcken Arch. f. P. II 305ff. Fay. 102. Vgl. Lukas 14, 34. Über die heutigen Verhältnisse gibt Baedeker Auskunft. Über die Bebauung, anscheinend des ganzen Fajum (3. Jh. a. C.), spricht Petr. 111 75; hiernach waren damals bestellt Aruren 134315 mit Weizen, 880 mit Linsen, 26260 mit Gerste, 3118 mit Durra, 4612 mit Gras, 10119 mit Schoten, 261 mit Sesam, 55 mit Kroton, 100 mit Mohn; die Zahl für Bohnen ist nicht eingetragen, und bei einigen andern Zahlen fehlt die Frucht. Zum Erntemonat Payni vgl. auch OG. 1 56, 58. Getreidemaß ist die Artabe, es gab mehrere verschiedenen Inhalts. Feldmaß die Arure = 100 äg. Ellen im Quadrat = 2766 qm (heute rechnet Ägypten nach Feddân von 4200 qm.). Näheres Wilcken Grundzüge LXVIIIff. Über den natürlich schwankenden und ungleichen Ertrag des Bodens liegen viele Angaben vor, die der Bearbeitung bedürfen, ebenso steht es mit Weizen- und Ackerpreisen. Speicher: Preisigke, Girowesen, Straßbg. i. E. 1910. Aussehen der Phoavgoi Wilcken Ostr. 1 650. Mitteis Chr. 114. Den privaten Korngiroverkehr hat Preisigke aufgehellt; aber viele Zweifel bleiben noch zu lösen. Weinbau: Euerg. II. gewährt denen Steuernachlaß, die auf γή κατακεκλυσμένη

oder κεχερσωμένη Wein hauen oder Gärten anlegen; also war es Vorstufe. Wilcken Chr. 339. Ryl. II 216. Schilf im ἀμπελών z. B. Tebt, I 120. Anweisung zur Pflege BGU 1 33, auch in P. Flor. II, Briefwechsel des Vgl. Matth. 21, 33. Wein an Bäumen gezogen Hamb. 23. Heroninos. (ἀναδενδοάε) Witkowski² 18 (3. Jh. a. C.). Gärten παράδεισος, während zη̃πος kleiner zu sein scheint. Vgl. Petr. 111 26. Meistens sind Wein-Olivenpflanzungen sowie Dattelpalmen mit Nutz- und Blumengarten ver-Alexandr. Gärten BGU IV 1118. 1119. 1120. vgl. Strabo 17, 749. Lumbroso, Bull. Alex. X 196. Obstgarten πωμάριον Oxy. IV 707, vgl. VIII 1133. Olive sehr häufig erwähnt, ελαιωνοπαφάδεισος Mitteis Chr. 205. oberäg. Dumpalme hat geringere Bedeutung. Bäume anscheinend seltener als heute, vgl. Oxy. IX 1188 u. 1 53. Alsos von Arsinoë BGU I 81. Liòs παράδεισος ebenda Tebt. I 86. Rosengärten: BGU IV 1119. Oxy. IV 729, heute besonders im Fajûm. Papyruskultur BGU IV 1121. Tebt. II 308. vgl. Kap. 3. Viehzucht: χόστος oft erwähnt. Heute weiden Schafe und Ziegen gern am Rande der Wüste. Wechsel der Weide Oxy. II 245. Taubenhäuser ( $\pi \epsilon \varrho \iota \sigma \tau \epsilon \varrho \epsilon \dot{\omega} r$ ), wie heute, aus àgyeue gebildet Tebt. I 84. Große Herden Oxy. II 244: 160 Ziegen, 320 Schafe auf einem Gute der Antonia Drusi. Hühner Oxy. IX 1207. Brenen z. B. Dorfname Μελισσουορών Ryl. II 72. Tebt. I 5, 140. Honig vertrat den Zucker. Dringend nötig sind Arbeiten über den landwirtschaftlichen Betrieb, Kanäle und Dämme, Bewässerung, Weinbau, Gartenbau (vgl. aber M. Gothein, Der griech. Garten), Viehzucht.

Wie die Ptolemäer als die größten Landwirte Ägyptens die Getreideerzeugung und den Getreidehandel mittelbar oder unmittelbar in der Hand hielten, so waren sie auch die größten Gewerbetreibenden und Kaufleute. Ihre beherrschende Stellung in Gewerbe und Industrie prägte sich am schärfsten in den Monopolen aus, die freilich sehr verschieden eingerichtet waren, je nachdem der König sich die Erzeugung der Ware oder den Verkauf oder beides vorbehielt. Man darf weder in dieser Beziehung noch sonst die innere Einrichtung aller Monopole nach dem beurteilen, was wir z. B. über das am besten bekannte Ölmonopol wissen. Diesem ging, wie man mit gutem Grunde vermutet hat, ein altes Tempelmonopol voraus: wie der König den Priestern die Verwaltung des heiligen Landes nahm, so auch das Vorrecht der Ölerzeugung; nur für den erheblichen Bedarf der Tempel selbst durften Über die Einzelheiten und die allgemeinen sie noch herstellen. Gesichtspunkte werden wir durch das Monopolgesetz des Philadelphos, die sogenannten Revenue Laws, eingehend unterrichtet. Der König bestimmte den Anbau der Ölpflanzen Sesam, Kroton, Kürbis, Leinsam und Knekos; Oliven fielen nicht unter das Monopol. Die Anhauer arbeiteten unter strenger Aufsicht und lieferten den Ertrag zu festgesetzten Preisen an den König; in königlichen

Fabriken (ἐργασιηρια) wurde daraus das Öl hergestellt und dann durch Kleinhändler (ἐλαιοπῶλαι, κάπηλοι u. a.) in Stadt und Land zu festen Preisen verkauft. Der Erlös floß an den königlichen Oikonomos, und der Gewinn der Händler war genau geregelt. Es versteht sich von selbst, daß der König seinen Ölbau und Ölvertrieb schützte, indem er die Einfuhr ausländischen Öls verbot und, soweit es eingeführt werden durfte, hohen Zoll darauf legte. Die Verwaltung des Monopols im einzelnen lag in der Hand von Monopolpächtern, die je einen Gau übernahmen; auch ihr Gewinn muß geregelt gewesen sein, obwohl man sieh schwer vorstellen kann, wie sie einen solchen überhaupt erzielen konnten. Sie boten dem Könige den Vorteil, für den Ertrag einzustehen und zugleich die Beamten zu entlasten. Auch in der Herstellung feiner Leinenstoffe (896ria) und des Schreibmaterials aus Papyrus besaßen ursprünglich die Tempel Monopole oder doch tatsächlich ein dem Monopol gleichwirkendes Übergewicht; aber die Ptolemäer entzogen es ihnen und ließen sie Othonia nur für eigenen Gebrauch, für die Bekleidung der Götterbilder und für erhebliche Stofflieferungen an den Hof herstellen, wahrscheinlich weil die Tempelfabriken gewisse Arten in unerreichbarer Güte erzeugten. Je mehr aber der Papyrus das Schreibmaterial der gesamten Kulturwelt wurde, um so mehr wuchs seine Erzeugung und der Handel damit über die ägyptischen Tempel hinaus, die von Hause aus Hauptverbraucher gewesen waren. Wollweberei und Glasfabrikation, beides Industrien, die in Ägypten zahllose Menschen beschäftigten und zu den allerwichtigsten Erwerbszweigen gehörten, Bergwerke und Steinbrüche, sowie die Herstellung von Ziegeln, Salz, Bier und zahlreiche andere Betriebe waren in verschiedener Art und Abstufung als Monopole eingerichtet; dazu auch die Banken, die unter den Ptolemäern lediglich vom Könige verpachtet wurden.

Aus der Kaiserzeit erfahren wir nur einzelnes; daß aber im Großen und Ganzen die Monopole fortgeführt und von hier aus in die byzantinische Zeit übergegangen sind, ist unzweifelhaft. Jedoch hat die römische Regierung, wie sie das Privateigentum an Grund und Boden begünstigte, so auch im Gewerbe dem Privatbetriebe allem Anscheine nach mehr Raum gegönnt. Blickt man auf die Gesamtheit der Monopole, so hat der Staat, die Ptolemäer wie die Kaiser, gerade die wichtigsten Erzeugnisse des Landes und die unentbehrlichsten Nahrungsmittel mit Beschlag belegt und dafür

gesorgt, daß neben dem Getreide, dem Haupterzeugnisse Ägyptens, auch alle anderen Massenerzeugnisse durch seine Hand gingen, während zugleich die Ernährung des Volkes von ihm abhing und ihm ihren Gewinn abwarf. Nächst dem Staate betrieben die Tempel Gewerbe in beträchtlichem Umfange, nicht nur für ihren vielfach sehr großen Bedarf, sondern darüber hinaus zum Verkaufe; man nehme die Tempelgüter hinzu, die wenigstens teilweise von ihnen selbst unter staatlicher Aufsicht bewirtschaftet wurden, um einen Begriff von dem Großbetriebe zu bekommen, der mit den hervorragenden Heiligtümern etwa in Memphis und in anderen Mittelpunkten verbunden war. Nur in beschränktem Maße kann man die Wirtschaft der byzantinischen Großgrundbesitzer damit vergleichen, die auf ihren Gütern wenigstens den eigenen Bedarf hervorgebracht zu haben scheinen.

Das Merkmal des Einzelbetriebes, gleichviel ob es Arbeit unter Staatsmonopol oder Privatgewerbe ist, bildet von vornherein die Arbeitsteilung. Es bedarf keines Wortes, daß namentlich auf dem Lande gewisse Erfordernisse des täglichen Lebens, wie das Brotbacken, vom Bauern selbst übernommen werden, obwohl man bei der Dichtigkeit der Bevölkerung und der Größe der Dörfer sich vom "Lande" in Ägypten keineswegs Vorstellungen nach dem östlichen Deutschland machen darf. Aber im allgemeinen liegt das Gewerbe bei Handwerkern, die eine bestimmte Kunst ausüben und ihre Ware zum Verkauf an andere hervorbringen. Schon die eingehenden und oft auf lange Dauer lautenden Lehrverträge zeigen, daß wir es mit ausgebildeten Einzeltechniken zu tun haben, und der Ruf mancher ägyptischen Erzeugnisse sowie die gefundenen Reste bestätigen es. Da die Papyri in ihrer großen Mehrzahl aus Dörfern und Provinzmetropolen stammen, machen sie fast nur mit kleinen Betrieben bekannt, in denen der Meister allein oder mit wenigen Gehilfen arbeitet; arme Leute gaben oft ihre Kinder in die Lehre und zur Hilfe, um durch ihre Arbeit Schulden ab-Wo wir in eine Werkstatt hineinblicken können, ist es fast immer ein kleiner Betrieh. In Alexandreia und im Delta gab es ohne Zweifel große Fahriken, namentlich für die Haupterzeugnisse, Leinwand, Glas und Papyrus. Alexandreia war die Stadt des Gewerbfleißes schlechthin, die Stadt, in der niemand müßig ging. Wenn hier vielleicht zum Teil Sklaven beschäftigt werden mochten, so kommt doch Sklavenarbeit für das ägyptische Gewerbe sonst nicht in Betracht; wir haben überall freie Lohnarbeit vorauszusetzen, wie denn gerade in der Papyruskultur bei Alexan dreia die Vereinbarung der Arbeitgeber über Höchstlöhme laut von einer freien Lohnarbeiterschaft zeugt. Sklaven erscheinen in der Regel als häusliche Dienerschaft besonders der griechischen Kreise. Handwerker und Gewerbetreibende schlossen sich früh zu Berufsvereinen zusammen, die in ptolemäischer Zeit als Kultvereine erscheinen; unter den Kaisern geraten sie mehr und mehr unter staatliche Aufsicht und werden in byzantinischer Zeit Zwangsinnungen, die als Gesamtheiten Arbeit übernehmen und auf ihre Mitglieder verteilen. Wenn auch die Handwerker überwiegend zu den kleinen Leuten gehören mochten, so gelangte doch mancher zu Wohlstand und in den Kreis der πρεσβύτερου oder εὔπορου seines Dorfes. Frauen betätigten sich als Bäckerinnen, Weberinnen, Schneiderinnen und natürlich im Verkaufe.

Ohne eine Aufzählung der Handwerke und Gewerbe anzustreben. die uns in den Papyri und in den Resten ihrer Arbeit begegnen, will ich doch einige der wichtigsten nennen. Die großen Bauten, ägyptische Tempel wie griechische Rathäuser, Hallen, Theater und Bäder setzten zahlreiche Steinmetzen in Nahrung und hielten auch damals noch das seit Alters blühende Handwerk mit seinen Sonderbildungen des Steinpolierers, Säulenhauers usw. auf der Gerade hier gab es zahllose Abstufungen vom leitenden Architekten bis zum Maurer und Ziegelarbeiter, zu denen noch die ungelernten Handlanger kamen. Mit dem Wohnhause hatten Maurer und Ziegelarbeiter zu tun, während die Steinhauer vielleicht am meisten Arbeit an den überall gebrauchten Mühlsteinen, Keltern und Ölpressen fanden. Die Rohstoffe, Granit, Sandstein und Kalkstein, aus dem vielfach verzweigten und ausgedehnten Bergbau, für die Ziegel Nilschlamm und Gipserde, lieferte Ägypten reichlich. Um so sparsamer mußte man mit dem Holze umgelien, aber Fensterläden und Türen brauchte doch jedes Haus, abgesehen von der Inneneinrichtung, und zahlreiche kleine Holzgegenstände, die man gefunden hat, zeugen vom Handwerke des Tischlers und Zimmermanns. Freilieh ist die Arbeit in Dorfhäusern oft höchst mangelhaft, weil man sich mit schlechten Tamariskenästen und Palmstämmen begnügen mußte. Dazu kamen Wagen und die überall gebrauchten Räder der Sâkje. Besonders viele Hände beanspruchte der Schiffsbau; spielte sich doch der Verkehr Ägyptens zu einem sehr großen Teile auf dem Nil und seinen Kanälen ab. Hausbau und Hausrat bedurften der Metallarbeiter, deren Gewerbe bis ins einzelne verzweigt war; wir finden Kupferschmiede, Eisenarbeiter, Nagelschmiede, Blei- und Zinnarbeiter, Löter und dergleichen mehr, lesen vielfach von ihren Erzeugnissen, Meißeln, Äxten, Schaufeln, Gefäßen, Waffen, Spiegeln und kennen sie aus zahlreichen Funden. Das Schmiedehandwerk war außerordentlich verbreitet, nicht minder aber die Bearbeiter der Edelmetalle, die Goldgießer und Silberschmiede, und auch hier ergänzen die Funde das Bild, das man aus den Papyri von Tafelsilber und Weihgeschenken, Armbändern, Ringen und vielfachem Frauenschmucke gewinnt. Vornehmlich in Alexandreia blühte die Glasindustrie und lieferte eine berühmte Ausfuhrware; aber auch in Ägypten findet man nicht wenige Reste gläserner Gefäße. Vielleicht kein Handwerk beschäftigte so viele Menschen wie das des Webers: nach der Zahl der Erwähnungen möchte man glauben, die Hälfte aller Ägypter hätte am Webstuhle gestanden. Die Kleidung des zahlreichen Volkes, die Bekleidung der Götterbilder und die Binden der Mumien forderten schon viel, dazu die Lieferungen an den Staat, vor allem aber die große Ausfuhr ägyptischer Leinen- und Wollstoffe; zu den Einzelarten der Weber kamen noch Walker, Färber und dergleichen, auch die Schneiderei wurde wohl meistens vom Weberhandwerke mitbetrieben. Schuster und Lederarbeiter, Mattenflechter, Korbflechter und vor allem die Töpfer sorgten für den übrigen Bedarf des Hauses und seiner Bewohner; gerade irdene Gefäße und Scherben begegnen unter den Trümmern des Altertums auf Schritt und Tritt. Die Papyrusfabrikation, die schon mehrmals erwähnt worden ist, haben wir am deutlichsten in den Büchern, Briefen und Urkunden selbst vor Augen; auch sie lieferte eine der wichtigsten Ausfuhrwaren Alexandreias. Dagegen arbeiteten die fabrikanten, Einhalsamierer und die ührigen der Bestattung dienenden Gewerbe im Wesentlichen nur für Ägypten. mögen noch die den Lebensunterhalt schaffenden Gewerbe, die Müllerei und Bäckerei, die vielfach vereinigt waren, Fleischer und Fischpökler, Bierbrauer und Ölpresser erwähnt werden; die Papyri nennen sie oft. Beständig aber mußman sich vor Augen halten, daß mehr als alle Gewerbe die Landwirtschaft Ägypten beherrschte und weitaus die meisten Armein Bewegung setzte; mancher Handwerker war überdies zugleiclk Bauer oder Feldarbeiter.

Ackerbau und Gewerbe waren die Grundlagen, auf denen sich Ägyptens Handel aufbaute, und da der Staat der erste Grundbesitzer und der erste Industrielle des Landes war, spielte der Handel in der Politik der Ptolemäer wie der Kaiser eine große. wenn nicht die entscheidende Rolle. Zumal der Ptolemäerhof kann hierin ebenso wie in seinen literarischen und künstlerischen Neigungen am ehesten den Medici an die Seite treten. stand die Ausfuhr: Weizen, Webstoffe, Glas und Papyrus waren diejenigen Erzeugnisse Ägyptens, die von der ganzen Mittelmeerwelt begehrt wurden und das Geld des Auslandes eintrugen; dazu kamen etwa noch die wertvollen Steine, der Granit von Assuan und der Alabaster der oberägyptischen Wüstenberge. Namentlich in der Kaiserzeit, nachdem die Einfügung ins Reich den Verkehr erleichtert und die starke Hand des Augustus der Welt den Frieden, Ägypten die Ordnung wiedergegeben hatte, gewannen Ägyptens Waren, auch abgesehen von der regelmäßigen Getreidelieferung an Rom, vor allem den westlichen Markt, den kaiserlichen Hof, den reichen römischen Adel und die Provinzen des Reiches. Damals war Alexandreia die größte Handelsstadt der Welt, eine Stadt der Industrie und der Kaufleute mit einem gewaltigen Schiffsverkehr in seinen Seehäfen wie im Binnenhafen, der am mareotischen See lag, mit weiten Stapelhäusern und einem durchaus weltstädtischen Treiben, wie es Strabon beschreibt. Die Ausfuhr nach Süden, nach Nubien, nach Meroë bis in den Sudan hinein und nach Osten, namentlich an der Küste des Roten Meeres entlang bis zum Somalilande, lieferte den halbgebildeten oder wilden Völkern Stoffe und Kleider, Waffen und Geräte; ihrem Geschmacke paßte sich sogar das Gewerbe Ägyptens an. Aber an Bedeutung blieb sie ohne Zweifel hinter dem Mittelmeerhandel weit zurück. Die Einfuhr fremder Länder war viel geringer; aus dem Auslande bezog man etwa einzelne Luxusartikel, namentlich aus dem Osten Gewürze und Salben. Edelsteine. auch Seide, aus dem Westen allerlei Geräte, wie denn Puteolana ausdrücklich genannt werden, und westlicher Einfluß kommt in den lateinischen Namen von Kleidungsstücken und Geräten zur Geltung, ohne daß eine erhebliche Einfuhr daraus erschlossen werden müßte. Ausnahme blieb es, wenn in schlechten Jahren sogar sizilsches oder syrisches Getreide nach Ägypten verladen wurde; syrisches Öl scheint mindestens im 3. Ih. a. C. so stark begehrt worden zu sein, daß das Monopolgesetz einen Riegel vorschieben mußte.

Endlich machten schon die Ptolemäer Ägypten, insbesondere Alexandreia, bewußt und planmäßig zum Durchgangspunkte des ostwestlichen Handels. Ihr Streben, das westliche Syrien in ihre Gewalt zu bringen, beruhte zum großen Teile auf dem Wunsche, die Endpunkte der Karawanenstraßen aus Arabien und Indien zu beherrschen und den Osthandel nach Alexandreia zu lenken, wo man ihm durch Einfuhr- und Ausfuhrzölle Gewinn entnehmen konnte, die Belebung des Geschäfts ungerechnet. Als später die Ptolemäer Syrien aufgeben mußten und die Unsicherheit des Seleukidenreiches den Karawanenhandel störte, gewann der Seeverkehr nach Indien an Bedeutung. Erleichtert wurde er durch den Kanal vom Nil zum Roten Meere, den Philadelphos vollendete; aber erst als Hippalos den Monsun entdeckt hatte, der ungestörte und regelmäßige Fahrten nach Indien gestattete, als Augustus das Rote Meer von Seeräubern gesäubert hatte, blühte der Handel mit dem Osten voll auf; Rom bezog die Edelsteine, Gewürze, Wohlgerüche und kostbaren Stoffe nun über Alexandreia und verschaffte dem Durchgangsplatze einen Umsatz von Millionen. Das Schiffahrtsbuch eines alexandrinischen Großkaufmanns aus der Zeit Vespasians, das unter dem Namen Periplus Maris Erythraei bekannt ist, zeugt auf jeder Seite von dem lebhaften Verkehre der alexandrinischen Handelsschiffe mit Indien und Arabien, wo Adana, das heutige Aden, ein wichtiger Stapelplatz war. Auch die Unternehmung des Augustus gegen das südarabische Nabatäerreich zielte wohl darauf, Alexandreia vom Wettbewerbe eines entstehenden Durchgangsplatzes zu befreien. Der alexandrinische Großhandel lag, wie es scheint, im Wesentlichen in den Händen alexandrinischer Kaufherren, wenn auch römische Geschäftsleute schon unter den Ptolemäern sich hier ansiedelten und seit Augustus zunahmen.

Vom Binnenhandel in Ägypten wissen wir sehr wenig, denn die zahlreichen Kaufverträge über Grundstücke, Häuser, Tiere und anderes geben vom Laden- und Markthandel kein Bild; was man ihnen bei vorsichtiger Behandlung für die Preise etwa der Wohnungen, der Häuser usw. abgewinnen könnte, wird sich erst durch sorgfältige Einzelforschungen herausstellen. In den Städten darf man Bazare voraussetzen, besonders in den Säulenhallen der Metropolen, und in Alexandreia scheint die viereckige Halle (τετράγωνος στοά) ein Bazarviertel gewesen zu sein; wenn wir vom Bazar im oberägyptischen Koptos etwas hören, so mag die Wüstenstraße

zum Roten Meere der Stadt in der Tat einen besonders lebhaften Handel verschafft haben, aber manche andere Stadt war vielleicht ebenso bedeutend. Die zahlreichen Straßen oder Viertel, die nach Gewerben genannt sind, lassen auf Geschäftsleben schließen, und im übrigen werden alle Sammelpunkte, die Bäder und Theater. der Markt (à700à) und der gepflasterte Vorplatz des Tempels (δρόμος) die täglichen Stätten des Handels gewesen sein; zumal die Lebensmittel verkaufte man im Freien, und die Markthändler, die Fischträger wie das hinter seinen Körben sitzende Hökerweib stehen uns in Terrakotta noch vor Augen. Die beste Vorstellung gewährt ohne Zweifel der heutige Geschäftsverkehr in Ägypten, zumal da er auch jetzt nicht unerheblich griechischen Einfluß zeigt: die Muski in Kairo, ihre Seitenstraßen und Bazare, zusammengestellt mit der internationalen Seestadt Alexandrier, spiegeln das alte Dagegen gibt eine Provinzstadt wie Medinet el Alexandreia. Fajûm in ihrem Verkehr ein Bild des alten Arsinoë, und ähnlich anschaulich wirken die heutigen Dörfer.

Der gewaltige Außenhandel brachte einen lebhaften Verkehr über See und im Lande selbst mit sich. Die Bewohner Indiens scheinen in Ägypten keine unbekannte Erscheinung gewesen zu sein, und eine indische Sprache brachte man sogar auf die Bühne, wenn auch nur um der komischen Wirkung willen. Das Völkergemisch, das sich sonst in Ägypten zusammendrängte und es um der Geschäfte willen bereiste, zu schildern ist unmöglich; Griechen aus allen Enden der Welt, Römer, Syrer, Nubier und viele andere wogten namentlich in Alexandreias Straßen durcheinander. Außer dem Handel lockte auch die Schaulust viele Reisende ins Niltal, denn schon vor Alexander, ganz besonders aber in der Kaiserzeit war Ägypten das Wunderland der Pyramiden; römische Senatoren, vornehme Damen, Prinzen und mehrere Kaiser besuchten die Wunderwerke der Pyramiden, des Labyrinths, der thebanischen Tempel, die Mennonskolosse, die Königsgräber und das heilige Eiland Philä, mit und nach ihnen tausende geringerer Reisender. Umgekehrt führte das Geschäft viele Kaufleute und Kapitäne Ägyptens in den fernen Osten wie nach Westen; besonders die regelmäßigen Getreideflotten von Alexandreia nach Rom und später nach Konstantinopel unterhielten eine lebhafte Verbindung mit der Reichshauptstadt, ebenso der römische Kriegsdienst, und auch unter den Papyri zeugt ein Brief eines ägyptischen Rheders aus Rom und der eines Flottensoldaten aus Neapel davon.

In der Kaiserzeit bedurfte man eines Passes vom Statthalter. wenn man aus dem alexandrinischen Hafen ausfahren wollte. Aber auch im Lande selbst muß der Verkehr beständig rege ge-Schon die Beförderung des Getreides vom Dorfe bis wesen sein. nach Alexandreia setzte nach der Ernte Tausende in Bewegung, ebenso das Bedürfnis der Industrie, ihre Erzeugnisse dorthin und in den Welthandel zu bringen; gerade die Reise in die Hauptstadt spiegelt sich in vielen Briefen. Und obwohl der Staat besonders während der Saat und der Ernte die Landleute, also einen sehr großen Teil der Bevölkerung, an die Scholle fesselte, scheint doch die Beweglichkeit und die Reiselust nicht geringer gewesen zu sein als heute. Wie neben den Geschäften und der Hoffnung auf Arbeitsgelegenheit auch das Vergnügen und die Möglichkeit, höhere Bildung zu finden, viele nach Alexandreia lockte, so zog in geringerem Maße jede Metropole die Bewohner des Gaues an. Auch der Staatsdienst veranlaßte häufig Reisen der Beamten, denen die Bevölkerung Unterhalt und Beförderungsmittel stellen mußte (ἀγγαφεία); im höchsten Umfange, wenn der König und später der Statthalter oder gar der Kaiser mit großem Gefolge reiste. Für die Unterkunft standen solchen Reisenden die staatlichen Rasthäuser (zaráhvorg) zur Verfügung, deren es auch für Beamte und Soldaten gab, sofern man nicht das Zelt vorzog, das vielleicht noch mehr Bequemlichkeit bot. Der gewöhnliche Reisende konnte an besuchten Orten wie in Memphis in Herbergen absteigen und fand in Alexandreia gewiß Gasthäuser, war aber sonst auf private Gastfreundschaft angewiesen; im übrigen konnte man unter dem warmen Himmel leicht im Freien übernachten. Ägyptens eigentlicher Verkehrsweg war der Nil, neben ihm die größeren Kanäle; unter ihnen besaß der Vorläufer des Suezkanals, der vom Delta durch die Bitterseen zum Roten Meere leitete, besondere Wichtigkeit für den Fernhandel. Nach älteren Anläufen unter Necho und Dareios I. vollendete ihn Philadelphos und gab ihm seinen Namen; später hieß er Augustus amnis. Dem Wasserverkehre dienten Schiffe, die wohl in der Regel durch Segel, selten nur durch Ruder bewegt wurden; von ihrer Größe gewinnen wir eine Vorstellung, wenn wir Getreideschiffe von 4000, 5000, ja 10000 Artaben Laderaum finden. Der Getreidetransport allein

forderte eine große Flotte solcher Lastkähne auf dem Nil und den Kanälen, und wie der Staat sieh an allen ertragreichen Unternehmungen beteiligte, so ließen schon die Ptolemäer auf eigene

Rechnung zahlreiche Transportschiffe fahren, ja auch die Königinnen legten ihr Geld darin an. Daneben gab es natürlich private Rheder und Spediteure. Den rein örtlichen Verkehr vermittelte die Fähre des Dorfes oder der Stadt, die ihrem Pächter oft große Beträge abwarf. Wer bequem reisen wollte, konnte schon damals das stattliche Wohnboot benutzen, das heute noch unter dem Namen der Dahabije den Nil befährt. Die weite Ausdehnung und Verzweigung der Wasserwege bewirkte, daß der Verkehr zu Lande großer Straßen kaum bedurfte. Zwar werden oft königliche Wege erwähnt, aber an ausgebaute Heerstraßen darf man bei ihnen nicht denken, auch wenn man annimmt, daß sie besser waren als die Mehrzahl der Landwege im heutigen Ägypten. Wie noch heute ım Orient veranlaßte gelegentlich der Besuch des Königs die Anlage oder Herstellung einer Landstraße. Die den Nil und die Kanäle begleitenden Dämme dienten jedenfalls wie heute als viel-Wirkliche Kunststraßen scheinen Ausbenutzte Verkehrswege. nahme zu sein. Für den Handelsverkehr hatten die Wüstenstraßen große Bedeutung, nach Westen zu den Oasen, vor allem aber nach Osten die alte Straße von Koptos nach Berenike am Roten Meere und später die neue von Antinoupolis ebendorthin; sie waren mit Kastellen der Wachtmannschaften, Rasthäusern und Zisternen ausgerüstet und verlangten sorgfältige Erhaltung. In der Ptolemäerzeit war der Esel das eigentliche Lasttier, das auch die Getreidesäcke vom Speicher des Dorfes bis zum nächsten Kanal tragen mußte; namentlich im Fajum, der einzigen Landschaft, der die große Wasserstraße des Nils fehlt, und die allein größere Entfernungen auf Landwegen besitzt, beanspruchte der Eselverkehr viele Tiere, und hier mögen sich die Transportgesellschaften der Eseltreiber und Lasttierzüchter am stärksten entwickelt haben. Erst in der Kaiserzeit tritt das Kamel, heute Ägyptens Lasttier, hervor, sowohl im Getreidetransport wie bei der Beförderung der Steine und im Dienste des Heeres; auf der Straße von Koptos nach Berenike sehen wir Esel, Kamele und Wagen verkehren. 1m 3. Jh. a. C. dienen Pferde und Maultiere dem Wagenverkehr; wenn der Fuhrherr Kephalon an einem Tage nicht weniger als 35 Tiere mit einer Reihe von Wagen beschäftigt, so muß er einen großen Stall und eine ausgedehnte Vermietung betrieben haben; später kommen auch Rinder als Zugtiere vor. Jedenfalls war der Landtransport mit Eseln, Kamelen, Pferden und Wagen ein entwickeltes Gewerbe. Man ritt auf Eseln, Pferden

und Kamelen wie heute, und das Gesamtbild des Verkehrs zu Wasser und zu Lande dürfte dem heutigen selbst bis in die Einzelheiten sehr ähnlich gewesen sein. Über die Verbindungen, die dem Reisenden zu Gebote standen, erfahren wir nur wenig; sie können aber nicht schlecht gewesen sein, wenn es möglich war, von einem Dorfe am Westrande des Fajum in vier Tagen bis nach Alexandreia zu gelangen.

Eine Post in unserem Sinne gab es aber nicht, und die Beförderung der Privathriefe hing von Gelegenheit, Reisen Bekannter oder sonstigen Verbindungen ab. Denn die königliche Post, die wir schon früh im 3. Jh. a. C. wohl nach persischem Vorbilde eingerichtet finden, diente mit ihren Stationen, Stationsbeamten und Streckenreitern lediglich dem Verkehre des Königs und der Beamten. Innerhalb der Gaue arbeitete die Fußpost der Aktenboten, die z. B. im Gau von Oxyrhynchos 111 a. C. nicht weniger als einen Stationsbeamten, einen Polizisten, einen Kamelreiter und 44 Briefboten beschäftigte. Ohne Zweifel hat die römische Regierung diese beiden Zweige der ptolemäischen Staatspost übernommen und der Reichspost angegliedert, wenn auch nnmittelbare Zeugnisse fast ganz fehlen. Erst in byzantinischer Zeit nennen sie die Reichsschnellpost, den eursus velox; sie kam aber mehr und mehr herunter und wurde seit Justinian nur noch mit Eseln betrieben. Daneben bestand die kaiserliche Militärpost; ihre Wirksamkeit sehen wir z. B. an dem Briefe des Flottensoldaten Apion, der durch sie von Misenum bis ins Fajum gelangte. Daß die Großgrundbesitzer und Barone der byzantinischen Zeit auf ihren Gütern schließlich eigene Privatpost einrichteten, entsprach nur der Gesamtentwicklung.

Die unerläßliche Vorbedingung des Geschäftsverkehrs waren geordnete Geldverhältnisse. Das Geld spielt in den Papyrusurkunden und Briefen eine große Rolle, und zahlreiche Münzfunde
geben uns eine Vorstellung von seiner Beschaffenheit. Im Anschlusse an Alexander begannen die Ptolemäer, Münzen mit dem
Königsbilde schlagen zu lassen. Der Gründer der Dynastie, Soter,
ist auch nach seinem Tode vielfach weiter den Münzen aufgeprägt
worden; außer den Königen erscheinen auch die Köpfe der königlichen Frauen, zumal der großen Arsinoë, auf den Münzen, ferner
Sarapis, alexandrinische Bilder wie der Isistempel u. a., auf der
Rückseite in der Regel der Adler mit dem Blitze oder ein Füllhorn. Münzstätte des Reichs war Alexandreia. Man prägte Gold.

Silber und Kupfer, aber in den Zahlungen, die die Papyri erwähnen, tritt Gold weit hinter Silber und Kupfer zurück. In Gold wurden Oktadrachmen, Pentadrachmen, Tetradrachmen, Didrachmen. Drachmen ja sogar halbe Drachmen geprägt, in Silher Dekadrachmen, Oktadrachmen, Tetradrachmen, Didrachmen, Drachmen und halbe Drachmen, worunter die silbernen Tetradrachmen als Hauptmünzen zu betrachten sind; das Sechstel der Drachme dagegen, der Obolos, in Kupfer und ebenso der Chalkus, der achte Teil des Obolos. Die Mine zu 100, das Talent zu 6000 Drachmen waren lediglich Rechnungseinheiten. Wie sehr aber der Ptolemäerstaat auf das landesübliche Kupfer Rücksicht nahm, sieht man an der Prägung der Kupferdrachme. Das Verhältnis des Silbers zum Kupfer war ursprünglich 120 1, stieg aber in der späteren Ptolemäerzeit auf 500/1 und blieb auch in der Kaiserzeit hoch; so finden wir z. B. Mitte des 2. Jh. p. C. 300 1. Demnach enthielt die Silberdrachme 120, später etwa 500 Kupferdrachmen, deren Wert immer beträchtlich unter einem Chalkus blieb. Der Staat verlangte von Hause aus Silberzahlung, aber schon im 3. Jh. a. C. hielt er nur z. T. daran fest; in diesen Fällen mußte man ein Aufgeld, ein Agio, geben, wenn man in Kupfermünzen zahlte. Silber oder Kupfer gemeint ist, geht aus dem Worte Drachme in den Papyri nicht hervor, wenn sie nicht näher bezeichnet wird (ἀργυρίου oder χαλχοῦ) oder der Zusammenhang Aufschluß gibt. Die Ptolemäermünzen, insbesondere die silbernen Tetradrachmen, blieben auch unter römischer Herrschaft, bis gegen Ende des 3. Jh. p. C., im Umlaufe (Πτολεμαιχόν νόμισμα) und wurden sogar dem schlechter werdenden Kaisergelde vorgezogen, das 260 p. C. die Banken nicht mehr annehmen wollten. Allerdings versuchte Augustus zunächst den Reichsdenar in Ägypten einzuführen, der an Gewicht der Silbertetradrachme etwa gleichkam; er ließ daher keine Tetradrachmen mehr prägen und paßte den Denar durch die Bezeichnung als Silberdrachme den Landesverhält-Aber schon Tiberius gab es auf, prägte Billontetradrachmen, deren Silbergehalt dem Denar annähernd entsprach, und setzte demgemäß einen Denar gleich 4 Silberdrachmen; nur insofern erhielt der Denar einen Vorzug, als er mit 28 bis 29 Obolen statt mit 24 berechnet wurde. Auch unter römischer Herrschaft blieb Alexandreia Münzstätte der Landesprägung; seit 297 p. C. tedoch prägte es nur noch lateinische Reichsmünze, eine Folge der Die neue Reichs-Umgestaltung des Reichs durch Diokletian.

münze Constantins, der solidus zu 24 siliquae, setzte sich erst im 5. Jh. p. C. in Ägypten durch; bis dahin herrschte das griechische Münzsystem mit seinen Drachmen und Obolen. Freilich hatte es sich innerlich verändert. Soweit man an den Preisen der wichtigsten Waren, die einer Untersuchung dringend bedürfen, die Kaufkraft des Geldes messen kann, ist sein Wert seit dem 3. Jh. a. C. bis auf Diokletian zwar rasch gesunken, und schon 260 p. C. schlossen die Banken in Oxyrhynchos, um das schlechte Kaisergeld nicht annehmen und wechseln zu müssen; aber nun erst setzt der ungeheure Sturz ein, der uns in den Rechnungen dieser Zeit fast unvermittelt entgegentritt. Was früher Drachmen kostete, mußte nun mit Talenten, ja mit Myriaden von Drachmen bezahlt werden, und die selten werdenden Münzen aus Edelmetall erreichten einen märchenhaft hohen, noch dazu sehr schwankenden Kurs. Für ein Kamel finden wir im 2. Jh. p. C. mehrmals Preise von 7 –800 Silberdrachmen; schon 289 p. C. kostete es 16½ Talente, und im Jahre 444 p. C. bezahlte man für eine Exedra, also einen bescheidenen Hausteil, jährlich 2400 Myriaden Silberdrachmen Miete. Diese Beispiele, deren gleichen es viele gibt, beleuchten den erschreckenden Mangel an Silbermünzen und die völlig zerrütteten Wirtschaftsverhältnisse der byzantinischen Zeit.

Schon lange vorher, spätestens im 1. Jh. p. C., war der Geschäftsverkehr über den baren Münzhestand hinausgewachsen und setzte Beträge in Umlauf, denen die Münzprägung nicht nachkommen konnte. Den Beweis dafür liefert uns der Überweisungsverkehr der Privathanken. Die Griechen und besonders unsere Urkunden bezeichnen mit 19\angle 180 sowohl die Staatskasse wie die Privatbank und unterscheiden sie nur durch den Zusatz des Bankherrn, indem sie die eine  $\beta \alpha \sigma i \lambda i z i$ , in römischer Zeit  $\delta \eta u \sigma o i \alpha$ , die andere mit dem Namen ihres Besitzers, z. B. Jugiwrog, nennen. Zugrunde liegt der Begriff des Wechslertisches, wie er noch heute in jeder orientalischen Stadt neben dem Lohnschreiber auf der Straße fortbesteht. Wenn man versucht, Staatskasse und Privatbank jener Zeit nach dem Vorbilde der Gegenwart scharf zu scheiden, so wird man weder den Zeugnissen der Papyri noch dem Ursprunge beider gerecht; vielmehr haben allem Anscheine nach nicht wenige Banken Privatgeschäfte gemacht und zugleich staatliche Gelder verwaltet, eingenommen und ausgegeben. Ließe sich eine strenge Grenze ziehen, so hätte die bewegliche hellenistische Sprache ohne Zweifel eigene Namen für beide geprägt. Am ehesten wird

das Verhältnis staatlicher und privater Geschäfte deutlich an heutigen Banken, die beides betreiben, wie es die Reichsbank tut. Müssen wir auch die Geschäfte für den Staat und für Private sorgfältig auseinander halten, so waren die Geschäftstellen durchaus nicht überall getrennt, und der Tisch des Trapeziten ist die gemeinsame Stelle, an der beides sich abspielen kann. Die Ptolemäer übten ein Bankmonopol aus, so daß es nur vom Könige verpachtete Banken gab, und ihre Zahl scheint nicht groß gewesen zu sein. Um so rascher wuchsen sie unter römischer Herrschaft, obgleich mindestens teilweise das Bankmonopol bestehen blieb. Erst jetzt beginnt in erheblichem Umfange der Überweisungsverkehr: der Privatmann errichtet bei einer Bank ein Konto und zahlt daraus durch Giroanweisung seine Verbindlichkeiten, z. B. seine Miete; besaß der Empfänger ehenfalls ein Bankkonto, so erledigte sich das Geschäft durch Abschrift und Gutschrift, ohne daß bares Geld berührt wurde. Da die römischen Steuererheber und Steuerpächter auf eigene Hand vielfach Konten bei einer Bank eröffneten, um sich die Erhebung zu erleichtern, konnte der steuerpflichtige Kontoinhaber auch die Steuern auf diesem Wege entrichten. Sogar ein Fernverkehr von einem Orte zum andern durch zwei Banken, die mit einander abrechneten, läßt sich gelegentlich Aus den Notizen, die über Zahlungsanweisungen nachweisen. der Kunden in die Girobücher der Bank aufgenommen wurden, und aus den Zahlungsbescheinigungen der Bank entwickelte sich die früher besprochene Bankurkunde der Kaiserzeit. die äußere Form nicht ganz gleich ist, darf man von einem Scheckverkehr sprechen, da die Giroanweisung im Grunde nichts anderes bedeutet. Dagegen hat sich bisher von Papiergeld keine Spur gefunden. Um dem Mangel an Kleingeld (zéqua) abzuhelfen, gab man Jahrzehnte lang in Oxyrhynchos und gewiß auch anderswo Bleistücke als städtisches Notgeld aus.

Die große Zahl der Banken, die in manchen Städten, z. B. in Arsinoë, nachweisbar ist, zeugt von einem regen Überweisungsverkehre, bei dem es sich bisweilen um große Beträge handelt. Man übertreibt nicht, wenn man das Bankwesen Ägyptens in der Kaiserzeit dem heutigen an die Seite stellt, zumal da unser Wissen beinahe ganz aus Arsinoë, Oxyrhynchos und ein paar anderen Metropolen stammt, von Alexandreias viel größeren Verhältnissen aber so gut wie nichts bekannt ist. Ob die Banken sich zediglich mit dem Depositengeschäft und dem Überweisungs-

verkehre befaßt haben, sagen unsere Zeugen nicht; eigene Geschäfte, Beteiligung an landwirtschaftlichen und industriellen nehmungen, sind möglich, aber nicht notwendig. Mindestens lag es nahe, das hier zusammenfließende Geld zinstragend auszuleihen, zumal da wir gewerbsmäßige Geldverleiher kennen und übersehen können, wie sehr die wirtschaftlichen Verhältnisse dazu nötigten, Darlehen zu suchen. Der Zinssatz war hoch; wenn auch 6% und 8% vorkommen, so doch besonders häufig 16%, ja 24% und sogar 50% werden gezahlt. Hieraus wie aus dem Überweisungsverkehr ergibt sich das Bild eines Mangels an Bargeld und zugleich eines sehr lebhaften Umsatzes, den man nur durch Ausschaltung der Münze bewältigen konnte. In einem Getreidelande wie Ägypten behauptete sich neben dem Geldverkehr in verhältnismäßig großem Umfange die Naturalwirtschaft. die hier sogar zu einer so merkwürdigen Einrichtung führte, wie es die Giroanweisung auf Getreide war; jedoch nahm schon in der Ptolemäerzeit die Geldwirtschaft einen breiten Raum ein und trat unter Roms Herrschaft stark in den Vordergrund. Seit dem 4. Jh. p. C. aber leiteten der wirtschaftliche Niedergang, der Großgrundbesitz, der alles selbst erzeugte, was er brauchte, und seine hörigen Bauern in natura löhnen konnte, endlich die unerhörte Geldknappheit wieder zu älteren, rückständigen Wirtschaftsformen, zu einer ziemlich rohen Naturalwirtschaft zurück. Einzelheiten des Wirtschaftslebens, wie Preise der Waren, Arbeitslöhne und dergleichen kann ich nicht eingehen, da sie eine besondere Bearbeitung fordern.

Monopole: Wilcken, Grundzüge 239 ff. Tempelmonopole: Rostowzew, GGA. 1909, 603ff. Gewerbe: Reil, Beiträge zur Kenntnis des Gewerbes im hellenist. Ägypten. Diss. Leipzig 1913. Für das Ölmonopol haben wir das Gesetz des Philadelphos im Revenue-Papyrus, dessen Hauptteil Wilcken Chr. 299 mit verbessertem Texte widergibt. Die Beseitigung oder Einschränkung alter Tempelmonopole hat zuerst Rostowzew erkannt. Alexandreia genoß gewisse Vorteile, namentlich bei der Einfuhr syrischen Öls; wie der Gnomon des Idios Logos zeigt, durften auch in der Kaiserzeit die alex. Gymnasiarchen unter gewissen Bedingungen syrisches Öl beziehen. Der Verbrauch der Tempel an Othonia muß sehr groß gewesen sein; vgl. z. B. die Lieferungen für die Einwicklung des Apis und Mnevis, Wilcken Chr. 85, 86, OG, 190. Der Erlaß Euerg. 11. Tebt. 1.5 = Mitteis Chr. 36 nennt als Zweck der Tempelfabrikation  $\pi \rho \delta = \pi_l r$ συντέλειαν τῶν βα(σιλέων) και τὸν στολισμὸν τῶν ἄλλων θεῶν. Vgl. Wilcken Chr. 305, 306, 307. Die Stolisten gehören zu den oberen Priesterklassen. Papyrus scheint usrprünglich Tempelerzeugnis zu sein, vgl. den Namen der hieratica (Kap. 3). Die ältesten hierat. Papyri zeichnen sich durch besondere Güte aus. Zur Frage des Monopols: Zucker, Philologus 70, 79. Bergwerke:

vgl. Fitzler, Steinbrüche und Bergwerke im ptol. und röm. Ägypten. Leipzig 1910. Für die Monopole der Kaiserzeit fehlt ein den Revenue Laws ent sprechender Text. Alles Nähere bei Wilcken und Reil. Die landwirtschaftliche und gewerbliche Tätigkeit der Tempel hat Otto dargestellt; aber erst Rostowzew hat die entscheidenden Gesichtspunkte erschlossen. Arbeitsteilung. Das entlegene Dorf Theadelphia im westlichen Fajum hat Mitte des 2. Jh p. C. rund 400 Kopfsteuerpflichtige, also sicherlich 2000 Einwohner, und auch heute sind Dörfer mit mehreren Tausend Einwohnern häufig. Hausweberei: Wilcken Chr. 94. BGU III 948 Lehrverträge z. B. Wilcken Chr. 324 und besonders Oxy. IV 725 (183 p. C.): Lehrzeit 5 Jahre; nach 31 Monaten beginnt der Meister dem Lehrling einen mit der Zeit steigenden Lohn zu zahlen; ferner liefert er jährlich einen zutör immer steigenden Wertes; 20 Feiertage im Jahre. Durch Dienstvertrag, παφαμονή, vereinbart man Arbeit, namentlich der Kinder, statt Bezahlung; vgl. Tebt. II 384. BGU. IV 1153 II. 1139, auch 1126. Eine Zusammenstellung über die Sklaven und ihre Arbeit im gr.-röm. Äg. wäre lohnend. Schutzverband der Arbeitgeber: BGU IV 1121 Alexandreia, μη έξόντο[s] αὐτοις (den Pächtern der Papyruskultur) διδόται τοις κατευχαζομένοις την μίσθωσιν εξογάτ]αις [π]λείον των [διδο]μένων εν τωι Κόλπωι [zaτ]έργων. Die Löhne fordern besondere Bearbeitung im Zusammenhange mit den Preisen; auch der Sold der Soldaten wäre heranzuziehen. Miete freier Arbeiter setzt auch Matth. 20, 1ff. voraus, wie denn das NT in vieler Richtung die Papyri beleuchtet. Der Streik, z. B. Wilcken Chr. 330. Petr. 111 43, 3. Hibeh I 71 usw. beweist nichts. Vereine: San Nicoló, Vereinswesen I München 1913. Wohlhabende Handwerker: BGU I 6 (158, 9 p. C.) ein γέρδιος mit einem Einkommen von 400 Dr. gehört zu den ποεοβίτεοοι des Dorfes; ebenda ein μάγειρος mit 400 Dr. Frauen: ἀρτοχόπισσα Oxy, VIII 1146. γερδίαινα BGU Ι 148. Tebt. Ι 117. Oxy. XII 1414. ἐπέτρα Tebt. Ι 120. κοιρίε Oxy. XII 1489. Bierverkäuferin BGU IV 1126. Handwerke: für alles Einzelne verweise ich auf Reil. Steinhauer. Maurer usw. (Berührung mit der Kunst) Mühlsteine macht dei λατόμος, λαξός (Polierer), στυλοποιός, μαρμάριος μεw. μι λοχόπος. Maurer οικοδόμος. Ziegler πλινθοποιός. Gebrannte Ziegel erst in römischer Zeit. Tischler und Zimmermann téxton. Schiffszimmermann ναυπηγός. Schmied χαλκείς, σιδηφοχαλκεύς, ήλοκόπος, μοληβουργός, κασσιτεράς, γαλκοκολλητής, χουσοχόσε, ἀσγυσοκόπος μεω. Vgl. bes. Wilcken, Chr. 326. Oxy. XII 1413. Glaswaren z. B. Witk <sup>2</sup> 5. Oxy. IV 741. X 1294. Weber, in der Regel γέρδιος, auch λινόνησε, βνασουργός μ. a., byz. ταροικάριος (nach den berühmten tarsischen Stoffen). Walker grageis. Färber Bugeis. Eine ganze Weberfamilie Oxy. H 288 (22-25 p. C.). Stofflieferungen für kaiserliche Truppen in Kappadokien bespricht der unpubl. Berl. P. 11712. Sticker Schneider ηπητής. Schuster σευτεύς. Gerber βιοσοδέψης. Korbflechter καλαθοπλόκος. Töpfer κεραμείε; ein κεραμείων σχοινιοπλόχος. Tebt. II 342 beschrieben, vgl. Reil 39. Särge z. T. noch in Stein, vielfach aus Holz, Papyrusgeflecht, Papyruskartonnage (vgl. Kap. 3 u. 19). Bäcker ἀρτοχόπος. Fleischer gewöhnlich μάγεισος, byz. μαχελλάσιος. Eine Bäckerei (ελιβάνιον) beschrieben Mitteis Chr. 107. Fischpökler ταριχει τής. Bierbrauer ζυτοποιός. Lateinische Lehnwörter in der Silberindustrie, Gefäß- und Kleidernamen bekunden einen gewissen Einfluß des Westens. Zu den hohen Leistungen alexandrinischer Technik vgl. Heron ed. Heiberg. Diels, Antike Technik,

B.G.T. 1914. Zu den Innungen vgl. außer Reil bes die Verhandlung des Rates von Oxyrh. über die Weber Oxy. XII 1414, auch 1428. Ryl II 189. Die Stadt und die Bäcker: Oxy. XII 1454. Die Schuster haben in den Memnoneia gemeinsame Gräber: Paris. 5 (114 a. C.). Innungen in byz. Zeit: Hamb. 56.

Handel: Wilcken, Grundzüge 262ff. Rostowzew, Arch. f. P. IV 298. Mommsen RG V. Eine Bearbeitung ist nach Wilcken, Grundzüge 268 Anm. 2 zu erwarten. Ferner Strabo 17 und der Periplus Maris Erythraei. Alexandreia nach Strabo 17 p. 798 μέγιστον ἐππόριοι τῆς οικοιμίτης. Zu seinen Häfen vgl. Wilcken Chr. 260. Klio 12, 365. Osthandel Wilcken Chr. 273, 2/3. Jh. p. C.: Rest eines Zollgesetzes (vónos τελωνιχός). OG. I 132. 186 (62 a. C.), damals ein bes. Stratege des Indischen und Roten Meeres. agiouura wurden in Ägypten verarbeitet. Puteolana Tebt. II 413 (2/3. Jh. p. C.); vgl. Wilcken Chr. 326. Getreideeinfuhr unter Philadelphos: Athen. V 209b, unter Euergetes 1: OG. 156. Vom alex. Durchgangshandel sagt Strabon: νῦν δὲ καὶ στόλοι μεγάλοι οτέλλονται πεχρι τζε Τιδικζε και των άκρων των Αίθιοπικών, εξ ών δ πολιτιμόταιος πουίζεται φόρτος εις την Αφνπιον πάντευθεν εις τούς άλλους εππέμπεται τόποις, ωστε τα τέλη διπκάσαι συνάγεται, τα αξυ εξεαγωγικά, τα δε έξαγωγικα. Römische Geschäftsleute 127 a.C. in Alex. OG. I 135. Die alex. Urkunden aus der Zeit des Augustus nenn n viel Römer. Vgl. Kap. 13 und 15. Binnenhandel: viele Bezeichnungen wie αλοπώλαι, ελαιοπώλαι, ζυτοπώλαι, gaziro τοιλαι, οποιφοπολοι usw. offenbaren die reiche Entfaltung des Kleinhandels. Während der Kleinhändler entweder durch Bildung mit  $\pi\omega\lambda\eta s$  und πρατης oder als κάπιλος bezeichnet wird, scheint εμπορος auf den Großhändler zu weisen; z. B. σεντατοφού Oxy. VII 1055. εφιέμποφού Wilcken Chr. 288 usw. Durchgangsverkehr von Sokn. N. Wilcken Chr. 277. Bazar von Koptos Wilcken Chr. 326. Die alex, τετρα ωτος οτοά BGU IV 1127, 1167 II. Markthandel Wilcken Chr. 430, wo ein Eierhändler sich zum Handel auf der agregar verpflichtet und den Handel im Geheimen oder im Hause ausdrücklich ablehnt. Terrakotten bei Weber 325, 368. In einem παντοπώλιον, Oxy. III 520, finden sich gepökelte Fische, Weizenmehl, Seile, Fischreusen, Matratzen. Stühle, Bettfüße, Matten, Eisen, Purpur usw., ähnlich wie bei uns in kleinen Städten. Auch für den Handel wurde eine Arbeit über die Preise viel ergeben.

Verkehr. Wilcken, Grundzige 372ff. Preisigke, Kornfrachten im Fajum, Arch. f. P. III 44. Rostowzew, Kornerhebung un ! Transport im gr.-röm. Äg. Arch. f. P. III 201. Rostowzew, Klio 6, 249. Preisigke, Die pto!. Staatspost, Klio 7, 241. Inder: Σόφων Ιπδος Wilcken, Arch. f. P. III 320. Ἰπδική als Name Oxy. II 300. Die Posse von Oxyrhynchos (vgl. Kap. 8) bringt Stellen in kanaresischer Sprache. Zur Mischung der Bevölkerung vgl. Kap. 15. Ägypten als Reiseziel: zahlreiche Inschriften in Theben, Philai, Abydos und sonst. Besuch des Senators L. Memmius: Wilcken Chr. 3; des Germanicus: Zucker, S. B. Berl. Ak. 1911, 794, Hadrians und anderer Kaiser. Vgl. Schubart, Internat. Monatsschrift, 1913. Brief des Rheders Eirenaios aus Rom Wilcken Chr. 445, des Seesoldaten Apion aus Misenum Wilcken Chr. 480. Verkehr mit Konstantinopeł Wilcken Chr. 446. Paß Oxy. X 1271 (246 p. C.), Eingabe an den Statthalter mit Genehmigungsvermerk: Θὐαλερίφ Φίρμφ ἐπάρχφ Αλγύπτον παρά Αὐρηλίας Μαρχιανής Σιδήτ(ιδος) βούλομα, χύριε, εκπλεύσαι διά Φάρον ἀξιῶ γράψαι σε τη

έπιτρόπω της Φάρου απολύσαι με κατά το έθος. Π[α]κών α διευτύχει. Von 2. Hand lat. Genehmigung. Auch der Gnomon des Idios Logos und der Tarif von Koptos, OG. Il 674, sehen einen Jat vor. Technischer Ausdruck ist ἀπόστολος, αποστόλιος. Reisen nach Alexandreia um Arbeitsgelegenheit Oxy. IV 744, dazu Dei mann, Licht v. Osten 2, 111; um der Bildung willen Wilcken Chr. 22. Über die dygagem Zucker, S. B. Berl. Ak. 1911, 804tf. Rasthäuser: βασιλική, κατάλισης Petr. III 46 (1). P Hal. 1, 166, heide 3. Jh. a. C.; auch die σταθμοί der Soldaten hängen ursprünglich damit zusammen. Zelte benutzen z. B. L. Memmius und Germanicus, s. o. zarakinara in Memphis Paris. 12 u. 34. ξενία Wilcken Chr. 496. ἀπαντιτίριον 6/7. Jh. p. C. P. Jand. 17. Vgl. Lukas 10, 34. Schiffe: ihr Inhalt nach Artaben berechnet, auch Oxv. VII 1068, wo es sich um Beförderung einer Leiche handelt. Der Getreidetransport zu Schiffe wird sehr oft erwähnt. Nur wo kein schiffbarer Kanal vorhanden war, benutzte man die teureren Lasttiere, Wilcken Chr. 166 (3. Jh. a. C.). Beispiele für den Getreidetransport Wilcken Chr. 441. Hibeh I 110 R I 39. Oxy. VII 1048. IX 1197. X 1259 und viele andere. Die Kähne hießen πλοίοι (darunter Ελλητικά), κέρκουρος, λέμβος, λουσωρία (byz.), hatten Namen und Abzeichen. Beteiligung des Königs und der Königin am Frachtverkehr zu Wasser: Arch. f. P. V. 226, 298. Vgl. Petr. III 107. Rheder und Spediteure, ratzligoi und ἐγδοχεῖε. OG. I 140. Strack, Dynastie d. Ptol. p. 258 Nr. 115. Bes. Wilcken Chr. 444. Hamb. 17. Vgl. im Allg. Reil, Gewerbe 86ff. oder Esel werden als die landesüblichen Beförderungsmittel betrachtet Wilcken Chr. 488. Segelboot ist meistens vorauszusetzen, ausdrücklich bezeugt z. B. Oxy. IX 1223. Hibeh I 38. Magdola 11. Ortsverkehr durch Fähre: P. M. Meyer, Griech. Texte aus Äg. 127ff. Fähre πορθαίε oder πορθαείον z. B. Oxv. IV 732. Dahabije des Königs Athen, V 203e. Die Verkehrsmittel waren, abgesehen von Dampfer und Eisenbahn, ebenso wie noch heute. Kanal von Babylon zum Golfe von Sues: Oxy. XII 1426. Straßen: βασιλική οδός, βασ. αίνι, häufig. Wegebesserung für den Besuch des Königs Petr. II 13 (18a). 3. Ih. a. C. So wurde in der Neuzeit die Straße von Kairo nach den Pyramiden für den Besuch der Kaiserin Eugenie gebaut: ähnlich in Palästina für den Besuch Kaiser Wilhelms II. Auf eine Kunststraße weist Wilcken Chr. 196 (283 p. C.): Arbeiter aus Kasion, Kasiorua, bauen eine Kunststraße im Oxyrhynchites; Suidas bemerkt zu ihrer besonderen Technik (Κασιωτικά έφχα): οι φισική τέχνη άμματα ἔπλεχον δοχούς ἐπὶ δοχοῖς συνάπτοντες. Brückenbau Wilcken Chr. 387. Wüstenstraße Koptos-Berenike OG. II 674 vgl. I 132. Antinoupolis-Berenike OG. Η 701; sie ist εδοεύμασιν αφθόνοις και σταθμοίς και φοοεφίοις versehen. Lasttiere: ὀνηλάτω und κτηνοτφόφοι sind nach Rostowzew richtige Transportgesellschaften, vgl. BGU I 15 II, wonach damals (ca. 200 p. C.) die derhataa die Pflicht haben, jeder 3 Esel zu stellen (vooria). Zu den Transportkosten Oxy. VII 1049 (Ende 2. Jh. p. C.): für den Esel täglich 2 Dr., für den διηλατης 1 Dr. 50b. oder 2 Dr. 40b. Tebt. I 92 (Ende 2. Jh. a. C.) handelt vom Getreidetransporte von Kerkeosiris im südl. Fajum zum Bahr Jussuf durch Esel. 160 Stadien weit. Kamel, beim Heere Oxy. I 43, Wilcken Chr. 245; für Steinlasten Oxy. III 498. Es gab wie heute Kamelzüchter, die einen Stall (zaurhor) unterhielten und die Tiere vermieteten BGU 1 354. 357. Wilcken Chr. 246, alle aus Soknopaiu Nesos, das wegen seiner Entlegenheit der Kamele besonders bedurfte. Den Kamelen wurden Stempel aufgebrannt, z. Β. θειν (θητα το ήτα)

und zha (záz hai áhga) Mitteis Chr. 261. Auf die fremde Herkunft und die Einfuhr der Kamele weisen die häufigen άραβικά χαράγματα. Pferde: Die Papiere des Kephalon Petr. II 25. Wagen dona, ovravois, anaga, später xáççor (P. Flor. II). Soldatenpferde z. B. Petr. II 35a (3. Jh. a. C.). Reitesel z. B. Oxy. X 1275. Wi. Chr. 411 (βαδιστής). Reitkamel z. B. Wilcken Chr. 436. Reiseverbindungen: in 4 Tagen von Theadelphia nach Alexandreia, Jahrt, am Nil 70. Post: private Briefbestellung wird häufig erwähnt, z. B. Οχγ. VIII 1153 (1. Jh. p. C.) έγω δε εύρων το πλοίον καταπλέον άναγκαίως έδοξα δηλώσαι σοι περι τών προγεγραμμένων. Oxv. II 293. Wilcken Chr. 119. Großstädt. Briefadresse (Alexandreia) Lond. III p. 286/7, 84 p. C.: ἐὰν δέ μοι επωτολά[ε] πέμπης, πέμψεις είς το Θέωνος τουγηματοπώλιον είς το Χαοιδήμου βαλαιείον και εν τωι εφγαστιρίωι ευρήσει Δείον του Σύρου και αὐτός μου àraδώσι. Vgl. Kap. 11. Über die Kgl. Post um 255 a. C. unterrichtet ein Hibehpap., jetzt Wilcken Chr. 435; es ist das Tagebuch einer Poststation, die etwa vor dem Eingange des Fajum gelegen haben muß in der Gegend des heutigen Wasta. Die Postreiter haben bestimmte Strecken, teils nördlich, teils südlich. Näheres bei Preisigke. Landpost: Wilcken Chr. 436 (111 a. C.) mit 44 βυβλιαμόροι, 1 όιρογράμος. 1 καμηλίτης, 1 έμοδος. Vgl. P. Hal. 7. Staatl. επιστοhagógor der Kaiserzeit Oxy. XII 1587. Schnellpost der byz. Zeit, cursus  $velox = \delta \xi \hat{v}_{\xi} \delta \varrho \delta n \sigma s$ , auch sie liturgisch verwaltet, Wilcken Chr. 437. Sie arbeitet mit Eseln, Maultieren und Pferden. Privatpost der Großgrundbesitzer z. B. Oxy. † 138 (610 1 p. C.) πακτάφιος τοῦ δξέως δρόμου τοῦ ἐνδόξου δμῶν οίχου, d. h. der Apionen. Wilcken Chr. 438 (550 p. C.) δξύε δρόμος auf dem Gute des Fl. Serenus. Oxy. VIII 1164 (6/7. Jh. p. C.) οί γραμματησόροι ήλθαν ποδε έμε φέροντες ποι γράμματα τζε υμετέρας πατρικζε πεγαλοπρεπείας. Militärpost Wilcken Chr. 480

Geld: Wircken, Grundzüge LXIff. Mommsen, Zum äg. Münzwesen, Arch. f. P. 1273 Münzen: Svoronos, τὰ νομισματα τον πράτοις των Πτολεμαίων 1904; der Textband deutsch 1908. Wilcken, Ostr. I 718ff. Tebt. I App. H. Alexandermünzen blieben unter den Ptolemäern in Umlauf. Das Füllhorn meistens auf dem Revers der weiblichen Köpfe, aber nicht immer. Die goldenen und silbernen Ptolemäermünzen sind im Allg, gut geprägt. Goldzahlung z. B. P. Eleph. 20 (223-2 a. C.): χριδίου η άργιρίου ναινού νομίσματος Εδαικοσίας εβδομήποντα. Nicht alle Münzen wurden von vornherein geprägt, manche erst später. Für das Verhältnis des Silbers zum Kupfer vgl. z. B. Wilcken Chr. 309 (111 a. C.) 40 Dr. Silber = 3 Tal. 2000 Dr. Kupfer, d. i. 500:1. Oxy. II 242 (77 p. C.) 692 Silberdr. = 51 Tal. 5400 Dr. Kupter, d. i. 450:1. Der unpubl. Berl. Pap. 11651, Mitte des 2. Jh. p. C., rechnet durchweg mit 300:1. Das Agio wurde im 3. Ih. a. C. bezeichnet durch  $\chi \omega t \approx \varepsilon C$ , d. h. auf die Tetradrachme (= Stater) nicht 24, sondern 26<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Obolen, im 2. Jh. a. C. χαλκὸς οδ ἀλλαγή. in derselben Höhe von 10 Dr. 21/2 Obolen auf die Mine. Wo Kupfer pari genommen wurde, heißt es loóronos, z. B. Tebt. I 99 (ca. 148 a. C.) χα(λκοῦ) οξ (άλλαγη) (ταλ.) μζ έση (47 Tal. 5250 Dr.), δου(νόμου) τάλαντα άρδ βνι (1094 Tal. 2410 Dr.). In der Kaiserzeit finden wir Drachmen zu 6 und zu 7 Obolen neben einander, je nachdem die Denardrachme gemeint ist oder die Billondrachme. Die Münzfragen sind auch nach der Behandlung durch Mommsen noch längst nicht geklärt, so daß diese kurze Übersicht nur bedingt gelten darf. Römische Münzen begegnen in den Papyri selten; der Denar wird allmählich häufiger genannt, Asse sehr selten, z. B. Oxy. IV 737. Solidus und siliquae heißen in den Papyri νόμισμα und κεράτια, solidus auch = δλοκόττινος. Zur Verschiebung des Geldwertes Ende des 3. Jh. p. C.: Die Banken lehnen Kaisergeld ab (Oxy. XII 1411, 260 p. C.): Αὐο Πτολεμαΐος δ και Νεμεσιανός στρατηγός 'Οξυρυγχείτου, των δημοσίων είς εν συναχθέντων και αιτιασαμένων τους των πολλυβιστικών τραπεζών τραπεζείτας ως ταύτας ἀποκλείσαντ $[a_s]$  τ $\tilde{\varphi}$  μη βούλεσθαι τοοςίεσθαι το θείον τ $\tilde{\omega}$ ν Σεβαστ $\tilde{\omega}$ ν νόμισμα, ἀ[νάγ]κη γεγένηται παραγγέλματι π[αραγ]γελήναι πάσει τοῖς τὰς τραπέζας κεκτ[ημέ]ν[οι]ς ταύτας ἀνοίξαι καὶ πᾶν νόμισ[μ]α προείεσθαι πλήν μάλισ[τα] παρατύπου και κιβδήλου και κατακ[ερμα]τίζειν usw. Hierzu stimmt vortrefflich, daß bis in diese Zeit nicht selten für Zahlungen Ptolemäermünze ausbedungen wird, die vollwichtig war. Für die byz. Zeit vgl. bes. die wertvollen Zusammenstellungen bei Wessely, Ein Altersindizium im Philogelos, SB. Wien. Ak. 149 (1904). Kamelpreise BGU I 88 (147 p. C.) 800 Dr. BGU I 100 (159 p. C.) 780 Dr. Mitteis Chr. 265 (289 p. C.) 161/2 Tal. ἀψγυρίου Σεβαστών Kursschwankung z. B. Oxy. IX 1223 (Ende 4. Jh. p. C.) ό όλοπόττινος τῦν μυ(οιάδων) 'βα εστίν (1 solidus = 2020 Myr.), κατέβι, γάο Vgl. Oxy. XII 1430 (1 solidus = ca. 3 Tal.) Ähnliche (er ist gefallen). Vorgänge liegen dem Wandel des Goldsolidus zum ital. soldo, frz. sous, und der arab. Silbermünze fadda zum  $\frac{1}{40}$  des Piasters zugrunde. Bleigeld 150-230 p. C. in Oxyrhynchos, siehe Milne, the leaden token-coinage of Egypt under the Romans (Numismatic Chronicle IV Ser. 1908, 287).

Bankwesen: Preisigke, Girowesen im griechischen Ägypten. Straßburg i. E. 1910. Preizigke, Zur Buchführung der Banken, Arch. f. P. IV 95. Eine neue Bearbeitung des großen Stoffes ist nötig, da Preisigke zu sehr von modernen Voraussetzungen ausgegangen ist. Man nehme nur in seiner Liste p. 17 Fälle wie Nr. 9 ή εν Πτολεμαίδι Εθεργέτιδι δημοσία τράπεζα Δωρίωνος τραπεζίτου, um zu sehen, daß der Unterschied zwischen Staatskasse und Privatbank im Grunde hinfällig ist. Ziemlich klar liegt es bei der häufig erwähnten Sarapeumsbank in Oxyrhynches, vgl. Preisigke p. 20ft. (auch Oxy. IX 1132): es ist eine Privatbank, durch die auch der Staat seine Geschäfte besorgt. Natürlich konnte der Staat, wie er Banken verpachtete, auch selbst solche errichten und sie im Wesentlichen als Staatskasse benutzen, und er hat es allem Anscheine nach getan; ob er an seiner τράπεζα außerdem das Geschäft des Geldwechslers betrieb, wissen wir nicht. Die Sache liegt ähnlich wie bei andern Monopolen: der Staat konnte eigne ἐρ; ιαστήρια unterhalten oder sie verpachten oder in anderer Weise sich nutzbar machen. Auch Partsch, GCA. 1910, 725ff., zweifelt an Preisigkes Auffassung Zum Bankmonopol vgl. Überweisung Preisigke 185 ff. Man zahlt διὰ τῆς Wilcken Chr. 181 ff. τοῦ δείνα τραπέζης anstatt διὰ χειρὸς έξ οἴκου, z. B. Mitteis Chr. 266 (54 p. C.) διὰ τῆς ἐπὶ τοῦ πρὸς "Οξυρύγχων πόλει Σαραπιείου Σαραπίωνος τοῦ Λόχου τραπέζης und so vielfach. Wilcken Chr. 175 (201 p. C.) Alexandreia: Überweisung von 1498 Dr. durch die Bank der Αθοήλιοι Διονύσιος καὶ Μαξιμίνος. auf dem Dorfe: Mitteis Chr. 175 (131 p. C.) ἀπὸ τῆς Παλαμήδους τοῦ Ὑννώς ψεως τραπέζης Διονυσιάδος. Menge der Banken: Hamb. 33 (2. Jh. p. C.) Kontobuch einer Bank: Tebt. II 347 (2. Jh. p. C.) Steuerzahlung durch eine τράπεζα z. B. Oxy. II 288. 289. Lösungsgebühr für eine Freilassung Oxy. I 50 (100 p. C.). Hinterlegung von Strafgeld eines Beamten Oxy. I 61 (221 p. C.).

Miete BGU III 981. Fernverkehr Fav. 87 (155 p. C.) Preisigke p. 270, wo die Zahlung erfolgt (im Dorfe oder in der Gauhauptstadt) ἐπὶ τῷ τὸ ἴσον ει Αλεξανδρεια δοθήναι τῷ ἐπὶ τῶν στεμμάτων πυοκεχι(ρισμένω); daß die Bank den Betrag in bar an den genannten alexandrinischen Stadtbeamten habe befördern lassen, ist schwer glaublich. BGU IV 1064 (278 p. C.). Die andern Beispiele bei Preisigke beweisen nichts. Den Eindruck eines Schecks, abgesehen von der Briefform, macht Genf 2 (3. Ih. p. C.), Preisigke 209:  $\Sigma i \phi o s$ Αλεξάνδοφ χαίρειν καλώς ποιήσεις δούς τῷ ἀναδιδόντι σοι τὸ πιττάκιον Πασίωνι  $\dot{v}(\pi \dot{\epsilon} \rho)$  μ $\dot{\epsilon} v$  τόπον  $\dot{\epsilon} \dot{\delta} \dot{\delta} F$  (4 Dr. 4 0b.) και από τοῦ κεφαλαίον  $\dot{\epsilon} \dot{\delta}$ , ως γενέσθαι  $\dot{\epsilon}$ η Ε΄ αλλά μη άμελήσης, έπει τας ισας έσχου παο αύτου ενθάδε έπι της πόλεως. Deutlicher ist P. Meyer, Gr. Texte aus Äg. 6, 14—20 (121 p. C.): Φίλιππος Aggoδισίου Πτολ[e]μαί $\varphi$  τραπε $[\zeta]$ είτι χαιρειν χοιματισον έπὶ τῆς τρακάδ[o]ς το $[\tilde{v}]$ Παθνι μηνὸς του ενεστώτος έτους Ήφων με Ισχυρίωνος τὰς ίσας ὧν εθχρήστημαι τ[φ. Ε Αδριανού το ] ενρί[ου] αργυρίου δραχμάς διακο[σ]ίας [τεσσ]αράκοντα οχτώ, γείνονται δραχμαὶ διαχύσιαι τεοσεράχοντα ὀχτώ. Datum. Noch unklar ist BGU IV 1167, 3ff. Daß die Banken sich auf Geldwechseln und Verwaltung der Depositen beschränkt haben, ist möglich; denn auch heute betreiben nicht alle Banken zugleich andere Unternehmungen, z. B. in England. Aber vgl. Matth. 25, 27. Auch der Giroverkehr bedarf erneuter Untersuchung. zumal da Preisigke ihn wohl etwas überschätzt hat. Die Zinsen werden monatlich auf die Mine berechnet, daher bedeutet τόχου τριωβολείου 600000 τετρωβολείου 800, δραχμώτ δύο 2400. Private Geldleiher z. B. Amh. II 128 Wucher Ryl. II 119.

## XIX. LEBENSWEISE UND SITTE.

bwohl die Stadt vom Dorfe sich staatsrechtlich von Hause aus nur in den wenigen autonomen Hellenenstädten unterschied und sonst erst mit der kommunalen Autonomie der Metropolen zu ausgeprägter Eigenart gelangte, wich zu allen Zeiten die Anlage der Stadt von der des Dorfes ab. Alexandreia wurde nach einem Plane gebaut, der auf den Milesier Hippodamos zurückging und vorher bereits mehrfach angewandt worden war; gegenüber der unregelmäßigen Bauweise der alten griechischen Städte führte Hippodamos die geraden Straßen gleicher Breite ein, die sich rechtwinklig schneiden und die Stadt in rechteckige Häuserblöcke zerlegen. Nur beim Ausbau alter Städte oder der Gründung neuer konnte man so verfahren. Thurioi und Rhodos sind die bekanntesten Beispiele dieser Anlage; besonders lehrreich aber ist Priene, wo man sie ohne Rücksicht auf die Bodengestaltung gewaltsam Einen Eindruck davon gewährt noch heute durchgeführt hat. auch Pompei. Zwei der sich kreuzenden Straßen wurden in Alexandreia als Hauptwege durch besondere Breite ausgezeichnet. Diesem Vorbilde folgten die Griechensiedlungen Ägyptens, gleichviel ob sie Städte im Rechtssinne waren oder nicht; am wenigsten naturgemäß das ältere Naukratis. In Arsinoë, Hermupolis, Antinoupolis, Oxyrhynchos begegnen wir einer ähnlichen Anlage und z. T. sogar alexandrinischen Namen, wie sowohl die Papyri als auch die Baureste erkennen lassen. Die jüngeren Städte haben Alexandreia gelegentlich an Straßenbreite übertroffen. Wo bereits ägyptische Siedlungen größeren Umfanges bestanden, mag der griechische Bauplan sich nur unvollkommen und allmählich durchgesetzt haben, und in wesentlich ägyptischen Orten, namentlich der Thebais, dürfte er kaum durchgedrungen sein. Wie Alexandreia sich in fünf Stadtteile gliederte, die man ABFJE nannte, so auch die ihm nachgebildeten Metropolen, nur daß Zahl und Namen der Stadtteile selbstverständlich verschieden waren. Die einzelnen Häuserblöcke nannte man hier πλινθεία, dort άμφοδα. Im übrigen ist von der Bauordnung wenig bekannt; Gassen

(ψύμη, λαύφα) auch Sackgassen (νυφλί, ψύμη) schnitten in die rechteckigen Quartiere ein und ließen vermutlich die Willkür des Bebauers trotz dem strengen Schema des Stadtplanes zur Geltung Das alte alexandrinische Stadtgesetz bestimmte, daß der Abstand der Häuser in der Stadt halb so viel betragen dürfe wie außerhalb der Mauer, nämlich einen Fuß; wahrscheinlich aber hat sehr bald Alexandreias Aufstieg zur Großstadt über diesen schon sehr geringen Abstand hinweg zur geschlossenen Bauweise geführt. Plätze ergaben sich nur an den Kreuzungen der Hauptstraßen und da, wo sie vor Tempeln oder öffentlichen Gebäuden besonders ausgespart wurden, wie man wiederum an Pompei sehen kann. Da nun aber neben diesen griechischen Stadtanlagen wohl überall umfangreiche Quartiere der Ägypter bestanden, wie es Rakote in Alexandreia war, so ist der Plan schwerlich irgendwo ganz rein durchgeführt worden, am ehesten vielleicht noch in Antinoupolis, und das Gesamtbild mag dem des heutigen Alexandreia oder Kairo ähnlich gewesen sein, denn auch hier berührt sich eine ziemlich regelmäßig gehaute Europäerstadt mit einer unregelmäßigen, winkligen, krummgassigen Araberstadt.

Nicht aus den Urkunden, sondern aus den Schriftstellern kennen wir einige Straßennamen Alexandreias und eine beträchtliche Anzahl seiner Tempel und öffentlichen Gebäude; um so mehr bieten die Papyri für die Metropolen, namentlich Arsinoë und Oxy-Plätze und rhynchos. Quartiere Straßen. nach Tempeln, Gymnasien, Theatern und dergleichen zu benennen, war allen gemeinsam; jedoch tragen in Memphis die Quartiere Nummern. Namen von Straßen und Quartieren wie Μαzεδόνων, Βιθυνών, Έλληνίου, Παλαιά Παοεμβολή lassen uns einen Blick in die Anfänge der griechischen Besiedlung von Arsinoë tun, während Φακινοπώλιον, Άλοπώλιον. Εν τοῖς Άρτοχόποις, Δινυφίων auf die Quartiere der Gewerbe, die der Xivo30020i auf die Vorstadt und die der Araber auf Beduinensiedlung hinweisen. In Oxyrhynchos heißt ein Quartier nach Kretern und Juden (Κρητιχοῦ καὶ Ἰονδαϊκῆς), deren es also einmal viel gegeben haben muß, andere wieder nach Soldatenlagern (Ίππέων Παφεμβολης und Αυχίων Παφεμβολης); es gab einen Schustermarkt (Αγορά σχυτέων) und einen Kleidermarkt (ἐΙγορὰ ἱματίων) und nach Alexandreias Vorbilde hier wie in Arsinoë eine Plateia, wohl die Hauptstraße. Nach bekannten Mitbürgern mögen Απολλωνίου ατίστου, Φανίου und der Pammenes-Park (Παμμένους Παραδείσου) benannt worden sein, Plätze lagen

vor dem Gymnasion (δρόμοι Γυμνασίου πρός τῷ Θσιοείφ και τῷ Ταμείω), vor dem Thoeristempel (δρόμου Θοήριδος) usw.; und der Schiffsverkehr spielte sich am Kai (Kor, nīdos) ab. Diese kleine Auswahl aus der Fülle bekannter Namen mag ein Bild von Art und Entstehung solcher Bezeichnungen geben; nicht alle, die wir finden, waren gleichzeitig, und besonders in christlicher Zeit verdrängten Kirchen die Tempel und damit christliche Straßennamen die heidnischen, wie wir es bei Arsinoë und Oxyrhynchos beobachten können. Denkt man sich die in Kap. 17 geschilderten öffentlichen Gebäude, Theater, Hallen. Torbauten, griechische und ägyptische Tempel hinein, hier und da nach Alexandreias Vorbilde auch Parkanlagen und städtische Wasserleitung, so gewinnt man eine Vorstellung davon, wie etwa die bedeutenden Metropolen in ihrer Blütezeit unter römischer Herrschaft ausgesehen haben mögen. Ihre Bauweise hat auch auf die Dörfer übergegriffen; insbesondere scheinen die Soldatensiedlungen, die im 3. Jh. a. C. im Fajum neu entstanden, nach hippodamischer Art angelegt worden zu sein; wo sehon ein ägyptisches Dorf bestand, mochten sich die Kleruchen wohl bessere Häuser bauen, sich aber im übrigen einfügen. So weist z. B. das Fajumdorf Philadelphia regelmäß ge Straßenzüge auf, während Soknopain Nesos, das gewiß immer stark ägyptisch blieb, den Eindruck eines unregelmäßigen, winkligen Fellachenortes macht trotz der großen Tempelstraße, die es der Länge nach durchzieht.

Vom Hausbau erzählen uns die Urkunden und die Ruinen mancherlei, was wenigstens annähernd ein Bild vermitteln kann. In ptolemäischer Zeit baute man mit grauweißen Nilschlammziegeln, erst unter den Kaisern mit gebrannten Ziegeln; Haustein kam nur für stattliche Häuser. Portale und dergleichen in Betracht, während unbehauene Steine namentlich in den Orten am Wüstenrande gern benutzt wurden. Das roheste Verfahren bestand darin, den Nilschlamm zwischen Brettern zu formen und so eine Lehmwand herzustellen, wie es noch heute in ärmlichen Siedlungen zu sehen ist; jedoch haben wir in Städten wie Dörfern als Regel die Ziegelmauer vorauszusetzen, der man durch eingelegte Balken mehr Festigkeit zu geben suchte. Da man leicht und sehnell bauen konnte, baute man oft leichtfertig und sorgte nicht für die Erhaltung des Hauses; wie heute in ägyptischen Orten halb oder ganz verfallene Häuser noch bewohnt werden, so zeugen auch die Papyri davon. Das Stadthaus wurde, wie es scheint, häufig

um einen Mittelhof (al 9010r) herum angelegt, auf den die Zimmer mündeten; ragte das Dach nach innen über, so ergab sich aus stützenden Säulen leicht ein Säulenumgang; ein wohlhabender Mann baute etwa an der Straße einen Torbau (προπυλών), während im übrigen das Haus sich gegen die Straße so abschloß, wie es der Süden forderte. Zwei bis drei Stockwerke über einander (οἰχία δίστεγος, τρίστεγος) scheinen beliebt gewesen zu sein, wie es auch heute in Ägypten der Fall ist; im Oberstock (allgemein ύπερφον) lagen etwa das Herrenzimmer (ἀνδρεών), die Frauenwohnung (γυναιχωνίτις), das Speisezimmer (συμπόσιον) und das Schlafzimmer (zourór), wenn man nicht vorzog, unter dem Dachzelte (zαλύβι) zu schlafen. Das flache Dach (δωμα) bot und bietet Raum für den Aufenthalt der Menschen, aber auch für das Taubenhaus. Der Turm (xύργος), von dem wir häufig lesen, scheint sich oft nur über einem Teile des Hauses erhoben zu haben, und die Turmstelen von Aksum mit ein paar Thonmodellen zusammen können einen Begriff davon geben, wie man in Großstädten, Alexandreia und später auch Hermupolis oder Arsinoë, den teuren Baugrund durch vielstöckige Hochbauten ausnutzte. Zu den wesentlichen Teilen des Stadthauses gehört noch die έξέδοα, vielleicht ein Empfangszimmer im Erdgeschosse wie die arabische Mandara. Jedes Haus hat einen Hof (αὐλή), der sich seitlich anzuschließen scheint, wie es auch heute vielfach zu sehen ist. Das Bestreben, den Raum auszunutzen, und zugleich die Hitze veranlaßten Unter-Darf man von den Dorfhäusern des Fajum auf die Stadthäuser schließen, so waren die Keller sehr ausgedehnt, denn in Soknopaiu Nesos gibt es große fensterlose Räume, die nur durch eine Treppe von oben zugänglich sind, und unter ihnen noch kleine spitzgewölbige Keller, die man durch Einsteigelöcher betritt, bisweilen sogar zwei bis drei Keller unter einander. überwölbten Keller (zαμάρα) waren Vorratsräume (κέλλα). Es ist zur Zeit noch unmöglich zu sagen, ob das Stadthaus der griechischrömischen Zeit mehr altägyptischen Vorbildern oder dem hellenistischen Hause gefolgt ist; Ähnlichkeiten mit beiden sind unverkennbar, aber niemals entscheidend; auch die Andeutungen rein griechischer Bauteile, wie sie gelegentlich in Alexandreia, Ptolemais und Hermupolis vorkommen, müssen vorsichtig beurteilt werden. Das heutige Stadthaus Ägyptens kann auch nur dann etwas lehren, wenn es weder von arabischem noch von europäischem Einflusse berührt ist; vielleicht sind die Neigung zum Hochhau mehrerer Stockwerke auf kleiner Grundfläche, das Empfangszimmer oft mit kleiner Vorhalle, der Hof und die Abgeschlossenheit nach außen die einzigen Züge, die es mit dem Altertum verbinden, weil sie der Natur des Landes entsprechen. Mit ebenso großer Vorsicht muß man die namentlich in einigen Fajumdörfern ausgegrabenen Häuser beurteilen; immerhin mögen die abgebildeten Grundrisse (Abb. 22. 23) mit den verhältnismäßig großen Zimmern, ihrer bezeichnenden, häufig beobachteten Treppenanlage, ihren Wandnischen und Kellern eine Vorstellung gewähren, obwohl gerade sie wesentliche Eigentümlichkeiten des Stadthauses wie den Innenhof nicht erkennen lassen. Von den Baukosten wissen wir nichts; wenn für den Neubau der Enkteseon Bibliotheke in Arsinoë 3282½ Drachmen ausgeworfen werden, so müßten wir eine Ahnung von der Größe des Gebändes haben, um zu urteilen.

Die Inneneinrichtung des Hauses umfaßte außer Türen und Fensterläden aus Holz, die in Kauf- und Mieturkunden meistens besonders genannt werden und im besseren Stadthause sicherlich nicht nur wie oft in Soknopaiu Nesos in krummen Tamariskenästen bestanden, Mühlsteine und Ölpressen sowie sonstige Geräte, die etwa für besondere Gewerbe und gewerbliche Räume (ἐργαστήρια, χρηστήρια) nötig waren. Ein ausgebauter Brunnen (φρέαρ) manchmal im Innenhofe, oder eine Zisterne auf der Straße oder ein Kanal gewährten das Wasser, das mit Hebearmen (zηλώνειον) oder einer Art Flaschenzug (τροχιλλέα) ins Haus geführt wurde, namentlich in Alexandreia und nach seinem Vorbilde in den großen Metropolen. Heute befinden sich gewöhnlich auf den Treppenabsätzen eingebaute Thongefäße, die das Wasser kühlen (Zîr), und im Altertum wird es ebenso gewesen sein. Stattliche Häuser besaßen gemauerte Kühlanlagen. Klosettanlage (λασανίται διφοοί) wird bisweilen erwähnt. Im einzelnen Zimmer (oizog) darf man sich schwerlich mehr denken als heute der Ägypter um sich hat, von der Ärmlichkeit der Fellachenhütten ganz zu schweigen. Im Speisezimmer etwa einige Divane mit Kissen oder Polstern (τρίκλινον), im Schlafzimmer das Ruhebett (zλίνη), die Kinderwiege (ἐγχοίμητρον), ein paar Stühle (διφρός) dürften alles gewesen sein; von Tischen ist seltener die Rede. Aber auch mit diesen Dingen konnte Luxus getrieben und der Eindruck behaglichen Wohlstandes erweckt werden. Allerlei Gerät und Geschirr aus Thon und Metall, in reichen Häusern Tafelsilber, Kandelaber, Teppiche, Wandbilder denke

man sich hinzu, um die Vorstellung einer solchen Wohnung zu gewinnen; einige Matten und ein paar Thongefäße genügten in der Hütte des Fellachen.

Neben dem Privathause des besser gestellten Mannes sehen wir überall das Mietshaus, auch wo es nicht ausdrücklich mit seinem Namen συνοιχία genannt wird. Einzelne Zimmer und Hausteile wurden vermietet, nicht selten aber auch verkauft; das tritt uns in den Verträgen wie in den Stenererklärungen der Hausbesitzer überall lebhaft entgegen. Man muß außerordentlich dicht und eng gehaust haben, wenn in Arsinoë 189 p. C. nicht weniger als 27 Personen den zehnten Teil eines Hauses bewohnen. Die Großstädte, zu denen in der Kaiserzeit Arsinoë und Hermupolis sicher zu zählen sind, vor allem aber Alexandreia waren das eigentliche Feld der Mietskasernen mit besonderem Hausverwalter, wie wir es am deutlichsten im Hause der Freigelassenen Antonia Philemation zur Zeit des Augustus vor uns sehen. Um die Mieten beurteilen zu können, ni
üßte man von den vermieteten Räumen mehr wissen und obendrein andere Preise vergleichen; ohne dies will es wenig besagen, wenn Antonia Philemation ihr Haus für 720 Drachmen jährlich vermietet.

Privatrechnungen und Privatbriefe sind es vornehmlich, die uns über die Nahrungsmittel unterrichten; irgendwelche Sonderung nach der Zeit ist noch unmöglich, so daß wir alle Zeugnisse gemeinsam verwerten müssen und dürfen. Die große Ausdehnung des Ackerbaus beweist ohne weiteres, daß wie im alten Ägypten so auch in griechisch-römischer Zeit das Brot die wichtigste Nahrung des Volkes bildete; da öfters von "reinen Broten", "Vollweizenbrot" und dergleichen die Rede ist, hat man augenscheinlich auch gemischtes Mehl verbacken. Dazu kommt das Durrabrot Kyllestis, Dattelbrot und Besonderheiten wie Hermopolitische, Kronosbrote und Berenikebrote. Die Brotversorgung war die erste Aufgabe der Regierung und später in den Metropolen der Stadtbeamten; so unterhielten 199 p. C. in Oxyrhynchos die Entheniarchen jeder eine Mühle nebst Bäckerei, die täglich 20 Artaben Weizen verarbeitete, ohne für den Bedarf der Stadt zu genügen, da auf diese Weise nur etwa 1800 Personen ernährt werden konnten. Salz und Wasser sind zwar die dürftigste, aber auch die unentbehrliche Nahrung; Brot und Salz soll man dem Kinde geben, Fischbrühe abschlagen, und wenn's Wein verlangt, soll es eine Ohrfeige bekommen, sagt ein Vers. Den Beamten zahlt der ptole-

mäische Staat ihr Gehalt z. T. in Weizen und Gerste. Wer nur ein wenig mehr anwenden konnte, gönnte sich wenigstens das Öl, das den Alten die Butter ersetzte und zu den am meisten verbreiteten Lebensmitteln zählte; auch hier gab es viele Arten, Sesamöl, Rafanosöl und andere, während Olivenöl in Ägypten seltener Indem man Wasser mit Essig mischte, erhielt man das einfachste Getränk; eine Musikantengesellschaft bekommt außer Bargeld noch Brot, Rafanosöl, Essig und Wein geliefert. auch der Wein, der ja an verschiedenen Stellen Ägyptens gedieh, begegnet uns oft, und die Weinhändler erscheinen in den Papyri mit erheblichem Umsatze; der Ruf des mareotischen Weins ging weit über Ägyptens Grenzen hinaus. Allen zugänglich und billig war die Fischnahrung, die heute eine ebenso große Rolle spielt; die Taricheuten pökelten sie zur Dauerware ein. Felder und Gärten lieferten zur Verbesserung des Tisches eine Fülle von Gemüsen, Kohl aller Art. Bohnen, Linsen, Erbsen, die Lotosfrucht, Rüben, Spargel, Gurken, Kürbisse, Schnittlauch, Lattich, Knoblauch, Zwiebeln und vieles andere; die Gartengräber der Alexandriner auf der kanobischen Landenge versorgten damit den hauptstädtischen Markt. Ebendort und sonst in den Gärten gab es Obst. Äpfel, Granatäpfel, Feigen, die man frisch oder getrocknet genoß, Nüsse und vor allem Datteln, die gewiß überall gegessen wurden. Den Zucker ersetzte der Honig, womit man allerhand Gebäck süßte, wie denn Kuchen und feines Backwerk in der Stadt sehr beliebt waren und durch die ausländischen Gewürze Abwechslung erhalten konnten. Wenn auch das Fleisch anscheinend nicht zur billigsten Volksnahrung gehörte, so spielte doch Schweinefleisch in der Versorgung Alexandreias eine Rolle, und in den Rechnungen treffen wir oft auf Geflügel, Gänse, Tauben, Wachteln, Ferkel und Zicklein, sehen, daß man das Fleisch dörrte und einzelne Teile, wie Zunge, Brust, Bauch, Leber, Ohr usw. besonders berechnete. Gartenschnecken und Austern dürfen wir nicht deswegen als Leckerbissen betrachten, weil sie zufällig selten vorkommen. wir noch die beliebten Käse, Milch und Eier hinzu, endlich als Getränk das alte ägyptische Zytosbier, so haben wir ungefähr einen Überblick über alles, was der Küche zu Gebote stand. der einzelne bedurfte, war so ungleich wie heute; neben das Mindestmaß von Brot, Salz und Wasser stellen wir nur als Beispiel einen Speisezettel für drei Tage aus der Zeit von Christi Geburt: "am 5. kanopische Leber; am 6. zehn Austern, einmal

Lattich; am 7. zwei Brötchen, ein gemästeter Vogel (Huhn?) aus dem Wasser (in Wasser gekocht?), zwei Flügel". Wenig gewinnen wir aus Preisangaben, z. B. daß einmal im 1. Jh. a. C. 2 Eier 25 Kupferdrachmen gekostet haben. In der Mitte des 2. Jh. p. C. finden wir den Lebensbedarf eines jungen Mannes aus guter Familie mit zwei Artaben Weizen und 60 Drachmen monatlich, ohne Kleidung, berechnet und wenig später den Jahresunterhalt einer Frau auf 50 Artaben Weizen, 55 Keramia Wein angesetzt. Von den Hauptmahlzeiten nahm man das  $\delta \epsilon i \pi ror$  des Nachmittags nicht vor 3 Uhr ein.

Für Tracht und Kleidung steht uns eine Fülle von Zeugnissen zu Gebote, Briefe und Eheverträge zumal, aber nur sehr selten eine Beschreibung, die uns mehr erkennen läßt, als die Namen selbst besagen. Diese deuten nun freilich so gut wie ausnahmslos auf griechische Kleidung, und man glaubt ihnen um so eher, als daneben ägyptische Himatia ausdrücklich bezeichnet Überdies stimmen die Mumienbilder, Leichentücher und Särge, auf denen bisweilen der Tote in der Tracht des Lebens erscheint, damit überein (vgl. Abb. 17, 18, 19). Wir dürfen also annehmen, daß man etwa in der Kaiserzeit, aus der wir am meisten hören, allgemein griechische Kleidung trug, nicht ohne einen merkbaren Einschlag römisch-italischer Tracht. Was aber für die Hellenen und wohl auch für die Gräkoägypter gilt, trifft deshalb keineswegs auf die Masse der eigentlichen Ägypter zu, die unterhalb der griechischen Kultur geblieben waren, denn die Fellachen werden ihre alte dürftige Tracht bewahrt haben. Auf die altägyptische Tracht der Priester hielt sogar die römische Regierung. Ob die Römer in Ägypten wie einst der Triumvir M. Antonius sich griechisch trugen, wissen wir nicht.

Soweit wir sehen können, trugen die Frauen, die hier den ersten Platz beanspruchen, ein Unterkleid, das man Chiton, später auch Sticharion nannte, darüber aber Überkleider verschiedener Art und wechselnder Mode, von den einfachsten Stücken zu 8, 12 oder 16 Drachmen bis zu kostbaren Gewändern mit gestickten Silberstreifen oder mit Streifen und Troddeln, für die man 100, 160 ja 250 Drachmen bezahlte. Ganz besonders häufig wird die seit dem 3. Jh. p. C. sieh verbreitende dalmatica, eine Ärmeltunika, erwähnt, daneben auch der griechische Überwurf, das Himation. Der eleganten Frau standen aber viele Abarten zu Gebote, das Kolobion, eine Tunika, Anaboladion und Periboladion als Umschlagetücher,

das italische Himation, das Pallion, ebenfalls eine Art Umhang, das Maphortion, eigentlich ein Schleier, in der Regel ein Schleierkleid, namentlich in Verbindung mit der Dalmatica, als Delmatikomaphortes, und dergleichen mehr. Reiche Abwechstung erlaubten die Stoffe, vornehmlich Wolle und Leinwand verschiedener Feinheit, dazu die Menge der Farben; wir lesen von weißen, saphirfarbenen, krokusfarbigen, onyxfarbigen, milchfarbigen, rosenfarbigen, wasserfarbenen Kleidern und besonders oft von den verschiedenen Arten des Purpurs, des kostbaren echten wie des unechten Stickerei und aufgenähte Streifen, die wir an Pflanzenpurpurs. den sogenannten koptischen Kleidern noch vor uns sehen, waren sehr beliebt, wie denn silberne, lakonische und andere Streifen oft erwähnt werden. Daß es Sommerkleider und Badekleider gab, daß die Mode bestimmte Ortsformen, etwa die Dalmatica aus Xois oder die Streifen aus Lakonien oder das spanische Weiß einführte, ist kein Wunder. Frauenschuhe aus Leder und Sandalen aus Papyrusgeflecht sind noch erhalten. Im allgemeinen werden die Kleider besser ausgesehen haben, als sie auf den Hüllen der Toten in äußerst roher Malerei erscheinen; die Mumienporträts Wie reich manche Dame ausgelassen nicht viel davon sehen. stattet war, zeigt die Beschwerde der Heraïs aus dem Dorfe Theadelphia; hat man ihr doch nicht weniger als 13 vollständige weiße Anzüge (σένθεσις) stehlen können, außerdem noch mehr farbige Garnituren, die sie genau beschreibt.

War auch die Tracht der Männer nicht so vielfältig, so fehlte es doch keineswegs an Prunk und Farben; wenigstens muß der junge Hierax, der in Oxyrhynchos studiert, wohl ausgestattet sein, wenn er sowohl für seine Purpurmäntel wie für die myrrhenfarbigen Mäntel besonders dazu passende weiße Himatia, dazu noch ein paar Scharlachkleider besitzt, abgesehen von denen, die der Brief seines Vaters nicht erwähnt. Ein Stück der Männerkleidung scheinen die farbigen Manschetten zu sein, die unter dem Namen καρποδέσμια begegnen. Im allgemeinen trägt auch der Mann das Hemd, den Chiton, darüber das Himation, als Umwurf etwa noch den quivôling und für kaltes Wetter einen Flausrock (συρία, κασσός); im Lehrvertrage wird ausbedungen, der Lehrling solle vom Meister Chitone mit der Zeit in steigendem Werte erhalten, von 16 zu 20, 24, 28 bis 32 Drachmen. Der vollständige Anzug eines Mannes scheint uns einmal beschrieben zu werden; da trägt er einen Chiton, zwei Himatia, einen Filzhut (πίλιον) und seinen Stock (κράνον).

festlichen Gelegenheiten legte man wohl die Chlamys an, die auch die Ptolemäer trugen, und das Theater besuchte man in weißer Die Kosten der Kleidung waren natürlich sehr un-Kleidung. gleich; wenn einem jungen Manne 156 p. C. durch Testament jährlich 200 Drachmen dafür ausgesetzt werden, so sieht dieser Betrag neben den 24 Artaben Weizen und den 720 Drachmen bar, die für seinen Lebensunterhalt bestimmt sind, ziemlich hoch aus. Wenn auch nur für eine beschränkte Zeit, so kennen wir doch in ihr die Haartracht besser als die Kleidung. Die Mumienporträts führen uns die Frisuren der Damen aus Arsinoë etwa im 2. Jh. p. C. vor Augen, die meistens wohl geordnet und leidlich geschmackvoll aussehen (Abb. 20), wenn auch die freie Natürlichkeit der bekannten Aline eine Ausnahme ist. Römische Moden haben stark bis nach Ägypten gewirkt; was dort in außerordentlich raschem Wechsel bei den Damen des Kaiserhauses und des römischen Hochadels aufkam, das hohe Lockengebäude der Julia, des Titus Tochter, wie die steife Künstlichkeit der Plotina, verbreitete sich durch Modelle in der Provinz, und eine ganze Reihe kleiner Terrakottaköpfe aus Ägypten zeugt von dem Eifer, womit die ägyptischen Modedamen sich diese Vorbilder verschafften, um nicht hinter Da aber Ägypten vermutlich der Reichs-Rom zurückzubleiben. hauptstadt doch nachhinkte, darf man die Mumienbilder von Hawara immer etwas später ansetzen als die entsprechenden wohlbekannten römischen Moden. Bei den Männern war es bis zum Beginn des 2. Jh. p. C. üblich, den Bart völlig zu rasieren; nur der Philosoph trug als Verächter der Eleganz den Bart. Wie die Ptolemäer und die ersten Kaiser werden auch ihre Untertanen bartlos gegangen sein. Kaiser Hadrian aber bekannte sich zum Philosophenbarte, und sogleich folgte ihm die Welt; auch die Mumienbilder zeigen uns fast durchweg bärtige Köpfe (Abb. 21). Die freien Knaben trugen bis zum Ephebenalter das lange Haar zurückgebunden und im Nacken einen kleinen Knoten. Sehmucksachen aller Art, goldene und silberne Armbänder.

Schmucksachen aller Art, goldene und silberne Armbänder, Fingerringe mit Steinen, namentlich mit geschnittenen Siegelsteinen, oft in Goldfassung, Ohrringe, Halsketten mit Medaillons, große Kolliers mit Perlen, Broschen und anderes werden zumal in den Eheverträgen bei der Aufzählung des Frauengutes oft angeführt, und auf den Mumienbildern von Frauen sieht man fast ummer reichen Schmuck. Die Goldschmiede und Silberarbeiter waren ja überall ansässig und vermochten auch künstlerisch etwas

zu leisten, wie so manches der erhaltenen Stücke bezeugt; in den Papyri wird nur selten ein Schmuckstück genauer beschrieben. Wie die heutigen Orientalinnen mögen auch damals die Frauen Ägyptens ihren Schmuck beständig getragen haben.

Der Toilette dienen Salben und Parfüme, Zedernöl, Mandelöl, Lilienöl, Myrrhenöl, Rosenöl, Öl von Mendes und wie alle die Aromata heißen, die damals teils Ägypten selbst, teils der Osten lieferte; wenn der Staat die Myrrhe durch Monopol vertrieb, muß der Verbrauch sehr erheblich gewesen sein. Sich zu salben war allgemein üblich, auch über die Kreise des griechischen Gymnasion hinaus; man unterließ es zum Zeichen der Trauer um einen Toten. Ebenso bedeutete es Trauer, wenn man nicht badete. Das Bad sche nt durchweg Sitte gewesen zu sein. In Alexandreia und in den Metropolen gab es große öffentliche Warmbäder, Thermen mit Kuppelhallen, Kühlhallen, Gängen, mit reichem Bilderschmucke, mit ausgedehnten Röhrenleitungen, und ihre Erhaltung kostete der Stadt viel Geld; aber selbst Dörfer besaßen vielfach Badeanstalten mit besonderen Abteilungen für Männer und Frauen; zum Einzelbade dienten Wannen, und der Badediener hatte die Badenden, auch die Frauen, wenn sie aus dem Bade stiegen, mit heißem Wasser aus der Leitung abzuspülen. Wie verbreitet das Bad war, ergibt sich schon aus den Badesteuern, die überall erhoben wurden. Ohne Zweifel war der Unterschied zwischen der Dorfbadeanstalt in Trikomia und den Hadriansthermen in Oxyrhynchos oder etwa gar alexandrinischen Bädern sehr groß; aber daß die griechische Badeanlage Ägypten durchdrungen hat, obwohl das natürliche Bad im Nil und in den Kanälen jedem bequem vor der Türe lag, geht aus dem Reichtum der Zeugnisse klar hervor. Auch hier hat sich griechische Lebensgewohnheit in allen griechischen oder halbgriechischen Kreisen durchgesetzt.

Eür die Lebensweise und Sitte ist Clemens Alexandrinus sehr ergiebig, besonders der Paedagogus. Allgemeine kulturgeschichtliche Bilder: Schubart, Neues aus dem alten Alexandrien, Preuß. Jahrbücher 1909, 498ff. Viereck, Die Papyrusurkunden von Hermupolis, Deutsche Rundschau 1908, 98ff. Kühn, Antinoopolis, Lpzg. 1915. Plaumann, Ptolemaïs, Lpzg. 1910. Wessely, Die Stadt Arsinoë, Wien. S. B. 1902 (Bd. 145, 4). Wessely, Karanis und Soknopaiu Nesos, Wien. Denkschriften 1902 (Bd. 47, 4). Hausanlage und Hausbau: Luckhard, Das Privathaus im ptol. u. röm. Ägypten, Diss. Gießen 1914. Vgl. auch Rubensohn, Aus griech.-röm. Häusern des Fajûm, Arch. Jahrb. 1905, 1 ff. Zucker, Arch. Jahrb. 1909, 176ff. Honroth-Rubensohn-Zucker, ÄZ 46, 14ff. (alle drei Aufsätze enthalten gute Bilder zur Bautechnik sowie Grundrisse), und die Einleitung zu Grenfell-Hunts Fayoum Towns. Plan des alten

Alexandreia z. B. bei Mahaffy, A history of Egypt under the Ptolemaic Dynasty. London 1899. Plan von Priene: Th. Wiegand, Priene. BGT. 1910; auch bei Diels, Antike Technik, 1914. Über Alexandreia siehe Puchsteins Artikel in Pauly-Wissowa. Da es bis heute Großstadt geblieben ist, stehen der Aufdeckung der alten Stadt große Schwierigkeiten im Wege. Während das Wort πλινθετον selbst auf den rechteckigen Häuserblock deutet, besagt ἄμφοδον nur das von Straßen umgebene Viertel, und man braucht keineswegs überall eine regelmäßige Gestalt vorauszusetzen. Alex. Banordnung P. Hal. I 84ff.:  $\hat{\epsilon}[\hat{\alpha}r \delta]\hat{\epsilon}$  reizior  $\hat{r}_i$  oliz $[\eta_i\mu\alpha]$   $\hat{\epsilon}\xi\omega$  rov  $\hat{\alpha}\sigma\tau[\epsilon]\omega[\epsilon]$  (sc. olizo $\delta\sigma\mu\tilde{r}_i$ ),  $\hat{\epsilon}[\hat{\alpha}]\mu$   $\mu\hat{\epsilon}r$ τειχ[ίο]ν, πόδα [ἀπολειπέτω, ἐὰν δὲ οἴκημα] δύο πόδας: [ἐ]ὰν δὲ ἐντὸς τοῦ ἄστεως οιχοδ[ομήτ....]θω [23 Bst.] των ἀναλισκ[ο]μένων ή ἀπολειπέτω τὸ ήμυσ[υ ών γέγαπ ται [άπολείπειν τοὺς έξω τοῦ] ἄστεως οὶχοδομοῦντας. Für das Nebeneinander regelmäßiger und unregelmäßiger Stadtteile sind die Pläne Alexandriens und Kairos bei Bädeker lehrreich. Bei den Namen der Straßen usw. ist zu beachten, daß in der Regel das ingen den Namen trägt, seltener die Gasse. Über Arsinoë einzelnes bei Wessely; für Oxyrhynchos fehlt noch eine Bearbeitung; ich füge daher einiges bei, ohne irgendwie nach Vollständigkeit zu streben: λαύρα Τεμγενούθεως, ζύμη ή φέρουσα εἰς τὴν τῶν Ποιμένων λεγομένην λαύραν 55 p. C., φύμη Σεύθου, φύμη Λουπάδος, φ. Άπολλωνίου κτίστου ήτοι Πωμαρίου, φ. Ψύλλου, φ. Φανιου Diokl., φ. Ίερακίου 283 p. C., λαύρα Μυροβαλάνου 20 p. C., λαύρα Χηνοβοσκών 6-35 p. C., λαύρα δρόμου Θοήριδος, λαύρα δρόμου Γυμνασιου 50 p.C., λαύφα Ίππέων Παφεμβολής 49,50 p.C., αμφ. Παμμένους Παφαδείσου 80-212 p.C., "Arω Πασεμβολής, άμφ. Τεμγενούθεως 160 p.C., άμφ. δρόμου Γυμνασίου 98-363 p.C., άμη. Έρμαιον 128 p.C., άμη. Μυροβαλάνου 99 p.C., άμη, νότον Κρηπίδος und βοροά Κοηπίδος 81 p. C., άμη, Πρακλέους τόπων 94 p. C., άμη, Ίππέων Παρεμβολής 90 p. C., άμφ. πρότερον Ίππέων Παρεμβολής 96 p. C., Plätze, Gebäude u. dgl. Καισάρειον, Σαράπειον, Ίσετον, Θυήρειον, Ταμετον, Γυμνάσιον, Θέατφον, Καπιτώλιον, Εσμαΐου, Τετράστιλου, Όπτανεΐου, Νειλομέτριου, Ιπποδρόμος, Κάμπος, Νοτίνη πύλη, Λιβική πύλη usw. Christlich: in Arsinoë z. Β. λαύφα τοῦ άγίου Βίκτοφος, τῆς άγιας Θεοτόχου, zahlreiche Kirchen usw. Über die christlichen Kirchen in Oxyrhynchos siehe Seite 371. An diesen Namen die Geschichte Städte, namentlich den römischen und den christlichen Einfluß zu verfolgen, würde lohnen. Städtische Wasserleitung von Arsinoë, 113 p.C. Wilcken Chr. Zum Hausbau ist durchweg Luckhard zu vergleichen, der auch ein paar Anlagen nach den Papyri gezeichnet hat. Hausteine z. B. Oxy. III 498. Bau eines Gymnasions oder Bades Oxy. XII 1450, eines großen Privathauses Ryl. 11 233. uid quor ist der Lichthof, der sprachlich mit atrium nichts zu tun hat, aber ihm in der Sache nahe steht. Der ἀνδοεων dient nicht immer als Männerraum, sondern ist oft nur Name. Zu den Turmhäusern Weber, Terrakotten p. 252ff., der auf die Turmstelen von Aksum hinweist und daran erinnert, daß die antiken Maler auf Nillandschaften gern turmähnliche Häuser darstellen. Vgl. auch den Traum des Ptolemaios, neu bearb. von Wilcken Arch. f. P. VI 204ff.: τῆ το ομην με ἐν ᾿Αλεξανδοής με εἶναι ἐπάνω πύργου *πεγάλου*. Das Turmhaus scheint ägyptisch und besonders alexandrinisch zu sein. Rein griechische Bauteile z. B. für Alexandreia BGU IV 1115, für Ptolemaïs OG. I 51, für Hermupolis CPH. 127. Ich möchte nicht wie Luckhard das Haus der gr.-röm. Zeit entschieden auf altäg. Bauweise zurückführen, sondern glaube, daß wir mit starkem hellenistischem Einflusse rechnen müssen; auch

wird ein entlegenes Dorf weit ägyptischer ausgesehen haben als eine große Metropole. Auch heute reicht die Wirkung südeuropäischer Bauweise bis in die Städte Oberägyptens. Man bezeichnete das Hausgrundstück nach den yeirores, teils Nachbarhäusern, teils Straßen; auch Einzelwohnungen nach dem Namen des Hausbesitzers oder nach einem nahen Merkmale, z. B. Wilcken Chr. 293 πρ[δε] τῷ Φύνι(κι) bei der Palme, Δί[δ]νμος πρὸς τῷ Φακεινοπωλίων (sic), Μέλας ἐν τῷ Δεονήσου. Baukosten der Enkteseon Bibliotheke in Arsinoë: Bell, Arch. f. Pap. VI 102. Im Mietshause scheinen bisweilen die Teile Zeichen gehabt zu haben: Petr. III 73 tis leyoueires Aquemboov ovroixías tautetov elstórtwi er  $\delta \epsilon \tilde{z} \tilde{a}$  őydoor, of felatoruor  $\overline{N}$ , was schwerlich als Nummer zu deuten ist. Mancherlei dafür geben die Adressen der Briefe. Inneneinrichtung. Außer Luckhard siehe auch bei Reil, Gewerbe, die Geräte aus Thon, Metall und Holz und das reichhaltige Verzeichnis P. Hamburg 10. Mitteis Chr. 91. Die Fenster waren wie noch heute hoch angebracht. Rückgabe der Türen und Fenster wird in Mietsverträgen ausbedungen. Zur Wasserleitung bes. BGU. IV 1116 und darüber Luckhard, auch Oxy. 111 502 (164 p. C.): τοῦ προκειμέτου φρέατος (in einem αἴθριων gelegen) τροχελλέαν σὺν σχοινίφ καινή και τας οδσας ληνούς λιθίνας δίο εδοιών και όλμοι. Kühlanlage τρικλίνον, sonst oft für das Speisezimmer gebraucht, Ryl. II 233. z. B. Lond. III p. 269, ist Oxy. X 1277 (255 p. C.) eine Sofagarnitur: στοωμάτων λινών ποικιλτών διὰ  $\ddot{o}\dot{h}[o]v$  κα[i] πουςκεφάλαια τέσσαρα , , α και λινά τῆς αὐτῆς εἰδαιας (ἰδέας) für 500 Drachmen. Zum Schmucke der Wohnung vgl. Kap. 17. Man wird im allg. das heutige oriental. Haus zum Vergleiche heranziehen dürfen. Miete: Ad. Berger, Wohnungsmiete und Verwandtes in den gräkoägypt. Papyri, Zeitschr. f. vergl. Rechtswiss. 1913, 321ff. Die Kontrakte lauten häufig auf 2 Jahre, die Miete ist halbjährlich zu zahlen. Kauf von Hausteilen kommt auch anderswo vor; mir ist es z. B. aus dem Kanton Wallis bekannt. 27 Menschen in  $^1/_{10}$  Haus: Wilcken Chr. 203 (189 p. C.). Hamb. 15 erwähnt  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{10}$  von  $\frac{1}{6}$  Haus  $= \frac{5}{24}$ ; die Teile entsprechen vermutlich Zimmern. Haus der Antonia Philemation BGU IV 1116; ihr Hausverwalter ist ihr Sklave Philargyros. In byz. Zeit ἐνοιχιολόγοι z. B. BGU 1 3. Oxy. VII 1038. Mietspreise z. B. 164 p. C. ein Haus in Oxyrh. 200 Dr., 273 p. C. ebenda 400 Dr., Oxy. III 582. VII 1036.

Nahrungsmittel. Sudhoff, Ärztliches aus gr. Papyrusurkunden. Reil, Gewerbe, 136ff. Brot: ἄρτοι καθαροι, αὐτόπυροι, σεμιδάλωτοι, κύλληστις, ἀρτοσοινέ, δλοπυρίτης u. a. Vgl. auch Giss. 26. Paris. 55. Brotversorgung durch die Eutheniarchen Wilcken Chr. 426; ein Vergleich mit Mitteis Chr. 305 und 306 ergibt, daß die 6 Beamten damit nur 1800 Personen befriedigen können. Vgl. auch Oxy. X 1252. Wichtig ist Oxy. XII 1454 (116 p. C.), auch für Größe und Preis der Brote: 1 Artabe gibt 30 zweipfündige Brote. Über staatl. und städt. Fürsorge: Preisigke, Intern. Monatsschr. 1916, 373 ff. Bescheidenste Kost: in einem Briefe BGU I 246 (2/3. Jh. p. C.): σὰ αὐτὰ ἔκπλέξου, ὡς ἐργαζομ[έ]νου μου ἡ ὡς πραγματευ[ομ]ένου άλεὶ καὶ ἄρτφ καὶ ὕδατι ζῶι ἐκλέξει (1. ἐκπλέξαι) αὐτὰ δύνομαι = erledige du es selbst, als wenn ich bei der Arbeit oder beim Geschäft von Salz, Brot und Wasser lebend es erledigen könnte! Kinderkost: siehe Seite 397, Zeile 9. Lieferung an die Beamten z. B. Hibeh 183 (258/7 a. C.); σιτομετρία ist Naturallieferung, σιταρχία dagegen Geldzahlung. Vgl. auch die Löhnung der Soldaten. Zum Ö l vgl. Kap. 18 über das Öl-

monopol. Wasser mit Essig ist das billigste Getränk; man gab es auch den Verbrechern, daher auch Jesus am Kreuze. Oxy. X 1275 (3. Jh. p. C.).: die Dorfbehörden mieten auf 5 Tage eine Musikantentruppe, anscheinend 10 Per sonen, und zahlen täglich 140 Dr., 40 Paar Brote, 8 Kotylen Rafanosöl und für alle Tage zusammen 1 Keramion Wein und 1 Keramion Essig. Das Geld wird hauptsächlich der προεστώς eingesteckt haben; die Lebensmittel erlauben eine Schätzung des Bedarfs. Zum Weinbau vgl. Kap. 18; ebenso zu Obstund Gartenbau. Besonders viel für beides ergeben die alex. Urkunden BGU IV 1118—1120. Gemüseladen Oxy. XII 1461. Die griech. Namen der angeführten Gemüse sind πράμβη, κύαμος, φακός, ερέβινθος, άλικάκκαβος, γογγυλίς, ασπάραγος, σιχυον, πολόχυντος, πράσον, θρίδαξ, σπόρδον, πεγαλών; Obst δπώρα; μηλον, δόα, σύπον, getrocknet λοχάς, κάρυον, φοίνιξ. Honig, vgl. die μελισσουργοί Tebt. 15. Οχν. V1 936 μελιχιρίδα καὶ κύθραν (1. χύτραν) πλακούντων ι κιὰ μελίτινα στεφάνια γ. τραγήματα werden öfters erwähnt, in Alexandreia ein τραγηματοπώλιος. Unter den Fleischern (μάγειφος) erscheint besonders oft der χοιφομάγειφος; Schweinefleisch nach Alex geliefert Wilcken Chr. 22. Oboloskäse τυροί δβολιαΐοι z. B. Oxy. IV 729 (137 p. C.). Auch die Zytosfabrikation war Monopol. zettel Oxy. IV 738 δίτνω ε΄ Κανωπικον ήπας. δίπνω ε΄ όσις εα ι, θοιδαξο: δίπιω ζ. ἀρτίδια β, ὄρτις σιδυτή (Ι, σιτευτή) έξ ὕδα(τος), α, πτέρυγες β. Ferner Wilcken Chr. 477 (ca. 245 a. C.), wo zu einem Feste bestellt werden ἔφιφος, τυφοί, λάχανα παντοδαπά und ὄψον. Endlich Preisigke, Sammelbuch 4630 (2. Jh. p. C.); auf eine Person werden fürs δείπνον gerechnef ήμικόπω δέλα απος παὶ ὄφνειοι /δ?νοί καὶ πεφιστεφαίς δνοί. Ein Monatsbedarf ergibt sich aus Mitteis Chr. 306, ein Jahresbedarf aus Oxy. XII 1473, wozu man Oxy. XII 1454 vergleiche. Die Zwillinge des Sarapeums erhalten täglich 4 Brote, jährlich 1 Metr. Sesamöl u. 1 Metr. Kikiöl. Vgl. West, The cost of living in Roman Egypt (Class. Philol. 1916, 293). Was wir über die Lebensmittel wissen, beruht hauptsächlich auf Privatrechnungen, auf den Erwähnungen der Gewerbetreibenden, auf den amtlichen Rechnungen über Lieferungen für παφουσία der Könige, Beamten usw.

Kleidung. Reil, Gewerbe 116 ff. εμάτια Αιγύπτια Petr. II 32 (3. Jh. a. C.). Zur Weberei Ägyptens vgl. Kap. 18. Italischer Einfluß zeigt sich in den Namen. Teure Frauenkleider Oxy. X 1273 (260 p. C.) δελματικομασόςτην άργεντικον ενσημών δο. 260, χιτώνων λευκον μοναχόν κροσσωτόν ένσημον δο. 160, δελματικομασόστην καλλάϊνον δο. 100, έτερον δελματικομασόστην λευκόν προπόρg υρον δο. 100. Oxy. I 114 (2/3. Jh. p. C.) u. a. δελματικουασόρτιν λιβάνιον, δ. δεύχιτος, φακιάψισε (faciale) λακωνόσημος. Οχγ. VII 1051 (3. Jh. p. C.) qιβλατώψιν (fibulatorium) Spangenkleid. VI 921 (3. Jh. p. C.) βαλανάφιον, II 265 (1. Jh. p. C.) βαλανίνην την καλξη ν δδατίνην Badekleid. Zu Maphortes vgl. P. M. Meyer, Gr. Texte aus Äg. (Berlin 1916) Nr. 23. Echter Purpur άληθινοπόρη υρον (Preis: Wilchen Chr. 326), Pflanzenpurpur πορφύρας φιζίου oder ψευδοπόρφυρου. Frauenschuhe υποδήματα γυναικεία Petr. 12. Zur Ausrüstung gehört auch der Gürtel. Die Garderobe der Heraïs (2. Jh. p. C.) P. Hamburg 10: συνθέσις τελείας λευχάς δεχατοείς, εν αις πλατύσημο[ι γ]υναιχεῖα[ι] δέκα, καὶ παιδικάς δύο [κ]αὶ ετέρας χρωματίνας, λευκόσπαν[ον] α, Σπανήν ετέραν α, φοδί[τητ] α καὶ γαλακτίτητ το καὶ φαιτόλητ λευκόσπατοι τέλειοι λακανιζό]σημοι  $\overline{a}$  καὶ γυναικείας συνθέσις πορφυρών μεν  $\overline{B}$ , εν αίς  $\overline{a}$  ύπο ζώνης, καὶ πάλλιον καὶ τυριαντίνην π καὶ κροκωτίνην α καὶ κοκκίνην α καὶ ζααράγδινον ψπόζωνον καὶ

παιλιού και εσωτιού που αγού από εκτιού και είτερου επάτιου οξόδ είνου και παιλια ner älla  $\delta$ , leiza nii eta zoozotiior a, tiquartiini  $ar{a}$  za $ar{a}$  , . . , . . . uorazor πορη εφούν και άβολλας τεκιτούς  $\beta$ , εν οίς αγναφοίς  $\overline{u}$  κ]αι λωδίκους λευκας  $\beta$ es folgt anderes; vgl. auch Weber, Terrakotten p. 206ff. und Tafel 33, 34. Siehe hierzu und zu allem Folgenden, soweit es die Frau betrifft: Schubart, Die Frau im griechisch-römischen Ägypten. Internat. Monatsschrift 1916. Männerkleider: Brief an Hierax Wilcken Chr. 482. καφποδέσμια αικτά δύο, εν μεν σανδίκινοι και εν πορητιστέν Οχγ. VIII 1153 (1. Jh. p. C.). Bestimmungen über die Kleidung im Lehrvertrage Oxy. IV 725 (183 p. C.). Vollst. Männertracht Tebt. I 230 (2. Jh. a. C.) Erzguteis actor geroueron stageδώναμεν "Ποανλείδει τω επιστατεί και αφχιστλακίτης συν ως περιών το γυατίοις τοιβακοτε δισί και χιτώνν και κουνών και πίλιου. Chlamys Oxy. 1 123 (3 4. Jh. p. C.). Sie ist Tracht der Könige: Plut. Anton. 54. Vgl. auch Theokrit. 15. Soldatentracht Magd. 13. Sklaventracht Paris. 10. Weiße Kleidung im Theater Oxy. III 471. Kleiderkoffer er tij inatiogogide Oxy. I 116 (2. Jh. p. C). Kosten der Kleidung: Mitteis Chr. 306.

Frisuren: Weber, Terrakotten 215ff. Tafel 34, 35. Kaufmann, Graeco-äg. Koroplastik<sup>2</sup> Taf. 52. Die kleinen Terrakottaköpfe sind nichts als Haarmodelle und ersetzen die Modezeitung. Zu den Frisuren der römischen Damen vgl. Delbrück, Antike Porträts: Julia Titi 39b. 40. Plotina 42. Faustina 47. Auch das Bild der Aline aus Hawara bei Delbrück. Haartracht der Knaben: Edgar, Bull. Alex. 10, 161. Schmucksachen: Reil, Gewerbe 50ff. Äg. Goldschmiedearbeiten bei H. Schäfer, Berlin 1910, p. 83ff. (G. Möller) Taf. 19, 20. Vgl. auch Kap. 17. Armband ψέλιοι. Ring δαστύλιοι. Ohrring ενώτωι. Kette Brosche in Mondform μεγίσειον. Kollier περιτραχήλιον, καθόρμιον. Ein reicher Schmuck in Gold mit Steinen und Perlen wird Oxy. X 1273 beschrieben. Salben: Reil, Gewerbe 144ff. Myrrhenmonopol Wilcken Chr. 309. Sudhoff a. a. O., der Gatte schreibt an die abwesende Frau αg' ατε έλουσάμην μετ΄ εσοί, ουχ ελουσάμην ουχ ηλιμμε μέχοει ιβ Αθίο Οχν. ΗΗ 528. Hadriansthermen in Oxyrh, mit John, v 1 zooq 5001 usw. Wilcken Chr. 34, 48; auch μείζονα θεφιία, δεμισμοί βαλανείοι erwähnt. In Dörfern: Bakchias BGU I 181 (57 p. C.), Busiris Hibeh I 116 (ca. 245 a. C.). Euhemeria Rvl. II 124. Fay. 46. Oxyrhyncha im Fajum Magdola 42, wo ein prinzelos Pólios mit πύελω (Wanne) erwähnt wird, ebenso in Trikomia: Magdola 33 (3. Jh. a. C.): λονομένης γάρ που εν τών βαλαντίων τών εν την προειρ[v]μένην χώπην Lα Tτ $oldsymbol{arphi}$ ς, παραχέων εν των βυβεναικεξιών θόλων ευβεβικίνας που ώστε ζυήσασζθαν εlisενέγχας θερπού τος αριτοπος γατερικέδορες ποι καί κατέκουσεν τις τε κοιλίας και τον αφιστέφον περάν κως τος γότατος, ωστε και κινδυνείειν με. Flor. ΗΙ 376, 5. Giss. 50 betr. Garderobierstellen beim städt. Bade. In byz. Zeit Bäder auf den großen Gütern Oxv. I 148. Über die Badsteuern jetzt P. M. Meyer, Gr. Texte aus Ägypten (Berlin 1916) p. 132ff.

Wenn wir den Papyri glauben dürfen, so pflegte man damals aller Orten und in allen Schichten der Bevölkerung, unter Griechen wie Ägyptern und Gräkoägyptern, bei Reich und Arm, in Stadt und Dorf eine überaus lebhafte Geselligkeit. Den Anlaß dazu boten bald häusliche Feste, bald öffentliche Feiern, und bei beiden spielte die Religion mit ihren Götterfesten und kultischen

Prozessionen eine große Rolle, ohne jedoch eine nach unseren Begriffen religiöse, d. h. ernste Stimmung zu verbreiten. mehr waren die Götterfeste hier wie überall in südlichen Ländern Tage allgemeinen Verkehrs in Handel und Wandel und zugleich Tage rauschender Belustigung. Man braucht nur an das Lichterfest der Neith in Sais zu denken oder zu lesen, wie Juvenal ein ägyptisches Fest schildert, um sich von der Lebhaftigkeit oder gar Wildheit solchen Treibens eine Vorstellung zu machen. Vielfeicht gab es im Altertume kein Land, das lauter zu feiern wußte als Wie es auf den Lustfahrten der Alexandriner nach Kanobos zuging, erzählt Strabon nicht ohne Entrüstung, und Alexandreia war zwar die Stadt unablässiger Arbeit, aber auch Meisterin in allen Festen; vor ihrem Untergange wußten Antonius und Kleopatra nichts Besseres zu tun, als sich in diesen Taumel zu stürzen. Der weltberühmte Festzug des Philadelphos mag einen Begriff davon geben, was Alexandreia an Glanz und Prunk, aber auch an Geschmack leisten konnte; Philopator beging allerlei Feste zu Ehren seines Gottes Dionysos, die nicht nur höfisch waren, sondern die ganze Stadt heranzogen wie die bekannten Lagynophoria. Alle die religiösen Prozessionen (zwyawia) und griechischen Festzüge (θεωρία), die uns in den Metropolen oder Dörfern begegnen, mögen weit genug dahinter zurückgeblieben sein. fach sorgten bei solchen Anlässen die Gemeindebehörden für die Belustigung des Volkes, indem sie allerlei Gaukler und Possenreißer, Tänzer, Tänzerinnen und Musikanten kommen ließen, und wenn wir die Vasenbilder ansehen, waren die Späße kräftig genug. Schon die Dörfer wandten beträchtliche Summen dafür auf, erst recht die Stadtbehörden, die nach Ausweis erhaltener Rechnungen an Pankratiasten, Faustkämpfer und Ballspieler, an Musikanten, Theaterwächter und Pferdeknechte Tage lang zu zahlen hatten, und vor allem durch hohe Honorare für mimische Schauspieler, Biologen, Homerrezitatoren und Rhetoren stark belastet wurden. Dazu kamen die Ehrengehälter für Mithürger, die in heimischen oder fremden Agonen Siege davon trugen. Denn in den Städten, wo die Hellenen den Ton angaben, standen im Anschlusse an das Gymgymnischen und die musischen Wettkämpfe im Vordergrunde des öffentlichen Lebens und unterhielten den Zusammenhang mit der gesamten hellenischen Welt. Hier trugen die Feste ein rein griechisches Gepräge; alles, was wir vom Gymnasion erfahren, und ebenso die Lieder und Mimen, die wir bei den literarischen Papyri kennen gelernt haben, Vorträge von Chansonetten, Schauspielern und Sängern gehören hierher; auch an das Theater brauche ich nur zu erinnern. Allmählich verdrängte der Gladiator den Athleten, und in byzantinischer Zeit verbreitete sich der Zirkus; Papyri wie Terrakotten führen uns den Starter vor Augen, der neben der Wasseruhr stehend den Ablauf der Rennpferde überwacht; wir lesen mehrfach von Rennpferden und finden nicht nur in Alexandreia, sondern auch im Zirkus von Oxyrhynchos die Parteien der Blauen und Grünen wieder, die in Konstantinopel vom Zirkus ausgingen und eine so gefährliche Macht in der Reichshauptstadt gewannen. Ägypten war selbst bis in die Provinzstädte hinein durchaus auf der Höhe und hatte rege Fühlung mit dem modernen Leben der großen Welt.

Auch die Beziehung zum Herrscherhause gab mancherlei Anlaß zu Festlichkeiten. Man feierte die Geburtstage der Ptolemäer, wie es scheint sogar monatlich, ebenso den Tag des Regierungsantritts und unter Roms Herrschaft die kaiserlichen Geburtstage sowie den Geburtstag Roms. Bestieg ein neuer Kaiser den Thron, so forderte der Statthalter durch Proklamation zur Feier dieses Ereignisses auf, und die Strategen beeilten sich, dem entsprechend an ihre Gaue schwungvolle Aufrufe zu richten; wie man solche Feste mit dramatischen Vorstellungen ausstattete, in denen z. B. Phoibos und Demos eine Wechselrede führten, haben wir bereits gesehen. Nicht ganz klar sind die zahlreichen ημέραι Σεβασιαί, deren Beispiele fast ausnahmslos aus Oxyrhynchos stammen; vermutlich handelt es sich auch hier um Gedenktage des Kaiserhauses, die man festlich beging. Auch besondere Ereignisse von geschichtlicher oder örtlicher Bedeutung gaben den Anlaß zu patriotischen Festen; so feierte Oxyrhynchos noch 202 p. C. seine Teilnahme an dem Kriege gegen die Juden, der unter Trajan und Hadrian stattgefunden hatte. Überschlägt man die Menge der patriotischen Feste, die Zahl der allgemeinen und örtlichen Kultfeiern, so scheint es noch wenig genug, wenn in einem Lehrvertrage 183 p. C. 20 Feiertage jährlich als Durchschnitt vorausgesetzt werden; wahrscheinlich aber waren der Feste erheblich mehr. Freilich fehlte wohl alles, was dem regelmäßigen Sabbat oder Sonntag verglichen werden könnte; jedoch sieht es aus, als hätten im 3. Jh. a. C. die Dammarbeiter alle 10 Tage einen Feiertag gehabt, und ein merkwürdiges Papyrusbruchstück legt nahe, eine Gliederung des Jahres in 36 Wochen zu 10 Tagen und

in 3 Jahreszeiten zu 4 Monaten mit Thoth, Tybi und Pachons beginnend, anzunehmen. Dazu würde auch die hänfige Wiederkehr einer fünftägigen Frist, also einer halben Woche, gut stimmen. Erst in der Kaiserzeit kamen die Namen der Wochentage allmählich auf.

Dem Geselligkeitsbedürfnisse diente die Menge der Vereine. Zum Teil schloß man sich um einen Gott and seinen Dienst zum Kultvereine zusammen, und namentlich in ptolemäischer Zeit tritt fast in allen Verbänden auch weltlicher Zwecke der religiöse Zug Den griechischen Kreisen waren besonders die Vereine der Altersgenossen, der Epheben, der Jünglinge, der Alten, eigentümlich, die mit dem Gymnasion zusammenhingen, das ja den stärksten und allgemeinsten Verband griechischer Männer bildete. Aus ihm ginge i die Vereine der Athleten hervor, die in der Kaiserzeit sich zu einem Weltbunde zusammenschlossen; echt griechisch waren auch die musischen Vereine der dionysischen Techniten und anderer, deren Verband sich ebenfalls über die ganze Welt erstreckte. Viele führte der Beruf zusammen, die Landwirte wie die Kaufleute, die Handwerker, deren Vereine allmählich Innungen wurden, wie die Soldaten, die Gelehrten ebenso wie die Beamten. Nirgends mehr als in Alexandreia blühte das Vereinswesen, und hier war auch die eigentliche Stätte der reinen Vergnügungsvereine, der Spaßmacher (γελοιασταί) und in den lustigen Tagen de. Kleopatra und des Antonius der Brüder vom unnachalımlichen Leben (ἀμιμητόβιοι), die sich später Brüder vom gemeinsamen Tode (συναποθανούμενοι) nannten, als ihre kömglichen Vorbilder in den Tod gingen. Und was wir davon wissen, bleibt ohne Zweifel weit hinter der wirklichen Verbreitung solcher Vereine zurück. Aber auch die Provinz eiferte nach; im Fajum gab es Vereine der Tischgenossen (σύνδειπνοι), die Festmahle veranstalteten, und wenn wir den Namen der Leidensbrüder (πάθινοι) lesen, denken wie an das alexandrinische Vorbild. Alle diese Vereine und gewiß nicht minder die Kreditvereine (¿garoi) pflegten neben ihren eigentlichen Zwecken ohne Frage die Geselligkeit. auch an politischen Zielen fehlte es nicht; wenn Vereine wie die φιλοβασιλισταί und später die σύνοδος Σεβαστή den Patriotismus oder die Ergebenheit gegen den Herrscher zur Schau trugen, so galten demgegenüber die Klubs, die Alexandreia durchsetzten, der Regierung als gefährlich, und Rom unterdrückte sie mit eiserner Strenge.

In Haus und Familie beging man ebenso religiöse Feste wie Gedenktage des eigeren Kreises. Jedes private Opfer konnte zu einem kleinen Feste ausgestaltet werden, an dem man es sich bei Musik und gutem Essen wohl sein ließ, und vom religiösen Kultmahle, das eine Reihe von Einladungen bezeugt, ist schon die Rede gewesen. Aber auch zur Feier des ersten Haarschneidens, zur Epikrisis des vierzehnjährigen Knaben, die seinen Eintritt unter die Erwachsenen bedeutete, zur Hochzeit der Kinder lud man Freunde ein, oder einfach zum Gastmehl ohne ausdrücklichen Anlaß. Die G-burtstage wurden festlich begangen, hier und da sogar der Gehurtstag eines Verstorbenen weiter gefeiert, zumal wenn dieser dafür etwas ausgesetzt hatte. Man lud die Freunde in der Regel auf die 9. Stunde, also den frühen Nachmittag ein, meistens ins eigene, mitunter aber auch in ein anderes Haus, vielleicht das eines Verwandten, wofern nicht etwa mancher ein Gewerbe daraus machte. Festräume zu vermieten. Das Wirtshaus, das wir auf dem Dorfe gelegentlich antreffen, kommt wohl hier nicht in Betracht; es war jedenfalls, wie schon sein Name καπήλειον besagt, der Laden des Krämers, der Getränke und Eßware i feilhielt. Noch heute sieht man in ägyptischen Dörfern und Städten den griechischen Bakkâl in derselben Weise Laden und Kneipe vereinigen. Lud man Auswärtige ein, so schrieb man einen richtigen Brief und vergaß auch nicht, die Reisegelegenheit zu besprechen: am Orte selbst dagegen trug ein Bote Einladungskarten aus, deren gleichtleibende Ferm uns aus mehreren erhaltenen Stücken bekannt ist. Wie es in der Geselligkeit vertrauter Kreise zuging, davon hönnen uns die wenigen Beispiele scherzhafter oder witziger Bemerlangen in Briefen nur eine schwache Vorstellung vermitteln.

So wichtig auch die staatsrechtlichen Grenzen waren, die in ptolemäischer Zeit die Makedonen und Hellenen, später die Römer und Hellenen von den Ägyptern schieden, so waren sie es doch nicht al in, die das Wesen der Gesellschaft bestimmten. Schon das Volle ein declie sich nicht völlig mit ihnen, wenn man auch annehmen einf, eiß Hellenen, die römische Bürger wurden, oder Ägypter, eenen a relang, zu den Bevorrechteten aufzusteigen, in der Rend sich dem höheren Volke anzuschmiegen suchten. Vor allem aber trugen Religion und Bildung, Beruf und wirtschaftliche Lage neue Züge hinein, die jene Gruppen fortwährend breuzten und ganz andere, nicht minder starke Zusammen-

hänge schufen. An der Laudwirtschaft waren Römer, Hellenen und Ägypter beteiligt, und ebenso an den Gewerben; im Handel und im Geldgeschäfte betätigten sich Angehörige ganz verschiedener Klassen, nicht zum wenigsten gerade römische Wucherer und Geldleute. Mögen auch unter den Reichen in Alexandreia nicht wenig Mitglieder der alten, echten Bürgerschaft gewesen sein, so drangen doch immer neue Elemente von unten hinein, Leute ohne Ahnen und ohne politische Geltung, namentlich Freigelassene; denn das Geschäft fragte nicht nach Stand und Herkunft. In den Metropolen und auf den Dörfern scheinen die Gemeinderäte und Ältesten im allgemeinen auch die Wohlhabenden zu sein, zumal da das römische Liturgiesystem eben Aber sogar Mitglieder diesen Kreisen die Beamten entnahm. altalexandrinischer Familien sanken zu Nilfischern und Lohnschreibern hinab, während anderwärts wenige Römer und Alexandriner fast den ganzen Grund einer Dorfgemarkung in Händen hielten. Die Menge der Darlehnsurkunden, die Zeugnisse für gewerbsmäßige Geldverleiher und nicht zuletzt die Briefe mit ihren Klagen über Geldnot sprechen laut von dem großen Abstande, der die reichen Grundbesitzer, Gewerbetreibenden und Handelsherren von der Masse der Arbeiter, der Armen und Geringen trennte; der Bettler war auch damals eine wohlbekannte Erscheinung. Aber auch das Zusammenwohnen schuf Gemeinsames. Zwar können wir die Besonderheiten der Gaue oder Landschaften noch nicht fassen, obgleich z. B. das Fajum sicherlich eine solche Eigenart entwickelt hat; aber wenigstens das eigentümliche Wesen der Weltstadt Alexandreia ist bereits dem Polybios aufgefallen, und wenn man den Hof und die literarischen Kreise, die Industrie und der Handel mit ihrem Weltverkehre, das Durcheinander römischer, hellenischer und ägyptischer Bevölkerung sowie der Fremden von allen Enden der Erde ins Auge faßt, so ergibt sich auch uns etwas vom eigenartigen Bilde dieser Stadt. Weniger als in anderen Teilen der alten Welt traten in Ägypten die Sklaven hervor. Denn während sonst die Industrie mit Sklavenmassen arbeitete, standen ihr in Ägypten Scharen billiger Lohnarbeiter zur Verfügung, und wenn auch in Alexandreia noch am ehesten die Sklavenarbeit etwas bedeutet haben mag, so treffen wir doch in der Papyruskultur bei der Stadt freie Arbeiter. Jedoch hat man die Steinbrüche z. T. mit Sklaven ausgebeutet. Im Allgemeinen gehörte der Sklave hier nicht zu denjenigen Gestalten, die im Bilde der Gesellschaft überall so hervortraten, wie es für Athen Menanders Lustspiele zeigen, sondern haftete an den eigentlich hellenischen Kreisen, und nur in rein hellenischen Gesetzen haben sich bisher Sonderbestimmungen für Sklaven gefunden. Ließ der Herr ihn auch gelegentlich ein Gewerbe lernen, Weberei, Tachygraphie oder Musik, um daran zu verdienen, vermietete er auch die Sklavin als Amme, so war doch die Mehrzahl mit häuslichen Diensten beschäftigt. Wohlhabende Leute besaßen ihrer mehrere; im Hause eines Ratsherrn von Oxyrhynchos finden wir sechs, ein Alexandriner verschenkt nicht weniger als fünf; aber wenn ein Besitzer mindestens 13 anmeldet, liegt schon der Gedanke an gewerblichen Betrieb oder an Sklavenhandel nahe. Man konnte Sklaven auf dem Markte kaufen, und mehrere Vorträge über Sklavenkauf sind uns erhalten; die Preise, die naturgemäß sehr ungleich waren, sagen uns erst recht wenig, solange sie vereinzelt bleiben und nicht mit Arbeitslöhnen verglichen werden. Oft begegnet der im Hause geborene Sklave, und gerade bei der Hausdienerschaft ist es nur begreiflich, daß sie mit der Familie durch Geschlechter verbunden bleibt; aber auch aus den ausgesetzten Findelkindern, die man vom Schutthaufen (zoπρία, zoπρώr) aufhob, holten sich viele einen Sklaven. merkwürdige Erscheinung des Teileigentums, die sich bei der Erbteilung leicht ergab, muß für die Person des Sklaven zu Folgen geführt haben, die wir noch nicht klar durchschauen. Mit Vorliebe gab man den Sklavenkindern schöne und bedeutungsvolle Namen, deren wir schon gedacht haben. Besonders in Alexandreia wird der Kreis der Sklaven sehr bunt aus Angehörigen der verschiedensten Völker zusammengesetzt gewesen sein.

Nicht selten sehen wir zwischen Herren und Sklaven ein freundliches Verhältnis bestehen: dem äthiopischen Sklaven setzt sein Herr einen rühmenden Grabstein, ein anderer stiftet seinen Sklaven und Freigelassenen Geld zu jährlicher Feier seines Geburtstages, ganz besonders häufig aber war die Freilassung durch Testament, oft mit der Begründung, daß sie zum Dank "für den guten Willen und die Liebe" der Sklaven geschehe; ja es kommt vor, daß ein Ehepaar die freigelassene Sklavin adoptiert und ein römischer Soldat seine Sklavinnen zu Erben einsetzt. Daneben haben sicherlich viele die Freilassung durch Geld erkauft. Auf die verschiedenen Freilassungsformen des römischen und griechischen Rechts kann ich hier nicht eingehen; manches Altertümliche wie die

Formel "ich lasse frei unter Zeus, Ge und Helios" hielt sich bis in späte Zeit. Der Freigelassene trat im Wesentlichen in den Stand seines bisherigen Herrn und nunmehrigen Patrons ein, so daß Freigelassene römischer oder alexandrinischer Bürger auch staatsrechtlich hoch über die Ägypter aufrückten; in der Gesellschaft werden Damen wie Antonia Philemation, die Freigelassene des Triumvirs M. Antonius, eine große Rolle gespielt haben, zumal wenn sie reich waren. Antonia Philemation hielt sich selbst wieder einen Sklaven als Hausverwalter. Aber auch schon die Sklaven hoher und reicher Herren galten etwas und bekleideten wichtige Stellen wie etwa Kerinthos, der Gutsverwalter der Antonia Drusi, noch viel mehr die Sklaven des Kaisers. Augustus scheint die Haussklaven der Kleopatra übernommen zu haben; im übrigen treffen wir kaiserliche Sklaven namentlich im Anfange der Kaiserzeit mehrfach in wichtigen Stellungen kaiserlichen Vertrauens, vielleicht sogar unter dem alexandrinischen Prytanenkollegium. Mehr als andere Zeugen des Altertums öffnen uns die Papyri einen Blick ins Leben der Familie und des Einzelnen, so daß wir den Menschen auf seinem Lebenswege von der Geburt furch Kindheit und Schule, Ehe und Beruf bis zum Grabe begleiten können. Zwar nicht gerade ein einzelnes Schicksal, aber doch genug Erlebnisse von Menschen ähnlicher Lebenslage, um eine wohlbegründete Anschauung zu gewinnen. Schon die Forderung des Staates, der bei vielen Anlässen Auskunft über den Personenstand und die Herkunft verlangte, sorgte dafür, die Namen der Vorfahren im Bewußtsein zu erhalten; in Steuererklärungen und amtlichen Aufstellungen, aber auch in Privatverträgen sehen wir sehr häufig die Vorfahren bis zu ien Großvätern sorgfältig angeführt, und in vielen Fällen lassen sich ziemlich ausgedehnte Stammbäume herstellen, am meisten freilich in hellenischen, besonders alexandrinischen Kreisen. Gern nannte man das Kind nach dem Großvater; aber auch an die Namen von Vater und Mutter schloß man oft die der Töchter und Söhne an. Es mag sein, daß gewisse Namen nach Ort und Zeit besonders beliebt waren; aber im allgemeinen ist der Reichtum der Namen groß, wenn auch in einzelnen Familien sogar Geschwister gleichen Namens vorkommen. Über die Mischung der Namen, die Kos:namen, Doppel- und Beinamen habe ich bereits Seite 331ff. gesprochen.

Den Armen wurde es schwer, die Kinder aufzuziehen; wenn man

die Kinder aussetzte, wenn der Vater selbst bei den wenig-Nutzen versprechenden Mädehen dazu riet, so war das mehr ein Zeichen der Not als besonderer Rolleit; dieselben Kreise verdingten ihre Kinder zur Arbeit, um Sehulden durch ihre Leistung abzu-Zumal in der Großstadt Alexandreia wird der Arme ott keinen anderen Ausweg gewußt haben. Adoption freinder Kinuer kommt vor, auch in einer echt ägyptischen Priesterfamilie, aber doch selten im Vergleiche zu Rom, weil im kinderreichen Ägypten alle bei der römischen Aristokratie wirksamen Ursachen tehlten. Das Kind genoß hier wie auch sonst im Orient lange Zeit, zwei bis drei Jahle, die Mutterbrust; die Amme, deren Gewerbe in Alexandreia blühte, diente wohl ebenso in reichen Familien wie zur Aufzucht der Findlinge, die Sklaven wurden. Allerlei Spielzeug, das sich gefunden hat, zeugt von den Freuden des Kindes, und manche Terrakotte spricht mit ihrer guten Beobachtung kindlichen Ausdruckes von der Liebe, womit man seine Entwicklung verfolgte. Die niedere und die höhere Schule ist schon an früherer Stelle geschildert worden. Blicken wir in die große Menge der Briefe, die Eltern und Kinder gewechselt haben, so schaut fast überall ein liebevolles Verhältni; heraus, herzliche Fürsorge des erwachsenen Sohnes für den alten Vater, Dank für die gute Erziehung in dem bekannten Briefe des jungen Apion und Sehnsucht des Sohnes nach einem Lebenszeichen von der Mutter; aus dem Gewühl Alexandreigs schreibt Serenilla, die sich ganz verlassen fühlt, an ihren Vater, er möge ihrer nicht vergessen. Und wenn es auch nicht zu Beispielen dafür fehlt, oaß der Vater die Kinder schlecht behandelt, so stehen ihnen weit mehr Äußerungen der Teilnahme gegenüber, herzliche Glückwünsche zur Hochzeit des Sohnes und liebevolle mütterliche Briefe. verzogene und eigenwillige Kind haben wir im Briefe des kleinen Theon vor uns, de i dei Vater nicht mit auf die Reise genommen hat; nun will er es ertrotzen. Auch der Staat erkennt die Pflicht des Sohnes an, die alten Eltern zu erhalten, und erläßt ihm die Kopfsteuer; wie es scheint, bestimmen die Eltern, welcher Sohn diese Aufgabe übernehmen solle.

In Bezug auf die Ehre standen von Hause aus ägyptisches Recht und ägyptische Sitte in einem gewissen Gegensatze zu griechischen Ordnungen und Auschauungen. Wie demotische und griechische Eheverträge lehren, kannten die Ägypter zwei Formen der Ehe, die Vollehe und die Minderehe; jene hieß die schriftliche (ἔγγραφος

γάμος), diese die schriftlose (ἄγραφος), ohne jedoch in den Fällen, wo sie begegnet, ungeschrieben zu sein. Die Ehe auf Zeit, die man z. B. auf fünf Monate einging, gehört vielleicht unter den Begriff der Minderehe. Das Wesen dieser beiden Eheformen ist Ihnen beiden stehen die älteren grienoch längst nicht geklärt. chischen Eheurkunden gegenüber, worin der griechische Standpunkt noch unvermindert zur Geltung kommt. Hier ist es der Vater, der seine Tochter dem Manne zur Ehe gibt, und der Mann empfängt sie aus des Vaters und der Mutter Hand; bisweilen gibt die Mutter allein sie aus. Ob ein Fall, worin die Frau bei Lebzeiten ihres Vaters selbst erklärt, sich zur Ehe zu geben, auf besonderen Voraussetzungen ihres makedonischen Volkstums beruht. steht noch fahin. Die strenge Auffassung hat sich zwar bis weit in die Kaiserzeit erhalten, aber neben ihr ist es üblich geworden, die Ehe einfach durch Übereinkommen des Mannes mit der Frau, ohne Erwähnung der Eltern, zu schließen; wenn in den alexandrinischen Eheverträgen die Frau mit dem Weibervogte auftritt, so bedeutet diese Form keine Minderung ihrer wirklichen Selbständigkeit. Augenscheinlich hat die griechische Sitte sich in hellenistischer Zeit gemildert, zumal da gerade damals die Frau sich auch sonst einen Platz in der Welt gewann, und ägyptische Gewohnheit mag verstärkend hinzugekommen sein. Der Ehevertrag enthielt in jedem Falle eine Abmachung über die Mitgift, die teils auch dem Manne zur Verfügung gestellt wurde, teils aber Vorbehaltsgut der Frau blieb; gewöhnlich handelt es sich um Kleider und Schmuck, also die Ausstattung, seltener gehören noch Äcker oder Häuser dazu. Der Mann hat seiner Frau den Unterhalt nach Vermögen zu gewähren und sie gut zu behandeln, soll sie nicht verstoßen, keine Nebenfrau einführen und von keiner anderen Frau Kinder erzeugen; die Frau dagegen soll ihm gehorchen, darf sein Haus weder bei Tage noch bei Nacht ohne seine Zustimmung verlassen, mit keinem anderen Manne umgehen und soll den Haushalt nicht verderben oder etwas tun, was dem Manne Schande brächte. Nicht in jedem Ehevertrage erscheinen alle diese Bestimmungen, aber sie bezeichnen das Wesen der älteren griechischen Eheform; später verflüchtigt sich diese Betonung der sittlichen Pflichten mehr und mehr, während die geschäftlichen Abmachungen über die Mitgift in den Vordergrund treten, und zwar richten sich die Strafbestimmungen bei Verletzung des Vertrages überwiegend gegen den Mann, der daher geschäftlich als der gewinnende Teil

zu betrachten ist. Die Ehescheidung war entweder Entlassung der Frau (ἀναπομπί) oder freiwillige Trennung (ξεουσία ἀπαλλαγί), und das öffentliche Recht setzte ihr keine Schwierigkeiten entgegen, so daß die Entlassung nur von den Strafen des Vertragsbruches getroffen wurde; der schwangeren Frau hatte der Mann gräko-ägyptischem noch Entbindungskosten zu zahlen. Nach Rechte durfte die Frau ohne Einwilligung ihres Vaters sich von ihrem Manne trennen, und die römische Regierung scheint diese Freiheit anerkannt zu haben. Mit der Trennung gewannen beide Teile das Recht, eine neue Verbindung einzugehen. Das Christentum brachte zwar wieder strengere Anschauungen über die sittliche Seite der Ehe; aber was die Urkunden byzantinischer Zeit darüber enthalten, besagt nicht viel, weil man auf die schönen Redensarten dieses Stiles allein kein großes Gewicht legen darf. Eingehend kümmerte sich die römische Regierung um die Verhältnisse der Soldaten, denen sie zwar die Ehe verbot, aber aus praktischen Gründen weder verwehren konnte noch wollte; im übrigen sah sie nur darauf, Mischehen zwischen den staatsrechtlich getrennten Klassen zu erschweren und namentlich die Ägypter den bevorrechteten Kreisen fern zu halten.

Mit den Ptolemäern zog die griechische Anschauung ins Land ein, daß das Weib geschäftsunfähig sei und bei allen Rechtshandlungen eines männlichen Beistandes, des Weibervogtes (zύριος), bedürfe; der Grundsatz drang völlig durch und wurde bei den Römerinnen in der Kaiserzeit nur insofern anders gehandhabt, als sie ihren Kyrios vom Statthalter erhielten. Befreiung davon erlangte die Römerin durch das ius trium liberorum unter Nachweis der elementaren Schulbildung. Davon abgesehen bedarf jedes Weib zu jedem Rechtsgeschäfte des Kyrios, der ihr Vater, Gatte, Sohn oder sonst jemand sein kann. Aber wenn auch damit die Unmündigkeit des Weibes scharf betont wurde, so sah es in Wirklichkeit offenbar ganz anders aus, denn unsere Urkunden erwecken fast überall den Eindruck, als sei der Weibervogt nur eine Form. Allem Anscheine nach nahm das Weib in ptolemäischer wie in römischer Zeit eine recht selbständige Stellung ein und glich keineswegs dem Bilde, das man sich oft von der nilflosen, abgesperrten Haremsfrau macht; viele Berufe standen ihm offen, und nichts weist auf Beschränkung im öffentlichen Verkehre hin, selbst wenn man nur an die schlichte Bürgersfrau denkt, denn die fürstlichen Damen der Ptolemäerzeit, die Sängerinnen und Tänzerinnen

führten natürlich ein viel freieres Leben. Man trat gewöhnlich jung in die Ehe; bezeichnend für Ägypten war die Geschwisterehe, nicht nur in ägyptischen Kreisen, sondern auch unter alexandrinischen Bürgern und bekanntlich im Ptolemäerhause die Regel. Den Römern mußte sie ausdrücklich verboten werden. Daß sie der Fruchtbarkeit geschadet habe, tritt nirgends zu Tage. Über das Verhältnis der Ehegatten geben vornehmlich die Briefe Auskunft; herzliche Zuneigung und zärtliche Fürsorge wechseln mit Vor-Einmal reicht die Frau eine Beschwerde würfen und Klagen. über den Mann ein und einmal der Mann über die Frau; einzig in seiner Art ist ein Blatt, worin eine Frau ein ganzes Sündenregister ihres Mannes niedergeschrieben hat, von der Mißhandlung ihrer Sklavinnen bis zu Schimpfworten und zur Verhinderung ihres Kirchenbesuches.

Schon die Eheverträge verbergen nicht, daß dem Manne zwar die Nebenfrau und Kinder von einer anderen verboten werden, der außercheliche Geschlechtsverkehr aber freisteht. Gelegenheit dazu boten in weitem Umfange die Sklavinnen, außer ihnen die Hetären, die in Ägypten wie anderwärts eine Steuer von ihrem Gewerbe entrichten mußten; ein amtlicher Erlaubnisschem für eine Hetäre ist noch erhalten. Wahrscheinlich blühte ihr Weizen am besten in den Großstädten, zumal in Alexandreia, wo die Ptolemäer ihre Geliebten öffentlich auszeichneten; die bisweilen vorkommende Bezeichnung nohmen) deutet auf griechische Kreise, und auch in der Provinzmetropole sehen wir einen jungen Mann in den Stricken einer Hetäre, die sich von ihm ein erdichtetes Darlelin bescheinigen läßt. Dagegen mögen es arabische oder afrikanische Weiber gewesen sein, die vom Roten Meere nach Koptos eingeführt wurden. Einige griechische Eheverträge untersagen dem Manne die Knabenliebe, die demnach anders beurteilt wurde als ein Verhältnis mit einer Sklavin oder einer Hetäre; da sie aber bei Griechen wie Orientalen heimisch war, müssen wir sie auch im griechisch-römischen Ägypten voraussetzen, und an dem päderastischen Verhältnisse des Präfekten Maximus gab dem Ankläger und der Volksmeinung wohl nur die rücksichtslose Öffentlichkeit Anstoß, die beim Vertreter des Kaisers ungehörig schien.

Es liegt in der Natur der Sache, daß unsere Papyri mehr von den Lastern als von den Tugenden der Menschen erzählen; aber wir dürfen die reiche Ausbeute der Gerichtsverhandlungen und Be-

schwerden nicht einseitig beurteilen. Sicher ist wohl, daß namentlich die einheimischen Ägypter eine hitzige Gesellschaft waren und zu Messerstechereien und Gewalttaten jeder Art neigten. Von Überfällen und Körperverletzungen lesen wir so oft, daß nur noch besondere Fälle wie ein Angriff auf eine Frau im Bade, die Räuberbande, die im Sarapeion zu Memphis haust, oder die Schreckensherrschaft zweier Griechen im Dorfe Kerkeo-Solange die Griechen sich als sîris Aufmerksamkeit erregen. Herren fühlten, lag der Reiz nahe, den Ägyptern den Fuß auf den Nacken zu setzen; wo die Ägypter die Übermacht hatten, vergalten sie es, wie die Sarapeumspriester an den Zwillingen, den Schützlingen des Makedonen Ptolemaios, und an ihm selbst taten. Kleine Anlässe führten zu blutigen Taten, ja zu Kämpfen ganzer Städte, zumal wenn die Religion mitsprach; bekannt ist Juvenals Erzählung vom Kriege der Hechtanbeter mit den Hundeanbetern. Die griechische Bevölkerung nahm, auch sofern sie von Hause aus mehr Haltung besaß, schon früh ägyptischen Fanatismus an. Was Polybios von den Straßenkämpfen in Alexandreia bei der Thronbesteigung des Epiphanes erzählt, was später zwischen Juden und Alexandrinern sich blutig abspielte, abgesehen von Krawallen aus nichtigen Anlässen, rechtfertigt Roms Strenge gegenüber dem ägyptischen und grichischen Pöbel der Haupt-Als die Christen den Sarapistempel niederbrannten, als sie Hypatia ermordeten, bewiesen sie sich nur als echte Bewohner Alexandreias.

Nicht nur unter der schlaffen Herrschaft der späteren Ptolemäer, sondern auch unter Roms Hand bildeten Übergriffe der Beamten einen unausrottbaren Krebsschaden; Euergetes II. trat scharf dagegen auf, und der Präfekt Vergilius Capito schritt wiederum dagegen ein; zumal die Pflichtleistungen des Volkes an reisende Fürsten und Beamte gaben zu allen Zeiten eine Handhabe für Erpressungen. Ganze Dörfer suchten das Patronat höherer Beamten, um vor den niederen sicher zu sein; man begreift das, wenn man liest, wie vor dem Bezirksschreiber die Einwohner flüchten müssen. Wenn selbst die eiserne Hand der Römer nicht immer durchgreifen konnte, so gewinnt man eine Vorstellung von der Macht der unteren Beamten, der Schreiber, die seit Jahrtausenden das ägyptische Und diese Willkür steckte gelegentlich die Volk knechteten. höchsten Stellen, sogar den römischen Statthalter selbst an. Auch vom landesüblichen Bakschisch fehlen uns die Spuren nicht; Bestechung, Unterschlagung amtlicher Gelder und im Privatleben der Diebstahl gehören zu den gewöhnlichen Erscheinungen, zuınal da Geld und Geldeswert bei Millionen wie heute so auch damals im Mittelpunkte aller Gedanken standen. Verheerend wirkte auch die Augeberei der Sykophanten, gegen die Tiberius Julius Alexander sich wandte, zumal in Alexandreia; aber die römische Regierung selbst bediente sich ihrer, um Steuerhinterziehungen aufzudecken, und die Verwaltung des Idios Logos, die überall aufzuspüren hatte, was etwa der Fiskus beanspruchen könne, beruhte geradezu auf der staatlich gezüchteten Angeberei. Giftmischerei, Selbstmord wegen Schulden und viel anderes ließe sich noch anreihen, ohne dem Bilde neue Züge hinzuzufügen. Aber es bleibt einseitig, wenn man nicht die Briefe hinzunimmt, in denen dasselbe Volk sich oft so harmlos und gutherzig ausspricht. Leben und Sitten der fein gebildeten Kreise erfahren wir überdies so gut wie nichts Unmittelbares.

Wie im Glauben der Ägypter Tod und Jenseits einen breiten Raum einnehmen, so auch Bestattung und Grab in ihren Gebräuchen: zugleich hat wohl auf keinem anderen Felde das ägyptische Wesen so vollständig die Herrschaft auch über die Griechen gewonnen. Fast ohne Ausnahme treffen wir hier die Sitten der ägyptischen Spätzeit; auch die Griechen der höheren Kreise, die im Leben sieh über die Ägypter erhaben fühlten, die sich niemals anders als griechisch kleideten, fügten sich dem geheimnisvollen Jenseltsglauben des Landes und befolgten seine Sitten. Überall wurde auch damals der Tote einbalsamiert und die Mumie  $(\tau \alpha \varphi \dot{\eta})$  mit langen Binden feiner Leinwand umwickelt, die oftmals einen erheblichen Aufwand forderten; überall, in der Thebaïs wie in der großen Oase und in Alexandreia, arbeitete die Zunft der Leichenbestatter (rezgorágoi) mit allen ihren Abteilungen, Taricheuten, Choachyten usw., von denen uns besonders in der Ptolemäerzeit die thebanischen Papyri und später die demotischen Satzungen ihrer Genossenschaften erzählen. Unentbehrlich waren auch die Weiber oder Männer, denen die Totenklage oblag. Leichen unbestattet stehen zu lassen, galt als Frevel; aber in der Kaiserzeit bewahrten manche den verstorbenen Angehörigen lange im Hause auf, indem sie die Mumie in einen Schranksarg stellten, dessen oberer Teil geöffnet werden konnte. Die Särge pflegte man der Gestalt des Menschen nachzubilden, in allgemeinen Umrissen beim kostbaren Steinsarkophage, getreuer beim Sarge aus Holz,

Stuck und Papyruskartonnage, denen die Gestalt des Toten in der Kleidung des Lebens oder religiöse Bilder aufgemalt werden konnten; über den Kopf setzte man eine möglichst lebensähnliche Gesichtsmaske oder ein Porträt, auf Holz oder Leinwand gemalt. Wo in reichen Gräbern dem Toten ein Standbild errichtet wird. trägt es oft ägyptische Kleidung, wie die alexandrinische Nekropole Kom eš šugafa gezeigt hat. Ihr gesamter Innenschmuck ist im wesentlichen ägyptisch, und nur vereinzelt begegnen griechische Züge. Makedonisch ist das Kammergrab mit dem Ruhebette aus Stein, griechische Formen und Teile sieht man an einzelnen spitzdachigen Särgen aus Holz in Mittelägypten, die mit dem Eierstabe verziert sind. Griechisch ist zwar oft die Tracht auf Mumien und Leichentüchern gemalt, aber ägyptische Totendämonen umgeben den Griechen. In Kom es sugafa hat man Wasserröhren bis in die Einzelgräber zu den Mumien geführt, um ihnen das kühle Wasser zuzuleiten, das der Fromme von Osiris erbat. Anlage der Gräber war sehr ungleich, bald großartige Katakomben in den Felsen wie bei Alexandreia, bald kleine Kammern in den Kalkstein der Wüste gebrochen. Wie die Gartengräber der alexandrinischen Patriziei aussahen, können wir uns nicht mehr recht vorstellen; vielleicht überwog hier griechische Bauweise. Konnte oder sollte der Tote nicht am Orte begraben werden, so ließ man die Mumie zu Schiffe auf dem Nil befördern, womöglich zu einer der heiligen Stätten des Osiris, wie es Abydos war; eine Holztafel mit dem Namen des Verstorbenen gab den empfangenden Leichenbestattern die nötige Auskunft. Denksteine, Grabstelen, sogar kleine Pyramiden wurden gelegentlich über den Gräbern errichtet. Den Geburtstag des Toten feierten manche noch weiter mit eine: Festlichkeit an seinem Grabe, wohl in der Grabkammer, und der Totenkult wurde eifrig ausgeübt. Bis tief in die christliche ägyptischen Bestattungssitten Zeit hinein pflanzten sich die fort, und noch am Ende des 6. Jh. p. C. bestimmte Bischof Abraham von Hermonthis, man solle seinen Leichnam nach der heimischen Ordnung behandeln. Allmählich hat jedoch das Christentum dem Einbalsamieren und allem ägyptischen Wesen ein Ende bereitet. Daß aber die äußerliche Sorge um den Leichnam das Gefühl der Trauer und der herzlichen Teilnahme am Schmerze der Freunde nicht erstickt hat, bezeugt uns der schlichte Brief der Eirene an Taonnôphris und Philon: "Eirene der Taonnôphris und dem Philon guten Mut. So betrübte ich mich und weinte ich

über den Seligen, wie ich über Didymas geweint habe; und alles was sich ziemt, hab' ich getan mit allen den Meinigen, Epaphroditos, Thermuthion, Philion, Apollonios und Plantas. Aber dennoch: man vermag nichts gegen solche Dinge. So tröstet denn einander. Gehabt euch wohl".

Öffentliche Feste. Zu den religiösen Festen vgl. Kap. 16, auch über Saturnalien. In Italien z. B. sind die Feste der Mutter Gottes und der großen Heiligen allgemeine Jahrmärkte; auch bei uns vereinigt die Kirmes beides. Lichterfest der Neith Herod. II 62. Hibeh I 27. Juvenal, Sat. XV 41ff.: positis ad templa et compita mensis pervigilique toro, quem nocte ac luce iacentem/septimus nterdum sol invenit. horrida sane/Aegyptus, sed luxuria, quantum ipse notavi/ barbara famoso non cedit turba Canopo. Dann: virorum/saltatus nigro tibicine qualiacumque unguenta et flores multaeque in fronte coronae. Über die Alexandriner Strabo 17, 801. Plutarch, Antonius 29. Πομπή des Philadelphos Athen. 5, 196 ff., woran sich alle 5 Jahre ein Agon anschloß; vgl. Theokritos 15 über das Adonisfest in Alexandreia. Lagynophoria, eine Art Piknik: Athen. 7, 276a: τοῦ Πτολεμίων (Philopator) ετίζοντος ξορτήν και θυσιών παυτοδαπών γέτι, και πάλιστα περι του Διόννσον βρώτησεν Αρσινόι, τοι φεροτία τοὺς Φαλλούς, τίνα του ξυέραι άχει και τις έστιν έσοτή του δ' Eltortos: zakettal ner Aggerogogu, zal ta zomoderta adtois deltrovot zataπλιθέττες έτι στο διάδου παι έξιδίας επαστος λαγένου παφ' αυτ**ών φέφοντες πίνουσ**ιν. ers δ΄ σετος απεγουριοεί ευθλεψασά πους ξυάς: συ<mark>νοίται γ' έφη ταυτα δυπαρά.</mark> ανάρχη γάρ την ούνοδοι γιικοθια παμριγούς özhov. Das Fest war also der Königin zu plebeisch. Die Dorfbehörden bestellen Tänzer usw. Oxy. IV 731. X 1275. Flor I 74. Wileken Chr. 494-497, Grundzüge Kap. XII. Wessely, Studien XIII p. 6. Über die grotesken Gestalten der Possenreißer R. Zahn, Amtl. Berichte a. d. Kgl. Kunstsamml. 1913/4, 295 ff. Tebt. I 231 erwähnt einen zogdazurtis. Städtische Festrechnungen Wilcken Chr. 492, 493. Oxy. VII 1050. Vgl. auch die hergehörigen Darstellungen bei Weber, Terrakotten. Gladiatoren Lips. 57 (261 p. C.): Kleiderlieferung für die alex. Gladiatorenschule (λουδοι μοτομάζωι). Zirkus: Oxy. I 145 (552 p. C.) των επα(ων) τοῦ δημοσημένη χιρχού μέρ(συς) Πρυσίτων 152 (618 p. C.) τοῖς  $\overline{\beta}$  ἀφέτ(αις) (= Starter) προσχυρτερούου τοῖς Ιππ(οις) τοῦ Εππιχοῦ πέρους Βενέτων; Prasinoi sind die Grünen, Veneter die Blauen. Rempferde zählt Oxy. VI 922 auf: ιππάρ(ιον) Σπαιω. εττάρ(ιοι) του Αροιεοιτοι, ίπτ Korotartirov логеов: Pferdenamen Hατοικον und Πέξ (plebs?) Dio Chrysost. 32, 1, 268 sagt von den Alexandrinern: μέμοι τ' ορχήσται τε χοροιίντιχοικ αριστοί ιππων τ' ωχιπόδων έπ**ιβήτορες.** οι τε τάχιστα - ηγειραν αεγα τείχος απαιδεύτοιοι θεαταίς - εππαχοίς, ξυνόν δε χαχόι πολέεσοι φερουσιν' τουνο γάρ άει οράνε και τερί τομάντα έστε. Weber, Terr. Tafel 31. Kaufmann, Koroplastik. Patriotische Feste: Geburtstag und Regierungsantritt der Ptolemäer OG. 1 56. 90. Geburtstage der Kaiser und der Roma z. B. Wilcken Chr. 92, 490, Oxy, IX 1185. Thronbesteigung z. B. Wilcken Chr. 113. 491, vgl. Seite 142/3. ζαιτοια Σεβασταί Blumenthal, Arch. f. P. V 336. Hohmann, Chronologie der Papyri 75. Oxv. XII 1416. Rvl. II 167. Gedenkfeier der Oxyrhynchiten Wilcken Chr. 153. Der Lehrvertrag Oxy. IV 725 sagt: ἀοχήσει δε δ παῖς εἰς λόγον έουτῶν κατ΄ έτος ημέρας εικοπι; ähnlich auch sonst. Aus Petr. III 40 scheint sich alle

10 Tage em Feiertag zu ergeben. Petr. 111 134 (3. Jh. a. C.) deutet auf 36 Wochen; hier liegen wohl die altäg. 3 Jahreszeiten zu Grunde. Einheit von 5 Tagen z. B. in der πενθημερία der Fronarbeiten, in den häufigen 5tägigen Fristen, z. B. in alex. Eheverträgen, im Edikt des Fl. Titianus Mitteis Chr. 188 u. a. Noch unerklärt ist  $E\varrho u\tilde{\eta}$ , als Bezeichnung eines Tages ohne Einnahme in manchen Rechnungen, z. B. Lond. III 43, BGU III 812. der Aphrodite unpubl. Berl. P. 13301 (Einladung zur Hochzeit). San Nicoló, Äg. Vereinswesen zur Zeit der Ptol. u. Römer I, München 1913. Zu den Kultvereinen vgl. Kap. 16. Patriot. Vereine: μιλοβασιλιστιά Amh. 11 39. Paris 15. σένοδος Δεβαστή Wilcken Chr. 112. Vereine der Altersgenossen: έφηβοι, νέοι, νεανίσχοι, γερουσία. Athletische und musische Vereine: ι ίερα ξυστική σύνοδος των περι τοι "Ηρακλέα OG. II 714, der allgemeine Reichsverein, dessen voller Titel um 200 p. C. lautet: ή ίερα ξιστική περιπολιστική Άδριατή Αντωνιατή  $\Sigma$ επτιπιατή, σύνοδος τῶν περί τὸν Ήρακλέα καὶ τὸν άγώνιον καὶ αὐτοκράτορα Καίσαρα Λούκιον Σεπτίμιον Σεουήρον Περτίνακα Σεβαστόι. vgl. Viereck, Klio 8, 413. Der dionys. Verein hieß z. Z. Aurelians: ἡ ἱερὰ μουσική περιπολιστική Αδρηλιανή ολκουμενική πεγάλη σύνοδος των περί τον Διόνυσος τεχνειτών ίερονεικών στεφανειτών. Die erhaltenen Vereinsdiplome zeigen mit ihrem stattlichen Aussehen, wieviel den Hellenen das Vereinswesen galt. Zu den Agonen vgl Amtl. Berichte aus d. Kgl. Kunstsamml. 1917/8, 141. Diese Vereine genossen wichtige Vorrechte, abgesehen von Ehrenerweisungen ihrer Mitbürger, züchteten aber auch Virtuosen und Berufsathleten, die alle Agone in der Welt besuchten, wie M. Aurel. Demostratos (Inschr. aus Sardes, Wien. Denkschr. philos.-hist. Kl. 1910, Keil-Premerstein). Beamtenvereine z. B. der αιτουέτραι Lefebvre, Ann. d. Service 1910, 155. Geloiastai unter Philo-Amimetobioi Plutarch, Anton. 28, vgl. OG. 1 195. συνθιασώται σύιδειστου Tebt. I 118 (2. Jh. a. C.). Man unterscheidet von Grenf. 1 31. den Mitgliedern die Gäste, §éroi, fast sämtlich äg. Namen. Vgl. Tebt. I 177. Πάθινοι Tebt. I 234 (114 a. C.). Die Eranoi sind aus Alexandreia bekannt BGU IV 1133-1136. Offizielles Festessen, εὐωχία, im πολίτευμα der Idumäer OG. II 737. Der Gnomon des Idios Logos 111 sagt: οί σύνοδον νίμοντες κατεκρίθησαν έκε η, ένίστε μόνοι οί προστάται: die verhältnismäßig milde Maßregel setzt ein allgemeines, strenges Verbot aller ovrodor voraus.

Familienfeste. Kultmahl siehe Kap. 16. Opferfest im Familienkreise Wilcken Chr. 477. Fest des ersten Haarschneidens BGU. I 38 (2/3. Jh. p. C.); Epikrisis: Wilcken Chr. 486. Hochzeit: Wilcken Chr. 484 u. a. Beispiele bei Wilcken; ferner Oxy. III 524. VI 927. XII 1484—87. 1579. 1580 u. a. Hochzeitsgeschenk: Atene e Roma VII 124. Geburtstag Wilcken Chr. 489. Oxy. IX 1214 (5. Jh. p. C.): qédquror (1. qaiðquror) τὴν π[α]νήγυμν τῆς γενεθλίου των ιδοῦ μου Γενναδίου, καταξίωσον ἀμα ἡμίν συνδιπνῆσαι τῷ τς ἀπὸ ὁφ(ας) ζ. Geburtstag eines Toten Mitteis Chr. 305 (156 p. C.). Einladung in ein fremdes Haus Oxy. III 524. Wirtshaus Mitteis Chr. 46 (118 a. C.): συνδεδειπνη[κό]των αὐτῶν ἔν τινι καπηλήσω ἐν τῆν κώμην αυτh Tebt. I 230. Einladungsbriefe Wilcken Chr. 488. 489. BGU II 596; die Form der Einladungskarte, ohne Namen des Empfängers, lautet z. B. Wilcken Chr. 484: ἐφωνᾶ σε Ηφαίς δειπνῆσαι κῶς γάμους τέκνων αὐτῆς ἐν τῷ οἰκία αἴοιον, ῆτις ἐστίν πέμπτι, ἀπὸ ὄφας θ. Wilcken nimmt mit Recht an, daß sie ausgetragen wurden. Scherz in Briefen z. B. Oxy. II 294 (22 p. C.): περὶ δ[ε] τοῦ γαλακοῦς γφάν ον μοι, πῶς

τάλιν ἄνω λαλαχεύεται (= λελαχνωται). Οχγ. VIII 1160 (3./4. Jh. p. C.): dei Sohn an den Vater: ἔγφαψάς μοι διὰ τῶν σῶν γφαμμάτων, ὅτι καιχώμενος ἔχ ων ονομα Διοδώφου, ὅτι ἔπεμψά οοι ἀφγύφια.

Gesellschaft. In den alex. Urkunden BGU IV erscheinen die alex. Bürger überwiegend als Besitzer von Gärten, κηποτασεία. Sklaven usw.; aber Wilcken Chr. 148 (99 p. C.) finden wir unter ihnen Leute, die als Beruf άλιείς ποτάμιος. οάμιατα, d. h. Schreiber oder Elementarlehrer, und χοιποσολλητής Goldlöther, angeben. Das große wirtschaftliche Übergewicht der Römer und Alexandriner im Fajumdorfe Theadelphia ist schen erwähnt worden. Bettler z. B. Petr III 40. Briefe über Geldnot z. B. Wilcken Chr. 60. Oxy. I 120. Die Eigenart einzelner Landesteile wird vornehmlich von der Stärke der griechischen Besiedlung abgehangen haben. Über die Alexandriner Polybios bei Strabo 17, 797 vgl. Lumbroso, Arch. f. P. V 398.

Sklaven. Zur Industrie vgl. Seite 416. Reil, Gewerbe 171ff. Da in den Steinbrüchen ἐλευθεφολατόμοι Petr. II 13 (1) genannt werden, sche nt es, daß auch Sklaven dort arbeiteten. Dagegen ist der Ausdruck σώματα, der bei Fronarbeiten vorkommt, nicht unbedingt auf Sklaven zu deuten. Tempelsklaven Otto, Priester 1 315; ein unpubl. Berl. Papyrus erwähnt einen Sklaven des Sarapis. Hierodulen S. 354. Hellenisches Sonderrecht für Sklaven im Halensis I. Mitteis Chr. 369 und in den alex. αστιχοί rouot, Mitteis Chr. 81. Gewerbliche Verwertung des Sklaven z. B. Wilcken Chr. 140. BGU IV 1125, der Sklavin als Amme BGU IV 1109 und öfter. Mehrere Sklaven im Besitze eines Herrn Mitteis Chr. 317. BGU IV 1114. Oxv. VIII 1110 (188 p. C.): mindestens 13 Sklaven. Mitteis Chr. 372: 6 Sklaven. Auch Wilcken Chr. 482 scheinen die Diener des studierenden Sohnes Sklaven zu sein. Steckbrief des entraufenen Skl. Paris. 10; vgl. auch Oxy. XII 1423. Kauf auf dem Markte Ryl. II 244. Mitteis Chr. 344; der δοῦλος ἀγοραστὸς wird vom σίασητείς unterschieden. Über den Begriff der vizogéreia wird im Komin. zum Gnomon des Idios Logos zu sprechen sein. Preise z. B. BGU IV 1114 (Augustus) 1200 Dr. Oxy. II 263 (77 p. C.) eine achtjährige Sklavin 640 Dr. Oxy. 11 336 (85 6 p. C.) Sklavin 140 Dr. Mitteis Chr. 267 (95 p. C.) ein 25 jähriger Sklave 1200 Dr. Mitteis Chr. 268 (136 p. C.) achtj. Skl. 700 Dr. Oxy. IX 1209 (Decius) Sklavin mit Säugling 2000 Dr. usw. Über Sklavenkauf Mitteis, Grundzüge 192. Die Aufhebung des Kindes vom zorgen setzt auch der Gnomon des Idios Logos voraus; er betrachtet sie als Aneignung eines ἀδέσποτον und erhebt daher 25° o. vom Vermögen des Aneigners. Teileigentum am Sklaven Mitteis Grundzüge Ein Beispiel Mitteis Clir. 360 (186 p. C.), Eingabe der Vormünder für drei unmündige Kinder: επάρχει τοις αυτοίς άμξηλητεί τη μέν Ευδαιμονίδι εκτον μέφος, τῷ δὲ Διονυσίω και Θαήσει ημισυ μέφος τὸ ἐπὶ τὸ αὐτὸ δίμοι[9]οι περος πατρικού αὐτῶν δοίλοι Σαρατίω[νος]  $\delta s L \lambda$ , οὖ τὸ λοιπὸν τρίτοι σι τοῦ όμοπατρίου αὐτῶν ἀδελφοῦ Διογένο[υ]ε ηλευθέρωται ύτ αὐτοῦ: sie bitten. die verbliebenen 2/3 zu versteigern. Ein frühes Beispiel ist P. Eleph. 3 und 4 (284/3 a. C.). Weder Rubensohns Auffassung (s. auch Berger, Die Strafklauseln in den Papyrusurk. 191) noch die Deutung von Partsch Griech, Bürgschaftsrecht 1 351, scheint mir rlchtig; ich hoffe, an andrer Steile auf die Urkunden eingehen zu können. Über Sklavennamen s. Seite 332. Verhältnis von Herren und Sklaven: Poetische Grabschrift auf Epitynchanon Arch. f. P. II 564 Nr. 116. Stiftung für Sklaven Mitteis Chr. 305; derselbe Herr läßt frei

κατ' εθνοιαν και φιλοστουρίαι. 361 ανθ' ων ένεθειξασθέ μοι κατα χρώνοι εντοιακαὶ στοργίας έτι τε καὶ ύπηρεσίας. Adoption der Freigelassenen Oxy. III 504 (2. Jh. p. C.). C. Longinus Kastor setzt Marcella und Kleopatra zu Erbinnen ein Wilcken Chr. 316. Vgl. die Kleruchentestamente der Petrie P. Zuwendung an einen Freigel. Ryl. H 153. Freilassung: daß der Freigelassene dem Stande des Herrn folgt, bezeugt auch der Gnomon des Idios Logos. Allgemein vgl. Mitteis Grundzüge 271 und die delph. Urk. Bull. Corr. Hell. 1893, 343 ff. Loskauf mit Freilassungssteuer, vor dem Agoranomos Oxv. 148. Die Synagoge kauft jüdische Skl. frei Oxv. IX 1205 (291 p. C.). Antonia Philemation BGU IV 1116. Kerinthos, Skl. der Antonia Drusi, schreibt an den Strategen Oxv. II 244. In den alex. Urkunden BGU IV begegnen viele Namen mit dem Zusatze Kaagagos, also Sklaven des Augustus, vermutlich das ehemalige Hausgesinde der Kleopatra. Neben oder im Prytanenkollegium Alexandreias finden wir Καισάφειοι, Wilcken Chr. 144 (132-3 p. C.), vielleicht kais. Sklaven. Familie. Einzelne Personen werden selten greifbar, etwa der Ptolemaios der Sarapeumspapyri (2. Jh. a. C.), der Stratege Apcllonios und seine Frau (Z. Hadrians), Fl. Abinneus (4. Jh. p. C.); aber mancher Brief enthält doch wesentliche Charakterzüge.

Stammbäume herstellbar z. B. Wilcken Chr. 398. Oxy. II 249. BG1. I 302. Oxy. IX 1209. OG. II 698, besonders lehrreich Oxy. X 1282 und Mitteis Chr. 306 (156 p. C.). Einen sehr ausgedehnten alex. Stammbaum enthält die Inschrift Arch. f. P. II 444 Nr. 66. Tebt. II 312 setzt mindestens 14 Generationen einer Priesterfamilie voraus. Von 127/8 p. C. bis auf die Zeit des Augustus läßt sich eine Familie verfolgen Oxy. XII 1452. Sehr umfangreich ist der Stammbaum einer Hellenenfamilie aus Hermupolis Amh. II 75. Vgl. auch die Familie des Strat. Apollonios Giss. 19 und 77. Familiengräber Paris. 5, Arch. I 219. Eine Durcharbeitung der Namen und Stammbäume auf örtliche Verbreitung, Wahl nach dem Großvater und dgl. würde lohnen, am meisten im Zusammenhange mit den früher hervorgehobenen Aufgaben der Namenforschung. Zu den Namen vgl. Kap. 15. Anhang.

Aussetzung der Kinder: Witk.2 58 Brief des Hilarion an seine Frau: ἐων πολλω πολλών (eine noch nicht erklärte Redensart) τέκηις, έαν ην αφσενον άφες, εάν i, ν θήλεα ἔκβαλε. Vgl. Deißmann, Licht vom Osten² 109ff. Zahlreiche Beispiele Ryl. II 439. Mitteis Chr. 79 u. 58. BGU IV 1058. 1104. 1106. 1107. 1110. Plaumann, Ptolemaïs 55. Der Gnomon des Idios Logos sagt § 41: εαν Αιγέπτως εκ κοπρίας ανέληται παιδα και τούτον γίοποιήσηται, μετά θάνατον τεταρτολογείται. Verpfändung des Kindes Oxy. X 1295. Vgl. die früher besprochenen Verträge über Dienste an Stelle der Zahlung (zugauerr). Zur Adoption vgl. Mitteis Grundzüge 274. Chr. 263. Oxy. 1 46. HI 502, 504. VIII 1123, IX 1206. Amme BGU IV 1058, 1106-1112 alex. Ammenverträge. BGU I 297. Oxy. 1 91. Mitteis Chr. 79. Hebamme intgir, Oxy. XII 1586. Im Allg. Schubart, Die Amme im alten Alexandrien (Jahrbuch f. Kinderheilkunde 70, 82) und Sudhoff, Ärztliches aus gr. Pap.-Urk. Spielzeug, παίγνα, erwähnt Oxy. IV 726. Weber, Terrakotten Tafel 38-40. Zur Kinderdarstellung ehenda die Darstellungen des Horos, bes. 60 (Tafel 5) 109, 110 (Tafel 10) und Tafel 36. Über die Schule Kap. 17. Briefe von Eltern und Kindern Witk 23. 8. Wilcken Chr. 100, 138, 478, 480, 482. BGU II 380, III 845. Lips, 110. Lietzmann, Gr. Pap. 12. Ryl. II 116. Oxy. XII 1481 und andre. Vgl. im Allg. Preisigke,

Familienbriefe aus alter Zeit (Preuß. Jahrb. 1902, 88). Deißmann, Licht vom Osten<sup>2</sup>. Schubart, Jahrtansend am Nil. Daß die Eltern den Sohn bestimmen, der sie erhalten soll, zeigt Oxy. IX 1210 (Z. d. Augustus).

Ehe: Mitteis, Grundzüge 199ff., wo weitere Literatur zu finden ist. Der Unterschied zwischen ἔγγραφος und ἀγραφος γάμος bernhte nach Mitteis vorsichtiger Vermutung vielleicht darauf, daß der schriftlosen Ehe die personenrechtlichen Bestimmungen fehlten, also nur die Besitzverhältnisse geregelt wurden. Ehe auf Zeit Spiegelberg ÄZ. 46, 112. Ferner Spiegelberg, P. Libbey (Wiss. Ges. Straßburg 1). Grundlegend ist jetzt: Möller, Zwei äg. Heiratsverträge aus vorsaït. Zeit (Abh. Berl, Ak. 1918). Im ältesten griech. Ehevertrage, 311/0 a. C. (Seite 215), Mitteis Chr. 283: Λαμβάνει Ποακλείδης Δημητοίαν Κωμεν γυναϊκα γυρωμεν παρά τοῦ πατρὸς Λεπτίνω Κωίου καὶ τῆς μητρὸς Φιλωτίδος ελεύθερος έλειθέραι. Diese strenge Auffassung noch Mitteis Chr. 287 (127 p. C.), ja sogar 260 p. C.: Oxy. X 1273; εξέδοτο Αδοηλία Θαήσις Εδδαίμονος usw. τη ξαυτής θυγωτέραι (sic) Αύρ, Ταυσείριο πρός γάμου ἀνθρί usw. Dagegen Giss. 2 (173 a. C.): εξέδοτο εαυτήν Ολυ[μ]πιὰς Διουνσίου Μα[z]έτα μετὰ ανοίου τοῦ ἐωτῆς τωτοῦς usw. um so auffälliger, da der Vater lebt und doch nur als zύσιος mitwirkt. Vgl. BGU. IV 1051, alex. Ehesynchoresis: παρά Αυzαίνης τῆς Ασχληπιάδου μετα χυρίου του παιρός Ασχληπιάδου του Λύχου και παρά Υέρακος usw.; dann or vzwoj očor Ać zaara zaa Ikoak. Daß auch die Mutter allein die Tochter ausgeben kann, zeigt außer dem angeführten Oxy. X 1273 auch schon im 3. Jh. a. C. Petr. III 19c, wo im Testamente ihr übertragen wird ἐγδόσθω δε Αυτεμιδώς σα τὰς θυ βατέρας. Ein merkwürdiger Ehevertrag des 3. Jh. a. C. auf dem unpubl. Berl. Ostrakon P. 10774: δμολογετ Φιλωτέσα Φίλωνσε Κοξουα 'Απεσάνδρου Νιπανδρος (Ι. Νιπάνορος) Μαπεδόνι ἐὰν ἐππιδήσου παρά σοῦ έ, καταλλαγώ Πέρωνι, ἀποτείσειν 'Ακεσάνδρωι 🕨 τεσσαράκοντ[α], 'Ακεσάνδρου δὲ τάμὰ η φονούντος κάι νους ύν Ιτος είς αισειναζιώι πάι τα τὰ ϊδιαδοα ύπάρχες **ι Φιλω Ιτέραι. L λ**θ Χοιάχι κ.β. είςπορεύσεται δε Φ[ιλωτέρα] πρὸς 'Ακέσανδρον α Τῦβι. eine zerstörte Erklärung des Akesandros, er werde Philotera als Frau halten, ihr Kleidung und Nahrung geben. Es scheint sich um Herstellung der Ehe nach Ehebruch zu handeln. Mitgift φερεί, und παράφερεα. Eheliche Pflichten des Mannes z. B. Mitteis Chr. 285 (92 a. C.): τὰ δὲ [δ]ένντα π[ά]ντα καὶ τὸν [ίμ]ατισμόν και τάλλα οσα προσήκει γυναικί γαμετζι παρεχέσθω Φιλίσκος Άπολλωνίαν (sic) ενδημών και άποδημών κατά δύναμιν των ύπαρχόντων αθτοίς, και μή έξέστω Φιλίσκων γυναϊκα άλλην επ[ει]ε[ά]γεσθαι ε[πί] την Απολλωνίαν μηδε παλλακην  $a_{0}$ δὲ  $\pi[a_{0}\delta]$ ικὸν έχειν  $a_{0}\delta$ [ὲ τεκνο]ποιεῖοθαι έξ ἄλλης γυνaικὸς ζώσ $[\eta]$ ς  $A\pi[o]\lambda \lambda a$ νιας μηδ' ἄλλην [οικία]ν οικείν ής ου κυψιεύσει 'Απολλωνίαι (sic) μηδ' έγβάλλειν αηδε υβ[οίζ]ε[ι]ν μηδε κακουχείν αυτήν μηδε των υπαοχόντων μηθεν έξαλλο- $\tau[\phi]$ ιοῦν επ' ἀδικίαι τῆι Απολλωνίαι. Ebenda Pflichten der Frau [έ] $\sigma$ τω δέ 'Απολλωνίαι (sic: π[α]οὰ Φιλίσκωι πειθαοχοῦσα α[ἐ]τοῦ ὡς ποοςῆ[κό]ν ἐστιν γεναίκα άνδρός,  $ext{dann}$  μη $\delta \epsilon$  Απολλωνίαι έξέστω ἀπόκοιτον μη $[\delta \epsilon]$  ἀφήμε $\epsilon$ yirεσθαι ἀπὸ τῆς Φιλίσκου οὶκίας ἄνευ τῆς Φιλίσκου γνώ $[\mu]$ ης uηδ' ἄλλω $[\iota]$ άνδο[ί] συνείναι μηδέ ηθε[ί]ρειν τον ποινόν οίπον μηδε αλοχύνεσθ[αι] Φιλίσκον όσα φέρει ανδοί αλοχένην. Eid der Frau: Soc. Ital. I 64, Schluß: καὶ οὐθενὶ αλλωι [άΙνθρώπων σ[v]νέσεσθαι κατά γυναικέον τρόπον πλ $\hat{\eta}[v]$  σοῦ, μη $\delta$ έ ποι[ή]σειν είς σε φάρμακα φίλτρα μηδε κακοποιά μήτε εν ποτοίς μήτε εν βρωτοίς. μι δε συνιστορήσειν μηδενί ποιήσοντι παρευρέσει ζτινιούν, Vgl. meinen Aufsatz Die Frau im griech. -röm. Ägypten, Intern. Monatsschr. 1916. Scheidung siehe

Mitteis; beide Teile haben das Recht ουναρμόζεσθαι άλλφ. Oxy. X 1273 καν δέ ναν επί τῆς ἀπαλλαγῆς ἔγχυος ἢ ἡ γαμουμένη, δότω αὐτῷ ὁ γαμῶν εἰς λόγον δαπάνης λοχείας δο. μ, ähnlich Mitteis Chr. 287. In der Petition of Dionysia Oxy. 11 237 (186 p. C.) behauptet sie, ihr Vater dürfe sie nicht wider ihren Willen aus dem Hause ihres Mannes reißen, und ferner tas ήδη τελείας γεναίχας γενουένας εαιτών είναι χυρίας, είτε βούλονται παρα τοῖς ανδράσιν μένειν είτε μή. Darauf folgt die im Kerne dazu stimmende Entscheidung des Präf. Fl. Titianus, eine andre des Epistrategen Paconius Felix, die aber feststellt, daß der Arration rouos zu Gunsten der väterlichen Gewalt laute, endlich das Gutachten des romizòs Ulpius Dionysodoros, die zur Ehe ausgegebene Tochter stehe nicht mehr in seiner Gewalt. Also anscheinend milde Praxis. Byz. Phrasen über die Ehe z. B. Mitteis Chr. 297 (569 p. C.): πρώτη στιής θημεν αλλήλοις πρός γάμοι και βιου κοινωνίαν έπλ χυησταϊς ελπίσι και τέκνων γνησίων άγαθή σπουά ολόμενοι μετά αλλήλων εκτελέσαι είσινικον σεμνόν συνοικέσιον εφ' όλου τον της εξ αμφοίν ζωής χοόνον. Soldatenehe Mitteis Chr. 372, vgl. Kap. 13. Über die Standesgrenzen unterrichtet jetzt der Gnomon des Idios Logos. Weibervogt Mitteis Chr. 320. 324 usw. Wenger, Stellvertretung im Rechte der Papyri 173ff. ius trium liberorum vgl. Oxy. XII 1467 und auch 1473. Im Übrigen zeigt sich die Selbständigkeit der Frau auch darin, daß sie häufig Vormund ihrer Kinder ist. Geschwisterehe z. B. BGU 1 120. 232. 302. Wilcken Chr. 203 (zwei Fälle in einem Hause). 144. 484; in 3 Generationen Amh. 11 75. Der Gnomon § 23 verbietet sie den Römern. Verhältnis der Ehegatten z. B. die Briefe der Metrodora an Kleon Witk.<sup>2</sup> 6 Hilarion an Alis Witk.2 58. Isias an Hephaistion Wilcken Chr. 97. Aline an Apollonios Giss. 19. Serenos an Isidora Oxy. III 528. Demareus an Arsinoë Oxy. VII Mehrere übersetzt bei Schubart, Jahrtausend am Nil. Beschwerde 1070über den Mann z. B. Mitteis Chr. 66, über die Frau ebenda 117. würdig ist das Protokoll über die Sünden des Mannes Oxy. VI 903 (4. Jh p. C.) mit der Überschrift περι πάιτων ένν είπεν κατ' εμού εβρεων, er habe ihre Sklaven und Sklavinnen mißhandelt; als sie zur Kirche ging, habe er ihr das Haus verschlossen, habe sie beschimpft πολλα ασεληθαίτα λίγκη εἰς πρόσωποι μου και διά της φινός αὐτο[τ], er habe gesagt: μετα υήναν (sic) λαυβανώ πολιτική, έμαιτῷ. Hetären. Ob πολιτική auch im Briefe des Psenosiris, Wilcken Chr. 127, die Hetäre bezeichnet, ist mehr als zweifelhaft; eher dürfte es hier ein Deckname sein, der die Christin schützen soll. Mitteis Chr. 224 (3. Jh. a. C.). in Krokodilonpolis Demô, i zau modagret. Daß Elef. Pap. 3 und 4 nicht von einer Soldatendirne handeln, habe ich unter Sklaverei schon gesagt. christl. Zeit begegnet Gaditana = Hure Wilcken Chr. 131. Hetärensteuer in Rom: Sueton, Calig. 40. In Palmyra OG. 11 629. In Ägypten: Plaumann, Arch. f. P. VI 219 Nr. 5. Tarif von Koptos OG. II 674. Hetären am Ptolemäerhofe z. B. Arch. f. P. V 30. Polyh. 14, 11,2. F. H. G III 186 Päderastie vgl. die Eheverträge und die Rede gegen den Präfekten Maximus Oxy. III 471. Frauenberufe: im Gewerbe s. Kap. 18. Arbeiterin in der Ölfabrik Fay. 91, an Dämmen u. Kanälen Wilcken Chr. 385. Priesterin häufig. Gymnasiarchin Amh. II 64. Kalligraphin (für Origenes) Euseb. h. e. VI 23.

das Folgende gegeben) usw. Raubzüge des Pyrrhichos und Herakleios in Kerkeosiris 113 a. C.: Mitteis Chr. 40. Räuber im Sarapeum Paris. 12. 35. Tebt. I 46, 47. Oxy. XII 1408. Juvenal XV. Übergriffe der Beamten vgl. die kgl. Erlasse Tebt. 1 5. Edikt des Verg. Capito OG. 11 665. Über di' amtliche Erpressung bei den Reisen der Beamten, der augovoia der Könige usw. vgl. Zucker zu den Edikten des Germanicus. Oxy. II 284. 285 (Steuer erheber). Gewaltherrschaft des τοπογραμματεύε Tebt. I 41. Das Dorf begibt sich ins Patronat (σείπη) des βασιλικός γραμματεύς Tebt. I 40. Vgl. auch das Verhältnis der Sarapeumszwillinge zur übelwollenden Priesterschaft. griffe des Präfekten Oxy. III 471. Bakschisch z. B. Tebt. I 112. Bestechung Wilcken Chr. 287, Unterschlagung Oxy. 1 57. Sykophantie: Edikt des Tib. Jul. Alexander OG. H 669 (68 p. C.): οὐθέν γὰφ ἐστια πέρας τῶν συκογαντημότων, έὰι τὰ ἀπολελιμένα ἄρηται, εως τις αὐτὰ κατακρείνηυ ήδη δὲ τῆς πολεως σχεδόν ἀσικήτου γενομένης διά το πλήθος των συκοσαντών καὶ πάσης ouzius overtaquaquairis. Vgl. Plaumann, Der Idios Logos des Königs. Eine Untersuchung über das Verhältnis von Beamten und Volk, die Behandlung der Untertanen durch die Regierung usw., mit sorgfältiger Rücksicht auf Ort und Zeit, würde viel ergeben. Giftmischerei gagnazeia z. B. Mitteis Chr. 59. Selbstmord z. B. Oxy. III 472: der Gegner behaupte, vergiftet zu sein; hätte aber selbst Gründe genug gehabt sich zu vergiften, de zai äkkoi nokkoi τοι θαιατού του ζήν προκρείναντες, και γύρ υπό δανειστών διλλυτο και ήπόρει. Bestattung. Über die religiösen Vorstellungen Kap. 16. Wilcken, Grundzüge 421 f. Kosten der Bestattung Wilcken Chr. 498, besonders Giss. 68, wo mehr als 300 Drachmen für de forea berechnet werden. Sonstige Ausgaben für Öl, Spezereien für die rezgorágor. Über die rezgorágor der großen Oase geben die Papyri Grenfell II Näheres. Totenklage, in Kôm es sugafa dargestellt. Bezahlung für einen  $\theta_{\mathcal{O}_i r_i, \mathcal{O}_i s}$  BGU 1 34 (4. Jh. p. C.); meistens sind es Weiber. Vgl. Wreszinski, Atlas zur altäg. Kulturgesch. Taf. 8. Regeln der Choachyten bei Spiegelberg, Demot. Pap. Berlin und sonst. Verkauf von Gräbern samt Leichenpflege Paris 5. Ryl. II 65. Nephoris, die Mutter der Sarapeumszwillinge, läßt ihren Mann unbestattet: Paris 22. Schranksärge Erman, Religion<sup>2</sup> 255. ÄZ. 32, 56. Diodor I 91. 92. Cicero, Tusc. I 45 condiunt Aegyptii mortuos et eos servant domi. Ein solcher Schranksarg befindet sich im Berliner äg. Museum. Abb. 18 gibt den Sarg einer Frau wieder, dem die Tracht der Lebenden aufgemalt ist; ebenda Mumienbilder. Über solche Bilder und die Nekropole von Kôm es sugafa s. Kap. 17. Zum makedonischen Klinegrabe O. Rubensohn, Bull. Arch. Alex. 12, 83. Sargformen: neben den Särgen aus Cartonnage namentlich Holzsärge mit Dach und Füßen sowie längliche Kasten aus Papyrusgeflecht. In Kôm es sugafa auch Wandnischen, ioculi, billige Begräbnisplätze. Wasserleitung, vgl. den häufigen Wunsch δου, σοι δ' Όστοις τὸ νενχοὸν έδως, den das trockne, heiße Klima hervorgerufen hat. Die Gartengräber werden bei v. Sieglin, Ausgrabungen in Alexandrien behandelt. Alex. zi, ποταφτα BGU IV 1118ff., vgl. Kap. 18. Begräbnissteuer, τέλος ταμώτ, Wilcken Ostr. 1 304. Spiegelberg Arch. f. P. 1 340. ÄZ. 53,120. Ryl. H 95. Beförderung der Mumien auf dem Nile Oxy. VII 1068: υς εὐπορήσος πλοίον εν τῷ Δροινοείδι, ἔγραψα τῷ κυρίφ μου Κληματίφ τῷ ἄρχ(ι) ερί, του μοι πλοίον διαπέμψεται, είνα δυνηθώ το οωμάτιν κατενενκίν έν (sic) 'Αλεξάνθουν, και διαπέμψετό (sic) μοι σκαφίδιον άφταβών έξήκοντα. Lefebvre, Bull.

Arch. Alex. 14, 4. nsw. Vgl. auch den Tarif von Koptos OG. II 674. Mumienetikett Wilcken Chr. 499. Möller, Mumienschilder (Demot. Texte a. d. Kgl. Mus. zu Berlin I). Leipzig 1913. Kleine Pyramide Wilcken Chr. 500 Geburtstag des Toten Mitteis Chr. 305. 306, vgl. auch Wilcken Chr. 500. Totenfeier Ryl. II 153. Man reist zum Begräbnisse Angehöriger Oxy. IX 1218 Testament des Abraham von Hermonthis Mitteis Chr. 319 (Ende 6. Jh. p. C.). Über die Fortdauer der Mumifizierung siehe Leipoldt, Schenute. Kondolenzbrief Wilcken Chr. 479.

## XX. VERZEIGHNIS DER LITERARISGEN PAPYRI.

Das folgende Verzeichnis der literarischen Papyri stellt alle mir bekannt gewordenen veröffentlichten Texte zusammen, denen ich einige noch unveröffentlichte Berliner Papyri eingereiht habe, und beschränkt sich auf Angabe des Verfassers, des Werktitels, der Zeit der Handschrift und der Publikation: die Zeit des Verfassers oder des Werkes wird nur dann angeführt, wenn sie erst durch den Papyrus bestimmt worden ist oder nur durch Vermutung gewonnen werden kann. Da die notwendige Kürze jede Erörterung ausschließt, sind diese Zeitangaben im Allgemeinen nur als Schätzungen zu betrachten Aus demselben Grunde kann ich nur eine Publikation zu jedem Texte anführen, in der Regel die letzte, und muß jeden Hinweis auf Literatur unterlassen; daher sei nachdrücklich auf die Berichte von Viereck in den Jahresberichten über die Fortschritte der klass. Altertumswissenschaft, von Kenyon und Bell im Archaeological Report und im Journal of Eg. Archaeology, von Kenyon in der Palacography, von Hohlwein im Musée Belge VI – IX, von Wesselv in den Studien zur Paläographie und Papyruskunde, zuletzt Heft XIII, von Crönert, Blass und A. Körte im Archiv für Papyrusforschung verwiesen.

Das Verzeichnis reicht von den ältesten Papyri bis etwa zur Mitte des 7. Jh p. C.; jedoch habe ich bei christlichen Texten die Grenze nicht genau einhalten können und die Zauberpapyri ausgeschlossen. Literarische Texte, die nur durch Schulübungen oder Anführungen einzelner Stellen erhalten oder bezeugt sind, habe ich mit Auswahl aufgenommen. Wo die Überschrift eines Stückes in diesem Verzeichnis von der in der angeführten Publikation abweicht, beruht meine Angabe auf späterer Berichtigung.

Bei der Benutzung des Verzeichnisses beachte man Folgendes: Der Name des Verfassers ist fett gedruckt und ansgerückt; Zeit des Verf. oder des Werks steht kursiv in Klammern. Der Titel des Werks folgt kursiv, dann die Zeit der Handschrift kursiv, zuletzt die Publikation in steilen Typen. Die Bücher der Bibel und die lateinischen Papyri sind zu je einer Gruppe zusammengefaßt.

h = hellenistische Zeit bis Ende des 1. Jh. v. Chr. r = römische Kaiserzeit bis um 300 n. Chr. b = byzantinische Zeit bis zum Ende der Periode. a = vor Christus (3a = 3. Jh. v. Chr. usw.). p = n. Chr. (2p = 2. Jh. n. Chr. usw.). a/p = Zeit des Augustus. id = idem bedeutet, daß der vorher genannte Werk titel weiter gilt. Ein senkrechter Strich trennt die einzelnen Handschriften. Paragraphen und Verszahlen bedeuten nur die Grenzen des Erhaltenen. Zu den Publikationstiteln siehe die angeschlossene Erklärung der Abkürzungen.

Achilles Tatius (3/4p) Kleitophon u Leukippe 11 4p Oxy X 1250. Africanus (3p) Kestoi 3p Oxy III 412.

Aischines Ktes 94. 96 3p Oxy IV 703 | id 167 2p Oxy III 457 | id 178—186 5p Rainer M. | Fals leg 3p Oxy III 440 | id 21—30 3p Oxy III 458 | Tim 2p Hal 6 | id 171—181 3p Genève 1.

**Aischylos**? 2a Nauck<sup>2</sup> 99 | 1/2p Oxy II 213.

Aisopos Leben b Zeret Pet Ak 1905 | Legende 4p Soc It II 156 | id Festschr Lamanski 1907.

**Alkaios** 1p Diehl Lyr | 2p Diehl Lyr | 2p Oxy X 1233 | 2p Oxy X 1234 XI 1360. **Alkidamas** Museion 3a Pet I 25.

**Alkman** 2a Par 71 [ 1/2p Oxy I 8.

Anthologie 3a Hib 7 | 3a Pet I 3 | 3a Pet II 49 | 2a BKT V 2 | 2a BKT V 2 | 2/1a Tebt I 1 | 2/1a Tebt I 2 | 1a Freib 1a. b | (h) 2p Arch II 185 [ (2p) 3p Hermes 35, 608 | 3p Oxy VI 864 | 4p Soc It II 120 I (3/2a) Laterculi 2/1a Abh Berl Ak 1904 | (a/p) Chrestomathie 2p Oxy X 1241.

Antiphanes Anthropogonie 3p Oxy III 427

Antiphon Apologie 3p Jander or rhet.

Antiphon soph. Von der Wahrheit 3p Oxy XI 1364

**Apollonios Rhod** *Arg* 8/9p Hermes 35 605 [ 2, 101-110 3p Oxy IX 1179 [ 3, 263-272 3p Oxy VI 874 [ 3, 727-745 3p Oxy IV 690 [ 3, 908-914 2p Oxy IV 691 [ 3, 1055-1063 2p Oxy X 1243 ] 4, 77-90 2p Oxy IV 692.

Aratos Phain 1p BKT V 1 | id 4p Cl Quart 1907 | Schol BKT V 1.

Archilochos 2p Oxy VI 854 | 2p Diehl Lyr.

Aristarchos (3/2a) Komm Herodot 3p Amh II 12.

Arlstophanes Acharner, Frösche, Vögel 5/6p BKT V 2 | Frösche 5p Oxy XI 1372 | Vögel Mel Nic 211 | Wolken 5p BKT V 2 | id 5p Oxy XI 1371 | id b BKT V 2 | id 5/7p Hermes 35, 602 | Ritter, Lysistrata 4/5p Mel Nic 212 | Ritter 5p Oxy XI 1373 | Wespen 5p Oxy XI 1374 | Friede 5p Oxy XI 1373 | Plutos Oxy XIII | 1/2p Oxy II 212 | 2/3p Amh II 1 | 5p Oxy XI 1403 | 3p Grenf II 12 | Komm Acharner 3p Oxy VI 856 | Komm 2/3p Flor II 112 | Komm 5p Oxy XI 1402.

Aristoteles Analyt I Ken P 131 | Ath pol 1p Blass<sup>5</sup> Thalheim | id 2/3p Abh Berl Ak 1885 | Protr 2p Oxy IV 666 | Komm Topik II 1/2p Fay 3.

Aristoxenos 3p Oxy IV 667 | 3p Oxy I 9.

Astrologisch (2a) Kal 2p Oxy III 465 | Manetho 3p Soc It III 157 | Verse 3p Oxy III 464 | (3/2a) astr.-meteorol Handbuch 2a SB Wien Ak | über Vorzeichen 2/3p Oxy VI 885 | Dialog 3p Ryl II 63 | Horoskop 1/2p Lond I 132 | id 4p Soc It I 22 | id 4p Soc It I 23 | id 4p Soc It I 24 | Mantik 3/4p Amh II 14 | r Reinach 6 | 2p Arch I 500 | 2p Jand 3 | 2/3p Tebt II 276 | 3p Soc It III 158 | 3p Tebt II 277 | 7p Arch I 492.

Astronomisch (3p) Abhandlung 3p Ryl I 27 | Gedicht 4p Anal Graeca 1901 | (4/3a) Kal Sais 3a Hib 27 | Kal 2p Tebt II 449 | id 2p Tebt II 274 | 2p Reinach 6 | Phil Anz XIV 477

Astydamas Hektor 2a Amh II 10.

**Babrios** (2p) 2p Gxy X 1249 [ lat  $\ddot{U}bers$  4p Amh II 26.

Bakehylides 2/3p Blass<sup>4</sup> [ 2p Oxy VIII 1091 | Skolia 1p Oxy XI 1361.

Basileios Anthol 5p BKT VI.

**Bibel AT Genesis** 3p Berl Kgl Bibl [ 1 3/4p Amh 1 3 ] 2. 3 (Aquila) 3p Oxy VII 1007 [ 5. 6 lat 4p Oxy VIII 1073 [ 14. 15. 19. 20. 24. 27 2/3p Oxy IV 656 [ 16 3/4p Oxy IX 1166 [ 25. 26 5p Arch II 224 | 31 4p Oxy IX 1167 ]

37 samarit 5 6p Nachr Gött 1911 [ 37. 38 4p Nachr Gött 1913 [ 38-40 4 5p Wess Stud IX | Exodus 15 6p Wess Stud IX | 15 gr. kopt 7p Heid Sept 2 | 19 6p Amh II 191 | 31. 32 2/3p Oxy VIII 1074 | 40 3p Oxy VIII 1075 | Levitieus 1, 2 5p Nachr Gött 1913 | 16 4p Oxy X 1225 | 27 4p Oxy XI 1351 | Deutero 2, 34p Ryl 1 | 24-29 samaril 6p Nachr Gött 1911 [ 32 6p Amh II 192 ] 4/5p Freer | Josua 4/5p Freer [ 4, 5 4p Oxy 1X 1168 | Richter 1 5p Soc It II 127 | 5 7p Nachr Gött 1913 | I Sam 2 gr. kopt 7p Sept Heid 2 | Könige (Aquila) Mel Chat | II 15, 16 4p Arch II 227 | **Jesajas** 6 3p Oxy III 406 | 38 3p Wess Stud IX | 58 6p Amh II 191 | Jeremias 12 5p Wess Stud IX | Ezechiel 5, 6 4p Grenf I 5 | Amos 26p Oxy VI 846 | Zacharias 12, 135p Grenf I 6 | 4- Malachias 47p Heid Sept 1 | **Hiob** 1, 27p Amh I 4 | 1, 5, 66/7p Ryl 2 | **Hohe**lied 1.7 Np Grenf I.7 | Wrisheit 1.4/5p Wess Stud IX | Ekkl Oxy XIII | Sprüche 10 6p Amh II 193 | Tobias 2 6p Oxy VIII 1076 | Psalm 17p Grenf II 112a | 5 5 6p Amh I 5 | 7. 8 3/4p Oxy X 1226 | 9 4p Wess Stud XV | 9-13. 21. 24. 32-34 8p Wess Stud IX | 11-19. 21 - 35 7p Tisch Mon Sacr 1 217 [ 12 - 15 3p Lond II\*) [ 18 - 204p Wess Stud IX | 22, 23 7p Festschr Heinrici 60 | 24 Crum Coptic Ostr 512 (26 6p Rainer F [ 30 - 55 4p Heinrici Lpz P [ 33 6 7p Wess Stud IX ] 40-41 ÄZ 1881 [ 49 8p Wess Stud XV ] 50 Crum Coptic Ostr 512 [ 58. 58 5p Amh I 7 [ 68. 70 4 5p Oxy VI 845 [ 68. 80 (Aquila) 3/4p Mel Chat | 72, 88, 89 5p Wess Stud IX | 82, 83 4p Oxy XI 1352 | 90 5/6p Rvl 3 | 91 6p Genève 6 | 98 Wess Stud XI | 101 Wess Stud XI | 103 Crum Coptic Ostr 513 [ 105, 106 5 %p Wess Stud IX | 108, 118, 135, 135-140 7p Amh I 6, 200 | 109 Arch II 385 | 117 Crum Coptic Ostr. 514 | 118 3p Heinrici Lpz P | 4 5p Freer | 4p Heinrici Lpz P | Heb Gr Palimpsest (Aguila) Mel Chat.

NT Evangelien 5 6p Freer | Matth 1 3p Oxy I 2 | 1-25 6p Oxy III 401 | 3-75p Wess Stud XII | 4 6p Oxy VIII 1077 | 6 5 6p Oxy IX 1169 | 10-11 5p Oxy IX 1170 [ 12 5p Oxy X 1227 | 15 6p Tisch Nov Test III 450 [ 18 4/5p Wess Stud XII | 25 7p Soc It I 1 | Markus 6 5p Wess Stud XII | 6 6p Heid Sept 3 | 10. 11 5/6p Oxv I 3 | 15 6p Wess Stud XV | 15 4p Wess Stud XII | Lukas 1 Crum Copt Ostr 514, 515 | 1 Wess Stud XI | 2.5p Wess Stud XII | 5-6.4p Miss France 1893 | 7, 10.6p Ken P 132 | 9. 10 5p Wess Stud XII | 12 Wess Stud XII | 16 Wess Stud XI | 19 5 %p Wess Stud XII | 21. 22 Wess Stud XI | 22 3/4p Soc It I 2. II 124 | 23. 24 (Got Lat) 5p NTWiss 1910 | Joh 1. 20 3p Oxy II 208 | 17p Wess Stud XII | 24p Oxy VI 847 | 36p Soc It I 3 | 7 Wess Stud XI | 7 (lat) Arch Rep 7/8 | 15, 16 3p Oxy X 1228 | 20 5p Wess Stud XII | Apostelgesch 2 5 6p Amh I 8 | 2 Wess Stud XI | 6. 7-15 5p Soc It II 125 | 15 6/7p Wess Stud XII | 17 $\pm$ 22 Wess Stud XV | 28 5pHeid Sept 4 | 5p Freer | Römer 1 4p Oxy II 209 | 16/7p Oxy XI 1354 | 1-25p Soc It I 4 | 8. 93p Oxy XI 1355 [ 126/7p RvI 4 [ Korinther I 1. 6. 7 5p Ken P 132 [ I 1. 2. 3 5p Harris ] I 2-3 4/5p Wess Stud XV ] 1.7-8.4p Oxy VII 1008 + 1.16.6/7p Wess Stud XII | II 4.6p Wess Stud XV | Galater 2.5p Soc It II 118 | 3.5p Soc It III 251 | Philipper

<sup>\*)</sup> Lond I, II usw. ohne Seitenziffern = Table of Papyri des Bandes.

3. 4 4p Oxy VII 1009 | Thessalon I 3. 4 6/7p Wess Stud XII Hebräer I 3 4p Amh I 3 [ 2+4. 10+12 4p Oxy IV 657 | 9 4p Oxy VIII 1078 | Titus I. 2 3p Ryl 5 | Kathol Br 5p Freer | Petr I 4p Oxy XI 1353 | 2. 5 Wess Stud XI | Joh I 4/5p Oxy III 402 | Jacobus I 5p Heid Sept 4 | 1 4p Oxy X 1229 [ 1 5p Soc It I 5 [ 2+5 3p Oxy IX 1171 | Offenb I 3 4p Oxy VIII 1079 | 3. 4 4p Oxy VIII 1080 | 5. 6 4p Oxy X 1230 | 16 5p Oxy VI 848.

Chares (4a) Gnomai 3a SB Heid Ak 1912.

**Chariton** (1/2p) 2/3p Oxy VII 1019 | 2p Fav 1 | 7p Arch I 227.

Choiriles 2/3p Oxy XI 1399.

Christlich Apolsalypse Baruch 5p Oxy III 403 | Elias 4p Soc It I 7 ] Ezra Ip Oxy VII 1010 | Jesaios 5 6p Amh I 1 | Henoch-Petrus 5/6p Klostermann Apoer | Evangelium Petrus 5/6p Klostermann Apocr | Protev Jakobus 4p Soc It I 6 + Protev 5 6p Grenf I 8 + Gnostisch 4p Oxy VIII 1081 | Unkanonisch 3p Oxy IV 655 | id 3p Rainer M I [id 4p Oxy X 1224 | id 4]5p Swete | Logia Jesu 3p Oxy I 1 | id 3p Oxy IV 654 | Chr Lit Gnostisch 4p Oxy I 4 | Briefe Abgar 6 7p Cairo GH 90 [ über Profetie 3 4p Oxy I 5 | Sprüche 3 4p Arch. II 217 | Nicaenum 6p Ryl 6 ! Osterbrief 7p Grenf II 112 | id ca 720p BKT VI | Kirchl Kal Oxyrh 535 6p Oxy XI 1357 | Gebete altchristl 4p Festschr Heinrici | christl-herm 3p BKT VI | gegen Krankheil 4 5p Arch I 540 | bei der Nilschwelle 7 8p Wess Stud XV [ gr-kopt Litanei 7 '8p Wess Stud XV [ 3 4p Oxy III 407 ] 5/6p Cairo GH 51 | b BKT VI | 4 5p Cairo GH 34 | b Arch II 384 | Liturgisch akrost Hymnus 4p BKT VI | Hymnus auf Märtyrer 10p BKT VI | Hymnus 4p Amh I 2 | id 6p Ryl 7 + id 6 ip Lond III | id b BKT VI | id b Crum Copt Ostr | Weihnachtslit ip BKT VI | Abendmahlslit b BKT VI | id b Crum Copt Ostr | Osterkanon Joh. Damasc. 10p BKT VI | Doxologie 8p Grenf I 70 | Kirchenlied b Byz Zschr 17, 307 | Liturg 4p Rainer M II | id 5p Ryl 8 | id 5/6p Ryl 9 | id 6/7p BKT VI | id 7p Schermann | id 7/8p Amh I 9 ] id 8/9p Grenf II 113 + id b Crum Copt Ostr | id b Crum Copt Ostr | id b BKT VI + Unbestimmt 3p Oxy II 210 | 3p Oxy III 406 | 3p Lond II ] 4/5p Soc It II 155 | 5p Amh II 195 | 5p Amh II 198 | 5p Soc It I 54 | 5,6p Ryl 11 | 5/6p Cairo GH 89 | 6p Amh. II 194 | 6p Amh II 197 | 6p Lond II | 6p Lond III | 6p Soc It | 65 | 67p Amh II 196 | 67p Amh II 199 [ 6/7p Jand 7 [ 6/7p Cairo GH 90 | 6/7p Lond II ] 6/7p Lond II | 6 7p Lond I | 6/7p Lond I | vgl Märivrer.

Chrysippos 3/2a Arnim stoic II 52.

**Demosthenes** OI II 10. 15 / 2p Class Rev 6, 430 | id II 19 3p P 8519 | Phil I 26—29 5p Genève 3 | id II 1. 5 4p Amh II 24 | id III 121. 122 2p Fay 8 | id III Arch Rep 1895 | de pace 2—9 4p Soc It II 129 | id 21. 23 2 3p Oxy III 460 | Hal 25 P 13235 | id 84 2 3p P 8520 | symm Rhod iib. 194. 198 5/6p P 13274 | Megal 8—10. 12. 13 P 13283 | id 204 5/6p P 13264 | Cor Anj 3p Ryl 59 | id 7. 8 3p Oxy III 461 | id 25—28 3p Oxy III 462 | id 40—47 2p Oxy II 230 | id 163. 169 3p Ryl 57 | id 167—69 Ia Oxy XI 1377 | id 227—229 I /2p Oxy II 231 | id 230—231 2 3p Oxy IV 700 |

id 267—294 5/6p Ryl 58 [ id 308 3p Oxy I 25 | Fals leg 4—7. 12—13 3p Lond V 1814 [ id 10 1/2p Grenf II 9 [ id 53—57 2p Oxy IX 1182 [ id 274—280 5p Oxy VIII 1094 | id 293—295 2p Tebt II 267 | Lept 78 Arch Rep 7/8 48 | id 84—90 2p Wilcken Tafeln ] Mid 41. 42 4/5p Bibl. Arch 15,86 [ id 151—4 3p Oxy XI 1378 | Aristocr 110—119 3p Oxy III 459 | id 149. 150 3p Oxy VI 883 | Timocr 53—58 2p Oxy II 232 | id 145. 146. 150 3p Oxy II 233 | id 720—721 2/3p Oxy IV 701 | Aristog I 47. 48 2p Oxy VI 882 | Phorm 5—7 2p Grenf II 10 | Boeot 7—23 2p Oxy VIII 1093 | id 50—53 2p Oxy IV 702 | Prooem 26—29 2p Oxy I 26 | Brief 3 1a Class T 56 | Komm Mid 1p Ken Ath pol | Komm Androt 1/2p Hermes 42, 274 | Wört Mid 4/5p Wess Stud IV | Wört Aristocr 4/5p BKT I | Leben 2p Soc It II 144.

Didymos Komm Demosth 2p BKT 1.

Diktys (1p?) 2/3p Tebt II 268.

Diokles v Karystos (?) 3a SB Heid Ak 1913.

Dionysios Thrax 5p Soc It 1 18.

**Dioskorides** Leid X | id Arch Rep 07/08.

**Dioskoros v Aphrodito** 6p Cairo Byz I. II. III. BKT V. Lond V 1817—1820 **Elegie** 3a Pet II  $49 \mid 2p$  Oxy I 14.

**Epicharmos** Komödie 2p Rainer M V | Gnomai 3a Hib 1 | id 3a Hib 2.

Epigramm (h) Ia Tebt I 3 [ (3/2a) auf Homer Ia BKT V 1 [ (3a) auf Philikos 3a SB Berl Ak 1912 [ (3a) auf eine Statue 3a BKT V 1 [ Ia Freib 4 ].

Meleagros Ip BKT V 1 | a/p Oxy IV 662 [ (a/p) Ip Rev Phil XIX 177 ].

(r) 3p Oxy I 15 | 3p Oxy IV 671 [ Grabep 3p Soc It I 17 ] 5/6p.

Mel Nic 615.

Epikuros 3a SB Berl Ak 1916 (Grenf H 7, Oxy H 215).

Episch (3a) Diomedes 3/4p BKT V 1 | (h) Leda r Mel H Weil 290 | Paraphrase über den Raub der Persephone 1a BKT V 1 | (3/4p) Schöpfungssage 4p Reitz 2 rel Fr | (3/4p) Geschichtl 4p Reitz 2 rel Fr | (4p) Epikedeia 4/5p BKT V 1 [ (h) Epithalamium 4p Ryl 17 ] (3/4p) Panegyrisch 3/4p Soc It II 149 | (3p) Paneg auf einen Gymnasiarchen 3p Oxy VII 1015 | Zug des Dionysos 3/4p Lond II [ (5p) Panegyrisch 5p Flor II 114 | (4p) Blemyersieg des Germanos 5p BKT V 1 | (5p) auf einen Dux der Thebais 5/6p BKT V 1 | 3a Hib 8 | 3a Grenf II 5 | 3/2a Hib 9 | (h) 3p Oxy III 422 | (h) 2p Amh II 16 [ (h)  $\frac{2}{3}p$  Journ Phil 1915 [ (h)  $\frac{4}{9}p$  Hal  $\frac{2}{1}a$  Ryl  $\frac{32}{1}a$  [  $\frac{1}{2}p$  Cairo GH 73 | 1p Oxy IV 672 | 2p BKT V 2 | 2p Ken P 136 | 2p Lond II | 2p Lond V 1816 | 2/3p Lond 1I | 2/3p Cat Add 94 | 3p Oxy II 214 | 3pOxy VI 859 | 3p Oxy IV 670 | 3p Oxy III 423 | 3p Oxy III 434 | 3p Lond III | 4p Hermathena 1885 | 4p BKT V 2 | b BCH 28 | (4/5p) 4/5p Flor III 390 | 1/5p SB Berl Ak 87 | 5p Soc It III 253 | b BKT V 2 | 7p BKT V 2 [ 7p BKT V 2 | Phil Anz 14, 477.

Eudoxos 3/2a Blass Eud.

Eukleides 1 2p Fay 9 | II 3/4p Oxy I 29.

Euphorion  $\delta p$  BKT V 1.

Eupolis Demen 4/5p Lefebvre Menandre XXI | ? 2p Oxy X 1240.

Euripides Schlußchor der Alkestis usw. 3a Hib 25 | Andromache 3p Oxy III 449 | Antiope 3a Arnim Eur | Archelaos 2/3p Arnim Eur | ElektraInhalt 3p Oxy III 420 | Hekuba 5p Oxy VI 876 | id 3p Oxy VI 877 | Hippolytos 2a BKT V 2 | id 6p BKT V 2 | Hypsipyle 2/3p Arnim Eur | id 3a Pet II 49 | Iphig in Tauris 3a Hib 24 | Kreter 2p Arnim Eur Medea 2a Weil Mon Grees 1879 | id 5p BKT V 2 | id 3p Oxy III 450 | id 5p Oxy XI 1370 | Melanippe 5p Arnim Eur | Oineus? 3a Arnim Eur | Orestes a/p Rainer M V | id 2p Rev Phil 19 | id 1a Oxy IX 1178 | id 5p Oxy XI 1370 | id Oxy XIII | Phaëthon 3a Arnim Eur | Phoinissai 2a Class Rev 18 | id 1p Oxy IX 1177 | id 3p Oxy II 224 | id 4/5p Rainer M V | Rhesos 4/5p SB Berl Ak 87 | Skiron Inhalt 6p Amh II 17 | Temenides? 2a Weil Mon Grees 1879 | Trocrimucu 1p BKT V 2.

Fabel 2p BCH 28.

Galenos Komm Prolegomena 6/7p P 11739.

Geographie Lexikon 6/7p Oxy VI 870 | über merkwürdige Bräuche eines Volkes 3p Oxy II 218 | über Sitten fremder Völker 3a Pet I 9 | 2p Oxy IV 681.

Geschichte (4a) Hellenica Oxyrh 2/3p Hell Oxyrh [Gesch des 4. Jh a C2p Festschr Hirschfeld 100 [ (h) polit Abh 1a Ryl 20 [ Feldzüge Alexanders 1a Oxy IV 679 [ (r) Leben d Alkibiades 5p Oxy III 411 [ Anekdolen 3p Oxy III 441 [ (1/2p) Chronologisch 3p Oxy I 12 [ in ionisch Dialekt 3p P 11632 [ (2p) Dialog 2p Freib 2a [ Brief an maked König 2/3p Oxy I 13 ] id 3p Oxy II 217 ] syr Krieg (Ptol III?) 3a Wilcken Chr 1 [ Attische Perigese 1/2p Att P [ Prozeβ Phidias 3p Nicole procès Ph 1910 ] Liste ol Sieger (Phlegou?) 3p Oxy II 222 [ Sikyon 3p Oxy XI 1365 ] Siz Gesch (Epilome Timaios?) 2p Oxy IV 665 [ (5p) Alex Weltchronik 5p Alex Weltchr [ 2a Ryl 18 [ (h) 1a Ryl 30 ] (h) 3p Oxy VII 1014 [ 1a Ryl 31 | 1p Oxy II 302 [ 1p Oxy VI 866 ] 1p Oxy VI 868 [ 2p Rev Phil 21 [ 2/3p Oxy III 435 ] 3p Oxy III 436 [ 3p Oxy IV 680 [ 3p Oxy VI 865 ] 3p Oxy VI 865 ] 3p Oxy VI 867.

**Grammatik** Abh 2/3p Ryl 35 [ 1p Rainer M I | 2/3p Tebt II 270 [ 3p Oxy III 469 [ 3/4p Amh II 21 [ 6/7p Jand 5.

Gregor v Nyssa Anth vita Mosis 5p BKT VI.

Hellanikos Atlantika 2p Oxy VIII 1084.

Herakleides Lembos Epit. Hermippi 2p Oxy XI 1367.

Hermas Sim 4p Oxy IX 1172 | id 3p BKT VI [ id 4/5p SB Berl Ak 1909 [ id 6p BKT VI [ id 3/4p Oxy III 404 | Vis Mand Sim 6p Amh II 190 ] Mand 3/4p Oxy I 5 [ Oxv XIII.

Herodas 1/2p Crusius<sup>5</sup>.

**Herodot** 1,76 2/3p Oxy I 19 [ 105—106 3p Oxy I 18 [ 105—106 2p Oxy X 1244 [ 115—116 1/2p Arch I 471 [ 2,96—108 2p Ryl 55 [ 154—175 2p Oxy VIII 1092 [ 3 Oxy XIII [ 5, 104—105 3p Oxy IV 695 [ 7. 166 167 2p Oxy XI 1375 [ Epitome 4p Oxy VI 857.

Hesiodos Theogonie 75—145 4/5p SB Berl Ak 87 | id 210—270 4/5p Rev Phil 16 [ id 626—881 4p Rainer M I [ id 643—656 1p Ryl 54 [ id 930—1004 3p Oxy VI 973 [ Erga 111—221 5p Rev Phil 12 [ id 199—246 5/6p BKT V 1 [ id 210—828 4p Rainer M I [ id 257—289 1p Oxy VIII 1090 [ Aspis 1—470 4p Rainer M I [ id 28—33 4/5p Soc It I 15 | id 209—213 1a BKT V [ id 466—480 2p Oxy IV 689 [ Kataloge 3a Rzach

21 [ id 1/2p Rzach 94 [ id 2p Rzach 7b [ id 2p Rzach 81 [ id 2/3p Tebt 11 271 [ id 2/3p Soc It II 130 [ id 2/3p Soc It II 131 [ id 3p Rzach 96 | id 4p Rzach 135 [ id 3p Oxy XI 1358 | id 3p Oxy XI 1359 | 2 2p Oxy III 421.

Hierokles (2p) Ethike Stoicheiosis 2/3p BKT IV.

Hippokrates Epidemien 2/3p Soc It II 116 | Peri diaites 2p Ryl 56 | Briefe Ip Oxy IX 1184 | id 2/3p BKT III | Aphorismen R Acad Milano I 1915 Hipponax 2p Rh Mus 55.

**Homer a)** Hia: 1, 1–15, 3p Oxv III 534 | 37-229, 3p Class T | 43-59, 3p Oxy III 535 [ 44-60, 2p Rev Phil 18 [ 70-590, 1/2p BKT V 1 ] 107 bis 116, 3p Oxy IV 748 | 121–284, 3p Ryl 43 | 127–147, 3p Oxy III 536 [ 129-150, 2p Lond II [ 160-176, 2p Oxy IV 749 [ 164-181, 2/3p BKT V 1 | 173-187, 2p Freib 5 | 215-266, 3p Oxy III 537 |  $273 - 362 \ 2p$  Fay 141 [ 273 - 342, 3p Oxy III 538 ] 298 - 333, 1/2pKen P 139 [ 311-327, 2p Tebt II 425 [ 370-476, 3p Flor II 106 [ 404-447, 2/3p Fav 5 [ 406-419, 4p BKT V1 [ 413-514, 5p Soc It II 113] 449-461 1p BKT V 1 | 471-506, 1a Rvl 44 | 484-494 Philol 1904 | 506-507, 2p Hawara [ 575-583, 2/3p Oxy III 539 [ Frg Ken P 139 [ 2. 1-877, 2p Hawara | 1-20, 2p Chic Lit 5 | 33-60, 2p Tebt II 426 | 50-58, a p Oxy IV 686 [ 57-73, 3p Oxy IV 750 ] 95-210, 2a Tebt I 4] 101-494, 4/5p Class T 81 | 132-162, 5p BKT V 1 | 158-174, 3p Soc It II 137 | 174-830, 3a Hib 19 | 220-223, Ip Arch V 379 [ 327-333, 2p Ryl 45 | 339 - 652, 2p Teht II 265 | 381 - 392, 2p Lefebvre | 436 - 444, 3p Oxy VI 944 [ 444-4675p Oxy XI 1385 [ 494-678 6p Cairo Byz II 141 ] 534—553 2 3p BKT V 1 [ 611—683 2p Fay 309 [ 672—683 3p Oxy III 540 ] 722-772 5p Oxy VI 945 | 730-828 2p Oxy I 20 | 745-764 I 2p Oxy I 21 | 836-877 2/3p Lond III | 855-867 1p Flor II 107 | 859-873 3p Oxy III 541 [ 861 - 867 2 3p Oxy VI 946 [ Frg Ken P 139 [ 3, 4/5pClass T 81 [ 30 – 35 2/3p Oxy IV 751 [ 174 – 194 3p BKT V 1 [ 185 – 216 ap Oxy IV 687 | 214-224 Ip Fay 209 | 277-371 3a Hib 19 | 280-398 4 5p BKT V 1 | 317+372 3p Class T 93 | 338+397 2,3p Tebt II 427 [ 347-394 3a Hib 20 | 361-377 2/3p Oxy III 543 | 371-418 3p Oxy III 542 | 397-422 3p Flor II 108 | 4, 1-39 2 3p BKT V 1 | 1-40  $4\sqrt{5}$ p Class T 81 | 1-544 3p Class T 93 | 19-113 3a Hib 20 | 27-238 3p BKT V = 1 + 50 - 66 4 / 5p Soc It I 11 | 82 - 95 / 1 / 2p Rev Phil | 87 - 96 / 3p Oxy IV 752 | 109-113 3a Grenf II 3 | 182-198 3p Oxy III 544 | 191-219 2p Cairo GH p 56 | 257-271 3p Oxy XI 1386 | 357-364 1p Ryl 46 | 364-398 3p Oxy IV 753 [ 443-452 3p Oxy VI 947 [ 454-488 1a Jand 1 ] 478-490 2 3p Oxy III 545 [ 532-539 1p Oxy IV 754 | Frg Ken P 139 [ 5, 1-705 3p Oxy II 223 | 52-55 2 3p Tebt II 428 | 69-103 1p BKT V 1 | 130-173 3p Oxy IV 755 | 206-224 2p Oxy XI 1387 | 216-260 2p Ryl 47 | 265—317 3 4p AB 1913 | 324—390 3,4p Oxy IV 756 | 481—495 2p Amh II 22 [ 525—803 3a Hib 20 | 534—610 3p Wess Stud V [ 578—586 1p Oxy IV 757 | 583-596 2/3p Oxy IV 758 | 648-711 3p Ryl 48 [  $662-682\ 3p\ \text{Oxy\ IV}\ 759\ [\ 715-729\ 1p\ \text{Oxy\ IV}\ 760\ [\ 731-850\ 3/4p]$ Class T 98 [  $824-841\ 2p$  Chic Lit 6 ] 6, 1-39 Par 3 |  $90-125\ 3/4p$ Class T 98 | 128-529 2/3p Oxy HI 445 | 133-160 1a Oxy XI 1388 [  $147-149 \ 1a \ Oxy \ IV \ 761 \ [ \ 327-353 \ 1/2p \ Rev \ Phil \ [ \ 7, \ 1-35 \ 3p \ Oxy \ IV \ ]$ 

762 | 68-134 3p Oxy IV 763 | 182-289 4p Oxy XI 1389 | 237-273 2p Oxy III 546 | 324-363 2/3p Oxy III 547 | 335-371 5p Soc It II  $114 \mid 8, 1-192 \mid 2 \mid 3p$  Lond III [  $1-68 \mid 2p$  Chic Lit 7 [  $17-258 \mid 3a$  Heid Lit. Grenf II 2, Hib 21 | 41-186 2p Fay 210 | 62-114 1 2p Flor II 109 | 64-116 1/2p Grenf I 2 | 109-122 3p Oxy IV 764 | 169-324 3,4p BKT V 1 | 217-253 3a Grenf II 2 | 332-368 2/1a Fay 4 | 433-447 1p BKT V 1 [ 451-491 4p Soc It I 10 [ Frg 2a Arch Rep 95 6 [ Frg Ken P 139 ] 9, 1-7 r BCH 28 [  $181-190 \ I/2p$  BKT V 1 [  $198-210 \ 2p$  BKT V 1 + 235-301 3p Oxy III 548 | 277-312 3,4p BKT V 1 | 287-331 5p Oxy XI 1390 | 320 - 333 3p Oxy IV 765 | 575 - 619 4p Soc It 112 | 10, 199 - 263 3p Soc It I 13 | 233 - 255 3p Oxy VI 948 | 372 - 443 5p BKT V 1 | 437 - 452 2/3p Oxy VI 949 [ 542-547 3p Oxy IV 766 [ 11, 39-52 2/3p Oxy III 549 | 86-848 3,4p Morg | 123-356 5,6p BKT V 1 | 172-180 a p Oxy IV 688 [ 322-402 3p Oxy VI 950 | 464-517 4p Soc It II 138 | 502-537 3a Pet I 3, 4 | 505-602 2p Oxy III 550 | 526-641 5p Oxy XI 1391 | 555-561 2p Oxy IV 767 | 556-613 2p Tebt II 266 | 578-672 4p Soc It I 10 | 736 - 764 3p Oxy IV 768 | 788 - 848 2a Rev Phil 18 | Frg Ken P 139 | **12,** 3/4p Morg [ 1-9 2 $\alpha$  Rev Phil 18 [ 3-17 4p Soc It I 10 [ 178-1983/4p Grenf I 4 | 13, 3/4p Morg | 2-775 Ip Journ Phil 51 | 26-173 Ip Par 3 [ 58—99 2p Oxy III 446 [ 184—367 1a BKT V 1 [ 308—347 2/3p Oxy IV 769 [ 340-375 2p Tebt II 429 [ 372-413 2p Oxy IV 770 [ 751-813 4p Soc It I 10 | 14, 3/4p Morg | 120-522 1p Journ Phil 51 | 227-288 2p Oxy III 551 | **15**, 3/4p Morg [ 303-324 3p Oxy XI 1392 [ 383-430 3/4p BKT V 1 [  $425-648\ 5p$  BKT V 1 [  $736-746\ 2\ 3p$  Oxy IV 771 ] **16.**  $1-499 \frac{3}{4}p$  Morg [  $157-203 \frac{5}{p}$  Oxy XI  $1393 \frac{1}{4}01-430 \frac{1}{2}p$  Tebt II 430 [ 484-489 3a Ryl 49 [ 611-679 3/4p Flor II 110 [ 676-679 3/4p Flor II 111 | 17, 80—94 2p Oxy III 552 | 101—222 5p BKT V 1 | 102—152 2p Rainer F [ 315-377 3/4p BKT V 1 [ 353-373 2 3 p Oxy IV 772 [  $725 - 732 \ 2p \ Oxy \ IV \ 685 \ | Frg \ Ken P \ 139 \ | \ 18, \ 1 - 617 \ 3 \ 4p \ Class \ T$ 98 [ 1-617 Ia Cat Anc Ms 1 [ 76-135 4 5p Soc It I 14 | 395-434 3p Ryl 50 [  $475-561\ 2p$  Par 3 |  $574-617\ 4/5p$  Mel Nic 222 | 596-6081a BKT V 1 | 19, 41-51 1p Reinach 1 | 97-151 3p Oxy III 553 [ 251-259 3p Oxy III 554 [ 417-421 3p Oxy III 555 ] 20, 36-110 1/2p Fay 160 [ 241-250 2/3p Oxy III 556 [ 425-482 4p Oxy VI 951 [ 21, 26-41 1p Fay 6 [ 302-611 3a Grenf II Hib 22 Heid Lit ]  $372 - 382 \, 3p$  Oxy III  $557 \, [\, 547 - 609 \, 6p \, \text{BKT V} \, 1 \, [\, 608 - 22, \, 37 \, 4p \, \text{Amh II} \, ]$ 159 [ 1-38 2/3p Soc It II 139 [ 1-57 2p Oxy III 559 [ 27-515  $3\alpha$ Grenf II Hib 22 Heid Lit [ 115-160 2 3p Oxy III 558 [ 253-365 1 2p Fay 211 [ 390-454 6p BKT V 1 | 449-474 Lond V 1811 [ 23, 1-281 3a Grenf II Hib 22 Heid Lit | 1-897 1a Class T 100 | 22-447 3p Sächs G Wiss 1904 [  $63-156\ 3p$  Soc It II 140 [  $81-91\ 2p$  Oxy III 447 [ 485 $=509\ 2/3p$  Soc It II 141 [  $490-552\ 5p$  BKT V 1 [  $718-732\ 1a$  BKT V 1 [ 775-847 3p Oxy III 560 [ 24, 1-759 1a Class T 100 [ 74-90 3p Oxy VI 952 | 127-804 2p Cat Anc Ms 6 | 282-331 3/4p Oxy III 561 [ 336-401 1a Ryl 51 | 698-747 BKT V 1.

b) Odyssee 1, 131—145 3p Oxy III 562 [ 266—307 5p Oxy XI 1394 [ 432—444 2/3p Oxy III 563 [ 2, 304—410 2p Oxy IV 773 [ 315—327 2/3p Oxy III 564 [ 3, 226—231 3p Oxy IV 774 [ 267—497 1p Journ Phil 22 [ 364—402

Rev Phil 18 | 435-449 1p Soc It II 122 | 4, 97-261 2p Oxy VI 953 | 292-302 2/3p Oxy III 565 | 388-400 3p Oxy IV 775 | 520-529 1/2p Oxy IV 776 | 685-708 3p Oxy III 566 | 757-765 3p Oxy III 567 | 5, 7-44 4p Oxy IV 777 | 106-113 1p Soc It I 8 | 346-353 3p Grenf I 3 | 6, 146-171 2p Hal 5b [ 201-328 1p Fay 7 | 264-305 4p Oxy XI 1395 [ 7, 67-126 4p Sächs G Wiss 1904 [ 8, 348-350 2p BKT V 1 ] 9. 75-92 1p BKT V 1 | 358-412 5p Oxy XI 1396 | 10, 26-50 2/3p Oxy IV 778 [  $124-130 \ 2/3p$  Oxy IV 779 [  $366-402 \ 1/2p$  Fay 157 [ 11. 1-20 3p Oxy III 568 | 195-208 2p Oxy III 569 | 428-440 1/2p Tebt II 431 | 471 - 545 2p Oxy IV 780 | 492 - 511 2/3p Ryl 52 | 557 - 610 1/2p Fay 310 [ 12,275 - 440 3p Ryl 53 [ 344 - 352 h Hal 5a | 13,3p Ryl 53 [ 110-1545/6p BKTV 1 [ 14, 8-5093p Ryl 53 [ 15-4416/7p BKT V 1 [  $50-72\ 2p\ Oxy\ III\ 570[\ 229-332\ 4/5p\ Oxy\ VI\ 954[\ {\bf 15,\ 2-400}\ 3p\ Ryl{\bf 53}]$ 161-210 3 4p Amh II 23 | 216-253 2p Cairo Goodspeed 1 | 329-366 4/5p Soc It 19 | Frg Sayce Ac 1894 | 16, 1-81/2p Oxy III 571 | 243-301 3p Oxy IV 781 [ 17, 137—193 3p Oxy IV 782 [ 410—428 1a Oxy IV 783 [ 601 - 606 3p Oxy VI 955 | Frg 4p Ac B Lettres 1905, 215 | 18, 1-93 3p Oxy III 572 [ 27-40 3p Oxy VI 955 [ 67-70 5p Oxy XI 1397 [ 103-401 3p Ryl 53 | 19, 3p Ryl 53 | 452-471 3p Oxy III 573 | 534 - 599 4/5p BKT V 1 [ 20, 26 - 394 3p Ryl 53 [ 41 - 68 3a Hib 23 ] 21. 3p Ryl 53 [ 356-367 3p Oxy XI 1398 [ 22, 3p Ryl 53 [ 31-317 3p Oxy III 448 [ 23, 3p Ryl 53 [ 185-242 3p Oxy III 448 [ 309-356 2/3p Oxy VI 956 | 24, 3p Ryl 53 | 421-445 2/3p Soc It II 115 | 501-508 2p Tebt II 432.

c) Wörterbücher: Apollonios Ip Ken P 130 [ Apion 1/2p Ryl 26 [ alphabel Ia Freib 1c ] Ilias 1, 338—350 BKT V 1 [ id 1 5p SB Berl Ak 1887 [ id 1 3p Hermes 35, 611 [ id 11, 159 2p BKT V 1 [ id 11, 581—601 7p Amh II 19 [ id 13, 634 2p BKT V 1 [ id 14, 227 2p BKT V 1 [ id 15, 25 2p BKT V 1 [ id 18, 373—386 2p Ryl 25 [ Komm It 1 1/2p Oxy III 418 [ K und Paraphrase II 1 3/4p SB Berl Ak 1887 [ Komm II 2 Ia Oxy VIII 1086 [ id II 3, 59 = 6,333 1/2p BKT V 1 [ id II 4 1p Ryl 24 ] id II 5 2p Arch II 196 [ id It 7 1p Oxy VIII 1087 [ id II 11, 677—18, 219 Ia Jand 2 [ id II 21 2p Oxy II 221 [ id Odyssee 15 2p Amh II 18 [ id Od 18, 67. 70 5p Oxy XI 1397 [ id Od 21, 218—234 1/2p Fay 312 [ Paraphrase II 4 Phil Anz 14 | Katechismus 5p Soc It I 19 | Epitome d Odyssee 2p Ryl 23.

**Hypereides** Athenog 2a Ken Hyp [ Philipp 1a Ken Hyp [ Demosth Lycoph Euxen 1p Ken Hyp [ Grabrede 2p Ken Hyp.

Ignatius Smyrn 5p BKT VI.

Irenaeus c haer 3p Oxy III 405. IV 264 [ 5 3p Nachr Gött 1912, 292.

Isaios 2p Jander or rhet.

Isokrates Demon 1/2p Amh II 25 [ id 2/3p P 8935 [ id 3p Hermes 35, 607 [ id 4p Oxy VIII 1095 [ Nicocl 3/4p Mel Graux 481 [ id 3p Chic Lit 1 [ id 4p Rainer M IV [ id 5p Soc It I 16 [ Paneg 2p Oxy V 844 [ id und dε Pace 4p Oxy VIII 1096 ] de Pace 1/2p Journ Phil 1906 [ Philippus 1/2p Rainer M II [ Sophist 3p Oxy IV 704 [ Antidos 1/2p Oxy I 27 [ Trapez 1p Oxy IX 1183 | Nicocl Paraphrase 2p P 7426 [ Euagoras (Kritik) 1/2p Jander or rhet [ Leben Cairo Byz II 146.

Kallimachos Lieder 3p SB Berl Ak 1912 | Aitia 1p Oxy XI 1362 | id 1/2p Ryl 13 | id 3p SB Berl Ak 1914 | id 5/6p Rev Et Gr 17 | Aitia u Jamboi 4/5p Oxy VII 1011 | Jamboi 2/3p Oxy XI 1363 | Hekale 3p Soc It II 133 | id 4p Rainer M VI | Hymnen vgl Oxy VII 1011 Einl | Scholien Artemishymnus 4p Amh II 20 | Komm Aitia 2p SB Berl Ak 1912

Katalog betr. Bücher 3p Wilcken Chr 155 [ 3p Flor III 371,15.

Kerkidas (3a) Meliamben 2p Oxy VIII 1082.

Komödie (h) 3a Hib 6 [ (h) 3a Hib 12 [ (h) 3a Hib 18 [ (h) 3a BCH 30, 103 [ (h) 3/2a BCH 30, 123 [ 2a Weil Mon Grecs 1879 [ (h) 2p Ryl 16 [ (h) 3p Oxy VI 862 [ (h) 3p Oxy VI 863 [ 1a BKT V [ 1p Oxy IV 677 ] 1p Nachr Gött 1899 [ 2p Oxy IV 678 [ 2/3p Oxy III 428 | 2/3p Oxy III 430 | 2/3p Oxy III 431 | 2/3p Oxy I 10 [ 3p Oxy III 429 | 3p Oxy III 432 [ 3p Soc It II 143 ] 2/3p Oxy XI 1400 [ Tebt III

Korinna 2p BKT V (Diehl Lyr).

**Kratinos** Dionysalexandros 2/3p Oxy IV 663.

**Kyrillos** de ador 6/7p Rev Phil 34, 101.

Lateinisch Cicero Catil II 5p Ryl 61 [ Plane 5p Mel Chat | Verr II 6p Soc It I 20 [ Imp Pomp u Verr II u Cael 5p Oxy VIII 1097 u X 1251 [ Livlus 1 3p Oxy XI 1379 [ Livius Epitome 3/4p Kornemann Klio 2. Beiheft [Sallust Calil VI 5p Oxy VI 884 [id X. XI 4p Soc It I 110 [Vergil Aen I 457-507 5p Oxy I 31 [ id II 16-46 4/5p Oxy VIII 1098 [ id IV 5p Soc It I 21 | Aen Paraphrase 3/4p Soc It II 142 | L-gr Wörterbuch z Aen 5p Oxy VIII 1099 [ Georg IV 1, 2 2/3p Tebt II 686. Juristisch Paulus m gr Glossen 6/7p Philol 62, 95 [ Paulus? 5p Grenf H 107 [ Ulpian 5p SB Berl Ak 1903. 04 [ 3p Fay 10 [ Cod Justin 12 Et Girard I 273 | Digesten Et Girard I 273 | (6p) gr Komm zu Dig 6p Soc It I 55 [ jur Komm Rendic Ist Lomb XLV 1912 [ 3p N Heid Jahrb 12 | 4/5p Amh II 28 | 4/5p Rainer M IV | Verschiedenes Historiker 3p Oxy I 30 [ Arb d Hercules 2/3p Tebt II 686 [ (1/2p) Verzeichnis v Statuen 2,3p Nicole Cat d'oeuvres d'art [ Verse 6p Oxy VI 872 [ Philosophisch 4/5p Oxy VI 871 [ Prosa 4p Ryl 42 [ Fabel 3p Oxy XI 1404 [ vgl Genesis, Lukas, Johannes, Babrios.

Literatur (1/2p) Abh über lit Werke 3p Oxy VII 1012.

Lykurgos Oxy XIII.

Lyrisch (2/1a) Anapäste a,p BKT V [Epinikion Ac B Lettres 1877 [(h) Epoden dorisch 2p Oxy IV 661 [(1p) Liebesklage 2p Ryl 15 [(h) Paean 1/2p Oxy IV 660 [Schiffertied 2/3p Oxy III 425 [id 3p Oxy XI 1383 [3a Grenf II 8 [(h) 1p Oxy IV 675 [1/2p Oxy VI 860 [(1/2p) 2p Fay 2 | 1p Oxy II 219 [1p Ryl 34 [2p Arch Rep 1895 [2p Lond II [3p Lond II [3p Oxy IV 673 [4p Stud it fil 12. Vgl. Skolien

Lysias Theozol 3a Jander or rhet [Hippoth Oxy XIII | Frg Oxy XIII.

Märtyrerakten christl: Abraham u Theodora Wien Stud 1889 [(r/b) Christina
5p Soc It I 27 [(2p) Johannes 4p Oxy VI 850 | Julianus 5/6p Cairo GH
p 93 [(r/b) Paphnutius 5p Soc It I 26 [Paulus u Thekla 5p Oxy I 6]
Petrus 3/4p Oxy VI 849 | 5/6p Oxy VI 851 [6p Ryl 10 | heidn: (2p)
Appianos Wilcken Chr 20 [(1p) Isidoros u Lampon 3p Oxy VIII 1089 [
id 2p Wilcken Chr 14 [(2p) Paulus 3p Oxy X 1242 [Paulus u Antoninus
2p Sächs G Wiss 23, 783 [2/3p Sächs G Wiss 23, 783 [2/3p Fay 217.

Mathematisch Ayer-Pap 1p Chic Lit 3 | 2p AB 1916 | 4p Soc It III 186 } 6p Cairo GH 93.

Medizinisch Augenärztlich 2p Argentor [ (2p) id 3p Arch IV 269 [ id Wiem Stud XIII 312 [ Chirurgisch 1/2p Kalbfleisch Rostock [ id 2/3p Arch II 1 [ Empirisch 1/2p BKT III ] (r) Fieber 2p Argentor [ (2p) Gynäkologisch 3p Arch III 158 [ (3a) Nervenlehre 2a BKT III — Ryl 21 — Reinach 2 ] Rezepte 2/1a BKT III [ id 1p Oxy VIII 1088 [ id 2p BKT III ] id 2p Ryl 29a [ id 2p Ryl 29b [ id 2/3p Tebt II 273 [ id 2/3p Oxy II 234 [ id 3p Ryl 29 ] id 5p Oxy XI 1384 [ id 5/6p BKT III ] Unterricht 1p BKT III [ 3a Ryl 39 [ 1p BKT III ] 1/2p Tebt II 689 [ 2p Tebt II 272 [ 2p Tebt II 676 ] 2p Tebt II 677 ] 2p Tebt II 678 [ 2p Lond II [ 2p Cairo-Goodspeed ] 2p Flor II 117 ] 2/3p Chic Lit 4 [ 3p Soc It II 132 [ 3p Soc It III 252 ] 3p Oxy III 437 [ 3p Oxy III 468 [ Journal Minist Volksaufkl 1909.

Menander Epitrepontes Heros Samia Perikeiromene Fabula incerta 4/5p-Körte M | Epitrepontes 4p Oxy X 1236 | Georgos 4p Soc It I 100 | id 5p Körte M | Kitharistes a/p Körte M | Kolax 2p Körte M | id 3p Oxy X 1237 | id 3a Pet I 4 | Koneiazomenai 1/2p Körte M | Misumenos 5/6p Oxy VII 1013 | Perikeiromene 1/2p Körte M | id 2p SB Heid Ak 1911, 4 | id 3p Körte M | Perinthia 3p Körte M | Phasma 4p-Körte M | 5p Soc It II 126 | 1/2p Oxy I 11 | 1p Oxy X 1238 | 2p-Soc It I 99 | 3p Oxy X 1239 | 3/4p P 13281 | 4p Mel Nic 221 | Abhüber Men 2p Oxy X 1235.

Menon Jatrika 12p Diels Aristot III.

**Metrik** (h)  $I_12p$  Oxy H 220 | 3p BKT V.

**Metrologisch** Ip Lond II 257 | (r) 2p Kalbfleisch Rost | 3p Oxy IV 669 4/5p Rvl II 64 | 6p Lond V 1718.

**Mimos** 2a Crusius<sup>5</sup> | 2/1a Crusius<sup>5</sup> | 2p Arch VI 1 | (r) 2p Crusius<sup>5</sup>.

Musiktheorie (5a) 3a Jander or rhet | 2a BKT II — Reinach 5 [ Abh Tebt III. Naturwissenschaftlich Alchymie Ip Oxy III 467 | Botanisch 2p Johnson }. Chemisch 3/4p Holm [ id 3/4p Leid X ] (2a) 2p BKT III [ 2p Tebt II 675 ].

**Neophron** Medeia 2,3p Arch HI 1.

Nonnos Dionysiaka 14. 15, 16 677p BKT V.

Oppian Halieutika 4p BKT V.

Palaiphatos Arch III 500.

Pankrates (2p) Hadrian u Antinoos 2p Oxy VIII 1085.

Pherekydes Pentemychos 3p Grenf II 11.

**Philemon** b BCH 28 [ ? 3a Grenf II 8 — RvI 16 — Hib 5.

Philon 3p Oxy IX 1173 XI 1356 [ 6p Miss Franc 9.

Philosophisch Ästhetisch Rainer M 1 84 | (4a) ültere Akademie 3a Arch 1 475 | Diogenes Anekdoten 1a Festschr Gompertz | id Aussprüche Bibl Arch 1912, 197 | Ethik 2/3p Cat Add 1894 | id (Apollonius Syrus?) 3p Rh Mus 62, 154 | über die Götter 2p Fay 337 | (a/p) Moralisch 2/3p Festschr Gompertz 80 | id 2/3p Lond II | Seeundus Leben 2p Tisch Sin 69 | Sentenzensammlung 2/3p Fay 204 | Sokrat Dialog Oxy XIII | 3a Hib 18 | 3a Grenf II 7b | (h) 1/2p Flor II 115 | (h) 1p Hal 4 | (1p) 2p Flor II 113 | 2p Tebt II 269 | 2p Fay 311 | 2p Oxy III 438 | 2p Ken P 145 | (3/2a) 2p Arch III 151 | 2/3p Amh II 15 | 2/3p Oxy III 414 |

2/3p Lond II [ 3p Lond II [ 3p Oxy III 439 [ 3p Oxy IV 664 [ 3p Oxy IV 684 [ 3p Oxy VI 869 ] (h) 3p Flor II 115 [ (5/4a) 3p Rev Phil 40 ] 1p Lefebvre | Journ Minist Volksaufkl 1903.

Phoinix Choliamben 3/2a Gerhard Ph | 1d Gerhard Ph | ? 3p Gerhard Ph. Pindar Oden 2p Diehl Lyr | Paeane 2p Diehl Lyr | 1d 2p Soc It II 147 | Partheneion u Ode a/p Diehl Lyr | Dithyr Oxy XIII | Otymp Oxy XIII | 2p Oxy IV 674 | ? 2/3p Ryl 14 | ? 2/3p Soc It II 145 | ? 3p Soc It II 146 | ? 3p Oxy III 426.

Platon Apologie 40—41 2/3p P 13291 [ Euthydemos 301—302 2/3p Oxy VI 881 [ Geselze 9 3p Oxy I 23 [ id 2/3p BKT II [ Gorgias 504 505 3p Rainer M II [ id 507—508 2p Oxy III 454 [ id 522—526 2p Soc It II 119 ] Laches 181—182 2p Lond II [ id 190 3a Pet II 50 [ id 197—198 2p Oxy II 228 ] id h Hermathena X 407 [ Lysis 208 3p Oxy VI 881 [ Phaidon 67—84 3a Pet I 5 ] id 109 2p Oxy II 229 [ Phaidros 227—230 3p Oxy VII 1016 [ id 238—251 2/3p Oxy VII 1017 [ Politikos 280—282 2p Oxy X 1248 | Republik III 406 3p Oxy III 455 [ id IV 422 2/3p Oxy III 456 ] id X 3p Oxy I 24 [ Symposion 200 2p Oxy V 843 [ ? de virtute 2p Arch V 379 | Komm Phaidros 2p BKT II [ (2p) Komm Theaitetos 2p BKT II.

**Polybios** 11 2p Arch I 388—Ryl 60.

**Poseidippos** 1/2p Schubart Tafeln 17.

**Poseidippos** (3a) 2a Rh Mus 35, 90.

**Rede** (4a) 3a Jander or rhet [ 2a P 9781 [ (4a) 2a Freib 3 | 2a Freib 6 | (h) 1p Jander or rhet [ 2p Arch Rep 1895 [ (2p) 2p Oxy III 471 | 2/3p Soc It II 153 [ (4a) 2/3p Jander or rhet [ 2/3p Jander or rhet [ (r) 2/3p Jander or rhet | 3p Soc It II 148 | 3p Oxy XI 1366 | 4p Lond III.

Rhetorik (4a) an Alexander 3a Hib 26 | (4a) dorisch 2p Oxy III 410 | Katechismus 3p Soc It 1 85.

Rhetorisch (4a) 3a Jander or rhet | (h) 1a P 13045 | 1p Lond II | 1p Jander or rhet | 1p Jander or rhet | 1/2p Soc It II 135 | 1/2p Soc It II 154 | 1/2p Jander or rhet | 1/2p Jander or rhet | 2p London V 1814 | 2p Lond V 1815 | 2p Lond V 1816 | 2p Oxy III 444 | 2p Lond III | 2/3p Soc It II 128 | 3p Oxy I 124 | Jander or rhet p 21 | ? Übers aus d Lat 3p Ryl II 62 | (4p) stilisierte Urteilssprüche 4/5p BGU IV 1024.

Religion Hymnus auf Ists 2p Oxy XI 1380 | H auf Hermes 2/3p Arch II 208 | H auf Tyche b BKT V 2 | Mylhus Herakles 3a Pet II 49f | M Horus 3p Nachr Gött 1912, 320 | Leben d Imuthes 2p Oxy XI 1381 | Götlerbeinamen 2/3p Wilcken T II | Mythol 1p Ryl 22 | id 1p Reinach 3 | id 2p Ryl 40 | id ? Oxy XIII | Traum d Nektanebos 2a Mél Nic 579 | Heilung durch Sarapis 2p Oxy XI 1382 | id 3p Arch Relig 18, 257.

Roman Alexander 1a P 13044 | Ninos 1p Hermes 28, 161 | Metiochos u Parthenope 2p Hermes 30, 144 | Herpyllis? 2p Hermathena XI 322 | 2p Lond II | 3p Oxy III 417 | 3p Soc It II 151 | 3p Oxy XI 1368 | 3/4p Oxy III 416.

**Sappho** 2p Oxy X 1231 | 2/3p Soc It II 123 | 2/3p Hal 3 | 3p Diehl Lyr [ 3p Oxy III 424 | 3p Oxy X 1232 | 6p Diehl Lyr [ 6/7p Diehl Lyr.

Satyrdrama (5a) 2p Hunt trag

Satyros (3a) Leben Euripides 2p Arnim Eur.

**Sibyllinen** 5, 498 – 523 3/4p Flor 111 389.

Simonides Aussprüche 3a Hib 17.

Skolien u Elegie (4/3a) 3a BKT V.

Sophokles Achäerversammlung 2p Diehl Soph [ Aias Oxy XIII [ Antigone 2p VI 875 [ Electra 3p Oxy IV 693 [ Eurypylos 2p Diehl Soph ] Jehneulai 2p Diehl Soph [ Inachos Tebt III [ Oidipus Tyraunos 5p Oxy I 22 [ id 5p Oxy XI 1369 ] Tyro 3a Hib 3.

Sophron Weiberminen 1/2p Oxy II 301.

Soranos Gynaikeia 4p Soc It II 117.

Sosylos Hannibal 2a Hermes 41, 103.

**Theokritos** 4, 5 5p Rainer M H [ 11, 14 6/7p BKT V [ 13 2p Oxy IV 694 Scholien 5 1 2p BKT V.

Theophrast Charaktere 25-26 3p Oxy IV 699 | de aqua 3a Hib 16.

Theopompos ? 2p Festschr Hirschfeld 100 | Epit Philippika 2p Ryl 19 | Hell Oxy vgl Geschichte.

Thukydides 1, 139—141 4p Oxy X 4245 | 2, 2, 5, 13, 15 3p Genève 2 | 2, 7—8 2 3p Oxy I 17 | 2, 22—25 Ip Oxy VI 878 | 2, 59, 60 Giessen 12 | 2, 73—74 3p Oxy III 451 | 2, 90—91 Ip Oxy II 225 | 3, 58—59 3p Oxy VI 879 [ 4, 28—41 Ip Oxy IV 696—Oxy I 16 [ 4, 87 2/3p Oxy III 452 ] 5, 32—111 2p Oxy VI 880 [ 5, 60—63 3p Oxy IX 1180 ] 6, 32 1/2p Oxy III 453 [ 7, 38 2p Oxy X 1246 ] 7, 54—82 2/3p Oxy XI 1376 ] 8, 8—11 2p Oxy X 1247 [ 8, 92 7p Wien Stud VII | Komm II Oxy VI 853.

Timotheos Perser Ja Wilamowitz Tim.

Tragödie 3a Pet I 3 [ 3a Pet I 4 ] 3a Grenf II 6a. 6b. 6c [ 3a Hib 10. 11 [ 2a Weil Mon Grees [ /p Letebvre 2 [ (4/3a) 1/2p Soc It II 134 ] 2p Soc It 136 [ 2p Lond II ] 2p Lond V 1813 [ 2/3p Lond II [ 3p Soc It II 150 ] 3p Oxy IV 676 | 3p Oxy VI 86I [ 3p Lond V 1812 [ 5p Oxy XI 1401.

**Tryphon** Techne 4 5p Class T 109.

Tyrtaios 3a P 11675 (erscheint SB Berl Ak).

Unbestimmt 3a Cairo GH 23 [ 3a Pet II 49 e | 3a Lond III [ (h) 2a Arch II 373 | 2a Reinach 4 | h Ryl 33 | 1p Oxy II 303 [ 1p Lond II | 1p Lond III | ionisch 1/2p Lond III (vgl Geschichte) [ 1/2p Tebt II 683 [ 2p Soc It II 152 [ 2p Oxy IV 683 | 2p Tebt II 680, 681 [ 2p Lond III | 2/3p Ryl 37 | 2/3p Tebt II 684 | 3p Ryl 36 | 3p Ryl 38 [ 3p Tebt II 682 | 4p Jand 4 | 6p Amh II 160 [ Arch IV 379 [ 2a Ryl II 246 [ 2p Lond V 1816 ] 2/3p Oxy III 539.

Verschiedenes Brettspiel 3p Oxy III 470 [ Jagd 3p Fay 313 | Ringkunst 2p Oxy III 466.

Wörterbuch Namen AT 3/4p Heid Sept 5 [ lat-gr 4p Lond II [ lat-gr 5/6p Paris 4 bis [ gr-kopt 6p Lond V 1821 [ lat-gr-kopt Gesprächbuch 5/6p Klio 13,1.

**Xenophon** Anabasis VI 6 2/3p Oxy III 463 [ id VII 1 3p Oxy IX 1181 [ Hellenika X 1, 2-5 3p Rainer M VI [ id 3, 1 2p Oxy I 28 [ id 6, 5 1/2p Oxy II 226 [ Kyrupaideia 1, 6 3p Oxy VII 1018 [ id 1, 6. 2, 1 3p Oxy IV 697 [ id 1 3p Oxy IV 698 [ id 4, 5 2p Arch IV 378 | id 5, 2-3 2p Rainer M VI [ Memorabilia 1, 3. 15 3/4p Grenf II 13 [ id 2, 1 1/2p Soc It II 121 | id 4,2 2p Lond V 1814 [ Oeconomicus 8-9 1/2p Oxy II 227 [ Poroi 1, 5-6 2p Arch I 473 [ Symposion 8 3p Giss 1.

## ERKLÄRUNG DER ABKÜRZUNGEN.

AB = Amtliche Berichte aus den Kgl. Kunstsammlungen, Berlin.

**Abh Berl** Ak = Abhandlungen der Kgl. Preuß. Akademie der Wissenschaften in Berlin, philos.-hist. Klasse.

Ae B Lettres = Comptes Rendues de l'Academie des Inscriptions et des Belles Lettres in Paris.

Alex Weltchr = Bauer-Strzygowski, Eine alexandrinische Weltchronik (Denkschriften d. Kais. Akad. d. Wiss. in Wien, philos.-hist. Kl. Bd. 51) 1905.

Amh I = The Amherst Papyri by B. P. Grenfell and A. S. Hunt, Part 1. London 1900.

Am J Arch = American Journal of Archaeology

**Arch** = Archiv für Papyrusforschung, ed. U. Wilcken. BGT(eubner) 1900 ft.

Arch Relig = Archiv für Religionswissenschaft, ed. Dieterich-Wünsch. BGT.

Arch Rep = Archaeological Report (Egypt Exploration Fund) London.

**Argentor** = K. Kalbfleisch, Papyri Argentoratenses Graecae. Vorlesungsverzeichnis Rostock 1901

Arnim Stoic = H. v. Arnim, Fragmenta Stoicorum veterum.

Aruim Eur = H. v. Arnim, Supplementum Euripideum (Kleine Texte ed. Lietzmann 112).

At e Roma = Atene e Roma, Bulletino della Società Italiana per la diffusione e l'incoraggiamento degli Studi Classici. Florenz.

Att. P. = Wilcken, Die attische Periegese von Hawara (Genethliakon C. Robert. Berlin 1910).

ÄZ = Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde. Leipzig.

**BCH** = Bulletin de Correspondance Héllénique.

**Berl Bibl** = Parthey, Frammenti di papiri greci asservati nella Reale Biblioteca di Berlino (Memorie d. 1st. corresp. archeol 11 1865).

**BGU** siehe Verzeichnis d. Papyruspubl.

**Bibl. Arch.** = Proceedings of the Society of Biblical Archaeology.

**BKT** = Berliner Klassikertexte, herausgeg, von der Generalverwaltung der Kgl. Museen in Berlin. Berlin 1904ft.

**Blass**<sup>4</sup> = Bakchylidis carmina ed. Fr. Blass<sup>4</sup>.

**Blass<sup>5</sup> Thalheim** = Aristotelis de civitate Atheniensium ed. Blass (5. Auf¹ ed. Thalheim).

**Blass Eud** = Eudoxi Techne ed. F. Blass. Kiel 1887.

Cairo Byz siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Cairo GH siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Cairo Goodspeed siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Cat Add = F. G. Kenyon, Catalogue of Additions to the Departement of Manuscripts in the British Museum.

Cat Ane Ms = Thompson-Warner, Catalogue of Ancient Manuscripts in the British Museum. 1881.

Chie Lit = E. J. Goodspeed, Chicago Literary Papyri. Chicago 1908.

Cl Quart = Classical Quarterly.

Class Rev = Classical Revue. London 1887ff.

Class T = Kenyon, Classical Texts from the British Museum. 1891.

Crum Copt Ostr = Crum, Coptic Ostraca (Special Extra Publication of the Egypt Exploration Fund). London 1902.

Crusius<sup>5</sup> = Crusius, Herondas<sup>5</sup>, Leipzig 1914.

Diehl Lyr = E. Diehl, Supplementum Lyricum<sup>2</sup> (Lietzmann, Kl. Texte 33/4).

Diehl Sophoel = E. Diehl, Supplementum Sophoeleum (Lietzmann, Kl. Texte 113).

**Diels Aristot** = H. Diels, Supplementum Aristotelicum.

Ét Girard = Étude d'histoire jurid. offertes à P. F. Girard, Paris 1913.

Fay siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Festschr Gompertz = Festschrift für Th. Gompertz. Wien 1902.

Festschr Heinrici = Neutestamentliche Studien, Georg Heinrici zu seinem 70. Geb. dargebr. von Fachgenossen, Freunden und Schülern, Lpzg. 1914.

Festschr Hirschfeld = Festschrift zu Otto Hirschfelds sechzigstem Geburtstage. Berlin 1903.

Festschr Lamanski = Zereteli in der Festschrift Lamanski 1907 p. 41 (russ.). Flor siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Freer = E. J. Goodspeed, The Freer Gospels Chicago 1914.

Freib siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Genève siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Gerhard Ph = G. A. Gerhard, Phoinix von Kolophon. Habilitationsschrift Heidelberg. BGT 1907.

Glss siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Grent I. II siehe Verzeichnis d. Pap. Publ.

Hal siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Harris = R. Harris, Biblical Fragments from Mt Sinai. 1890.

Hawara = Petrie, Hawara and Biahmu. London 1889.

Heid Lit = G. A. Gerhard. Ptolemäische Horrerfragmente (Griech. Lit. Papyri 1) Heidelberg 1911.

Heid Sept = A. Deissmann, Die Septuaginta-Papyri, Heideiberg 1905.

Heinrici Lpz = G. Heinrici, Die Leipziger Papyrusfragmente der Psalmen. Leipzig 1903

Hell Oxy = Grenfell-Hunt, Hellenica Oxyrhynchia cum Theopompi et Cratippi fragmentis. Oxford 1909 (Biblioth. Oxon.).

Hell Stud = Journal of Hellenic Studies. London 1891ff.

Hib siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Holm = Lagercrantz, Papyrus Graecus Holmiensis. Uppsala u. Leipzig 1913.

Hunt trag = Hunt, Tragicorum Graecorum Fragmenta Papyracea nuper reperta. Oxford 1912 (Bibl. Oxon.).

Jand = F. Schaefer, Voluminum codicumque fragmenta Gracea (Papyri Jandanae 1) BGT 1912.

Jander or rhet = Jander, oratorum et rhetorum Graecorum fragmenta nuper reperta (Lietzmann Kl. Texte 118).

Johnson = Johnson, a botanical Papyrus with illustrations (Archiv für die Gesch. d. Naturwiss. u. d. Technik 4, 403) 1913.

Journ Phil = Journal of Philology.

**Kalbfleisch Rost** = K. Kalbfleisch, Papyri Graecae Musei Britannici et Musel Berolinensis. Vorlesungsverzeichnis Rostock 1902.

Ken Ath Pol = Kenyon, Aθηναίων Πολιτεία (3. Aufl.) Appendix 1.

**Ken Hyp** = F. G. Kenyon, Hyperidis Orationes et Fragmenta. Oxford 1906 (Bibl. Oxon.) Vgl. jetzt Blass-Jensen, Hyp. or. 1917.

**Ken P** = F. G. Kenyon, The Palaeography of Greek Papvri. Oxford 1899.

Klio = Klio, Beiträge zur Alten Geschichte, herausg. von Lehmann-Haupt und Kornemann. Leipzig.

**Klostermann Apoer** = Klostermann, Apocrypha I, III (Lietzmann, K!. T. 3. 11).

Körte M = A. Körte, Menandrea, ex papyris et membranis vetustissimis<sup>2</sup>.

Lefebvre = Lefebvre, Papyrus du Fayoum (Bulletin de la Société Archéol. d'Alexandrie 14).

Lefebvre Ménandre = Lefebrve, Papyrus de Menandre (Cat. Gén. des Antiqu. Ég. du Musée du Caire.)

Leid siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Lond sieht Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Mel Chat = S. de Ricci, Un fragment en onciale du "Pro Plancio" de Cicéron (Mélanges Emile Chatelain) Paris 1910.

Mel Graux = Mélanges Graux.

Mel H Weil = Mélanges H. Weil.

Mel Nic = Mélanges Nicole. Genève 1905.

Miss Franç = Mémoires publiés par les membres de la Mission Française Arch. du Caire. Paris 1884 ff.

Morg = U. v. Wilamowitz-Plaumann. Iliaspapyrus P. Morgan (Sitz. Ber. Berl. Akad. 1912, 1198)

Nachr Gött = Nachrichten von der k. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, philol.-hist. Klasse.

Nicole Cat d'ocuvres d'art = J Nicole, Un Catalogue d'oeuvres d'art conservés à Rome a l'époque impériale. Genève 1906.

Nicole Ph = J. Nicole, Le Procès de Phidias. Genève 1910.

N Heid Jahrb = Neue Heidelberger Jahrbücher.

NTWiss = Glaue-Helm, Das gotisch-lat. Bibelfragment (Zeitschrift für Neutest. Wissenschaft XI 1910).

Oxy siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

P = unveröftentlichte Papyri der Kgl. Museen in Berlin.

Par siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Pet siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

**Phil** Anz = Philologischer Anzeiger.

**Philol** = Philologus.

Rainer F siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Rainer M siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Reinach siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Reitz 2 rel Fr = Reitzenstein, Zwei religionsgeschichtl. Fragen nach ungedruckten griech. Texten d. Straßb. Bibl. Straßburg 1901.

Rendie Ist Lomb = Rendiconti del Reale Istituto Lombardo.

Rev Ét Gr = Revue des Études Grecoues.

Rev Phil = Revue de Philologie.

Rh Mus = Rheinisches Museum für Philologie.

Ryl siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

 $Rzach^2 = Rzach$ , Hesiodi Carmina<sup>2</sup>. BGT 1908.

Sächs G Wiss = Abh. d. philol.-hist.Klasse d. K. Sächs. Gesellschaft d Wissenschaften XXIII 783. 1909.

Sayce Ac = Sayce in: Academy 1894 May.

SB Berl Ak = Sitzungsberichte d. Kgl. Preuß. Akad. d. Wissenschaften im Berlin, philos.-hist. Kl.

SB Heid  $\Lambda k$  = Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. d. Wissenschaften, philos.-hist. Kl.

SB Wien Ak = Sitzungsberichte der Kais. Akad. d. Wissenschaften in Wien-Schermann = Schermann, Der liturg. Pap. von Dêr Balyzeh. Leipzig 1910. Schubart Tafeln = Papyri Graecae Berolinenses coll. W. Schubart, Bonn 1911. Soc It siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Stud it fil = Vitelli in: Studi italiani di filologia class. XII 320.

Swete = Swete, Zwei nene Evangelienfragmente (Lietzmann Kl. Texte 31) Tebt siehe Verzeichnis d. Pap.-Publ.

Tisch Mon Sacr = Tischendorf, Mon. Sacra Inedita, nova coll.

Tisch Sin = Tischendorf, Notitia Editionis Codicis Sinaitici 1860.

Tisch Nov Test = Tischendorf, Novmm Testamentum Graece 1884.

Weil Mon Grees = Weil, Monuments Grees. 1879.

Wess Stud = Studien zur Palaeographie und Papyruskunde, herausg. von C. Wessely. Lpzg. 1901ff.

Wien Stud = Wiener Studien.

Wilamowitz Tim = U. v. Wilamowitz, Timotheos: Die Perser. Leipzig 1903.

Wileken Chr = Mitteis-Wilcken, Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde 1 2. BGT 1912.

Wilcken Tafeln = Wilcken, Tafeln zur älteren griech. Paläographie. Leipzig 1891.

Zeret Pet Ak = Zereteli in. Berichte der Akademie zu Petersburg 1905 Febr.

# VERZEICHNIS DER PAPYRUSPUBLIKATIONEN, HILFS-MITTEL UND DARSTELLUNGEN

Nur die wichtigsten Veröffentlichungen und Bücher werden angeführt. Man vergleiche das bis zum Jahre 1912 reichende umfangreichere Verzeichnis in Wilckens Grundzügen Seite XXVff. Jedem Werke wird seine Abkürzung vorangestellt.

- Amh. Grenfell and Hunt, The Amherst Papyri II London 1961.
- BGU Berliner Griechische Urkunden (Ägyptische Urkunden aus den Kgl. Museen zu Berlin, herausg. von der Generalverwaltung. Griech. Urk.)
  I—IV 1895ff.
- Cairo Byz. Jean Maspéro, Papyrus grecs d'époque byzantine I. II. III. (Catalogue Général des Antiquités Égyptiennes du Musée du Caire). Cairo 1911 ff.
- Cairo Goodspeed. Goodspeed, Greek Papyri from the Cairo Museum together with papyri of Roman Egypt from Amer. collections. Chicago 1902.
- Cairo GH. Grenfell-Hunt, Greek Papyri (Catal. Gén. des Ant. ég. du Musée du Caire). Oxford 1903.
- Cairo Preis. Preisigke, Griech. Urkunden des äg. Museums zu Kairo. 1911. Cattaoui. Mitteis, Chrestomathie 88 und 372.
- **Chicago.** Goodspeed, Papyri from Karanis. (Stud. in class. philol.) Chicago 1900.
- **CPH.** Wessely, Corpus Papyrorum Hermopolitanarum I (Studien zur Paläogr. u. Papyruskunde 5) 1905.
- CPR. Corpus Papyrorum Raineri I. Wien 1895.
- Eleph. O. Rubensohn, Elephantine Papyri (Sonderheft zu BGU) Berlin 1907.
- Fay. Grenfell, Hunt, Hogarth, Fayûm Towns and their Papyri. 1900.
- Flor. Papiri Fiorentini, documenti publici e privati dell'eta Romana e Bizantina. I ed. Vitelli 1906. II ed. Comparetti 1908. III ed. Vitelli 1915.
- Freib. Aly und Gelzer, Mitteilungen aus der Freiburger Papyrussammlung. (S. B. Heid. Ak. d. W. 1914, 2).
- Genève. J. Nicole, Textes grecs inédits de la collection papyrologique de Genève. 1908. (vgl. Sammelbuch.)
- Genève Lat. J. Nicole et Morel, Archives militaires du 1er siècle. 1900.
- Genève Urk. J. Nicole, Les papyrus de Genève I 1896-1906.
- Germ. v. Wilamowitz und Zucker, Zwei Edikte des Germanicus (S. B. Berl. Ak. d. Wiss. 1911, 794).
- Giss. E. Kornemann und P. M. Meyer, Griechische Papyri im Museum des Oberhessischen Geschichtsvereins zu Gießen. BGT. 1910—1912.
- **Gradenwitz**, G. Plaumann, Griechische Papyri der Sammlung Gradenwitz (S. B. Heid. Ak. d. Wiss. 1914, 15).

- Grenf. I. Grenfell, An Alexandrian Erotic Fragment and other greek papyri chiefly ptolemaic 1896.
- Grenf. II. Grenfell and Hunt, New classical fragments and other greek and latin papyri 1897.
- Gr. Texte. P. M. Meyer, Griech. Texte aus Ägypten. Berlin 1916.
- Hal. Dikaiomata, Auszüge aus alexandrinischen Gesetzen und Verordnungen, herausg. von der Graeca Halensis. Berlin 1913.
- **Hamburg.** P. M. Meyer, Griech. Papyrusurkunden der Hamb. **Stadtbibliothek.** 2 Hefte 1911. 1913.
- Hawara. Milne, The Hawara Papyri, Arch. f. P. V 378 (enthält mit wenigen Ausnahmen die Texte der älteren Ausgabe von Fl. Petrie, Hawara, Biahmu and Arsinoë).
- Hib. Grenfell-Hunt, The Hibeh Papyri I 1906.
- Jand. Papyri Jandanae: I voluminum codicumque fragmenta Graeca cum amuleto Christiano ed. E. Schaefer BGT. 1912. II Epistulae privatae ed. L. Eisner BGT. 1912. III Instrumenta Graeca publica et privata 1. ed. L. Spohr. BGT. 1913. IV Instrumenta graeca publica et privata 2. ed. G. Spieß. BGT. 1914.
- Klein. Form. Wessely, Griech. Papyrusurkunden kleineren Formats (Stud. zur Paläogr. und Papyruskunde III und VIII).
- Kurdistan E. H. Minns, Parchments of the Parthian Period from Avroman in Kurdistan (Journal of Hellenic Studies XXXV, 22) 1915.
- Leid. Leemans, Papyri graeci musei antiquarii publici Lugd. Bat. I 1843. II 1885.
- Lips. L. Mitteis, Griech. Urkunden der Papyrussammlung zu Leipzig I 1906. Libelli. P. M. Meyer, Die Libelli aus der decianischen Christenverfolgung.
- (Abh. Berl. Ak. d. Wiss. 1910).
- Lille. Jouguet (-Collart-Lesquier-Xoua!) Papyrus Grees I fasc. 1 et 2. Paris 1907/8.
- Lond. Greek Papyri in the British Museum, Catalogue with texts. I 1898. II 1898 ed. Kenyon. III 1907 ed. Kenyon-Bell. IV 1910 ed. Bell. V 1917 ed. Bell. (dazu 3 Tafelbände).
- Mngd. J. Lesquier, Papyrus de Magdola (Papyrus Grecs Lille II) Paris 1912.
- Mel. Rev. Rezillont, Mélanges sur la métrologie l'économie politique et l'histoire de l'ancienne Égypte. 1895.
- München. Heisenberg-Wenger, Byzantinische Papyri (Veröffentlichungen aus der Papyrussammlung der K. Hof- und Staatsbibliothek zu München). BGT. 1914 (dazu Tafelband).
- Oxy. The Oxyrhynchos Papyri, I—VI ed. Grenfell-Hunt. VII—IX ed. Hunt. X XI XII ed. Grenfell-Hunt. Oxford 1898ff.
- Ostr. U. Wilcken. Griech. Ostraka aus Ägypten und Nubien I. II. Lpzg.-Berlin 1899.
- Par. Brunet de Presle, Notices et extraits des manuscrits grecs de la bibliothèque imperiale 18. Paris 1865 (dazu Tafe¹band).
- Pet. J. P. Mahaffy, The Flinders Petrie Papyri I. II. III. (III von Mahaffy und Smyly). Dublin 1891—1905.
- Pr.-Sp. Ostr. Preisigke-Spiegelberg, Die Prinz Joachim-Ostraka. Straßburg 1914.

Rainer F. Führer durch die Ausstellung Papyrus Erzherzog Rainer. Wien 1894.

Rainer M. Mitteilungen aus der Papyrussammlung Erzherzog Rainer I-VI Wien 1887ff.

Reinach. Th. Reinach, Papyrus grecs et demotiques. Paris 1905.

Rev. Laws. Grenfell, Revenue-Laws of Ptolemy Philadelphus. 1896.

Ryl. Hunt, Catalogue of the Greek Papyri in the John Rylands Library. Manchester I 1911, II 1915 (Johnson-Martin-Hunt).

SB. Preisigke, Sammelbuch griech. Urkunden aus Ägypten. I. Straßburg 1915.

**Soe. It.** Papiri Greci e Latini (Pubblicazioni della Società Italiana) I—IV. Florenz 1912ff.

**Straßb.** Preisigke, Griech. Papyrus der Kais. Universitäts- und Landesbibliothek zu Straßburg i. E. I. Leipzig 1912.

**Tebt.** Grenfell-Hunt-Smyly, The Tebtunis Papyri I 1902 II 1907 (Grenfell-Hunt).

**Thead.** Jouguet, Papyrus de Théadelphie. Paris 1911.

**Theb. Bank.** Wilcken, Aktenstücke aus der Kgl. Bank zu Theben (Abh. Berl. Akad. d. Wiss. 1886).

**Top.** Äg. Wessely, Griechische Texte zur Topographie Ägyptens (Studien zur Paläogr. u. Papyruskunde X). Leipzig 1910.

Tor. Peyron, Papyri graeci R. Taurinensis Musei Aegyptii I. II. 1826/7.

Vat. Angelo Mai, Classicorum auctorum e Vaticanis codicibus editorum IV. V. Rom 1831ff.

**Witk.** Witkowski, Epistulae privatae graecae, quae in papyris aetatis Lagidarum servantur<sup>2</sup>. BGT. 1911.

Zoīs. Wessely, Die ältesten lat. u. griech. Papyri Wiens II. III (Studien zur Paläogr. u. Papyruskunde XIV). Leipzig 1914.

Zucker, F. Zucker, Urkunde aus der Kanzlei eines römischen Statthalters von Ägypten (S. B. Berl. Ak. d. Wiss. 1910, 710ff.).

Für alle Publikationen griechischer Urkunden kommt in Betracht·

**B.L.** Preisigke, Berichtigungsliste der griech. Papyrusurkunden aus Ägypten. Straßburg 1913ff.

Im Folgenden werden einige besonders wichtige Publikationen nichtgriechischer Urkunden genannt:

**Aramäisch:** Sayce and Cowley, Aramaic Papyri discovered at Assuan. London 1906 (dazu ein Tafelband). Sachau, Aramäische Papyri und Ostraka einer jüdischen Militärkolonie zu Elephantine. Leipzig 1911 (dazu Tafeln). Vgl. Ed. Meyer, Der Papyrusfund von Elephantine. Leipzig 1912.

Demotisch: W. Spiegelberg, Demot. Papyrus aus den Kgl. Museen zu Berlin. Leipzig-Berlin 1902. Spiegelberg, Die demot. Papyri der Musées Royaux du Cinquantenaire. Brüssel 1909. Spiegelberg, Die Demot. Papyrus (Catalogue Général des Antiquités Égyptiennes du Musée du Caire. Die demotischen Denkmäler II). Straßburg 1908. Spiegelberg, Demot. Papyrus von der Insel Elephantine. Leipzig 1908. Spiegelberg, Die demot. Papyri Hauswaldt. Leipzig 1913. Griffith, Catalogue of the Demotic Papyri in the John Rylands Library I. II. III. Manchester-London 1909. Möller, Mumienschilder (Demot. Texte aus den Kgl. Museen zu Berlin I). Leipzig 1913.

Koptisch: Kopt. Urkunden (Äg. Urk. aus d. Kgl. Museen) I Berlin 1904. Crum-Steindorff, Kopt. Rechtsurkunden des 8. Jahrh. aus Djeme I. Leipzig 1912. Crum, Catalogue of the Coptic Manuscripts in the British Museum. London 1905. Crum, Catal. of the Coptic Manuscripts in the collection of the John Rylands Library. Manchester-London 1909. Crum. Coptic Ostraka (Egypt Exploration Fund) London 1902. Hall, Coptic and Greek Texts of the Christian Period in the British Museum. London 1905. Crum in Lond. IV.

Arabisch: C. H. Becker, Papyri Schott-Reinhardt I (Veröffentlichungen aus der Heidelberger Papyrussammlung) 1906.

#### HILFSMITTEL UND DARSTELLUNGEN.

Die Werke über Schriftkunde sind in Kapitel 2, über Buchwesen in Kapitel 3, über Grammatik nebst Wörterbüchern in Kapitel 11 zusammengestellt.

Im Folgenden werden nur einige besonders wichtige Schriften angeführt

- P. Viereck. Bericht über die ältere Papyrusliteratur (Jahresber. ü. d. Fortschritte d. klass. Altertumswissenschaft, Bd. 98, 135ff. und Bd. 102. 244ff.) Derselbe, Bericht über die griech. Papyrusurkunden 1899 bis 1905 (in derselben Zeitschrift).
- A. Erman und F. Krebs. Aus den Papyrus der Kgl. Museen 1899 (Handbuch d. Kgl. Museen in Berlin; (unterrichtet über hieroglyph., hieratische demotische, aramäische, griech., lat., kopt., arabische Papyri mit Übersetzungen).
- U. Wileken. Archiv für Papyrusforschung, BGT. 1001ff., bisher sind 5 Bände und die ersten Hefte des 6. erschienen.
- L. Witteis und U. Wileken. Grundzüge und Chrestomathie der Papyruskunde. Histor. Teil von Wilcken, Jurist. Teil von Mitteis. BGT. 1912 [Jeder Teil enthält einen Band Darstellung (Grundzüge) und einen Band ausgewählter Urkunden (Chrestomathie)].
- W. Liebenam. Fasti Consulares imp. Romani Bonn 1909 (Lietzmann, Kleine Texte 41-43).
- L. Cantarelli. La serie dei prefetti da Egitto I—III (Reale Accad. dei Lincei 1906. 1910. 1912).

Bouché-Leelereq. Histoire des Lagides 1-- IV. Paris 1903 - 1907.

M. Strack. Die Dynastie der Ptolemäer. Berlin 1897.

J. P. Mahaffy. The Empire of the Ptolemies. London 1995.

**Derselbe.** A history of Egypt under the Ptolemaic dynasty. London 1899 **Beloch,** Griechische Geschichte III.

B. Niese. Geschichte der griech, und makedonischen Staaten.

Th. Mommsen. Römische Geschichte V.

- J. G. Milne. A history of Egypt under the Roman rule. London 1898.
- 1. Stein. Ägypten unter römischer Herrschaft. Stuttgart 1915.
- M. Gelzer, Studien zur byzantinischen Verwaltung Ägyptens (Leipz. Histor Abh. XIII). 1909.
- V. Martin. Les Epistratèges. Genf 1911.
- J. Lesquier, Les Institutions Militaires de l'Égypte sous les Lagides. Paris 1911.
- P. M. Meyer, Das Heerwesen der Ptolemäer und Römer im Agypten. Leipzig 1900. (Kommt besonders für die Kaiserzeit in Betracht.)
- J. Maspéro, Organisation Militaire de l'Égypte byzantine. Paris.
- P. Jouguet, La vie municipale dans l'Égypte Romaine. Paris 1911.
- F. Preisigke, Städtisches Beamtenwesen im römischen Ägypten. Diss. Halle 1903.
- G. Plaumann. Ptolemaïs in Oberägypten (Leipzig Hist. Abh. XVIII) 1910.
- E. Kühn, Antinoopolis. Diss. Leipzig 1915.

- II. Maspero, Les Finances de l'Égypte sous les Lagides. Paris 1905.
- U. Wilcken, Griechische Ostraka aus Ägypten und Nubien. I Darstellung, II Texte. Leipzig-Berlin 1899.
- G. Plaumann, Der Idios Logos des Königs (erscheint demnächst).
- **O. Hirschfeld,** Die kaiserlichen Verwaltungsbeamten bis auf Diocletian. Berlin 1905.
- W. Örtel, Die Liturgie. BGT 1917.
- F. Preisigke, Girowesen im griechischen Ägypten. Straßburg i. E. 1910.
- F. Preisigke, Fachwörter des öffentlichen Verwaltungsdienstes Ägyptens. Göttingen 1915.
- M. Rostowzew, Studien zur Geschichte des römischen Kolonats. BGT. 1910.
- St. Waszynski, Die Bodenpacht. 1. BGT. 1905.
- **Th. Reil**, Beiträge zur Kenntnis des Gewerbes im hellenistischen Ägypten. Diss. Leipzig 1913.
- W. Otto, Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten. I 1905. II 1908. BGT.
- K. Sethe, Sarapis und die sog. zátozot des Sarapis. Berlin 1913.
- W. Weher, Die ägyptisch-griechischen Terrakotten. Text und Tafeln. Berlin 1914 (Mitteilungen aus der ägypt. Sammlung, Kgl. Musseen zu Berlin, Band II) [der Inhalt ist besonders für die Religionsgeschichte wichtig].
- M. San Nicoló, Ägyptisches Vereinswesen zur Zeit der Ptolemäer und Römer. München 1913. 1915.
- O. Gradenwitz, Einführung in die Papyruskunde. Lpzg. 1900 [wesentlich juristisch].
- V. Arangio-Ruiz. La successione testamentaria secondo i papiri greco-egizii. Neapel 1906.
- A. Berger, Die Strafklauseln in den Papyrusurkunden. BGT. 1911.
- L. Wenger, Rechtshistorische Papyrusstudien. Graz 1902.
- L. Mitteis. Reichsrecht und Volksrecht. BGT. 1891.
- O. Eger. Zum ägypt. Grundbuchwesen in römischer Zeit. BGT. 1909.
- H. Lewald. Beiträge zur Kenntnis des röm.-äg. Grundbuchrechts. Leipzig 1909.
- 1. B. Schwarz, Hypothek und Hypallagma. BGT. 1911.
- J. Partsch, Griechisches Bürgschaftsrecht I. BGT. 1909.
- G. Semeka. Ptolemäisches Prozeßrecht. München 1913.
- Bruns, Fontes iuris romani antiqui<sup>†</sup> (ed. Mommsen-Gradenwitz). Tübingen 1909. [Unentbehrliches Quellenwerk.]
- W. Dittenberger, Orientis Graeci Inscriptiones Selectae. 2 Bände. Leipzig 1903-05. [abgekürzt OG.]
- Milne, Greek Inscriptions (Catalogue Général des Antiquités du Musée du Caire) 1905.
- G. Lefèbvre. Recueil des Inscriptions grecques-chrétiennes d'Égypte. Cairo-
- E. Breccia, Iscrizioni Grecche e Latine (Catal. Gén. des Ant. du Musee d'Alexandrie). Cairo 1911.
- Letronne, Recueil des Inscriptions Grecques et Latines de l'Égypte. Paris I 1842. Il 1848 [mit wertvollen Kommentaren].
- Corpus Inscriptionum Graecarum III.
- R. Lepsius, Denkmäler aus Ägypten und Nubien XII.

### NACHTRAG

- Zu Seite 33: Außer den angeführten lateinischen Texten sind noch folgende Abbildungen erschienen:
  - a) Urkunden: P. Ryl. II 79. 223 (Tafel 23) 2. Jh. p. C. P. Jand. 68 (Tafel 14) 2. Jh. p. C. P. Flor. II 278 (Tafel 6) vgl. S. 268. 273. 274. um 200 p. C.
- Zu Seite 45: Auf eine Rolle ungewöhnlicher Länge deutet P. Ryl. II 225, 2/3 Jh. p. C. Die 2. Kolumne einer Privatrechnung trägt die Ziffer 177; daß man die Kolumnen durch mehrere Rollen hindurch gezählt habe, ist möglich, aber nicht wahrscheinlich, da die Anführungsart τόμος a κόλλημα b nicht dafür spricht.
- Zu Seite 63: Der Bücherkatalog Atene e Roma VII ist abgedruckt P. Flor. III 371, 15.
- Zu Seite 64: Vgl. jetzt: A. Körte, Was verdankt die Klass. Philologie den literarischen Papyrusfunden? Neue Jahrbücher für das Klass. Altertum 20, 5. 6.
- Zu Seite 146: Weitere Werke des Dioskoros von Aphrodito: Enkomion auf Romanos P. Lond. V 1817. Epithalamion für Kallinikos ebenda 1819 (gehört zu Cairo Byz. II p. 156). Hexameter 1820, Jamben und Hexameter 1818. Griechisch-koptisches Wörterbuch 1821. Vgl. Kap. 20.
- Zu Seite 241: Die Herrschaft der Sassaniden wird erwähnt P. Jand. 22.
- Zu Seite 276: Zur arabischen Zeit vgl. C. H. Becker, Historische Studien über das Londoner Aphroditowerk (Der Islam 11 359).
- Zu Seite 353: 4. Zeile von unten l. S. B. Heid. Ak. statt. Freib. Ak.
- Zu Seite 354: Zum αρχιεφείς vgl. G. Plaumann, Der Idios Logos des Königs. (erscheint demnächst). Hiernach wäre der Idios Logos 1. Kaiserpriester = ἀρχιεφεύς Σεβαστῶν. 2. ἐπὶ τῶν κατ ᾿Αλεξάνδφειαι καὶ κατ Αἴγυπτον πᾶσαν ὅντων και ναῶν (?) καὶ τεμενῶν καὶ ἱεφῶν. Vgl. Blumenthal, Arch. f. P. V 325. Das 2. Amt enthieltedie Aufsicht über den gesamten Kultus, und der Titel ἀρχ. Ἦλεξαιδφείας καὶ Αἰγύπτοι πάσης wäre eine ungenaue, ja sogar irreführende Bezeichnung.
- Zu Seite 369: Verpachtung eines Gewinn abwerfenden Isisheiligtums bei Vitelli Mélanges Chatelain (1910): die beiden Tempelvorsteher (λεσῶναι) der (Isis) Nephrommis (wohl in Soknopaiu Nesos), verpachten ἀς τον και αὐτοι ἐμισθώσαντο σὺν ἐτέροις παρὰ τῶν

της Νήσσοι (sic) ιερέων τὸ ἐν Νείλου πόλει της Νεφρόμμιος Τσίδειον κατὰ την το[τ] διεληλυθότος ἔτους σ[υ]νήθειαν auf rund 1 Jahr, φόροι τοῦ π[α]ντὸς ἀργυρίου δραχμῶν πεντακοσίων καὶ κεραμίω[ν κε]νομάτων (sic) πεντή[κ]οντα καὶ κατὰ μῆνα ρ[..]τους [πέν]τε καὶ ἡμικοτ[ύ]λειον καὶ φαγετν ἐκθέτου οὕ[ση]ς? τῆς προθέσεως, τοῦ σπονδήου τοῦ Ἐπὰιφ ἀφ' ὡρας ὀγδόης τῆς ἐνάτης Αλγυπτίων εως ὡρας δευτέρας τῆς δεκάτης καὶ τοῦ λογεύμα]τος τῆς κώμης τῆς δεκάτης ὅν[τ]ων τῶν μεμισθωκότ[ω]ν usw. Vitelli deutet die letzten Bestimmungen mit Recht dahin, daß die Priester sich den Ertrag eines bestimmten Festes und das Ergebnis der Dorfkollekte vorbehalten, während der übrige Gewinn aus dem Filialheiligtum der Isis dem Pächter zufällt. Zelt 65 p. C..

# SACHREGISTER.

(Was die Seitenüberschriften ergeben, ist im allgemeinen hier nicht aufgenommen worden.)

#### A. DEUTSCH UND LATEINISCH

Achilles Tatius 94.

Adel 275.

Adoption 457.

Africanus 80. 171.

Agoranomos s. άγορανομεῖοι 296, 300,

Agoranomische Urkunde 296, 302.

Ägypten, geogr.-klimat. Verh. 10. 242.

—, Gedicht auf die Eroberung 75. Ägypter

Aufstände 229ff. 308.

Quartiere 435.

staatsrechtliche Stellung 243, 261, 269, 325, 453.

Truppen 230. 254.

Verhältnis zu den Griechen 305ff.

Ägyptische Aussprache 193.

Ägypterevangelium 81. 175. 362.

Ägyptische Koine 187ff.

Ägyptisches Landrecht 277ff.

Ägyptische Literatur 380.

Ägyptische Notare 295, 302.

Ägyptische Religion 335ff. 346ff. 391. 401. 417. 428.

Ägyptische Sprache 188. 306. 312.

Aischylos 66.

Aktenbände und Rollen 50. 55. 56.

Akzente 50. 59. 132. 142.

Alexandreia 68, 74, 135, 226, 236, 252,

259, 299, 301, 303, 308, 310, 311,

312. 314. 319. 321. 325. 328. 334.

338, 339, 347, 348, 352, 355, 362,

365. 374ff. 382. 384. 388. 390. 410.

411. 416. 418. 419. 420. 421. 424.

428. 430. 431. 435f. 438. 445. 450.

**4**52. 454. 460. 461. 462. 464.

Alexandreia, Verfassung 244ff. 256.

261. 269. 280. 284. 286. 290. 293.

294. 297. 323. 406.

Schubart, Papyruskunde.

Alexandreia, jüdische Gemeinde 323. 330. 362.

Alexandriner s. Alexandres 260.

264. 269. 317. 325. 339. 342. 351.

386, 405, 410, 412, 454, 466,

Alexandrinische Bibliothek 48, 58, 63, 72, 168, 251, 373f, 395,

Alexandrinische Fabriken 39. 416.

Alexandrinische Kirche 178, 179f. 318,

Alexandrinische Kritiker 88, 91, 166. Alexandrinische Kunst 390ff, 393f 401.

Alexandrinische Märtyrerakten 79. z. 152 ff. 324, 379, 398.

Alexandrinische Patriarchen 239, 363.

Alexandrinisches Recht 279f, 289, 297

Alexandreia, Schrifttvpus 31.

Alexander der Große 154, 226, 243,

245. 248. 254. 256f. 279. 305. 322.

325. 332. 344f. 351. 353. 373. 424.

Alexanderpriester 126, 257, 344,

Alexanderroman 72, 167,

Alkaios 65, 97ff.

Alkman 65.

Amme 455.

Anthologie 66, 71, 131, 376.

Antinoupolis 237. 262. 264. 270. 282.

317. 328. 342. 388. 390. 401. 423. 431. 435.

Antiphon, Philosoph 67.

Antiphon, Redner 67. 117.

Antisemitismus 324, 330,

Antoninus Pius 237.

Aphrodito 14. 220.

-, Dichter von A. 75. 145f.

Apis 341, 349, 352, 355, 356, 368,

Apollonios von Rhodos 168. 374.

Aguila-Übersetzung des A. T. 81. Araber s. Ana3ur 240f. 315f. 325. 330, 432, 435. Arabische Lederhandschriften 40. Arabische Ostraka 42. Arabisches Papier 43 Arabische Papyri 6. Aramäische Papvri 6, 43, 123, 322, Archidikastes s. aggidizati 288. 290, 294 - 297. Archilochos 65. Archiv s. aggetor 63. Archonten s. aggortes 262. Areios 239. Aristarchos 73, 375. Aristophanes 66. Aristoteles 66, 116, Aristoxenos 73. Arsinoe, Königin 69, 121, 228, 344. 353, 374, 424. Arsinoe, Stadt 259, 344, 350, 388, 390. 394 401, 406, 421, 427, 435, 438. 444 446. Arzt 8. mergos 79. 158. 159ff. 264. 386f. 399. Astrologie 79, 170, 360, 369, 381. Astronomie 72, 169, 180, 381, 386, Asylie 270, 330, 347, 354, Athanasios 239, 363, Äthiopen 236. Athleten 270, 452. Attizismus s acruzionos 144, 186. 212. 382. Augustalis 272. Augustus 235, 259, 265, 267f, 271, 290, 292, 297, 311, 319, 346, 347, 354, 358, 362, 370, 405, 408, 419, 420, 422, 425, 456, Ausgrabungen 12ff. Autonomie 244ff. 256. 261f. 272. - Halbautonome Gemeinden 246f. Babrios 77. 94.

Babylon 237, 431.

427.

Bad 417, 421, 445, 449,

Banken s. τοάπεζα 415, 426ff. 433.

Bankurkunde s. ouegoogi, 297f. 303

Bakchylides 65, 106ff.

Barbarengriechisch 187, 191, 196, Baukunst 389ff. Bazar 420, 430. Beamte als Richter 287, 293, 385, Berufsschreiber 20. 198. Berytos 144. 386. 398. Beschneidung 348, 355. Betonung 192. Bevölkerung 305, 318, Bibel 81, 93, 314, 366. Bibliothek (vgl. Enkteseon B.) 56. 58. 63. 168. 171. Bilderbuch 54. Bistum 363. Bithyner 325. 330. Bleitafel 42, 47, Blemver 147, 238, 241, 325, 379. Brief s. ἐπιστολή, Stil 198. 200. 211. 222. 357. 371. 377. 424. 457. Bronzetafel 42, 47, Buchausgaben 87. Bucheinband 56, 62, Buchhandel 27, 57f. 63. Buchillustration 54. 61. Bücherkatalog 58. 63. 80. Buchrolle 48, 58. Buchschreiber 48. Buchschrift 27f. Buchtitel 53, 55f, 60f, 100, 120, 126. 147, 163, Bukolenaufstand 237. 241. 326. Bürostil 200ff. Byzanz s. Konstantinopel 239, 271. Byzantinische Kursive 31. Byzantinischer Stil 151. 205ff. Caesar, C. Julius 232. 319. 373. Caesarion 232, 412. Caracalla 216. 238. 241. 261. 282. 311. 312. 326. 344. Chariton 77. 94. Chemie 79, 168f. Chicurgie 160. Chorlieder 49, 59, Chrematisten 286, 289f. 293, 294. Chrestomathie 167, 376. Christentum 145. 205. 238f. 314f. 333. 362ff. 370f. 379. 382. 385. 391. 398, 437, 459,

Christliche Literatur 56, 62, 81 ff, 174 ff, 366, 371.

Chrysippos 73, 384.

civitas 263. 273.

Claudius 153.

Clemens Alex. 365. 371. 377. 384.

Commodus 153, 351.

Constitutio Antonina 202, 208, 238, 241, 261, 282f, 311.

Corpus iuris 283.

Dalmatiner 325. 330.

Dämonen 340. 360.

Decius 344. 353. 363. 870.

dediticii 261. 269. 312.

Delegation 290.

Delta 156, 242, 263, 311, 403, 411,

Demosthenes 67. 93. 163f. 379. 384. 396.

Demotisch 6, 43, 295, 302, 306, 312, 326, 353, 381, 396,

Dialektformen 195. 332.

Diatribe 77. 155.

Didymos 73, 163ff. 375, 395.

Digesten 285.

Diktys 79. 94.

Dioiketes 248ff. 258. 265.

Diokletian 238. 272. 274. 363. 370. 379. 425.

Dionysios Petosarapis 234. 308. 326.

Dionysische Techniten 126. 388.

Diözesen 272.

Diptycha 41. 46.

Dodekaschoinos 238.

Domitian 326.

Dux 272.

Edfu = Apollinopolis Magna 7. 14. 230, 307, 326, 346, 349, 355.

Edikte, Stil 203.

Elegie 125.

Elfenbeintafeln 47.

Enkomion 142.

Enkteseon Bibliotheke s. εγκτ. βιβλ. 300 303. 439.

Epheben 269.

Ephemeriden 136. 248. 257.

**Ephoros** 67. 116.

Epicharmos 66. 113.

Epigramm 69. 75. 125. 376.

Epikedeia 143ff.

Epiphanie 369.

Epistratege 246, 249, 263, 291, 308

Eponyme Priester 257, 344, 354,

Epos 69, 74f, 132, 141,

Eudoxos 73.

Euphorien 70, 123, 374.

Eupolis 66. 114.

Euripides 66, 131, 135, 376, 388, 396,

Evangelien 81. 174ff.

Fabriken 416.

Fajum 13. 242. 249. 252. 254. 324.

328. 341. 388. 403. 409. 410. 411.

413. 423. 432. 437. 452. 454.

Feldmesser 162, 386, 399,

Festdichtungen 142.

Fiskus 265. 408.

Flotte 255.

Frau 417, 442, 448, 458f, 468f.

Freilassung 343, 455, 467,

Galater 324. 330.

Garnisonen 255, 258,

Garten 410. 413

Gau 249, 273,

Gaufürsten 275.

Germanen 325. 330.

Germanicus 202, 215 236, 241, 406, 480.

Geschichtschreibung 72, 78,

Gesprächsbuch 182.

Gewerbe 414f. 435.

Gnosis 174ff. 314. 359. 362.

Gotische Bibelübersetzung 4. 84.

Goten 239, 241,

Grab 392, 401, 462f, 470.

Gräkoägypter 261, 263, 267, 309, 310.

312f. 317. 338. 340. 356. 379. 392.

Grammatik 73, 80, 162, 193ff.

Griechisches Recht 277f.

Griechische Urkunde 295ff. 302f.

Großgrundbesitzer 273, 276, 315, 406.

**41**6. 424.

Gymnasion 142, 154, 258, 269, 317, 328, 383, 389, 437, 450, 452,

Hadrian 75, 142, 153, 202, 237, 241,

262, 267, 271, 311, 317, 324, 326,

**342. 345. 355. 370. 379. 388. 394.** 

430. 444.

Handel 321, 407, 419ff, 430,

Handschein 297. 301. 303.

Handwerk 416ff.

Hebräische Papyri 6.

Heiland 362, 370.

Hellanikos 67.

Hellenen s. "Ελληνες 247, 257, 260, 267, 281, 315, 316ff, 328, 342, 348,

361, 376, 379, 387, 453,

Hellenika Oxyrh. 67. 115.

Hellenismus, Literatur 68ff. 373ff.

Hellenistisches Recht 282.

Herakleides Lembos 72, 164.

Herakleides Pontikos 66.

Herculan. Rollen 6. 31. 58f.

Hermas, Hirte 82. 363. 366.

Hermes 75, 80, 172, 359,

Hermetische Mystik 83, 170, 172, 359, 363, 369.

Hermippos 164. 375. 395.

Hermupolis 13, 324, 388, 390, 401, 402, 406, 435, 438.

Herodas 70, 128, 374.

Herodotos 67.

Herrscherkult 227, 344ff.

Hesiodos 65. 96f.

Hetären 332, 460, 469,

Hieratisch 6, 38f, 40, 42, 43, 45, 46, 58, 381,

Hierodulen 354.

Hieroglyphen 6, 306, 381.

Hierokles 77, 147ff, 362.

Hippokrates 67.

Hochzeitslied 140.

Holztafel 41. 46 383.

Homer 50f, 53, 59, 64, 65, 88, 91f, 166, 375, 382, 388, 395, 400.

Honoratioren 260. 262.

Horoskop 80, 170, 360,

Hymnen 179.

Hypereides 67, 118, 396.

ldiologus s. τδιος λόγος 260, 268ff. ; 290, 313, 320, 326, 328, 355, 428, 462.

ldumäer 325. 330.

Jesus 330. 366.

Imhotep-Imuthes 77, 157, 341, 351, 399.

Indiktion 240, 274.

Industrie 321. 414ff. 419.

Initialen 62.

Inkubation 356. 367. 386.

Ionier 327.

Ionisch 78. 188.

Isis 156, 339f, 351, 356, 358f, 363, 369.

Isishymnus 77. 156. 340.

Islam 180. 315.

Isokrates 67, 384.

Itazismus 192.

Juden 152ff, 236f, 241, 245, 247, 280, 285, 322ff, 329, 362, 374, 386, 435.

461.

Judensteuer 330.

index pedaneus 294.

Jupiter Capitolinus 344. 350. 353. 355. 400.

Juridicus 260, 290, 294.

Juristen 384, 385, 398.

ius civile 281ff. 298. 320. 321. 386.

ius gentium 281ff. 298.

Justinian I 146. 239. 272. 276. 424.

Kairo 240. 421. 436.

Kalamos 43.

Kalender 73. 169. 233. 240. 307. 371.

386.

Kalligraphie 22ff.

Kallimachos 70, 120ff, 374.

Kamel 423, 426, 431.

Kanal 408, 413, 420, 422,

Kanzleischrift 26. 31. 180.

Kataster 253, 266, 300.

Katechismus der Chirurgie 160.

Katechismus der Rhetorik 152.

Katochoi 358. 369.

Katöken 254, 260, 267f. 269, 406.

Kerkidas 70. 126. 374.

Kilikier 325. 330.

Kirchensprache 318.

Kirchenväter 82.

Kirchliche Gerichtsbarkeit 292.

Klassizismus 68. 81. 318. 378.

Kleruchen 254, 268, 406, 412.

Klöster 178. 180. 364f. 371.

1(103tc) 170. 100. 3041. 30

Kodex 41. 46. 55f. 62.

Koinê 184ff.

Kommentare 73. 80. 163ff.

Konstantin 271, 321, 426.

Konstantinopel vgl. Byzanz 143. 407. 421. 430. 451.

Konvent 259, 269, 291, 294,

Konzil von Nikaia 180.

Koptisch 6. 40. 42. 43. 81. 314f. 327. 362. 364. 380. 391. 401.

Korinna 65. 103f.

Korngiro 410, 413.

Koronis 51. 60.

Kratinos 66, 114.

Kritische Zeichen 53. 60. 88. 90. 166.

Kultbild 349. 350.

Kultvereine 350, 358, 368.

Kunstgewerbe 337. 393. 401.

Kurdistan, Urkunden 31.

Kursive 22.

Kürzungen 32. 147. 163. 166.

Kypros 227.

Kyrene 227.

Landwirtschaft 403ff. 411ff.

Laokriten 285. 293. 306. 309.

Lateinische Lehnwörter 189, 210, 321, 419, 429,

Lateinische Papyri 83. 181ff. 321.

Lateinische Schrift 21. 31. 32. 33. 50.

Lateinische Sprache 182f. 205. 270. 283. 298. 321.

Latiner 268, 283, 328,

Lautverhältnisse 190ff.

Leder 40.

Legionen 267.

Leinwand 47. 347.

libellus 62. 291. 363. 370.

Libyer 325.

Liturgie s. λειτουργία 251, 264, 271, 273, 301, 405.

Liturgische Texte 83. 177f.

Liviusepitome 182.

Logia Jesu 82. 174ff. 366.

Lukianos 203. 343. 353. 385. 398.

Lykier 325. 330.

Lyrische Texte 49. 51. 59.

Lysias 67.

Makedonen 244. 254. 256f. 269. 302. 316. 328. 345. 353. 354. 398. 435. 453.

Maked. Monate 326.

Makedonien 227ff, 353.

Malerei 394. 402.

Manetho 309. 339. 380. 396.

Märtyrerakten 82f. 152ff. 366.

Mathematik 73. 80. 162. 375. 377 386. 396f.

Maximalpreise 50, 59.

Medizin 72, 79, 159ff, 375, 377, 387 399.

Memphis 13, 259, 308, 322, 329, 338, 340, 358, 368, 399, 416, 422, 435.

Menandros 70. 133ff. 374. 388.

Metrik 49, 59, 73, 90, 129, 131, 138, 141, 144, 145, 179.

Metropolen s. μητρόπολις 260. 262f. 264. 270. 272. 312. 348. 364. 406 420. 422. 445. 454.

Mimos 70, 76, 128, 129, 138ff, 376 388,

Mithras 343, 353.

Mittelalt. Handschriften 88.

Monophysiten 180, 315, 364.

Monopole 252, 266, 271, 347, 414ff 427, 428, 433, 445.

Munizipalordnung 273, 276, 292.

Münzen 424f. 432.

Museion 251, 374, 395.

Musen 351.

Musik 73. 389. 400.

Mysterien 342, 352, 358f, 369.

Mythen 341, 352.

Nahrung 440ff.

Naukratis 244, 262, 270, 280, 282, 328 435.

Neaspoleos, procurator 265.

Neue Komödie 136.

Neuplatonismus 77. 318. 362. 365, 377

Neues Testament 7, 81, 186, 321, 429 431.

Nilschwelle 178. 408.

Nonnos 74. 93. 318. 377.

Normalzeile 49f. 59.

Notar 295, 296, 302, 385.

Nubien 228f. 232, 234, 242, 419.

Nubier 325, 330,

Nubische Texte 6. 40. 242.

Olympische Sieger, Liste 155

Optativ 196. 209. 382.

Orakel 356, 368, 371. Origenes 171, 365, 371, 377, Orthographie 191, 383. Ortsgötter 338. Ortsnamen 310, 322, 331, 340, Osterbriefe 82, 179ff, 363, 370, Ostrakon 42, 47, Oxyrhynchos 13, 138, 156, 270, 313,  $324. \ 371. \ 388. \ 390. \ 394. \ 407. \ 426. +$ 433. 435ff. 440. 446. 451. Pagarchen 273, 276. pagus 273. Pankrates 75, 141f, 377, Papier 43. Papyri, die ältesten griech. 29f. 43. Papyri, arabische 6. Papyri, aramäische 6. 43. Papyri, außerhalb Äg. 6. 31. Papyrusballen 37. Papyrusblatt 36f. Papyri, demotische 6. 43. Papyri, eklektisch 88. Papyri, Entzifferung 33. Papyrusfabrikation 37ft. 411 415. 418. -- in Tempeln 38, 45, 415, 428, Papyrus, Formate 38f. 48, 55. Papyri, Fundorte 11f. Papyri, hebräische 6. Papyri, hieratische 6, 38, 45, 58, Papyruskartonnage 12, 429. Papyri, koptische 6. Papyruskultur 44, 411, 413, 454. Papyri, latein. 21, 31, 32, 33, 50, 181ff. Papyrusmonopol 38f. 415. Papyri, Pehlevi 6. Pagyruspflanze 36. Papyrus, Preise 39. Papyrus, Rekto und Verso 39. 45. Papyrusrolle 37, 47, 300. Papyrussammlungen 14f. Papyri, Sprache 184ff. 376. Papyrussteuer 45. Papyri, syrische 6. Papyri, Wortschatz 188. Papyri, Zahl 15. Paragraphos 51, 60, Paß 422.

patrimonium 265, 406, Patronat 276, 461. Pehlevi 6. 330. Pelusion 259. 328. peregrini 260. 267. Pergament 40f. 46. Perser 324, 330. Persische Lehnwörter 189. Personalexekution 292. Personalrecht 278, 282, 284, Personennamen 304. 309. 313. 319. 320. 322. 331ff. 340. 456. Pharos 126, 258, 340, 390, 401, 430, Philon 77, 324, 362, 377. Philosophie 71, 77, 157, 362, 377, 396. Physiologisches Werk 72, 159, Pindaros 65, 104ff. Plastik 337, 392, 401. Platon 66, 169. Platopapyri 92f. Plinius 37. Poimandres 83, 177, 312, 327, 369 Politische Schriften 153. Polybios 72. Poseidippos 126. Posse von Oxyrh. 138f. 388. Post 257, 424, 432, Prachtwerke 57, 59. Präfekt s. έπαοχος 259, 269, 272, 290f. 321. 332. 385. 422. 430. 460. 461. Presbyter s. ποεσβύτεροι 364. Priester s. legels 302. 307f. 310. 311. 312, 313, 346ff, 354, 380, 386, 396. 404. 416. Prinzipat 243. Privatbesitz 252, 405f. Privatabschrift 57. 63. 147. Privaturkunde, Stil 201ff. 294ff. Protokoll 39, 45, 180, 371. Prozeßprotokolle 150, 290, 292, 294, Ptolemais 246. 257. 262. 270. 280. 282. 285. 287. 293. 344. 348. 377. 388. 390. 394. 401. 438. Ptolemäer Politik 227. 243ff. 277ff. 420. ausw. Besitzungen 227ff. dynastische Wirren 231.

Stammbaum 352.

Verhältnis zu Literatur und Kunst 373ff.

Ptolemaios I. Soter 227, 245, 284, 308, 338, 344, 373, 424.

Ptolemaios II, Philadelphos 199f. 213. 228. 251. 257. 293. 308. 323. 344.

353. 374. 388. 394. 400. 408. 412. 414. 420. 422. 450. 464.

Ptolemaios III. Euergetes I. 72, 136, 229, 308, 330, 375, 391, 408, 412,

Ptolemaios IV. Philopator 230. 244.

307. 342. 344. 352. 354. 358. 450. Ptolemaios V. Epiphanes 230. 244. 308. 347. 461.

Ptolemaios VI. Philometor 231, 323.

Ptolemaios VIII. Euergetes II. 168.

231. 279. 284. 285. 287. 293. 308. 309. 317. 328. 347. 375. 395. 412. 413. 461.

Ptolemaios X. Soter 11, 232.

Ptolemaios XI. Alexandros I. 232.

Ptolemaios XIII. Neos Dionysos 232. 319.

Puteolana 419.

Rede 150.

Rekto und Verso 39, 45,

Religion 307. 335ff.

Religiöse Literatur 77, 156, 341, 369,

Rezepte 160. 399.

Rhetor s.  $\phi \dot{\eta} \tau \omega \phi$  289, 294, 384, 385, 450.

Rhetorik 71, 77f, 118, 144, 151, 181, 203ff, 212, 379, 384, 397.

Rhodos 230f.

Rom 171, 229ff, 301, 359, 407, 421, 430, 451, 464.

Roman 76f.

Römische Bürger 260. 269. 282. 285.

319f. 321. 325. 328. 343. 405. 412. 430. 453. 459.

Römische Namen 319f. 329. 332.

Römisches Recht 84, 260, 282ff, 320, 386.

Römische Urkunde 298, 303.

Sabbat 177.

Samaritaner 324, 330.

Samaritanischer Pentateuch 81.

Sappho 65, 100ff.

Sarapis 154, 338ff, 348, 351, 356, 359, 364, 367, 368, 424,

Sarapis-Aretalogie 77, 158, 356, 367,

Sassaniden 240f.

Saturnalien 343, 353.

Satyros 71, 111, 135.

Scheck 427, 434.

Schenute 178, 180, 315, 327, 365, 371

Schifferlieder 76, 141.

Scholien 52f. 60.

Schönschrift 22ff.

Schreibstuben 27, 58.

Schrift der Bücher 22. 27. 89f. 382.

Schrift, Datierung 34.

Schriftentwicklung 19f.

Schrift, Leitbuchstaben 34.

Schrift, Nationaltypen 31.

Schrift des täglichen Lebens 22ff.

Schrift der Urkunden 22.

Schriftvergleichung 34.

Schule s. didagzaketor 381ff. 396ff.

Sebbach 12 17, 409, 413,

Seleukiden 228ff. 243.

Semitische Lehnwörter 189.

Senat, Senatoren 259, 268, 328, 421.

Sentenzen 147.

Septimius Severus 237, 363, 406,

Septuaginta 81, 186, 323, 371.

Severus Alexander 283.

Sibyllinen 76.

Sillybos 53. 61. 107.

Sklaven 265, 319, 332, 416, 417, 454, 466,

Skolien 69, 124.

Sophokles 66, 111ff. 388.

Sophron 66.

Sosylos 72, 136,

Soziale Verhältnisse 305. 325. 453.

Stempel 180.

Stempelschrift 45.

Stiftungen 346.

Stil der Papyri 197ff.

Stilgattungen 198.

Stil der Ptolemäerzeit 199ff.

Stil der Kaiserzeit 202ff.

Stil der byzantinischen Periode 205ff.

Stilproben 213ff.

Stoische Philosophie 148. 362.

Stratege 249. 262f. 291. 306. Sykophanten 462. 470. Synagoge 322, 329. Syrer 325. 330. Syrien 227, 420. Syrische Götter 322. 343. 353. 369. Syrische Papyri 6. Tachygraphie 32, 397. Tempel 270, 346ff. Territorialrecht 278. Textkritik 89f. Textüberlieferung der Klassiker 87. Theater 138f. 387f. 417. 421. Theben, Thebais 169, 232, 309, 328, 337. 344. 364. 377. 410. Theodosius II. 272. Theokritos 70, 374. Theopompos 67. 116. Thraker 324, 330, Thukydides 67, 93, Tiberius 236, 241, 265, 271, 425, Tiberius Julius Alexandros 324. Timotheos 65, 110f, 376, 389, 400, Titus 324, 444, Totenbuch 12, 54, Trajan 153, 237, 269, 324, 386, Trogodyten 325, 330. Unziale 22.

Verkehrssteuer 295, 296, Vespasian 236f. 269. 420. Veteranen 268. 271. 320. 321. 328. Viehzucht 411. 413. Volkskunst 356. Volksliteratur 76. 130. 184. 308. 312. 378, 381, Volksphilosophie 157. Vorlagebuch 54. Vulgata 84. Wachstafel 41. 46. 383. Wandeljahr 170. Weinbau 410. 413. Woche 170. 452. Wort, Entwertung 209. - Wandel des Sinnes 209. Wortschatz 210. Wortbildung in der äg. Koinê 195 Wörterbücher 80. 81. 84. Xenophon 67. Zauber 80, 172, 343, 360, 366, 369, 386. Zehnergericht 286. 289 Zeilenzählung 50. 59. Zeitrechnung 233. 240. Zenobia 330. Zensus 266, 271. Zinsen 428 434.

#### B. GRIEGISCH

Vereine 388, 452, 465,

Verkehr 138, 421 ff. 431.

αγγαφεια 422, 431, ἀγείοχα 195, ἀγοφανουείον s. Agoranomos 296, 302, έν ἀγιιῆ 296, Αἰγόπτιοι s. Ägypter 263, αἴθριον 438, 446, 'Αλεξανδφεῖε s. Alexandriner 245, 257, 269, 280, 'Αλεξανδρέων χώρα 245, 256, 262, 412, ἄλσος 410, 413, ἄμφοδα 263, 435, 446, ἀναγοκηή 299, ἀναγώρησε 406, ἀνθρωπος 210, ἐντιγραφεύς 250.

ἀπογραφαι, κατ΄ οικίατ 266.
— über Erwerb 301.
ἀπόμοιφα 347, 354, 412.
ἀποστασίου (συγγραφή) 295, 302,
᾿Αραβία s. Araber 258.
ἀρχείοι s. Archiv 296. Ἰουδαϊκὸν ἀ, 330.
ἀρχή 270 f.
ἀρχιδικαστής s. Archidikastes 290, 294
ἐρχιερεύς 354, 495.
ἔρχοντις s. Archonten 262 f. 264.
ἐσπασμός 269.
ἀστικοὶ νόμοι 282.
ἐστός 269.
ἄστι 285.
ἀστινομικὸς νόμος 284.

Zirkus 392, 394, 451, 464,

Zuckungsliteratur 172.

attiziones s. Attizismus 212. αθλή 438. το ει τζ αύλζ εξιτήριοι 290. αὐτόπουντον τίξια 273. Bugilizón 250, 259, 265, βασιλικός γραμματεύς 249. BiBlion 62. Biológos 400. βουλή 244, 246, 261 f. 264, 270, Sephos, 313hos 44, 55, 62. ; auos 457 f.  $\gamma \epsilon \rho a_{e}/355$ . γεουισία 328. "Emp" of 253. βασιλικός 412. - dinomos 405. ή ει ἀφετή 404. 408. - ει αφέσει 346, 354, 404, — βασιλική 252, 403, 405. - druoma 405. - ει δωρεῦ 405, 412. - εδιόχτητος, εδιωτική 405, 406, 412. — 159a 345. 354, 404. σὐσιαχή 406. γραμματοδιδάσχαλοι 397. yougetor 296. δετπιοι 442. δέλτος 46.  $\delta \tilde{\chi}_{HOS} = 246, 263, 270.$ δημόσιον 259. δημόσιος χουματισμός 299.  $\delta_{LH} \circ \sigma(\omega \sigma) \approx 299.303.$ διάγραμμα 248, 257, 278, 280-290, 294. diayoaqi, s. Bankurkunde 297, 303, διαιτηταί 286. διαλογή 289. διάλισις 294. διαστρώματα 300, 303, διώταξιε 260. διαφέρειν 210. διδασχαλείου s. Schule 381, 397. δικαιοδότης 294. δικασταί 286. διαθέρα 46, 61. έγετήσεων βιβλιοθήκι, s. Enkt. Bibl. 266. 299ff. 303. εγκύκλιον 253, 302.

είούμενον 302.

Elsayeryer's 286, 289. EZZŽEGIU 216. (Enn. ves s. Hellenen 247, 263, 269 293, 327, гилоро≥ 430. surto gargar 276. ELTEL ELE 257 288 289, 291. 8110/1 248. 170 ozo- 8. Priifekt 259, 272, ETC: 1011 405. 170 0000 262 τίς επημείς 251, 258 . 71201018 266f. 271. ETHORE IS 258, 258, 399, 408, - TIOTULINA 300, 303. ETHOTOLINE 344. ститил, s Brief 201. 294. · AMIOTO TO, 0 1702 248 384. 50000 175. Eggrangeron 115: 439 1500001 259, 272. to Deini 360. 370. Francy Plus 281. DEGITICELY 203, 210. Tronggor 250, 266, 409, 413. *имуваот* 387 iargos. Aquácios s. Arzt 387, 400. www.165f. 271, 405. ώτος πόγος s. Idiologus 250, 265, ιεμα, πορτία, επασσοία 354, 369. ieget- s. Priester Bls. пустогої 348. итлиодии 255, zuðryitti: 381. 397. zustolizos 274. 200 02 47. zαπήλειοι 453. ZUTI10: 430. zatakovetor 297. zατάλυμα, zαταλυσι: 422, 431. zατάστασι: 289. zάτοχοι S. Katochoi 328. zatozi, 358. zέφυα 427. κιποταφία 410. χιθασιστής 389. χιθαφωδός 389. zīvī áβagis 47.

215,00s 258 κλήτουες 289 zhir 367. zou à auf Kypros 257. zotrobizior 278, 284, 293, zólli na 45. 300. zerrierer 200 294, 297. επι τοῦ χριτιρίου 290, zorris 286, 291, 294. vriotis 256, 351 21/11/000 55. zυλιστός 55, 62. words 459 zwintoni 349, 353, 355, 450, wm 249. · conagy, - 249. \(\psi\) on or gan nurses 249, 258.
\(\) ιαπταδαργία 258. 100; gay w 258, 261, 266. zuós 306, 326. zειτουοχία s. Liturgie 355. zeizmun 46. 270. názimor 255, 258, 307, 309, nilur 17. HEIRTIS 291. 291. nein 210. 11811131 210 πετροπολίε s. Metropolen 249. πητροπολίται 263, 270. noro-gayos 295, 328, 385, ricizzzgos 431. reezoons 318, 351, гонигов 385. гоног 248, 256, 278, 280, 284. 10uós 219, 276. roung vhaž 280. 284, 286. εσσυχομείοι 400. oizia 438. οίκος 439. одхогонов 250. Кайтарыз 265. 0401.07ta 298. ouquilós 61. οστοαχισμός 47. οδσία 412. οὐσιακὸς λόγος 265. ξετικά δικαστήρια 286, 293.

JETOL 293. παιδαγουγός 381. 397. παι ιοπώλιος 430. παραδεισος 410, 413. Augunom 429. περίχουμα 408. Περσαιγέπτιος 330. πεταλισμός 47. Tiraž 46. 58. πλινθεία 435, 446. πόλις 244, 280. έπι τῆς πόλεως 256. лодіта 280. 285. Toliten 269, 284. πολιτει μα 247, 257, 280, 323, TOLULZI 460. πολιτικός νόπος 256, 280, 284. πόψος 264. луистития 289. 294, 398. τοάσιε 295, 302. ποευδιτέροι s. Presbyter 263, 270, 348 286. Agosayyelia 300. πυοςειγή 322. TNOSZÍTYME 357. 368. επι του προεόδων 250, τούεταγια 248. προεφώνησε 400. πίος ος 438, 446. φήτως s. Rhetor 289. 398.  $\sigma \epsilon \lambda i_s = 45, 59$ . σημιογοίησε 397. σιταρχια 447. σιτολόγος 250, 409. outoustoia 447. σταθμός 258. στουτηγός της πόλεως 256. σέγγοαμμα 163. συγγρασή 298. συγγοαφοφίλης 295 f. 302. συγκολλησίμων (τόμος) 297. ουγχωρήσιε 297. συμβολιαογράφος 297. ovugoria 389, 400. συνήγορος 398. συνήθεια 212. ovrovia 440. 447. σύνταξις 258, 348.

MYOLIGITIZOS 398. tagr = 462. Tikennu, loiduum 330. TETYOS 55. 62. Tilliuc 289. το τάρχης 249. rozmojím 258 толоуовинаты з 249. τράπεζα, τραπεζιτικ S. Bank 250, 258, 266, 271, 297f, 003, 426, 483, τγιαστήφιον 400. ι ταιθρού 258.  $i\pi o voug \dot{r}$  291. επόλογον 408, 413. επόμειμα 163, 289, 291, 294, 297, 307, επομετματισμοί 203. 292.

1 Tootions 210. 17018/181: 255 9 years 439, 447. yunandızaatı = 291. 10000 to 7000112 36. 78190; preg no. 297 - 503 pergrandine 2006. ZEDOO: 4115. zitanozia 255 701,1111.712811 137 ANTHUTIONOS 200. YOURUTIOTIZES TELEVI 245 χοισώνης 274 χώρα 249, 252, rigiona 245 f. 256, 279 f. 284

### ERKLÄRUNG DER BILDER.

υποπυηματογράφος 248, 384.

Tafel 1 Abb. 1 Aus einer Papyrusrolle (P. 11516) 1. Jahrh. p. C. Ilias 13, 545-559.

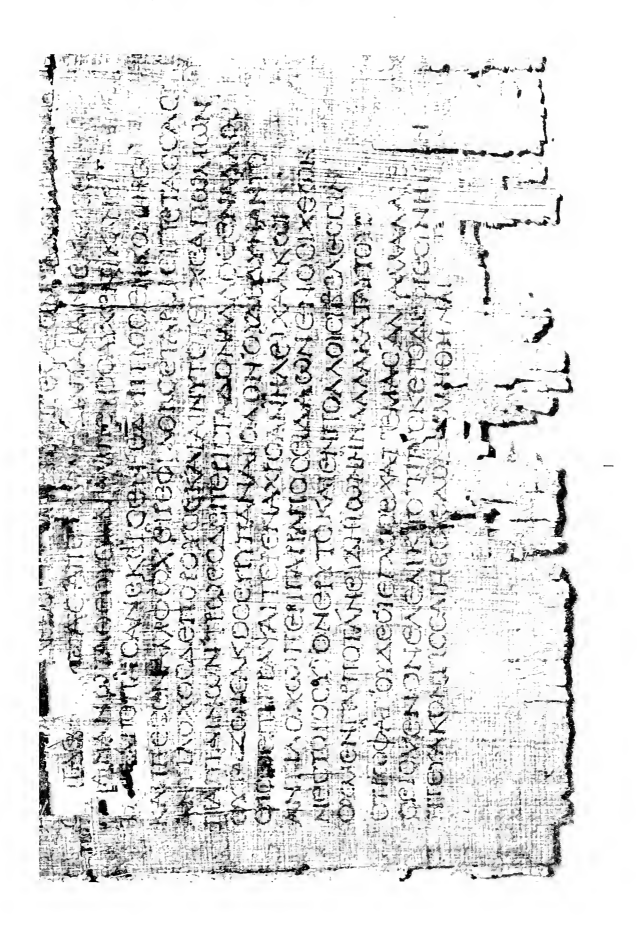
2 Urkunde (P. 11641) 1. Jahrh. a. C. Text: Δαββατοίος Ωροί 11 χαι ο τούτου τίδε Δωσάτος γεραμεί σε τόνι από Συρου χωμις Ιου δαΐου Πετεσούγου και τοὺς τούτου ποὺς Νεφερώς και Νεχθαιούπες χαιρείε. 5 οπολογοίτει σεννετέχονεν υπίν ποί επάρχοιτος Παρέτι Σαββαταίου περι Νείλου πόλιι κεραίτευς And Tish Ze tor ZL res Medagy I tor with L έπιβάλλον ποι περος ή και 10 τον ποί ποι το α(ντο) ή τοί τετάρτως, το δε φόροι εχτεισόπει χουίζι εχυσίος χυτό το néoos tier de re vierran shasos e engelia zour zar dangeras.  $m_i \delta \hat{\epsilon} = \hat{\epsilon} \hat{\epsilon} \hat{\epsilon} \hat{\alpha} \hat{\epsilon} \hat{\alpha}_i = \hat{\epsilon} \hat{m} \hat{\epsilon} \hat{r} = \hat{\epsilon} \hat{m} \hat{\epsilon} \hat{r} \hat{\alpha}_i = \hat{\epsilon} \hat{\alpha}_i \hat{\alpha}_i =$  $ποοχ(ειμενου) L \cdot$  μιδε εξέσται ταλι εχβαλείν ημάς εχτος τοί **περαπέως** έα. δε με ποιώπει παθα γέγραπται, επτει σουεί είε το βασιλικόν τι(μήτ) ε με η δε μισθυσιε τόδε κισιαι έστο πάντη, Ερφάνει επέρ 20 αξτών Χαίρημων Καλλίχουστοιεί άξιωθείς δια τὸ γάσχιν αθτοις τη ειδενία χράμτωτα. Εξ Ττ(βι) έε. 2. Η. Δαβαίδων Νικωνος παρτιμώ 3. Η. Νικόδροπος Φιλίππον μαφτυρώι. (Bemerkungen: es ist ein Vertrag über die Beteiligung des Juden Sabbataios und seines Sohnes an einer Töpferei. 1 lies Δωσάς 21. κεφαιμείς 41. Νεφεριότι. Nεχ $\vartheta$ αι οῦπι 5 1, το επετεχειε 7 1, κεφαπείοι 8 L=έτοι ε9 d  $^{-1}$   $_{\pm}$ 10 wahrsch, ist gemeint και διίδε μου το τέταυτοι, möglich ist aber auch to  $L d = \frac{1}{2} \frac{1}{4} 11 l$ , the  $\delta \epsilon 13 l$ , digitality, form χοινή και άδιαιφετος 14 τό über der Zeile nachgetragen 16 L περαμείοι 18 ταμήν) zw. (δραχμας) μ 40) 19 1, πιρια 21 1. φάσχειν 24 1, μαρτυρώ).

- Tafel III Abb. 3 Holztafel mit Schulübung: Ilias 2, 147—162. Schrift 3. Jahrh. p. C. Striche zur Worttrennung. Am Schlusse Huzur ø Datum der Schularbeit.

  - " . ., . . 5 Wochstafel mit Versen: Elegie des Poseidippos, P. Gr. Berol. 17.
    - 6 Wachstafelheft mit Schulübungen, Plaumann AB 1913, 210ff.
    - . . . . 7 Broncetintenfaß für schwarze und rote Tinte.
  - , , ... 8 Ostrakon: δουγάδιου 1 Δευαφίου Τισοδίο Τουδ(αιχού)τελ(έσμετος) - L. Γφινετού τού κτιμού - ς θ - Επεία δ. Quittung über 9 Drachmen 2 Obolen Judensteuer vom 28. 6. 98 p. C. Plaumann AB 1913, 114.
  - , , . 9. 10 Metaligrisfel zum Ritzen der Wachstafel.
    - ., ., 11 Rohrfeder (Kalamus), Federbehälter mit Tintenfaß.
  - IV ., 12 Zum Lesen geöifnete Aktenrolle, um 150 p. C.
  - .. .. .. 13 Versiegelte Urkundearolle, erste Hälfte des 3. Jahrh. a. C.
  - .. .. .. 14 Versiegeiter Brief.
  - .. . . . . . 15. 16 Prolenaische Tetradrachmen.
  - " V " 17 Kinderkheid, späte Kaiserzeit oder byzantinisch, in der Äg. Abt. der Kgl. Museen zu Berlin.

  - " VI " 20 Frauchkopf aus Hawara, z. Jahrh. p. C., in der Äg. Abt. der Kel. Maseen zu Berlin.

  - VH22. 23 Grundrisse von Häusern in Dimé – Soknopaiu Nesos im Fajum, ausgegraben 1900-10. In beiden waren die gefundenen Räume fensterlos und hatten nur Wandnischen. unter 1, 2 und 4 befinden sich Keller, ob auch unter 3, ist nicht testgestellt. Keller 6 hat Verbindung mit dem unter 4 und mit Keller 5 (unter Treppe A) und von hier aus mit dem Keller unter 2 1. Über dem unteren Teile der Treppe C. die überdeckt ist, befindet sich ein kleiner Raum, der durch eine enge Öffnung mit einem ähnlichen Raume unter dem oberen Teile der Treppe A in Verbindung steht. Von Keller 5 aus geht nochmals ein Keller schräg abwärts. Die dünne Mauer zwischen 1 und 2 ist ersichtlich später eingebaut. Zugang zu sämtlichen Räumen gewährt nur die jetzt im obersten Teile zerstörte Treppe A. Zu 23: die Keller werden durch punktierte Linien bezeichnet; ABCDE sind ihre Einsteiglöcher. Die Keller sind mit spitzem Tonnengewölbe gedeckt; ihre Höhe beträgt etwa 1,30 m. Über Keller E ist eine Kammer, die bis unter den obersten Treppenabsatz F reicht. G ist der zweite Treppenabsatz.



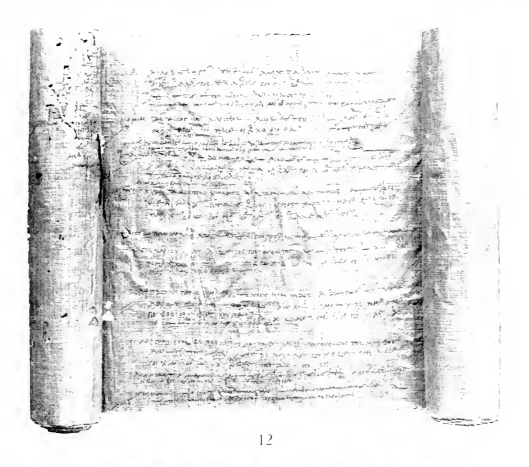
|   |  |  | ī |     |
|---|--|--|---|-----|
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  | 4 |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   | o d |
|   |  |  |   |     |
| • |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |
|   |  |  |   |     |

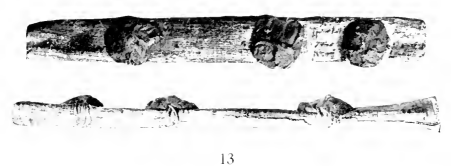
the same of the sa KENTERS TOWN AS ON CHEWN KUTTER OF マナントナルモンセセンメナロン 人とりからとかいかんろうこの the charge intexemption continue With the course of three was the started The sale of the sa MEHANOSCHMIKENTERS SOCIAR KE JANOT CENTHOSABLE TASKINISA Klannstelling いろんとうというからなるというから TO DE JOHN GOOMEN CONVINCTION Knowning .. CHIEFT PENTONY BYBIC recolemn Kommercial Decore report EXECUTIVE RANGE THE FINKED MICH MERCHANICAL - MARKETHING WIN ACTURED COTICE SOUTH PROMISE SOUTH CHENCHO SPHAKEN MENT IN MENTINGER MECKENIN CON W FORNING CAPALANY MES Emmony friend former more with The sharmon was countered by with the MIN The Mactor Witterson All All

|  |  | ÷ |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |



|  |  | a) |  |
|--|--|----|--|
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |





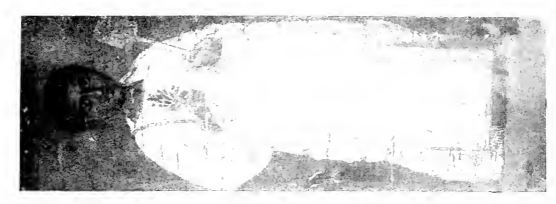


14

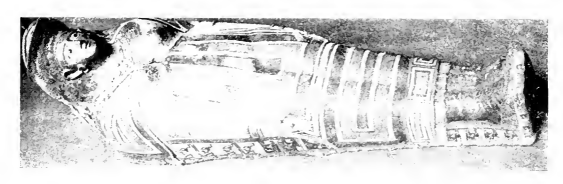


15

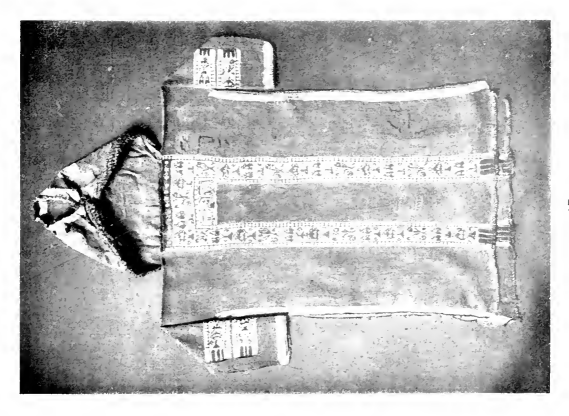
| Ų. |     |  |
|----|-----|--|
|    |     |  |
|    |     |  |
|    |     |  |
|    |     |  |
|    |     |  |
|    | *** |  |
|    |     |  |



5

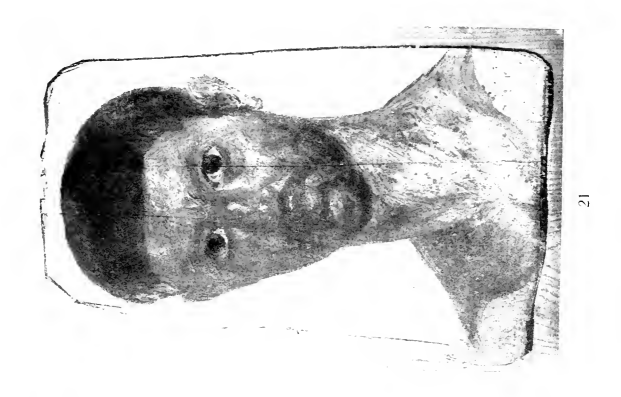


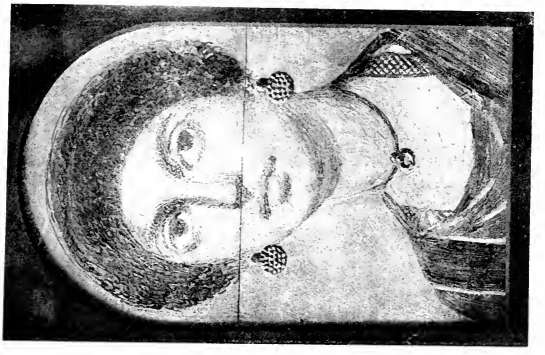
2



-

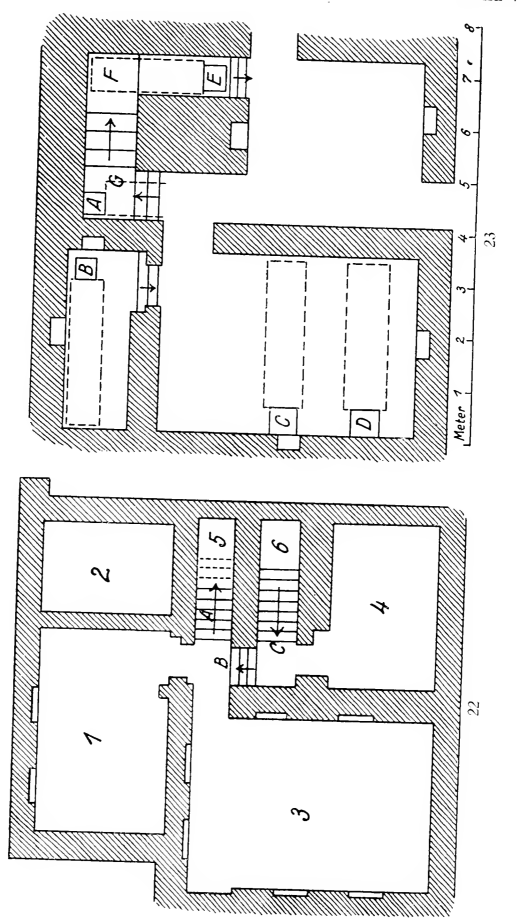






20

|  | • |  |
|--|---|--|



| II. |     |  |  |  |
|-----|-----|--|--|--|
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     |     |  |  |  |
|     | 19- |  |  |  |
|     |     |  |  |  |

|   |  | . 400 |  |
|---|--|-------|--|
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
| • |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |
|   |  |       |  |

|  |     | , |
|--|-----|---|
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     |   |
|  |     | • |
|  | , · |   |
|  |     |   |

|  |  |                      | ٥. |  |
|--|--|----------------------|----|--|
|  |  |                      |    |  |
|  |  | , - <sup>1</sup> , , |    |  |
|  |  |                      |    |  |

|  | 1 301 |  |
|--|-------|--|
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |
|  |       |  |



PA 3341 S3 Schubart, Wilhelm
Einführung in die papyruskunde



PLEASE DO NOT REMOVE SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

