

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

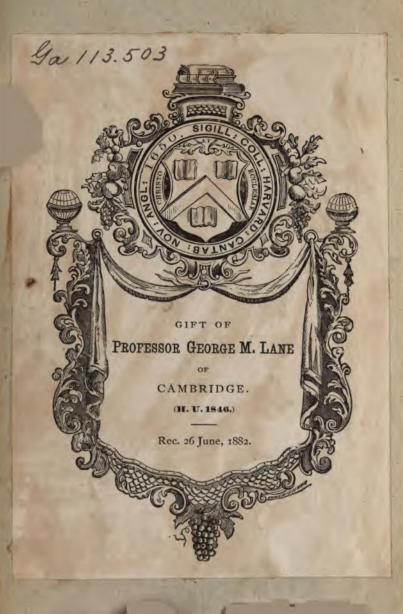
We also ask that you:

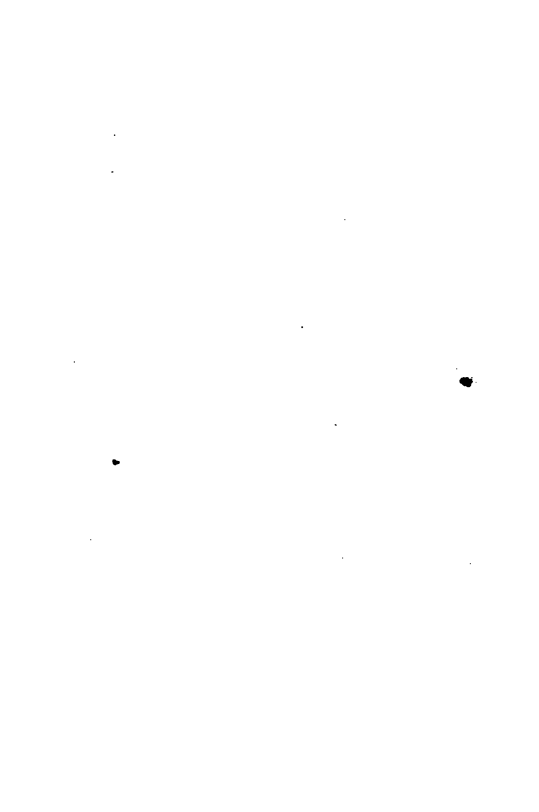
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







## Sea The

1

# FERROMERE ON ARTHUR

 $f(t) \approx AdA + \frac{1}{2} \left( e^{-t} t + e^{-t} \right)$ 

Same and the second

And the state of t

green to the second sec

#### **EXCERPTA**

### EX ORGANO ARISTOTELIS.

#### **EDIDIT CONVERTIT ILLUSTRAVIT**

#### FRIDER. ADOLPH. TRENDELENBURG,

PHILOSOPHIAE DOCTOR PROFESSOR PUBL. EXTRAORD. IN UNIVERSITATE LITERARIA FRIDERICA GUILELMA BEROLIMENSI.

**BEROLINI,** SUMPTIBUS GUSTAVI BETHGE.

MDCCCXXXVI.

### ELEMENTA.

# LOGICES ARISTOTELICAE.

#### IN USUM SCHOLARUM

EX ARISTOTELE EXCERPSIT CONVERTIT ILLUSTRAVIT

FRIDER. ADOLPH. TRENDELENBURG,

PHILOSOPHIAE DOCTOR PROFESSOR PUBL. EXTRAORD, IS TRIVERSITATE LITERARIA FRIDERICA QUILELMA REBOLIRERSI.

> BEROLINI, SUMTIBUS GUSTAVI BETHQE.

> > MDCCCXXXVI.

Ga/13.503

AND THE REPORT

JUN 25 1882

Prof. G. M. Lane,

All the But the work of the second

Πάντα ταιτα καροίμια δοτιν αιτού τοι νόμοι εν δει μαζείν.

Medical of the pay to the Plate.

The second of th

. **H**ONGO MA STANGO MARINGSA

#### Manibus

Triumvirorum summe Venerandorum

Chr. Gotth. Salzmann Christ. Ludov. Lenz Chr. F. Weissenborn

has studiorum suorum primitias

pio gratoque animo

D. D. D.

Nepos.

\_\_\_\_ \_ \_ \_ \_ \_ πολλά δεῖ μοχθεῖν τὸν ἢξοντ'εἰς ἔπαινον εὐκλεῶς.

Theodectes.

### Procemium.

Cum cogitanti mihi sacpenumero, et memoria vetera repetenti clarissimi illi quidem videri solerent, qui in arte aliqua exercenda excelluere: tamen haud multo minorem gratiam iis referendam esse censui, qui easdem artes libere adhue vagantes philosophico fundamento munirent, ac certis denique finibus circumscriberent.

Ergo hanc in honarum literarum studiis mihi legem dixi, ut quotiescunque sive summorum virorum, Homeri, Aeschyli, Sophoclis, Euripidis, Demosthenis, Aeschinis opera, sive minorum gentium scripta lucubre perlustrarem, continuo mihi Aristoteles, scriptorum artium princeps, ad manus esset. Quae cum diligentius inter sese compararem, indeque mirum quantum voluptatis degustarem, tamen nunquam id consecutus sum, ut ne tantillum quidem dubitationis, vel moeroris in animo residere mihi videretur. Sed mox quaerenti mihi incredibilis illius animi motus causa reperta est. Licet enim jamdudum observaram, theoretica quaeque praecepta tum demum excoli solere, cum nativa ejusdem artis vis, vel, ut ita dicam, divinum ingenium labi coepisset, id adhue me latuit: quae populorum natura, ant qualis rerum publicarum constitutio ad quamque artem fovendam aptissima foret.

Qua cura, quo studio eo perductus sum, (non per somnium quidem, ut Samosatensis ille philosophus, sed vigil) ut, relictis suavioribus Sororibus, totum me augustiori Clio crederem. Hanc ducem nactus, nobilissimorum populorum terras permigravi, corumque, - Graccorum inquam, Romanorum ac Germanorum - naturam cognovi. Miratus sum principes celeberrimos, qui ingenio suo microcosmum, vel, quam ideam dicunt, complecterentur: Alexandros, Caesares, Carolos, Ottones, Ludovicos, Mediceos. Tum et illorum virorum memoriam prosecutus sum, qui licet majestatis splendore carerent, suo tamen quisque ordine excellerent patriamque mactarent. Ex horum numero solum Atticum Herodem nominabo, cujus historia perlegenda eo potissimum nomine oblectatus sum, quoniam hodiernus Graeciae revivescentis status tamquam perfectior saeculi illius repetitio esse videretur. Hic menti meae obviam venere Gracci illi, qui praesectorum barbarorum potestate liberati, ex Taygeti saltus latebris prosiliebant, aut a summis Cyllenes, Olympi, atque Heliconis verticibus descendebant, Athenas liberatas ac Regia dona celebraturi. Tune certe alter alterum ex more pastorum Virgilianorum compellare solehat:

"Et quae tanta fuit patriam tibi causa videndi?" respondente altero:

"Libertas; quae sera, tamen respexit inertem."

Hacc mihi fando ac legendo accipienti mirificum quoddam Gracciam restitutam visendi desiderium pectore movebant. "Οψει δέ με περί μεγάλα Παναθήναια.

Atque ego hoc tempore omni dies noctesque in omnium antiquitatum studio versabar. In hac autem tempestate factum est, ut, cum voluminibus Herculanensibus ernendis supersederem, totus a Philodemo rhetore renascente occuparer. Nec prius ab hoc me revocari passus sum, quam cum intelligerem, quantum mihi ex accuratiore cnm antiquiorum tum recentiorum rhetorum, quos temporis clementia reliquisset, cognitione lucis affundi posset. Me quidem haud poenituit ejus operae, quam V. V. Cll., Spengelio Monacensi et Walzio Tubingensi, facem praeserentibus, scriptis illorum percensendis navaram. Neque enim illud solum consecutus sum, cujus causa animum adpuleram ad legendum, ut Philodemum meum, in cujus adspectum, vel potius complexum, si Deus mihi otia est facturus, redibo: novis opihus exornarem, verum etiam, si quid in eloquentiae Graecae indole, facie atque ambitu cognoscendo, aut in dignoscendo, quomodo prisca observandi praecipiendique frugalitàs castitasque locum subtilitati, argutiis, ineptiis etiam cesserit, profecero: id legendi operae illi nostrae tribuendum videatur. Horum autem studiorum praesidium atque auxilium debeo Vira Illustrissimo, Praeceptori meo summe Venerando, Wachlero, qui pro insigni sua liberalitate atque humanitate me integros dies in bibliotheca Regia pasci passus est. Inde ego omnium, quae maxime γυμνασιώδη esse mihi viderentur, vindemiolas in meas literarum arculas congessi, quas in mea domestica sedecula, quam habebam sub imagine Aristotelis, lucubre essem digesturus.

Practerea etiam peculiare quoddam elegantiarum, μυροθήκιον (Ciceronianum illum 'Αντικικμόν dico, ex intervallo regustandum) mihi est paratum, quod, cum primum in arcnam descenderem, unguendo essem consumpturus.

Et cum jam tempus adesset, quo, proditis qualiscunque doctrinae meae speciminibus, temporis acti rationem redderem, atque ex pio epheborum Graecorum more iis, qui de me puero instituendo meriti sunt, τὰ τροφεῖα solverem: non dubitavi, quin materia tractanda ex hac studiorum meorum parte mihi foret deligenda. Et ex omni-

bus quidem, qui per Graeciam artium liberalium praccepta tradiderunt, non una de causa dignissimus mihi visus est Theodectes Phaselites, qui disputandi ansam prachere posset; quippe qui (quasi Εομαθήναιος) non solum artem oratoriam codem, quo poëticam, studio sit amplexus, sed etiam in utraque doctrinae laudem cum exercitationis facultate conjunxerit. Altera rei promovendae causa posita est in necessitate, quae Nostro cum Aristotele intercesserat, unde accidit, ut cum ex diligentiore rerum Aristotelicarum (quas nuper V. D. Stahrins egregie explanare coepit) disquisitione quam plurimum lucis ad nostram quaestionem subobscuram afferri posse viderctur: hand raro tamen, luce repercussa, ipse Aristoteles inopinatus illustraretur. Hoc autem in illa studiorum utriusque vicissitudine quam maxime observatione dignum videbatur, ut, quid cuique laudis tribuendum esset, disceptaretur. Hinc ergo memini me saepe mirari, cum Aristotelis interpretibus legendis animadverterem, quam parum isti, (Victorium vero semper excipio) qui adsidui uno opere candem incudem diem noctemque trudebant, in quamplurimis locis Nostrum respexerint. Post Victorium extitit Thomas a Pinedo, qui in auctorum a Stephano Byzantino laudatorum commentariolo (in Steph. ed. Lips. T. IV p. 87 seq.) Theodecteas res paucis absolvit. Secuti sunt Fabricius cum Harlesio (bibl. gr. T. II p. 525 sq. et 801 T. III p. 406 et 508 collat. T. IV p. 488 et T. VI in elencho rhetor. graec.) viri illi ingenti cujusque doctrinae copia spectabiles, qui ab omnibus, qui ad certamen literarium sese accingunt; tamquam pii socii atque armigeri provocantur. Licet igitur illi non semper rem obviam criticis oculis dispicere soleant, vel sie tamen est, quod nobis de farragine diligenter congesta gratulemur. Denique etiam laudandus est Cl. Nitzschius, qui (in Indic. Scholl, Academ. Kielon.

### ELEMENTA

0

# LOGICES ARISTOTELICAE.

#### IN USUM SCHOLARUM

EX ARISTOTELE EXCERPSIT CONVERTIT ILLUSTRAVIT

FRIDER. ADOLPH. TRENDELENBURG,

PHILOSOPHIAE DOCTOR PROFESSOR PUBL. EXTRAORD. IN UNIVERSITATE LITERARIA PRIDERICA CUILELMA REROLINENSI.

BEROLINI,
SUMTIBUS GUSTAVI BETHGE.

MDCCCXXXVI.

Doctrinae pretium triste magister habet. Et in hoc quidem rerum statu difficillimum sane est Satyram non scribere. At ego, cum is, qui nos sibi quondam ante pedes stratos videbat, ne sublevabat quidem, tribonem indutus, Musis operabar, exemplo Graecorum illorum, qui ad certamen sese accingebant. Itaque domesticarum solli. citudinum aculcos omnes atque scrupulos occultabam in pluteolis meis, - όσω γάο αὐτίτης καὶ μονώτης είμί, φιλομαθέστερος γέγονα — et, ne interdum refricaret lippitudo, cum Tullio me consolabar, qui Attico suo scribebat: "Quo me nunc vertam? - Sed satis lacrimis. Πάρωρα πλευτέον igitur, et in aliquam onerariam corrependum." Mihi vero in hac statione male fida carinis nondum oneraria navis est parata: itaque memet ipsum cum σαυτάλη mea Λακωνική phaselo veloci credam, Atlantidem, Platone gubernatore, petiturus.

Hoc unum denique, precor, mihi praestes, Phasele dilecte, incolumem me per infestos Sirenum scopulos transferas; — tum recondita seneas quiete, Teque dedices — Triumvirorum Manibus. —

Et nunc quidem sedeo πλουδοκών. — Spero autem atque confido, ut, caesis his apud Amaltheam meam victimis, tandem [aliquando aliqua certe ex parte votorum meorum compos sim facturus.

Qual reliquum est, Osav en youvage usitat!

Scribebam Vratislaviae die S. Johannis Bapt.
Anno MDCCCXXXV.

# PRAEFATIO.

luod olim per omnis Germaniae et fere Europae gymnasia institutum erat, id Borussiae scholis denuo praescriptum est, ut primo discipulorum ordini philosophiae elementa tradantur; quibus imbutos cum ad universa studia academica paratiores fore, tum ad interiores philosophiae recessus facilius esse adituros. Quae res per se quidem utilissime proposita est. Neque enim quisquam ullam disciplinam, etsi a philosophia aliena esse videatur, vere intelliget, nisi philosophiam certe attigerit; tantum huic debet unaquaque, sive grata profiteatur, sive ingrata tanquam suum sibi arroget, et in re ipsa et in rei formis. Philosophia autem difficilior est, quam quae soli institutioni relinquatur academicae. Si gymnasia id agunt, ut ad disciplinas academicas iuvenum mentes praeparent: hoc philosophiae, utpote studio communi, maximo iure debetur. Fortasse quidem in gymnasiis peculiari philosophiae eruditione opus non esset, si, quidquid in grammatica, in mathematicis, quidquid in ipsa religione philosophici inest, ita tractaretur et quasi exprimeretur, ut discipuli ex his scientiae generibus velut e speculo, quid esset philosophari, animo praesagirent et citra ipsos philosophiae terminos philosophiae notiones pararent. Hoc vero quum rarius fiat, sapienter provisum est, ut in scholis philosophiae elementa quasi προπαίδευμα doceantur.

Sed huius legis difficultates non latent, earumque prima in rerum, quae discendae sunt, multitudine, altera in fluctuantibus hoc tempore philosophiae decretis, tertia in librorum, qui quidem ad hanc institutionem accommodati sint, inopia collocata est.

Quas iam videamus singulas.

 scholarum studia regere coepit, in rerum discendarum delectu non doctorum umbraticorum arbitrium, non elamantium et reclamitantium turba valet, sed cum ipsa humanitas, tum communis utilitas, tum mutata temporis ratio, eaeque cunctae, quantum eius fieri potest, inter se consentientes. Atque si id curandum est, ut gymnasiorum fines contrahantur; certe philosophiae studio praeparando nihil derogandum videtur; haec enim una in tanta sententiarum discordia, quantam novam fere dixeris linguarum confusionem Babylonicam, nihil aliud quaerit, quam aeternum rerum concentum et universam hominum intelligentiam, ita ut, hanc si tolleres, omnia dilaberentur communi vinculo soluta. Ne multa, nolite illi studio quidquam detrahere, a quo solo mali medicina petenda est.

Sed alterum obstat. Nihil enim hodie in philosophia firmum et stabile videtur. Ita philosophi dissentiunt, ita diversas ingrediuntur vias, ut gymnasia, quae non de dubiis disputare, sed rata tradere, non docendi viam et rationem quaerere, sed inventam sequi volunt, in hoc dissidio sibi consulere nesciant. Alii enim cognitionis fines caute circumscribendos esse, alii experientiam nudam quasi unam ducem certam, alii mentem aeternas veri formas quasi solas divinas intuentem, alii ipsius cogitationis a contrariis ad contraria compulsae viam dialecticam quasi ab ipsa mente praescriptam sequendam esse, alii contextam quasi notionum repugnantiam artificiose retexendam esse, alii in philosophiae historia diiudicanda acquiescendum, alii denique magis dubitare quam intelligere docent. Quare sunt gymnasia, quae a re tam lubrica manum abstinere malint, quam se rerum incertarum fluctibus permittere. In quo inest quidem et moderatio et prudentia. Sed in ipsa dissensione consensus sit necesse est; alioquin enun de philosophia actum esset. Haec ipsa, quae onini dissidio majora sunt, scholis tradenda relinguuntur; in his ita discipuli exerceaptur, ut ad quaestiones et difficiliores et graviores parentur et quasi accingantur.

Restat tertium. Desiderantur enim libri, qui ad hunc usum prorsus sint accommodati. Regnaverunt dia in scholis Philippi Melanchthonis erotemata dialecticae et rhetoricae, postea Buddei logica et ethica una cum reliquis partibus philosophiae fundamentalis, Iacobi Facciolati rudimenta logicae, I. A. Ernesti institutiones logicae in initiis doctrinae solidioris, denique Danielis Wyttenbachii praecepta philosophiae logicae. Quorum quot nomina sunt, tot fere auctoritates et in rebus scholasticis et in humanitatis studiis. Sed ipsius philosophiae motibus factum est, ut hi libri abrogarentur, novi autem non omnium plausum ferrent. Qui viri proximis annis hac in re scholis consuluerunt, iis propter mutabilem philosophiae conditionem accidit, ut laudarentur ab his, culparentur ab illis, raro uno animo exciperentur.

Tot et tantis incommodis quamquam nos mederi posse in animum non inducimus, aliquam tamen viam tentavimus. Logices enim lineamenta proponimus ex ipso Aristotele ducta, qui adeo in hac re auctor est, ut, quae invenit, in stabilem philosophiae possessionem verteret. Quae exposuit, ea, quoniam non dies commentus est, nec dies delebit; valuerunt per duo millia annorum; agnoscuntur, suspiciuntur vel ab iis hodie philosophis, qui ab Aristotelis logica quam longissime recessisse videantur. Haec igitur sunt, quae tanquam rata et certa gymnasiis commendentur. Ut in geometria Euclides, sic in logicis Aristoteles seculorum vicissitudines ita superavit, ut uterque exemplar sit, in quod intucantur et aequales et posteri. Qui geometriae elementa petit, ad Euclidis et evidentiam et elegantiam, qui logices, ad Aristotelis et subtilitatem et simplicitatem redire iubeatur. Quare ex Aristotele ea excerpsimus, quae ad primas logices lineas ducendas facerent, excerpta ita disposuimus, ut continua serie iuncta universae disciplinae speciem adumbrarent. Haec si cum discipulis legentur, facile erit hic illic recentiora addere - id quod praeceptorum iudicio permittatur - ipsa vero tanquam fun-

damenta tenebuntur, atting observe matthe sid of supplit Unum huius viae erit commodum, quod alia vix assequaris. Nam in philosophiae accessu patefaciendo id ante omnia curae esse debet, ut, quae sibi philosophia vocabula vel propria finxit vel peculiari significatione instruxit, penitus intelligantur. Quae res, quo notio a sensuum perspicientia remotior est, eo maiores habet difficultates. Neque enim vocabuli vis quasi oculis subiecta demonstrari potest, sed sola mentis cogitatione definienda et fere evolvenda est. Accedit, quod tanta ingruit in vocabulis philosophicis usurpandis inconstantia et varietas, ut saepe perplexa aliqua et docta loquacitas speciosa philosophiae ornamenta induat. Haec vero vocabula philosophiae propria non aptius explanaveris, quam Aristotele interpretando; hic enim omnium caput et fons; hinc, scholasticorum opera interposita, posterior aetas vel inscia hausit. Nullum fere erit nomen a philosophis frequentatum, quin ad Aristotelem redeat. Quocirca quae quasi coeca nomina esse solent, ut haud raro notionum confusioni magis quam perspicuitati inserviant: ca, si ad originem philologorum more descenderis, tam clare collustrabuntur, ut, quomodo nomen et notio inter se conveniant, egregie eluceat. Ita rectissime prospicitur, ne vocabula magis usu terantur, quam intelligantur. Sunt quidem nonnulla hodie, quae ab Aristotelis consuetudine recesserint. In quibus non id agimus, ut in pristinam dignitatem restimantur - id quod rerum perturbationem augeret sed ut, quomodo deflexerint, cognoscatur. Quare in ns, quae commentarii loco addidimus, id praecipue quaerimus, quae sit terminorum, quos vocant, philosophicorum genuina vis, quae significatio adventitia, philologorum exemplum secuti, qui vocabulorum rationes et quasi historiam investigant. Ad quam rem si forte nonnulla, quae latebant, nova protulimus, hominum doctorum iudicium velimus accedat.

Quos ex Aristotele locos exscripsimus, eos tam

simplices, tam claros elegimus, ut nihil obscuri restet. Itaque in his saltem opinio mittatur temere concepta et iusto latius divulgata, Aristotelem difficiliorem esse, quam qui vel a doctis legatur. Nec totum aliquem Aristotelis librum discipulis proponimus, sed excerpta

eaque plana et aperta.

Erunt quidem, qui difficilem philosophiae intelligentiam novis Graecae linguae difficultatibus onerari iudicent; satis esse laboris in philosophiae notionibus enucleandis; inconsiderate eum agere, qui laborem labore cumulet et argumenti salebris interpretationis spinas addat; hoc tantum abesse, ut ad philosophiam viam sternat, ut novis impedimentis obstruat. At vero res aliter se habet. Primum enim disciplina logica a Graecis orta cum literis Graecis ipsis etiam vocabulis coniuncta est. Deinde difficultates non tantae sunt, quantas cogitatione praeceperis; neque id magistris curandum est, ut facillimam, sed ut optimam viam discipulis monstrent; difficultates discentibus tam salutares sunt, ut, dummodo superentur, et mentis vires acuant et rem ipsam memoriae firmius infigant; etenim quo quid intentius petiveris, quo maiore operae pretio constet, eo et certius et diligentius tenetur. Denique id ipsum gymnasiis, quae in antiquis maxime monumentis versantur, exoptatum fore speramus, quod cum literis Graecis institutio logica arctius connectitur; sic enim res, quae discendae sunt, non tam duplicantur, quam ita inter se copulantur, ut altera adiuvet alteram. Eadem fere de causa iam Plato advocatus est; cuius tamen qui dialogi in scholis legi et solent et possunt, ii ad philosophiam fere nihil faciunt. Quare ut Thucydides vel Demosthenes antiquitatis doctrina illustrantur, ita Aristotelis loc philosophia explicentur.

Gymnasia et academiae non ita distant, ut nor plures auctores communes habeant. Quare etiam ir academiis, quum plena analyticorum interpretatio institui vix possit, hi loci proponi poterunt, u et logicae historia accuratius cognoscatur et in Aristotelis familiaritatem introcatur.

Atque haec quidem de universo consilio; quod qua ratione ad effectum perduxerimus, pauca addenda sunt.

In locis et eligendis et consociandis necessaria spectavimus, non utilia, ut, si fieri posset, non multa, sed multum continerent. Neque enim disciplinae quasi aedificium exornandum esse, sed eolumnas et pilas, quibus reliqua niterentur, statuendas putavimus. Ita facilius adsuescent discentes universis locis uno quasi oculorum obtutu comprehendendis. In quo, quemadmodum in omni disciplina, ita in philosophiae elementis rei summa vertitur. ὁ μεν γὰρ ξυνοπτικός διαλεκτικός, ut est in praeclaro illo Platonis 1). Si quae ex iis, quae vulgo in logicis traduntur, velut judiciorum, quam dicunt, aequipollentiam et subalternationem, syllogismum hypotheticum et disiunctivum in his elementis desideraveris: suo facile loco supplere possis. Nos quidem haec genera, quum Aristoteles non tractaverit, facile omisimus; neque enim tanti sunt, ut multum novi contineant. Quodsi rem in arctum coegimus, accedebat causa a temporis angustiis, quibus pensa scholastica premi solent, repetita. Id enim spectavimus, ut in his Aristotelis locis per binas hebdomadis horas interpretandis non plus unum semestre consumeretur. Ceterum in elementis eadem, dummodo gravia sint, iterare, quam nova addere praestat.

In textu recensendo Imm. Bekkerum secuti sumus; a cuius viri auctoritate bis terve loci rationes discedere cogebant — id quod religiose indicavimus. In locorum continuitate ubi aliquid, quod nostro quidem consilio non conduceret, praetermisimus, lineolis interpositis significavimus. Locis undequaque correptis et aliena serie compositis ignoscendum est scribendi genus, dummodo sententiae apte cohaereant, paullo abruptius.

<sup>\*)</sup> Resp. p. 537.

Quae ad locos illustrandos adnotavimus, ea ita scripta sunt, ut docentibus, quid exponendum videatur, significent, exposita autem discentium repetitioni inserviant. In locis interpretandis primum videndum erit, quid singula quaeque non modo verbis sed etiam ipsa re sibi velint — ad quod vocibus ordine explicatis et loci causis rite perpensis exempla potissimum afferantur idonea — deinde qua ratione ad universam cognitionis viam percensendam gradatim procedatur — ad quam rem omnium locorum conspectum adiecimus.

Exempla ipso Aristotele auctore ex aliis disciplinis optime petentur; hoc enim logica agit, ut eius viae, quam in docendo et demonstrando disciplinae vel insciae vel tacitae ingrediuntur, causae et rationes cognoscantur. Quodsi Aristoteles ex mathematicis utpote ad scientiae subtilitatem exactissimis exempla adhibere solet: ea discipulis non erunt incognita atque facile ex Euclide illustrabuntur. Itaque hinc etiam studiis scholarum inter se coniungendis prospicietur.

Fuerunt, qui nos ex recentioribus philosophis ea laudare inberent, quae ad rem ipsam uberius exponendam et copiosius tractandam facere possent. Quorum auctoritati gravissimae obtemperantes in quoddam inconstantiae crimen incurrimus. Citavimus enim ad unum eundemque locum varios auctores, quos, quoniam inter se non conspirant, vix uno spiritu laudatos velis. Hoc autem ne quis ita factum esse iudicet, quasi cursum nullum tenentes cuilibet, undecunque flaret, vento vela dare vellemus. Quum ex recentioribus in logica tradenda Aristotelem secutus sit nemo (quae enim vulgo Aristotelica vocatur, ea multis in rebus ab Aristotele abhorret): nullus quidem erat, ad quem vel interpretem vel arbitrum lectores reiicere liceret; sed ex omnibus fere, dummodo, quod unicuique proprium adhaeresceret, seposuisses, idonea peti posse videbantur. Itaque qui locis citatis utetur, eius erit munus, apta ab ineptis discernere et ea maxime, quae a candida Aristotelis simplicitate

aliena sont, tanquam peregrina arcere. Si vel eos laudavimus, qui antiquam logicam adeo non profitentur, ut novam dialecticam sectentur: ea tantum indicavimus, quae, missa ratione dialectica, ad rem propositam illustrandam imprimis facerent 1). Auctores cumulare instituti rationes vetabant; nec tamen ignoramus, quid alii in eadem re perfecerint, velut lacobus Fridericus Frics, qui in logices commentariis hic illic Aristotelis rationem habuit, Ernestus Reinhold, Henricus Ritter et alii, qui multis locis sua quisque via rei, de qua agitur, naturam explanare poterunt.

Unus est liber, quem in omnibus fere locis non sine fructu consules 2). Nam Franciscus Biese, nunc paedagogii Rugiensis professor, de Aristotelis philosophia ita agere coepit, ut eam ex ipsius scriptis et subtiliter exponeret et docte illustraret. In tanto et tam difficili instituto quamquam fieri vix potuit, ut omnibus omnia probaret (fortasse enim inveneris, ubi vel obscura et ambigua relicta vel aliena in Aristotelem illata esse videantur): tamen et gravissimo desiderio et rei difficillimae egregie satisfecit. Hunc librum nobis scribentibus comitem fuisse viae nostrae peritissimum grato animo profitemur.

Iam novum accessit adiumentum, quo diutius exspectatum, eo cupidius exceptum, opus sane, ut Aristotelis studio fructuosissimum, ita auctori et ope-

mit besonderer Berücksichtigung des philosophischen Sprachgebrauchs, aus dessen Schriften entwickelt von Franz Biese, Adiunctus und ordentlichem Lehrer am königlichem Joachimsthalischen Gymnasium zu Berlin. Erster Band. Logik und Metaphysik. Berlin 1835.

<sup>\*)</sup> Ipsa dialectica, qualis Hegelii acumini debetur, quid in scientia profecisse videatur quidve minus, huius loci non est disputare. Sed quidquid est, ab institutionis philosophicae elementis procul habeatur. Nec facile quisquam hane ipsam novam, quam unam esse volunt, phi-lesophiae methodum intelliget, nisi aliunde idoneam cum logicis notionibus consuetudinem contraxerit; id quod ipse huius dialecticae auctor et artifex sensisse videtur. Quo enim scripto ad summum rerum scholasticarum ministerium regium de philosophiae in gymnasiis institutione refert, eo locos logicos pristina et consueta ratione tractandos esse censet. Cf. Hegel XVII, Ueber den Unterricht in der Philosophie auf Gymnasien p. 357 et maxime p. 363.

\*\*) Die Philosophie des Aristoteles in ihrem innern Zusammenhange

rae eruditae et longi laboris plenissimum. His ipsis enim diebus prodiit Aristotelis academiae regiae Borussicae auctoritate editi volumen quartum, in quo Christianus Augustus Brandis ex antiquis commentariis et editis et ineditis scholia collegit in magnam Aristotelis librorum partem. Quod quum et diligentiae doctae et iudicii subtilis monumentum sit, utraque non minus in iis cernitur, quae ex commentariis in scholia admissa, quam in iis, quae sunt exclusa. Hoc volumen quum nobis traditum est, iam operarum manus in huius libelli plagulis describendis versabantur, ut ex eo pauca tantum in adnotationes transferre liceret.

Nullum doctrinae genus adeo solitarium et abditum est, quin suos reliquis disciplinis fructus debeat. Quare postquam Aristotelis studium per secula fere intermissum nova cura agitari coeptum est, sperare licet, fore, ut inde ad communem scientiae societatem sua commoda redundent. Quam spem ut pro nostra quidem parte ratam faceremus, iam has, qualescunque sunt, symbolas contulinus. Quae ut benevole excipiantur, exceptae vero ab ipso usu tanquam iudice incorrupto vel reiiciantur vel confirmentur et emendentur, optamus et rogamus.

Scr. Berolini, mens. Oct. MDCCCXXXVI.

#### CONSPECTUS.

Quonism logica in cognoscendi natura investiganda versatur, cognoscitur autem verum et falsum: logices initium inde ducitur, ubi primum verum et falsum locum habet h. e. ab ennnciatione (§, 1-10.).

Enunciatio, quae res vel coniunctas vel disinuctas sequitur, vel affirmat vel negat (§. 2.); negationis enim propria species enunciatio est infinita (§. 3.); — quae genera qualitatis nomine comprehendi solent — vel universalis est vel particularis et singularis (§. 4.) — quae vulgo ad enunciationis quantitatem referuntur; vel esse aliquid asserit vel posse esse vel necessario esse — quae sunt modalitatis species (§. 5.).

Enunciationis praedicatum subjecto latius patere solet (§. 6.). Ex affirmandi et negandi natura cum oppositionis genera (§. 7, 8, 9.),

tum principium identitatis (§. 10) consequentur.

Enunciationis nexu soluto notiones relinquuntur solae. Quarum

universa genera categoriis discernuntur (§. 11).

Enunciatio per se sola cognitioni non sufficit. Esse debet, unde vera sit — id quod ad ipsas et quaerendi et sciendi rationes ducit (§. 12 — §. 17).

Quat modis verum quaeritur, tot scitur (§. 12. 13.). Sciendi notio in causa cognita versatur (§. 14.). Quare ut cognitio fiat, cognitio antecesserit oportet, ut ex hac tanquam priore petatur illa (§. 15. 16.); prius autem duplex est vel prius natura vel nobis prius (§. 17.).

Unde duplex oritur cognoscendi genus (§, 18.) vel syllogismus (§, 19-32.) vel inductio (§, 33-35.); ille a generalibus ad singu-

laria, haec a singularibus ad generalia procedens.

Syllogismus (§. 19.) in terminos (§. 20.) solvitur; termini tanquam enunciationis partes ab enunciandi natura syllogismi legem repetunt (dictum de omni et nullo. §. 21.); enunciationis termini quomodo se inter se habeant in conversionis rationibus cernitur (§. 22.). Syllogismus per tres terminos neque eos plures instituitur (§. 24.) eosque nec solos negantes nec solos particulares patitur (§. 25.). Per tres autem pro diverso termini medii loco figuras ducitur (§. 23. 26. 27. 28.), quarum prima est princeps, altera in conclusione negante, tertia in particulari consistit (§. 29.). Syllogismus quum id agat, ut fidem faciat, ex incertis trahi non debet (§. 30.). Conclusio vera quidem esse potest, quamquam in propositione et assumtione falsi aliquid inest; sed ex veris nihil falsum sequitur (§. 31.). Syllogismi genera pro consilii varietate sunt philosophema, epicheirema, sophisms, aporema (§. 32.).

Inductio res singulares, ut universale aliquid existat, colligens (§. 33.), in ipsa concludendi forma syllogismo opposita est (§. 34. 35.). Debet certe, ut perfecta sit, per omnes generis species fieri (§. 34.), sed per se quidem non potest.

Quod syllogismus et inductio in disciplinarum demonstrationibus efficient, id fere in rhetoricis enthymema, quod ex probabili et indicio ducitur (§. 36.), et exemplum, in quo analogiae similitudo inest

(§. 37,), ad persuasionem valent (§. 38.).

Syllogismus syllogismo contrarius elenchus (§. 39.), propositio propositioni opposita instantia (§. 40.) dicitur. In syllogismis et examinandis et diiudicandis imprimis spectari debet, ne petitio principii admittatur (§. 41.).

Demonstratio negans minus valet, quam aiens (§. 42.), directa

minus, quam indirecta (§. 43.).

Utraque cognitionis via exposita principium latet. Nam quaeritur, unde et percipiantur res singulares - ab his enim inductio - et constituantur generalia - ab his enim syllogismus proficiscebatur. Illae si sensibus hauriuntur (§. 18. 35. 65.), haec eo magis abscondita. Quoniam igitur omnis scientia in universali et necessario posita est (§. 44.), restat, ut de notionum universalium tanquam scientiae principii origine quaestio instituatur (§. 45 - 65.).

Sensu quidem nihil universale percipi potest (§. 45); est enim necessarium, quod e perspecta ipsius rei natura nascitur (§. 46) et tan-

quam rei ratio sibi ipsi causa est (§. 47.).

Omnia quum demonstrari non possint quippe quae infinita (§. 48.), disciplinae sua habebunt principia non demonstrata (§. 49. 50. 51.) eaque sunt propositiones medio carentes vel theses vel axiomata (§. 52.).

Insunt autem iis definitiones (§. 53.).

nt autem iis definitiones (§. 53.). Definitio aut nominis est aut rei (§. 54.). Rei definitio sine generis divisione (§. 56.) esse non potest (§. 55. 57.); fit enim per genus et differentias. Definitio si ex genere instituitur, ex eo fit, quod generalius est et prius (§ 57.). Quare unde res sit significare, id demum est quid sit definire (§. 58.). Ita quum rei causa definitioni inesse debeat, causa autem termini medii locum teneat (§. 59.), definitio, qualis esse debet, quasi syllogismus est (§. 60.). Omnium autem rerum eiusmodi definitio esse non potest; aliquid enim necessario primum (§. 61.). In quo ponendo hypothesis cernitar (§. 62.).

Quoniam igitur unaquaeque disciplina sua habet principia (§. 6' esse debet summa scientia, quae haec principia cognoscat (§. 6 Ita quidem logica in metaphysicam desinit. Ipse autem intelle c

principium est principii (§. 65.).

this employee and obliganalous, epicheirems, aspilous

#### ΤΠΟΤΥΠΩΣΕΙΣ ΛΟΓΙΚΑΙ.

- \$. 1. Έν οἶς καὶ τὸ ψεῦδος καὶ τὸ ἀληβές, σύνβεσίς τις ήδη νοημάτων ὥσπερ ἐν ὅντων (de an. III. 6.) περὶ γὰρ σύνβεστν καὶ διαίρεσίν ἐστι τὸ ψεῦδος καὶ τὸ ἀληβές. τὰ οὖν σὐνβιατα αὐτὰ καὶ τὰ ἡηματα ἔοικε τῷ ἄνευ συνβέσεως καὶ διαιρέσεως νοήματι, οἶον τὸ ἄνβρωπος ἡ τὸ λευκόν, ὅταν μὴ προστεβῆ τι οὖτε γὰρ ψεῦδος οὖτε ἀληβές πω. (de interpr. 1.) Υστε ἀληβείει μὲν ὁ τὸ διηρημένον οἰομενος διαιρεῖσβαι καὶ τὸ συγκείμενον συγκεῖσβαι, ἔψευσται δὲ ὁ ἐναντίως ἔχων ἡ τὰ πράγματα. (metaphys. (Θ) IX. 10.)
- §. 2. \*Εστι δὲ εἶς πρῶτος λόγος ἀποφαντικὸς κατάφασις, εἶτα ἀπόφασις. (de interpr. c. 5.) — Κατάφασις δέ ἐστιν ἀπόφαναίς τους τους ποτά τινος. ἀπόφασις δέ ἐστιν ἀπόφαναίς τους ἀπό τινος. (e. 6.) 'Ομοίως δὲ οὶ λόγοι ἀληξεῖς ὥσπες τὰ πράγματα. (e. 9.)
- §. 3. Τὸ δ' οὐκ ἄνξιρωπος οὐκ ὅνομα· οὐ μὴν οὐδὲ κεῖται ὅνομα ὅ τι δεῖ καλεῖν αὐτό· οὕτε γαὶς λόγος οὐτε ἀπόφασίς ἐστιν. ἀλλ' ἔστω ὅνομα ἀδριστον, ὅτι ὁμοίως ἐφ' ὁτουοῦν ὑπάρχει καὶ ὅντος καὶ μὴ ὅντος. (de interpr. c. 2.)

\*Ευται πάσα κατάφασις καὶ ἀπόφασις ἢ ἐξ ἀνόματος καὶ ἡμιατος ἢ ἐξ ἀνοματος καὶ ἡμιατος. ἄνευ δὲ ἡμιατος τος οὐδεμία κατώφασις οὐδὲ ἀπόφασις. (c. 10.)

6. 4. Έπεὶ δ' ἐστὶ τὰ μὲν καβόλου τῶν πραγμάτων τὰ δὲ καβ' ἔκαστον (λέγω δὲ καβόλου μὲν δ ἐπὶ πλειόνων πέφικε κατηγορεῖσφαι, καβ' ἕκαστον δὲ δ μή, οἶον ἄνβρισπος

μέν τῶν καβόλου, Καλλίας δὲ τῶν καβ' ἔκαστον) · ἀναγκη δὲ ἀποφαίνεσβαι ὡς ὑπάρχει τι ἢ μὴ ὅτε μὲν τῶν καβόλου · τινί, ὅτε δὲ τῶν καβ' ἔκαστον. (c. 7.)

Μάλιστα δὲ δῆλου ὅτι ἡ καβόλου κυριωτέρα, ὅτι τῶν προτάσεων τὴν μὶν προτέραν ἔχοντες ἴσμεν πως καὶ τὴν ὑστέραν καὶ ἔχομεν δυνάμει, οἰον εἴ τις οἰδεν ὅτι πῶν τρίγωνου δυσὶν ὀρραῖς, οἰδέ πως καὶ τὸ ἰσοσκελὲς ὅτι δύο ὀρραῖς, δυνάμει, καὶ εἰ μὴ οἰδε τὸ ἰσοσκελὲς ὅτι τρίγωνου ὁ δὲ ταύτην ἔχων τὴν πρότασιν (τὴν ἐτέραν) τὸ καβόλου οὐδαμῶς οἰδεν, οὕτε δυνάμει οὕτ' ἐνεργεία. καὶ ἡ μὲν καβόλου νοητή, ἡ δὲ κατὰ μέρος εἰς αἴσρησιν τελευτῷ. (analyt. post. I. 24.)

- §. 5. Πᾶσα πρότασίς ἐστιν ἢ τοῦ ὑπάρχειν ἢ τοῦ ἐξ ἀνάγκης ὑπάρχειν ἢ τοῦ ἐνδέχεο βαι ὑπάρχειν. (analyt. pr. I. 2.)
- §. 6. Τὰ μεν γένη κατὰ τῶν εἰδῶν κατηγορεῖται, τὰ δε εἴδη κατὰ τῶν γενῶν οὐκ ἀντιοτρέφει. (categ. c. 5.)

'Επὶ δὲ τοῦ κατηγορουμένου καβόλου κατηγορεῖν τὸ καβόλου οὐκ ἔυτιν ἀληβές οὐδεμία γὰρ κατάφασις ἀληβής ἔσται, ἐν ἢ τοῦ κατηγορουμένου καβόλου τὸ καβόλου κυτηγορεῖται, οἶον ἔστι πᾶς ἄνβρωπος πᾶν ζῷον. (d. interpr. c. 7.)

§. 7. Έπεὶ δὲ ἔστι καὶ τὸ ὑπάρχου ἀποφαίνευ ται ὡς μὴ ὑπάρχου καὶ τὸ μὴ ὑπάρχου ὡς ὑπάρχου καὶ τὸ ὑπάρχου ὡς μὴ ὑπάρχου, καὶ περὶ τούς ἐκτὸς ὁπάρχου καὶ τὸ μὴ ὑπάρχου, καὶ περὶ τούς ἐκτὸς δὲ τοῦ νῦν χρόνους ὡσαὐτως, ἄπαν ἀν ἐνδέχοιτο καὶ ὁ κατέφησέ τις καταφῆσαι. ὥστε δῆλου ὅτι πάση κατὰφάσει ἐστὶν ἀπόφασις ἀντικειμένη καὶ πάση ἀποφάσει κατάφασις καὶ ἔστω ἀντίφασις τοῦτο, κατάφασις καὶ ἀντικείμεναι. (de interpr. c. 6.)

'Αντίφασις δε αντίβεσις ής οὐκ ἔστι μεταξύ καβ' αὐτήν. μόριον δ' αντιφάσεως τὸ μεν τὶ κατά τινος κατάφασις, τὸ δε τὶ ἀπό τινος απόφασις. (analyt. post. I. 2.)

- \$. 9. Λέγω δ΄ ἀντικειμένας εἶναι προτάσεις κατὰ μὲν τὴν λέξιν τέτταρας, οἶον τὸ παυτὶ τῷ οὐδενί, καὶ τὸ παυτὶ τῷ οὐδενί, καὶ τὸ παυτὶ τῷ οὐ τινί, κατὰ ἀλήβειαν δὲ τρεῖς τὸ γὰς τινὶ τῷ οὐ τινὶ κατὰ τὴν λέξιν ἀντίκειται μόνον. τοὑτων δ΄ ἐναντίας μὲν τὰς καβάλου, τὸ παιτὶ τῷ μηδενὶ ὑπάρχειν, οἶον τὸ πᾶσαν ἐπιστήμην εἶναι σπουδαίαν τῷ μηδεμίαν εἶναι σπουδαίαν, τὰς δ΄ ἄλλιις ἀντικειμένας. (analyt. pr. II. 15.)
- §. 10. Τὸ αὐτὸ ἄμα ὑπάρχειν τε καὶ μὴ ὑπάρχειν ἀδύνατον τῷ αὐτῷ καὶ κατὰ τὸ αὐτό. ἡ τοιαύτη πασῶν βεβαιστάτη ἀρχή. αδύνατον γὰρ ὁντινοῦν ταὐτὸν ὑπολαμβάνειν εἶναι καὶ μὴ εἶναι. Διὸ πάντες οἱ ἀποδεικώντες εἰς ταύτην ἀνάγουσιν ἐσχάτην δόξαν. (metaphys. IV. (I) 3.)

Δεῖ πῶν τὸ ἀληθές αὐτὸ ἐαυτῷ ὁμολογούμενον είναι πάντη. (analyt. pr. I. 32.)

§. 11. Των κατά μηδεμίαν συμπλοκήν λεγομένων έκαυτον ποι οὐτίαν σημαίνει ή ποσόν ή ποιόν ή πρός τι ή που ή ποτέ ή κείπεω οἶον άνειρωπος, ἵππος ποσόν δὲ οἶον δίπηχυ, τρίπηχυ ποιόν δὲ οἶον λευκόν, γραμματικόν πρός τι δὲ οἶον διπλάποιόν δὲ οἶον λευκόν, γραμματικόν πρός τι δὲ οἶον διπλάδε οίου έχθες, περυσιν κείσθαι δε οίου ανάκειται, κάθηται έχειν δε οίου ύποδεδεται, ωπλισται ποιείν δε οίου τέμνει, καίει πάσχειν δε οίου τέμνεται, καίεται. (categ. c. 4.)

- §. 12. Τὰ ζητούμενά ἐστιν ἴσα τὸν ἀριβμὸν ὅσαπερ ἐπιστάμερα. ζητοῦμεν δὲ τέτταρα τὸ ὅτι, τὸ διότι, εἰ ἔστι, τί ἐστιν. ὅταν μὲν γὰρ πότερον τόδε ἢ τόδε ζητῶμεν, εἰς ἀριβμὸν βέντες, οἶον πότερον ἐκλείπει ὁ ἢλιος ἢ οὕ, τὸ ὅτι ζητοῦμεν. σημεῖον δὲ τούτου· εὐρόντες γὰρ ὅτι ἐκλείπει πεπαύμερα· καὶ ἐὰν ἐξ ἀρχῆς εἰδῶμεν ὅτι ἐκλείπει, οὐ ζητοῦμεν πότερον. ὅταν δὲ εἰδῶμεν τὸ ὅτι, τὸ διότι ζητοῦμεν, οἶον εἰδότες ὅτι ἐκλείπει καὶ ὅτι κινεῖται ἡ γῆ, τὸ διότι ἐκλείπει ἢ διότι κινεῖται ζητοῦμεν. ταῦτα μὲν οὖν οὖτως, ἔνια ὅ ἄλλον τρόπον ζητοῦμεν, οἶον εἰ ἔστιν ἢ μἡ ἐστι κένταυρος ἢ βεός. τὸ Ϭ εἰ ἔστιν ἢ μἡ ἀπλῶς λέγω, ἀλλ' οὐκ εἰ λευκὸς ἢ μἡ. γνόντες δὲ ὅτι ἔστι, τί ἐστι ζητοῦμεν, οἶον τί οὖν ἐστι βεός, ἢ τί ἐστιν ἄνρρωπος. (analyt. post. II. 1.)
- §. 13. Τὸ δ΄ ὅτι διαφέρει καὶ τὸ διότι ἐκίστασβαι· ή δὲ τοῦ διότι ἐκιστήμη κατὰ τὸ πρῶτον αἴτιον. (analyt. post.
  I. 13.) Κυριώτατον τοῦ εἰδέναι τὸ διότι βεωρεῖν. (analyt. post.
  I. 14.)
- §. 14. 'Επίστασται δὲ οἰόμετ' ἔκαστου ἀπλῶς, — ὅταυ τήν τ' αἰτίαυ οἰώμετα γινώσκειν δι' ἡν τό πρᾶγμά ἐστιν, ὅτι ἐκείνου αἰτία ἐστὶ καὶ μὴ ἐνδέχεσται τοῦτ' ἄλλως ἔχειν. (analyt. post. I. 2.)
- §. 15. Πῶσα διδασκαλία καὶ κᾶσα μάξησις διανοητική ἐκ προϋπαρχούσης γίνεται γνώσεως. φανερὸν δὲ τοῦτο μεωροῦσιν ἐκὶ πασῶν· αἴ τε γὰρ μαξηματικεὶ τῶν ἐκιστημῶν διὰ τούτου τοῦ τρόπου παραγίνονται καὶ τῶν ἄλλων ἐκάστη τεχνῶν. (analyt. post. I. 1.)
  - \$. 16. Διχώς δ' αναγκαΐου προγενώσκειν· τὰ μεν γάρ

ότι έστι, προϋπολαμβάνειν άναγχαῖον, τὰ δὲ τί τὸ λεγόμενον ἐστι, ξενιέναι δεῖ, τὰ δ΄ ἄμφω, οἶον ὅτι μὲν ἄπαν ἡ φῆσαι ἡ ἀποφῆσαι ἀληβές, ὅτι ἔστι, τὸ δὲ τρίγωνον, ὅτι τοδὶ σημαίτει, τὴν δὲ μονάδα ἄμφω, καὶ τί σημαίνει καὶ ὅτι ἔστιν. (analyt. post. I. 1.)

\$. 17. Αἴτιὰ τε καὶ γνωριμώτερα δεῖ εἶναι καὶ πρότερα, αἴτια μὲν ὅτι τότε ἐπιστάμεθα ὅταν τὴν αἰτίαν εἰδῶμεν καὶ πρότερα, εἴπερ αἴτια, καὶ προγιγνωσκόμενα, οὐ μόνον τὸν ἔτερον τρόπον τῷ ξυνιέναι, ἀλλὰ καὶ τῷ εἰδέναι ὅτι ἔστιν. πρότερα δ ἐυτὶ καὶ γνωριμώτερα διχιῶς οὐ γὰρ ταὐτὸν πρότερον τῷ φύσει καὶ πρὸς ἡμᾶς πρότερον, οὐδὲ γνωριμώτερον καὶ ἡμῖν γνωριμώτερον. λέγω δὲ πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, ἀπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, ἀπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ πορρώτερον. ἔστι δὲ πορρωτάτω μὲν τὰ καθόλου μάλιστα, ἐγγυτάτω δὲ τὰ καθ ἔκαστα. (analyt. past. I. 2.)

§. 18. "Απαυτα πιστεύομεν ή δια συλλογισμοῦ ή ἐξ ἐπα-

Μανβάνομεν ή ἐπαγωγή ή ἀποδείξει. ἔστι δ' ή μὲν ἀπόδειξις ἐκ τῶν καβόλου, ἡ δ' ἐπαγωγή ἐκ τῶν κατὰ μέρος. — ἐπαχβήναι δὲ μὴ ἔχοντας αἴοβησιν ἀδύνατον τῶν γὰο καβ' ἔκαστον ἡ αἴοβησις. (analyt. post. I. 18.)

§. 19. Συλλογισμός δέ ἐστι λόγος ἐν ῷ τεβέντων τινῶν ἔτερον τι τῶν κειμένων ἐξ ἀνάγκης συμβαίνει τῷ ταῦτα εἶναι. λέγω δὲ τῷ ταῦτα εἶναι τὸ διὰ ταῦτα συμβαίνειν, τὸ δὲ διὰ ταῦτα συμβαίνειν τὸ μηδενὸς ἔξωβεν ὅρου προσδεῖν πρὸς τὸ γενέσβαι τὸ ἀναγκαῖον. (analyt. pr. I. 1.)

§. 20. "Ορον δὲ καλῶ εἰς ὃν διαλύεται ἡ πρότασις, οἶον τό τε κατηγορούμενον καὶ τὸ κα⊋΄ οὖ κατηγορεῖται. (analyt. pr. I. 1.)

§. 21. "Οσα κατὰ τοῦ κατηγορουμένου λέγεται, πάντα καὶ κατὰ τοῦ ὑποκειμένου ἡηβήσεται. (cat. c. 5.) 5. 22. Έπεὶ δὲ πᾶσα πρότασίς ἐστεν ἢ τοῦ ὑπάρχειν ἢ τοῦ ἐξ ἀνάγκης ὑπάρχειν ἢ τοῦ ἐνδέχεσβαι ὑπάρχειν, τούτων δὲ αἰ μὲν καταφατικαὶ αὶ δὲ ἀποφατικαὶ καβ ἐκάστην προς-ρησίν, πάλιν δὲ τῶν καταφατικῶν παὶ ἀποφατικῶν αὶ μὲν καβόλου αὶ δὲ ἐν μέρει αὶ δὲ ἀδιόριστοι, τὴν μὲν ἐν τῷ ὑπάρχειν καβόλου στερητικὴν ἀνάγκη τοῖς ὅροις ἀντιστρέφειν, οἶον εἰ μηδεμία ἡδονὴ ἀγαβόν, οὐδ ἀγαβόν οὐδὲν ἔσται ἡδονὴ, τὴν δὲ κατηγορικὴν ἀντιστρέφειν μὲν ἀναγκαῖον, οὐ μὴν καβόλου ἀλλ ἐν μέρει, οἶον εἰ πᾶσα ἡδονὴ ἀγαβόν, καὶ ἀγαβόν τι εἶναι ἡδονὴν τῶν δὲ ἐν μέρει τὴν μὲν καταφατικὴν ἀντιστρέψειν ἡδονὴν τῶν δὲ ἐν μέρει τὴν μὲν καταφατικὴν ἀντιστρέφειν τι ἔσται ἡδονὴν, καὶ ἀγαβόν τι ἔσται ἡδονὴν, καὶ ἀγαβόν τι ἔσται ἡδονὴν, καὶ ἀναβοίν τις ἀγαβόν οὐχ ὑπάρχει τινὶ ἀνβρώπω (analyt. pr. I. 2.)

§. 23. Όταν δροί τρεῖς ούτως έχωσι προς αλλήλους ωστε του έσχλιτου ευ όλω είναι το μέσω και του μέσου ευ όλω τω πρώτω ή είναι ή μη είναι, ανάγκη των ακρών είναι συλλογισμού τελειου.

Καλώ δε μέσου μεν δ'καὶ αὐτό εν άλλω καὶ άλλο εν τούτω ἐστίν, δ καὶ τῆ Ξέσει γίνεται μέσου ἀκοα δε τὸ αὐτό τε ἐν άλλω ου καὶ ἐν ῷ άλλο ἐστίν.

Εἰ γὰο τὸ Α κατὰ παιτός τοῦ Β καὶ τὸ Β κατὰ παιτός τοῦ Γ, ἀνάγκη τὸ Α κατὰ παιτός τοῦ Γ κατηγορείσ και. — — Καλῶ δὲ τὸ τοιοῦτον σχημα πρῶτον. (analyt. pr. I. 4.)

- §. 24. Δηλου δὲ καὶ ὅτι πᾶσα ἀπόδειξις ἔσται διὰ τριῶυ ὅρων καὶ οὐ πλειόνων. Τόὐτου δ΄ ὅντος φανεροῦ, δηλου ὡς ἐκ δύο προτάσεων καὶ οὐ πλειόνων οὶ γὰρ τρεῖς ὅροι δύο προτάσεις. (analyt. pr. I. 25.)
- §. 25. "Ετι τε εν απαντι δεῖ κατηγορικόν τινα τῶν ὅρων εἶναι καὶ τὸ καβόλου ὑπάρχειν ἄνευ γὰρ τοῦ καβόλου

ή ούκ ἔσται συλλογισμός ή ού πρός το κείμενου ή το έξ dqχής αἰτήσεται. (analyt. pr. I. 24.)

\$. 26. Όταν δε το αὐτό τῷ μεν παντί τῷ δε μηδενί ύπάρχη ή έκατέρω παυτί ή μηδενί, το μεν σχήμα το τοιούτου καλῶ δεύτερον, μέσον δὲ ἐν αὐτῷ λέγω τὸ κατηγορούμενον άμφοῖν. - - τίβεται δὲ τὸ μέσον ἔξω μὲν τῶν ἄκρων, πρώτον δε τη βέσει. — - δυνατός δ' ἔσται (συλλογιςμός) καὶ καβόλου καὶ μή καβόλου τῶν ὅρων ὄντων· καβόλου μεν οὖν όντων έσται συλλογισμός, όταν το μέσον τῷ μέν παντί, τῷ δε μηδενί ύπαρχη, αν πρός όποτερφούν ή το στερητικόν άλλως δ' οὐδαμῶς. κατηγορείστω γάρ τὸ Μ τοῦ μέν Ν μηδενός, του δε 🗷 παιτός. ἐπεὶ οὖν ἀντιστρέφει τὸ στερητικόν, ούδενὶ τῷ Μ ὑπάρξει τὸ Ν. τὸ δέ γε Μ παντὶ τῷ Κ ὑπέκειτο, ώστε τὸ Ν οὐδενὶ τῷ Ε΄ τοῦτο γὰρ δέδεικται πρότερον. πάλιν εί τὸ Μ τῷ μεν Ν παντί τῷ δὲ Ξ μηδενί, οὐδε τὸ Ν τῷ Σ¹) οὐδενὶ ὑπάρξει. εὶ γὰρ τὸ Μ οὐδενὶ τῷ Ξ, οὐδε τὸ Ξ οὐδενὶ τῷ Μ. τὸ δέ γε Μ παυτὶ τῷ Ν ὑπῆρχεν. τὸ ἄρα Ξ οὐδενί τῶ Ν ὑπάρξει γεγένηται γὰρ πάλιν τὸ πρώτον σχημα. έπει δε άντιστρέφει το στερητικού, ούδε το Ν ούδευι τῷ Ξ ὑπάρξει, ώστ' έσται ὁ αὐτὸς συλλογισμός.

Οὐ γίνεται καταφατικός συλλογισμός διὰ τούτου τοῦ σχήματος, ἀλλὰ πάντες στερητικοί καὶ οἱ καβόλου καὶ οἱ κατὰ μέρος. (analyt. pr. I. 5.)

. §. 27. Ἐἀν δὲ τῷ αὐτῷ τὸ μὲν παντὶ τὸ δὲ μηδενὶ ὑπάρχη, ἢ ἄμφω παντὶ ἢ μηδενὶ, τὸ μὲν σχῆμα τὸ τοιοῦτον καλῶ τρίτον, μέσον δ΄ ἐν αὐτῷ λέγω καβ' οὖ ἄμφω τὰ κατηγορούμενα, ἄκρα δὲ τά κατηγορούμενα. — τίβεται δὲ τὸ μέσον ἔξω, μὲν τῶν ἄκρων, ἔσχατον δὲ τῆ βέσει. — — δυνατὸς δ΄ ἔσται (συλλογισμὸς) καὶ καβόλου καὶ μὴ καβόλου τῶν ὅρων ὅντων πρὸς τὸ μέσον. — —

<sup>4)</sup> Vulgo: οὐδὶ τό Ξ τῷ N.

Καβόλου μέν οὖν ὅντων ὅταν καὶ τὸ Π καὶ τὸ Ρ καντὶ τῷ Σ ὑπάρχη, ὅτι τινὶ τῷ Ρ τὸ Π ὑπάρξει ἐξ ἀνάγκης ἐπεὶ γὰρ ἀντιστρέφει τὰ κατηγορικόν, ὑπάρξει τὰ Σ τινὶ τῷ Ρ, ὥστ' ἐπεὶ τῷ μὲν Σ καντὶ τὸ Π, τῷ δὲ Ρ τινὶ τὸ Σ, ἀνάγκη τὸ Π τινὶ τῷ Ρ ὑπάρχειν. γίνεται γὰρ συλλογισμὸς διὰ τοῦ πρώτου σχήματος.

Συλλογίσασται τὸ κατόλου διὰ τούτου τοῦ σχήματος ουκ έσται οὖτε στερητικὸν οὖτε καταφατικόν. (analyt. pr. I. 6.)

- §. 28. 'Ανάγκη το μέσου εν αμφοτέραις (ταϊς προτάσευιν) ὑπάρχειν εν απασι τοῖς σχήμασιν. εὰν μεν οὖν κατηγορή και κατηγορήται το μέσου, ἡ αὐτο μεν κατηγορή, ἄλλο
  δ΄ ἐκείνου ἀπαρνήται, το πρώτου ἔσται σχήμα εὰν δὲ καὶ
  κατηγορή καὶ ἀπαρνήται ἀπό τινος, το μέσου εὰν δ΄ ἄλλα
  ἐκείνου κατηγορήται ἡ το μεν ἀπαρνήται το δὲ κατηγορήται,
  τὸ ἔσχατον. (analyt. pr. I. 32.)
- §. 29. Την τοῦ τί ἐστιν ἐπιστήμην διά μόνου τούτου (τοῦ πρώτου σχήματος) ξηρεῖυται δυνατόν. ἐν μὲν γὰρ τῷ μέσφ σχήματι οὐ γίνεται κατηγορικὸς συλλογισμός, ἡ δὲ τοῦ τί ἐστιν ἐπιστήμη καταφάσεως. ἐν δὲ τῷ ἐσχάτφ γίνεται μὲν ἀλλ' οὐ καξόλου, τὸ δὲ τί ἐστι τῶν καξόλου ἐστιν. (analyt. post. I. 14.)
- §. 30. "Οσοι δ' έξ άδοξοτέρων τοῦ συμπεράσματος έπιχειροῦστ συλλογίζεσται, δηλον ώς οὐ καλῶς συλλογίζουται. (top. VIII. 6.)
- \$. 31. 'Εξ άληθών μεν οὐκ ἔστι ψεῦδος συλλογίσασθαι, ἐκ ψευδών δ' ἔστιν άληθές, πλην οὐ διότι άλλ' ὅτι. (analyt. pr. II. 2.)
- §. 32. "Εστι δὲ φιλοσόφημα μὲν συλλογισμὸς ἀποδεικτικός, ἐπιχείρημα δὲ συλλογισμὸς διαλεκτικός, σόφισμα δὲ συλλογισμὸς ἐριστικός, ἀπόρημα δὲ συλλογισμὸς διαλεκτικὸς ἀπτικος ἀπτικος. (top. VIII. 11.)

Ψευδής δὲ λόγος καλεῖται — Ενα τρόπον ὅταν φαίνηται συμπεραίνεσται μὴ συμπεραινόμενος, ὅς καλεῖται ἐριστικὸς συλλογισμός. (top. VIII. 12.)

'Εριστικοὶ (λόγοι) οἱ ἐκ τῶν φαινομένων ἐνθόζων μὴ ὅντων δὲ συλλογιστικοὶ ἡ φαινόμενοι συλλογιστικοί. (soph. elench. 2.)

- §, 33. Ἐπαγωγὴ ἡ ἀπὸ τῶν καξ' ἔκαστον ἐπὶ τὰ καξόλου ἔφοδος, οἰον εἰ ἔστι κυβερνήτης ὁ ἐπιστάμενος κράτιστος καὶ ἡνίο-χος καὶ ὅλως ἐστὶν ὁ ἐπιστάμενος περὶ ἕκαστον ἄριστος. ἔστι δ' ἡ μιὰν ἐπαγωγὴ πιξιανώτερον καὶ σαφέστερον καὶ κατὰ τὴν αἴσξησιν γνωριμώτερου καὶ τοῦς πολλοῦς κοινόν, ὁ δὲ συλλογισμὸς βιαστικώτερον καὶ πρὸς τοὺς ἀντιλογικοὺς ἐνεργέστερον. (top. I. 12.)
- \$. 34. Ἐπαγωγὴ μὲν οὖν ἐστὶ καὶ ὁ ἐξ ἐπαγωγῆς συλλογισμὸς, τὸ διὰ τοῦ ἐτέρου πάτερον ἄκρον τῷ μέσφ συλλογίσασπαι,
  οἶον εἰ τῶν Α Γ μέσον τὸ Β, διὰ τοῦ Γ δεῖξαι τὸ Α τῷ Β
  ὑπάρχειν · οὕτω γὰρ ποιούμεπα τὰς ἐπαγωγάς. — δεῖ
  δὲ νοεῖν τὸ Γ τὸ ἐξ ἀπάντων τῶν καπὰ ἔκαστον συγκείμενον ·
  ἡ γὰρ ἐπαγωγὴ διὰ πάντων. (analyt. pr. II. 23.)
- \$. 35. Τρόπου τινὰ ἀντίκειται ἡ ἐπαγωγὴ τῷ συλλογισμῷ. ὁ μὲυ γὰρ διὰ τοῦ μέσου τὸ ἄκρου τῷ τρίτῷ δείκυυσιυ, ἡ δὲ διὰ τοῦ τρίτου τὸ ἄκρου τῷ μέσῳ. Φύσει μὲυ οὖυ πρότερος καὶ γνωριμώτερος ὁ διὰ τοῦ μέσου συλλογισμός, ἡμῖυ δ' ἐναργέστερος ὁ διὰ τῆς ἐπαγωγῆς. (analyt. pr. II. 23.)
- \$. 36. Εἰκὸς δὲ καὶ σημεῖου οὐ ταὐτόυ ἐστιν, ἀλλὰ τὸ μὲυ εἰκός ἐστι πρότασις ἔνδοξος ο γὰρ ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ ἴσασιν οἴτω γινόμενου ἡ μὴ γινόμενου ἡ ὸν ἡ μὴ ὄν, τοῦτ ἐστὶν εἰκός, οἶου τὸ μισεῖν τοὺς φπουοῦντας ἡ τὸ φιλεῖν τοὺς ἐρωμένους. Οημεῖου δὲ βούλεται εἶναι πρότασις ἀποδεικτικὴ ἀναγκαία ἡ ἔνδοξος οὖ γὰρ ὁντος ἔστιν ἡ οὖ γενομένου πρότεου ἡ ὕστερον γέγονε τὸ πρᾶγμα, τοῦτο σημεῖου ἐστι τοῦ γε

γονέναι ή είναι. Ἐνπύμημα μέν οὖν ἐστὶ συλλογισμὸς ἐξ εἰκότων ἡ σημείων. (analyt. pr. II. 27.)

- §. 37. Φανερον ότι το παράδειγμά έστιν ούτε ώς μέρος προς δλου, ούτε ώς δλου προς μέρος, άλλ' ώς μέρος προς μέρος, όταν ἄμφω μεν ἢ ὑπὸ ταὐτό, γνώριμον δε πάτερον. καὶ διαφέρει τῆς ἐπαγωγῆς, ὅτι ἡ μεν ἐξ ἀπάντων τῶν ἀτόμων τὸ ἄκρον ἐδείκνυεν ὑπάρχειν τῷ μέσῳ, τὸ δὲ σὐκ ἐξ ἀπάντων δείκνυσιν. (analyt. pr. 11. 24.)
- §. 38. 'Αμφότεροι (οἴ τε διά συλλογισμών καὶ οἱ διὰ ἐπαγωγῆς λόγοι) διὰ προγιγνωσκομένων ποιοῦνται τὴν διδασκαλίαν, οἱ μὲν λαμβάνοντες ὡς παρὰ ξυνιέντων, οἱ δὲ δεικνύντες τὰ καβόλου διὰ τοῦ δῆλον εἶναι τὸ καβ' ἔκαστον. ὡς δ' αὕτως καὶ οἱ ὑητορικοὶ συμπείβουσεν ἢ γὰρ διὰ παραδειγμάτων, δ ἐστιν ἐπαγωγή, ἢ δι ἐνβυμημάτων, ὅπερ ἐσπι συλλογισμός. ((analyt. post. I. 1.)
- §. 39. Ο έλεγχος αντιφάσεως συλλογισμός. (analyt. pr. II. 20.)
- §. 40. "Ευστασις δ' έστὶ πρότασις προτάσει έναντία. διαφέρει δὲ τῆς προτάσεως, ὅτι τὴν μὲν ἔνστασιν ἐνδέχεται εἶναι ἐπί μέρους, τὴν δὲ πρότασιν ἡ ὅλως σὐκ ἐνδέχεται ἡ ρύκ ἐν τοῦς καβόλου συλλογισμοῖς. (analyt. pr. II. 26.)
- §. 41. Ἐπεὶ τὰ μὶν δι' αἰτῶν πέφικε γνωςίζες αι τὰ δὲ δι' ἄλλων (αὶ μὲν γὰς ἀςχαὶ δι' αὐτῶν, τὰ δ' ὑπὸ τὰς ἀςχὰς δι' ἄλλων), ὅταν τὸ μὴ δι' αὐτοῦ γνωστὸν δι' αὐτοῦ τις ἐπιχειςῆ δεικνίναι, τότ' αἰτεῖται τὸ ἐξ ἀςχῆς (analyt. pr. II. 16.).

Αἰτεῖσται δὲ φαίνονται τὸ ἐν ἀρχῆ πενταχῶς, φανερώτατα μὲν καὶ πρῶτον εἴ τις αὐτὸ τὸ δείκνυσται δέον αἰτήσει, τοῦτο δ΄ ἐπ' αὐτοῦ μὲν οὐ ῥάδιαν λαντάνειν, ἐν δὲ τοῖς συνωνύμοις καὶ ἐν ὅσοις τὸ ὄνομα καὶ ὁ λόγος τὸ αὐτὸ σημαίνει, μᾶλλον. Δεύτερον δὲ ὅταν κατὰ μέρος δέον ἀποδεῖξαι καπό-

λου τις αἰτήση, οἶον ἐπιχειρῶν ὅτι τῶν ἐνοιτίων μία ἐπιστήμη, ὅλως τῶν ἀντικειμένων ἀξιώσειε μίαν εἶναι δοκεῖ γὰρ ὁ ἔδει καρὰ αὐτὸ δεῖξαι μετὰ ἄλλων αἰτεῖσραι πλειόνων. Τρίτον εἶ τις καρόλου δεῖξαι προκειμένου κατὰ μέρος αἰτήσειεν, οἷον εἰ πάντων τῶν ἐνοιτίων προκειμένου τῶνδε τινων ἀξιώσειεν δωκεῖ γὰρ καὶ οὖτος, ὁ μετὰ πλειόνων ἔδει δεῖξαι, καρὰ αὐτὸ χωρὶς αἰτεῖσραι. Πάλιν εἴ τις διελών αἰτεῖται τὸ προβληρέν, οἶον εἰ δέον δεῖξαι τὴν ἰατρικὴν ὑγκεινοῦ καὶ νοσώδους, χωρὶς ἐκάτερον ἀξιώσειεν. Ἡ εἴ τις τῶν ἐπομένων ἀλλήλοις ἐξ ἀνάγκης ράτερον αἰτήσειεν, οἶον τὴν πλευρὰν ἀσύμμετρον τῆ διαμέτρο, δέον ἀποδεῖζαι ὅτι ἡ διάμετρος τῆ πλευρᾶ. (top. VIII. 13.)

- \$. 42. 'Η δε καταφατική (ἀπόδειξις) τῆς ἀποφατικῆς προτέρα καὶ γνωριμωτέρα διὰ γὰρ τὴν κατάφασιν ἡ ἀπόφασις γνώριμος, καὶ προτέρα ἡ κατάφασς, ώσπες καὶ τὸ εἶναι τοῦ μὴ εἶναι. (analyt. post. I. 25.)
- §. 43. \*Η εἰς τὸ ἀδύνατον (ἄγουσα ἀπόδειξις) ὧδ ἔχει. εἰ δέοι δεῖξαι ὅτι τὸ Α τῷ Β οὐχ ὑπάρχει, ληπτέον ὑπάρχειν, καὶ τὸ Β τῷ Γ, ὥστε συμβαίνει τὸ Α τῷ Γ ὑπάρχειν. τοῦτο δ ἔυτω γνώριμον καὶ ὁμολογούμενον ὅτι ἀδύνατον. οὐκ ἄρα οἶον τε τὸ Α τῷ Β ὑπάρχειν. εἰ οὖν τὸ Β τῷ Γ ὁμολογεῖται ὑπάρχειν, τὸ Α τῷ Β ἀδύνατον ὑπάρχειν. Ἐπεί δ ἡ κατηγορική τῆς στερητικῆς βελτίων, δῆλον ὅτι καὶ τῆς εἰς τὸ ἀδύνατον ἀγούσης. (analyt. post. I. 26.)
- §. 44. Το δ' ἐπιστητον καὶ ἐπιστήμη διαφέρει τοῦ δοξαστοῦ καὶ δόξης, ὅτι ἡ μὲν ἐπιστήμη καβόλου καὶ δι' ἀναγκαίων, τὸ δ' ἀναγκαῖον οὐκ ἐνδέχεται ἄλλως ἔχειν, ἡ δὲ δόξα ἀβέβαιον. (analyt. post. I. 33.)
- §. 45. Οὐδὲ δι' αἰσπήσεως ἔστιν ἐπίστασπαι. εὶ γὰο καὶ ἔστιν ἡ αἴσπησις τοῦ τοιοῦδε καὶ μιὴ τοῦδέ τινος, ἀλλ' αἰσπάνεσπαί γε ἀναγκαῖον τόδε τι κάὶ κοῦ καὶ νῦν. τὸ δὲ

καφόλου καὶ ἐπὶ πᾶσιν ἀδύνατον αἰσφάνεσφαι οὐ γὰς τόζε οὐζὲ νῦν οὐ γὰς ἀν ἦν καφόλου τὸ γὰς ἀεὶ καὶ καν-

- §. 46. Καβόλου δὲ λέγω ὁ ἄν κατὰ παινός τε ὑπάρχη καὶ καβ' αὐτὸ καὶ ἡ αὐτὸ. φανερὸν ἄρα ὅτι ὅτα καβόλου ἐξ ἀνάγκης ὑπάρχει τοῦ; πράγμασιν. τὸ καβ' αὐτὸ δὲ καὶ ἡ αὐτὰ ταὐτὸν, οἶον καβ' αὐτὴν τῆ γραμμῆ ὑπάρχει στιγμὴ καὶ τὸ εὐβύ καὶ γὰρ ἡ γραμμή καὶ τῷ τριγώνο ἡ τρίγωνον δύο ὀρβαί: καὶ γὰρ καβ' αὐτὸ τὸ τρίγωνον δύο ὀρβαῖ; ἴτον. τὸ καβόλου δὲ ὑπάρχει τότε, ὅταν ἐπὶ τοῦ τυχόντος καὶ πρώτου δεικνύηται. (analyt. post. I. 4.)
- §. 47. ΤΩι καφ' αὐτὸ ὑπάρχει τι, τοῦτο αὐτὰ αὐτῷ αἴτιον τὸ δὲ καφόλου πρῶτον αἴτιον ἄρα τὰ καφόλου. (analyt. post. I. 24.)
- §. 48. "Όλως μεν ἀπάντων ἀδύνατον ἀπόδειξιν είναι εἰς ἄπειρου γὰρ ἄν βαδίζοι, ὥατε μηδ' οὕτως είναι ἀπόδειξιν. (metaph. IV. (Γ) 4.)
- Τὰ δ' ἄπειρα οὐκ ἔυτι διεξελθεῖν νοοῦντα. (analyt. post. I. 22.)
- §, 49. Έντι δε άληθη μεν και πρώτα τὰ μη δι ετέρων άλλὰ δι αιτών έχοντα τὴν πίντιν· οὐ δεῖ γὰς ἐν ταῖς ἐπισημονικοῦς ἀρχαῖς ἐπιζητεῖσθαι τὸ διὰ τί, ἀλλ' ἐκόστην τῶν ἀρχῶν αὐτὴν καθ' ἐαυτὴν εἶναι πιστήν. (top. I. 1.)
- §. 50, 'Ημεῖς δέ φαμεν οὖτε πᾶσαν ἐπιστήμην ἀποδεικτικὴν εἶναι, ἀλλὰ τὴν τῶν ἀμέσων ἀναπόδεικτον, καὶ τοῦς ὅτι ἀναγκαῖον, φανερόν εἰ γὰρ ἀνάγκη μὲν ἐπίστασς τὰ ἄμεσα, ταῦτ' ἀναπόδεικτα ἀνάγκη εἶναι. ταῦτόι τ' οὖν οὖτω λέγομεν, καὶ οὐ μόνον ἐπιστήμην ἀλλὰ καὶ ἀρχὴν ἐπιστήμης εἶναί τινά φαμεν, ἢ τοὺς ὅρους γνωρίζομεν (analyt. post, I. 3.)

- §. 51. 'Αρχή δ' ἐστὶν ἀποδείξεως πρότασις ἄμεσος, ἄμεσος δὲ ῆς μή ἐστιν ἄλλη προτέρα. (analyt. pest. I. 2.)
- §. 52. 'Αμέσου δ' ἀρχῆς συλλογιστικῆς βέσεν μὲν λέγω ην μιὰ ἔστι δεῖζαι μηδ' ἀνάγνη ἔχειν τὸν μαβησόμενον, ἀξίωμα. (analyt. post. I. 2.)
  - §. 53. Τὰ πρώτα όρισμοὶ ἔσοντοι ἀναπόδεικτοι.

Όρισμός μεν γάρ τοῦ τί ἐστι καὶ οὐσίας αἱ δ' ἀποδείξεις φαίνονται πᾶσαι ὑποτιβέμεναι καὶ λαμβάνουσαι τὸ τί ἐστιν, οἶσν αἱ μαθηματικαὶ τί μονὰς καὶ τί τὸ περιττόν, καὶ αἱ ἄλλαι ὁμοίως.

- Ο δριςμός οὐσίας τις γνωρισμός. (analyt. post. II. 3.).
- §. 54. Ο δριζόμενος δείωνυσιν η τί έστιν η τί σημαίνει τούνομα. (analyt. post. II. 7.)

"Οσοι δ' ὁπωσοῦν ὀνόματι τὴν ἀπόδοσεν ποιοῦνται, δῆλον ὡς οἰκι ἀποδιδόασεν οὖτοι τὸν τοῦ πράγματος ὁρισμόν, ἐπειδὴ πᾶς ὁρισμὸς λόγος τίς ἐστιν. (top. I. 5.)

Τί μὲν σημαίνει τὸ τρίγωνου, ἔλαβεν ὁ γεωμέτρης, ὅτι δ΄ ἔστι, δείκουσου. (analyt. post. II. 7.)

\$. 55. Ζητεῖν δὲ δεῖ ἐπιβλέποντα ἐπὶ τὰ ὅμοια καὶ ἀδιάφορα, πρῶτον τί ἄπαιντα ταὐτὸν ἔχουσιν, εἶτα πάλιν ἐφὶ ἐτέφοις, αἰ ἐν ταὐτῷ μὲν γένει ἐκείνοις, εἰσὶ δὲ αὐτοῖς μὲν ταὐτὰ τῷ εἴδει, ἐκείνων δ' ἔτερα. — — οἶον λέγω εἰ τί ἐστι μεγαλοψιχία ζητοῖμεν, σκεπτέον ἐπί τινων μεγαλοψύχων, οὖς
ἔσμεν, τί ἔχουσιν ἐν πάντες ἢ τοιοῦτοι. οἶον εἰ ᾿Αλωβιάδης
μεγαλόψιχος ἢ ὁ ᾿Αχιλλεὺ; καὶ ὁ Αἴας, τί ἔν ἄπαιντες; τὸ
μὴ ἀνέχεσται ὑβριζόμενοι ὁ μὲν γὰρ ἐπολέμησεν, ὁ δ' ἐμήνισεν, ὁ δ' ἀπίπτεινεν ἐσιντόν: πάλιν ἐφὶ ἐτέρων, οἷον Αυσάνδρου ἢ Σωνράτους. εἰ δὴ τὸ ἀδιάφοροι εἶναι εὐτυχοῦντες
καὶ ἀτυχοῦντες, ταῦτα δύο λαβών σκοπῶ τί τὸ αὐτὸ ἔχουσιν

η τε απάθεια ή περί τὰς τύχας και ή μη ὑπομονή ἀπιμαζομένων. εί δὲ μηδέν, δύο είδη αν είη τῆς μεγαλοψυχίας. (analyt. post. II. 13.)

\$. 56. Χρη δε, όταν όλου τι πραγματεύηταί τις, διελείν τὸ γένος εἰς τὰ ἄτομα τῷ εἴδει τὰ πρῶτα, οἶου ἀριξιμὸυ εἰς τριάδα καὶ δυάδα. (analyt. post. II. 13.)

Πῶν γένος τοῦς ἀντιδιηρημένους διαφοροῦς διαμρεῖται, κα-Εὐπερ τὸ ζῷον τῷ πεζῷ καὶ πτηνῷ καὶ τῷ ἐνύδρῳ. (top. VI. 6.)

Τὸ δ' ἄπαν ἐμπίπτειν εἰς τὴν διαίρεσιν, αν ἢ ἀντικείμενα ὧν μή ἐστι μεταξύ, οὐκ αἴτημα. ἀνώγκη γὰς ἄπαν ἐν ઝατέρω αὐτῶν εἶναι, εἴπες ἐκείνου διαφορὰ ἔσται. (analyt. post. II. 13.)

"Ετι στερήσει μεν αναγκαΐον διαιρεῖν και διαιροῦστο οἱ διχοτομοῦντες. οὐπ ἔστι δὲ διαφορὰ στερήσεως ἡ στέρησις ἀδύνατον γὰρ εἴδη εἶναι τοῦ μὴ ὄντος, οἶον τῆς ἀποδίας ἡ τοῦ ἀπτέρου ἄσπερ πτερώσεως καὶ ποδῶν. (de partib. animal. I. 3.)

§. 57. Ὁ ὁρισμὸς ἐκ γένους καὶ διαφορῶν ἐστιν. (top. I. 8.)
Δεῖ μὲν διὰ τοῦ γένους καὶ τῶν διαφορῶν ὁρίζεσται τὸν καλῶς ὁριζόμενον, ταῦτα δὲ τῶν ἀπλῶς γνωριμωτέρων καὶ ποστέρων τοῦ εἴδους ἐστίν. ——

Τοῦ δὲ μὴ ἐκ προπέρων τρεῖς εἰσι τρόποι πρῶτος μὲν εἰ διὰ τοῦ ἀντικειμένου τὸ ἀντικείμενον ὥρισται, οἶον διὰ τοῦ κακοῦ τὸ ἀναβόν ἄμα γὰρ τῆ φύσει τὰ ἀντικείμεναι ἐνίοις δὲ καὶ ἡ αὐτὴ ἐπιστήμη ἀμφοτέρων δοκεῖ εἶναι, ὥστ' οὐδὲ γνωριμώτερον τὸ ἔτερον τοῦ ἐτέρου. δεῖ δὲ μὴ λανβάνειν ὅτι ἔνια ἴσως οὐκ ἔστιν δρίσασβαι ἄλλως, οἶον τὸ διπλάσιον ἄνευ τοῦ ἡιώσεος, καὶ ὅσαι καβ' αὐτὰ πρός τι λέγεται πᾶσι γὰρ τοῦς τοιούτοις ταὐτὸν τὸ εἶναι τῷ πρός τί πως ἔχειν, ὥστ' ἀδύνατον ἄνευ βατέρου βάτερον γνωρίζειν, διόπερ ἀναγκαῖον ἐν τῷ τοῦ ἐτέρου λόγφ συμπεριειλῆφβαι καὶ βάτερον. —

χοηνάμενος. εἰ αὐτῷ κέχρηται τῷ ὁριζομένω, λανφάνει δ', ὅταν μη αὐτῷ τῷ τοῦ ὁριζομένου ὀνόματι χρήσηται, οἶον εἰ τὸν μη αὐτῷ τῷ τοῦ ὁριζομένου ἀνοματι χρήσηται, οἶον ἐς τὸν μιὰ χρῆσται. δεῖ δ' ὅπως φωραφή τὰ τοιαῦτα μεταλαμβάνειν ὑπὲρ γῆς ἐντὶ τοῦ ὀνόματος τὸν λόγον, οἶον ὅτι ἡμέρα ἡλίου ὑπὲρ γῆς εἰρηκώς τὸν ἥλιον ὁπὸς κέχρηται τῷ ἡλίφ ὁ τῷ ἡμέρα κρητέρα κρητέρα

Πάλιν εἰ τῷ ἀντιδιηρημένο τὸ ἀντιδιηρημένον ωρισται, οἰον περιττὸν τὸ μονάδι μεῖζον ἀρτίου. ἄμα γὰρ τῆ φύιτει τὰ ἐκ τοῦ αὐτοῦ γένους ἀντιδιηρημένα, τὸ δὲ περιττὸν καὶ ἄρτιον ἀντιδιήρηται ἄμφω γὰρ ἀριβμοῦ διαφοραί. (top. VI. 4.)

- §. 58. Τὸ τί ἐστιν εἰδέναι ταὐτό ἐστι καὶ διὰ τί ἐστι. τί ἐστιν ἔκλειψις; στέρησις φωτὸς ἀπὸ σελήνης ὑπὸ γῆς ἀντιφράζεως. διὰ τί ἐστιν ἔκλειψις, ἢ διὰ τί ἐκλείπει ἡ σελήνη; διὰ τὸ ἀπολείπειν τὸ φῶς ἀντιφραιττούσης τῆς γῆς. τί ἐστι συμφωνία; λόγος ἀριθμῶν ἐν ὀξεῖ ἡ βαρεῖ. διὰ τί συμφωνεῖ τὸ ὀξὺ τῷ βαρεῖ; διὰ τὸ λόγον ἔχειν ἀριθμῶν τὸ ὀξὺ καὶ τὸ βαρύ. (analyt. post. II. 2.)
- §. 59. To μεν αίτιον το μέσον, εν απασι δε τοῦτο ζητεϊται. (analyt. post. II. 2.)
- \$.60. Οὐ μόνον τὸ ὅτι δεῖ τὸν ὁςιστικὸν λόγον δηλοῦν, ਔσπες οἱ πλεῖυτοι τῶν ὅςων λέγουσιν, ἀλλὰ καὶ τὴν αὶτίαν ἐνυπάρχειν καὶ ἐμφαίνευ και. νῦν ὁ ὥσπες συμπέρασμας οἱ λόγοι τῶν ὅςων εἰσίν· οἶον τί ἐστι τετραγωνισμός; τὸ ἴσον ἔτεςομήκει ὀς κογώνιον εἶναι ἰσόπλευςον, ὁ δὲ τοιοῦτος ὅςος λόγος τοῦ συμπεράσματος. ὁ δὲ λέγων ὅτι ἐστὶν ὁ τετραγωνισμός μέσης εὕρεσις, τοῦ πράγματος λέγει τὸ αἴτιον. (de anim. II. 2. §. 1.)
  - \$. 61. Eστι δε των μεν ετερόν τι αίτιον, των δ' ούκ

- Εστιν. ωστε δήλον ότι καὶ των τί έστι τὰ μὲν ἄμεσα καὶ ἀςχαί εἰσιν, ὰ καὶ εἶναι καὶ τί ἐστιν ὑποβέσβαι δεῖ ἡ ἄλλον
  τρόπου φανερὰ ποιῆσαὶ. ὅπερ ὁ ἀριβμητικὸς ποιεῖ καὶ γὰρ
  τί ἐστι τὴν μοιάδα ὑποτίβεται καὶ ὅτι ἔστιν. των δ' ἐχόντων
  μέσον καὶ ὧν ἐστί τι ἕτερον αἴτιον τῆς οὐσίας, ἔστι δὶ ἀποδείξεως, ωςπερ εἴπομεν, δηλωσαι. (analyt. post. II. 9.)
- §. 62. Θέσεως δ' ή μὲν ὁποτερονοῦν τῶν μορίων τῆς ἀποφάνσεως λαμβάνουσα, οἶον λέγω τὸ εἶναί τι ἡ τὸ μὴ εἶναί τι, ὑπόβεσις, ἡ δ' ἄνευ τούτου ὁρισμός. ὁ γὰς ἱρισμὸς βέσις μέν ἐστι· τίβεται γὰς ὁ ἀριβμητικὸς μονάδα τὸ ἀδιαίρετον εἶναι κατὰ τὸ ποσόν. ὑπόβεσις δ' οὐκ ἔστι· τὸ γὰς τί ἐστι μονὰς καὶ τὸ εἶναι μονάδα οὐ ταὐτόν. (analyt. post. I. 2.)
- §. 63. Πᾶσα ἀποδεικτική ἐπιστήμη περὶ τρία ἐστιν, ὅσα τε εἶναι τίβεται (ταῦτα δ' ἐστὶ τὰ γένος, οὖ τῶν καβ' αὐτὰ παβημάτων ἐστὶ βεωρητική, καὶ τὰ κοινὰ λεγόμενα ἀξιώματα, ἐξ ὧν πρώτων ἀποδείκνυσι) καὶ τρίτον τὰ πάβη, ὧν τί σημαίνει ἔκαστον λαμβάνει. (analyt. post. I. 10.)
- §. 64. Φανερον καὶ ὅτι οὐκ ἔστι τὰς ἐκάστου ἰδίας ἀρχὰς ἀποδεῖξαι ἔσονται γὰς ἐκεῖναι ἀπάντων ἀρχαί, καὶ ἐπιστήμη ἡ ἐκείνων κυρία πάντων. καὶ γὰς ἐπίστοται μαϊλον ὁ ἐκ τῶν ἀνώτερον αἰτίων εἰδώς ἐκ τῶν προτέρων γὰς οἶδεν, ὅταν ἐκ μὰ αἰτιατῶν εἰδῆ αἰτίων. ὅστ' εἰ μαλλον οἶδε καὶ μάλιστα, κῷν ἐπιστήμη ἐκείνη εἴη καὶ μαλλον καὶ μάλιστα. (analyt. post. I. 9.)
- δ. 65. Οτι μεν οὖν οὐκ ἐνδέχεται ἐκίστασβαι δὶ ἀποδείξεως μὴ γιγνώσκοντι τὰς πρώτας ἀρχὰς τὰς ἀμέσους, εἴρηται πρότερον. τῶν δ' ἀμέσων τὴν γνῶσιν — δια- δ πορήσειεν ἄν τις. — Πάντα δὲ ἔχει τὰ ζῷα δύναμιν ε σύμφυτον κριτικήν, ἡν καλοῦσιν αἴσβησιν. ἐνούσης δ' αἰσβήσεως τοῦς μὲν τῶν ζφων ἐγγύνεται μονὴ τοῦ αἰσβήσεως τοῦς μὲν τῶν ζφων ἐγγύνεται μονὴ τοῦ αἰσβήσεως

ματος, τοῖς δ' οὐκ ἐγγίνεται. "Οσοις μεν οὖν μη ἐγγίνε- d ται, ή όλως ή περί α μη έγγίνεται ούκ έστι τούτοις γνώσις έξω του αισβάνεσβαι έν οίς δ', ένεστι μη 1) αίσβανομένοις έχειν έτι εν τη ψυχη. Πολλών δε τοιούτων γινομένων ε ήδη διαφορά τις γίνεται, ώστε τοῦς μεν γίνεσται λόγον έκ της των τοιούτων μουής, τοῦς δε μή. Έκ μεν οδυ αίσθή- f στως γίνεται μνήμη, ώσπες λέγομεν, έκ δε μνήμης πολλάκις του αύτου γινομένης έμπειρία αί γάρ πολλαί μνήμαι τῷ ἀριβμῷ ἐμπειρία μία ἐστίν. Ἐκ δ' ἐμπειρίας ἡ g έν παυτός ήρεμήσαυτος του καβόλου έν τη ψυχή, του ένος παρά τὰ πολλά, δ αν εν απασην εν ενή εκείνοις τὸ αὐτό, τέχνης άρχη και επιστήμης, έαν μεν περί γένεσιν, τέχνης, έαν δε περί το όν, επιστήμης. Ούτε δη ενυπάρχουσιν άφω- 1. μομέναι αὶ έξεις οὐτ ἀπ άλλων έξεων γίνονται γνωστικώς τέρων, άλλ' ἀπὸ αἰσβήσεως, οἶον ἐν μάχη τροπῆς γενομένης ένος στάντος έτερος έστη, εξά έτερος, έως έπὶ ἀρχην ηλ-Dev. ή δε ψυχή υπάρχει τοιαύτη ούσα οία δύνασφαι πάσχειν τούτο. - - Στάντος γάρ των άδιαφόρων ένός, Ι τρώτου μεν εν τη ψυχη καβόλου (και γαιο αισβάνεται μέν το κας έκαστον, ή δ' αίστησια του κατόλου έστίν, οίου ἀνθρώπου, ἀλλ' οὐ Καλλίου ἀνθρώπου) πάλιν δ' 2) έν τούτοις ίσταται, έως αν τα άμερη στή και τα καβόλου, οίου τοιουδί ζώου, έως ζώου καί έν τούτφ ωσαύτως. Δη- κ λου δη ότι ημίν τα πρώτα έπαγωγή γνωρίζειν αναγκαίου. και γάο και αίστησις ούτω το καθόλου έμποιεί.

Έπει δε τῶν περί τὴν διάνοιαν ἔξεων, αῖς ἀληφεύομεν, ι αὶ μεν ἀεὶ ἀληφεῖς εἰσίν, αὶ δε ἐπιδέχονται τὸ ψεῦδος, οἴον δόξα καὶ λογισμός, ἀληφῆ δ' ἀεὶ ἐπιστήμη καὶ νοῦς, καὶ οὐ-

<sup>1)</sup> Eviorer 7 mi D. ap. Bekk., reliqui Eviorer alogaronerous.

<sup>2) 8</sup> e coni, additum.

δὶν ἐπιστήμης ἀκριβέστερου ἄλλο γένος ἢ νοῦς, αὶ δ' ἀρχαὶ τῶν ἀποδείξεων γνωριμώτεραι, ἐπιστήμη δ' ἄπασα μετὰ λόγου ἐστί, τῶν ἀρχῶν ἐπιστήμη μὲν σὰκ ἄν εἴη ἐπεὶ δ' οὐδὲν ἀληβέστερου ἐνδέχεται εἰναι ἐπιστήμης ἢ νοῦν, νοῦς ἄν εἴη τῶν ἀρχῶν, ἔκ τε τούτων σκοποῦσι καὶ ὅτι ἀποδείξεως ἀρχὴ σὰκ ἀποδειξίς, ὥστ' ρὰδ' ἐπιστήμης ἐπιστήμη. m Εἰ οὖν μηδὲν ἄλλο παρ' ἐπιστήμην γένος ἔχομεν ἀληβές, νοῦς ἀν εἴη ἐπιστήμης ἀρχή καὶ ἡ μὲν ἀρχὴ τῆς ἀρχῆς εἴη ἄν, ἡ δὲ πᾶσα ὁμοίως ἔχει πρὸς τὸ ἄπον πρῶγμα. (apalyt. post. II. 19.)

A series of the control of the first make in the control of the co

The property of the property district the second of the se

<sup>),</sup> we have  $\xi \in \mathbb{R}^n$  by the specific rather denotes a degraph pair  $x \in \mathbb{R}^n$  , with the x

## LINEAMENTA LOGICA

warmed time , untillical man defer only engaged to

and the miles to the reason and by building and

then want of alamont (a by real and

or agrantitioning

- §. 1. In quibus et verum et falsum cernitur, in iis iam intellectus notiones, quasi unum sint, quodammodo componuntur. (d. an. III. 6.) Versatur enim in compositio et divisione falsum et verum. Nomina igitur et verbaper se ipsa notiones sine compositione et divisione esse videntur, velut homo vel album, nisi quid fuerit adiectum; nihil enim nec veri nec falsi. (de interpr. 1.) Itaque is verum iudicat, qui et divisum dividi et compositum componi putat; falsum autem, qui contra ac res se habent. (metaphys. IX. 10.)
- §. 2. Est autem prima enunciatio, quatenus unam orationem efficit, affirmatio, deinde negatio; (de interpr. c. 5.) affirmatio est enunciatio rei ad rem relatae, negatio enunciatio rei a re disiunctae. (c. 6.) Orationes autem similiter verae sunt, atque res. (c. 9.)
- §. 3. Non-homo non est nomen; atqui nec nomen constitutum est, quo eiusmodi formam appellari oporteat, quia nec oratio est nec negatio; sed esto nomen infinitum, quia de quovis, sive quod est sive quod non est, similiter potest praedicari. (de interpr. c. 2.) Erit autem omnis affirmatio et negatio aut e nomine et verbo aut ex infinito nomine et verbo; sine verbo autem nulla nec affirmatio nec negatio. (c. 10.)
- §. 4. Quoniam rerum aliae sunt universales, aliae singulares (dico autem universale, quod natura ita comparatum est, ut de pluribus praedicetur, singulare vero, quod non ita, velut homo inter universalia, Callias inter res aingulares numerandus est): enuncietur utique necesse est,

inesse aliquid vel non inesse modo alicui rerum universalium, modo singularium. (de interpr. c. 7.)

Generale plus valere facile intelligitur, quia duarum propositionum priorem tenentes quodammodo etiam posteriorem scimus et facultate tenemus, sicut si quis omne trigonum angulis duos rectos aequare scit, quodammodo etiam aequorum crurum trigonum, etiamsi hac forma trigonum esse non cognoverit, angulis duos rectos aequare facultate tenet. Qui vero alteram propositionum scit, generale nequaquam tenet nec facultate nec actu; generalis emm propositio intellectu solo percipitur, quae autem ex parte tantum valet, in sensum desinit. (analyt. post. I. 24.)

- §. 5. Omnis propositio eo continetur, ut aut inesse aut necessario inesse aut posse contingere ut insit enunciet. (analyt. pr. 1. 2.)
- §. 6. Genera quidem de speciebus praedicantur, sed non vicissim species de generibus. (categ. c. 5.)

De subiecto universali universum praedicare verum non est; nulla enim affirmatio vera erit, in qua de subiecto universali universum praedicatur, veluti omnis homo est omne animal. (de interpr. c. 7.)

§. 7. Quoniam fieri potest, ut quod inest enuncietur quasi non insit, et quod non inest quasi insit, et quod inest quasi insit, et quod non inest quasi non insit, idque, sicut de praesenti, ita de reliquis temporibus: omnia tum ca, quae quis affirmavit, negare, tum ca, quae quis negavit, affirmare licet; unde omni affirmationi negationem, omni negationi affirmationem oppositam esse apparet; atque haec esto contradictio affirmatio et negatio oppositae. (de interpr. c. 6.)

Contradictio est oppositio, ut inter utramque enunciationem per se nihil intercedat; pars vero contradictionis una affirmatio, qua quid ad aliquid trahitur, altera negatio, qua quid ab aliquo removetur. (analyt. post. I. 2.)

- §. 8. Opponi Igitur dico affirmationem negationi contradictorie, quum altera enunciatio universum significat, altera eidem ipsi rei non universe inesse, velut omnis homo albus non omnis homo albus, nullus homo albus est aliquis albus; contrarie autem universi affirmationem eiusdemque universi negationem, velut omnis homo est albus nullus homo albus, omnis homo est iustus nullus homo iustus. (de interpr. c. 7.)
- §. 9. Propositionum opposita esse dico ex dictiono quidem genera quatuor, ut aliquid inesse omni-nulli, et omni-non omni, et alicui-nulli, et alicui-non alicui, sed ex veritate tria; illa enim alicui-non alicui solummodo ex dictione opponuntur; ex his autem contrarias, quae sunt universales, id est omni et nulli inesse, velut omnem scientiam esse honestam et nullam scientiam esse honestam, reliquas vero oppositas. (analyt. pr. II. 15.)
- §. 10. Eidem rei ut idem secundum idem simul et insit et non insit, fieri haudquaquam potest. Cuiusmodi omnium principium est certissimum. Fieri enim non potest, ut quisquam idem et esse et non esse statuat. Quare omnes demonstrationem ad hanc ultimam revocant opinionem. (metaphys. IV. 3.)

Quidquid verum est, id debet sibi ipsi consentire omnino. (analyt. pr. I. 32.)

§. 11. Quae quidem sublato enunciationis nexu dicuntur, corum singula quaeque aut substantiam significant aut quantum aut quale aut ad aliquid relatum aut ubi aut quando aut situm esse aut habere aut agere aut pati. Est autem substantia, ut exemplo expressum proponatur, velut homo, equus; quantum, velut bicubitale, trium cubitorum; quale, ut album, grammaticum; quod refertur ad aliquid, ut duplum, dimidium, maius; ubi, ut in foro, in Lyceo; quando, ut heri, anno superiore; situm esse, ut iacet, sedet; habere, ut calceatus est, armatus est; agere, ut secat, urit; pati, ut secatur, uritur. (categ. c. 4.)

- \$. 12. Quae quaeruntur, tot numero sunt, quot sunt ea. quae scimus. Quaerimus autem quatuor, esse, cur sit; an sit, quid sit. Quum enim, utrum sit hoc an illud, quaerimus, rerum notas et actiones quasi in numerum vocantes, velut an sol deficiat necne: quod est, quaerimus. quidem rei hoc habemus signum, quod, quum solem deficere invenimus, a quaerendo desistimus, et si ab initio deficere scimus, an deficiat, non quaerimus. Quum vero rem esse intelleximus, quaerimus cur sit, sicut quum solem deficere et terram moveri intelligimus, cur deficiat vel cur moveatur quaerimus. Atque hace quidem ita; alia vero aliter quaerimus, velut an sit necne centaurus vel deus; dico autem an sit necne simpliciter, nec vero an sit albus necne. Quum autem novimus rem esse, quaerimus, quid sit, veluti hoc modo, quid igitur est deus? aut quid est homo? (analyte post. II. 1.)
- §. 13. Esse aliquid scire et cur sit, differt; cognitio autem cur sit aliquid ad primam causam refertur (analyt. post. I. 13.). Scientiae summum est, cur et unde aliquid sit, contemplari. (I. 14.)
- §. 14. Singula quaeque tum scire putamus simpliciter, quum causam, unde res est, rei esse causam cognoscere neque hoc aliter se habere posse arbitramur. (analyt. post. I. 2.)
- §. 15. Omnis doctrina et omnis disciplina, quae quidem in ratione est posita, ex antecedenti fit cognitione; id quod considerantibus patebit universas; nam hoc modo et mathematicae scientiae existunt et ceterarum artium unaquaeque. (analyt. post. I. 1.)
- §. 16. Dupliciter necesse est praecognoscere; modo enim rem esse praesumas oportet, modo, quid sit quod dicitur, intelligere debes, modo utrumque, velut illud, vere

quodvis aut affirmari aut negari, praesumendum est ita esse, in triangulo autem quid significet, in monade utrumque et quid significet et esse monada. (analyt. post. I. 1.)

- §. 17. Causas et notiores et priores esse oportet. Quoniam tum demum scimus, quum causam tenemus, causae et priores sunt, si quidem sunt causae, et praecognitae, non solum ita ut quid significent intelligantur, sed etiam ut esse sciantur. Priora autem et notiora dupliciter dicuntur; neque enim idem est prius natura et prius, quantum quidem ad nos pertinet; neque idem quod notius natura et quod nobis notius. Dico enim, quantum ad nos et priora et notiora esse, quae quidem a sensu propius, per se vero ac simpliciter et priora et notiora, quae longius absunt; quo quid autem magis universale, eo est remotius, ac singula quaeque sunt proxima. (analyt. post. I. 2.)
- §. 18. Cunctarum rerum fidem habemus aut syllogismo aut inductione. (analyt. pr. II. 23.)

Discimus aut inductione aut demonstratione; est autem demonstratio ex universis, inductio ex partibus (particularibus). Fieri vero non potest, ut, qui sensu careant, inductionem instituant; nam singulae quaeque res sensui sunt subiectae. (analyt. post. I. 18.)

- §. 19. Syllogismus oratio est in qua positis quibusdam aliud ab his diversum, propterea quod haec sunt, necessario sequitur; dico autem, quod haec sunt, ex his consequi, ex his autem consequi dico nulla extrinsecus notione opus esse, ut necessarium efficiatur. (analyt. pr. I. 1.)
- §. 20. Terminum voco eam notionem, in quam propositio solvitur velut praedicatum et id de quo praedicatur. (analyt. pr. I. 1.)
- §. 21. Quae de praedicato dicuntur, omnia etiam de subiecto dicentur. (categ. 5.)
- §, 22. Quoniam omnis propositio aut inesse aut necessario inesse aut posse contingere, ut insit, significat,

harum autem in singulis quibusque modis aliae sunt affirmantes aliae negantes, affirmantium rursus et negantium aliae universales, aliae ex parte, aliae indefinitae: illae quidem, quae universe inesse negant, terminis permutatis convertantur necesse est, velut si nulla voluptas bonum est, nec ullum est bonum voluptas; affirmantes converti quidem necesse est, nec tamen universe, sed ex parte, velut si omnis voluptas bonum, aliquid etiam boni esse voluptatem; earum autem quae ex parte enunciantur affirmantem quidem ex parte converti necesse est (si enim voluptas aliqua bonum, aliquid etiam boni erit voluptas); negantem vero non necessarium; neque enim si quaedam animantia homines non sunt, homines quidam non erunt animantia. (analyt. pr. I. 2.)

§. 23. Quando tres termini ita se inter se habent, ut extremus in toto insit medio et medius rursus in toto primo vel sit vel non sit: extremorum perfectam esse conclusionem necesse est.

Voco autem terminum medium, qui ipse in alio est, cum alius in ipso est — qui etiam positione fit medius, extremos autem et qui ipse in alio et in quo est alius.

Etenim si A de omni B et B de omni C enunciatur, A de omni etiam C enunciari necesse est. — Voco autem eiusmodi figuram primam. (analyt. pr. I. 4.)

§. 24. Omnis demonstratio per terminos fiet tres neque eos plures.

Quod si patet, ex duabus propositionibus neque iis pluribus syllogismum constare apparet; hi enim tres termini duas constituunt propositiones. (analyt. pr. I. 25.)

- §. 25. In omnibus syllogismis aliquem oportet terminum et affirmantem et universalem inesse; nam sine universali vel non erit syllogismus vel non pertinebit ad rem propositam vel petetur quod ab initio quaesitum est. (analyt. pr. I. 24.)
  - §. 26. Quum idem partim omni partim nulli inest aut

alteri omni aut nulli: elusmodi figuram secundam voco, medium autem terminum eum dico, qui de utroque praedicatur; ponitur autem medium extra extrema et quidem primo loco - esse autem syllogismus poterit, sive sint termini universales, sive non universales; si sint universales tunc erit syllogismus, quum medium alteri omni, alteri nulli inest; in quo nihil refert, utri extremorum negatio adiiciatur. Aliter quidem nullo modo. Enuncietur enim M de nullo N et de omni X. Quia igitur propositio negans convertitur, nulli M inerit N; atqui M omni X inesse ponebatur; ergo N nulli X inerit, id quod prius demonstratum est. Rursus si Momni N et nulli X inest, nec N inerit ulli X; nam si M nulli X inest, nec X inerit ulli M; atqui M inerat omni N; ergo X nulli N inerit; facta est enim iterum prima figura. Quia vero propositio negans convertitur, nec N inerit ulli X, ita ut eadem sit conclusio.

Nullus huius figurae syllogismus ita fit, ut affirmet; sed omnes ut negent sive universe sive ex parte. (analyt. pr. I. 5.)

§. 27. Quum eidem inest aliud quidem omni, aliud vero nulli, vel ambo omni vel ambo nulli, huiusmodi figuram appello tertiam, mediam in hoc eam dico notionem, ad quam tanquam eandem utrumque refertur praedicatum, et extremas praedicata; media vero ita ponitur ultra extremas, ut ultimum occupet locum; — esse autem syllogismus poterit, sive sint termini universales, sive non universales ad notionem mediam.

Notionibus universe positis, quum omni S (tanquam subiecto) et P et R insunt, necessario fiet, ut alicui R (tanquam parti) insit P. Qua enim ratione affirmatio convertitur, ea quidem fiet, ut alicui R (tanquam parti) insit S. Quoniam igitur omni S P, parti R S tanquam praedicatum inest, alicui R necesse est insit P. Haec enim per primam figuram conclusio.

Per hanc figuram universale quidquam concludere non licebit neque eiusmodi ut affirmet neque ut neget. (analyt. pr. I. 6.)

- §. 28. In universis figuris utrique propositioni media insit notio necesse est. Quum igitur media notio ea est, et quae ipsa affirmatur et de qua affirmatur, vel et quae ipsa affirmatur et de qua aliud negatur, prima erit figura. Quum autem et affirmatur et de alio negatur, media erit figura. Quum de eadem aut alia affirmantur aut unum negatur, alterum affirmatur, tertia. (analyt. pr. I. 32.)
- § 29. Universam quid res sit scientiam non potest fieri ut alia quam prima syllogismi figura secteris; media enim figura nulla fit affirmans conclusio; omnis autem quid sit scientia affirmatione continetur; hanc quidem extrema figura suscipit, sed non universe; agitur vero de iis, quae universe dicuntur, ubi quid res sit quaesiveris. (analyt. post. I. 14.)
- §. 30. Qui ex iis, quae ipsa conclusione improbabiliora sunt, ratiocinari instituunt, eos non scite ratiocinari apparet. (top. VIII. 6.)
- §. 31. Ex veris non fieri potest ut falsum concludatur, ex falsis contra verum, non ita tamen, ut, cur res sit, inde intelligatur, sed tantum esse probetur. (analyt. pr. II. 2.)
- §. 32. Est autem philosophema syllogismus demonstrativus, epicheirema syllogismus dialecticus, sophisma syllogismus contentiosus, aporema syllogismus contradictionis dialecticus. (top. VIII. 11.)

Falsa est argumentatio uno quidem modo, quum videtur concludere nec vero concludit — qui vocatur syllogismus contentiosus. (top. VIII. 12.)

Contentiosae argumentationes cae sunt, quae ex iis, quae videntur probabilia nec vero sunt, ad concludendum vel sunt aptae, vel aptae esse videntur. (soph. elench. 2.)

§. 33. Inductio est a singularibus ad universum pro-

- gressus, velut si gubernator peritus est optimus, itemque auriga, omnino cuiusque generis peritus est optimus; est autem inductio cum ad persuadendum aptior et certior tum sensui apertior et multis communis; syllogismus vero maiore necessitate instat et contradictiones maiore vi repellit. (top. I. 12.)
- §. 34. Est igitur inductio et ex inductione conclusio, quum notionum extrema altera per alteram mediae conclusione tribuitur, velut si inter A et C media est B et per C probatur, A in B inesse; ita enim inductionem instituimus; intelligendum autem est C ex omnibus rebus singulis compositum; inductio enim per omnes res singulas fieri debet. (analyt. pr. II. 23.)
- §. 35. Syllogismo inductio quodammodo opposita est; ille enim per notionem mediam summam tertiae inesse demonstrat; haec vero per tertiam summam mediae. Natura quidem ille per mediam syllogismus prior et ad intelligendum aptior, nobis vero inductio est evidentior. (analyt. pr. II. 23.)
- §. 36. Probabile et indicium non sunt idem; sed probabile est propositio in opinione posita. Quod enim plerumque sciunt ita fieri vel non fieri, aut ita esse vel non esse, hoc est probabile, velut invidentes odisse aut amantes diligere. Indicium autem id agit, ut propositio sit, quae demonstrare possit, vel necessaria vel hominum opinioni probata; quo enim exstante res exstat vel quo facto res prius aut posterius facta est, hoc est indicium, rem vel esse factam vel exstare. Enthymema igitur est syllogismus vel ex probabili vel ex indiciis. (analyt. pr. II. 27.)
- §. 37. Exemplum nec tanquam partem ad totum nec tanquam totum ad partem se habere intelligitur, sed tanquam partem ad partem, dummodo utraque uni eidemque generi subiiciatur, altera vero perspicua sit. Differt autem ab inductione, quod haec e cunctis individuis summam

mediae inesse, notionem probabat, illud vero non e cunctis probat. (analyt. pr. II. 24.)

- § 38. Utrumque rationum genus tum illae ex syllogismo tum hae ex inductione susceptae e praecognitis probare instituunt, illae quidem tanquam ab intelligentibus accipientes, hae vero universa, quod singula patent, demonstrantes; neque alia rhetoricis rationibus persuadendi est via; etenim aut exemplis argumentantur, quae est inductio, aut enthymematis, qui sunt syllogismi. (analyt. post. I. 1.)
- §. 39. Refutatio (elenchus) est contradictionis syllogismus. (analyt. pr. II. 20.)
- §. 40. Obiectio (instantia) est propositio propositioni contraria; differt autem a propositione conclusioni praemissa, quod obiectio etiam in parte consistere potest, propositio aut omnino non potest aut certe non in universalibus syllogismis. (analyt. pr. II. 26)
- §. 41. Quoniam res ita comparatae sunt, ut aliae ex ipsis, aliae per alia cognoscantur (alia enim principia sunt per se ipsa, alia principiis subiecta per alia): profecto quum, quod per se cognosci non potest, per se ipsum declarare coneris, iam quod ex principio demonstrandum erat, non nisi petitur. (analyt. pr. II. 16.)

Petere videntur, quod in principio positum est, quinque modis; manifestissime quidem et primum, si quis id ipsum, quod eum probare oportebat, petiverit — id quod in hoc ipso non facile latet, facilius vero in synonymis et in quibus nomen et notio idem significat; altero loco quum quis id, quod ex parte demonstrare oportebat, universe petiverit, velut si quis contrariorum unam esse scientiam demonstrare instituens, omnino oppositorum unam esse tanquam concessum postulet; videtur enim, quod oportebat per se probare, una cum aliis petere pluribus; tertio quum quis, quod universe demonstrandum propositum erat, partem petiverit, velut si quis, quum omnium contrariorum

unam esse scientiam demonstrandum propositum sit, esse quidem certorum quorundam pro concesso sumat; hic enim, quod eum una cum pluribus probare oportebat, per se seorsim petere videtur; rursus si quis quaestione divisa singulas petat partes, velut si quis, quum medicinam rerum esse salubrium et insalubrium probandum esset, seorsim alterum post alterum tanquam concessum sumat; denique si quis eorum, quae se invicem necessario consequumtur, alterum petiverit, velut latus cum diagonali communem mensuram non habere, quum demonstrare oporteat, diagonalem cum latere. (top. VIII. 13.)

- §. 42. Demonstratio in affirmando posita neganti prior et ad intelligendum aptior; ex affirmatione enim negatio intelligitur et affirmatio prior, sicut esse rem prius est quam non esse. (analyt. post. I. 25.)
- §. 43. Demonstratio quae indirecta vocatur in eo est posita, ut ad id deducat, quod fieri non potest. Sic autem se habet. Si demonstrari oporteat, A in B non inesse, ponendum quidem est inesse; quia autem B in C inesse intelligitur, sequetur A in C inesse. Hoc autem fieri non posse notum et concessum constet; repugnat igitur A in B inesse. Si igitur B in C inesse conceditur, fieri non potest, ut A in B insit. Quoniam autem neganti affirmans demonstratio praestat, cam etiam huic indirectae, quae ad id quod fieri non potest deducat, praestare patet. (analyt. post. I. 26.)
- §. 44. Quod sub scientiam cadit et scientia eo differunt ab opinabili et opinione, quod scientia universalis est et ex necessariis, necessarium autem aliter se habere non patitur, opinio contra res est inconstans. (analyt. post. I. 33.)
- §. 45. Nec per sensum fieri postest, ut sciamus. Etiamsi enim universus sensus eo pertinet, ut quale quid sit percipiat nec vero hoc aliquid: necesse tamen est hoc aliquid sentlatur et alicubi et nunc. Quod autem universale est et in

omnibus, id fieri nequit, ut sentiatur; eiusmodi enim neque hoe est nec nune; alioquin non essetuniversale; nam quod semper est et ubique, universale esse dicimus. (analyt. post. I. 31.)

§. 46. Universale dico quod et ad unumquodque referatur et omni insit per se et qua ipsum est. Unde quae universe dicuntur, ex necessitate rebus inesse patet. Quod per ipsum et qua ipsum dicitur, idem est, quemadmodum lineae per se punctum inest et rectum; sunt enim quatenus linea dicitur; et quemadmodum trigono, quatenus trigonum est, duo anguli insunt recti; aequat enim trigonum per se duos rectos. Universale autem tum inest, quum de quovis et primo potuerit demonstrari. (analyt. post. I. 4.)

§. 47. Cui rei per se aliquid subest, ca ipsa sibi ipsi causa est. Ita quidem universale, quum primum sit, causa est. (analyt. post. I. 24.)

§. 48. Omnium rerum omnino fieri non potest ut sit demonstratio. In infinitum enim procederetur, ut ne sie quidem esset demonstratio. (metaph. IV. 4.) Infinita cogitando percurrere non licet. (analyt. post. I. 22.)

§. 49. Sunt vera et prima, quae non ab aliis sed per se ipsa fidem habent; neque enim in scientiarum primcipiis quamobrem sint quaeri, sed unumquodque per se ipsum certum esse debet. (top. I. 1.)

§. 50. Nos vero non omnem scientiam demonstrationis participem sed immediatorum esse expertem contendimus. Quod necessario ita fieri intelligitur; etenim si priora et ex quibus demonstratio fit cognovisse oportet, immediata autem aliquando consistant, hace demonstrari non posse necesse est. Hoc igitur ita quidem dicimus, nec solum scientiam, sed etiam scientiae aliquod principium esse dicimus, quo terminos cognoscimus. (analyt. post. I. 3.)

§. 51. Demonstrationis principium est propositio immediata, immediata vero qua non alia est prior. (analyt. post. I.2.)

§. 52. Immediati in conclusione principii thesin cam

dicinus, quam nec (pro tempore) demonstrare opus est nec, qui quid discere voluerit, iam necessario tenebit; quam vero eum qui quodcunque est discere voluerit, tenere oportet, axioma. (analyt. post. I. 2.)

§. 53. Prima erunt definitiones demonstrationis ex-

Definitio, quid sit res, et rei substantiam exponit. Demonstrationes ita procedere videntur omnes, ut quid sit res tanquam fundamentum ponant et aliunde accipiant, velut mathematicae quid sit monas et quid impar, atque ceterae similiter.

Definitio substantiae quaedam cognitio. (analyt. post.

§. 54. Qui definit, aut quid sit res aut quid significet nomen, declarat. (analyt. post. II. 7.)

Qui solo nomine, quocunque est modo, rationem reddunt, eos quidem, quoniam omnis definitio notio est oratione explicata, rei definitionem non reddere patet. (top. I. 5.)

Quid significet triangulum, statuit geometra, esse vero demonstrat. (analyt. post. II. 7.)

§. 55. Ita quaerere oportet, ut ad ea, quae sunt similia neque inter se disserunt, respiciatur, primum quid omnia inter se commune habeant, deinde rursus, quid alia, quae quidem eidem, atque illa, generi subiecta inter se specie sunt eadem, ab illis alioquin diversa. Cuius generis hoc pono. Quid sit magnanimitas, quaerentibus considerandi sunt aliqui, quos novimus, magnanimi, quid unum et idem habeant omnes, qua sunt tales, velut si Alcibiades magnanimus aut Achilles et Aiax, quid his commune universis; pone superbiam non perpeti; alius enim pugnavit, alius iratus est, alius manum sibi intulit. Eodem rursus modo de aliis quaerendum est, velut de Lysandro et Socrate. Qui si hoc commune habent, rehus et secundis et adversis eodem se modo gerere: his duobus acceptis considerandum

est, quid commune habeat ab utraque fortuna animum non affici et contumelias non pati; si nihil, duae erunt magnanimitatis formae. (analyt. post. II. 13.)

§. 56. Quum quis totum aliquod scientia complecti studet, genus in individua eaque specie prima dividere debet, velut numerum in triada et dyada. (analyt. post. II. 13.)

Omne genus iis differentiis dividitur, quae sibi invivicem in divisione opponuntur, ut animal pedestri, volucri, aquatili. (top. VI. 6.)

Omnia in divisionem eadere, si opposita sunt, inter quae medium non intercedit, non arbitrario postulatur; omnia enim necesse est, in horum alterutro inesse, si quidem species sunt illius generis differentia constitutae. (analyt. post. II. 13.)

Qua ratione qui utuntur, privatione cos dividere necesse est, idque faciunt, qui genus constanter in duas partes dirimunt. At privationis, qua quidem privatio est, nulla est differentia; neque enim fieri potest, ut cius, quod non est, quaequam sint species, velut cius quod pedibus vel pennis caret, non acque partes esse possunt, atque cius, quod pennis vel pedibus instructum est. (de partib. animal. I. 3.)

§. 57. Definitio e genere et differentiis constat. (top. I. 8.)

Qui seite definit, eum oportet ex genere et disserentiis definire; hace enim in corum numero sunt, quae sunt ipsa specie et notiora et priora simpliciter.

Definitionem ex prioribus, ut debet, repetitam non esse, id tribus maxime modis accidere potest. Primum, si opposita per opposita definita fuerint, velut bonum per malum; natura enim opposita simul existunt; nonnullis etiam utriusque oppositi una scientia esse videtur; ita ut alterum altero notius esse non possit. Sed nonnulla fortasse aliam definiendi viam non habere latere non de-

bet, velut duplum sine dimidio et omnium, quae per se ad aliquid referuntur, alterum sine altero intelligi non potest; ciusmodi enim omnia quod sunt, id ipsum nihil aliud est, quam quod ad aliquid quodammodo relata et affecta sunt, ita ut alterum sine altero cognoscere non liceat, et alterum alterius etiam notitia comprehendi necesse sit.

Deinde si quis quod definiendum erat in ipsa definitione adhibuerit. Hoe autem latebit, quum ipso rei definitae nomine usus non fuerit, velut si quis solem definivit
astrum die conspicuum; qui enim die utitur, utitur sole.
Cuiusmodi vitia ut deprehendantur, cum nomine rei notitia
commutanda est, velut diem esse solis super terram motum; unde apparebit, qui solis super terram motum dixerit, cum solem dixisse, ita ut, qui diem adhibeat, solem
adhibuerit.

Denique si quod divisione in altera parte positum est altera definitum fuerit, velut impar id, quod unitate maius est quam par; natura enim simul existunt, quae ex eodem genere divisione inter se opponuntur; ita autem par et impar se habent, quum numeri sint differentiae. (top. VI. 4.)

§ 58. Scire quid sit res idem est ac scire cur sit. Quid est defectio lunae? privatio luminis in luna terra interposita. Cur est defectio vel cur deficit luna? propterea quod cam lumen deficit terra interposita. Quid est concentus? ratio numerorum in sonis acutis et gravibus. Cur concinit gravi acutum? propterea quod soni acuti et graves numerorum rationem inter se habent. (analyt. post. II. 2.)

§. 59. Causa quidem nihil aliud est, quam quae syllogismo media est notio; haec vero in omnibus quaeritur. (analyt. post. II. 2:)

§. 60. Non solum esse oratio definiens significare, id quod plurimae definitionum instituunt, sed in ea etiam causa incesse et apparere debet. At plerumque fit, ut definitionum rationes, omissis mediis, tanquam solae conclusiones, quid effectum sit, constituant, nec vero quo modo, velut quid sit quadratio quaerentibus redditur, rectanguli esse confectionem eiusque aequalibus lateribus aequantis rectangulum altera ex parte longius. Eiusmodi definitio causa tanquam media praetermissa nudam conclusionis rationem habet. Ea vero quae quadrationem lineae mediae esse inventionem dicit, ipsius rei causam assignat. (d. an. II. 2. §. 1.)

- §. 61. Alia sunt, quorum causa aliquid est diversum, alia, quorum non est. Unde etiam corum, quae quid sit enunciant, alia quidem medio carere et principia esse patet; quae ita comparata sunt, ut et esse et quid sit aut poni aut alio modo declarari oporteat id quod etiam arithmeticus facit; monada enim et esse et quid sit ponit. Alia vero, quae medium habent, et quorum diversa est rei naturae causa, demonstratione, ut diximus, ostendere licet. (analyt. post. II. 9.)
- §. 62. Propositio quae quidem alterutram enunciationis partem sumit, ut vel esse aliquid vel non esse dicatur, hypothesis est, quae verum hac conditione caret, definitio; definitio enim est quidem thesis (positio); ponit enim arithmeticus monada esse in quanto individuum; sed hypothesis non est; aliud enim quid sit monas, aliud esse monada. (analyt. post. I. 2.)
- §. 63. Omnis scientia in demonstrando posita circa tria versatur, quorum duo esse ponuntur (haec autem sunt primum genus, cuius per se affectiones scientia contemplatur, deinde communia ea quae vocamus axiomata, ex quibus primis demonstrat), tertium eae sunt affectiones, quarum quid quaeque significet, assumit. (analyt. post. I. 10.)
- §. 64. Sua cuiusque propria principia demonstrari non posse patet; essent enim illa, ex quibus demonstrares, universarum rerum principia; quorum scientia omnium

domina; qui enim e causis superioribus cognovit, magis scit; cognovit autem ex prioribus, cum ex causis cognoverit, quae adco sunt causae, ut a nulla alia sint effectae. Ita fiet, ut, si hic magis vel maxime cognoverit, illa etiam matore vel maximo iure cognitio appelletur. (analyt. post. 1. 9.)

§. 65. Fieri igitur non posse, ut, nisi prima, quae a medium non admittunt, principia cognoveris, quidquam per demonstrationem scias, supra dictum est. Sed quogodo quae medio carent eognoscantur, facile quis dubitaverit. Omnia autem animantia habent quandam di- 6 scernendi facultatem insitam, quam sensum appellant. Quibus sensus inest, corum aliis animantibus rerum per- c ceptarum mansio innascitur, aliis non innascitur. Qui- d bus igitur huius generis nihil manet, iis aut omnino aut certe quarum rerum nihil manet, nulla est praeter quod sentiunt cognitio; quibus manet, iis contingit, ut. ctiamsi non sentiunt, habeant adhuc in animo. Huius. modi quum multa sint animantia, jam discrimen aliquod existit, ita quidem, ut aliis ex huius generis mansione ratio fiat et notio, aliis non fiat. Itaque ex sensu me- f moria, qualem dicimus mansionem, ex memoria vero eiusdem rei repetita fit experientia; multae enim numero memoriae experientia sunt una. At vero ex e experientia sive ex omni et universo, quod in animo quiescit tanquam unum praeter multa, sed in multis illis omnibus tanquam unum et idem redit, artis fit et scientiae principium, artis, si ad id pertinet, quod fieri debet, scientiae, si ad id, quod est. Itaque hae neque h insunt animo tanquam habitus certi et determinati neque ab aliis iisque ipso sensu facilioribus cognitu proficiscuntur, sed a sensu, eodem fere modo, quo in pugna, acie in fugam conversa, uno stante alter stetit, et rursus alter, donec ad principium et imperium res redierit; animus vero ita comparatus est, ut possit hoc agi.

Etenim quum unum stat individuum, primum hoc in animo notionis universalis est initium; nam animus singularem quidem rem sensu percipit, sed sensus actio ad universum refertur, velut ad hominem, nec vero ad Calliam hominem. Rursus autem in his consistitur, dum ad ea, quae universalia sunt et partibus carent, fuerit perventum, velut huiusmodi animal est, in quo statur, k dum animal ipsum inveniatur et in hoc itidem. Apparet igitur prima nobis inductione esse cognoscenda; enim via sensus in animo universale efficit.

l Quoniam autem earum, quibus veri participes sumus, et cogitandi et statuendi rationum aliae semper verae sunt, aliae falsum admittunt, velut opinio et existimatio, scientia, autem et intellectus semper veri sunt neque ullum scientiae aliud genus intellectu accuratius est, et quoniam principia demonstrationibus ad cognoscendum aptiora sunt, universa autem scientia cum ratione coniuncta est: fieri non poterit, ut principiorum sit scientia. Quoniam autem nihil scientia verius esse potest, nisi intellectus, intellectus erit principiorum fons; quod non solum ex his patebit sed etiam quia demonstrationis principium non est demonstratio, ita ut nec m scientiae scientia esse possit. Si igitur hoc solum praeter scientiam genus habemus verum, intellectus erit scientiae principium. Itaque si intellectus principium principii sit, omne principium simili se ratione habebit ad universam rem.

To Lin be not be to be

## ADNOTATA.

Apud Aristotelem, etsi logices auctorem et conditorem, commune universae disciplinae nomen non invenitur. Logicam Stoici maxime appellarunt. Dialectices, quippe quae verum magis tentet, quam cognoscat, apud Aristotelem alia est ratio. (cf. ad §. 32.) Qui quum cogitandi et cognoscendi formas et rationes, in quibus exponendis logica versatur, analyticis maxime comprehenderit: videndum est, ne lateat huius nominis vis et origo. 'Aradurizà ab Aristotele in libris topicis, ethicis, metaphysicis, rhetoricis citantur, ut nomen fidem habeat. In quo avalver nihil aliud est, quam, quod compositum est, ad elementa tanquam ad causas redigere. Quemadmodum geometrae figuras, ut cognoscantur, in simplicissimas quasque velut polygona in trigona resolvunt: ita analyticis cognoscendi rationes ad primas quasi formas tanquam causas revocantur. Hoc quidem analyticorum nomini inesse, facile patet duobus e locis. In ethicis Nicomacheis (III. 5.) ubi, quid sit deliberatio et consultatio, quaeritur, hace leguntur: Simeroi τέλος τι (οί βουλεύσιτες) πώς και διά τίπων έσται σκοποίντι και διά πλειόνων μεν φαινομένου γίνει ζαι διά τίνος μάστα καὶ κάλλωτα επισκοπουσι, δι' ενός δ' επιτελουμείνου πως διά τοίτου έσται κάκεῖνο διά τίνος, έως αν έλθωσιν έπὶ τὸ πρώτον αίτιον, ο έν τη ευρέσει ζοχατόν έστιν ο γάς Βουλευόμενος έσικε ζητείν καλ άναλύειν του είρημένον τουπου ωσπερ διαγραμμα, φαίνεται - - καὶ τὸ έσχατον έν τῆ αναλύσει πρώτον είναι έν τῆ γενέσει. Ια eo igitur ἀναλύειν cernitur, quod mathematicae figurae (hae enim διαγράμματα apud Aristotelem) retexuntur, ut ad primas, unde ortae sunt, causas perveniatur; hae ut retexenti postremae sunt, ita in nascentium rerum natura tanquam primae agunt. Analyt. pr. I. 32. Πῶς δ' ἀνάξομεν τοὺς συλλογισμοὺς εἰς τὰ προεισημένα σχήματα, λεπέον ἀν εἴη μετὰ ταῦτα· — εἰ γὰρ τῆν τε γένεσιν τῶν συλλογισμῶν βεωροῦμεν καὶ τοῦ εὐρίσκειν ἔχοιμεν δύναμιν, ἔτι δὲ τοὺς γεγενημένους ἀναλύαιμεν εἰς τὰ προεισημένα αχήματα, τέλος ἀν ἔχοι ἡ ἐξ ἀρχῆς πρόβεσις. (cf. I. 45.) In quibus ἀναλύειν eam vim habet, ut, quomodo syllogismi nascentes quasi contexti sunt, eo ipso modo retexti ad primas causas redigantur. Quod singulis his exemplis probatur, id ipsum, quae est logices Aristotelicae ratio, in universa fit cognitione 1).

Quae Aristoteles logice disseruit et conscripsit, ea cuncta, quamquam diversos libros, posterior aetas uno organi nomine complexa est. Quo quid sibi voluerint Peripatetici, ex Ammonii Hermiae ad categorias loco (fol. 1. a.) intelligitur. Οἱ μὲν μέρος εἶναι τῆς φιλοσοφίας τὴν λογικὴν ἀπεφήναντο, οἶος γέγονεν ἄπας ὁ ἐκ τῆς στοᾶς χορός οἱ δὰ ὅργανον, οἶοί εἰσι πάντες οἱ ἐκ τοῦ περιπάτου, ὁ δὲ Πλάνων ἄμα μέρος καὶ ὄργανον ἔλεγε τὴν λογικήν, μέρος μὲν ἐν τῷ Φαίδρφ, ὄργανον δὲ ἐν τῷ Παρμενίδη ²). Itaque quum logica non ipsius philosophiae pars, sed commune, quod omnibus aeque et philosophiae partibus et reliquis

<sup>4)</sup> Al. Aphrod. ad pr. analyt fol. 4. a. ή δε ἀνάλυσις ἐπάνοδός ἐσσιν ἐπὶ τὰς ἀρχὰς ἀπὸ τοῦ τέλους.

<sup>2)</sup> cf. Alex. Aphrodis. ad pr. analyt. fol. 2. το γάρ ἐπί τινα την ἀναφυράν ἔχον παὶ οὖ το τέλος προς την ἄλλων εύρεσιν τε παὶ σύστασιν συντελοῦν διὰ τοῦτο σπουδάζεται, ὅργανον ἐπείνων ἐστίν.

Philoponus ad pr. analyt. fol. 4. Quae qui legerit, omnino non de logices consilio et fine, sed de loco logicae sive tanquam parti in ipsa philosophia sive tanquam communi instrumento extra philosophiam assignando, inter philosophia disceptari intelliget.

disciplinis ad verum et falsum diludicandum serviret, instrumentum haberetur: factum est, ut logici Aristotelis libri organon appellarentur. Neque ita valda differt, quod Epicurei, qui usum spectabant, logicam κανονικήν dixerunt, (Diogenes Laërtius X. 29. 30.) h. e. normam, ad quam verum et falsum exigeretur. Falluntur igitur, qui organi nomine ita abutuntur ), ut logicam scientiae amplificandae viam et proprium aliarum cognitionum fontem esse habitam arbitrentur. Eiusmodi saltem opinionem qui Aristoteli obtrudunt, eos, ut res ipsa, ita analyticorum nomen refutabit.

initale avit@id. shoulding

Ab enunciatione, sive, ut logici loquuntur, a ludicio initium capimus. Quoniam enim id agitur, ut verum et falsum discernatur, inde demum ducitur logices principium, ubi verum et falsum locum habere potest. Notiones si per se spectes nihil sunt nisi mera nomina adeo inter se disiuncta, ut plane nihil asserant neque ideo veri vel falsi notam admittant. Eiusmodi cogitationis quasi tesserae tum demum, quum id, quod significant, esse vel affirmatur vel negatur - ad quam quidem rem enunciatione opus est -, in veri et falsi existimationem cadunt. Sunt, qui categorias tanquam notiones per se et ab enunciationis quasi corpore, quo comprehenduntur, segregatas praeponant. Quos quidem alio loco refutavimus 2). Itaque si notionem, velut hominis, albi, per se solam cogites, an sit nec ne plane non curatur, ut tum demum, quum iudicium perficitur, h. e. quum subjectum et praedicatum conjunguntur, de veritate sit quaestio.

Amprica Tacon Ingalague and alling

<sup>4)</sup> Kant Kritik der reinen Vernunft ed .alt, p. 85 sqq., et ii, qui ad Kantii disciplinam adhaeserunt, ut Kiesewetter Grundrifs einer allgemeinen Logik §. 4. et in commentario p. 12. etc. "Ocyavov et naviòv fere cadem intelliguntur apud Philop, ad pr. analyt. fol. 4. 6.

De Aristotelia categoriis p. 1.

őταν μη προστερη τι] nisi saltem esse aut non esse fuerit adjectum.

"Ωστε ἀληβεύει etc.] Enunciatio non în soluta cogitationis libertate consistit; sed quum id sibi sumat, ut de rebus, quales sint vel non sint, indicium ferat, ad rerum naturam tanquam ad normam necessariam exigenda est. Quare ut res et rerum actiones a natura vel coniunguntur vel disiunguntur: ita notiones vel coniungendae vel disiungendae sunt; atque enunciatio tantum veri habebit, quantum cum re consentit. Unde factum est, ut veritatem convenientiam cogitationis cum re ipsa, vel, ut doctius loqui solent, subiectivi cum obiectivo definirent 1).

<sup>4)</sup> Kant Kritik der reinen Vernunft p. 848. Twesten die Logik, insbesondere die Analytik &. 306. p. 204. De subiecto et obiecto, ut verba philosophis trita accuratius intelligantur, haec monenda esse ducimus. Aristotelis υποκείμενον duo maxime significat tum in enunciatione rem de qua altera dicitur (subjectum apud grammaticos) tum in perum natura substantiam actionibus quasi substratam. Utraque vi Groreimerar a Latinis subjectum translatum est, cf. Boëth. in categor. c. 5. Objectum fere Graecorum divinsiquevor est, quamquam hoc, quia latius patet, a Latinis, ut a Boëthio, oppositum verti solet. (cf. categor. c. 10. d. an. II. 1. §. 7. II. 4. §. 1. II. 11. §. 12.) Ita subjectum media aetate substantiam pollet substratam neque aliter apud Cartesium et Spinozam. Spinoza in princip. philos. Cartesian. p. 11, ed. Paul.; .omnis res, cui inest immediate, ut in subjecto aliqua proprietas, cuius realis idea in nobis est, vocatur substantia." Inde "esse subiectivum" contrario plane modo atque nune apud Germanos apud Guillelmum. Occam (sec. XIV.) id digitur, quod tanquam res in natura est extra mentis species posita neque a sola cogitatione efficta; "esse" contra "obiectivum" exponitur "ipsum cognosci adeoque esse quoddam fictum." (Occam sentent. lib. I. distinct, II. quaest, 8.) Unde etiam patebit, quid sit "realitas obiectiva" apud Cartesium (e. g. in meditatione 3.) Apud Germanos, Kantio potissimum et Fichtio auctoribus, horum verborum usus plane inversus est. Quum "subiectum" is dicatur qui cognoscit, "obiectum" contra res est, quatemus cogitando quidem subilcitur, suam tamen tuetur naturam a cognoscentis opinionibus liberam. Inde fit, ut., subjectivum" id dicatur, quod in varia co. gnoscentis conditione, "obiectivum" quod in constanti rei insius natura est positum. Itaque veritas si definitar subjectivi cum objectivo convenientia, nihil aliud postulatur, nisi ut res plane ut est cogitetur et cognitio rem cognitam quasi exacquet.

ο έναντίως έχων ή τὰ πράγματα] h. e. ο έναντίως οίδμενος ή τὰ πράγματα έχει.

S. 2.

Aόγος ἀποφαντικός sive ἀπόφανσις enunciatio est per se spectata, quam posteriores logici iudicium (Urtheil) dixerunt. De cuius rationibus ab Aristotele disseritur in libro περὶ ἐρμηνείας (de interpretatione). Enunciatio enim nihil aliud agit, nisi ut, quod cogitatum est, simpliciter eloquatur et quasi interpretetur. ᾿Απόφανσις quum ad syllogismum instituendum tanquam propositio quae vocatur praemissa adhibetur, πρότασις dicitur. Est enim προτείνειν (top, VIII. 1. VIII. 17. etc.) vel προτείνεσται (analyt. pr. I. 27. etc.) cas propositiones constituere, unde conclusio efficiatur. Ad quam significationem, quod grammaticis in verborum ambitu πρότασις dicitur, facile retuleris.

Omnis enunciationis vis quum vel in coniungendo vel' in dirimendo cernatur (f. 1.): sequitur, ut omnium primum (ποοπος λόγος) enunciatio sit vel affirmatio vel negatio. Quod quoniam ipsam enunciandi naturam continet, in hoc quidem, utrum sit aiens an negans, enunciationis qualitatem posuerunt. Quaerentibus enim, quale quid sit, id respondetur, quod rei naturam proxime et constituit et sequitur.

Ex his facile patet, negationem ad ipsam enunciationis naturam et notionem pertinere nec negandi particulam, quemadmodum nonnulli putant, quasi modi adverbium extrinsecus interseri, ita ut, ubi copula a praedicato diversa est, negationis particula cum copula, qua ipsa enunciandi actio exprimitur, arctissime cohaereat.

τινός κατά τινος, τινός ἀπό τινος.] His praepositionibus, quarum aliquid altera ad rem refert, altera a re amovet, affirmandi et negandi vis, quae in sola mente est, cum externa spatii et motus similitudine coniungitur; unde maior existit notionum perspicultas. Plane codem modo hae praepositiones adhibentur in analyt. post. I. 2. d. interpr. 11. metaphys. IV. (1) 6. p. 83. ed. Brandis. H. (VIII.) 3. p. 169. Br. de anim. III. 6. §. 7.

'Ομοίως δὲ οἱ λόγοι etc.] cf. §. 1. In affirmando et negando tantum abest, ut mens quasi ludat vel suo arbitrio agat, ut rerum naturam sequi debeat sive coniungentem vel dirimentem, sive, ut aptius dixeris, gignentem vel repellentem.

§. 3.

In enunciatione negante id requiri vidimus (ad §. 2.), ut negatio cum ipsa copula connectatur, non cum subiecto vel praedicato. Quum autem negandi formula non ad copulam, sed ad praedicatum vel subjectum refertur, artificiosa existit enunciationis species, quae, etsi nihil vere ponit et affirmat, tamen affirmantis formam induit. Haec a logicis infinita vocatur. Cuius nominis veram originem in Ari-Exemplum ponamus in hunc stotelis loco deprehendas. modum. "Elephas non est homo" enunciatio est negans. "Elephas est non-homo" enunciatio infinita, quae hoc valet "elephas est aliquid, quod non est homo." Quid hoe sit, quod homo non est, plane non definitur, ut non-homo ονομα αόριστον ab Aristotele recte dicatur. Quemadmodum nomen, velut non-homo, ita et verbum, velut non-valere, infinitum (αόριστου) vocatur (de interpr. c. 3.). Sublata enim certa verbi notione, nihil relinquitur, nisi aliqua, quam non definias, vel agendi vel patiendi forma.

δτι όμοίως έφ' ότουοῦν ὑπάρχει ὄντος καὶ μη ὅντος.] Ammonius Hermiae ad h. l.: τὸ γὰρ οὐκ-ἄρρωπος ἐπ' ἀνρρώπου μὲν οὐ λέγεται μόνου, λέγεται δὲ καὶ ἐπὶ ἔππου καὶ κυνὸς καὶ τραγελάφου καὶ ἐπκοκενταύρου καὶ πάντων όπλῶς ὄντων τε καὶ μη ὅντων.

Qui Graeci fontis obliti iudicium infinitum (ἀόριστον) 'Germanice ita transtulerunt, quasi iudicium immensum esse videretur ("unendliches. Urtheil"), probabilem aliquam ra-

tionem excegitarunt. Fieri enlm, ut, quamquam praedicatum una ab re excludatur (non-homo), immensum tamen earum rerum, quarum esse possit, relinquatur spatium. (Kant Kritik der reinen Vernumft p. 97.) Quam quidem veri speciem falsae et obscurae interpretationi praetexuerunt. Intelligendum enim est iudicium indefinitum 1), nec vero immensum 2).

ανευ δε φήματος etc.] verbo enim inest illa, qua enunciatio efficitur, praedicandi vis.

recorded to the contract of th

Quemadmodum ab initio (§. 1.) Aristoteles enunciationes rebus ipsis respondere voluit: ita etiam suapte natura (πέφυκε) res ipsas, nec solas notiones, universales esse statuit. Generi enim, quod ipsa natura condidit, universale inest. (cf. de partibus animalium I. 4.). Ita fit, ut enunciatio, quae ad genus pertinet, universalis, quae ad unum aliquod individuum, singularis dicatur. Quoniam genera generum formas, formae singulas res complectuntur, ipsa eorum natura fert, ut in has discedant. Cuiusmodi divisionem singulae res non patiuntur. Unde eas Aristoteles ἄτομα dixit, (cf. Plat. sophist. p. 229 d.) eaque interpretes latini individua interpretati sunt.

In his enunciationem particularem omissam videri mirandum non est. Quod enim de multis praedicatur, ut universale sit, id ipsum, si cum notione, quae etiam latius patet, contuleris, nihil nisi generis pars esse potest. Quod tanquam genus individua comprehendit, id novo generi tanquam species potest subiici, velut homo universale est, ad quod Callias pertinet, particulare, si animans, quod multo latius patet, comparaveris. Ita Aristoteles, seposita hac notionum inconstantia, hoc quidem loco universale tantum et singulare statuit, aliis vero rois καφόλου τὰ ἐν μέ-

In all sublique securit may

<sup>1)</sup> Unbestimmtes Urtheil.

<sup>\*)</sup> Unendliches Urtheil.

qui vel τὰ κατὰ μέρος opposult, sicut in analyt. prior. I. 1. Λέγω δὲ καβόλου μὲν τὸ παιτὶ ἢ μηδενὶ ὑπάρχειν, ἐν μέρει δὲ τὸ τινὶ ἢ μὴ τινὶ ἢ μὴ παιτὶ ὑπάρχειν. Quem locum Boëthius latine ita reddidit: "dico autem universalem quidem (propositionem), quum aliquid omni aut nulli inesse, particularem vero, quum aliquid aut non aliqui aut non omni inesse significat." Inde particulare in philosophorum sermonis usum manavit. Logici igitur, quam late pateat enunciatio, quaerentes tria genera invenerunt, universales, particulares, singulares; quas quantitatis nomine complectuntur.

ἀποφαίνεσ > αι ως ὑπάοχει τι] h. e. κατηγορείσ > αι. Is enim verbi ὑπάοχειν apud Aristotelem usus, ut, quod in natura rei inest (ὑπάοχει), id in enunciatione de re tanquam subiecto praedicetur.

Altero loco quanti ad cognitionem momenti sit universale, paucis significatur.

'Η καβόλου] πρότασις.

την μεν ποοτέραν] i. e. την μάλλον καβόλου.

την υστέραν] i. e. την κατά μέρος; haec enim ex illa sequitur, ut posterior vocari possit.

καὶ ἔχομεν δυνάμει] δύναμις et ἐνέργεια inter se opponuntur; quarum vis quam late apud Aristotelem dominetur, exposuimus ad libr. de anima II. 1. Ad analyticorum locum intelligendum haec sufficient. Δύναμις rei conditiones ita continet, ut res fieri possit; ἐνέργεια has rei conditiones ad effectum perducit, ut, quod in δυνάμει quasi in germine latebat, ἐνεργεία evolvatur. Ita aes vel lignum statuae δύναμις dicitur; continet enim materiae causam, ex qua statua nascatur (metaphys. IX. [Θ] 6.). Geometria nihil aliud agit, quam ut, quae figuris δυνάμει insunt, lineis ductis ad ἐνέργειαν vocet. Cognoscuntur autem, quae figuris insunt, quum, quae insunt implicita, ita ad veritatem traducuntur, ut explicita oculis subiliciantur; quae est in hac re ἐνέρ-

contuleris, eodem modo, qui generale aliquid cognitione tenet, tacite complectitur ea, quae sub genus cadunt; insunt enim, etiamsi nesciat, neque quidquam restat, nisi ut, quae insita sunt, quasi e semine eliciantur. Ita quod de universo trianguli genere cognitum est, de omnibus eius formis valet. Qui vero de singulis tantum formis cognovit, is ne δυνάμει quidem universum triangulum tenet; nam singula quaeque universum innumeris, quae sibi acciderunt, rebus quasi obruunt.

ή μέν καβόλου etc.] Universa intelligentur, res singulares sentiuntur, quare altera cognitio ad mentem, altera ad sensus vergit. Callias, ut ad exemplum revertamur, sensus ferit; universa hominis species, in qua rei natura et veritas vertitur, sola mentis agitatione suscipitur. Itaque enunciationes singulares ad sensuum iudicium, universales ad intellectus potestatem tanquam ad originem redeunt.

belo maintang. 5.

Enunciatio, qua aliquid esse asseritur (τοῦ ὑπάοχειν), nunc quidem assertoria vocatur; qua autem necessario esse confirmatur (τοῦ ἐξ ἀνάγκης ὑπάοχειν), apodictica (ἀποδεικτική, quo nomine demonstrationis necessitas vindicatur); qua denique posse fieri, ut sit, in medio relin-

<sup>1)</sup> δίναμις, Möglichkeit, Keim; ἐνέργεια, Wirklichkeit, Entwicklung. Latini, ut iam Boëthius hoc loco, δυνάμει potentia, ἐνεργεία actu interpretati snnt. Illud etiam: virtute s. virtualiter, velut causa virtualiter effectum in se continere dicitur. Unde apud Leibnitzium et alios: virtuellement. Omnino hoc actus et virtutis (ἐνεργείας δυνάμεις) discrimen a philosophis in communem quendam Francogallorum usum abiit. Cf. moxime actuel, actuellement. Diction de l'académie 1835: "virtuel: qui est sculement en puissance et sans effet actuel. Chalcur virtuelle, Intention virtuelle, Virtuellement: Il est opposé à formellement (h. e. verse et externae rei formae) et actuellement. Le chène est virtuellement renfermé dans le gland." Tam late serpsit Aristotelis acumen, ut vel in nostris linguis eius vestigia agnoscere debeas.

quitur (τοῦ ἐνδέχευ και ὑπάρχειν), problematica (προβληματική, quo nomine dubius propositae quaestionis eventus significatur). Quibus tribus generibus id commune esse volunt '), quod nec subiecto nec praedicato quidquam novi addatur, sed sola copula modo adstrictior modo remissior ponatur, ita ut enunciationis materia intacta et eadem maneat, atque sola copulae forma aliam ad cognitionem rationem iniverit. Aristotelem, qui quidem enunciationis naturam in rerum veritate positam esse voluit (f. 1.), et quod esse possit et quod necessario sit in rebus ipsis deprehendisse, facile intelliget, qui librum de interpretatione c. 12 sqq. accurate consideraverit. Sed hace, quum ea sint, quae logices elementa, in quibus versamur, facilius perturbent, quam illustrent, doctioribus significasse sufficiat.

In scholis tria have enunciationum genera modalitatis nomine uti solent. Quod non ex ipso quidem Aristotele, sed ex eius commentatoribus ductum est. Hi enim ea ἀποφάνσεις μετὰ τοόπου, enunciationes modales, appellarunt 2). Qua autem de causa modi potestatem ad solas has notiones redegerint et quasi in angustias contraxerint: facile patet ex Ammonio Hermiae ad Aristot. de interpr. c. 12. Τρόπος μέν οὖν ἐστι φωνὴ σημαίνουσα ὅπως ὑπάρχει τὸ κατηγορούμενον τῷ ὑποκειμένῳ, οἶον τὸ ταχέως ὅταν λέγωμεν ἡ σελήνη ταχέως ἀποκαζίσταται, ἢ τὸ καλῶς ἐν τῷ ὁ Σωκράτης καλῶς διαλέγεται, ἢ τὸ πάνυ ἐν τῷ ὁ Πλάτων Δίωνα πάνυ φιλεῖ, ἢ τὸ ἀεὶ ἐν τῷ ὁ ἥλιος ἀεὶ κινεῖται. ᾿Αριξμὸς δὲ αὐτῶν φιὐσει μὲν οὐν ἔστιν ἄπειρος, οὐ μὴν δὲ περιληπτός γε ἡμῦν, — — τέτταρας δὲ μόνους ὁ ᾿Αριστοτέλης παραλαμ-

discrition a philosophia in enumerous quendum France

<sup>\*)</sup> cf. Kant Kritik der reinen Vernunkt p. 100. et qui Kantium sequuntur, velut Kiesewetter §. 116. Contra quae nonnulla monuit Twesten die Logik, insbesondere die Analytik § 57. p. 45. Rem altins hausisse videntur Hegel Encyclopaedie § 178, Logik III. p. 110 et I. H. Fichte Grundzüge zum System der Philosophie I. p. 126.

<sup>2)</sup> Franz Biese, die Philosophie des Aristoteles etc. 1835 vol. I. p. 113.

βανει πρός την βεωρίαν των μετά τρόπου προτάσεων το άνανκαΐου, το δυνατόν, το ενδεχόμενου, και επί τούτοις το άδύ νατον ώς όντας καβολικωτάτους τε καλ αύτη τη φύσει των πραγμάτων οίκειστάτους. Quo loco quod quatuor modi genera eaque paulum diversa enumerantur, nunc nihil attinet. Hoe autem patet, τρόπου primum et proprie ad uniniversum adverbium modi spectasse, deinde vero Aristotelis locum in causa fuisse, ut ad certa haec notionum genera cogeretur. Quem gracci ad Aristotelem commentarii τοόπου appellarunt, a Latinis et quidem iam apud Boëthium modus dicitur v. Booth. comm. in Aristot. de interpr. in editione cum prima tum secunda ad l. l. (exstant enim duo Boëthii in hunc libellum commentarii alter pressior, fusior alter). Accessit, quod in cognata re modi nomen iam obtinebat. Nam grammatici verborum modi ab his logicis non ita multum distant. Quae apud Graecos ¿yalure dicebatur, ea apud Latinos in modi appellationem abierat, ut iam apud Quintilianum (inst. or. I. 5.): "per genera, tempora, personas, modos sive cui status eos dici seu qualitates placet;" apud Priscianum libro octavo: "Modi sunt diversae inclinationes animi varios eius affectus demonstrantes." Ex hoc grammaticorum et illo Aristotelis commentatorum usu philosophorum modalitas orta esse videtur, mad may , mingany survivos sien,

ή τοῦ ἐνδέχεο και ὑπάοχειν] posse quidem fieri, ut aliquid sit '). Τὸ ἐνδεχόμενον, in quo eveniendi casus ita inest, ut, utrum fiat annon, quasi liberum in medio relinquatur, Latini contingens interpretati sunt (cf. Boeth ad Ar. d. interpr. c. 12.); accidens enim, quod ad ἐνδεχόμενον paulo propius accedere videretur, τὸ συμβεβηκός reddiderant. Inde factum est, ut apud philosophos contingentiae, vocabulo quidem parum latino, duplex potestas

I distribute aqual Acres of the C

<sup>&#</sup>x27;) Möglichkeit.

existeret. Primum enim contingentia tanquam casus necessitatis legi opponitur, quemadmodum in argumento, quod vocant, cosmologico "a contingentia mundi" esse Deum concluditur. Deinde quum Aristoteles (cf. eth. Nicom. VI. 2.) agendi arbitrium (neque enim necessitate pellitur, sed eligendi et mutandi habet facultatem) τὸ ἐνδεχόμενον ἄλλως ἔχειν, h. e. id quod etiam aliter se habere potest, significasset: humanam libertatem, quae immutabili rerum necessitati non occumbit, contingentiam appellarunt 1).

and huge sine-making to \$0 6.2 of morallappe sorber the

Plerumque enunciationis praedicatum subiecto latius patet, nunquam vero hoc illo 2). In solis definitionibus praedicatum subiecto exaequatur. In enunciationis exemplo, ,, omnis homo est animans," nomen animantis plures complectitur res, quam nomen hominis. Quare dicere non licet, omnem hominem esse omne animans; multa enim sunt animantia praeter hominem. Itaque genus speciei sic inest, ut tanquam praedicatum speciem definiat; species vero utpote contractior, si genus definire vellet, genus ipsum tolleret.

Sed universum hoc de latiori praedicato logicorum praeceptum circumscribendum est. Enunciationes, quae ita cogitantur, ut subiecto insit praedicatum, nunc quidem categoricae vocantur, velut homo est animans 3). Eiusmodi enunciationes ita se habent, ut praedicatum latius pateat. Quibus addi possunt enunciationes hypotheticae seu conditionales, in quibus enunciatio consequens quasi praedicatum latius patere solet, quam enunciatio antecedens,

<sup>2)</sup> Contingentia a) Zufälligkeit, b) Freiheit.

<sup>\$. 63.</sup> Drobisch neue Darstellung der Logik \$. 38. Hegel Encyclopädie \$. 170. Logik, edit. 1834, III. p. 71.

<sup>3)</sup> Alia quidem apud Aristotelem προτάσειος κατηγορικής vis et potestas; significat enim propositionem affirmantem. (v. §. 25. 29.)

dens, quibus conditio quasi subiectum continetur, volut in trito hoc! si pluit, madescit terra; potest enim terra multis etiam aliis de causis madere. — Duplici huic generi oppositae sunt enunciationes disiunctae, quae id agunt, ut genus in species dirimant. E. g. philosophia est vel logica vel physica vel ethica. Quibus fit, ut cunctae species de uno genere enuncientur, nec tamen singulae de universo. Qua in causa praedicati contrariam esse rationem, logici negligere solent; neque enim iam latius patet praedicatum.

Categoricas, hypotheticas, disfunctas enunciationes uno relationis nomine comprehendunt; neque id temere; diversa enim in his, ut vidimus, praedicati ad subjectum relati ratio 1). Aristoteles haec genera minus curavit.

οὐκ ἀντιστοέφει] v. infra ad §. 22.

τὸ κατηγοςούμενον καβόλου] h. l. passive ita accipiendum est, ut sit τὸ καβόλου καβ' οὖ sive οὖ κατηγοςεῖται, non praedicatum, quod perperam intellexerunt, sed subjectum, de quo praedicatur. Cuiusmodi usus, etsi nostro loco ambiguitatis speciem affert, apud Graecos satis frequens, velut ap. Xenoph. hist. gr. V. 2. 36. καὶ ἐκεῖνος μὲν κατεψηφίσξη. Quod exemplum plane congruit; dicitur enim καταψηφίζεσβαι, quemadmodum κατηγοςεῖν, τινὸς et κατά τινος. Cf. Buttmanni gr. gr. §. 134. 5.

§. 7. 8. 9.

Contradicere nihil aliud est, quam quod affirmatum est negare et quod negatum est affirmare, ut inter utrumque nihil medii intercedere possit; nam aliquid aut affirmatur aut negatur; tertium esse non potest. Propositiones, quae ita oppositae sunt (ἀντίκεινται), ut altera nihil ait, nisi alterius mera negatio, sibi inter se contradicunt (ἀντιφατικῶς ἀντικείμεναι, contradictorie oppositae). Cuius-

<sup>&#</sup>x27;) Kant Kritik der reinen Vernunft p. 98.

modi sunt enunciationes, omnem hominem esse album, non omnem hominem esse album. Sed si opposueris, omnem hominem esse album, nullum hominem esse album: hoc plus valet, quam mera illius negatio; novi enim aliquid asserit; atque hoc ab illo quam longissime distat, ut plane contrarium sit (ἐναντίως ἀντικείμενον). Quid sit contradicere, id in solis propositionibus, quae aut affirmant aut negant, re vera apparet. Logici vero, quod in enunciationes cadit, ad notiones (sive conceptus) transtulerunt. Ita quidem A, non-A, album, non album, contradictorie, album autem et nigrum contrarie opposita appellant, ut iam nominis ratio, nisi ad Aristotelem redieris tanquam ad fontem, plane sit obscurata. Praeterea in contrariis definiendis minus subtiles esse solent 1); eas enim notiones esse contrarias statuunt, quarum altera alteram non modo tollat, sed in alterius locum novi aliquid substituat. Quale hoc novum sit, multi negligunt; nec tamen nihil interest. Albo nigrum contrarium esse dixeris; sed si, albo colore sublato, quemvis alium posueris, velut canum, vix contrarium esse concedes. Quare Aristoteles de rebus oppositis disserens cautius egit. Scribit enim metaphys. V. (A) 10. p. 101. Brandis. έναντία λέγεται τά τε μή δυνατά άμα τῷ αὐτῷ παρεῖναι τῶν διαφερόντων κατά γένος και τά πλείστον διαφέροντα των εν τῷ αὐτῷ γένει. Cf. categ. c. 6. d. interpr. c. 14. phys. V. 5. eth. Nicom. II. 8. Itaque contraria ea sunt, quorum alterum alterum tollit, ut in uno eodemque una esse nequeant, et quae uno genere comprehensa inter se plurimum differunt. Sed quod in uno genere plurimum differre et longissime distare dicuntur: in eo minus naturae notam, quam mathematicam similitudinem agnoscas. Quod si ad propositiones, quae contrarie oppositae esse feruntur, contuleris: nihil sane longius inter se distare potest, quam omnes et

<sup>1)</sup> Kiesewetter §. 86 et alii.

nulli. Cuiusmodi enunciationes έκ διαμέτρου αντικείσβαι dicuntur, cum quod longissime distant, [est enim diametros sive, ut Plinius loquitur, linea dimetiens, ea recta quae figuram qua longissime patet ex aequo secat, ut in orbe per centrum a summo ad summum tendatur circulum, et in parallelogrammo linea diagonalis ab angulo in angulum ducatur 1)], tum quod Aristoteles (de interpr. c. 10.) quatuor enunciationes, omnem hominem esse iustum (a), aliquos homines non esse iustos (o), nullum esse iustum (e), aliquos esse iustos (i), ita disposuit, ut in quadrati terminis collocarentur, ideoque hae propositiones - omnes esse iustos, nullum esse iustum - ipsa diametro distarent 2). Itaque errare videntur, qui contradictorie opposita notiones e diametro oppositas dictas esse volunt 3); repugnaret enim cum universo formulae usui, tum illi, unde haec omnia ducta sunt, Aristotelis loco. Enunciationes, quales hae sunt, aliquos esse iustos (i), aliquos non esse iustos (o), dictionis quidem forma inter se contrariae sunt, sed re ipsa non pugnant; unde Aristoteles eas ἀντιχειμένας κατά την λέξιν μόνον vocavit (analyt. pr. II. 15.), posteriores vero logici subcontrarias, vocabulo quidem neque apto neque latino.

Fortasse Aristotelis maxime auctoritas effecit, ut 70 êx διαμέτρου vel κατά διάμετρον αντικείσραι, metaphora a geometris sumta, apud posteriores potissimum Graecos velut apud Lucianum, Galenum, (v. Erasm. adagia) de rebus inter se remotissimis et fere puguantibus in proverbium abiret.

') Inter quos Moritz Wilhelm Drobisch neue Darstellung der Logik. Leipz, 1836. §. 25. p. 17.

<sup>4)</sup> Cf. commentar., quos conscripsimus in lib. d. an. III. 6. §. 1. Aristot. probl. XV. 1, 2. Euclid. elem. I. 43.

- §. 7. ἀντίβεσις ης οὐκ ἔστι μεταξύ καβ' αὐτήν]
  Altera enunciatio quum simpliciter negat, quod altera affirmat: aut hace aut illa vera sit necesse est. Quidquid enim esse potest, duabus eiusmodi propositionibus continetur. Quod ex affirmandi et negandi natura ita per se intelligitur, ut principium quale posuerunt exclusi tertii inter duo contradictoria edicere vix opus sit.
  - 8. την τὸ καβόλου etc.] h. e. την τὸ καβόλου σημαίνουσαν τῆ τῷ αὐτῷ σημαινούση ὅτι οὐ καβόλου.
  - §. 9. ο τον τὸ παντὶ τῷ οὐδενί] Intellige τὸ παντὶ ὑπάρχειν τῷ οὐδενὶ ὑπάρχειν.

### §. 10.

Cognitio, ut sibi ipsi consentiat, idem eadem în re simul et affirmare et negare non potest. Solet quidem natura, quo maiora gignit, eo potentius quae contraria sunt complecti. Sed huiusmodi aliquid ne obiiceretur, caute Aristoteles τὸ αὐτὸ magis adstrinxit. Non enim satis habuit eiusdem rei et affirmationem et negationem vetare; addit enim τὸ αὐτὸ ἄμα καὶ κατὰ τὸ αὐτὸ, ea quidem de causa, ut, quoniam eiusdem rei affirmatio et negatio vel altera post alteram vel altera iuxta alteram locum habere potest, quasi unum, in quod plura cadere non possunt, significet.

ύπολαμβάνειν etc.] Ad Aristot. de anim. III. 4. §. 3. ostendimus, ὑπολαμβάνειν ipsa cogitandi actione plus valere, ut, quid re vera sit, statuatur, διανοεῖο α autem eo pertinere, ut, quid possit esse quidve oporteat, perpendatur; διανοεῖο α esse veri inveniendi studium, ὑπολαμβάνειν autem veri inventi decretum.

Διὸ πάντες etc.] ut in demonstratione potissimum quae vocatur indirecta, id quod infra apparebit. [§. 43] 1).

Δεῖ πῶν etc.] Sicut cognitio repugnantiam non pati-

<sup>1)</sup> Cf. Leibnitz nouveaux essais sur l'entendement humain p. 328.

tur, ita concentum postulat, ut scientia scientiam non modo non tollere, sed quodammodo confirmare debeat.

Quod hoc loco Aristoteles certissimum dixit principium, co non ita usus est, ut in universae logices quasi arce collocaret; sed recentiores demum tanquam disciplinae fundamentum iecerunt, idque principium identitatis et contradictionis dixerunt in hanc maxime formulam includentes: a est a, a non est non-a<sup>1</sup>). Quo quidem nihil est verius; sed metuendum est, ne omnibus iis ue variis cognoscendi generibus gignendis non sufficiat.

§. 11.

Verum et falsum in notionibus vel coniungendis vel dirimendis positum esse vidimus (§. 1.). Quo enunciationis nexu sublato notiones ita quidem sunt comparatae, ut aliquid significent, sed an sint re vera nec ponitur nec negatur. d. interpr. c. 3. Αύτα μέν οὖν κας έαυτα λεγόμενα τὰ δήματα δυόματά έστι καὶ σημαίνει τι (ἴστησι γάρ δ λέγων την διώνοιων καὶ ὁ ἀκούσας ηρέμησεν), ἀλλ' εἰ ἔστιν η μή, ούπω σημαίνει. Enunciationis igitur dissolutae partes categoriis tanquam notionum per se generibus locum dederunt. Quae origo ipsi nomini inest. Etenim 2017-2002iv missa accusandi potestate, apud Aristotelem generalem referendi et enunciandi vim tenet, atque quae inest praepositio zarà non "contra," sed "de" valet. Ita factum est, ut κατηγορία 2) a Boëthio praedicamentum verteretur. Neque aliter apud Aristotelem τὰ κατηγορήματα (metaphys. VII. (Z) 1. phys. III. 1.). In nomine igitur nulla est causa, cur categorias modo ultima rerum genera, modo primas notiones ab ipsa mente genitas statuant 3). Haec demum posteriorum est ratio.

<sup>4)</sup> Cf. Kiesewetter §. 18. Twesten §. 19 sqq. et quae contra monuit, Hegel Encyclopaedie §. 115, Logik II, p. 32.

<sup>1)</sup> Die Aussage.

<sup>&#</sup>x27;) Stammbegriffe des Verstandes. Kant,

Categorias, quae nostro loco descriptae sunt, si uno oculorum obtutu comprehenderis, in tres fere partes discedere animadvertes. Quae quatuor genera primo loco collocata sunt, ea, si grammaticas orationis partes comparaveris, substantiva una cum adiectivis et numeralibus complectuntur, quae quatuor postremo loco, ea verborum genera, quae interiecta sunt, adverbiorum naturam referunt. Quod iam exemplis, quae addita sunt, apparebit. "Eo71 62 οὐσία μέν ώς τύπω εἰπεῖν οἶον ἄνξοωπος, ἔππος (substantiva, quae in enunciatione subjecti maxime partes sustinet) - noo'o' δε οίον δίπηχυ, τρίπηχυ (adjectivum, quod ad numerum accedit). ποιου δε οίου λευκόυ, γραμματικόυ (adjectivum, quo quale quid sit significatur) πρός τι δε οίον διπλάσιον, ήμισυ, μείζον (quae exempla in notionum comparatarum naturam tendunt) που δε οίου εν Αυκείω, εν αγορά (quae fere adverbiis loci respondent) ποτε δε οίον εχθές, πέρυσιν (adverbia temporis)· κεῖσραι δὲ οἶου ἀνάκειται, κάρηται (verba intransitiva). έχειν δε οίον ὑποδέδεται, ὥπλισται (perfectum graecum qua propria est potestate) ποιείν δε οίον τέμινει, καίει (verbum activum) πάσχειν δε οίου τέμνεται, καίεται (verbum passivum 1). Ita Aristoteles categoriarum genera ex grammaticis fere orationis rationibus invenisse videtur, inventas autem ita pertractavit, ut, relicta origine, ipsam notionum et rerum naturam spectaret. Decem categoriae ita dividi solent, ut quidquid mente concipitur, aut substantia sit, quae primae est categoriae, aut in substantia (συμβεβηκός, Latinis accidens), cuius generis varios modos novem reliquae categoriae comprehendunt. Hos Latini, Boë-

<sup>4)</sup> Ita nobis certe de categoriarum dispositione persuasimus. Cf. quae disputavimus in prolusione academica de Aristotelis categoriis 1833. Alioquin categoriae magis enumeratae, quam ex una origine repetitae videntur, ita ut Kantius cas undequaque correptas (Kritik der reinen Vernunft p. 107.), Hegelius nihil aliud quam collectas esse (Gesch. der Philos. I. p. 247.) haud temere dixerit.

thio auctore, ita numerant: quantitas, qualitas, relatio, ubi, quando, situm esse, habere, actio, passio. Haec quidem sunt initia categoriarum doctrinae. In qua et excolenda et perficienda cum inter antiquos Stoici tum recentiores maxime philosophi elaborarunt. Prima notionum genera quae sint, unde oriantur quidque valeant, novissimis temporibus tanquam gravissima philosophiae quaestio agitata est. Hoc quidem loco, quid sint categoriae, ipsius auctoris exemplo patefecisse satis est.

Τῶν κατὰ μηδεμίαν συμπλοκὴν λεγομένων] Iam apud Platonem συμπλοκὴ verborum in enunciatione inter se contextorum significat nexum. Ita in Theaeteto p. 202. b. ὀνομάτων γὰο συμπλοκὴν εἶναι λόγου οὐσίαν, in Sophist. p. 262. καὶ λόγος ἐγένετο εὐπὰς ἡ πρώτη συμπλοκή — ὅταν εἴκη τις, ἄνπρωπος μανπάνει, λόγον εἶναι φὴς τοῦτον ελάκμοτὸν τε καὶ πρῶτον. Aristot. d. an. III. S. §. 3. συμπλοκὴ γὰο νοημάτων ἐυτὶ τὸ ἀληπὲς ἡ ψεῦδος.

ovoíav] hoc loco Latini, velut Boëthius, substantiam interpretati sunt, ut id significarent, quod per se quasi substaret separatum (ἄνξοωπος, ἵππος). Ita enim οὐσίαν Aristoteles definit, esse id, quod ipsum quidem, ut sit, ad nihil tanquam subiectum, cui inhaereat, referatur, sed ad quod ipsum alia, velut quantum et quale quid sit. (categor. c. 5. metaphys. V. (A) 8.) Haec maxime substantiae vis apud philosophos obtinuit eamque Cartesii et Spinozae definitionibus subesse facile agnosces. Sed substantiae quoniam quaedam subrepere solet materiae, quae locum teneat, species, alia etiam est ovolog significatio ab hac quidem remotior; est enim odoía ea quoque notio et quasi lex, quae rei naturam constituit '). (Aristotel. metaphys. V. S.) Quod ubi valet ovoice, minus substantia est, quam essentia - quam vocem a Cicerone excusam Senecae auctoritas sancivit (ep. 58). Sed quum Latini

<sup>1)</sup> Das Wesen der Sache.

in eo sibi constarent, ut ubique ocoian substantiam verterent: haec quoque vox duas res inter se diversas miscere coepit. Itaque substantiae usus, qui superiori seculo magis ad res et naturam pertinebat, iam nunc rursus aeque ad notiones vergit 1).

ώς τύπφ εἰπεῖν] Sicut ὑπογραφή prima lineamenta dicuntur, quibus pictores figuras adumbrant, ita τύπος apud statuarios prima operis species, quam ex argilla informare solent. (cf. Muret. ad eth. Nicom. I. 1.) Ita Plin. h. n. XXXV. 12. "umbram ex facie eius ad lucernam in pariete lineis circumscripsit; quibus pater eius impressa argilla typum fecit." Unde si τύπον ad notiones definiendas transtuleris, certa intelligentur, etsi prima et rudia, determinandi initia. Qui frequens apud Aristotelem usus; cf. Arist. d. an. II. 1. τύπφ μεν ταύτη διωρίσω, et quae sunt similia ὡς τύπφ λαβεῖν, περιλαβεῖν. Inde etiam ὑποτύπωσις, velut in Sexti Empirici libri inscriptione, adumbratio et institutio brevis, quae ὡς ἐν τύπφ fit, et accuratiori uberiorique tractationi opponitur. cf. Jo. Alb. Fabric. ad Sext. Empirici Pyrrh. hypotypos. I. 1 ²).

§. 12.

Enunciationes sive affirmantes sive negantes tantum veri habent, quantum rerum naturam vel coniungentem vel dirimentem sequuntur (§. 1.). Proximum igitur est investigare, quomodo ad hanc veritatem perveniatur. In hac enim scientiae cardo versatur. In quo de quibus potissimum quaestionibus agatur, hoc loco exponitur.

ζητοῦμεν δε τέτταρα etc.] Aut universa res in quaestionem vocatur, quo pertinet εἰ ἔστι, τί ἐστι, aut, re

<sup>4)</sup> Cf. Hegelii in hoc verbo consuetadinem. Francogalli ubi de notionum summa agitur, substantiae vocis usum ne in communi quidem lingua unquam deposuerunt,

<sup>\*)</sup> Eadem etiam ex origine ὑποτύπωσις, qualem nunc adhibent. Cf. Fries Logik §. 87, "Anschaulichmachung der Begriffe,"

ipsa posita, actiones et effectus explorantur, quo pertinet ὅτι, διότι. Ita quidem εἰ ἔττι et ὅτι saepe sibi inter se respondebunt; neque minus τί ἔττι et ὅτι. Nisi enim rem esse et qualis res sit (ὅτι) perspexeris, causam, cur et unde res sit (διότι), frustra indagabis. Ὅτι et διότι pro brevitatis Aristotelicae elegantia ita opponuntur, ut ab aperta rei natura tanquam re facta ad causam, unde sit, patefaciendam procedatur.

Διότι, si in hoc usu latine reddi solet "cur", in angustias cogitur. Neque enim solum, ut e positis Aristotelis exemplis apparet, agendi spectat consilium et finem, in quo quidem "cur" versatur, sed etiam causam, ex qua tanquam efficiente res nascitur, ita ut duplicem vim complectatur nec minus "unde" quam "cur" intelligi debeat. Διότι utrumque continet, ut ipsum causae genus definitum non sit 1).

De re cf. metaphys. III. (B) 2.

εἰς ἀριβμὸν βέντες] numeratur enim, ubi, utrum hoc an illud locum habeat, quaeritur. Universa re posita, iam quid insit quidve agat exploratur, in quo una res quasi in rerum numerum abit. Simili fere modo Io. Philop. fol. 75. b. (e scholiis collectis): τὸ ὅτι καὶ τὸ διότι ὡς ἐπὶ σύνβετα τὴν ζήτησεν ἔχοντα. — ἀντὶ δὲ τοῦ εἰπεῖν πτί εἰσι σύνβετα προβλήματα ζητοῦντες. εἶπε τὸ κεἰς ἀριβμὸν βέντες."

## Ş. 13.

Quoniam cognitio id agit, ut, quae res extrinsecus obiicitur, in mentis potestatem redigatur et tanquam sua, ut physice loquamur, intus suscipiatur: tum demum mens humana rem cognovisse sciet, quum, quo genita est modo, codem secum denuo genuerit. Quare in co, quod est, non

<sup>2)</sup> Ort, die Thatsache der Erscheinung, other, der hervorbringende Grund.

acquiescet, sed ad causas, unde est, necessario tendet. Illud quidem est rem percipere, hoc vero perceptam intelligere. Illud nisi antecesserit, hoc non sequetur. Hoc modo sicut in singulis quibusque rebus cognoscendis proceditur, ita eadem est disciplinarum et artium via. Disciplinis enim, postquam in rebus, quales sunt, explorandis secula consumserunt, sero demum contingere solet, ut causas quasi aenigmatis exitum inveniant. Ex artibus, quaecunque sunt, exemplum facile petes. Grammatica in formis dignoscendis et regulis observandis multum operae ponit, dum postremo formarum causas ex linguis comparandis, regularum rationes ex enunciationis natura coniicere audeat. Astronomia per multa secula in motus specie occupata ab hac ipsa specie ad veros motus tanquam ad speciei causas, a variis motibus ad unam moventem vim progressa est. Ita ὅτι scientiae fundamentum est, διότι fastigium. Adeo Aristoteles disciplinis, quem cursum tenerent, sagaciter praescripsit.

κατά τὸ πρώτου αἴτιου] prima ex qua res fit causa. Sεωρείν Alex, Aphrodis. ad anal. pr. fol. 2. b. τὸ σεωρείν απ' αύτου του δνόματος δηλόν έστιν· — — σημαίνει γάο τὸ ὁρᾶν τὰ Σεῖα. Qua cum vocis notatione componendus est vocis Σεωρίας usus. Iam apud Platonem Βεωρείν ab attenta vel sacrarum rerum vel ludorum spectatione ad verum alta mente contemplandum transfertur. Phaedr. p. 247. c. (ή ψυχή) βεωρούσα τάληβη τρέφεται, sicut νους βεατής loco eodem. Republ. VI. p. 511. c. τὸ ύπο της του διαλέγεσται επιστήμης του όντος τε και νοητού Σεωρούμενον. Ab Aristotele Σεωρείν agendo (πράστειν) et faciendo (ποιείν) constanter opponitur, ita ut philosophiam βεωρητικήν, ποακτικήν, ποιητικήν constituerit. In illa res cognitionem movent, in his contra hominis aut voluntas aut ars res moderatur. (cf. metaphys. VI. [E] 1. XI. [K] 7.) Itaque Βεωρείν, Βεωρία propria est scientiae et observantis et indagantis operatio; unde etiam βεωρημα dictum est. Latini βεωρεῖν, frequens apud Aristotelem verbum, speculandi vocabulo reddiderunt, velut Boëthius, quem posteriores secuti sunt, locum, de quo agimus, in hunc modum exprimit "propriissimum enim scire, propter quid speculari." Vox semel suscepta ad nostram aetatem per manus tradita est, ut, qui apud nos speculationis vel speculativi usus doctum philosophorum sermonem peragrat, ex ipso Aristotelis fonte fluxerit.

### 6. 14.

ἀπλῶς] simpliciter, nulla vere sciendi conditione relicta. Quod quid sit, facile intelligitur. Modo enim per alia eaque vel remotissima magis coniicitur quam scitur, atque magis persuadetur quam demonstratur, modo in eo, quod est, tanquam sciendi initio consistitur. Utrumque non est ἐπίστασφαι ἀπλῶς.

Duo potissimum h. l. a vera scientia requiruntur, primum ut rei causa, deinde ut causae necessitas appareat. Solent logici causam, ut loquuntur, essendi a causa cognoscendi discernere, ita quidem, ut illa id sit, unde res gignitur, haec, unde intelligitur. Causa cognoscendi saepe nihil aliud est, quam externa, ex qua coniicias, rei nota vel ipse effectus quo ad rem colligendam ducimur. Velut e nominativi forma enunciationis subjectum cognoseas, sed haec forma non ipsa, qua subjectum constituitur, est causa. Ex certo orbis graduum numero tanquam mensura angulum rectum percipias, sed multum abest, ut hic numerus ea causa sit, qua, perpendiculo ducto, angulus rectus oritur. Argento vivo vel expanso vel contracto calorem esse vel frigus colligas, sed haec intelligendi ratio rei ipsius est effectus; alia igitur sit causa necesse est, unde calor vel frigus nascatur. Ita quidem cognoscendi et nascendi causae plerumque distant. Quae scilicet scientiae non virtus est, sed inopia. Donec cognoscendi rationes a nascendi causis diversae sunt, cognitio illud ὅτε, quod Aristoteles significavit (§. 12. 13.), non superavit. Ea demum cognitionis persectio, ut res ex ils ipsis causis, ex quibus nascitur, etiam intelligatur. Quod iam Aristoteles significat ὅταν τὴν τ' αἰτίαν οἰώμεξα γινώσκειν δι' ἡν τὸ πρᾶγμά ἐστιν, ὅτι ἐκείνου αἰτία ἐστι. In percepta eiusmodi causa scientia cernitur. Quodsi exspectes genitivum, δι' ἡς etc., ex Aristotelis quidem usu non postulatur.

xαὶ μὴ ἐνδέχεσςαι τοῦτ' ἄλλως ἔχειν] Causam arripuisse non sufficit; quid enim eius veritatem praestet dubitationemque excludat? Quare alterum accedere debet, cognoscendi necessitas. Haec in eo cernitur, ut aliter fieri non posse probetur. Sic indirectum, quod vocatur, demonstrationis genus (§. 43.) nihil aliud agit, nisi ut an aliter fieri possit tentet, dum rerum consequentia experimentum repudiet; unde necessitas apparet, quam ita comparatam esse dixerunt, ut, quod contradictorie oppositum esset, fieri nequiret (τὸ μὴ ἐνδεχόμενον ἄλλως ἔχειν ἀναγκαῖόν φαμεν. metaphys. V. [Δ] 4.). Haec igitur duo soientiae propria sunt, cum (abiectiva) causarum, tum (subiectiva) cognoscendi necessitas.

Quod hoc loco in sciendi fere definitionem confertur, id in phys. II. 3. per omnia causarum genera uberius exponitur.

# ş, 15.

Jam ex scientiae definitione (§. 14.) sequitur, ut nulla esse possit doctrina, nisi alia, unde cognitio ducatur, tanquam causa antecesserit. cf. metaphys. I. 7.

μά βησις διανοητική] coecae, ut videtur, experientiae opposita, quippe quae rationum ignara est. Metaphys. I. 1. οί μὲν γὰς ἔμπειςοι τὸ ὅτι μὲν ἴσασι, διότι δ' οὐκ ἴσασιν.

προϋπάρχουσα γυῶσις] ut analyt. post. I. 2. τὰ προγιγνωσκόμενα.

αίτε γάς μαξηματικαί των έπιστημων] Mathe-

mathicae disciplinae, quibus nulla alia nec prius nec ad subtiliorem artis formam redacta est, Aristoteli exemplo esse solent.

Themistius fol. 1. e scholiis collectis: μη Σοουβείτω δὲ ἡμᾶς τὰ δι αἰσξήσεως γινωσκόμενα, ἐφὶ ὧν οἰδὲν προγινώσκειν ἀνάγκη οὐ γὰς διὰ μαξήσεως τὰ τοιαῦτα οὐδὶ μεξόδου λογεκῆς παραγίνεται.

## §. 16.

Quoniam igitur doctrina fit nulla, nisi cognitio antecesserit, iam qualis haec esse debeat quaeritur.

απαν ἡ φῆσαι etc.] cf. §. 10. Hac cognitione quum magna demonstrationum pars tanquam ultima conditione indigeat, ipsa vero ex affirmandi et negandi natura per se intelligatur: ponenda est quasi fundamentum (ὅτι ἔστιν).

τὸ δὲ τρίγωνου] Geometria reliquis disciplinis religiosior, paueis, quae postulat, exceptis, ita agit, ut definitionibus, quid nomen significet, interpretetur, constructione autem rem definitam non inane videri nomen, sed reapse esse demonstret. Ita apud Euclidem (in element. libr. 1. defin. 34.) quid significet τρίγωνου ἰσόπλευρου, explicatur, deinde construendum proponitur, constructum autem cum definitione convenire (lib. 1. prop. 1.) demonstratur. Si quadratum definitur (1. def. 30.), eiusmodi res an vere esse possit in medio relinquitur, dum (1. prop. 46.) construendum proponatur, constructum autem cum definitione convenire demonstretur.

την δε μονάδα ἄμφω] Sicut geometria rectam postulat, qua concessa plurimae figurae construuntur: ita arithmetica monada et intelligi quamvis non definitam et esse quamvis non constructam tanquam concessum sumit, ut hoc fundamento reliqui numeri nitantur.

6. 17.

Quoniam vere scire est per causas scire, causae cognitae antecedere debent; ita autem antecedunt, ut aut natura aut nobis priores sint et notiores. αίτια μεν δτι τότε etc.] ef. §. 14.

καὶ πρότερα, εἴπερ αἴτια] causae enim praecedunt, effectus sequitur.

καὶ προγιγνωσκόμενα] cf. §. 17.

ού γὰς ταὐτὸν πρότεςον τῆ φύσει καὶ πρὸς ἡμᾶς πρότερον Quae quum sensus feriunt tum in oculos incurrent, ea a nobis quam proxime absunt neque quidquam prius cognoscitur. Sed infinita haec multitudo a gignente natura maxime remota est; naturae enim universa lex subest tanquam unus fons, ex quo singula quaeque manant. Illud autem universum, quo rei ratio et natura continetur, sicut ultimum in cognoscendo, ita gignendi principium est-Natura, quae ex causis procreat, causae priores et notiores esse debent, nobis vero, qui ex effectu demum causas cognoscimus, posteriores et minus notae. Exemplum ex Aristotelis topicis petimus (VI. 4.): ἀπλῶς μεν οὖν γνωριμώτερον το πρότερον του ύστέρου, οίον στιγμή γραμμής καί γραμμή επιπέδου και επίπεδον στερεού, καβάπερ και μονάς άριθμου. πρότερον λάδ και άδχή μαντός άδιθμου, οποίως οξ καὶ στοιχεῖου συλλαβῆς. ἡμῖυ δ' ἀνάπαλιν ἐνιότε συμβαίνει μάλιστα γάο το στερεον ύπο την αίσξησιν πίπτει, το δ' επίπεδου μάλλου της γραμμής, γραμμή δε σημείου μάλλου. οί πολλοί γάο τὰ τοιαύτα προγνωρίζουσιν τὰ μέν γάο τῆς τυχούσης τὰ δ' ἀκριβοῦς καὶ περιττῆς διανοίας καταμαθεῖν έστιν. - Quo loco quod ἀπλῶς γνωριμώτερον dicitur, id alias πρός την φύσιν πρότερον και γνωριμώτερον. Quoniam ex puncti motu linea, ex lineae planum, ex plani corpus gignitur: punctum figurarum principium est ideoque natura prius, quam linea, planum, corpus. Eodem modo monas numerum, elementa syllabam praecedunt. Res autem, si nostram cognitionem spectas, plane invertitur. Quae nobis sensuum quasi iudicio persuadentur, ea a nobis prima et cognitu omnium facillima arripiuntur, ita ut principia maxime lateant. Illa omnes notitia quadam praecipiunt, haec subtiliori demum scientia comprehenduntur. Cf. eth. Nicom. I. 2. metaphys. VII. (Ξ) 4. Universa igitur, in quibus ratio et causa inest, a natura, singula quaeque a nobis sunt propiora. Quocum consentiunt, quae in metaphysicis V. (Δ) 11. leguntur: κατὰ μὲν γὰρ τὸν λόγον τὰ καξόλου πρότερα, κατὰ δὲ τὴν αἴσξησιν τὰ καξέκαστα.

Hoc apud Aristotelem πρότερου και ύστερου (metaph V. 11.), prius et posterius, peculiari inter philosophos usui locum dedisse videtur. Illud dico a priori et a posteriori, quod, etsi sensu paululum mutato, hodie apud doctos et indoctos auditur. Antiquitus enim "a priori demonstrare" nihil aliud significavit, quam ex ipsis rei causis, quippe quae Aristotele auctore et per se et natura priores essent; "a posteriori" vero ex effectu, qui ipsa causa natura quidem esset posterior, sed nobis notior. Ita Thomas Aquinas Deum a priori id est ex ipsius causis cognosci posse negavit 1). Quae vis et potestas ad seculum superius mansit intacta; adhuc enim traditur in Iacobi Facciolati logica. Sed quum philosophiae quaestio a rebus ad cognitionis causas verteret atque quid menti per se, quid experientiae deberetur, investigari coeptum esset: illud a priori, quod in ipsa mentis natura positum experientiam non solum antecederet, sed etiam efficeret, hoc a posteriori, quod ab experientia sola acceptum mentis notiones quasi primas sequeretur, constanter appellatum est. Ita quidem mathesis, quae ipsa spatii et temporis forma menti insita niteretur, cognitio a priori, historia contra tanquam rerum gestarum memoria a posteriori dictae sunt. Sic vocabulorum usus graviter immutatus est. Cuius rei vestigia iam apud Humium de-

<sup>1)</sup> Thom. Aquin. summa pars I, qu. 1. art, 1. "una (demonstratio) quae est per causam et dicitur propter quid et hacc est per priora simpliciter."

prehenderis. Mos autem Kantii potissimum auctoritate invaluit.

## §. 18.

Duorum causarum generum (§. 17.) ex altero syllogismus, ex altero inductio cognoscit; syllogismus enim a generalibus, quae a naturae gignentis principiis propiora sunt, ad singula quaeque generi subiecta, inductio a peculiaribus, quae quidem nobis notiora sunt, ad generalia nititur. Exempli causa hunc ponas syllogismum, omne metallum, quod quidem generosum dicitur, esse ductile, aurum esse eius generis metallum, ergo aurum esse ductile; inductionem contra aurum, argentum, ferrum et quae reliqua sunt esse ductilia, ergo omne metallum esse ductile. Vel hunc habeas syllogismum, omnis parallelogrammi angulos aequare quatuor rectos, rhombum esse parallelogrammum, ergo rhombi angulos aequare quatuor rectos; inductionem contra, rectanguli, quadrati, rhombi, rhomboidis angulos quatuor rectos aequare, ergo omnis parallogrammi. In quibus syllogismus ab universi generis ratione, inductio a partibus initium capit.

συλλογισμός] — συλλογίζεσται proprie est computando vel ratiocinando coniungere. Ita συλλογίζεσται in Platonis Philebo p. 41. c. συλλογίζου δη το γιγνόμενον εν τούτοις nihil aliud est, quam quae ex duabus positis sententiis sequuntur, in unum colligere, ut συλλογισμός in Theaeteto p. 186. d. fere idem valere videatur, quod in Phaedro dicitur (p. 249 b) εκ πολλών ιον αιστήσεων είς εν λογισμώ ξυναιφούμενον. Aristoteles συλλογισμών a latiore hac potestate ad eam concludendi formam redegit, in qua tres notiones ita sibi inter se subiiciuntur, ut, interposita media, tertia et prima in unam enunciationem possint colligi, velut in exemplo, quod posuimus, aurum et ductile ratiocinando coniunguntur. Itaque prima vis non evanuit, sed contracta est. Aristotelis quidem auctoritate evenit,

ut haec syllogismi potestas suis terminis circumscripta in latina etiam lingua locum occuparet. Sunt tamen apud ipsum etiam Aristotelem prioris, qua latius patet, significationis vestigia, velut ὁ ἐξ ἐπαγωγῆς συλλογισμός (anal. pr. II. 23.). Syllogismum Latini interdum ratiocinationem vocant, ut Cic. de inv. I. 33. Quintilian. V. 10. VII. 8.

ἡ μὲν ἀπόδειξις ἐκ τῶν καβόλου] Quod altero loco in syllogismi sedem ἀπόδειξις substituitur, id saepius fit. Nam nihil fere differt. Analyt. post. I. 4. ἐξ ἀναγκαίων ἄφα συλλογισμός ἐυτιν ἡ ἀπόδειξις.

έξ ἐπαγωγῆς] Cicero inductionem vertit teste Quintiliano in inst. orator. V. 10. ,, hoc est ex eo genere, quod ἐπαγωγήν Graeci vocant, Cicero inductionem." cf. Cic. top. 10. d. inv. I. 31. Quum dicatur ἐπάγειν λόγον (metaph. 1. 7.), παραδείγματα, ad rem ipsam accommodatius esse videatur, afferre, quam inducere; etenim ἐπαγωγή singula quaeque afferuntur et fere congeruntur. Sed hoc ipsum inductio valere videtur, simili plane modo, atque rationes induci dicuntur (velut Cic. fat. 10.). Quintilian. V. 11. in. "dixeruntque παράδειγμα ζητορικήν ἐπαγωγήν. Nam illa, qua plurimum est Socrates usus, hanc habuit viam: cum plura interrogasset, quae fateri adversario necesse esset, novissime id, de quo quaerebatur, inferebat, ut cui simile concessisset. Id est inductio. - - Illa interrogatio talis, Quod est pomum generosissimum? nonne quod optimum? concedetur. Quid equus? qui generosissimus! nonne qui optimus? et plura in eundem modum. Deinde cuius rei gratia rogatum est, Quid homo? nonne is generosissimus, qui optimus? fatendum erit." Quo loco inductio per inferendi verbum definitur. Itaque inductionis nomen de auditoribus inducendis et ad generalem sententiam quasi compellendis non agit. Alii ἐπαγωγέν a re

militari translatam esse existimant 1). Esse enim ἐπάγεω idem atque ἐπὶ προτέρου ἄγειν, subinde inferre et alia atque alia addere, ut ἐπαγωγὴ sit ordinum series et consecutio deinceps continuata, ut in exercitu composito agmine procedente, cum ordines deinceps alii post alios procedunt 2). Neque haec similitudo a re aliena. Est enim inductio, quum ex rerum singularium, quae quasi ordines se inter se excipiunt, iusta enumeratione universale aliquid instruitur, omnia illa complectens. Conferas etiam imaginem haud ita diversam in analyt. post. II. 19. Sed minus alterum ab altero translatum esse videtur, quam utrumque ex eiusdem verbi in re simili usu sua quasi sponte natum. Apud Platonem ἐπάγειν et ἐπαγωγὴ logica hac significatione nondum leguntur.

èπαχρῆναι] Si de vi passiva cogitares, vix quidquam sani depromeres, nisi a rationibus inferendis ad auditores inducendos confugeres. Quod reliquo usui non consentit. Alias enim activum vel medium adhibetur. Analyt. post. II. 5. οὐδὲ γὰς ὁ ἐπάγων ἴσως ἀποδείκνυσιν ἀλλ' ὅμως δηλοῖ τι. analyt. post. I. 1. ἄμα ἐπαχόμενος ἐγνώςισεν. Quare nihil relinquitur, nisi ut ἐπαχρῆναι, quemadmodum aoristus passivi in aliis verbis, potestate media accipiatur. Quamquam exempla verbi ἄγειν similia desideramus.

§. 19.

Ut causarum duplex est genus (§. 17.), alterum a natura alterum a nobis propius: ita etiam cognitionis, quoniam causa continetur (§. 14.), duplex genus esse debet (§. 18.), alterum quod ex generalibus peculiaria concludit, alterum quod e peculiaribus generalia colligit. Itaque sequitur, ut de

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Budaeus in comment, ling. Gr. p. 375. Matthias Flacius: opus ogicum in org. Arist. 1593. p. 569.

<sup>2)</sup> Arrian. tact. p. 65. ἐκαγωγὰ μέν ἐστιν, ἐκτιδὰν τάγμα τάγματι ἐκ' εὐπὰ ἔκηται οἶον ἡγουμένης τετραρχίας αὶ λοικαὶ τετραρχίαι ταύτη ἐκιτεταγμέναι κορεύονται. cf. Suidas a. v.

de utroque agatur, cum de syllogismo (§. 19 — §. 32.), tum de inductione (§. 33 — §. 35.).

sit definitur; quo autem modo quod ita definitum est re vera fieri possit, id sequentibus additur; neque enim externam rei formam descripsisse satis est. (§. 21. 23. sqq.)

συμβαίνειν] Quae conclusio ex propositione et assumtione (hae autem προτάσεις vocantur) iusta ratiocinatione cogitur, συμπέρασμα nominatur (analyt. pr. I. 9. II. 6. post. II. 10. conclusio a πέρασι, terminis coniungendis, dicta. cf. vocis συμπεραίνειν usum phys. I. 3. περαίνειν analyt. pr. I. 25.); ipsum autem cogi et consequi συμβαίνειν appellatur; quod simili significatione iam a Platone frequentatur, ut in Philebo p. 35. δ συμβέβηχ ήμῶν ἐκ τούτων τῶν λόγων. Unde factum est, ut τὰ συμβέβηκότα, quamquam plerumque accidentia significant, etiam ea, quae necessario consequuntur, esse possint. (v. comm. ad Arist. d. an. I. §. 1.)

τὸ ἀναγκαῖον] duplex est aut per se (ἀπλῶς) propter quod alia sunt, aut ἐξ ὑποβέσεως h. e. quod propter alia est. Cuius generis est, quod ex conclusione consequitur ¹). ὅρον] cf. §. 20. ²)

§. 20.

"Ogos, quem Latini terminum reddiderunt 3), est quasi notio determinans. Quemadmodum lineae plani sunt termini et figurae naturam constituunt, ita subiectum et praedicatum sunt δοοι, quibus enunciatio circumscribitur. Nec multum abest, quod mathematici singulas proportionis partes δοους dixerunt, ut in Euclid. elem. V. def. 9. ἀναλογία δὲ ἐν τρισὶν ὅροις ἐλαχίστη ἐστιν (cf. schol. in edit.

\*) ogoc, die Bestimmung.

<sup>4)</sup> Cf. Biese die Philosophie des Aristoteles p. 129.

<sup>4)</sup> Inde fortasse apud recentiores determinandi et determinationis vocabulum logice frequentari coeptum est.

August. vol. II. p. 329.). Externa quidem specie syllogismus et proportio haud dissimiles, ut eadem partium nomina facile obtineant. Accedit, quod 3006, quia notio definitione continetur, in λόγου potestatem abit. cf. metaphys. I. 6. p. 20. Br. ἀδύνατον γὰο εἶναι τὸν κοινὸν ὅρον τῶν αἰοξητῶν τινος ἀεί γε μετοβαλλόντων οἵπως, rerum mutabilium notionem definientem esse non posse.

1. ( 1. 21. 22. m. 18. m. 18.

Cf. analyt. prior. I. 27. 28. top. IV. 1. Propositionibus igitur in terminos h. e. in subiectum et praedicatum solutis, quidquid de praedicato dicitur, de subiecto dicetur. Quoniam praedicatum (§. 6.) aut subiectum plane aequat aut subiectum tanquam generis partem comprehendit: necessario, quod in praedicatum cadit, cadet etiam in subiectum. Unde iam, quomodo conclusio fiat, apparet. Quodsi ad exemplum redeas (ad §. 18.), aurum est metallum, ad quod metallum tanquam ad praedicatum quia ductile pertinet, pertinet ad aurum, quod est subiectum.

Idem praeceptum quasi syllogismorum fundamentum posteriores logici varie extulerunt, aut in hunc modum: nota notae est etiam nota rei, repugnans notae repugnat etiam rei (nota autem nihil fere aliud valet quam praedicatum), aut in hunc modum: quidquid de omnibus valet, valet etiam de quibusdam et singulis; quidquid de nullo valet, nec de quibusdam et singulis valet (genus enim, quod omnia complectitur, est praedicatum). Ex qua forma factum esse videtur, ut universa haec lex dictum de omni et de nullo vocaretur 1). Aristoteles in variis syllogismorum formis demonstrandis huius praecepti ratione rarius utitur.

§. 22.

Enunciatione in terminos h. e. in subjectum et prae-

<sup>1)</sup> Twesten p. 95. §. 105.

dicatum soluta (§. 20.) quaeritur, quibus conditionibus subiectum in praedicati locum, praedicatum in subiecti locum transponere liceat. Ita conversione nova enunciatio existet eamque invertendi rationem ex immediato, quod vocarunt, ratiocinationum genere esse volunt. Neque enim ut concludatur, media et tertia notione interposita opus est. Omnis haec conversio, si praedicatum subiecto per se latius patere attenderis, difficultatem non habet.

κας' ἐκάστην πρόσφησιν] ἀντὶ τοῦ κας' ἐκάστην τρόπου προσφέρην (cf. ad §. 5.) Io. Philop. e schol. coll. h. e. sive esse asseritur sive posse esse ponitur sive necessario esse contenditur.

ai δε ἀδιόριστοι] Ammonius Hermiae exemplum affert ἄνθρωπός ἐστι πεντάπηχυς, cuiusmodi enunciationem, si dictionem spectaveris, universalem esse, si sensum, singularem. Quod genus, quum magis in dictionis ambiguitate, quam in notionis veritate positum sit, omittere praestat.

στερητικήν] quae supra αποφατική. Το δο μουσι Jin

τοῖς ὅροις ἀντιστρέφειν] ἀντιστρέφειν, quod Latini converti reddiderunt.), eae notiones dicuntur, quae ita inter se respondent, ut, quod una habeat proprium, etiam alteri adsit ideoque altera in alterius locum substitui possit (analyt. post. H. 4. categ. 5. etc.). Vox a scena ducta videtur. Chori antistrophe strophae ad assem respondet eiusque motus ita fit, ut posterior in prioris locum succedat. Quo etiam pertinet vocabuli carioτροφος usus iam apud Platonem frequentati (ut in Philebo p. 40. 57); significat enim ex altera parte respondere et quasi ex adverso oppositum esse; id quod etiam in antistrophen cadit. Omnis haec similitudo iusto longius repetita non est; multa enim a scena in vitam migrarunt, velut χορηγείν, λειτουργία, δευτεραγνωνιστής, χοριφαίος et alia.

the property of the party of the same of t

masen in greature thought sometimes of the frage, once-

<sup>4)</sup> Ut iam Boëthius h, L

olov εἰ μηδεμία etc.] Si subjectum cum praedicato nihil commercii habet, haec ratio plane mutua est.

την δε κατηγοςικήν etc.] κατηγοςική est propositio affirmans (καταφατική) nec confundenda est cum ea, quae nunc dicitur enunciatio categorica h. e. conditione vacans (cf. ad §. 6.).

ού μην καβόλου Quum plerumque quidem praedicatum subiecto latius pateat, subiectum, quod angustius est, de latiore notione praedicare non licet (cf. ad §. 6.). Quare pars tantum praedicati ita comparata est, ut cum subjecto locum possit commutare. Sed ubi res rei ita adhaeret, ut soli sit propria nec cum aliis rebus quidquam commune habeat, propositionem invertere licet; praedicatum enim subiecti naturam prorsus continebit. Quod ita esse demonstrandum est; alioquin nullum erit universe invertendi ius. Haec quidem logica est ratio, cur geometrae propositiones non temere convertant, sed, ubi evenit, accurate demonstrent. Ita Euclides (elem. I. 47.) demonstrato Pythagorae theoremate, in recti trigonis anguli quadratum lateris recto angulo obiecti aequare quadrata laterum rectum angulum continentium, rursus (I. 48.) demonstrat, trigonum, in quo unius lateris quadratum duorum reliquorum quadrata aequet, rectum angulum habere eumque ita, ut ab his duobus contineatur. Aut, ut exemplo grammatico utar, ubi subiectum, ibi nominativus, et ubi nominativus, ibi subiectum, nisi velis accusativum cum infinitivo exceptionem statuere, quae re vera non est. Aut omnis periodus est enunciatio, sed multum abest, ut omnis enunciatio sit periodus. Quare hoc de conversione praeceptum gravioris est momenti.

την δε στερητικήν οὐκ ἀναγκαῖον] Si pars eius, quod latius patet, ad aliquid angustius non pertinet, alia tamen eius pars ad id potest pertinere, quemadmodum in exemplo si quaedam animantia non sunt homines, quaedam tamen esse possunt. Quod ignorasses, si finxisses, quos-

dam homines non esse animantia. Quare convertere non licet.

Ex his facile patet, ubi conversio simplex, ubi per accidens, ubi contra valeat nulla 1).

6. 23.

Quod supra (ad §. 19.) desiderabatur, id nunc additur. Quomodo enim fiat syllogismus, in prima figura tanquam reliquarum exemplo et norma ostenditur.

Ubi tres duarum enunciationum notiones ita se habent, ut tertia mediae, media primae tanquam generi subiecta sit: prima et tertia novam enunciationis rationem inibunt et prima de tertia necessario enunciabitur. In exemplo, quo usi sumus, aurum, metallum, quod ductile est, ita se inter se habent, ut quod ductile est, metallum, metallum autem aurum complectatur. Unde necessario quod ductile est, aurum etiam complectitur. Ex hac subsumtionis, quam parum latine vocant, ratione omnis syllogismi ratio repetitur.

ωστε τον ἔσχατον ἐν ὅλφ εἶναι τῷ μέσφ] analyt. pr. I. 1. τὸ δὲ ἐν ὅλφ εἶναι ἔτερον ἐτέρφ καὶ τὸ κατὰ παιτὸς κατηγορεῖσ⊅αι ⊅ατέρου ⊅άτερον ταἰτόν ἐστιν. λέγομεν δὲ τὸ κατὰ παιτὸς κατηγορεῖσ⊅αι, ὅταν μηδὲν ἢ λαβεῖν τῶν τοῦ ὑποκειμένου καὰ οἱ ⊅άτερον οὐ λεκ⊅ήσεται καὶ τὸ κατὰ μηδενὸς ὡσαίτως. Itaque ἐν ὅλφ εἶναι τῷ μέσφ nihil aliud significat, quam tanquam partem universo generi esse subjectam. Ita praepositionem ἐν non notam, quae insit, sed speciem, quae generi subsit, indicare, ex loco intelligus categor. c. 5. οἶον ὁ τὸς ἄν⊅ρωπος ἐν εἴδει μὲν ὑπάργει τῷ ἀν⊅ρωπο.

καλῶ δὲ μέσου] terminus medius vocatur, cum quod hae quidem figura in notionum et subiectarum et alias sibi subiicientium serie medium occupat locum, tum quod omnibus figuris ca est notio, in qua quasi media — ne

<sup>1)</sup> Cf. Kiesewetter §. 143, Twesten §. 87, Drobisch §. 55.

dicam mediatrice — Liquae consentiunt, ut, quasi conclusionis copula, et in propositione et in assumtione 1) inveniatur. Velut in hac argumentatione, omne metallum esse ductile, aurum esse metallum, ergo aurum esse ductile, metalli notio cum medium locum tenet, si a partibus ad genus ascendas, tum in propositione et assumtione tanquam ea repetitur, in qua reliquae quasi conveniunt. Ct. analyt. pr. I. 32. μέσον δὲ βετέον τῶν ὅρων τὸν ἐν ἀμιφοτέρως ταῖς προτώσεσι λεγόμενον.

1.

Hi praeter medium termini extremi ( $\tilde{\alpha} \times \varrho \alpha$ ) dicuntur; alter enim summum locum occupat, ut reliquas notiones tanquam subjectas complectatur ( $\hat{\epsilon}v \ \tilde{\varphi} \ \tilde{\alpha}\lambda\lambda o \ \hat{\epsilon}o\tau v)$ , alter infimum, ut reliquis sit subjectus ( $\hat{\epsilon}v \ \tilde{\alpha}\lambda\lambda \varphi \ \tilde{\sigma}v$ ). Hino terminorum extremorum ille, qui latior est, dicitur terminus maior; hic, qui angustior est, terminus minor; apud nos quidem ille, qui conclusionis praedicatum fit, signum P accipere solet, hic, qui subjectum, S, medius M.

ἄκρα] Iam rursus eadem atque in proportione nomina cf. Euclid. V. def. 18. λῆψις τῶν ἄκρων κας ὑπεξαίρεσιν τῶν μέσων, ut Aristoteles has syllogismi partes ex proportionis similitudine appellasse videatur.

εὶ γὰQ A (P) κατὰ παιτὸς τοῦ B (M) καὶ τὸ B (M) κατὰ παιτὸς τοῦ Γ (S), ἀνάγκη τὸ A (P) κατὰ παιτὸς τοῦ Γ (S) κατηγοςεῖσ $\supset$ αι. Cuius ratio inest §. 21.

σχημα πρώτου] Latini figuram dixerunt, ut grammatice Varro verbi, nominis figuram, rhetorice Quintilian nus orationis figuras?). Ex dispositione et loco terminorum tres Aristoteli syllogismorum figuras existere videbimus. Primae figurae literae ABI tanquam signa apud

Commence of the contract of the

<sup>\*)</sup> Enunciationum "praemissarum, " quae universalior habetur et tanquam principium ponitur. Latinis dicitur propositio; quae, minus universalis habetur et secundo quasi loco mentis cogitationem subit, assumtio.

<sup>2)</sup> Quintilianus inst. or. IX. 1. "Cum sit proximo libro de tropis dictum, sequitur pertinens ad figuras, quae σχήμασα Gracce vocanius."

Aristotelem sibi constant, ut, ubi has literas inveneris, de prima figura agatur.

Unum proposuimus primae figurae modum quasi reliquorum dominum. Qui supersunt, eos facile adieceris 1). §. 24.

ἀπόδειξις] συλλογισμός ef. ad §. 18.

Hoc loco de uno et simplici syllogismo agi manifestum est. Si tribus plures essent termini, propositio et assumtio non haberent, in quo consentirent, ut conclusio existere non posset. Alia est in sorite?) ratio; plures enim syllogismos in unam formam habet contractos. Ubi terminus medius unus quidem esse videtur, sed re vera non est: nulla fit conclusio, nisi vitio commisso, ut in festivo illo commento: Qui quid non amisit, habet illud. Tu non amisisti cornua. Ergo habes cornua. Terminus enim, qui quasi medius adhibetur, in propositione cum conditione: cum habebat, tacite coniunctus est, in assumtione simpliciter positus. Hine multorum sophismatum refutatio — qua usus est Aristoteles in sophisticis elenchis.

§. 25.

aientem. 1stag salial mutasileang

η οὐ πρὸς τὸ κείμενον] Propositio universalis est, ubi assumtionis terminum complectitur. Quod ubi non est, nulla est ratio, cur pars, quae in propositione concessa est, ad assumtionem pertineat. Cuius rei Aristoteles habet exemplum. Proponatur demonstrandum (κείσωο), eruditionis voluptatem esse honestam. Ad quod si propositionem institueris aliquam voluptatem esse honestam, magna erit quaestio, utrum eruditionis an aliam intelligas. Nihil igitur πρὸς τὸ κείμενον. Quodsi illam eruditionis voluptatem tacite intellexeris, id quod demonstrandum erat, tanquam ipsius demonstrationis fundamentum clam infer-

<sup>1)</sup> Twesten & 104 and me door emovind viladial 1

<sup>1)</sup> Twesten §. 155 sqq.

tur; neque enim inest in praemissis, sed petitur allunde (petitio principii).

Duae enunciationes negantes non eam rationem inibunt, ut conclusionem pariant. Qui enim ponuntur termini, ita simul inter se disiunguntur, ut nullam inter se vim habeant.

Ita quidem duplex logicorum praeceptum apparet cum wex mere negativis," ut aiunt, tum ,,ex mere particularibus nihil sequi"1). Quibus adiungatur tertium praeceptum intellectu haud difficile, ,, conclusionem sequi partem debiliorem." Qua formula hoc volunt, ut, si praemissarum altera fuerit particularis vel negans, conclusio item particularis vel negans esse debeat hap and sulban authoris nor by commission of its side commission of allow the min

Prima syllogismi figura adeo principalis dici potest, ut ad ipsam reliquae possint redigi eademque reliquis sit perfectior. Quod quomodo eveniat, nune ostendetur.

In secunda Aristotelis figura notio, a qua tanquam a media concludendi ius ducitur, reliquis generalior est; quod tum evenit maxime, quum et propositionis et assumtionis est praedicatum (κατηγορούμενον). Quoniam enim praedicatum latius patet eique subiectum tanquam generis pars subest (§. 4.): in hac figura terminus medius et propositionis et assumtionis subiecto generalior dicetur. Unde eum in trium, ex quibus concluditur, notionum ordine, si a genere ad partes descendas, primum locum tenere facile patet (έξω μεν των ἀκρων, πρώτον δε τη βέσει). Quare quum MNZ huius figurae terminorum sint signa, M terminus est medius. Exemplum hoc esto: Quidquid vivit, nutritur. nullus lapis nutritur, ergo nullus lapis vivit; in quo nutriri M, vivens N, lapis E.

Quomodo syllogismus in hac figura universalis ad primam figuram redeat, sequenti-

<sup>1)</sup> Cf. Leibnitz nouveaux essais sur l'entendement humain cap. "I Tyrugan 6, 155 and XVII. p. 453.

bus docetur. Aristoteles particularem eodem se modo habere, pluribus adiecit. Quod quidem omisimus; ad illud enim exemplum unam formam facile componas; alteram, in qua propositio universe affirmat, assumtio ex parte negat, infra (ad §. 43.) attingemus; demonstratione enim indirecta ad primam figuram redigitur. Est igitur proposita in hae figura forma primum in hunc modum descripta (xarnyoqsiara yaq etc.):

Nullam N est M. absides web time mos asper)

omner X est M. seriog ing tun media maindus

Ergo nullum X est N. — quae conclusio probanda est ex prima figura.

έπει οδυ άντιστρέφει το στερητικόυ (h. e. ἀποφατικόυ) v. §. 22., unde haec forma:

Nullum M est N. maniharan is amendification and

Atqui omne X est M. (ὑπέκειτο tanquam assumtio)

Ergo nullum X est N. — q. e. d.

descripta:

Omne N est M. to diamine out out of

Nullum X est M. in the state of the state of

Nullum X est N. — quae conclusio probanda est ex prima figura.

εl γὰς τὸ M etc.] — cf. §. 22. Igitur ex conversione:

Omne N est M. (ὑπῖρχεν tanquam propositio.)

Nullum N est X — ex prima figura.

Unde nullum X est N. (ex conversione, ut eadem sit

Altera forma demonstratione vix egebat; nihil enim

<sup>\*)</sup> Bekkerus scribit οὐδὰ τὸ Ξ τῷ Ν ὑπάρξει — id quod nisi per ambages concluditur. Restituimus ex coni.; οὐδὰ τὸ Ν τῷ Ξ ὑπάρξει — quo ducunt et loci ratio et codicum apud Bekkerum vestigia et Alex. Aphr. in scholiis collectis significatio.

a prima differt, nisi propositione in assumtionem, assumtione in propositionem mutata; quod discrimen, quoniam utraque universalis est, plane est nullum.

pertinent illa: οὐδαμῶς ἄλλως. Ratio quidem haec erit. Ut conclusio fiat affirmans, et propositio et assumtio affirmet necesse est (cf. ad §. 25.). Quod si ponatur, hoe eveniet, ut praedicatum, in quo quidem tanquam in medio utraque consentit, duo subiecta aut tanquam generi sibi submissa habeat aut pari potestate aequet aut alterum aequet alterum submissum habeat (ad §. 6.). Quodsi praedicatum utroque est latius, haec generis sunt partes inter se disjunctae, nullo tamen inter ipsas enunciationis vinculo; si praedicatum idem pollet, atque utrumque subiectum: haec nihil differunt; si praedicatum altero est latius, alterum aequat: illud huic tanquam generi pars subest. In hae dubia conditione nihil concludi facile patet. Itaque secundae figurae ea est inopia, ut intra negationem cohibeatur.

Haec quidem est causa, cur Aristoteles secundae figurae formam ita descripserit, ut vel in propositione vel in assumtione negatio insit necessario (ὅταν τὸ αὐτὸ — praedicatum — τῷ μὲν παντὶ τῷ ὁὲ μηδενὶ ὑπάρχη ἢ ἑκατέοφ παντὶ ἢ μηδενί.).

were person it see ] - 72 \$22. Igiter es denverslane:

Tertiae figurae forma in eo cernitur, quod terminus medius et propositionis et assumtionis est subicetum (τῷ αὐτῷ ὑπάρχει, μέσον καβ΄ οὖ ἄμφω τὰ κατηγορούμενα). Quoniam autem subicetum praedicato angustius esse solet neque unquam latius (§. 4.): in hac figura terminus medius et propositionis et assumtionis praedicato angustior est. Unde eum in trium, ex quibus concluditur, notionum ordine, si a genere ad partes descendas, ultimum locum tenere facile patet. (ἔξω μὲν τῶν ἄκρων, ἔσχωτον δὲ τῷ βέτου ακρων, ἔσχωτον δὲ τῷ βέτου ακρων και με το και το κ

oci). Quare quum ΠΡΣ huius figurae terminorum sint signa, Σ terminus est medius. Exemplum hoc esto.

Omne quadratum rectos angulos habet.

Omne quadratum parallelogrammum est

Sunt parallelogramma, quae rectos angulos habeant. In quo rectos angulos habere II, parallelogrammum P, quadratum E.

ຂαຽόλου μέν οὖν ὄντων etc.] Forma descripta est in hunc modum:

Omne S est P.

Aliquod R est P.

Quod quidem ab Aristotele, assumtione conversa, ad primam figuram revocatur. Quum omne S ponatur R, necessario (§. 22.) R ex parte est S. Existit igitur haec forma:

Omne S est P.
Aliquod R est S.

Ergo aliquod R est P (ex prima figura). Q. e. d. συλλογίσασφαι τὸ καφόλου etc.] Omfis haec figura eo tendit, ut P tanquam praedicatum cum R subiecto propterea coniungatur, quod P et R eiusdem subiecti (S) sunt praedicata. Quoniam praedicatum plerumque latius patet (§. 6.), et P et R eodem subiecto sunt latiora. Quia igitur P et R in angustiori (S) vel consentiunt vel dissentiunt, nihil concludas, universum et P et R inter se vel consentire vel dissentire; de sola enim utriusque parte agitur. Itaque ut in secunda figura nihil affirmatur, sic in tertia nihil universe concluditur, ut haec intra partis cognitionem cohibeatur. Unde Aristoteles: φανερον δὲ καὶ ότι πάντες ατελεῖς εἰσίν οἱ ἐν τούτφ τῷ σχήματι συλλογισμοί πάντες γιὰς τελειοῦνται προςλαμβανομένων τινῶν.

Quod ab initio dictum est: ἐὰν τῷ αἰτῷ — — ὑπάρχη — ἄμφω — — μηδενί, τὸ μὲν σχῆμα τὸ τοιοῖτον καλῶ τοίτον est quidem tertiae figurae forma; sed conclusio ex hac forma fieri non potest; nam ex mere negativis, ut aiunt, nihil sequitur (cf. ad §. 25.). Quare Aristoteles eodem loco (anal. pr. I. 6.): ὅταν μὲν γὰς ἀμφότεςοι οἱ ὅςοι ὧσι κατηγορικοί, ἔσται συλλογισμός, ὅτι τινὶ ὑπάρχει τό ἄκρον τῷ ἄκρο, ὅταν δὲ στες ητικοί, οὐκ ἔσται.

§. 28.

Aristoteles omnem syllogismi naturam ex varia trium terminorum ratione repetivit. Hi si ita ordinantur, ut latior angustiorem comprehendat (cf. ad §. 23.): triplex est locus, quem terminus medius occupare possit, vel medius, unde prima figura, vel summus, unde altera, vel infimus, unde tertia figura ducitur. Neque alium locum neque aliam figuram excogitari posse facile apparet, dummodo ex trium terminorum et triplici termini medii ratione figurarum genera trahenda esse iudices. Hoc loco Aristoteles a mutua terminorum inter se ratione ad enunciationes procedit et propositionem et assumtionem, ut, quae sit earum in singulis figuris forma, quaerere instituat.

τὸ μέσου ἐυ ἀμφοτέραις etc.] cf. ad §. 23.

ἐὰν μὲν οὖν κατηγοςῆ καὶ κατηγοςῆται] κατηγοςεῖν h. l. praedicatum, quasi ipsum affirmet, active dici, sicut ἀπαςνεῖο και active praedicatum, quod neget, ex media figura, qualis h. l. describitur, facile apparet. (cf. ad §. 26.) Inde κατηγοςεῖται idem quod τοῦτο ἢ κακὶ οὖ κατηγοςεῖται (cf. ad §. 6.).

Hanc terminorum in praemissis, quae vocantur, dispositionem posteriores secuti sunt, ut figurarum genera invenirent. Unde quatuor enumerarunt. Quatuor enim sunt in utraque propositione subiecti et praedicati loca. Quare terminos si inter se solos comparaveris, tres erunt figurae; si eos ad enunciationes revocaveris, quatuor. Quod ex hac descriptione facile patet.

Galenus quartam hanc figuram excogitasse ab Arabicis ad Aristotelem commentatoribus memoriae proditur. In Galeni scriptis, quae nobis exstant, eiusmodi inventionem frustra quaesivimus. Quarta figura non ita est nova, ut novi aliquid, quod in tribus Aristotelicis concludi non possit, concludere sciat. Neque enim ex nova eaque necessaria notionum inter se ratione, quae sola veram diversitatem gignat, sed ex fortuita harum notionum in praemissis positione orta est. Qui terminorum naturam spectant. eos tria figurarum genera, qui externam enunciationum formam, eos quatuor constituere necesse est. Quare Galenus non addidit, ut vulgo putant, quartam tribus prioribus, sed tres Aristotelis in quatuor novas convertit; nituntur enim plane alio dividendi fundamento. Quod in quarta Galeni figura concluditur, id, si Aristotelis viam secutus mutuam terminorum rationem pensitaveris, facile tribus Aristotelis figuris subiectum esse videbis. Ita pleraque quartae figurae exempla praemissis inter se commutatis, longe verius prima Aristotelis figura concluduntur, duo vero ad secundam facile revocaveris 1).

Ipsae figurae pro varia, quam admittunt, et propositionis et assumtionis natura (possunt enim vel assirmare

<sup>1)</sup> Quartam figuram uberius persecutus est Twesten §. 110 sqq. reiecit I. F. Herbart Lehrbuch zur Einleitung in die Philosophie §. 71. Cf. Hegel Encyclopädie §. 187. Huius tamen philosophi de syllogismi figuris doctrinam noli cum Aristotele confundere. De quo discrimine alias dicemus. Immanuel Kant quum eo processit, ut totum hunc de figuris locum inutile et aerumnosum dialecticorum commentum esse contenderet, in quarta maxime figura offendit. Cf. quam dissertationem inscripsit: von der falschen Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren, in libro: Kant vermischte Schriften, 1799. I. p. 597.

vel negare idque vel universe vel ex parte) varias habent formas; quas Graeci Aristotelis interpretes τρόπους 1), Latini modos dixerunt.

## §. 29.

Figurarum quid singulae possint et quanti sint ad cognoscendum momenti, in pauca confertur.

τήν τοῦ τί ἐστιν ἐπιστήμην etc.] Ea scientia, quae ipsam rei naturam comprehendit, neque in negatione acquiescere neque in parte consistere potest; primum enim rei natura gignit et ponit (καταφάσεως), negatio contra nihil aliud quam dirimit et tollit; deinde quod tanquam rei natura cognoscitur, id adeo necessitatem habet, ut in omnia, quae eiusdem sunt generis, cadere debeat (τῶν κα-βόλου). Igitur quoniam secunda figura in negatione (§. 26.), tertia in parte cognoscenda (§. 27.) haeret: prima figura maioris est ad sciendum ponderis. Quare Aristoteles in analyt. post. I. 14. in. τῶν δὲ σχημάσων ἐπιστημονικον μάλιστα τὸ πρῶτόν ἐστιν. αἴ τε γὰρ μαξηματικαὶ τῶν ἐπιστημῶν διὰ τούτου φέρουσι τὰς ἀποδείξεις, οἶον ἀριξιμητικη καὶ γεωμετρία καὶ ὀπική — id quod ex qualibet fere Euclidis demonstratione patebit ²).

## §. 30.

Omnis conclusio ad rationem reddendam nata, si ex obscurioribus trahitur, a consilio suo aberrat.

τὰ ἀδοξότες α] opponuntur τοῖς ἐνδόξοις, quae tanquam certa et concessa in communi hominum opinione versantur. (cf. top. I. 1.)

§. 31.

2) Cf. Drobisch p. 157, qui exempli causa demonstrationem aliquam geometricam quasi colligatam ita dissolvit, ut omnis syllogismorum compages oculis sit subiecta.

<sup>4)</sup> Cf. Philoponum ad analyt, prior, fol. XIX, 6. ed. Ven. Quae modorum in unaquaque figura nomina tanquam signa et formulas invenerunt, Aristotelis non sunt. Unde omisimus, etsi cognitu facillimas. v. Twesten §. 103 sqq.

Aristoteles per singulas figuras accuratissime demonstravit, quomodo fieri possit, ut ex falsis vera sequantur 1). (anal. pr. II. 2—4.) Potest enim accidere, ut, quae universe vel affirmata vel negata falsa sunt, in conclusione ab universo genere ad eam partem redigantur, de qua id ipsum vel affirmare vel negare rectum est. Sed eiusmodi verum casu exstitit, neque ipsius causae in rei natura positae necessitate (πλην οὐ διότι).

Ex veris falsa sequi non possunt; neque enim est, unde falsum irrepat. Quare si conclusio falsi aliquid continet, necessario aut propositio aut assumtio aut utraque falsa fuerit necesse est, dummodo ipse concludendi modus errorem non admiserit.

Igitur si conclusio vera est, praemissarum, quae dicuntur, veritas non sequitur, sed si falsa, falsitas.

αλήν οὐ διότι, ἀλλ' ὅτι] cf. ad §. 12. 13. §. 32.

Eστι δὲ φιλοσόφημα μὲν συλλογισμός ἀποδεικτικός] Elusmodi ratiocinatio, quippe quae demonstratione evidens, verum occupavit; unde φιλοσόφημα dicitur. Quod quidem nomen h. l. latius patet <sup>2</sup>); neque enim ad philosophiam solam ita pertinet, ut reliquae disciplinae, velut mathematicae, excludantur. Ubi verum, quacunque est in arte, demonstratione probaveris, ibi φιλοσόφημα ea certe, qua hic definitur ratione.

ἐπιχείρημα δὲ συλλογισμός διαλεπτικός] Dialectica a sophistica eo differt, quod sophistica solam speciem propositam habet, dialectica autem verum disputationibus (τῷ διαλέγεσθαι) ultro citroque habitis quasi experiendum. Ita metaphys. IV. (Γ) 2. ἔστι δὲ ἡ διαλεπτική πει-

<sup>4)</sup> cf. Biese 1. l. p. 188.

<sup>&</sup>quot;) Ut vel ipsa saepius φιλοσοφία. Cf. Plat. Theaet. p. 143. d. et al.

ραστική περί ων ή σοφία γνωριστική, ή δε σοφιστική φαινομένη, ούσα δ' ού. Philosophia verum cognoscit, dialectica tentat et experitur, sophistica in speciem convertit. cf. metaphys. XI. (K) 3. top. I. 1. Dialectica ab iis proficisens, quae in communi hominum opinione versantur (τὰ ἔνδοξα), in utramque partem disputat et difficultates ita quasi exagitat, ut verum indagetur et ad artium principia patefiat accessus. top. I. 2. εξεταστική γάο οδσα πρός τάς άπασῶν τῶν μεβόδων ἀρχὰς ὁδὸν ἔχει. Itaque verum ratiocinatione tentare et experiendo aggredi (ἐπιχειφεῖν), dialecticae est. Unde propria epicherematis vis et potestas perspicitur. Sed hoc nomen iam apud veteres adeo fluctuasse, ut fere contraria significaret, Quintilianus auctor est 1). Quare etiam apud logicos recentiores ab origine plane deflexit. Quum enim vel propositioni vel assumtioni causam ita addideris, ut ad propriam ratiocinationem perduci possit, haec syllogismi compositi forma epicherema vocatur 2).

<sup>1)</sup> Institut, orat, V. 10. §. 2. sqq. ,,Sunt, qui illud prins (certam quandam argumenti conclusionem ex consequentibus) epicherema dicant. - - Epicherema Valgius aggressionem vocat; Celsus antem indicat non nostram administrationem, sed ipsam rem, quam aggredimur, id est argumentum, quo aliquid probaturi sumus, etiamsi nondum verbis explanatum, iam tamen mente conceptum, epicherema dici. Aliis videtur non destinatam vel inchoatam, sed perfectam probationem hoc nomen accipere et ultimam speciem; ideoque propria eius appellatio et maxime in usu posita est, quo significatur certa quaedam sententiae comprehensio, quae ex tribus minimum partibus constat. dam epicherema rationem appellarunt; Cicero melius ratiocinationem; quamquam et ille nomen hoc duxisse magis a syllogismo videtur. Nam et statum syllogisticum ratiocinativum appellat exemplisque utitur philosophorum. Et quoniam est quaedam inter syllogismum et epicherema vicinitas, potest videri hoc nomine recte abusus. δειξις est evidens probatio ideoque apud geometras yeanunal ἀποδείξεις dicuntur. Hanc et ab epicheremate Caecilius putat differre solo genere conclusionis, et esse apodixin imperfectum epicherema - - Quidam inesse epicheremati apodixin putant et esse partem eius confirmantem." 2) Cf. Kiesewetter §. 25S. Twesten §. 119.

Qui usus ad Quintiliani verba redit , quidam inesse epicheremati apodixin putant et esse partem eius confirmanteni," dustes sunt vol individum vol general ("internation of the property of the property

σόφισμα δε συλλογισμός έρισσικός.] Sophisticam in veri specie captanda versari ostendimus. Eadem plane ratione courres non de fure quaerit, sed tantum de causa, quoquo modo est, obtinenda, ut pro vero speciem sectari nihil pensi habeat. Unde Aristoteles sophisten a dialectico non facultate, sed voluntate differre dixit 1). Syllogismus igitur ad speciem ita confictus, ut concludere videatur, re vera non concludat, - quod vitium vel formae (top. VIII. 12.) vel argumenti (soph. elench. 2.) esse potest - σοφισμα nominatur.

απόρημα δε συλλογισμός διαλεπτικός αντιφάσεως.] Omnis Aristotelis institutio ab ἀπορίαις proficisci solet h. e. a difficultatum in utramque partem quaestione (cf. d. an. I. 2. in.). Quae quidem fit dialectice; ea enim, quae de re proposita vulgo statuuntur (7à ενδοξά), ita exagitantur et quasi excutiuntur, ut difficultates appareant, quae in repugnantia sive rerum sive notionum cernuntur. Quare anomua dubitatio est dialectica in contrariam partem (aντιφάσεως) argumentatione confirmata. saltum sanguam parcem, uggs 13m (4) motall tomus

Syllogismo inductio opposita est (§. 18.), ut, postquam de illo dictum est, bace tractanda relinquatur (\$. 33 - 35.). Ita hoc loco inductionis via et exemplum proponuntur 2).

έφοδον] - cursum et progressum - "appellant Graeci in ratione disputandi argumentorum seriem seu dispositionem; nam et διάταξιν pro codem dicunt." Isaac. Casaubonus ad Diog. Lacrt. III. 47. Inductio propterea est, ita quidem ut C non unam concris for

Rhetor. L. 1. 6 gulg vaquerinde vin in of stratum din in the жеопискомь.

<sup>2)</sup> De inductione conferas Twesten §. 151, H. Ritter Abrils der philosophischen Logik p. 102.

probabilior et evidentior dicitur, quod non ab abdita aliqua causa, cuiusmodi ratio est generalis, sed a rebus apertis, quales sunt vel individuae vel generis partes cognitu faciliores, persuadendi vim repetit. Sed quum ea sit infinita rerum multitudo, ut omnia formarum individua colligi eoque certe generum formae omnes cognosci non possint: aliquid semper relinquitur, unde exceptio oriatur, ut inductio per se sola imperfecta esse debeat. Sio si in exemplo proposito, peritissimum quemque omnino (ὅλως) esse optimum, inductione velles probare: id in omnibus omnium, quae esse possent, artium formis demonstrandum esset. Quod quoniam fieri nequit, illius ὅλως necessitas paulo est remissior. Quare Aristoteles habebat, quod syllogismum βιαστικώσερον diceret.

the strong, 34 afferentiate about the same

Concludendi forma, quae in inductione obtinet, cum syllogismo comparatur. Quae quomodo opposita sint, ex hoc exemplo facile intelligitur. Metallum (B) ductile (A), quia aurum (C), argentum, ferrum ductilia (cf. ad \$. 18.). Summa igitur notio (Ξάτερον ἄκρον) per infimam (διὰ τοῦ żrέρου) mediae (B) inesse colligitur; ita enim in his a genere ad partes descenditur, ut, quod ductile est (A), metallum tanquam partem, metallum (B) metalli formas (C) comprehendat. Quare hace concludendi ratio primae syllogismi figurae e regione est; syllogismum enim ita procedere vidimus, ut, termino medio interiecto (B), infimae notioni (C) summam (A) vindicet; in hunc quidem modum, naurum (C) est ductile (A), quia est metallum (B)." Sed ut inductio fieri possit, una species, quae in syllogismo litera C appellatur, ad reliquas omnes traducenda est, ita quidem ut C non unam generis formam, sed omnes formas tanquam universum genus constituat (δεῖ δὲ νοείν τὸ Γ τὸ ἐξ ἀπάντων τῶν καβ΄ ἔκαστον συγκείμενον). Sie in exemplo aurum (C) per se solum non sufficit, ut metallum esse ductile probetur, sed reliquae metalli generosl species, ut argentum, ferrum et cetera addenda sunt.

ή γὰο ἐπαγωγή διὰ πάντων.] Quibus verbis minus quid fiat et quid fieri possit, quam quid fieri debeat significatur. Debet inductio, ut aliquid universo generi tribuere liceat, aut omnes, quae subiectae sunt, res singulares aut certe omnes generis formas perlustrare. Sed tantum non pollet; illas utpote innumeras percurrere non poterit, has poterit quidem, si sunt divisione certe numero definitae. At hoc dividere et definire, in quo rei summa est sita, alienae est potestatis, neque ipsius inductionis. Ita inductio per se sola erit imperfecta 1). Sed quo maior est rerum singularum numerus, eo firmior ex lis ductur coniectura.

which are is who \$. 351 Sounds in signate alered

To azgor, summa, ro rgiror, infima trium earum notionum dicitur, quarum primae altera, alteri tertia ita subiecta est, ut conclusio fieri possit.

Φύσει μέν οὖν πρότερος καὶ γνωριμώτερος ὁ διὰ τοῦ μέσου συλλογισμός] natura enim ex universa lege res condit singulares. cf. ad §. 17.

ήμεν δ' ἐναργέστερος ὁ διὰ τῆς ἐπαγωγῆς] tanta enim est in rebus singularibus sensus evidentia, ut abstractorum<sup>2</sup>) cognitione ad persuadendum plus valeat.

<sup>\*)</sup> De inductione quae in arithmetica dicitur perfecta cf. Droblsch p. 163.

<sup>\*)</sup> Inductio a concretis, ut loquuntur, proficiseitur, syllogismus ab abstractis; illa enim in sensu posita sunt, base utpote universa in ratione et notione a sensibus avocata. Abstracti et concreti vocabula nunc quidem in omnium ore versantur. Quorum abstracta ex Aristotele ducenda sunt, concreta haud scio an minus. Αφαίριστε a rerum materia, ex qua quid vel sculpitur vel exciditur (phys. l. 7. τὰ δ' ἀφαιρίστε οδον ἐκ τοῦ λίβου δ' Ερμής), ab Aristotele ad notiones translata est, quae mentis acumine, fortuitis rerum notis omissis, ad constantes et necessarias formas revocantur, cf. comm. nostv. ad Ar. d. an. Hl. 4. §. 8. Hanc ἀφαίριστε ab Aristotele ad mathematica maxime traductom (hace enim, materia relicta, in solis formis versari videbantur) Latini, ut Boethius

Tò εἰκός] aliqua probabilitatis ratione ad generale accedit; est enim ὡς τὸ ἐπὶ τὸ πολύ h. e. quod plerumque fit, ita ut fere propositionis locum teneat ex inductione eaque imperfecta collectae (ad §. 34.). Ita enim homines, experientia magistra (haec autem in inductione versatur), generalem sibi fingunt sententiam (πρότασης ἔνδοξος).

est proprium, ut ex nulla alia re existere potuerit, necessarium est; si aliis aeque accidat, dubium. Necessarium τεκμήςων dicitur, idque quoniam ex ipsa rei natura sequitur, et ipsum demonstrari potest et demonstrandi vim habet (ἀποδειχτιχή). Cuius rei Aristoteles hoc habet in rhetoricis exemplum (rhetor. I. 2.) οἶον εἴ τις εἴπειεν σημεῖον ὅτι νοσεῖ, πυρέττει γάρ, ἢ τέτοκεν, ὅτι γάλα ἔχει, ἀναγκαῖον. Rara autem sunt certa eiusmodi indicia.

sublects out; at so o body first possis

in analyt. post. I. 13. (19.), abstractionem reddiderunt. Inde abstracta ea sunt, quae, tanquam generalia a rebus singularibus cogitatione seiuncta, a sensuum evidentia ad mentis intelligentiam rediguntur. Concreta, quae abstractis opponuntur, metuendam est, ne rois ounατφυκόσιν apud Aristotelem non respondent, id quod voluit Gruppe in libro, quem inscripsit Wendepunkt der Philosophie im 19. Jahrhundert p. 310. Alia enim συμφύσεως est significatio (cf. metaphys. A. 4.), eamque modo connascendi, modo copulandi, modo coadhaerendi vocabule expresserunt. Fuerunt, qui concretum ita interpretarentur, in concreto qualitatem (ut hoc utar) cum substantia coalnisse, ut cum re nigra nigritiem, in abstractis contra a mente esse segregatam. Sed hoc fortasse pro nascente sermonis usu subtilius. Concretum potius iam apud antiquos materiae est, quatenus condensata et spissa vere est manifesta. Ita Lucret. I. 1018. concreta copia materiai. Cic. de nat, De. II. 39, aer concretus, ut aer fusus sit contrarium. Haec iam ad nostram dicendi consuctudinem prope accedunt. Quod Hegelius (cf. Encyclopadie §. 164.) ipsam notionem concretam dixit, quippe quae opposita sua vi subigens ex his quasi coalesceret, ideoque per se esset ipsa: a communi seculorum usu descivit in coque suam suo iure rationem secutus est. Inde certe aliqua apud nos horum vocabulorum inconstantia ingravescit. a debit inner a sional allow all another changes

Quidquid igitur est sive probabile sive signum, plerumque propositio ex his nata non adeo est universalis. ut exceptionem patiatur nullam; magis enim ponitur universalis, quam probata est. Quare syllogismus ab eiusmodi fundamento ductus non omnibus numeris est absolutus, ut magis persuadeat quam demonstret. Haec prima enthymematis vis eaque apud Aristotelem sibi constans. Sed iam apud veteres variavit. Scribit enim Quintilianus in inst. or. V. 10. §. 1. "Enthymema (quod nos commentum sane aut commentationem interpretemur, quia aliter non possumus, Graeco melius usuri) unum intellectum habet, quo omnia mente concepta significat; alterum, quo sententiam cum ratione; tertium, quo certam quandam argumenti conclusionem, vel ex consequentibus vel ex repugnantibus; quamquam de hoc parum convenit. Sunt enim, qui illud prius epicherema dicant: pluresque invenies in ea opinione, ut id demum, quod pugna constat, enthymema accipi velint et ideo illud Cornificius contrarium appellat. Hunc alii rhetoricum syllogismum, alii imperfectum syllogismum vocaverunt, quia nec distinctis nec totidem partibus concluderetur." Hanc quidem, quae postremo loco posita est, significationem recentiores secuti enthymemata eos syllogismos vocant, in quibus una duntaxat vel duae enunciationum diserte ponuntur, reliquae omittuntur, cuius generis exempla pervulgata sunt apud oratores. cf. Quintil. inst. V. 14. Ceterum hoc concludendi compendium a quibusdam nomen decurtati syllogismi accepit 1). In I what transmit Hyper to the

on in to one , come and \$, 37. , antierso all ligands and

Sicut enthymema syllogismi, ita exemplum inductionis simile est.

<sup>\*)</sup> Dan. Wyttenbach praccepta logicae philosophiae III. 6. §. 18. p. 190. Kiesewetter §. 257. Twesten §. 117.

Exemplum ineunte capite ita definitur: Παράδειγμα δ' έστιν όταν τω μέσω το άκρον υπάρχου δειχοή δια του ομοίου τῷ τρίτω. Quod si inductioni contuleris (§. 34.), exemplum eo differt, quod in illa cunctae vel certe plurimae termini medii tanquam generis species tertiae noticnis locum obtinent, in hoc non generis species, sed tantum quod una cum termino medio tanquam species cum specie unius et eiusdem est generis. Quare Aristoteles recte dixit, exemplum ad id, de quo demonstrandum est, non se habere quemadmodum totum ad partem, qua ratione syllogismus continetur, nec quemadmodum partem ad totum, qua re inductio nititur, sed tanquam partem ad partem, quatenus utraque eidem generi subiecta est. In rhetor. I. 2. exempli locus similiter exponitur: ἔστι δὲ ούτε ως μέρος πρός όλου ούρ ως όλου πρός μέρος ούρ ως όλον πράς όλου, άλλ' ώς μέρος πράς μέρος, δμοιον πρός δμοιον, όταν άμφω μεν ή ύπο το αύτο γένος, γνωριμώτερον δε βάτερου ή βατέρου, παράδειγμά έστιτ. οδου ότι έπεβούλευε τυραννίδι Διονύσιος αίτων την φυλακήν και γάο Πεισίστρατος πρότερου έπιβουλεύων ήτει φυλακήν και λαβών έτυράννευσε και Θεαγένης εν Μεγάροις και άλλοι όσους τσασι. παράδειγμα πάντες γίνονται τοῦ Διονυσίου, ον ούκ ίσασί πω εί διά τούτο αίτει, πάντα δε ταύτα ύπο το αύτο καβόλου, ότι ὁ ἐπιβουλεύων τυραννίδι φυλακήν αίτει. Dionysius, quum corporis custodiam poscit, tyrannidem meditari probatur. quia simili modo egerunt Plsistratus et Theagenes. Hi cum Dionysio eiusdem esse generis iudicandi sunt (ὑπὸ ταὐτό), ut exempli similitudini fides habeatur. In eo igltur exempli vis cernitur, quod hoc genus, quo et id de quo demonstratur et exemplum tanquam cognata continentur, facile cogitatione concipitur, ita ut inde conclusio petatur. Eadem est analogiae 1) origo. Quam quidem Ari-

<sup>\*)</sup> Twesten \$, 152, Drobisch \$, 125,

stoteles saepius adhibuit 1), sed ab exemplo non segregavit; nulla autem in cogitando forma latius manare videtur.

έξ ἀπάντων] cf. ad §. 34.

οὐκ ἐξ ἀπάντων] Inde factum est, ut exemplum inductionem Interpretarentur, qua conclusio ex unico individividuo duceretur. At vero inductio est nulla, nisi colligat ex enumerando.

§. 38.

Syllogismus et inductio, duplex cognitionis forma, ita per omnia dominantur, ut non scientiae propriae sint, sed in orationibus, quae, disciplinis solutiores, ad communem vitam propius accedunt, aeque obtineant. Cf. rhetor. I. 2.

οί μεν λαμβάνοντες ώς παρά ξυνιέντων] τὸ συνέναι ad universalium, unde syllogismus oritur, intelligentiam pertinet (cf. ad §. 18.).

Sic quidem in omnibus duplicem esse et cognoscendi et probandi viam Aristoteles ostendit vel a generalibus ad singularia, vel a rebus singularibus ad generalia. Nec prorsus differt, quam recentiores et syntheticam et analyticam 2) cognoscendi viam et rationem dixerunt, illam ab initiis et ultimis causis ad rerum varietatem, hanc a rebus ad initia et causas ducentem. Quas quamquam syllogismo et inductione non coerceas, tamen cognatas esse patet. Aristotel. in eth. Nicom. I. 2.: μη λαυβανέτω δ' ήμας ότι διαφέρουσιν οἱ ἀπὸ τῶν ἀρχῶν λόγοι καὶ οἱ ἐπὶ ras ayas. Unde cur illa progressiva, hace regressiva via dicta sit, facile intelligitur. De analytici nomine cf. quae supra dicta sunt (p. 37.); unde pronum iter erat ad synthetici vocabulum inveniendum. Analysis et synthesis voces sunt a geometria sumtae, ut scribit Philoponus ad init lib. I. anal. pr. et post., quemadmodum

<sup>1)</sup> Biese p. 314.

<sup>\*)</sup> Twesten §. 173 sqq, Hegel Logik III. p. 278 sqq.

4.1

et aline fermulée in logica adhiberé solitae ex cademi traductes sunt and are la sure destruction de secondaries

est opposita, ut condradictio existat (§. 7 — 9.): sic conclusio conclusioni. Eiusmodi igitur mutatio iusta conclusione sive inductione sive syllogismo instituta elenchus vocatur.

**§.** 40..

Ut elenchus contradictionem probat, ita instantia in propositionibus, ex quibus concluditur, tollendis consistit. Instantiam Latini, ut iam Boëthins h. L. žvovacuv verterunt, propositionem propositioni contrariam. Propositio, ex qua syllogismus ducatur, universalis esse debet (§. 25.). Sed non opus est, ut instantia universe neget; imm emim ex parte negatio ea evertit, quae universe prolata sunt (§. 7—9.). Similiter in top. H. 2. 4 yèq žverosus čuvas žuvisionus sigio riju Sicuro.

Ş. 41.

In ratioeinationibus examinandis imprimis spectari debet, unde principium ductum sit in propositionibus declaratum; hoc enim tanquam fundamento nituntur omnia.
Frequens autem est vitium, quod, Aristotele auctore, petitio principii ') vocatur, ut, quae demonstranda est
propositio, quasi per se cognoscatur, tanquam certa sumatur (analyt. prior. II. 16.). Cuius vitii quiaque potissimum modi commemorantur (top. VIII. 13.).

ἐν δὲ τοῖς συνωνύμοις] Aristoteles synonyma abhamonymit constanti usu discernit unt ille valut absedem

hemonymia constanti usu discernit, ut illa velut elusdem generis formae idem et vocentur et re vera sint, hace codem quidem nomine vocentur, sed re ipsa sint diversa 4);

<sup>1)</sup> Twesten §. 185.

<sup>2)</sup> Illa Bosshins univoca, hase geogivona reddidit. ; Isidor.

CL cetegor. 1. δμώνυμα λέγεται, διι δυομα μόνον κοινόν δι κατά τοῦνομα λόγος τῆς οὐνίας ἔτερος. Σιπώνυμα δὶ λέγεται, διι τό τε ὅνομα κοινόν καὶ ὁ κατὰ τοῦνομα λόγος τῆς οὐνίας ὁ αὐνομα λόγος τῆς οὐνίας ὁ αὐνός, οἶον ξῷσν ὅ τε ἄνθρωπος καὶ ὁ βοῦς. Ετ homo et hos enimentia et dicuntur et sunt; unde revera synonyma. Quare quae adiecta sunt ἐν ὅσοις τὸ ὅνομα καὶ ὁ λόγος τὸ αὐτὸ σημαίνει, pihil sunt nisi synonymi explicatio. Fiusmodi igitur notiones, quoniam, etai different, multa communia habent, facile fit, ut temere inter se commutentur. Ita rhombus et quadratum, quoniam utrumque est parallelogrammum, synonyma sunt, quemadimodum certe apud Aristotelem definiuntur. Sed hac de causa, quod in rhombo valet, ad quadratum transferre, petitio principii fuerit.

δεύτερον ὅταν κατὰ μέρος etc.] ἀξιοῦν Aristoteles ita adhibet '), ut sit, aliquid tanquam syllogismi propositionem taoite assumer. (analyt. pr. II. 26.); inde ἀξιόμωτα fere idem atque αροτάσεις. 'Αντικείμενα latius patent, quam ἐναντία (cf. ad §. 7. sqq.); quare si quaevis opposita eadem scientia comprehendi posueris, iam, quod demonstrandum erat, tacits arrogaveris; oppositorum enim una pars contraria.

... πρίτου εἴ τις καβόλου etc.]. Hog in inductione manime eveniet. Singula enim tanquam concessa petentur, ut de genere demonstretur.

πάλιν εἴτις διελών etc.] Quod genus tertio est si-millimum.

gerum p. 331. Buttman gr. gr. §. 145. not. 7.

.... η εί τις των επομένων άλληλοις etc.] Quum quis id petit at tanquam concessum sumit, quod in rei domon-

orig. II. 26.: "Aequivoca sunt, quando multarum rerum nomen unum, sed non cadem definitio."

while) Bloto po 1935 of the best time and the best of

strandae locum substitui potest, plane nihil agit; neque enim quidquam refert, utrum hoc postulet, an illud intentatum relinquat. Si quadrati latus (πλευρά) cum linea diagonali (διαμέτρω ef. ad §. 9.) communem mensuram non habet, sequitur, ut nec diagonalis cum latere. Quare hoc si posueris, illud non demonstrabis sed postulabis. Frequens est apud Aristotelem exemplum, ἀσύμμετρος ἡ διάμετρος (cf. ad Aristot. d. an. III. 9. §. 1.). At vero quum certa rectangulorum sint genera, in quibus linea diagonalis communem cum lateribus mensuram habeat — id quod ex triangulis Pythagoreis facile constat — nihil propius est, quam illa verba ad quadratum revocare.

ἀσύμμετο ον] cf. Euclid. el. X. def. 1. 2. σύμμετοα μεγέξη λέγεται τὰ τῷ αὐτῷ μέτο μετούμενα. ἀσύμμετοα δέ, ὧν μηδὶν ἐνδέχεται κοινὸν μέτο ν γενέσξαι.

### §. 42.

Demonstrationis viae significatae sunt, ut iam quanti singula demonstrandi genera ad cognoscendum momenti habeant adiiciatur. Demonstratio negans aiente minus valet, quod negatio per se nihil est, ut affirmatio, ad quam referatur, antecedere debeat. Negatione res disiunguntur (§. 2.), ut, antequam negatur, esse debeat, quod possit disiungi. Quare demonstratio, quae in negando versatur, et a natura est remotior et ad intelligendum minoris momenti.

## \$. 43.

Demonstratio indirecta cum directa comparatur.

ή είς τὸ ἀδύνατον ἄγουσα ἀπόδειξις.] Demonstratio indirecta a directa eo differt, quod haec ab ipsius rei demonstrandae causis et rationibus, illa ab opposito probandi vim repetit. Ponitur enim rem non esse; quo accepto, quid inde sequatur, eo usque inquiritur, donec falsum esse e re certa et indubitata cognoscatur. Quodsi rem non esse falsum est, res ipsa est vera (§. 10.). Hae

demonstrandi ratione rem aliter se habere non posse, quae quidem est necessitatis nota (cf. ad §. 5.), ipsum experimentum docet. In opposito admittendo quoniam pergitur, dum in absurdo offendatur, ex quo oppositum fieri non posse appareat, eleganter hoe genus ἡ εἰς τὸ ἀδύνατου (ἀπόδειξις) appellatur; unde logici ductionem ad impossibile s. deductionem ad absurdum traxerunt. Quod demonstrationem etiam apagogicam nominarunt, quasi a recta via ad contrarium abduceret: id certe ab Aristotele alienum est ¹).

εἰ δέοι δεῖξαι ὅτι τὸ Α τῷ Β οὐχ ὑπάρχει, ληπτέον ὑπάρχειν] sumitur igitur quod contradictorie oppositum est, ut inter hoc et illud medii nihil intercedat (§. 7. 8. 9.) atque aut unum aut alterum necessario esse debeat.

καὶ τὸ Β τῷ Γ] — id quod aliunde certum esse debet (εἰ οὖν τὸ Β τῷ Γ ὁμολογεῖται ὑπάρχειν).

ωστε συμβαίνει] sequitur ergo (cf. §. 19.), A inesse literae Γ. Hoc autem si fieri non posse constat, hac consequentia id quod acceptum est evertitur. Quo sublato quoniam medii nihil intercedit, nihil nisi primum illud (A literae B non inesse) relinquitur.

Omne hoc demonstrandi genus in negationis natura tanquam in cardine vertitur. Quod enim contradictorie oppositum est, a qua re demonstratio proficiscitur, nihil est nisi alterius negatio. Quod hoc ipsum, quod ponebatur, repellitur (cognoscitur enim esse absurdum), id rur-

<sup>\*)</sup> Alia prorsus est ἀκαγωγής apud Aristotelem ratio, anal. pr. II. 25., in qua aliqua est analogiae similitudo. Iam apud Alex. Aphrodisiens. ad analyt. pr. fol. 11 et 12. ή εἰς τὸ ἀδύνατον ἀκαγωγή, ef. schol. a Brandis. coll. p. 148. 6. Demonstrationis directae et indirectae nomen, quum haec per oppositi demum negationem quasi per ambages ad finem propositum tendat, per se ipsum intelligitur. Iam apud Philoponum est ἡ ἐκ² εὐρείας ἀκόδειξις κριίττων τῆς εἰς ἀδύνατον ἀκαγούσης. Cf. schol. coll. ad h. l.

sus est negatio, ut has negationis negatione quod demonstrandum suscipitur confirmetur. Quare si ad universam cognitionem negatio affirmatione minus valet, demonstratio indirecta non tantum pollet, quantum directa; hace entimex ipsa rei natura tanquam ex affirmatione rationes depromit. Quod Aristoteles his verbis significavit: ἐπεὶ δ΄ κατηγοφική τῆς στερητικῆς (h. e. ἡ δεικτική τῆς ἀποφασκῆς) βελτίων δῆλον ὅτι κωὶ τῆς ἐἰς τὸ ἀδύνατυν ἀγούσης 1).

Indirectae demonstrationis exempla ex Euclidis elementis petes (I. theor. 6. 7. 14.). Sunt etiam syllogismorum modi, qui, ut aiunt, per impossibile ducantur (analyt.
pr. I. 6.), ut in secunda figura (ad §. 26.) hoc exemplo:
omnes N sunt M.

aliquae X non sunt M.

ergo aliquae' X non sunt N. Quod ut ex figura prima demonstres, id tentes, quod conclusioni contradicit (6.8).

Esto lgitur:

omnes N sunt M, omnes X sunt N,

under sequiture commes X esse M; atqui hoc falsum est; constat enim, aliquas X non esse M — quae erat assumitio; quare fieri non potest, ut omnes X esse N admittature. Quoniam autem nibil relinquitur, nisi ut aut omnes X sint N, aut aliquae non sint: illo excluso, hoc est demonstratum.

Sed indirecta hace via cautionem habet. Saepe enim, quemadmodum in geometricis, evenit, ut illud rem non esse, a quo posito demonstratio ducitur, quasi dividendum sit. Si unum non est, plures alterius viae possunt patere; quae, ne quid lateat, definiendae sunt eacque ad id omnes deducendae, in quo tanquam absurdo offendant. Ita si

<sup>4)</sup> Kant Kritik der reinen Vernunft p. 817.

demonstrandum est, velut in Euclid. elem. 1. prop. 14. duas figuras ita esse easdem, ut linea lineae congruat: hoc indirecta ita probabitur, ut unius figurae lineam non esse candem, atque alterius, sumseris. Quod duplicem ab eodem initio, qua linea eat, viam aperit. Etenim si linea lineae non congruit, fieri potest, ut aut dextrorsum aut sinistrorsum discedat. Quorum utrumque falsum esse ostendas necesse est; aliquin enim demonstratio indirecta non constabit. Quare hace omnino attentam subtilitatem resemper et akique fit, univolvale definitue, quirit 1).

6. 44.

Postquam de duplice cognoscendi via, quae aut a generalibus ad singularia aut a rebus singularibus ad generalia ducit, expositum est: iam ad principium (§. 14.) redeatur. Ratiocinatio et inductio inter illud, quod natura, et quod nobis prius est (§. 17.), ita sunt interiectae mediae, ut intra hos terminos suum cursum teneant. Qua de causa iam haec quaestio oritur, unde tandem hi termini. Alter, a quo inductio proficiscitur, facilius agnoscitur; difficilius alter. Ille in sensuum evidentia positus est (§. 18. §. 35.); hic certe minus apertus. Quare quum nec syllogismus neque omnino scientia sine universali cognitione esse nequeat: in huius natura et causis investigandis reliqua disputatio consumitur. Ceterum huic loco (analyt. post. I. 33.) nihil aliud propositum est, nisi ut inde rersus, unde quaestio profecta est (§. 14.), universalis cognitionis indagatio instituatur (\$. 45 sqq.).h muun ... runisaangus antent ah amurata tro omitaupas \$245; oursal streng as ab and

Sentiendo quidem nihil universale percipitur, ut alius est, Walnes concequion- ... eius fons esse debeat.

must pap nat form in alongic rov rowode nat in roodé rivog ro roiovos, quale quid sit, significat, roos quom de prima proxima forma autenderis,, tipo idem valet

<sup>&</sup>quot;) Cf. Drobisch 9, 118, p. 142, et p. 162.

71, quo quid unum ita constituitur, ut quasi digito monstretur. Universus sensus (ἡ αἴορησις) id agit, ut, quales sint res, patesiat; velut visus colores, auditus sonos percipit. In quo quidem est aliquid generale. Sed qui sentit, ita in re singulari et praesenti detinetur, ita in uno vel loci vel temporis puncto occupatur et paene desigitur, ut universale nihil concipiat. Nam universale si arcto temporis et loci spatio circumscriberetur, plane suam ipsius naturam tolleret (οὐ γὰρ ἀν την καβόλου); quod enim et semper et ubique sit, universale desinitur.

## 6. 46.

Universale ex ipsa rei natura (καὶ κας αὐτὸ καὶ το καὶ το

κας αὐτό] ita ut non ex alia re accidat, sed per se ipsum insit. Ταὐτὸ, ita ut propria natura, quatenus ab altera distinguitur, tanquam rei universalis origo urgeatur. Quid utrumque et κας αὐτὸ et τ αὐτὸ sibi velit, exempla geometrica satis declarant.

τὸ καβόλου δὲ ὑπάρχει τότε, ὅταν ἐπὶ τοῦ τυχόντος καὶ πρώτου δεικνύηται] ἐπὶ τοῦ πρώτου rem
cognovisse dixeris, quum de eo intellexeris, cuius, si a genere ad generis formas descendas, tanquam primi id est,
quod enunciatur. Ita ἐπὶ τοῦ πρώτου angulos aequare duos
rectos cognoscitur, quum de universo triangulo nec solum de ea generis forma, quae aequalium est crurum, demonstratum fuerit; ex ipsa enim trianguli, qualecunque
est, natura consequitur.

ἐπὶ τοῦ τυχόντος] De singulis quibusque demonstrare non licet; neque enim omnia percurri possunt; sed quum de prima proxima forma ostenderis, hoc idem valet ac sì de quavis ostendisses. Quod autem in quavis, id in omni-

omnibus fit. Cf. e. g. Euclid. elem. XI. prop. 4., ubi, quod de emnibus lineis per unum punctum ductis demonstrandum erat, de prima proxima quasi cunctarum vicaria demonstratur.

#### §. 47.

Quod universale est, id primum est et rerum naturam ita constituit, ut ex ipso causae repetantur, ipsum autem aliunde non pendeat ideoque sui ipsius sit causa. Est enim universale ipsius rei quasi lex et ratio.

#### §. 48.

Iam apparet, esse, quae in semet ipsis causam habeant positam, ut non eodem modo, quo reliqua, possint demonstrari. Accedit ratio ex ipsius cognitionis natura et conditione repetita. Nam si causa ex causa nectitur, non est, in quo consistatur, sed ab alio ad aliud in infinitum proceditur. Quo quidem ipsa demonstratio tollitur; aufugit enim causa, in qua occupanda et detinenda demonstratio versatur; neque usquam quidquam fixi deprehenditur, quo tanquam fundamento reliqua nitantur. Quare cognitio ita finito continetur, ut infinitum repudiare debeat. Itaque non omnia posse demonstari ex ipsa cognitione intelligitur.

## §. 49.

Unaquaeque igitur disciplina, quoniam in causis inquirendis in infinitum procedere nec debet nec potest, principium habere debet, quod per se ipsum fidem habeat, ut in hac ipsa disciplina de ipsius causis ( $\tau \delta \delta u \lambda \tau i$ ) quaestio sit nulla.

## §. 50.

Quoniam demonstratio in infinitum abire non potest, sequitur, ut principia sint, quae demonstrari non possint (ἀναπόδεικτα). Haec ἄμεσα dicuntur; unaquaeque enim causa tanquam media, qua res coniunguntur, interseritur. Eiusmodi medium, ex quo cognoscantur, quum princi-

pia non habeant, αμεσα dicuntur. Quae Latini immediata verterunt, velut h. l. Boëthius. Erunt igitur prinb cipia, eaque duplici ratione όμεσα. Quod significatur: η τοὺς όρους γνωρίζομεν. Nam in syllogismo termini cum ad generalia tendunt, ut maior, tum ad singularia, ut minor. Quare et ea, quae a sensu percipiuntur 1), et ea, quae ab intellectu ponuntur, ἄμεσα esse possunt.

§. 51.

ἄμεσος ης μή ἐστιν ἄλλη προτέρα] Nam si ex priori sequeretur, esset quidem haec media, ex qua cognosceretur.

§. 52.

Θέσις et ἀξίωμα Aristoteli ita different, ut illa pro tempore et ad rem ponatur, hoc ab omnibus et absolute. Ut syllogismus procedat, debet de aliquo conveniri, quod non demonstretur ( $\mathfrak{S}\acute{e}\iota\iota\varsigma$ ); ut scientia condatur, a principiis debet duci, quae per se certa et necessaria sunt  $(\mathring{a}\xi \acute{\iota}\omega\mu\alpha)$ .

ην δ' ἀνάγκη ἔχειν τὸν ὁτιοῦν μαρησόμενον, ἀξίωμα] Qui quodcunque est discere voluerit, is axioma tenere debebit, ut universa eius et absoluta discendi necessitas appareat. Cuius generis principium est illud quod vocant identitatis (§. 10.), id quod Aristoteles significat met. IV. 3. De vocabuli origine cf. ad §. 41. Inde geometrarum ἀξιώματα, quae apud Euclidem partim αἰτήματα partim κοιναὶ ἕννοιαι nominantur; atque hae quidem Stoicorum more.

§. 53.

Quum prima esse debeant, quae non demonstrentur, tanquam universa, quae per se intelliguntur (§. 50.): necessaria eiusmodi demonstrationis principia erunt defini-

Inde apud-nos: das Unmittelbare, id quod, nulla causa intercedente, a sensu corripitur.

tiones (ὁρισμοί), quippe quae rei naturam exponant (οὐσιας σις γρωρισμός).

οὐσίας τις γνωρισμός] In quo et substantiae et essentiae vis, quae οὐσία inest utraque (cf. ad §. 11.), coniungenda est. Potest quidem et accidens definiri; sed quum definitur, ita notio segregatur et per se cogitatur, ut ad substantiae rationem accedat.

αί δ' ἀποδείξεις φαίνονται πᾶσαι ὑποτιβέμεναι καὶ λαμβάνουσαι τὸ τί ἐστιν] Conferes exempli loco Euclidis in geometricis viam et rationem.

·§. 54.

Definitio duplex est vel rei vel nominis. Haec ( $\tau i$   $\sigma \eta \mu \alpha \dot{c} \nu \epsilon \iota$ ) nihil aliud agit, nisi ut verbi vis et potestas e linguae usu aperiatur. Quod a re magnopere distat. Quaeritur enim, an hoc sit, quod significatur, ut ne pro rei veritate linguae commentum amplectaris. Quare geometrae, quid significetur, ponunt; hoc vero esse demonstrant ( $\nu$ . ad §. 16).

ἀποδιδόναι proprie est reddere, unde ex suum cuique tribuendi significatione facile orta est declarandi vis; ni-hil enim est aliud, quam logice suam cuique naturam reddere (cf. categ. c. 5.).

§. 55.

Tanti momenti si definitio est, quaeritur, quomodo in infinita rerum varietate ad definitionem perveniatur — id quod exemplo ostenditur.

επὶ τὰ ὁμοῖα καὶ ἀδιάφορα] Similia et quae inter se nihil disserre videntur, in unum ordinem sunt coniicienda, ut quae communia sunt cognoscantur. Metaphys.

V. (Δ) 6. ἀδιάφορα δὲ ὧν ἀδιαίρετον τὸ εἶδος κατὰ τὴν αὖιπησιν, quorum una eademque est species.

εἶτα πάλιν ἐφ' ἐτέροις, ἃ ἐν ταῦτῷ μὲν γένει ἐκείνοις etc.] quae cum prioribus eidem generi subiiciuntur, sed a prioribus, quamquam inter se ipsa similia (εἰσὶ δὲ

αὐτοῖς μὲν ταὐτὰ τῷ εἴδει), specie different. Ita enim una cum genere generis formae conduntur. Quod hae commune habebunt omnes, id rei definitionem constituet. Exempla ex historia petita per se patent.

μεγαλοψυχία quid sit copiosius exponitur in eth.

§. 56.

Definitionem igitur instituens in generis eiusque formarum rationem incidas necesse est (\$. 55.), ut sine divisione definitio vix esse queat 1). Quoniam definitionis et divisionis arctissima est coniunctio, hanc interponendam esse arbitramur. Itaque divisio (διαίρεσις) fieri nequit nisi generis in suas formas. Ex qua una re formarum differentiae spectantur, ea fundamentum divisionis dicitur, quod in una eademque divisione tanquam immutabile sibi constare debet. Formae ipsae, in quas genus distribuitur, vocantur disiuncta (διησημένα), et quatenus divisione inter se opponuntur et coniuncta unum genus constituunt, coordinata, vocabulo parum latino, apud Aristotelem ἀντιδηρημένα nomine profecto eleganti. Quum pro rei ipsius varietate rationes dividendi variae sint: ea eiusdem generis divisio, quae ex diverso fundamento ducitur, est συνδιαίρεσις, quam recentiorum consuetudo codivisionem appellavit 2).

χρη δέ, ὅταν ὅλον τι πραγματεύηταί τις, διελεῖν τὸ γένος εἰς τὰ ἄτομα τῷ εἴδει τὰ πρῶτα] Si totum aliquod completa scientia complecti volueris, ita quidem ut nulla pars relinquatur: curandum est, ut generis divisio eo usque procedat, dum formae sint ultimae neque ullam amplius divisionem patiantur (ἄτομα εἴδει cf. ad §. 4.).

Cf. Dan. Wyttenbachii praecepta philosophiae logicae III. 4,
 p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Inhalt, Umfang der Begriffe. Cf. Twesten §. 31. et §. 242. sqq. et alii. De divisionis et partitionis discrimine cf. Cic. top. 6. 7.

πραγματεύεσ 3 αι rerum tractandarum viam et rationem significat iustis disciplinis propriam, velut d. an. L. 1. §. 2. metaph. III. (B) 2. et aliis locis.

πᾶν γένος ταῖς ἀντιδιη οημέναις διαφοραῖς διαιρεῖται] Hae differentiae e diverso positae, quibus genus dirimitur, ex uno divisionis fundamento ducuntur. Ζῷα enim, si diversa, quibus potissimum ipsorum vita destinata est, naturae elementa spectaveris, — in qua re divisionis fundamentum cernitur — aut in terra (πεξά), aut in aere (πτηνά) aut in aqua (ἔννδρα) vitam agunt. Ex eiusmodi igitur differentiis inter se oppositis generis formae oriuntur.

Divisionis difficultas quum in eo maxime sit posita, ut generis formae enumerentur omnes neque ulla relinquatur: fuerunt, qui διχοτομίαν commendarent. Cuius et commodum et incommodum Aristoteles duobus locis (analyt. post. II. 13. d. part. an. I. 3.) significavit.

Est autem commodum, quod inter duas res contradictorie oppositas (A, non-A. cf. §. 8.) nihil medil interesse potest. Ita in una parte una generis forma, in altera reliquae collocantur; hae enim omnes adiecta negandi particula comprehenduntur.

Est contra incommodum, quod illa difficultas, specie magis quam vere sublata, in altera divisionis parte necessario redit. Rursus enim quaeritur, quae sint reliquae formae ipsa negatione (non-Λ) magis abditae quam significatae. In quibus dividendis si eandem διχοτομίαν sequi velis, difficultas eodem prorsus modo magis differtur, quam tollitur. Quoniam enim id agitur, ut formae, quae sunt, inveniantur: in negatione, qua aliquid non est, acquiescere non licet. Ita si animalium genus in pedestre diviseris, nihil certi habebis, quod non pedestre cogites, nisi rursus diviseris. Quare διχοτομία, quam praecipiunt, semet ipsam tollat necesse est.

où  $\alpha (7\eta \mu \alpha)$  non est petitio principii (§. 41.); sequitur enim ex ipsa negandi natura (§. 7. 8. 9.).

εἴπερ ἐκείνου διαφορὰ ἔσται] h. e. si re vera est generis forma; haec enim differentia constituitur.

οὐκ ἔστι δὲ διαφορὰ στερήσεως ἢ στέρησις.] Eorum quae contradictorie inter se opponuntur, alterum in sola negatione cernitur. Negatio autem per se ipsa, quoniam nihil est, differentias nullas continet. Quare negatio divisioni non sufficit et curandum est, ut a negatione ad singulas quasque, quae sunt, formas procedatur. Natura certe, quae generis formas gignit et ponit, διχοτομίαν e negatione ductam repudiat.

§. 57.

Divisione posita definitio facilius expedietur. Iam enim apparet, quid sit, quod, Aristotele auctore, unamquamque rem "per genus et differentiam specificam" 1) definiendam esse praecipiunt. Genus tanquam universale et differentia tanquam proprium coniuncta quidem rei naturam aperiunt 2).

Definitio id agit, ut incerta constituantur et obscuriora illustrentur. Quod fieri non potest, nisi ex rei causis (hae autem natura sunt priores) definiatur. Quo etiam hoc pertinet, quod, ubi per genus definiveris, id ipsum tanquam universale ipsam rei rationem in se gerit (§. 46. 47.).

Aristoteles tres definiendi modos significat, qui, quod ex prioribus ducti non sint, vitio laborent. In quibus id facile flagitari intelliges, ut res ex iis definiatur, ex

<sup>1)</sup> Διαφορών είδοποιάν (cf. top. VI. 6.), quam Boëthius vertit specificam. Quod vocabulum, a nobis frequentatum, in lexicis latinis frustra quaesiveris, debetur autem Aristotelis imperio. Si a genere ad formas processeris, hae certa differentia, quae ad genus quasi accedit, continentur.

<sup>2)</sup> Notionem ex genere differentiis positis ad speciem cogere logici determinationem vocarunt (cf. ad §. 20.).

quibus orta est. Ita enim rei cognitio rei naturam sequitur et re vera fiet per priora (§, 17.).

Quare primum per opposita definiendum non est; haec enim una generantur, ut nonnullis contrariorum eadem scientia esse videatur, velut sanitatis et morbi ars medica, boni et mali ethica, recti et curvi geometria 1). Quoniam igitur contraria unum genus constituunt, alterum ex altero definiri non potest, praeter id, quod suapte natura (2022) auró) ita est comparatum, ut per se nihil sit, nisi ad alterum relatum (cf. §. 11.).

Deinde videndum est, ne definitio fiat in orbem; quod fit, cum res per se ipsa definitur, vel per ea quae ex ipsa sequuntur. Ita quum dies non esset, nisi a sole gigneretur: solis definitio a die duci non potest; tantum enim abesset, ut per causas tanquam priora definiretur, ut aliquid advocaretur ex ipsa re, cuius definitio quaeritur, definiendum.

Denique quae divisione inter se opposita sunt, eorum alterum per alterum definiri non potest. Nam in hoc ἀντιδειμόνων (ad §. 56.) eadem est ratio atque ἀντικειμένων 2). §. 58.

Si res ex prioribus h. e. ex causis definienda est (§. 57.): iam sequitur, quid sit res, vere sciri non posse, nisi per ipsam causam. Quod lunae defectus et sonorum concentus exemplis probatur.

<sup>2)</sup> Cf. Metaphys. X. (1) 4. καλ γάρ ή ἐπιστήμη περλ ἃν γένος ή μία, ἐν οῖς ἡ τεκεία διαφορά μιτρίστη. Quae generis differentia maxima et absoluta in contrariis versatur (cf. ad §. 9.). XI. (κ) 3. ἐστὶ τὰ ἐναντία πάντα τῆς αιθτῆς καλ μιᾶς ἐπιστήμης βεωρῆσαι. cf. XI. 1.

<sup>2)</sup> Cf. Cicero orat. partit. c. 12. "Non dubium est id quidem, quin definitio genere declaretur et proprietate quadam, aut etiam communium frequentia, ex quibus, proprium quid sit, eluceat. Sed quoniam de propriis oritur plerumque magna dissensio, definiendum est sacpe ex contrariis, sacpe etiam ex dissimilibus, sacpe ex paribus."

ἀντιφράττειν in una maxime re adhiberi, si quod corpus coeleste inter lumen et id, quod collustratur, ita interponitur, ut lumen intercipiatur, ostendimus ad Ar. d. an. III. 4. §. 3.

διὰ το λόγον ἔχειν ἀριξμῶν] Iam Pythagoram concentus causas ad certas numerorum rationes revocasse satis constat. Res ab harmonicis tractata, cf. Euclid. sect. canon. XII. harmon. p. I. Christian. Aug. Brandis Handbuch der Geschichte der griechisch-römischen Philosophie p. 457.

Ita quidem fit, ut, postquam quid sit res accurate cognoveris, rei causa semet ipsam aperiat. Cf. eth. Nicom. I. 2. ἀρχὴ γὰρ τὸ ὅτι, καὶ εἰ τοῦτο φαίνοιτο ἀρκούντως, οὐδὲν προσδεήσει τοῦ διότι (cf. §. 13.).

§. 59.

Tὸ μὲν αἴτιον τὸ μέσον] Termino medio causa inest, ex qua concluditur. Ita si causam quaeras, medium quaesiveris, ex quo res et sit et cognoscatur. Utrumque enim coniunctum esse debet (cf. ad §. 14.) 1).

Exempla, quae ab Aristotele proponuntur (analyt. post. II. 11. 12.), rem illustrabunt. Nota est geometrarum propositio (Euclid. element. III. 31.), in circulo dimidio angulum diametro superstructum ad circuitum protensum esse rectum. In qua demonstranda id agitur, ut illum angulum duorum rectorum esse dimidium ex ipsa figura probetur. Quae anguli conditio termini medii est loco. Facilem enim conclusionem si acourate descripseris, erit quidem haec:

Quidquid duorum rectorum dimidium est, angulus est rectus.

Angulus ille ad circuitum positus duorum rectorum dimidium est.

Ergo angulus in dimidio circulo est rectus.

Quemadmodum in hoc exemplo constructio id agit, uf duorum rectorum dimidiam partem ob oculos ponat, ita

<sup>1)</sup> Inde apud nos: vermitteln, Vermittelung, idque logice.

una cum rei causa terminum syllogismi medium invenit. Idem Aristoteles in lunae defectus exemplo ostendit. In cuius cognitione id spectatur, quae luminis deficientis sit causa. Quum terra inter lunam et solem ita interponitur, ut lumen intercipiat: luna tenebris offunditur. Quam rationem si ad iustam ratiocinationis normam exegeris, iam hie erit syllogismus:

Corpus, quod intercedens lumen intercipit, facit, ut res collustrata deficiat.

Terra inter solem et lunam ita intercedit.

Ergo luna deficit.

Ut corporis lumen intercipientis intercessio ipsius defectus est causa: ita in syllogismo termini medii partes sustinet.

## §. 60.

Itaque quum res ex eadem causa fiat, ex eadem tanquam termino medio cognoscatur: iam praecipitur, ut definitio, si quidem non nominis descriptio, sed ipsius rei evolutio esse velit, terminum medium tanquam causam contineat. Ita lunae defectus luminis terra intercedente privatio definiator. Quod nisi fit, definitio nihil est nisi merum συμπέρασμα h. e. conclusio termino medio omisso, e. g. lunae defectum esse luminis privationem; in qua definitione quod summum est siletur et unde res sit et unde cognoscatur. Quod ad locum, de quo agitur, facile contuleris (d. an. II. 2.). Efficit terminus medius, ut extrema, quae per se distant, coëant. Haec inter se coniuncta pronuntiat συμπέρασμα. Definitio, qualis esse debet, ita universi syllogismi similis est, ut causa tanquam terminus medius significetur. Definitio vero, qualis esse solet (vvv δέ), nihil est nisi nuda conclusio, termino medio, ex quo cognoscatur, praetermisso. Sic ubi quadrationem nihil aliud quam quadratum cum rectangulo laterum diversorum exacquare definiveris: et an fieri possit et unde fiat non apparet. Quare eiusmodi definitio συμπέρασμα est, quippe quae causa tanquam termino medio tacite nitatur, eausam vero ipsam praetereat, ita ut, quod concludendo efficitur (συμπέρασμα), nec tamen quomodo efficiatur, definitione comprehendatur. In quadratione exponenda si adieceris diversas esse figuras exaequatas, media proportionali interposita: iam συμπέρασμα in universi syllogismi similitudinem abit; causa enim addita est tanquam terminus medius. Etenim si inter duas lineas, quae rectangulum constituunt, mediam proportionalem sive numero inveneris sive figura construxeris (Euclid. elem. VI. 13.): iam quadrati, quod quaeris, latus aderit (Euclid. elem. VI. 17.). Quod si ad syllogismi formulam revocaveris, causam eandem esse atque terminum medium apparebit, et quidem in hunc fere modum:

Externi proportionis numeri inter se multiplicati quadrato mediae proportionalis sunt aequales.

Atqui rectangulum constat ex externis proportionis numeris inter se multiplicatis,

Ergo rectangulum aequat quadratum.

Omnia igitur in eo sunt posita, ut rectanguli latera continuae proportionis quasi extremi fiant numeri; id quod fieri nequit, nisi inventa media proportionali.

 $v\tilde{v}v$   $\delta \acute{\varepsilon}$ ] Quae particula apud Aristotelem maxime conditioni, quae vel esse posse cogitatur vel esse debere

<sup>1)</sup> Universam hanc causae et termini medii comparationem ab Aristotele subtiliter institutam, universam definiendi diligentiam accurate praeceptam ii temere neglexerunt, qui logicam a rebus ad meras cogitandi formas avocandam censerent. A qua separatione, speciosiori illa quidem quam veriori, Aristoteles abest, qui in enunciatione naturam vel coniungentem vel dirimentem (§. 1.), in categoriis rerum vel substantiam vel accidentia (§. 11.), in syllogismi termino medio causarum genera (§. 59), in definitione nascentem rerum ordinem (§. 57.) sequenda esse iudicat. Sed haec hoc loco magis significanus, quam exponimus. Ab elementis enim, in quibus versamur, aliena sunt.

praecipitur, ita opponit praesentem, quae dominatur, rei rationem, ut subita quadam brevitate orationem praecidere soleat et id, quod esse vel possit vel debeat, cogitatione addendum relinquat. Similiter iam apud Herodotum III. 25. Demosth. Phil. I. 15. 4. Soph. Oed. tyr. 1511. cf. ad Arist. d. an. II. 1. §. 8. Hoc loco definitio, qualis esse solet, definitioni, qualis esse debet, tacite opponitur.

§. 61.

Si praecipitur (§. 57. 58. 60.), ut definitioni rei causa insit: hoc praeceptum tam late patere potest, quam causarum rationes. Has vero quum in infinitum abire non posse (§. 48.) intellexerimus, ut principium esse oporteat, quod ipsum causa sit, cuius ipsius nulla (§. 49. 50.): iam et necessario definitiones erunt termini medii tanquam causae expertes (ἄμεσοι) (cf. §. 53.). Quare disciplinae et res ponent tanquam simplices et earum definitiones quasi per se planas; quemadmodum arithmeticus in monade, geometra in spatii elementis agit.

6. 62

Quum non solum quid sit ponitur (ὁρισμός), sed etiam rem esse — id quod in monade fit —: Θέσις in ὑπόθεσιν abit. Si in geometria figurae definiuntur, ita quidem ut postea esse demonstrentur: Θέσις est; si linea recta postulatur, ὑπόθεσις; haec enim esse aliquid aut non esse tanquam principium sumit demonstrationis expers. Quare ὑπόθεσις ad id redigitur, ut ex propositione ita bifariam divisa, ut idem aut affirmetur aut negetur, alterutram partem necessario contendat (τῆς ἀποφάνσεως, οἶου λέγκο τὸ εἶναί τι ἡ μὴ εἶναί τι). Quidquid igitur aut rem esse aut non esse postulat, Aristoteli est ὑπόθεσις (cf. analyt. post. I. 10.).

Inde facillime ea significatio manavit, quam nunc quidem ἐπόβεσις habet, ut scientiae aliquod fundamentum ponatur per se quidem incertum, ex quo quasi e rei causa consequentia ducuntur, ut hace cum rerum veritate comparata causam vel refutent vel confirment 1).

§. 63.

Ponenda esse cuiusque scientiae demonstrantis principia e superioribus apparet. Quorum quot sint genera, hoe loco declaratur. Unaquaeque enim scientia primum rerum genus, in quo cognoscendo versatur, ponere debet, quemadmodum arithmeticus numeri naturam, geometra spatii elementa, opticus lucem; deinde ea, quae omnibus disciplinis communia sunt, demonstrandi principia, qualia sunt logica. Horum utrumque tanquam verum ponit eorumque, vel quia aliunde repetit vel quia demonstrari non possunt, demonstratione supersedet. Tertium est affectionum genus, in quibus demonstrandis versatur; quid harum unaquaeque significet, ponit quidem, esse autem demonstrat. Eiusmodi spatii affectiones sunt triangulum, quadratum, circulus (cf. ad §, 54.), eiusmodi lucis affectiones reflexio et refractio dicuntur, quae quidem quid significent ponuntur, esse autem probantur. Haec quidem sunt systematis initia.

6. 64.

Varia igitur erunt pro variis disciplinis principia. Quae unde tandem a singulis quibusque artibus tanquam vera et certa accipiuntur? Si ipsa iacerent incognita, omnium vacillaret disciplinarum fundamentum. Quare esse debet disciplina, cuius sit principia cognoscere; eaque maxime est prima philosophia, quam posterior aetas metaphysicam appellavit. Haec igitur disciplinarum summa est, a qua tanquam a capite reliquae proficiscuntur. Ad hane, ut iam apparet, ipsa logica cognitionis formas et modos investigans adducitur. Cf. metaphys. I. (A) 1. 2. IV.  $(\Gamma)$  1.

έκ προτέρων γάρ οίδεν, δταν έκ μη αίτιατών

<sup>1)</sup> De cuius usu cf. inter alios Twesten §. 277.

ziδη αλτίων] Simpliciter seit ex prioribus, qui ex ils cognovit, quibus nulla sunt priora; summa enim principia, quae Plato τὸ ἀνυπόφετον dixit, ea sunt, quae quidem causae sunt nec tamen a quaquam causa effecta. Τὸ αἰτιατόν, quod Latini causatum verterunt ¹), id indicat, quod ex causa oritur. Ita Hesychius αἰτιατὰ τὰ ἐκ τοῦ αἰτίου γινόμενα, cf. analyt. post. II. 16. Qua τὸ αἰτιατὸν significatione apud Aristotelem primum invenitur, apud Platonem frustra quaesiveris. Ab hac voce ἡ αἰτιατοῦ πτῶσις h. e. casus, qui effectum significat, a grammaticis eleganter appellata esse videtur, quamquam Latini diversae originis specie decepti ac cus ati vu m interpretati sunt, nomine scilicet plane inani ²).

§. 65. shoot be a supply from

Demonstrationem ad principia demonstratione maiora redire significatum est (§. 53. §. 61.). Sunt autem cognoscendi initia hine sensus, a quo singula quaeque nobis traduntur, illine universae eaeque necessariae rerum notitiae (§. 18. §. 45.). Id igitur agendum est, ut, quomodo hae menti oriantur, constet; alioquin enim scientiae et fundamentum et fastigium desideraretur. Quare hic locus, ut ad cognitionis naturam perspiciendam nihil reliqui ffat, tor àuéow vin yvociv exponit. Cf. metaphys. I. (A) 1. 2.

δύναμιν αφιτικήν] Sensus enim, quae materiae insunt, discernunt.

μονή] Sensus perceptio subito ut nascitur, sie etiam perit, ita ut hac nulla cognitio possit niti vera, nisi quaedam sensuum in animo mansio accesserit-

έν οἶς δ', ἔνεστι μὴ αἰσφανομένοις ἔχειν ἔτι ἐν τῷ ψυχῷ] Inde animantibus contingit, ut, etiam quum non sentiunt, eius, quod senserunt, speciem in animo et

<sup>4)</sup> Boëtbius h. l. vertit: "qui non ex causatis sciat causis."

<sup>2)</sup> Cf, acta societatis Graceae Vol. I. p. 117 sqq.

possideant et quasi renovare queant. Qua virtute memoria continetur.

Vulgo legitur ἔνεστιν αἰστανομένοις ἔχειν ἔτι ἐν τῷ ψυχῷ. Quod ab universa loci ratione plane abhorret. Animantia enim quum sentiunt sensum in animo habere, id omnino ieiunum est addere. Quod dicitur ἔχειν ἔτι ἐν τῷ ψυχῷ, id eo fert, quod, ubi praeteriisse exspectaveris, sensus species adhuc servantur. Quare ἔνεστι μὴ αἰστανομένοις scribendum esse duximus. Quae mutatio fere est nulla. Traditur enim a Bekkero codicis Coisliniani (170) lectio: ἔνεστιν ἢ μὴ αἰστανομένοις.

τοῖς μὲν γίνεσ και λόγον ἐκ τῆς τῶν τοιούτων μονῆς, τοῖς δὲ μή] Sunt animantia, quae in memoria quasi summa animi facultate consistant neque ex ea quid-quam novi colligere sciant. Homines autem a memoria ad rationem pergunt. Metaph. I. 1. τὰ μὲν οὖν ἄλλα ταᾶς φαντασίαις ξῆ καὶ ταᾶς μνήμαις.

έκ δε μνήμης πολλάκις τοῦ αὐτοῦ γινομένης ἐμπειρία etc.] Qui idem saepius evenire videt, hoc generali quadam notitia complectitur, ut multiplex et repetita demum memoria experientiae quasi condendae sufficiat. Notio autem ex singulis quibusque collecta atque animo recondita et scientiae et artis est genetrix, artis, si adagendum et faciendum (πεοί γένεσιν), scientiae, si ad id, quod est (περί τὸ ὄν), fuerit collata. Ἐμπειρίαν et τέχνην Aristoteles in metaphys. I. (A) 1. ita discernit: γίγνεται δε τέχνη, όταν έκ πολλών της έμπειρίας νοημάτων μία κα-Βόλου γένηται περί των δμοίων υπόληψις το μέν γάρ έχειν ύπόληψιν ότι Καλλία κάμινοντι τηνδί την νόσον τοδί συνήνεγκε καὶ Σωκοάτει καὶ καθέκαστον ούτω πολλοῖς, ἐμπειοίας . έυτί, τὸ δ' ὅτι πᾶσι τοῖς τοιοῖςδε κατ' εἶδος Εν ἀφορισβεῖσι, κάμνουσι τηνδί την νόσον, συνήνεγκεν, οίον τοῖς φλεγματώδεσιν ή χολώδεσιν ή πυρέττουσι καύσφ, τέχνης. Ars igitur ab experientia eo differt, quod haec in singulis quibusque

detinetur, illa singula quaeque notione et definitione cum segregat tum complectitur, ita ut ex ipso rerum genero causa eluceat. Inde patent, quae sequuntur l. l.: τό γε εἰδέναι καὶ τὸ ἐπαῖειν τῆ τέχνη τῆς ἐμπειρίας ὑπάρχειν οἰόμερα μᾶλλον, καὶ σοφωτέρους τοὺς τεχνίτας τῶν ἐμπείρων ὑπολαμβάνομεν, ὡς κατὰ τὸ εἰδέναι μᾶλλον ἀκολουροῦσαν τὴν σοφίαν πᾶσι. τοῦτο δέ, ὅτι οἱ μὲν τὴν αἰτίαν ἴσασιν, οἱ δὶ οὖ οἱ μὲν γὰρ ἔμπειροι τὸ ὅτι μὲν ἴσασι, διότι δ΄ οὖκ. ἔσασιν οἱ δὲ τὸ διότι καὶ τὴν αἰτίαν γνωρίζουσι.

έπ δ' ἐμπειρίας ἡ ἐκ παντὸς ἡρεμήσαντος τοῦ καβόλου ἐν τῷ ψυχῷ] Experientia singula quaeque, ut vidimus, colligens efficit, ut universale, alioquin rerum motui immersum, quasi in animo quiescat; sed si notio singula quaeque subegerit, iam non quiescet, sed ita aget, ut ars et scientia existant.

τοῦ ἐνὸς παρὰ τὰ πολλά, ὁ ἀν ἐν ἄπασιν ἕν ἐνἢ ἐκείνοις τὸ αὐτό] In omnibus rebus, quae uni generi subicetae sunt (τὰ πολλά), unum et idem tanquam commune redit; hoc, quod in rebus ipsis inest, a mente tanquam unum praeter multa cogitatione separatur. Ita κα Θόλου gignitur artis et scientiae principium.

οὔτε δη ἐνυπάοχουσιν ἀφωρισμέναι αὶ ἔξεις etc.] Nec statui potest, vel scientiam et artem iam animo inesse tanquam habitus certos et definitos, vel ab aliis iisque ipso sensu facilioribus cognitu proficisci. Sensus enim, dummodo certus animo maneat, utrique gignendae locum dat. Omnia in eo sunt posita, ut in animo certi aliquid maneat, ex quo universae rerum notitiae nascantur. Uno fixo, reliqua facilius accedunt; habent enim quo teneantur. Omnia vero si fugaci temporis cursu praetervolant, ut nihil nisi praesentium sit sensus, generalius aliquid, quod certe comparationem requirit, nasci nequit. Haec ea fuga esse videtur, qua omnes dilabuntur, nisi acies unius fortitudine sistitur.

 $\mathcal{E}\omega_{\mathcal{C}}$   $\mathcal{E}\pi^{1}$   $\mathcal{E}\omega_{\mathcal{C}}$   $\mathcal{E}\pi^{1}$   $\mathcal{E}\omega_{\mathcal{C}}$   $\mathcal{E}\pi^{1}$  donec res ad imperium redierit. Ut fugientes in aciem coguntur, ita singula quaeque, etsi dispersa, in animo colliguntur; ut illic imperium restituitur, ita hic universalis est notio, quae tanquam lex imperet.

ἡ δὲ ψυχὴ ὑπάρχει etc.] E scholiis collectis Themistii verba (f. 14 b.) transferenda censemus: οἶον ἐν μάχη τροπῆς γενομένης εἶς ἔστη καὶ πάλιν ἔτερος ἔστη καὶ πάλιν ἄλλος καὶ ἤδη τοσοῦτοι ὥστε παράταξιν καὶ ἀρχὴν αὖτικ μάχης γενέσται. [Themistius ἔως ἐπ' ἀρχὴν ἦλτιν non imperium restitutum, sed novum pugnae initium interpretatus est, quo quidem similitudo evanescit.] οὖτω μείναντος ἐν τῆ ψυχῆ τύπου συνηρμόστη καὶ ἄλλος καὶ αὖτις ἄλλος καὶ τοσοῦτοι ἤδη τὸ πλῆτος ὡς ἰσχυρὸν τὸ κατόλου γενέσται. ἡ ψυχὴ οὖν αἰτία τοιαύτην ἔχουσα φύσιν ὥστε τῶν αἰστητῶν παραρρεόντων ἐπιλαμβάνεσται τῶν ὁμοίων τύπων καὶ ἐναποτίτεσται τῆ μυήμη συνάγουσαν τὸ κατόλου τὸ ἐν τοῦς κατὰ ἔκαστον ὅμοιον, οὖ καὶ αὐτή πως ἡ αἴστησις συνεφάπτεται.

Στάντος γὰς ἀδιαφός ων ἐνός etc.] ἀδιάφοςα cf. ad §. 55. Unum illud, quod in sensuum fuga primum sistitur, ἀδιάφοςον nominatur. Videntur quidem individua, si genus respexeris, omnes differentias in se habere. Comparata vero inter se ipsa nullum nisi leve discrimen admittunt. Inde ἀδιάφοςα dicta sunt. cf. metaphys. V. (Δ) 6. p. 95. Br. VII. (Z) 12. p. 154. Br.

Individua si ἀδιάφοςα sunt idque constanti apud Aristotelem usu, mirum sane, quod universalia ἀμεςῆ dicuntur (ἔως ἀν τὰ ἀμεςῆ στῆ καὶ τὰ καβόλου); idem enim valere videatur. ᾿Αμεςὲς est id quod partibus vacat sive spatio continentur sive notione ¹). Nam μέςος etiam

no-

<sup>&#</sup>x27;) Si aeternum ac divinum principium εμερλς dicitur (metaphys. XII. 7. phys. VIII. 10.): id eo pertinet, quod ipso spatio spatiique partibus est maius. Quae res in huius loci usum non cadit.

notionis dicitur. Metaphys, V. (A) 25. p. 116. Br. Ere τα έν τῷ λόγφ τῷ δηλοῦντι ἔχαστον καὶ ταῦτα μόρια τοῦ όλου διὸ τὸ γένος τοῦ εἴδους καὶ μέρος λέγεται, άλλως δε το είδος του γένους μέρος, cf. metaph. VII. (Z) 10. p. 148. Br. Quae in definitione notiones et discernuntur et coniunguntur (nunc autem notae vocari solent), eae definitionis sunt partes. Quum vero per genus definiatur, genus ipsum quasi nota speciei pars intelligitur, ut, quod hoc quidem sensu ausges sit, id dicatur, quod, quoniam generi subiectum non est, eiusmodi etiam notionis partes non habet. Quo quid igitur magis generale est, eo pauciores in se ipso notas complectitur. Hae notae quoniam notionis partes sunt, summum genus ἀμερές est, reliqua vero comparate ἀμερη dici possunt. Ita cognitio ab ἀδιαφόροις, quippe quae individua sint, proficiscitur, exit autem in ausges utpote universale. Procedit enim, ut est in exemplo, a singulis quibusque animantibus ad eorum genera constituenda, a generibus ad ipsam animantis notionem concipiendam.

αρῶτον μὲν ἐν τῆ ψυχῆ καρόλου — πάλιν δ' ἐν τούτοις ἴσταται] Quum illa πρῶτον μὲν ἐν τῆ ψυχῆ καρόλου non habeant verbum, quo contineantur: animo supplendum videtur γίνεται. Pluralis ἐν τούτοις non habet quidem, quo referatur; facile tamen e loci sententia generis formas intelliges. Denique in editionibus δὲ sequitur nullum, quod particulae μὲν respondeat. Addidimus, ne verborum in his constructio omnino non accurata etiam difficilior fieret. Possis tamen vulgatam ita defendere, ut πάλιν ad coniunctionis adversantis naturam accedere eamque illud δὲ, quod desideretur, quasi involutum habere disputes.

ποῶτον μὲν ἐν τῆ ψυχῆ καβόλου] Quod sentitur, id animo informatum species fit eaque iam ipsa re generalior, ut non uni rei, sed etiam similibus respondere videatur.

Philop. f. 100. b. e scholis collectis: ἡ αἴστησις ἐνεςγοῦσα ὡς μέρη τινὰ μερικὰ ἀδιάφορα κατ' εἶδος ἄπαξ τὸ ἔν τοῦτο
αἴστημα ἔστησεν ἐν τῆ φαντασία καὶ ἐνετύπωσεν, οὐ μόνον
ἔχον ἀπόμορξιν ἰδιωμάτων καὶ συμβεβηκότων τινῶν, ἐξ ὧν
τὰ μερικὰ συνίστανται καὶ γνωρίζονται, ἀλλὰ καὶ ἀπομάσσεταί τι τοῦ κατόλου (exprimitur et informatur aliquid universale).

Haec igitur universa loci sententia est. A generali aliqua notitia ad generalius proceditur, dum ad ultima perveniatur (τὰ ἀμερῆ καὶ τὰ καβόλου). Sensu animal percipitur individuum; pluribus eiusdem formae perceptis certum animalium genus cogitatur (τοιουδὶ ζῷου); pluribus generibus collatis ad ultimam universi animalis notitiam acceditur.

Δῆλαν δὴ ὅτι ἡμῖν τὰ πρῶτα ἐπαγωγῆ γνωρίξειν ἀναγκαῖαν] Una est cognoscendi ratio inductione instituta. Quae cur non sufficiat sola, supra vidimus. (cf. ad §. 34.) Cf. analyt. post. II. 5. οὐδὲ γὰρ ὁ ἐπάγων ἴσως ἀποδείκνυσιν ἀλλ' ὅμως δηλοῖ τι. Quae a sensu colliguntur, ea τὰ πρῶτα sunt; sensibus enim fides habetur, causa tanquam media interiecta nulla, Inductio ex his generalem quandam notitiam animo informat. Cuius iudicium et auctoritas penes intellectum est [cf. l. m.] ¹).

'Eπεί δὲ τῶν περὶ τὴν διάνοιαν etc.] Scientia, quoniam ratiocinationibus concluditur, primum aliquid postulat, unde ratiocinatio ducatur (§. 48 sqq.). Ipsa igitur
quum summorum principiorum esse nequeat, veritatis fides
aut nulla est aut penes intellectum, non illum quidem
e sensuum comparatione et inductione pendentem et quasi
patientem (orbis enim esset in demonstrando), sed agentem et sua quasi vi deprehendentem (νοῦς Βιγγάνων καὶ
νοῶν metaph. ΧΙΙ, (Λ) 7. p. 249. Br.).

<sup>\*)</sup> Cf. Biese p. 333 sqq.

δόξα καὶ λογισμός] λογισμός quasi humanus (ἀνπρώπινος metaphys. XI. [K] 8. p. 229. Br.) intellectui opponitur, hie enim divino cognatus.

ἐπιστήμη δ' ἄπασα μετὰ λόριου ἐστί] Cf. eth. Nicom. VI. 9. ὁ γιὰς νοῖς τῶν ὅςων ὧν οἰκ ἔστι λόριος. VI. 12. ὁ μὲν κατὰ τὰς ἀποδείξεις (νοῦς) τῶν ἀπινήτων ὅςων καὶ πρώτων.

E i οὖν μηδὶν ἄλλο etc.] Itaque intellectus principium est principii; intellectu enim nihil est verius.

ή δὲ πῶσα ὁμοίως ἔχει πρὸς τὸ ἄπαν πρῶγμα] Intellectus similem habet ad principia rationem, atque cuncta principia ad universam rerum naturam. Quemadimodum hanc scientia lege et ratione comprehendit et quasi denuo gignit: ita intellectus principia refert. Hic igitur ut naturae, ita scientiae auctor. In quo is est consensus, quem ab initio (§. 1. §. 2.) cognitionem expetere vidimus,

# INDEX ADNOTATIONUM.

- sign anatomal learn Anapoli (1. 18-raje 2. Tra 1. 23) - qu'involtant (28, 1922 de 200, 112, entropher com-

| A posteriori ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5. 17. | Contradictorie opposita ad §. 7. 8 | 8. 9. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------------------------------|-------|
| A priori                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | Contrarie oppositai                | bid.  |
| Abstractum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | Conversio (enunciationis) §.       | 22.   |
| Accidens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | Coordinata §.                      |       |
| Accusativus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 6. 64. | Definitio §. 53                    | sag.  |
| Actu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6. 4.  | Demonstratio apagogica §.          | 43    |
| λδιάφορον §. 55.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        | Demonstratio directa               | hid.  |
| Alonois §. 4. §. 33 §. 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 6 65   | Demonstratio indirectai            | hid   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | §. 59. | Determinatio §. 20. §.             | 56    |
| A?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4 22.2 |                                    | 56.   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5. 64. | Διαίρεσις 9.                       |       |
| Airiarón                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | Dialectica                         | 32.   |
| Aireiopat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | Διάμετρος ἀσύμμετρος §.            | 41.   |
| Αμερές                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 5. 65. | Διανοείσται 9.                     | 10.   |
| "Ausoa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | §. 50. | Διαφορά είδοποιός                  | 67.   |
| Analogia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | §. 37. | Διχοτομία                          | 56.   |
| Avalore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | p. 37. | Dictum de omni et nullo §.         | 21.   |
| Analysis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. 38. | Διηρημένα 9.                       | 56    |
| Avakurina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | p. 37. | Διότι §.                           | 12,   |
| Αντιδιηρημένα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5. 56. | Disiuncta §.                       | 56.   |
| ANTINELUEVON §. 1. 6. 7. 8. 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6. 57. | Divisioi                           | bid.  |
| Arrigarinos dirensiusva 6. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | .8.9.  | Δύναμις 6.                         | 4.    |
| Avrupparren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5. 58. | El Eore §.                         | 12,   |
| 'Avriorpeter (logice)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5. 22. | Eixóg §.                           | 36,   |
| 'Αόριστον (ονομα, έπμα)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5. 3.  | En Siguerpou derineigan §. 7.      | 8.9.  |
| Απαγωγή                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5. 43. | Elenchus §.                        | 39.   |
| Αφαίρεσις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5. 35. | Εμπειρία δ.                        | 65    |
| Αποδιδόναι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5. 54. | Evarricos arruniueva §. 7. 8       | 3. 9. |
| Απόφανσις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | S. 2.  | Ενδεχόμενον                        | 5.    |
| Απόφασις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. 2.  | Ένέργεια                           | 4.    |
| The second secon | 6. 32. | Ενστασις δ.                        | 40.   |
| Απόρημα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 6. 23. | 27 .1.                             | 00    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5. 41. | Enthymema                          | do.   |
| A \$1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 20 22  |                                    | L.J.  |
| Attopa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | §. 52. |                                    | ibid. |
| Kavovina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2. 39. | Enunciatio categorica §.           | 6.    |
| Κατάφασις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | §. 2.  | Enunciatio disiuncta               |       |
| Κατηγορικόν §. 22. §. 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | §. 29. | Enunciatio hypothetica i           | 200   |
| Κατηγορείν §. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | §. 28. | Enunciatio infinita §.             | 3.    |
| Κατηγορίαι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | §. 11. | Enunciatio particularis §.         | 4.    |
| Κατηγορούμενον §. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | §. 28. | Enunciatio problematica §.         | 5.    |
| Causa cognoscendi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5. 14. | Enunciatio singularis §.           | 4.    |
| Causa essendi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ibid.  | Enunciatio subcontraria §. 7.      | 8. 9. |
| Causatum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5. 64. | Enunciatio universalis §.          | 4.    |
| Codivisio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | §. 56. | "Επάγειν 5.                        | 18.   |
| Concretum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | §. 35. | Έπαγωγή §. 18. §. 33 -             | - 35. |
| Contingens, contingentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6. 6.  | Epicherema §.                      | 32.   |

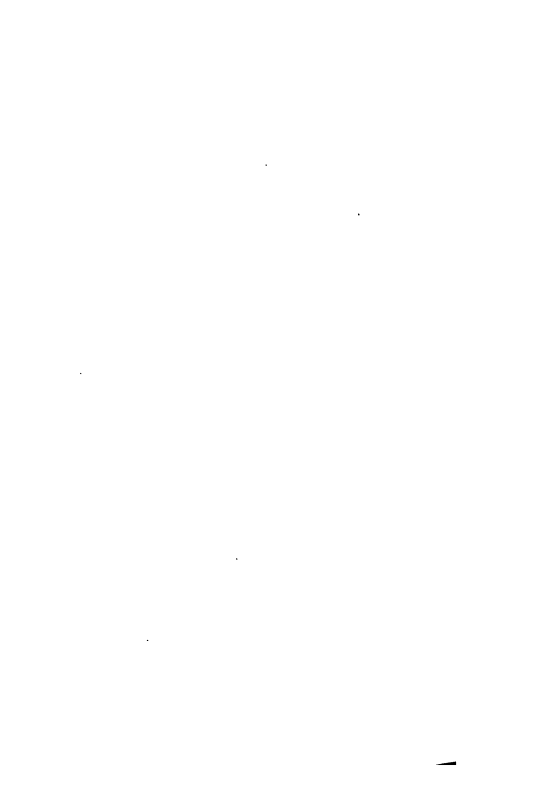
| Exiorao at ad §. 14. §. 50.                        | Побтави ad §. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| <sup>2</sup> Επιστήμη §. 63. <b>§</b> . 64. §. 65. | Πρότερον τη φύσει — καξ'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Essentia §. 11.                                    | ήμᾶς §. 17. §. 56.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Exemplum §. 37.                                    | Qualitas (cnunciationis) 5. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| Figurae (syllogismi) §. 23. §. 26 - 29.            | Quantitas (enunciationis) 5. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Φιλοσόφημα §. 32.                                  | Regressiva cognosc. ratio 5. 38.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| Homonyma §. 41.                                    | Relatio (enunciationis) 5. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| Ορισμός §. 53 sqq.                                 | Σημείον \$. 36.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Ogos §. 20.                                        | Sophisma §. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Ort §. 12.                                         | Sophistica §. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Υκάρχειν (de praedicato) §. 4.                     | Speculatio 5. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| TROREIMEVOV §. 1.                                  | Subiectivum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| Υπολαμβάνειν                                       | Sabetantia §. 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| Tx62:015                                           | Subsumtio \$ 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| Υκοτύκωσις §. 11.                                  | Συλλογισμός §. 18. §. 19 - 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| Υστερον τη φύσει — καξ                             | Συλλογίζεσται                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| ήμας 5. 17.                                        | Συμβαίνειν (in concludendo) \$. 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Immediata §. 50.                                   | Συμαιραίνειν ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Inductio §. 18. §. 33 — 35.                        | <b>Συμπέρασμа §. 19. §. 60.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Instantia                                          | Σύμφυσις §. 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Instantia                                          | Συμπλονή                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| Modalitas (enunciationis) §. 5.                    | Συνδιαίρεσις §. 56.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • |
| Modi (syllogismi)                                  | Synonyma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Modus (enunciationis, verbi) §. 5.                 | Synthesis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|                                                    | Σχημα §. 23. §. 26 — 29,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • |
| Nous                                               | Τὰ κατὰ μέρος 9. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Nũy để \$. 60.                                     | Τὰ καβόλου ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • |
|                                                    | Τεμήριον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - |
| Organon p. 38.                                     | Τεχνή \$. 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | • |
| Οὐσία 5. 11.                                       | Terminus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| 1 Ιαράδειγμα §. 37. §. 38.                         | Terminus maior                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _ |
|                                                    | Terminus medius §. 23. §. 26. §. 27.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _ |
| Petitio principii                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
| -                                                  | §. 28. §. 34. §. 35. §. 59. §. 60.<br>Terminus minor §. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _ |
| Ileanuari visozai                                  | the state of the s | _ |
| Principia §. 45 aqq. §. 65.                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - |
| Principium exclusi tertii §. 7.                    | To to this man ye are year                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _ |
| Principium identitatis et con-                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| tradictionis                                       | Τρόπος (enunciationis)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Progressiva cognosc. ratio §. 38.                  | T 0404 (110000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • |
| Progressus in infinitum §. 48.                     | Virtualiter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • |
| Propositio (syllogismi) 5. 23.                     | Virtute ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | b |
|                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |



. ..

| <br>  | <del></del>  |    |        | <br> |
|-------|--------------|----|--------|------|
| TYPIS | TROWITZSCHIL | BT | PILIL. |      |

.





gyr and Joll, JAN 3 1888

