

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

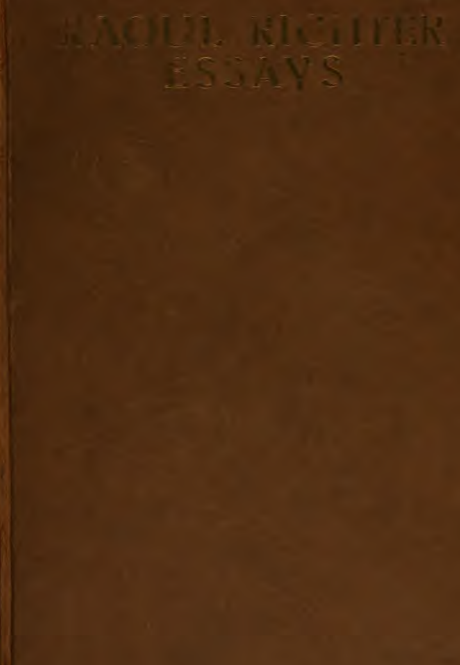
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

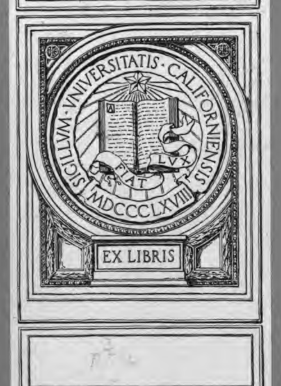
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## ALVMNVS BOOK FVND







• .

# Raoul Richter

Eslays

on the care at the open and,

Line of California

1913

Verlag von felix Meiner / Leipzig

BD13

## Herausgegeben von Lina Richter

### Vorwort.

Die hier gesammelten kleineren Schriften haben wie Marksteine den Weg Raoul Richters bezeichnet. Jeder Bies gung zu folgen vermögen sie nicht, man mußte die wissenschaftlichen Werke zu Hilfe nehmen. Doch eine Linie ist ans gedeutet und wird erkannt werden.

Den Bortrag "Zur Lösung bes Faustproblems" hielt 19 Raoul Richter als Einundzwanzigjähriger im Akademischs Philosophischen Berein zu Leipzig; gedruckt wurde er im Berslag von D. Wigand im Jahre 1892. Wiederholte Gesspräche mit einer Freundin, die sich ihm als einem Führer durch die Tiesen des Werks anvertraut hatte, waren voransgegangen. Die Neigung, geistig anzuleiten, war ein Wesenszug Richters; ein anderer, wo er persönlichen Einfluß geswann, in überpersönliche Regionen fortzureißen. Jugendslich ungestüm kommt dies hier zum Ausdruck; aber es ist nicht zu übersehen, daß wichtige Gedanken reiserer Jahreschon vorgebildet sind, und die Richtung des Geistes sich mit Entschiedenheit anzeigt.

Erst aus dem Jahre 1898 stammt unser zweiter Borstrag. Die Arbeiten, die in der Zwischenzeit entstanden, waren durchweg wissenschaftlich im ausschließenden, fachlichen Sinne. 1893 hatte Richter in Leipzig summa cum laude promoviert; seine Dissertation beschäftigte sich mit dem Bershältnis Schopenhauers zu Kant. Was er hier als schon sehr reise Frucht der intensiven Beschäftigung mit diesen Herven

niederlegte, konnte nicht zugleich Gegenstand einer leichteren Behandlung fein. Befremblicher mag es erscheinen, daß wir teinen Riederschlag bieten von bem, was ichon während biefer Zeit, überwiegend in ben folgenden Jahren, Ravul Richter in stärtste geistige Unruhe versette; von bem heftigen Erleiden fremder Einfluffe, von der Selbstbehauptung nach schwerem Rampf. 1889/90 war bas Gestirn Friedrich Nietsiches, beffen Berrichaft über bie Gemuter bamals erft begann, bem jungen Studenten hell aufgegangen, und es behielt die Rraft ber Anziehung und Wirtung über bie Beit bes akademischen, bann bes privaten Studiums hinaus. Dazu treten in ben Jahren 1894 und 1895 bie Schriften Soren Rierkegaards. Dieses tiefschriftliche Bemut ift imstande, mit fanfter Traurigkeit, einem feinen Ekel vor Lebensluft und Mut ernften Bewiffen eben bas zu verleiben, mas ber Überschwang Nietiches ihnen verklärt. Es sind Jahre einer erschütternben feelischen Rrife; balb abgeriffene, balb zusammenhängende Gedanken, die er nur für fich zu Papier brachte, vor allem aber ein Bekenntnisbuch in Novellenform, bas er gleichfalls nicht aus seinen Banden gab, legen bavon ein Zeugnis ab, zu perfonlich, um es hier einzufügen. einer Objektivierung ber Probleme brachte es ber junge Denter noch nicht; aber als er bie "unsicheren Sohlen" nicht mehr auf bem Boben haften fühlte, wendet er sich zur Mutter Erbe gurud. In ben Jahren meisternber Jugend naht er auch ihr gewaltsam: er erklimmt Bergesgipfel, ringt mit Meereswogen, stampft mit den Bufen feines Roffes ungebahnten Waldboden. Dann wirft er sich ihr liebend in bie Arme. Bis zulest gab es feine Periode, in ber er nicht mitten in ber Arbeit ein paar Wochen in ben Ferien, ein paar Tage im Semester bem vertrauten Umgang mit ber Natur, wandernd, raftend im Freien, opferte, und immer

förderte solche Unterbrechung Sammlung und Kraft des Denkens. In der gefahrvollen Zeit, von der wir sprachen, fand er den Weg vom Kulturzwiespalt zur Natureinfalt zurück. Mit dem Eintritt ins Mannesalter verbindet sich eine entschlossene Abkehr von Sturm und Drang und die Rückwendung zur wissenschaftlichen Forschung, der Entschluß zum akademischen Lehrberuf. Im Winter 1897 habilitiert sich Naoul Richter an der Leipziger Universität. Die Habilitationsschrift, 1896 begonnen, untersucht den "Willensbegriff in der Lehre Spinozas". Die logische Strenge dieser Philosophie empfand Richter als ein geistiges Stahlbad. Und wenn auch diesmal neben ihr eine enthusiastische Weltzanschauung, diesenige Blaise Pascals, sein philosophisches Bedürfnis befriedigen mußte, so vermochte sich der Gesestigte der Wirkung beider gegenüber setzt zu behaupten.

Die Antrittsvorlesung zur Erlangung der venia legendi über "Blaise Pascals Moralphilosophie" sindet 2) hier ihren Plat.

Ein Gegenstück dazu haben wir in einem Nebenserträgnis der Spinozastudien, einem Aufsatz über "Die Methode Spinozas", der etwas später in der Zeitschrift für <sup>3)</sup> Philosophie und philosophische Kritik im 113. Bande versöffentlicht wurde.

Inzwischen hatte die akademische Lehrkätigkeit begonnen, und das ganze Gebiet der historischen Philosophie wurde zu diesem Zwede unter systematische Gesichtspunkte gebracht und in einer Reihe von Borlesungen behandelt. Zugleich begann die unerschrockene Arbeit an der Synthese, die Ravul Richter als Endziel vorschwebte. Um in "intellektueller Redlichkeit" ihren Bau unternehmen zu können, mußte zuvor der Steptizismus in allen seinen wirklichen und möglichen Gestaltungen unterworsen werden. Es geschah in

bem zweibändigen Wert: "Der Steptizismus in der Philosophie — und seine Überwindung", wie der Zusatitel des zweiten Bandes sich zu sagen getraute. Der erste wurde 1904, der andere 1908 veröffentlicht. Das war eine Arbeit, zu der die schärssten und seinsten Präzisionsinstrumente des Handswerts ersorderlich waren; so konnten zwei kleinere Aussatz, die Seitenprobleme behandeln, "Die erkenntnistheoretischen Boraussezungen des griechischen Steptizismus" (in Bundts Philosophischen Studien 1902 gedruckt) und "Leibniz" Stellung zur Stepsis" (Beitrag zu den Philosophischen Abhandlungen, die Max Heinze zum 70. Geburtstage von Schülern und Freunden gewidmet wurden, 1906), aus dem sachwissenschaftlichen Rahmen nicht hier herüber genommen werden.

Nicht nur mit gefestigtem Charafter, auch mit gesicherten Grundanschauungen seines eigenen Systems trat Ravul Richter jest ber Philosophie Rietsches entgegen. Aus ben Augen hatte er sie nie verloren, und seine innerlichste Anteilnahme hatte ihren Siegeszug durch die Welt begleitet. Die gründliche Durchforschung und Beherrschung ihrer Gedankenwelt, beren Geflecht vor feiner ordnenden Sand nicht mehr verworren lag, ließ ihn schmerzlich empfinden, wie verzerrt und unscharf ihre großen Linien und Umriffe, wie trübe und schwimmend ihre garten und feinen Schattierungen und Farbentone von Bewunderern wie von Berleumbern fast allgemein gesehen wurden. Dies Bild in seiner Reinheit herzustellen, schrieb er fein Buch über "Friedrich Mietsiche, fein Leben und fein Wert", bas 1903 herauskam. Aber auch bie Gelegenheiten, einzelne Gruppen von Menschen über Wefen und Bedeutung biefer Weltanschauung aufzuklaren, ließ er nicht vorübergehen. Wir erhalten fo eine Reihe von Auffägen, beren innerer Zusammenhang eine dronologische Ordnung verbietet.

Im Jahre 1900 starb Friedrich Rietsche. Bon der Begräbnisseier, der er beiwohnte, berichtend, schließt Ravul Richter in einem Artikel "Friedrich Rietsche †" in der Biertel- 4) jahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie (Bd. 24, r) eine warme Würdigung des Menschen und Denkers an.

Als im Jahre 1906 ber Münchener Allgemeinen Zeitung einen Effay über "Friedrich Nietzsche und die Kultur 51 unserer Zeit" gab, war die Arbeit an den beiden vorher erwähnten Büchern beendet. Der Weg zur eigenen Weltsanschauung auf den errungenen Fundamenten war frei, und im gleichen Jahr entstand die systematische "Einführung in die Philosophie". Sie ist der Entwurf einer einheitlichen Auffassung vom Zusammenhang alles Seienden, und diese gründet sich auf die Überzeugung, das Bestehen einer allzemeingültigen abgestuften Wahrscheinlichkeit erkannt zu haben. Im vorliegenden Aufsat sinden wir Gedanken über Ethit und Religion auf dieser Basis.

Gleichzeitig etwa brachte die Politisch-Anthropologische Revue seines Freundes Ludwig Woltmann einen Aufsat: "Nietziches Stellung zu Entwicklungslehre und Rasse- 6) theorie", eine Frucht erneuter Studien dieser Frage nach Versöffentlichung von Nachlaßbänden Nietzsches, besonders des "Willens zur Macht".

Und zum Besten des Bundes für Mutterschutz, dem er als Borstandsmitglied beitrat, als man ihm sagte, daß sich schwer ein Mann in öffentlicher Stellung dazu bereit sinde, wurde der Bortrag: "Nietzsches Stellung zu Weib, Hind und Ehe" gehalten. Die darin ganz allgemeinverständelich entwickelten Gedanken erweisen zugleich die Berechtigung seines Eintretens für diese Sache; sie sind denen im vorigen Aussag nahe verwandt. Daher ist dem Bortrag, obwohl er erst im Winter 1910/11 entstand, sein Plat schon hier ans gewiesen.

Dem gründlichen Renner ber Philosophie Nietiches, beffen Freundschaft ben Männern und Ibeen, nie ber Partei galt, übergab das Nietsiche-Archiv die Berausgabe der hinterlaffenen Gelbstbiographie "Ecce homo". Diese Arbeit war Ravul Richters verehrendem Gemüt gleichsam eine fultische Bandlung; burch bie treueste Genauigkeit, die gedulbigfte Sorgfalt konnte er etwas von ber Schuld abtragen, in ber er fich ben Großen gegenüber, Die fein Innenleben bereichert hatten, stets zu befinden meinte. Aber noch etwas anderes schuldete er hier: ungetrübte Aufrichtigkeit bem Apostel bes intellettuellen Gewissens. Im Nachwort zum Ecce homo erfüllte er diese Pflicht. Er war ihr nicht minder treu in 8 einem Bortrag: "Rietsiches Ecce homo, ein Dofument ber Selbsterkenntnis und Selbstverkenntnis", ben er im Afabemisch-Philosophischen Berein im Jahre 1909 gehalten hat. Einer falichen Auffaffung follte vorgebeugt, die gebührende Saltung bem Werke gegenüber von vornherein ber Jugend eingeprägt werben.

Seit Raoul Richter die Grundlagen seiner Welts anschauung befestigt hatte, fügte sich alles, was er geistig erarbeitete, wie von selbst dem Bau des Systems ein. Bom ethischen schlug sich die Brüde zum religiösen Problem. Er behandelte es im Winter 1908/09 in einer Borlesung über Religionsphilosophie, was seine übliche Art war, ein neues Thema durchzuarbeiten, und las dasselbe dann noch einmal aussührlicher. Das Resultat gab er noch kurz vor seiner Erkrankung in einem Buche gleichen Titels im Winter 1911 heraus. Gewissermaßen eine Borfrucht, ein erstes Ringen mit dem gewaltigen Stoff, bedeutet der Bortrag: "Philosophie und Religion". Er wurde im Jahre 1905 gehalten,

wiederum im Afademisch-Philosophischen Berein, dem Boden, wo der Berfasser seit seiner Studentenzeit die gleichstrebende Jugend suchte und fand. Dann erschien er in den "Pädasgogisch-Philosophischen Studien" und zugleich als Broschüre im Berlag von Ernst Wunderlich in Leipzig.

Die methodologischen Untersuchungen, die dieser Gegensstand ersordert hatte, setzen sich sort auf einem benachbarten Gebiet: wie dort die Philosophie von der Religion, so wurde sie hier von der Kunst abgegrenzt. Anläßlich seiner 1905 erfolgten Ernennung zum außerordentlichen Prosessor hielt Ravul Richter im Jahre 1906 die Antrittsvorlesung: "Kunst und Philosophie bei Richard Wagner" (erschienen 10) bei Quelle & Meyer, Leipzig, im gleichen Jahre). Wie es der akademische Brauch ist, hatte er hier vor Kollegen wie vor Studierenden aller Fakultäten zu sprechen, und darum führt er diesmal seine Hörer hinaus aus seinem engeren Fach, und übt die ernste Weßkunst an der Welt des Schönen.

Nicht nur als Enthusiast, auch als tiefer Kenner sast aller ihrer wahrhaft großen Erzeugnisse durste er in den Bezirken der Wusik und Dichtung seine zweite Heimat sinden. Über Erkenntnis und Kunst wölbte sich ihm der gleiche Himmel — ein Äther, in dem Kleinliches verdampste. Und schloß sich Radul Richters Geist persönlichen, rein menschelichen Beziehungen mit einer Wärme auf, die Fernerstehende nicht ahnen konnten — gerechtsertigt mußte jedes solche Bershältnis werden durch eine Übereinstimmung im Wesentslichen der Charastere; er mußte dem Anderen unter jenem Himmel einmal begegnet sein.

Wir können das Dokument einer solchen Freundsschaft hier aufzeigen. Ludwig Woltmann, der als Pionier auf dem Wege ins Land einer neuen Wetaphysik und Relisgion ihm unerseslichen Geistesumgang gewährte, fand in

Italien im Jahre 1907 einen vorzeitigen Tob. Seinem Andenken widmete Richter eine Gedenknummer in der von dem Berstorbenen gegründeten Zeitschrift, der PolitischAnthropologischen Revue, worin er den Aufsat: "Ludwig Woltmann, die Persönlichkeit und ihr Werk" verfaßte (Mai 1907).

Mit diesem Freunde stimmte er überein in ber Werts schätzung von Schillers philosophischen Schriften. Sie machte er zum Gegenstand seminaristischer übungen im Sommer 1907. An diefer Art ber Tätigkeit entwidelte fich feine eigenste Lehrbegabung, und nicht leicht werden die Teils nehmer vergeffen, wie er aus ben Ropfen ber Studenten Funten, felbst lichte Strahlen locte, sie alle auffing, wie in einem Brennspiegel ordnete, und bas Problem ber gemeins famen philosophischen Arbeit bamit in helle Rlarheit feste. Gegen Ende des Semesters gab er diesmal in einem Bor-(12 trag: "Rant und Schiller in gegenseitiger Beleuchtung" bem Atademisch-Philosophischen Berein, in dem er viele seiner Schuler wußte, ein Beispiel an einem im Seminar aufgetauchten Probleme, wie folche methodisch zu ordnen und zu gliedern find. Dieser Bortrag ift bisher noch nicht gebruckt worden. Daher mußten ftiliftische Unebenheiten, die der Berfaffer nicht hatte fteben laffen, in bescheidenstem Umfang geglättet werben.

Wie bei Schiller die ethischen Lehren Kants, so fand Richter aus dem philosophischen Gehalt der sittlichen Strömungen unserer Tage Wertvolles eingeschmolzen in ein dichterisch erschautes eigenes Weltbild; es war Richard Dehmels "Roman in Romanzen": "Zwei Wenschen". Einen Gewinn seiner innigen Beschäftigung mit diesem Kunstwert, seiner seurigen Bewunderung, die Großem gegenüber mit den Jahren keine Abschwächung erlitt, enthält der Aussatz

"Richard Dehmels "Zwei Wenschen" als Epos des modernen 15) Pantheismus". Er war die Erfüllung der heiklen Aufgabe, die der Winter 1908 Raoul Richter stellte: auf dem Gesellsschaftsabend des Professorenvereins, altem Gebrauche folgend, der zu Beginn dieser Feste einen zugleich belehrenden und unterhaltenden Bortrag von einem der gelehrten Mitglieder fordert, vor den Bertretern der Wissenschaft, wie vor ihren Frauen und Töchtern, über ein beliebiges Thema zu sprechen.

Für ihn freilich war die Wahl auch diesmal nicht bes liebig; es sehlte nicht ber Zusammenhang mit dem in jenen Jahren vorherrschenden ethisch-religiösen Ideenkreis. Und wie eine prophetische Offenbarung dessen, was Naoul Richter nur als Ausblick seiner eigenen, durch die Schranken der philosophischen Erkenntnisgrenzen gebundenen Weltanschausung erworben hatte, weisen die letzten Gesänge der Dichtung auf ein entschlossenes Zugreisen in das Getriebe des Lebens, auf den Mut, Besserung zu erhoffen, die Schulter mit anzustemmen.

Solchem Crebo mußte das soziale Wirken, die reforsmatorische Tätigkeit der Jugend, wie sie sich in der "Freien Studentenschaft" bewußt und hingebend verkörpert, in steigendem Maße zusagen. Seiner Hochschäuung in dem Augenblicke Ausdruck zu geben, wo schwere Schädigungen ihr Bestehen bedrohten, bot ihm der Antrag, die Festrede zur Feier ihres fünfzehnjährigen Bestehens zu halten, willskommenen Anlaß. Sie wurde auf Bunsch der Freien Studentenschaft in der "Akademischen Rundschau" gedruck, im Jahre 1911; ihr Titel lautet: "Ziele des Wissens und 14) Wollens in der akademischen Jugend".

Es ift unser letter — und es war fein letter Bortrag.

So verschieden die einzelnen Arbeiten sein mögen, eine große Einheitlichkeit zeichnet sie aus. Sie alle flossen aus einem Geiste, der einmal die kurzen Worte aufs Papier warf: "Der ethische Kitt ist alles, worauf's ankommt."

Und noch ein Gemeinsames verbindet sie: die Freude, bie es bem Berfaffer bereitete, sich bes Mittels literarischer Darstellung bedienen zu burfen. Nicht oft in seinem arbeitreichen Leben hat er sie sich gestattet. Und boch schätzte er eine Tätigkeit, die ben Rreis ber philosophisch Interessierten über Schule und Gelehrte hinaus erweiterte, nicht gering und im Zwiespalt zwischen philosophischem Imperativ und fünstlerischer Reigung war biese zwar unterworfen, nicht ganglich beruhigt worden. Aber bas intelleftuelle Sittens geset, wie alle kategorischen Imperative, "gebietet unnachlaflich". Es forberte von Raoul Richter, daß nie ber Berfuchung nachgegeben werbe, beim Aufrichten feiner Welts anschauung ein Bauftud zu verwenden, bas schon und brauchbar schiene und eine Lude fullte, für unbedingte innere Tragfähigfeit aber teine Gemahr leistete. bestoweniger verlangte es von ihm, bem bie Erkenntnis ins Bewußtsein gedrungen war, eine Zergliederung ber Wirk lichfeit muffe ein notwendig faliches, weil zerftudtes Weltbilb erzeugen: daß er ohne Unterlaß nach einem solchen Wiederaufbau ftrebe.

Was man in solcher Arbeit aber erwirbt, läßt sich nur auf die Weise Anderen ganz mitteilen (soweit die menschliche Ausdrucksächigkeit überhaupt reicht), daß der mühsame Weg der Gewinnung mit dem Leser oder Hörer nochmals beschritten wird — wie es Raoul Richter in seinen wissenschaftlichen Büchern und Borlesungen getan hat. Empfängsliche Seister fühlten dennoch öfter bei einem kühnen Einfall, manchem lebenvollen Bilde die auschaulich hochstrebende

Phantasie — in dem sofort wieder gezügelten Gedanken aber die Herrschaft des reinen Bernunftwillens. Und so war das Beispiel vielleicht die beste Lehre.

Auch unsere Aufsätze sind keine Erzeugnisse spielender Behandlung ihrer Gegenstände. Bon ihnen gilt Kants Wort, das Raoul Richter in den von ihm gesammelten "Kants Aussprüchen" zitiert:

"Nur berjenige kann etwas auf eine populare Beise vortragen, ber es auch gründlicher vortragen könnte."

Daß biese Sammlung eine relative Bollständigkeit erreichen konnte, danke ich dem gütigen Entgegenkommen der Berlagsbuchhandlungen Quelle & Meyer, Ernst Wunderlich und Otto Wigand, die mir den Abdruck der bei ihnen erschienenen Aufsätze freundlich gestattet haben.

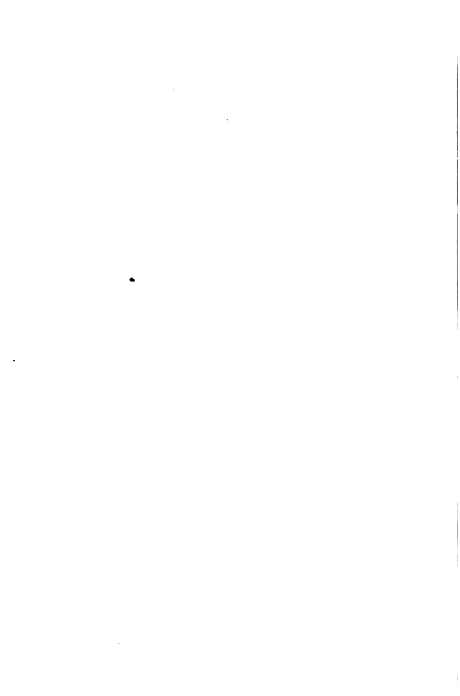
Lina Richter.

• 

## Inhaltsverzeichnis.

|     |                                                            |   | ecue |
|-----|------------------------------------------------------------|---|------|
| 1.  | Zur Lösung des Faustproblems                               |   | 1    |
| 2.  | Blaise Bascals Moralphilosophie                            |   | 31   |
| 3.  | Die Methode Spinozas                                       |   | 55   |
| 4.  | Friedrich Rietsiche +                                      |   | 93   |
| 5.  | Friedrich Rietziche und die Rultur unserer Zeit            |   | 109  |
| 6.  | Rietiches Stellung zu Entwicklungslehre und Raffetheorie . |   | 137  |
| 7.  | Rietsiches Stellung zu Weib, Kind und Che                  |   | 179  |
| 8.  | Rietsiches Ecco homo, ein Dokument ber Selbsterkenntnis un | b |      |
|     | Selbstverfenntnis                                          |   | 205  |
| 9.  | Philosophie und Religion                                   |   | 225  |
| 10. | Runft und Philosophie bei Richard Wagner                   |   | 261  |
| 11. | Ludwig Woltmann, die Persönlichkeit und ihr Werk           |   | 301  |
| 12. | Rant und Schiller in gegenseitiger Beleuchtung             |   | 333  |
| 13. | Richard Dehmels "Zwei Menschen" als Epos des moderne       | n |      |
|     | Pantheismus                                                |   | 369  |
| 14. | Ziele bes Wiffens und Wollens in der akademischen Jugend   |   | 393  |

## Zur Lösung des Fanstproblems



## OALIFORNIA

Probleme sind wesentliche, zu Recht bestehende Fragen; barum find alle Probleme Fragen, aber nicht alle Fragen Probleme. Es ist ein Irrtum, zu glauben, man habe ein Recht, alles zu fragen, nur bie Beantwortbarkeit habe ihre Grenzen. Bas in fich einen offenen ober verstedten Biberfpruch enthält, tann zwar leicht burch ein Wie, Warum ober Wozu in die Frageform erhoben werden, die Berechtigung bazu aber nie erbringen. Es scheitert nicht an ber relativen, sondern der absoluten Unbeantwortbarkeit, b. h. es hört auf gefragt werben zu burfen, womit es nicht aufhört gefragt zu werben. Die Rindheitsgeschichte ber Individuen wie ber Menschheit bringt Beleg auf Beleg bafür. So waren eigents lich alle Fragen nach bem Gottesbeweise solche unerlaubte typische Kinderfragen aus der Geschichte ber Menschheit. Und es ift bas unschätbare Berbienst ber fritischen Periode unter ber Führung Kants, folch unberechtigten Ginbringlingen bie Ture gewiesen zu haben, um die wirklichen Probleme besto klarer und beutlicher aufstellen zu konnen. Diese Methobe, die, auf die Philosophie angewandt, erst die eigentliche Erfenntnistheorie geschaffen, ist aber eine universelle und gilt für alle Gebiete. Um zu einem Problem zu fprechen, muß es ein solches geben; sonst schlägt man sich mit Dunst und Rebelgestalten herum, vergeubet unnüt Kraft und Zeit, und gewinnt nicht einmal die beffere Ginficht, baß Sputgestalten bie Streitobjette gewesen — beweise boch, eben bag man fich mit ihnen herumgeschlagen, ihre Realität zur Benüge! So

entsteht von vornherein die Frage: Gibt es ein Problem im Goetheschen Faust, und wenn es eins gibt, wie lautet es?

In der Tat hat man nun auch das Problem im Faust in ein Problem über den Faust umzuwandeln gesucht. Die dog matischen Erklärungsarten und Entartungen, die von der Boraussetzung ausgingen, das Werk siehe unter einem einheitlichen Plan, der nur zu suchen sei, um den Schlüssel zum Ganzen abzugeben, und von dem aus sedes Detail erklärt werden könne, gerieten auf dieser Jagd auf Abwege und setzen die genialste lebensfrischeste Dichtung zu plattester Symbolik herab. Der Dogmatismus aber ruft stets den Kritizismus hervor und so auch hier.

Die Frage: Gibt es eine einheitliche Ibee im Fauft, gibt es ein Kaustproblem? trat in ben Borbergrund; mit ber Fragestellung war auch der Weg zur Lösung gezeichnet: die hiftorifd stritifd e Erklärungsart begann; die glans zende entwickelungsgeschichtliche Analyse bes Gebichts von Runo Rifder stellte bie Abfaffungezeiten ber einzelnen Teile fest und kam zu ber Ansicht, daß zwei Dichtungen in ber jest porliegenden Gestalt bes Kauft vereinigt seien, zwei Dichtungen, burch große Zeitintervalle, wie durch Plan und Anlage getrennt. Es ift die "alte" und die "neue Dich = t un a". Diese, von ber Ibee ber gauterung und ber Bette beherrscht, ift ber bei weitem größte Teil bes Bangen, jene, beren Plan wir nicht fennen, beren Thema aber "Urnatur gegen Unnatur" gewesen sein mag, bilbet nur einen Bruchteil bes ersten Teils ber Tragodie. Es war nun die Aufgabe Goethes, die beiden Dichtungen zu einer Einheit zu verichmelzen. Beterogene Elemente aber können nie zur Einheit erhoben werden. Die Aufgabe war nach Kischer unlösbar und ungelöft. Durch bie umfichtigften fritischen Untersuchungen weist er schlagend nach, daß tatsächlich auch das fertige Werk verschiedenartige Elemente enthalte, daß das Gedicht selbst den Beweis erbringe, daß es nicht unter einer einheitlichen Konzeption stehe.

So fehr man auch ben bisherigen Resultaten austimmen muß, so gefährlich ift es, voreilige Ronsequenzen aus ihnen au ziehen; benn die nachste Frage, die sich hier sogleich aufbrangt, ift von ber größten Wichtigkeit. Sie lautet: gibt es noch jest eine Einheit im Kaust? gibt es noch jest ein Kaustproblem? Es ift ber brennenbste Puntt ber Boruntersuchung. Alles vorige war nur Material, nur Borbereitung für biese Rarbinalfrage. Man barf sich nicht barüber täuschen: fällt bie innere Einheit im Faust, so sinkt bas grandioseste literas rische Riesenwert zu einem Pele-Wele genialer Bruchstude und Lebensbilder zusammen - bas aber barf, fann und wird nicht sein! Bon bem notwendigsten innerlichen Beburfnis, die Einheit zu retten, burchdrungen, von der Doppelseite ber Dichtung überzeugt, legt Runo Rischer bie Ginheit in das Leben und die Person des Dichters, eine Kolgerung, bie aus der historischebiographischen Analyse des Gedichts fließt und nicht nur bas Berftanbnis zur Entstehung, sonbern zum Inhalt bes Werkes bedeutend fördert. Aber die fo hergestellte Einheit könnte und nicht über die verlorene hinwegtröften. Muß nun die fritische Forschung die Ginheit ber Tragodie felbst verwerfen und verwirft sie sie? Die erste Frage muß mit einem fraftigen Rein, die zweite mit bedingtem Zustimmen beantwortet werden.

Die Einheit fällt nicht notwendig mit der Bereinigung der beiden Dichtungen. Sie fällt nicht, wenn der alte Plan sich dem neuen fügt, wenn er nicht nur in ihn aufgenommen, sondern ihm untergeordnet wird, wenn er so in ihn eingeht, daß er als Mittel verwendet, nicht als gleichberechtigter Selbst-

zwed ihm zur Seite steht. So und nur so war die Lösung möglich und so fand sie statt. Die beiden Grundpläne durchtreuzen sich nie, wohl aber die von ihnen durchdrungenen Einzelheiten. Nicht die inhaltliche, die fünstles risch e Ginheit mußte teilweise geopfert werden. Man kann die mannigsachen Differenzen und Widersprüche in Einzelheiten zugeben, die Kernprobleme bleiben unberührt. Daß aber jene nur, nicht diese den Zwiespalt der Dichtung offensbaren, wird im solgenden zu zeigen sein.

Als Hauptargumente für den Widerstreit der beiden Dichtungen deckt die Aritik Fischers zwei gewichtige Punkte auf: die Doppelseite des Wephisto und den öfteren Verlust der Wette. Die treffliche Zusammenstellung der in Frage kommenden Stellen bringt den unwiderlegbaren Beweis, daß dem Erdgeist in der alten Dichtung eine größere Rolle zugesschrieben, daß der Gefährte des Faust als Erdgeist geplant war. Die Folge davon ist, daß in der alten Dichtung der Teufel ein Anderer ist, als in der neuen. Man kann sich den erbrachten Beweisen nicht verschließen, sie sind als vollgültig anzuerkennen; sie decken einen gewaltigen künstlerischen Fehler auf, der Grundidee der neuen Dichtung, der Läuterung des Faust durch das Leben, widersprechen sie nicht.

Der zweite Punkt scheint mißlicher. Auch hier hat man sich dem Material zu beugen. Tatsächlich verliert Faust dem Wortlaut nach die Wette des öfteren, besonders in seiner glühenden Greichen-Leidenschaft. Die Wette ist aber der Grundgedanke der neuen Dichtung. Wird gegen sie vor dem Schluß dem Sinne nach verstoßen, so ist das einheitliche Problem gefallen. Zum Glück geschieht dies aber nicht. Daß Faust Leidenschaften empfindet, widerspricht dem Sinne der Wette ebensowenig, wie daß er seine leidenschaftlichen Empfindungen äußert. Er selbst erwartet ja solche vorübergehend

Genuffe vom Leben; aber ob ihn biefe befriedigen, barin eben liegt bas Problem und bazu muß er sie burchleben. Wenn er feine Liebe zu Gretchen unendlich, ewig nennt und in ihr momentan sein höchstes Glud fieht, so ift bamit noch nicht gesagt, daß sie ihn dauernd befriedigt. Richt in trunfenem Rausch, sondern in nüchterner Klarheit muß er gum Augenblide sprechen: "Berweile boch, bu bift so fcon!" Das Problem der Wette ist viel zu ernst gestellt und geht viel zu fehr auf ben Wert bes Lebens in seiner vollen Tiefe ein, als daß ein vorübergehender Taumel dauernd über Wert ober Unwert zu entscheiben habe. Es mußte aber ein folder Taumel burchlebt und überwunden werben. barum konnte die Gretchen-Tragodie ber alten Dichtung sich so gut bem Sinne nach bem Plan ber neuen Dichtung fügen, wenn auch im Wortlaut oft gegen bie Wette gefehlt fein maa.

Um das Bisherige noch einmal turz zusammenzufassen: Es bestehen ursprünglich zwei Dichtungen. Beide tragen das Gepräge verschiedener Grundideen, sie werden vereinigt zum Faust in der jetzigen Gestalt und zwar so, daß der alte Plan dem neuen untergeordnet, ein integrierender Bestandteil desselben wird. Größere Differenzen und Widersprüche, so in der Natur des Mephistopheles, haben nicht vermieden werden können; daneben aber besteht die Einheit in großen Zügen, nicht als planmäßig ursprünglich konzipierte Idee, aus der jedes Detail zu erklären wäre, sondern als Berseinigung zweier sich nicht widersprechender verschmolzener Pläne. Damit ist das Problem im Faust gerettet, bleibt noch übrig es zu formulieren.

Streng genommen sind es zwei Probleme, die die ganze Dichtung behandelt, das himmlische und das irdische, bas Gottes über Faust und das des Faust über das Leben. Beide sind in die Form der Wette gegossen. Die erste wird im Himmel, die zweite auf Erden geschlossen. Dat die erste den Wert des Wenschen zum Gegenstande, so steht der Wert des Lebens im Wittelpunkte der zweiten; oder anders ausgedrückt: das Gute und das Glück sind die zwei großen Aufgaben, die unsere Tragödie zu lösen sucht. Stellen wir sie in den Worten des Gedichts selbst gegenüber. Das erste Thema enthalten die Worte des Herrn im Prologe:

> "Run gut, es sei dir überlassen. Zieh diesen Geist von seinem Urquell ab Und führ' ihn, kannst du ihn ersassen, Auf deinem Wege mit herab, Und steh' beschämt, wenn du bekennen mußt: Ein guter Wensch in seinem dunksen Drange Ist sich des rechten Weges wohl bewußt."

Das zweite Problem tritt in dem Dialoge zwischen Faust und Mephisto beutlich hervor:

Fauft.

"Berd' ich beruhigt je mich auf ein Faulbett legen, So sei es gleich um mich getan! Kannst du mich schmeichelnd je belügen, Daß ich mir selbst gefallen mag, Kannst du mich mit Genuß betrügen; Das sei für mich der lette Tag! Die Wette biet' ich!

> Mephistopheles. Top!

> > Fauft.

Und Schlag auf Schlag!

Werb' ich zum Augenblicke sagen: Berweile boch! du bist so schön! Dann magst du mich in Fesseln schlagen, Dann will ich gern zugrunde gehn!" Die beiben Probleme sind festgestellt; in einfachster genialster Weise sind sie im Gedicht verbunden. Welches ist nun die Brüde, die vom einen zum anderen führt? Die Lösung beseinen be dingt die des anderen. Worin Einer den Wert des Lebens erblickt, offenbart seinen moralischen Standpunkt. Was ihn befriedigt, was ihn glücklich macht, ist der Wasstab für den Grad seiner Läuterung. Das irdische Problem ist der Spiegel des himmlischen.

Wir haben bisher nur sestgestellt, daß der Faust soweit eine Einheit habe, daß dem Hauptproblem das ganze Gesticht zu grunde gelegt werden dürse, und wie die Probleme zu sormulieren seien. Es folgt nun der Mittelpunkt und Kern der Untersuchung, unser eigentliches Thema: die Lössung des Faust problemes. Aber nicht, wie ist es gelöst? sondern in welchem Sinne ist es gelöst? soll die Überschrift dieses Teiles lauten. Nicht das tatsächliche Ergebnis soll sestgestellt werden — dies würde auf eine Inhaltsangabe des Gedichts hinauslausen — die Welt ans soch au ung, der philosophische Geist, der das Ganze durchzeicht, jede Begebenheit bestimmt, jedes Ereignis durchtränkt, soll ausgedeckt werden.

Diese Weltanschauung wird dem Thema, dem Problem der Tragödie gemäß eine eth isch e sein müssen. Nicht um den Zusammenhang der irdischen Welt in sich oder mit anderen Welten, nicht um Kosmologie oder Metaphysik kann es sich hier handeln, wo der Wert des Lebens und des Menschen im Brennpunkte stehen; dies aber sind rein ethische Gesichtspunkte und zwar die Hauptprobleme der Ethik. Die Fragen nach dem Glück und dem Enten bilden die Endziele aller Woralwissenschaft, wie die Untersuchung über die Willensfreiheit den Ausgangspunkt.

Die beiden Grundanschauungen aber auf diesem Ges

biete find ber Dptimismus und Peffimismus. Wo es fich um ben Wert bes Lebens in feiner ganzen Tiefe handelt, treten die beiden Grundrichtungen stets hervor. Dabei handelt es sich nicht um ben Wert des individuellen Lebens ober bes individuellen Menschen; wo man fo fragt und entscheibet, herricht ber fleinliche, praftische Bessimismus und Optimismus bes Alltagemenschen; bem bas Leben herrlich und schön erscheint, wenn ihm etwas Gutes wiberfahren, erbärmlich und verabscheuungswürdig, wenn ihm etwas migraten ift; ber ben Wert bes Lebens nach seinen eigenen fleinen, guten und ichlechten Impulfen und Sandlungen mißt und nur allzusehr von sich auf Andere schließt. bie kleinlichen Erfahrungen bes Individuums können hier maggebend fein, wo bie Probleme, hoben Granitbloden gleich, riesenhaft und imposant bas Alltags- und Durchschnittsleben überragen. hier ist bie Frage nicht nach bem Wert e i n e & Menschen, nicht e i n e & Lebens, sonbern b e & Menichen, bes Lebens.

In grandiosester Weise nun verkörpert sich diese Frage in unserer Tragödie; denn diese ist durch und durch genialisch. Damit aber dietet sie die Bürgschaft, das Problem in seinem größten Umfange, in seiner ganzen Allgemeinheit behandelt zu haben. Denn es gibt ein Merkmal, ein typisches Kennzeichen aller künstlerischen Genialität, was sie scharf gegen alle Talente abgrenzt: die Gabe, im Einselnen den Spiegel des Allgemeinen zu selnen den Spiegel des Allgemeinen zu sehen, ohne daß die konkreteste Plastik des Spezialfalles darunter zu leiden hätte. Der Frad und Umfang der Gabe stempelt zum Genie; daher man sich östers streiten wird, ob jemand ein Genie, als ob eine Leistung genial sei. Diese geniale Gabe gleicht darin einigermaßen der logischen Funktion, Gattungsbegriffe zu

bilben. Hier wie dort steht Eins als Repräsentant für Bieles. In die sem Sinne bildet das Genie Lebensbegriffe. Aber ein gewichtiger Unterschied ist anzumerken. Während der Begriff je allgemeiner um so leerer wird, teilt die geniale Leistung diesen Nachteil nicht. Ist doch ihre Urbedingung die konkreteste, lebenswahrste Darstellung des Einzelfalles, der ein Abbild des Allgemeinen ist. So können wir auch sagen: Genie ist hähere Symbolist. In eine bestimmte, endliche, gegebene Form wird eine Unendlichkeit gegossen — Beethovens Symphonien, Goethes Dichtungen, Leonardos Vilder erbringen die Belege dafür.

Da man sich aber die geniale Produktion nicht als ein langsames Ansammeln von Material, das in ein einzelnes Gefäß gebracht wird, vorzustellen hat, sondern als intuitive Erfassung des Allgemeinen im Speziellen, so sind die genialischen Leistungen nicht an Zeit und Raum gedunden. Sie gelten für Zukunft und Gegenwart, und das ist ihre Ewigsteit. Das Genie sieht nicht in die Breite, sondern in die Tiefe, nicht auf den Umsang, sondern den Kern, es erwirdt nicht mühsam Erkenntnisse, es hat Offenbarungen.

Es gibt kaum eine andere Dichtung, die in diesem Sinne durch und durch genial wäre, wie der Faust. Bei allem mittelalterlichen Kolorit, bei strenger Beibehaltung des Romantisch-Legendarischen, bei seinster Individualspsychologie leuchtet überall das Allgemein-Menschliche hindurch. Faust ist ein Kind seiner Zeit und seines Landes, aber in ihm verkörpert sich der Nordbeutsche, der Deutsche, der Kulturmensch, der Wensch. So steht er als Repräsentant der Menschheit, ohne seinen nationalen individuellen Charakter zu verlieren. Und so jede Begebenheit, jede Persson der Tragödie. Aber die individuellen Gedanken, Ges

fühle, Entwidelungen im Faust bespiegeln nicht nur die allgemein-menschlichen, sie erheben sie auch zur höchsten Potenz der Intensität. So müssen auch alle rein äußeren Hemmnisse hinweggeschafft werden — ein wesentslicher Teil der Rolle Mephistos — damit Faust in großen Zügen das Leben durchlebe; so wächst die Dichtung ins überlebensgroße. Nun erst können wir guten Muts die Frage nach dem Sinne der Lösung stellen; wir werden sicher sein, daß das Gedicht uns in den weitesten Grenzen, den tiessten Tiesen die Antwort nicht schuldig bleibt. Wir könnten sie ebensogut an das Leben selber stellen, denn der Faust ist das Leben in kondensiertester Form.

Es ist hier ber Ort, einem gewichtigen Mißverständnis vorzubeugen, welches auf die ganze folgende Darstellung Bezug hat. Es könnte den Anschein haben, als würde hier die Ansicht vertreten, Goethe habe im Faust Woral predigen wollen, habe sich für Optimismus oder Pessimismus entschieden und zur Erläuterung seine Tragödie verfaßt. Keineswegs. Aus der Erklärung des Genialischen folgt unmittelbar, daß der Einzelfall nicht als Beispiel für ein Allgemeines sieht, sondern daß dieses sich in ihm spiegelt, also durch den Leser herausgezogen werden kann. Was dei dem Schöpferzugleich ist, ist bei dem Kritiker sutzelstw. So können wir auch sagen: was lehrt uns das Leben? ohne diesem eine Lehrabsicht unterzuschieden; genau im gleichen Sinne werden wir fragen: was lehrt uns der Faust? nicht, was wollte Goethe mit seinem Kaust uns lehren?

Wir beginnen mit des Faust ureigenstem Problem, ber Frage nach dem Wert des Lebens, nach dem Glück. Wan darf nicht vergessen, wer das Problem stellt, wer es löst. Es ist Faust, der Übermensch, dessen Leben nur ein großartiges Experiment für die ganze Frage

ist, der mit titanenhafter Araft nach dem Letten und Höchsten strebt, der den gewaltigsten Flug nimmt, den je ein Sterblicher genommen; bei dem man nur schwankt, ob Ziel oder Mittel imposanter sind.

Es wird sich zeigen, daß seine Lösung mit gleichem Rechte optimistisch wie pessimistisch genannt werden darf, daß sich eine Art Antinomie ergibt, die aufgestellt und beren Schlüssel gefunden sein will.

Am Eingange der Dichtung sehen wir Faust nicht als Jüngling, sondern als Greis. Er hat bereits ein volles Leben hinter sich, ein Leben nur einem Ziel gewidmet, der Wahrheit; nur aus die eine Boraussehung gedaut, daß das Wissen das Glück sei; nur einem Instinkte solgend: dem Erkenntnistried. Von dem glühendsten Streben nach Wahrheit beseelt, hat er das ganze Gebiet der Wissenschaften in die Breite und Tiese durchmessen, ist von der Witzwelt als größter Gelehrter geseiert; das war Inhalt und Thema seines bisherigen Lebens. Im Ansangsmonologe der Tragödie zieht er das Resumé: Höchstes Streben, emsigster Fleiß auf der einen, trostlose Unwissenheit, täusschender Irrtum auf der anderen Seite. Der Zweisel an der Erkenntnis wird zur Gewißheit, nur ein e Wahrheit ist die Beute der Jagd nach Wahrheit geworden:

"Und sebe, daß wir nichts wissen konnen."

So klingt es bald wie leises Klagen, bald wie gellender Aufschrei durch die Anfangsszenen der Tragödie. Der wahnssinnigste Schmerz, mit dem Faust das Wissen verleugnet, wirft Licht auf die Hoffnung, die er auf diesen Wert gesetz, auf die Kraft, die er diesem Ideale gewidmet. So ist er der kompetenteste Richter, sein Urteil schwerwiegend, seine Bersdammung schwerzverbreitend.

Ein Wert bes Lebens ist rettungslos gefallen: bas Studium, bie intellektuelle Arbeit führt allein weber zur Wahrheit, noch zum Glück.

Diese Erkenntnis trifft Faust schwer, aber sie bricht ihn nicht. Die Enttäuschung wird zur Berzweiflung, aber schon sehen wir in dem Strudel der Empfindungen, in dem Lechzen nach der Erhabenheit des Todes, das sich so großsartig vor dem Ostergesange und auf dem Spaziergange offenbart, sich den Bunsch nach neuen Werten ablösen, ein unbestimmtes Orängen und Sehnen, einen neuen Weg zu versuchen.

Auf abgetane Epochen blickt man mit ungewöhnlicher Härte und Berachtung unmittelbar barnach zurück. Dieser Berachtung entströmt ber gewaltige Fluch auf bas Leben, ben aber schon ber Wunsch, es zu burchkosten, burchglüht. Denn die Berachtung einer Sache gebiert die Liebe zum Gegenteil. Das wilde, stürmische Leben, der größte Konstrast zur kleinlich ruhigen Stubengelehrsamkeit, wird nun Fausts Geliebte, sein Ideal, das der Erdgeist symbolisiert:

"Ich fühle Wut mich in die Welt zu wagen, Der Erde Weh, der Erde Glück zu tragen, Mit Stürmen mich herumzuschlagen Und in des Schiffbruchs Knirschen nicht zu zagen."

Ober auch:

"Und führt mich weg zu neuem bunten Leben!"

Dieser Wunsch, diese Liebe bestimmt den Fortgang in der Bibelübersetzung, vom Wort und Sinn zu Kraft und Tat; so antizipiert Faust unbewußt in wünschenden Gestanken seine kommende Entwickelung. Der Wunsch brangt zum Entschluß, der Entschluß zur Ausführung. So ges

langen wir zur Wette mit bem Teufel, beren Inhalt bas Durchkoften bes Lebens in allen Dimensionen ist:

"Wir fehn die fleine, dann die große Belt."

Die Themen bes ersten und zweiten Teiles der Tragödie. Der Wert der Erkenntnis ist gefallen. Der Schmerz darüber hat die Verachtung, diese ein neues Ziel geboren, das Ziel: das Leben der Aktivität, der Kraft, der starken Sefühle zu erproben. Es ist das Programm der Wette, deren Ausslösung sautet:

"Berb' ich zum Augenblicke sagen, Berweile doch! du bist so schön! Dann magst du mich in Fesseln schlagen, Dann mag die Welt zugrunde gehn."

Vor dem Experiment zweiselt Faust an dessen Gelingen. Wir werden am Schlusse sehen, ob sein Vorurteil auch sein Urteil sein wird.

Bergessen wir nicht, daß die Verwünschung von Wissen und Erkennen die Triebseder zu seiner Weltsahrt wird. Mit psychologischer Notwendigkeit wird in ihr zunächst die trockner Gelehrsamkeit heterogenste Seite betont werden müssen und den nächsten Phasen den Stempel aufdrücken. Es ist dies aber die typische Verkörperung der Willense betätigung und zugleich deren höchste Spize: die in die viduelle Liede be. Sie und ihr Wert werden zunächst Ziel und Mittelpunkt alles Strebens sein. So kommen wir zur Gretch en Eragödie läßt uns in schmerzlicher Vorahnung den Ausgang erraten. Auch dieser Wert wird nicht das Glück ausmachen, auch er wird fallen müssen.

Nirgends vielleicht in ber Literatur ist in so genialer Beise ber Typus "Mann" bem Typus "Mädchen" liebend

gegenübergestellt worden. Bei aller mittelalterlichen Farbe, bei dem spezisisch Katholischen, dem Kleinbürgerlichen Gretschens ist sie in ihrem innersten Wesen die Personisikation alles Mädchenhaften, wie Faust der Repräsentant der Männlichkeit.

Sie, nieberen Standes, er der elegante Kavalier, ihr enger Horizont, seine weiten Perspektiven, sie unersahren und unschuldig, er im Rückblick auf lange Bergangenheit, ihr sast kindlickes Alter, seine volle Männlichkeit — alle diese Züge sind nur der Spiegel tiefgreisender und tragischer Bershältnisse. Es ist das Problem: Mann und Weib. In ihrem ersten Alleinsein ist das ungleichartige Berhältnis, sein liebevolles Herabneigen, ihr liebevolles Ausblicken so verführerisch und reizend vorgeführt, daß die Tragik verzgessen wird. Nicht nur Faust vergist sich in Gretchen, auch wir vergessen uns in dem Paare.

Und doch liegt gerade hier der tiefste und innerlichste Grund des tragischen Ausganges der Liebe. Wo das spezifisch Weibliche dem Männlichen gegenübersteht, ist eine unsendliche Aluft, ein tiefer Abgrund, den nur die Leidenschaft zu überbrücken vermag. Gerade der Kontrast wird zum Reiz, und wenn dieser befriedigt ist, sinkt er stufenweise; mit dem Besitze schwindet die Liebe . . . .

Ihre Ewigkeit beruht aber nicht auf ber Berschiedenheit, sondern der Gleichheit der Individuen; nicht im gewaltigen Hinüberschwung, in allmählicher Assimilation liegt die Bürgschaft für die Unvergänglichkeit. Der Berschmelzungsprozeß von Mann und Weib zu einer höheren Einheit ist die ewige Liebe, im Gegensatz zur romantischen, wie sie ein großer nordischer Denker einmal schön genannt hat. Fausts Leidenschaft zu Gretchen ist aber durch und burch romantisch; der Afsekt ist mehr hoch wie tief, mehr ftark wie lang; ber Grund liegt eben in bem fpezifisch Mädchenhaften ber Geliebten.

Es ist undankbar und unmöglich, in Worten die Grazie und Anmut, das Rührend-Reizende und Reizend-Rührende, das Liebenswürdig-Tiese und Ties-Liebenswürdige, was Goethe um die Gestalt seines Gretchen gegossen, darzusstellen; sie ist ganz und gar Musit, harmonisch und melodiös ist ihr Wesen. Sie spricht in Reimen oder in Tönen. Goethe und Gounod haben sich die Hand gereicht, Anmut und Ernst, Unschuld und Schuld, Liebe und Verzweislung in einem Wesen zu vereinen; sie haben eine Apotheose des Mädchenhaften gesungen . . . .

Es ist bezeichnend, daß Gvethe gerade das Liebesbrama Fausts in ein ungleichartiges Berhältnis von Mann und Frau hinausgespielt hat. Auf solche Titanen-Naturen, die im Bollbewußtsein ihres Wertes im Grunde doch oft uns glücklich sind, übt das Einfältig-Sinnliche, Unschuldig-Parmlose, Kindlich-Unerfahrene den größten Reiz aus; sie wollen es beglücken und richten es zugrunde. So Goethe Friederike, so Faust Gretchen. Und wie viele Züge sind nicht von jener auf diese gestossen! Eine solche Liebe aber ist in sich tragisch und muß tragisch enden. Sie kann in stillen Leiden oder in bramatischen Katastrophen ausgehen. Friesderike und Gretchen wissen davon zu erzählen.

"Es ist eine alte Geschichte, Doch bleibt sie ewig neu; Und wem sie just passieret, Dem bricht das Herz entzwei."

Dabei ist die Liebe des Mannes reflektiert, die des Mädchens naiv. Für die Reflegion wird das Naive zum Reiz und so wird die Dissonanz nur verstärkt, nicht gehoben, ja unaufplösbar, denn sie eben bildet Anlag und Grund der Liebe.

Und wer den Typus der individuellen Liebe darin erblickt, für den wird sie nie sein Lebensgluck werden konnen.

So fällt auch biefer Wert für Kaust und schwer wie fein Gewicht ift fein Schlag. Man muß schon Übermensch sein, um ihn zu verschmerzen, man muß Unmensch sein, um ihn leicht zu verschmerzen. Kaust ist übermenich, aber nicht Unmenich. Im wilbesten Strubel plattesten Lebens treibt ihn die Berzweiflung. Dies tommt meisterhaft in ber Broden-Walpurgisnacht jum Ausbrud. Sie ift eine klassische Darstellung bes Romantischen, wie bie im zweiten Teil eine romantische Darstellung bes Rlaffischen. Daß Kauft bies Treiben nur durch ben tollsten Wirbel betäuben, aber nicht befriedigen tann, ihn im ersten Moment ber Befinnung abschreckt und anwidert, ift so flar, wie baß ihn das Leben in Auerbachs Reller nicht feffelt. Es fällt also für ihn ber Wert bes Walpurgisnachtlebens ebenso felbstverständlich, wie er für so Biele den haupt- und wesentlichen Lebensinhalt bildet.

Drei große Werte sind gefallen. Die Erstenntnis, die individuelle Liebe, betäubender Sinnengenuß. Mirgends Klarheit, nirgends Glück! Trostloses Dunkel, tiefe Nacht leitet zum zweiten Teil der Tragödie hinüber. Am Eingange desselben lichtet sich das Dunkel, die Sonne geht auf, ein neuer Tag bricht an, dem Schmerz entsprießt die Hoffnung.

"Neuen Lebenslauf Beginne Mit hellem Sinne, Und neue Lieder tönen darauf."

Faust und wir mit ihm treten in die Große Welt. Das bunte Leben am Kaiserhose, ber Maskerabentaumel führt ihn und uns in sie ein. Es wird sich zeigen, ob in

ihr sich ber mahre Lebenswert, bas mahre Lebensglück finden Die Beschwörung bes Paris und ber Belena, ber alten Kaustsage entlehnt, geben den Anlag bazu. Schauspiel ber übertriebensten Ausgeburt ber Romantit, bas ber taiserliche Bof bietet, rufen in unserem Belben Sehnsucht und Berlangen nach bem Ibeal ber Rlaffis git at hervor. Raum hat er Belena erblickt, als er fich in fie verliebt. Ihr Besit wird fein Ziel; um sie zu erreichen, burchirrt er die theffalischen Gefilde in der klassischen Nacht. Chiron bringt ihn zu Manto; Manto zu Proserpina, Proserpina zu Helena. Im britten Alt vereinigt sich die Romantit mit ber Rlaffit, Fauft mit Belena. Die Quinteffenz bes Rlassischen ist maßvolle, göttliche Ruhe, des Romantischen maßloses menschliches Streben. Wenn bas erste auf bas zweite wirkt, so wird magvolles Streben das Pros dutt fein. In diesem Sinne beeinflußt Belena Kaust. Die romantische Form im weitesten Sinne wird abgestreift, die Ritterburg fällt und die heitere Sonne Griechenlands bescheint ihre Bermählung.

"Artabifch frei fei unfer Glück!"

Wer biese Szenen aufmertsam liest, wird bemerten, wie Kaust schon in ber reizenden Reimepisode das Erreichbare und die Gegenwart bem Unerreichbaren und ber Zukunft vorzieht.

Fauft.

"Run schaut der Geist nicht vorwärts, nicht zurück, Die Gegenwart allein -

Selena. It unfer Gliid.

Faust.

Schat ist sie, Hochgewinn, Besitz und Pfand; Beftätigung wer gibt fie?

Selena.

Meine Hand."

Bon nun an wird Faust Maß zu halten wissen. Er wird seine Streben auf die Erde beschränken, seine Erwartungen vom Leben werden andere, erfüllbare, realisserbare werden. Deutlich zeigt es sich in dem letten Ideal Fausts, in dem Ideal beal der Tat. Wenn das Streben bleibt, ihm aber Waß und Grenze gesett wird, wird auch der Wirtungstreis gegeben; es führt das Streben zur Betätigung. Der Borausblick, den Faust in der Bibelübersetzung getan, hat sich in ihm bestätigt: männliche Tätigkeit in höchstem Stil ist von nun an sein Wunsch:

"Dieser Erbenkreis Gewährt noch Raum zu großen Taten. Erstaunenswürdiges soll geraten, Ich sühse Kraft zu kühnem Fleiß."

Doch welch erhabenere Tätigkeit kann es wohl geben als bie rohen Urgewalten ber Natur menschlich-milben Zweden zu beugen, als ber "sinnlosen Kraft unbändiger Elemente" Sinn, Maß und Ziel zu setzen, als bas wilbe, stürmische Meer zu zähmen, bas gewonnene Land zum Glück ber Menschheit zu bebauen und zu beherrschen. Es ist bas höchst Erreichbare auf Erden, es ist eines Faust würdig!

"Hier wagt mein Geift sich selbst zu überfliegen; Hier möcht' ich kämpsen, dies möcht' ich besiegen!"

Die Schlacht, die er für den Kaiser mit Mephistos Hilse gewinnt, bringt ihm in der Belehnung mit dem User die Möglichkeit zur Berwirklichung seiner Plane. Die Aussührung ist vom Glück gekrönt; durch geniale Kolonisationsarbeiten wird dem Meere das Land abgerungen.

> "Die hohe Beisheit ift gekrönt, Das Ufer ist bem Meer versöhnt."

Es ist ihm gelungen

"Betätigend, mit flugem Sinn, Des Bolfes breiten Wohngewinn."

Der wahre Lebenswert ist nun endlich gefunden, das wahre Glück besiegelt. Es ist die Frucht langer Entwickelung, stärkster Schmerzen gewesen. Darum ist es unszerstörbar. Hier kann selbst die Sorge keinen Eingang in sein Inneres sinden, kann ihm das stärkste äußere Übel, die Blindheit, nichts anhaben. Als die Sorge ihn anhaucht, spricht gewaltige, rührende Erhabenheit aus seinem Innern:

"Die Nacht scheint tiefer tief hereinzudringen, Allein im Innern leuchtet helles Licht."

Man kann die Stelle nicht kongenialer, schöner und große artiger auffassen, als es Schumann in seinem "Faust" gestan: ein Triumphmarsch ertönt zu diesen Worten!

Die Perspektiven werden immer weiter und weiter. Das Glück von Millionen und Millionen, ein tätiges Leben in paradiesischer Umgebung — und das alles mein Werk, meine Tat! Das zu sehen, das mit zu erleben, ist übersschwengliches Glück, nein, schon die Ahnung davon ist das Glück.

"Im Borgefühl von solchem hohen Glück Genieß' ich jett den höchsten Augenblick."

Es ist ein Schwanengesang, es ist ber grandioseste Punkt ber Dichtung, es sind Worte rührendster, heiligster Erhabenheit.

Wir aber wenden uns mit Widerstreben von der hohen Stimmung dieser Berse unserer Aufgabe zu, fühl und nüchstern den Sinn dieser Lösung zu deuten, ihn in bezug auf seine ethische Weltanschauung zu prüfen; wir haben die vorsher behauptete Antinomie aufzustellen, zu begründen und zu lösen.

Bei bem Probleme bes Glüde handelt es fich vorzüglich um zwei Fragen: bas Glud bes Gingelnen und der Gesamtheit. Ober genauer präzis fiert: Wird bem höchsten Streben bas höchste Glud? Und: überwiegt Glud ober Unglud in ber Belt? Die Art ber Beantwortung tennzeichnet ben Optimismus und Bessimismus. In unserer Tragodie wird nur die erfte gestellt und gelöft. Aber mit ber Lösung biefer ift auch jene entschieben. Ift bas Berhältnis vom höchsten Streben und Glud im Individuum festgestellt, so wird, wenn Alle dies hochste Streben befeelt, auch bas numerische Problem geflart fein. Das aber gehört ber Zufunft an. Beide Fragen, jest noch getrennt, werben einst in tommenben Zeiten zu einer ver-Und so wird in weiterem Sinne die Frage unserer Tragodie als Haupt- und Rernpunkt ber Weltanschauung über bas Glud gelten fonnen.

Das Problem ist hier auf die Spitze getrieben und es zeigt sich, daß seine Lösung mit gleichem Rechte optimistisch und pessimistisch genannt werden kann.

Das gewaltige titanenhafte Streben findet in der großsartigsten Betätigung sein Glüd; dazu muß aber seine Waßslosigkeit durch das Symbol der Schönheit (Helena) gesbrochen, sein Streben auf das Erreichbare gewiesen werden; es wird nicht auf einen kleinen Bezirk beschränkt und einsgeengt; sein Grundirrtum wird aufgedeckt, eine Bedingung wird ihm gestellt: Beschränkung auf das Erreichbare. Die Kraft aber bleibt und so wird das Höch sterreichs dare sein Glück. Wer auf das Erreich dare in höch ster Potenz den größten Wert legt, wird die Lösung optimistisch nennen.

Mit gleichem Rechte aber darf fie als pessimistisch gelten. Das Unendlichkeitsstreben, das Faust und ben Idealmenschen

auszeichnet, wird auf allen Gebieten in die Endlichkeit verswiesen. Die absolute Wahrheit läßt sich nicht erreichen. Die ewige Liebe, Einer Alles zu sein, wird aufgegeben; es findet Resignation im größten Stile statt, aber Resignation. Und wer im höchsten Streben und seiner Ersfüllung ben höchsten Wert erblickt und an ihm bas Erreichbare prüft, wird bas Prosblem pessimistisch gelöst finden.

Es stehen sich also hier zwei ethische Grundanschauungen im Problem des Glücks gegenüber, die unter Optimismus und Pessimismus, unter jedem etwas diametral Verschies denes verstehen. Die eine geht vom Erreichdaren aus und sieht in dem Streben, das sich diesem Werte beugt, kein Unglück, sondern ein Glück. Das rücksichse Vorwärts ins Unendliche führt zum Scheitern, weil dem Wenschen nur das Endliche nach Dauer und Tiefe gegeben ist — wohl Kühnsheit, aber nicht Tollfühnheit, das Wenschenmögliche, aber nicht das Unmögliche!

"Nach brüben ist die Aussicht uns verrannt; Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet, Sich über Wolken seines Gleichen dichtet! Er stehe sest und sehe hier sich um; Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm; Was braucht er in die Ewigseit zu schweisen! Was er erkennt, läßt sich ergreisen."

So Faust, so Goethe. So fast alle großen Genien, die etwas erreicht haben, die nicht gescheitert sind.

Diesen gegenüber stehen die Scheiternden. Bei ihnen steht das Erreichbare in keiner Proportion zu ihrem Streben und darin liegt ihre Größe. Sie sehen Schönheit und Wert des Lebens in der Ersüllung des Unendlichen. Jede Einstenkung und Einschränkung des Titanenhaften ist eine Kons

zession; sie aber sind zu stolz, der Erde Konzessionen zu machen. Es sind die innerlich Aufrichtigsten, es sind die unbedingtesten Idealisten. Sie hossen ihren Wahrheitsdurst mit dem Labsal der Wahrheit gestillt zu sehen. Kann diese das Leben nicht geben, so dursten sie sich zu Tode. Sie versschwachten, aber verzichten nicht. Plato und Spinoza würden schwn beim Fallen des ersten Wertes im Faust, beim Fall der Erkenntnis, die Lösung pessmistisch nennen. Andere sehen in der Unendlichkeit der Liebe das wahre Glück des Lebens — immer aber ist es der Unendlichkeitsdrang, sei es nach dem Absoluten oder Ewigen, der sie beseelt. Die Resignation ist ihr Unglück \*\*ar\* Esoxóv\*, ihr Wahlspruch aber jene Worte des Wanto: "den lieb\* ich, der Unmögliches begehrt".

In unserer Tragödie ist nun solche Unendlichkeitsnatur enthalten: Euphorion. In wilder Hast klimmt er von Fels zu Fels, immer höher will er hinaus, nichts kann ihn auf seinem Wege hemmen.

"Immer höher muß ich steigen, Immer weiter muß ich schaun."

Bulett versucht er zu fliegen — aber Menschen können nicht fliegen und so führt sein Streben Sturz, Scheitern und Tod herbei. Er ist der Typus aller der Naturen, die das Faustproblem pessimistisch gelöst finden würden. Er würde meinen, daß der Titan Faust als Philister und "Bourgeois" endige. In dem und ed ingt en Streben nach dem Letten und Höchsten repräsentiert er den Dichter Byron. Dieser ist der diametrale Gegensatz zu Goethe und ihre gegenseitige Sympathie rührendsgroßartig.

So fallen die objettiven Unterschiede von Optismismus und Pessimismus, wenn man bas Problem scharf

und genial stellt, wie es nur ein Goethe vermochte. Der Beweis ift die fich bilbenbe Antinomie.

Ihr Schlüssel aber: baß die beiden Grundanschauungen sub jektiv sind. Sie fließen aus dem Herzen, nicht dem Gehirn, aus den innerlichsten Sympathien und Antipathien der Denker und deshalb sind sie gleichberechtigt; bei der Höhe der Probleme werden diese Gefühle von der stärtsten Intensität sein und was dem Einen das größte Unglück, ist dem Anderen das größte Glück. Nicht im kleinlichen individuellen Alltagsleben, sondern im größten Stile. Glück ist kein Zustand, sondern ein Gesichtspunkt, und es zeigt sich, daß man nicht nur verschiedene, sondern entgegengesetzt davon haben kann.

Wir aber wenden uns zur köfung des zweiten Hauptproblems: zur Frage nach dem Wert des Menschen, dem
Guten. Das Material ist die Entwickelung im Faust.
Sie ist schon dargelegt worden; ein Umstand, der uns eine
weit fürzere Untersuchung als die vorige sichert. Es besteht
auch hier dieselbe Antinomie wie vorhin. Fausts Leben ist
eine Reihe ethischer Stusen, ein Läuterungsprozeß, dessen
Ende aber auf dieser Welt nie erreicht wird. "Es irrt der
Wensch, so lang er strebt" ist das Wotto seines Lebens. Auch
auf seiner höchsten Stuse ladet er mit dem Tod von Philesmon und Baucis schwere Schuld auf sich, und doch erlösen ihn
die Engel.

Wer nun im Erreichten, im ethischen Refultat den Wert des Menschen sieht, wird und muß diese Lösung pessim istisch sinden. Also gerade umgekehrt wie beim vorigen Problem. In diesem Sinne werden viele dogmatische Ethiken entscheiden. Sie werden in dem Ausgeben des Erreichten eine Resignation, ein übel sehen. Goethe aber war kein Dogmatiker, er offenbart im Faust bie toleranteste aller Moralen und ihr Wahlspruch lautet:

"Gerettet ist das eble Glied Der Geisterwelt vom Bösen: Wer immer strebend sich bemilist, Den können wir erkösen."

Goethe hat ihn selbst einmal ben Schlüssel zum Ganzen genannt und in der Tat kann man diese Lösung optimistisch nennen.

Wer an dem Streben, an den Motiven im größten Stil, nicht einzelner Handlungen, sondern der Lebensführung, den Wert des Wenschen mißt, den muß der Schluß unserer Tragödie befriedigen. Er wird es nur dann nicht, wenn das höchste Streben in so tiefe Berirrungen und Schuld führte, daß es sich selbst aushöbe, daß es irgendwie gebrochen oder eingedämmt würde. Dies aber geschieht hier niemals. Es geschieht so wenig, daß vielmehr die größten Verbrechen das Streben verstärken, verseinern, den moralischen Standspunkt heben.

Faust lädt die schwerste und tragischste Schuld auf sich: er verführt und verläßt die Geliebte, bewirft ihren und ihres Kindes Untergang, führt den Tod ihrer Mutter und ihres Bruders herbei, und das alles seines eigenen Genusses, eines Sinnenrausches wegen. Auf der Höhe seines Lebens aber tut er den grandiosen Ausspruch:

"Genießen macht gemein."

Bon dem Wunsche nach Genuß beseelt, schließt er die Wette mit Mephisto. Er findet ihn in der Begründung des Glücks von Böltern.

Dasselbe Berhältnis von Schuld und Streben vertreten nun auch die übrigen Personen der Tragödie. Die tragische Schuld des armen Gretchens hebt sie stusenweise. Wie ver-

tieft und verinnerlicht ist sie nicht nach ihrem Fall. Man bente nur an das Gebet zur Mater dolorosa! Nicht mehr das harmlose, gute Kind, sondern das Mädchen, das schwer gesehlt und eine sittliche Aufgabe vor sich hat. In der Kerterszene zeigt sich ihre Seele in ihrer Höhe und Tiefe. Wird sie der schwersten Versuchung widerstehen, wird sie dem Geliebten folgen? Es ist ihre Prüfung. Sie besteht sie. Der Tod ist ihr Schicksal, sie erkennt es und beugt sich ihm. In diesem Sichbeugen liegt ihre Hoheit. Sie überragt in diesem Augenblicke Faust bedeutend.

Auch Belena wird durch ihre Jugendfünden gehoben. Aber wie der ganze zweite Teil in großen Zügen.

> "Halbgötter, Götter, Helden, ja Dämonen, Sie führten mich im Fren hin und her."

Sie aber geht als Heroine, als Helbin, als Königin im erhabensten Sinne hervor. Die Begnadigung des Lynkeus, ihre Stellung zu Menelaos, Phorkyas-Mephisto, Faust beweisen es.

Auch der Kaiser hat schwere Schuld auf sich geladen. Jugendlicheleichtsinnig, verschwenderische genußsüchtig am Ansfang, und am Ende bei Berteilung der Kronämter die Worte:

> "Ein junger, muntrer Fürst mag seinen Tag vergeuben, Die Jahre lehren ihn bes Augenblicks Bebeuten."

So wird die Schuld eine Art "Ropoussoir" für das Streben, es verseinert und vermehrt es. Das Bose wird zur Dienerin des Guten, Mephisto bewirkt nicht Fausts Schlechteftes, sondern Bestes. In diesem Sinne sagt der Herr im Prolog:

"Des Wenschen Tätigseit kann allzuleicht erschlaffen, Er liebt sich bald die unbedingte Ruh'; Drum geb' ich gern ihm den Gesellen zu, Der reizt und wirkt und muß als Teusel schaffen." In diesem Sinne ist aber das ganze Problem gelöst, und wer auf das Streben den Wert legt, wird die Lösung optimistisch nennen. Dies die Antinomie. Ihre Lösung ist die nämliche wie vorhin. Auch das Gute ist keine Tatsache, sondern ein Gesichtspunkt.

Das Gebicht schließt mit einer grandiosen Aussicht in bie Unendlichkeit, mit einem heiligen Blid ins Jenseits. Ich faffe bie Szenen im himmel als großartige Perspettive, nicht als dogmatische Behauptung: es gibt einen himmel und so fieht er aus! Bier fallen alle Grundfage, fällt alle Befdranfung — auch die verschiedenen möglichen gosungen unseres Problems fallen in eine ausammen, stehen sich nicht mehr gegenüber. Hier ist das Reich der Unendlichkeit, hier wird auch bas unendliche Streben nicht scheitern. Die Werte ber absoluten Wahrheit, ber ewigen Liebe, die für die Erde gefallen find, erstehen hier in neuem Glanze, in unwandels barer Alarheit und Schönheit — hier ist das Glud keine Resignation, benn es ist unbegrenzt und ewig, und auch bas Streben erreicht sein Ziel, benn es gibt feine Schuld, fein Irren mehr. Aber es geschieht nicht burch eigene Kraft, es ift bas Wert ber göttlichen Liebe, bes ewig Weiblichen, beren Spiegel die irdische Liebe ift. So führt Gretchen Faust zu höheren Sphären hinan. Darum ist der ganze Schluß nur ein großer Liebeshymnus - er fingt alle Tone ber Liebe, schmelzend-lieblich, göttlich-heiter, demutig-bescheiden, großerhaben. Es ift mahrhaft himmlischer Gesang, und mit Recht konnte Goethe von diesen Bersen sagen: "Sie find grandios geraten, aus der beften Zeit". Alle Widerspruche Haren fich hier, die Läuterungen im himmel enden mit der absoluten Reinheit.

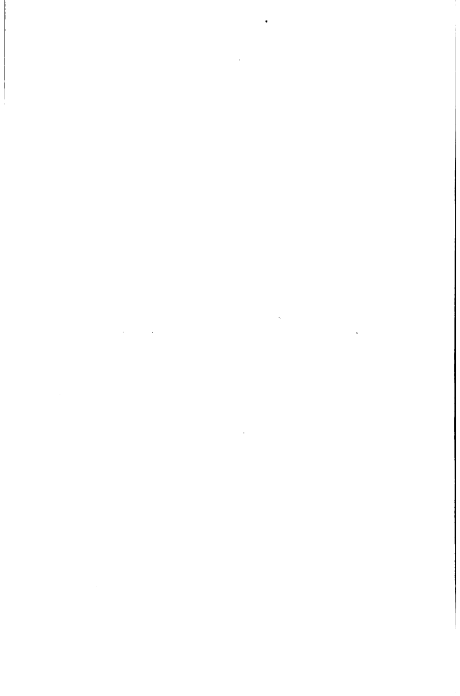
"Freudig empfangen wir Diefen im Buppenftand.

Also erlangen wir Englisches Unterpfand. Löset die Floden los, Die ihn umgeben. Schon ist er schön und groß, Bon beiligem Leben."

In der Welt sind diese Stusen getrübt, sind nur matter Abglanz der himmlischen; auf Erden führen sie auch nie zum Ziele, sind unzulänglich und unerreichbar. Das alles aber ist das Werk der göttlichen Liebe, die sie einleitet — es ist der Inhalt des tiessinnigen Schlußchors unserer Dichtung:

"Alles Bergängliche Ist nur ein Gleichnis; Das Unzulängliche, Her wird's Ereignis; Das Unbeschreibliche, Her ist es getan; Das Ewig-Weibliche Zieht uns hinan." .

Bl. Pascals Moralphilosophie.



Blaise Pascal gehört zu ben Männern, die nicht Untertanen eines Reiches find. An allen großen menschlichen Gebieten hat er als Schaffender teil: burch feine glüdlichen Entbedungen in Mathematif und Physit an ber engeren Wiffenschaft, burch bie Polemit gegen bie Jesuiten in ben Provinzialbriefen an Religion und Kirche, durch die gedantliche Begründung feiner driftlichen Beltanschauung in ben Pensées oder der Apologie an der Philosophie — an der Runft und Literatur aber burch bie über jedes biefer Werfe gleichmäßig ergoffene Schönheit feines Stils. Begabungen und Anlagen verschlingen fich hier zur Einheit einer großen Perfonlichkeit, und wenn wir auch bas Thema nur auf die in den Pensées niedergelegte Moralphilosophie Pascals beschränken, wird sich diese Einheit burch bas Hinüberwirken ber anderen Elemente noch öfters fühlbar machen. An Arbeiten über bie Penides fehlt es nicht: feit Coufin in ben vierziger Jahren verfündete, daß alle bisherigen Ausgaben von der ersten durch Port-Royal veranstalteten bis über Condorcet-Boltaire zur Boffutichen Gesamtausgabe viele Gedanten gefälscht, andere gar nicht enthielten, und Diese Behauptungen mit ben Vascalschen Manustripten auf der Bibliothet zu Paris also unwiderleglich bartun konnte, und als er bann in dem fo fritisch gereinigten und vervollständigten Werte zahlreiche Widersprüche und als Grundzug den Steptizismus nache wies, ba wurden eben biefe beiden Probleme: Wiber fprüche und Steptizismus Hauptgegenstand ber eifrig erneuerten Pascalforschung. Die Widersprüche forts zudeuten, zu milbern ober bestehen zu laffen, und zum fraglichen Steptizismus Pascals Stellung zu nehmen mar jeder Berausgeber einer neuen Ausgabe ober wer fonst über Pascal arbeitete, befliffen. Wenn ich babei Kaugeres, Sainte-Beuve, Abbe Flottes, Abbe Mennard, Aftie, Bavet, Drog, von Deutschen Meander und Dreydorff erwähne, so sind bamit nur die haupfachlichsten genannt. Im allgemeinen wurde nun meist der Fehler begangen, von vornherein die Penfees als ein viel zu systematisches Werf zu betrachten, und dann hinterher zu beweisen, daß fie es - nicht maren. So trat die Darstellung der positiven Grundgedanten gurud gegen die negativ-fritische Seite; ben Steptizismus betreffend wurden sie bann an dem vom jeweiligen Autor geprägten Begriffe gemeffen und je nachdem für fteptisch ober bogmatisch befunden. Natürlich: Soviel Bearbeiter, soviel Unfichten. Beibe Nachteile laffen fich vermeiben, wenn man bas Sauptaugenmert auf die Grundzuge bes Buches richtet, nachdem man zuvor aus der Betrachtung ber äußeren und Entstehungsbedingungen Die Überzeugung inneren ge= wonnen, daß es nicht als spstematisches wiffenschaftliches Wert zu faffen ift, und barum nur Unvereinbarkeiten grundlegenber Art von Bedeutung find. aber wird sich die Hauptibee selbst als die beste Leuchte herausstellen, um die angeblichen Widersprüche, sowie ben spezifisch Pascalschen Steptizismus zu erhellen.

Pascal — so berichtet seine Schwester Gilberte — glaubte zur Vollendung seiner Apologie 10 gesunde Jahre zu brauchen; 4 frankliche (etwa von 1654—1658) waren ihm vergönnt. So lag denn statt eines fertigen Werkes

ben erften Berausgebern vor: ein Gemenge fleiner Zettelchen, teils lofer, teils zusammengebundener ohne irgendwelche Ordnung untereinander mit haftig barauf geworfenen Gebanten. Gine burcheinander gewürfelte, vom Autor Form und Inhalt nach noch ungefeilte Materialien. fammlung ohne einheitlichen Plan, voll garheiten in ber Terminologie, war bas Ergebnis ber im größten Stile angelegten Apologie. Wie follte man ba nicht von vornherein Wibersprüche im Einzelnen vermuten und auf einen völlig systematischen Zusammenhang verzichten? Dann aber liegen und biefe Materialien größtenteils als Aphoris. men und Marimen vor. Eine Sammlung von Aphorismen neigt aber ftete ber Gefahr unvereinbarer Bedanten gu. Denn der Aphorismus verdankt seine Rurze ja der glude lichsten Formulierung seines Inhalts unter einem Gesichtspunkt; ber nämliche Inhalt, unter einem anderen Gesichtspunkte auch zum Aphorismus erhoben, wurde oft einen fonträren, ja fontrabiftorischen Ausbruck erfordern, und ba ber jemalige Gesichtspunkt zwar befolgt, aber nicht genannt wird (was der avodiktischen Wirkung Abbruch täte), so ist ber formale Widerspruch eröffnet. Bergeffen wir auch nicht, baß wir es mit einer Apologie zu tun haben, b. h. einer Berteibigung ber Religion ursprünglich gegen bie Atheisten, bann auch gegen die Gleichgültigen gerichtet, und baß je nach bem Gegner und beffen Stellung Pascal eine andere Tattit einschlägt; so baß bies pabagogische Borgehen ihn (wenn auch nicht zu Aussprüchen wider feine überzeugung) fo boch zu Berfarbung ber Tenbengen, zu Berschiebung ber Schwerpunkte bestimmen mochte. biefen im ganzen mehr außerliche Widersprüche begünftigenden Umständen tommt noch als wichtiger Faktor hinzu: Die Ungleichartigkeit in den Ansichten

und Absichten Vascals felbit mahrend ber Abfassungezeit ber Pensées. Es ift Drey. borff'), welcher an Stelle ber Bereinigung ober hinwegleugnung ber Wiberspruche ben Entwidelungs. g e b a n f e n treten ließ. Pascal hatte barnach breimal ben Plan zu seinem Werke geanbert; in bem ersten apologetis schen Bersuche habe er demonstrativelogisch die driftliche Religion zu beweisen gesucht; hierher wurden dann all' die Gedanten gehören, die, von jedem Steptizismus frei, bas Lob der Bernunft singen, den Unterschied zwischen Übervernünftig und Widervernünftig bartun, im Stil verhaltniss mäßig fühl gehalten find. Als biefer Berfuch aber balb als unausführbar scheiterte, habe sich Pascal anläglich bes Wunders vom heiligen Dorn an seiner Nichte Marguerite ausschließlich gegen die Atheisten gerichtet, Logit, System und Beweisführung aufgegeben und in glutvoll geschries benen Ausfällen die Schlacht gegen ben Gegner zu schlagen gesucht. Dazu rechneten bann bie fteptischen Außerungen über Wiffen und Moral, die Gedanken über die Zwiefvältig= feiten im Menichen, über bie Wibervernünftigfeit ber reli= gibsen Dogmen usw. Endlich soll er vornehmlich durch ben Einfluß der jansenistischen Lehre von der Auserwählung auch von biefem Plane wieder gurudgekommen, jenen letten, britten ergriffen haben, von bem Emile Perier, ber Reffe Pascals, als einem mündlich entwickelten berichtet: ba hanbelt es sich nicht mehr um die verstockten Atheisten, sondern um ein gleichgültiges Weltfind, welches entfest über bas ihm vorgehaltene rätselhafte Bild bes Menschen, weder bei ben Lösungen der Philosophen, noch denen der übrigen Relis gionen, fondern einzig in den Erlösungeverheißungen bes

<sup>1)</sup> Dreyborff: Pascals Gedanken über die Religion. Gotha 1891.

Christentums feine Ruhe finden foll. Db diefe bewußte Planverschiebung wirklich stattgehabt hat, wird nur mehr ober minder wahrscheinlich ju machen sein; sicher aber scheint, daß in Pascal felbst eine entsprechende Entwidelung abgelaufen ift; benn baß er tatsächlich mit feiner Befehrung von einer mehr vernunftgemäßen Frömmigfeit in immer tiefere, nur noch bem Glauben fagbare Myftit hineingeriet, zeigt bie zunehmende Reigung zu strengerer Astese und die verächtliche Abwendung von Philosophie und Wiffenschaft unverkennbar. Nimmt man zu alledem noch die leidenschafts lich erregten Buge feiner Perfonlichteit, bie Lebhaftigfeit ber Phantafie und die Innigfeit des Gefühls, und halt fie neben die mathematische Scharfe seines Berftanbes, neben die bialektische Rlarheit in seiner Denkart, so wird die Erkenntnis bieses Gemisches von Logit und Poesie wesentlich zur richtigen Berfaffung beitragen, in der von vornherein an unser Wert heranzutreten ift. Mehr aber als all' die im Borübergeben gestreiften Grunde sind es bie Grundgedanken felbft, welche auch über Widerspruche und Steptis zismus in den Pensées die beste Rechenschaft zu geben vermögen.

Nur als Präludien zur Apologie, vor deren Inangriffsnahme sie abgefaßt sind, können die logischen und methodologischen Fragmente gelten, welche uns Pascal hinterlassen hat. Das erste, das Borwortzum traité du vide redet in frischem zuversichtlichen Tone dem Fortschritt der Wissenschaft das Wort, spottet der Autorität der Alten, die auf misverstandener Berehrung beruhe und fordert auf, in den weltlichen Wissenschaften unbekümmert um das Ansehen der Borgänger Neues zu sinden und zu ersinden; freilich nur in den weltlichen Wissenschaften; in der Theologie — so sagt Pascal auch in

feiner wiffensfreudigsten Zeit - fei die Autorität die unbedingte Vertünderin der Wahrheit, diefe felbst aber nur aus ben heiligen Buchern zu ersehen. Das Problematische aber fold boppelter Wahrheitsquellen war ihm noch ebensowenig jum Bewußtsein gekommen, wie in ber folgenden Abhandlung über bie mathematische Methobe. hier sucht Pascal die vollkommenste Methode, eine Wahrheit völlig ichlagend zu beweisen, und findet fie in ber Befolgung zweier Regeln: Alle angewandten Begriffe zu befinieren und alle angewandten Sate zu beweisen. Da bies aber in beiden Fällen einen unendlichen Regreffus ergabe, alfo un= ausführbar ift, muß die nächst niedere, aber unter den ansführbaren exakteste Methode gewählt werden: diese ift ihm - mit Descartes und Spinoza - Die mathematische. Denn sie befiniert alles bis auf die undefinierbaren, aber auch allers flarsten Begriffe wie Zeit, Raum, Bewegung und beweist alles bis auf die unbeweisbaren, aber auch allerklarsten Ariome. Diese wie jene werden durch die lumière naturelle erfaßt, und es ift nur ein größerer Beweis ihrer Rlarheit, baß sie weber befiniert noch bemonstriert werben können. Ihnen kommt bann vielleicht mindere überzeugungekraft (conviction) aber nicht mindere Gewißheit (certitude) zu. Wir werden sehen, wie später diese lumière naturelle in coeur, instinct, sentiment umgetauft und der Unterschied von conviction und certitude als Hauptstütze der Glaubensresultate gegen die Bernunfteinwendungen werden ausgespielt werden. Ebenso taucht auch schon hier ein Lieblingsgedanke Pascals von dem zwischen doppelten Unendlichkeiten eingeschloffenen Endlichen, freilich noch in rein mathematischer Form auf Raum, Bewegung und Zahl angewandt, auf und weist nur mit ber Schlußbemertung in die ethischen Partien hinüber: "Sur quoi on peut apprendre à s'estimer à son juste prix, et former des réflexions, qui valent mieux que tout le reste de la géometrie même" 1).

Aber Pascal muß boch gefunden haben, daß bie mathematische Methode eben außerhalb ihres eigentlichen Gebietes zwar nicht unerafter, aber meist unausführbar wäre, und hat in einem besonderen Auffat bem esprit geometrique ben esprit de finesse ober bem logischen Ropf ben intuitiven gegenübergestellt, und für ben mahren Methobifer bie Bereinigung ber beiben Anlagen geforbert, bie er felbft in fo feltenem Maße vereint befaß. Seine lette logische Abhandlung endlich, l'art de persuader ist großenteils psychologischen Inhalts und von ethischereligiöser Tenbeng. Obwohl er nur von den irdischen Bahrheiten reden will, schickt er boch bie elementare Zweiteilung voraus: baß bie göttlichen Ginsichten burch bas Berg in ben Berftanb, bie weltlichen burch ben Berstand in bas Berg gelangten, und baß man jene erft lieben und bann ertennen, biefe erft erfennen und dann lieben folle. Aber leider geht es bei ben Menschen beibemal nicht immer so zu: ba gibt die Gefühlsbisposition für die Überzeugungefraft auch ber bemonstrablen Wahrheiten öfter ben Ausschlag als bie logische Zustimmung. Mit einer Fulle feinster Bemerkungen spricht Pascal hier über die notwendige Einwirfung auf den Willen, die Instintte und Gefühle bes Individuums, welches überzeugt merben solle, und so zerfällt ihm l'art de persuader in l'art de convaincre und l'art d'agréer. Als wahrer Renner führt er und in die fast raffinierten Details Dieser

<sup>1) &</sup>quot;Boraus man lernen fann, seinen wahren Wert zu schähen und Erwägungen anzustellen, die wertvoller sind, als die ganze übrige Mathematif selbst." Pensées de Pascal S. 460 (wir zitieren nach Havet. Pensées de Pascal publiées dans leur texte authentique par Ernest Havet. Paris 1852).

letteren ein, um bann aber gleich fortzufahren: er wolle nur von der rein logischen Methode handeln, da er jene andere zwar für nütlicher und vorzüglicher, aber für zu schwierig und fich für - zu unbegabt für fie halte. Nach diesem Gingeständnis, das man fast als Ironie zu beuten versucht ware, hatte es nicht die Ehrsurcht vor den Berren in Port-Royal eingegeben, wendet fich Pascal logisch-mathematischen Regeln im einzelnen zu, die trot ihrer Feinheit uns hier nicht interessieren können. Das tut aber ber Besamtgehalt biefer Abhandlungen. In ihnen besteht noch tein Rampf zweier Pringipien, aber biefe felbst werben schrittmeife herausgearbeitet; von vornherein fest steht die Trennung ber beiden Reiche: Religion und Wiffenschaft; bort wird die Wahrheit mit dem Gefühl ergriffen, hier mit der Bernunft; die mathes matische Methode ist unter den ausführbaren hier die volls tommenste. Und boch reicht sie nicht aus; die Demonstration muß durch die Intuition erganzt werden. Endlich wird nicht nur biefem logischen Gefühl, sondern auch ber Befriedigung bes Willens im weitesten Sinne ein bedeutsamer Wert für die Überzeugungefraft auch der weltlichen Bahrheiten augestanben.

Die Gärung dieser Gedanken klärten, ihre Spannungen und Gegensätze erhoben zu bewußtem Rampse die Ereignisse des Jahres 1654; die enttänschte Abkehr von dem für die Rontemplation wenig geeigneten Pariser Luzusleben, der zunehmende Berkehr mit den Priestern von Port-Royal, die frommen Briese seiner Schwester Jacqueline, die inzwischen dort den Schleier genommen, treiben Pascal zur innerlichsten Bersentung in die Religion und haben am 23. November 1654 in einer erleuchteten Stunde seine völlige Bekehrung zur Folge. Bon jetzt ab ist sein ganzes Leben nur noch ein Gottesbienst. Mit diesem subjektiven Erlebnis sind auch die

objektiven Fragen, wie sie uns vorher beschäftigten, zur Lösung gelangt. Denn sehr balb nach diesem Datum vom Prediger Singlin in die Einsamkeit von Port-Royalsdes Champs gesandt, hat er daselbst das berühmte Gespräch mit de Sacy, seinem Beichtvater, über Montaigne und Epictet, in dessen Mittelpunkt der Grundgedanke seiner Moralphilossophie, wie er sie in den Pensées niedergelegt hat, gestellt ist. Und so fallen wohl auch die ersten Aufzeichnungen zu diesen um jene Zeit. Dieser Grund gedanke aber ist der von der Zwiespältigkeit unserer Natur, ihrer Größe und Kleine, von der durch diese Gegensätze erzeugten Kätselshaftigkeit und ihrer Unauflößbarkeit außershalb der religiösen, speziell christlichen Offenbarung.

Den allgemeinen Ausbruck sindet diese Betrachtung in der und schon von Pascals mathematischen Abhandlungen her bekannten Anwendung des Unendlichkeitsbegriffs auf den Menschen: "Car ensin quest-ce-que-l'homme dans la nature? Un néant à l'égard de l'infini, un tout à l'égard du néant: un milieu entre rien et tout").

Dieses Aperçu von der Doppelnatur fehrt auf allen Gebieten durch die ganzen Pensées hindurch in den mannigfaltigsten Beleuchtungen wieder, und es ist überfluß an Material, es für alle Wesenselemente der menschlichen Seele darzutun.

Bunadit für die theoretische Ertenntnis. Wie ber ganze Mensch nur ein Mittleres, eingeklemmt zwischen zwei

<sup>1)</sup> Denn, was ist bes Wenschen Stellung in der Natur? Ein Richts gegen die Unendlichkeit, ein AU gegen das Nichts, ein Wittleres zwischen dem Nichts und dem AU. Pensées, Article I S. 7.

Unendlichkeiten, fo ift auch feine Erkenntnis nur auf gewiffe mittlere Größen eingestellt: ichon bie Sinne nehmen nichts Angerstes wahr und ber Berstand fann nichts ber Zahl ober Art nach übermäßiges erfaffen. Es find unsere Renntniffe in Grenzen eingeschloffen; wir find unfahig, Alles wie Nichts zu wiffen. Es war hauptfächlich Montaigne, ber Pascal den Geift ber Beweise lieh, bas Trügerische ber Sinne und ber Bernunft bargntun. Die Binberniffe, welche Ginbilbung und bestehende Meinungen ber Bernunft in ben Weg legen, die leichte Ablentbarteit felbft bes größten Denters vielleicht burch eine ihn umsummende Fliege, bas Schwindelgefühl bes Philosophen, ber auf bem schmalen Brett, beffen Tragfahigkeit er kennt, über bem Abgrund boch in Angitschweiß gerät, die Sinnestäuschungen und die gegenseitige ungunstige Beeinfluffung von Sinn und Bernunft, Die Abhängigkeit ber Vernunft von Willensneigungen - bies alles mit unzähligen anderen mehr oder minder schlagenden Aphorismen foll die Schwäche und Untauglichkeit unserer theoretischen Erkenntnis bartun. Dahin gehören bann noch bie einzelnen Bemertungen gegen ben Nuten und ben Erfolg ber Wiffenschaften; bag an ben beiben Unenblichkeiten gemeffen alles Endliche gleich, also auch gleichgültig fei, und baß man, um auch nur eines einzigen Gegenstandes Kenntnis ju besitzen, bie Allverkettung ber Dinge beherrichen muffe. Demgegenüber nehmen bie von ber Größe bes Intelletts handelnden Gedanken einen spärlichen Raum ein. baß fie gang fehlten: wir erfahren, bag unfere gange Burbe im Denken bestehe, daß ber Mensch zwar ein schwaches Rohr, aber ein benkendes und baburch bem ganzen Universum überlegen sei; - im allgemeinen jedoch wird die Bernunft so start als möglich gedemütigt, wohl, weil nicht sie selbst, aber ihre Anmagungen Pascal ben Eingang zum Glauben am meiften zu versperren schienen. Das andere Erkenntniss organ bagegen, die Intuition ober bas Gentiment, mit bem nach Pascal 3. B. die Axiome ergriffen werden, bleibt von fteptischen Angriffen im allgemeinen unbehelligt. Was nun aber Pascals endgültige Ansicht über die Erkenntnis ber Bahrheit außerhalb ber Religion sei, das enthüllen und und zeigen es uns treu im Einklang mit ber Doppelnatur bes Wissens Aussprüche wie: "Chaque chose est ici vraie en partie et fausse en partie. La vérité essentielle n'est pas ainsi: elle est toute pure et toute vraie ... Rien n'est vraie en l'entendant du pur vrai"1). Und sein Endurteil über das Denken lautet: "La pensée de l'homme est une chose admirable et incomparable par sa nature; il fallait qu'elle eût d'étranges défauts, pour étre méprisable." "Qu'elle est grande par sa nature, quelle est basse par ses défauts!" 2)

Das gleiche Berhältnis herrscht auch auf moralischem Gebiete. Die Relativität und gänzliche Unsicherheit aller bestehenden Moralbegriffe zu zeigen, weist Pascal auf ihre Berschiedenheit in den einzelnen Ländern und Zeiten hin, wie es schlechterdings kein Berbrechen gegeben, das nicht einmal als gut und rühmlich gegolten, wie die sprachlichen Ausdrücke zwar dieselben seien, aber oft ein entgegengesetztes

<sup>1) &</sup>quot;Jedes Ding ist hier halb wahr halb sals,; die absolute Wahrsheit ist nicht derart; sie ist ganz unverfälscht und ganz wahr. Nichts ist wahr, wenn man darunter absolut wahr versteht." Pensées Article VI, Rr. 60.

<sup>\*) &</sup>quot;Das Denken des Menschen ist etwas Bewunderungswiltbiges und Unvergleichliches durch seine Natur; es mußte, um verächtlich zu sein, seltsame Fehler haben. Wie groß ist es durch seine Natur, wie niedrig durch seine Fehler!" Ponsées, Artiole XXIV, Nr. 53, Anmerkung 4.

moralisches Verhalten bie gleiche Bezeichnung trüge: so werfen sich die Gesitteten wie Ungesitteten gegenseitig vor, daß sie sich von der Natur entfernten, wie den Schiffsinsassen die am Ufer Stehenden sich zu entfernen scheinen und biesen jene.

"Auf allen Seiten" — fährt Pascal fort — "wird bie gleiche Sprache geführt. Man muß einen festen Dunkt zur Beurteilung haben. Für die Schiffsinsaffen ift es ber Bafen. Aber wo in der Moral einen solchen finden?" Die objektiven Nieberschläge ethischen Empfindens scheinen zwar einen solchen zu ergeben - aber auch bas ift eitel Täuschung. Recht hat nichts mit Gerechtigkeit, die Gesetze nichts mit ber wahren Geseglichkeit zu schaffen, und die Moralbücher ber Philosophen bringen zwar die einzelnen Tugenden unter ben bedenden Schut ber Rategorien, boch die scheinbar fo Geborgenen entströmen bei ber Analyse bieser Einteilungen in ihrer ursprünglichen Unabhängigkeit und Unordnung. Aber neben biesen Anzeichen, welche bie Grundlagen aller Sittlichkeit zu erschüttern broben, gibt es auch andere, fichere, burch die das mahrhaft ethische Berhalten uns unmittelbar bewußt wird. Richtet auch diesmal die Bernunft wieder alles Bose an und verwirrt die Begriffe, so ist bas natürliche Gefühl, ober bas Gewissen — le jugement — ein zuverläffiger Berater. Alfo auch hier biefelbe Zwiefpaltigkeit wie im Theoretischen: "Il y a sans doute des lois naturelles, mais cette belle raison corrompue a tout corrompu"1); und bas Berhalten von ber wertvollen zur wertlosen Seite im sittlichen Bewußtsein barftellend, an einer anderen Stelle: "La vraie morale se moque de la morale, c'est

<sup>1)</sup> Es gibt zweifellos natürliche Normen, aber diese schöne verderbte Bernunft hat alles verdorben. Ponsées, Article III, Nr. 8.

à dire que la morale du jugement se moque de la morale de l'esprit, qui est sans règles" 1).

Bat Pascal die Antithetit auf die intellettuellen Funttionen und deren Ergebnis die Wahrheit, wie auf ben ethischen Willen und sein Produkt bas sittliche Sut gleichmäßig angewandt, fo ift er erft in feinem allereigensten Bes biete, wo er sie an der Gefühlsanalyse oder der Frage nach bem Glück und Unglück bes Menschen erhartet. Auch hier gilt die Devise: "L'homme n'est ni ange ni bête "2), und ihre Durchführung in ben Abschnitten "über das Elend des Menschen" über "Eitelkeit und Ruhmfucht" gehört zum Meisterhaftesten, mas die Vensées ent halten: hier ist jede Zeile selbsterlebt und für jedes Erlebnis ein ureigener Ausdruck gefunden; in Paris mochte ihm ber wahre Ursprung aller Zerstreuungen und lärmenden Beschäftigungen aufgegangen sein: es ift nur die Furcht, die grenzenlose Angst bes Alleinseins mit fich felbst. Die größte Qual des Menschen ift die Einsamkeit, und so mahlt er freis willig - ber oberflächliche und geiftlose bie Bergnügungen - ber tiefer angelegte bie Duben ber Arbeit, Die Berantwortlichkeit hoher Stellungen. Ruhe ift es, vor ber Alles flieht, Alle außer dem Frommen. Selbst der König ist hierin bem Kleinsten gleich: ohne Gesellschaft, ohne Ablenkung burch Geschäfte, mit fich selbst allein gelaffen, gleich fühlt er bie Fulle bes eigenen Elenbs. So ift Beschäftigung und Zerstreuung das einzige Beilmittel, das die ruhelosen Menichen zu ihrem Glud haben erfinden können; bas einzige

<sup>1) &</sup>quot;Die wahre Moral spottet der Moral; d. h. die Moral des Gewissens spottet der Vernunstmoral, die der Norm entbehrt." Pensées, Article VII. Nr. 34.

<sup>3) &</sup>quot;Der Mensch ist weber Engel noch Bestie." Pensées, Article VII, Nr. 13.

und bas trügerischste, benn jeber sucht angeblich nur immer mehr zu erarbeiten, immer höher aufzusteigen, um sich ends lich - zur Ruhe zu feten; und ift ber Augenblid getommen, so entbedt er in seinem wahnvollen Drang nach Erregung frische Schwierigkeiten, und ber Rampf beginnt aufs neue. So verläuft bas Leben; man fucht bie Ruhe, tampft bann ein paar hinderniffe nieder, und hat man fie besiegt, so wird bie Stille unerträglich. Diefen Gebanken nutt Pascal fogleich für die Duplizität im Menschen aus: es befriegen fich in ihm zwei Instinkte; die Sucht nach Abziehung und Erregung, erzeugt burch bas Gefühl ftanbiger Unzufriedenheit mit fich selbst, und das Sehnen nach Ruhe, wie ein Rachklang aus ber Zeit feiner ursprünglichen Größe, als bie wahre Glüdfeligkeit noch in unschuldvoller Stille und reiner Beschaulichkeit lag. Und so kommen bie Menschen, benen biese Erkenntnis nicht aufgegangen, zu jener verworrenen Lebensweise burch bie Bermengung beiber Instinkte. Auch bie Analyse ber menschlichen Gitelfeit und Ruhms fucht wird für ben Grundgebanken geschickt verwandt. Sind sie fo recht geeignet die menschliche Richtigkeit zu offenbaren, so liegt auch ihnen eine Ahnung an jene einstige Große zu grunde, die noch mit Recht Ehre und Berrlichfeit beanspruchen burfte. Diese zeigt sich auch ganz allgemein barin, daß ber Mensch bas Unglud feines jammervollen Bustandes empfindet. Ein Baum ift nicht ungludlich über sein Elend; aber bes Menschen Elend ift bas Elend eines großen herrn, eines entthronten Ronigs. "Qui se trouve malheureux de n'être pas roi, sinon un roi dépossédé?"¹)

<sup>1) &</sup>quot;Wer ist unglücklich darüber kein König zu sein außer einem entsthronten König?" Pensées, Article I, Nr. 4.

All biefe Ratfelhaftigfeit ber Menschen, ihre Gegensatlichkeiten und außerhalb ber Offenbarung unauflöslichen Widersprüche spiegeln sich nun für Vascal am glänzendsten in ber Gefchichte ber Philosophie. Naturlich konnte er zu diesem Zwede nur ihre allgemeinsten Richtungen brauchen; als solche erkennt er die Skeptiker und Dogmatiker mit ihren ethischen Rorrelaten, ben Epifuraern und Stoifern; nimmt man noch hinzu, daß es feine Lieblingsschriftsteller Montaigne und Epictet waren, die er zu ben vornehmften Bertretern jener Schulen ermahlt, fo ift über bie Willfurlichkeit dieser Einteilung und Wertung fein Wort zu verlieren. Aber Pascal bienen fie zu seinen 3weden. Jebe biefer Seften behauptet bas Gegenteil ber anderen, beibe mit gleich gutem Rechte. Der Pyrrhonismus proflamiert ben absoluten Zweifel an Erkenntnis und Moral; nicht einmal bie Grundariome, die uns fo unmittelbar einleuchten, find einwandfrei; benn wer fagt, bag biefe Pringipien uns gur Erkenntnis ber Wahrheit gegeben und nicht vielmehr von einem teuflischen Damon jum Truge eingepflanzt seien? Darauf entgegnet ber Dogmatiker, biefe Ginmanbe feien dem raisonnement entsprungen und für ihn lange nicht so bindend, wie die unmittelbar als mahr empfundenen Urprinzipien, und halt an der Erkenntnis der vollen Bahrheit fest. So auch im Ethischen: auch hier behaupten Montaigne und die Steptifer die Relativität und Unsicherheit aller Normen, und wie in ber Erkenntnis bas que sais je? ihre lette Weisheit, so in ber Moral Gewohnheit und Bequemlichkeit; Epictet und bie Stoa bagegen, wie fie bie völlige Erkenntnis ber Wahrheit für möglich halten, so auch die Erreichung einer moralischen Bollfommenheit im gottgefälligen Leben. Für Pascal find bie Grundgebanken Montaignes und Pyrrhons rein vernunftgemäß ebenso un-

widerleglich wie die der Dogmatiker bas natürliche Gefühl für sich haben; noch nie war Giner mit feinem gangen Wesen ein wirklicher Steptiker: "un pyrrhonien effectif et parfait." "La nature confond les pyrrhoniens, et la raison confond les dogmatiques" 1). So haben beide ihr Bahres und Gutes wie ihre Gefahren und Ginseitigkeiten; die Skepsis wirkt förbernd mit der Vascal so erwünschten Demütigung ber Bernunft und durch die ethische Unruhe, in die fie verseten tann, die Stoa, indem fie bie Größe ber Fähigkeit und ben Pflichtbegriff betont; bafür ift ihre Gefahr, Überhebung und Stolz, die ber Stepfis Feige heit und Indiffereng ju guchten. Die Ginen haben bas Elend und die Unfähigkeit bes Menschen ohne feine Größe, die Anderen feine Größe und Starte ohne fein Elend erfannt, beide haben einen Teil ber Wahrheit, keiner die ganze ge= sehen. Dennoch ist es unmöglich, biese etwa aus ber Bereinigung beiber Spsteme zu erhalten; benn ihre Begenfate liegen im gleichen Gegenstand: bem jetigen Menschen, und so sind sie auf ewig unvereinbar wegen des Kontrastes ihrer Anschauungen über bas gleiche Objekt. Go ift bas lette Urteil auch hier völlige Enttäuschung: "Se moquer de la philosophie c'est vraiment philosopher" 2).

Das Endergebnis des außerhalb der Religion stehenden Teiles Pascalscher Weltanschauung ist also ein Fragezeichen, d. h. die Rätselhaftigkeit des Wenschen versmöge der Selbstwidersprüche seiner Natur. Hier liegt zugleich die Lösung für die sogenannten Widersprüche im System verborgen. Denn da jede Seite ihre Auss

<sup>1) &</sup>quot;Die Natur widerlegt die Phyrrhoniker und die Bernunft die Dogmatiker." Pensées, Article VII, S. 120.

<sup>3) &</sup>quot;Der Philosophie spotten, heißt wahrhaft philosophieren." Pensées, Article VII, Nr. 34.

führung erfährt, Herrlichkeit wie Elend, so werden sich natürlich gegensähliche Ansichten notwendig nachweisen lassen; aber — um mit dem jüngsten Bearbeiter der Pensées zu sprechen — da, woman bis jest die Gegensähe eines Systems gesehen, muß man ein System von Gegensähen erblicken.

Das bestätigt am glanzenbsten ein eigener Ausbrud Vascals über seine hierbei befolgte Methobe: "Quelle chimère est-ce donc que l'homme? quelle nouveauté, quel monstre, quel chaos, quel sujet de contradiction, quel prodige!"2) "S'ilse vante je l'abaisse, s'il s'abaisse je le vante, et le contredis toujours, jusqu'à ce qu'il comprenne, qu'il est un monstre incrompréhensible "3). Und die gleiche Verschlingung des Knotens löft auch die Steptizismusfrage. Montaigne und Epictet, Steptifer und Dogmatifer, fie haben beide Recht und feiner; und wenn auch im einzelnen die ffeptischen Ansichten eine liebevollere Ausführung erfahren, als die entgegenstehenden, fo liegt bies nicht fo fehr an ber Stepfis Pascals, wie an ihren der Religion gunftigen ethischen Folgerungen der Berzweiflung und inneren Unruhe, wie er fie zu ziehen versteht. Denn seine Methode ist ja längst nicht mehr die mathematische und beweisende, sondern l'art d'agréer geworden: die Runft durch die Willens- und Gefühlsbeein-

<sup>55</sup> ¹) Droz: Étude sur le scepticisme de Pascal considéré dans le livre des Pensées, Paris 1886.

<sup>5°)</sup> Pensées, Article VIII, Mr. 1.

<sup>\*)</sup> Ibid. Article VIII, Nr. 5. "Welch" Chimäre ist boch der Mensch? Welch" Unerhörtes, welch" Monstrum, was für ein Chaos, welch" Gegenstand des Widerspruchs, welches Wunder! Rühmt er sich, so erniedrige ich ihn, erniedrigt er sich, so rühme ich ihn, und widerspreche ihm stets, dis er versteht, daß er ein unverständliches Monstrum ist."

flussung der Menschen auf ihre Aberzeugungen zu wirten. Will man ihn aber gerade wegen seiner Reutralität zwischen Stepsis und Dogmatik einen Steptiker nennen, so darf man nie vergessen, daß man in ihr noch keine vollskändige Weltanschauung beurteilt, vielmehr daß Pascal, wenn in diesem Sinne Steptiker, im Religiösen auf völlig sestem ihm allergewissesten Wissensboden steht, und also weltlicher Steptiker und religiöser Dogmatiker getauft zu werden verstient. Freilich muß er damit auf den zweiselhaften Borzug verzichten, mit ein em Schlagwort erschöpft zu werden.

Die Leuchte, welche all' die weltlichen Dunkelheiten erhellt, ihre Ratfel loft, von ihrem Elend erlöft, ift für Pascal bie Religion. Den Weg zu ihrer Methobe hat er fich gebahnt; zwar arbeitet sie nicht mit bemonstrierbaren Wahrheiten, ihre Beweise find nicht Bernunfte, sondern Glaubense beweise; aber ichon in ber weltlichen Erfenntnis hatte fich bie Bernunft als außerst trügerisch erwiesen, und ihr Allergewiffestes, die Axiome, wurden mit dem Gefühl - mit einer Art Glauben - ergriffen. Die außerste Leiftung ber Bernunft besteht in ihrer Entsagung an ber rechten Stelle, und es klingt fast wie Rantiche Worte, wenn Pascal ichreibt: "La dernière démarche de la raison, c'est de connaître qu'il y a une infinité de choses qui la surpassent. Elle n'est que faible, si elle ne va jusqu'a connaître cela... Il faut savoir douter où il faut, assurer où il faut et se soumettre où il faut. Qui ne fait ainsi n'entend pas la force de la raison" 1). Steht so von bieser Seite, ben Glauben anzunehmen, keine logische Bedenklichkeit entgegen,

<sup>1) &</sup>quot;Der lette Schritt ber Bernunft ist die Erkenntnis, daß es unsendlich Bieles gibt, was sie übersteigt. Sie ist nur schwach, wenn sie nicht zu dieser Erkenntnis gelangt. Man muß zweiseln können am rechten

so brangt vielmehr alles zu ihm, wenn man die Antwort auf bie immer noch offene Frage nach dem Grunde unserer Doppelnatur, nach ber Erlöfung von ihren Widersprüchen verlangt; bas Fragezeichen, bas bie weltliche Erfenntnis gelaffen, wird nur burch ihn geloscht. Soll die Religion bas wirklich leisten, so muß fie Rechenschaft geben von dem Urgrunde unserer Natur, ihrer Starte und Schwache auf all ben befprochenen Gebieten, muß bie bielen Gegenfage als notwendig erfennen und uns den Weg zu ihrer Bereinigung aufzeigen. Mit biefer Forberung hat Vascal als einer ber Ersten die Religion auf rein anthropologische Grundlage gestellt. — Bas auf ber weltlichen Erfenntnisstufe Gegensat blieb, vereint sich auf ber höheren ber Offenbarung zu reinster Harmonie. Denn auf ihr fällt unsere Doppelnatur nicht mehr in das gleiche Subjekt: Alle Größe und Berrlichfeit gehört bem ursprünglichen von Gott geschaffenen Menichen an, alles Elend und alle Berblendung bem abgefallenen; ware ber Menich niemals verborben, fo wurde er bie ganze Wahrheit und die volle Glücheligkeit genießen, ware er nur verberbt, so wurde ihn nicht jene Ahnung von Wahrheit, jenes Sehnen nach Glud wie eine Mahnung an feine erfte Matur bis zum Tode geleiten. So sind bie Erschaffung bes vollkommenen Menschen burch Gott, fein Abfall von Gott und beffen Kolgen in der Erbfünde die Hauptdogmen, welche Pascal ben tatsächlichen Zustand bes jetzigen Menschen erflaren helfen. Befonders ift es die Erbfunde, die ihm trop, vielleicht wegen ihrer Bibervernunftigfeit die tiefften Tiefen

Orte, urteilen am rechten Orte, sich unterwerfen am rechten Orte. Wer es nicht so macht, versteht nichts von der Stärke der Bernunft." Ponsées, Article XIII, Nr. 1.

erschließen soll: "Le noeud de notre condition prend ses replis et ses tours dans cet abîme; de sorte que l'homme est plus inconcevable sans ce mystère que ce mystère n'est inconcevable à l'homme"1). Die einseitie gen ethischen Ronfequenzen, in welche weltlicher Steptizismus und Dogmatismus verfallen waren, vermeidet die driftliche Offenbarung durch die Infarnation und Gnadenlehre; benn fie erhebt die Gerechten zu noch höherer Gottahnlichfeit als die Stoa und läßt ihnen bennoch stets die Wöglichkeit zur Sünde, und fie verdammt bie Gottlofen zu noch tieferer Niedrigkeit als ber Steptizismus und läßt ihnen bennoch bie Erlösungsmöglichkeit burch bie Unabe. Go bewahrt fie burch das Gleichgewicht von Kurcht und Hoffnung vor Überhebung und Berzweiflung, ben notwendigen Gefahren in ben philosophischen Moralspstemen. Man sieht, wie Vascal Die Wibersprüche gemieben, alle Ratsel gelöst meint, wenn er bie Glieber ber Antithetit ftets zwischen himmel und Erbe verteilt: nicht Gunbe und Berbienft, sonbern Gunbe und Onabe, nicht felbstverschuldetes Elend und felbsterworbene Größe, sondern jenes und gottgeschaffene Berrlichkeit sollen sich vereinen; sie sind nicht mehr kontradiktorisch, weil sie als Glieber bisparater Gebiete gemiffermaßen intommenfurabel find.

Freilich — biese Einsicht genügt nicht, Unfromme zu bekehren und Gleichgültigen den Glauben zu geben; nur dazu disponieren, ein religionsempfängliches Herz schaffen will die Apologie. Nur Gott — hier merken wir den Einsfluß Port-Royals — kann den Glauben in die Seele senken

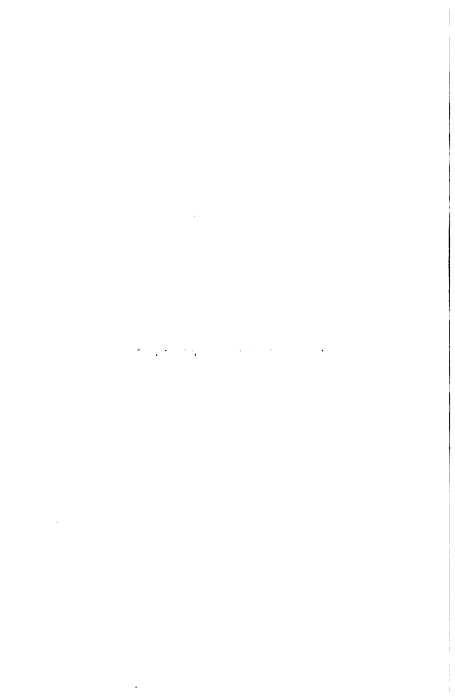
<sup>1) &</sup>quot;Der Knoten unseres Daseins ist in diesen Abgrund verschlungen; sodaß der Mensch unsaßlicher ohne dies Mysterium als das Mysterium dem Menschen unsaßlich ist." Ponsées, Article VIII, Nr. 1.

und zwar "par la manière qui lui plaît". Aber ebenso wie die Beweise im Einzelnen und für Einzelne, in denen Pascal Meister ist, ebenso wie die historisch-kritischen, müssen auch die rein theologischen über die Wunder und die spezifisch jansenistischen hier bei Seite bleiben. Doch ist ja schließelich der Hauptzweck der Pensées, unvollkommen wie das Werk und hinterlassen ist, nicht was man glaubt, sondern wie man zum Glauben kommt, zu lehren.

Pascals Stellung in ber Religionsphilosophie mag hier unerforscht bleiben; er wird wohl, da er das Entweder-Ober ber Philosophen nur zu einem Sowohlealseauch zu erheben vermochte burch eine absolute Trennung der Glieder in Immanenz und Transzendenz, ben Mystifern zuzugählen In der Moralphilosophie ist den Pensées für alle Zeiten ein ehrenvoller Plat sicher. Zwar hat Pascal in ber Ethit nicht spftematisch Reues geschaffen, wie sein großer hollandischer Zeitgenoffe Spinoza, noch hat er bem empiris schen Tatsachenmaterial in der Weise Rechnung getragen wie etwa zur gleichen Zeit John Lode, noch find Individuals und Bolferpsychologie mit fo zahlreichen feinen Details beobachtungen burch ihn bereichert worden, wie von seinen französischen Vorgängern Montaigne und Charron — aber er hat es, wie fein Anderer, verstanden, aus bem gefälligen Hinleben in ber lagen und bequemen Jesuitenmoral ben Menschen aufzurütteln, ihm den furchtbaren Ernst und die ganze Schwierigkeit ethischer Konflikte vor Augen zu stellen; er wie fein Anderer hat es auch verstanden, den Menschen die Stunden ber Ginfamteit, die Alle fliehen, nicht gu Stunden ber Langenweile, sondern ber Selbstbesinnung und damit der Bewiffensvertiefung und ethischen Selbstdisziplin zu machen. Und so wollen die Pensées zunächst auch mehr aus praftischem Bedürfniffe wie wiffenschaftlichem Intereffe in Die

Sand genommen sein. Der Bischof d'Aulonne, zum Druce ber ersten Ausgabe ber Penfées um fein Gutachten befragt, schrieb in bem Sinne: daß ein einziger biefer Gebanten genüge, um bie Seele eines Menschen einen ganzen Tag zu nahren, wenn er ihn zu biefem 3wede lafe; fo erfullt feien fie alle von Barme und Glanz. Aber ben eigentlichen Rachbrud, ben beglaubigenden Stempel erhalt Pascals Werf boch erst burch bas Leben bieser Lehre. Wie Sokrates und Spis noza gehört Pascal zu ben Männern, bei benen man Theorie und Praxis völlig im Einklang finden wird. Stachelgürtel ber letten Jahre, mit bem er seinen Leib beim Aufsteigen bes leisesten uneblen Motives peinigte, gab ihm bie größten Schmerzen; bie Berfolgung, noch mehr bie Demütigung Port-Royals, ber Martyrertod feiner Lieblingsschwester Jacqueline gaben ihm größere; aber er hat fie alle getragen als was er fie ansah: als zur Bertiefung bienende Kügungen Gottes. Go steht er als Mensch und Denter ba, ale Giner, an bem bie Goethesche Bitte in Erfüllung gegangen: "Große Gebanten und ein reines Berg, bas ift's, mas wir uns von Gott erbitten follten".

Die Methode Spinozas



In doppelter Beziehung ist das System des Spinoza auch heute noch von feffelnbem Intereffe. Bunachft feiner Ergebniffe halber. Jeber Lefer ber "Ethit", ber gelehrte wie ber ungelehrte, wird immer wieder von ber Fulle tiefer und großer, noch feineswegs ausgeschöpfter ober gar veralteter Gebanken überwältigt werben. Um einige ihrer Bauptlehren, wenn auch in ber Form oft abgeandert, wogt ber Rampf ber wissenschaftlichen wie ber Lebensphilosophie ber letten zwei Jahrhunderte; mit andern wieder nähert fich Spinoza in erstaunlicher Weise allerjungsten pfychologischen und ethischen Theoremen. So rudt er burch ben allumfaffenden vantheistischen Gottesbegriff mit seinem Berhältnis von Freiheit und Notwendigkeit, durch die Trennung von Glauben und Wiffen, Die gangliche Berwerfung aller Televlogie aus ber Welterflarung, die Sypothese von ber Parallelität geistigen und forperlichen Geschehens, burch bas Leugnen aller feelischen "Bermögen", die Berteibigung einer unbedingten Willensbestimmtheit, und die Aufstellung eines zwar hohen, boch strengen ethischen Utilitarismus gang in bie Reihe moberner Metaphysiter, Theologen, Psychologen und Ethifer; mahrend die Lehre von ber ganglichen Relas tivität aller Werte, die Burudführung aller Sandlungen auf felbstische Beweggrunde, die Berachtung und Berwerfung bes Mitleibens als einer Schwäche, bas Streben nach ge-

steigertem Dasein als oberfter Tugend fich gewissen Morals anschauungen engverwandt zeigen, die gerade in unseren Tagen ihre Bluten treiben. Reben ber weittragenden Bebeutung ber Ergebniffe aber ift ber Beg, wie zu biefen gelangt wird, gerabe für unsere fritische Zeit höchst lehrreich. Dieser vielverschlungene und oft buntle Weg nämlich, auf bem wir nur mühlam und unter größter Anstrengung zu ben weiten und herrlichen Aussichtspunkten gelangen, ift fein aufälliger ober rein individueller. Er erscheint nur als folgerichtiger Ausbruck berjenigen Methobe, die Jahrhunderte. hindurch die Philosophie beherrscht hat, des Ontolos gismus. Spinozas System — wie er es uns bars gestellt hat - ift burch und burch ontologisch. Doch bas mit ware es une nicht naher gerudt, eher im Gegenteil. Aber Spinoza ift mehr ale Ontologist, er ift bewuß. ter Ontologist und von gang besonderer Art. Er übernimmt die Methode nicht traditionell aus der Scholastif und spinnt sie gebankenlos weiter, sondern er klart sie von den mittelalterlichen Auswüchsen, behalt ihren tiefften Grundfern bei, steht aber bann auch gang und voll für fie ein. Das ist ein Punkt, ber oft übersehen wird; und boch gerade um seines Bestehens willen ift ber Ontologismus bes Spinoza als ein mit allem Scharffinn verteibigter und gegen ben mittelalterlichen geflärter - boch feineswegs verwaschener - fo ungeheuer lehrreich. hier ift mit unbewußter Berwechselung bes Denkens mit bem Sein bie Sache einmal nicht abgetan; und wenn ber Gegner am heftigsten geschlagen ift, wo er aus feiner gesichertsten Position vertrieben wird, so sollten alle Feinde bes Ontologismus und reinsten Rationalismus fich gegen ben Spinvaa wenden, bei bem fie fich ber tiefgegrundetsten Form biefer Weltanschauung gegenüber befinden.

Reinem, ber bes Spinoga Schriften nur einigermaßen gründlich gelesen hat, tann die häufige Identifitation logischer Prozesse mit realen, Dents mit Wirklichkeitsbestims mungen entgangen sein. Reiner ber großen Sauptteile in ber "Ethif" ist von folden Bertauschungen frei, und an ben entscheibenden Stellen ift eine solche oft gerade der Nerv des Eine flaffische Belegstelle, in welcher ber Rern Beweises. biefer Methode als Beweismittel vielleicht am unverhülltesten sich tenntlich macht, ift bie Demonstration zum 16. Lehrsat bes I. Teiles ber "Ethit" mitsamt bem ersten Corollarium; denn hier wird geradezu behauptet: "daß der Berftand aus der gegebenen Definition irgendeines Gegenstandes mehrere Eigenschaften erschließt, die in Wahrheit aus ihr (b. h. aus dem Wesen der Sache) notwendig folgen, und zwar um so mehr, je mehr Wirklichkeit die Definition der Sache ausbrudt, b. h. bas Wefen bes befinierten Begenstandes enthält." Und da nun zu Gottes Definition unendlich Bieles, alfo Alles gehört, fo ichließt bas Corollarium, baß Gott die wirkende Urfache (causa efficiens) aller Dinge fei. Es handelt fich aber hier offenbar um einen Schluß von Denknotwendigkeit auf Seinsnotwendigkeit, von ber Definition auf bas Wesen, vom Erschlossenwerben auf bas Erfolgen, vom logischen Grund auf die wirkende Urfache. Reben bieser Gleichsetzung von causa und ratio, effici und sequi, die sich durch die ganze "Ethif" als Bilfsmittel in ben Beweisen erhalt, icheint ber Ontologismus nicht minder ftart burch beren Ergebniffe hindurch: Go ift bas Berhältnis ber erft fünstlich getrennten und endlich boch zusammenfallenden Begriffe bes Bureichen ben und Bahren fold ein Gipfelpunkt ontologischer Resultate. Denn ber tiefste Grund für die am Schluß bes II. Teils ber "Ethit" beutlich hervortretende Ibentität mahrer und zus

reichender Borstellungen ift tein ertenntnistheoretischer, fonbern ein metaphysischer und hat seine untersten Wurzeln in ber Gleichung: Logisch - Real. Wahr ift ja nach Spinoza biejenige Borftellung, welche mit bem Gegenstande übereinstimmt, zur eich end biejenige, welche die alleinige Ursache aller aus ihr abfließenden Borftellungen ift. Der Unterschied liegt also barin, baß bas Mertmal ber mahren Borstellung "extrinsecas", bas ber zureichenden "intrinsecas", alfo biese gewiffermaßen bie logische Rehrseite jener ift. In Gott aber folgen die Borftellungen in ihrer Totalität mit absoluter Notwendigkeit auseinander, ebenso die Rorper und ihre Bustande; biefe Reihen beden sich, also find in ihm bie "ideae adaequatae" auch "ideae verae"; und ba nun ber Menich nur zureichende Borstellungen hat, insofern die Gott-Substanz sein Wesen ausmacht, so find auch in ihm "wahr" und "zureichend" im Grunde nur verschiebene Ausbrude für biefelbe Sache 1).

<sup>1)</sup> cf. Ethif, II, Br. XI, Coroll.; Br. XXXII, XXXIV, XXXV, mit Schol.; Br. XXXVI; IV, Br. LXII. Dem.; besonders aber Epist. LX, Anfang. Es ist wichtig, um über bas Berhältnis von mahren und zu= reichenden Borftellungen volle Klarbeit zu erlangen, die Berufungen auf frühere Sätze in den Beweisen, Scholien und Corollarien wohl zu beachten. Much bier, wie fo oft bei Spinoza, fließt vermöge ber pantheiftischen Grundtendenz des Werkes das ursprünglich so mühsam Getrennte wieder in eins zusammen. Interessant ift auch die Bergleichung bieses Teils der Erkenntnislehre im "Traktat über die Berbefferung des Berftandes" mit ber Behandlung in ber "Ethit". Dort nämlich werben idea adaequata und vora noch burchweg ibentisch gebraucht; ja gerade das für die adaequate Ertenntnis so bezeichnende Mertmal "intrinsecas" findet sich bort von der Bahrheit ausgesagt: "cogitationem veram a falsa non tantum per denominationem extrinsecam sed maxime per intrinsecam distingui" (De Int. Em. S. 21), ebenbaselbst lieft man die bündigste metaphysische Erklärung des Zureichenden und Unzureichenden: cogitatio Dei ex parte mentem humanam constituens = idea inadaequata;

Für ben Rationalismus Spinozas aber ift es hochst bezeichnend, daß von diesen beiden Formulierungen die "wahren" Borstellungen von den "zureichenden" im weiteren Berlaufe fast gang verbrängt werben. Go ahnt man ichon aus biesem Beisviel, wo eigentlich ber Ontolos gismus im System seine Quelle hat, und wie wenig er bloß eine übernommene icholastische Beweismethobe für bie reale Existeng transgendenter Begriffeinhalte fein fann. überall blidt er hindurch. So besitzt jeder Teil der "Ethit" bei näherer Betrachtung eine ihm eigentumliche "Berneis nung" (negatio). Im Metaphysischen heißt fie Endlichfeit 1), in ber Erkenntnis Irrtum 1), in ber Affektenlehre Leibenschaft 1), in ber engeren Ethit bas Unvermögen 1); natürlich tommt allen ihren Gegenteilen auch die Bejahung (affirmatio) ale Eigenschaft zu. Ja, die Gleichheit wirtlichen Seins und wahren Denkens schafft fich sogar ben Aus-

cogitatio Dei ex toto mentem humanam constituens — idea adaequata (S. 23); auch tritt einige Zeilen vorher adaequare dem üblichen Gebrauch bei Sp. entgegen im Aftivum auf: quidquid hae (sc. simplices cogitationes) affirmationis continent, earum adaequat conceptum. Im "turzen Traktat" sind wahr und zureichend noch nicht geschieden und es gilt theoretisch nur das Merkmal der äußeren Übereinstimmung der Vorstellung mit ihrem Gegenstand für ihre Wahrheit; dazu kommt dann noch das bekannte Kriterium der gesühlsmäßigen Gewißheit. (Wir zitieren die Schristen Sp.'s nach: J. van Bloten und J. P. N. Land, B. de Spinoza opera, Editio altera; den "kurzen Traktat" nach der Sigwartssichen Übersetung.)

<sup>1)</sup> Ethit, I, Pr. VIII, Schol.: finitum a parte negatio; II, Pr. XXXIII: nihil in ideis positivum est, propter quod falsae dicuntur; III, Pr. III, Schol.: videmus itaque, passiones ad mentem non referri, nisi quatenus aliquid habet, quod negationem involvit. (R. Fischer "Descartes und seine Schule" Bb. II, S. 498 spricht daher, ganz im Sinne Sp.'s, von positiven und negativen Assetten), IV, Pr. XXXII Dem. Impotentia seu negatio.

brud: res verae seu reales 1), in welchem wahr als burch bie höchste Erfenntnisart erfannt bezeichnen foll, und noch stärker vielleicht kommt bas ontologische Prinzip in ber Umfehrung biefer Formel gur Geltung, wenn "destrui" und "fieri falsa" ibentisch gesetzt wird "). Gang nahe bem Ontologismus verwandt und nur burch ein eingeschobenes 3wischenglied von ihm getrennt ift nun die Gewinnung bes britten Gliebes in ber gewaltigen bas ganze Spinozische Suftem beherrschenden Gleichung: Logisch = Wirklich = Gut. — Bon ben Scholaftitern nahm Spinoga "bie Ibentifitation von Wertschätzungen mit ontologischen Gras bationen" 3) in seine Philosophie herüber, stütte aber auch hier die Tradition mit einer Fulle scharffinniger Grunde; benn seine Berteibigung und Ableitung bes Busammenfallens von Volltommenheit und Wirklichkeit gehört gewiß mit zu ben glanzenbsten Seiten bes hauptwerts 1). War aber einmal das Wirkliche mit bem Wertvollen als ein und basselbe, bas Wirkliche von ben flaren Gebanken, bas Reale vom Logischen nicht unterschieden befunden, so war es von felbst gegeben, Werte und Tugenben in ber zureichenben Erfenntnis zu feben, und die große Formel: Bureichende Borstellungen, wahrhaftes Sein und moralisches Sandeln bebingen, ja beden fich gegenseitig, war gewonnen. Aber biefe Blute bes Ontologismus ift nicht auf wilber Flur wirrer

<sup>1)</sup> Ethik V, Br. XXIX, Sch.

<sup>2)</sup> Ethif I, Br. XVII, Sch.

<sup>\*)</sup> Bindelband, Geschichte ber Philosophie. Freiburg 1892. S. 310.

<sup>4)</sup> Ethit IV, Praef. Es ist mir ganz unbegreiflich, wie Höffbing in seiner Geschichte der Phil. I (S. 351) sagen kann: "die Frage, ob diese Definition (Bollommenheit — Realität) sich behaupten läßt, wird nicht näher untersucht", und von Kirchmann in seinen Erläuterungen zur "Ethit" eine ähnliche Ansicht zu vertreten im Stande ist.

Gebankenverbindungen ober blindlings übernommener Schos laftiterformeln gewachsen; ein ftiller und fleißiger, babei hochft zielbewußter Gartner hat fie fein Leben lang gepflegt und gezogen; und er hatte Grunde, gerade biefe Blume für bie Blume ber Blumen zu halten ober — ohne Gleichnis — "nicht nur zu glauben, sondern zu wiffen, daß feine Philos sophie die einzig mahre sei". Die Methode, die dem heutigen Menschen ein oft unüberwindliches hindernis für den Genuß und das Verständnis auch der lichtvollsten Gedanken des Syftems entgegenstellt, biefe Methobe war für ben Spinoga bie einzig brauchbare und wiffenschaftliche. Er hat bies benn auch und zwar hauptsächlich in bem Traftat "über die Berbefferung bes Berftanbes", aber auch an einigen Stellen ber "Ethit" ausgesprochen und versucht, durch eine tiefgrundliche Berteidigung seiner Methode die etwaigen Einwürfe zu entfräften.

Das Eigentümliche biefer Spinozischen Auffassung feiner eigenen Methode, bem fritische und historische Darstellungen bes Systems feine eingehende Besprechung zu widmen pflegen, ift bie Lehre bes Philosophen von ber Abstraftion. Zunächst gewinnt jeder, "der Rritit gefostet hat", ben Einbrud, als habe Spinoga einige ganz abstrakte Begriffe, wie causa sui, substantia, attributum etc. seinen Folgerungen in Form von Defis nitionen vorangestellt und ziehe nun einfach all' die Eigenschaften, die er diesen Begriffen erst willfürlich angebichtet, wieder heraus, fie nur überdies noch mit bem Brabitat realer Existenz versehend. Doch Schopenhauer hat biese Anficht voll und gang vertreten. Spinoga felbst aber war gang anderer Meinung. Durchgangig zeigt er bie größte Berachtung aller Abstraktion; er ift radikaler Rominalist: je allgemeiner ein Dasein aufgefaßt werde, um so verworrener werbe es auch aufgefaßt" 1); ja, nachbem er ben Stoitern vorgeworfen, daß fie ihre Lehre durch die Ginführung von Abstrattionen verfälscht hatten, halt er solchen Irrtum bei feiner eigenen Lehre von vornherein für ausgefchloffen: "für uns aber, wenn wir möglichft wenig abstratt vorgehen und mit ben Eles menten, b. i. bei ber Quelle und bem Ur. fprung ber Natur so balb als möglich bes ginnen, wird auf teine Beise eine folche Taufdung zu befürchten fein" 2). 3m Anhang jum ersten Teil ber "Ethit" werben bie sinnlichen, afthetis schen und moralischen Werte und bie 3wede, im XII. Briefe Zeite, Maße und Zahlbestimmungen "Wefen ber Ginbile bung" genannt, benen außerhalb biefer tein Dasein zutomme, und bie barum zu ben Gattungsbegriffen (notiones universales, entia metaphysica), wie Pferd, Mensch usw. gehören; biesen aber mitfamt ben transzenbenten Begriffen wie Seienbes 3), Ding, Etwas (notiones transcendentales) wird die größte Nichtachtung bezeugt, ihre gangliche Unbrauchbarkeit für alle Erkenntnis erwiesen; sie find leere Abftrattionen, nur ein Notbehelf ber Einbildungstraft, welche Die Einzeldinge in ihrer Mannigfaltigfeit nicht faffen tann und so bas ihnen burch Vergleich gemeinsam Befundene in Begriffen niederlegt, ben Inhalt biefer fünstlichen Abstrat-

<sup>1)</sup> De Intell. Emend. S. 16.

<sup>3)</sup> Ebenda S. 23/24.

<sup>\*)</sup> Daß das Seiende (Ens) hier unter die Abstrakta, denen kein Dasein "extra intellectum" zusommt, gerechnet wird, zeigt recht deutlich, wie andersartig von aller Abstraktion der Substanzbegriff als reines Sein in Sp.'s Sinne zu sassen ist.

tionen dann fälschlich und verwirrender Beise ein Dasein beilegend 1).

Somit können wir schon von vornherein sicher sein, daß Spinoza nach seiner Ansicht nicht auf abstrakten metaphysischen Begriffen sein System wird aufgebaut haben, und baß er noch eine andere Art Begriffe kennt, ebenso allgemein wie jene allgemeinsten Transzendentalbegriffe, aber auch ebenfo flar wie jene verworren, ebenfo mahr wie jene falfch, ebenfo wirklich wie jene bloß subjektiv, ebenso notwendig wie jene zufällig. Und das sind die notiones communes. Eine übersetung bes Ausbrucks zu geben, bie nicht gleich eine abstratte Entstehungsweise verriete, ift schwierig. Denn gerade in der Wahl der Worte .. universalis" und "communis" tommt ber Unterschied bes Ronfretund Abstraftgemeinsamen glanzend gur Geltung. Es heißt bas Wesen Spinozischer Dentweise gründlich verkennen, wenn man fich über die Trennung diefer Begriffsarten wunbert 2), benn in dieser Scheidung gerade liegt die ganze Rechtfertigung der ontologischen Methode, wie sie sich als ein Urelement bes Systems erweist, eingeschloffen! - Die Begriffe, ober beffer Borftellungen vom Allgemeinsamen sollen also teine Abstrattionen sein. Aber was sind sie benn? Zunächst ihrem Inhalte nach? Sie find nach Spinoga bie Borftellung von etwas Konfretem, ja vom Allerkonfretesten, nämlich von dem, was Allen gemeinsam und gleichmäßig im Teile wie im Ganzen ift. Dieses aber ist im strengen Sinne nur die Substanz ober Gott. Er ift fein erichloffener ober abgezogener Begriff,

<sup>1)</sup> Cogitata Metaphysica I, Kap. I werden diese Entia rationis: Entia sive potius Non-Entia genannt.

<sup>3)</sup> Dies tut z. B. von Rirchmann in feinen Erltrg. zur "Ethit".

fondern mit seinen Attributen das Allerrealste, was wir kennen. Das Berhältnis der Abstraktion zu diesen Borstellungen hat Spin oza in einem höchst bedeutsamen Absahe des Traktats "über die Berbesserung des Berskandes") unzweideutig sestgelegt. Die Stelle ist so bezeichnend und für die ganze Aufsassung des Ontologismus dei Spin oza lichtverbreitend, daß wir sie ungekürzt hersehen müssen:

"Was nun die Ordnung und bas einende Band aller unserer Borftellungen betrifft, so muffen wir sobalb als möglich und sobald die Bernunft es forbert, nachforschen, ob es irgendein Wesen gibt und mas für eines, bas aller Dinge Ursache sei, so baß bie Borstellung seiner Wesenheit (essentia objectiva) auch bie Urfache aller unferer Borftellungen fei: bann wird unsere Seele, wie gefagt, die Natur möglichft getreu widerspiegeln; benn fie wird eine Borftellung ihres Wesens, ihrer Ordnung und Einheit besitzen. fonnen wir ersehen, daß es in erster Linie für uns erforderlich ift, ftete von Maturgegenständen (a rebus physicis) ober von wirtlichen Besen (ab entibus realibus) alle unfere Borstels lungen abzuleiten, und babei möglichft nach ber Reiheber Urfachen von einem wirts lichen Wesen zum andern fortzuschreiten, und bies zwar in ber Beife, bag wir nicht auf Abstrattes und Allgemeines (abstracta et universalia) überspringen, weber aus biesem etwas Wirkliches noch biese aus Wirtlichem erichließenb2). etwas

¹) De Int. Em. ©. 30/31.

<sup>2)</sup> Cogit. metaphysica I, Rap. I: In rerum investigatione Entia. realia cum Entibus Rationis non confundenda sunt.

beides unterbricht ben wahren Fortschritt bes Berftandes. Doch ift zu beachten, daß ich hier unter der Reihe ber Ursachen und wirtlichen Wesen nicht die Reihe ber veränderlichen Ginzels binge (rerum singularium mutabilium) verftehe, fonbern nur bie Reihe ber fefts stehenben und ewigen Dinge (rerum fixarum aeternarumque) 1). Denn die Reihe ber veränderlichen Einzeldinge ware für die menschliche Schwachheit unfagbar, teils wegen ihrer alle Bahl übersteigenden Menge, teils ber unendlich vielen in ein und bemfelben Ding enthaltenen Umftande halber, von benen jeder die Urfache für bas Dasein ober Nichtbasein ber Dinge sein kann; ba ja bies Dasein in feiner Berbindung mit dem Wesen ber Dinge steht ober — wie gesagt — teine ewige Wahrheit ift. Doch ist die Erkenntnis dieser Reihe auch nicht vonnöten; benn die Besenheiten ber veranberlichen Ginzelbinge find ber Reihenfolge ober ber Ordnung in ber Existenz biefer Dinge nicht zu entnehmen; biefe nämlich bietet uns nur außere Benennungen, Beziehungen ober höchstens Rebenumftanbe, welche alle vom innersten Wesen ber Dinge weit abliegen. Dieses aber ift lediglich aus ben ewigen und feststehenden Dingen zu erhalten, und zugleich von den in ihnen als in ihren mahren Gesetbüchern eingeschriebenen Gefeten, nach benen alle Einzelbinge

<sup>1)</sup> Benn Höffbing (Gesch. d. Ph. I, S. 337) auf diese Stelle bezugnehmend die res fixae et aeternae die allgemeinen Gesche der Erscheinungen nennt, so ist das nicht genau und zu wenig konkret gesaßt. Da Spinoza die res fixae und die leges in iis inscriptae getrennt anführt, so müssen unter jenen Gott und seine Attribute, unter diesen die Kausalitätsprinzipien verstanden werden.

entstehen und sich ordnen; ja biese veränberlichen Einzeldinge hängen fo innig und sozusagen wesentlich von jenen feste ftehenben ab, baß fie ohne biefe weber sein noch begriffen werben tonnen. halb werben jene feststehenden und ewigen Dinge, obwohl fie Einzeldinge find (quamvis sint singularia), bennoch wegen ihrer 2011 gegenwart und weitesten Macht (obeorum ubique praesentiam, ac latissimam potentiam) für uns gleichsam die Allgemeinheiten ober die Sattungen ber Definitionen und bie nach ften Urs fachen aller Dinge fein (erunt nobis tamquam universalia sive genera definirerum singularium mutabitionum lium)."

Dies beweist, daß Spinoza hier unter den sesten und ewigen Dingen wirkliche Wesenheiten verstanden wissen will, ja in der Furcht, man könne sie mit den bei ihm so verrusenen Abstraktionen verwechseln, sich nicht scheut, sie im übereiser der Deutlichkeit nicht nur entia und res, sondern gar entia physica und singularia zu nennen 1), um so jeden Zweisel an ihrer konkreten Natur von vornsherein zu zerstören. Aber nach alledem könnte ihre Existenz ja eben doch noch durch Abstraktionen, durch ihr eigenes "Gedachtwerden" vielleicht erschloss sein.

<sup>1)</sup> Hierin schieft Spinoza unwillsürlich über sein Ziel hinaus; sein Bestreben der Konkretisierung des Allgemeinste Wirklichen treibt ihn zu dem inkonsequenten Ausdruck Singularia für Gott und die Attribute; in der "Ethik" wird dieser Begriff in die richtigen Schranken zurückgewiesen: "per res singulares intelligo res, quae finitae sunt et determinatam habent existentiam.

Daß bies aber nicht ber Fall ift, wenigstens in ber Meinung bes Spinoza nicht ber Fall ift, beweisen nun unwiderleglich bie methodologischen Bemerkungen in dem gitierten Abschnitt 1). Denn er will ja möglichst von einem wirklichen Wefen zum andern fortschreiten, ohne je auf abstrafte ober allgemeine Begriffe überzuspringen, niemals von Begrifflichem auf Wirkliches ober von Wirklichem auf Begriffliches schließend. Und bamit stimmt auch eine andere Stelle noch vorzüglich überein, welche befagt: "wir durfen niemals, folange es sich um Erforschung ber Dinge handle, aus Abstrattem etwas erschließen (ex abstractis aliquid concludere) und mußten uns fehr huten, was nur im Berftanbe ift, mit bem was in ben Dingen ift, zu vermengen (ne misceamus quae sunt in intellectu cum iis quae sunt in re). Hierdurch scheint alle (bewußte) ontologische Ten ben ausgeschloffen. Wie aber - fragen wir gleich unwillfürlich - fonnte bem Spinoza, wenn ihm überhaupt bas Wesen bes Ontologismus fo bewußt war, die enge Abhangigfeit seines Systems von bieser Methode entgehen? Und auch barauf gibt die angezogene Stelle unverhüllte Auskunft: Sie ift ihm nicht entgangen, und er hat ben Schein eines erschleis denben Ontologismus in ber Darlegung feiner Weltanficht burch bie Begrundung von beffen Entstehung widerlegen zu fonnen vermeint. Bier liegt ber tieffte Puntt in der Einheit von Logisch und Real und in ber Unterscheibung von logisch und abstratt im Spinozischen Systeme. "Deshalb

<sup>1)</sup> Diesen Bemerkungen entspricht aber ganz die Verwirklichung in der "Ethik", so daß der Traktat "über die Verbesserung des Verstandes" für die theoretische Ansicht Sp.3 von seiner Wethode maßgebend bleibt.

werden diese feststehenden und ewige Dinge, obwohl sie Einzeldinge find, bennoch wegen ihrer Allgegenwart und weitesten Macht für und gleichsam bie Allgemeinheiten ober bie Gattungen ber Definitionen ber veranberlichen Gingelbinge sein." So braucht Spinoga zwar felbst biese allmächtigen und allgegenwärtigen "Ginzelwesen" zur Ableitung ber veranderlichen Ginzelbinge und ihrer Gefete, aber nur in ber Darftellung; in Wirklichkeit find fie ihm Realien und die Abhängigkeit ber veränderlichen Einzelbinge eine reale. Aber bie Allgegenwart bes Allerrealsten in seinen Wirkungen und bas Allumfassende bes Allerrealsten bes züglich ber Mannigfaltigkeit aller übris gen Wefen fegen es als Seitenstüd in engfte Beziehung zu ber Allgegenwart ber alls gemeinsten Begriffe in ben aus ihnen ers schlossenen Folgesäten und zu bem Alle umfassenden der Allgemeinbegriffe bes züglich ber Mannigfaltigkeit aller übris gen Borftellungen. Will man aber biefes "gleiche sam" in dem zuletzt angezogenen Sate nicht bloß als hingeworfenen Gedanken, fondern als Grundüberzeugung bes Spinoza von feiner Methode auffaffen (wozu man gerabe burch bie "Ethit" trot bes entgegenstehenben Scheines, wie wir gleich sehen werden, genötigt wird), so tann nie und nimmer behauptet werben, Spinoga erschließe im letten Grunde aus willfürlich vorangestellten, teils aus ber Scholaftit übernommenen 1), teils felbft gebilbeten Begriffen die Welt mit ihren Gefeten; und bas Dafein

<sup>1)</sup> Trop Freudenthals (Spinoza und die Scholaftik, Philosophilche Auffäge, Ed. Zeller gewidmet, S. 121) Bestreben, auch den Sub-

bieser Begriffe selbst beweise er wiederum durch den bestannten ontologischen Schluß vom Denken aufs Sein; sondern die Darstellung des gesamten Systems wird nun viels mehr zu einer Art von Analogie, den Lauf der Natur möglichst getreu im Berstande wiederzugeben; ob der gessundenen Berwandtschaft für das Allerrealste allgemeinste Begriffe von diesem zu setzen und, wie aus jenem die Wirstungen sließen, so aus diesem die Folgen zu erschließen; das Dasein und die Eigenschaften des Allerwirklichsten (der Substanz und ihrer Attribute) aber, die der intuitiven und gefühlsmäßige hat gen Erkenntnis unmittelbar einleuchten, vermöge des ontologischen Arguments in der nur an versstandesmäßiges Fortschreiten gebundenen Darstellung auch eben diesem Berstande verständ i d zu machen.

Sehr beutlich tritt bies nun in der Stellung der Gemeinschaftsbegriffe zu den Allgemeinbegriffen hervor. Wenn
nämlich die ganze demonstrative Beweisart doch von diesen
Gemeinschaftsvorstellungen (notiones communes) auszus
gehen scheint, und sie die ersten Glieder in der ganzen Argus
mentationstette bilden, so ist das eben nur scheinbar, und es
sind diese Begriffe von den Gemeinschaftsvorstellungen ab s
gezogene Abstraftionen (universalia). Denn
es heißt: wir bilden allgemeine Begriffe (notiones uni-

stanzbegriff ganz in scholastischen Borbilbern aufgehen zu lassen. Es ist ganz richtig, wenn Freudenthal bemerkt, "daß in dem Begriffe der Substanz, in den man unergründlichen metaphysischen Tiefsinn hineinzgedeutet hat, ursprünglich nur logische Bestimmungen lagen", wenn er aber sortsährt: "weil aber weder Descartes noch Spinoza die logische und reale Bedeutung der Begriffe streng geschieden haben, geht bei beiden jene undermerkt in diese über", so ist jedensalls dieses "undermerkt" sür Spinoza nicht richtig; es ist vielmehr gerade die Aufsassung, die wir zu bekämpsen suchen.

versales) durch unzuverlässige Erfahrung, durch Zeichen usw. endlich "durch den Umstand, daß wir Gemeinsich aftsbegriffe und zureichende Borstelslungen von den Eigenschaften der Dinge haben, und diese Art der Erfenntnis werde ich die Bernunft oder die Erfenntnis zweiter Art nennen"). Es müssen also boch die "notiones communes" und die "ideae adaequatae" in uns schon vorhanden sein, ehe wir die Abstractionen von ihnen zum Schließen der Bernunft gebrauchen können 2).

Eine eigentliche Beweisbedürftigkeit des realen Dase in s des Inhalts der "notiones communes" wird nun aber auf das bestimmteste geleugnet. Ja, dieses Dasein eines solchen Inhalts ist eigentlich selbst wieder ein Gemeinsschaftsbegriff! Denn gerade über den Beweis des notwendigen Daseins der Substanz (auf den sich der Hauptbeweis für die Existenz Gottes gründet ), wird gesagt: "gäben die Menschen auf die Natur der Substanz acht, so würden sie nicht im mindesten an der Wahrheit des Lehrs. VII zweiseln (in dem das notwendige Dasein der Substanz des hauptet und in der Dem. de wiesen wurde), ja diese er Sas würde Allen als ein Axiom gelten und unter die Gemeinschaftsbegriffe gezählt werden (et intra notiones

<sup>1)</sup> Ethik II, Pr. XL. Schol. II.

<sup>2)</sup> Bgl. dazu "furzer Traftat" I, Kap. I, Zus. 3): "es ift wohl wahr, daß wir von einer Idee, welche einmal zuerst von einem Dinge her und zugekommen ist, und so von und in abstracto verallgemeinert wurde, herenach in unserm Berstande viele Besonderungen erdenken, zu denen wir dann auch viele andere und von anderen Dingen abstrahierte Eigenschaften hinzubichten können. Aber dies ist unmöglich zu tun, wenn wir nicht zuvor die Sache selbst, von welcher sie abstrahiert sind, gekannt haben.

<sup>3)</sup> Ethif I, Br. XI, Dem.

communes numeraretur)"1). So fann man eigentlich nicht fagen, Spinoza beweise in letter Linie Die Existenz Gottes ober ber Substang und leite vermöge ber Schluffe aus bem gewonnenen Begriff bie Welt und ihre Gefete ab, wohl aber: Spinoga fete bas Sein ber Substang als felbstverständliche Grundbedingung und laffe die Welt nach Art der logischen Folgen aus ihr abfließen; aber in biesem "nach Art" liegt auch bas ganze Geheimnis bes Berhältnisses Denn soviel ist klar: Ist das Ewige und Unveränderliche mit seinen Gesethen wegen seiner "Allgegenwart und weitesten Macht" gleich fam ein Allgemeinbegriff, fo tann fein Dafein nicht erft aus biefem feinem eigenen Begriffe erschloffen werden; und find bie vergänglichen Ginzelbinge in ben ewigen mitsamt ihren Geseten befaßt, so ift dies hier eine Boraussetzung, aber nicht bas Ergebnis ihrer logischen Ableitung aus dem Gottesbegriff.

Diefer Auffassung ber bemonstrativ-ontologischen Methode als eines im letten Grunde gleichnisartigen Versahrens tommen nun aber noch zwei gewichtige, dem Hauptzweck selbst entnommene Gesichtspunkte zu Hilfe. Ginmal Spinozas Lehre von ben Erkenntnisarten.

Denn ebenso scharf, wie er jebe Identifitation ber Gottesvorstellung mit einer Abstraktion zurudweist, verwirft er die Schluffolgerungen ober die Bernunfterkenntnis als oberfte Stufe bes Wiffens. Die Borft ellung bes

<sup>1)</sup> Ethik I, Pr. VIII, Sch. II.

<sup>\*)</sup> Diese "zweite Rolle" des Gottesbeweises hat besonders eindringslich Feuerbach betont. (Werke, Bb. VI); wgl. Sigwart (Über den Zusammenhang des Spinozismus mit der Cartesianischen Philosophie), Kitter (Über den Einstuß der Cartesianischen Philosophie auf die Aussbildung des Spinozismus), Höffding (Geschichte der Philosophie im wesentlichen mit der Feuerbachschen Aussassianus), Wösselbildung übereinkommen.

Höch sten ist kein abstrakter Begriff und die höch ste Erkenntnis ist nicht demonstrativ. Das Höchste wird aber im Innersten nur durch die höchste Erkenntnisart erkannt, d. h. es wird unmittelbar erschaut oder gefühlt. Durch alle Schriften Spinozas zieht sich diese letzte Forderung intuitiver Erkenntnis hindurch. Im "kurzen Traktat" wird sie noch nach Descartes und der Scholastister Borbild "natürliches Licht" genannt, dort, wie im "Traktat über die Berbesserung des Berstandes", wo es vier Erkenntnisarten gibt, nimmt sie die vierte 1), in der "Ethit", wo es deren drei gibt, die dritte, beide mal also die

<sup>1)</sup> Im Tractat de Intel. Emend. ist sie nicht nur die höchste, sondern auch die einzig irrtumefreie Erkenntnis; lettere Beftimmung fallt befannt= lich in ber "Ethit" fort: Cognitio primi generis unica est falsitatis causa, secundi autem et tertii est necessario vera (Ethit II, XLI), bagegen De Intel. Emend. S. 10: solus quartus modus comprehendit essentiam rei adaequatam et absque erroris periculo. Das Berhältnis von intuitiber und rationaler Erfenntnis ift bon Spinoza aber auch in ber "Ethil" nicht ftreng gefaßt. Benn Camerer (Die Lehre Spinogas) die dritte Erfenntnisart von der zweiten ableitet, so hat er darin nur zum Teil recht; benn bas Bindeglieb - bie Gottesvorstellung - ift zwar ein Bestandteil der Bernunfterkenntnis, nicht aber "vermittelst der Erkennt= nis ber zweiten Stufe gewonnen", ift vielmehr intuitive Borausfepung biefer Erfenntnisstufe. "Notiones communes ratiocinii fundamenta sunt"; sodaß sich die Berwandtschaft beiber von Spinoga nicht gang scharf gesonderter Erkenntnisarten auch gerade so ausdrücken läßt: die britte Art (in ihrem allgemeinsten Ergebnis) sei Grundboraussetzung der zweiten. So haben die notiones communes" eine eigentümliche Doppelstellung; sie gehören zur Vernunfterkenntnis als ihr (anschauliches) Fundament, find aber felbst nicht durch Bernunft erschlossen, fondern in jeder Körper= affektion unmittelbar gegeben: barum bat es die Bernunfterkenntnis im strengsten Sinne auch nur mit den Abstraktionen dieser notiones communes zu tun, wie das auch in den maßgebenden Erklärungen: II, Br. XL Schol. II betont wird. Im folgenden vermengt Spinoza beiberlei Erkenntnisarten oft ungenau miteinander, fo trägt er auch bas Schließen

hochste Stelle ein. In allen brei Källen wird sie an bem nämlichen Beispiel mit ben Proportionalzahlen erläutert. Und wie sie in den erkenntnistheoretischen Teilen der Bohenund Tiefenpunkt alles Wiffens ift, fo in den gefühlspfychologischen und den eigentlich ethischen der Sinu alles Strebens und der Inbegriff aller Tugend: "das höchste Streben und bie höchste Tugend ber Seele ist, die Dinge burch die dritte Erkenntnis zu verstehen" 1). Ihr nur ift bas tiefste Wefen ber Dinge, die unmittelbare Erfenntnis Gottes und seiner Attribute in iedem Einzelding erschloffen. Ja ber ganze Schluß des Hauptwerks ist eigentlich eine Art hymnus auf biefe höchste Art der Anschauung, für die es so außerst bezeichnend ift, daß ihrem Analogon in ber Erfahrung, ber finnlichen Anschauung, nicht ber geringste Wert beigemeffen wird, und die jenes mystische Gefühl geistiger Liebe zu Gott, geistigen Aufgehens in ber Natur erzeugt, in bem nach Spinoza die mahre Seligkeit fich gründet. — Und wie

in die Intuition hinein, ebenso wie die angeschauten Begrisse in die Bermunst (II, Pr. XLVII Schol.) Die beste Charakteristis der intuitiven Erkenntnisart ist wohl die Stelle im "kuzen Traktat": "daß diese Art von Erkenntnis nicht aus etwas anderm solgt, sondern durch eine unmittelbare Ossenbarung des Objekts selbst an dem Berstand entsteht" (II, Kap. XXII [I]). Aufs strengste aber ist diese "höchste Anschauung" von der niedersten Erkenntnisart, der sinnlichen Anschauung oder Wahrnehmung, der "Imaginatio" zu sondern; sie sind einander völlig wesensstremd und schon der Bernunstbegriss sieht weit über der sinnlichen Anschauung. Deswegen sieht es auch mit der vorgetragenen Weinung nicht im Widerspruch, sondern in Einklang, wenn Spinoza schreidt: "Ad quaestionem tuam, an de Deo tam claram quam de triangulo habeo ideam, respondeo affirmando. Si me vero interroges, utrum tam claram de Deo quam de triangulo habeam imaginem, respondeo negando: Deum enim non imaginari, sed quidem intelligere possumus" (Ep. LVI, gegen Schluß).

<sup>1)</sup> Ethik, V, Pr. XXV.

es zunächst feineswegs einleuchten will, daß ber haupts gehalt ber "Ethit", eines mit ungefähr 300 logischen Beweisen angefüllten Wertes, im letten Sinne auf Gefühles argumenten beruhe, fo scheint es auch vollends unverständs lich, wie ein scheinbar strena wiffenschaftlicher und rein theoretischer Denfer, ber die Leidenschaften fo fühl und flar wie "Flächen, Linien und Körper" behandelte, gleichsam fünstlerischer Anschauung den Bortritt vor allen Wiffenichaften geben, und auf ben höchsten Bohen ber Ertenntnis Diese selbst in ein allbeseligendes mystisches Gefühl ausklingen laffen konnte. Doch da wir hier nicht die psychos logischen Motive zu erörtern haben, genügt die Bemertung, daß der erstaunliche Mangel in bividueller Gefühleregungen, wie er fich in bes Spinoga Leben und Schriften gang effenbar tundgibt, gerade burch dies Aufgehen im All, bieses hinaufgerücktsein in eine höhere faltere Luft, durch biefe gefühlsmäßige Bereinigung mit feinem Gott, wie er ihn faßte, fehr wohl erklärlich erscheint.

Und zu dieser Bevorzugung der höchsten Anschauung als eines unmittelbaren Durchbrungenseins vom Wesen der Dinge — man könnte fast: als einer Offenbarung sagen — stimmt nun genau das Kriterium der Wahrheit. Denn dieses beruht keineswegs, wie man nach dem Bau des Werkes annehmen könnte, auf einer Prüfung der Schlußereihen, die die abgeleiteten Begriffe bis zu den allgemeinsten sie tragenden zurückühren i), und auf einer logischen Analyse dieser selbst, sondern auf dem unmittelbaren Gefühl der Gewisheit, dem Einleuchtenden, das eine wahre Vorstellung in uns erzeugen soll: "denn wie das Licht sich selbst und die

<sup>1)</sup> De Intell. Émend. S. II ff. wird diese Ansicht aussührlich zurücksgewiesen.

Finsternis erhellt, so ift die Wahrheit ihr eigenes Richtmaß und bas des Falichen" 1). "Und wer tann wiffen, daß er eine Sache erkennt, wenn er nicht vorher bie Sache erkennt? b. h. wer kann wiffen, daß er einer Sache gewiß ift, wenn er nicht vorher dieser Sache gewiß ist?"2) Die Gewißheit aber -- fo lehrt und der "Traftat über die Berbefferung des Berftandes" — ift "bie Weise, in der wir bas wirkliche Sein fühlen (modus quo sentimus essentiam formalem)." 3) So ruhte benn auch die Wahrheit des Spinozischen Systems nicht zulett auf der logischen Unangreifbarkeit ber Schluffetten ober ber Widerspruchlosigfeit ihrer Hauptbegriffe, sonbern bie burch fie gewonnenen Gate murben erst wahrhaft verbindlich durch das hinzutretende Gefühl unmittelbarer glaubensvoller überzeugung. Aber - fo fragt ber Leser schon längst ungebuldig geworden — warum bann bei dieser Berachtung aller Abstraktion, alles rein Begrifflichen, bei dieser Rangordnung der Erkenntnisarten mit dem Schlugvermögen in vorletter Reihe, bei diefer Berherrlichung ber Anschauung und Unmittelbarkeit, bei biefer Gleichsetzung von Wahrheit und Gewißheit, warum bei allebem ein Wert verfaffen, gefüllt mit mühfamen Beweisen aufeinanderfolgender Lehrfate, mit vorausgeschickten Definis tionen und angehängten Erläuterungen, ein Wert, fo rein theoretisch in Osvchologie und Ethik wie in Erkenntnistheorie und Metaphysit? Die Antwort liegt im Begriff bes Intui-Diese unmittelbare Anschauung ber ganzen Welt als tiven.

<sup>1)</sup> Fast wörtlich gleichlautend schon: Trakt. brev. U, Kap. XV (3).

<sup>2)</sup> Ethif II, Br. XLIII Schol.

<sup>\*)</sup> Do Intell. Emend. S. 11; Trakt. brov. II, Kap. II (3) "klare Erkenntnis aber nennen wir diejenige, welche nicht durch Überzeugung aus Bernunftgründen, sondern durch Gefühl und Genuß der Sache selbst entsteht."

Gottessymbol erfordert vollendete Freiheit, und ihrer ift ber Menich, "ber notwendig und immer ben Leibenschaften unterworfen ist", niemals gang fähig. Rur ein stufenweises Binaufklimmen ift ihm vergonnt; die Leiter — himmelsleiter fonnte man fie im Sinne Spinogas getroft nennen (vgl. das ähnliche Bild im furzen Traftat II, Kap. VIII [9]) -- in ihrer gangen Sohe hat noch nie ein Sterblicher erftiegen; bie wenigsten haben auch nur bie erften Schritte auf ihr gemacht 1). Dann aber schließt dieser Weg eine Darstellung ber Welterklärung in wiffenschaftlicher Rorm von felber aus; fie ist nur durch die Runft oder die Religion ermöglicht und Spinoza war weder Runft-· ler2) noch Prophet. So mußte er fich denn mit der zweits besten Art begnügen und zu einer strengen Beweismethobe greifen, beren Rang er beutlich in bem Bekenntnis niebergelegt hat: "ich habe bies (nämlich bie Abhängigkeit ber menschlichen Seele von Gott) hier zu erwähnen ber Mühe wert befunden, um an diesem Beispiel zu zeigen, wieviel jene Erkenntnis ber Einzeldinge, welche ich die intuitive ober die der britten Art genannt habe, vermag und ber alls gemeinen Erkenntnis überlegen ift (potiorque sit cognitione universali), welche ich die der zweiten Art benannt habe. Denn obgleich ich im ersten Teil allgemein gezeigt habe, das Alles (und also auch die menschliche Seele) von

<sup>1)</sup> Damit steht nicht im Widerspruch, daß wir Alle nach Spinoza solch' unmittelbare Anschauungen in uns haben, wie das Bewußtsein der Gottesvorstellung und des Daseins der Substanz; nur in den Einzelzdingen die unmittelbare Gegenwart des Ewigen anschausich zu erkennen, wodurch die intuitiven Borstellungen allererst zu intuitiver Belterkennt=nis werden, ist niemandem ganz gegeben.

<sup>2)</sup> Wie die dem "turzen Traktat" angehängten Dialoge beweisen, über deren verungsüdte Form wohl alle Beurteiler einig sind.

Gott nach Wesenheit und Dasein abhängen, so berührt boch jener Beweis, obgleich er richtig ist und außer Zweifel steht<sup>1</sup>), unsere Seele nicht in ber Weise, als wenn bies aus bem Wesen jedes einzelnen Dinges, welches ich von Sott abhängig nannte, gefolgert wird"?).

## II.

Ist somit erwiesen, daß Spinoza im letten Grunde bie Ergebniffe seines Systems nicht auf begriffliche Boraussehungen ober auf aus diesen zu erschließende Urteile gestütt zu haben vermeinte, und erscheint bemnach bas ganze geometrische Schema bes hauptwerks nur als eine Art Notbehelf, so ist nun innerhalb der gewählten Methobe ber Einwand: es seien die vorausgesandten Definitionen nur übernommene ober frei tonftruierte Gebilbe, aus benen bann alles ber Reihe nach ausgepackt wird, mas eben zu diesem 3wede erft in sie hineingelegt murbe, von vornherein zurudzuweisen. Diese von Schopen = hauer vertretene Ansicht hat auch in neuester Zeit bei Darftellungen bes Spinozischen Spftems Eingang gefunden; fo schreibt z. B. Binbelbanb: "Ein Blid auf ben Anfang ber "Ethit" (und nicht nur bes ersten, sondern auch ber folgenden Bucher) genügt, um fich von ber Naivität zu überzeugen, mit ber Spinoza bie verbichteten Gebilbe bes scholaftischen Denkens als selbstverständliche Begriffe und

<sup>1)</sup> Dies ist erst ein Ergebnis des Hauptwerks. Im "Traktat über die Berbesserung des Berstandes" zweiselte Spinoza noch, ob die schließende Wethode überhaupt beweiskräftig sei.

<sup>\*)</sup> Ethif V, Pr. XXXVI, Sch.

Prinzipien vorträgt und bamit allerdings bann ichon fein ganzes metaphysisches System implicite vorwegnimmt" 1). Ware dem wirklich fo, bann mußte bas burch die Jahrhunderte wirkende Bert ebenfo überlebt wie feine Geburts. stätte bie Scholastit fein, und seine zentrale Stellung in ber neuen vortritischen Philosophie ware ein psychologisches Ratfel. Doch find bies teine vollgültigen Beweise; für biefe bedarf es eines Aufspurens und Durchforschens ber Stellung von ben Voraussetzungen im System. Und ba zeigt sich benn als ein burchgehender Bug bas Bemühen Gpinogas, . die jeweiligen Definitionen ?) als notwenbig zu erweisen. "Selbstverständlich" allerdings sind sie ihm als Intuitionen, als unmittelbare, erleuchtete Befühle, und barin beruht zugleich die Berechtigung ihrer Begriffe und vielleicht die gange Größe biefer Weltbetrachtung. biese Anschaulichkeit nicht bloß fühlbar, sondern auch wiffenschaftlich barzustellen, so ware bas gesamte System nach Spinoza "felbstverftändlich" geworden - bas beste jedenfalls, was man von einem philosophischen Systeme wohl fagen tann. Aber in ber tatfächlich gewählten Mitteilungsart, wo an Stelle unmittelbarer Anschauungen und Befühle bie Definitionen treten muffen, hat Spinoza bie Nots wendigteit diefer nachzuweisen für seine Aufgabe gehalten. In diesem Sinne sind sie mit ihren Prinzipien als eine Art Sypothese anzusehen, beren Wahrheit erft burch bas auf fie gestütte widerspruchlose Weltbild erwiesen werden foll, obschon sie andererfeits (nämlich in ber Intuition) bas von vornherein Allergewiffeste find. Go wird z. B. aus-

<sup>1)</sup> Winbelband (a. a. D. S. 313).

<sup>3)</sup> Zur Auffassung Spinozas vom Wesen der Desinitionen vgl. De Int. Em. S. 29/30. Epist. IX, XXXIV. Ethis I, Pr. VIII, Schol. Tract. drev. I. Kap. VII. (9) (10).

brücklich die Notwendigkeit der gegebenen Gottes befinition im Schol. ber X. Prop. (I) hervorgehoben: "folglich ift auch nichts einleuchtender, als daß das unbedingt unendliche Wesen notwendig als ein Wesen befiniert werden muß (wie es in Def. VI geschehen ift) 1), was usw.", und bann folgt die vorausgeschickte Definition. Bon den Definitionen des erkenntnistheoretischen Teiles wird die des Wefens gleichfalls als notwendig verteidigt: "Denn meine Absicht war es, hier nur ben Grund anzuzeigen, warum usw." 2) (nämlich bas Wefen so zu befinieren war, wie es geschehen ift), ebenso im psychologischen Teil, wo allerdings nicht die vorangestellten, aber boch die gesamten gewonnenen Definitionen auf ihre Notwendigkeit in ben Erklärungen zu ben "affectuum definitiones" geprüft werden; ein Muster biefer Bestrebungen ift nun aber bie glanzende Berteidigung ber in Teil II, Def. VI aufgestellten Gleichung zwischen Bollfommenheit und Wirklichkeit. Sucht Spinoga so burd bie aus feinen Definitionen allein (wie er meinte) abfließenden, unmittelbar einleuchtenden Folgen (wie beim Gottesbegriff), ober burch bie sich aus ihnen ergebende Erklärung der Einzeldinge (wie beim Wefen), ober aber burch die psychologische Zergliederung ber Entstehung eines Begriffs (wie bei ber Bolltommenheit), jede petitio principii zu vermeiden, so zeigt sich andererseits barin wieder eine Ronzession ber bebuttiv= logischen Methode an die Anschauung, und es spiegelt sich in diesem Bestreben ber mahre Untergrund

<sup>1)</sup> v. Kirchmann überset hier "ut Def. VI tradidimus" irreführend: "wie in Def. VI gezeigt worden"; die Notwendigkeit der Definition kann doch nicht in der Definition selbst gezeigt worden sein!

<sup>2)</sup> Ethif II, Br. X, Sch. zu Coroll.; cf. Tract. brev.: Borrede (5).

bes demonstrativen Aufbaus. Denn würen die Grundsbegriffe allgemeinste Abstraktionen, aus denen die Welt und ihr Lauf sich deduzieren ließen, so wäre ein Nachweis der Notwendigkeit von ihren sich im einzelnen zeigenden Folgen aus nicht von nöten, und das System brauchte die Definitionen nicht zu tragen. Beim Spin oza aber sind sie Boraussezungen, Mittels und Endpunkte im Weltbilde. Dies zeigt sich nicht nur, wo er ihre Notwendigkeit mit Worsten hervorhebt, sondern an den ungezählten Stellen, die oft scheindar aus den Definitionen abgeleitet dennoch die ums gekehrte Entstehungsweise deutlich verraten.

Ift somit erwiesen, bag bie ursprünglichen Borausfegungen ber ganzen Ableitung anschaulichegefühlsmäßig gefaßt und nur in zweiter Linie für den Berftand "erschlossen" wurden — etwa wie man einem unmusikalischen Menschen die Bohe eines Tons, die der musitalische unmittelbar "empfindet", burch bie Schwingungszahlen flar machen könnte — und daß auch diese ganzen Ableitungen felber wiederum behufs ber Mitteilung und Darftellung ein von Spinoga felbst eingestandener Rotbehelf find, fo ist nur noch darüber Rechenschaft zu geben, warum gerade als bie Form ber verstandesmäßigen Auseinandersetzung bie mathematisch=synthetische Methode gewählt werden mußte. Diese aber liegt - von ihren historischen Quellen abgesehen — eben in ber Natur ber Boraussenungen felber eingeschloffen, und es ift bie innige Beziehung ber Dethobe zu den Grundbegriffen auch schon von mancher Seite betont worden; weshalb wir uns nur mit ber Aufzeigung zweier Sauptgesichtspuntte begnügen, welche ben fonderbaren Aufbau bes Systems über seinen Grundfäulen nahe legen. Diese zwei Puntte aber find: Parallelitätshypothese und Zeitauffassung.

Der Parallelismus geistigen und förperlichen Geschenes, obwohl erst im Anfang bes II. Teils ber "Gthif" auftretend, ift eine unmittelbare Folge ber grundlegenben Prämiffen und wird somit - wenn ber Ausbrud erlaubt ift - jum methobologischen Grundbegriff bes Systems'). Denn bewiesen wird er aus bem IV. Ariom bes ersten Teils, einem nach Spinoza von felbst einleuchtenden Pringip, dem Raufalitätsgefes, welches in Geifteswie Rörperwelt gleichmäßig gilt. Gine weitere und seine hauptsächlichste Stupe erfährt er aber, wie bas Scholion barlegt, in dem Zusammenfallen der Attribute in Gott ober ber Einheit der Substanz, welche Bestimmung aber ihrerseits in bem Gottesbegriff ber VI. Def. felber - wie ersichtlich enthalten ift. Somit ift dieser Grundsatz aus den Definis tionen und Axiomen bes ersten Teils unmittelbar zu ents nehmen. Er ist also nicht ein durch die Beweismethode erst gewonnener, sondern selbst vielmehr bas systematische Motiv diefer Methode; benn ber metaphyfischen Bedeutung der Parallelität geht die ertenntnise theoretisch e zur Seite: "jeder Rörper hat eine Seele", fo lautet die metaphysische, "jedem Gegenstand entspricht eine Borstellung" die erkenntnistheoretische Seite des Sates; und beibe vereinigen sich in dem Dogma: die Seele ift die Borstellung ihres Körpers. Obwohl nun Spinoza in dem Ausspruch: die Ordnung und Berbindung der Borftellungen ist die gleiche wie die Ordnung und Berbindung ber Dinge, teine Einschränkung im Ausbruck gegeben hat, so ift boch aus seiner Anwendung leicht zu ersehen, daß es sich hier in ber erkenntnistheoretischen Faffung nur um die Vorstellungen

<sup>1)</sup> Daß er in der psychologischen Entwicklung des Autors ein vershältnismäßig spät auftretender Gedanke ist, beweist nichts dagegen.

im engeren Sinne, b. h. bie gureich enben Borftellungen handeln fann; und das ist nicht etwa ein neu hinzukommenber Gebanke, sondern in ber Begründung bes Lehrsages, ber wieder in den Urvoraussehungen des Systems feine Burzeln hat, enthalten. Denn beden fich die Reihen der Borstellungen und der Objette vermöge des Zusammenfallens ihrer Attribute in der einen Substang, so werden in der Erfenntnis des Menschen, der durch feine modale Natur mannigfaltiger Beschräntung unterliegt, nur benjenigen Borstellungen, mit benen er gleichsam in Gott ober Gott in ihm ift, b. h. Gott seine Seele ausmacht, alfo - laut ber ausbrudlichen Erflärung Spinozas') - eben feinen zureichenden Borftellungen bie Gegenstände genau fo ents sprechen muffen wie er fie bentt. Den Gebilden ber Ginbildungstraft (imaginatio) brauchen bemnach gar keine realen Objette oder nur gang andersartige zu forresponbieren, wohl aber - und bas ift bie psychophysische Seite körperliche Beränderungen im Individuum. Ift so einmal bie Gleichung: wirkliches Sein = zureichend Gebachtwerben als unmittelbare Folge ber grundlegenden Boraussebungen felbst in einer hinsicht methodologische Boraus= fegung bes Syftems geworden, bann fann uns bie weitere Entwidelung im beduktivebemonstrativen Berfahren mit Einstreuung ontologischer Beweismomente nicht mehr wunder nehmen; und die nominalistische Auffaffung der Abstraktion steht mit Deduktion und Ontologismus nicht mehr in Widerspruch. Denn entsprechen fich zureichende Borstellung und wirklicher Begenstand, so muß es fich bei bem Entwurf des Weltbildes zunächst darum handeln, einer folden zureichenden Vorstellung als Ausgangsvunkt sicher

<sup>1)</sup> Ethit II, Pr. XI. Coroll.

zu fein, um weiter zu tommen; alle formal richtigen Schluffe aus zureichenden Vorstellungen erzeugen nämlich notwendig wieder zureichende Vorstellungen. Dieser eine abäquate Begriff aber, aus bem alle übrigen bann abfliegen follen, wird am besten ber von ber wirklichen "Quelle ber Ratur" fein muffen, ber alles Sein und alles Werben entströmt. Dann wird die (ideale) Ableitung ber Welt aus einer Borstellung ihre (reale) Entwickelung aus einer Ursache barftellen fonnen 1), und wer fann zweifeln, bag mit bem Belingen dieses Bersuchs die ideale Methode der Philosophie gefunden mare? Aber biefe erfte, e i n e, mahre, unmittelbar einleuchtende Borstellung hängt nicht von unserer Willfür ab; follen wir von ihr ausgehen, so muffen wir sie erst haben, und wenn wir sie nicht haben, so können wir nicht von ihr ausgehen. Und somit ift die ganze Methode im Grunde auf Auffindung biefer Ibee gerichtet; finden wir fie, fo ift Alles gefunden, finden wir fie nicht, fo bleibt uns der Eingang zum Weltverständnis ewig verschloffen2). Nach Spinoza haben wir fie aber Alle in uns als unmittelbar gewiffes unveräußerliches Gut; wir brauchen sie nicht erst zu gewinnen, benn wir besigen sie; es handelt sich nur barum, biesen Besitz

<sup>1)</sup> Porro ex hoc ultimo, quod diximus, scilicet quod idea omnino cum sua essentia formali debeat convenire, patet iterum, quod, ut mens nostra omnino referat naturae exemplar, debeat omnes suas ideas producere ab ea, quae refert originem et fontem totius naturae, utipsa etiam sit fons caeterarum idearum. De Intell. Emend. ©. 13. Ethit II, Br. X, Schol. Tract. brev. II, Rap. V (11).

<sup>2)</sup> Unde colligitur, methodum nihil aliud esse nisi cognitionem reflexivam, aut ideam ideae; et quia non datur idea ideae, nisi prius detur idea; ergo methodus non dabitur nisi prius detur idea. De Intell. Emend. ©. 12.

in uns aufzusinden und die übrigen Vorstellungen nach ihrem Vorbilde abzuleiten. Und so ist der Kreis geschlossen, denn wir stehen wieder bei der "Auschauung", und die Berechtigung, ja die Notwendigkeit der demonstrativ-deduktiven Wethode gerade vermöge ihres intuitiven Ursprungs ist an der Hand Spinozischer Aussprüche dargelegt, und gerade vermöge dieses Ursprungs auch soll sie allein beweiskräftig, ihre Ergebnisse allgemeingültig sein. Durch diese Selbstverteidigung des Spinoza aber, der deduktiv-demonstrative sei der einzig wahre "ordo philosophandi", mehr noch durch die Zurücksührung der methodischen Prämissen auf den Sat vom Parallelismus und die Zurücksührung dieses auf die Grundbegrifse des Systems erscheint denn auch das ont os I og ische Mon ment der Methode in seiner wahren Besleuchtung.

Neben bem beduktiven und ontologischen Charafter ber Methode liegt aber noch eine weitere ben beiben anderen verwandte Eigentümlichkeit: ber ftrenge Rationaliss mus in ber Parallelitätstheorie begründet; benn find es nur die zureichenden Borftellungen, benen in ber Wirklichkeit bie Gegenstände genau entsprechen, und grundet sich biese Korrespondenz nicht etwa auf Beobachtung ber Erfahrung, sondern auf die Borstellung der All-Ginen Substanz, so tritt schon baburch allein die empirische Wahrnehmung als Ertenntnisquelle von felber gurud, und die Erzeugerin ber gureichenden Borftellungen, die Bernunft, hat den Bortritt. Damit ist aber auch der Nationalismus in der Methode begrundet, ber feine - man konnte fagen flaffifche -Formulierung in dem Sate erfährt: "deshalb muß die Form einer wahren Vorstellung in ihr felbst ohne Beziehung auf andere enthalten fein, und fie ertennt nicht einen Gegenstand als ihre Ursache an, sondern sie muß von der eigenen Macht

und Natur des Verstandes abhängen (ab ipsa intellectus potentia et natura pendere debet)" 1).

Der zweite Punkt, burch ben bas Logische bem Realen von felbst nahe ruct, ift Spinozas Auffassung bes Zeitverhältniffes. Gie aber resultiert wiedes rum ebenfo unmittelbar aus feiner Gottesvorstellung, wic es die Parallelitätshppothese ihrerseits getan hatte. legt ja ichon von selbst nabe, bag bei dem Entsprechen von Gegenstand und Borstellung auch ein gleiches in beiden herrschendes Grundgeset zur Geltung gelange, baß also nicht bloß die Zustände, sondern auch die Entwidelungen in Rörper und Beift torrespondieren. War boch fogar biefe Gleichheit ber Gefete in beiben Reichen ber erfte Beweis für die Parallelität felber gewesen und bas Befet als bas ber Rausalität gekennzeichnet worben! Run scheint bies zwar auf ben ersten Blid eine gang unberechtigte Berwechselung bes realen Berhältnisses von Ursache und Wirtung mit bem logischen von Grund und Folge zu sein. Aber bie vermeinte Berwechselung ift vielmehr eine bewußte Bleich = febung. Ratio = causa. Denn ber Unterschied ber Geltungegebiete beiber Begriffe tonnte für ben Gpinoga eben wegen ihrer Einheit in ber Gott-Substang nicht ernstlich in Betracht tommen, und die andere Bauptwesensdifferenz, bie zeitliche Folge im Raufalverhältnis, bas Fehlen diefer Bestimmung in Grund und Folge vermochte er als "wesentlich" leicht zu eliminieren. Da nämlich nach Spinoza zu Gott notwendig die Existenz, b. h. ein zeit = los ewiges Dasein gehört, so tann auch die Zeit keinen wirklich wefentlich en bestandteil in ben Dingen, beren Wesen ja in Gott gegründet ift, ausmachen, und "in

<sup>1)</sup> De Intell. Emend. ©. 22.

Wahrheit" ift die Zeit nur eine verworrene Borstellung bes benkenden Menschen. Somit wird es Spinoza von seiner Gott-Substanz aus nicht schwer, auch dies hauptsächlichste Hindernis für die Identität von Grund und Urssache, Folge und Wirkung hinwegzuräumen. Dies sindet seinen Ausdruck in dem eigentümlichen, für das System so äußerst bedeutsamen Begriff deiner immanenten Kausalität der Substanz.

So haben wir nun bei diefen prinzipiellen methodos logischen Fragen um zweier Borteile etwas länger verweilen muffen. Bunachst sahen wir, bag nach ben eigenen Aussagen Spinogas bie Urvoraussepungen feines Syftems, bie aber in demselben auch Mittel- und Zielpunkt bilben, nicht begrifflicheabstratt, fondern anschaulichegefühlt zu nehmen find, oder mit anderen Worten, daß die Gottesvorstellung eine notio communis, nicht aber universalis ist; daß ferner diese Gemeinschaftsbegriffe nicht Schluffen, sondern unmittelbarer Evidenz ihre reale Eristenz verdanken, und barum endlich die ganze beduktive, bemonstrative, rationas liftische und ontologische Methode nur behufs der Darftellung und Mitteilung biefes unmittelbar Erfannten, alfo als eine Art Notbehelf oder tiefer gefaßt als eine Art von Gleichnis angesehen werden muß. Der Gewinn aber, ber biefer Ginficht entspringt, ift ein nicht zu verkennender. Denn bie Ergebnisse fallen nun nicht mehr mit ber

<sup>1)</sup> Dieser ist ein Grundgebanke der Spinozischen Metaphysik, der schon vom kurzen Traktat an seststeht. R. Fischer (a. a. D. S. 213 Anmerk.) weist darauf hin, daß dieser Begriff von den 8 Kausalitätsbegriffen des k. Traktats und den 6 der "Ethik" der einzige ist, der den Inhalt eines Lehrsatse bildet. Seine Rangordnung erhellt auch deutlich aus Tract. drev. II, Kap. XXVI (7): "Die allerfreiste Ursache und welche für Gott die angemessenste ist, ist die innebleibende.

Methobe. Auch der fritischste Leser darf, falls er unsere Ansicht (welche aber nur die Spinozische selbst ift) teilt, sich rudhaltlos bem Zauber ber großen und hohen Gedanken hingeben, ob er auch den Weg, auf dem sie gefunden wurden, als einen Irrmeg bezeichnen mußte. Und wenn vor ihm in ber friedsamen Stille einer schönen Abendlandschaft bie Sonne hinter den Wäldern versinkt, die Dammerung hereinbricht und die Nebel aus den Wiesen steigen, wenn die Gegenstände feiner Umgebung zu verschwimmen icheinen, er fich nicht von ihnen, fie nicht von fich mehr zu unterscheiben vermag, und er bann bas &v xal nav wirklich fühlt und nicht nur benft und es fein ftummes Befenntnis vor ber Natur zu werden beginnt, so hat er vielleicht den XV. Lehr= fat bes I. Teiles ber "Ethit" 1) beffer verftanden, als wenn er ihn als Ergebnis von 8 Definitionen, 7 Axiomen, 14 Lehr= fagen und 14 fcbluffigen Beweisen erfaßt hatte. Dber aber, wenn er im praktischen Leben die ethischen Ideale, für die er gefampft, von Anderen in ben Staub getreten mahnt, fieht, wie bas, was ihm gut und lobenswert, Anderen schlecht und verächtlich erscheint, und somit die gangliche Relativität aller Werte zur inneren Erfahrungstatsache wird, und er sich hilflos nach einer Brude umfieht, die vom Wert zur Wirklichkeit führe, so wird ihm die fühne Gleichung Perfectio-Realitas vielleicht etwas mehr als eine scholastische Formel sein. Und um auch bes Ziels Spinozischer Philosophie zu gedenken, fo wird ber von Leibenschaften Zerriffene in feiner Sehnsucht nach ben affektlosen Landen ruhigen Erkennens ben Sat von dem höchsten Seelenfrieden, der nur der Bernunft entspringen soll, beffer verstehen als mand, fleißiger Durch-

<sup>1)</sup> Quidquid est, in Deo est, et nihil sine Deo nec esse nec concipi potest.

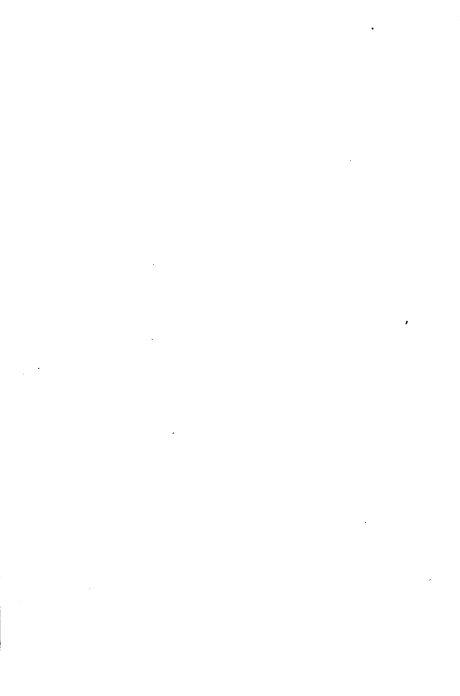
arbeiter ber ganzen, diesen Sat stützenden Affektenpsychoslogie. So sind benn auch die Spinozischen Gedanken heraussgehoben aus dem Zusammenhang ihrer Beweisketten und nur durch die ihnen eigenen Gefühlstöne wirkend künst lerisch mitteilbar geworden. Hat doch Goethe in einem seiner schönsten Prosastücke, dem Aphorismus "die Natur", und an einigen Stellen seines dichterischen Lebenswerks, des Faust, rein Spinozische Gedanken mit rein künstlerischen Mitteln überzeugend darzuskellen vermocht.

Auf der anderen Seite waren wir turz zu zeigen bemüht, daß das deduktive, demonstrative, rationalistische und ontologische Moment in ber Darstellung (nachdem einmal die intuitive Methode von der Wissenschaft ausgeschlossen) unmittelbare Folge eben jener "erschauten" Begriffe fei, aus benen jedes biefer Elemente feinen Urfprung nehme, und in bie ein jedes auch wieder einmunde. Denn ber Varalleliss mus von Körperlichem und Seelischem war eine notwendige Ableitung aus bem pantheistischen Gottesbegriff, in bem bie Attribute zur Ginheit verschmelzen. Auf ber erkenntnistheoretischen Seite mußte fich also zureichendes Denken und wirkliches Sein entsprechen, und so wurde die Entwidelung reiner Ertenntnisse aus ben oberften Begriffen ein Spiegels bilb von ber Entwickelung ber Dinge und Bustande in ber Natur felbst; bas entwickelnbe Prinzip allerdings mußte bamit in beiben Reichen auch ibentisch werben und bies um fo leichter, als die Elimination ber Zeit aus ber "wahren" Weltentwickelung burch ben aufgestellten Gottesbegriff gleichfalls nahe gelegt war. Damit aber ist die Unsicht zurudgewiesen, als habe Spinoga unbewußte Berwechselung von Grund und Urfache, ober unerfannte Ontologie ba geubt, wo es fich um bewußte Identifitation und bewußte Schluffe vom Denken auf bas Sein handelt; mogen auch immer einige Stellen im einzelnen bem zu widersprechen scheinen, es gilt auch von ber Beurteis lung bes Spinozischen Spstems wie von ber jedes großen Denkerwerkes der Kantiche Ausspruch 1): "Ein kleiner Teil berer, die sich das Urteil über Werke bes Beistes anmaßen, wirft fühne Blide auf bas Ganze eines Berfuchs und betrachtet vornehmlich die Beziehung, die die Sauptstude zu einem tüchtigen Bau haben konnten, wenn man gewiffe Mängel erganzte ober Kehler verbefferte. Diese Art Leser ift es, beren Urteil bem menschlichen Erkenntnis vornehmlich Was die übrigen anlangt, welche, unvernusbar ist. mögend, eine Berknüpfung im großen zu übersehen, an einem ober anderen Teile grüblerisch geheftet find, unbekümmert, ob der Tadel, den es etwa verdiente, auch den Wert bes Ganzen anfechte, und ob nicht Berbefferungen in einzelnen Studen ben hauptplan, ber nur in Teilen fehlerhaft ift, erhalten konnen, diefe, die nur immer bestrebt find, einen jeden angefangenen Bau in Trümmer zu verwandeln, tonnen zwar um ihrer Menge willen zu fürchten sein, allein ihr Urteil ift, mas bie Entscheidung bes mahren Wertes anlangt, bei Bernünftigen von wenig Bebeutung."

<sup>1)</sup> Borrebe zum einzig möglichen Beweisgrund.



Friedrich Nietssche +



Um 25. August b. J. ift Friedrich Rietsiche, ber große Rampfer für und gegen feine Zeit, in dem stillen Beim bei Weimar, von liebender Schwesterhand seit ber Mutter Tobe treu gepflegt, friedlich entschlafen. In Roden bei Lüten, auf dem kleinen Rirchhof neben dem Pfarrhaus, in dem er am 15. Ottober 1844 geboren wurde, liegt Nietfche begraben, gur Seite von Mutter und Bater, beffen Geftalt die kleine Gemeinde Roden als ihren vielgeliebten Vastor noch heute treu im Gedächtnis bewahrt. Bur Totenfeier hatten fich eingefunden: Runftler und Gelehrte, Beamte und Landwirte, Frauen und Mädchen, perfonliche Freunde und folde, welche Diepfdes Antlig nie geschaut. Mitschüler und Lehrer riefen am Grabe bem Berftorbenen ihrer alten Schule Pforta Abschiedsgruß nach; und Allen unbefannt, zu dem einzigen Tage von weither gekommen, sprach ein Mensch von jugendlichem Aussehen schlichte, ergreifende Worte ber Dankbarkeit im Ramen ber Jugend. Während der Zeit des Begrabnisses war die Sonne zwischen treibenden Wolfen lachend hindurchgebrochen. Als es wieder grau zu werden begann, war auch die Keier beendet; man trennte fich, und ein jeder eilte bem Ginerlei bes Werktagtreibens zu. Die Stunde ber Sammlung, welche ben Menschen nicht oft besucht, die ihm die Tragit eines großen Menfchenlebens, bie Grundgegenfage ganger Zeiten, und boch auch wieder den Ausgleich von alledem jah enthüllt, in ber man in zusammengebrängter Stärke burchlebt, was sonft in Jahren nicht — war vorüber.

Wir tonnen fie nicht wieder gurudrufen, ob ihre Stimmung schon die einzig rechte für den Nachruf an einen großen Toten sein möchte. Aber auch so, wenn wir überbenten, was Außerordentliches benn hier geschehen ift, bleibt bes Bebeutsamen genug: ber erbittertste Gegner ber Mitleibsmoral und ber Rachstenliebe, ber harte Beift, ber einft die Beilen schrieb: "wer fällt, ben foll man auch noch stoßen" er wird, als ihn bie eigenen Flügel nicht mehr zu tragen vermochten, von den Fittiden des Mitleids und der Liebe ber Rächsten treu bewahrt; und Mitleid und Liebe, die er einst geschmäht, tragen ihm teinen Groll. 3hm, ber über unsere Bildung und Gelehrsamfeit seinen Spott ergoffen wie fein Anderer, ber ba fpricht: "ausgezogen bin ich aus bem Baufe ber Gelehrten, und die Tur habe ich noch hinter mir zugeworfen" - ihm hulbigt die geistige Rultur ber Zeit, und bie Wiffenschaft legt ihm Lorbeerfranze auf fein Grab. Ein Mann, ber bie Bebeutung bes Genies bahin fteigerte, bag er bas ganze Bolf "nur als einen Umschweif ber Natur" ansah, "um zu feche, fieben großen Männern zu tommen", hat vielleicht seine wärmsten und treuesten Freunde in einfachen, schlichten Menschen gefunden. Und der unversöhnlichste Reind aller Religion, ber Berfasser bes Untidrift, wird auf einem driftlichen Rirchhof einwandlos beerdigt, und die Theologen beginnen ichon, ihn als den Ihrigen in Anspruch zu nehmen. — Daß hier in ber Tat etwas Außerordentliches vorliegt, sieht jedermann. Denn es wird wohl im Ernste niemand bas Ratfel burch bie Erflarung für geloft halten, baß Liebe und Mitleid, Wiffenschaft und Bilbung, baß Pflichttreue und Selbstlosigkeit, Religion und Christentum bem Berbrecher ihrer eigensten Werte aus reiner Großmut gehulbigt hätten. Mag Stirner, ber Vorläufer Nießsches an Unerschrockenheit im Angriff auf die gleichen Werte, ist einsam und verlassen gestorben. Nein — wer sich am Grabe Nießsches versammelte, wer heute um ihn trauert, hat ihn irgendwie zu den Seinigen gezählt. Und er hat recht daran getan: der rücksichtslose Prophet der Härte war selbst von weicher Zartheit und hilfsbereiter Güte; der dem Selehrtentum den Rücken kehrte, hat in heißem Ringen nach Erkenntnis gesorscht; der den Aristokratismus des Genies und des Übermenschen gelehrt, hat ein stilles und rechtliches Leben gesührt, und — Zarathustra der Gottlose ist nicht ohne Frömmigkeit gewesen.

Wie Nießsche diese Gegensätze in sich zur Einheit band, bleibt das Geheimnis seiner Persönlichteit. Was in dem abstrakten Gedanken und seinem sprachlichen Ausdruck und darum auch in den Schriften Nießsches als widerspruchvoll erscheint, kann in einem überlogischen zu harmonischer Konsonanz zusammenklingen. In diesem Sinne findet das Ineinsfallen der Gegensätze, die coincidentia oppositorum, welche die Mystiker von Gott ausssagen, in jeder Persönlichkeit statt. Haften nun die gegenssätzlichen Jüge an großen Ideen und sind sie ein jeder vollkrästig entwickelt, so spricht man von einer großen Persönlichkeit. Und so ist es auch an erster Stelle der Berluste in er großen Persönlichkeit, den wir mit Nießsches Tod zu betrauern haben:

"Bolt und Knecht und Überwinder, Sie gesteh'n zu jeder Zeit: Höchstes Glück der Erdenkinder Sei nur die Versönlickteit."

Ein Nachruf, ber bem ganzen Nietsiche galte, hätte also vor allem bas Bild biefer eigenartigen und ge-

waltigen Perfönlichkeit zu umreißen und von den zarten und verborgenen Tonen durch alle Zwischenstufen hindurch bis zu ben glutvollen und glanzenden herauszuarbeiten. Das mußte leuchten und flammen bis in die tiefften Schatten hinein. Er hatte fich in ben Urgrund ber genannten Begenftanbe zu vertiefen und taftend zu verstehen, wie in einer erlösungsbedürftigen Ratur ein bestimmter Buftand fein gerades Gegenteil als Ideal ersehnt, wie Weichheit nach Strenge, Schwere nach Leichte, menschliche Gute nach "gottlicher Bosheit", Frommigfeit nach Entgötterung und ein gebrochener Wille nach Lebensbejahung brangt (bei Schopens hauer mar es umgekehrt); wie ber über fich Binausstrebenbe auch über bas, mas bie Welt seine Tugenben nennt, noch hinausstrebt, und ber Welt damit teils unverftanblich, teils verächtlich wird; und bann noch bas Schwierigste: ob und inwieweit um die in Kontrast zum Untergrund ber Perfonlichkeit entstandenen Ideale sich wirklich noch eine Art von Oberschicht in Fühlen und Wollen bei Rietfche fristallisiert hat; ob und inwieweit er wirklich noch ber lachende, ber tanzende, ber harte Geist geworden ift. Weiter hatte ein Gebentblatt, bas an Dietiche bem Menichen nicht vorübergeht, ber innerlichen Wirtung außerer Lebensschicksale nachzuspuren, bedeute biefelbe nun Gewinn ober Berluft im Gesamtkapital ber Perfonlichkeit; es hatte zu untersuchen, inwieweit vielleicht ber Druck ber Pflichten in einer frühen Professur auf den jugendlichen Schultern zu fehr laftete, Berichiebungen und Berichrantungen in ben Schwergewichten bes perfonlichen Innenlebens hervorrufend, vor allem aber, wie bie "Sternenfreundschaft" mit Rich arb Wagner und ihr tragischer Bruch — ber eigentlich perfonliche Lebensinhalt Riepfches - erft burch begeisterten Busammenschluß, bann burch innere Bereinsamung feine Seistesträfte nach entgegengesetten Richtungen gesteigert, aber auch beidemal einseitig überspannt haben. — Auf solche und ähnliche Fragen darf jest nur hingewiesen werden — für ihre Lösung ist hier nicht der Ort. An dieser Stelle muß es sich um eine Würdigung des Philosophen Niepsche, noch strenger der Philosophie Niepsches handeln.

Die Schwierigkeit ber Aufgabe bei biefem perfonlichften und subjektivsten aller Denker wird niemand bestreiten. Der innige Zusammenhang von Dietsiches Theoremen mit bem Bunfchen und hoffen, ben Entzudungen und Ents täuschungen ihres Berkunders ift oft genug betont worden. Wie hier Werf und Mensch von einander trennen, wo beibe untrennbar verwachsen sind? Gewiß ist dies Überwuchern bes Perfonlichen in Miets ich es Weltanschauung ein tiefer Schabe, und Wahrheit und Wert berfelben werden baburch schwer getroffen. Ift Rietsiches Philosophie auch nicht ein caotisches Meer wogender Stimmungberguffe, wie Manche wollen, so ist sie doch zweifelsohne in erster Linie ein Niederschlag gefühlsmäßiger Erlebniffe. Aber hier reift auch schon die erste Frucht ihrer Geistesarbeit. Was wir wissen, mußte nietssche auch. Er war ein Selbstbeobachter und Selbstergrunder wie fein zweiter. Alar hat er den Ort erkannt, wo die Entstehungsquellen seiner eigenen Gedanken flossen, und burch Analogie deutete er jede Philosophie aus ben tiefften Inftintten, bem Gefühls- und Willensleben bes philosophierenden Subjetts. Das ift ein Gesichtspunkt, ber sich durch alle Schriften hindurchzieht und im "Problem bes Sofrates" (Gögendämmerung) feinen zugespitteften Ausbruck erfahren hat. Sicherlich hat Rietsiche ben Anteil von Gefühl und Willen an ber philosophischen Systembildung zu ausschließlich gefaßt und

baburch in all ben Fällen überschätzt, in benen die über= benkende Bernunft schon von sich aus den Schwerpunkt behauptete ober boch ben genannten Ginfluffen gegenüber als wirksames Korrettiv aufgetreten ift; aber er hat uns gerade burch bies überstarke Betonen und allzu feste Unterstreichen einer Seite an ber philosophischen Produttion ben Blid für die psychologischen Entstehungsbedingungen ber einzelnen Systeme geschärft; wer hier unbefangen pruft, tann Dietfches forbernden Ginfluß (mag er nun genannt ober nicht genannt werben) baran erkennen, bag in ber Geschichte ber Philosophie die historischefritische Methode sich ausehends zu einer historisch-psychologisch-fritischen Methode Wiederum also mußte ein Nachruf an den ganzen Dietsiche bas Wert hier aus ben Grundzügen ber schaffenden Perfonlichkeit, seine Philosophie als innerstes Erlebnis zu verstehen suchen. Wie schwierig bas ift, fieht jeder, ber die zahllosen Bemühungen auf diesem Puntt einigermaßen tennt. Es bedürfte icon einer Feber, wie biejenige Emerfons, um ein folches Problem mit Glud in Angriff zu nehmen. 3wischen "Plato bem Philofophen", "Swebenborg bem Mystiter", "Montaigne bem Steptifer" hatte auch "Diebiche ber Roman. titer" unter ben "Reprasentanten ber Menschheit" seine geeignete Stelle gefunden.

Aber nicht nur von ihrer Ableitung aus dem personlichen Quellgrunde, auch von der Erörterung ganzer Teile der Philosophie Nietzsches müssen wir absehen. Das Interesse dieser Blätter ist auf den wissenschaftlichen Teil derselben gerichtet. Damit aber — daß es gleich herausgesagt werde — auf den geringsten Teil. Große und wichtige, ja die wichtigsten Womente dieses Weltbildes treten dadurch in den hintergrund: der religiös-apostolische, der

tulturreformatorische, ber fünstlerisch-poetische Bug. In ihnen auch liegt bie Einheit für bie entgegengesetten Entwide fungsphafen seiner Philosophie, beren Widerspruche Die Rritif eifrig hervorgefehrt, er felbst tieffinnig gedeutet hat. Einen ernstlich umstrittenen Posten behauptet von ihnen nur ber religios apostolische Charafter. Bie? bei Die Biche, ber bie Welt bis in die verstedteften Falten hinein entgötterte, fann ernstlich von Religion gesprochen Und boch - Nietsiche predigte seine werben? atheistischen Lehren hier mit berfelben eindringlichen Innigfeit, bort mit ber gleichen Glut bes Fanatismus, wie etwa Pascal ober Riertegaarb bas Christentum. ihm war jene Lehre innerste Bergensangelegenheit, es hing für ihn bas Beil seiner Seele, ber Menschheit, ber Welt an berselben; und wie Pascal und Rierkegaard ist auch Riebich e ein Märtyrer feiner Weltanschauung geworden. Wie nun diefer Philosophie ein religiös-apostolischer Beruf innewohnt, weil ihr Urheber in ber eigenen Stellung zu feiner Lehre und in beren Bertundigung eine Gefühleintensität und Gefühlefärbung verrät, welche wir fonst nur an religiösen Beroen beobachten, so ift auch ihre Wirkung von gleicher Art; zumal für junge Gemüter ist ber "Zarathuftra" ein Buch innerer Erwedung geworben. Aber so selbstverständlich es nun eigentlich ift, bag von der relis gibsen Strömung in einer solchen Philosophie nur ber Form, nicht bem Inhalte nach, nur psychologisch, nicht spstematisch gesprochen werben tann, etwa im Sinne bes Ausspruchs von Gottfried Reller: "ein leidenschaftlicher Liebhaber Gottes und ein leibenschaftlicher Leugner gogen im Grunde an bemfelben Wagen, von bem ber eine ebensowenig loss kommen könne, als ber andere" — man begegnet boch immer wieder Stimmen, die in Rebe und Schrift Rietiche nur

als einen verirrten Theologen und unglücklichen Liebhaber des Christentums hinzustellen trachten. Es verbietet jedoch aufs Nachdrücklichste die Reinlichseit des "intellektuellen Ses wissens", welches gerade N i e & s d e auf die feinsten Tone abzustimmen und gelehrt haben sollte, eine subjektive Berswandtschaft, die zum besseren Berständnis eines schwierigen seelischen Tatbestandes dienen möchte, durch stillschweigende Umdeutung ins Objektive sich in eigener Angelegenheit zu nutze zu machen. Nie & sch e ist so wenig und so viel ein religiöser Denker wie Bruno; über ihre Stellung zum Inshalt der Religion haben beide Männer keinen Zweisel gelassen.

Der tulturreformatorische und ber äfthetische Bug in bem Werte Dietiches find oft und eingehend gewürdigt worden. Die bid e ift ein Rind feiner Beit, wie diese ihrerseits sein Kind genannt werden barf. Nicht so fehr find es die großen ökonomischen und sozialen Bewegungen, bie ihn befruchten; es ift ber Stimmungs. gehalt ber Rultur aus bem letten Drittel bes Jahrhunderts mit seinen polaren Schwankungen zwischen Idealismus und Realismus, Myftizismus und Positivismus, Raffinements- und Naivitätsbedürfnis, Krafterschöpfung und Rraftsteigerung, Detadens und Afgenbeng, ber fich bis in die gartesten Schwingungen und Schwebungen in Nietsiches Schriften wiberspiegelt; von ihnen auf fich felbst zurudstrahlend empfängt er Berfeinerung und Berftartung zugleich. Nur gegen eine einzige Tenbeng ber Zeit richtet fich Riebich es fulturreformatorischer Beruf mit aller Bucht: gegen die behagliche Sattheit bes Bilbungsphilisters. So tommt Rietsiche, ber Zeitgemäße, bazu, "Unzeitgemäße Betrachtungen" zu schreiben.

über die hohe fünftlerische Bedeutung Rietiches, bie Glut seiner Bilber, ben Zauber seiner Sprache, bie

rhythmische Melodit der Diktion herrscht Einigkeit. Daß ein Teil der Zarathustra-Reden und die Dionysos-Dithyramben zum Schönsten gehören, was die deutsche Literatur besitzt, leugnet wohl niemand mehr; ebensowenig, daß Nietssche seiner Prosa eine Ausdrucksfähigkeit in Kälte und Wärme zu geben verstand, wie zwischen ihm und Goethe nur Schopen hauer.

Wo bleibt nun in diefer reformatorischen und fünstlerischen Philosophie noch Raum für die Wiffenschaft? Während bei flassischen Denkern, wie Plato, Spinoza ober Rant, bas Weltbild auf seinen Sohepunkten in eine ber Religion ober Runft verwandte Betrachtungsweise einmunbet, es bis zu biefer Spite aber boch im ganzen an logisch geschloffenen Gedankenreihen hinaufführt, tragen bei Nietiche Karbung. Die Teile, in benen Nietich e forscht, methodisch beobachtet und aus Beobachtungen Schluffe zieht, Schritt für Schritt vorgeht und hinter bem Objektive und Allgemeingültigen bas Subjeftive und Individuellgültige zurücktreten läßt, turz, wo er Wiffenschaft treibt, find an Inhalt, Umfang und Ertrag bie geringsten. Daburch ist bas Gleich= gewicht in seiner Philosophie gestört und unsere logischwiffenschaftlichen Bedürsniffe tommen zu turz. Wohl hat auch Rietsich e eine Zeit gehabt (in ber zweiten Periobe feines Schaffens), in ber er "ben guten Willen zur Belligfeit und Bernunft" und "ben harten Tatsachensinn" über Alles stellt und an bem talten Trunt ber Wiffenschaft seinen brennenden Erfenntnisdurft zu stillen hoffte; boch an die Stelle nüchterner Forschung tritt alsbalb — bie Apotheose bes nüchternen Forschers. Aber Geister wie Dietsiche find reich — fie bauen nicht nur auf ihrem eigensten Gebiete; fie werfen — wie Zarathuftra spricht — auch ber Wiffenschaft Fruchtförner zu, und diese wird noch lange zu arbeiten haben, bis sie dieselben "zu Korn klein gemahlen und weißen Staub daraus gemacht hat". Allerdings wird man über die Stellung des wissenschaftlichen Teils in der Philosophie Niehsschaften mitsen, bis der vorhandene Stoff aus der "Umwertung" veröffentlicht worden ist. Wem ein Einblick in das Manustript vergönnt gewesen ist, der wird den Eindruck erhalten haben, als ob Niehsschaften sei, als in seinen übrigen Werken.

Nietsches Berbienst um bie wissenschafts liche Philosophie - soweit es sich schon jest ermessen läßt - ift ein breifaches: sie empfängt von ihm neue Probleme, geistvolle Lösungeversuche und ein reiches Material an Einzelbeobachtungen. Ihren Hauptgewinn wird fie aus ben Problemstellungen ziehen. Rietsiche hat einen Blid für das Fragwürdige in Allem, wie Reiner por ihm. Und er hat wie fein Anderer bie Gabe, auch bas Untergründige und bas Unaussprechbare mit dem Net bes sprachlichen Ausbruck unfehlbar einzufangen und ans Licht au giehen. Go ift er ber große Problemsteller ber neuen Zeit geworden. Bier wird bie Wiffenschaft noch manche Fragen hinzufügen fonnen — icharfer prazifieren wird fie bie von Dietich e gestellten faum. Bo er aber Lösungen gibt, ift die Übernahme feines Erbes eine fcwerere Aufgabe. Mur felten wird von einer Aneignung im Ginne einer unbedingten Bustimmung die Rebe fein durfen. Aber seine Thefen werben als Sypothesen auf manchen Gebieten noch ber kommenden gelehrten Forschung ben Weg erleuchten; man wird versuchen, in ihrem Licht systematisch und methobisch ben Tatsachenbestand zu gruppieren, und von dem Ausfall bieses Bersuchs, ber noch manche mühselige Einzelarbeit auf lange Zeit beschäftigen mag, wird es abhängen, ob ben Antworten Nießsche sein ähnlicher Wert beizulegen ist, wie seinen Fragen. Das reiche Material an Einzelsbeob be obacht ung en aber, das Nießsche hinterlassen hat, und von dem noch reiche Schätze in seinen unveröffentlichten Notizbüchern verborgen liegen, bleibt allezeit für den Psychologen, den Ethiter, Asthetiser, Kulturhistoriter und Religionsphilosophen eine Fundgrube anregender und befruchtender, von ihrem verschwenderischen Schöpfer zum Teil noch ganz unausgenutzter Ideen.

Die Bich e hat jum erstenmal in Deutschland mit ber Übertragung des Darwinschen Evolutionismus auf ben Boben ber Beifteswiffenschaften Ernft gemacht. Grundgebanke ber Philosophie Riebsches ift baber, von ber wiffenschaftlichen Seite gefaßt, ber biologisch e. Überall fragt und forscht er nach ben Beziehungen ber einzelnen Gebiete zum Leben. Seine biologische Ertennts nistheorie, welche aus ber objektiven und nüchternen Darstellung aus ben Fragmenten zur "Umwertung" ziemlich vollständig zu ersehen ist (hier wird die bevorstehende Beröffentlichung vermutlich bedeutsame Korrekturen an dem Bilbe, bas fich bie Wiffenschaft von Nietsich e zu machen pflegt, bewirken), fragt nicht: was ist wahr? sonbern: was muß aus ben Lebensbebingungen heraus notwendig als wahr erscheinen? Sind nicht gewiffe Grundirrtumer uns "einverleibt", weil ber Glaube an sie allein arterhaltend und lebenfördernd ift? Begriffe wie die der Dinglichkeit, ber Substanz, ber Gleichheit ufw. find folche Borftellungen, die darum noch nicht wahr sind, weil das Leben an ihnen "Wenn wir alles Notwenbige" - schreibt Nietsiche einmal - "in unserer jetigen Denkweise feststellen, so haben wir nichts für ,bas Wahre an sich' bewiesen, sondern nur ,das Wahre für uns', das heißt das Daseinsuns-Ermöglichende auf Grund der Erfahrung — und der Prozest ist so alt, das Umdenken unmöglich ist. Alles a priori gehört hierher." So bilden die Prinzipien der menschlichen Erkenntnis bei Nietz sche den Ausdruck einer biologischen Notwendigkeit; bei Hume sind sie der Ausdruck eines bruck eines psychologischen, bei Kant eines logischen Zwanges. Der Gesichtspunkt Nietz sche wird neben den beiden anderen sein Recht behaupten.

Aber die breiteste Wucht und die feinste Scharfe feines Denkens hat Nietsiche auf die Moralphilosophie verwandt. Bier ftromen ihm die biologischen Ideen von allen Seiten zu. Die Theorie ber sittlichen Werte ift fein eigentliches Thema. Wie Rant von sich fagte, daß er bas Schickfal habe, in die Metaphysik verliebt zu fein, und fie boch zerftören mußte, so hat Rietsich e mit seinem ganzen Bergen an ben sittlichen Werten gehangen, beren fritische Berstörung er boch vollzog. Wenn wir heute in ber wiffenschaftlichen Ethit von einem Wert- und Schätzungsproblem, von der Psychologie der Wertgefühle, von Wertwandlung und Umwertung als von ben wichtigsten Untersuchungsobjekten biefer Disziplin sprechen, so sollten wir, mas boch fo häufig nicht geschieht, ftets bes Mannes gebenken, ber bie großen Fragezeichen hier an die rechten Stellen gerückt hat. Niebiche hat weber als ber Ginzige noch als ber Erste biese Fragen behandelt, aber er hat fie mit einer Eindringlichfeit gestellt und mit einer Großzügigfeit beantwortet, baß fie dem wiffenschaftlichen Gewiffen ber Zeit als unveräußerliche Aufgabe eingegraben find. Wer bas bezweifelt, braucht nur die moralphilosophische Literatur (und zwar die wissenschaftliche) baraufhin burchzusehen, welche Rolle bie genannten Begriffe vor und nach bem Auftreten Rietich es in berselben spielen. — Drei monumentale Fragen umspannen bei niet f de bas Gebiet ber Sittenlehre: welche Entwidlung haben bie ethischen Werte feit ihrem Ursprung bis heute, ben jeweiligen Lebensbedingungen gemäß, burchgemacht? In welchem Stadium befinden fie fich in unferer Beit? Bu welchen neuen Bielen brangen fie bin? Die Ruhnheit ber Diet fche fden Lösungen ift bekannt. Wert wird man fo ober fo abschäten. Unbestreitbar aber ift bie Bebeutung ihrer großen Borarbeiten: bie Analyse ber moralischen Instinkte bis in die feinsten Schwebungen bes fittlichen Bewußtseins, bie Pfychologie ber Berts gefühle im Individuum und in ben Maffen. Mit diefen Untersuchungen rudt Diessche in ber Philosophies geschichte ebenbürtig an Die Seite ber großen frangofischen Renaissancephilosophen Wontaigne, Charron, La Rochefoucauld, Pascal.

Noch viel bliebe über ben Biologismus Nietsich es zu sagen übrig: über seine Auffassung in ber Afthetik von ber lebenerhöhenden Aufgabe der Kunst, über ben biologischen Charakter selbst seiner Wetaphysit, der Lehre von der "ewigen Biederkunft", die uns erst jüngst aus arger Entstellung in ihrer wahren Gestalt von berusener Seite ist aufgezeigt worden; aber der Raum gebietet uns einzuhalten.

Was schon am Anfang gesagt worden, sei zum Schlusse noch einmal betont: der wissenschaftliche Teil ist der geringste an der Philosophie Nießsches. Ihr Schwergewicht liegt in der Absicht: die Menschheit zu einer freieren und kühneren Lebensrichtung zu erziehen. Ist der Philosoph nach Kant der Lehrer des Ideals, so ist auch Nießsche ein Philossoph in dieser höchsten Bedeutung des Wortes. Sucht man sich an den Vorbildern, wie sie andere Denker aufgestellt,

über bie Bebeutung bes Rietsichen Ibeals zurechte zufinden, fo fallen bem Rundigen gleich Schopenhauer und Spinoza ein. Mit Schovenhauer steht Die Biche, auch in ber Zeit ber Berleugnung Schopen = hauers, auf voluntaristischem Boben: ber Wille ift bas Wefen der Welt, des Menschen, des Lebens. Mit Spinoza bejaht er Natur, Leben und Notwendigkeit. Aber während Spinoza biese Lebensbejahung mit intellektualistischer Grundtendenz, Schopenhauer bie Lebensverneinung mit voluntaristischer Grundtendenz verfünden, tritt Riessche für bie Lebensbejahung auf voluntaristischem Boben ein. Demaemag wird jeder biefer Manner jum Lehrer eines neuen Ideals: Spinoza stellt als Borbild hin ben Weisen, Schopenhauer ben Beiligen und Friedrich Dietsiche - ben Belben. Damit rudt er ein in bie Reihe jener Manner, welche bas Land, bem fie angehören, und bas ift bie Welt, mit Stola zu ihren Großen gablt.

## Friedrich Nictssche und die Kultur unserer Zeit



Wie man auch über bie Bedeutung Nietsiches an fich benten mag: über ben Wahrheitsgehalt seiner Thesen, über ben Schönheitswert seiner Runstwerke, über bie Driginalität seiner Ibeen, über die Kraft seiner Perfonlichkeit, ob man ihn hier in ben Simmel erhebt ober in die Solle verdammt, ober die mittlere Linie befolgt - eines tann tein Befonnener und Redlicher mehr bestreiten: daß der Ginfluß bieses Mannes auf bie Rultur ber letten zwanzig Jahre ein gang erheblicher gewesen ift, und daß ein rasches ober plöpliches Abklingen biefer Einwirkung für die nächste Butunft nicht fo bald zu erwarten steht. Db man diesen Ginfluß bedauerlich ober erfreulich, nüplich ober schädlich findet, ift eine andere Sache; bag er besteht, vermag nur ein von Natur stumpfer Sinn, vermag nur bewußte ober unbewußte Parteilichfeit zu leugnen. Und hier haben die Strahlen, die von dem Lichte Nietsiches ausgehen, ebenso in die Weite wie in die Tiefe geleuchtet.

Die Peripherie seines Banntreises ist eine geswaltige. Daß die zunstmäßige Philosophie, die Nietzsche so lange glaubte ignorieren zu können, ihn heute zum Gegensstand eingehender Untersuchung macht, ist selbstverständlich. In der "Geschichte der Philosophie" von Heinze 18 ein zesue 18 eberweg wird Nietzsche 1888 mit ein paar Zeilen absgetan, 1897 mit Stirner zusammen auf viereinhalb Seiten behandelt, 1902 erhält er seinen eigenen Abschnitt und neben

Wilhelm Wundt unter den modernen Denkern den umfangreichsten! Für die jüngere Generation ist Nießsche ein beliebtes Thema von Doktordissertationen geworden. Bon den Kanzeln unsrer Kirchen herab wird seine Lehre nicht nur bekämpft, sondern auch gepredigt, wie die "Zarathustrapredigten" des protestantischen Pfarrers Kalthoff bezeugen. Bolksschullehrer lassen sich in ihren Ferienkursen über die Philosophie Nießsches Bortrag halten. In den Salons der Gesellschaft hat Nießsche allmählich die Stelle von Schopenhauer eingenommen. Der Zarathustra, gewiß kein leicht zugängliches Buch, zählt bereits über 60 Auflagen; zwei verschiedene Ausgaben der gesammelten Werke sind seit 1895 erschienen, eine dritte ist im Erscheinen begriffen.

Und dieser peripheren steht die gentrale Einwirtung nicht nach. Nietssches Geist bringt bis ins innerste Mark unserer Rultur. Die ernstesten Runftler ber Zeit fühlen fich ihm verwandt; Werte wie Klingers "Christus im Dlymp", Dehmele "3wei Menichen", Strauß' Barathustra-Symphonie find seines Geistes voll. Manner ber politischen Prazis von der Bedeutung Rarl Friedrich Naumanns fühlen bas Beburfnis, fich mit Rietsiche auseinanderzuseten. Und neben biefen immerhin noch weit fichtbaren Wirtungen stehen bie zahllosen unsichtbaren, in benen ber Philosoph bas Gleichgewicht innerlich ringender Menschenseelen, und nicht ber schlechtesten, über ben Saufen warf ober aufrichtete, wo Niepsches Ideen, ohne daß man fich diefer hertunft bewußt zu fein braucht, das tieffte Wertempfinden, bas Lebensgefühl, ja bie Lebensführung ber geiftig hochstehenden Rreife mitbestimmen.

Freilich gibt es neben allebem auch Symptome einer fast erschreckenden Mobernität, die uns in ihrer Bergänglichteit und Nichtigkeit wieder irre machen könnten an einer

bauernberen Kulturwirfung biefes Mannes. Nietiche ift Tagesgröße, Modephilosoph, sensationeller Schriftsteller geworden, beffen Gedanken auf ben Gaffen ber Bilbungsphilisterei trivialisiert, beffen Ibeale Theaterstude und Romane, die heute auftauchen, morgen verschwinden, auf die Buhne bringen; an beffen Ansichten im Rafino, auf bem Rennplat, im Ballfaal genippt wird, wie an bem Settglafe, bas man babei in ber hand halt; für ben junge Mabchen schwärmen, bald himmelhoch jauchzend, bald zu Tode betrübt, in deffen Namen unreife Jünglinge roben Ausschweifungen und maglofer Selbstüberhebung fich ergeben. Aber bas find nur Schaumblasen auf ber Oberfläche jener anderen, tieferen Strömungen. Bewiß: lagen nur folche Außerungen vor, bann fonnten ernsthafte Manner getroft an beren Quelle vorübergehen. Aber wenn ber Tageslarm ber Sensationen an sich gewiß nicht die Bedeutung von seinem Erreger verbürgt, so ist boch ber Kall Rietiche nicht ber erfte, in bem ein wirklich Großer frivole Ausnützung hat erfahren muffen.

Aus der verwirrenden Fülle der Gebiete, aus den verschiedenen oft so entgegengesetzen Außerungen des Nietschesschen Einflusses auf unsere Kultur, von denen wir nur ein paar Beispiele erwähnten, lassen wir alles beiseite, was nicht an die Wurzeln dieses Verhältnisses greift. Nur Nietsches Stellung zu den drei großen Kulturgewalten wollen wir umreißen, zu denen die geistige Entwicklung eines Bolkes, einer Zeit sich aufgipfelt, zur Religion, zur Sittliche, die it und zur Kunst. Die ökonomischen, die technischen, die politischen, die sozialen Erscheinungen dagegen, der unsentbehrliche Unterdau und Boden für jene zarteren Blüten, sie scheiden aus dieser Vetrachtung aus. Nietsiches ganz nach innen gerichteter Sinn steht ihnen fremd gegenüber und

wo er fich mit ihnen einläßt, verrät er ben Dilettanten, ber übertreibt und überhaftet. Um aber bie burch ben Raum gebotene Ginidrantung zu vervollständigen, wollen wir aus ber Not eine Tugend machen und alles Zerfetenbe, Berneinende, Umfturglerische nur bort ermähnen, wo es unumgängliche Borbebingung ift für neuen Aufbau, neue Bejahung und Anerkennung. Über Nietiche ben "Allzermalmer" hat man Nietsiche ben Pfabfinder und Grundsteinleger ungebührlich lange übersehen. Das ift bei ber Form seiner Werte begreiflich und verzeihlich, aber zwanzig Jahre nach bem Erscheinen ber Hauptschriften nicht mehr erlaubt. Und fo gehen wir baran, in großen Umriffen bas positive Berhältnis zu betrachten, in bem Rietsche zur Religion, Moral und Runft gestanden hat und in dem biese brei Lebensmächte wiederum zu Rietiche ftehen ober boch vermutlich stehen werben.

## I.

Es ist eine weit verbreitete Ansicht — bis vor kurzem war es die allein herrschende —, daß Nietzsches einzige Beziehung zur Religion die der erbitterten Feindschaft und Gegnerschaft gewesen sei. Wer von Nietzsche nur wenig weiß, weiß doch, daß er dem Christentum den Arieg dis auß Wesser erklärte, daß er einem seiner Bücher den Titel "Antichrist" gab, vielleicht auch, daß er für seine unveröffentslichte Viographie die Vielen blasphemisch klingende Überschrift "Ecce homo" wählte. Wer aber tiefer in das Wessenhafte aller Religionen zu sehen lernte und auch in Nietzsches Werken nicht nur als flüchtiger Gast einkehrte, dem wird es immer deutlicher, daß diese Philosophie theosretisch den Voden für eine reinere Religionsauffassung ges

ebnet hat; daß Nietzsche selbst eine hervorragend religiöse Persönlichkeit gewesen ist, die praktisch das auswirkte, was ihre innere Überzeugung war; und endlich, daß der religiöse Einfluß seines Werkes und seiner selbst bereits zu keimen beginnt. Diese Leistungen sind so groß, daß ihnen gegensüber der Kampf gegen die Landess und Staatsreligion als von untergeordneter Bedeutung für die religiöse Aktualität Nietzsches fast zurücktritt.

Ich behauptete: daß Nietsiches Philosophie theore = tifch ben Boben für eine reinere Religionsauffaffung geebnet habe. Wie ift bas zu verstehen? Kurz gesagt babin: daß sie den Kern der Religion befreite von allen unwesents lichen Zutaten, Bullen und Schalen, und bamit bartat, bag, wenn auch all diese Zutaten morsch, brüchig und unannehm= bar geworden seien, der innerste Gehalt ber Religion bavon unberührt bleibe. Diefer innerfte Gehalt aber ift tein Betenntnis zu einer Anzahl von Dogmen, feine Bugehörigkeit zu einer Gemeinde, sondern jener innere Seelenzustand, in bem bie Rrafte unseres Bemute an bie außerste Brenze ihrer felbst gelangen; ift die willens, und gefühlemäßige Stellung bes Menschen zum Zusammenhang alles Seienben, zur Totalität des Weltgeschens. Diese Stellungnahme erhebt Dietiche zur freiesten Tat ber individuellen Perfonlichkeit. Als folche macht er sie grundsätlich unabhängig von ber Organisation einer Rirche, unabhängig von ben Lehren bes Stifters einer historischen, positiven Religion, unabhängig von dem Dasein eines Gottes, unabhängig von allgemeingültigen und verbindlichen Normen. Denn wenn auch bie Normierung unferer intellettuellen Rrafte, Berftand und Bernunft, furz die Organisation des Wahrheitsbewuftseins. für alle Menschen die gleiche ift, und durch die Beschaffenheit ber zu erkennenden Wirklichkeit eindeutig in ihren Außerungen bestimmt wird, so bag bei höchster Selbstbefinnung ber Gine nicht etwas für mahr halten fann, was ein Anderer als falsch verwirft, so besteht boch biese allgemeinmenschliche und burch ben Gegenstand bedingte Gleichartigkeit für bie letten Ziele ber emotionalen Funktionen nicht, und bas Wollen und Fühlen ift zwar individuell, aber weder gattungemäßig noch burch bas Objekt, gebunden. Wie wir uns also ben Weltengrund auch benten mögen, immer tonnen wir ihn irgendwie bewerten, b. h. je nach ber Anlage unserer Perfonlichkeit uns ihm vertrauensvoll hingeben ober uns schaudernd von ihm abwenden, freudig feinen Sinn befördern oder ihn als Weltverneiner zu freuzen suchen. Nietiche selbst nennt zwar diese Weltbewertung durch unser Kühlen und Wollen nicht Religion, sondern Philosophie; da jedoch die Philosophie neben dieser Weltbewertung auch Welterkenntnis zu treiben hat, beibes aber auf gang verschiedenen Kunktionen unseres Seelenlebens beruht, alfo nicht unmittelbar miteinander gegeben ift, ba andrerseits biefe Berzensstellung zum Dasein bas allen Religionen allein Gemeinsame ift und beren Rudgrat bilbet, fo haben wir wohl ein Recht, zu behaupten, daß Niepsiche durch bie Befreiung dieser Stellungnahme von allen historischen, autoritativen und intellektuellen Bestandteilen eine Befreiung ber religiösen Grundstimmung bes modernen Menschen vollzogen habe.

Der nächste Schritt führt weiter: von der Form zum Inhalt dieser Religion. Wie denkt sich Nietzsche die Beschaffenheit des Weltzusammenhangs und wie stellt sich sein Wille zu dem so beschaffenen Weltganzen? Ihm ist, so läuft die Grundlinie seiner Metaphysik, diese Welt nicht das planvolle Werk eines Schöpfers, auf Vernünstigkeit und Zweckmäßigkeit angelegt, nicht das Werk eines sittlichen

Weltordners, der in oder außer der Welt hauste — Nietiche ift raditaler Atheist und verwirft ben Begriff Gottes in jeglicher Gestalt -; auch steigt ihm die Welt nicht ins Unendliche auf nach ihr eigenen innewohnenden Gefeten zu immer höheren und höheren Entwicklungestufen, sondern ihm ift die Welt ein ungeheures Spiel von Rraften, von miteinander ringenden lebendigen Willensmächten, beren einzelne Gruppierungen von Ewigkeit zu Ewigkeit wiederfehren. Die ganze anorganische Natur, Luft, Erbe, Wasser, Berg und Tal, Sonne und Mond, fie find so gut wie Pflanze, Tier und Menich, von innen gesehen Verförperungen bes Willens zur Macht. Und ber Weltprozeß besteht in bem ewigen Kampf ber einzelnen Willenselemente, Die fich zeits weise zur gemeinsamen Ausbeutung ber anderen zu Organismen, wie die Zellen zum Menschenleib, zu Organisationen, wie die Menschen zu Bolfern, zusammenschließen. stellt der jezige Mensch nicht den Sohepunkt in der Machtorganisation ber Natur bar, und über ihn hinaus find Boherbildungen, find Übermenschen wohl denkbar, aber Mensch wie Übermensch ift in dem unendlichen Ablauf des rollenden Zeitenrades schon unendlich oft bagewesen und wird noch unendlich oft wiederkehren.

Und nun hat der religiöse Wille einer solchen Welt gegenüber Stellung zu nehmen, von innen heraus. Da werden die eingangs erwähnten Möglichkeiten zu Wirklichsteiten. Denn wir stehen nun in der Tat vor einer bis aufs Mark entgotteten Welt. Und doch lehrt Nietzsche ihr gegensüber weder Gleichgültigkeit noch Verneinung. Ihm hat (nicht mein, nicht dein, nicht sein, sondern) das Leben den höchsten Wert. Daß die Kraft und Fülle in der Welt höher und höher steige, daß wir bewußt das tun, wozu unbewußt Alles drängt, das ist sein großes religiöses Bekenntnis.

Amor fati, Liebe jum Unabwendbaren, ift die Formel biefer Lofung.

Freilich, durch Beweise fann man niemandem die Anerkennung abdingen, daß diese Lebensbejahung religibses Berdienst, ihr Gegenteil religiose Sunde sei; benn ber Wert bes Lebens wie aller Wert beruht auf individueller Willenss entscheidung; und seine Anerkennung läßt fich nicht eramingen wie die Anerkennung ber Wirklichkeitsbeschaffenheit, in beren Beurteilung bie Menschen nur bort auseinander gehen, wo die Berwicklung bes Gegenstandes ben Erkenntnisapparat nicht frei sich entfalten läßt. Während ber Intellekt aber, je klarer er sich auswirkt, um so mehr burch ben Stoff gebundene und um fo gleichartigere Ergebniffe erzeugt (und nur im Stadium ber Unflarheit, in Irrtum und Ungewißheit, von Mensch zu Mensch verschiedene Resultate zeitigt), wird ber Wille (ber auf niederer Stufe in allen Subjetten ziemlich gleichgerichtet ift), je mehr er sich auf sich felbst besinnt, um so "freier" und von ben Bielen anderer Wefen in seiner Richtung unabhängiger. Man kann also auch für die religiöse Weltbewertung nicht allgemein gültige Borschriften geben, sondern nur selbst mit bem Willen vorangehen und ben Willen Anderer in berselben Richtung zu biegen suchen.

Und genau hier liegt ber zweite beachtenswerte Punkt in Nietzsches Berhältnis zur Religion, ber in die große Dimensionsfläche fällt, auf die allein wir hier Rückssicht nehmen. Nietzsche besaß die Begabung, auch den praktisch en Schritt selbst zu vollziehen. Er entwickelte nicht nur gedanklich die Beschaffenheit des Weltgesetzes — von ihr sich ein Bild zu machen ist Vorbedingung für jede selbständige religiöse Stellungnahme —; er zergliederte nicht nur Wesen und Geltung unserer höchsten Wertungen im ans

gegebenen Sinne, sondern er wurde auch, in unserer, nicht in seiner Sprache geredet, aus dem Philosophen zum Propheten. Die Gluten, mit denen er sich selbst dem Weltganzen, wie er es sah, d. h. dem Leben in die Arme warf, die Beseligungen, die er dabei empfand, der unerbittliche Ernst und die in härtesten Leiden gestählte Unerschütterlichteit, mit der er all sein Tun auf dieses Weltverhältnis einstellte, die niederschmetternde und zugleich emporreißende Wucht, mit der er in den Zarathustra-Predigten für seine Lehren warb, das alles legt Zeugnis dafür ab, daß wir in Nietzsche dem Gottesleugner einen hervorragend religiösen Typus, vielleicht den religiösen Typus unserer Zeit zu ers blicken haben.

Und die Rulturwirtung diefer Religiofitat beginnt zu feimen. Unfere Beit burchzieht ein religibfes Sehnen von wunderbarer Rraft; ein stilles, aber heißes Berlangen, bas erft in ber jungften Zeit fich an bie Oberfläche wagt. Freilich, die Behaglichen, die Abgenutten, die gröbere und feinere Weltlichfeit, ob fie nun als Pfarrer vor bem Altar zelebrieren ober als Steptifer mube die Achseln aucken, ob sie als Opportunisten nach Komfort, Gewinn und Stellen jagen, ober in felbstgefälliger Wiffenschaftlichkeit Religionspfychologie treiben, die verfpuren von diefem Drange nichts. Aber wie vielen unter ben innerlich führenben Beistern brennt diese Sehnsucht im Busen! Wo in ber Wiffenschaft, wo in ber Runft, wo im Leben die Ziele über die Augenblicksintereffen hinausgeworfen werben, ba entbedt man leicht ben religiösen Funken, ber nur bes befreienden Windstoßes harrt, um fich zu entflammen; Allen voran bei ber Elite unserer beutschen Jugend, nicht ber vergoldeten, aber unserer goldenen Jugend. Doch biefe Gehnsucht verzehrt sich bald felbst; benn ihr mangelt ber Stoff,

ben sie verzehren kann. Nicht nur mit ber Kirche, auch mit bem Inhalt bes Christentums, bas biefen Ramen verbient und nicht erborgt, hat die Mehrzahl ber "freien Geifter" gcbrochen. Da bleibt ihnen für das religiöse Leben nichts mehr zurud; fie meinen mit ber Ablehnung ber positiven Religion Die Religion überhaupt verloren zu haben. Go entsteht auch unter ben Befferen, mit benen allein wir es hier zu tun haben, oft eine religiöse Gleichgültigkeit, nicht aus Mangel an religiösem Bedürfnis, sondern an religiöser Be = friedigung. In ber Aufrüttlung biefes Indifferentismus, in ber Entbindung jener ichlummernden religiöfen Rräfte besteht die erste und größte Rulturtat Friedrich Nietsiches. Er zeigte uns die Möglichkeit einer Religion ohne Rultus, ohne Rirche, ohne Christentum, ohne Jenseits (im engeren Sinne), ohne Gott; er hat und eine bas biesseitige Leben bejahende Religion vorgetragen und vorgelebt. Und hat er auch die Sinnlosigkeit des Weltgeschens übertrieben und die Fehler des Chriftentums durch ein Bergrößerungsglas erblicht, fo hat er boch gerade burch die Bewältigung ber ungeheuren Spannung zwischen bem Glauben an eine entidealisierte Welt und ber leidenschaftlichen Liebe zu biefer Welt, zwischen einer entschiedenen Berwerfung ber positiven Religion und einem ebenso entschiedenen Bedürfnis nach religiöser Betätigung es auch bem erklärtesten Freigeist ermöglicht, Religion zu haben und bamit unserer hyperfritischen Zeit bas gute Gewissen zur Religion gurudzugeben.

Und das ift nicht wenig, es ist sogar unendlich viel. Die religiöse Betätigung ist die höchste Betätigung des menschlichen Gemütslebens und da, wie immer mehr ershellt, das Gemüt, d. h. das Willenss und Gefühlsleben, ben führenden Teil in unserem seelischen Dasein bedeutet,

bie höchste Funktion unseres geistigen Lebens überhaupt. Eine Zeit und ein Menschenschlag der Aufklärung, der esprits forts, der Berneinung veralteter Borstellungsweisen konnte, wie der Positivismus des 18. und 19. Jahrhunderts, die Religion für ein Jugendstadium des Menschengeistes ansehen; eine vertieftere Einsicht, die über bloße Auf = klärung hinaus nach Klarheitstrebt, zeigt, daß die religiöse Funktion unausrottbares Eigentum der Menschenzgattung bleibt, und daß alle anderen Funktionen letzen Endes in sie einmünden. Den religiösen Organen des modernen Menschen wieder Luft zum Atmen verschafft zu haben, ist ein Berdienst, das unsere Zeit Nietzsche nicht verzgesen darf.

Es find ichwere und ernfte Fragen, die hier nur geftellt, nicht entschieden werden können: wird aus dem Chriften = tum felber, von innen heraus, eine vollständige Reformation hervorgehen, die an Gewalt der Umwälzung der Grundvorstellungen Luthers Reformation gleichen und ben Bruch mit aller Weltverneinung, allem Wunderglauben, allen falfchen Jenfeitslehren, aller Chriftusvergottung vollziehen mußte, um den religiöfen Trieb der Bufunft im Gintlang mit ber geftiegenen Welterkenntnis zu befriedigen? wird ein neuer religiöfer Beros erftehen, ber uns vom Chriftentum ebenfo befreit wie biefes bie alte Welt vom Juden- und Beidentum befreite? Dber wird eine gang auf fich gestellte Religiosität bes Einzelnen ohne Stifter, Rult und Kirche die Losung werden? Wie dem auch sei, welche Wege die religiofe Entwicklung beschreiten mag: die Gestalt Nietssches wird hier wie bort als ein Borfampfer ber neuen Lehre und als ein Ebner ihres Weges erscheinen. Nicht als bie eines selbständigen Religionsgrunders; dagegen hat sich Nietiche stets gewehrt. Das hohe Selbstbewuftsein biefes

Wannes seinen Zeitgenossen gegenüber ist bekannt; seine Ehrfurcht und Bescheibenheit bei idealen Aufgaben kennen nur Wenige. "Zarathustra ist nur ein Krüppel an der Brücke zum Übermenschen", lesen wir in seinem Hauptwerk. Das ist mehr als bescheiben. Kein Krüppel und kein Erlöser, aber ein helbenhafter Befreier und Pfabfinder.

## II.

Wir kommen zu Nietzsches Berhältnis zur Moral. Auch hier heben sich als die nämlichen Richtlinien, die wir von seiner religiösen Rolle her kennen, heraus: die Beiträge zur theoretischen Klärung des Moralproblems, die praktische Einsetzung seiner Person im Durchleben der Lehre, die durch beides bedingte Rückwirkung auf unsere Kultur.

Was ist sittlich, was unsittlich, was recht und unrecht, gut und schlecht im Sinne ber Schriften aus ber Periode ber Reife? Sehen wir vorläufig von jeder Ginzelheit hier ab und fragen nur nach bem Wefen ber Sittlichkeit, nicht banach, was sittlich, sondern nach bem, was sittlich ift, fo ift ja bekannt, bag Nietsiche bie üblichen Auffaffungen vom Kern ber Moral zu vernichten sucht, balb burch bas wuchtige Pathos feiner Ausfälle, balb burch bie beißenbe Lauge feines Spottes, balb burch die ichneidende Dialektif feiner Argumentationen. Wer kennte nicht auch hier die Titel: "Jenfeits von Gut und Bofe", "Gögendammerung ober wie man mit dem Hammer philosophiert", die Bezeichnung ber eigenen Lehre als "Immoralismus", bie Ehrenrettung bes graufigen Affassinenwahlspruche "nichts ift mahr, alles ift erlaubt"? Aber wir wollen nicht in ber Sturmesnacht dieser Philosophie verweilen, sondern in deren aufbammerndem Morgen, ber über Grabern ber Bergangenheit in Soffnungen ber Zufunft erglüht. "Denn nur wo Graber find, ba gibt es Auferstehungen."

Und fo bahnt fich nun auch durch Rietiche eine neue Auffaffung vom Wefen bes Sittlichen an. Rach ihr ift tein Ding an fich gut ober schlecht, wertvoll ober wertlos, fonbern nur in Beziehung auf einen Willen, ber es erftrebt ober verabscheut. Aber nicht ber göttliche Wille, ben es nicht gibt, reguliert die Wertrangordnung, wie in der alten Berbienft und Gundenethit; nicht ein tranfzendenter Bernunftwille, eine höhere Natur in und - bas Gewiffen in ber Sprache bes Bolkes, ber kategorische Imperativ in ber Sprache ber Philosophen — wie in ber modernen Pflichtund Schuldethif; fondern ein Gut ift alles, mas mein irdischer Wille erstrebt, ein Übel, was er verabscheut (nicht an fich, nicht für bich, aber für mich); hochstes Gut, was er am innerlichsten erstrebt, höchstes Übel, was er am innerlichsten verabscheut. Sucht man biese Bedanken über Rietiche hinaus weiterzubilden und die allgemeingültigen, fowie bie im Subjett gelegenen Werte ber neuen Ethif zu betonen, so ergeben sich etwa folgende Perspettiven für eine geklärtere Auffaffung ber Sittlichkeit: Bei allem wechselnden Inhalt, der erstrebt wird, bleibt die Form, b. h. bie Gesetmäßigkeit, in ber er erftrebt wird, zunachst bie Das liegt baran, bag ber Mensch teine einfache, sondern eine vielspältige Willensanlage befist. Dem Dauerwillen in uns gegenüber ben Augenblickregungen zu seinem Recht zu verhelfen, darin besteht der allgemeingültige Teil ber Sittlichkeit. Entschließen wir uns, über all bem Trennenben die letten Gemeinsamkeiten mit ber alten Moralauffaffung nicht zu übersehen (was Nietiche im Sturm und Drang feines Bernichtungswerkes nicht gelang), fo halten auch die alten und uns fo vertrauten Begriffe von Pflicht

und Schuld, Berantwortung und Reue wieder Ginzug in die neue Ethik. Der vernünftige, b. h. ber in vollem Selbstbewußtsein erfaßte Dauerwille, die Grundrichtung unseres Strebens, fagt aus "ich will"; ber unvernünftige Augenblidemille fagt bas gleiche. Wo ber eine nicht basselbe will wie der andere, entsteht ein Konflift, in dem wir die Stimme bes Bernunftwillens als ein "bu follst" empfinden; einfach beshalb, weil er bei gewiffen Charafteren zugleich der heftigere, bei anderen nur der beständigere, und darum bald burch Ronftang, balb burch Intensität ber stärkere ift: ber Berr in und. Was er will, wird als bunkle Nötigung empfunden, das heißt als Pflicht, seine Übertretung als Schuld; als Pflicht ber Treue gegen uns felbst, als Berschuldung an unserem eigenen Wefen. Das Unluftgefühl, wenn nicht die Grundrichtung unseres Wollens zum Siege tam, nennen wir Reue; sie ift nicht die Zerknirschung vor ber Übertretung frember, sondern eigener Gebote; und bas Gefühl, ben vernünftigen Dauerwillen burchfegen zu muffen, ist das Gefühl der Berantwortung, nicht Gott ober sonst jemand, fondern uns felbst gegenüber. Sittlich und gut ift die so geschilderte Willensdisziplinierung, unsittlich und schlecht ihr Gegenteil. Objektive Guter und Ubel find bie Objette, d. h. die Biele unseres Dauerwillens ober unserer besonnenen Ablehnung; höchste Guter und Übel die letten Biele und beren Gegenteil; einzelne Guter und übel bie Mittel, Diese Ziele zu erreichen ober zu vernichten, Die Unterwerte zu den Oberwerten. Denn wer den 3wed will, muß, wenn er die Mittel kennt, so lange er den Zweck will, auch die Mittel wollen.

Wenn wir nun der subjektiven Sittlichkeit und ben objektiven Gutern einen In halt geben wollen, so hört ber allgemeingültige Bestandteil ber Moral auf, der sich auf

bic Beugung der flüchtigen, unserem Charafter "zufälligen" unter die beständigen und "notwendigen" Willensrichtungen im Subjekt und auf die Rangordnung der erstrebten, objektiven Inhalte nach Mittel und Zweck beschränkt, und der Wille des Einzelnen ritt in sein Recht.

Was es nun ift, bas Niepsches Wille als lettes Ziel erstrebt, wiffen wir ichon; es ift die Forderung des Gesamtlebens, die Steigerung ber Rraft und Fulle im Dascin. Damit wird, von oben gesehen, ber sittliche Wille, wie es im geistig vollblütigen Menschen nicht andere sein fann, zur Ausstrahlung bes religiöfen Willens; von unten gefehen, strebt bas ethische Berhalten zur religiösen Spipe empor. Das könnten wir auch so ausbruden: Schuld wird Sunde, Pflicht wird Verdienst. Die einzelnen Tugenden werden zu Exponenten ber Lebensbejahung, Die einzelnen Lafter zu Erponenten ber Lebensverneinung. Und wie bas religiösc Bekenntnis Niepsches seine Spipe gegen die (an der Weltzukehr gemeffen) "nihilistischen" Religionen bes Buddhismus und bes Urchriftentums richtete, fo fehrt fich ber Inhalt feiner Ethit gegen die verführerischste Ausgestaltung ber lebenverneinenden Moral, gegen Schopenhauers Berherrlichung bes Mitleibs, ber Willensbrechung, bes Quietismus und ber Resignation. Nietsches Tugendlifte wird zur glatten Umkehrung ber buddhistischechristliche schopenhauerischen. In Stelle ber Entversönlichung tritt die Perfonlichkeitssteigerung, an Stelle ber Demut ber Mut, ber Weichheit die Strenge, der Schwäche die Stärke, bes Mitleids die Mitfreude, ber Trubfal und Tranen Beiterfeit und Lachen, ber Niedrigkeit bie Bornehmheit, ber Gleichheit Aller bie Rluft zwischen Groß und Rlein, auf beren Erhaltung ber Aufstieg des Lebens beruht, an Stelle der Bermunichung die Beiligung bes Geschlechtslebens, an Stelle ber Dornenkrone

die Rosenkrone. — Auf die Umwertung der mehr nach außen gerichteten Werte, der staatlichen Institutionen, der Erziehung usw., gehen wir nicht ein.

Und auch hier sehen wir in Nietzsches Persönlichkeit ben Kampf um die praktische Erfüllung dieses Wertspstems sich vollziehen. Freilich war der Charafter Nietzsches von Haus aus zur Pflege gar mancher der empfohlenen Tugenden wenig geschaffen und oft genug erlag seine zarte, mitleidige Seele den Lodungen dessen, was er als die überwundenen Moralgebote ansah; aber den Bersuch, die höchsten Ideale und Güter, für die seine Moralphilosophie eintrat, in sich selbst zu verwirklichen, hat er in nie endender Selbstzucht unternommen, in besonders heroischer Weise den nieders drückenden Qualen seiner Krankheit gegenüber, die sein starker Geist, vielleicht mit unter dem Zwiespalt zwischen Ersehntem und Vollbrachtem, zusammenbrach.

Die Wirkung von allebem auf unsere Rultur wird nicht ausbleiben. Die neuen Wege zur theoretischen Grundlegung der Moral, zu benen Nietsiche die Anregung gab, fie find nicht nur für Professorengehirne und Dottorfragen von Bedeutung. Es gab eine Zeit, wo die schwersten Rampfe für bie Sittlichkeit ausgefochten wurden um die Befolauna ber sittlichen Norm, die man als etwas selbstverständlich Bekanntes hinnahm; irre ich nicht, fo liegt ber Kall heute anders: um die Ertenntnis deffen, was gut und bofe ist, streitet der tiefer veranlagte Teil der modernen Rulturmenschheit; wie gern wurde man die Norm befolgen, wenn man fie nur tennte! Schon barum bebeutet jeber großzügige Bersuch, in die Pringipien der Moral von neuem hineinzuleuchten, eine kulturelle Tat; benn eine geistige Rultur ohne sittlichen Glauben, mag sie politisch, technisch, ökonomisch eine noch fo glanzende Außenseite zeigen, verfault langfam

von innen wie eine Aultur, in der die Menschheit bas gute Gewiffen zur Religion verloren hat.

Auch wähne man nicht, daß mit den vorher bezeichneten Anschauungen vom Wesen ber Moral als des auf sich selbst gestellten Willens ein Meer gesetlofer Anarchie sich öffne, in dem jeder bequem im Trüben fischen konne. Vielmehr laftet folche Freiheit schwerer als alle Retten, und folcher Immoralismus ift schwerer zu erfüllen als die Gebote ber konventionellen Moral. Denn nun gilt es nicht in geschriebenen Buchern zu lefen, was ich foll, sondern im ungeschriebenen Buch meines Innern, was ich will. Dazu bedarf es innerster Gelbstbesinnung und Gelbsterkenntnis, die fich und im Tumult bes Lebens nicht erschließt. "Nichts ift bei einem Menschen so selten wie eine eigene Willenshandlung", fagt ber tiefblidenbe Emerson. Und bann folgt die beständige Aufgabe, ben Rern unseres Selbst, ohne nach rechts ober links zu bliden, subjektiv in uns, feine Biele objektiv in der uns umgebenden Wirklichkeit in nie endendem Rampfe zum Sieg zu führen. Berade burch biefe Berbindung von außerster Freiheit in der Selbstbestimmung mit außerster Strenge in ber Selbstbindung muß auch dem fteptischsten Moralisten ber sittliche Glaube wieder zurückfehren. ein anderes "Zurud", was Viele wollen, gibt es für ben modernen Menschen nicht mehr. Selbstverständlich werden wir nicht bei Nietiche fteben bleiben burfen, aber burch ihn hindurch werben wir muffen.

Wer in den Begriff des Sittlichen die Bestimmung der allgemeinen Berbindlichkeit aufnimmt, muß in Nietzsches Sinn jeden sittlichen In halt verwerfen; aber selbst dann bedeutet diese moralische Gleichwertigkeit der einzelnen Willensziele nicht deren kulturelle Gleichwertigkeit. Es ist vielleicht moralisch indifferent, welches Ziel wir er-

streben, ob wir für ober gegen das Leben Partei nehmen, nur das Interesse unseres kleinen Ego oder die Höherbildung der Gesamtheit betreiben, die Entstehung überragender Perssönlichkeiten sördern helfen usw.; aber eine Kultur, die sich gegen das Leben kehrt, ist ebenso undenkbar wie eine auf den nachten Egoismus und die Selbstliebe gestellte Kultur. Wo eine Kultur sich theoretisch zu solchen Grundsäßen bekannte, hat sie diese praktisch niemals besolgt. Darum ist es für Alle, die Kultur wollen, an der Zeit, den unheilvollen Zwiespalt dort, wo er besteht, zu heben: zwischen moralischem Bestenntnis zur Weltslucht und kulturellem Handeln.

In den Einzelaussührungen seiner Ethit hat Nietssche gewiß oft genug gesehlt. So birgt die Lehre von der Herrenund Stlavenmoral, vielleicht der berühmteste Teil seiner Phislosophie, gerade deren vergänglichste Elemente. Denn hier überspannte er einmal den Aristofratismus, indem er nur bei gewaltsamer Unterdrückung der Menge an ein Gedeihen starter Persönlichseiten, den Gipfel der Lebens- und Machtentsaltung glaubte, was nicht nur ansechtbar, sondern verssehlt sein dürste. Und dann verwechselte er, dem Wortzgebrauch allzusehr solgend, Standesaristofratie mit Seelensaristofratie und vergaß oftmals, daß die letztere so gut in der Fabrit wie im Palast zu sinden ist. Dadurch verlor er die Kühlung mit der zweiten ethischen Grundströmung unserer Zeit, der sozialen, dem Gegenstück zur individualistischen.

Aber es scheint ein häufiges Schickfal großer Ibeen zu sein, daß sie zuerst in der überspannung auftreten; sei es, weil ihre Urheber, von ihnen überwältigt und ganz erfüllt, den eigenen Gedanken gegenüber das Augenmaß verlieren; sei es, weil die Resonanz und die Ausmerksamkeit der Mitwelt nur auf diese Weise zu gewinnen sind.

## III.

Es liegt in einer sonderbaren Fülle von Begabungen, die man ebensogut beklagen wie bewundern kann, begründet, daß auch auf künstlerische m Gebiete Niepsche eine mehrkache Bedeutung besitt; als theoretischer Aunstphilossoph und als ausübender Künstler, und daß aus beiden Quellen ein Einfluß auf die ästhetische Kultur unserer Zeit sich herleitet.

Natürlich steht der Runst philosoph Riepsche nicht isoliert neben dem Moral- und Religionsphilosophen. War es ihm auch nicht beschieden, seine Lehren zu einem wohlgegliederten Syftem zu runden, fo greifen boch die Brundgedanken wie massive Glieder einer Kette ineinander, und so wird auch die Runft in den Wirbel seiner fühnen Umwertung hineingeriffen. Über bas Wesen ber Runft und ihrer einzelnen Zweige, besonders der Musit und Poesie, hat er vortreffliche Bemertungen gemacht, auf die einzugehen wir und versagen muffen. Niepsches afthetisches Sauptproblem aber betrifft nicht bas Wefen, sonbern ben Wert ber Runft. Wohl trägt die Runft in gewiffem Sinne ihren Wert in fich felbst und unterliegt einer eigenen Gefetlichkeit; benn sie erzeugt eine eigene Art ber Befriedigung, die wir als afthetisches Wohlgefallen, beren Gegenstand wir als Schönheit bezeichnen, mit eigentümlichen Mitteln. Schönheit ift erreicht und bas Wohlgefallen ftellt fich ein, im wesentlichen bort, wo eine Mannigfaltigkeit, welcher Art auch immer, burch bas Bufammenichauen bes Runftlers mit finnlichen Ausbrucksmitteln zur Ginheit erhoben wirb. stärfer die erschaute Ginheit, je sinnlicher die Mittel des Ausbruck, je reiner die bezwungene Mannigfaltigkeit, um fo größer die Schönheit; wobei es zwar selbstverständlich ift,

aber mit Borliebe übersehen wird, daß ein Weniger in der Erfüllung einzelner biefer Bedingungen burch ein Mehr in ber Erfüllung anderer ausgeglichen werben fann. eine Beherzigung biefes Besichtspunktes wurden sich, nebenbei gesagt, manche Rampfe um die Pringipien ber Runft, befonders von ben zwischen ben "modernen" Runftlern verschiedener "Richtung" geführten, erübrigen.) Aber welchen Wert, fo fragt Rietiche, nimmt nun ber afthetische Wert innerhalb unferes gesamten Wertspftems ein? Gerat etwa ber Eigenwert ber Runft im einzelnen Individuum, im Bölferleben in Kampf mit anderen, mit höheren Werten? Das fann, meint biefer Denker, ber Fall fein, aber es braucht nicht ber Kall zu sein. Es ist ber Kall mit aller lebenverneinenden, willenbrechenden, verweichlichenden Erlösungsfunft; es ift nicht der Fall mit aller lebenbejahenden, willenstärfenden, herzerhebenden Erhöhungefunft. Und Nietiche überall unter feinen Gegnern mit bem ftartften ringt, so erklärt er als Runstphilosoph (in der Periode seiner Reife, von ber wir allein hier handeln) Richard Wagner, in bessen Werken er die genialste und baber gefährlichste Bersinnlichung ber Schopenhaueriche Resignationslehre erblickte, ben Rrieg bis zum äußersten; nicht als ob er bie fünstlerische Potenz Wagners unterschätt hatte - neben Wagner fommt in der Zeit nach Goethe fein Rünftler für Nietiche ernsthaft in Betracht -, fonbern gerade, weil er in ihm bas funftlerische Benie ber lebenverneinenden Richtung unserer Beitfultur erblicte.

Um sich zu überzeugen, wie Nietzsche praktisch seine Kunstideale zu verwirklichen suchte, wie sich lebenbesahende und dabei ernsteste Kunst in concreto ausnehmen, lese man unter diesem Gesichtspunkt den Zarathustra oder die Dionysos-Dithyramben.

Und die Wirkung auf unsere Kultur? Daß Nietzsche die Versenkung in die feinsten Stimmungsschwebungen, daß er deren fünstlerische Ausgestaltung in sprachlich neuen Reizen und damit eine neue deutsche Lyrik angeregt hat, in der die Schüler allerdings ihr Muster nur selten erreichten, weiß jeder, dem es bekannt ist, daß bereits in den 80er Jahren aus Nietzsches Feder Verse flossen von der Art:

Lag meines Lebens!
bie Sonne sinkt.
Schon steht die glatte
Flut vergülbet.
Warm atmet der Fels:
schlief wohl zu Wittag
bas Glüd auf ihm seinen Mittagsschlaf?
In grünen Lichtern
spielt Glüd noch der braune Abgrund heraus.

Tag meines Lebens!
gen Abend geht's.
Schon glüht dein Auge
haldgebrochen,
schon quillt deines Tau's
Tränengeträusel,
schon läust still über weiße Meere
deiner Liebe Purpur,
beine leste zögernde Seligseit.

Es ist wahrlich nicht Nietziches Schuld, daß fraftlose Literaten ihr ganzes Dichten in Stimmungsmache und Sprachfünstelei aufgehen ließen und zum Selbstzweck und zur Manier erhoben, was in Nietziches Werk ein natürliches Wittel gewesen war im Dienste ganz anderer und weit höherer Ziele. Aber auch dort, wo ein neues Welt- und Lebensgefühl in die deutsche Dichtung einströmte, wie in vielen Arbeiten Dehmels, Hauptmanns, Hosmannsthals, wo gewiß nicht ohne Einfluß der von Nietziche geschaffenen

geistigen Atmosphäre Berse ermöglicht wurden, wie sie in Dehmels "Zwei Menschen" sich finden:

ich stand und fühlte das Geset: Wer lebt, hilft töten, ob er will ob nicht. Und aus dem gramvollen Gesicht schlug kalt die Wahnung mir entgegen: Keinen zu brauchen, gottgleich allein williges herz der Welt zu sein —

auch dort liegt für unsere Kultur noch nicht der ernsteste Un-Bielmehr ift er in ben engen Beziehungen zu fuchen, in die Nietsiche die Runft zu unseren höchsten Wertungen, zu unserem gesamten Weltbilbe geset hat. Das ift einer Zeit besonders ans Berg zu legen, in der die Runft oft gerade in ihren begabteften Bertretern Gefahr läuft, abseits gestellt zu werden von den übrigen Regungen unseres Seelenlebens. Denn bas ift ein verzweifelter Bersuch, ben sowohl die Ausübenden wie die Empfangenden werden zu bereuen haben. Die Runft des Rünftlers ist nicht ohne Einbuße loszulofen von der Fulle feines übrigen Wefens, von der Lebensauffaffung des Schaffenden. Ja diefe Lebensauffaffung ift für ben, ber eine folde überhaupt besitt, bas teuerste But; aus ihr heraus mahlt sich ber große Runftler feine Bormurfe, Die bann fein afthetisches Schaffen beflügeln und erwärmen. Daher haben die gewaltigsten Runstwerke aller Zeiten ihren Gegenstand geradezu in die Tiefen ber metaphysischen Urgrunde versenkt: Aeschylos' Dreftie, Michelangelos Erschaffung Abams, Goethes Fauft, Beethovens IX. Symphonie, sie alle erzittern von Weltanschauungsnoten. Und sehen wir von diesen Titanen ab, beren Nachahmung wahrlich nicht jedem zu empfehlen ist, so liegt auch über ben Meisterwerken nieberer Zonen ber stille Glang ber Gedanken- und Gefühlswelt ihrer Berfertiger ausgegoffen, bie in der sittlichereligiösen Stellungnahme ihren höchsten Ausdruck findet. Daß es sich bei alledem nicht darum handelt, sittliche oder religiöse Ideen begrifflich auszusdrücken, versteht sich von selbst. Das Werkzeug, mit dem der echte Künstler die Gegenstände ergreift, bleibt immer die Anschauung; aber diese Gegenstände selbst brauchen deshalb nicht sinnlicher Natur zu sein, und die Anschauungen, in denen sie gesormt erscheinen, können aus Vildern zu Sinnsbildern werden.

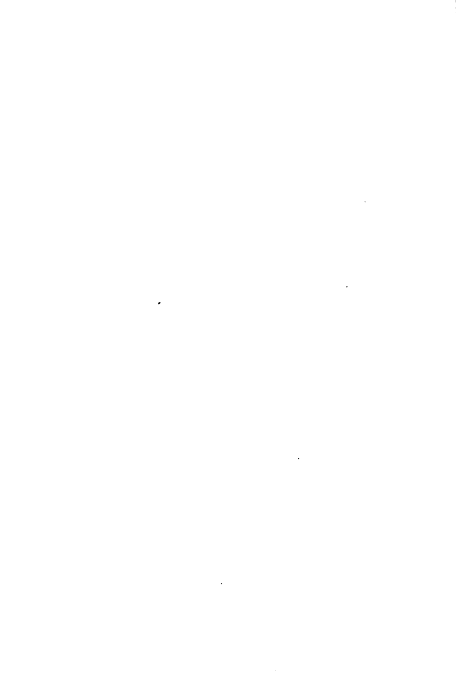
Und etwas Ahnliches gilt für die Genießenden und Empfangenden. Nur b i e Runft maden wir uns gang innerlich zu eigen, nur in ihr ruhen wir dauernd beglückt, Die unserer Welts und Lebensanschauung entgegenkommt. Freis lich, die Bielseitigkeit bes reinen Sammlers und Biftorikers, ber allen äfthetisch gleichstufigen Werken auch in gleichem Maße gerecht wird, geht dabei verloren. Wir muffen an vielen fünstlerisch hochwertigen Schöpfungen gleichgültig vorübergehen, ja manche von ihnen innerlich ablehnen, wollen wir die Ökonomie und das Gleichgewicht unserer Seele mahren; aber wir tauschen biese Armut mit Freuden ein gegen ben Reichtum, ber aus einer vollkommeneren Ginverleibung folder Werke entspringt, die unserem Gesamtbekenntnis entsprechen. Was hier gemeint wird, ift ein Erlebnis, das jeder versteht, der etwa sein inneres Berhältnis zur Bachschen Matthäuspassion ober zu Wagners Parsifal vor und nach seinem Bruch mit ber driftlichen Frommigkeit zu vergleichen in ber Lage ift. Den unersetlichen Berluft, ben er hier erfährt, gleicht feine Befinnung barüber aus, baß sich ber ästhetische Wert auch in seinen Augen nicht geandert hat. Und so ersehnt unsere Rultur den Michelangelo, den Wagner, ja felbst ben Goethe bes neuen Glaubens; eines Glaubens, ber zwar nicht in der einfachen Aufnahme von Nietiches vieldeutigen Ideen, aber doch wohl in der Richetung dieser Ideen zu liegen kommen wird.

Und nicht nur, daß die Runft in engster Beziehung bleiben muß zu unseren übrigen Werten, auch barin hat Nietiche wohl recht gesehen: daß die religiösen und sitte. lichen Rrafte, fo frei wir fie auch faffen mogen, ber Runft gegenüber bie übergreifenden Mächte find. Der einseitige Afthetizismus auch in seinen großen Gestaltungen (von ben schwächlichen Auswüchsen eines tunftgewerblich-modehaften Lebensgenuffes dürfen wir wohl absehen), der sich so gern auf Nietiche beruft, er ist gang gegen ben tieferen Beist von beffen Lehre. Und überdies zersett er die Rultur. wir zu freien und ftarten Perfonlichkeiten merben und Andere bazu machen (alle weichlichen Glückseligkeitsziele liegen Nietsiche ja vollkommen fern), so ist dazu die Runft eines der vornehmsten Mittel. Aber in ihrem Genuß verharren, statt in ihrem Stahlbad fich zu stärken ist für ben Nichtfünstler gefährlich. Die Runft foll uns heilig fein, gewiß; aber nicht an sich selbst, sondern geheiligt als Mittel durch unsere höchsten 3wede.

Wir haben von Nietssches Verhältnis zu unserer Kultur nur die eine Seite beachtet, auf der die nutbringenden Früchte liegen. Der Gefahren dieses Einflusses, die zweisellos bestehen wie bei jeder neuen Idealbildung, und teils in deren eigenen Mängeln, teils in dem Anspruch auf Ausschließlichkeit, teils in der Verkehrung durch bewußte oder undewußte Entstellung liegen, dieser Gesahren, die ich gewiß nicht übersehe, wurde nicht gedacht, eingedenst der Goetheschen Worte: "Wenn ich das Schlechte schlecht nenne, was ist da viel gewonnen; nenne ich aber gar das Gute schlecht, so ist viel geschadet." Wer nun zu all' diesen Ausführungen ungläubig den Kopf schüttelt und den Einfluß Nietssches als einen in keiner Weise zu befördernden ansieht, dem bleibt selbst dann noch ein positiver Gewinn dieses Einflusses für die Kultur der Gegenwart zurück, wenn anders diese nicht totwelf daniederliegt. Er kann diesen Gewinn einem der befreiendsten Sinnsprücke seines Gegners entnehmen, den kühnen Trostesworten der Gögendämmerung: "Was mich nicht umbringt, macht mich stärker."



Nietzsches Stellung zu Entwicklungs= lehre und Raffetheorie



Da die Erforschung des Zusammenhangs, der das gesamte Sein burchzieht, Biel und Streben bes Philosophen ausmacht, fo scheint zunächst jedes Gebiet, da es dem gefuchten Zusammenhang sich irgendwie eingliedert, der philosophischen Betrachtung gleich nahe zu stehen und jede Einzeldisziplin baher gleich starte Berücksichtigung von ihr zu erheischen. Bom Standpunkt einer ibealen Spstematik trifft bies auch vollkommen zu: bas Syftem der Philosophie hatte allen Gegenstandsgruppen und damit den Ergebnissen aller Einzelwiffenschaften gleichmäßig Rechnung zu tragen. beschränkte Aufnahmefähigkeit, Arbeitekraft und Begabung bes Menschen, bie bem Einzelnen immer nur gestattet, sich vorzugeweise in gewiffe Gebiete zu vertiefen, die seiner Beistesart entsprechen, bringt es mit fich, daß auch die Philosophen die eine oder die andere Sphäre des Seins zum Angelpunkt ihrer Systeme gemacht haben. So suchte Rant von den Ergebniffen der mathematischen Naturwiffenschaften aus, Begel mit ben Pringipien der historischen Beifteswissenschaften die philosophischen Probleme zu bewältigen. In diesem Sinne ift Friedrich Nietsiche ber Philosoph ber biologischen Anthropologie geworden. Nur so weit diese Beziehung flar zutage tritt, soll von seiner Lehre hier die Rede sein. Und zwar nur von dieser Lehre aus der Zeit der Bollreife, d. h. von den Werken: Zarathuftra bis Antichrist. So interessant es auch ware, bas Werben und Wachsen der biologischen und anthropologischen Momente im philosophischen Entwicklungsgang Nietzsches vor dieser Zeit zu verfolgen, ein derartiger Versuch ginge über den hier gebotenen Rahmen hinaus.

I.

1. Die Philosophie Nietsches gipfelt in der Aufstellung eines neuen Wertinftems ober, wenn wir bem Worte Ethit eine über ben Alltagsgebrauch hinausgreifende Spannweite geben, einer neuen Sthif. Die Bedenflichkeit gegen bie Moral, "eine Bedenklichkeit, welche in meinem Leben fo fruh, fo unaufgeforbert, fo unaufhaltbar, fo im Widerspruch gegen Umgebung, Alter, Beispiel und herfunft auftrat, bag ich beinahe das Recht hätte, sie mein a priori zu nennen" (G., 289) 1) drudt feiner Philosophie den Stempel auf, und alle Untersuchungen über Gultigfeit ber Erfenntnis, Beschaffenheit von Ratur und Geift, an benen es in bem reichen Werk dieses Mannes auch nicht fehlt, find nur Mittel zum 3wed, den Inhalt der Werte genauer zu bestimmen und tiefer zu ergrunden. Daher ift Nietiches Berhaltnis zur Biologie in erster Linie durch die Bewertung, nicht burch die Erflärung des Lebens bestimmt.

<sup>1)</sup> Die Werke Niehsches zitiere ich nach der Gesamtausgabe. Damit man sogleich erkenne, welcher Schrift ein Zitat zugehöre, sind statt des Bandes, der nur beim Nachlaß angegeben wird, die Ansangsbuchstaben der betrefsenden Titel verzeichnet. Also die vier Teile des Zarathustra (1882—1884) sind durch Z., Z., Z., Z., Z., Z., Zenseits von Gut und Böse (1886) durch Z., Genealogie der Woral (1887) durch G., Gögendämmerung und Antichrist (1888) durch Gö und A kenntlich gemacht. Gesperrter Druck in den Zitaten stammt nicht von Nietssche, sondern ist zur Betonung der sür unsere Zwecke wichtigen Stellen verwandt worden.

- 2. Und diese Bewertung offenbart fofort die ganze Innigfeit bes Berhältniffes. Für Dietiche hat bas Leben (nicht fein Leben, nicht ein Leben, fondern bas Leben) ben bochften Wert. In ihrer ganzen philosophischen und kulturellen Tragweite begreift diese Behauptung nur, wer fich gegenwärtig halt: baß gerabe ber größte unter feinen unmittelbaren Borgangern, bag A. S d o p e n hauer bie glatte Umtehrung biefer Unficht vertreten und bie vollkommene Berneinung bes Lebens als ben Gipfel ber Beiligkeit gepriefen, bag R. Wagner seine Runft in ben Dienst ber nämlichen Erlöfungslehre gestellt hatte; daß beide Manner eigentlich nur bem ethischen Rern bes Christentums, befreit von bogmatischem Beiwert und historischer Fälschung, ju neuem Siege verhalfen, und daß diefer lebenfeindliche Quietismus burch die geniale Eindringlichkeit feiner Berfünder einen übermächtigen Ginfluß auf die europäische Kultur breier Jahrzehnte gewann (1860-1890). zwischen war allerdings burch Darwins umfturzende Theorie der Lebenserscheinungen von England aus an die Stelle ber Entwertung eine positive Bewertung bes Lebens getreten, die als jogenannte evolutionistische Ethik fich in breitem Strome ergoß. Aber hier hatte man teils bas tiefste moralphilosophische Problem, die Sanktionierung bes fittlichen Prinzips ganz außer acht gelaffen, teils ben Inhalt biefes Pringips, die Beförderung des Lebenssinnes, im Lichte ber überkommenen, gang anderen Quellen entsprungenen altruistischen Moralanschauung erblickt. Auch ber Bater biefer Bewegung, Darwin selber und ihr hauptsächlicher Systematifer Spencer, machen bavon feine Ausnahme.
  - 3. Nietsiche führt in die Philosophie die biologischen Werte und in die Biologie die philosophische Besinnung ein. Daß dem Leben der höchste Wert zukomme, daß die Förde-

rung bes Lebens Anfang und Ende aller Sittlichkeit sei, ift ihm feineswegs eine felbstverständliche Annahme. langjähriger Schüler Schopenhauers, als vertrauter Freund Richard Wagners, hatte er bie Möglichkeit ber entgegengesetten Bewertung in ihrer gangen Tiefe begriffen. Wenn er sich nach langem Rampfe boch zu einer biologischen Ethik bekannte, fo konnte bas nur fo gefchehen, bag er bas Weltbilb Schopenhauers überwand, nicht baß er es überfah. Daher beschäftigt ihn, nachdem die Periode der Effans zur Beforberung einer beutschen Rultur im Ginne jener Meifter verklungen war (Geburt ber Tragodie, Unzeitgemäße Betrachtungen), in ber zweiten Schriftengruppe (Menschliches Allzumenschliches bis Fröhliche Wiffenschaft) vor allem bie Erforschung bes Wesens ber Werte, in beren Tiefe bie neuc Wertrangordnung, welche in ber britten und letten Epoche feines Schaffens Inhalt bilbet, verankert wird.

4. Das Wefen der Werte erschöpft fich fur niepfche, wenn wir einmal bie aphoristischen Aperque und ihre effahistischen Ausführungen auf begriffliche Formeln bringen wollen, furz gefagt barin: 3 wed und Biel eines individuellen Willens zu fein. Es gibt weder objektiv noch subjektiv allgemeingültige Werte; b. h. Werte find fein Stud für fich bestehender (absoluter) Wirtlichkeit, losgelöft von bem Willen ber Subjekte (wie es etwa bie materiellen Borgange für ben Materialisten sind); es gibt aber auch keine Werte im Sinne eines für alle Subjette verbindlichen und von allen erstrebten Willensziels (wie etwa die mathematischen ober die Naturgesetze von allen normalen Subjetten anerfannt werden). Sondern wertvoll ist alles, was das Individuum erstrebt. Daher kann bas Sittliche, unter bem man bisher ftets die Beforderung bes höchsten und letten Wertes verstanden hat, nicht bestehen: in der Erfüllung irgendeines über uns schwebenden oder in allen Menschen gleich lautenden sittlichen Gesetzes, sondern einzig in der Beförderung des letzten eigenen Willensziels; in der Ausführung der Mittel, die als Unterwerte den Oberwert zu verwirklichen dienen, in der Ersfüllung der durch die Tiese jedes wollenden Selbst für dieses gebotenen Wertrangordnung.

Es ist ersichtlich, daß in dieser Theorie zwei ganz entgegengesette Geistestätigkeiten an der Arbeit sind: Berneinung, Ablehnung, Bernichtung dessen, was die meisten Moralphilosophen, Religionsstifter und das populäre Bewußtsein bisher als Sittlichkeit anerkannten; Bejahung, Anerkennung, Ausstellung einer neuen Moral. Das Werk des Zerstörers vernichtet die Begriffsgruppen PflichtsSchuld, Berdienst-Sünde, Sollen, Reue, Berantwortlichkeit im alten Sinne, es stellt uns "jenseits von Gut und Böse"; das Werk des Erbauers stellt uns ganz auf uns selbst und unseren eigenen Willen, erkennt nur eine Pflicht, Sünde usw. des Individuums sich selbst gegenüber an und stellt uns "in Nietssches Sprache" diesseits von Gut und Schlecht.

5. Für Nietsiches eigenen Willen nun hat die Steigerung des Gesamtlebens den höchsten Wert. Der biologische Oberwert also gilt, solange wir an den Grundannahmen des Philosophen sesthalten, nur für denjenigen, der, wie Nietziche, das Leben über Alles liebt, will und bewertet. Wer dagegen sein eigenes Glück oder das Glück seines Nächsten, oder the greatest happiness of the greatest number, oder Arbeit im Beruf, oder die Wahrheit, oder Ruhm, Ehre, Geld am höchsten schäft, für den haben Glück, Arbeit, Wahrheit usw. den gleichen Wert, den für Nietziche das Leben hat, nämlich den höchsten.

So ist die Santtion ber Nietsscheschen Moralphilo-

sophie vollsommen in dividualistische und die denkbar engste, während ihr Inhalt nicht etwa wiederum der Individualismus, sondern der denkbar weiteste ist: nicht die Behauptung der Persönlichkeit, noch der Gattung, sondern die Steigerung des Gesamtlebens, d. h. für Nietzsche des Gesamtseins, der Welt, der Natur. Wenn später wiederum die starken Einzelnen als Sinn des Lebens erscheinen, so wird ihre Erzeugung für wertvoll erachtet: nicht weil sie Einzelne, sondern weil sie die höchsten Symbole des Lebens sind.

Nur wer mit dieser Erkenntnis die zarten Schmeichelgesänge und überschwänglichen Hymnen Nietzsches an das Leben vernimmt, etwa die beiden "Tanzlieder" Zarathustras, oder das "Ja und Amenlied", nur der wird die Rolle des Oberwerts in dieser Philosophie richtig zu verstehen und zu beurteilen im stande sein. Nur er wird begreisen, daß entweder Nietzsches Auffassung vom allgemeinen Wesen der Werte zu stürzen und durch eine andere zu ersehen ist, oder aber daß bei Anerkennung derselben die Sittlichseit der unbedingten Lebensbejahung durch theoretische Beweise unbegründbar und unwiderleglich, und nur durch persönliche Willensehung zu stügen oder zu bekämpfen ist.

Sind wir in der Erörterung der ethischen Prinzipiensfragen bereits aussührlicher gewesen, als es sich an diesem Orte geziemt? Ich glaube kaum. Denn die Ziele dieser Zeitschrift sind keine rein theoretischen (Anthr. Rev. I, 1/2). Nicht nur ein biologisches Erkennen, auch ein biologischer Wille beseelt ihren Inhalt. Da bedarf es gar sehr der Bessinnung darüber, wie weit ein solcher Wille mit dem sittlichen Sollen freundlich oder feindlich zusammentrifft, ob er von allgemeiner oder nur individueller Gültigkeit, ob er innerhalb des Individuums nur einer Laune oder der tiessten Selbstbesinnung entsprungen ist. Es ist daher hohe Zeit,

daß die biologische Moralphilosophie Deutschlands an dieser Stelle etwas ausführlicher zu Worte kommt.

## II.

1. Steht an der Spipe des Nietscheschen Wertspftems bas Leben, so fragt es sich sogleich, was wir unter biesem vielbeutigen Worte zu verstehen haben. Es ift nun nicht möglich, eine restlos befriedigende Antwort darauf zu geben. Gerade die obersten Begriffe philosophischer Theorien pflegen nicht die klarsten zu sein; mit ihnen suchen die Denker obe jeftiv bem Weltengrund nahe zu fommen, ber jeder exaften Kormulierung spottet; und hier ift subjektiv die geniale Intuition am stärkften beteiligt, die zwar in der Fulle bes Manniafaltigen eine bis babin nicht geahnte Einheit tiefs finnig erschaut, immer Neues in fie einströmen, von ihr ausströmen läßt, aber eben barum in ber scharfen Erklärung und Begrenzung biefer Ginheit verfagt. Platos Ibeen, Ariftos teles' Entelechien, Spinozas Substanz, Rants Ding an fich, Schopenhauers Wille teilen auf diesem Punkt bas gleiche Schickfal mit Dietssches Begriff bes Lebens. Was sich an biesem Begriff (von ber selbständigen Epoche an) gleich bleibt, ift ber Inhalt bes Lebend. Leben ift Bille gur Was wechselt, sind die Formen, in benen sich Macht. biefer Machtwille bewegt. Bier fampft, um im Bilbe gu reden, die Form der stetig aufsteigenden Linie mit der Form des ewig rollenden Rades, bis die erstere gegen die zweite Auffaffung unterliegt. Die wechselnden Beleuchtungen, in benen ber Ubermenich erscheint, find ber treue Refleg biefes Formenwandels, ber in Niepsches schwankender Stellung zu der Evolutionstheorie, als der Lehre von der organischen Böherentwicklung ber Lebewesen begründet ift.

Diese Stellung ift feine vollbewußte, die ber Philosoph felbst zu begrifflicher Alarheit überall hatte erheben tonnen. "Wenn ich ben ersten Zarathustra ganz verstehe", schreibt er einmal in Bestätigung biefes Sates an einen Freund. (Biogr. II b. 438.) Allzueifrigen Parteigangern, Die Nietsiche gegen alle Widersprüche seiner Lehre verteidigen und ihn auf eine Auffaffung festlegen wollen, muß man zu bedenten geben, daß ben großen Philosophen ihre Grundbegriffe fich oft unter ben Banben abwandeln, baß die oris ginale philosophische Produttion solche Widersprüche fast bedingt und um fo tiefere und größere, je tiefer und größer ber ichopferische Gebante ift, bem fie entspringen. Dabei ift bie Abschwenfung von ber ursprünglichen Bestimmung eines Begriffe oft eine fehr allmähliche; erft nimmt fie bem gemeinten Inhalt Ahnliches, bann biefem Ahnlichen Ahnliches in das Begriffsymbol auf u. f. f., um schließlich bei einer von ber erften Bebeutung fehr verschiedenen zu enden. Aber in ber Tiefe fehlt nicht bas Band, bas gewiffe Gemeinsamkeiten verbürgt und all bie verschiedenen Bedeutungen als bie Kinder eines Denkers und eines Grundgebankens erscheinen läßt. Daß dies auch der Tatbestand in Niepsches Stellung zur Evolution gewesen ift, suche ich in großen Bügen burch die folgenden Thefen überzeugend zu machen.

2. Die Behauptung, Nietsche habe vom "Zarathustra" bis zum "Antichrist" über die Evolution und den Übermenschen das Gleiche gelehrt, ist nicht zu halten. Undistutierbar ist der Widerspruch zwischen den Säpen "niemals noch gab es einen Übermenschen" (3° 134) und "dieser höherwertigere Typus ist oft genug schon dagewesen" (A. 218), unbezweiselbar also, daß der Übermensch im Zarathustra ein noch nie dagewesener Zutunftstypus ist, im

Antidrist ein oft in der Bergangenheit dagewesener. biese Wandlung schließen sich andere an, die den Wert ber Evolutionstheorie und die von ihm abhängige Auffaffung vom Wefen bes Übermenschen betreffen, um die aber amischen ben niepsche-Interpreten noch Streit und 3meifel ift. Denn zwischen ben eben angezogenen Außerungen, die vielleicht die einzigen gang eindeutigen Zeugniffe für die beiben Pole in Niepsches Lehre von Übermensch und Evos lution bilben, steht die Kulle mehrbeutiger Aussprüche in ber Mitte, die man bald zugunsten der einen, bald der anderen Auffaffung in Anspruch nimmt. Aber fie laffen fich ebenfogut in die vermittelnben Anschauungen einordnen, die zwischen beiden Polen, den Reden im ersten Teil Barathustra und ben Gapen bes Antidrift möglich sind. Und nicht nur möglich find, sondern wirklich stattgefunden Denn es läßt fich zeigen, daß die fraglichen Musspruche (soweit sie nicht ber Zeit von 3 1 ober 2 angehören) - entgegen ben üblichen Deutungsweisen - nicht ohne weiteres ber einen ober anderen Seite zugeschlagen werden burfen, daß sie vielmehr Stappen bilben auf bem Wege, ben Niepsches philosophische Entwidlung auch in der Zeit der Reife noch durchlaufen hat. Um darüber Rlarheit zu gewinnen, find vor allem bie verschiebenen Seiten an ben Begriffen Entwidlung, übermensch bei ber Nachprüfung gut auseinander zu halten.

3. Er ste & Stadium: Das Reich der Lebewesen bis zum Menschen wird als das Ergebnis einer aufwärtsschreiztenden Entwicklungsreihe angesehen, in deren Richtung sich auch die Menschheit bewegen soll, aber nicht bewegt. Der übermensch ist eine neue biologische Art, im Sinne der Evolutionstheorie, quantitativ und qualitativ; d. h. aus der Menschheit soll sich die übermenschheit entwickeln, die als

Gattung und in ihren Eigenschaften sich zur Menschheit verhält, wie diese zur nächst niederen Art im Reich der Lebewesen. Das ist der Standpunkt des ersten Teils Zarathustra.

In den gewaltigen Reden Zarathustras auf dem Markte (3 1 12 ff.), die unter allen Außerungen Mietsches die Lehre vom übermenschen am ausführlichsten und eindringlichsten verfünden und gewiß nicht als nebenfächlich beiseite zu schieben gehen, erscheint bas Leben als ein Aufstieg von Arten, beffen zur Zeit höchste Spite bie Menschheit ift. Den Sinn bes Lebens befördern heißt: die nachsthöhere Art befördern helfen, dem Übermenschen den Weg bereiten. "Ich lehre euch ben Übermenschen. Der Mensch ist etwas, bas überwunden werden foll. Bas habt ihr getan, ihn zu überwinden? Alle Besen bisher ichufen etwas über fich hinaus: und ihr wollt die Ebbe biefer großen Klut fein . . . " "Ginft wart ihr Affen." "Ihr habt den Weg vom Wurme zum Menschen gemacht." "Der Mensch ist ein Seil, gefnüpft zwischen Tier und übermensch." Und ein andermal: "Aufwarts geht unfer Weg von ber Art hinüber zur Überart" (3 111), wobei bas Wort Art nicht als foldes (Niepsche gebraucht es auch im evolutionsfremben Sinne), sonbern feine Bebeutung in bem ganzen Zusammenhang ben Ausschlag gibt. Denn in der Fortsetzung heißt es: "Aufwärts fliegt unfer Ginn: fo ift er ein Gleichnis unseres Leibes, einer Erhöhung Gleichnis. . . Alfo geht ber Leib durch die Geschichte, ein Werdender und ein Rämpfender. Und ber Geist — was ist er ihm? Seiner Rampfe und Siege Berold, Genoß und Widerhall." Und am Schlusse des ersten Teiles wird ber "große Mittag", ber als ein besonders feierlicher Moment das ganze Werk durchzieht, also erläutert: "Und bas ift ber große Mittag, ba ber Mensch auf ber Mitte seiner

Bahn steht zwischen Tier und Übermensch" (3 1 115). Mir scheint es nicht möglich, ungezwungen biefen Worten einen anderen Sinn als den ber evolutionistischen Deszendenztheorie unterzulegen. Aufgabe ber Menschheit mare es bemnach, durch Erforschung und Befolgung der biologischen Gesete, die bisher Art zur Überart gesteigert haben und die sich alle den Prinzipien der Auslese und Bererbung unterordnen, bie gunftigsten Bedingungen für die ganz allmähliche Entwicklung höherer Arten vorzubereiten. Wenn Frau Förster-Niepsche, beren Ausführungen im zweiten Bande ber Biographie 1) die bei weitem lehrreichste und beachtenswerteste Berteidigung einer von ber unseren abweichenden Auffaffung bringen, leugnet, daß die Reden auf dem Markte evolutios nistisch zu verstehen seien, weil ihr Bruder sie stets als "Gleichnisreden" bezeichnet habe, fo tann fie bas nur tun, weil fie bas Gleichnis an einer anderen Stelle ficht, als es Nietiche jedenfalls zur Zeit des ersten Zarathuftra und falls er nicht felbst später eine unbewußte Umbeutung bes ursprünglichen Sinnes dieser Reben vorgenommen hat überhaupt gesehen hat. Meiner Meinung nach gibt uns Nietsiche mit dem Ausbrud "Gleichnisreden" nicht, wie seine Schwester meint, zu verstehen: bag bie vergangene Entwicklung ber Lebewesen ein Gleichnis sei für die Butunft ber Menschen (biese ift vielmehr die dirette und nicht nur vergleichsweise die Fortsetzung ber organischen Reihe), sondern es ist die Seiltanzerepisobe, die der Episobe Mensch verglichen wird. Tertium comparationis ist also nicht die Dift an 3, welche zwischen Mensch und Übermensch so groß fein foll, wie zwischen Mensch und Affe, mahrend im übrigen

<sup>1)</sup> Elijabeth Förster-Niepsche: Das Leben Fr. Niepsches, IIb, S. 439ff. 522 ff.

beibe Wege nichts miteinander zu tun haben; sondern Übersgang, Brücke sein ist die Eigenschaft, in der Seil und Mensch sich gleichen. (Bon dem eng damit verbundenen zweiten Paar verglichener Objekte: dem Seiltänzer und den ersten Gefährten Zarathustras dürfen wir hier füglich absehen.)

Ebensowenig vermag ich ber Bemertung am gleichen Orte (G. 437) gang zuzustimmen, bag in ben privaten Aufzeichnungen nichts auf eine "barwinistische" Auffaffung bes Übermenschen hindeute. Im Nachlaß (XII, 191) lesen wir: "Die Behauptungen Darwins find zu prufen — burch Bersuche! Ebenso die Entstehung höherer Organismen aus ben niedersten. Es muffen Berfuche auf Tausenbe von Jahren bin eingeleitet werden! Affen gu Menschen zu erziehen!" (bie Notiz fällt nach Angabe ber Berausgeber in bie Jahre 1881/82). (Bergl. XI, 134.) Auch folgende Nachlagaufzeichnungen möchte ich diesem erften Stadium zuweisen: "Die Menschheit muß ihr Ziel über sich hinauslegen — aber nicht in eine falsche Welt, sondern in ihre eigene Fort = fe Bung"; "Der Mensch sei ein Anlaß zu etwas, bas nicht Mensch mehr ist" (XII, 362). "Über ben Menschen hinaus träumen — etwas, bas großartiger ift als Sturm und Gebirge und Meer, foll noch entstehen, aber als Menschensohn" (XII, 361). Die nähere Datierung biefer Aufzeichnungen, bie von ben Berausgebern summarisch ben Gentenzen aus ben Jahren 1882-1884 eingeordnet werden, ist leider nicht zu ersehen. Die Hoffnung bes Weibes, "möge ich ben übermenschen gebaren" (31 96), steht, als entzudte Bision und nicht als nüchterne Reflexion ihrer Trägerinnen gefaßt, mit bem evolutionistischen Bekenntnis nicht im Widerspruch (wie Biogr. II b. 439 annimmt).

4. 3 weites Stabium: Es erheben sich im stillen 3weisel, ob bas Reich der Lebewesen bis zum Menschen

eine aufsteigende Entwicklung bildet, wie es die Evolutionsstheorie behauptet. Der Übermensch hört immer mehr auf, qualitativ und quantitativ eine neue Art im zoologischen Sinne zu bedeuten. Doch bleibt er a) der Beschaffenheit nach ein weit entsernter, noch nie dagewesener Typus und b) der Wenge nach nicht nur eine vereinzelte Ausnahme. Es ist der Standpunkt des zweiten bis vierten Teils Zarathustra.

Die dokumentarische Ausbeute für Nietsches Verhältnis zur Evolutionstheorie um diese Zeit ist gering. Doch besweist die Illustration der langen Zeitspanne, die zwischen Mensch und Übermensch verfließen muß, durch den Sat (3°213): "Aus eueren Wildkagen müssen erst Tiger gesworden sein und aus euren Giftkröten Krokodile", daß Nietzsche im zweiten Teil Zarathustra den evolutionistischen Gedankenkreisen noch nicht ganz entfremdet war.

Daß er aber gegen die Richtigkeit der Evolutionstheorie bald darauf innerliche Bedenken trug, ist und erst kürzlich durch die Beröffentlichung einer Nachlaßnotiz kund geworden. Im Sommer 1883 (so von Frau Förster, Biogr. II b, S. 437 datiert), also wohl unmittelbar nach der Ausarbeistung des zweiten Teils Zarathustra, schreibt er für sich den Satz nieder: "Zu erklären, warum immer höhere Formen des Lebens entstehen müssen. Darüber sind ja die Teleoslogen und Darwinisten eins, daß es geschieht. Aber das Ganze ist eine Hypothese, auf Grund der Wertschätzungen, — und zwar neuerer Wertschätzungen. Das Umgekehrte, daß Alles die zu und herab Bersall ist, ist ebenso beweisbar. Der Wensch, und gerade der Weiseste, als die höchste Verirrung der Natur und Selbstwiderspruch (als das leidendste Wesen): bis hierher sinkt die Natur." (Viogr. II b, S. 437.)

Daß Nietsiche im Grunde dabei boch noch an der dars winistischen "Hypothese" festhielt und jedenfalls bis zum

Menschen Aussteig auf Grund der natürlichen Selektion annahm, zeigt die nicht lange danach versaßte Niederschrift, die
mit der vorigen zusammengehalten für die Erkenntnis der
damaligen Schwankungen in der Stellung zu unserem
Problem sehr lehrreich ist: "Die Gesahr des Menschen steckt
darin, wo seine Stärke ist: er ist unglaublich geschickt darin,
sich zu erhalten, selbst in den unglücklichsten Lagen. So erhält sich das Mißratene viel länger und verschlechtert die
Rasse: weshalb der Mensch im Vergleich zu den Tieren (!)
das krankhasteste Tier ist. Im großen Gange der
Gesch ich te muß aber das Grundgeset durchbrech en und der Beste zum Siege kommen,
vorausgeset, daß der Mensch die Herrschaft des Besten
durchzusesen sucht." (XIV 71, 1884.)

Die Abschwenkung von ber Anwendung bes zoologischen Artbegriffs auf den Ubermenschen zeigt fich in ben veröffentlichten Werken vorläufig nur barin, bag neue birefte Außerungen, welche bie Anschauung bes ersten Teils wiederholten, von nun an fehlen. Im übrigen ist mir tein einziger Sat in bem gangen Werte befannt, ber bem unter 3. figierten Standpunkt wiberfpräche. Im allgemeinen tritt ber Übermensch schon im zweiten Teil Zarathustra bedeutend zurud; im britten wird er burch den Bedanken ber ewigen Wiederfunft noch stärker verdrängt und eigentlich nur zu biefer in Beziehung gefett (auch bie Übermenschenverfunbigung wiederholt sich ewig, 3 322), aber von keiner neuen Seite beleuchtet. Wichtig ift, bag in dem Rudblid Barathustras auf seine Bergangenheit (3 3 287 ff.) die Übermenschenlehre mit wörtlichen (inzwischen innerlich umgebeuteten?) Anklangen an ihre Darftellung im ersten Teile nicht fehlt. Im vierten Teil spielt der Übermensch wieder eine größere Rolle.

Daß der Übermensch aber im ganzen Zarathustra ein in Die Bufunft hinausgeworfenes I be a l bleibt, erhellt aus einer Kulle von Aussprüchen, beren ich nur einige jum Belege heraushebe: Im zweiten Teil leugnet Riepfche, baß ber Übermensch je gelebt habe (3° 134) und 3° 177 fingt er ben herrlichen Symnus auf feiner Rinder Land, "bas unentbedte im fernsten Meere"; die Borstellung bes übermenschen wird zu einem Traum von "ferneren Bufunften und füblicheren Guben, als je ein Bilbner traumte" (32 213/14). Aus dem britten Teil verweise ich auf bas über bie Menschenzufunft (3 3 310, 348) und über ben "neuen Abel" (3 297) Gefagte, und auf die Wiederholungen aus bem ersten Teil: ber Mensch eine Brude und fein 3wed usw. (3 3 289). Ganz entscheibende Dokumente für biefe Auffaffung bes Übermenschen als eines noch nie bagewesenen Typus bringt ber vierte Teil. "Wer muß einst kommen und barf nicht vorübergehen? Unfer großer Bazar, bas ift unfer großes fernes Menschenreich, bas Barathustrareich von tausend Jahren" (3 4 347). Die "höheren Menschen", die hier zum ersten Male auftreten und mit bem "großen Menschen" zusammenfallen (3 4 351), find teils bereits vorhandene, teils noch zu erwartende, aber ganz verschieden graduierte Borftufen des übermenschen. Die Menichen bes "großen Efels, aber auch ber großen Sehnfucht", ber lette Papft, der Wahrsager usw. werden mit Borliebe als "höhere Menschen" bezeichnet, aber ihnen gegenüber als Migratenen (3 4 425, 430, 441) ift Zarathustra wieder der höhere Mensch (3 4 406), ber andererseits am Übermenschen gemeffen, fich als einen "Rruppel an ber Brude" bezeichnet (3 205). Der Übermensch bleibt auch jest noch für Zaras thustra sein "Erstes und Ginziges - und nicht ber Mensch", ber nur ein "Übergang und ein Untergang" ift (3 418); ber Mittag fommt, wenn ber höhere Mensch herr wird (3 418), bann erst "treißt ber Berg ber Menschenzukunft" (ebenda). Mit bem seierlichen Ausblid auf diesen Mittag schließt bas Fragment gebliebene Werk. Der Übermensch bleibt in ihm ausschließtlich Jukunststypus.

Mus ben (für unfer gesamtes Problem übrigens höchst spärlich fließenden) Nachlagnotizen waren heranzuzichen: "Reine Ungebuld! Der Übermenich ift unfere nachste Stufe! - Biel: "Böherbilbung bes gangen Leibes und nicht nur bes Gehirns" (XIV, 263; gang im gleichen Ginne bie lange Zeitspanne betonend XIV, 286; beide Aufzeichnungen vom Berbst 1883). Schon in ber angegebenen Entwicklungsrichtung bieses Stadiums einen Schritt weiter bedeuten bie Notizen: "ich fürchtete mich unter Menschen: es verlangte mich unter Menschen, und nichts stillte mich. Da ging ich in die Einsamkeit und schuf ben Übermenschen. Und als ich ihn geschaffen, ordnete ich ihm ben großen Schleier bes Werdens und ließ den Mittag um ihn leuchten" (XIV, 262). In 31 aber leuchtete ber Mittag erft um bas Mittelwesen awischen Mensch und übermensch. "Auf einen Augenblick ben Übermenschen zu erreich en - bafür leide ich alles" (XIV, 306). "Mag und Mitte zu finden im Streben über bie Menschheit hinaus: es muß die höchste und traftvollste Art bes Menschen gefunden werden" (XII, 366). Alle brei Niederschriften fallen in die Zeit zwischen 1882 und 1885, und find leider nicht näher batiert.

über den Stand der zweiten Frage, die sich nicht auf die Distanz der übermenschlichen von den mensch-lichen Eigenschaften, sondern auf die 3 ahl der jene Eigenschaften bestienden Individuen bezieht, ist es weit schwerer, völlige Klarheit zu gewinnen. Unzweideutige Dokumente sinden sich im Zarathustra darüber nicht. Aber da wir daran

festhalten, daß im ersten Teil der Übermensch als Übermenschheit, d. h. als eine Gattung höherorganisierter Indis viduen im Sinne ber Evolution zu faffen ift, bie andern Teile zu biefer Auffaffung aber nicht mehr nötigen und Dietiche fpater unter ben Übermenschen (wenigstens benen ber Bergangenheit) in Raum und Zeit versprengte Gingelne verstanden hat, so liegt es nahe, eine schrittmeise Abwendung vom Universalismus zum Singularismus hier anzunehmen. Das bestätigen auch die ekstatischen Außerungen Zarathustras über feiner "Rinder Land", feine "gludfeligen Infeln", auf benen wohl eine erlesene Schar ibealer Wesen, aber weber bie gesteigerte Gesamtheit noch vereinzelte Repräsentanten hausen sollen. Daß eine Men ge höherorganisierter Menichen Borbebingung für die Erzeugung bes wie auch immer gefaßten Übermenschen zu fein hat, zieht fich als Forberung burch bas gange Wert. Der Gebante aus 31 114 "aus euch, die ihr euch felber auserwähltet, foll ein auserwähltes Bolt erwachsen: und aus ihm ber übermensch" fehrt in ber Lehre vom "neuen Abel" und ben "höheren Menschen" wieder.

Die Nachlaßnotizen bestärken diese Auffassung. "Weine Forderung: "Wesen hervorzubringen, welche über der ganzen Gattung Mensch erhaben dastehen . . . jene (d. h. die altruistische Bewegung) erzeugt den letzten Menschen, meine Bewegung den übermenschen . . . es sollen zwei Arten nebenseinander bestehen — möglichst getrennt; die eine wie die epikurischen Götter sich um die andere nicht kümmernd" (XIV, 262, Herbst 1883, vergl. XIII, 475/76 und XII, 367).

5. Drittes Stabium: Die Bedenken gegen bie evolutionistische These: bie organische Entwicklung bedeute einen Aufstieg, melden sich nicht wieder. Dagegen wird gegen

von Wille zum Dasein und Wille zur Macht, beren sich diese Theorie schuldig macht, energisch opponiert. Anerkannt wird auch jest noch die Abstammung bes Wenschen von den Tieren. Der höchste Typus Wensch — das Wort Übermensch wird vermieden! — rückt a) immer näher an die Gegenwart und Bergangenheit heran, bleibt aber noch unentdeckter Zukunststypus, b) er wird zunehmend nur durch Einzelne vorübergehend verkörpert gedacht.

Dietiches ichon im Zarathuftra feststehenbe überzeugung, bie aber ihre Spite bort gegen Schopenhauer richtete ("ber traf freilich die Wahrheit nicht, ber bas Wort nach ihr schof vom Willen zum Dasein"), daß Leben Wille zur Macht und nicht bloß zum Dafein bedeute, wird im "Jenfeits" (3 238) eindringlich wiederholt und in der "Genealogie der Moral" gegen bie mechanistische Form, die Spencer ber Evolutionstheorie gab: Leben ift innere Anpaffung an äußere Umftanbe, geltend gemacht. "Damit ift aber bas Wefen bes Lebens verkannt, sein Wille zur Macht; bamit ift der prinzipielle Borrang übersehn, ben die spontanen, angreifenden, übergreifenden, neusauslegenden, neusrichtenden und gestaltenden Rrafte haben, auf beren Wirtung erft die "Unpaffung" folgt; bamit ift im Organismus felbst bie herrschaftliche Rolle der höchsten Funktionare abgeleugnet, in benen der Lebenswille aftiv und formgebend erscheint" (5 372). Der Bestandteil der Evolutionstheorie, den man als die Defzendenzlehre bezeichnet hat, bleibt von alledem unangetaftet. Ausbrudlich wird S 380 bie "tierische Bergangenheit" des Menschen anerkannt.

Was die Lehre vom Übermenschen betrifft, so tritt ber "höhere Mensch" den geschichtlich aufgetretenen Selden jest sehr nahe. Es handelt sich zwar immer noch um die Zukunft des Menschen, d. h. "des ganzen Tiers Mensch" (3 119); "ber Mensch felbst" und nicht nur ber heutige Mensch ist es, ber entartet, ber "noch unausgeschöpft für bie größten Möglichkeiten" ift, ber als "Typus" ichon oft vor geheimnisvollen Entscheidungen und neuen Wegen gestanden hat (3 138/39, 180/81). Andererseits verschwimmen ges ichichtliche Perfonlichkeiten, wie Alcibiades, Cafar, Hohenstaufe Friedrich II., "jene zauberhaft Unfagbaren und Unausbenklichen, jene jum Sieg und zur Berführung vorherbestimmten Ratfelmenschen" in ihren Größenumriffen fast mit jenen ersehnten Typen ber Zufunft (vergl. 3. B. 3 131/32 mit 207/08). Auch in ber "Genealogie" handelt es fich noch um die Zukunft bes Menschen; die an sich mögliche höchste Mächtigkeit und Pracht bes Typus Mensch ist noch nicht erreicht (G 294. Man beachte ben Ersapterminus für bas Wort Übermensch, bas im Jenseits keinmal, in ber Genealogie nur einmal an gleich zu nennenber Stelle vorkommt). Ja in Erinnerung an die zoologische Auffaffung aus bem erften Teil Zarathustra und an beffen Formeln wird in unmittelbarem Zusammenhang mit ber tierischen Bergangenheit bes Menschen ber Mensch "tein Biel, fonbern nur ein Weg, ein 3wischenfall, eine Brude, ein großes Beriprechen" genannt und biefe Auffaffung als "beinahe eine Gewißheit" bezeichnet (G 381). Auch jest erscheint der "erlösende Mensch", ber Mensch, "ber ben Menichen rechtfertigt", "ber tomplementare Glüdsfall bes Menschen", ber nur in einer stärkeren Zeit als bie morfche Gegenwart ist, möglich wird (G 396, 325/26), zum Glockens schlag des Mittags (in Übereinstimmung mit XIV, 262 und im Gegensat zu 31). Andererseits werden bie alten Grichen und Romer (S 394 ff., 335) in fold prachtigen Farben gemalt, daß ein Unterschied von dem noch nicht erichienenen Butunftstypus taum festaustellen ift. Die Römer

3. B. sind die Starken und Vornehmen, wie sie stärker und vornehmer nie dagewesen, ja niemals geträumt worden sind (G 335), und Napoleon ist es, der als "Synthesis von Unsmensch und übermensch" das schwerwiegende Wort übersmensch Nietzsche in diesen Schriften allein entlockt (G 337), während der unmittelbar darauf folgende Absat, der idealeren Aufsassung eingedenk, einen noch kräftigeren Typus für die Zukunft in Aussicht stellt.

Die Anzahl biefer Höhenmenschen wird eine sehr geringe sein. Nach den Bemerkungen darüber im "Jenseits" ist "der höhere, ja höchste Mensch" nur noch als Ausnahme, als spärliche Ausnahme möglich (I 88), und in der "Genealogie" wird er als einzelne state Spezies im Gegensatzur Masse bezeichnet (G 371). Eine weit größere Gruppe von Wesen bleibt auch jest noch Vorbedingung zur Jüchtung der Übermenschen (I 237).

Der Nach laß äußert sich im gleichen Sinne und prägt uns nur beutlicher als die von dem Philosophen versöffentlichten Werfe ein, daß auch die Übermenschen der Zustunft zwar im Berhältnis zur herrschenden, geschweige denn zur dienenden Schicht seltene Ausnahmen, im Berhältnis zu den bisher dagewesenen Willensgenies aber eine häusigere Erscheinung darstellen sollen. "Es muß viele Übermenschen geben" (XII, 414, um 1885/86). "Die Rangordnung, durchgeführt in einem System der Erdregierung: die Herren der Erde zuletzt, eine neue herrschende Kaste. Aus ihnen hier und da entspringend, ganz episurischer Gott, der Übermensch, der Berklärer des Daseins." (XII, 413, um 1885/86.) Man beachte diese singularistischere Nuancierung des Begriffs mit der ähnlichen Erklärung (unter 4): dort Übermenschenart — episurische Götter, hier Übermensch — episurischer Gott.

6. Biertes Stabium: Alle bisherigen Bedenken

gegen die Evolutionstheorie treten in verstärftem Maße auf und führen, um neue vermehrt, zur völligen Ablehnung dieser Theorie in jedem ihrer Teile. Die Möglichsfeit, daß eine höhere zoologische Art die Spezies homo abslöse, wird direkt geleugnet. Der übermensch, der so recht im Gegensatzu einer solchen übermenschenart eine "Art übersmensch" mit terminologischer Abschwächung genannt wird, ist früher bereits dagewesen und stellt nur die Zukunst des modernen, nicht mehr des Menschen überhaupt dar. Er ist nur als Einzelner oder als Gruppe von Einzelnen möglich; d. h. seine Eigenschaften haben keine konstante Erbkraft. Es ist der Standpunkt der Gögendämmerung und des Antichrist.

Aus dem uns ichon befannten 3meifel, ob bie Lebewesen eine Entwicklung im Sinne eines Aufstiegs wertvolleren Typen bilben, ift die Bewigheit geworden, daß fie es nicht tun. Ja fo verheerend wirft bei Nietsiche diese Einsicht, daß von nun an fogar die Defzendenzlehre mit in diese Berneinung geriffen wird. Die ursprungliche Frage, ob der Stammbaum der Organisation auf einer bestimmten Wertstala nach oben ober nach unten weise, vermengt fich mit ber anderen: ob biefer Stammbaum überhaupt bestünde, b. h. ob ein Aufstieg in ir gend einem Sinne (nämlich vom Ginfacheren zum Differenzierteren) anzunehmen sei. Und beidemal fällt die Antwort verneinend aus. "Die Gattungen wachsen nicht in ber Bollfommenheit; bie Schwachen werden immer wieder über die Starken Berr" (Antibarwin, Go 128). "Als ob ber Mensch bie große hinterabsicht ber tierischen Entwidlung gewesen sei. Er ift burchaus teine Krone ber Schöpfung, jedes Wefen ift, neben ihm, auf einer gleichen Stufe ber Bolltommenheit" (A 229). Noch viel entschiedener sprechen benselben Bedanken bie Nachlaßfragmente "gegen ben Darwinismus" (XV, 341 ff.) aus, die alle, wenn wir der Datierung der Herausgeber folgen, aus dem Jahre 1888 stammen. "Daß die Gattungen einen Fortschritt darstellen, ist die unvernünftigste Behaupstung von der Welt: einstweilen stellen sie ein Niveau dar. Daß die höheren (gemeint sind doch wohl die differenzierteren) Organismen aus den niederen sich entwickelt hätten, ist durch keinen Fall bisher bezeugt" (XV, 347). "Die gesamte Tier» und Pflanzenwelt entwickelt sich nicht vom Niederen zum Höheren . . . sondern alles zugleich und übereinander und durcheinander und gegeneinander" (XV, 344). "Man behauptet die wachsende Entwicklung der Wesen. Es sehlt sedes Fundament. Jeder Typus hat seine Grenze; über diese hinaus gibt es keine Entwicklung" (XV, 344).

Wichtiger als die Wiederholung des Borwurss, die darwinsche Schule übersehe das Aftivitätsprinzip im Wesen des Lebens, indem es den Kamps um Macht durch den Kamps ums Dasein ersetze (dieser "kommt vor, aber als Aussnahme; der Gesamtaspekt des Lebens ist nicht die Notlage, die Hungerlage, vielmehr der Reichtum, die üppigkeit, selbst die absurde Berschwendung, — wo gekämpst wird, kämpst man um Macht... man soll nicht Walthus mit der Natur verwechseln" (Go 127/28, XV, 342) — wichtiger als diese Wiederholung ist die ausdrückliche und neue des Polemik gegen das Prinzip der natürliche no Selektion, die in den oben erwähnten Nachlassfragmenten dieser Zeit geführt

<sup>1)</sup> Nämlich literarisch neu: in Gesprächen soll sich Nietzsche in dem Streite Kütimeyers, der die natürliche Selektion Hädel gegenüber leugnete, ganz auf die Seite Kütimeyers gestellt haben (Biogr. II d. 521 ff.). Übrigens findet sich auch im Antichrist merkwürdigerweise "das Geset der Selektion" an ziemlich wesentlicher Stelle (über den antiselektorischen Charakter des Mitleids) als "Geset der Entwicklung" anerkannt. Ran

wird. "Man findet Beispiele der unbewußten Selektion nirgends (ganz und gar nicht)... Wesen, die äußere Zeichen haben, die sie gegen gewisse Gesahren schützen, verlieren dieselben nicht, wenn sie unter Umstände kommen, wo sie ohne Gesahr leben... Wenn sie Orte bewohnen, wo das Kleid aufhört, sie zu verbergen, nähern sie sich keineswegs dem Milieu an" (XV, 344).

Der wahre Grund für diese Abwendung waren aber nicht berartige zoologische Bebenken, sonbern es war bie stille Wirksamkeit einer schon vom ersten Teil Zarathustra an gehegten Unficht: bag innerhalb ber Menschheit bie Stärkften fich nicht von felbst erhalten, baß fie im Lebenstampf nicht bie Begunstigten find. "Die Schwachen werben immer wieber über die Starken Berr. Das macht, sie find die große Zahl. Sie find auch flüger." Und bann wird burch Analogie ber Geift ber Schwachen jeder Art Lift, Berftellung, ja "Allem, was mimifry ist", gleichgesett, um die Übertragung auf die niederen Lebewesen zu rechtfertigen, in deren Reihe die natürliche Selektion beshalb auch versagt. (Bo 128; ganz im gleichen Sinne XV, 346/47.) Weil er für die Menschenart das Prinzip der Evolution und natürlichen Selektion nicht zutreffend fand, verwarf Niepsche beren Gultigkeit für bas Gesamtreich ber Lebewesen. "Was mich beim Überblick über bie großen Schicksale bes Menschen am meisten überrascht, ift, immer bas Gegenteil vor Augen zu sehen von bem, was heute Darwin mit seiner Schule fieht ober sehen will, Die

könnte beim Stande der Dinge den Widerspruch dadurch zu beseitigen suchen, daß man Selektion als künstliche Selektion hier saßte. Aber dagegen spricht eine Aufzeichnung Ende 87 (XV, 144), die den gleichen Gedanken von dem antiselektorischen Wert des Witleidens zum Inhalt hat und das "Gegenprinzip gegen die Selektion" dahin erläutert, daß der natürliche Gang der Entwicklung dadurch gekreuzt werde.

Selektion zu gunsten bes Stärkeren, Besserweggekommenen, ber Fortschritt ber Gattung . . . Gesetzt, daß man uns nicht ben Grund aufzeigt, warum der Mensch die Ausnahme unter den Kreaturen ist, neige ich zum Borurteil, daß die Schule Darwins sich überall getäuscht hat" (XV, 346).

Bur Frage nach bem Wefen bes Ubermenschen bringt bie Götenbammer ung faum nennenswerte Beiträge. Das Wort übermensch wird nur als Zitat aus einer Kritif über Nietzsche erwähnt (Gö 146), ber "große Mensch" als ein Ende bargestellt, b. h. als kein möglicher Ausgangspunkt für eine gleich große ober größere Raffe.

Erst ber Unt ich rift enthält bie entscheidenden Belege für ben jetigen Stand bes Problems. Gine übermenichenart ift nicht zu erwarten; hochstens eine Art übermensch, ein oft bagewesener Typus Einzelner, ja ganzer Bolter und "Nicht was die Menschheit ablösen soll in ber Reihenfolge ber Wefen, ist bas Problem, bas ich hiermit stelle (- ber Mensch ist ein Ende -): sondern welchen Typus Mensch man züchten soll, wollen soll, als ben höher= wertigeren, lebenswürdigeren, zufunftsgewifferen. höherwertigere Typus ift oft genug ichon bagemefen: aber als ein Glüdsfall, als eine Ausnahme, niemals als gewollt . . . In einem anderen Sinne gibt es ein fortwährendes Belingen einzelner Fälle an ben verschiebenften Stellen ber Erbe und aus ben verschiedensten Rulturen heraus, mit benen in der Tat sich ein höherer Typus darstellt; etwas, das im Berhältnis zur Gesamtmenschheit eine Art übermensch ift. Solche Glückfälle bes großen Gelingens waren immer möglich und werden vielleicht immer möglich sein. Und selbst ganze Geschlechter, Stämme, Bolfer tonnen unter Umftanden einen folden Treffer barftellen" (2 218/19).

7. All diesen Schwankungen in Nietssches Stellung zu

ben genannten Problemen liegen gewisse Gemeinsam amsteit eit en zugrunde, die sich vom Zarathustra bis zum Antischrist konstant erhalten haben. Sie lassen sich etwa dahin zusamensassen: 1. Die natürliche Entwicklung der Menschheit ist durchaus keine Höherentwicklung. Vielmehr zeigt die Wenschheitsgeschichte seit dem Christentum eine ungeheuere Niedergangsbewegung, hauptsächlich bedingt durch den Sieg einer antibiologischen Woral. 2. Der höhere Typus Mensch—wie auch immer gesast — ist als bewustes Züchtungsprodukt noch nicht dagewesen und mit Hilse einer ihrerseits zu züchtenden Herrenrasse als deren Produkt heranzuzüchten.

8. Aus dem stizzierten Sachverhalt ergeben sich für Dars stellung, Kritit und Fortführung der Nietzscheschen Philossophie wichtige Folgen.

Die Darst ell ung dieser Philosophie muß, wenn sie in erster Linie historische Treue anstrebt, den Ideenkomplex Rießsches in eine stetig fließende Entwicklung auflösen, da die einheitliche Zusammensassung zu vollenden dem Denker nicht mehr vergönnt war. Wenn sie aber systematische Zwecke verfolgt und nicht nur die ganze Philosophie Nießsches, sondern diese Philosophie als Ganzes dieten will, so muß sie den Gesichtspunkt an die Spize stellen, dem sich die meisten und wesentlichsten Bestandteile am leichtesten unterordnen lassen und daszenige, vielleicht kurze aber entscheidende Entwicklungsstadium dafür zugrunde legen, in dem der Versasser selbst so versahren ist. Freilich wird bei ver sich i ed en en Möglichkeiten die Auswahl dieses obersten Gesichtspunktes von der Fruchtbarkeit, die ihm der Darstellende zuerkennt, mitbestimmt werden 1).

<sup>1)</sup> Daher habe ich z. B. in meinem Buche: Fr. Nietssche, sein Leben und sein Werk, Leipzig 1913, die biologische Ethik Nietssches im evolutionistischen Sinne dargesiellt.

Die Kritif wird vor allem die einzelnen Granbe ju prufen haben, die Dietiches jeweilige Stellung gur Evo-Iution bestimmten, und von benen 3. B. manche unter bem Titel "Anti-Darwin" nur gewiffe Kormen des Darwinismus und gar nicht ben Rern biefer Anschauungsweise treffen. So ift zweifellos bie Lehre vom Willen zur Macht mit ben Hauptprinzipien bes Darwinismus: Deszendenze und Selettionstheorie vereinbar und nur mit ber rein mechanistischen Biologie in Widerspruch, Die das oberflächliche Erscheinungsgebaren ber Dinge für beren Wefen halt und ben erfahrungemäßigen Befund: passive Anpassung ber Organismen an außere Umstände für eine metaphysische Erklarung nimmt. Gegen die Übertragung der Eigenschaften, welche die Menschheitsentwicklung zeigt, auf die gesamte organische Entwicklung, wird bie Rritit geltend machen: daß felbst, wenn bie biologische Niedergangsbewegung ber Menschheit besteht, wie Nietiche fie annimmt, und die biologisch Minderwertigen feit Taufenden von Jahren über bie Starten Berr wurden, bennoch wegen ber unendlich fleinen Streden, bie wir hier beobachten, eine Ausbehnung biefes Berhaltens hinter bie Menschheit zurud als unzulässig erscheint und jedenfalls die anderweitig gestütte evolutionistische Hypothese nicht zu erschüttern vermag. In dem Falle würde aus dem Berhalten ber Menschheit nicht das biologische Grundgesetz, vielmehr aus diesem ber Befund einer historischen Epoche als Ausnahme zu folgern sein (wie es auch Nietsiche & 381 gelegent= lich getan hat). Daß aber jede Art (3. B. die Menschheit) bauernd im Aufstieg begriffen sei, und baß es teinen Stillftand, feine Berfümmerung, fein Aussterben von Arten in ber Natur gabe, hat wohl noch fein besonnener Evolutionist behauptet.

Böllig zuzustimmen ift ber Erwägung, daß ber Begriff

bes Fortschritts relativ sei und von der Stala (eventuell ber Wertstala) abhänge, an der man ihn mißt. Die Evolutions theorie mißt ben Fortschritt an ben Graben ber Differens zierung und enthält fich entweder jeder ethischen Bewertung ober bewertet seine Beförderung als sittlich. Nietiche hat nicht gezeigt, daß ein folder Fortschritt in der organischen Welt nicht besteht; falls er aber besteht, fo mußte gerade Niepsche vom Standpunkt feines biologischen Wertpringips und feiner Lehre vom Willen zur Macht aus die Arbeit an diesem Forts schritt aufe hochste bewerten, ber Stufe auf Stufe zu immer ftarteren Willenseinheiten und Machtorganisationen führt; von der Macht der Amobe, die eine Zelle beherrscht, bis zur Macht ber Organismen, die Milliarden folder Zellen für fich arbeiten laffen. Für die Auffaffung vom Ubermenfchen ergibt sich, daß die Abschwächung der Anzahl nach, daß der Singularismus mit ber Evolution ganglich unverträglich ift. Solange man feine triftigen Grunde beibringt, welche bie These von ber Entwicklung ber Arten bis zum Menschen widerlegen, oder folange man nicht zeigt, daß die differenzierteren späteren Arten feine biologischen Boberftufen find, hat man als biologischer Ethiker kein Recht, ein neues Prinzip einzuführen, das entgegen dem Evolutionsgesetze bie Erhöhung Einzelner als End = und Selbft zwed und nicht nur als Mittel zum 3wed ber Ere höhung der Gattung (benn dies lehrt die wohlverstandene Evolutionstheorie auch!) für die Menschheit hin-Dagegen schließt bie qualitative Unnäherung bes übermenschen an den Menschen feine Berleugnung der Evolutionspringipien ein. Wenn ber übermensch vom Menschen nicht soweit wie Überart von Art (also etwa wie Mensch und Affe) unterschieden gedacht, ja selbst wenn er mit einzelnen großen Menichen gleichgesett wird, so bedeutet bas noch teinen Bruch mit dem Evolutionsprinzip, sondern höchstens eine weise Einschränkung. Gerade der Darwinismus lehrt und ja, Barietäten und Arten als flüssige Begriffe zu bestrachten. Die Hoffnung auf eine, wenn auch noch so geringe organische Steigerung der Menschheit ist deshalb nicht weniger evolutionistisch, weil sie weniger überschwänglich ist als der Traum von überarten in fernster Zukunft.

Für die Beiterarbeit im Geiste Niepsches ift es einzig entscheibenb, wie fich und bas Wesen bes Lebens offenbart. Denn sein ganzes Sinnen war barauf gerichtet, wie bas Leben zu bejahen fei. Mur burfen wir uns im Intereffe biefer Aufgabe nicht von ben verfchiebenen Stros mungen in Nietiches Lehre zugleich fortreißen laffen. Denn biese führen nicht nur zu verschiedenen Endzielen und Ibealen, fie weisen auch ben biologischen Ethiker fur die Erforfchung ber Mittel und Unterwerte in getrennte Richtungen: In einem Fall find die lebenbefordernden Werte aus ben Gefeten ber organischen Entwicklung, wie fie bie moderne Biologie zu erkennen glaubt, zu ermitteln und auf bie Menschheitsentwicklung zu übertragen. Im anderen Fall find fie aus ben Bedingungen, die bei ber Erzeugung willensmächtiger Persönlichkeiten bisher obgewaltet haben, zu gewinnen und die Lebensgesetze in ben niederen Reichen find banach zu beuten.

## III.

1. Die Entwicklung ber Unterwerte, b. h. ber Mittel, welche bem höchsten Wert und Ziel des Menschenlebens zu dienen haben, offenbart das enge Berhältnis der Nietzscheschen Philosophie zu den Forderungen und Ersgebnissen der modernen Anthropologie. Hat auch Nietzsche selbst seiner geisteswissenschaftlichen Vorbildung entsprechend vor allem die feelisch en Eigenschaften ber Individuen und Bolter auf die lebenschwächende und lebenförbernde Wirfung hin untersucht, fo betonte er boch ftets auf bas eindringlichste ben innigen Zusammenhang biefer Eigenschaften mit der leiblich en Ronstitution ihrer Träger. Nachbem er auf die Notwendigkeit etymologischer und philologischer Studien für die Renntnis der Entwicklungsgeschichte unferer moralischen Begriffe hingewiesen, fährt er fort: "Andererseits ift es freilich ebenfo nötig, bie Teilnahme der Physiologen und Mediziner für Diese Probleme (vom Werte ber bisherigen Wertschätzungen) zu gewinnen. . . In ber Tat bedürfen alle Butertafeln, alle "bu follst", von benen bie Geschichte ober bie ethnologische Forichung weiß, gunachft ber phyfiologifchen Beleuchtung und Ausbeutung, eher jedenfalls noch als ber psychologischen; alle insgleichen warten auf eine Rritit von Seiten ber medizinischen Wiffenschaft" (@ 338).

Nietzsche ist überzeugt, daß der geistigen Minderwertigteit, wie er sie versteht, auch eine physiologische Minderwertigkeit entspreche; daß daher die biologisch wertvollen Herrent in genden den des Muts, der Bornehmheit, der Heiterkeit, der Persönlichkeitssteigerung, kurz, daß die Werte der Seelenstärke stets mit physischer Lebenskraft gepaart, und daß umgekehrt die Ideale der Sklaven moral, Demut, Niedrigkeit, Trübsal, Entpersönlichung aus physiologischen Erschöpfungszuständen geboren sind (Gö 143). Er fordert von den Cheleuten, einen "höheren Leib" zu schaffen und ein Kind "rechtwinklig an Leib und Seele" (3 102). Ja, er hat gelegentlich selbst versucht, den von ihm wegen geistiger Mängel bekämpsten Persönlichkeiten körperliche Gebrechen zuzuschreiben, und zu diesen die lebenseindlichen Wertungsweisen der Männer in ursächliche Beziehung zu setzen. Kür

bie "Mischung von Sublimem, Krankem und Kindlichem" in dem geistigen Charakter Christi wird "die verzögerte und im Organismus unausgebildete Pubertät als Folgeerscheisnung der Degenereszenz" vermutungsweise verantwortlich gemacht (A 255/56); Sokrates wird "Rhachitikerbosheit" zugeschrieben, sein Dämonium durch Gehörschalluzinationen erklärt (Gö 70). Den Ärzten wird eine gewichtige Mitsarbeit an der Moral der Zukunst zugedacht: eine neue Bersantwortlichkeit für alle Fälle, "wo das höchste Interesse des Lebens, des auf ste i genden Lebens, das rücksichtslose Nieders und Beiseitedrängen des entarteten Lebens verlangt", d. h. also wo Konzeptionsverhinderung, Abtreibung, Tötung der Frucht, ja selbst Erwachsener verlangt wird (Gö 144).

2. In letter Linie aber gibt für die geistigen und körperslichen Beschaffenheiten eines Subjekt nicht seine individuelle Anlage, sondern seine Zugehörigkeit zu einer Rasse (oder mehreren) den Ausschlag. "Es ist gar nicht möglich, daß ein Mensch nicht die Eigenschaften und Borlieben seiner Eltern und Altvordern im Leibe habe: was auch der Augenschein dagegen sagen mag. Dies ist das Problem der Rasse" (§ 251).

Zwischen Rasse als einer res nata und Bolt (Nation) als einer res facta wird streng geschieden. "Menschen, die Eine Sprache sprechen und dieselben Zeitungen lesen, heißen sich heute "Nationen" und wollen gar zu gern auch gemeinsamer Abkunft und Geschichte sein: was aber auch bei der ärgsten Fälscherei der Bergangenheit nicht gelungen ist" (XIII, 359). So sind z. B. die Deutschen "ein Bolt der ungeheuerlichsten Mischung und Zusammenrührung von Rassen" (I 209). Tropdem verschloß sich Nietziche nicht der Einsicht, daß auch die Nationen und Bölker wiederum se kund äre Einheiten anderer Art bilben, und daß der

Durchschnitt ihrer Angehörigen durch Klima, Tradition, Borherrichen bestimmter Raffen ober was immer bestimmt, gemeinsame Mertmale bes Geistes, Gemuts, Temperaments, furz einen ähnlichen psychologischen Charafter zeigt. Diepsches völkerpsychologische Ausführungen find zahlreicher als seine raffentheoretischen Bemerkungen. Man weiß, welch harte Worte er zur Charafterisierung ber heutigen Deutschen fand (ohne übrigens die großen Eigenschaften ber Deutschen zu verkennen, 3 204), wie er ihrer Schwerfälligkeit und Unvornehmheit die Grazie und Bornehmheit ber romanischen Nationen entgegenhielt (Go 108 ff.). Aber für ben großen Prozeß, ben die Rulturgeschichte burchlaufen hat, und, nach Niepsches Willen, noch durchlaufen foll, alfo auch fur die Buchtung bes Übermenschen ift bas Berhalten nicht ber Bölfer, sondern der Raffen ber entscheidende Faktor. "Man kann es von vornherein als wahrscheinlich ansetzen, daß von Beit zu Beit an bestimmten Stellen der Erbe fast notwendig ein physiologisches hemmungsgefühl über breite Maffen herr werben muß, welches aber, aus Mangel an physiologischem Wiffen, nicht als foldes ins Bewußtsein tritt, fo daß beffen "Ursache", beffen Remedur auch nur psy= dologisch-moralisch gesucht und versucht werden fann (bies nämlich ist meine allgemeinste Formel für bas, was gemeinhin Religion genannt wird). Ein foldes hemmungsgefühl kann verschiedener Abkunft sein: etwa als Folge der Rreuzung von zu fremdartigen Raffen (ober von Ständen - Stände druden immer auch Abfunfte, und Raffendifferengen aus ...); ober bedingt burch eine fehlerhafte Emigration — eine Raffe in ein Klima geraten, für bas ihre Anpaffungsfraft nicht ausreicht (ber Fall ber Inder in Indien); ober die Nachwirkung von Alter und Ermüdung ber Raffe (Parifer Peffimismus von 1850 an)" (S 444).

3. Fragt man nun, in welcher Weise fich Rietsiche bie Bedeutung der Rasse für die Rulturents widlung gebacht hat, so wird man, wie es von einem Philosophen nicht anders zu erwarten steht, zwar fruchtbare Anregungen und große Gedanten, aber feine Ergebniffe einzelwissenschaftlicher Untersuchungen zur Antwort erhalten. So hat er - um bei ben Grundlagen zu beginnen - uns nirgende eine genaue Bestimmung bes Raffe begriffs, noch eine feste Einteilung ber Rassen gegeben. Im allgemeinen erfennt er zwei grundverschiedene Raffen an, die er als arisch e (auch a potiori germanische genannt) und vorarisch c bezeichnet. Hauptsächlich find ihm beide burch psychologische Bestimmungen charafterisiert, fraft beren bie eine als Berrens, die andere als Stlavenraffe geboren ift. Dag bamit nicht nur fattische Eigentumlichkeiten, sonbern auch verschiedene Wertgrade ausgesprochen werden, ist bei ber Art bes biologischen Moralstandpunktes unseres Denkers selbstverständlich. "Diese Träger ber niederbrückenden und vergeltungslüfternen Inftintte, die Nachkommen alles euros paifchen und nichteuropaifchen Stlaventume, aller vorarifchen Bevölkerung in Sonderheit - fie ftellen ben Rudgang ber Menschheit dar" (S 324). Physiologisch ist die arische Rasse burch blondes Pigment und langen Schädel, die nichtarische burch bunfles Pigment und furzen Schabel gefennzeichnet. (Auf die Augenfarbe legt Nietssche nirgends Gewicht.) allen vornehmen Raffen, zu benen in der Borahnung allermodernster Ideen der römische, arabische, germanische, japanische (!) Abel, homerische Belben, ffandinavische Wiftinger gezählt werben (B 322), fließt arisches Blut, bas Blut ber germanischen prachtvollen, nach Beute und Sieg luftern schweifenden Bestie mit bem Raubtiergewissen (B 322-24, 382), wie ber Typus für bie prähistorischen Zeiten beschrieben

wird, bas Blut ber "Wohlgeratenen, ber Mächtigen an Leib und Seele", wie ber nämliche Gebante für geschichtliche Zeiten und empfindlichere Ohren formuliert wird. arischen Rassen in Europa (und nur die in Europa eingebürgerten Raffen interessieren ihn vorzugsweise als bie biologisch zur Führung auserlesenen) ermähnt Rietiche eigentlich nur bie Suben, "bie ftartfte, gahefte und reinfte Raffe, die jest in Europa lebt" (3 219) und die S I a w e n. Die von ihm so hart mitgenommene driftliche Moral ist im wesentlichen die Sklavenmoral ber Juden, von diesen gegen Die Berrenmoral ber Arier ausgespielt. Das Christentum ift die "antiarische Religion par excellence" (Gö 106). Daß feine lebensfeindliche Wertungsweise gestegt hat, daß sich die Menschheit also seit zweitausend Jahren in der décadence befindet, ift letten Endes ein Zeichen von bem Berbrangtwerden der arischen Raffen durch die nichtarischen. wesentlichen hat in Europa die unterworfene Raffe schließlich wieder die Oberhand gewonnen in Farbe und Rurze bes Schabels . . . wer steht uns bafur, ob nicht bie moberne Demokratie . . . in ber Hauptsache einen ungeheueren Rachschlag zu bedeuten hat . . . und daß die Eroberer und Berrenraffe, die ber Arier, auch physiologisch im Unterliegen ist" (5 309). Als das Grundübel der germanischen Rasse nennt Nietiche die Altoholvergiftung, die bisher ftreng mit dem politischen und Raffenübergewicht ber Germanen Schritt gehalten hat (G 461).

4. Um von diesen Bliden in die Bergangenheit der Rassen einen Ausblick in die Zukunft zu gewinnen, ist es notwendig, die Durchgangsfrage zu beantworten: nach der Beschaffenheit der Rassen in der Gegenwart und, da die ausschlaggebenden Faktoren für Rassenmischung an polistische, d. h. Bölkerschicksale in absehbarer Zeit gebunden

find, nach bem gegenwärtigen Berhaltnis von Raffe und Bolt. Daß Rietsiche weit bavon entfernt ist, beibe Begriffe laienhaft burcheinander zu werfen, hatten wir gesehen. Andererseits erkennt er an, daß bie meisten heutigen Nationen vorwiegend gewiffe Raffenbestandteile gegenüber ans beren Rationen aufweisen. Da aber die einzelnen Raffen (bis auf die obige Zweiteilung) nicht scharf bestimmt werden, und ihr geschichtliches Berhalten nicht näher verfolgt wird, fo tragen die Ergebniffe hier gang befonders nur den Charafter vorläufiger Aperque. In den nordischen Boltern Europas überwiegt bas arische, bei ben Süblandern bas nichtarische Blut. Daher ber religiöse Unglaube bei ben lateinischen Boltern "eine Art Emporung gegen ben Beift ber Raffe", bei ben Nordländern aber "eine Ruckfehr zum Raffengeiste" bezeichnet (3 74). Immerhin halt Nietiche bie Mischung der Raffen im deutschen Bolte für eine fo ftarte, daß ihm gelegentlich ber Sat entschlüpft, "zwischen alten Germanen und uns Deutschen besteht taum eine Begriffes, geschweige eine Bluteverwandtichaft" (G 323), und daß er ein "Ubergewicht bes vorarischen Elements" in Deutschland für möglich ansieht (§ 209). Die Hauptveränderung, "die dem Untergang einer früheren Raffe gleichkommt", ging mit ben Deutschen im 17. Jahrhundert vor sich: die "wahren Germanen" unter ihnen wanderten aus, Mischung mit wenig verwandten Raffen verdarb den Rest (XIII, 345). Deffen Auffrischung geschah durch Slawenblut, bas z. B. auch Bismard den anthropologischen Typus verlieh (XIII, 347). Und ähnliche Prozesse machten die anderen Nationen durch. Daher ist der "Nationalitätswahnsinn" ebenso zu befämpfen wie ber "Raffenschwindel", ber bas Borhandensein reiner Raffen behauptet (3 228, XIII, 356).

5. Aus allebem ergeben fich Butunftsperfpet-

tiven, die Nietsiches fühner Geift dem biologischen Ethifer entschleiern will. Ruben die Bedingungen für die Buchtung bes Übermenschen auf bem Grunde ber Raffe und find reine Raffen (wenigstens europäische, b. h. kulturfähige Raffen) nicht wieder herzustellen, ba bas bazu erforderliche Material nicht mehr vorhanden ift, fo entsteht bie Aufgabe, auf eine möglichst gunftige Mischung ber vorhandenen anthropologis schen Typen hinzuarbeiten. Raffenmischung ift an sich kein Binderungsgrund für die Böherentwicklung ber Menschheit. Im Gegenteil. "Wo Raffen gemischt find, ber Quell großer Rulturen" (XIII, 356). Es tommt nur barauf an, bag bie Mischung nicht zu plöglich und zwischen zu fremden Raffen geschieht. Allerdings tann gerade ein foldes Zeitalter, bas "die Raffen durcheinander wirft" und gewöhnlich schwache gebrochene Menschen erzeugt (3 153/54), auch jene "Art Ubermenschen" aus fich hervorgeben laffen, in benen ber Gegensatz der Triebe, der die Mehrzahl schwächt, "als Lebendreiz und Rigel mehr" wirkt. Solchen Epochen verbanten wir 3. B. Cafar und Alcibiades, in folder Epoche leben wir heute (§ 207/08), wo bas eine Europa, wo ber Europäer ber Zufunft über bie nationale Beschränktheit ber Baterlander und Patrioten sich erheben will (3 207, XIII, 357). Aber bas Mittel ist zweischneibig. Im allgemeinen wird die langsame Kreuzung einander ergänzender Raffen das ersehnte Ziel, den höheren Typus ficherer und gefahrloser erreichen. "Es wird von nun an gunstigere Borbedingungen für umfängliche Berrichaftsgebilbe geben, beren Gleichen es noch nicht gegeben hat. Und das ift noch nicht bas Wichtigste; es ift bie Entstehung von internationalen Geschlechtsverbanden möglich gemacht, welche sich die Aufgabe feten, eine herrenraffe herauszuguchten, bie gufünftigen Berren der Erde" (Biogr. II b, 531, XIII, 359). Aus ihr

erft entspringt ber übermensch (XIV, 413). Die besten Ingredienzien zu ber neuen Raffenmischung geben beutsche (germanische), flawische und jubische Bestandteile ab. Der hauptanteil fällt bem germanisch-flawischen Element babei zu. Die Juden muffen aufgefaugt werden; noch mehr als bisher von ihnen in Deutschland vorhanden find, hineingus laffen, ware von übel. "Ihre Aufgabe, in bas beutsche Wesen hineinzuwachsen, . . . barf nicht immer wieder burch die schauerliche und verächtliche Bäglichkeit neu einwans bernder polnischer und russischer, ungarischer und galizischer Juden ins Unlösbare zurückgeschoben werden . . . Aber freis lich, es ist Zeit, ja die höchste Zeit" (XIII, 353, J. 219). Als ein Beispiel und erften Ausat folder Buchtungeversuche einer Berrenraffe empfiehlt Nietiche bie Che zwischen markischem Abel (er und ber nordbeutsche Bauer enthält gegenwärtig die mannlichsten Naturen Deutschlands) und judischer Intellis genz. "Es ware von vielfachem Intereffe zu feben, ob fich nicht zu ber erblichen Runft bes Befehlens und Behorchens . . . bas Genie bes Gelbes und ber Gebuld und vor allem etwas Beiftigkeit . . . hinzutun, hinzuguchten ließe. Doch hier giemt es fich, meine heitere Deutschtumelei und Restrebe abzubrechen, benn ich rühre bereits an meinen Ernst, an das "europäische Problem", wie ich es verstehe, an die Züchtung einer neuen über Europa regierenden Raste" (3 220/21). Politisch aber wird dies Eine Europa vielleicht das Rulturzentrum unter der Herrschaft Ruglands werden, wie Griechenland es unter ber Herrschaft Roms gewesen ist (XIII, 359).

6. Die Ahnlichkeit bieser Anschauungen mit benen Gobineaus, Wagners, Chamberlains und ihrer Anhänger springt in die Augen: die Betonung der urssprünglichen und daher unaushebbaren Ungleichheit der Menschen, welche in den konstanten Eigenschaften der Rasse

begründet ift, ber ein Individuum zugehört; die hohe Bewertung bes Ariers gegenüber bem Nichtarier und die Anerkennung und Beklagung ber Bergiftung arischen Bluts burch bas Blut ber nieberen Raffen. Diepsche eigentümlich, ja im Gegensat zu ber Theorie ber erwähnten Männer stehend, ist ber ihm zugleich wichtigste Gedanke von ber Ginordnung der spezifisch christlichen Wertkette in die ungermanische Empfindungsweise. Freilich darf man nicht überfeben, daß Gobineau, Wagner und Chamberlain bas Wefen bes Christentums anders fassen als Niepsche, und bag bamit biefer wichtige Trennungspunkt aus dem raffenpsychologis schen in bas religionsphilosophische Gebiet zu verweisen ift. Die Bevorzugung ber "herrenmenschen" hat Nietsiche sogar mit Gobineau gemein, ber fich bes Gegensages biefer Bertungeweise zum Chriftentum nicht icheint bewußt geworben zu sein. Mit Wagner und Chamberlain verbindet ihn die Hoffnung auf eine Regeneration ber Menschheit auf physiologischem Wege, die Gobineau nicht teilt, mahrend bas Biel, bas er biefer Regeneration stedt, die aristofratische mitleid= feindliche Moral ben Hauptgrund seiner Absage an Wagner bilbet 1).

Das anthropologische Raffeproblem bebeutet für Nietsche nur einen Punkt, allerdings vielleicht die Spite eines umfaffenden Gedankenbaues, aber nicht das Feld einzelwiffen-

<sup>1)</sup> Die Theorien seiner beiben Borgänger kannte Rietssche; für seine Lektüre ber Schriften R. Wagners bebarf es keiner Belege. Gobineaus Essai sur l'inégalité des races hat Nietssche zwischen 1875 und 78 in Basel gelesen und war sehr entzückt bavon. Bergl. Aretzer, Graf Gobineau in "Männer der Zeit", Bd. XI, 1902, S. 149 ss. und Frankfurter Zig. vom 22. Juli 1902, sowie in Le Temps vom 3. 9. 05 den Artikel "Nietzsche, Godineau et le Gobinisme", der auch weitere Literaturangaben zu dem fraglichen Berhältnis bringt.

schaftlichen Spezialistentums. Welch reiche streng wissenschaftliche Früchte folch "bilettantische" Entwürfe genialer Männer zu zeitigen vermögen, ist bekannt. Es zeugt von undankbarer und kleinlicher Geistesart, bem Erschließer neuer Arbeitsgebiete Unwiffenschaftlichkeit seiner Ansichten über vermutlich auf biesen Gebieten zu erzielende Ergebniffe vorzuwerfen; es ist aber nicht minder verkehrt, von der Notwendigkeit ihrer Berichtigung durch die moderne Forschung nichts wiffen zu wollen. Nietsiche hat als Erster in großem Maßstabe die enge Verbindung von Raffenanthropologie und biologischer Ethik (ja Religion) geforbert; während vor ihm wohl die Bedeutung ber Raffe für die Ethit, aber im antis biologischen Sinne (von Wagner), und für bie Biologie, aber ohne ben ethisch-religiösen Ginschlag (von ber mobernen Anthropologie) geltend gemacht worden war. Im einzelnen bedürfen seine Ausführungen gar sehr ber Korrettur, Erweiterung, Ginfdrantung und Erganzung. Diese werben fich hauptfächlich auf die unbestimmte und willfürliche Ginteilung ber Raffen und auf die Unterschätzung ber erblichen Ronstanz relativ reiner Raffenmerkmale im Lauf ber Beschichte zu beziehen haben — Aufgaben, an beren Erfüllung heute so wader gearbeitet wird und beren Lösungsversuche biese Blätter burch bie letten brei Jahre uns beutlich vor Augen geführt haben. In viel weiterer Ferne aber liegt bie Buordnung ber sublimften Außerungen bes Menschengeistes, einer bestimmten Religion, Philosophie, Moral, Runft, beren biologische Bewertung bas Hauptarbeitsgebiet Niepsches bilbete, zu ben Eigentumlichkeiten bes Bluts und ber Raffe, zu ber Lebenstüchtigkeit bes Menschen als organischen Gebilbes.

Dazu bedarf es gewiß, wenn überhaupt optimistische Hoffnungen hier berechtigt sind, "planmäßig zusammensarbeitender Geschlechter von Gelehrten". Sollte die Zukunft

sie uns bescheren, so müßten sie als einen ihrer Patrone ben Mann anerkennen, ber die Probleme in ihrer ganzen Wucht und Schwere dem Gewissen der Zeit eingegraben hat. Daß er sie nicht gelöst hat, wußte er wohl. "Ein Einzelner, ach nur ein Einzelner und dieser ganze Wald und Urwald" (3 69).



Nietzsches Stellung zu Weib, Kind und Ehe

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

Bon Nietsiches Stellung zu Weib, Rind und Ehe in einer bem Mutterschutz geweihten Bersammlung zu reben, erscheint gewiß Manchem als eine schwer zu rechtfertigende Willfürlichkeit. Was hat ber Bisionar bes "Zarathustra" mit ben Nieberungen bes Lebens, mit ber Grundung von Mutterheimen und Kinderherbergen zu schaffen? Und boch möchte ich Sie überzeugen von der innigen Zusammengehörigfeit mit bem Rampf und ber Arbeit unseres Bunbes, beffen Forberung bie heutige Feier gilt; mochte Gie überzeugen, daß ber Name Nietsiche an bieser Stelle nicht fehlen barf. Sewiß versentte sich dieser Mann nicht in die Technik sozialer Fragen, in die Behandlung individueller Falle; sonbern er suchte die letten Gesetze ber Wirklichkeit, bes Lebens, ber Menschheit, ber Kultur, suchte bie lette Rangordnung ber Werte, bas Wesen ber Sittlichkeit und Religion zu bestimmen. Aber gerade barin liegt feine Bedeutung für unfere 3wede. Reine Bemühung bes praftischen Lebens größeren Stils follte bie Fühlung verlieren mit ben ewigen Grundgesetzen bes Daseins, mit ben höchsten Zielen ber Menschheit. Wehe ber Kultur, die nicht wenigstens banach ringt, ihre einzelnen Magnahmen mit allgemeinen Ibeen, bas Bergangliche mit bem Ewigen, bas Flüchtige mit bem Ruhenden zu erfüllen. Sie zersplittert nach allen Seiten, verliert Einheit und Zusammenhalt, verliert bas gute Bewiffen felbst zu ihren glanzenbsten Leistungen. Und so ift und so sei auch

ber Mutterschutz nicht eine zufällige, nicht eine konventionelle Organisation, zustandegekommen etwa aus rührseligen Witleidsmotiven mit der Augenblicknot Einzelner, ober aus bilettantischer Geschäftigfeit im Wohltatigfeitsbetriebe, ober weil es heute zum guten Ton gehört, sich sozial zu betätigen. Bielmehr ift er ein notwendiger Zusammenschluß Ernste gesonnener, stehend auf ber festen Basis ber Wirklichkeit, beren Gesetze ihn benötigen, stehend auf ber festen Bafis ber Sittlichkeit, beren Ziele ihn forbern. Und ift er bas, fo trägt er jenes universelle, jenes philosophische Geprage jeber echten Kulturleistung — eingehängt in bie gesamte Weltanschauung unserer Zeit. Dann aber barf er auch ben großen Vertretern bieser Weltanschauung nicht fremb gegenüberstehen; darf am wenigsten an dem Manne vorübergehen, in beffen Lehre bie Bedeutung bes Kindes für ben Welts und Wertzusammenhang eine Tragweite erhalt, die wohl wenige Denker ober Propheten in solchem Umfang und mit folder Einbringlichkeit verkundet haben.

Will man Nietsiches Gebanken über Weib, Kind und Ehe nicht nur als geistreiche Lederbissen genießen, sondern sie als Ganzes, als aus einem Geiste geboren in sich aufnehmen, so tut man gut, sich mit den persönlichen Erlebnissen des Wannes auf diesen Punkten ein wenig vertraut zu machen. Dazu sind wir nach dem Erscheinen der letzten Briefbände besser als früher in der Lage. Dann stellt sich heraus, daß Nietziche in seinem Berhältnis zur Frau weder der geistreiche Spötter, noch der anarchische Gewaltmensch gewesen ist, wie er als Persönlichkeit und Denker in der Anschauung so vieler oberflächlicher Beurteiler lebt. Sein heroischer Lebensgang steht, wie überhaupt, so auch hier, unter der Devise, für die nur er die erlösenden Worte zu fins den wußte: "Was mich nicht umbringt, macht mich stärker."

Schon früh gewinnt die Frau eine leitende Stellung in Nietiches Leben. Den Bater verlor er als fünfjähriger Anabe; in ben Banden ber Mutter, ber Großmutter, zweier Tanten lag die Erziehung bes Rindes, ehe es nach Schul-Rietiches Berhaltnis gur Mutter tragt ben vforta fam. Stempel eines ausgeprägten Familiensinns, einer herzlichen Ergebenheit und innigen Bertraulichkeit in allen personlichen Lebensangelegenheiten; ber Bertehr ift von Anfang bis zu Ende mit liebevollen Beweisen zarter gegenseitiger Aufmertsamteiten burchsett. Aber ber Rampf, ber Schmerz, Die Überwindungen blieben auch hier nicht aus. Sie betreffen bie überperfonlichen Dinge, bie freilich bem Gohn am meisten am Bergen lagen. Sie beginnen mit ber Abwendung vom theologischen Studium, bas bie Mutter von ihm festgehalten wunschte, segen sich fort in ber Periode enthusiastischer Wagner-Verehrung und erreichen ihren Sohepunkt, als ber Berfaffer bes "Zarathuftra" fich felbst alle mutterlichen Ermahnungen über feine Stellung zum Christentum und mas bamit zusammenhängt, verbat. In ben letten Jahren vor ber geistigen Erfrantung, ber er erlag, wird ber Ton wieder warmer, und man hat bas Gefühl, als ob ber große Einsame im stillen hafen ber Mutterliebe Ruhe suche. Die Briefe ber Frau Pastor aus den schweren Zeiten, in denen sie den hilflos gewordenen Sohn in ihre Obhut nahm, zeigen die Frau von einer folden Größe und einer Tiefe bes Gemuts, baß Nietsiches Vietät, die er trot aller trennenden Rlufte zwischen ber schlichten Gläubigkeit ber Mutter und bem eigenen prometheischen Bekenntnis aufrechterhielt, uns um fo lieber und verständlicher wird.

Nietziches Stellung zu seiner Schwester hat die Presse unserer Tage in die Gunst und Ungunst des Parteigezänks hineingezogen. Seit der Beröffentlichung der Briefe an

Mutter und Schwester sind wir bem niedrigen Riveau solcher Streitigkeiten enthoben. Wir wiffen, bag Nietiche mit bie ergreifenbsten Briefe an seine Schwester richtete; bag er ben gemeinsamen haushalt in Basel als "friedliches geschwifterliches Zusammenleben" pries, baß er fich ihr im Innersten verwandt fühlte, daß er fie auch in ben Rreis feiner geiftigen Intereffen und Wandlungen hineinzog, daß er sie als ben "treuesten angeborenen Jünger" bezeichnete. "Du fagst bas Beste, was mir bisher über meine neuen Ibeen gesagt worben ift, und Du schreibst es in Deiner eigenen Beise als etwas von Dir Erlebtes - wie ftart fühle ich bei allem, mas Du fagst und tuft, daß wir berfelben Raffe angehören." Aber gerade hier ist die Tragit, die auch nicht fehlt, von fo erfcutternber Schwere, wo es zu ernsteren Unftimmigfeiten fam. Die Berlobung ber Schwester mit bem Antisemitenführer Förster (Nietiche war ber Antisemitismus zuwider), die Kolonisierungsreise des Paares nach Paraguan, bie verschiedene Stellung zu Wagner riefen sie hervor. Und so quillt aus den Vorwürfen und Klagen Rietsiches das Blut von Bergenswunden, die nur die Verletung tiefinnerlicher Bande bewirken konnte. Für ben Renner ber Diepicheichen Lebensbeziehungen zeugt vielleicht am eindringlichsten bafür die Briefstelle: "Man schrieb mir einmal, daß ich gegen Zwei ungerecht ware, gegen Wagner und gegen Dich, meine Schwester. Warum wohl? Bielleicht, weil ich Guch beibe am meisten geliebt habe und ben Groll nicht überwinden fann, daß Ihr mich verlaffen habt."

Aber nicht nur die Frauen seiner Familie griffen in das Leben dieses Mannes entscheidend ein. Auch die Freundsschaft mit Frauen, die jedes erotischen Beigeschmack entsbehrende, hat er besessen, genossen, und — verloren. Die geistreiche Gattin seines großen Lehrers Ritschl (des bes

kannten Philologen) schenkt bem Jüngling ihre Gunft und ihr warmherziges Wohlwollen; mit Cosima Wagner kommt es zur Zeit, in ber Nietiche mit bem Schwert ber Philos sophie ber Runft bes Bayreuther Meisters ungeahnte Gebiete eroberte, zu einem Bertehr hoher Geistigkeit und vertrauter Berglichkeit; Malwida von Mensenbug wird seine mütterliche Freundin. Und immer bas gleiche Bilb: alle Seelenerwärmung burch bie Frauen, beren ber Bertannte fo fehr bedurfte, erkaltete in ber Bohenluft seiner Ibeale, beren Eisigkeit man empfand und beren Sonnigkeit man überfah. Mit Ritichle fommt es jur Entfremdung, ale fich ber Schüler von ber ftrengen Philologie zu einer kulturphilos sophischen Betrachtung bes Altertums in ber "Geburt ber Tragodie" emporschwang; mit Wagners zum Bruch, als Nietsiche von bem Schopenhauerschen Pessimismus, beffen Erlösungslehre und Berherrlichung bes Mitleibs abschwenkt zur Aufstellung neuer, lebenbejahender, tatfräftigerer, härterer Ibeale. Und als ihm aus ber jüngeren weiblichen Generas tion noch einmal bie Frau entgegentritt, die er in die Geheimnisse seiner neuen reifenben Weltanschauung gur Zeit ber Konzeption bes "Zarathustra" einzuführen suchte, erfährt er eine ber bittersten Enttauschungen seines Lebens. Auch die hochbegabte Frau, in deren Jüngerschaft er turze Zeit fast enthusiastische Hoffnungen fette, vermochte sich nach seiner Meinung nicht auf der Bohe des Charafters zu halten, die Niepsche unbedingt von seinen Jüngern forderte. Und boch findet er auch hier den Weg von verzweifelter Trauer durch heroische Überwindung zur fruchtbaren Ginordnung felbst biefer Enttäuschung in fein Leben.

Wir kommen zum letten und heitelsten Punkt in ben personlichen Erlebnissen auf bem Gebiet, von bem wir reben. Wie hat bieser Mann zum Weib als Gattungswesen ge-

standen? Spielt die Erotit eine Rolle in seinem Dasein, die Che, bas Rind? Bat er je ein Beib als Beib geliebt? Es weht und eine merkwürdige fühle Luft entgegen, wenn wir bie Frage zu beantworten suchen. Roch vor turzem durfte man an die volle Gleichgültigkeit Rietsiches folcher Liebe gegenüber glauben. Die neuen Dofumente belehren uns eines befferen. Freilich, Liebesleibenschaften burchbraufen ihn nicht; einen Chebund hat er nicht geschloffen; von Rinbern, bie er gezeugt, wiffen wir nichts. Nach sensationellen Roten in Nietsiches Liebesleben suchen wir ebenso vergebens, wie nach der bürgerlichen Tonart der Kamiliengründung. Aber wie wehmütige Schatten huschen Soffnungen auf Liebe und Che über seinen Lebensweg. Es fteht außer Frage, baß bie naturhaften Instintte bei ihm auf einer niederen Temperatur verharrten, daß eine fast einseitige Beiftigkeit sein Befen hier beherrscht. In ber anarchischen, ausschweifenden, wie in ber seelenlosen Form war ihm die Liebe aus moralischen Gründen zuwider. Wie er als Student in Köln von einem zweibeutigen Individuum in ein offentliches haus wiber Wiffen geleitet wurde, schrieb er an einen Freund barüber: 23ch fah mich plöglich umgeben von einem halben Dugend Erscheinungen in Flitter und Gaze, welche mich erwartungsvoll ansahen. Sprachlos stand ich eine Weile. Dann ging ich instinktmäßig auf ein Rlavier, als auf bas einzig feelenhafte Wesen in ber Gesellschaft los und schlug einige Afforbe an. Sie loften meine Erstarrung und ich gewann bas Freie." Ich wünschte, daß diese schlichte Episode bei allen jungen Mannern in golbenen Lettern im Zimmer hinge. Die Reuschheit ber Gesinnung bilbet einen Grundzug ber Diepschen Persönlichkeit. Stendhals Ausspruch: "dans le véritable amour c'est l'âme qui enveloppe le corps" nennt er bas züchtigste Wort, bas je gefallen. Ich halte es für unter ber

Burbe bieses Orts, ja jebes vernünftigen Menschen, bie Frage aufzuwerfen, die in der trüben Literatur über Dietiche oft kursiert; hat Nietsiche absolut enthaltsam gelebt ober hat auch er einmal seine Lippen auf die Lippen eines Mädchens Denn es handelt sich bei ber Psychologie großer aebrückt? Männer nicht um mofaitartige Busammenstellungen aller Handlungen oder Unterlaffungen, nicht um jene Oberflächenwellen, wenn ber Wind bes Lebens über bie Menschenseele ftreicht, ohne beren Tiefen aufzurühren; fondern um die Erforschung bes Grundrhythmus, ber Grundwollungen, ber Grundgesinnungen eines Charafters. Run steht fest, daß sich Nietsiche an bem Wenbepunkt feines Lebens, als feine innere Wandlung zum felbständigen Philosophen sich vollzogen hatte und die außere bald folgen follte (bas Aufgeben ber Bafeler philologischen Professur und bes burgerlichen Berufs zugunsten ber Ausarbeitung feiner Ibeen), um biefe Zeit (1876/77) ernsthaft mit Beiratsplänen getragen hat. stehen alle unter bem ibeellen Gesichtspunkte, eine erträgliche Lebensform zu finden, um die schwere kulturreformatorische Aufgabe bei schwankenber Gesundheit zu lösen, einen geordneten Baushalt zu gründen, der ihm die ungestörte Arbeit ermöglichen follte. Aber eine innerliche Bertiefung bes ersehnten ehelichen Verhältnisses zeigen sie nicht. In naiver Bast sucht er nach einer bauernben Lebensgefährtin. Die Borichlage, bie er nach bem Scheitern eines Antrags entgegennimmt, überstürzen sich fast. Balb ift es ein Fraulein R., bald X. bald D. Rach ben ekstatischen Zeiten ber Zarathustragestaltung (1885) macht sich bas gleiche Bedürfnis geltenb. Es verlangt ihn nach einer "guten, wirtschaftlichen Gattin", die "sehr jung, sehr rüstig, und wenig oder gar nicht gebilbet" fein foll. "Für Menschen, wie ich bin, gibt es feine Che, es fei benn im Stil unseres Goethe." Aber einige

Jahre barauf fieht er ein, daß die She für ihn eine Unmöge lichkeit ist; daß er bereits durch die Rühnheit seiner Lehren fich zu abseits gestellt hat von allen burgerlichen Gebundenheiten, bag er bie völlige Unabhangigfeit im Rampf für feine Ibeale braucht, daß die Che für ihn "ein falscher Rompromiff", "eine Feigheit" ware. Doch erft turz vor feinem Busammenbruch findet er Worte für die perfonlich tieffte Stellung zu biefer Lebensfrage, für feine innerfte Sehnfucht, für ben verborgenen Grund ihrer Unerfüllbarkeit, für feinen entschlossenen Bergicht. Gine "Emanzivierte mit ihrer flöten gegangenen Beiblichkeit" ift nichts für ihn und würde feinen Schönheitssinn beleidigen (wir werden im sachlichen Teil sehen, warum); aber auch vor einer Frau als Baushälterin graut ihm jest. Es enthüllt ein gang kleiner rührenber Paffus aus einem Brief an die Schwester ben mahren Grund seiner Sehnsucht und ihres Scheiterns, weit hinausgehend über bie fühlen theoretischen Erwägungen, aus benen sein Intellekt bisher die Frage betrachtet hatte. Er sehnt fich nach Liebe, nach einfacher weiblicher Liebe; aber er empfindet, baß er, beffen Schwergewicht in ber Umwertung aller Werte lag, folde Liebe nur mit Leiden lohnen könne, bag bas Ditleid ihm bas Berg brechen wurde. Wir verstehen, warum im "Zarathustra" bas Mitleib als bie größte Bersuchung an ben Helben herantritt. "Nun muß ich Dir aber ein kleines Erlebnis erzählen: als ich gestern meinen gewohnten Spaziergang machte, hörte ich plöglich auf einem Nebenwege jemand sprechen und herzlich warm lachen; und als bann ber Jemand zum Borschein tam, war es ein reizendes, braunäugiges Mabchen, bas mich fanft wie ein Reh anschaute. Da wurde es mir einsamem Philosophen warm ums Berz ich gebachte Deiner Beiratsplane und konnte mich auf bem ganzen Spaziergange nicht von bem Gebanken an bas liebliche junge Mädchen losreißen. Gewiß — es würde mir wohltun, etwas so Holdes um mich herum zu haben — aber würde es ihr wohltun? Würden sie meine Ansichten nicht unglücklich machen? Und würde es mir nicht das Herz brechen (vorausgesetzt, daß ich sie liebte), ein so liebliches Wesen leiden zu sehen? — Nein, nichts von Heiraten!"

Gehen wir nun vom Perfonlichen gum Sachlichen, von Nietiches Erlebniffen zu feinen Gedanten über Beib, Rind und Che über, fo feben wir von der Fulle unzusammenhangender geistreicher Aussprüche des Aphoristikers ab zugunsten ber Anschauungen, die in festem Busammenhang zu seinen Grundlehren stehen. "Talent zu Ginfällen ift nicht Genie zu Ibeen" fagt Kant. Beibes besaß Rietiche: bas Talent zu Ginfallen in einem für Alle sichtbaren geradezu verblüffenden Grade, bas Benie zu Ibeen als verstedteres, aber um fo wertvolleres Gut. In ber erften Periode feiner Entwidlung - als er in Gefolgschaft ber Schopenhauer-Wagnerschen Weltanschauung seine jugendliche Rulturphilosophie in der "Geburt der Tragodie" und den "Unzeit» gemäßen Betrachtungen" entwarf — wird unfer Thema von ihm kaum gestreift. Die zweite Periode ("Menschliches Allaumenichliches", "Morgenröte", "Fröhliche Wiffenichaft") steht gang im Banne ber zergliebernben Psychologie, bie ber Denker mit seltener Birtuosität und gleichsam als Borbereitung für die positiven und systematischen Leistungen seiner letten und reifsten Epoche pflegte. In bem Kapitel "Weib und Rind" bes "Menschlichen Allzumenschlichen" vernehmen wir feinsinnige Bemerfungen über bie verborgenen Seelenstimmungen ber Gattinnen großer Manner, bie er an ber Che Richard Wagners aus ber Nähe studieren konnte; verfolgen wir die Zersetzung und Demaskierung ber oft fo unfehlbar scheinenden Intuition und Inspiration des weiblichen Intellekts in ihre letten Elemente; lesen wir Sentenzen über Bererbung und Erziehung, mit denen wir uns nicht aushalten. Grandiose oder tiessinnige Gesichtspunkte sehlen hier überall ganz. Sie blitzen erst auf in dem Schlußwert der Aphorismusdücher, der "Fröhlichen Wissenschaft", die schon hinüberweist zu den Weisterwerken des "Zarathustra", "Jenseits von Gut und Böse", "Genealogie der Woral", "Götzendämmerung" und "Ecco homo". Die "Fröhliche Wissendämmerung" und "Ecco homo". Die "Fröhliche Wissenschaft" prägt bereits den Sat: "Des Wannes Art ist Wille, des Weibes Art Willigkeit — so ist es das Geset der Geschlechter, wahrlich, ein hartes Geset stur das Weib! Alle Wenschen sind unschuldig für ihr Dasein. Die Weiber aber sind unschuldig im zweiten Grade: wer könnte sur sie des Ols und der Wilbe genug haben."

Und nun folgt bie Zeit und nun folgen bie Schriften, in benen Nietiche ben ichwebenben Stimmungen und ber negierenden Zersetzung ben Ruden fehrt, in benen er auch bis zu einem gewissen Grade ins Reine kommt mit seinen Anschauungen über Weib, Kind und Ghe. Wohl führt ihn fein Talent zu Ginfällen zu peinlichen Abirrungen, feine Maglosigkeit und Übertreibung (an ber übrigens auch bie verständnislose Mitwelt ihre Schuld trug) zu betrüblichen Einseitigkeiten, und beibes zu Ausbruden, bie uns Alle über ihn felbst erroten laffen; aber bas Genie zu Ibeen erzeugte einen Strom reinsten braufenben Waffers, bas vieles abschwächt von bem, woran ber Philister, ber wohlweise Kritiker, ber idealblinde Anstandsmensch sich bei Nietssche zu halten belieben. Weib, Rind und Che ordnet er nun ein in ben gewaltigen Bau feiner neuen Sittenlehre, feiner neuen Diesseitsreligion, die er nur als Torso burch graufame Schicksalsfügung uns hinterließ.

## II.

Die Grundzüge feiner Philosophie, welche ben "Zarathuftra" und bie folgenben Schriften beherrschen, verlaufen wie folgt: bas Zentralproblem, bas fein Denten jest umtreift, ift bie Frage nach ben letten und höchsten Werten. Das Wertproblem ift bas Berg biefer Philosophie. Alle Werte aber sind nichts anderes als Zwede und Ziele eines Willens; nicht die Ziele und 3wede eines jenfeitigen göttlichen Willens, ber fie uns biftiert (benn folden Willen gibt es für Nietiche nicht); fondern für uns Menichen zunächst find es die Zwede unseres eigenen Willens, ber aus ber Tiefe ber Perfonlichkeit hervor-Bas ein jeder zu innigst, zu höchst und bauernd, was er mit bem herrschenden Grundwillen, bem tiefsten Wefen seines Selbst erstrebt: das ist für ihn der oberste Wert ober bas höchste Gut. Dies einmal gesett, ift er nicht mehr frei, sein Sandeln willfürlich zu bestimmen. Denn alles, was dem höchsten Gute dient, alle Mittel zu diesem 3weck muß er miterftreben. Die ganze Rette ber Unterwerte hängt an bem ersten Ring bes Oberwerts. Denn jedes Wollen ift Berwirklichungsabsicht. Jede Wirkung aber hängt ab von Urfachen und jede Urfache ist wieder Wirkung von anderen Urfachen. So kann niemand die Wirkung wollen ohne die fie bewirkenden Urfachen, und niemand ben 3wed ohne bie Mittel, die ihn ermöglichen. Beruhte ber höchste 3wed und Wert auf individueller Willenssetzung bes Menschen, so beruhen die Mittels und Unterwerte auf genereller Notwendigs feit. Alles gesetliche Wollen aber nennen wir im Gegensat zu den abspringenden und zufälligen Augenblickbegierden: Sittlich keit. Und fallen unsere Zwecke nicht in Teilgebiete ber Wirklichkeit, sonbern ins Universum, ins All.

ins Gesamtsein, geben wir ihnen tosmische, ja metatosmische Bebeutung: religibses Wollen. Go ersteht bas sittlichreligiöse Wollen und Sandeln, das fast ben Boden verloren zu haben ichien, in neuer Bebeutung und Beleuchtung; und mit ihm, in feinem Gefolge, alle bie alten Begriffe von Pflicht und Schuld, Tugend und Laster, Berantwortung und Reue, Sollen und Muffen im neuen Gewande. Das ift bie positive Rehrseite bes Aufbaus gegenüber ber negativen Seite ber Zerstörung, die man immer noch bei Nietsiche allein zu beachten pflegt. Aber wie lautet nun ber höchste Wert für Nietiche und für Alle, Die eines Willens mit ihm find, auf ben wir unfer Tun und Laffen einzustellen haben? Diefer Wert - in ein Wort gefaßt lautet: bas Leben; nicht fein, nicht bein, nicht mein Leben, fonbern bas Leben. Go ift ber oberfte Wert biefer Ethit ein biologischer. Lebendig aber ift nicht nur ber Mensch und bas Tier, nicht nur die organische Natur, lebendig ift auch jeder Stein wie jedes Moos, lebendig find Sonne, Mond und Sterne, lebendig alles Seiende, alles Wirkliche. Bon innen und an fich betrachtet (metaphyfifch in ber Schulfprache) lebt Alles; nur bie beschränkten Sinneswahrnehmungen täuschen uns ein starres, materielles, totes Dasein vor. Und ba es nur bas diesseitige Leben gibt, kein jenseitiges, so ist alle Moral Diesseits - Moral, alle Religion Diesseits -Religion. Und biefes Lebendige ift auf ber niedersten und höchsten Stufe nur Wille und nichts als Wille. Richt Wille zum Dasein und zur fümmerlichen Fristung ber Existenz, sondern Wille zu höherem, reicherem, üppigerem Dasein - ober "Wille gur Macht". Damit tritt wieder der verneinenden Zersetzung alter Ideale die bejahende Apotheose neuer Ideale zur Seite. Dem großen Lebensverneiner und Pessimisten bes 19. Jahrhunderts, Arthur Schopenhauer, stellt sich ber große Lebensbejaher und Optimist bes 19. Jahrhunderts entgegen.

Der Urgrund des Lebens aber, des Willens zur Macht, treibt nicht zu anarchischer Betätigung, nicht zu chaotischem Wüten aller Instinite mit und gegen einander, sondern zur Organisation, zur Rangordnung. Jum Sieg alles Starten im einzelnen und im ganzen über alles Schwache, das sich freiwillig, wie die niederen Organe, dem Zentralorgan des Gehirns zu fruchtbarer Mitarbeit gehorsam einund unterordnet, und das, wo es dies nicht tut, von dem Herrschenden dazu gezwungen und unterworfen wird.

Die höchste Organisationsform, die geschlossenste und zugleich reichste Ginheit, die bas Leben bisher uns zeigte, ift bie Menscheit als Gattung und innerhalb ber Menscheit bie Rultur. Der heutige Mensch aber ift seit lange im Berfall begriffen. Darum hat ber Mensch sich selbst, und zwar bewußt, über fich hinaus zu steigern, hat den Boben zu bereiten, ben Weg zu ebnen für höhere, gewaltigere, mächtigere Typen, als die Gegenwart sie aufweist, und vielleicht die historische Bergangenheit sie aufzuweisen hatte: hat dem Ubermenschen ben Weg zu ebnen. Daraus folgt die ganze Rangordnung der Werte, die fich als eine glatte Umtehrung ber bisher geschätten Eigenschaften, Derfonlichkeiten, Rulturepochen, Philosophien, Tugenden, Religionen herausstellt; es folgt baraus — um alles zusammens aufassen — die Entwertung ber gesamten der ift lichen Wertfette (bas ift ber verneinende Teil und die Philosophie mit dem hammer), und nach der bejahenden Seite die U m = wert ung aller Werte zu einem neuen zufunftichwangeren Wertinftem.

Und in diesem flüchtig stizzierten aber hoffentlich geschloffen erscheinenden Zusammenhang liegen Riepsches Gebanten über Rind, Weib und Ghe eingebettet. Und fo find fie erst auf die Dimenstonshöhe gelangt, die uns felbft allen Entgleisungen gegenüber von vornherein Ehrfurcht und Achtung abnötigt. Da Riepsche ber Unficht hulbigt, baß bie Steigerung ber Menschheit auf einer zielbewußten Buchtung fraftiger Eremplare, ichließlich einer innerlich vornehmen Ebel und Berrenraffe, eines neuen Abels beruhen tann, baß bie Maturzüchtung uns im Stiche lägt und wir feit Taufenden von Jahren, feit bem Eindringen bes Christentums im Berfall, ber Detabeng begriffen finb - leiblich, geistig und fulturell -, fo ift bas Rinb, feine Erzeugung und Erziehung, so ift die neue Generation das Wahrzeichen, unter bem wir zu tampfen haben. Das Rind aber bedarf ber Mutter, bie Mutter bes Mannes, beibe eines Berhältniffes, bas im Sinblid auf bas Rind geschloffen und geheiligt ift. Gin foldes Berhältnis nennt er Ehe gleichgültig, ob es bie Sanktion bes Staates ober ber Rirche befist. In diefer Reihenfolge laffen wir die Gedanken Nietsiches möglichst mit seinen eigenen Worten an uns vorüberziehen. Denn wer mochte wohl von uns mit ahnlichen Afforden die Bedeutung bes Kindes ins Gewissen graben, wie es Zarathustra in ben Gagen tut:

"D meine Brüber, ich weihe und weise euch zu einem neuen Abel: ihr sollt mir Zeuger und Züchter werden und Säemänner ber Zufunft, — wahrlich, nicht zu einem Abel, den ihr kaufen könntet gleich den Krämern und mit Krämers Golbe: denn wenig Wert hat alles, was seinen Preis hat.

Nicht woher ihr kommt, mache euch fürderhin eure Ehre, fondern wohin ihr geht! Euer Wille und euer Fuß, der über euch selber hinaus will, — das mache eure neue Ehre!"

"Eurer Kinder Land follt ihr lieben: Diese Liebe sei euer neuer Abel, — bas unentbedte im fernsten Meere!

Nach ihm heiße ich eure Segel suchen und suchen! An euren Kindern sollt ihr gut machen, daß ihr eurer Bäter Kinder seid: alles Bergangene sollt ihr so erlösen! . . .

Was Baterland! Dorthin will unser Steuer, wo unser Kinder-Land ist! Dorthinaus, stürmischer als das Meer, stürmt unsre große Sehnsucht!" —

Und so ist die lette und höchste Bestimmung des Weibes — im Lichte des aufsteigenden Lebens erblickt —: Mutter zu sein eines prächtigeren, zukunftsgewisseren Geschlechts.

"Alles am Weibe ist ein Ratsel, und alles am Weibe hat Eine Lösung: sie heißt Schwangerschaft."

"Rein und sein sei bas Weib . . . bem Ebelstein gleich, bestrahlt von den Tugenden einer Welt, welche noch nicht da ist."

"Der Strahl eines Sternes glänze in eurer Liebe! Eure Hoffnung heiße: möge ich den Übermenschen gebären."

Wehe, wenn das Weib ihre natürliche Bestimmung vers gißt, wenn sie die biologische Rangordnung umkehrt, wenn sie ihre Weiblichkeit opfert, wenn sie sich frei macht von der Sehnsucht nach Mutterschaft; wenn sie sich "emanzipiert", nicht von konventionellen Formen, sondern von den Grundsinstinkten ihres Geschlechts; wenn sie sich oder der Kultur zu nügen sucht durch einseitige Ausbildung des Intellekts, der Gelehrsamkeit, durch politische und industrielle Bestätigung; wenn sie ihre Aufgabe mit der des Mannes verswechselt, sich vermännlicht auf Kosten ihres eigensten, innersten Wertes: dann versündigt sie sich an sich selbst, an der Wenschheit, der Welt, dem Leben. In dieser Beleuchstung sah Nietzsche — wohl nicht ganz ohne Grund — die damaligen, die ersten Versuche der sogenannten Frauens

Frauen bas rote Tuch, gegen bas er mit wütender Wucht oft fast besinnungslos anrennt. Go tann er sich gar nicht genug tun in ber Berabsetjung ber gelehrten Beiber, ber Literaturweiber von ber Art ber George Sand, Mabame be Staël, George Eliot. In Dieser Antipathie berührt fich Nietsiche nahe mit Kant; und auch barin, bag er die Frau mit leiser Ironie von der Wissenschaft auf die Ruche verwies, wo ihr in Anbetracht der wichtigen Frage einer lebenförbernden Ernährung feineswegs fleine Aufgaben gestellt Aber bas find nur fleine Bosheiten, bie man fo gang in aufreibenden Arbeiten hochsten Stils befangenen Männern nicht übelnehmen barf. Rein, mit ber Befampfung ber Emanzipation war es Nietsiche tiefer Ernst. Und so tommt es im "Senseits von Gut und Bose" und im "Ecce Homo" zu Entladungen und Ausbrüchen, die nur burch die Einseitigkeit jedes Benies, burch die ungludliche Tendenz ber Anfangsstadien der Frauenbewegung, in der Rietiche bas Schickfal ber Menschheit bebroht sah, verständlich und, wenn man so will, entschuldbar werden. Die Emanzipation bes Weibes ift ihm "ber Instinkthaß bes migratenen, b. h. gebäruntüchtigen Weibes gegen bas wohlgeratene", ber Rampf um gleiche Rechte "ein Symptom ber Rrantheit", "bas allgemeine Rangniveau bes Weibes" wird baburch "heruntergebracht", "tein sichereres Mittel bazu als Gymnafialbildung, Sofen und politische Stimmrechte".

Aritisch betrachtet besitzt diese Maßlosigkeit Niepsches, mit deren oft verschrobenen und verbitterten, ja gehässigen Auswüchsen ich hier nicht weiter behelligen will, einen frucht baren Aern in einer vergänglichen Schale. Fruchtbar daran ist die hohe sittlichereligiöse Perspektive, welche die Stellung der Frau an den obersten Idealen, an der Hebung des allgemeinen Menschentums mißt; fruchtbar

bie Betonung, alle Emanzipation an ber natürlichen Uns gleichheit ber Geschlechter ihre Grenzen finden zu laffen und ben aus gewissen Formen ber mobernen Frauenbewegung fich ergebenden Gefahren mit aller Entschiedenheit entgegengutreten. Brüchig und zu überwinden icheint mir bie enge herzige Aufstellung biefer Grenzen, bie wohl letten Enbes aus Nietsches mangelnder Renntnis ber Frauenseele entsprang. Nannte er sich auch "vielleicht ben ersten Psychologen des Ewig-Beiblichen", so war er es beshalb noch lange nicht. Alle feine blasphemischen Ausfälle gegen bas Weib als "typisches Raubtier", "bie Tigerfralle unter dem Sandiduh" find voreilige Berallgemeinerungen perfonlicher trüber Erfahrungen ober mehr noch burch bas Fehlen ber einzigen Erfahrung bedingt, die und ben Tiefblick in die weibliche Pfyche gestattet: einer echten großen Liebe. Was Nietsiche ferner gang übersah, war die zunehmende Diffe. renzierung und Integrierung, die wachsende Mannigfaltigfeit bei wachsenber Ginheit aller Rulturzustanbe, aller sie tragenden Versönlichkeiten, die es auch bem Weib im Laufe ber Entwidlung ermöglicht, Berftand und Intellett immer mehr auszubilben, fich felbständige Rechte auf wirtschaftlichem Gebiete, vielleicht auch einst auf politischem zu erobern, bie außere und innere Befähigung gur Ausübung einzelner bürgerlicher Berufe zu gewinnen, ohne ihrer eigenen Natur, ohne dem Ideale der Mutterschaft untreu zu werben. Und weiter, daß allen Frauen, benen aus irgends welchen Gründen die Berwirklichung biefes Ibeals auf immer verfagt ift, und die boch fehr, fehr weiblich fein tonnen, ein wurdiger, nüplicher und boch weiblicher Plat in ber menschlichen Gesellschaft verschafft werben muffe. Bas er erkannte, war die Gefahr für die moderne Frau, die Grenzen bes Geschlechts zu sprengen, aus ber Dot eine

Tugend zu machen, und, statt die Entfaltung ber schönsten Blüte echter Frauenhaftigkeit zu erstreben, sich zum bürren Stamm einer unvollkommenen Männlichkeit angeblich emporzubilben.

Etwas ähnliches gilt von dem Berhältnis der Geschlung tann die Rangordnung nicht zweiselhaft sein. Wer von Natur der Stärkere ist, muß sich auch als der Stärkere behaupten. Der Mann ist der Leitende, die Frau die Gesleitete. "Das Glück des Mannes heißt: Ich will; das Glück des Wannes heißt: Ich will; das Glück des Weill." "Siehe, jest eben ward die Welt vollkommen! — also benkt ein jedes Weib, wenn es aus ganzer Liebe gehorcht." Und der Mann, wie ihn Nießsches Ethik ersehnt, ist Krieger und Kämpfer im weiteren Sinne; in der Liebe des Weibes sindet er Ruhe und Ersholung. "Zweierlei will der echte Mann: Gesahr und Spiel. Deshalb will er das Weib als das gesährlichste Spielzeug.

Der Mann soll zum Kriege erzogen werden und das Weib zur Erholung bes Kriegers — alles Andre ist Torheit.

Im echten Manne ist ein Kind versteckt: bas will spielen. Auf, ihr Frauen, so entbeckt mir boch bas Kind im Manne."

Dies natürlich eRangordnungsverhältnis zwischen dem männlichen und weiblichen Willen, das Nietzsche zum sittlich en Verhältnis stempeln möchte, zeigt sich im Zarathustra noch in relativ idealem Gewande — obwohl er auch dort zwar die freiwillige Ergänzung der Geschlechter fordert, aber die positive Mitarbeit des Weibes an den schöpferischen Gestaltungen des Wannes unterschätzt und alles in freiwilligen Gehorsam auslöst. Der Mann aber kann vom Weib genau so viel empfangen wie das Weib vom Wanne;

nur liegen die Güter und Gaben auf anderen Gebieten. Ja vielleicht noch mehr; und nicht umsonst schließt das mannlichste Orama, das wir besitzen, mit den Worten: "Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan."

In ben späteren Prosaschriften bagegen kehrt sich bas Ibealverhältnis, wie Nietiche es aufgestellt, gegen fich felbft, wenn es konfreter gefaßt und nicht mehr in die behnbaren poetisch = prophetischen Formen gefleibet, aller Ginichranfungen entblößt, gewissermaßen nadt uns vor die Augen Dann wird wieder durch Nietiches beliebte Steiges rung bes Bedingten jum Unbedingten bas Extrem ftets verwerflicher Einseitigkeit erreicht, und an Stelle bes liebevollen Leitens und bes liebevollen Sichleitenlaffens tritt bie Tyrannei bes Mannes und bas Stlaventum bes Weibes; an Stelle ber ftets weitherzigen Rraft tritt bie im Grunde ftets fcwächliche und engherzige Brutalis tät; an Stelle ber europäischen Gesittung bie Berufung auf bas Affatische, bas orientalische Geschlechtsverhältnis. Auch hier wird man Nietsiche nur gerecht werben fonnen, wenn man felbst bie abstoßenbsten Stellen au verstehen sucht aus dem Rampf bis aufs Meffer mit dem entgegengesetten Ibeal, bas aus ber Mitleids- und Erlösungsanschauung geboren burch Wagner in minder einseitiger Ausgestaltung und mit bem ganzen Pomp ber verführerischegenialen Musikbramen aufgetreten war: Die Bergötterung bes Beibes, bie Erlösung bes Mannes, ber Menschheit, der Welt durch das Weib — das war die lette Weisheit ber Götterbammerung, bes großen Weltenbramas ber Nibelungen gewesen. Indem Nietsiche hier wieder bie Rangordnung ber Geschlechter im Sinne ber Lebens . bejahung einzurenten ftrebt, feben wir gewiffermaßen leibhaftig Ideal mit Ideal vor und ringen, bis beide aufs

äußerste angespannt die Fühlung mit der Wirklichkeit verslieren und vor unseren Augen verbluten.

Aber sofort weht uns wieder die Luft fruchtbarer Ideen an, wo der eigentliche Zielpunkt im Berhältnis zwischen Mann und Frau, wo das Kind ihm seine Färbung gibt. Richts Größeres und Beherzigenswerteres ist von der Heistigung der erotisch en Triebe geschrieben worden, über welche die lebenverneinenden Religionen des Buddhismus und des Urchristentums, über welche der philosophische Pessimismus Schopenhauers ihr Berdammungsurteil ausgesprochen hatten, und denen nur zum Teil der Protestantismus durch Luther das gute Sewissen zurückgab; nichts Größeres und Beherzigenswerteres als die Sprüche, mit denen Zarathustra dies Gebiet segnet und den modernen Wenschen aus der Wahl zwischen erotischer Askese und zynischen Ausschweisung befreit.

"Bollust: für die freien Herzen unschuldig und frei, bas Gartenglud ber Erde, aller Zutunft Dankesüberschwang an das Jest.

Wolluft: nur bem Welten ein suflich Gift, für bie Löwen-Willigen aber bie große Herzstärkung, und ber ehrsfürchtig geschonte Wein ber Weine.

Bolluft: bas große Gleichnisglud für höheres Glud und höchfte hoffnung."

Und im "Ecce Homo": "Jebe Berachtung bes geschlechtlichen Lebens, jebe Berunreinigung besselben burch ben Begriff unrein ist bas Berbrechen selbst am Leben, ist die eigentliche Sande wider den heiligen Geist des Lebens."

Und nun sind wir gereift, das, was Niepsche Ehe nennt, als eine ber tiefsten Triebkräfte für den Aufstieg des Lebens, als eines der unentbehrlichsten Wittel für die Berwirklichung seines höchsten Suts zu verstehen. Wohl hat seine sprunghafte Ausdrucksweise sich bald für, bald wider die Ehe erklärt. Aber bei genauem Hinsehen richten sich die einen Sprüche auf die ideale Ehe als den mit oder ohne äußere Sanktion geschlossenen Bund zur Erzeugung des leib-lich-geistig höheren Menschen, die anderen auf die soziale Institution mit all ihren Hemmnissen und ihrer Verbesserungsbedürftigkeit, in der der Geist der Ehe oft ganz erlischt und nur die Buchstaben in den Listen des Standesamts und der Kirchenbücher von ihr bestehen bleiben.

"Ich habe eine Frage für dich allein, mein Bruder: wie ein Senkblei werfe ich diese Frage in deine Seele, daß ich wisse, wie tief sie sei.

Du bist jung und wünschest dir Kind und She. Aber ich frage dich: bist du ein Mensch, der ein Kind sich wünschen barf?

Bift du der Siegreiche, der Selbstbezwinger, der Gesbieter der Sinne, der Herr deiner Tugenden? Also frage ich bich.

Ober rebet aus beinem Wunsche das Tier und die Notburft? Ober Bereinsamung? Ober Unfriede mit dir?

Ich will, daß bein Sieg und beine Freiheit sich nach einem Kinde sehne. Lebendige Denkmale sollst du bauen beinem Siege und beiner Befreiung.

Über dich sollst bu hinausbauen. Aber erst mußt bu mir selber gebaut sein, rechtwinklig an Leib und Seele.

Nicht nur fort follst bu bich pflanzen, sondern hinauf! Dazu helfe bir ber Garten ber Ehe!

Einen höheren Leib sollst du schaffen, eine erste Beswegung, ein aus sich rollendes Rad, — einen Schaffenben sollst du schaffen.

Che: fo heiße ich ben Willen ju 3weien, bas Gine zu schaffen, bas mehr ist, als bie es schufen. Ehrfurcht vor einander nenne ich Ehe als vor den Wollenden eines folden Willens . . .

Über euch hinaus follt ihr einft lieben! Go lernt erft lieben! Und barum mußtet ihr ben bittern Relch eurer Liebe trinfen.

Bitternis ist im Reld auch ber besten Liebe: so macht fie Sehnsucht gum übermenschen, so macht fie Durft bir, bem Schaffenben!

Durft bem Schaffenden, Pfeil und Sehnsucht zum übermenschen: sprich, mein Bruber, ift bies bein Wille gur Che?

Beilig heißt mir fold ein Wille und folde Che. -

Also sprach Zarathustra."

Auf die Andeutungen Niepsches über die prattisch e Durchführung dieses Ideals, welche auf physiologis sch en und raffenpsychologischen Erwägungen beruben und ben Weg ber bewußten Buchtung einer an Leib und Seele höherwertigen Menschheit suchen, gehe ich nicht ein. find mit dem fruchtbaren Rern nicht fo nahe verwachsen, um bessentwillen allein ich hier zu Ihnen von Nietsiche gesprochen habe. Denn biefen Kern erblice ich, wie ich schon zu Anfang sagte, in der Beiligung von Mutterschaft und Rindes hütung; in ber Ginordnung biefer Werte in ben großen Busammenhang bes Gesamtbaseins, b. h. in unser sittlichereli= gibses Bekenntnis. Denn nur bies alles vermag einzig, mehr als vorübergehender Mitleiderausch, in ben aufreibenden Rämpfen fozialer Betätigung unseren Willen fest, unseren Geist flar, unser Berz warm zu erhalten. Und wollen Sie eine Formel mit auf den Weg nehmen als eine Art von Talisman in den Nöten Ihrer Bestrebungen, so hat Nietsiche ein Wort geprägt, das niemand wieder vergift,

ber es einmal mit Takt und Berständnis vernommen: das Wort Fernstenliebe ist die Devise auf der im Sturme der Zukunft flatternden Fahne, unter der die vorwärtsschreitende Wenschheit Wutter und Kind zu schützen, zu erhalten und das Leben der Gesamtheit dadurch zu steigern hat.

Nietssches "Ecce homo": ein Dokument der Selbsterkenntnis und Selbstverkenntnis.



.

Wie man gewiffe Bucher inniger und tiefer aufnimmt, wenn ber Sonnenschein ins Zimmer spielt und andere im Schatten alter Baume, diese in Stunden der Muße und jene bei ber Arbeit, so erleichtert es in noch höherem Grabe bas Berftandnis eines Werkes, wenn ber Lefer fich von vornherein mit ber geistigen Atmosphare umhullt, die bem Gegenstand angemessen und auf ihn abgestimmt ift. trifft in besonderem Maße auf die fruchtbare Letture ber Schriften Rietsches zu, mit ihrem jahen Umschlag ber Stimmungen, ihrer vielbeutigen Ausbruckweise; und unter beffen Schriften wohl am strengsten auf die lette, die Selbstbios graphie "Ecce homo", beren Selbsterkenntnisse und Selbstverkenntnisse uns hier in Rurze beschäftigen. Um bafür ben richtigen Standpunkt zu finden, ber es ermöglicht, hier zu verweilen, bort zu eilen, zwischen ben Zeilen zu lesen und fast jedes Wort mit hintergedanken zu verstehen, bedarf es der Beantwortung der icheinbar nüchternen, aber bald in tragisch pathetische Boben führenden Fragen: Warum, wie und wann hat Nietiche dieses Werk geschrieben? Läßt man die Lösungen bieser Probleme, bie hier natürlich nur gebanklich und getrennt gegeben werben fonnen, gur Stimmungeeinheit und Totalimpression zusammenfließen, so ift ein Stud von bem gewonnen, was ich bie geistige Atmosphäre nannte, in ber ein foldes Buch gelesen sein will.

Warum schrieb Nietsiche überhaupt eine Selbstbios graphie und Selbstdarakteristik? Tat er es aus literarischer

Laune, aus Citelfeit, aus grausamer Reugier auf die Ergebniffe ber Gelbstzerglieberung, ober aus romantischer Empfindsamfeit und Befenntnissucht? Richts von allebem. Er tat es aus viel weniger pitanten und weit strengeren Motiven, er tat es aus - Pflicht. Das ift fein eigener Ausbruck, und wie schwer ber im Munde eines Rietsche wiegt, welcher als "Immoralift" die Pflicht in taufend Ge stalten vernichtet hatte, und nur für besonders feierliche Lebenslagen bies Wort — bann aber auch in ber ganzen Bucht und Schwere seiner neuen Bebeutung - zuruch behielt, leuchtet ein. Wieso aber empfand er es als Pflicht, sich selbst und sein Leben zu schildern? Weil er Philosophie zu treiben als Pflicht empfand und die Kenntnis der Perfönlichkeit ihm Borbedingung für das Berftandnis einer (alfo auch seiner) Lehre war. Das hängt mit einer tiefen Auffaffung vom Wesen der Philosophie zusammen. Systeme der Philosophie sind ihm bis in die abstraftesten Gebantengange hinauf nicht Ertenntniffe, fonbern Betenntniffe, "eine Art ungewollter und unvermerkter memoires" ihrer Schöpfer, "abstrafte und burchgesiebte Bergenswünsche", bie "mit hinterher gesuchten Grunden" verteibigt werden. Spinozas "Selbstentwicklung einer falten, reinen, göttlich unbefummerten Dialettit" ift nur "Masterabe eines einsiedlerischen Kranken". Nicht die in Allen gleichwaltende Bernunft, sondern das heiße Pulsen ftets einzigartigen perfönlichen Wollens und Fühlens hat jede Philosophie hervorgetrieben. Daher steht Nietiche mit Kichte auf bem Standpunkt: was für eine Philosophie man wähle, hänge bavon ab, was für ein Mensch man sei. Aber was Fichte nicht tat, tat Nietsiche: er burchleuchtete die Geschichte der Philosophie von diesem Prinzip aus. Das aber ift ein psychologisches. Eine Psychologie der Philosophie großen Stils hat erst

Nietsiche geschaffen. Damit wurde ber Biographie und Charafterfunde in der Geschichte der Philosophie eine führende Rolle zugewiesen, welche die Wiffenschaft ihr bisher versagt hatte. Die Berechtigung und die Gefahren bieses Standpunfts find hier nicht ju erörtern. Wichtig hingegen ift, daß Nietiche auch für sich selbst die Folgerungen aus seinen Anschauungen gezogen und die Kenntnis seiner Derfon für das Berftandnis feiner Philosophie als unerläßlich empfunden hat. Und ba bas spstematische Hauptwert, die Torso gebliebene "Umwertung" aller Werte seine Philofophie als Ganzes entwideln follte, fo wurde bie Abfaffung einer Selbstichilberung als "feuerspeiende Borrebe" zu biefer Arbeit geplant, gleichsam als psychologischer Schluffel, ber bie Gemächer bes Hauptwerts öffnen follte. Aber nur widerwillig tonnte Dietiche seine Pflicht erfüllen; fein Stolz und sein Zartgefühl lehnten sich bagegen auf. In bem Sinne enthüllen bie Anfangefate bes "Borworts" bas Warum, bie Ursache bes "Ecce homo": "In Boraussicht, daß ich über turzem mit der schwersten Forderung an die Menschheit herantreten muß, die je an sie gestellt wurde, scheint es mir unerläßlich, zu fagen, werich bin . . . Unter biefen Umftanden gibt es eine Pflicht, gegen bie im Grunde meine Gewohnheit, noch mehr ber Stolz meiner Instinkte revoltiert, nämlich zu fagen: Bort mich, benn ich bin ber und ber. Berwechselt mich vor allem nicht!"

Noch wichtiger ist es vielleicht, zu wissen, wie Nietssche bas "Ecce homo" geschrieben hat. Sein Werk umfaßt 126 Seiten, die Biographie seiner Schwester über das Zehnfache. Abgesehen von der überall gepflogenen Eigenart, Weniges durch blitzartige Schlaglichter sehr grell und kurz zu beleuchten, statt bei mittlerer helligkeit Bollständigkeit

in der Beschreibung zu erstreben, hat das einen tieferen, sache licheren Grund. In biesem Wert hat Niepsche alles auf ben Rern, bas Wesen seines Selbst bezogen. Das befagt ber Untertitel: "Wie man wird — was man ift". Er bebeutet, daß Leben und Charafter nur als Entwicklung beffen angesehen werden sollen, mas die Scholastif "essentia" im Gegensatzur "existentia", Montaigne die maîtresse forme, Reuere "Perfonlichkeit" im Gegensat zur "Indivis bualität", ober auch bas "Selbst" im Gegenfat jum "Ich" genannt haben. In biefer zentralen Betrachtungsweise burfen wir nicht irre werden burch die Überfulle icheinbar gleichgültiger, nur die existentia und nicht die essentia angehender Berhältnisse, von benen bas "Ecce homo" hanbelt. Wenn wir ba von bem Ginfluß bes Klimas auf feinen Körper, ber Bekömmlichkeit geölten ober ungeölten Rakaos, schwachen und starken Tees, ber Warnung vor 3wischenmahlzeiten usw. lefen, so hielt Niepsche eben biefe Dinge für bie Entwidlung seines menschlichen Rernes, ber ihm mit seiner "Grundaufgabe" zusammenfällt, für überaus wichtig. "Man wird mich fragen, warum ich eigentlich alle biefe kleinen und nach herkömmlichem Urteil gleichgültigen Dinge erzählt habe; ich schade mir selbst damit, um so mehr, wenn ich große Aufgaben zu vertreten bestimmt fei. Antwort: biefe fleinen Dinge — Ernährung, Ort, Klima, Erholung, Die ganze Rasuistif ber Selbstsucht — find über alle Begriffe hinaus wichtiger als alles, was man bisher wichtig nahm."

Auch der Zeitpuntt, in dem Nietsiche sein Werf verfaste, ist nicht bloß von äußerer Bedeutung, sondern steht in inniger Beziehung zu dem, was ich die geistige Atmosphäre nannte, in die wir uns vor der Lekture versetzen mussen. Die Schrift entstand im herbst 1888 als Nietsiches letzte Leistung, also auf der höchsten Stufe der von ihm erreichten Entwidlung und in ber Zeit vollendeter Reife, woraus fich die Freiheit und Weite bes Blick erklärt; aber auch zwei Monate vor dem vollendeten geistigen Zusammenbruch, nachdem bas nämliche Sahr in übersteigerter Produttion bereits vier andere Werte gezeitigt hatte. Go wirft die Rrankheit tiefe Schatten und ein unheimliches Fladerlicht auf unsere Schrift. Doch bie pathologischen Ginschläge find von besonderer Art. Nicht betreffen fie die außere Gestaltung bes Manustripts: von Buchstabenversetzungen oder franthafter handschriftveranderung ift nichts zu bemerken; ebensowenig von gebanklicher Berwirrung ober Auflösung ber logischen Afte in Ideenflucht ober vage Affoziationsketten, noch von Gedächtnisstörungen oder Erinnerungsfehlern abnormer Natur. Nur die Dynamit der Außerungen, die Betonung ber Sympathien und Antipathien zeigt in ihrer hemmungelosigkeit bie nahende Ratastrophe an. aber ift, daß alle diese Störungen — bald als graufige Berzerrungen, bald als grandiofe Überschwänglichkeiten — bie Grenzen stets in ber Richtung ber Anschauungen aus Nietsiches gesunden Tagen überschreiten. Daher vermag ber wohlmeinende Lefer durch bloße Abschwächung und gradweise Milberung bes Tones von ihnen abzusehen.

Sind wir so von der seelischen Atmosphäre umhüllt, die es von vornherein verhindert, auch den befremdendsten Außerungen gegenüber die gebührende Höhendimension zu verslassen, und sind bereits aus dem dürren Sandboden der Fragen, warum, wie, wann Niedsche sein Wert versaste, die tragischen Nebel ausgestiegen, durch die dessen Sonne erblickt sein will, so dürsen wir nunmehr unser eigentliches Thema, die Selbsterkenntnis und Selbstverkenntnis im "Ecce homo", erörtern. Das Genie der philosophischen Wahrheit und der religiösen Wertsetungen ist bisher immer

noch ein Genie bes Irrtums und ber Pseudowerte, bas Genie folder Erfenntnis immer ein Genie ber Bertenntnis newesen. Auf bem Gebiete ber Selbsterkenntnis gilt bas in besonderem Maße. Diese Tatsache ift psychologisch unschwer zu begreifen. Ginmal ift ja Ginseitigkeit eine notwendige Beigabe aller Größe. Nicht in bem Sinne, als ob hier nur wenige Gebanten gefaßt ober Weniges an ber Wirklichkeit gesehen ober nur flüchtige Werte gesett wurden - im Aber alle Größe ift Bereinheitlichung großen Gegenteil. Stils; an einer gewaltigen Mannigfaltigfeit werben gemeinsame, verbindende Mertmale entdedt (von dem Gelehrten), gestaltet (vom Runftler), bewertet und verfündet (vom Apostel und Propheten). Aber die Eindringlichkeit, mit ber hier ein Pringip gefunden und beshalb ergriffen wird, läßt andere Einheitsprinzipien nicht auftommen. Böchste Bellsichtigkeit bedingt partielle Blindheit. Mensch von Durchschnittsbegabung wiederum wurde bas Einheitsprinzip nie ober viel später entbeden, wenn es ihm nicht von den Rultursternen offenbart wurde. Aber bafür ift er nicht blind für die Erganzungen, mindeftens nicht bafür, daß folche zu fordern find. Beiter: in ber Gelbstzergliederung fälscht bas, was wir sein wollen, nur zu oft ben Blid für bas, was wir sind. Bei religiös-apostolisch veranlagten Naturen wird bas in erhöhtem Maße zutreffen. Auch hier ift ber Epigone gunstiger und ungunstiger gestellt: bie mangelnde Ginheitlichkeit und Ursprünglichkeit bes Wollens versagt ihm, neue Ideale zu schaffen, aber bie geringere Intensität und Ausschließlichkeit befähigt ihn zu größerer Objektivität und Extensität. Bier liegt auch ber tiefere Grund für die Berechtigung, die Großen des Geistes zu fritisieren, was nur ein falich verstandener Beniefult zu unterfagen und schulmeisterliche Wohlweisheit unfragwürdig zu finden pflegt. Bon dem Rechte der Kritik Gesbrauch machend, suchen wir nach den Entdeckungen und Bersbeckungen, die Nießsches Schilderung seines Charakters, seiner Werke und der Gesamtbedeutung beider ausweisen. Diese Dreiteilung fällt im wesentlichen mit der Anordnung der Kapitel im "Ecce homo" zusammen.

Gleich über ben Ginfluß ber Abstammung, bes Priefterbluts in seinen Abern, und bes Milieus, in bem sein Charatter sich bilbete, hat Diepsche bie entscheibenbe Wahrheit als ber Erste gefunden. "Ich betrachte es als ein großes Borrecht, einen folchen Bater gehabt zu haben: es scheint mir fogar, daß sich damit alles erklärt, was ich sonft an Borrechten habe . . . Bor allem, daß es für mich keiner Absicht bazu bedarf, sondern eines bloßen Abwartens, um unfreis willig in eine Welt hoher und garter Dinge einzutreten: ich bin bort zu Bause, meine innerste Leibenschaft wird bort erft frei. Daß ich für bies Borrecht beinahe mit bem Leben zahlte, ist gewiß kein unbilliger Handel." Nicht minder belehrend ift alles, mas er uns über die Art seiner Beschäftigung mit biefen "hohen und garten Dingen" zu fagen hat, bie sich wesentlich als eine halb philosophische, halb relis gibse Tätigkeit entpuppt. Er betont hier überall die Aftivis tat feiner Arbeitsweise im Gegensat zur reaktiven, empfangenden Buchergelehrsamkeit und läßt biese Seite seines Wesens in einer ber bentwürdigften Beschreibungen bes genialen Schaffens gipfeln, welche bie Literaturgeschichte fennt. Und boch muffen wir ein Fragezeichen hinter bie reine Ursprünglichkeit bieses Schaffens seten. Es war bebingt burch eine Reaktion, erst zustimmenber, bann ablehnender Art, auf bas Weltbild Schopenhauers, Wagners und der Antike, die Dietiche nie gang überwunden hat. Das Christentum zum Beispiel hat er ftete im Lichte ber geuannten Denker erblickt, auch bort, wo er ihm bas entgegens gesetze Wertzeichen wie biese erteilt.

Im engsten Zusammenhang mit allebem fteht nun aber ber gigantische Bersuch, die Form seines Charafters unter die Begriffe bes Aufstiegs und Niebergangs zu ordnen. Er ents scheibet bie Frage lapibar in zwei Abschnitten, beren ein jeber einer Seite gerecht zu werben sucht; er fest an Stelle tes Entweder-oder das Sowohlals-auch. Damit macht er wieder Stofe von Nieticheliteratur überfluffig, bie in biefem Manne entweder ben Spätling und Schwächling ober ben Befreienden, Bormartemeifenden gesehen hatten. gerechnet nämlich, daß ich ein décadent bin, bin ich auch beffen Gegensat." Doch so fehr die Aufdedung biefer Doppeltheit in seinem Wesen endgültig genannt werden barf, fo muß bie von Nietiche betonte Rangordnung zwischen ben beiben Seiten feines Befens Bebenten erregen: "Als Summa Summarum war ich gefund, als Winkel, als Spezialität war ich décadent." Ich halte biese Frage noch nicht für spruchreif. Richt so sehr wegen ber schwebenden Begriffe Entartung und Aufstieg wie wegen bes zeitlichen Abstands, ber verbietet, aus ber Dauer und Art ber Wirkungen Nietsiches Rudichluffe auf fein Wesen zu machen. Aber ich möchte glauben, daß beibe Bestandteile zu annähernd gleichen Teilen in ihm lebendig waren, daß gerade darauf die Einzigartigkeit, aber auch die Mehrbeutigkeit feines Charakters beruht, und daß sich die Unterstreichung ber einen Seite auf Rosten ber anderen aus den Zielen und Idealen seines Willens und feiner Lehre erflärt.

Darin werden wir bestärkt, wenn wir Nietzsches eigene Begriffe von Dekadenz und ihrem Gegensatz zugrunde legen. Diese sagen aus, daß im lebenstüchtigen Menschen alle Instinkte ber Behauptung ber Persönlichkeit dienen, sowohl

ihrer Beschaffenheit nach als in ihrer Rangordnung, daß sie alle im Dienst ber Selbstsucht, Selbstzucht stehen. Und ferner ift es wesentlich, daß überhaupt die Instinkte und Triebe, furz bas Unbewußte und Unterbewußte, und nicht bie Bernunft, die Befinnung und bas Logische die Führung erhalten. Diese "Instinktsicherheit" und "Selbstgewißheit bes Instinkte" sind neben ber Nichtung der Triebe bas Unterscheidende zwischen Wohlgearteten und Entarteten. Bedingungen findet Nietsiche in hohem Maße an sich selbst erfüllt. 3mar gibt er bie Existeng felbstgerftorenber Regungen in feiner Seele zu, aber fie werden durch den "Wehre und Waffeninstinft" feiner Natur lahmgelegt ober überwunden, ja zur Steigerung bes Lebens ausgenutt. "Was mich nicht umbringt, macht mich ftarter." Und ein andermal: "Denn man gebe acht barauf: die Sahre meiner niedrigsten Bitalität waren es, wo ich aufhörte, Pessimist zu sein: ber Instinkt ber Selbstwiederherstellung verbot mir eine Philosophie der Armut und Entmutigung." Aber wie tief muß die Zerriffenheit der Instinkte wurzeln, wenn folche Mittel zur Anwendung gelangen, wenn aus Gefundheitsbedürfniffen die Weltanschauung erzeugt wird. Wie er die Disharmonien seiner Natur unterschätzte, die er teils durch das Anstrengungegefühl, fie in erstaunlichem Maße gebanbigt zu haben, teils von seinen Idealen her hinwegdeutete, so überschätte Nietiche bas Walten bes Unbewußten, bes Antilogischen, bes Naiven und Unreflektierten feines Innern. 3war entbedte er ben naturalistischen Untergrund seiner subtilften Auftlarungen und sublimften Gedanten, aber er übersteigerte auch bies Pringip aus ben uns bekannten Beweg-Mag bas noch angehen, so führen bie Folgerungen bis ins Groteste. Schon die Behauptung von der Plöglichkeit aller Erlebniffe, aus ber Meinung vom erup-

tiven Wesen aller Instinkte entspringend, und die damit zusammenhängende Ableugnung jeder Entwicklung wird ben Wandlungen seines Selbst nicht gerecht. Und wenn er bann gar alles Ringen und allen Fanatismus, jede "Attitude" und jedes "Pathos", die nervose Unlage, bas "Pittoreste" und die Leiden an der Ginsamkeit, ja am Leben als feiner Natur fremd hinstellt, so berührt bas wundersam bei einem Manne, ben wir als ben Typus eines Ringenben, eines Kanatifere fennen, beffen Pathos und beffen pittoreste Gebarben und in unentrinnbare Banbe schlagen, ber für bie Qualen ber Ginfamkeit in seinen Briefen Worte gefunden hat, die auch dem nicht Rührseligen erlaubte Tranen abzwingen, und beffen Rerven bei unterschwelligen Reizen Damit sind wir auf bem Gipfel ber Gelbsts verkenntnis angelangt. Und zwar auf einem fo hohen, baß wir mit ber Erklärung ber Ginseitigkeit und ber burch bie Wunsch- und Idealperspettive bedingten Täuschungen über bie Wirklichkeit nicht auslangen. Die traurige Erganzung ist hier wohl in der Euphorie zu suchen, welche die Spannung in Lösung, das Ringen in Frieden, den Ernst in Spiel verwandelte; und boch so weit abliegt von Nietssches eigener Deutung: biefe Außerungen gesunden Quellen entströmen und die Sterne ber Ibeale spiegeln zu laffen; so weit abliegt, daß biefe Instinktsicherheit und Gelbstzufriedenheit bie tragischeironische Maste ift, in welcher die unheilvolle Berfetzung ber Perfonlichkeit, Die Krankheit ihren Trager narrte.

Hatten in ben letten Aussührungen die Fehlgriffe die Tiefblicke überwogen, so gilt das in gewissem Sinne auch von den Stellen, an denen Nietsiche den Nationalitätsscharafter seines Wesens einer Zergliederung unterzieht. hier verführt ihn sein Deutschenhaß dazu, von allen Deutschen

und Germanen abzuruden und fich zu ben Gagen zu verfteigen: "Deutsch benten, beutsch fühlen — ich tann alles, aber bas geht über meine Rrafte." Aber wenn auch Nietsiches intellektuelle Begabung oft genug ins Französische, Romanische hinüberschillert, ber Grundzug feiner Seele, sein schwerblütiger, unbedingter Idealismus ift urgermanisch, urbeutsch; und auch feine Berleugnung, seine Borliebe für bie anderen ift es. Denn ber "Geist ber Schwere" war nicht, tros Zarathuftras Beteuerungen, ber Teufel, fonbern ber Gott in Diepsche-Zarathuftra, und bag er fich in erlösenden Bissonen von Leichtigkeit, Spiel, Beiterkeit, Tanz und vornehmer Selbstverständlichkeit ergeht, wird niemand irres machen. Bat er boch felbst gelehrt, bag unsere Mängel bie Augen sind, mit benen wir bas Ibeal erblicken. Folgerungen bestätigen bie Falschheit ber Prämissen. Nietiche glaubte, baß Deutschland ihm weniger gerecht werben tonne als andere gander: Die Deutschen "haben sich bis jest an mir kompromittiert, ich zweifle, daß fie es in der Zukunft beffer machen. — Ah, was es mich verlangt, hier ein f d le d ter Prophet zu fein." Wir wiffen heute, bag er es gewesen ift.

Diese Berkennung seines nationalen Wesens verquickt sich im "Ecce homo" mit einer merkwürdig gewaltsamen Aufsassung seines Berhältnisses zu anderen Menschen, vor allem zu dem Manne, der ihm allein als ebenbürtiges Genie gegenübertrat, mit Richard Wagner. Das Undeutsche an Wagner soll es gewesen sein, was ihn zu Wagner in den Zeiten der Freundschaft trieb, und das "Gift" in Wagners Wesen und Werk sowie die Deutschtümelei des alternden Meisters, was die spätere Entsremdung herbeisührte. In Wahrheit geriet Nietzsche durch die überragende Menschlichskeit und Kunst Wagners in dessen von und verharrte in

ihm so lange, wie beibe für gleiche Ibeale kämpften; als die Trennung hier immer stärker wurde, mußte zwischen Männern, die ihre Person von den sachlichen Idealen nicht zu trennen vermochten, auch die persönliche Scheidung eintreten. Die verzwickte Theorie von Wagner als dem "Gegengist gegen alles Deutsche par excellence" enthält nicht die Erstärung für diese erhabene Freundschaftstragödie. Sie ist mehr logische Konstruktion als psychologische Analyse. Die Einheit des Prinzips soll alles unter sich zwingen und zwängen, jede Entwicklung leugnen und den Standpunkt des gereisten Berhältnisses nicht als Keim, sondern in vollsendeter Ganzheit in das Benehmen früherer Zeiten hineindeuten.

Batte Nietsche bei ber Zeichnung seines Charafters im wesentlichen eine höchst wertvolle Aufdedung, aber auch eine angreifbare Übersteigerung ber gefunden und aktiven Grunds züge seiner Eigenart vollzogen, fo tritt in ber Schilberung ber Werte umgekehrt eine einseitige Betonung ber antimoralischen und antireligiösen Richtung seines Schaffens - alfo eines reaftiven Merkmals in seiner Sprache - uns entgegen. In Wirklichkeit aber war die feelische Betätigung, in der fich Aufstieg und Dekadenz, Bewußtes und Unbewußtes bei ihm auswirkten, eine sittlichereligiöse; und nur weil sie bas war, ift auch ihre Leistung im wesentlichen Ethit und Religionsphilosophie geworden. Denn das Wert war hier, wenn irgendwo, nur bie gedankliche Kristallisation ber lebendigen Menschlichkeit. Freilich hat sich Nietssche mit aller Schärfe gegen die bestehende Moral und Religion gerichtet, und infofern ift er Immoralift und irreligios gewesen; aber ber Entwerter war auch ein Umwerter und ber Berftorer bes Christentums ein Erweder neuer religibser Ideale. Wenn also Nietsiche im "Ecce homo" sein Werk

von dem aller Religionsstifter und Moralisten, ja aller Ibealisten abruckt, fo find diese Vartien mit stillschweigenden Erganzungen zu lesen. Sonst leistet man bem verhangnisvollen Irrtum Borfdub, aus ber Enge ber Bebeutung, in der Nietssche die Worte Religion, Moral, Idealismus gebrauchte, eine Enge ber Gesinnung zu machen, und nur die Berneinungen in Diefer Lehre als beren Wefen zu betrachten. Dietsiche hat die positive Leistung in seinem Schaffen wohl gefühlt, wie gahlreiche Stellen aus ben Briefen, privaten Aufzeichnungen, ja ben Schriften beweisen, und auch im "Ecce homo" fliegen Bemerkungen ein, die als Korretturen ber Überbetonung bes zerftorenden Wefens anzusehen find: "Bor allem fehlte ein Begenibeal - bis auf "Im Jasagen ist Berneinen und 3 arathustra." Bernichten Bedingung." "Das psychologische Problem im Typus des Zarathustra ist, wie ber, welcher in einem unerhörten Grade nein fagt, nein tut, zu allem, wozu man bisher ja fagte, tropbem ber Gegensatz eines neinsagenden Geistes sein kann." Und endlich die monumentale Schlußformel bes ganzen Werks: "Bat man mich verstanden? — Dionvsos gegen ben Gefreuzigten . . . "

Was nun die Selbstbeurteilung betrifft, die Nietssche, abgesehen von ihrer religiös-antireligiösen Gesamtnatur, über die einzelnen Schriften bietet, so ist er wiederum der Erste gewesen, der die Einheitlichkeit ihres Inhalts bei aller Berschiedenheit entdeckt hat. Womit die spätere Nietsschesliteratur so groß tat, das hatte er selbst längst vorweggenommen. Die scheinbare Unvergleichbarkeit seiner einzelnen Schriften erläutert er an einem verblüffend geistreichen Beispiel. Sie erscheinen darin als Äußerungen verschiedener Persönlichkeiten, und nur die zufällige Namensangabe des Autors auf dem Titel bürgt für den gleichen

Berfaffer. Anläglich ber Frage, ob Shatespeare und Bacon ibentisch seien, heißt es: "Und gum Teufel, meine Berren Rritifer! Gefest, ich hatte meinen Zarathuftra auf einen fremben Namen getauft, zum Beispiel auf ben Richard Wagners, ber Scharffinn von zwei Jahrtausenden hatte nicht ausgereicht, zu erraten, bag ber Berfaffer von ,Menschliches, Allzumenschliches' ber Bisionar bes Barathustra ift." Und trot biefer Berichiedenheit behauptet Nietiche bie Erifteng ber gleichen Grundzüge in ber Tiefe. 3weifellos find bie Befämpfung bes Intellettualismus zugunften eines Boluntarismus, sowie ber aristofratische Charafter ber ersten Schriftengruppe verwandt mit ben nämlichen Bügen ber letten Phase; aber die pessimistische Wendung, welche die Tragodie, die Philosophie, das Genie als "Erlösungen" vom Dasein hinstellt, ist boch gewaltig geschieden von der Bewertung biefer Gebiete und Perfonlichkeiten als lebenbejahender Rrafte, wie sie bie fpateren Arbeiten verfunden. 3weifellos bedeutet die mittlere Phase nicht einen glatten Gegensatz zur ersten und letten, sondern ben Berfuch einer fritischen Grundlegung für bie neue Wertlehre, welche burch ben Zusammenbruch bes in ben Jugenbschriften vertretenen Weltbilds gefordert war. Zweifellos auch gibt es bereits in ben früheften Schriften Unterftrömungen, die über ben Pessimismus hinausweisen, und ebenfolde in ben fritischen Arbeiten, bie ichon die wichtigsten Ergebniffe bes gereinigten Wertspftems vorwegnehmen. Und insofern bedeutet Rietiches These von ber Ginheit seiner Lehre eine Entbedung erften Ranges. Wir begreifen, bag ihm bie haare barüber gu Berge ftanben, wie es in einem feiner Briefe heißt. Aber bie Gewalt dieses Erlebnisses treibt auch hier wieder zur Unterbrückung ber Entwicklung und zur allzu massiven Ginverleibung bes letten Befenntniffes in jedes frühere; treibt auch naturgemäß zur Ausscheidung aller fremden "Einflüsse" (Schopenhauers, Wagners, Rées) beren Ansichten nur als Wasken von den eignen Grundideen vorgenommen sein sollen; treibt dazu, die Unterströmungen früherer Werke zu Haupts und Wittelströmungen zu erheben und etwa von der "Geburt der Tragödie" zu sagen, sie sei "nur in einigen Formeln mit dem Leichenbitterparsüm Schopenhauers des haftet", während sie nur in einigen Formeln mit dem Rauschparsüm des späteren Zarathustra behaftet ist; treibt dazu, den darwinistischen Einschlag in seder Form hinwegzuleugnen, der in Wahrheit nur schrittweise überwunden wird usw.

Daß Rietsiche endlich bie Gefamtbebeutung feiner Perfonlichkeit und feiner Werke nicht gerade unterschätte, wiffen wir aus feinen Schriften, von benen bas "Ecce homo" wahrlich keine Ausnahme macht. Er hat auch hier wieder als der Erste die welthistorische Kulturmission feiner felbst ausgesprochen, ja bis in Ginzelheiten ben Nagel auf den Ropf getroffen. Er hat vorausgesagt, daß bie Orte, Die er im Engadin und an der Riviera besuchte, geheiligt fein wurden, und es ift eingetroffen. Er hat die Interpretation des Zarathustra auf den Lehrstühlen der Universis taten prophezeit, und daß man seinen "Symnus auf bas Leben" einst zu seinem Gedächtnis singen werde, und er hat fich nicht getäuscht. Bu seinen gesunden Lebzeiten fragte fein Professor nach ihm, für seine Schriften fand er teinen Berleger, und fast keiner seiner Freunde verstand seine Bebeutung. So war es eine Entbedertat, wenn er allein an biefer Bebeutung festhielt. Aber ihre Berabsolutierung führte wieder zu übertreibungen, die gerade im "Ecce homo" mahre Orgien feiern. Ziehen wir hier alles ab, was ber überschwängliche Stil, ber Mangel an Wiberhall bei ber

Witwelt, ber pathologische Aussall von Hemmungen bes bingen mochten, so bleibt noch ein gewaltiges Selbstgefühl zurück. Aber letzten Endes ruht es nicht auf eigennütziger Grundlage. Nicht um seiner selbst willen erheischt Nietzsche bie hohe Anerkennung, sondern ganz im Dienst sachlicher Zwecke, überpersönlicher Ziele, kosmischer Ideale.

Und so klart sich auch ber scheinbar blasphemische Titel "Ecce homo" durch ben ehrfürchtigen Hintergrund zu einem verföhnlicheren Bekenntnis ab. Kraft biefer Unterordnung unter weit über bas 3ch hinausgreifende Gewalten, in beren Mission Nietsiche zu wirken glaubte (ein immer noch an ihm verkannter Bug), burfte fich ber Prophet bes Diesseits bem Propheten des Jenseits an die Seite und wegen des veränderten Inhalts seines Ideals entgegenstellen. Mit bem gleichen Ausruf "Ecce homo" hatte vor etwa hundert Jahren, am 2. Oftober 1808, ein andrer Großer einen andern Großen begrüßt. Über Napoleons berühmte Anrede schrieb Goethe an den Grafen Reichard: "Also ist bas wunderbare Wort bes Raifers, womit er mich empfangen hat, auch bis zu Ihnen gebrungen? Sie sehen baraus, baß ich ein recht ausgemachter Beibe bin, indem bas "Ecce homo' im umgekehrten Sinne auf mich angewandt worden. Übrigens habe ich alle Beranlaffung, mit dieser Naivität des Berrn ber Welt zufrieden zu fein." Aber bei Goethe verbirgt fich ber Ernft hinter bem Scherz, bei Diepfche ber Scherz hinter bem Ernft. In ben maglofen Außerungen ber fpateren Zeit täuschte er sich nicht so sehr über bie Art, als über ben Umfang feiner Bedeutung. Rann weber Diepfche felbft noch bie bichterische Figur bes Zarathustra ber Antichrist fein, so wird boch jede fünftige Umformung ber Religion beibe als unvergängliche Vorläufer und Wegbahner begrüßen muffen. Wir aber wollen aus bem himmel folder Aus-

fichten auf ben nüchternen Boben herabsteigen, von bem wir ausgegangen sind. Das "Ecce homo" ist mit allen Tiefen ber Selbsterkenntnis und Selbstverkenntnis ein unschätbares Dokument ber philosophischen Weltliteratur; es ift auch tros aller Schladen ein Meisterwert seines Berfasiers. Saben wir einige Winke zu feiner Beurteilung gegeben, ohne bie Grenzen ber Schrift zu übersteigen, fo mare es eine ichone Bukunftsaufgabe, bas "Ecce homo" mit andern, besonders mit andern philosophischen Autobiographien zu vergleichen. humes furze, Mills und Spencers ausführliche Selbstbekenntniffe famen etwa in Betracht. Bon ihnen allen aber würde es abruden. Um fo mehr wurde es fein Gegenstud finden in den "Confessions" Jean Jacques Rouffeaus. Dann wurde sich auf diesem Punkte die auch sonft nahegelegte Anschauung bewahrheiten, daß die geschichtliche Gefamtstellung Nietsiches sich etwa fo bezeichnen ließe: Nietsiche ist ber Rouffeau bes neunzehnten Jahrhunderts gewesen 1).

<sup>1)</sup> Zur Beruhigung philologischer Gemilter sei mitgeteilt, daß die Zitate aus dem "Ecos homo" bewußt und dem Stil einer Zeitschrift angemessen nicht in der Orthographie Niehliches, sondern in der heutigen Rechtschreibung wiedergegeben sind. Auf die Außerung Goethes an Reichard hat mich Herr Peter Gast ausmerksam gemacht.



## Philosophie und Religion



Was Philosophie und Religion für Wesen sind, in welchem Berhaltnis die beiben größten Geistesmächte zueinander stehen, - diese so tieffinnige und aufregende Frage hängt in ihrer Beantwortung von der scheinbar rein außerlichen Bestimmung ab: was die Worte Religion und Philosophie eigentlich zu bebeuten haben. Run ift ein Wort nicht innerlich mit bem Ding, bas es bezeichnet, verwachsen, wie ja die Existenz verschiedener Sprachen schon bem naivsten Beiste verständlich macht; fonbern eine willfürliche Zuordnung lautlicher Symbole zu ben einzelnen Gegenständen schafft erst die Namen ber Dinge. Auf biefer Einsicht beruht ber üble Ruf aller Wortstreitigkeiten. Und gewiß gibt es Falle, in benen biefer Ruf begründet ift. Wo ein Wort nach allgemeiner Übereinkunft etwas ganz Ginbeutiges bezeichnet (z. B. Europa), ober wo für eine scharf umrissene, sprachlich noch unfizierte Borstellung (eine neue Straße) ein Name beliebig zu mahlen ift, ba ift ein Streit um die Wortbedeutung ebenfo überflüssig wie kleinlich. Aber cs gibt auch Namen, bei benen es nicht klar zu tage liegt, was fie bisher bedeutet haben ober in Zukunft bedeuten follen. Problematische, rätselhafte Namen, welche in sich Betenntniffe bergen, bie es zu beuten, Ratfel, bie es zu lofen gilt; Worte als Bitten, die nach neuer Anwendung brangen, Worte als Borwurfe, die aus dem schwankenben Gebrauch erlöft fein wollen. Solche Worte stellen fich bort ein, wo

bie Sprache eine Kulle auf ben ersten Blid gang verschiebenartiger Erscheinungen wegen verborgener Ahnlichkeiten mit bem gleichen Namen belegt; nur die Einheit des Worts verrät die Einheit der Sache; worin aber diese Einheit bes fteht, verrat und fein Sprachgebrauch. Dier erwächst bem Denkenden die schwierige Aufgabe: Ginerseits, nachzuforschen, ob wirklich den gleichbenannten Dingen gemeinsame Mertmale zutommen, die noch durch tein anderes Wort symbolis fiert find; und meist wird er finden, daß ber tiefe Instinkt ber Sprache für die Mehrzahl dieser Dinge Ahnlichkeiten geahnt hat, die in ber Tat bestehen. Andrerseits muß er unterfuchen, ob nicht mit bem nämlichen Ramen auch Gegenstände bezeichnet werden, bei benen bie genannten Bedingungen nicht erfüllt find, und oft genug wird er fich überzeugen, daß bem fo ift; daß bas gleiche Wort für ein Objekt a, bann für ein a ähnliches b, für ein b ähnliches c usw., endlich für ein v ähnliches z verwandt wurde, und daß die auf fold indirettem Wege hergestellte Ahnlichkeit zwischen z und a eine sehr geringe ift und dem Bereich eines anderen Wortes verfällt. Endlich muß er bas Ergebnis feiner Arbeit, die Ermittelung ber gemeinsamen Mertmale, auf einen icharfen und fnappen Ausbruck bringen, ber bas Geheimnis, b. h. Berechtigung und Fehler ber bisherigen Nomenklatur enthüllt und jugleich die neue und freie Anwendung bes Wortes im Anschluß an den bisherigen Gebrauch, aber nicht als fflavische Rovie besselben, ermöglicht. "Da die Einführung einer neuen Runftsprache" — schreibt John Stuart Mill — "als Behitel der Spekulation über Dinge, die bem Bereich ber täglichen Erörterung angehören, äußerst schwer zu bewerkstelligen und auch an sich nicht frei von Übelftanden ift, fo ift es die Aufgabe bes Philosophen, und eine ber schwierigsten, bie er

zu löfen hat, mit Beibehaltung der gegenwärtigen Ausbrudsweise bie Unvolltom= menheiten derfelben foviel als möglich zu milbern. Dies fann nur baburch geschehen, bag man jedem allgemeinen . . . Namen eine bestimmte und feststehende Bedeutung verleiht, damit man wisse, welche Attribute wir, wenn wir einen Gegenstand mit jenem Ramen benennen, wirklich von bemfelben aussagen wollen. bie subtilfte Frage babei ift es, wie man einem Namen biese feststehende Bedeutung verleihen fann unter möglichst geringer Beränderung in ber Angahl von Gegenständen, gu beren Bezeichnung berfelbe gewöhnlich gebraucht wird indem man fo wenig als möglich burch hinzufügung ober Sinwegnahme die Gruppe von Gegenständen antaftet, die er, wenn auch in noch fo unvollkommener Art, zu umfaffen. und zusammenhalten bient, und zugleich fo, daß die Wahrheit von Gagen, die gemeiniglich als mahr gelten, fo wenig wie möglich verlett werbe. . . . So ist es geschehen, daß einige ber tieffinnigsten und wertvollsten Untersuchungen, welche die philosophische Literatur besitzt, in der Gestalt von Untersuchungen über die Definition eines Namens von ihren Urhebern eingeführt worden und in ber Welt aufgetreten finb."

Bielleicht wird man es jest nicht mehr "äußerlich" finden, das Wesen von Religion und Philosophie und beren gegenseitiges Berhältnis von der Feststellung der Wortsbedeutungen zunächst abhängig zu machen. Wer aber das Recht freier Namengebung, das erkenntnistheoretisch unsansechtbar ist, so ausnust, daß er die Fühlung mit dem Sprachgebrauch leichtsinnig oder in sprachschöpferischem Borwis aufgibt, wer mit den Worten Philosophie und Religion gewöhnlich anders oder noch gar nicht bezeichnete

Erscheinungen tanft, für den sind die folgenden Ausführungen nicht geschrieben. Wir wollen vielmehr untersuchen: nicht, wie verhält sich eine Philosophie zu einer Religion, oder wie verhalten sich willfürlich so getaufte Gebiete zueinander, sondern wie hat sich die Philosophie zu der Religion, und die Religion zu der Philosophie zu stellen, wenn wir die Bedeutung beider Worte nach den hingeworfenen Grundsähen bestimmen.

Demgemäß haben wir uns zu fragen:

- 1. Was ift unter Philosophie, was unter Religion zu verstehen und welche Eigenschaften kommen ihnen zu?
- 2. In welchem spstematischen Berhältnis stehen die so bestimmten Geistesmächte zu einander?
- 3. Wie stellt fich ihr geschichtliches Berhältnis in spfies matischer Beleuchtung bar?

## I.

Als auf dem letten Philosophentongreß in Genf (Sommer 1904) ein Bortrag "über den Begriff der Philossophie" einige Ontend zum Teil einander völlig widerssprechende, von älteren und neueren Denkern abgegebene Definitionen der Philosophie aufrollte, wurde in der ansschließenden Diskusson nicht die geringste Einigung erzielt. Aber gegen das Recht, von einer Philosophie Platos, Spinozas oder Kants zu reden, erhob niemand Einwendung. Man sieht: der Umfang des Begriffs ist die bekannte Größe, aus der der unbekannte In alt herauszurechnen ist. Zwei Möglichkeiten sind gegeben: Die einzelnen Philossophien stellen ein Chaos durch keine innere Gemeinsamkeit zusammengehaltener Dinge dar, ein wüstes Durcheinander von Lehren, Meinungen und Systemen, das in der vers

wirrenden Bielheit widersprechender Definitionen vom Begriff ber Philosophie nur fein treues Spiegelbild erfahrt. Die Philosophie murbe bann etwa einer Zoologie zu vergleichen sein, in ber man die Lehre von ben Tieren so verftunde, daß alles was Tiernamen trägt, alfo die wirklichen Tiere, bestimmte Menschen, Städte, Sternbilder barin abgehandelt wurden. Dag bamit bie Möglichkeit, von ber Philosophie als von einer felbständigen Größe zu reben, abgeschnitten ift, leuchtet ein. Der aber: Die Berschiebenheiten betreffen nur Ginzelheiten und durch die überwiegende Mehrzahl von Philosophien (wenn auch nicht durch alle!) schlingt fich ein gemeinsames geistiges Band. Dieses wird auch durch die abweichenden Erklärungen nicht zerriffen, welche bie Philasophen selbst von ber Aufgabe, bem Biel und bem "Wefen" ber Philosophie gegeben haben. Machen uns doch die Abweichungen in der aftronomischen Definition ber Erbe, die man balb als platte, im Weltmittelpunkt ruhende Scheibe, balb als um andre Bentralförper freisende Rugel beschrieb, nicht baran irre, daß Besiod und Copernicus im Grunde etwas Ibentisches zu befinieren versuchten.

Die Entscheidung in dieser Alternative ist nur auf Grund einer induktiven Bergleichung aller geschichtlich aufgetretenen Philosophien zu treffen. Eine solche Untersuchung, die einer kritischen Durcharbeitung der gesamten Geschichte der Philosophie gleichkommen würde, ist natürlich an dieser Stelle undurchsührbar. Es kann nur das Resultat der Prüsung mitgeteilt, gegen den Grundstock von Gegeneinwänden kurz verteidigt und auf die wichtigsten Folgerungen daraus hingewiesen werden.

Daß bei ben gewaltigen Abständen, die unzweifelhaft bie einzelnen Philosophien von einander trennen, die ge-

meinsame Auffaffung, die alle vereint und an beren Existenz wir glauben, nur eine fehr allgemeine fein tann, wird niemand wunder nehmen. Denn nur so wird ber Spiels raum für bie Abweichungen im Ginzelnen gegeben. Wenn unter bem Borte Glud ber Gine Die verfonliche Liebe, ein Anderer die geistige Arbeit, ein Dritter die Bersentung ins All, ein Bierter die sinnlichen Freuden versteht, fo finden all biese Berschiedenheiten Plat in einem sehr allgemeinen Gemeinsamen: bem stärtsten und dauernosten Luftgefühl bes Individuums. Suchen wir auf biefe Beife, bas Unterscheidende fallen laffend, bas Gemeinsame zurudzubehalten, was die Philosophie als eine selbständige, geistige Erscheinung gegen anderes abgrenzt, so gewinnen wir als die allgemeine Basis, auf die alle Philosophien 1) zu stehen tommen, etwa folgenden Begriff: Philosophie ift das Streben nach Erfenntnis vom Bufammen hang alles Seienben.

Philosophie ist zunächst ein Streben. Diese tiefssinnige Einschränkung habe ich in die Definition mit aufgenommen, weil sie die ursprüngliche Wortbedeutung des gedoogoste zum Ausdruck bringt und zugleich den Sachwerhalt erläutert. Da die Erkenntnis des Seienden stets zunimmt und niemals abgeschlossen ist, so ist die Erforschung des Seinszusammenhangs eine Daueraufgabe oder ein Ideal, das wohl erstrebt, aber niemals erfüllt werden kann. Zwei große Philosophenschulen sehen wir gegen diese Bestimmung sich auslehnen: Die äußerste Rechte und die

<sup>1)</sup> Es kann sich babei nur um diejenigen Erscheinungen handeln, die man nach dem Zeitpunkt Philosophie nannte, in dem das Wort **pelocopia** nicht mehr wie im Ansang jegliches Wissen, sondern eine bestimmte Art des Wissens bezeichnete. Daß sich die frühere und weitere Bedeutung noch lange neben der späteren und engeren erhielt, ist bekannt.

äußerste Linte. Die philosophischen Do amatiter glauben die wahre Erkenntnis aller Dinge erreicht zu haben und halten ein Streben nach ihr (nicht in dem philosophierenden Individuum, aber in der Philosophie) für überflüssig. Spinoza schrieb ben Sat nieder: "ich glaube nicht, daß ich bie beste Philosophie gefunden habe, sondern ich weiß, daß ich die mahre erkenne." Begel bezeichnete seine Philosophie als "absolutes" Wiffen. Aber biese Richtung braucht unter Philosophie nur das erfolgreich e Streben zu verstehen, um von unserer Definition mitbefaßt zu werben. Steptiter wiederum halten Wahrheit und Wiffen für unerreichbar, und einige, wie die alten Pyrrhoniter, empfehlen die völlige geistige Resignation in der Epoché, Apathie und Aphasie. Aber diese brauchen in der Philosophie nur das erfolglofe Streben zu verstehen, um der obigen Erflärung zu genügen.

Philosophie strebt nach Ertenntnis. Daß Philosophie Ertenntniffe liefern solle, wird von ben Deisten zugestanden, von Ginigen bestritten, von Anderen um ein Widersprechendes vermehrt. Es ift vor allem Friedrich Dietsiche, welcher ber Philosophie eine ganz andere Aufgabe weist. Die Philosophen sollen Wertende sein, mit ihrem Willen ben Dingen für sich und Andere ben Wert aufprägen. "Die eigentlichen Philosophen aber find Befehlende und Gefetsgeber; sie fagen, fo foll es fein . . . ihr Ertennen ift Schaffen, ihr Schaffen ist eine Gesetzgebung, ihr Wille zur Wahrheit ist Wille zur Macht." Damit ist die praktische Methode statt ber theoretischen eingeführt: mit und auf den Willen wirken, statt mit und auf ben Berstand. Denn wohlverstanden, diese Richtung will nicht etwa nur in erster Linie bestehende Werte erkennen und bas Willensgebiet erforschen (Windelband), sondern lette Werte seten, d. h. höchste

3wede wollen und Andere wollen machen. Diese Tatigfeiten üben aber keineswegs alle historisch ausgetretenen Philosophien, hingegen wohl alle historisch aufgetretenen Relis gionen und Prophetien. Bas aber nur biefen gemeinfam ift und jenen nicht, werben wir unseren Boraussebungen ents sprechend nicht als bas "Wefen" der Philosophie bezeichnen. - Andere wieder wollen eine Bereinigung von theoretischer Erfenntnis und prattischer Willenswirtsamteit. pflegen heute zu der Formel zu stehen, Philosophie habe den Bebürfniffen bes Berftanbes und bes Gemuts gleichmäßig Genüge zu tun (Bundt, Rulve u. A.). Aber biefe Formel ist mehrbeutig. Bersteht man unter Berücksichtigung ber Gemutsbedurfniffe, daß auch unfer hoffen und Fürchten, unfere moralischen Schätzungen usw. in einer Philosophie "berudfichtigt", b. h. in ihrem Zusammenhang mit bem Kreis bes Seienden erfannt werden muffen, fo ift der Bufat überfluffig; benn in ber Ertenntnis von Bufammenhang alles Seienden ift natürlich die große Gruppe ber Willenswirtlichkeiten mitbefaßt. Meint man bagegen, bag bie Gemutsbedürfnisse selbst befriedigt werden sollen, so find wieder zwei Deutungen zulässig: entweder man halt bafur, daß bie Gemutsbefriedigung als unausbleibliche Folge ber mahren Welterkenntnis von felbst eintritt — bann hatten bie Betreffenden gegen unfere Definition nichts einzuwenden, vertraten nur eine bestimmte Unsicht über die Folgerungen, die aus ihr zu ziehen find. Da biefe aber fehr umftritten find (.. the tree of knowledge is not that of life"!), so ift ber praftische Zusat zu streichen und ben variablen Anschauungen zuzuweisen. Ober aber, man ift ber Ansicht, daß nicht als selbstverständliche Folge der Erkenntnis, sondern als Rebenzwed von der Philosophie auch noch die Gemütsbedürfniffe au befriedigen seien. Damit fordert man zwei gang verschiedene Tätigkeiten vom Philosophen: Philosophie und Prophetie (Religion). Der zweite Bestandteil der Forderung verfällt so gefaßt der obigen Aritik einer Gleichsetzung von Prophetie und Philosophie. Also es bleibt dabei: die Philosophie will einzig Erkenntnis.

Und zwar vom Zusammenhang alles Seiens ben. Denn die Denker haben nicht einzelne Ausschnitte bes Seins untersucht, wie bie wiffenschaftlichen Sonberbisziplinen, auch nicht die Fulle bes Seienden in ihrer gegebenen Abgeriffenheit beschrieben, sondern diese Rulle als Einheit, b. h. in ihren Busammenhangen, Gesemäßigkeiten, Beziehungen ihrer Teile zu erkennen fich bemüht. Haupteinwand gegen biesen Teil ber Definition broht von ber Rantischen Richtung und bem ihr hier folgenden reinen Empirismus (Positivismus). Diese Schule lehrt: vom Zusammenhang alles Seienden könne die Philosophie nicht berichten, benn Erkenntnis reiche nur fo weit wie Erfahrung. Aber bann besteht eben die einzige Erfenntnis über bie Tranfgenbeng barin, baß fie ber Erfenntnis verschlossen ift, und die Definition bleibt auch diesmal unerschüttert. Batte man bie grundsählich unerfahrbare (metas phyfische) Wirklichkeit von ben philosophischen Objekten ausgeschloffen, fo hatte une 3. B. Kant vom Zusammenhang ber Erfahrung allein erzählt, aber nicht über bie Unmög. lich teit einer Metaphysit seine tieffinnigsten Spekulationen angestellt. Denn bas eben fest voraus, baß er als Philosoph grundsätlich über jedes Gebiet des Seins glaubte Rechenschaft ablegen zu muffen.

Die wichtigste Folgerung, die aus alledem zu ziehen ist, betrifft bas Berhältnis ber Philos ophie zu ben Einzelwissenschaften. Da auch die Biffenschaften überall nach Ertenntnis gesemmäßiger

Busammenhänge ftreben, so ift Philosophie in biesem Sinne Wiffenschaft. Bersteht man aber unter Wiffenschaft etwas Engeres, nämlich noch über bie bloße Form bes Ertenntniss strebens hinaus die allen positiven, vorhandenen Wiffenschaften eigenen Buge, so genügt allerbinge Philosophie biesem Begriff von Wiffenschaft nicht mehr. Nur also, wenn wir die weitherzigste Definition ber Wiffenschaft zugrunde legen, - wozu aber bei ber Benennung von Erscheinungen, bie in ber Entwicklung befindlich find, fehr zu raten ware, fallen die gegebenen Disziplinen und die Philosophie unter ben Begriff ber Wiffenschaft. Ift Philosophie (in bem Sinne, ben wir für fie festgefest haben), Wiffenschaft (in bem Sinne, ben wir mit biefem Worte verbinden), fo erhebt fich bie Frage: in welchem Berhältnis steht sie zu ben Ginzelwiffenschaften? Daß sie nicht selbst eine Ginzelwiffenschaft neben anderen Einzelwiffenschaften sein tann, ba biese auf je einen Objektfreis mit je einem Methobentreis, die Philosophie auf alle Objektfreise mit allen Methoden gerichtet ift, leuchtet ein. So hat man die Philosophie als die Wissenschaft ber Wiffenschaften bezeichnet. Aber biefer von Bacon über Fichte bis Wundt oft gebrauchte Ausbruck ift weniger harmlos als man glaubt. Bedeutet er, daß die Philosophie bie anderen Wiffenschaften aus ihrem Schofe entläßt, ober baß sie aus biesen ihren Bestand summiert? Ift sie hier zeugend ober gezeugt, schöpferisch ober Geschöpf? Kurz, bas ganze Problem von ber Abhängigkeit und Unabhängigkeit ber Philosophie ben Einzelwiffenschaften gegenüber liegt in bieser Formel verschloffen. Ich beute bie Richtung seiner Lösung nur an. Die heute felten mehr verfannte relative Abhangigteit besteht barin, bag bie Fulle bes Stoffs und ber einzelnen Gesehmäßigkeiten nur von ben Sonderbisziplinen geliefert werden tann. Reine Philosophie tann

beim Stand ber Dinge biefe Last auf ihre Schultern nehmen, und ebenfo wenig befitt fie eine geheimnisvolle Methobe, nach Art ber spekulativen Rationalisten ben Zusammenhang bes Seins aus sich heraus zu benten. Die relative Selbständigkeit der Philosophie ist aber damit nicht erschüttert. Dreifach macht sie ihre Rechte geltenb. Die Philosophie untersucht die Borausse nungen ber Ginzelwiffen-Da biese Boraussetzungen in jebes Resultat einer Wiffenschaft eingehen, so andert fich mit ihrer Rlarung auch bas Ergebnis. Fast alle wiffenschaftlichen Ergebniffe find ein Gemenge wahrer Einsichten und (offener ober latenter) zweifelhafter Boraussenungen. Der Philosoph zeigt, was an einer Wiffenschaft wirklich Wiffenschaft Die Philosophie ist bas Gewiffen ber Wiffenschaften. Sie fällt den Sas, auf daß die klare Rluffigkeit zuruchleibe. Aber damit ist die felbständige Leistung ber Philosophie noch nicht erschöpft. Sind alle Disziplinen philosophisch-anas lytisch burchleuchtet, so gibt bie glatte Summierung ihrer Resultate noch lange keine Einsicht in den Zusammenhang alles Seins. Die eigentliche Tat der genialen philosophischen Produktion den Ginzelwiffenschaften gegenüber fehlt noch: bie Entbedung biefes Busammenhangs. Dicht um ein eklektisches Zusammenflicen handelt es sich, sondern um ein originales Zusammenschweißen. Nicht ob der Philosophie verächtlich die Lust 1), sondern ob ihr nicht aus Ehrfurcht die Rraft bazu gebräche, tann allein die Frage sein. Es ist ihre synthetische Aufgabe: Die Philosophie gibt ben Wiffenschaften bie Einheit. Die ganze Frage hat aber noch eine pfycho = logische Seite. Die beiben Aufgaben ber Philosophie,

<sup>1) &</sup>quot;Die Philosophie hat teine Lust, aus den allgemeinen Ergebnissen der Sonderdiziplinen allgemeinste Gebilde zusammenzuslicken." (Windelband.)

Empfängnis und Verarbeitung des einzelwissenschaftlichen Stoffs, beruhen auf verschiedenen Fähigkeiten, die oft mitseinander in Rampf geraten. Ein gewisser Grad von Polyshistorie lähmt die philosophische Produktivität. Und so bilden sich in bezug auf die Einzelwissenschaften zwei Arten von Philosophien and: solche, die ihren Schwerpunkt in die Fülle des zu berücksichtigenden Materials, und solche, die ihn in die schöpferische Kraft neuer Ideen verlegen. Dort ershalten wir eine weitsichtige, aber periphere, hier eine zenstrale, aber einseitige Philosophie. Allgemeinsmenschliche Schranken spotten jedes Versuche, sie zu überspringen; und so gibt es auch hier nur den Ausweg: der Philosoph soll von den Einzelwissenschaften soviel empfangen, daß seine Produktivität durch die Rezeptivität nicht geschädigt wird.

Um die duntlen Beziehungen aufzuhellen, in welchen die Philosophie zu jenem großen Lebensgebiete fteht, das man mit bem vielbeutigen Namen ber Religion bezeichnet, muß als Durchgangsfrage noch ber Religions = begriff in berfelben Beise und nach ber gleichen Methobe erörtert werben, die allein (mit Benugung aber Berbefferung bes Sprachgebranche) eine eindeutige Terminologie hier schafft. Bir werben und zufrieden geben, in ber überwältigenden De hraahl ber tonfreten gewöhnlich Religion genannten Erscheinungen bas allen gemeinsame und für alle typische Mertmal herauszufinden, burch das zugleich biese Erzeugnisse von andern bestimmt zu unterscheiden find. Auch unsere Philosophiedefinition erhebt nur ben Anspruch, bie Bemühungen Platos, Spinozas, Kants, Schopenhauers ufm., aber nicht die eines zufällig wegen feiner Bugehörigfeit zu einer bestimmten "Kafultat" Philosoph genannten Mannes zu beden. Es gibt fein Wort, bas nicht bis = weilen äquivot gebraucht wurde und mit bem gleichen Lautgebilde gelegentlich ganz verschiedene Dinge vertrate. Bor zwei Fehlern nun ift bei bem angegebenen Borgehen besonders zu warnen. Man hute fich, eine beftimmte Religion (etwa das Christentum) beim Aft der Bergleichung zu bevorzugen, sonst wird ber Begriff zu eng; man lege nicht biejenigen Gebilde ber Bergleichung qugrunde, in welchen Religion, Dichtung, Wiffenschaft, Philosophie ungeschieben in einer Urwiege zusammen lagern, nämlich die früheften Mythologien, sonst wird ber Begriff zu weit. Übt man beiberlei Borsicht und zieht nur die eigentlichen vom Mutterstamm bes Mythus losgelöften Religionen in Betracht, hier aber auch alle, die hellenische und chinesische, die buddhistische und mohammedanische, die jubifche und driftliche, sowie bie individuellen Religionen ber Einzelnen (benn auch hier rebet die Sprache von Religion!), so durfte sich ergeben, daß die Religion ihrem allgemeinsten und reinsten Befen nach ift: bie Stellung unferes Gefühls und Willens zum Welt= zusammenhang1).

Welche Religion auch immer wir betrachten mögen, ber Zusammenhang des Seins wird in ihr so zu gestalten gesincht, daß er dem Wollen, Hoffen und Wünschen des Menschen einen Wert abwirft. Das ist der letzte Zweck, die letzte Aufgabe, die alle Religionen, der Masse und der Individuen, verfolgen. Wenn man oft unter der Religion etwas anderes versteht, so hat man einen der erwähnten Fehler begangen, oder nicht das genügende Feingefühl besessen, gemeinsamen latenten Wotiven vollbewusten oder

<sup>1)</sup> Wille und Gefühl werden zusammen genannt, um die psychoslogisch für uns belanglose Frage nach der Anzahl der emotionalen Elemente hier nicht anzuschneiden.

gar ausgesprochenen gegenüber nachzuspüren, ober man hielt bas Frembartige, mit dem bisher alle historischen Religionen verquidt waren, für den "Kern" der Sache selbst, d. h. für dassenige Wertmal, durch das sich die Religion als eine bessondere geistige Potenz heraushebt, wert, mit einem besonderen Namen versehen zu werden.

Wird z. B. die Religion als die Lehre von Gott erflart, fo vergißt man, bag es Religionen ohne Gott gibt, wie ben Buddhismus, und bag auf ber anbern Seite in ben Philosophien der Gottesbegriff eine ebenso große Rolle spielt wie in ben Religionen. Wo aber Gott als ein typisch relis giöses Moment auftritt, ba wird er immer als bas höchste Gut, als ber Wert bes Daseins angesehen, zu bem unser Wollen Stellung nimmt, und ist eben beshalb eine religiöse Größe. Ja felbst, wer mit Begel Religion als Berhaltnis gur Eranfgenbeng bestimmt - Religion ift "Bewußtsein bes übersinnlichen" - trifft nicht bie hauptsache. Mur weil ber Zusammenhang bes Seins in einem transzendenten Brennpunkt fich fammelt, nimmt unser Wille, wo er zum Gesamtsein Stellung nimmt, zu bieser Tranfzenbeng Stellung. Gabe es aber nichts Tranfzenbentes, ober kulminierte ber Weltzusammenhang nicht hier, so wäre eine immanente Religion burchaus möglich, wie fie etwa in Comtes "Aultus ber Menschheit" wirklich wurde. Auch wer ben Gebrauch bes Wortes Religion von bem Borhandensein einer autoritativen Trabition abhängig macht, übersieht bie Eristeng individueller Bergensreligion gu gunsten religiöser gesellschaftlicher Institutionen. Und bie Religion als allegorische Einfleidung philosophischer Einsichten faffen, heißt ihren Begriff von ben variablen Mitteln ftatt von ben fonstanten 3weden her aufbauen. Auch ein letter Baupteinwand: baß es boch nihiliftisch e

Religionen gabe, Die bas Dasein selbst verneinen, verfehlt fein Ziel; wie bei bem Bergicht auf Erkenntnis bes metaphysischen Seins, falls er notwendig wurde, bennoch zu biesem Sein unsere philosophische Erkenntnis durch die Feststellung ihrer Grenzen Stellung nimmt, ahnlich verneint hier ber religiöse Wille Buddhas bas Gesamtsein, aber er ignoriert es nicht. Go wird man fich gewöhnen muffen, bem Worte Religion eine größere Spannweite zu verleihen als es meist geschieht. Sonst wird man es zur Bezeichnung einer Lebensmacht für niedere Beister ober zu einer historischen Etikettierung wunderlicher Borftellungen ber Bergangenheit aus seinen ftolzen Boben berabfinten seben. Aber ber Bebeutungswandel ber Worte, ber mit zunehmenber Erkenntnis immer mehr bas Vorhandensein bes Wesentlichen an einer Sache, die ein Wort bezeichnete, zur alleinigen Bedingung seines Gebrauches macht, wird auch hier auf die geistige Erklärung bie sprachliche folgen laffen. Er wird uns immer mehr verstehen lehren, bas Wort Religion nicht zu binden an den Glauben an einen Gott oder ein Jenseits, nicht an ein Spstem von Dogmen und Lehrsätzen, nicht an ein hiftorisches Faktum und eine barauf gegründete soziale Organisation mit Machtbefugnis, nicht an eine Summe vielbeutiger Mysterien und Symbole, sondern einzig an die gefühles und willensmäßige Stellung ber Einzelnen zum Weltzusammenhang.

## П.

Halten wir nun die gewonnenen Einsichten gegenseinander, so springt aus der Reibung der beiden Begriffe gleichsam wie ein Funke die neue Erkenntnis hervor: in welchem Berhältnis Philosophie und Relis

gion zu einanber stehen. In allen möglichen Bersbindungen begegnet man den Zweien, bei feierlicher und profaner Gelegenheit: als befreundeten Schwestern und versfeindeten Rivalinnen, als gleichgeordneten Herrscherinnen in benachbarten Reichen, als Königin und Magd im gleichen Reiche, als ganz ungleichartigen Größen, die einander nicht zu kennen brauchen. Auch hier ist, wie so oft, die mangelnde Differenzierung der Begriffe Freund, Feind usw. die Ursache aller Misverständnisse; und nur das leichtstünnige Berallgemeinern und frühzeitige Berabsolutieren derselben täuscht Gegensätze vor, die in diesem Sinne nicht bestehen.

Philosophie will ben Zusammenhang alles Seins ertennen und auf ben Berstand, Religion diesen Zusammenhang wertvoll gestalten, b. h. auf ben Willen wirten lassen. Gemeinsam ist beiben nur bas Objett, der Weltzusammenhang. Aber die Stellung des Menschen zu diesem Objett ist in Religion und Philosophie eine ganz andere, so verschieden, wie Wollen und Erkennen ja auch verschieden sind. Einen Apfel erkennen, ist etwas ganz anderes, als ihn begehren oder verabscheuen, und genau so streng scheiden sich, systematisch genommen, Philosophie und Religion. Verhalten sie sich so zu einander, dann sind sie zwar getrennte Gebiete, aber siehen trozdem, wie die psychoslogischen Funktionen, in denen sie wurzeln, in reger Wechselwirkung.

Die Philosophie ist relativ unabhängig von ber Religion, und die Religion ist relativ abhängig von ber Philosophie: in ben Ergebnissen und ben Mitteln. In den Ergebnissen ist die Philosophie nicht an irgendwelche übereinstimmung oder Disharmonie mit der Religion gebunden; sie bleiben genau die gleichen, was auch die Religion bazu sage. Ob das Weltbild, das sie konstruiert als das wahre oder wenigstens wahrscheinlichste, auch das wünschbare ist, ob es von einem Willen gewollt oder verabscheut wird, unser Gesühl beseligt oder entsetzt, kurz, wie es religiös einzuschätzen ist, geht die Philosophie gar nichts an. Ihr Ergebnis ist nicht um ein Bruchteil wahrer oder falscher, ob ihm die Religion das positive oder negative Wertzeichen erteilt. So gut wie die wahre Beschreibung des Apfels ganz unabhängig ist von der Lusterregung des Apfels und — sosern sie "wahr" ist — in keinem Teile anders aussallen darf, ob nun nach ihr der Apfel Lust oder Unlust erregt.

Dagegen ift die Religion in ihren Boraus= fegungen abhängig von ben Ergebniffen ber Philosophie. Sie ist ihrerseits an die Wahrheit gebunden, wenn sie diese auch nicht erforscht! Sucht sie ja nicht die Stellung bes Willens zu einem imaginaren Busammenhang ber Dinge, sondern zum wirklichen; und da dieser nur durch wahre Urteile über ihn, durch seine Ertenntnis zu ermitteln ift, so ift die Religion in ihren Boraussezungen von ber Philosophie abhängig. Wenn ich weiß, daß ber Apfel giftig ift, fo mobifiziert fich meine willensmäßige Stellung zu ihm erheblich. Run fagt eine ganze Schule: der Zusammenhang alles Seins ist nicht zu erkennen, sondern nur ber Zusammenhang ber subjektiven Erscheinungewelt. Alfo steht es ber Religion frei, die andere Balfte, die Tranfzendenz, aus Willensbedürfniffen heraus zu tonstruieren. Hier tritt ber "Glaube" an die Stelle des Wiffens! Aber zu solchen Konstruktionen findet die wollende Perfonlichkeit kein Berhältnis, wenn fie fich ihrer als Willenskonstruktionen bewußt wird. Daher muß, falls die Tranfzendenz unerkennbar ift, ber Wille zu biefem negativen als bem letten erkennbaren Ergebnis Stellung nehmen. Reine

Phantasiegebilbe zu erzeugen, die bas Gemut befriedigen, ift Sache ber Runft, nicht ber Religion!

Da die Philosophie erkennende, die Religion wollende Beurteilung verlangt, fo ift auch, mas bie Mittel betrifft, au diesem Ziele au gelangen, die Philosophie von der Relis gion ganz unabhängig. Die eine trifft auf logische Bustimmung, die andere auf Willensbeeinfluffung hin die Wahl ihrer Methoden. Die Religion liebt und haßt, jauchet und bereut, überredet und predigt; die Philosophie beobachtet und forscht, untersucht und begründet, überzeugt und lehrt. Beiter: ba bie Religion ber intellektuellen Beraussetzungen (ber jeweilig erreich baren Erfenntnis bes Beltbilbes) nicht entraten kann, andererseits abstrakt philos sophische Kaffungen auf ben Willen nicht zu wirken pflegen, fo bearbeitet fie biefe mit ber Phantafie und gießt fie um zu Sombolen und Gleichniffen. Aber biefe Gombole muffen ben philosophischen Begriffen abaquat sein. Wer ben Weltzusammenhang in bem Erlösungsbedürfnis bes Grundpringips erkennt, wird burch ben ans Rreuz geschlagenen Christus ober ben ins Nirwana eingehenden Buddha biesen Gedanken versinnlichen burfen; niemals aber burch ben ewig zerftückelten, ewig auferstehenben Dionpfos, bem Bilbe ber unerschöpflichen Lebensbejahung. Dies nenne ich die Abhängigkeit ber religiösen Mittel von ber philofophischen Ginficht.

Die Philosophie ist relativ abhängig von der Religion und die Religion relativ unabhängig von der Philosophie. Hat die Philosophie Werte nicht selbst zu setzen, so doch die Wertssetzungen der Wenschen als einen integrierenden Teil im Weltganzen zu berücksichtigen. Diese aber kommen nirgends so tief zum Ausdruck, so auf ihr letztes Ziel bezogen, als in

ben Religionen ber Bölker und Individuen, b. h. bort, wo ber Wille zur Gesamtheit bes Daseins Stellung nimmt. Aber baburch, daß sie biese Wertsetzungen als ein Stud bes Seins betrachtet, sett die Philosophie nicht etwa selber diese ober jene Werte. Für die Religion ift bas Seiende ein Stud Wert ober Unwert, für die Philosophie find Werte Stude tes Seienden. Die Philosophie ist also barin abhängig von ber Religion, baß fie biefer einen Teil ihres Erkenntnisstoffes entnimmt. Andererseits ift die Religion in ihrem Entschluß, sich zum Weltzusammenhang zu ftellen, unabhängig von der Philosophie: was auch diese für ein Weltbild entwerfe; ber Aft meiner Willensentscheidung, obwohl burch bieses Weltbild in seiner Richtung bedingt, ift boch niemals durch die Philosophie vorzuschreiben, noch, ba es allgemeingültige Willensziele nicht gibt, aus ihr zu ermitteln. Die Religion bleibt freie Tat bes individuellen Willens. Mit jeder reinen Philosophie (auch einer atheistischen) ist jede reine Religion möglich. Erfenntnis ber Beschaffenheit unfres Apfels bestimmt ben Willen nicht ein beutig; selbst ben vergifteten Apfel fann ber Gelbstmörber begehren.

"Leicht bei einander wohnen die Gedanken, doch hart im Raume stoßen sich die Sachen." Der spstematische Begriff von Religion und Philosophie war durch Abstraktion der den historischen und individuellen Philosophien und Religionen gemeinsamen und diese als selbständige geistige Produkte charakterisserenden Werkmale gewonnen. Aber diese Abstraktion vollzieht das Leben nie. Die Philosophie bestrifft die intellektuelle, die Religion die emotionale Reaktion bes Wenschen auf den Weltzusammenhang. In Wirklickeit gibt es aber nicht nur erkennende und nur wollende, sondern stets erkennende und würde Subjekte. Daraus würde

für unser Problem teine Romplitation erwachsen, wenn bie Menschen fich stets bewußt maren, wo fie Wiffenschaft und wo sie Willenschaft getrieben hatten. Aber bei ber Einheit unfrer feelischen Kunktionen ift biefes Bewußtsein schwer zu erlangen. Go tommt es, baß bie inbivibuals pfychologischen Formen ber Religion als faktische feelische Erlebniffe und Außerungen bes Ginzelnen fich nicht beden mit ber generell logisch gezeichneten Form, b. h. mit ber Form, die diese Erlebniffe annehmen wurden, wenn bas Individuum sich gang flar über seine inneren Borgange ges worden ware. Und da die hift or i e stets psychologischen und nicht logischen Motiven folgt, so feben wir auch bie historischen Religionen mit einer Kulle von in unserem Sinn irreligiösen Bestandteilen verquidt. Die einzelnen Relis gionen glaubten, burch ben Willen Bahrheiten ermitteln. bie Philosophien, burch ben Berftand Werte segen zu tonnen. Geht logisch und systematisch die Philosophie der Religion voran, so umgekehrt psychologisch und historisch die Religion ber Philosophie. Noch ehe man den Zusammenhang der Dinge erfaßt hatte, fühlte und wollte man etwas an und von ihm, und statt abzuwarten, wie die Erkenntnis ihn barstellte, entwarfen die positiven Religionen, von Willends impulsen getrieben, Weltbilber, die fie als wahr aus-Die Philosophie andrerseits nahm bewußt ober unbewußt mit bem Gemut Stellung zu ihren eigenen Weltbilberu und trug baburch religiose Elemente in biese hinein, welche fie nun gleichfalls für beweisbar hielt. gabe aller Rlarheit Suchenden ift es, ben Grengübers ich reit ungen sowohl ber historischen Religionen wie Philosophien energisch entgegenzutreten. Auf ihre eigent = lich e Bebeutung gebracht, find Religion und Philosophie teine Keindinnen. Aber ben historischen Gestaltungen ber

Religion muß die systematische Philosophie fast immer feindlich gegenübertreten. Die historischen Gestaltungen ber Philosophie kann die systematische Religion fast immer mit gutem Grunde ablehnen. Die religiösen Weltbilber, Die unter ber fälschenden Willensoptif von der Phantafie entworfen wurden, find ohne jede Schonung zu befampfen. Und bies um fo mehr, weil religiöfer Dogmatismus grade diese Bilder als von höherer Offenbarung inspiriert und als unantaftbar auszugeben beliebt. Allerdings hat ber religiöse Affekt in phantastischer Intuition und aus ber Intensität von Einzelerlebniffen heraus tieffinnige Symbole geschaffen, aus benen bie Philosophie, übersett fie bie Symbole in Die Sprache ber Begriffe, viel lernen fann. Aber auch hier hat fie bie bloß finnbilbliche Ratur beffen, mas bie Religion für Wirklichkeit ausgibt, in aller Schärfe aufzus beden. Und eine ähnliche Abweisung kann bie Religion jeder wertenden Philosophie gegenüber geltend machen. wichtiger als biefe zersegende Rritik gewisser Bestandteile ber einzelnen Religionen und Philosophien ist bie positive Cinficht: alle auf Wahrheitsertenntnis Anspruch erhebenden Momente haben aus der Religion, alle auf Werterzeugung Anspruch erhebenden Momente aus ber Philosophie auszuscheiden. Wer lette Wahrheit sucht, muß ben reinen Berstand bem Sein als Spiegel gegenüberstellen, wer lette Werte und Ziele municht, muß auf ben reinen Willen bas ertannte Sein als Reiz wirten laffen. Die reinliche Scheidung ber Begriffe hindert nicht, daß in ben Einzelpersönlichkeiten Philosophie und Religion aufs innigste vereint sein konnen; ja, bag bie i beale Perfonlichkeit als Trägerin bes schärfsten Berstandes und bes ftärtsten Willens mit gleich mächtigem philosophischen und religibsen Beburfnis ausgestattet zu benten ift; bag fie bas

Weltgeset ebenso flar erkennt wie entschieden bewertet, und baß beibe Tätigkeiten in ber angegebenen Rangordnung sich ablösen. Empedotles und Pythagoras, Kichte und Nietsiche haben bald theoretische Philosophie, bald religiöse Prophetie - oft innerhalb bes gleichen Sages — getrieben. insoweit fie bas eine taten, taten fie nicht bas andere. Sich bavon zu burchbringen, ift erfte Bedingung für bie end= gültige Klärung einer unerträglich schwankenben Ausbrucksweise, in ber sich boch nur bas Schwanten in ber Beurteilung bes Sachlichen verrät. Und bieses Schwanken ist nur allzu verständlich. Denn im Leben und in ber Gingel= leiftung spielen bie Aufgaben von Philosophie und Religion bort in einander über, wo sie es nicht follten und bort nicht, wo fie es follten. Balb entzündet fich unser Ertennen am Wollen, und ber Wunsch wird ber — Stiefvater bes Gedautens. Balb unfer Wollen nicht an ber Erkenntnis, und die trüben Folgen bes Leichtsinns und Fanatismus bleiben nicht aus. Aber bie Flamme ber Einzelleistung brennt stets unrein. Die grundfähliche Aufgabe, an ber fie Alle zu arbeiten haben, auf die fie einander revidieren und läutern follten, geht bahin: bie Philosophie von ber Religion und die Religion von der Philosophie zu fäubern; um letten Endes die Religion auf der Philosophie zu er= bauen. Da biese Forberungen aber bisher niemals erfüllt wurden, so ift ben hift orifchen Formen ber Philosophie und Religion gegenüber Feuerbachs Ausspruch am Plate: Keine Religion — meine Religion, teine Philosophie meine Philosophie.

## III.

Die Probe auf die Brauchbarkeit ber entwidelten Besichtspuntte ift ber Berfuch, von ihnen aus bie Gefchichte bes Berhältniffes, bas zwischen ben einzelnen Religionen und Philosophien tatsächlich gewaltet hat, zu burchleuchten und begreiflich zu machen. In ben altesten mythologischen Religionen und religiösen Mythos logien werden die Aufgaben der Religion und Philosophie zugleich und burcheinander geloft. Sie alle find Welt= ertlärungen und Weltbewertungen. Bier gibt es keine Philosophie neben ber Religion, sondern verstandess mäßige, phantafiemäßige und willensmäßige Beltbeutung liegt in einer Band, lebt als einheitliches Erzeugnis im Geifte bes Einzelnen und ber Maffe. Auch vom Brahmanis mus und Buddhismus sowie von ben übrigen orientalischen Religionen, ja noch vom Jubentum gilt bas gleiche. Bon einem Berhältnis zwischen Religion und Philosophie als zwischen getrenuten geschichtlichen Mächten fann also hier keine Rebe fein. Selbstverständlich find alle biese Lehren vorwiegenb Religion (in bem von und entwickelten Sinne). Das rein verstandesmäßige Weltbegreifen wird nur soweit berücksichtigt, als es für religiöse Willenszwecke notwendig erscheint, und ist durch die Art dieser Gemutsbedürfniffe völlig mitbestimmt. Go fagt Bubbha über ben Grundcharafter feiner Lehre: "Wie bas große Meer, ihr Sunger, nur von einem Geschmad burchbrungen ift, vom Geschmack bes Salzes, also ift auch, ihr Jünger, biefe Lehre und diefe Ordnung nur von einem Geschmad burchbrungen, vom Geschmad ber Erlösung." Man fieht beutlich, wie alles auf ein lettes Willensziel (bie Erlösung) abgestimmt wird. Aber um bieses zu erreichen, bazu bedarf es ber Ertenninis bes Weltprinzips und feiner Gefete. Soweit es biefer bedarf, aber auch nur foweit, leiftet fie Bubbha. In dieser Eigenschaft nannte er fich ber "Ertennende". Wie start intellektualistisch (also philosophisch) bie "vier heiligen Wahrheiten" gefärbt waren, weiß jeder, ber einmal in die scholastisch spitzsindigen Spekulationen über bie "elf Gate ber Raufalitatereihe" ben Blid geworfen hat. Aber über bie zum religiösen Willensziel (bem Bergensbedürfnis zum All) notwendigen Philosopheme geht Buddha nicht hinaus: "So auch, ihr Junger, ift bas viel mehr, was ich erkannt und euch nicht verkündet, als bas, was ich euch verfündet habe. Und warum, ihr Jünger, habe ich euch jenes nicht verfündet? Beil es euch, ihr Junger, teinen Ges winn bringt (!), weil es nicht ben Wandel in Beiligkeit fördert, weil es nicht zur Abtehr vom Irbischen, zum Untergang aller Luft, zum Frieden führt" ufw.

Bu einem Berhaltnis gefchichtlicher Lebensmächte tonnte fich die Stellung ber Philosophic zur Religion erft gestalten, als bie Abtrennung vom gemeinsamen Mutterstamme vollzogen war. Das geschah, als in Griech en = lanb Philosophen, b. h. Männer auftraten, die eine vorwiegend verstandesmäßige Deutung ber Welt betrieben und biefe nun neben, gegen, ja über bie in ber Bolkereligion niebergelegte, als soziales und autoritatives Moment weiterlebende, durch Tradition weitergegebene, emotionale Ans ichauungsweise zu segen suchten. Zweierlei ift für bas Berhaltnis ber griechischen Philosophie zur Religion bezeich= nend: bie Unabhängigkeit von, ja bie Feindschaft mit ber positiven Religion, die Abhängigkeit von, ja bie Freundschaft mit ber Religion überhaupt. Der Grund liegt barin, daß hier die Religion nicht reine Religion, die Philo= sophie nicht reine Philosophie gewesen ift. Die griechischen Philosophen befinden sich von Anbeginn in Opposition gegen ben Borftellungsinhalt ber Bolkereligion. In ber vorsotratischen und nachsotratischen Veriode wird der Monos theismus, die Bergeistigung, Die Außermenschlichkeit gegen den Volytheismus, die Berfinnlichung und Bermenschlichung ber Zeus-Athene-Bephaistostulte ausgespielt; an ber Grenze und am Ende beiber Evochen seten Sophisten und Steptiker ihre Fragezeichen. Für biefe innere Unabhängigs teit ber Philosophie rachte sich bie Religion, indem sie bie einzelnen Denter bie außere Abhangigteit fpuren ließ. Wie viele und wie große Philosophen ihr Opfer wurben, ift bekannt. Trot biefer außeren Erfolge mobelte bie griechische Religion ihre Vorstellungen von der Welt und den Göttern immer mehr im Sinne ber philosophischen Aufklärung um, und fristete so burch allegorische Ausbeutung ihres Inhalts fummerlich ihr Leben. Den eigentlichen Punkt aber, auf dem sie der Philosophie die Berrschaft hatte entreißen konnen, übersah diese Religion. Daß alle Philosophen selbst im Glashaus saßen und barum nicht mit Steis nen werfen burften, verkannte fie. Sie alle wollten neben bem Weltverstehen auch bas Weltbewerten treiben und zwar mit ben Mitteln bes Beweises und ber Begründung. lehrten sie eine philosophische Religion, die am gleichen Übel ber unbewußten Grenzüberschreitung frantte, wie bie relis gibse Philosophie, die fie bekampften. Man braucht nur an bie Mythenverwendung bei Plato zu erinnern, ober an jene pathetischen Stellen, an benen die philosophische Bes gründung, ohne ihrer usta βασις siς allo yévos bewußt zu sein, in religiöse Berkundigung umschlägt. nüchterne Aristoteles forbert in seiner Ethik, bag ber praktische Teil der Philosophie nicht nur vom Willen handle, sondern auf den Willen des Autors und Lesers veredelnd

wirte. 3m Epitureismus und Stoizismus ift ber Beife eine Verfönlichkeit, die mit ihrem Willen ben Sinn bes Weltgeschens, wie fie ihn ertennt, b e jaht und, bis ins Einzelne ber Lebensführung biefen Willen burchbilbend, Andere zu gleicher haltung auf bem Wege the o = retischer Beweise zu bestimmen sucht. Diese Eigenschaft ber griechischen Philosophie: allgemeinreligiöse Glemente in fich zu bergen und positivreligibse Inhalte abzus ftogen, erlitt eine Ausnahme in bem großen Rampf gegen ben neuen Glauben, bem man sich noch ferner als bem alten fühlte. Die stets latent vorhanden gewesene allgemeinreligiose Form ergreift nun auch ben Inhalt ber pofis tiven Religion und in ber Bewegung bes Neuplatonismus und Neupythagoreismus sucht man unter gewaltsamer Umbeutung, aber unter Beibehaltung ber Bolfsgötter bie Beudreligion vor ber Christudreligion zu retten.

Da ber Rampf mit einer Nieberlage enbete, so fragen wir: wie verhalt fich bie chriftliche Religion zu ber gleichzeitigen Philosophie? Die Lehre Christi ist die relativ reinste, b. h. von philosophischen Zutaten freieste aller bisherigen Religionen. Daher steht in ihrem Mittelpunkt als eine Beschaffenheit bes Gemuts: Die Liebe; Die Liebe jum Urquell, ber ben Busammenhang alles Seins bedingt, bie Liebe zu ben Wellen, in benen biefer Quell gleichmäßig lebt. Liebe zu Gott und bem Nachsten find bie vornehmften (nicht Ertenntniffe, fonbern) Gefühles und Willensqualis täten bem Weltganzen gegenüber. Bunachft Willenseigenschaften Christi selbst und sodann als von ihm gewollte Eigenschaften Anderer, seine Bebote. Die Ausgestaltung berfelben, die willensmäßige Bewertung ber einzelnen Bu= ftande, Gesinnungen, Sandlungen ergibt die große Umwertung ber antiken Werte. Gang folgerichtig wird ber "Baupt-

beweis" für biese Obers und Unterwerte nicht theoretisch, sondern praktisch geführt; einmal durch die Form der Prebigt, bes Gleichniffes, ber Erbauung, sobann burch bas Leben Christi, gemäß biefer Willensrichtung geführt bis zum qualvollen Rreuzestob. Aber Predigt und Marthrerleben beweisen immer nur die Stärke eines Willens, nie die Wahrheit einer Erkenntnis. Immerhin gibt es auch bei Christus einen gebanklichen Unterbau, ber nicht aus ber Wiffenschaft und Philosophie, sondern aus der gauterung ber jubischen Religion gewonnen wurde. Aber biefer Bau ist einfach und unscheinbar, luftig und behnbar; bie Existenz eines gutigen Gottes, bie gleichmäßige Abhangigfeit aller Geschöpfe von biesem Gott, die Begriffe ber Gotteskindschaft und Menschenbrüderschaft bilben eigentlich seinen ganzen Inhalt. Wäre biese Religion in ihrer ursprünglichen Reinheit erhalten geblieben, b. h. mit biesem Minimum theores tischer Boraussenungen, so hatte die Philosophie sich wenig mit ihr zu befaffen gehabt.

Aber aus der Religion Christi wurde etwas ganz ans deres, wurde die christliche Religion und schließlich die offizzielle Lehre der christlichen Kirche. Immer mehr Erfenntniss bestimmungen, und, da es sich um den Weltzusammenhang dabei handelt, philosophische Bestimmungen gingen in sie ein. Die Natur Gottes, das Verhältnis zwischen Christus und Gott, Gott und Welt sollte zu begrifflicher Klarheit ershoben und in bestimmten "Glaubenssähen" niedergelegt werden; nicht gemäß logischen Bedürfnissen, sondern in Anslehnung an Aussprüche einer Autorität von noch dazu zweiselhafter Überlieserung. Die dog matisch er Religion zur Philosophie geschichtlich in ein neues Stadium. Bei der Entwicklung der regula siedei war philosophische Arbeit

mit wirkfam, aber nicht in getrennten, sondern in den gleichen Perfonlichteiten. Die Rirch enväter, an ihrer Spige Augustin, waren Philosophen und Theologen.

So war schließlich aus bem Christentum ein mit Bes banken ganz gesättigtes System geworben. Wie stellte sich nun zu diesem abgeschloffenen Systeme die Philosophie? Nicht wie es zu erwarten gewesen ware. Im Mittelalter, als es wieder eine besondere Philosophentafte gab, rebellierte biese nicht gegen ben Borstellungeinhalt ber kirchlichen Relis gion, ber aus ganz anderen als philosophischen Motiven entfprungen, aus philosophischen Behauptungen zum guten Teil bestand; sie trat vielmehr gang in den Dienst der Rirdye über. Die f ch o la ft i f ch e Philosophie kam ihrer Aufgabe, ben Seinszusammenhang zu erkennen, fo nach: baß fie ein fertiges System von Anschauungen barüber ungeprüft hinnahm und - zu begründen fuchte; ein Syftem, entstanden, um Bergenswünsche zu befriedigen, ausgebaut mit nur Bruchstüden logischer Gebankenarbeit, im übrigen burch autoritative Machtbeschluffe von Konzilien! Erot biefer Magdbienste an die Religion trägt doch die mittelalterliche Philosophie nie selbst einen prophetisch-apostolisch-religiösen, sondern einen durchaus nüchternen, tühlen, wiffenschaftlichen Charafter. Also hier haben wir bas umgefehrte Berhältnis wie im Altertum: der Inhalt wird der positiven Religion entnommen, die Form bleibt rein gebanklich und burchaus irreligios. In ber Antike hatten wir ben Wiberspruch ber philosophischen Vorstellungen mit den Inhalten der positiven Religion sowie die religiöse Form der einzelnen Philosophien hervorzuheben. So wurde im Mittelalter der Bohe= vuntt bes Migverständnisses zwischen beiden Geistesmächten erreicht. Die Religion hatte fich felbst verloren, indem sie sich mit Erkenntnis gefüllt hatte, die Philosophie, indem sie

Erkenntnisse von zweifelhaftem Ursprung zu stützen suchte. Statt Trennung und Frieden eine Bereinigung, die zum Kampfe führen mußte.

Und der Kampf blieb nicht aus. Die Philosophie war bie erste, die sich auf ihre Rechte und Pflichten befann. Schon gegen ben Schluß ber scholastischen Periode wurde eine Trennung ber Gebiete angebahnt. Aber bas mahre Kriterium für biese Trennung fand man nicht. Man schied nämlich nicht nach Bewertung und Erkenntnis bes gleichen Objekts, sondern nach verschieden en Objekten ber Erkenntnis. Indem ber Areis ber "geoffenbarten" Wahrheiten immer vergrößert wurde, teilte man die gesamte überfinnliche, transzendente, metaphysische Welt ber Religion und bem Glauben zu, zur Bearbeitung in firchlichebogmas tisch=christlichem Geiste; Die sinnliche, empirische, immanente Welt fiel ber Philosophie und bem Wissen anheim. babei beruhigte sich die Philosophie nicht. Auf ihre Aufgabe, ben Zusammenhang alles Seienden zu erforschen, sich befinnend, zog fie auch die unerfahrbare Wirklichkeit in den Bereich ihrer Spekulation. Das taten bie großen Metaphysiker bes 17. Jahrhunderts, Descartes, Spinoza, Leibniz. fangs in ber Form ber "boppelten Wahrheit": Gelangt bie Philosophie in metaphysischen Fragen zu anderen Ergebniffen als die positive Religion, so find diese Ergebnisse nur vhilosophisch wahr, aber theologisch falsch. Und die theologische Wahrheit hat den Bortritt; für ernsthaft Gläubige unter aufrichtiger Bustimmung, für Aufgeklärtere nur unter einer biplomatischen Berbeugung, um fich vor üblen Folgen an sichern.

Als die Lehre von der doppelten Wahrheit schwand, wurde von der immer fühner werdenden Philosophie das ganze Gebiet der Religion usurpiert. Die Ber-

fündigung einer allgemeinen Bernunftrelis g i on, die ohne Rudficht auf Offenbarung und den Inhalt irgend einer positiven Religion be wie fen werben tonnte, war die Tat der englischen Freidenker des siebzehnten, das Bekenntnis ber frangofischen und ber beutschen Aufklärung bes achtzehnten Jahrhunderts. Daß bie Philosophie in ihrem Ergebnis unabhängig von ber Religion, ber Erkenntnisinhalt ber positiven Religionen abhängig von seiner philosophischen Sanktion gemacht wurde, war ber gesunde Rern ber Bewegung. Aber daß damit bie Religion völlig burch Philosophie ersett werden sollte, war turzsichtig. Wie im Mittelalter die Religion, so war jest die Philosophie weit über bas Ziel hinausgeschoffen. Denn eine philos sophische Bernunftreligion ware gar keine Religion, sonbern als ein theoretisches System burchaus reine Philosophie. Ein vernünftiges Religionsspstem ift genau fo unfinnig wie ein religibses Bernunftspftem. Das eigentliche specificum ber Religion, tein Wiffen, sondern ein Wollen zu fein, wird babei von Grund aus verfannt. Die Rirche klarte die Philos sophie nicht über beren Fehler auf. Statt innerlich, rachte fie fich, wie üblich, außerlich: Descartes Werke wurden auf ben Inder gesett, Spinoza aus der Gemeinde gestoßen, Wolff von Salle vertrieben!

Den nächsten Fortschritt in ber richtigen Auffassung bes Berhältnisses vollzieht Kant. Kant sieht klar, daß Religion Sache bes Willens, Philosophie Sache bes Verstandes ist. Aber indem er glaubte, der Verstand könne nur die phänosmenale Welt erkennen und die Religion habe es nur mit der transzendenten Welt zu tun, ließ er auch die Inhalte, die religiös gewollt werden, nicht philosophisch erkannt werden, sondern aus dem Willen selbst erwachsen. Gott, Freiheit, und Unsterdlichkeit will der Wille Aller; also sind

sie! Volo, ergo sunt. So schuf sich boch wieder die Religion ihren eigenen Stoff durch eine Zwittersunktion von erstennendem Wollen und wollendem Erkennen. Die rein emotionale Natur der Religion wurde nicht gewahrt, und statt des gemeinsamen Objekts mit der Philosophie gab es wieder verschiedene Objekte. Hier fällt also Kant auf den Standpunkt der verklingenden Scholastik zurück; nur daß die Aufklärung über das religiöse Objekt nicht aus dem kirchlichen, sondern aus dem moralischen Glauben bei ihm erwächst.

Den Kehler, Religion und Philosophie getrennte Db= jekte zuzuweisen, heben Begel und Schopenhauer, fast überall sonst Antipoden, wieder auf, übersehen aber bas emotionelle Wesen ber Religion zu gunsten ber phantasiemäßigen Ausbruckweise biefes Wesens, indem beibe bie Religion symbolisch und allegorisch barstellen lassen, was die Philosophie begrifflich und abstratt erkennt. Religion ift Bolksmetaphysit. Schleiermacher verbeffert auch bies sen Irrtum noch und stellt ben Unterschied von Religion und Philosophie unter allen geschichtlich aufgetretenen Denkern am fortgeschrittensten bar. Beibe behandeln bas nämliche Objekt, bas Universum, aber in verschiedener Beise: "benn nur baburch tann Dasjenige, was bem Stoff nach einem Anderen gleich ift, eine besondere Natur und ein eigentumliches Dasein bekommen." Und während ihm Philosophie bie Erkenntnis des Universums ift, bestimmt er die Religion als ben Gefchmad für bas Unenbliche, als absolutes Abhangigkeits gefühl, Philosophie als die höchste objektive, Religion als die höchste subjektive Kunktion bes menschlichen Geistes. Die Befangenheit in ber vositiven Religion, die Schleiermachers freie Auffaffung hinderte, fich voll zu entfalten, streifte ab und ging so noch über ihn hinaus: Fr. Dietfche. Er zeigte burch bie Tat, bag auch eine

atheistische Religion möglich fei, wie bereits Schleiermacher an ben fühnsten Stellen seiner Reben behauptet hatte, baß bei jeder Auffaffung vom Zusammenhang bes Seienden, alfo, nach uns, bei jeber Philosophie willensmäßige Stellungnahme, b. h. Religion möglich fei. Und er zeigte weiter, baß biefe Stellung rein inbivibuelle Willensfache ift. Nur die Wirtung der Objette auf die Ertenntnis ift für alle Subjette bie gleiche, bie Wirtung auf ben Willen nicht. Jebermann muß anerkennen, daß ber freischwebende Apfel ungeftütt gur Erde fällt, aber niemand muß ihn effen wollen. In unserer Sprache: nur die Philosophie ift allgemeingültig, und wenn sie es wegen ber Komplifation ihrer Probleme noch zu keiner abschließenden Lösung gebracht hat und nies mals bringen wird, so ist boch jeber Schritt auf ihrem Wege grundfählich für Alle nachprufbar. Aber nehmen wir einmal an, daß unfer vollendeter Berftand biefe Gefetlichkeit bes Gesamtseins mit einem Blide überschaute, so wurde bieser allgemeingültigen Philosophie keine allgemeingültige Relis gion zugeordnet sein; auch bann nicht, wenn wir unseren Willen im nämlichen Grabe, aber unter Beibehaltung feiner Art gesteigert benten. Go gibt es teine binbenbe Norm für ben religiösen Willen, zu einem wie auch immer erkannten Weltwesen Ja ober Rein zu fagen. Aber hat auch Rietssche, um berechtigt gefürchteten Migbeutungen und Berwechslungen zu entgehen, ben Damen Religion für bie freie, willensmäßige Stellung jum Dafein vermieben, ja biefe Kunktion geradezu als Philosophie bezeichnet und so terminologisch bas Gegenteil unseres Borichlages befürwortet, fo follten wir boch, nicht jum minbeften burch bie fachlich en Aufklärungen Nietiches belehrt, ben Mut haben: bas Wort Religion nur zur Bezeichnung ihres reinsten Typus zu verwenden.

Daß diese freiere Auffassung von ber Kirche und ben offiziellen Bertretern ber Religion nicht anerkannt wirb, ift selbstverständlich. Da wird noch ruhig mit "Dogma" und "Offenbarung" weitergearbeitet. Aber auch bei ben führenben Rulturgeistern ift Schleiermachers Auffaffung nicht burchgebrungen. Gin Teil glaubt immer noch: bie Philosophie könne an ber Religion ihre letten Schranken finden (wie ber moderne Thomismus); ein anderer Teil: Philosophie könne jemals die Religion erseten (wie die pseudowiffenschaftliche Aufflärung); ein britter fturzt sich in ben philosophischen Positivismus ober in ben religiösen Mystizismus ober in beibe zugleich und bricht alle Beziehungen zwischen Philosophie und Religion ab. gegenüber ift aufs schärffte zurudzuweisen: daß die Religion als folche ertenne, daß bie Philosophie als solche wolle. Systematisch sind beide streng zu scheiben; boch so: bag bie Religion die Philosophie zur Boraussepung hat, die Philosophie in die Religion einmundet. Dann erst ift feine Berfälschung philosophischer Erkenntniffe burch fogenannte religibse Wahrheiten, bann erft ift feine Berichiebung religiösen Rühlens und Wollens zu befürchten durch von der Philosophie angeblich erkannte Werte. Was Schleiermacher vor über hundert Jahren in den Wind sprach, follte nun endlich Ohren finden: "Wie bem aber auch fei, und wie lange ein folder Augenblid noch verziehe; neue Bilbungen ber Religion muffen hervorgehen und balb, follten fie auch lange nur in einzelnen und flüchtigen Erscheinungen wahrgenommen werben. Aus bem Richts geht immer eine neue Schöpfung hervor und Richts ist die Religion fast in Allen der jezigen Zeit, wenn ihr geistiges Leben ihnen in Kraft und Kulle aufgeht."

. • •

## Kunst und Philosophie bei Richard Wagner

Dag Richard Wagner, fein Wert und feine Perfonliche feit, unter grundfaplich verschiebenen wiffenschaftlichen Besichtspunkten behandelt werden konnen, steht für jeden, ber überhaupt ben Erscheinungen bes Beisteslebens seine Aufmerkfamkeit zuwendet, außer Zweifel. Die Analyse seiner Berte, Schriften und fünftlerischen Taten verfällt ben fuftes matischen und historischen Zweigen ber Musikasthetik und Poetik. Daß Wagners Musikbramen (wenn wir von ber Mitwirtung ber bilbenben Runfte bei ihnen absehen) in biefer boppelten Beziehung gewürdigt werden können, wird immer beutlicher begriffen; in höherem Maße etwa feit und vielleicht bank Ernst von Wilbenbruchs einbringlichem Befenntnis zu bem Dichter Wagner, ben Wilbenbruchs Abhandlung "über das beutsche Drama" "ben genialsten Dramatiker" seit Schiller nannte. Die Persönlichkeit und ihre Schidfale voll Leiden und Rampfen, Siegen und Rieberlagen, zu Beginn verachtet und verspottet, danach im unruhigen Lichte wechselnder Beleuchtungen erscheinend, aber zumal feit ber Beröffentlichung ber Briefe an Liszt und Mathilbe Wesendont zu immer klarerer Gindeutiakeit für ben Beschauer erhoben, geben einer wiffenschaftlichen Biographie Gelegenheit zu fruchtbarer Betätigung. Und hinter ber Ergründung der tatfächlichen Beschaffenheit erhebt sich überall bie große Wertfrage, auf beren Bewältigung Friedrich Nietsiche fich mit ber ganzen Macht seiner philosophischen

Beredsamkeit fturzte: bie Beurteilung bes Werkes und bes Mannes.

Bu biesem Rreise ernster Aufgaben, bie auf bem Bege bes Effans und Feuilletons jebenfalls nicht zu lofen find, gesellt fich die Zergliederung ber Wirtungen, die Wagner auf feine, auf unfere Beit geubt. Diefe greifen weit hinaus über bie neuartige Erregung ber Sinne mit ihren physiologischen, oft pathologischen Folgen, über bie Mitarbeit bes Denkens, bie Ballungen bes Bergens, greifen hinein in die Taten und Handlungen bes Lebens, in die reformatorischen Bemühungen ber Romponisten, ber Dirigenten, Bühnenleiter und Sanger, burch bas politische und sonftige Parteigetriebe hindurch, bis in die Tiefen ethischer und religiöser Wertgefühle, welche ber tonbichterische Berklarer bes Mitleibs und ber Entsagung in mander Sinsicht auf vorlutherische Regungen bes Urchriftentums zurudwarf. Richard Wagner als Ursache von Wirtungen — was ließe sich unter bem Titel nicht alles erforschen und behandeln! Bon ber kulturgeschichtlichen Wichtigkeit Dieses Gesichtspunktes brungen hat Rarl Lamprecht im ersten Erganzungsbande zur beutschen Geschichte bas Gesamttunstwert Wagners geradezu als bie Quelle ber mobernen Kultur bezeichnet, als "ben großen Bruch im Damme ber Zeit, burch ben bie Waffer eines neuen Seelenlebens unaufhaltsam einströmten". Und auch hier wieder bas schwer lastende Fragezeichen: nach bem Wert von allebem, nach bem Segen ober Fluch biefer Wirtungen!

Aber aus der Fülle der Probleme ist eines noch nicht genannt: das Berhältnis von Kunst und Philos sophie bei Richard Wagner. Es steht zu den übrigen in enger Beziehung. Nicht als ob es sie einschlösse, seine Lösung sie mit beantwortete; aber es erhebt sie alle in eine höhere Schicht und reinere Luft, die bas Ansehen ber einzelnen Werts und Tatfachenfragen im Guten wie im Schlimmen zu verändern vermag. Darüber wird am Schluffe unserer Ausführungen noch einiges zu fagen fein. Bis bahin nimmt bie Eigenart bes Berhältniffes zwischen Runft und Philosophie bei Richard Wagner unsere ganze Aufmertsamkeit in Anspruch. Und zwar tut man aut, hier zwei Gesichtsvunkte reinlich von einander zu sondern: 1. Wie verhalten sich ber Rünftler Wagner und ber Philosoph Wagner zu einander? 2. Wie verhalten sich bas Wagnersche Runftwert und die Philosophie zu einander? Die erste Frage bes trifft Beziehungen zwischen verschiedenen Betätigungen in ber geistig zeugenben Perfonlichkeit, betrifft bie Pfychologie des Künstlers und Philosophen. Die zweite Frage aber geht auf die Beziehung zwischen sachlichen, von ber Person loslösbaren Erzeugnissen und trägt einen im weis teren Sinne logischen Charafter. Beibe Teilprobleme umschließen eine allgemeine und eine spezielle Aufgabe: bie Stiggierung allgemeiner Relationen zwischen fünstlerischer und philosophischer Betätigung in ber gleichen Perfonliche feit, zwischen Kunstwerf und Philosophie; und im einzelnen die Anwendung auf den Kall Wagner.

I.

## Wie verhalten fich der Künstler und der Philosoph Wagner zu einander?

Sucht man in groben Umrissen fünstlerische und philosophische Betätigung gegen einander abzugrenzen und daraus bie möglichen Beziehungen zwischen den beiden Geistesfunktionen herzuleiten, so wäre folgendes zu erinnern: der Philosoph in dem Sinne, in dem wir das Wort hier gebrauchen wollen, ift ein Mann ber Wiffenschaft. Er strebt nach Wiffen, und zwar nach universellem Wiffen; nicht nach Bielwiffen und Polyhistorie (bie fann er eventuell als Mittel gebrauchen), sondern nach Wiffen vom Universellen. Denn bie allgemeinsten Gesetmäßigkeiten im Reiche ber Birklichfeit und ber Berte zu ermitteln, bilbet fein eigentumliches Forschungeziel. 3ch fage: ber Philosoph in bem Ginne, in bem wir bas Wort hier gebrauchen wollen; benn Worte hangen nicht naturgesetlich an ben Dingen, die fie bezeichnen; sie sind willfürliche Benennungen, und barum ift es möglich, jede Berbindung von Wort und Sache auch burch unseren Willen zu lofen und aufzuheben. In ben Borten Philosoph und Philosophie murbe biefe Möglichkeit - bas Schickfal aller Worte — bekanntlich oft genug zur Wirklichteit. Gerade in jungster Zeit ift wieder ber Borichlag laut geworben, ben Namen bes Philosophen nur für bie Berförperer weiser Lebenshaltung, ober gar für prophetische Wertgesetzgeber zu verwenden, vielleicht auch ben funftlerischen Bilbungstrieb als notwendigen Bestandteil einer Philosophenseele zu fordern. Es ist hier nicht ber Ort, andere Terminologien zu befämpfen, ober die unferige zu verteibigen. Diese galt es nur aufzustellen, um uns beim Gebrauch eines vielbeutigen Wortes vor Difverftanbniffen ju fougen. Rachdem bies geschehen, fummert uns nicht mehr die terminologische Frage: was mit dem Worte Philofoph zu bezeichnen fei, sonbern einzig bie sachliche: wie bie geistigen Typen, die wir Philosophen nennen wollen, zu jenen Geistestypen, die wir Runftler nennen wollen, sich wohl verhalten mögen.

Treibt der Philosoph Wissenschaft, so strebt er, wie jeder Wissenschaftler, nach Erkenntnis, nach Wahrheit, und, wo diese nicht erreichbar, nach allgemein gültiger Wahrscheinlichs

feit, b. h. nach Urteilen, die auf ber objektiven Seite mit Erfahrung und Denten in größtmöglicher Übereinstimmung fich befinden, auf ber subjektiven Seite in ihm und anderen Subietten ein intelleftuelles Bustimmunge, Überzeugunge, Evidenzgefühl auszulöfen vermögen. Der Gegenstand, über ben er feine Urteile fallt, ift bie Wirklichkeit, im Gegenfate zu einer Belt willfürlicher Gebankengebilbe, fiktiver Befenheiten. Auf ben letten Busammenhangen in biefem Wirk lichkeitsgebiete ruht ber sinnende Blid bes Philosophen. Das Ausbrucksmittel aber, in bem er bie Wahrheit über bie Wirklichkeit gewinnt, ist wiederum für alle Wissenschaft und barum auch für die Philosophie das gleiche: denkende Berarbeitung bes anschaulich gegebenen Stoffes zu Begriffen. Jedes wiffenschaftliche Ergebnis ift ein begriffliches Urteil, ganz gleich ob ce über bie alleranschaulichsten Begenstände wie Tone und Karben ober über die abstrafteste Materie wie bie Formen der Syllogismen Aussage macht.

Und dieser philosophisch-wissenschaftlichen tritt nun die tünstlerische Geisteshaltung gegenüber. Bon einer Erklärung des Wortes Künstler dursen wir absehen; denn es ist nur harmlosen und sofort durchschaubaren Aquivotationen ausgesetzt, die aus einer Gegenüberstellung wie Kunstwert und Kunststück, Seilkünstler und Tonkünstler, sofort erhellen. Orientiert man auch die Tätigkeit des Künstlers (als des Schöpsers von Kunstwerken) nach Ziel, Gegenstand und Ausbrucksmittel, so leuchtet ein: der Künstler ist nicht auf Kennen, sondern auf Können aus. Er sucht nicht Wahrheit, sondern Schönheit; auf der objektiven Seite nicht übereinsstimmung mit Denken und Erfahrung, sondern harmonische Einheit in der Mannigsaltigkeit, und auf der subjektiven Seite nicht intellektuelle Zustimmung, sondern, bei sich und Anderen, ästhetisches Wohlgefallen. Und sein Gegenstand

scheint weiter zu sein als ber Gegenstand bes Gelehrten. Denn der Runftler sucht die Schönheit sicher auch in der Wirklichkeit — man bente nur an ein Porträt holbeins ober an eine Landschaft Bobbemas - und vielleicht noch in einer fiftiven Welt ber Riesen und Feen, ber Drachen und Ginhorne. Doch bleibe bahingestellt, in wieweit biese fittiven Gegenstände, die der Rünftler formt, nur manchmal ober stets bloß zu ben symbolischen Darstellungsarten zu rechnen sind, mit benen auch er letten Endes auf Momente der Wirklichfeit abzielt. Die Ausbruckmittel bagegen, in benen er feine Ergebniffe niederlegt, find im Gegenfat gur begrifflichen Denkarbeit bes Forschers, sinnliche Anschauung und Phantafie. In Diefes Material fleibet er Die Schonheit; porwiegend in die birette, unmittelbar finnfällige Anschauung: ber Maler, Bilbhauer, Baumeister, Musiter; vorwiegend in bie indirette, mittelbare Phantasieanschauung: ber Dichter, ber nur die Worte als unmittelbar sinnliches Material verwendet, beren Bedeutung aber seine und unsere innere Ginbilbungetraft allein erschauen tann.

Es braucht wohl kaum betont zu werden: mit der Erwähnung der genannten Merkmale, wie Wahrheit und
Schönheit, Anschauung und Begriff, wirkliche und fiktive
Welt, Sinnlichkeit und Phantasie, wollen nur allerallgemeinste Tatbestände getroffen sein, die jenseits der verwicklten Probleme stehen, welche aus einer näheren Abgrenzung dieser Begriffe erwachsen; Unterschiede elementarster Art, die durch den Wangel einer Entwicklung ihrer
näheren Bestimmungen und Bedingungen nicht verwischt
noch verdunkelt werden können. Halten wir uns diese Einschränkung vor Augen, so verhält sich der Künstler zum Gelehrten, also auch zum Philosophen, wie der Schönheitsucher
zum Wahrheitsucher, wie der Denker zum Schauer, und nur

ber Gegenstand, auf beffen Bewältigung sich beibe werfen, fann ber gleiche fein.

In welche Beziehungen können nun Künstler und Philosoph zu einander tresten innerhalb berselben Persönlichkeit? Fragen wir nicht so sehr nach den logischen Wöglichkeiten wie nach den psychologischen Tatsächlichkeiten, die sich hier vorsinden, so heben sich drei Grundtypen uns gezwungen heraus.

Die betreffende Personlichkeit tann beide Beranlagungen besigen und sie gang getrennt von einander, zu verfchiedenen Beiten und alfo auch an verschiedenen Werfen ausüben. Diefer Typus ift bald Künstler, bald Philosoph, bald Erfenner, balb Bilbner, balb mit bem Wertzeuge bes Begriffes, bald mit dem der Anschauung an der Arbeit; aber in ber jeweiligen Schaffensweise bleibt er gang ober boch vorwiegend befangen. Go war Sofrates zu Zeiten Bilbhauer, zu Zeiten Philosoph; Berbart betrieb neben seinen streng philosophischen Studien die Komposition; Hobbes verfaßte eine lateinische übersetzung homers. Ober um aus ber Reihe ber Manner, in benen bie fünftlerische Begabung überwog, Beispiele herauszugreifen: Leonardo ba Binci fann in ben Paufen fünftlerischen Schaffens über naturphilosophische und erkenntnistheoretische Fragen nach; Beinrich Beine stellte seinen lyrischen Erguffen eine "Geschichte ber Religion und Philosophie in Deutschland" an die Seite. Bei ben charafteristischsten Bertretern biefer Gattung spielt die fünstlerische Kunktion in die Philosophie und vice versa genau fo wenig hinein wie beliebige andere Beschäftigungen, so wenig etwa, wie Spinoza in seine Philosophie Brillen hineinschliff, oder Goethe in seinen Gedichten Ministerialverordnungen unterbrachte. Weiter beobachtet man, daß bie

philosophische und fünstlerische Begabung, wo sie sich in gestrennten Werken und jede in möglichster Reinheit entladen, niemals in gleicher Stärke in ein und demselben Individuum auftreten, sondern daß die eine oder andere Fähigkeit besteutend überwiegt.

Berwickelter, aber auch bemerkenswerter gestaltet sich das Berhältnis zwischen Künstler und Philosoph im z w e i t e n Typus. Hier gibt sich nicht derselbe Mensch beiden Beschäftigungen zu verschiedenen Zeiten in verschiedenen Werken hin, sondern zu gleicher Zeit und am gleichen Werke. Daburch entsteht eine Kreuzung der Funktionen: der nämliche Inhalt soll dann als schön gefallen, als philosophisch wahr überzeugen; begrifsliche Gedanken sollen anschaulich gemacht, anschauliche Gestaltungen begrifslich erwiesen werden.

Die harmloseste Form biefer Bereinigung zeigt sich bort, wo nur ber Ausbruck, bas Gewand mit fünftlerischen, ber geistige Gehalt mit philosophischen Absichten und Wertzeugen gefertigt ift. Bon bem Gegenstud: philosophischer Intention ber Form bei fünstlerischer Intention bes Inhaltes barf als von einem felten beobachteten Befunde abgesehen werben. Die Berbindung von fünstlerischer und philosophischer Betätigung ist bei biefen Borläufern bes zweiten Typus zwar nicht fo gelodert wie in ben früher erwähnten Källen, benn fie zeigt fich am gleichen Werte; aber ba fie ganz andere Teile biefes Werkes betrifft, fo ift fie von geringer Innigkeit. Die Schriften englischer Philosophen, wie Berkelen und hume, mögen als Beispiele bafür bienen, wie fünftlerischer Stil bes Ausbrude nur bie gefällige Bulle beherricht, unter ber ftreng philosophische Gedanken einzig nach begrifflicher Rlarheit und Wahrheit ringen.

Wo aber ber Geift ber schönen Form und bes philos sophischen Inhaltes in einander überströmen, ba erwächst

unter ben Banben bes Runftler-Philosophen bie Schöpfung als Banges aus innerlich verschiedenen Beiftestraften; fei es, baß fie gang burchfest wird von Außerungen ihres doppelten Ursprunges, sei es, daß sie in ihrer Totalität in den Dienst einer fremben Bestrebung gestellt wird. Reist wird auch hier einer der Bewußtseinsfunktionen die Führung zufallen; aber in gewiffen Grenzfällen finden fich beibe zu gleicher Bohe gesteigert. Unter den Philosophen dente man an Plato, Giordano Bruno, Schopenhauer, bei benen ichone Gleichniffe und erhabene Bilber oft genug an die Stelle überzeugender Beweise treten; unter ben Rünftlern an bie Maler philosophischer Allegorien wie Sascha Schneider, die Musiker philosophischer Programme wie Richard Strauß, lehrhafte Kabelbichter wie Lafontaine, Afop, Gellert; mahrend man 3. B. bei Montaigne ober Nietsiche schwanten tann, ob fie mehr ben fünstlerischen Philosophen ober ben philosophischen Rünftlern beizuzählen find.

Der britte und letzte Typus des fraglichen Berhältnisses in einer Persönlichkeit kommt nun dort zustande, wo
sich Künstler oder Philosoph gar nicht zweier getrennter Degabungen zu erfreuen brauchen, sondern mit rein künstlerischen oder rein philosophisch-wissenschaftlichen Funktionen
den gleichen Gegenstand bewältigen. Ziele und Wittel
bleiben verschieden; das Objekt, an dem das Ziel erreicht,
die Wittel angewandt werden, ist identisch. Genau so wie
Tier- und Blumenmaler mit Zoologen und Botanikern, die
Berfasser historischer Romane und Dramen mit Geschichtsschreibern, Soziologen und Psychologen auf dem gleichen
Felde, freilich in sehr verschiedener Absicht, zusammentressen,
so kann auch der Künstler, wie mit jedem Gelehrten, den
Gegenstand seiner Arbeit mit dem Philosophen teilen, kann
er die letzten Welt- und Wertgesetz zum Stosse ässteheischer

Formung erwählen. Michelangelo als Schöpfer ber Deckengemälbe in ber Sixtina, Beethoven als Komponist der IX. Sinfonie, Goethe als Dichter des Faust, befinden sich in dieser Lage. hier ist der Künstler oft nicht imstande sein eigenes Werf philosophisch auszudeuten.

Bisher haben wir der Einfachheit halber von reinen Eppen gesprochen und die Beispiele möglichst darauf hin einzustellen gesucht, daß eine einzelne Persönlichteit auch nur einer der entwickelten Gruppen zugehörte. Nun ist es an der Zeit zu betonen, daß von denjenigen Erscheinungen, bei deuen überhaupt von einem tieferen Berhältnis zwischen Künstler und Philosoph gesprochen werden kann, gerade die bedeutendsten oft genug zugleich verschiedene Gestaltungen dieses Berhältnisses verwirklichen. Das leuchtet sofort ein, wenn wir zu der spezielleren Frage übergehen:

Welchem ber gezeichneten Typen ift Richard Bagner zuzuordnen? Bier fann bie Antwort nur lauten: allen breien, aber einem jeben in verschiedenem Maße und in besonderem Sinne. Gewiß hat Wagner in getrennten Werken und zu getrennten Zeiten ben Philosophen und ben Runftler in fich walten laffen. Denn neben seinen Runftwerken stehen, raumlich und zeitlich getrennt, die philosophisch-theoretischen Abhandlungen. Wenn auch nur wenige Titel wie "Religion und Runft", "Belbentum und Christentum" ben philosophischen Inhalt hindurchbliden laffen, so ergibt schon ein flüchtiger Blid in Die Schriften "Beethoven" ober "Oper und Drama" bie Einsicht, daß auch die Abhandlungen, die teine philosophischen überschriften tragen, den Torso von Weltbegriffen bergen: über die treis benden Rrafte in Natur und Geschichte, über die Beschaffenheit und die Rangordnung ethischer, ästhetischer und relis gibser Werte. Fragt man, welche Begabung in Wagner

überwog und zu welchen Zeiten er am meisten er felber war, ob bei der Schöpfung fünstlerischer oder philosophischer Probuktionen, fo kann bie Antwort nicht zweifelhaft fein. Rur im musikbramatischen Schaffen ift er ganz original, ihm allein widmete er seine volle Rraft, in ihm nur verfügte er über eine geniale Begabung. Wo er philosophiert, sehen wir ihn im Gefolge Anderer, Feuerbachs, Schopenhauers, Gobi-Er benutte nur die Pausen, in benen die funftlerische Schaffenstraft burch ben raschen Busammenftog mit einer verftandnislofen Welt lahm gelegt murbe, zur 26faffung seiner Schriften und also auch ber philosophischen Partien in benfelben. "Weine schriftstellerischen Arbeiten - schreibt er an Röckel - waren Zeugniffe für biefe meine Unfreiheit als fünstlerischer Mensch; nur im höchsten 3mange verfaßte ich sie und nichts weniger hatte ich im Sinn als Bucher zu schreiben." Und auch ben Mangel ber eigentlich spekulativen Begabung fah er volltommen ein: "ich kann nur in Runftwerfen sprechen . . . ich bin nur Runftler - bas ist mein Segen und mein Kluch - ein Mensch, ber sich so wenig Philosoph fühlt wie ich, empfindet keine Luft sich als Dialeftifer blogzustellen", fo außert er fich bemfelben Abreffaten gegenüber. In ber "Mitteilung an meine Freunde" heißt es zum gleichen Thema: "Welche Pein biefe Art der Mitteilung für mich ausmacht, brauche ich benen, die mich als Rünftler fennen, wohl nicht erft zu versichern; sie werden es an dem Stil meiner ichriftstellerischen Arbeiten felbst erfahren, in welchen ich auf bas Umftandlichste mich qualen muß, bas auszudrüden, was ich so bundig, leicht und schlant im Runftwert felbft fundgeben mochte." Und in einem Brieffragment an Schopenhauer, von dem wir noch horen werben, spricht er von seiner "Ungeübtheit, vielleicht Unbegabtheit gur Dialektik". Dit nicht gu überbietenber Treffsicherheit

hat das Berhältnis der fünstlerischen zu der philosophischen Schaffensart Bagners Friedrich Rietiche in ber vierten feiner "Unzeitgemäßen Betrachtungen", "Richard Wagner in Bayreuth", also zusammengefaßt: "Wagner als Schriftsteller zeigt ben 3wang eines tapferen Menichen, bem man bie rechte Band zerschlagen hat und ber mit ber linken ficht; er ist immer ein Leibender, wenn er schreibt, weil er ber rechten Mitteilung auf seine Weise burch eine zeitweilig unüberwindliche Notwendigkeit beraubt ift. Seine Schriften find Bersuche ben Instinkt zu begreifen, welcher ihn zu seinem Werte trieb, und gleichsam sich felbst ins Auge zu sehen. Die Dialettit in ihnen ift vielfältig gebrochen, ber Sang burch Sprünge bes Gefühls mehr gehemmt als beschleunigt, eine Art von Widerwilligkeit bes Schreibenben liegt wie ein Schatten auf ihnen, gleich als ob fich ber Runftler bes begrifflichen Demonstrierens ichamte."

Ift bamit in Umriffen angedeutet, wie bei Richard Magner in verschiedenen Zeiten und Werken Runftler ober Philosoph zu Worte tommt, in welcher Ausbehnung und Stärfe ein jeder ber beiden fein Recht behauptet, fo muß nunmehr ber Anteil bieses Meisters am zweiten ber vorhandenen Typen entschieden werden. Laufen bei Wagner fünstlerische und philosophische Kunktionen im gleichen Werke burcheinander, wenn wir von einer etwaigen Identitat bes Gegenstandes, auf den beide gerichtet find, absehen? bies ber Fall, so wurde ber zweifellos vorhandene Unterichied zwischen ben philosophischen Schriften und ben musifalischen Dramen zwar nicht verschwinden, aber bahin abgeschwächt werden, daß diese ober jene, vielleicht auch beibe, nicht als Erzeugniffe einer, reiner Gestaltungsart gelten bürften, sondern nur vorzugsweise und a potiori der Philofophen= ober Runftlerfeele in Wagner entstammten.

Hier kann nun zwischen ben Prosaschriften und ben Buhnenwerken ber Schnitt nicht scharf genug geführt werben.

Bei ben Prosaschriften und Briefen mit philosophischem Gehalt ift zunächst die Form oft genug eine tunftlerische, die Schönheit beansprucht und erreicht, die mit ben finnlichen Mitteln sprachlichen Wohlklangs unser Dhr umschmeicheln will und umschmeichelt. Solchen Stellen ftehen andre gegenüber, in benen bas frampfhafte Bemühen, rein gebantlich ju bleiben, fogar bie Ausbrucksweise ergreift, bie bann an ichwerfälliger Umftanblichkeit hinter ben berüchtigften Paffagen eines Rant ober Begel nicht zurückteht. Aber auch im Inhalt ber philosophischen Abschnitte in Wagners Schriften freuzen sich oft Schönheitse und Wahrheitstrieb. anschauliche und begriffliche Bewältigung bes Stoffes. Dann wird ber Gebanke frühzeitig abgebrochen und in Bilbern weitergedichtet; die Begriffe verschwimmen ober werben burch die Rache des Rünftlers am Philosophen in ihren logischen Ronfequenzen verfälscht, und hinterbrein boch intellektuelle Bustimmung von uns geforbert.

Ganz anders in den dramatischen Werken. Zeigen die philosophischen Äußerungen Wagners oft genug einen künstlerischen Einschlag, so sind seine musikalischen Schauspiele und Trauerspiele um so freier von solchen philosophischen Zutaten, die nicht im philosophischen Gegenstande, sondern in den Geistesträften des Subjekts ihre Quelle haben. In den Dramen Wagners erleben wir nirgends ein Nebeneinander oder Durcheinander künstlerischer und philosophischer Arbeitweise. Weder in der Art, daß die anschaulichen Gestaltungen mit gedanklichen Reslegionen im einzelnen durchsetzt wären; noch so, daß diese Werke als Ganzes den illustrierenden Beweiß zu einem oder mehreren Lehrssäben zu führen suchten.

An philosophischen Sentenzen find biese Dramen bettelarm! 3mar können fie nicht umbin, philosophischen Perfons lichkeiten, wie Bans Sachs, Gurnemanz, Erba, Wotan auch gedankliche Reflexionen in den Mund zu legen. Man denke etwa an bie Worte Erbas: Alles was ift enbet; an hans Sachs' Monolog: Wahn, Wahn, überall Wahn; an Wotans Ausspruch: Jeber ift nach seiner Art, an ihr wirst bu nichts ändern; an Gurnemang' Erflarung: Du fiehft, mein Sohn, zum Raum wird hier die Zeit. Aber bas find nicht tieffinnige, absolute Bedanten, die mahr fein wollen und die um ihrer felbst willen an biefem Orte ftehen, als trodene Sandinseln bes Gebankens im üppigen Lande blühenber Anschauung, sondern sie sind gemeint als lebendige Außerungen philosophischer Perfonlichkeiten; nicht als abstratte Berunstaltungen fünstlerischer Gestaltung, sonbern als fünstlerische Berklärung abstraften Dentens. In Dieser Eigenschaft laffen fie fich burchaus ben Philosophemen bes Fauft vergleichen, Die ebenfalls nicht einen philosophischen Bebanken bes Dichters, sondern ben Denkvorgang in ber Philosophenseele bes Belben aufzeigen wollen, mag nun ber Dichter biefen Gebanken austimmen ober nicht. Ja felbit bort, wo Wagner philosophische Naturen auf Die Buhne bringt, vermeibet er es nach Rraften, fie philosophische Bebanten außern zu laffen und beschrantt fich auf bas zur lebendigen Charafterisierung unentbehrlich Notwendige. Man wird bei bem Bersuche, die angezogenen Zitate zu vermehren, staunen, wie man Aft um Aft, oft Drama um Drama burchblättern muß, um eine philosophische Sentenz einzufangen; und noch mehr barüber, wie gerade Wagners Dramen zu ber zweifelhaften Ehre fommen, als mit schwer verständlichen philosophischen Denksprüchen gefättigt in ber Borftellung fo vieler Menschen zu leben. Wo aber feine

spekulativen Persönlichkeiten vor uns hintreten, da bestommen wir auch nirgends Spekulationen zu hören 1). Im Bergleich zu Wagners philosophischer Enthaltsamkeit auf biesem Punkte, sind die Werke Goethes und Schillers geradezu mit philosophischen Sentenzen gespickt. Wenige Sätze aus dem Munde von so unphilosophischen Persönlichkeiten wie Ilo oder Pylades liefern mehr philosophische Aussprücke als alle Dramen Wagners zusammengenommen!

Und ebenso unhaltbar ist die Auffassung, Wagner habe seine Kunstwerke gewissermaßen als anschauliche Kommentare zu philosophischen Theorien verfaßt. Wan pflegt sich hier auf die Berwandtschaft mit der Philosophie Arthur Schopenhauers zu berusen, und sich die Sache so vorzustellen, als habe Wagner nach dem Rezept dieses Systems seine Dramen entworfen. Die Tatsachen entziehen einer solchen Auffassung jeden Boden. Denn Ende 1854 hörte Wagner zum ersten Male Schopenhauers Namen! Der Holländer, Tannhäuser, Lohengrin und vor allem der Text zum Nibelungenring (Ansang 1853 beendet) waren fertiggestellt, ehe Wagner eine Zeile von Schopenhauer gelesen hatte! Und nicht der Letture Schopenhauers verdankt sich eine etwaige Verwandtschaft der Tetralogie mit der Weltansicht

<sup>1)</sup> Man hat der hier vertretenen Auffassung das Tag= und Nachtgespräch im Tristan entgegengehalten. Aber diese Stelle enthält keinen
einzigen philosophisch-theoretischen Ausspruch, der, aus Reim und Rhythmus
herausgelöst, in einem philosophischen "Spsteme", und wäre es das roman=
tischste, auch nur denkbar wäre — im Gegensat zu hunderten von Weisheitsprüchen in den Dramen unserer Klassiker. Daß Weltgefühle die Brust
der Liebenden sast zu sprengen drohen, die in stammelnder Rede und
Gleichnissen sit die eigenen Erlebnisse nach Worten ringen, beweist doch
nur die Existenz des philosophischen Gegenstandes, nicht der philosophischen
Behandlunasweise.

An philosophischen Sentenzen sind diese Dramen bettelarm! Zwar können fie nicht umbin, philosophischen Perfonlichkeiten, wie Hans Sachs, Gurnemanz, Erba, Wotan auch gedankliche Acflexionen in ben Mund zu legen. Man benke etwa an die Worte Erdas: Alles was ist endet; an hans Sachs' Monolog: Wahn, Wahn, überall Wahn; an Wotans Ausspruch: Jeber ift nach feiner Art, an ihr wirst bu nichts andern; an Gurnemang' Erflarung: Du fiehst, mein Sohn, zum Raum wird hier die Zeit. Aber bas find nicht tieffinnige, absolute Gedanten, die mahr fein wollen und bie um ihrer felbft willen an biefem Orte ftehen, als trodene Sandinseln des Gedankens im üppigen Lande blühender Anschauung, sondern sie find gemeint als lebendige Außerungen philosophischer Perfonlichkeiten; nicht als abstrakte Berunstaltungen fünstlerischer Gestaltung, sondern als fünstlerische Berklärung abstratten Denkens. In Dieser Gigenschaft laffen fie fich burchaus ben Philosophemen bes Fauft vergleichen, die ebenfalls nicht einen philosophischen Bebanken bes Dichters, sonbern ben Denkvorgang in ber Philosophenseele bes Belben aufzeigen wollen, mag nun ber Dichter biefen Gedanken zustimmen ober nicht. Ja felbst bort, wo Wagner philosophische Raturen auf die Buhne bringt, vermeibet er es nach Rraften, fie philosophische Bebanten äußern zu laffen und beschränkt fich auf bas zur lebendigen Charafterisierung unentbehrlich Notwendige. Man wird bei bem Bersuche, die angezogenen Zitate zu vermehren, staunen, wie man Aft um Aft, oft Drama um Drama durchblättern muß, um eine philosophische Sentenz einzufangen; und noch mehr barüber, wie gerade Wagners Dramen zu ber zweifelhaften Ehre tommen, als mit ichwer verständlichen philosophischen Denksprüchen gefättigt in ber Borftellung fo vieler Menschen zu leben. Wo aber feine

spekulativen Persönlichkeiten vor und hintreten, da bestommen wir auch nirgends Spekulationen zu hören 1). Im Bergleich zu Wagners philosophischer Enthaltsamkeit auf biesem Punkte, sind die Werke Goethes und Schillers gesadezu mit philosophischen Sentenzen gespickt. Wenige Säte aus dem Munde von so unphilosophischen Persönlichkeiten wie Ilo oder Pylades liefern mehr philosophische Ausssprüche als alle Oramen Wagners zusammengenommen!

Und ebenso unhaltbar ist die Auffassung, Wagner habe seine Kunstwerke gewissermaßen als anschauliche Kommentare zu philosophischen Theorien verfaßt. Wan pflegt sich hier auf die Berwandtschaft mit der Philosophie Arthur Schopenhauers zu berusen, und sich die Sache so vorzustellen, als habe Wagner nach dem Rezept dieses Systems seine Dramen entworfen. Die Tatsachen entziehen einer solchen Auffassung jeden Boden. Denn Ende 1854 hörte Wagner zum ersten Male Schopenhauers Namen! Der Holländer, Tannhäuser, Lohengrin und vor allem der Text zum Nibelungenring (Ansang 1853 beendet) waren fertiggestellt, ehe Wagner eine Zeile von Schopenhauer gelesen hatte! Und nicht der Lektüre Schopenhauers verdankt sich eine etwaige Verwandtschaft der Tetralogie mit der Weltansicht

<sup>1)</sup> Man hat der hier vertretenen Auffassung das Tag= und Nachtgespräch im Tristan entgegengehalten. Aber diese Stelle enthält keinen
einzigen philosophisch-theoretischen Außtpruch, der, auß Reim und Rhythmus
heraußgelöst, in einem philosophischen "Spsteme", und wäre es das roman=
tischste, auch nur denkbar wäre — im Gegensat zu hunderten von Weiß=
heitsprüchen in den Dramen unserer Klassiker. Daß Weltgesühle die Brust
der Liebenden sast zu sprengen drohen, die in stammelnder Rede und
Gleichnissen sier die eigenen Erlebnisse nach Worten ringen, beweist doch
nur die Existenz des philosophischen Gegenstandes, nicht der philosophischen
Behandlungsweise.

vandtschaft hervorgerusen! Der Dichter Herwegh und Wille machten Wagner auf ben innigen Zusammenhang ausmerts sam, und daraushin entschloß sich der Weister zum Studium bes Franksurter Philosophen. Die nach dieser Bekanntschaft abgefaßten Aunstwerke aber (Tristan, Weistersinger und Parsifal) sind, wie Chamberlain mit Recht betont, eher in geringerem, jedenfalls nicht in höherem Grade Schopenshauerischen Geistes voll, als diesenigen Arbeiten, welche vor der Versenfung in die "Welt als Wille und Vorstellung" entstanden waren.

Wie sehr grade Wagner bas künstlerischeanschauliche Schaffen vom philosophischegebanklichen zu trennen wußte, zeigt sich nirgends so beutlich wie bort, wo er mit ber Bersuchung rang, es nicht zu tun. Im Schluß ber gigantischen Tetralogie spurte ber Meister bas begreifliche Bedurfnis, bie gedanklich schwer zu beutende handlung in bem Spiegel philosophischer Begriffe aufzufangen. Die Formulierungen bafür gaben ihm erst Feuerbach, bann Schopenhauer an bie Band; und fo übernahm in ber Schlußstrophe Brunnhilbe bie philosophische Ausbeutung, in ber erften Faffung nach Feuerbach, in der zweiten nach Schopenhauer. spätere Form die bei weitem richtigere Erklarung bot, fümmert uns hier nicht; wohl aber bag Brunnhilbe feine Philosophin ift, und bag aus ihrer Seele heraus biefe Strophen trop ber relativ phantasiemäßigen und gefühlsmäßig burchzitterten Abwandlung bes begrifflichen Rerns nicht zu rechtfertigen find. Und fo tat Wagner, was er als Schöpfer reiner Runftwerke tun mußte: er zog auch die Berfe ber zweiten Saffung zurud, mit bem Bemerten: "bag biefe Strophen, weil ihr Sinn in ber Wirfung bes musikalisch ertonenden Dramas bereits mit hochster Bestimmtheit ausgesprochen wird, bei ber lebendigen Aufführung hinwegzufallen hatten, burfte schließlich bem Musiker nicht entgehen". Die beiden "sentenziösen" Abschiedsstrophen aber wurden durch die bekannten unsentenziösen Schlußworte endgültig ersett.

Ift somit dargetan, daß diese Runft nirgends philosophische Ziele und Mittel verfolgt und allenfalls von einer äfthetisierenden Philosophie, niemals aber von einer philos sophierenden Aunst bei Wagner gesprochen werden fann, wie fteht es nun mit ber Anwendbarteit bes britten Typus auf den Fall Wagner? Jenes Typus, bei dem die reinste fünstlerische Betätigungeweise fich wirft auf ben gleichen Gegenstand, ben ber Philosoph in seiner Weisc behandelt? Die Frage stellen, heißt fie beantworten! Denn es tann tein Zweifel fein: von ber Periode ber Reife an bilden die letten Welt- und Wertgesete, die der Philosoph begrifflicheabstrakt und mit dem Anspruch auf Wahrheit feiner Urteile ergründet, bald in höherem, bald in geringerem Grade — so wie der Dichter und Musiter sie in ihrer Erhabenheit erschaute — bie Seele ber Wagnerschen Dramen. Bierin liegt auch ber innerlichste Grund, aus bem Wagner im Stoff seiner Runstwerke immer wieder auf den Mythos zurückgriff. Denn von ihm glaubte er, "daß er ben Rern ber Erscheinung erfaßt und in einfachen plastischen Bügen ihn wiederum zur Erscheinung bringt". Gliedern wir die Beit bes felbständigen Schaffens in die zwei großen Perioden, die durch die Dramenreihen: Bollander bis Lohengrin und Ring bis Parfifal bezeichnet werben, fo gelangt an der Spite biefer Perioden ber Gegenstand ber Philosophie in seiner Breite und Tiefc zur sinnlichen Darftellung; im Sollander zusammengebrängt und implizite, im Ring in voller Ausführlichkeit und explizite, mahrend bie übrigen Werke nur für Ausschnitte bes Seienden, diese aber stets als Ausslüffe allgemeiner Weltprinzipien gefaßt, Auge und Ohr, Phantasie und Gefühl in Erregung segen.

Und was wir für jenen britten Typus allgemein bezeichnend fanden, gilt auch für Richard Wagner im befonberen: bie Unfähigkeit zur philosophischen Ausbeutung ber eigenen Schöpfungen. Dag er biefe Ausbeutung immer und immer wieder unternimmt, beweißt bas Borhandenfein bes philosophischen Gegenstandes; daß er hilflos an ihr herumtaftet, ohne fie ju bewältigen, die Ausschließlichkeit ber fünftlerischen Optit, unter ber er biefen Gegenstand erblidte und gestaltete; beweist biefe Ausschließlichkeit um fo mehr, als wir es hier mit einem auch weit über bas Durchschnittmaß spekulativ begabten Beifte zu tun haben. Und so sehen wir ihn die Begriffswelt Anderer an seine eigenen Schöpfungen herantragen; zuerft bie Gedanten Feuerbachs, bann die der Schopenhauerschen Philosophie. Und da in ber Tat — alles in allem — ber anschauliche Gehalt seiner Dramen sich weit mehr der Philosophie Schopenhauers als berjenigen Ludwig Feuerbachs fügt, so begreifen wir, daß er die Werke des Frankfurter Pessimisten "wie ein himmelsgeschent in feiner Ginsamteit" empfand, als ben begrifflichen Schlüffel, ber ihm ben verborgenen Erkenntnisinhalt sciner cigenen Runstwerke eröffnete. Die Schrift: "Gine Mitteilung an meine Freunde", ift eine wahre Fundgrube für bas Berftanbnis bes fraglichen Berhaltniffes, bie gebankliche Erläuterung bes Hollander, Tannhäuser und Lobengrin à la Feuerbach ist gewiß höchst lehrreich 1), aber in ben

<sup>1)</sup> Der Kern dieser Kommentierung i besteht darin, daß alle Berneinung in diesen Dramen nur die Berneinung der augenblicklichen zeitsichen Berhältnisse bedeute zu gunsten der Bejahung einer besseren Zukunft im Diesseits (von der man aber nichts zu hören bekommt). Der "Holländer"

Briefen an Rockel tommt bie Ginsicht über bas Berhältnis bes Runftlere zum Philosophen, insofern er bem britten Typus untersteht, mit einer Rlarheit und Eindringlichkeit zur Geltung, daß diefes flaffifche Zeugnis für bie Pfychologie eines philosophischen (wenn auch nicht philosophierenden) Rünftlers hier wenigstens im Bruchftude nicht verschwiegen werden darf: "Wie wenig tann aber ber Künstler erwarten, seine eigne Anschauung in ber bes Andern vollkommen reproduziert zu wiffen, ba er felbst vor seinem Runstwerke, wenn es wirklich ein solches ift, wie vor einem Ratsel fteht, über bas er in biefelben Täuschungen verfallen tann, wie ber Andere . . . Ich kann hierüber sprechen, ba ich gerade in diesem Puntte die überraschendsten Erfahrungen gemacht habe. Selten ift wohl ein Mensch in seinen Anschauungen und Begriffen so wunderlich auseinander gegangen und fich felbst entfremdet gewesen, als ich, ber ich gestehen muß, meine eigenen Runftwerte erft jest, mit Bilfe eines Anderen, ber mir bie mit meinen Anschauungen vollkommen tongenierenden Begriffe lieferte, wirklich verstanden, b. h. auch mit dem Begriffe erfaßt, und meiner Bernunft verdeutlicht zu haben. Die Periode, seit der ich aus meiner inneren Anschauung schuf, begann mit bem Fliegenden Sollander; Tannhäuser und Lohengrin folgten, und wenn in ihnen ein poetischer Grundzug ausgedrückt ift, so ist es bie hohe Tragik ber Entfagung, der wohlmotivierten, endlich notwendig eintretenden, einzig erlösenden Berneinung bes Willens . . . Nun ift nichts auffallenber, als bag ich mit allen meinen ber Spekulation und ber Bewältigung bes Lebensverständs niffes zugewandten Begriffen ber bort zugrunde liegenden

tann nur im Beibe der Gegen wart kein Genüge finden, Tannhäuser und Lohengrin werden nur dadurch zu tragischen Helben, daß sie in der modernen Belt die sinnliche Liebe nicht befriedigen können!

Anschauung schnurstrack entgegen arbeitete. Wo ich als Runftler mit fo zwingender Sicherheit anschaute, daß alle meine Gestaltungen baburch bestimmt wurden, suchte ich als Philosoph mir eine burchaus entgegengesette Erflärung ber Belt zu verschaffen, die, mit höchster Gewaltsamkeit aufrecht erhalten, von meiner unwillfürlichen, rein objektiven, funftlerischen Anschauung, zu meiner eigenen Berwunderung, immer vollständig wieder über ben Saufen geworfen wurde. Das Auffallendste in biesem Bezuge mußte ich endlich an meiner Nibelungenbichtung erleben: ich gestaltete sie zu einer Beit, wo ich mit meinen Begriffen nur eine hellenistischoptimistische Welt aufgebaut hatte, beren Realisierung ich burchaus für möglich hielt, sobalb bie Menschen nur wollten . . . Ich entsinne mich nun, in biesem absichtlich gestaltenben Sinne bie Individualität meines Sieafried herausgegriffen zu haben, mit bem Willen ein schmerzloses Dasein hinzustellen; mehr aber noch glaubte ich mich beutlich auszubrücken in ber Darstellung bes ganzen Nibelungenmythos, mit ber Aufbedung bes ersten Unrechtes, aus bem eine ganze Welt bes Unrechtes entsteht, die beshalb zugrunde geht, um - und eine Lehre ju geben, wie wir bas Unrecht erkennen, seine Wurzel ausrotten und eine rechtliche Welt an ihrer Stelle grunden follen. Raum bemerkte ich nun aber, wie ich mit ber Ausführung, ja im Grunde schon mit ber Anlegung bes Planes unbewußt einer gang anderen, viel tieferen Anschauung folgte, und, anstatt einer Phase ber Weltentwicklung, bas Wefen ber Welt felbit, in allen feinen nur erdenklichen Phasen, erschaut und in seiner Nichtigkeit erkannt hatte, woraus natürlich, ba ich meiner Unfchauung, nicht aber meinen Begriffen treu blieb, etwas ganz anderes zu tage kam, als ich mir eigentlich — gebacht hatte."

Und nun bas Gegenstud zu biefem Berhalten: bie Außerungen ber Philosophen Feuerbach und Schopenhauer. Keuerbach, von beffen Lehren zwar Fragmente aus Wagners Dramen herauszubeuten sind, beren innerstem Geiste aber biefe Dramen geradezu widersprechen, außerte fich über fie freundlich und anerkennend; Schopenhauer, beffen Philosophie zwar nicht in allen Einzelheiten, aber in ihrem wesentlichen Rern in bem Sesamtkunstwerte Wagners gur tonenden Erscheinung gelangt, verwarf fogar ben Ring ber Nibelungen, in bem bie Symbolisierung feiner Beltansicht ben Sohepunkt erreicht. Beide Männer waren eben zu sehr Philosophen, um jum Entbeden oder Bermiffen ihrer Beltanschauung im reinen Runstwerk befähigt zu sein. Und doch besaß wenigstens ber eine von ihnen die fünstlerifche Befähigung etwa in gleichem Maße wie Richard Wagner bie philosophische. So kam es, daß der philosophische Rünftler Wagner der philosophischen Ausdeutung seiner Runft und ber fünstlerische Philosoph Schopenhauer ber fünstlerischen Darftellung seiner Philosophie mit gleicher Blindheit gegenüberstanden!

## II.

Es erübrigt noch einen Blick zu werfen auf die Besziehungen zwischen Runst und Philosophie, zwischen Philosophie und Runst im vorsliegenden Falle.

Die drei aufgestellten Typen weisen uns wiederum die getrennten Probleme, die allgemein aus der Frage erwachsen können, wie sich die von einer Persönlichkeit gesichaffene Kunst und Philosophie zu einander verhalten, wenn man von der psychologischen Beteiligung der betreffenden Versönlichkeit vollkommen absseht.

Der erste Typus birgt bort, wo eine Persönlichkeit ihm ausschließlich zugehört, keine fruchtbare Fragestellung. Dier ist ja Kunst und Philosophie allein durch Personals union verbunden, durch den Umstand, daß ein Individuum zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Werken sie pflegt. Bon der Philosophie zur Kunst, von der Kunst zur Philosophie dieses Individuums führt keine andere Brück, als eben dieser gemeinschaftliche Ursprung im gleichen Wenschen, und dieser psychologische Faktor bleibt jest außer Betracht. Die Biographie ist der Ort, an dem allein diese beiden Außerungsweisen zugleich berücksichtigt werden müssen.

Läßt fich aber ein Rünftler ober Philosoph neben bem ersten auch bem zweiten und britten Typus einordnen, fo erheben fich Probleme über bas fachliche Berhältnis feiner verschiedenartigen Erzeugniffe, die gelöft fein wollen. Dann kann man ben Berfuch machen, ben Inhalt seiner Runft im Inhalt feiner Philosophie zu spiegeln und umgefehrt. Denn seine Runft ist in dem Falle ja entweder selbst philosophisch burchtränkt ober hat wenigstens ben Gegenstand mit ber Philosophie gemein. Allerdings versprechen die so entstandenen Fragen keine ergiebigen Lösungen. Denn meist überwiegt boch eine Begabung fo bedeutend und die eine Rlaffe von Erzeugniffen (bie fünftlerischen ober philosophi= schen) ist soviel vollwertiger ale die andere, daß es eine mißliche Aufgabe ergibt, die eine an der andern zu meffen. Große Runft und kleine Philosophie, große Philosophie und kleine Runft find schlechte Bergleichungsobjette! Dazu kommt, baß bie philosophischen Sujets, die in einem Runftwerke und in einer theoretischen Abhandlung bes gleichen Berfaffers zur Geltung tommen, oft völlig ungleichartigen Gebieten ber Philosophie (benn beren Reich ift groß) zugehören und barum allein schon einer wechselseitigen Betrachtung ben Riegel vorschieben.

Wendet man fich zu der sachlichen Berwandtschaft beider Gebiete im 3 weiten Typus, wo in ber Erzeugung bes gleichen Werkes kunftlerische und philosophische Funktionen fich begatten, fo ftößt man zwar auf eine fehr innige und beachtenswerte Durchbringung spekulativer und afthetischer Elemente, aber fehr balb auch auf die Ginsicht, daß bie Che eine unglückliche ift und daß die pseudophilosophischen und pseudofünstlerischen Rinder die Spuren bavon beutlich an ber Stirne tragen. Die unschuldige Bereinigung schöner Ausbruckformen mit einem ftreng begrifflich gehaltenen Inhalt wird bavon nicht betroffen (über beren Berechtigung und Schranken fündet Schillers meisterhafte Abhandlung "Über die notwendigen Grenzen im Gebrauch schöner Formen" alles Wissenswerte); wohl aber jede Art tendenziöser, sentenziöser, bidattischer Runft, jede Art enthusiastischer, einschmeichelnder, aphoristischer Philosophie. Sie bergen in ihrer innersten Natur ben Reim unheilvollen Zwiespalts. Die Schönheit leidet auf Rosten ber Wahrheit, die Wahrheit auf Rosten ber Schönheit; die begriffliche Rlarheit wird mehr getrübt als erhellt burch finnliche, gefühlsbetonte Beranschaulichung, und die sinnliche Plastit geschwächt burch Fronarbeit im Dienst begrifflicher Gedanken, durch ben Verlust der intellektuellen Unschuld. Zwar gibt es grandiose Werke auch von dieser Gattung: Raffaels Allegorien, Dantes göttliche Romödie, Goethes und Schillers Xenien find zum großen Teile philosophierende Runft, Platos Symposion, Angelus Silefius' derubinischer Wanbersmann, Nietsiches Zarathustra fünstlerisch angelegte Philosophie in biesem Sinne. Aber eine unbestechliche Rritit wird selbst por so großen Namen nicht zuruchfchrecken, es auszusprechen,

baß bei gleicher Bedeutungshöhe der Berfaffer die reineren Werte bie gemischten überragen, bag bas quantitative Mehr ein qualitatives Minder im Gefolge hat. Gewiß enthullt bie philosophierende Pseudotunft eines Genies mehr Schonheit, die fünstlerisch angelegte Pseudophilosophie einer originalen Natur mehr Wahrheit als bie reine Runft und die reine Philosophie bloger Talente und Epigonen; aber unter gleichen Bedingungen finft auf ber Wertwage Die stärker belastete Schale. Und laffen wir uns die höchste Bewunderung für Berte wie die genannten nicht nehmen, fo geschieht es nicht wegen, sonbern trot ber Bermengung fünftlerischer und philosophischer Ziele, Mittel und Birtungen! Auch hier, wie überall in der Afthetit, besteht die Theorie ber Rompensation gang besonders zu Recht, baß große Fehler burch große Borzüge aufgewogen werben, und ohne ein ausführliches Inrechnungstellen ber Erfaswerte ift im Einzelfall eine gerechte Beurteilung unmöglich. bie Forberungen an bas ibeale Runstwert, an bie ibeale Philosophie werden beshalb nicht herabzuseten, sondern um fo eindringlicher zu stellen fein!

In einen Dzean ungelöster Fragen aber stürzen wir uns erst, wenn wir, im dritten Typus, dem Berhältnis von reiner Kunst zu reiner Philosophie auf den Grund sehen wollen, dort, wo nur der Gegenstand beide verdindet, wo Weltanschauungen (im strengen Sinne) an Weltbegriffen, Weltgefühle an Weltgedanken gemessen werden sollen. Dann stürmt eine Fülle ernstester Probleme auf und ein, die es hier nur zu stellen, nicht zu lösen gilt. Ist es überhaupt möglich, anschauliche Erscheinungen mit ihrem Anspruch auf Schönbeit umzuseten in begriffliche Urteile mit Anspruch auf Wahrheit und umgekehrt? Das beide nicht zusammenfallen, wissen wir; aber sind sie in einander überzusühren? Ober

verhalten fich Runft und Philosophie vielleicht wie Spiegel, bie burch ihren optischen Schliff völlig inkommensurable Bilber liefern, und ihre Schöpfungen, bort, wo fie ben gleichen Gegenstand zum Inhalt haben, wie die Photos graphie eines Menschen zur Liebe zu biesem Menschen? Bas nütte uns bann die Identität bes Objekts! fremb und verständnislos stünden sich die beiden Lebensmächte gegenüber! Ober gibt es boch eine Brude, eine Möglichkeit, beibe auf einen Generalnenner zu bringen? Richtung, in der eine hoffnungsvolle Lösung gelingen tann, weist uns die Einsicht, daß Wiffenschaft (also auch Philos sophie) und Runst (also auch die Runst, die mit der Philosophie ben Gegenstand teilt) die Wirklichkeit nicht einfach topieren, sie nicht wiedergeben in ihrer intensiven und extenfiven Külle, mit allem Drum und Dran, in der ganzen Buntheit ihrer Einzelheiten, sondern in einer durch die Darstellung von Gesetmäßigkeiten vereinsachten Beise. heit in der Mannigfaltigkeit erstreben also beide, aber die Wiffenschaft erreicht sie burch begriffliche Zusammenfaffung, bie Kunst burch sinnvolle Gruppierung ber Anschauungen, bie sich so verhalten, als ob sie einzig durch die gerade bargestellte und nicht noch burch hundert andere Gefetmäßigkeiten geregelt wurden. Wenn fo im philosophischen Drama bie Folge ber sinnlich mahrnehmbaren ober phantasiemäßig vorgestellten handlungen, Gefühle usw. abliefe als Illustration ber letten Wirklichkeits- und Wertgesete in Stufen, die ber vollen Realität gegenüber eine Bereinfachung bedeuten, so ware damit die Möglichkeit gegeben, diese Gefete auch begrifflich herauszulesen. Ift dies bei einem Runstwert ge= lungen, fo erhalten wir eine Philosophie, die im Berfaffer vorher nicht vorhanden war, für die das Kunstwert (nach der bekannten Umschreibung alla voetrat, alla avogeverat) nicht die Allegorie bilbet, sondern das Symbol, welches es zu deuten gilt. Und dann begreifen wir auch gleich, daß der Künstler als Künstler diese Deutung so wenig selbst zu vollziehen imstande ist, wie der Religionöstister die Deutung der von ihm geschaffenen Symbole. Seinem Kunstwert steht er dann nicht viel anders gegenüber als einem Stüd erlebter Wirklichkeit, dessen Sesen zu erforschen eben nicht seine, sondern des Gelehrten Sache ist. Und ein reiner Künstler dieses Typus wird genau so wenig den philosophischen Gehalt seiner Werte zu ermitteln vermögen, wie ein reiner Philosoph dieses Typus seine Lehre als sinnsliches Kunstwert herauszustellen vermag!

Ist nun die gedankliche Interpretation eines philosophischen Runstwerks nicht grundsätzlich in mehrerlei Sinn zu leisten, handelt es sich nicht um die Entzifferung vielbeutiger Symbole? Dafür spricht, baß wir mit ben kunstlerischen Erscheinungen nicht Bersuche anstellen, sie nicht unter verschiedenen Bedingungen betrachten, sie nicht befragen tonnen, wie die Wirklichkeit, wenn wir beren Gefete erforschen, und ferner, daß ein viel geringerer Umfang von Erscheinungen uns im Runftwerke zur Verfügung steht als in ber Natur. Bon biefer Seite aus gefehen, verhalt fich bas Runftwert etwa wie ein fester unveränderlicher Guß aus bem Berlauf ber Erscheinungen in unserer Bortragftunbe, aus dem lette Prinzipien des Geschehens denkend herauszuarbeiten vergebliche Mühe mare. Aber bem tritt gegenüber bie Auswahl, die ber Runftler mit seinem Stoffe trifft, und bie Art ber Bearbeitung. Die Wahl eines bedeutungevollen Stoffes, an bem bie barzustellenben Gefete gang besonbers eindringlich fich zeigen, tompensiert einigermaßen ben aeringen Umfang; die Darstellungsweise, welche alle ftorenben, bie Gesemäßigkeit für unser Auge verschüttenben und verdunkelnden hemmungen, wie sie in der empirischen Wirklichkeit stets vorhanden sind, ausschaltet, macht bis zu einem gemiffen Grade bie Abanderung ber Bedingungen gur Ermittelung biefer Gefete überfluffig. Durch jene Mängel und durch diese Abhilfen wird die Bieldeutigkeit der philofophischen Symbolik, wenn nicht ganz aufgehoben, so boch erheblich herabgemindert. Und bleibt nicht auch für die streng philosophische Ausbeutung ber Wirklichkeit eine gewiffe Bielbeutigfeit biefer Birklichkeit gurud? Richt nur eine tatfächliche Bielbeuterei (wegen noch nicht genügenber Sammlung von Erfahrungen, noch nicht genügender Anspannung unseres Denkens), sonbern eine grundsätliche Bielbeutigkeit. Sind nicht aus erkenntnistheoretischen Dotiven heraus mehrere metaphysische Sypothesen prinzipiell möglich? Aber wollen wir deshalb die philosophischen Erklärungsversuche ber Wirklichkeit gegenüber aufgeben 1)?

Und auch der Zweifel gehört hierher, ob nur bestimmte Kunstgattungen letzte Wirklichkeits- und Wertgesetz zu symbolisieren vermögen; vielleicht nur Drama, Roman, Epos, Sinfonie und Oper, und zwar deshalb, weil diese letzten Weltbeziehungen nur in einem irgendwie gearteten Verlauf der Erscheinungen zu tage treten könnten. Wie sollten sie sich in einer konkreten Einzelanschauung, in einem Gemälde, einer Statue adäquat gleichsam substantialisieren lassen? Hier kommt nun wieder das Zusammendrängen

<sup>1)</sup> Filr die Berringerung der Bielbeutigkeit künstlerischer Symbolik bedeutet eine der schwierigsten Ausgaben die richtige Abgrenzung der durch den Stoff gegebenen, für den Geist der Schöpfung gleichgültigen Zufälligskeiten gegen die im Geiste des Werkes notwendigen Bestandteile des Stoffes. Gute Bemerkungen dazu bei Louis, "Die Weltanschauung Richard Wagners", mit dessen Arbeit, die mir erst nach Beendigung des Vortrages vor die Augen kam, ich in vielen Punkten übereinstimme.

in typische Erscheinungen bem Künstler zu gute, bas er vielleicht so weit treiben kann, in einer einzigen Erscheinung ben Kern eines philosophischen Systems zu verdichten. Man benke an Michelangelos Erschaffung Abams!

Doch immer weitere Fragen brängen sich heran: ift vielleicht jedes Kunstwert philosophisch zu begreifen, weil nicht nur das auf die letten Zusammenhänge in Welts und Wenschenleben gerichtete, sondern auch jedes Stilleben, jedes lyrische Gedicht eine metaphysische Wirklichkeit abspiegelt und also eine philosophische Wahrheit enthält, wie Schelling, Schopenhauer u. a. meinten? Die Antwort auf diese Frage der Kunstmetaphysit erlassen Sie mir — sie könnte nur versneinend ausfallen — denn die Begründung versagt mir die Zeit.

Aber das Problem der Probleme tritt doch erst auf, wenn wir zu der Frage Mut sassen: besteht eine notwendige Beziehung zwischen der Schönheit eines philosophischen Kunstwerks und dem Wahrheitsgehalte der aus ihm zu entsnehmenden Philosophie? Steigt hier der fünstlerische Wert in direktem Verhältnis zum philosophischen? In der Art, daß das Kunstwerk um so schöner würde, je mehr die von ihm dargestellten Weltzesetze sich mit den wirklichen Weltzgesetzen decken? Sibt es eine prästabilierte Harmonie zwischen Schönheit und Wahrheit? oder kann das künstlerische Symbol für eine salsche Philosophie schöner sein als das für eine wahre, wenn im übrigen die künstlerische Bezgabung der Schöpfer die gleiche ist? Es wäre Vermessenheit, in der drängenden Eile dieser Stunde das ernste Fragezzeichen löschen zu wollen.

Bersuchen wir nun sogleich die Ruganwendung auf Wagners Runft und Philosophie zu machen, so soll uns das sachliche Berhältnis der beiden unter bem Gesichtspunkt bes ersten und zweiten Typus nicht lange aufhalten.

Läßt man die musikalischen Dramen und theoretischen Schriften von philosophischem Gehalt nicht einfach nebeneinander herlaufen, wie es in ben meisten Biographien geschieht, fo fann man allerdings ein inneres Band zwischen ben zeitlich getrennten Werken auf die Weise knupfen, daß man in den Dramen mit metaphysischem Bintergrund nach ber in den Prosaschriften vertretenen Weltansicht sucht. Da wird man im wesentlichen nur die in den späteren Abhands lungen nach der Bekanntschaft mit Schopenhauer entwickelte Philosophie in ihnen wiederfinden, mahrend ber Optimismus und Evolutionismus Feuerbachs und die Bejahung ber Erscheinungswelt, welche ber früheren ichriftstellerischen Periode zu grunde liegt, nur in spärlichen Reften in ben Dramen eine — wir werden bald sehen welche — Rolle Die überwiegende Külle philosophischer Probleme spielen. aber, welche die Profaschriften behandeln, viele Fragen ber Afthetik und Anthropologie, find überhaupt niemals Gegenstand der Runstwerke geworden und lassen sich daher auch nicht in boppelter Spiegelung betrachten. Immerhin bilbet es eine Aufgabe ber speziellen Wagnerforschung, bort, mo bie gleichen Gebiete in ben spekulativen Schriften und in ben fünstlerischen Schöpfungen behandelt werden, 3. B. gewiffe funstphilosophische Fragen, die in Oper und Drama lehrhaft, in ben Meistersingern burch ben sinnlichen Berlauf ber Bandlung, die lebendigen Außerungen ber Charaftere gelöft werben, die Ergebniffe auf Übereinstimmung oder Widersprüche hin zu untersuchen. Und ähnlich ließe sich ber Bergleich burchführen zwischen ben formalen Bestandteilen ber Runstwerte, ber polyphonen Instrumentation, Sprechgesang, Leits motiven usw. und bensenigen Prinzipien, welche die, auch

hier überall nicht rein psychologisch-empirisch, sondern philossophisch-metaphysisch gefaßte Afthetik Wagners uns vorträgt.

Wir aber verweilen hierbei ebensowenig wie bei den Aufgaben, die sich aus der Zugehörigkeit Wagners zum zweiten Typus ergeben. Die Berwebungen von Kunst und Philosophie in Wagners theoretischen Schriften, die Scheidung der Bestandteile in den pseudophilosophischen Ergüssen lassen wir auf sich beruhen. Und auch ein Schnüffeln nach philosophischen Sentenzen, ein Aufspüren philosophischer Tendenzen in seinen Dramen verspricht, das wissen wir ja, keine Ausbeute.

Um so inniger fesselt ber lett e Punkt, die philossophische Bedeutung der künstlerischen Symbolik noch für einen Augenblick unser Interesse. Da alle Dramen Wagners entweder unmittelbar oder mittelbar zu philosophischen Gegenskänden in Beziehung treten, so würde dieses Problem auch zu Recht bestehen, wenn Wagner selbst niemals eine Zeile theoretischer Philosophie geschrieben hätte.

Die Art, in ber es zu lösen ist, weist uns in folgende Richtung: aus der anschaulichen Welt der Wagnerschen Dramen sind ungezwungen allein die Grundbegriffe der Schopenhauerschen Philosophie herauszulesen, wenn wir das Ergebnis überhaupt an der Lehre eines der Rlassiker der Philosophie orientieren wollen. Denn es gilt von allen Werken, vom Holländer dis zum Parsifal, was Wagner von seiner ersten Schöpfung hervorhob: "wenn in ihnen ein poetischer Grundzug ausgedrückt ist, so ist es die hohe Tragik der Entsagung, der wohlmotivierten, endlich notwendig eintretenden, einzig erlösenden Berneinung des Willens").

<sup>1)</sup> Die Nachweisung der philosophischen Grundgedanken in den einzelnen Dramen konnte hier auch nicht andeutungsweise gegeben werden. Daß diese in den Kunstwerken latent vorhandenen Gedanken eine Ent=

Wie weit steht dieser "Grundzug" ab von Feuerbachs Hauptlehre: der freudigen Hingabe an die sinnliche Wirklichkeit. Hier Optimismus, dort Pessimismus; hier die Erscheinung das wahrhaft Wirkliche, dort die Erscheinung eine durch unser Bewußtsein dem Kern der Dinge umgelegte nichtige Schale!

Aber neben biesen tiefinnerlichen Übereinstimmungen stoßen wir auch auf Abweichungen, die von weittragender Bedeutung sind; und diese Abweichungen lassen sich als Restbestandteile aus der Feuerbachschen Philosophie ansehen, die hier aber mit jenen fremden Hauptströmungen auss innigste verschmolzen sind. Die erste Abweichung von Scho-

widlung in bem Sinne zeigen, wie es die bewußten theoretischen Mußerungen Wagners zweifellos tun, glaube ich nicht. Sie verfinnlichen bas gleiche Pringip nur immer an verschiedenen Stellen und in verschiedenem Grade. Am erfülltesten vom Geift ber Schopenhauerschen Philosophie erscheinen mir Hollander, Ring und Parfifal; letterer bedeutend mehr als der Triftan, in dem nur die metaphysische Rusammengehörigkeit der Liebenden, die Schürzung bes Liebesknotens gang aus der Seele bes Kapitels "Aur Metaphysik der Geschlechtsliebe" heraus geboren ist, mährend die Lösung bedeutende Abweichungen zeigt. Man denke nur an die für Schopenhauer ziemlich unerflärliche Erscheinung des freiwilligen Todes leidenschaftlich Liebender, an die völlige Ausschaltung des Mitleids in biesem Drama, an die gerade hier weit mehr pantheistische als pandiabo= listische Reichnung des Weltengrunds, in dem sich nach dem Tode Tristan und Rolbe zu vereinigen hoffen. Inwieweit ber Wille zum Leben in ben beiben vor ihrem Tode gebrochen ift, inwieweit sie nicht nur auf bas indwiduelle Wollen, sondern auf das Wollen überhaupt verzichten, läft fich hier nicht barlegen. Jebenfalls verfehlen beibe Extreme, bie Auffassung vom Triftan als der "Apotheose der Bejahung des Willens zum Leben" (Chamberlain) und jene von der Apotheose "des ganzlichen Erlöschens aller Willensfunktionen" (Drews) das Richtige. Zu weitgehend. wie mir scheint, aber beachtenswert find die Beziehungen, die Drews (Der Ideengehalt von Richard Wagners Ring ber Nibelungen) zwischen bem philosophischen Gehalte bes Ring und ben Anschauungen E. v. Hartmanns entwickelt.

venhauer betrifft bie Rolle ber Geschlechtsliebe auf bem Beilswege zur Berneinung bes Willens. Rach Schopenhauer gibt es nur zwei Wege, um ben Willen in fich zu ertoten und erlöft ins Nirvana einzugehen; ein allmähliches Durchschauen ber ungezählten Qualen ber Mit- und Umwelt, verbunden mit ber Einsicht, daß alle biefe leidenden Befen nur in ber Erscheinung von und verschieben, im Grunde ihrer Natur ober als Dinge an sich aber mit uns ibentisch sind. Wem biese Intuition aufgegangen, ber leibet mit, was alle Anderen leiben, nimmt bas Weltenleib auf feine Schultern und verneint beffen Urquell, ben Willen gum Leben. Ober aber: ein furchtbares eigenes Unglud öffnet ihm plöplich die Augen über bas mahre Wefen ber Welt und in jahem Entschluß wendet fich ber Wille. Die Beschlechterliebe bilbet auf biefem Beildwege teine Station. Bei Wagner bagegen vermählt fich bie Geschlechtsliebe innig mit ber Mitleideliebe; άγαπή und kows, caritas und amor, bei Schopenhauer wie himmlische und irdische Liebe getrennt, arbeiten bei Wagner gemeinfam am Erloferwerte. Durch die Liebe eines Weibes tritt die Erlösung ein im Hollander, Tannhäuser, Triftan, Ring. 3war teilt auch Schopenhauer bie Anschauung von ber metaphysischen Bufammengehörigkeit, bem im Beltwefen verankerten Füreinanderbestimmtsein leidenschaftlich Liebender, das Bollander, ber Balfure, bem Siegfried, vor allem aber im Triftan in allen erbentlichen Wendungen fünstlerische Gestalt gewann; aber bei Schopenhauer verfolgt ber Urwille burch Dieses Aneinanderfesseln zweier seiner Objektivationen immer nur ben furchtbaren 3wed, eine bestimmte Objektivas tion, an ber ihm besonders gelegen ift, im Rinde ber nichtsahnenden Eltern hervorzurufen. Bon einer Brechung bes Lebenswillens bes Liebenben burch bie Beliebte weiß er

Daher ist ihm ber Selbstmord zweier Liebenden nichts. gang etwas Unverständliches. Warum gieht bas Paar nicht alle Qualen und Entbehrungen bem Berzicht auf bie fich ihm als höchste Seligkeit vorspiegelnde Bereinigung vor? Bier war der Puntt, auf dem Wagner Schopenhauer auch begrifflich forrigieren zu konnen hoffte, indem er die Motis vierung foldes Selbstmorbs aus ber Natur ber Liebe unternahm. Das ichon früher erwähnte Brieffragment Wagners an Schopenhauer hat ben Ansat zu biefer Motivierung zum Inhalt; und noch beutlicher spricht eine Stelle aus ben Briefen an Mathilbe Wesendont sich über bas fünstlerisch von Wagner fo oft bargestellte Berhaltnis von Geschlechtsliebe und Erlöserliebe auch begrifflich aus: "Es handelt fich barum, ben von teinem Philosophen, auch von Schopenhauer nicht erfannten Beilsweg gur volltommenen Beruhigung bes Willens burch bie Liebe nachzuweisen und awar nicht einer abstratten Menschenliebe, sondern der wirk lich aus dem Grunde der Geschlechtsliebe, b. h. ber Neigung zwischen Mann und Weib keimenden Liebe." Die gewaltige philosophische Rolle, die Feuerbach der Geschlechtsliebe auf bem Beg zum höchsten Gut angewiesen hatte, erhalt fich (im Wiberspruch zu Schopenhauer) bei Wagner; nur mit bem Unterschied, daß fich ber Begriff bes Guten mit Schopenhauer gegen Feuerbach nach ber entgegengesetzten Richtung von ber Bejahung gur Berneinung ber Sinnenwelt verschoben hat 1). Freilich ift auch bei Wagner die Geschlechtsliebe nur eine Stufe auf bem fteilen Wege bes ethischreligiösen Lebensmandels. Wer durch Reinheit des Willens

<sup>1)</sup> Die Brücke von der Geschlechtsliebe zur Erlöserliebe ist schon durch die Auffassung der Liebe in der Feuerbachschen Periode gegeben, in der Wagner "den notwendigsten Drang zur Selbstausopserung zu gunsten eines geliebten Gegenstandes" der Liebe wesentlich findet; dieses altruistische

bereits auf höherer Staffel sich befindet, für den bedeutet nicht nur das animalischerotische Berhältnis (etwa die Liebeslockungen der Kundry), sondern auch die innerlichste Liebesneigung, wie sie den Schwanenritter zu Elsa zog, eine Bersuchung, die es zu bestehen gilt.

Der zweite Trennungspunkt zwischen Wagner und Schopenhauer liegt in ber Ausbehnung bes Erlösungsprozesses auf die Mitwelt. Bei Schopenhauer bilbet bas Leib ber Welt bas Material für bie eigene Erlösung bes Beiligen. Um fo mehr ich mitleibe, um fo beffer fahre ich babei! Bei Wagner tritt an Stelle ber Erlösung bes 3ch auf Rosten Anderer die Erlösung der Anderen durch das Ich. Der Altruismus, bei Schopenhauer Mittel bes Egvismus, wird bei Wagner 3wed und Ziel, dem fich ber Egoismus unterordnet. In den meisten Dramen erlöst ein 3ch ein anderes 3ch, im Parsifal erlöst ein Einzelner Amfortas und Rundry, im Ring bringt eine Einzelne symbolisch bie Belterlösung. Rurz es gibt nicht wie bei Schopenhauer nur Erlöste, sondern auch Erlöser. Daher tritt bei Bagners Belben und Belbinnen bas völlige Erloschen bes eigenen Willens erst ein, wenn biese Erlösertaten vollbracht werben. Aber über diesem altruistischen Tatcharafter barf nicht, wie neuerbings oft geschieht, ber quietistische Erlösungscharafter, die Aufhebung bes Wollens erft in Anderen, bann im Ich als Biel biefer Taten übersehen werben. Denn nicht zu Siegfriedtaten, sondern zu Parsifaltaten fordern die Wagnerichen Runstwerke, recht verstanden, auf! Auch so nur ist bas be-

Moment, in der reinen Liebe der Jungfrau besonders stark entwicklt, wirkt entweder auf den anderen Teil bekehrend (Holländer, Tanmhäuser), oder est treibt in beiden Liebenden zugleich aus eigener Wurzel die Blüte der Entsagung hervor (Tristan).

rühmte theoretische Bekenntnis Wagners zu verstehen: "wir bekennen uns zum Glauben an eine Regeneration der Wenschheit." Diese Regeneration bedeutet allmähliche Umskehr zu altruistischer, selbstloser, mitleidvoller Willensserlösung. Wan denke nur an die physiologischen und wissenschaftlichen Empsehlungen dabei: Begetarische Kost, Aufsgeben der Bivisektion usw.

Auch dieser Abweichung von Schopenhauer liegt ein, allerdings winziger Rest Feuerbachscher Optimismus zusgrunde. Während Wagner eine Besserung, d. h. eine Gessinnungsbekehrung des Einen durch den Anderen, ja schließelich der ganzen Menschheit für möglich hält, bricht bei Schopenhauer, der Entwicklung nicht gelten läßt, immer nur ein Einzelner als Ausnahme dem Willen, als dem Ding an sich, ein Rad, das Rad seiner eigenen Individualität, aus dessen surchtbarem Getriebe aus.

Und endlich noch eine lette Abweichung von Schopenhauer, die nur wie leise Ahnung und als mystischer Schimmer aus den Tiefen des Wagnerichen Kunstwerts hervorbricht: eine hoffnungevollere Auffaffung bes Weltengrundes, bes Willens als bes Dings an fich. Ift ber Kern bes Seins vielleicht nicht rabital bofe, sondern wird er es nur in seinen Erscheinungsweisen? Die Zeichnung bes Rheingolds vor bem Raub burch Alberich, b. h. bes Willens vor feiner Berkörperung in der Erscheinungswelt, die Darstellung des Bustandes nach Aufhebung dieser Erscheinung im Tristan weisen in diese Richtung. Damit aber ware die Möglichkeit eröffnet, auch in ber empirischen Wirklichkeit bleibend Gutes vom Bofen zu icheiben und ftatt Aufhebung ber Ericheinung beren Bervollkommnung als lettes Ziel zu erstreben. Bielleicht hatte und nach bem Parsifal ber Meister noch ein Werk in biesem Sinne geschentt. Go muffen wir und mit ben verheißungsvollen Tönen, die in seinem Schwanengesange als leise Andeutungen miterklingen, zufrieden geben 1).

Ich tomme zum Schluß und stelle die Frage: Wird burch bas Ergebnis einer philosophischen Deutung ber Wagnerschen Dramen unsere Gesamtstellung zu biefer Runft berührt? Ersichtlich im allerhöchsten Dage! Denn wenn es auch zweifelhaft ist, ob der afthetische Wert eines Runftwerks steigt mit bem philosophischen Wahrheitsgehalt, ben es symbolisiert, so ist es über jeden 3weifel erhaben, daß wir als vollebige Perfonlichkeiten zwischen afthetisch gleiche wertigen Runftwerken mit metaphyfischem Gehalt bemjenigen die hohere Gunft ichenten, bei bem die herausgedeutete Philosophie nach unserer Auffaffung ben reicheren Bahrheitsgehalt besitt. Der Menich ift Einheit, bas Gerüft seiner Grundwertungen ift nicht zu durchbrechen. Die relis giösen, ethischen, afthetischen, intellektuellen Wertungen stehen nicht in gleichgültigem Rebeneinander aufgereiht in unserer Seele, sie verstärten sich, wo sie harmonisch zusammenklingen, zu Gesamtwertungen, sie kampfen miteinander, wo sie biffonieren! L'art pour l'art ist eine

<sup>1)</sup> Dieses Woment hatte ich, so wurde mir vielsach nach diesem Bortrage gesagt, stärker betonen milsen. Das geschieht nun allerdings seit Chamberlains bahnbrechendem Himmeis auf dieses Kroblem sehr häusig; Louis, Lichtenberger, Lamprecht u. a. messen den optimistischen Elementen besonders in den spätesten Werken eine große Bedeutung bei; ich gebe zu, daß solche Elemente vorhanden sind, aber ich sehe nicht, wie sie auf dem Boden der vollkommenen Mitleids= und Erlösungsmoral sich hätten entwickeln sollen. Und so wäre ich in der Tat in Verlegenheit, auch die leisesten positiven Ivden über Weltverbesserung im Sinne einer Lebensbes als nung aus Wagners Dramen und Schriften herauszulesen; genau so wenig wie ich bei der Ethik des Urchristentums dazu im stande din. Und ich sehe auch nicht, daß ein einziger seiner Darsteller diese Lücke anders als mit Phrasen hätte auszussüllen vermocht.

į

İ

Devise, die nur unter der Perspettive des in der unmittele baren Produktion befindlichen Künstlers ober bes ben afthes tischen Wert einer Erscheinung allein abschäßenden Runfttenners berechtigt ift. Aber fie hat weber als Richtschnur für bie Perfonlichkeit, noch als Rulturparole Gultigkeit. muß die Aunst irgendwie eingeordnet werden in die Gesamtheit bes feelischen Organismus bes Einzelnen, bes Bolkes, ber zur Einheit strebt! Wo also die von einer hohen Runst symbolisierte Philosophie gerade bas verkundet, was jemand für die Wahrheit halt, da begreifen wir, daß die Begeiftes rung für folche Runft ins Unermefliche fich fteigert. Wo aber bas Gegenteil zutrifft, ba fintt ber Gesamtwert, und er finkt oft fo tief, daß ber afthetische Wert hinter bem höheren Unwert, ber ihn verdunkelt, nicht mehr empfunden werden Das eine und bas andere sehen wir wie an einem Schulbeispiel verkörpert an ber Stellung Friedrich Rietssches ju Richard Wagners Runft, an ber überschwänglichen Berehrung in ben frühen, an ber maßlosen Befämpfung in ben späteren Schriften. 3wischen beiben Extremen tann auch eine mittlere Beifteshaltung als Gefamtstellungnahme aus ber Bilang zwischen funftlerischer und philosophischer Beurteilung entspringen. Worauf sich aber Alle einigen muffen, bas ift die Bohe ber Dimension, in die burch ein bedeutendes philosophisches Runstwerk im Sinne bes britten Typus unser geistiges Leben gehoben wirb. handelt es sich boch um unsere Stellung zur genialen Symbolisierung beffen, mas uns bas Beiligfte ift, unserer Überzeugung vom Wefen und Werte bes Dafeins. Enthusiasmus und Bingabe, Chrfurcht und Schweigen, Ablehnung und Betampfung einem Runftwerte gegenüber, erreichen erft bann bie volle Glut ihres Pathos. Wir feben mit philosophischen Augen, wir horen mit philosophischen Ohren; unsere tiefften Gefühle, Liebe, Achtung und haß, und die daraus entspringens ben Taten entzünden sich an dem Symbol, das uns das Ewige im echten Bilde oder in der Entstellung zeigt. In der Erregung solcher Gefühle, solcher Taten, freundlicher oder seindlicher, mit dem Blick auf das Ewige liegt auch der unvergängliche Wert des Verhältnisses, in dem Aunst und Philosophie bei Richard Wagner zu einander stehen!

## Ludwig Woltmann, die Persönlichkeit und ihr Werk



"Er hatte eben jenen Hunger nach bem Maß und Gleichmaß aller Dinge, ben so wenige Menschen begreisen und welcher so schwer zu befriedigen ist und vollftändig nur durch den Tod befriedigt wird." (Bilbelm Raabe.)

#### I.

Biele, ja die meisten Menschen zeigen schon auf ben ersten Blid in all ihren Außerungen ein ziemlich einheitliches Geprage. Wie man eine triviale Melodie nicht bis zu Ende anzuhören braucht, sondern von felbst die Fortsetzung zu erganzen vermag, fo weiß man auch von ber menschlichen Durchschnittsware, wie sie morgen benten, fühlen und hanbeln wird, wenn man sie heute bei ihrem Tun und Laffen beobachtet hat. Leicht und sicher sind solche Erscheinungen in ben für den Alltagsmenschen paffend zugeschnittenen Rubris ten, in welche man bie Temperamente, Charattere, Seelenverfaffungen einzuteilen pflegt, unterzubringen. eng und fest auch die Einheitlichkeit solcher Leute scheinen mag, so teilen sie boch ihr Wesen mit ungezählten anderen; fo find die Elemente ihrer Perfonlichkeit einander gum Berwechseln ahnlich; und diese Berwandtschaft findet in der Ahnlichkeit aller Lebensäußerungen ihren felbstverständlichen Ausbruck. Schließlich ist auch ber Zusammenhalt berartiger Seelen nur icheinbar ein geschloffener; folange bas gewöhnte Milieu fie umgibt, zeigen fie fich gefestigt und unbeirrt; aber wenn ein Windstoß sie aus ben eingefahrenen

Bahnen ichleubert, fo feben wir bie auf fich felbst Gestellten ihr Ich verlieren und entweber untergeben ober an andere Gruppen Anschluß suchen. "Es ist tragisch, wie wenig Menschen es vor ihrem Tobe gelingt, ihrer Seele habhaft zu Die meisten Leute find andere Leute. banten find die Meinungen Anderer, ihr Leben ift Minkitry, ihre Leidenschaften find ein Zitat." (Ostar Wilde.) Woltmann war bas gerade Biberfpiel folder unoriginellen, armen, schwachen und burchsichtigen Raturen. Die Einheit seines Wesens war teine Ginerleiheit, sonbern ber immer wieberkehrende Grundton an einer verwickelten feelischen Mannigfaltigfeit; und biefe Mannigfaltigfeit war in ber Art ihrer Mischung ebenso eigentumlich wie bas Band, bas fie zusammenhielt. Aus bem Sattel gehoben aber konnte ber Besitzer Dieser Gaben schwerlich werben; im raschen Wechsel ber Lebenslagen und Schicfalsfügungen blieb er fich felber treu, ein in sich Ruhenber, ber auch auf frember Erbe auf eigenem Boben ftanb.

Zwischen sehr verschiedenen Dingen Ahnlichkeiten aufzusinden, ist immer schwierig, und Unerwartetes in sich aufzunehmen, doppelt schwer. Menschen, die und solche Aufzgaben stellen, nennen wir tiese, reiche und dunkle Naturen — mit allegorischen Beiwörtern, die nun nicht mehr abgegriffen wirken, nachdem jedes in der Wucht und Schwere seiner psichologischen Bedeutung verstanden ist. Woltmann pflegte gerade in der letten Zeit zu sagen, bei jedem Schritt auf dem Weg seines Lebens und Schaffens habe er die Empfindung, als sielen die Entscheidungen mit der Notwendigkeit, mit der eine Wasse den Abhang herabrollt; aber über die Eigenschaften dieser Masse und die Linie ihres Falls sei er sich selbst nicht im klaren. Nun zwingt und ein grausames Geschick, auf die Art dieses wundervollen Wenschen, der nie auf-

hörte, sich zu entwickeln, als auf ein Ganzes und Abges schloffenes zuruckzuschauen und ein paar bescheibene Schritte zur Aushellung bieser Einheit zu versuchen.

Sehe ich recht, fo hatte die begriffliche Formel für diese Einheit zu lauten: Ausgleich von Ratur und Geift, ober beffer: ewiger Rampf um bie= fen Ausgleich. Wie in bem bunteften und verschlungenften Gefpinft von Seibe immer bie gleiche, eble Grundbeschaffenheit wiederkehrt, so trugen alle Betätigungen, Die Ludwig Woltmann gang zugehörten, jenen monumentalen, boch schwer zu entziffernden Stempel. Natur und Geift find aber hier nicht Rörper und Seele gleichzuseten, sondern zwei Pringipien, die, wenigstens bei ben höher entwidelten Wefen, in allem Leiblich-Seelischen gemeinsam wirken, und nur ihre Pole im felbstbewußten Denken und Wollen und in ben mechanischen Bewegungen ber materiellen Atome unseres Leibes finden. Aber felbst bas höchste Selbstbewußtsein und bamit die entwickeltste Beistigkeit wird von den Gesetzen der Natur burchbrungen, und die blinde Natur beugt sich unter bas Jody ber vergeistigtsten Kunktionen in einem und bemfelben Wefen. Diefes fich wechselseitige Durchbringen, diefes Ringen um ben Borrang bestimmte alle Außerungen bes verstorbenen Freundes.

Was aber dem Näherstehenden als besonderer Reiz, dem Ferneren als besonderes Rätsel erschien, das war die sast gleichmäßige Stärke und Durchbildung des Geistigen und des Natürlichen an ihm. Er war nichts weniger als ein reiner Gelehrter, mit einem Mindestmaß von Trieben und Begierden begabt. Er war kein vorzüglich animalisches Wesen, bei dem der Geist nur eine zierende Luzusblüte gewesen wäre. Sondern heiße Zuneigungen und Abneigungen lebten sich unter und über dem Walten abgeklärtester Ges

banken aus. Und beibe Seiten liefen nicht friedlich und begiehungslos nebeneinander wie bei fo Bielen, welche an ihrem Schreibtisch geistige und an ihrem Estisch Naturwesen find, sondern in stetem Wechselsviel waren beibe überall gegenwärtig, nur daß bald biefer, bald jener Richtung bie Kührung zufiel - eine faustische Natur. Darum gestaltete Woltmann nicht etwa nur fein unbewußt-sinnliches Leben burch die Bewußtheit vernünftigen Wollens, wie die wohlweisen Prinzipienmenschen, benen fich ein magerer Stoff willig unterwirft; fondern ebenfogut bestimmte feine biologische Natur die intellektuellen Mächte, und fast will es mir scheinen, als ob alles in allem seine Natur ftarter war als fein Geift. Irgend ein Werturteil foll bamit nicht ausgesprochen sein. Das Große und Schöne an ihm entfloß gleichmäßig beiben Quellen, und er felbst mare ber lette gewesen, ber bem Beift im Sinne ber Alltagewertung ben Boraug gegeben hatte. Aus dem fteten Ringen beiber Prinzipien auf bem Grunde biefer Seele entsprang jene Unberechenbarkeit, die so viele Menschen an ihm befremdete und fich bem helleren Blide boch nur als hochfte Gesetmäßigkeit seines Wesens offenbarte. In weffen Tiefen die Urströmungen alles höheren Seins fo machtig burcheinanderwogen, ba wird eine seelische Spannung erzeugt, die auf die Dauer zu ertragen, über menschliches Bermögen geht. entstehen bann jene Paufen, in benen ber gleichmäßige Atem aussetzt und Natur ober Geift in gewaltsamer Entladung hartnäckig allein bas Feld behauptet. In Diesen Zeiten konnte man Woltmann balb für einen reinen Rationalisten vom Schlage ber Aufflärer bes 18. Sahrhunderts, bald für einen reinen Triebmenschen nach Art ber jungeren Sophisten halten. Als Rudichlag folder Perioden gab es bann jene schwermutigen Stimmungen, die fich mit bunklen Schatten über ihn senkten, ihn aber zugleich zu sich selbst zurüchsührten, zu einer tapferen Lebensarbeit um den Rhythmus von Natur und Geist. So konnte ihn als Wensch nur versstehen, wer nicht vereinzelte Handlungen, Aussprüche, Gessinnungen losgelöst beurteilte, sondern jeden Teil nur in Beziehung zum Ganzen, zu anderen Teilen und Zeiten begriff.

Ich versuche, die abstrakte Schilberung dieser eigensartigen Seelenform mit etwas Inhalt aus dem Schatz perssönlicher Erinnerungen zu erfüllen und die unio mystica der coincidentia oppositorum, welche das fromme Mittelsalter nur für Gott, eine weltzugewandtere Zeit aber für manche große Persönlichkeit gelten lassen wird, an einigen konfreten Charakterzügen hindurchschimmern zu lassen.

Schon bem, von außen gesehen, so sprunghaften Lebensgang Woltmanns verleiht das Auf und Ab von Natur und Geift Gleichmaß und Gestalt. Es scheint nicht ausgeschloffen, daß er biefe Art bes Ausgleichs von ben Eltern geerbt hat. Richt häufig, und mit Borliebe nachbem man auf bem Boben seiner geistigen Beimat, in ber Stellung zu ben metaphyfischen Problemen innere Kühlung gewonnen, tam er auf feine natürliche Beimat, auf seine Familie und bas Milieu feines Elternhauses zu sprechen. Dann erzählte er wohl, nur mit einem etwas innigeren Rlang ber Stimme, aber ohne jebe Rührung ober Pathos: wie Bater und Mutter fich so jung geheiratet hatten, beibe mittellos und ben widrigen außeren Umftanden im Bertrauen auf ihre Liebe und Tatfraft Trot bietend; wie fie bann allmählich eine eigene Tischlerwerkstatt, später ein Möbelgeschäft eröffnet und fich fo stufenweise zu bescheibenem Wohlstand emporgearbeitet hätten, ber ihnen schließlich erlaubte, bas Geschäft bem altesten Sohne zu übergeben und forgenlos die Ruhe des Alters zu genießen; wie sie sich den Lebensweg erschwerten burch ihre Überzeugungstreue in politischen und religiösen Dingen, Bater und Mutter seien aus der Kirche ausgetreten, die Kinder wären ihrem Beisspiel gesolgt; aber leicht hätten sie es — zumal im Rheinslande — badurch nicht gehabt; die einzigen Erziehungssprinzipien seines Elternhauses seien gewesen: "arbeiten und die Wahrheit sagen", und alle Kinder, Söhne und Töchter, tüchtige Wenschen und brauchbare Bürger dabei geworden (mit Ausnahme von ihm selbst, eine Bemerkung, die seine naturalistischen Strömungen halb im Ernst, halb im Scherzihm eingaben). Wer diesen schlichten Verichten lauschte, hatte sofort den Eindruck: es ist Woltmannscher Familiensgeist, der auch in Ludwig Woltmann, nur in ganz eigener Weise, lebendig war.

Am 18. Februar 1871 in Solingen geboren, besuchte Woltmann zunächst, ben "natürlichen" Bedingungen gehordend, die gewöhnliche Burgerschule; auf ben oberen Rlaffen trieb ihn ber Beift zu vertiefterer Bilbung, die er auf den Realgymnasien seiner Baterstadt und Elberfelds auch befriedigte. Run galt es ein Erwerbsstudium zu mah-Runftlerische, bichterische, aber vor allem malerische Begabungen (bie Woltmann für fo ftart in fich hielt, daß er noch in ben letten Wochen feines Lebens mir einmal fagte, er zeichne nie mehr zu seinem Bergnügen, um nicht alte Wunden aufzubrechen) wurden gurudgebrangt und mebis zinische Studien an ben Universitäten Marburg, Bonn, München, Berlin, Freiburg betrieben; aber in ben Rliniken vertiefte man sich heimlich in die Werke Spinozas und Schopenhauers, beren ratfelhafte Runen vor ben Augen ber Lehrer verborgen, auf ben Knien unter ber Bant gehalten wurden. Und wirklich gelang es ber erstaunlichen Arbeitsfraft Woltmanns, was in ben akademischen Aften fich wohl

nicht häufig vorfinden burfte: er bestand furz nacheinander, in wenigen Wochen bie medizinische Staatsprüfung, bas medizinische und philosophische Dottoreramen (Freiburg 1896). Dr. med. et phil., ein außeres aber treffenbes Symbol für bas Doppelgestirn, bas ihn auf seinem Lebensweg geleitete! Nun folgten seine Dienstzeit als Einjähriger-Arzt (Oftober 1896 bis Frühjahr 1897), während ber bas erfte Werk (Sustem bes moralischen Bewußtseins, Michels, Duffelborf 1898) beendet wurde, darauf erneute philosophische und spezial-medizinische Studien in Berlin (Gerbst Wieder trieben ihn die natürlichen Bedingungen gur Befleibung einer festen austömmlichen Stellung, bie er als Augenarzt in Barmen (Juli 1898) gefunden hatte, und wieder trieb ihn der Geist, teils in sozialistischer Propaganda, die ihn auf dem Hannoveraner Varteitag (1898) gegen Bebel ben Revisionismus verteidigen ließ, teils in ber Ausarbeitung neuer Werke (Die Darwinsche Theorie und ber Sozialismus, Michels, Duffelborf 1898; Der hiftorifche Materialismus, Michels, Duffeldorf 1900) seine philosophis ichen Ibeale burchzusepen. Als honorar für feine Bucher hatte er sich — ein echt Woltmannscher Bug — bie Rosten für eine Reise nach Griechenland und Palaftina ausbedungen, um Land und Leute jener Welt von Angesicht zu feben, in beren Bergangenheit er mit einem Teil seines Gelbst beständig lebte. (Pilgerfahrt, Stizzen aus Palastina 1901, berichteten über bas im Drient Erschaute.) Dann versuchte er es - nachdem er ber ärztlichen Praxis und ber politischen Parteizugehörigkeit ben Rücken gekehrt — noch einmal als Lehrer ber Sygiene und Entwidlungslehre an bem freien Erziehungsheim Baubinda (S.M) mit einem festen Berufe, um jedoch bald einzusehen, daß ein fo einfacher Ausgleich von Natur und Geift für ihn nicht zu finden war. Go ichied er aus dem Amte und lebte nun als Berausgeber ber Polis tischeanthropologischen Revue (seit 1902) in raschem Wechsel balb in Berlin, Leipzig, Gisenach in einsamen Studierstuben ober im warmen Beim ber Freunde, balb in Solingen bei ben Eltern, in Elberfeld bei ber verheirateten Schwester, bald in bescheibenen Pensionen in Paris, an ber Riviera, in Florenz, wohin ihn ein unbezwinglicher Instinkt seiner Natur und die Richtung feiner Studien gleichmäßig zogen. Neben zahlreichen Artikeln in ber von ihm geleiteten Zeitschrift waren bie "Politische Anthropologie" (Thuringische Berlagsanstalt, Leipzig 1903), als Beantwortung ber Kruppichen Preisfrage über ben Ginfluß ber Defzendenztheorie auf die politische Entwicklung ber Bolfer, "Die Germanen und die Renaissance in Italien" (Thuringische Berlages anstalt, Leipzig 1905) und "Die Germanen in Franfreich" (Dieberichs, Jena 1906) ber literarische Ertrag biefer Zeiten.

Eine biologische Ethit, welche bas bie ganze bisherige Entwicklung fronende Werf werden follte, trug ber junge Forscher im Ropfe; die Niederschrift versagte ihm ber Tod, ber ihn an einer ber ichonften Stellen ber Erbe, beim Baben in einer Felsenbucht nabe von Seftri Levante am 30. Januar 1907 ereilte. Aber felbst biefer Untergang in feinem Gemisch von Sinn und Unfinn, Bufall und icheinbarer Absichtlichkeit ist tein frembartiger Schlugafford biefes groß angelegten Lebens. Erlag hier ber Geift blinder Naturgewalt, verstand ein unvernünftiger Trieb, ber viel zu früh im Jahre ben Bergleidenden zum Babe brangte, biefen Beift beffer als wir, die Trauernden? Rangen beide wieder einmal unents schieden miteinander? Berwegene und mußige Fragen aber es ist bas Vorrecht tiefer Menschen, bag man zu ihrem Leben und Sterben Fragen erheben fann, auf die es feine Antwort gibt.

Von Woltmanns äußerem Typus erhielt man zu verschiebenen Zeiten einen verschiebenen Ginbrud. änderten bie himmelblauen, fart furzsichtigen Augen, bas rötlich-blonde wellige Saar, die helle, fehr fenfible Saut nicht ihre Farbe, der mittelgroße, gart gebaute ("grazile" wurde er von Anderen gesagt haben) Rörper, ber mächtige, bas Gefamtbilb burchaus beherrichende Ropf nicht ihre Geftalt; noch ber Schäbel feine zwar echt bolichozephalen Mage, die jedoch hinter dem absoluten theoretischen Ideal, wie öfters von ihm heiter belächelt murbe, um ein weniges gurudblieben; aber ber gutmutigestreue, offene Blid, etwa im Berfehr mit Rindern, bei ben fleinen Freuden des Mahles, bei harmlosen Erholungespielen ichien jemand Anderem zuzugehören als bie Falte zwischen ben Brauen, die in geistigen Besprächen ernfte Bertiefung, bei Sturm in der Seele aber auch Fluch auf alles Dieberträchtige biefer Welt (im Goetheschen Sinne) mit einer Art verbiffener Beftigfeit funden tonnte.

Seinen Körper hielt er zu regelmäßiger Bewegung an; er schwamm, ritt, fuhr Rab, wanderte — aber alles gang "unsportmäßig", nicht als Ausfluß verfeinerter Leibesfultur, sondern um dem Körper die natürliche Freiheit zu geben, welche ihm am Schreibtisch nicht werden konnte. Doch eine leichte Herzaffektion mahnte ihn zur Vorsicht — es fam bann wie eine Ahnung über ihn, daß er fich für höhere, geistigere 3wede aufsparen muffe. Oft an ben ungeeignetften Stellen brach biefe Empfindung, die an jenem Ungludstage zu Seftri fo vollkommen versagte, hindurch. Einst war Woltmann, ber die Natur fo liebte, unter feinen Umftanden zu überreben, auf einem fleinen, aber von allen anwesenden Damen betretenen Steg im Garten meiner Mutter sich burch bas naffe, hohe Schilf zu einem in ben See hineinspringenben Tempel mit besonders ichonem Blid auf die markische

Landschaft hindurchzuschlagen. "Zeigen Sie lieber Wagemut in der Wetaphysik als in solchen Dingen", entgegnete
er dem damals in redus philosophicis sehr Skeptischen,
als ich ihn wider seinen Willen mitziehen wollte. In solchen
Augenblicken spürte man so recht die Überlegenheit dieses
Wannes. Und andere Vilder, Sinnbilder skeigen auf:
Woltmann zu Pferde, in ganz unreitmäßiger Kleidung, zu
kurze Schaftstiesel, welche die rote Viese an der alten Wilitärhose nicht verdecken können, der stets von ihm getragene
schwarze, breitkrempige Schlapphut auf dem Kopse, im salschwarze, breitkrempige Schlapphut auf dem Kopse, im salschwarze, breitkrempige Schlapphut auf dem Kopse, im salschwarze, das sind ber Limbernschlacht, halb übergeistigter Intellektueller
auf elendem Mietsgaul, grandios und grotesk. Ich glaube,
das sind Gesichte, über welche Dichter weinen können.

Auf feelisch em Gebiet trat bas Doppelspiel von Natur und Beist am reinsten zutage. Sab er bem natürlichen Fluß seines Temperamentes nach, so war er, dem Denken und Erfahrung eine seltene Weltverachtung aufnötigten, ber warmherzigste und wohlwollendste Mensch. Aber da trübe Anschauungen, die leider zunehmend fich ihm bestärkten, alle weicheren Gefühle in Bann hielten, empfanden Fernerstehende wohl eine Enthaltsamkeit in biefer Richtung als Schroffheit, wo feine Freunde eine um fo größere Zartheit herausfühlten. Aus biefem liebebedürftigen Bergen, bas sich einst so offen und überströmend gegeben hatte 1), kam in späteren Zeiten wohl jahrelang tein Geständnis über bie Lippen; wer aber mitansehen durfte, wie Woltmann Körper und Seelen von Rinbern zu ftreicheln verftand, bem ents hullten fich auch die weichen hintergrunde diefer aller Sentis

¹) Bergl. die Erinnerungen von Koch=Heffe über Woltmann im "Greifswalder Tageblatt", Nr. 41, 18. Februar 1907.

mentalität abholden Seele. Am ursprünglichsten ließ er seinem Humor die Zügel schießen; der harmloseste Scherz konnte ihm ein helles Kinderlachen entloden. Und dann drängten plötzlich die rauhen Züge, die seiner Natur auch nicht sehlten, alles Andere beiseite und trieben ihn zu Taten und Außerungen, die, wenn man hier nicht "alles in allem nahm", sich schwer verstehen ließen.

Im Mittelpunkt biefes Wefens aber ftanden nicht Die Bufälligkeiten eines bald gehemmten, bald befreiten Temperaments, sondern ber stetige Bau an bem feelischen Grundgerüft, bas Wachsen und Bilben eines Charafters. Und hier ordnete Woltmann alles jenen Hauptzielen unter, in beren Förderung Natur und Geist sich leidenschaftlich zus sammenfanden. Diese Ziele aber gipfelten in der Bervollfommnung bes Erkennens und Wirkens zum Beile ber Menschheit, bes Lebens - ber Welt. Diese höhere Genbung, ber weltpriesterliche Beruf gaben bem, ber fie übernommen, etwas Geweihtes, fast Beiliges. Es läßt sich nicht leugnen: es lag wie Feiertagsstimmung, wie ein Unnasbarfeitsgebot in ber Luft, die diesen Mann umgab. Rinder sich stürmisch an ihn klammerten oder Erwachsene mit plumpen Seelen ihn birekt auf etwas zu stellen suchten, bann fah man jenes hilflose Unbehagen über die unerwünschte allzu große Nähe fremder Areatur sich über ihn breiten; der Refler jenes Abstandes, der ihn von der Allgemeinheit trennte, eben bas, was Nietsiche bas "Pathos ber Diftanz" genannt hat. Wer alles für die Allgemeinheit denkt und wirft, tann felbst nicht zur Allgemeinheit gehören. Wahrhaft demofratische Ziele können nur von wahrhaft aristokras tischen Perfönlichkeiten verfolgt werden. Bier lieat ber Schlüffel für das Berftandnis einer sonderbaren Dischung aristofratischer und bemofratischer Elemente in Woltmanns

Wesen — aber auch für das Verständnis jener besonderen Art der Tragik, die sich aus dieser Mischung ergab. Eine aristokratische Natur, die vom Geist demokratische Weisungen empfing! Den Zwiespalt suchte er so zu überwinden, daß er zunächst seine überragende Natur zu demokratisieren, später seiner Vernunft aristokratische Lehren zu entlocken sucher Aber beidemal kam es nur zu einem vorübergehenden Ausgleich, dessen Vollendung vermutlich die Krone dieses Lebens bedeutet hätte!

Aber wie es auch mit ber Art jenes Ibealismus beschaffen sein mochte, dieser felbst blieb unverwüftlich und fonnte nur mit seinem Trager zu grunde geben; benn er quoll aus ben Tiefen einer echt germanischen Seele. Bunachft waren es Weltanschauungenöte, in benen er fich zu bewähren hatte. Ein Anfangsstadium bes driftlichen Vietismus, in bem ber Bund mit ber Religion auch außerlich enger geschlossen wurde, ward abgelöst von dem Gegenvol firchenfeindlicher Dentweise, die den wahrhaftigen Jüngling später zum Austritt aus der Landeskirche bewog; die Überwindung bes ffeptischen Busammenbruchs vor ben Wibersprüchen ber nunmehr ernstlich studierten Denter und Dichter führte gur Entdedung der allen führenden Weltbildern gemeinsamen Grundwahrheiten, mit ber bie ersehnte intellektuelle Beruhigung fich einfand. Kant in ber Begelichen Umbeutung, Darwins Lehre philosophisch erweitert, galten ihm als die zeitgemäßesten Formen und Formeln der aeternae veritates, welche auch bei Plato, Spinoza, Goethe und Schiller nur in anderem Gewande aufgetreten waren. Mary' fozialiftische Anschauungen aber bilbeten bie Brude, auf ber feine feurige Seele die Theorie in die Pragis überzuführen, die allgemeinsten Ibeen auch ber Wirklichkeit allgemein nutbar zu machen hoffte.

In diesem Jahrzehnt (etwa 1888—1898) hatte Ideal mit Ideal gerungen; jest folgte die hartere Probe: ber Rampf des Ideals mit der Wirklichkeit. Die erste, vielleicht bitterfte Enttäuschung mag Woltmann hier erlebt haben, als er ber politischen Varteitätigkeit entsagen mußte. Mit Unberen im Großen wirfen tann nur, wer sich in ihre Reihen stellt ober sie bandigt als Tyrann. Dieses untersagte ihm sein demokratisches Gewissen, jenes seine aristokratische Natur. Aber seine Ziele gab er beshalb nicht auf. Konnte er die theoretischen Überzeugungen nicht unmittelbar verwirklichen, so sollte sich von nun an um so entschiedener die Theorie der Bewältigung ber praktischen Probleme, der Erforschung ber sozialen, ökonomischen, politischen universals geschichtlich bedingten Gesetlichkeiten zuwenden. ber zweite Schlag: Woltmann fand auch bei bem fleineren Rreise, an ben fich seine Werte nunmehr wandten, nicht bas Berftandnis und die Anerkennung, die ihm auf seinem entsagungsvollen Wege als ermunternde Resonanz Bedürfnis waren. Allem Zunftwesen fernstehend, konfessionslos, gewesener Sozialdemokrat, fühlte er sich nicht im stande, mit seinen überreichen Gaben den kleinen Lebenskomfort, nach bem er ftrebte, zu befriedigen. "Es ift nicht leicht" - heißt es in einem seiner Briefe - "eine Sache, bie man unter bem Bergen getragen, und nur mit ben lautersten Empfindungen berührt hat, nachher wie Speck und Wurft zu verhandeln. Doppelt schlimm, wenn man fich in ber intellektuellen und ökonomischen Welt zugleich orientieren muß, und wenn man für lettere nur die Mittel ber ersteren zur Berfügung hat." Bis zu zynischen Aussprüchen konnte er sich versteigen, wenn er auf diese Dinge zu sprechen tam. Die Welt hatte übel mit seinem Idealismus gewirtschaftet (ein beliebter und erlebter Ausbrud Woltmanns, ben er oft anwandte, wenn er auf bas

Berhältnis der Regierung — auch Bismarcs — zum deutschen Bolke zu sprechen kam). Aber zu ersticken vermochte sie biese Flamme nicht. Als seiner Politischen Anthropologie, die trot mancher Mängel im einzelnen ein selten freier und großer Geistesatem durchweht, beim Kruppschen Preisaussschreiben nur ein niederer Preis zuerkannt wurde (ber aber immerhin ein Jahresauskommen für den anspruchlosen Wann bedeutete), wies ihn der Empfänger stolz zurück.

Überblickt man biesen ibealistischen Werbegang als Ganzes, so fassen ihn wirklich bie Goetheschen Berse fast erschöpfend zusammen:

Da kämpft sogleich verworrene Bestrebung Bald mit uns selbst und bald mit der Umgebung; Keins wird vom Andern wünschenswert ergänzt, Bon außen düstert's, wenn es innen glänzt.

So begreift sich, wie die Woltmann eigene Reierlichkeit und innere Unnahbarkeit unter ber Ungunst ber Berhältniffe ausartete zu einer fast nervofen Scheu vor perfonlicher Berührung mit ber Welt, zu einem Unabhängigkeitstrieb ohnes gleichen. In nichts mochte er sich binben, an keinen Ort und feine Zeit, feinen Beruf und feine Gesellschaft. Manchmal schob er die Schuld auf bas rauhe und graue nordische Klima und bedauerte, daß seine germanischen Vorfahren nicht mit ben Goten ober mit Chlodwig nach bem Guben ausgewanbert seien; bann wurde er forglos unter blauem himmel als Baron ober Marchese (zu benen ja bie Germanen in Stalien und Frankreich bas Hauptkontingent seiner Ansicht nach stellten) eine gesicherte Rente verzehren und still feinen Urbeiten leben. Aber er mußte wohl fo gut wie wir Alle, baß für Leute seiner Art solche Sehnsucht ebenso bezeichnend ift, wie bas Ungenügen, mare fie in Erfüllung gegangen.

Aus allen Wirrnissen fand er sich immer wieder zu sich felbst zurud und auch zu ben Wenigen, mit benen er fich verstand. Denn auf jeder Station seines Lebens traf er Gleichgefinnte, Freunde, meift auch einsame und versprengte Menichen aller Stanbe und Berufe, Sandwerfer und Gelehrte, Politifer und Künstler, Arme und Reiche (benn er war nach unten und oben gleich vorurteilslos), wie fie fich eben unter folden Voraussehungen zusammenfinden. Wurde aber bas innere Band, bas ihn an einzelne Menschen allein feffelte, zerschnitten, so waren damit auch alle Beziehungen zu den betreffenden Versonen aufgehoben. Mit welcher Entrüftung fprach er von früheren Freunden, die in religiöfen Anschauungen rudfällig geworden waren; Briefe solcher Menschen beantwortete er nicht mehr. In Gesprächen mit gleich= gestimmten Seelen aber klang fein Sinnen und Wirken am reinsten zusammen. Im Dialog, in ber eblen antiken Bebeutung bieses Wortes, fand er ben Ersat für manche verlorenen Illusionen. Da hatte er bann Augenblicke, in benen er in einer Art und mit einer Fulle fpenden tonnte, bag man sich erstaunt fragte, was ihm zu einem Genie bes Ropfes und bes Herzens eigentlich noch gefehlt habe. Wenn er bagegen eiferte, baß Platos Staatslehre eine Utopie genannt, ober ber Tob bes Sofrates, in bem er ben Sieg ber Legalität bes Durchschnitts über bie Moralität in einer großen Natur erblidte, gepriesen wurde; wenn sein spefulativer, immer auf bie Synthese gerichteter Geist die Identität amischen ben scheinbar entgegengesetten Systemen nachwies und alle Abweichungen, die sein geistiges Einheitsstreben nicht anerkennen wollte, aus ben unbewußten biologischen Motiven von Originalitätssucht und Reid im Konfurrenzfampf um bas höhere Dasein wegzuerklaren suchte; wenn er fich in Ausbrücken gegen bie Rirche und ihre Bertreter erging, welche

bie berüchtigte Formel Boltaires und seines königlichen Freundes weit hinter sich ließen, und doch von der tiefsinnigen Bedeutung der "himmlischen" Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung sich nicht ein Stück rauben lassen wollte; wenn man am hundertjährigen Todestag Schillers den Gesdichtband gemeinsam durchblätterte und Seite für Seite enttäuscht umwendete, bis sein Blick plötslich an den (allerdings wie eigens für ihn geschriebenen) "Idealen" hängen blied und er das Unvergängliche an Schiller, das von kalten Herzen um diese Zeit gewerbsmäßig ausgeboten wurde, in andächtiger Glut neu ergriff und pries— dann war er ganz er selbst, mit sich und der Welt versöhnt, verstehend und versstanden. Aus Augenblicke hatte er das "Waß und Gleichmaß aller Dinge" gefunden.

Jest erft, nach seinem Tobe, erfahre ich aus mündlichen und schriftlichen Außerungen, baß gar Mancher, ber nur flüchtig mit Woltmann zusammengetroffen war, beffen Tiefen ahnte, auch ohne baß sie ihm gerauscht hatten. "So wenig ich auch ben Beimgegangenen kannte", heißt es in einem folden Briefe, "so tief sympathisch war er mir. Auch ich habe in seiner Mahe ben Sauch ber Größe empfunden und gefühlt, wieviel hinter ihm, vieviel unter ihm lag." Und fo war es in der Tat. Was von diesem Manne sichtbar ward, ftieg aus einem reichen, tiefen und bunklen Schachte ans Licht, hatte feine Beimat in ben Abgrunden einer großen Persönlichkeit. Wem es vergönnt war, zeitweise auch die fleinen Leiden und Freuden bes Daseins mit Woltmann zu teilen, bem werden unwillfürlich die Worte Goethes in ben Sinn tommen: Schiller war groß, auch wenn er sich bie Mägel beschnitt. Und boch tat er nie bas minbeste bazu, seine Bedeutung Anderen bemerkbar zu machen; ja, er ftellte fein Licht mit Borliebe unter den Scheffel. Jede Art von Überhebung war ihm fremt; benn er maß instinktiv sich und sein Werk nicht an ber "Fabrikware ber Natur", sondern an ben großen Ingenien der Menschheit (wie er für Genie mit Borliebe zu fagen pflegte), unter benen er wiederum zu Rant, Darwin und Leonardo mit einer fast religiösen Ehrfurcht emporschaute. So muß es einzig bie Glut bes platonischen Eros gewesen sein, die, auch ohne daß ihre Flamme nach außen ichlug, von höheren Menichen gespurt und geehrt wurde. Daß solche Naturen, beren Lebensinhalt fich barin erschöpft, bas Sinnliche jum überfinnlichen ju fteigern und bas übersinnliche ins Sinnliche hineinzubilben, sich im Getriebe ber nieberen Wirklichfeit oft wunderlich ausnehmen, fann nur die in ber Konvention und im Alltag Befangenen befremben. "Denn wenn Giner Bernunft hatte", fagt Plato, "so wurde er bedenken, daß durch zweierlei und auf zweierlei Weise das Gesicht gestört sein kann, wenn man aus dem Licht in die Dunkelheit verfest wird und wenn aus der Dunkelheit in bas Licht. Und ebenso, wurde er benken, gehe es auch mit ber Seele, und wurde, wenn er eine verwirrt findet, nicht unüberlegt lachen, sondern erft zusehen, ob fie wohl, von einem lichtvolleren Leben herkommend, aus Unaewohnheit verfinstert ift oder ob sie, aus größerem Unverstande ins Bellere gefommen, burch die Kulle bes Glanzes geblendet wird."

#### II.

Aber die Persönlich feit ist nur ein Teil bessen, was mit dem Tode Woltmanns und entrissen ward, was wir in trauerndem Gedenken und in die Erinnerung zurückzurusen haben. Auch die Arbeiten, die er noch vollführt, die Bücher, die er und noch geschenkt haben wurde, sind unwiders

bringlich babin, haben mit ihrem Schöpfer ben frühzeitigen Untergang gefunden. Denn nicht nur was Woltmann war, konnte kein Anderer sein; auch was er leistete, kein Anderer Alle Auffate biefes Beftes, bie unfere Ausfuhrungen ablosen, werben fich ja mit ber Würbigung bes wiffenschaftlichen Werts ber Woltmannschen Untersuchungen zu beschäftigen haben; unsere Aufgabe foll es nur sein, auch im B ert biefes Mannes auf bie Gemeinsamkeiten ber zahle reichen und einander scheinbar so fremben Problemstellungen hinzuweisen und zugleich die Ginheit zwischen ber Perfonlichfeit und ihrem Werke gu betonen. Denn wie auf ber einen Seite alles, mas in biefem Menschen vorging, von ben oberflächlichsten Gewohnheiten bis zu ben entscheibenbsten Lebensschritten, auf ber anberen Seite alle literarischen Außerungen, von ben metaphysischen Spekulationen bis zur Bestimmung ber Augenfarbe Raffaels ober Tizians, Rreisbogen zu vergleichen und nur burch ben unveränderten Abstand vom Mittelpunkt vollkommen zu verstehen find, fo werben auch Leben und Lehre, Charafter und Wert aus ber gleichen Quelle gespeist, und in Wahrheit gibt es hier nur e i n e Peripherie und e i n Zentrum.

Denn ber nämliche Ausgleich, bessen Scheitern, zeits weises Gelingen, erneutes Scheitern und erneutes Bersuchen sich als Grundzug des Menschen entschleiert hatte, stellt auch die Grundaufgabe dar, deren Förderung Woltmanns gesamtes Schaffen gewidmet war. Um die Einheit von Natur und Geist ringen alle seine Werke. Und auch hier war die Spannung zwischen den zu verbindenden Gliedern, da ihnen gleichmäßig Rechnung gestragen werden sollte, eine so hohe, daß uns die immer neuen Ansähe zu ihrer Bewältigung unter immer neuen Gesichtsspunkten nicht wundernehmen.

Bunächst mußte zwischen der Methodologie der Naturund Geisteswiffenschaften bie Brude geschlagen werden. Woltmann stellte fich bie Aufgabe in der Form: Die antiempirische Methode Rants mit ber empirischen Methode Darwins speziell für die Bearbeitung ber Ethif miteinander zu versöhnen. Seine Doktordiffertation, "Aritische und genetische Begründung ber Ethit", unter dem Ginfluß Riehls und Weismanns entstanden, sucht bas mit großem Scharffinn auf die Weise zu erreichen, daß allen Forschungen über bie Entwidlung bes Sittlichen, welche nach ftreng naturwiffenschaftlichen Erfahrungsmethoden zu haben, ber Begriff bes Sittlichen zu grunde liegen muß, ber (allerdings auf Grund eigener ethischer Erlebniffe und bes objektiven Niederschlags der Moralprinzipien in den fulturgeschichtlichen Dokumenten ber Menschheit) aus ben Formen a priori des moralischen Bewußtseins geschöpft und beduftiv-logisch reproduziert werden fann.

Nachdem er sich auf solche Art das Recht zu naturwissenschaftlicher und philosophischer Behandlungsweise ber ethis ichen Grundfragen erfämpft zu haben glaubte, gelangte Woltmann im "System bes moralischen Bewußtseins", in beffen ersten Teil die Doktordiffertation hineingearbeitet wurde, mit Bilfe beiber Methoden zu dem Ergebnis: baß natürliche Entwicklungsgeschichte bes menschlichen Geistes die stufenweise in haltliche Erfüllung ber von Rant aufgestellten moralischen Form, bes kategorischen Imverative bedeute. Der Geift ift bie Form in ber Natur, bie Natur der Stoff für den Beift. Darum find Denkgesetze und Naturgesetze identisch. Go forberte er die Grundlagen für eine "fritische Entwidlungslehre" und eine "logische Anthropologie", beren Rudwirfung und erneutes Ginfliegen in das natürliche Leben, aus dem auch diese Theorien als

Refleze ber höchsten Stufen des selbstbewußten Daseins entstanden sind, nur unter Aufnahme der sozialistischen Ideen Rarl Mary' fruchtbar zu verwirklichen sei.

Es ift bezeichnend für ben synthetischen Trieb bes Boltmannschen Beistes, bag er Rants Lehre, barin einig mit beffen spekulativen Nachfolgern, nur von ber hohen Warte ber "Aritit ber Urteilstraft" verstanben wiffen wollte, baß ihm die fritische Erkenntnistheorie nur die Wegbahnung zu einer besonnenen Metaphysit bebeutete; folde zu entwerfen, mußte ber an ber riefenhaften Borarbeit sich erschöpfenbe Meister seinen Nachfolgern überlaffen. Rielen biese aber allzusehr in die konstruktive und deduktive Behandlungsweise zurud, so hat die kommende Philosophie, an den Naturwiffenschaften geschult, in weiser Benutung bes empis rischen Materials ihr Weltbilb zu formen. Freilich beffen allgemeinste Bestimmungen find von Plato über Spinoza bis Rant, von Christus über Luther bis Goethe endgultig und unabanderlich festgelegt; aber bie inhaltliche Erfüllung, welche niemals vollenbet fein tann, gilt es für unfere Zeit mit aller Energie in Angriff zu nehmen. "Die fritischbisziplinierte Wiffenschaft wird bie Entwidlungsgeschichte bes Bewußtseins und ber Welt nicht begrifflich tonstruieren, sondern positiv erforschen. Die Bollendung bes philosophiichen Ibeals ware die vollständige Einheit beider, welche zu besiten die nachkantischen Philosophen sich einbilbeten, welcher sich aber ein vernünftiges und zugleich endliches Wesen im geschichtlichen Prozeß nur nahern tann" (S. b. m. B., G. 25). In ber Ausfüllung biefes Programms, bie bas zweite Buch ber Erstlingsschrift versucht, in dem Woltmann bie natürlichen Entstehungsbedingungen ber Logit in ber Technik (ohne Werkzeug kein Rausalbegriff) und ber Ethik in der Bkonomie in Anlehnung an Rapp, Noirée und

Gever aufweist und einen groß angelegten fritischen Abriß ber ethischen Systeme gibt, liegt die Glanzleistung seiner ersten Schaffensperiode.

Kur bas Individuum ift "Perfonlichkeit ber afthetischmoralische Endzwed bes Menschen" (a. a. D., S. 297); für bie Gefellschaft "ber Sozialismus die sozialsökonomische Erfüllung bes moralischen Gesetzes" (ebenba G. 314). Man fieht, daß schon in dieser frühen Phase nicht etwa das größte Glud ber größten Anzahl ober ähnliche rein bemofratische Biele ben Gipfel ber Sittlichkeit bezeichnen, fonbern eine bemotratisch-aristotratische Lebensgestaltung und zwar ein bemofratischer Unterbau mit aristofratischer Spite. bie sozialistische Gesellschaftsordnung bedeutet für Woltmann nur bie Entfaltung gleich gunftiger ökonomischer Bebingungen für Alle, auf bem Wege ber Bergesellschaftung ber Produktionsmittel, der Aufhebung der privatkapitalistis ichen Wirtschaftsweise, und bes Erwerbs bes Eigentums burch eigene Arbeit; auf daß niemand von vornherein als Amboß geboren werbe, sondern jeder die Boffnung habe, "einen Amboß für das Wert seines Lebens zu finden, auf bem er fein Glud schmieben konne" (a. a. D., S. 315). Aber unter biefen gleichen Bedingungen, die auch für bie Be= schlechter bie gleichen sein sollen, bringen es bie von Natur Tüchtigeren, Begabteren, Begnabeteren — wie Plato mit Darwin lehrt - zu mehr Besit, Berrschaft, Glud als bie Übrigen und erfüllen bamit undurchbrechbare biologische und moralische Gesetze. Denn nicht die Gleichheit Aller in friedlichem Genug, sondern bie Erzeugung bes Genius, b. h. einzelner überragender Perfonlichkeiten, muß ber lette 3wed ber Menschheit sein. "Die geniale Personlichkeit ist die Schöpferin bes Ideals im gattungsgeschichtlichen Fortschritt. Das Entwidlungsziel ber Gattung liegt in ihren ftartften Individuen, welche im Dienst der Gattung durch fortschreis tende Idealerzeugung den Typus zu höheren Formen emporheben" (a. a. D., S. 357). Starte Perfonlichfeiten zu entfalten, barf aber nicht gangen Rlaffen und Standen burch bie bestehende Staats- und Gesellschaftsordnung fünstlich versperrt werden. Daß ber privatkapitalistische Wirtschaftsbetrieb eine solche fünstliche, nicht etwa burch eine naturliche Auslese im Rampf ums Dasein bedingte Bersperrung bedeute, sucht "die Darwinsche Theorie und der Sozialismus" in Erganzung bes betreffenben Rapitels im "Spftem des moralischen Bewußtseins" zu erweisen; "ber historische Materialismus" verteidigt die gleichfalls in der Erstlingsschrift ausgesprochene Überzeugung, daß der kulturgeschicht liche Fortschritt zwar wie ber Beift an ben Körper, an otonomische Bedingungen gebunden sei, daß er aber einer eigenen Gesetlichkeit folge, die im Gegensat zur Marriftischen Auffaffung nicht als ein naturgesetlicher, ohne Wollen und Bewußtsein des Menschen sich vollziehender, sondern als ein tulturgesetlicher Prozeß zielbewußter Betätigung beariffen werben muffe 1).

Die Jugendlichkeit bieses ersten Schriftenzyklus zeigt sich besonders barin, daß unter ber schützenden Decung

<sup>1)</sup> Auf dem sozialdemokratischen Parteitag 1898 machte Woltmann aus diesen Abweichungen von dem orthodogen Programm kein Hehl: "Wir müssen" — so sagte er dort — "das Bewußtsein der Notwendigzteit hochhalten, die Tüchtigsten und Besten an die Spitze zu stellen. Denn diese Prinzipien sind Grundgesetze des sozialen Lebens. Es handelt sich aber darum, die allgemeine soziale Grundlage zu schaffen, auf welcher der Wettfamps der Individuen unter gleichen äußeren Bedingungen ersolgen kann. Darum sind wir Kollestivisten." Und in derselben Rede: "Richt alle und jede Ideologie ist ein bloßer Reslez der ökonomischen Verhältznisse. Aus den höheren Gebieten der Iveologie, der Philosophie, Kunst,

¢

ı

5

Ī

ŧ

durch die bewunderten Kührer manche Problemstellung und Lösung (z. B. Rants zwölf Rategorien, die brei Formulierungen seines Moralgesetzes u. a.) allzu vertrauensselig übernommen und bas Ererbte, nicht genugsam neu erworben, zu eigenstem Besit umgewandelt wird. Dann aber läßt auch die verstandes- und gefühlsmäßige Teilnahme des Jünglings an fast allen großen Weltbildern der Bergangenheit und Gegenwart in metaphysischem überschwang die Wogen so hoch gehen, daß Verfasser und Leser in ihnen zu ertrinken Gefahr laufen. Auf ber anderen Seite brangt uns bas hinausschweifen ber früheren Arbeiten weit über die Grenzen ihrer Titel zu einem Gefamtfyftem ber Philosophie auf biologisch-fritischer Grundlage bie wehmütige Überzeugung auf, daß die beabsichtigte Rückehr Woltmanns zu ben hohen Aufgaben feines erften Buches nach einem Jahrzehnt raftlofen Aneignens von Renntniffen und vertieften Nachdenkens, ware fie ihm vergonnt gewesen, Werte von schönster Bollendung gezeitigt hätte.

Auf uns sind nur als verheißungsvolle Borarbeiten gefommen: die zweite Schriften gruppe "Politische Anthropologie", "Die Germanen und die Renaissance", "Die Germanen in Frankreich", sowie die Gründung und

Religion und Sittlichkeit gibt es selbständige geistige Interessen und Bebürsnisse, die ihren eigenen immanenten Gesesen und Zweden gemäß sich entwickeln." Ebenso teilte Woltmann schon damals nicht den Internationalismus der deutschen Sozialdemokratie. "Die Auslösung des Rlassenstaates bedeutet nicht die Bernichtung einer natürlich und kulturgeschichtlich begründeten nationalen Gemeinsamkeit, in welcher, ähnlich wie in der Familie, die Wurzeln alles menschlichen Fortschritts liegen... Der Staat ist nicht das Vaterland, und der beste Patriot kann der eifrigste Gegner des Staates sein." (S. d. m. B. S. 330.)

Leitung biefer Revue, welche in ben eigenen und fremben Beiträgen für Woltmann unter anberm bie fostematische Ansammlung von Baumaterial zu philosophischen Zukunftsarbeiten bedeutete. Denn die Anthropologie ist ihm nicht etwa eine beliebige Einzelwissenschaft, sonbern ber Ausgangepunkt aller philosophischen Bemühungen gewesen. Der Mensch tennt Natur und Geist und beren gegenseitiges Berhaltnis ja zunachft nur an fich, tann ben felbsterlebten Stoff zwar abwandeln, aber nicht burch grundsätzlich andern erfegen und darum nur mittelbar, durch vorsichtige Übertragung bes innerlich Erfahrenen, ein lebenbiges Bilb von andern Leibern und Seelen, andern Organismen, ichlieflich von ber gesamten Welt gewinnen. Daher verwarf Woltmann nicht etwa nach Art ber Materialisten jede Art bes Anthropomorphismus; vielmehr galt ihm der fritische Anthropomorphismus als ber einzige Weg, ben alle Wiffenschaft bewußt oder unbewußt beschreiten muffe, und die Anthropologie als die philosophische Grundwissenschaft xax εδοχήν. Bon der Goethe-Schopenhauerschen Weisheit, es sei ber "Rern ber Natur Menschen im Bergen", war er aufs innigste durchbrungen,

Auch das Grund motiv seines Schaffens erlitt in dieser zweiten Phase keine Einbuße; nur die durch es geswonnenen Ergebnisse biegen von den früheren Anschauungen teilweise ab. Im Großen gesehen nämlich tritt jett der Geist hinter die Naturzurück (eine Entwicklung, der auch in seiner Person die Parallele nicht sehlte). Wit dem Gedanken, daß alles Geistige natürlich bedingt sei, wird nunmehr, was Ausdehnung und Gründslichkeit betrifft, ein sast grausamer Ernst gemacht. Bis zu den sublimsten Geistesgebilden, der sozialen und politischen, religiösen und künstlerischen, wissenschaftlichen und gesells

schaftlichen Rultur hinauf herricht erbarmungelos bas Befet ber natürlichen Auslese im Daseinstampf, und von allen Seiten wird bas Material in fast zu großen und zum Teil ungesichteten Maffen gur Erhartung bes Badelichen Sages (bes Motto ber "Anthropologie") herbeigeschafft: baß bie Beltgeschichte ein Teil der organischen Entwicklungsgeschichte sei. Es ist fein Wunder, daß nunmehr der Ginfluß Nietsiches ben von Rant, Begel und Mary verbrangte, während die Anerkennung Darwins fich eher noch steigerte. Durch die eindringliche Beschäftigung mit ber Aufgabe, alles Bernünftige aus bem Organisch-Biologischen zu erklären, gelangte Woltmann bazu, die Identität von Raturs und Bernunftgeset auf ein nur teilweises Zusammengehen herabzustimmen, und ben Urgrund ber Welt als aus Bernunft und Unvernunft gemischt zu benten. Gegenüber ben früheren Arbeiten macht fich biefer Umschwung (in Wahrheit nur ein Bu-Endesbenken ber e i n e n ftets von Woltmann vertretenen Seite) auf zwei Punften besonders geltend: Die erfenntnistheoretischemethodologischen Erwägungen, nach denen, mit Rant zu reden, unfer Geift ber Natur die Gesetze vorschreibt, treten gang in ben hintergrund; und bie Gebilde bes Staats, ber Rlaffen und Stände, die in dem Erstlingswert als fünftliche, widernatürliche und verwerfliche Gestaltungen erscheinen, sie werden jest als natürliche und baher wertvolle (wenn auch nicht in ihrer augenblicklichen Berfaffung zu beförbernbe) Produfte ber natürlichen Entwicklungsgeschichte Früher als geistige Bemmung bes Natürlichen, werben fie nunmehr als natürliche Steigerung bes Beiftigen bestimmt. Die aristofratischen Spigen ber einzelnen Indis viduen verbreitern fich zu Raffen- und Rlaffenariftofratien (freilich nicht im Sinne oftelbischer Junter), und felbst in bas Berhältnis ber Geschlechter wird mit ber Betonung ber

Ungleichheit zwischen Mann und Frau diese aristokratische Auffassung hineingetragen.

Den äußeren Anlaß zur Entwicklung und Begründung bieser Anschauungen gab bas von Friedrich Krupp gestiftete Preisausschreiben, welches ben Ginfluß ber Prinzipien ber Defzendenztheorie auf die innerpolitische Entwicklung und Gesetzgebung ber Bölfer als Thema gestellt hatte. Bearbeitung biefer Aufgabe gelangte Woltmann zu ber fich immer ftarter in ihm festigenden Überzeugung: baß bie Raffe die biologische Einheit sei, beren Erhaltung ober Bernichtung, Stärfung ober Schwächung letthin bas Blühen und Welten ber Rulturen bestimme, bag im Raffeprozeß ber vielgesuchte gesetliche Faktor auch für bas politische und geistige Leben im geschichtlichen Geschehen gefunden fei, und daß im bisherigen Berlauf die germanischenordische Raffe, wie Rlemm und Gobineau richtig erkannt hatten, ben Löwenanteil an ber Schöpfung aller höheren Rultur beanspruchen durfe. Freilich hatte er in der Schule ber deuts schen Philosophie zwei Naivitäten gründlich verlernt: daß bas Primare und bie letten Gesetlichkeiten auf irgend einem Gebiete jemals rein zutage liegen; und bag eine Ginheit beshalb nicht vorhanden sei, weil sie nicht ohne weiteres in allen ihren Bestimmtheiten aufgezeigt werden könne. Daher hat er den hohen Ginfluß, welchen Milieu, Nationalität, Ronjunktur, Rlima auf eine Raffe üben, angeblichen Gefinnungsgenoffen gegenüber ausbrücklich betont, barum aber nicht seinen Gegnern zu liebe wechselnde Formen und Gestalten zum bleibenden Rern erhoben. Die "Politische Anthropologie" lieferte den Rahmen für die neue Wiffenschaft einer Raffenbiologie nach induktiver und naturwiffenschaftlicher Methode, welche an Stelle ber bisherigen, fast rein auf psychologische Intuitionen gestützten Theorien

treten follte. Das Wert ift ein großartiger, aber ungleichmäßig burchgeführter Entwurf al fresco, beffen Bollendung bei bem Neuland ber Problemstellungen bie Lebensarbeit ganzer Generationen erforbern wurde. Aber bas schreckte ben Berfaffer nicht ab, felber zur Erfüllung feines Programms gleich mit hand anzulegen und in ben beiden letten Büchern die ersten vorhandenen Monographien über den anthropologischen Typus ber Genies zu geben. Ihr Er= gebnis mar die Feststellung, daß die überwiegende Mehrzahl großer Männer in Italien und Frankreich gang ober vorwiegend dem nordischen Typus zugehörten. Als bas fieghafteste Universalgenie germanischer Bertunft galt ihm Leonardo da Binci, in dem er eine ideale Berbindung von Natur und Geist plastisch verkörpert sah. Diese Unters suchungen, burchaus einzig in ihrer Art, muffen, gang gleich, wie man zu ben aus ihnen gezogenen Folgerungen stehen möge, dem Bahnbrecher ber naturwiffenschaftlichen Behandlung ber Rulturhiftorie die Unsterblichkeit in ber Beiftesgeschichte ber Jahrhundertswende sichern.

Ich glaube nicht, daß Woltmann mit diesem naturalistischen Standpunkt seine Entwicklung beschlossen haben würde; nachdem er deren Folgen in den geplanten Werken über Rasse und Genius und die Ethik der Biologie bis auf die Neige geleert hätte, wäre er vermutlich noch dazu gestommen, ebenso die Natur unter der Optik des Geistes zu betrachten, wie er bisher den Geist unter der Optik der Natur erschaut hatte, und schließlich die große Synthese zwischen den beiden Weltseiten zu versuchen.

Freilich die Grundeigentumlichkeiten seiner Arbeitsweise wurde er auch dann nicht verleugnet haben: die Auseinandersetzungen von unpersonlichen Theorien wären gewiß wieder zu Auseinandersetzungen zwischen sehr personlichen Theoretifern geworben mit allen Borzügen und Nachteilen einer solchen Behandlungsweise '); an gewagten Behauptungen und vorschnellen Berallgemeinerungen, willsommenen Angrifspunkten für kurzsichtige Gegner, welche alle nicht erakt bewiesenen Ibeen für gleichwertig halten, würde es auch diesmal nicht gesehlt haben; endlich wäre mit der Berseinigung von Natur und Geist nicht is Geringeres als die Lösung des Weltknotens zur Aufgabe und damit ein Ziel gestellt worden, dem sich menschliches Forschen nur nähern, das es aber niemals erreichen kann. Solchen Flug pflegen von der Wenge der unbeslügelten Seelen die Satten und Zufriedenen teilnahmlos oder spöttisch, die übrigen mit

<sup>1)</sup> Au den Borzügen rechne ich: daß auf diese Beise die scheinbar fremden und versprengten Bestandteile in einer Lehre nicht in üblicher Beise als unwesentlich übersehen, sondern als Ansage zur Erganzung ber Grundrichtung fruchtbar gebeutet werden. So wüßte ich feine noch so eingehende Arbeit aus der neukantischen Schule zu nennen, welche mit folder Gindringlichfeit die evolutioniftifden und biologifden Bruchftude bei Rant im Zusammenhang behandelt und als über ben Ibeengehalt ber drei Kritifen hinausweisende, aber durchaus damit verträgliche Gedankenreihen bargetan hatte, wie die betreffenden Baffagen im "Spftem bes moralifchen Bewußtfeins"; abnliches gilt von ber Aufbedung der fritischen Momente in Marr' Schriften, wie sie der "historische Materialismus" unternimmt. Eng verwandt damit ist die Vorliebe Woltmanns, ben Borlaufern der flaffifchen Bertreter beftimmter Ideen nachzuspuren, was besonders für die sozialistischen Lehren das zuletzt genannte Buch, für die Rassentheorie, unter beren Begbahnern burch Boltmann Klemm wieder zu Ehren gebracht wurde, die anthropologischen Schriften leisteten. Die Gefahr der Methode, der auch Woltmann nicht entgangen ist, besteht darin: die stets vorhandenen Gegensätze zwischen einzelnen Denkern zu übersehen und damit auch einer sachlichen Synthese aus dem Wege zn geben, wenn man die Gemeinsamkeiten und Berbindungspunkte zwischen ihnen bestimmt hat. Hier verfiel Woltmann in den entgegengesetten Fehler, den er an der Begelichen Dialektik, die über den Unterschieden das Gemeinsame übersah, gerügt hat (H. M. S. IV).

Neid und Haß zu betrachten, und nur wem selber die Sehnssucht zur Wahrheit, Güte und Schönheit Schwingen verleiht, wird den Willen zum Unerreichbaren als Hebel jeder großen menschlichen Tat erkennen, an Andern achten und lieben. So wenigstens dachte Goethe, als er alles saustische Streben nach seinem Wert und Unwert in das Bekenntnis zusammensaßte: "Den lieb' ich, der Unmögliches begehrt." Und so benken wir von Ludwig Woltmann.



# Kant und Schiller in gegenseitiger Beleuchtung



## Einleitung.

Das Thema: Kant und Schiller in gegenseitiger Beleuchtung, das in einer mitternächtigen Sitzung im Zentralcasé einige von uns gemeinsam formulierten, gibt unseren Betrachtungen über das Berhältnis beiber Männer zu einander von vornherein eine ganz bestimmte Richtung.

- 1. In seinen ersten brei Worten liegt ja implizite und selbstverständlich für jeden Ginsichtigen enthalten: daß der Dichter und der Philosoph nicht in kalter Unabhängigkeit von einander behandelt, ihre Anschauungen nicht mechanisch neben einander gestellt werden sollen; vielmehr, daß zwischen ihnen Beziehungen obwalten, Gebiete vorhanden sein müssen, auf denen sie gemeinsam gearbeitet haben, und daß diese Gebiete es allein sein dürfen, auf denen wir und heute Abend bewegen werden.
- 2. Aber damit nicht genug: verschiedene Fäden (in Form gleichartiger Probleme, Aufgaben) spielen schließlich zwischen sehr vielen großen Geistern, auch zwischen solchen, die gar nichts von einander gewußt haben (Buddha und Christus), auch zwischen solchen, die durch Jahrtausende von einander getrennt sind, die niemals auf einander zu sprechen kommen.

Kant und Schiller bagegen stehen in einem besonderen Berhältnis zu einander insofern, als sie nicht nur auf gemeinsamen Gebieten sich fanden, gleichzeitig lebten, nicht nur

einander kannten — zwar nicht perfönlich, aber aus ihren Werken —, sondern auch auf einander zu sprechen kommen, einander darstellen, beurteilen und bewerten.

Schiller erwähnt Kant oft und eindringlich; Kant Schiller ein einziges Mal, aber an um so bedeutsamerer Stelle.

Daß ein großer Denker zu einem anderen großen Denker ausdrücklich Stellung nimmt, ist nichts Seltenes (Leibniz zu Lode; Schopenhauer zu Hegel; Plato zu Heraklit und zu Aristoteles); daß sich zwei Denker aber wechselseitig beleuchten, ist ein feltener Glücksfall in der Geschichte der Philosophie.

- 3. Diesen Glücksall wollen wir uns heute zu nute machen und auf die gegenseitige Beleuchtung, die sich Kant und Schiller zu teil werden lassen (wie es die letten drei Worte des Themas zur Pflicht machen), allein unser Augenmerk richten.
  - I. In welchem Lichte hat Schiller Kant,

II. In welchem Lichte hat Kant Schiller erblickt? so haben wir zu fragen.

Dabei hat der erste Teil der Frage deshalb den Vortritt, weil Kants Außerungen über Schiller nur Reaft ion en auf Schillers Angriffe gegen Kant gewesen, also ohne diese nicht zu verstehen sind.

Hierbei möchte ich die Darstellung des Berhältnisses möglichst an der Hand der wichtigsten Dokumente geben (teils wegen der größeren Unmittelbarkeit, die dadurch erzielt wird, teils wegen der unübertrefflichen Diktion, mit der Schiller und — für unser Problem — auch Kant ihre Stellungen zum Ausdruck gesbracht haben). Der Stizzierung ber einzelnen Positionen, welche biese Männer gegen einander in ihren eigenen Augen einnehmen, haben jedesmal ein paar tritische Bemerkungen darüber zu folgen, ob auch wir die Lehre des Einen so sehen, wie sie der Andere entwickelt hat.

III. Zum Schluß mögen wir mit einigen Worten über bas Thema hinausgreifen und (abgesehen bavon, ob unsre Meister einander verstanden oder mißverstanden haben) auf die systematische Bedeutung oder den Wahrheitse und Irrtumsgehalt in den Anschauungen dieser großen Genien hinweisen.

## Erster Teil.

### Wie urteilt Schiller felbst über Kant und über sein eigenes Berhältnis zu Rant?

Eindringlich und ausdrücklich hat Schiller eigentlich nur auf einem Gebiete zu Kant Stellung genommen; auf demjenigen zugleich, dessen Erforschung ihm und Kant am innigsten am Herzen lag: auf dem Gebiete der Ethik.

Wohl findet sich Kants Name und noch weit mehr Kants Einfluß auch bort, wo Schiller das Reich der Wahrheit und Wissenschaft, der Schönheit und Kunst, der Religion und Frömmigkeit, der humanen Gesamtkultur, der Geschichte und Politik betritt, und ausführliche Wonographien hätten auch hier die Beziehungen klar zu stellen; aber für unsre Zwecke genügt die Konzentration auf die eigentlichen Hauptpunkte, welche alle in den moralphilosophischen Streitfragen zu suchen sind.

Wir wollen zunächst Schillers Auffaffung von den Gemeinsamkeiten, banach seine Auffaffung von den Ab-

weichungen seiner Lehre von berjenigen Kants ins Auge faffen.

### A. Die Gemeinsamteiten.

## 1. Darftellung.

Schiller war sich zunächst weitgehendster Übereinstimmungen mit Kant in der Aufstellung der moralischen Grundbegriffe bewußt.

Diese Abereinstimmung betrifft vor allem die selbsständige Bedeutung und die Auffassung vom Wesen der Sittlichkeit, b. h.

- a) die Betonung, daß Sittlichsein eine eigenstümliche Geisteshaltung ober Seelenversfassung darstellt, die einer eigentümlichen Gesetlichteit gehorcht und nicht mit einer besstimmten Handlungsweise als solcher ober anderen Geistesbeziehungen zusammenfalle;
- b) baß bieses psychische Phanomen (negativ) völlig abzutrennen ist von jeder Bestimmung unseres Willens burch sinnliche, natürliche, materiale Wotive ber Lust und Unlust (Glückeligkeit);
- c) daß es vielmehr scharf und eindeutig (positiv) zu fixieren sei als: die Wotivation des freien Willens durch das unfinnliche, formale, vernünftige Sittensgeset, mit dessen Formulierung sich Schiller niemals absgegeben hat.

Demgemäß trennt er mit Kant icharf: zwischen Moralität und Legalität, zwischen Sittlichkeit und Glüdseligkeit, und sest: sittlich handeln und vernünftig handeln gleich.

### 2. Dofumente.

"über den Grund des Bergnügens an tragischen Gegensständen" (Bd. XI der Sätularausgabe, S. 149):

"Das sittliche Berdienst einer Handlung nimmt gerade um ebensoviel ab, als Neigung und Lust daran Anteil haben."

"über Anmut und Würde" (Bd. XI, S. 227):

"Wendet sich nun der Wille wirklich an die Vernunft, ehe er das Verlangen des Triebes genehmigt, so handelt er sittlich; entscheidet er aber unmittelbar, so handelt er sinnlich." Ebenda (S. 228):

"Denn so wenig die reine Bernunft in ihrer moralischen Gesetzebung darauf Rücksicht nimmt, wie der Sinn wohl ihre Entscheidungen aufnehmen möchte, ebensowenig richtet sich die Natur in ihrer Gesetzebung danach, wie sie es einer reinen Bernunft recht machen möchte. In seder der beiden gilt eine andre Notwendigkeit, die aber keine sein würde, wenn es der einen erlaubt wäre, willkürliche Beränderungen in der anderen zu treffen."

"über ben moralischen Nuten afthetischer Sitten" (Bb. XII, S. 151):

"Die Sittlichkeit einer inneren Handlung beruht bloß auf der unmittelbaren Bestimmung des Willens durch das Geset der Bernunft."

In den Briefen "Über die ästhetische Erziehung des Wenschen" (Bd. XII, S. 95) werden "alle unbedingte Glückseligkeitsspsteme, sie mögen den heutigen Tag oder das ganze Leben oder, was sie um nichts ehrwürdiger macht, die ganze Ewigkeit zu ihrem Gegenstand haben" als Ziele "einer ins Absolute strebenden Tierheit" gebrandmarkt.

Schiller glaubte, in allen diesen durch die Dokumente beglaubigten Anschauungen Rants Lehre unabgeandert wiederzugeben und — will man die scharfe Trennung von Sittlichkeit und Sinnlichkeit rigoristisch nennen — ben Kantischen Rigorismus zu vertreten.

In "Über Anmut und Würde" (Bb. XI, G. 216) heißt es:

"Daß die Moral selbst endlich aufgehört hat, diese Sprache" (nämlich die des Eudämonismus) "zu reden, hat man dem unsterblichen Berfasser der Aritit zu verdanken, dem der Ruhm gebührt, die gesunde Bernunft aus der philossophierenden wieder hergestellt zu haben."

"Bis hierher glaube ich mit den Rigoristen der Moral vollkommen einstimmig zu sein" (Bd. XI, S. 217).

In bem Briefe an ben Berzog von Augustenburg vom 3. Dez. 1793 heißt es:

"Ich betenne gleich vorläusig, daß ich im Hauptpunkt der Sittenlehre vollkommen Kantisch denke. Ich glaube nämlich und bin überzeugt, daß nur dies jenigen unser Handlungen sittlich heißen, zu denen und bloß die Achtung für das Gesetz der Bernunft und nicht Antriebe bestimmten, wie verseinert diese auch seien, und welche imposante Namen sie auch führen. Ich nehme mit dem rigidesten Namen sie auch führen. Ich nehme mit dem rigidesten Moralisten an, daß die Tugend schlechterdings auf sich selbst ruhen müsse, und auf keinen von ihr verschiedenen Zweck zu beziehen sei. Gut ist (nach Kantischen Grundsätzen, die ich in diesem Stück vollkommen unterschreibe) gut ist, was nur darum geschieht, weil es gut ist." (Briese, Bd. III, S. 399.)

Und in "Über Anmut und Würde" lesen wir, mit Bezug auf die Selbständigkeit der Sittlichkeit und deren Auffassung als Beschaffenheit unseres Willens (Bd. XI, S. 218):

"über die Sache selbst kann, nach den von ihm (Kant) geführten Beweisen, unter benkenden Köpfen... kein Streit mehr sein, und ich wüßte kaum, wie man nicht lieber sein

ganzes Menschsein aufgeben, als über biese Angelegenheit ein anderes Resultat von ber Bernunft erhalten wollte." 1)

Soviel ber Dokumente zum ersten Punkt, die genügen, um schlagend zu beweisen, daß Schiller zu allen Zeiten seiner zweiten Periode (benn aus dem Ansang, der Mitte, dem Ende dieser Epoche waren die Urkunden gewählt) innerlich davon durchdrungen war, in der Betonung der Selbständigfeit der Sittlichkeit und in der Auffassung vom Wesen der Sittlichkeit völlig mit Kant zu harmonieren.

# 3. Rritit ber Bemeinfamteiten.

Aritisch brauchen wir zu dieser Beleuchtung Kants durch Schiller nicht Stellung zu nehmen. Er sieht Kant, wie wir ihn sehen, wie er gewesen ist, in reinem, weißem Lichte. Denn daß auch Kant all das lehrt, was Schiller ihn bisher hat lehren lassen, darf ich als bekannt voraussetzen und mich mit keiner Rechtsertigung aufhalten. Da Schiller gerade diesen Teil der Sittenlehre einfach von dem Königsberger Denker übernommen hat, so ist die Übereinstimmung freilich nicht verwunderlich.

Nur an zwei Punkten milbert Schiller nicht etwa (wie vulgare Anschauung annehmen möchte) die Selbständigkeit und das Wesen des Kantischen Woralbegriffes herab, sondern übersteigert bessen exklusiven und rigiden Charakter.

a) Bor der absoluten Selbständigteit des Sittlichen gegenüber dem Sinnlichen war Kant selber bekanntlich bange geworden. Wie soll die Bernunftvorstellung des Sittengeses den Willen motivieren

<sup>1)</sup> Diese und manche anderen Sperrungen stammen vom Versasser bes Bortrags.

können, da der Wille nur auf gefühlsbetonte Borstellungen reagiert? So hatte Kant in dem berühmten Abschnitt "von den Triebsedern der reinen praktischen Bernunst" die "Acht ung" herbeigeholt als ein Zwitterding zwischen materialer, empirischer, sinnlicher Neigung und sormaler, apriorischer, unsinnlicher Bernunstworstellung, als das einzige Sefühl, das nicht Lust noch Unlust darstellt, das a priorigilt und Ehrerbietung vor der bloßen Form ist. Durch deren Medium sollte dann das Sittengesetz die Motivationskraft ausüben. Schiller, der bisweilen von der Achtung spricht, hat sie niemals in dieser Bedeutung (bei Kant und an sich) gesaßt, als ein we sent lich es Ingrediens des Sittlichen, das bereits Material für die Brücke zum Sinnlichen enthält.

b) Ebenso hat er in ber Auffassung des Wesens ber Sittlichkeit nicht die Schwierigkeiten erhlickt, die in der Annahme eines freien Willens verborgen liegen, und gegen welche Kant eine seiner tiefsinnigsten (wenn auch verslorenen!) Gedankenschlachten geschlagen hat.

Kant wußte zwei hinterturen, um Freiheit und Rots wendigkeit zu vereinen: durch die eine ließ er die Freiheit zur Kausalität, durch die andere die Kausalität zur Freiheit hineinschlüpfen.

An manchen Stellen erklärt er den freien Willen negativ als nicht durch Lust — Unlust, positiv als den durch das Sitten geses motivierten Willen. Ein anders mal läßt er alle Außerungen des sittlichen Willens, also alle Willensentschlüsse und Handlungen, in der "Erscheinung" tausal bedingt, und nur den intelligiblen Charakter frei sein.

Der Zusammenhang zwischen beiben Reihen war aber nicht zerrissen: die Reihe unserer kausal bedingten sichtbaren Taten und gefühlten Entschlüffe ift nur die zeitliche Ersicheinung bes einen freien, unfinnlichen Aftes.

Schiller sett auch hier noch nicht mit seinem Bemühen ein, die beiden Reiche zu versöhnen, sondern statuiert die Tatsache der Freiheit, weit traffer als Kant, als einen unsentbehrlichen Bestandteil des sittlichen Willens, auch wo dieser sich in der Erscheinung äußert:

"Bei dem Menschen ist noch eine Instanz mehr, nämlich ber Wille, der als ein übersinnliches Vermögen weder dem Gesetz der Natur, noch dem der Vernunft (!) so unterworsen ist, daß ihm nicht vollkommen freie Wahl bliebe, sich entweder nach diesem oder nach jenem zu richten."..."Ges bunden ist er an keine (Gesetzlichkeit), aber verbunden ist er dem Gesetz der Vernunft" (über Anmut und Würde Bb. XI, S. 225).

Damit war der eine Weg unbeschritten geblieben, auf dem Kant begonnen hatte, das Wesen der Sittlichkeit dem der Sinnlichkeit (bei aller Berschiedenheit) in fruchtbarer Weise anzunähern, nämlich: das freie "Wollen" als ein nur durch eigenartige Motive kausaliertes Wollen hinzustellen.

Und ein andermal: "Der Mensch allein hat als Person unter allen bekannten Wesen (!) das Vorrecht, in den Ring der Notwendigkeit, der sur bloße Naturwesen unzerreißbar ist, durch seinen Willen zu greisen und eine ganz frische Reihe von Erscheinungen in sich selbst anzufangen" (ebenda S. 204).

Damit war die andere Gelegenheit unbenutt gelaffen, die Kant gegeben hatte, Freiheit und Natur in verständlicher Weise zu vereinigen, nämlich: auch den sittlichen Willen im Reich der Erfahrung ursächlich motiviert sein zu lassen und die Freiheit völlig ins metaphysische Jenseits abzuschieben.

## B. Die Abweichungen.

## 1. Darftellung.

Bis hierher — in ber Abgrenzung und Bestimmung ber Eigenart des Sittlichen — stand Schiller ganz auf Kantischem Boden, und wo er über ihn hinausging, geschah es in dem Sinne, daß er alle, auch die von Kantinschuternen Ansähen begonnenen Brücken zwischen dem sittlichen und sinnlichen Reiche, zwischen Pflicht und Neigung, Form und Materie, Freiheit und Notwens digkeit abbrach oder doch unbenutzt ließ.

Gerade bas Umgekehrte ist nun ber Fall, wo Shiller auf bas Berhältnis ber beiben Reiche zu einanber, auf ihre Disharmonien und Harsmonien und Harsmonien grund sätlicher Art zu sprechen kommt. hier rückt er immer weiter von Kant ab; er ist sich wohl dieser Trennungspunkte voll bewußt, interpretiert aber Kant zu liebenswürdig, burch Herabmilberung von bessen Ansichten, beren Rigibität er auf dem ersten Punkt übersteigert hatte.

Daß zwischen Sittlichkeit und Sinnlichkeit, zwischen Motivation burch die Borstellung des wie auch immer zu fassenden Bernunftgesetzes und Motivation durch Lust und Unlust, nach Kant wie nach Schiller keine Einerleihe bestehen kann, ist selbstverständlich.

Nicht selbstverständlich, sondern problematisch aber ift es: ob zwischen beiden eine Einheit bestehen kann.

Die Hauptbifferenz zwischen Kant und Schiller liegt nun barin, daß Schiller bie Frage bejaht, während Kant sie verneint.

Doch empfiehlt es sich auch hier, die einzelnen, bei ben Denkern felbst sich burcheinander schlingenden Behauptungen

— dem fortgeschrittenen Differenzierungsbedürfs nis unserer Zeit gemäß — reinlich gegen einander abzus grenzen.

Schiller behauptet auf brei Punkten vorzüglich von Kant abzuweichen; nämlich barin:

- a) Daß er die grundsätliche Möglichkeit, wenn auch nicht die Notwendigkeit einer übereinstimmung von Pflicht und Neigung zugibt, d. h. daß das sittliche Wotiv nicht notwendig auf sinnliche Gegenmotive zu stoßen braucht. Seelen, in denen dies nicht der Fall ist, heißen sich die ne (ansmutige) Seelen; solche, bei denen die Pflicht die Neigung niederkämpft, erhabene Seelen (sie besitzen Würde).
- b) Daß in dieser übereinstimmung das ästhetisch = ethische Ideal bes Menschentums zu erblicken, dieses Ideal aber in realitate nie volksommen zu erreichen ist.
- e) Daß in der Wirklich keit je nach der Indivis bualität eines Menschen und je nach den äußeren Umständen solche Übereinstimmung im Interesse einer Entsaltung der Gesamtpersönlichkeit bald zu wünschen, bald zu vermeiden ist.

Laffen wir zum Beweis bie Dokumente reben:

### 2. Dofumente.

3u a): "Über Anmut und Würde" (Bd. XI, S. 222):

"In einer schönen Seele ist es also, wo Sinnlichkeit und Bernunft, Pflicht und Neigung harmonieren, und Grazie ist ihr Ausbruck in der Erscheinung."

(Ebenda S. 226):

ľ

"Die Gesetzebung ber Natur burch ben Trieb kann mit ber Gesetzebung ber Bernunft aus Prinzipien in Streit geraten, wenn ber Trieb . . . eine Handlung forbert, die bem moralischen Grundsatzuwiderläuft." (Chenda S. 229):

"Beherrschung der Triebe durch die moralische Kraft ift Geistesfreiheit", (Erhabenheit) "und Würde heißt ihr Ausbrud in der Erscheinung."

Ju b): Das "Siegel der vollendeten Menschheit" (ebenda S. 221) besteht darin: daß "beide Gesetzgebungen . . . vollstommen unabhängig von einander bestehen und dennoch volltommen einig" sind (Asth. Briefe, Bd. XII, S. 98; vgl. auch S. 57).

Aber (über Anmut und Burbe, Bb. XI, S. 223/4):

"Es ist dem Wenschen zwar aufgegeben, eine innige Abereinstimmung zwischen seinen beiden Naturen zu stiften, immer ein harmonisierendes Sanze zu sein und mit seiner vollstimmigen ganzen Wenschheit zu handeln. Aber diese Characterschönheit, die reisste Frucht seiner Humanität, ist bloß eine Idee, welcher gemäß zu werden er mit anhaltender Wachsamkeit streben, aber die er bei aller Anstrengung nie ganz erreichen kann." (!)

Bu c): Schwieriger zu verstehen ist der dritte Punkt, auf dem Schiller die Nachteile dieser Harmonie in der Wirklichkeit zu zeichnen und das unerreich bare Ideal erster Ordnung durch ein erreich bares Ideal zweiter Ordnung zu ersetzen unternimmt.

Bei diesen in ziemlich verwickelte psychologica hineinführenden Untersuchungen halte man sich gegenwärtig: daß die Harmonie als Ideal: Einmal die Intaktheit ihrer Teile (auch des sittlichen Willens), sodann einen Dauers zu stand der Übereinstimmung von Pflicht und Neigung erfordert.

3 e i t w e i l i g e übereinstimmungen, welche die Kraft bes sittlichen Willens unterbinden, oder ber Dauers harmonie schaden konnten, werden also ebenso verwerflich, wic alles, was beide erhält, wünschenswert erscheinen. In dem Sinne ist das Folgende zu verstehen, das die Nachs teile der Harmonie durch Entkräftung des sittlichen Willens auf dem Wege der Selbsts täuschung und des Affekts (Verblendung) schildert:

İ

ì

"Der Mensch von Geschmad entzieht sich freiwillig bem groben Joch bes Instinkts. Er unterwirft seinen Trieb nach Bergnügen der Bernunft und versteht sich bazu, die Objette feiner Begierben fich von bem bentenben Geift bestimmen Je öfter nun der Kall sich erneuert, daß bas zu laffen. moralische und bas äfthetische Urteil, bas Sittengefühl und bas Schönheitsgefühl in bemfelben Objette zusammentreffen und in bemfelben Ausspruche fich begegnen, besto mehr wird die Bernunft geneigt, einen fo fehr vergeistigten Trieb für einen ber ihrigen zu halten und ihm zulest bas Steuer bes Willens mit uneingeschränte ter Bollmacht zu übergeben . . . . Bei ber Untadelhaftigfeit, womit ber Geschmad seine Aufsicht über ben Willen verwaltete, konnte es nicht fehlen, bag man feinen Aussprüchen nicht eine gewiffe Achtung zugestand, und biese Achtung ift es eben, was die Reigung jest mit verfänglicher Dialektik gegen bie Gewiffenspflicht geltend macht." (Über bie notwendigen Grenzen beim Gebrauch ichoner Formen, 3b. XII, S. 143/44.)

Selbst der "veredelte Affekt der Liebe" ist hier ein arger Dialektiker: "Man wage es ja nicht mit diesem Führer, wenn man nicht schon durch einen besseren gesichert ist" (ebenda S. 145).

Also: "Die zu fällige Zusammenstimmung der Pflicht mit der Neigung wird endlich als notwendige Bedingung festgesetzt und so die Sittlichkeit in ihren

Quellen vergiftet" (ebenda S. 143; vgl. "über ben moralischen Rugen ästhetischer Sitten", Bb. XI, S. 154).

Wie hier die Gewöhnung an eine oft bestehende Harmonie unseres Wesens (wie etwa bei dem Astheten) als Gesahr für die Sittlichkeit seinsinnig ausgedeckt wurde, so kann nun auch die momentane Aufwallung der Neigung zu gunsten der Pflicht dieses Pflichtbewußtsein durch Ausschalten der Besinnung schädigen; daher darf der Affekt, auch wo er mit der moralischen Forderung überseinstimmt, nicht als Motiv einer Handlung zugelassen werden.

(über Anmut und Würbe, Bb. XI, S. 228):

"Übereinstimmung mit dem Bernunftgesetz ist also im Affekte nicht anders möglich als durch einen Widerspruch mit den Forderungen der Natur."

Solche "Temperamentstugend" ober bas "gute Berz" ift also noch lange nicht ber Ausbruck einer "schönen Seele", kann solcher vielmehr gerabezu gefährlich werden (ebenda S. 229).

Jest empfinden wir die Worte nicht mehr als im Widerspruch, vielmehr als tieffinnige Erläuterungen zu seinen Ansichten (Über die notwendigen Grenzen beim Gebrauch schöner Formen, Bb. XII, S. 149):

"So gefährlich fann es für die Moralität des Charafters ausschlagen, wenn zwischen den sinnlichen und den ethischen Trieben, die doch nur im Ideale und nie in der Wirklichkeit vollkommen einig sein können, eine zu innige Gemeinschaft herrscht.... Ungleich sicherer ist es also für die Moralität des Charafters, wenn die Repräsentation des Sittengefühls durch das Schönheitsgefühl wenigstens momentweise aufgehoben wird, wenn die Vernunft öfters

unmittelbar gebietet und dem Willen seinen wahren Beherrscher zeigt." (!)

Aber auf ber and eren Seite werden von Schiller (der im Gegensatzu Kant durch stärkere Berücksichtigung der psychologischen Berwickelungen so manches Entweders Oder in ein Sowohlsals-Auch aufzulösen verstand), auch die Borteile der zeitweiligen Harmonie von Pflicht und Neigung im Interesse des Ideals als konsstanter Harmonie bei kräftigster Ausbils dung der einzelnen Glieder (von Schiller wird hauptsächlich das moralische Glied bewertet!) ausgewiesen.

Diese bestehen barin: Daß, wo bie Neigung motiviert, sie es im Geiste bes Sittlichen tut und bies gewissermaßen aufspart zu wichtigeren Entschlüssen, und wo bas Sittengeset motiviert, bies keinen Widerstand an ben Neigungen findet; sich also leichter durchsetzt.

("Über ben moralischen Nuten afthetischer Sitten", Bb. XII, S. 155):

"Wenn wir nämlich die verschiedenen Formen durchslausen, unter welchen sich die Sittlichkeit äußern kann, so werden wir sie alle auf diese zwei zurückführen können. Entsweder macht die Sinnlichkeit die Wotion im Gemüt, daß etwaß geschehe oder nicht geschehe, und der Wille verfügt darüber nach dem Vernunftgeset; oder die Vernunft macht die Wotion, und der Wille gehorcht ihr, ohne Anfrage bei den Sinnen." (Ebenda):

"Wenn also" (nämlich im Falle der Harmonie von Neisgung und Pflicht) "jest die Begierde spricht, so muß sie eine strenge Wusterung vor dem Schönheitssinn aushalten; und wenn jest die Bernunft spricht und Handlungen der Ordnung, Harmonie und Vollkommenheit gebietet, so findet sie nicht nur keinen Widerstand, sondern vielmehr die lebhafteste

Beistimmung von seiten ber Neigung." (Auf den Nupen der Legalität des Betragens, die durch besagte Harsmonie besser verdürgt wird, als durch die reine Moralität, gehe ich hier nicht mit Schiller ein; vgl. Bd. XII, S. 158/59; ebensowenig auf die Würdigung der "Liebe" in diesem Sinne, Bd. XI, S. 239/40.)

So überrascht uns die Formulierung des Ideals zweiter Ordnung oder der erreichbaren Menschheitsvollendung nicht mehr:

"Sind Anmut und Würde in derselben Person verseinigt, so ist der Ausdruck der Menschheit in ihr vollendet, und sie steht da, gerechtsertigt in der Geisterwelt und freisgesprochen in der Erscheinung." (Über Anmut und Würde, Bd. XI, S. 236.)

"Nur wenn das Erhabene mit dem Schönen sich gattet, und unsere Empfänglichkeit für beibes im gleichen Maße ausgebildet worden ist, sind wir vollendete Bürger der Natur, ohne deswegen ihre Sklaven zu sein und ohne unser Bürgerrecht in ber intelligiblen Welt zu verscherzen." (Über das Erhabene, Bd. XII, S. 281.)

Auf allen biesen Punkten fühlte sich Schiller 1. im Gegensatzu seinem großen Weister, glaubte aber 2. bessen Lehren wenn auch nicht dem Buchstaben, so boch dem Geiste nach fortsgebildet und ausgebaut zu haben.

Ju 1: "In der Kantischen Moralphilosophie ist die Idee ber Pflicht mit einer Härte vorgetragen, die alle Grazien davon zurückschreckt und einen schwachen Berstand leicht verssuchen könnte, auf dem Wege einer sinstern und mönchischen Adletik die moralische Bollkommenheit zu suchen." (Über Anmut und Würde, Bd. XI, S. 218.)

"Womit aber hatten es bie Rinber bes Saufes ver-

schulbet, daß er nur für die Knechte sorgte? Weil oft sehr unreine Reigungen den Namen der Tugend usurpieren, mußte darum auch der uneigennützigste Affekt in der edelsten Brust verdächtig gemacht werden?" (Ebenda S. 219.)

Ober in ben befannten Berfen 1) ausgebrückt:

"Gewiffensftrupel.

Gerne dien' ich den Freunden, doch tu' ich es leider mit Neigung, Und so wurmt es mich oft, daß ich nicht tugendhaft bin. Entscheidung.

Da ist kein anderer Rat: du mußt suchen, sie zu verachten, Und mit Abschen alsbann tun, was die Pflicht dir gebeut."

Ebenso gehen folgende Berse aus den Botivtafeln (Nachlese) gegen die Kantische Partei:

"Bie sie mit ihrer reinen Moral uns, die Schmußigen, quälen! Freilich, der groben Natur dürsen sie gar nichts vertraun! Bis in die Geisterwelt müssen sie sliehn, dem Tier zu entlausen, Menschich können sie selbst auch nicht das Menschlichste tun. Hötten sie kein Gewissen, und spräche die Pflicht nicht so heilig, Wahrlich, sie plünderten selbst in der Umarmung die Braut."

Ju 2: Aber wie gesagt, Schiller war der Ansicht, daß es nur an der Darstellung Kants läge, wenn dieser die mögslich e und wünsch en swerte Harmonie von Sittlicksteit und Sinnlichteit nicht hervorgehoben habe; und daß die Wahl dieser Darstellung wieder psychologisch aus dem Wunsche zu begreisen sei, dem unmoralischen Zeitalter gegensüber die Selbständigkeit der Moral sowie den Mangel einer notwendigen zu graben und daher einseitig zu betonen.

"Wie sehr sich auch der große Weltweise gegen diese Mißdeutung zu verwahren suchte," (nämlich Abkefe zu pre-

<sup>1)</sup> Borländer klagt: "Daß diese Berse nun einmal von Schiller gesschrieben sind, läßt sich nicht wegleugnen".

bigen) . . . . "so hat er, beucht mir, boch selbst burch die strenge und grelle Entgegensetzung beider auf den Willen des Menschen wirkenden Prinzipien einen starten (obgleich bei seiner Absicht vielleicht kaum zu vermeidenden) Anlaß dazu gegeben" . . . "Er hatte nicht die Unwissenheit zu belehren, sondern die Verkehrtheit zurecht zu weisen . . . . Er ward der Drako seiner Zeit, weil sie ihm eines Solons noch nicht wert und empfänglich schien." (Über Anmut und Würbe, Vd. XI, S. 218/19.)

"In einer Transzendental-Philosophie, wo alles darauf ankommt, die Form von dem Inhalt zu befreien, . . . . ges wöhnt man sich gar leicht, . . . die Sinnlichkeit, weil sie gerade bei diesem Geschäft im Wege steht, in einem notwendigen Widerspruch mit der Vernunft vorzustellen. Eine solch e Vorstellungsart liegt zwar auf keine Weise im Geiste des Kantischen Systems, aber im Buch staben desselben könnte sie gar wohlliegen." (Vriese über ästhetische Erziehung, Vd. XII, S. 47.)

Noch stärker abgeschwächt erscheinen die Gegensätze — wie begreiflich — in dem Briefe Schillers an Kant, worin der Dichter (1794) den Philosophen zur Teilnahme an den "Horen" auffordert, und Schiller auf die Harmonielehre über Tugend und Neigung anspielt mit folgenden Worten:

"Bloß die Lebhaftigkeit meines Berlangens, die Resultate der von Ihnen gegründeten Sittenlehre einem Teile des Publikums annehmlich zu machen, der bis jest noch davor zu fliehen scheint, und der eifrige Wunsch, einen nicht unwürdigen Teil der Menschheit mit der Strenge Ihres Systems auszusöhnen, konnte mir auf einen Augensblick das Ansehen Ihres Gegners geben,

wozu ich in ber Tat sehr wenig Geschick: lichkeit und noch weniger Neigung habe." (Briefe, Bd. III, S. 455.)

Ì

Ì

## 3. Rritit ber Abweichungen.

Hängen wir an die Wiedergabe dieser Dokumente, welche Kant mit der Laterne Schillers beleuchten wollten, ein paar fritische Bemerkungen an, so ist zu sagen:

- a) Kant hat allerdings dem Wortlaute nach die grunds säkliche Unmöglichkeit einer gleich zeitigen Übereinsstimmung von sittlichem und sinnlichem Wollen öfters bestont, d. h.: daß das sittliche Wotiv stets im sinnlichen ein Gegenmotiv vor sich habe, ohne dessen Überwindung von Sittlichkeit keine Rede sein könne. Hierin geben wir Schiller durch aus Recht.
- b) Rant hat nicht nur bem Buchstaben, sondern auch bem Geiste nach diesen Standpunkt vertreten und keineswegs bloß aus methodologisch-padagogischen Beweggrunden. Als einen Beweis führen wir an: Rants Lehre von dem im = perativischen Charakter, bem Sollen als einem We fens merkmal bes sittlichen Berhaltens; und als zweiten: Kants Anschauung von ben sinnlichen Reigungen ber Luft und Unluft, Die er auf praktischem Gebiete nicht nur als empirische hemmungen bes in bie Erscheinungswelt hineinragenden übersinnlichen Vernunftgesetzes, birett ale bie Boten eines metaphyfischen Prin= gips bes Bofen und bamit als unversöhnliche Reinde bes Guten gefaßt hat. Bier hat Schiller ben Rigo = rismus in Rant selber um ebensoviel ver= fannt, als er ihn an früherer Stelle (oben S. 341) übersteigert hatte. Der Grund bafür lag in der glatten und einfachen Ablehnung und damit Aus-

schaltung ber Kantischen Lehre vom Rabikal » Bösen in ber menschlichen Natur. (über Anmut und Würde, Bb. XI, S. 220.)

- c) In Kants Darstellung des Berhältnisses von Pflicht und Reigung sinden sich Ansätze und Keime, die zu Schillers harmonisierender Auffassung hinneigen, deren Forthildung aber nur als Inkonsequenzen auf dem Boden der kritischen Grundlehren möglich wäre. Sie betreffen:
- 1. Die zufriedene, glückliche Gemüts ft im mung, welche Kant gelegentlich als Birkung sittlichen Tuns ausdrücklich anerkennt. Um ihre Bedeutung in Kants Ethik zu würdigen, muß man nie vergessen, daß bieses Lustgefühl nur als Folges, nicht als Begleit erscheinung des sittlichen Bollens auftritt, den Konflikt mit der Neigung also nicht ausschaltet, vielmehr den siegreich bestandenen vorausset, Freude an diesem Siege ist. Über das sittliche Tun Freude empfinden oder am sittlichen Tun Freude empfinden: ist aber zweierlei.
- 2. Die afthetische Wirtung bes Woralischen, in welcher "erhaben" bisweilen als schön empfunden wird. Aber auch diese Wertmale treten nicht etwa bei der Ausüb ung der Pflicht, wie bei Schiller, als unterstüßende Histeruppen einer fremden Armee auf sie zeigen sich nur in der passiven Kontemplation der getanen Pflicht, nicht beim aktiven Handeln. Wollten wir diese Beschränkungen sallen lassen, und das "fröhliche Herz" nach dem sittlichen Handeln in eine Lust be im sittlichen Handeln, die ästhetische Bewunderung in der Kontemplation des Sittlichen zu einer aktiven Freudigseit der durch die Erhabenheit der Moral hingerissenen Gessühle umdeuten: so finden sich auch da für Ansbeut ung en bei Kant, aber wollte man ihnen solgen, so müßte dieser Ausbau erkauft werden mit dem Sturz

solcher Bestandteile bes Gebaudes, die für Rant viel wesents licher find.

### 4. Dofumente.

Bu a): Für die dem Wortlaut nach behauptete prinzipielle Unstimmigkeit von Pflicht und Neigung genüge:

"Diese Einschräntung (burch das Moralgeset) tut nun eine Wirtung aufs Gefühl, und bringt Empfindung der Uns lust hervor... Da sie aber bloß sosern eine negative Wirtung ist, die, als aus dem Einslusse einer reinen praktischen Bernunft entsprungen, vornehmlich der Tätigkeit des Subjekts, sosern Neigungen die Bestimmungsgründe desselben sind, mithin der Meinung seines persönlichen Werts Abbruch tun, ... so ist die Wirkung dieses Gesetzes aufs Gefühl bloß Dem ütigung." (Kr. d. pr. Bern., Reclams Ausgabe, S. 95/96.)

"Folglich können wir a priori einsehen, daß das moralische Geset als Bestimmungsgrund des Willens dadurch, daß es allen unseren Neigungen Eintrag tut, ein Gefühl bewirken muffe, welches Schmerz genannt werden kann" (ebenda S. 88/89). 1)

Bu b): Dem Beiste nach aber forbert:

1. Der imperativische Charafter in ber Tat biefes Berhältnis, wenn er biefem immanent sein soll.

"Wenn wir nur wohl nachsuchen, so werden wir zu allen (!) Handlungen, die anpreisungswürdig sind, schon ein Gesetz der Pflicht finden, welches gebietet und nicht auf unser Belieben ankommen läßt, was unserem Hange gefällig sein möchte." (Rr. d. pr. Vern., S. 104.) Aber

<sup>1) &</sup>quot;Und mit Abscheu alsbann" (nicht aus Abscheu!) usw. ist also richtig!

jemandem etwas gebieten, was er schon von felbst wollte, halt auch Rant an anderer Stelle für absurd.

2. Die Sinnlichkeit als Ausfluß des Rabital= Bösen bringt es mit sich, daß Kants I beal der Heis ligkeit nicht Schillers Ideal der schön en Seele sein kann. Der heilige Wille bei Kant ist nicht der Wille im Zustand der Konformität des oberen mit dem unteren Besgehrungsvermögen, sondern der Wille eines Wesens ohne Neigungen (3. B. Gott), dessen Wille stets dem Sittensgeset konform ist. Diesem Urbilde sich ins Unendliche zu nähern, ist Ausgabe endlicher Wesen (ebenda S. 39).

Bu c): 1. Die Freude als Wirkung sittlichen Tuns:

"Daß übrigens . . . . auch die öftere Ausübung, diesem Bestimmungsgrunde gemäß, subjektiv zulett ein Gefühl der Zufriedenheit mit sich selbst wirken könne, stelle ich gar nicht in Abrede; vielmehr gehört es selbst zur Pflicht, dieses . . . zu gründen und zu kultivieren." (Kr. d. pr. Bern., S. 47.)

2. Der ä ft h e t i f d e Genuß ü b e r bas Sittliche, nicht am Sittlichen:

"Das moralische Gute, ästhetisch beurteilt, musse nicht sowohl schön als erhaben vorgestellt werden, so daß es mehr das Gefühl der Achtung . . . als der Liebe und vertraulichen Zuneigung erwecke; weil die menschliche Natur nicht so von selbst, sondern durch Gewalt, welche die Bernunft der Sinnlichkeit antut, zu jenem Guten zusammenstimmt." (Kr. d. Urt. Hartenstein, Bd. V, S. 279/80.)

Hierbei wird geradezu die ästhetische Wirkung des Sittlichen in der Kontemplation mit der Untersochung der Neisgungen durch die Pflicht beim aktiven Handeln zusammen genannt. Das Nämliche gilt von der einzigen Stelle, an welcher Kant der Pflicht auch Schönheit vindiziert. (Ebenda S. 275.)

Die Einschränfungen des Rigorismus bei Kant reichen nun oft hart bis an die Grenze der Schillerschen Darmonie heran. In Ausdrücken wie: der sittliche Wille müsse nicht "bloß ohne Mitwirfung sinnlicher Antriebe, sondern selbst mit Abweisung aller derselben, und mit Abbruch aller Neigungen, so fern sie jenem Gesetzuwider sein könnten", bestimmt werden (Kr. d. pr. Bern., S. 88), wird unumwunden die prinzipielle Möglichkeit einer übereinstimzmung von Gesetzund Neigungsmotivzuzgegeben.

Auch der Imperativ wird gelegentlich also erklärt: Das Gesetz trägt im Mensch en die Form des Imperativs, weil in diesem Fall ein Wille nicht vorausgesetzt werden könne, "der keiner dem moralischen Gesetze widerstreitenden Maximen fähig wäre" (Kr. d. pr. Bern., S. 38); das heißt, daß er auch mit dem Gesetz harmonierender Maximen fähig ist.

Biehen wir die Summe: Der Hauptunterschied zwischen Kant und Schiller besteht barin:

- a) Daß Kant seine Hauptaufgabe im Nachweis bes selbständigen und unsinnlichen Charakters ber Sitts lichkeit,
  - Schiller die seinige in der Herausarbeitung des Berhältnisses der beiden Gesetzlichkeiten zueinander erblickt.
- b) Daß Kant bort, wo er auf die Relation zwischen Sittlichkeit und Sinnlichkeit zu reden kommt, ben Hauptakzent auf die Disharmonie legt, ohne die Möglichkeit der Harmonie ganz zu verkennen, Schiller dagegen mehr die Harmonie betont, ohne die Möglichkeit der Disharmonie zu übersehen.

# Zweiter Teil.

# Wie urteilt Kant felbst über Schiller und über sein eigenes Berhältnis zu Schiller?

## 1. Darftellung.

Hier können wir uns bedeutend kurzer fassen; benn zur Beurteilung dieser Frage stehen nur zwei Dokumente zur Berfügung, in benen Kant auf Schiller zu sprechen kommt: ber Antwortbrief Kants an Schiller wegen der Mitarbeit an den Horen und die Anmerkung in der "Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft", in der Kant auf die Einwürse Schillers in "über Anmut und Würde" erwidert (nehst den in den "losen Blättern" erhaltenen Borzarbeiten zu dieser Anmerkung).

Rants (einziges) Schreiben an Schiller bietet für unsere Zwecke gar keine Ausbeute. Es fängt zwar verheißungspoll an:

"Die Bekanntschaft und der literarische Berkehr mit einem Gelehrten und talentvollen Mann wie Sie, teuerster Freund, anzutreten und zu kultivieren, kann mir nicht anders als sehr erwünscht sein." (Kants Briefe, Insel-Berlag, S. 283.)

Aber aus dem Berkehr wurde nichts und Kant trat zu Schiller während der zehn Jahre, die beide noch zu leben hatten, in keine Beziehung mehr.

"Die Briefe über die afthetische Menschenerziehung finde ich vortrefflich und werde sie studieren, um Ihnen meine Gebanten barüber bereinst mitteilen zu können." (Ebenda.)

Das klingt noch verheißungsvoller — aber aus bem Studium und ber Mitteilung wurde nichts.

Immerhin ist die günstige Beurteilung, die Schillers Hauptschrift bei Kant prima vista erweckte, doch nicht bes beutungslos. Der Rest des Briefes kommt nicht in Betracht.

Um so mehr die Anmerkung zur "Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft". Wenn ich sie recht verstehe, enthält diese für Kant merkwürdig blumen- und bilderreiche (vielleicht als Replik an einen Dichter als solche beabsichtigte) Äußerung folgende Grundgedanken über das uns interessierende Berhältnis:

- a) Kant fühlt sich mit Schiller in ben Prinzipienfragen vollkommen einig.
- b) Er meint, Schiller habe Sittlichkeit und Sinnlichkeit ver mengt und weist biese Bermengung scharf gurud.
- c) Er halt die Reigungszustimmung vom sittlichen Sandeln auch als Begleiterscheinung fern.
- d) Er gibt für das Verhältnis von Pflicht und Neigung beutlich zu, daß Fröhlichkeit als Folge von Tugend, Ansmut in Konfequenz von Würde, Schönheit im Gesleit von Erhabenheit vorkommen durfe.
- e) Er macht wieder einige unklare Andeutungen, die über seine rigoristischen Anschauungen hinausgehen, und die Neigung zur Pflicht auch in gewissem Sinne als Begleiterin der Tugend gelten lassen.

### 2. Dofumente.

Bu a): "Gerr Professor Schiller mißbilligt in seiner mit Weisterhand verfaßten Abhandlung über Anmut und Bürde in der Woral diese Borstellungsart der Berbindlichkeit, . . . allein ich kann, da wir in den wichtigsten Prinzipien einig sind, auch in diesem keine Uneinigkeit statuieren; wenn wir uns nur untereinander verständlich machen können." (Rel. inn. d. Gr. d. bl. Bern., Hartenstein, Bd. VI, S. 117.)

(Bgl. "Lose Blätter", aus Rants Nachlaß mitgeteilt von Reide, Bb. I, S. 126): "Personen, die am einigsten miteinander im Sinne sein, geraten oft in Zwiespalt das burch, daß sie in Worten einander nicht verständlich sein."

Bub): "Ich gestehe gern, daß ich dem Pflichts begriffe, gerade um seiner Würde willen, keine Ans mut beigesellen kann. Denn er enthält unbedingte Nötigung, womit Anmut in geradem Widerspruch steht." "Diese Begleiterinnen" (Grazien) "der Benus Urania sind Buhlschwestern im Gesolge der Benus Dione, sobald sie sich ins Geschäft der Pflichtbestimmung einmischen und die Eriebsedern dazu hergeben wollen." (Rel. inn. d. Gr. d. bl. Bern. a. a. D.)

3u c): "Wird aber auf die anmutigen Folgen gesehen, welche die Tugend, wenn sie überall Eingang fände, in der Welt verbreiten würde, so zieht alsdann (!) die moralischsgerichtete Bernunft die Sinnlickseit . . . mit ins Spiel. Nur nach bezwungenen Ungeheuern wird Herkules Musaget, vor welcher Arbeit jene guten Schwestern zurückbeben."

"Aber die Tugend.... ist in ihren Folgen auch wohltätig, mehr wie alles, was Natur oder Aunst in der Welt leisten mag; und das herrliche Bild der Menschheit, in dieser ihrer Gestalt aufgestellt, verstattet gar wohl die Besgleitung der Grazien, die aber, wenn noch von Pflicht allein die Rede ist, sich in ehrerbietiger Entsernung halten." (Rel. i. d. Gr. d. bl. B., S. 417/18.)

Bu d): "Fragt man nun, welcherlei ist die afthetische Beschaffenheit (?), gleichsam bas Temperament (?) ber Tugend, mutig, mithin frohlich, oder angstlich gesbeugt und niedergeschlagen? so ist kaum eine Antwort nötig. Die lettere stlavische Gemutsstimmung kann nie ohne einen verborgenen Haß des Gesetzes stattsinden, und das

fröhliche Herz in Befolgung seiner Pflicht.... ist ein Zeichen der Schitheit tugendhafter Gesinnung, .... ohne welche man nie gewiß ist, das Gute auch lieb = gewonnen (?), d. i. es in seine Maxime aufgenommen zu haben." (Ebenda, S. 118.)

Diese unklare Trennung von "Pflichtvorstellung" und "Befolgung ber Pflicht" findet sich — vermutlich unter dem Einfluß der Schillerschen Angriffe — auch gegen Schluß der Abhandlung "Bom Ende aller Dinge" (Bd. VI, Hartenst. S. 359 ff.), sowie in der "Metaphysik der Sitten" (Bd. VII, Hartenst. S. 297/98) wieder.

Bu e): In ben "Losen Blattern" (Reide, Bb. I, S. 127):

"Die sinnliche Natur muß nicht als mitwirkend, sondern unter der Despotie des kategorischen Imperativs gezügelt der Anarchie der Naturneigungen Widerstand leisten," und unmittelbar darauf die gleiche Unklarheit:

bie "durchgängige Harmonie" könne allein burch "Absichaffung" dieser Anarchie (so beutet Borländer diese gramsmatikalisch irreführende Stelle) befördert werden. (Desgl. mehrere Stellen, die Borländer in seinen Aufsätzen: "Kant, Schiller, Goethe" anführt. 1)

## Rants Beurteilung Schillers.

### 3. Rritif.

Im ersten Puntt muffen wir Kant ebenso recht geben, wie wir Schiller es gaben, als er bie nämliche Be-

<sup>1)</sup> Dieses Buch Borländers hat Raoul Richter, wie zahlreiche Wargisnalien beweisen, genau studiert und sich in manchem seiner Auffassung ans geschlossen. Anmkg. d. Her.

hauptung aufstellte; vorausgesetzt, daß wir die Abgrensung und Charakterisierung bes sittlichen Willens für das Wesentzliche erachten.

Im zweiten Punkt, in dem Kant Schiller eine Bermengung der Prinzipien vorwirft, hat er ihm — das brauchen wir nicht mehr zu belegen — unrecht getan und ihn mißverstanden. "Es gibt also zwar kein moralisches, aber es gibt ein ästhetisches Übertreffen der Pflicht" (Schiller, Bb. XII, S. 91.)

Im britten Punkt ber Ableugnung einer mögelichen Harmonie zwischen Tugend und Neigung während bes Handelns bleibt Kant von Schiller getrennt und versharrt auf seinem uns bekannten Standpunkt; ber also boch nicht nur dem Buchstaden, sondern auch dem Geiste nach gemeint sein mußte!

Auf bem vierten Puntte berührt sich Kant mit Schiller, aber nicht mehr, als er es — ohne Bezug auf Schiller zu nehmen — ibealiter stets getan hatte.

Auf dem fünften Punkt — wo von der "Liebe" zum Guten und der "fröhlichen Gemütsstimmung" in unstlarem Schwanken zwischen dem Zustand währen d und dem nach Ausübung der Pflicht gehandelt wird, macht Kant an Schiller dunkte Konzessionen — aber keine, die nicht spstematisch auch in den früheren vor der Bekanntschaft mit Schillers Schriften versaßten Werken enthalten wären. Eine Beeinflussung Kants durch Schiller hat also wohl nicht statzgefunden.

Wir begreifen, daß sich Schiller an huber über dies Dotument Kants außerte:

"Die Einwürse, die ich gegen die Kantische Moral vorbringe, hat Kant selbst in der zweiten Auflage seiner philosophischen Religionslehre zu widerlegen gesucht, mich aber nicht befriedigt." (Briefe, Bd. IV, S. 127.)

Diese Außerung Schillers dürfte mehr in unserem Sinne sein als die durch die perfönliche Verehrung für den Meister hervorgerusene aus seinem Brief an Kant, in dem er ihm dankt: "für die Nachsicht, mit der Sie mich über meine Zweisel zurechtgewiesen haben" (Briefe, Bd. III, S. 455.)

# Shluß.

Bum Schlusse ein paar Thesen, welche der Begrundung hier ermangeln muffen, über die Darstellung und Kritit der gegenseitigen Beleuchtung, wie sie sich Kant und Schiller angedeihen ließen, hinausgreifen, den Stier bei den Hörnern paden und

ein knappes Bekenntnis über ben Wahrsheits = und Irrtumsgehalt ber moral = philosophischen Lehren beider Männer enthalten sollen.

# Gegen Kant und Schiller würde ich geltend machen:

- 1. Bei beiden tritt das sittliche Wollen als ein metasphysischetranszendentales, daher auch als freies Wollen, dem empirischeimmanenten entgegen, ragt aber tropdem in seinen Außerungen und Wirkungen in die Erscheinungs und Ersahrungswelt hinein. Dadurch entsteht eine heillose Berwirrung der Begriffe sowie eine schiefe und voreilige Lösung breier getrennter Fragestellungen:
- a) Gibt es ein sittliches und nichtsittliches Wollen in der Erfahrung als psychologischer Befund des Bewußtseins?

Die Frage ist zu bejahen! (bas Freiheitsproblem tritt babei nicht auf).

b) Gibt es ein sittliches und nichtsittliches Wollen im Reich ber "Dinge an sich"?

Die Frage — wie jede metaphysische — ist nur hyposthetischer Beantwortung fähig; diese hängt zunächst davon ab, wie weit man einmal für Ähnlichteiten mit dem sittlichen und nichtsittlichen Ersahrungswillen die Worte: sittlich — nichtsittlich gebrauchen will; sodann, wie weit diese Ähnlichkeiten reichen?

Sicher scheint mir, daß jedenfalls dem sittlichen wie dem nichtsittlichen Wollen metaphysische Rorrelata entsprechen, das heißt, Beziehungen im Reich der "Dinge an sich".

Das sittliche Wollen besitzt aber keine Borzugsbeziehungen zum Reiche bes überssinnlichen (geahnt in Kants Lehre vom Radikal-Bösen — wenn wir sie mit der Lehre von dem intelligiblen Sittensgesetz verbinden).

Der sittliche Wille sub specie phaenomenali ist genau so empirisch — wie der nichtsittliche Wille sub specie noumenali metaphysisch ist.

"Der moralische Mensch steht ber intelligiblen Welt nicht näher als ber physische Mensch" (Roe).

Das Freiheitsproblem kann ernstlich nur an biefer Stelle biskutiert werben.

c) In welchen Beziehungen stehen diese metaphys sischen Korrelata des sittlichen (nichtsittlichen) zu den Erscheinungen des sittlichen (nichts sittlichen) Willens?

Diese dunkelste aller Fragen (En b fragen!) sind wir nicht im stande zu beantworten! Es ist diejenige, welche

Schiller und Kant an den Anfang ihrer Untersuchung stellen!

2. Beschränkt man sich auf die Untersuchung der phänomenalen Sittlichkeit, so ist auch nach psychologischer Umdeutung der Kant-Schillerschen Anschauungen manches davon auszusch eiden, manches beizubehalten. Grundbedingung für die Entscheidung ist die Einigung über irgend ein Merkmal, von dessen Vorhandensein man den Gebrauch der Worte sittlich, nichtstittlich abhängig macht.

Halten wir an bem Kant-Schillerschen Merkmal sest — sonst wird die Diskussion gegenstandlos — daß die Alls gemeingültigkeit des Willens conditio sine qua non sei, d. h. das Wollen nach einem für alle Subjekte gültigen Geset, und zwar Allgemeingültigkeit des vollbewußten, besonnenen Wollens (was die beiden Männer misverständlich "vernünstiges Wollen" nennen): so zeigen sich zwei solche generellen Gesetlichkeiten im Willensgebiete:

Als erste: mit bem 3 weck bie Mittel zu wollen (wobei der Zweck — auch der letzte — individuell variabel ist).

Als zweite: gewisse 3 wede konstanter als andere zu wollen (wobei, welche konstant, welche momentan erstrebt werden, individuell variabel bleibt).

Beide Gefețe find rein formal.

Das erste ift objektiv: Es ist das Prinzip der Güterlehre (bei gegebenem Zweck als Oberwert ergibt sich die Ermittlung der Unterwerte als Aufgabe).

Das zweite ist subjektiv: Es ist das Prinzip der Pflichten lehre (die Behauptung der konstanten gegensüber den wechselnden Regungen ist die Aufgabe).

Rant und Schiller haben fast nur die zweite Gesetlichteit berücksichtigt. Dies hängt mit ihrer Unterschätzung ber Legalität zusammen. Den Formalismus aber haben sie hier mit großem Glück und in vorbilblicher Weise betont.

Unter dieser Perspektive erscheint es als Kants unssterbliches Berdienst, auf die ganz eigenartigen Phanomene von Dauermotiven und Augenblicksmotiven, auf ihre ganz verschiedene Art den Willen in Bewegung zu setzen, auf den möglichen Widerstreit zwischen beiden und die imperatorische Außerung der konstanten hingewiesen, und damit die Selbsständigkeit und Eigenart des sittlichen Willens anch psychoslogisch sundamentiert zu haben.

Schiller dagegen bleibt es vorbehalten, die Finessen in der Übereinstimmung und im Widerstreit des besonnenen Dauerwillens mit dem unbesonnenen Augenblickwillen untersucht und neue Tatsach en wie neue Probleme ans Licht befördert zu haben.

Neue Tatsachen: benn die Möglickfeit der harmonie zwischen Pflicht und Neigung, oder verständlicher, zwischen Dauers und Augenblickeneigung, nicht nur in der Form der Folge wie bei Kant, sondern auch des "Zugleich", ist nicht mehr bestreitbar. Es gibt abgeklärte Naturen wie es in sich gärende Naturen gibt. Bei ersteren verliert notwendig das Sittliche zu zeiten seinen imperativischen Character:

Nehmt die Gottheit auf in euren Willen Und sie steigt von ihrem Weltenthron.

Dagegen behalten wir manche Probleme zurück, weil die Aufspürung der besonderen Berhältnisse, unter denen der Dauerwille durch ein Sichstreibenslassen von den Augenblickneigungen gestärkt, ausgeruht, gefördert, — oder aber gestört, unsicher gemacht, vernichtet wird, trot Schillers glänzender Ansätze noch tieferer Untersuchung bedarf.

Ebenso muffen die afthetischen Rategorien in ihrer Beziehung zu den ethischen noch differenzierter angewandt werden; obwohl durch ihre Mitbearbeitung Schiller wieder neue Fragen angeregt hat.

So ist die Harmonie von Tugend und Neigung zwar "schön": wenn wir Schillers Zeichnung der schönen Seele zum Muster nehmen; aber geradezu häßlich: bei dem stumpfsinnigen blöden Charatter, der durch Schwäche und Armut des Willens zur gleichen Harmonie gelangt.

Summa summarum:

Sowohl bei Kant wie bei Schiller sind die Grund > begriffe, d. h. die Bestimmungen über: Natur und Freiheit, Tugend und Neigung, Form und Stoff, zwar einerseits schwebend und verschwommen, andererseits direkt irrig und fehlerhaft; aber: die Beziehungen zwischen biesen Gegenständen sind mit dem Auge des Genies erblickt.

Jene rudsichtslos zu bekämpfen, von diesen immer wieder zu lernen und sich anregen zu laffen: dazu sollen uns diese beiden Männer verhelfen.

Die Lehren ber Genies nämlich antiquieren nicht.

Bu ihrer Zeit sind sie nach Form und Inhalt, im Buch- staben und Geist: bie Sobenleistungen ber Epoche.

Dann muß bei fortschreitender Erkenntnis: Form und Buchstabe fallen gelaffen, Inhalt und Geist zuruckehalten werben.

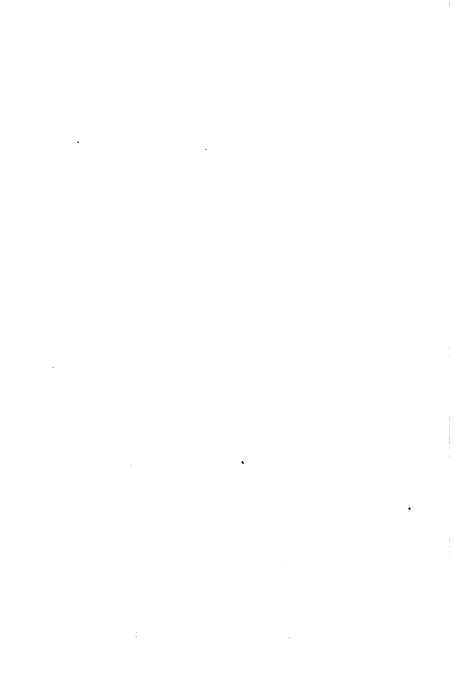
Bis schließlich: auch von Inhalt und Geist gar manches nicht mehr anerkannt werben kann.

Dann ift ber Tag gekommen, an bem bas Genie von einer neuen Generation auch neu erobert werben muß; bas Bleibende vom Bergänglichen, bas Rechte vom Falschen zu scheiben ift.

In biefer Anregung zu eigener Arbeit liegt bie unerschöpfliche und unverwüftliche Quelle, welche in ben Schriften ber Rlafsfiter aller Zeiten sprubelt.

Mit dieser Arbeit schaffen wir erst das Zeitbewußtssein, dessen klassische Formung und Formulierung, dessen er lösen der Ausdruck alsdann von einem neuen Genius — den uns Gott schenken möge — gefunden werden mag.

Richard Dehmels "Zwei Menschen" als Epos bes modernen Pantheismus.



Überschriften sind Aufgaben, und Aufgaben können nicht nur unvollkommen gelöst, sie können auch schief gestellt werden. Gegen eine Fassung, die Dehmels "Roman in Romanzen" die gewählten Beiworte zugesellt, mögen gerade bei den Einsichtigen sich hier laut, dort leise die Bedenken regen.

Sind nicht Epos, Roman, Romanzen fünstlerische Formen? Ift nicht Richard Dehmel ein Dichter? Pantheismus und Naturalismus (wir wollen uns nicht auf ein Schlagwort festlegen) aber religios-philosophische Begriffe, und mußte nicht, wer sie vertritt, ein Denker ober ein Apostel sein? Und bas nicht nur in bem Sinne, wie wir Alle uns philosophische Gedanken vom Dasein machen, und ihm auch Alle, wenigstens in ben Stunden ber Selbstbesinnung, relis giofe Befühle entgegentragen, sondern ein Denfer und Apostel von Beruf, ein Auserwählter; wie follten wir uns fonst an dieser Stelle mit ihm beschäftigen? Und selbst, wenn jemand die verschiedenen Begabungen in dem geforderten Mage vereinigte, burften fie bann im gleichen Werte burcheinander wogen? hemmt hier nicht notwendig eine bie andere, und ware eine Arbeit, in der bas ber Kall ift, nicht von vornherein als elender Bastard gebrandmarkt?

Ist über ein "Epos des modernen Pantheismus" nicht schon a priori das Todesurteil gefällt?

Und so werden wir gleich zu Anfang auf die letzten Berhältnisse gewiesen, in denen Kunst, Philosophie und Relisgion zu einander stehen; wahrlich auf abgrundtiese Prosbleme, deren Lösung zu begründen hier natürlich nicht mögslich, die programmatisch zu formulieren aber unerläßlich scheint.

Dichter, Denker und Apostel, Kunst, Philosophie und Religion haben zunächst ganz getrennte Aufgaben, Ziele und Mittel. Die Kunst sucht Schönheit und bedient sich der phantasiemäßig abgewandelten Anschauung, deren Übereinstimmung mit der Wirklichkeit ihr, wenn nicht gleichgültig, so doch jedenfalls nicht Selbstzweck ist. Die Philosophie will Wahrheit, und bedient sich als Wertzeug der Begriffe, mit denen sie die Gesetze der Wirklichkeit abzubilden, zu "erstennen" sucht. Die Religion geht auf den Besitz des höchsten Gutes, und nimmt zu dem Zweck mit dem Gemüt, d. h. mit Wille und Gesühl, zu Gott und Welt Stellung. Das sind die scharfen Trennungslinien, die reine Kunst, reine Philosophie, reine Religion von einander scheiden 1).

Aber die Forderung solcher idealen Grenzen bedeutet nicht, daß die drei Geistesgrößen ohne alle Beziehungen und ewig fremd neben einander herlaufen müßten. Sie brauchen es auch nicht einmal in ein und demselben Geisteserzeugnis, in ein und demselben Werke, sie brauchen es auch in unserem

<sup>1)</sup> Da aber Reinheit im Sinne ber Norm, der Jbee, des Jbeals niemals "gegeben", sondern immer nur "aufgegeben" ist, so verlieren diese Trennungslinien schon für alle empirischen Gestaltungen, die geschichtlichen Philosophien, positiven Religionen, einzelnen Kunstwerke an Schärfe, um in der, ganz von hemmenden Zufälligkeiten bestimmten Pseudokunst, Pseudophilosophie, Pseudoreligion immer mehr zu verschwimmen.

Werke nicht zu tun. Diese Beziehungen können allerdings, wo eine Funktion in das Gebiet der anderen zu Unrecht übergreift, einander störend kreuzen und zu unreinen Mischungen sühren. Das ist etwa der Fall, wo die Kunst Erkenntnis verbreiten will (wie in der didaktischen Dichtung und dem Tendenzstück), oder wo die Philosophie ästhetisch erfreuen möchte und dabei die Schönheit die Wahrheit notzüchtigt (wie in den künstlerisch verfälschten Lehrgebäuden so mancher Romantiker); wo die Religion mit den beiden anderen Mächten unglückliche Ehen eingeht (man denke etwa an zahllose Choraltexte, in denen selbst der Reim sich an der Tüchtigkeit der Gesinnung statt am Wohlklange zu messen scheint; oder an die üblichen Predigten, in denen Erbauung auf Rosten der Erkenntnis und doch nicht ohne den Anspruch, solche zu geben, getrieben wird).

Der Zusammenhang zwischen diesen Gebieten kann aber auch in einem reinen Berhältnis sich offenbaren, in dem jede Betätigung ihre Eigenart nach Aräften wahrt. Das ist bort der Fall, wo die Funktionen sich auf das gleiche Objekt, auf denselben Stoff wersen, und die Kunst diesen Gegenstand vermittels der phantasiemäßig modifizierten Anschauung zur Schönheit zu gestalten, die Philosophie ihn vermittels der Begriffe in seiner Wirklichkeit zu erkennen, die Religion ihn mit dem Gefühl in seinem Wert zu erfassen, ihn zu lieben oder zu hassen trachtet. Das Objekt der Religion und der Philosophie ist immer das gleiche; das Objekt der Kunst kann mit dem der Religion und der Philosophie zusammenssallen. Aber auch dann ist der Wensch mit anderen führenden Bewußtseinssunktionen auf den gleichen Gegenstand gesrichtet.

Objekt der Philosophie und der Religion ist das Welts wesen selbst, ist der höchste Zusammenhang alles Seienden,

seine letten, b. h. allgemeinsten Qualitäten, Gesetze und Einheiten, die der Philosoph zu erkennen, zu denen das reliziöse Gemüt mit Wille und Gefühl Stellung zu nehmen sucht. Dieses Urwesen ist, wie bekannt, nicht einwandfrei bestimmt, wird es vielleicht nie werden können. Ist es Geist, Waterie, oder ein beiden übergeordnetes Prinzip seiner Beschaffenheit nach? Folgt es mechanisch-kausalen oder teleologisch-sinalen Gesetzen, d. h. gibt es nicht nur die natürsliche, sondern auch eine vernünstige Weltordnung? Ist es überhaupt eine Einheit oder zerklaft es in unendlich viele Elemente, körperliche Atome, seelische Monaden? Und wenn es eine einzige Einheit bilden sollte, muß sie dann jenseits dieser Welt, "theistisch", oder in dieser Welt, "pantheistisch", gedacht werden?

Da nun die Kunst, ohne sich untreu zu werden, mit Philosophie und Religion den gleichen Stoff behandeln kann, wenn sie ihn nur unter der ästhetischen Optik erblickt, so liegt darin ausgesprochen, daß der Künstler auch dem Wesen alles Seienden, daß er auch unseren Gefühlen und Gedanken über dies Wesen den ästhetischen Spiegel vorhalten darf; daß er serner ein körperliches, geistiges, ein theistisches, pantheistisches Wesen spiegeln kann, ohne sich unbedingt nach menschlicher Auffassung von der Wirklichkeit zu entsernen, die hier ja nicht feststeht.

Wo aber die Aunst irgend eine Wirklichkeit (von der Märchenkunst und Ähnlichem abgesehen) zwar nicht exakt wiedergeben, aber an sie anknüpfen, sie zur Schönheit versklären oder die Schönheit an ihr herausarbeiten will, da tut man gut, wenn man sie genießen möchte, sich mit ihrem Gegenstand schon vorher vertraut zu machen. Auch das hat seine tiesen und schwer auszugrabenden Gründe, aber die Ersahrungstatsache, daß dem so ist, steht Allen zur Verfügung.

Wer niemals eine Ruh, wer niemals ein Pferd gesehen, wird die Tierbilder Paul Potters, wer niemals bem Sochgebirge nahe war, die alpinen Landschaften Segantinis in ihrer Schönheit schwerlich begreifen können. Und genau so: wenn ber bargestellte Gegenstand ober beffer der vom Runftler geformte Stoff tein Tier und teine Landichaft, wenn er ber Menich, das Leben, wenn er bas Rauschen bes Weltengrundes, wenn er bas Echo biefes Rauschens in unseren Welt- und Lebensgefühlen felber ift. Sind wir hier nicht genügend unterrichtet, fo laufen wir Gefahr, einmal burch Tüfteleien über bas Dbieft aus ber Bingabe an beffen äfthetische Behandlung herausgeriffen zu werben, und überbies bem Dichter als ein Manto unterzuschieben, was nur unser eigener Mangel war. Während aber bei gewöhnlichen Gegenständen eine ausreichende Bekanntheit stillschweigend vorausgesett werden darf, fann eine folche auf philosophisch-religiösem Gebiete nicht immer erwartet werden. Bier fehlt die Bertrautheit mit dem Weltbilde, bas bem Runstwert zu grunde liegt, und der laienhafte Leser glaubt ju feinem und bes Dichters Nachteil, es hier erft "gelehrt" zu bekommen. Daraus ift nicht etwa zu folgern, ber Runftler habe aus Rudficht auf den geistigen Mittelstand solche Gebiete zu meiben, sondern, wer bazu befähigt ist, soll sich gefälligst bas nötige Ruftzeug aneignen, wenn anders es sich um mahre Runft handelt. Schillers fogenannte Ideenbichtungen z. B., ohne Kenntnis der Kantischen Lehren gelesen, wirken oft wie hohle Abstraktionen, weil der Aufrichtige fich zwischen je zwei Strophen ängstlich an den Ropf faßt, um herauszubekommen, was der Dichter hier eigentlich "gemeint" haben fonne. Wer aber ben Stoff beherricht und lebendige Borftellungen vom tategorischen Imperativ, dem Gegensat von Natur und Freiheit, Tugend und Blud fein eigen nennt, ehe er an die Lektüre herantritt, für den ist des Staunens kein Ende ob des freiesten Flusses, ob der ansichaulichsten Bewältigung religiössphilosophischer Ideen. Das Mißbehagen an den wenigen, wirklich rein gedanklichen oder moralisierenden Partien tritt in den Hintergrund. Etwas Ähnliches gilt von Nietzsches Zarathustradichtung im Berhältnis zu seinen Prosaschriften.

Auch Dehmels "Zwei Menschen" gehören in biese Sattung. Bergrübelt, gebanklich zerqualt, gereimte Wiffenschaft, versifizierte Metaphysit und Ethit - so pflegen sie Allen zu erscheinen, benen bie barin berührten Gegenstände, bie barin ausgesprochenen Ibeen etwas Reues fint, Die biefe baber zunächst einmal "verstehen" und dann auf ihren Wirklichkeits- oder Wahrheitsgehalt hin prüfen wollen. Sie strecken bie Hand aus nach ben Rosen ber Poesie und greifen ins Dornengestrüpp ber Theorien. Der philosophisch Geschulte, mit bem mobernen Pantheismus und Naturalismus Bertraute ftolpert nicht über ben Stoff diefer Dichtung, bas Berhältnis von Menich, Welt und Gott, auch nicht über die mehr oder minder gludlichen Formulierungen, welche diefes Berhältnis gelegentlich in gedanklichen Außerungen erfährt. Denn er erblickt in ihnen nicht die Aufstellung gedanklicher Thesen durch den Dichter, welche mahr oder falsch sein wollen, sondern die poetische Gestaltung gedanklicher Erlebniffe und erlebter Gedanten zweier Menfchen, die ichon ober häßlich geraten ift. Auch ber Gebante ift ja - abgesehen von seiner logischen Bedeutung - ein Erlebnis, und als foldes ein Stud der Wirklichkeit, bas, wie jedes andere, in ben Stoff feiner Werte aufzunehmen teinem Rünftler verfagt werden barf.

Daher haben wir uns zunächst damit vertraut zu machen, was unter ber Weltanschauung bes modernen Pan-

theismus und Naturalismus eigentlich zu verstehen ift. Aber auch nicht ausführlicher, als zum Benuß ihrer fünstlerischen Gestaltung unbedingt erfordert wird. Richt ift bazu erforderlich die Kritit des Wahrheitsgehalts dieser Lehre. Freilich, spiegelt ein Kunstwerk unsere eigenen Überzeugungen über Gott und Welt in Schönheit wieder, fo wird es uns um fo teurer, um fo vertrauter werden. Aber sein afthes tischer Wert als solcher hat dadurch keinen Zuwachs erfahren. Es ift ein Mehr an logischen und religiosethischen Werten, bas sich zu ben ästhetischen Eigenschaften gesellt. Wir find bann als vollebige Versönlichkeiten und nicht als fünstlerisches Publitum foldem Werte gegenübergetreten. Genau so wird und bas Porträt unserer Kinder ober unserer Frau werter sein als bas Bilbnis eines wildfremden Menschen und doch feine höhere fünstlerische Bedeutung barum beanspruchen dürfen.

## II.

Der Pantheismus und Naturalismus unserer Tage, deffen Wellen die moderne Kultur überall durchfluten, hat eine lange Borgeschichte.

Die griechischen Philosophen vor Sokrates haben sich großenteils zu ihm bekannt. Thales, der Begründer der Philosophie im engeren Sinne, tat den Ausspruch voll kindslichen Tieksinns:  $\pi \acute{av} \imath \alpha \bar{\alpha} \pi \lambda \acute{n} \varrho \eta$  Fewe, Alles ist voll von Göttern. Die Berbindung des ersten und dritten Wortes ergibt das Schlagwort: Pantheismus. Die ehrwürdigen Xenophanes und Parmenides lehrten, daß alle Vielheit, Bersänderung, Bewegung, daß die ganze bunte Mannigkaltigsteit der Erscheinungswelt nur Trug und Täuschung, daß in Wahrheit dies Alles ( $\pi \acute{av}$ ) nur Eines ( $\pi \acute{av}$ ) sei, und dieses Ein und Alles ( $\pi \acute{av}$ ), und dieses Alleine nannten sie

- Gott. Dann wurde burch Plato und Aristoteles und später burch bas Christentum biefe Auffaffung immer mehr verdrängt; Gott geht nicht mehr im All auf, sondern er wird eine felbständige jenfeitige Größe neben und über allen weltlichen Dingen. In leitende Stellen magt fich ber Pantheismus im Mittelalter nicht mehr; er führt ein Leben im Berborgenen, bei driftlichen Mystitern und Theosophen. Erst in ber Renaissance regt er wieder machtig bie Schwingen, und Giordano Bruno ift fein heldenhafter Berfünder. Aber während sich die Alten das All begrenzt gedacht und die Gottheit als abgeschloffene Rugel verfinnbildlicht hatten, ift Bruno der Apostel des Unendlichkeitsgedankens. Was dieses Gemisch von Feuerseele und Pedanten teils in überschwenglichshymnischen Predigten, teils mit dem starren Apparat scholastischer Spitfindigkeiten der Welt vermittelte, bas hat für die neuere Philosophie Benedikt Spinoza zu einem architettonischen Softem unerbittlicher Gedanten umgegoffen. Seine monumentale Grundformel: Substantia sive Deus sive Natura, die Substang, bas heißt Gott, bas heißt bie Natur, fest Gott der Natur als dem Inbegriff der biesfeitigen Welt gleich, entkleidet ihn der Verfönlichkeit und lehrt die Identität von Pantheismus und Naturalismus. An Spinoza knupfen im 18. Jahrhundert Lessing, Herder und Goethe an, und im 19. Jahrhundert treffen fich drei, einander faft auf allen übrigen Puntten befampfende Beifter, nämlich Begel, Schopenhauer und Nietsiche, in dem Befenntnis: außer biefer Welt, in ber wir leben, gahnt bas Nichts; fie enthält Alles, was ba ift, war und wird; gibt es einen Gott, fo tann er weber über, noch außer, noch unter, fondern nur in ber biesseitigen Welt enthalten fein. Begel glaubte an einen folden Gott, ber fich im Laufe ber Ents wickelung offenbart, an einen werdenden Gott. Schopenhauer zweiselte, ob er seinem Urprinzip, bem tragischen, zwischen Lebensgier und Erlösungssehnsucht hin und her taumelnden Willen zum Dasein wegen dessen moralischer Unvollsommenheit den Namen Gottes oder des Teusels zu geben habe, und er entschied sich für das lettere. Nietzsche, dem sich die gesamte Wirklichkeit auflöst in einen Wettkampf unzähliger, miteinander ringender Kräfte und Mächte, die weder einem gemeinsamen Wutterschoße entsteigen, noch eine neue, selbständige Einheit aus sich erbauen, leugnete so Gott wie Teusel. Der Pantheismus Hegels, der Pansatanismus Schopenhauers ist hier zu einem vollendeten Atheismus und reinen Naturalismus geworden.

Man sieht, es sind erlauchte Namen, welche über dem Credo unseres Gedichts als schützende Schatten schweben. Aber dieses hat ja nicht irgendwelche Lehren zünftiger Philossophen in Neime gebracht. Was es schilbert, das ist das Wachsen und Werden einer erlebten, im Gebraus des Dasseins nicht friedlich erdachten, sondern unruhvoll erkämpsten Weltanschauung. Was es besingt, das sind die Freuden und Leiden eines stimmungsmäßigen Pantheismus zweier Menschen unserer Zeit und unseres Landes. D. Was aber ist für die moderne Stimmungsform dieser uralten Auffassungsweise wohl das Bezeichnende? Zunächst, daß sie nicht als vollendetes Weltbild in die Erscheinung tritt; daß sie in

<sup>1)</sup> Man könnte sagen: dann hat also dieses Spos mit dem religiösen und philosophischen Objekt als solchem, der ästhetischen Spiegelung des Weltgeses, nichts zu tun, sondern nur mit der Phihosogie der Erlebnisse von diesem Objekt. Aber das ist nicht richtig; um diese Erlebnisse begreislich zu machen, wird ums das kosmische Prinzip selbst in seinen Wirkungsweisen anschaulich vorgeführt; etwa wie im Goetheschen Faust die Ereignisse so angeordnet sind, daß das philosophisch-religiöse Empfinden des Helden in bestimmter Richtung ausgelöst wird.

charakteristischen Phasen, in einem typischen Stufengange verläuft. Drei Stadien auf dem Lebensweg des modernen Pantheismus (besser des modernen Pantheisen) fesseln insbesondere unsere Ausmerksamkeit. Sie sind die entscheidenden Wendepunkte einer inneren Entwickelung, wie sie gar viele und nicht die schlechtesten Bertreter der heutigen Generation durchlebt und durchlitten haben.

Das erfte Stabium ift revolutionar, verneinend, oppositionell bis zum Außersten. Der Zusammenbruch bes jenfeitigen himmels mit all seinen Idolen und Idealen, die Entthronung eines außerweltlichen Gottes steht im Mittelpunkt des Bewußtseins. Alles Sinnen und Trachten ift davon erfüllt. Auch die gesamte Moral wird in diesen Sturz mit hineingeriffen. Denn man mag fagen was man will, Religion und Moral find nicht von einander abzutrennen (wenigstens für den nicht, der beibe besitt): Relis gion ist Erweiterung ber Moral, Moral ist Besonderung ber Religion. Und da nun einmal Überlieferung, Sitte und Recht auf bem Boben ber foeben überwundenen Welts ansicht stehen, so wird die Abkehr von aller Konvention, Tradition und Autorität die unausbleibliche Folge fein. Es ift die Zeit der großen Loslösungen. Eingeleitet meift von qualenden Strupeln und ernstesten 3weifeln - benn von ben leichtlebigen philosophischen Geden und religibsen Snobs sprechen wir nicht -, mundet sie in eine tiefe Nieber geschlagenheit und ein unheimliches Graufen vor dem Chaos, ber Anarchie, ber Sinnlosigkeit, bem Nichts, bas auf bem selbstgeschaffenen Trümmerfelbe uns angahnt; um oft genug auszuarten: in eine fast fanatische, verzweifelte Berftorungesucht allem Bestehenden gegenüber, die, wenn sie ihre praktischen Folgerungen zieht, bis zum Berbrechen treibt. Für die große Ginsicht, beffer für das große Erlebnis: daß nichts, was fällt, verschwindet, sondern nur seinen Ort wechselt, ist die Zeit noch nicht angebrochen. Man fühlt zwar, daß der himmlische Gott irgendwie von der irdischen Welt verschlungen sein müsse; aber Gott ist dabei nur verweltlicht, die Welt noch nicht vergöttlicht worden.

Wer nun nicht, wie ber typische Dekabent, auf biesem Standpunkt öbester Regation und verschwommener Soffnungen verharrt, mit bem treten wir in ein zweites Stabium pantheistischer Dents und Gefühlsweise ein, in ein zweites Stadium, bas nun ebenfo überschwenglich bejaht, wie das vorige verneinte. Das Vendel ber modernen Seele liebt die weitausladenden Schwingungen, ehe es die Ruhe ber mittleren Zone und ber eigenen Gleichgewichtslage erreicht. War das bisherige, leidvolle Ergebnis gewesen: daß Gott nur die Welt oder nur in der Welt sei (biese svekulativ ungeheuer wichtigen Unterschiede interessieren und hier nicht), so erwächst jest das jauchzende Bekenntnis: daß die Welt etwas Göttliches sei oder doch enthalte. Und in begreiflicher Übertreibung fest der Mensch, der eben noch seinen Gott verloren hatte, nun aber als Weltenglied plöplich auch zu etwas Göttlichem sich erhoben fühlt, den Teil für das Ganze, das Organ für ben Organismus, und empfindet fein fleines, eigenes, beschränktes Ich als über-Ich, als übermensch, als Welt, als - Gott 1). Die Epoche bes bionpsischen Rausches ift angebrochen. In diesem ichwelgerischen Einswerden, ja biefer Gleichsetzung mit bem Urpringip wird ber verlorene Balt wiedergefunden. Die Gelbstliebe ist zugleich Welt-

<sup>1)</sup> Man vgl. Angelus Silefius, bessen Sprüche gerade von unserer Zeit so geschätzt werden:

Ich weiß, daß ohne mich Gott nicht ein Ru tann leben, Sterb' ich, er muß por Not ben Geist aufgeben.

und Gottesliebe, da wir uns selbst zu Welt und Gott erweitert haben. Aber die Moral, insoweit sie unser besonnenes Wollen und Handeln den übrigen Seschöpfen
gegenüber zum Ausdruck bringt, sindet in diesen Zeiten kein
rechtes Unterkommen. Denn wenn alle Einzelnen auf so
einsamen Höhen dem Blicke entschwunden sind und der Erlebende sich Auge in Auge nur am kosmischen Ganzen mißt,
so ist auch jeder zielbewußten Betätigungsweise den Mitmenschen gegenüber, sittlicher wie unsittlicher, der Boden
entzogen. Doch solche Augenblicke seliger Verschmelzungen
und trunkener Selbstherrlichkeiten sind nur von kurzer Dauer.
Öffney wir nicht aus eigener Besinnung die verschlossenen
Augen, so zwingt uns der Widerstand der Umwelt dazu, an
dem sich der für gottgleich gehaltene Eigenwille nur allzubald
brechen muß.

Und so werden wir zum dritten und letzten Stadium dieses Pantheismus hinangeführt. Es ist im Bejahen und Berneinen bescheidener als seine Borgänger. Gott, aus dem Jenseits ins Diesseits versetz, geht nun nicht mehr auf in jedem Einzeldinge, das dadurch selber zur Gottheit wird, er spaltet sich nicht in Milliarden Einzelwesen, Einzelspseudos Götter, sondern er wird zum übergreisenden Prinzip der diesseitigen Welt, zum großen Rhythmus, der das Gesamtzgeschehen umspannt, zur letzten Einheit, zu der alle Einzelswesen sich zusammenschließen, oder der sie entströmen. Welche dieser Wöglichkeiten man wählt, ob man sich serner diesen Gott persönlich, unpersönlich oder überpersönlich denkt, ob

und Wagners Triftan:

Ich felbst — bin dann die Welt.

mit Dehmels Berfen:

Reinen zu brauchen — gottgleich allein williges Herz ber Welt zu sein.

man ihm den Namen Gott beläßt oder Welt, Natur für geeignetere Bezeichnungen halt, bas ift wiederum fur bie begriffliche Philosophie von höchster Bedeutung, für die erlebte Weltanschauung aber relativ ohne Belang. Kur fie ift es dagegen um fo wesentlicher, daß nun das 3ch, welches im ersten Stadium, ber But eines transzendenten Gottes entruckt, gewissermaßen im Leeren schwebte, bas sich barauf im Bergen der Welt und in den Eingeweiden der Gottheit eingenistet hatte, nunmehr wieder ben Abstand vom Urwesen gewonnen hat, ohne den Anschluß an es zu verlieren. Mensch ist zum Teil, zum Glieb, zum Werkzeug, zum Organ am Bangen, am Weltförper, am Weltgeift geworben, zum Bollftreder bes Welt- und Gotteswillens in feinem beschränften Wirfungsfreis. Die Liebe tritt aus dem Stadium ber Selbsthilfe heraus, fie wird gur Rachstenliebe; aber dies nicht in jenem urchriftlichen Sinne, baß sie sich jedem Nächsten als einem Rinde Gottes gleichmäßig hingeben und vor allem fein Leid lindern mußte, sondern fie ichatt einen jeden genau so viel und so wenig, wie er im Weltgebaude als Bauftein wert ift, und ebenfo fein Leid wie feine Freude, bie sie ohne alle Weichlichkeit durch die Tat befördert ober Sie wird, ba fich zwischen ben Weltorganismus und die Einzelorganismen noch andere Organisationen einschieben (Kamilie, Bolt, Staat, gleichsam als Stufen auf ber Gottesleiter) nach Niepsches unsterblicher Wortschöpfung zur Fernstenliebe - bas alles aber nur, weil sie Welt- und Gottesliebe geblieben ift. Die soziale Moral hat durch diese Ein- und Unterordnung bes Individuums in übergreifende Lebensmächte wieder Raum zum Atmen bekommen, und allmählich halten auch bie alten Begriffe ber Pflicht und bes Gewiffens, ber Berantwortung und Reue wieder Ginzug in bie Bottnatur. Die Seele bes Erlebenden hat fie inzwischen, halb unbewußt, in die pantheistische und naturalistische Towart umgesett.

Alles in allem ist damit der Standpunkt erreicht, den die klassischen Philosophen des Pantheismus und Naturalismus immer eingenommen haben. Kein Wunder, denn was für ihre Arbeiten Boraussetzung war, der Zustand hoher Besonnenheit, ist für den Lebensphilosophen erst mühevoll gewonnenes Ergebnis; daher jene dort ansangen, wo dieser endet.

Endlich ift nicht zu verkennen: Die vorgeführte Bandlung ift von ber Art, baf ihre lette Stufe ber anfange mit so heiligem Gifer verleugneten theistischen Beltanschauung auf vielen Puntten wieder nahe gerudt ift; fie erscheint mehr als beren Reformation, benn als Revolution, und eine stetige Überführung ber einen in die andere nicht mehr ausgeschloffen. Aber über biefer Berwandtschaft burfen bie trennenden und allen Phasen modernspantheistischen Erlebens gemeinsamen Buge nicht vergeffen werben. Sie betreffen, was die Beschaffenheit ber Wirklichkeit anlangt, vor allem: bie Betonung ber grundfaplichen Diesseitigkeit alles Seins und Geschens, von ber auch bes Menschen Seele, von ber auch Gott nicht ausgeschloffen wird; und was bie religios-moralische Bewertung Dieser Wirklichkeit anlangt: bie grundfäpliche Beltzuwendung, einen Optimismus, welcher diese Welt und dieses Leben fegnet, und die Fulle ber Schmerzen, bes Leibs und ber gefnickten Soffnungen als unerläßliche Bestandteile des Lebens, als notwendige Reizmittel jum Erwerb höherer Lebenswerte und nicht jur Sehnsucht nach einem jenseitigen himmel empfindet.

## III.

ķ

Aber wir dürfen über den Mitteln nicht den Zwed aus den Augen verlieren. Bon den drei Stufen pantheistischer Dents und Gefühlsweise haben wir nur gesprochen, um den Genuß des Dehmelschen Aunstwerks zu erleichtern. Wir wollten dem Juwel seine Fassung geben, und wenn dies etwas umständlich geschah, so hat das darin seinen Grund, daß dem Berständnis eines ästhetischen Objekts weit besser gedient ist, wenn man es in die rechte Beleuchtung und Umgebung rück, als wenn man seine Eigenschaften pedantisch zergliedert. Es werde in die ihm förderlichen Aulturbeziehungen eingehängt und wirte dann durch sich selbst: wie das Feuer der Gelssteine nicht durch die Anpreisungen, sondern durch Unterlage und Umrahmung, die der Goldschmied ihnen erteilt, gehoben wird. Daher zur Sache selbst nur das Notwendigste.

Bas die ästhetische Eigenart unserer Dichtung ausmacht, die fie in gewissem Sinne zu etwas Ginzigem in ber Literatur stempelt, scheint mir zweierlei zu fein. Bunachft ber hochreizvolle Gegensat zwischen bem außersten Realiss mus alles Stofflichen und ber außersten Ibealitat ber formalen Behandlungsweise. Das bunteste Allerlei bes mobernen Lebens, mit Kahrrad und Telephon, mit Bahnhöfen und Kabriffchloten, Zigarettenbuft und Salonmöbeln, das  $\pi \tilde{\alpha} \nu$ , wie es uns heute wirklich umgibt, ift in eine Form von wahrhaft marmorner Strenge gegoffen. "Umfreise", so lauten die geometrischen Titel für die Bauptabschnitte des Ganzen. Jeber Umfreis gliebert fich in einen "Eingang" und fecheundbreißig "Borgange" zu je fecheundbreißig Beilen, jeder Borgang in Wechselerlebnis und Wechselrede bieser zwei Menschen, bes Mannes und ber Frau - beschlossen von symmetrischen Refrains, welche die Worte "Zwei Wenschen" enthalten und die Summe des betreffenden Borgangs ziehen. Die poetische Stilisserung der Darstellung legt um die höchst subjektiven und glutvollen Borgange einen Eismantel von Objektivität, eine klassische Hülle um einen romantischen Inhalt. Geschmadsentgleisungen, an denen es auf beiden Seiten für mein Gefühl nicht sehlt, wirken als kleine Unvolkommenheiten, die uns ein Kunstwerk menschlich nur näher bringen. Große Kunst pflegt überhaupt an "Geschmadlosigkeiten" reicher zu sein als kleine, und das aus guten Gründen.

Der zweite Punkt, auf ben hier zu achten wäre, betrifft bie Art, wie überall die leblose (b. h. von außen gesehen leblose) Natur, der Wechsel der Jahredzeiten, Eis und Schnee, Sturm und Stille in unübertrefflicher Weise den außermenschlichen Grundaktord anschlagen, in den sich dann die Stimmen dieser zwei menschlichen Herzen harmonisch einfügen. Hierin besteht recht eigentlich die künstlerische Großtat unseres Werkes: die anschaulichste Schilderung der Naturstimmungen und ihre kunstvolle Umsetzung in das kosmische Empfinden des Wenschen.

Die "Fabel" ber Dichtung ist mit wenigen Worten zu berichten. In ihr ist fast alles nach innen verlegt. "Besgebenheiten" spielen keine Rolle darin. Sie ist mehr Epos als Roman, und jedenfalls kein Orama. Der Reichtum der inneren Entwickelung bedingt die Armut des äußeren Gesschehens.

Der Roman aber verläuft folgendermaßen: Lukas (so heißt ber, welchen man in altmodischer Weise als den "Helben" bezeichnen würde), verheiratet mit einer vortreffslichen, aber ihm nicht kongenialen Frau, und Bater eines aus dieser Ehe entsprossenen Söchterchens, wird Archivar auf

einem vornehmen Herrensis. Hier verliebt er sich in Lea, bie fürstliche Gattin bes Schloßherrn, die seine Liebe er-widert. Unter furchtbaren Seelenqualen — in eisiger Wintersnot — ringt sich in diesen zwei Menschen die "Erstenntnis" durch (wir denken an unser erstes Stadium), daß sie das Recht besitzen zur Loslösung aus den beengenden Banden der alten Sittlichkeit und Sitte die zum Außersten: bis zum Ehebruch, zum Diebstahl, zum Mord; daß sie sich der wahren Natur, der Welt, sich selbst ganz hingeben dürsen." "Wir Welt" ist die vieldeutige Formel unseres Dichters für diese erlebte Rechtsanschauung.

Und selbst aus Grabesfinsternissen lacht es: All Heil, Welt! dies neue Gewissen.

Und so tötet sie nach Spartanerweise ihr blindgeborenes Kind, das sich hemmend zwischen sie und den Geliebten stellt, und das nur ein unglückliches Los im Leben erwarten würde; er entwendet wichtige Archivpapiere, die er für anarchistische Umtriebe zu brauchen glaubt, und beide entssliehen. Der Frühling in der Natur, der Frühling im Leben dieser beiden Menschen ist angebrochen, der erste Umtreis, die Erkenntnis, ist beendet.

<sup>1)</sup> Auch das Erotische wird in dieser Dichtung stets zum Kosmischen gesteigert: "bie ganze Welt im Weib zu umfangen". Doch ist diese Seite an Dehmels Dichtungen so oft misverstanden worden, daß sie wohl nun endlich für verstanden gelten kann. Daher sibergehen wir sie, verweisen nur auf die umgearbeiteten "Berwandlungen der Benus" und ihre großartige Auswärsbewegung. Bom Worde heißt es noch im zweiten Umkreis:

Du Liebe, Schöne, Gute, einzig Bahre!

du Mörberin aus Lebensluft!

bu Rind, bu Engel an meiner Bruft!

Solche Kühnheiten sind natürlich nur für die "besseren Leser" bestimmt, um mich eines Ausdrucks Dehmels zu bedienen.

Und nun folgt ber Umtreis ber "Seligfeit". Er entspricht unserer zweiten Stufe bes Pantheismus, naturlich nur insoweit, wie bas Leben einem Schema überhaupt entsprechen tann. Bon Antigipationen und Rudfällen burfen wir wohl absehen. In ber Formel Wir Welt, Die gunächst nur bas Recht ber hingabe an eine ganz unbestimmte, bloß im Gegensatzur Welt ber Ronventionen empfundene Größe bedeutete, wird jest bas "Wir" zum Symbol, zum Gleichnis ber gangen Welt, wir zwei Menschen repräsentieren bie Welt, schließlich: wir zwei Menschen find die Welt. Gottgleich fühlen fie fich verschmelzen mit Sonne und Berg, mit Wald und Meer. Borübergehende Zwischenfälle, wie bie Berwundung bes Mannes burch einen Sturz, die zu inneren Ronflitten Anlag gibt, laffen fich taum zur "Bandlung" gahlen, bienen auch nur als Sprungbrett zu erneuter Efstafe. In überschwenglicher Berzückung hört bas Paar sein religiöss philosophisches Credo Wir Welt der Bokale beraubt, als Naturlaut, als Urafford, als Weltenwirbel, Wrwlt, aus bem Sternenchor, bem Sturmwind fich entgegenbrausen eine Ibee, grandios und grotest, höchste Runft und ber Gipfel ber Geschmadlosigkeit, je nachbem wir uns ihr in Keiertagsstimmung ober im Alltagsgewande ber Seele nähern. Und noch einen Schritt weiter in diesem individualistischen Vantheismus gehen die Worte des Weibes:

Und frag dann ohne ein Lächeln des Spottes: bin ich nun reif zur Mutter Gottes, zu jeder Lebensmeisterschaft tauglich, tüchtig, tugendhaft

und bie Antwort bes Mannes:

bann sag ich lachend ohne Spott: wir Götter brauchen keinen Gott!

Sie werden sich bes Wahnstuns biefes Zustandes auch bewunft. Aber statt aus ihm herauszutreten, und weit ent

fernt, ihr überströmendes Weltengluckgefühl baburch entsheiligt zu sehen, heiligt dieses Gefühl ben modernen Bacchanstens und Mänadenseelen vielmehr ben Wahnsinn.

Und wenn die Seele noch so schreit: sie führt zum Wahnsinn, diese Seligkeit: dann, du, dann — er stammelt plöslich, lauscht — das Beib in Sonnetrunkenheit jauchzt berauscht:
Dann ist der Wahnsinn eben Seligkeit —

Doch jah unterbricht die Nachricht vom Tobe ber ersten Frau, die am Grame ber Berlassenheit bahinschwand, diesen pantheistischen Taumel und treibt zu erneuter Bertiefung.

Aber es geht aufwärts, nicht zurud. Der Umfreis ber "Alarheit" beginnt, ber Klarheit eines schönen Herbstes. Das Bekenntnis Wir Welt wird nicht fallen gelassen, aber es wandelt seine Bedeutung. Wir sind nicht mehr die Welt, sind nur ein Teil der Welt, aber durchwogt vom allgemeinen Weltengeist, vom Weltenwillen, der wir nicht sind, aber in dem wir sind und der in uns ist:

Dich sticht nicht mehr ber Götterhaber.

Und die Liebe dieser Menschen wird immer universeller, denn sie erkennt in jeder Torheit die Wöglichkeit zur Weisheit und in jeder Birklichkeit den Stoff zu den höchsten Zwecken 1). — Aber es ist nicht die mitleidige, menschenfreundliche, es ist die mitfreudige, menschenfreudige Liebe.

Klar über aller Menschenfreundlichkeit steht Wensch vor Mensch in Menschenfreudigkeit!

<sup>1)</sup> In den "Berwandlungen der Benus" heißt es im gleichen Sinne: Wer Löwe ist, der gönnt der Kape Den Mäusefang in seiner Welt Sie will auch leben — jede Frape Zeugt für den Gott, den sie entstellt.

Es ist eine Liebe, die darum weiß, daß der Aufstieg der Welt durch Kampf und nicht durch Frieden von statten geht, die auch über Leichen, im eigentlichen und uneigentlichen Sinne, schreitet, wenn das Weltgesetz es so fordert:

Ich stand und fühlte das Geset; wer lebt, hilft toten, ob er will, ob nicht.

Es ift eine Liebe, die nicht das Glud unter Umgehung des Ungluds sucht, die darum weiß, daß die großen Freuden nur aus den großen Schmerzen geboren werden:

Um den Drehpunkt des Lebens kreifen Wonne und Schmerz mit gleichem Segen.

Unsere natürlichen Triebe, auch die erotischen, werden gesheiligt durch die Aufnahme des Weltenwillens in ihre Richtung 1). Sie werden nicht überwunden, sie werden nicht in jeder Gestalt gutgeheißen, sondern geläutert. Erst in hefstigem Rampf "langsam durch heißen Haß zur Liebe gesstählt", entwachsen sie der Bevormundung durch die zweckssehende Vernunft, deren Gebote diese erneuerten Wenschen nicht mehr aus Zwang, sondern in freiem Spiel (im Sinne Schillers) erfüllen:

benn selig Seel in Seele ergeben begreisen wir das Ewige Leben, das Leben ohne Maß und Ziel, selbst Haß wird Liebe, selbst Liebe wird Spiel. Dann ist der Geist von sedem Zweck genesen, dann weiß er underwirrt um seine Triebe, dann offenbart sich ihm das weise Wesen jedweder Torheit — durch die Liebe.

Auch die Moral kehrt wieder zurud, nachdem die Selbstvers gottung gewichen, und unsere Abhängigkeit vom Weltganzen

<sup>1)</sup> Daher heißt es einmal in diesem Umfreis:

Die große Tugend ber Ewigkeit:

Die Rraft, ben Willen ber Welt zu faffen.

und damit von den anderen Wesen wieder eingesehen wors den ift:

Und man erkennt: Berbindlickleit ift Leben, und Jeder lebt so völlig, wie er liebt: die Seele will, was sie erfüllt, hingeben, damit die Belt ihr neue Fülle gibt. Bei Tag, bei Nacht umschlingt uns wie ein Schatten im kleinsten Kreis die große Pflicht: wir alle leben von geborgtem Licht und müssen diese Schuld zurückerstatten.

Welch anderer Tenor in diesem Pantheismus als in dem der "Seligkeit" 1)!

Und so wird überall in die neue moralische Gesetzliche teit, in die Lebenswirklichkeit, ja selbst, wo es angeht, in die Pfade der Sitte eingelenkt. Die Archivpapiere werden zuruckgegeben, die Scheidung der Frau von ihrem Manne erreicht, das Töchterchen des Mannes zur Erziehung zurückgeholt:

Angesichts solcher Berse ist man wirklich immer wieder starr, wie Wenigen selbst unter den kultiviertesten Schichten, das Meisterwerk des Dichters auch nur bekannt ist. Ich sonnte Namen nennen, die nicht einmal von der Existenz Dehmels eine Ahnung hatten und doch dabei höchste Stellen in der Kulturleitung bekleiden. Mit der jüngeren Generation steht es gottslob anders.

<sup>1)</sup> Bgl. auch ben herrlichen "Eingang" zum dritten Umfreis:
Schweb still, schweb still, triebseliger Geist, und dehne dich über alle Kreise auß!
sieh: mit der Sehnsucht der gespannten Sehne Greisst du nun ein ins Weltgebraus.
Sie schnellt zurück, zurück zu ihrem Bogen, berührt ihn, schwirrt noch, deckt ihn nie — doch was sie mußte, wirkte sie: der Pseil ist frei zum Biel geslogen.
Such's nicht etwa bei Deinesgleichen,
Sehne dich nicht in dich zurück!
Denn es gilt, o Wensch: das Glück, oh das Weltglück zu erreichen.

Lutas — wir muffen nun wohl ftreben bem tommenden Geschlecht zu leben,

ein Stud Land zur Rolonisierung für freie Manner ers worben, als Sinnbild sozialer Betätigung, die einsamen Inseln ber Geligkeit auf immer verlaffen:

Willst du den kommenden Geschlechtern lehren, Man brauche Inseln, um selig zu sein?

Da steht bem Manne wegen früherer anarchistischer Umstriebe die Festnahme bevor. Rechtzeitig gewarnt, geht er freiwillig in die Verbannung; für sich, die Familie, die Welt zu schaffen, und die Seinen nach der bevorstehenden Geburt ihres ersten gemeinsamen Kindes zu sich herüber zu holen. Und dieses Kind, käme auch es blind zur Welt, wird nicht getötet werden:

Und jest auf einmal fühl ich's mit Beben: beines Schohes Frucht ist der Allmacht von Nöten! Und täme auch dieses Kind blind ins Leben und du hast nicht wieder die Kraft, es zu töten, dann will ich glauben, du hast die höhere Kraft, die Licht aus tiefstem Dunkel schafft!

Nicht tropig, nicht feig, sondern mutig = ergeben geht er hinmeg:

Run heißt es, stolz an neue Arbeit gehn, Damit wir vor dem Gott in uns bestehn! Aus seinen Augen weicht aller Spott. Zwei Menschen beugen sich vor Gott.

Und er hat auch die Kraft, dem zurückleibenden Weib durch ben Glauben an sich, an die Gottwelt, an ihr gemeinsames Bekenntnis, der Hingabe an das Weltglück, Trost, Zuversicht und Selbstvertrauen zu hinterlassen.

Wir verstehen die tiefsinnigen Worte bes "Ausgangs": Leb wohl, leb wohl — du hältst dich selbst in Händen. Du sahst, o Mensch, zwei Wesen beinesgleichen im kleinsten Kreis Unendliches erreichen. Du sahst Dein Glück ins Weltglück enden.

## Ziele des Wiffens und Wollens in der akademischen Jugend

|  |  |  | 1 |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

## Hochverehrte Festversammlung! Liebe Kommilitonen!

Wiffen und Wollen, Erkennen und Sandeln — bie Worte in der ganzen Schwere und in bem weitesten Umfang ihrer Bedeutung genommen - find die Grundfunktionen bes menschlichen Wesens, bes einzelnen Menschen und ber menschlichen Gemeinschaft. Vorgebildet in niederen Graden bei ben Tieren, ben Pflanzen, ja in ber anorganischen Natur, erreichen fie unter ben und zugänglichen Daseinsarten in ber Menschheit ihren Söhepunkt. Zuversichtliche Hoffnungen auf immer zunehmenden Erwerb von Bahrheiten, verzweifelte Ergebung in die Grenzen unseres Erkennens, heroische Taten und feige Brutalitäten find ihr Werk. Go find bie Ziele menschlichen Wiffens und Wollens tatfächlich ganz verschiebene gewesen: heilvolle und unheilvolle. Aber mit ihrer Beschreibung und Berfolgung halten wir uns bei ber heutigen Feier nicht auf. Der Bedeutung bes Tages entsprechend steigen wir in höhere Regionen. Denn bas Tat= fächliche ift nicht bas Maßgebenbe, bas Geltenbe nicht bas Gültige, was de facto besteht, besteht nicht immer de jure, Ansichten sind nicht Einfichten, echte Wertungen nicht Augenblidsbegierben. Normatives und faktisches Berhalten, Ibeal und Wirklichkeit beden fich nicht. Nun bestehen aber Normen und Ideale für Wiffen und Wollen, benen fich niemand im Buftand ber intellektuellen und emotionalen Besonnenheit zu

entziehen vermag. Ihre Durchführung im einzelnen, die stets nur eine annähernde sein kann, ist für die verschiedenen Stände, Beruse, Lebensalter, Geschlechter verschieden. Denn um das gleiche Ziel zu erreichen, sind getrennten Gruppen, ja den einzelnen Individuen getrennte Mittel geboten. Ein Minister, ein Gelehrter, ein Künstler, ein Landwirt, ein Fabrisarbeiter — ein jeder muß notwendig besondere Gesdiete mit dem Wissen beherrschen, und seinen Willen in bessonderer Weise auswirken. Alle aber zur Erreichung des ihnen gemeinsamen Zieles: der Erhaltung und Erhöhung der Kultur. Und so wollen wir heute den Blick richten auf die ide alen Ziele des Wissenst und Wollens der akade mischen Jugend, ja schließlich der übersnationalen Gesamtkultur mit bestimmt wird.

Bu biesem Zwede muffen wir uns aber zunächst klar sein, in welchen Beziehungen Erkennen und Wollen zu einander stehen, um danach die Wege des akademischen Wissens und die Willensziele des akademisch Gebildeten zu überschauen.

Das Verhältnis von Wissen und Wollen ist ein Verhältnis gegenseitiger Unabshängigfeit und gegenseitiger Abhängigsteit. Das Erkennen und Handeln — ein jedes von beiden — folgt einer strengen, eigenen und selbständigen Gesehlichteit. Einen Apfel in seiner Farbe, Größe, Gestalt, seinen botanischen Eigenschaften erkennen und einen Apfel begehren, pflüden, essen wollen sind zweierlei. Um den Charafter eines Wenschen wissen und diesen Wenschen, hassen, verachten, ist nicht das gleiche. Ja selbst dort, wo der Wille Stoff und Gegenstand der wissenschaftlichen Forschung wird, wie in der Psychologie, der Worals und

Religions-Philosophie, bleibt die hervorgehobene Selbstänbigkeit gewährt. Der Psychologe, der die Gesetze unseres Willenslebens, die Grundrichtungen unserer Gefühle als Lust und Unlust, Spannungs- und Lösungsgefühle, Erregungsund Depressions-Gefühle zu ermitteln sucht, ist als solcher nicht Träger der seelischen Funktionen, die er gerade beobs achtet. Und der Ethiker wie Religions-Philosoph, der die Erkenntnis der letzten Wertzusammenhänge betreibt, braucht beshalb nicht selbst gut oder fromm zu sein.

Laffen fich aber emotionales und intellektuelles Leben nicht zur Dedung bringen, so ift die ideale Aufgabe des besonnenen Menschen, also auch jedes civis academicus, allen unberechtigten übergriffen bes einen Gebiets in bas andere aus bem Wege zu gehen. Unfer Wille, unfere Buniche und Sehnsüchte dürfen nicht die Bater ber Inhalte unserer Bebanken werden. Denn fie wurden bann die illegitimen Stiefväter biefer Gedanken sein. Das munichbare und bas mahre Weltbild ftehen in keiner eindeutigen Proportion zu einander. Eine Ansicht und Überzeugung wird nicht um ein Bruchteil wahrer oder falscher baburch, daß sie bas Gemut beseligt ober nieberdrudt. Und wie bie willensmäßige Bewertung eines Dinges die Erkenntnis ber wirklichen Beschaffenheit dieses Dinges nicht beeinfluffen ober verfälschen barf, fo tann bie Erkenntnis der Wirklichkeit auch nicht die willensmäßige Bewertung eindeutig bestimmen. Der Mensch fann, mas immer auch die verstandesmäßige Überzeugung über die Beschaffenheit eines Gegenstandes, ja ganzer Reiche, schließlich ber letten Zusammenhänge des Daseins lehrt, mit seinem Willen selbständig Stellung zu biesen Objetten nehmen, stürmisch sich ihnen hingeben oder schaubernd sich von ihnen abwenden. Soviel über die gegenseitige Unabhängigkeit von Wiffen und Mollen.

Ihr tritt erganzend bie gegenseitige Abhangigteit zur Seite. Alles Erkennen bedarf bes Willens, nämlich bes Willens zur Erkenntnis. Die Wahrheiten fliegen und fo wenig wie gebratene Tauben in ben Mund. Das Wiffen tommt nicht burch passives Aufnehmen von Sinneswahrnehmungen ober Erfahrungstatsachen zu stande, sondern burch aktive Beobachtung und aktives Denken. Es erreicht fein Biel nur beflügelt von ber Liebe jum Wiffen, beflügelt von bem, was Plato ben Eros nannte. Und bas Wollen bebarf ber Erfenntnis. Denn alles Wollen ift Berwirklichungsabsicht. Um aber auf die Wirklichkeit zu wirken, fie umzugestalten und zu andern, muß ich wiffen, wie sie beschaffen ift. Denn sie tritt nie unmittelbar in und hinein, sonbern nur burch die drei Tore ber Sinne, des Berstandes und ber Bernunft. "Wiffen ift Macht", pflegte ber große Lord Bacon zu sagen. Man beherrscht bie Natur und die Menschen nur, wenn man der undurchbrechbaren Gefetlichkeit der forperlichen und geistigen Welt gehorcht und fie benust, und man tann ihr nur gehorden und fie benuten, wenn man fie tennt.

Da nun alle Erkenntnis in einer Anschauung von ben letten Zusammenhängen bes Daseins gipfelt, in einer Weltsanschauung und Philosophie erst ihre Ruhe findet; und da alles Werten und Wollen schließlich in die emotionale Stellung unseres Gemüts zu der Totalität des erkennbaren Seins, d. h. in das sittlichereligiöse Verhalten mündet, so ist der Idealmensch, der sich im Bollbesitz seiner Aräfte befindet und der in uns Allen schlummert, wenn auch nicht immer wacht: eine Vereinigung von philosophischen und religiösen Funktionen, ein philosophischen und religiösen Funktionen, ein philosophischen und hoch, die zu diesen weiten Zielen des Wissens und Wollens des Vollmenschen sührt. Daß Ihre Kraft nicht frühzeitig erlahme und Ihre

geistigen Augen die Richtung auf Ideen und Ideale nicht verlieren, dazu wollen wir die Wege des Wissens und die Zwecke des Wollens der heutigen mannlichen und weiblichen akademischen Jugend uns kurz vergegenwärtigen.

Was der Student heute von der Universität verlangt oder doch verlangen sollte, ist die Übermittlung eines strengen, objektiven, systematischen, methodischen Wissens. Zunächst auf dem Gebiete, dem er sich widmen will. Also ein wissenschaftliches Wissen, das auf der Höhe der Zeit steht; und darüber hinaus: die Anleitung zum selbständigen Forsichen, zum eigenen Erwerb neuer Einsichten. Erost der unsleugbaren Resormbedürftigkeit unserer Universitäten, wie sie Männer wie Ostwald und Lamprecht so energisch betonen, ist die Universität wohl immer noch die geeignetste Stätte, diesen Ansorderungen zu genügen.

Das Wissen bes akademisch Gebildeten unterscheidet sich von dem des Alltagsmenschen zunächst durch seine Gründ – I ich keit und Bertiefung. Er soll nicht oberflächliche Kenntnisse wahllos zusammenraffen, nicht ängstlich auf die praktische Berwertbarkeit im Leben schielen, nicht in Paukereien
für die abschließenden Examina aufgehen; sondern er soll
sich dem Wissen um des Wissens willen hingeben.

Aber die Gründlichkeit der studentischen Ausbildung hat eine gefährliche Kehrseite. Diese besteht in der ungeheuren Differenzierung und Spezialisierung der Einzelwissenschaften. Kein Gelehrter ist heute mehr im stande, wie er es früher war, mehrere wissenschaftliche Disziplinen mit vollkommener Gründlichkeit zu beherrschen. Die Unsumme neuer Tatsachen, Entdedungen, Gesichtspunkte, die auf dem kleinsten Felde (etwa der Eiweißphysiologie) emporschießen, machen dies zur Unmöglichkeit. Die Botanik hat sich in ungeahnter Weise von der Zoologie gesondert, die Altphilologie von der alten

Geschichte, die Psychologie gilt nur noch in Universitätsprosgrammen und bei Besetzung der Lehrstühle als Teil der Philosophie usw. Wer kein Einzelgelehrter werden will, hüte sich vor diesem Spezialistent und das den Blick bei aller Gründlichkeit beengt und die Bildung vereinseitigt. Die Maulwursperspektive, eine oft unentbehrliche Optik der Wissenschaft, soll in der akademischen Jugend der Ablerpersspektive nur als Mittel dienen.

Denn ihr wiffenschaftlicher Bildungstrieb verlangt nicht nur die erreichbare Grundlichkeit, sondern auch den erreichbaren Umfang bes Wiffens. An einer Fulle einzelner Disziplinen, die an der Universität ihre Bertreter haben, ift ja kein Mangel. Aber mit einem bilettantischen Berumnippen an allen 3weigen und Bluten bes Baums ber Ertenntnis ift nichts geleistet. Die beste Frucht bavon ift allenfalls: ein oberflächlicher Polyhiftorismus, ber gerade heute im Leben, der Literatur, in Runft und Wiffenschaft fich aufdringlich breit macht. Im Zentrum Ihres Stubiums also bleibe als der ruhende Pol das einmal von Ihnen gewählte Hauptfach. Die Erweiterung Ihres rein beruflichen Gesichtstreises geschieht burch bie Berüchsichtigung ber Nebenfächer und Grenzgebiete, mit benen ber jeweilige Zentralpunkt Ihrer Studien nie die Rühlung verlieren darf. Obligatorisch ift: die sogenannten Hilfsbisziplinen annähernd zu beherrschen, beren faum ein Fach heute noch entraten fann. Wer wollte es magen, experimentelle physiologische Psychologie ohne gewiffe Renntniffe ber Behirn-Anatomie ober ohne einen Rurfus im physitalischen Laboratorium zu treiben; ober mittelalterliche Geschichte ohne Diplomatit?

Aber die Universitätsbildung stellt noch höhere Ansprüche. Die Universität heißt nicht umsonst universitäs litterarum. Der stolze Titel dieses Instituts sollte es

immer an sein eigenes Ibeal gemahnen. Denn alle Wiffenschaften, Natur- wie Geisteswissenschaften, Individual- wie Gesetzeswiffenschaften, theoretische und technische Wiffenschaften (oder welche Einteilung Sie sonst belieben) stehen idealiter in einem organischen Zusammenhang. An ein zwar nicht fertiges; aber stets wachsendes System ber Wiffenschaften zu glauben, ift gerade wegen ber ungeheuren Differenzierung und ber burch bie Arbeitsteilung bedingten Bersplitterung ein bringendes Bedürfnis ber Beit. System der Wiffenschaften bedeutet aber feine Enzyklopadie und kein Konversations-Lexikon der tatsächlich bestehenden Difziplinen, sondern beren inneren sachlichen Busammen-Mechanit, Optit, Atustit sind speziellere Wiffenschaften als die theoretische Physit; Sinnespsychologie und Bölkerpsychologie speziellere Wissenschaften als die allgemeine Psychologie; Universals und Rulturgeschichte allgemeinere Disziplinen als die einzelnen hiftorischen Untersuchungen über Nationalgeschichte. Die speziellen Wiffenschaften brangen nun notwendig zu den allgemeineren hinauf; und die allgemeinen notwendig zu ben spezielleren hinab. Denn bie Spezialgesetze zu bestätigen und zu erhärten. Soweit es Ihre setzen zu verankern und die universellen Gesetze durch die Spezialgesetze zu bestätigen und zu erhärten. Soweit es Ihre Beit und Rrafte erlauben, folgen auch Sie biefem Drang, Kühlung zu halten mit den Nebendisziplinen Ihres Hauptfachs und mit den die Nachbarwissenschaften und Ihre eigenste Wiffenschaft überbrudenben allgemeinen Ginsichten.

Durch biesen Bug zum Wissen um die allgemeinsten Busammenhänge der Wirklichkeit wohnt die philosophis
schnsucht im Herzen jeder Einzelwissenschaft. Denn
die Einzelwissenschaften bilden eine große Pyramide, eine
Pyramide, deren Spitze dem Himmel der Philosophie zu-

strebt. Und so sehen wir die größten der Fachgelehrten, Isaak Newton und Hermann von Helmholt, Nanke und Lamprecht um die philosophische Fundamentierung und um die philosophischen Ausblick ihrer Wissenschaften bemüht. Die Philosophie ist aber nicht ein mechanisches Gemenge einzelwissenschaftlicher Ergebnisse; sondern auf dem breiten Rücken der allgemeinen Ergebnisse der Einzeldiziplinen stehend und nicht (wie früher) aus reiner Vernunft Dogmen über die letzten Dinge ausspinnend sucht sie in schöpferischer Synthese die letzten Zusammenhänge des Daseins zu ersmitteln.

Arbeiten also auch Sie — ba ber philosophische Trieb in ber Seele des echten beutschen Studenten nicht fehlen barf an Ihrer Beltanichauungebilbung, indem Sie von Ihrem Berufsfache, wo Sie auf festem Boben stehen, Die geistigen Kangarme immer höher und weiter strecken. Übersteigern Sie nicht die heute so beliebte Forderung nach quantitativ größter Unsammlung von Renntniffen. lahmt Ihre Araft zu höheren atademischen Aufgaben. Empfangen Sie von ben Einzelwissenschaften foviel als möglich; aber nicht fo viel, daß Ihre Produktivität und Fähigkeit zur schöpferischen Synthese burch ein zu hohes Quantum von Rezeptivität erschüttert wird. In tragischen Beispielen für diesen Bruch fehlt es auch unter den führenden Geistern der modernen Rultur wahrlich nicht. Es ist aber eine ber erfreulichsten Erscheinungen biefer Rultur, daß ber philosophische Trieb im Wissensbrang ber Gegenwart wieder erwacht und gerade in ber heutigen Studentenschaft wieder besonders lebendig geworden ift. Als Lehrer ber Philosophie spreche ich aus Erfahrung.

In meiner eigenen Studentenzeit war bas anders. Sehe ich von der feuchtfröhlichen Klique der Bier- und

Mensur-Studenten ab, benen das Studium nichts bedeutete als eine unwilltommene Borbereitung auf Examina, die zu ihrer weltlichen Karriere nun einmal nötig waren, und die in den freien Stunden in der Aneipe oder auf dem Fechtboden hochmütig auf die Anderen herabsahen, so lag gerade auf den besseren Bertretern ber akademischen Jugend Ende ber achtziger und Anfang ber neunziger Jahre ein schwer lastenber Ein muber und entnervender Stimmungs = Druck. ffeptizismus lähmte ihre Erfenntnisfrafte. überheizte Maschine des Wissenschaftsbetriebs, die im Schnell= zugstempo neue Ginsichten, Entbedungen und Erfindungen zu tage förberte, ließ an ber Bemältigung bes Stoffes ver-Der Sturg so mancher im Elternhaus und ber Schule uns anerzogenen angeblichen Gewißheiten machte aus bem Bestand unserer Überzeugungen ein Trummerfeld. Der wesentlich zersepende und analytische Zug der damals aufkommenden Psychologie, die Widersprüche zwischen ben zusammenhängenden Theorien der führenden Köpfe (etwa des Darwinismus Weismanns und bes AntisDarwinismus E. von Bartmanns), fie hatten gerade bei ben Aufrichtigsten zur Folge, hinter die Begriffe einer allgemeingültigen Wahrheit, Gewißheit, Erfenntnis das große Fragezeichen zu feten. Ein überspannter Subjektivismus, Relativismus, Indivibualismus zog nicht die Schlechtesten ber bamaligen Stubentenschaft in seine Nete. Daran anderte fich auch nichts bort, wo der Steptizismus, der die Allgemeingültigkeit des Wissens bezweifelte, unter Führung des halbmigverstandenen Nietiche umschlug in eine tropige Selbstüberhebung bes Inbivibuums, bas fein individuelles Ich zum alleinigen Richter über Wahr und Falsch erhob — zwar tein zweifelnder, aber ein verzweifelter Schritt. Die Besonneneren huldigten dem nüchternen und refignierten Positivismus, ber bie Erfenntniss

möglichkeiten auf die Welt der Erfahrung und der Erscheis nungen beschränkte.

Doch diese intellettuelle décadence-Belle zog vorüber. Sie war gottlob nur ein Bellental, bas zu einem neuen und vielleicht höheren Wellenberge hinaufführte. Sie, meine Berren und Damen, find nicht zum geringsten Teile bie Tropfen biefes Wellenberges. Was wir muhfam und nicht ohne schwere Berlufte erobern mußten, bringt die neue Beneration ichon in die Borfale ber Universität mit. Freilich, jum alten Dogmatismus und Rationalismus eines Begel fehrt bie Gegenwart und Bufunft nicht gurud. Denn wir wiffen, daß es Grabe ber Erkenntnis gibt. Ein apobit tisches Wiffen ober ein Wiffen erster Ordnung ift auf die formale reine Logit und Mathematit beschränft. Alle Gefete ber empirischen Wirklichkeit ober ber Erscheinungswelt werben nur mit einem Wiffen zweiter Ordnung, bem Wahrscheinlichkeitswiffen, ergriffen, bas nicht gleichbedeutend mit Privatmeinungen ift. Und barüber hinaus verschafft uns bie bentende Ausbeutung ber Erfahrung in ihrer Gesamtheit ein Wiffen britter Ordnung ober ein metaphysisches Bermutungewiffen über die grundfählich unerfahrbare Wirklichfeit; über beren lette Elemente, lette Befege und lette Ginheit, zu ber sich biese Elemente nach biesen Besethen aufammenfdließen.

Um den In halt dieser Einsichten ringt die heutige akademische Jugend. Ihr Weltbild ist nicht mehr das alte, ist auch nicht abgeschlossen. Aber sehe ich in diesen schwierigen Fragen recht, so zielt es auf neue und fruchtbare Ideen ab.

Was die letten Elemente ber gesamten Wirklichkeit betrifft, so sind sie nicht tot, leblos, räumlichestofflich zu benten, wie der Materialismus behauptete, der lange Zeit das Szepter in der Philosophie führte. Er gipfelte in dem Sate: Wie die Rieren Urin, und die Leber Galle absondert, so schwitzt bas Gehirn Gebanken aus. Auch ber Materio-Spiritualismus, ber zwei Reiche anerkennt, bas Reich ber förperlichen "Dinge an fich" und bas Reich ber geistigen "Dinge an sich", die in ber organischen Natur in Wechselwirtung stehen, ist nicht mehr die siegreiche Metaphysit, die er einstmals war. Sondern die Jugend unserer Zeit neigt immer mehr ber mahrscheinlicheren Sppothese zu, bem monistischen Spiritualismus, für ben sich bas gesamte Dafein letten Enbes aufloft in geiftige, feelische Wesenheiten verschiedenen Grades; von dem anorganischen Gestein und den Gestirnen durch das Pflanzen- und Tierreich bis zum Menschen hinauf. Und die psychischen Wesenheiten find nichts Substanzielles, feine Seelenatome, sonbern etwas Aftuelles, Borgange, Funftionen. 3m Urgrund ihres Wefens find fie nicht intellettuell, sondern willensmäßig zu beuten. Der Wille hat das Primat über die Vernunft. Den Sturz bes Intellektualismus jugunsten bes Boluntarismus verbanken wir in erster Linie Arthur Schovenhauer. — Aber für bie letten Befet e, bie jene Elemente beherrichen, tonnen wir diesem Rührer nicht folgen. Und boch ergibt fich beren Beschaffenheit gerade aus der voluntaristischen Grundauffaffung. Ein jedes Wollen ftrebt einem Ziele zu: auf ben niederen Stufen in Korm instinktiver Zielstrebigkeit, auf den höheren in Form bewußter 3wedfepung. Und fo erringt eine geklärte Auffaffung von ber Finalität und teleologischen Gesetlichkeit alles Daseins im Kampfe ber Weltanschauungen unserer Tage zunehmend ben Sieg. Die mechanische Raus salität bleibt zwar Alleinherrscherin in dem ausgedehntesten Reiche ber erfahrbaren Wirklichkeit, d. h. in ber körperliche räumlichen Erscheinungswelt; und die metaphysitfreie Naturwissenschaft sucht bis in die biologischen Probleme hinauf

Alles aus mechanischen Ursachen zu erklären. Aber die philosophische Ausbeutung faßt auch biese empirisch-mechanische Kaufalität als Ausfluß und Abglanz einer metempirischen Teleologie. — Fragen wir nun nach den Erfolgen, zu benen biefe Zielstrebigfeit ber Elemente führt, fo ift Eine heit in ber Mannigfaltigfeit beren gemeinsames Merkmal. Die Ginheiten des Daseins aber bilben eine Rangordnung von Lebensformen ber Art, daß bie früheren und niederen Formen relativ undifferenzierte, unselbständige, die späteren und höheren immer selbständigere und bifferengiertere Glieder gur Ginheit binden. Es ift bebeutsam, daß die plastischen Außerungen der Lebensfülle fich mit ben Rormen, ben Ibealen bes logischen, bes afthetischen, ethischen und religiösen Bewußtseins vergleichen laffen. Wahrheit, Gute und Schönheit find die vielleicht höchsten Potenzierungen bes metaphysischen Urphanomens: ber Ginheit in ber Mannigfaltigfeit. Aber eingebent bleiben muffen wir auch ber hemmungen, benen bie Erreichung biefer Erfolge ausgesett ist. Das führende Weltprinzip bleibt nicht stets bas siegreiche. Zersplitterung von Ginheiten, Rrantheiten und Mißgeburten, alles, was man bysteleologische Erscheinungen nennt, beweisen es. Und diese hemmungen finden wieder ihre Analogien im Jrrtum, der Bosheit, der Baflichkeit. — Die lette Einheit, zu der sich die letten Eles mente ber Wirklichkeit nach ben letten Gefeten zusammenschließen, wollen wir Gott nennen. Auch die Gottesvorstellung unserer Zeit und gerade ber Jugend unserer Zeit ift in ernster Wandlung begriffen. Dem Atheismus und bem bogmatischen Theismus, beiben gegenfählichen Richtungen, steht trop der Unzahl ihrer Bekenner die Wiffenschaft zunehmend fremder gegenüber. Die Grundbestandteile und die Grundpringipien des Alle isoliert und unverankert im Dafein

schweben zu laffen, wie es ber Atheismus tut, widerspricht ber benkenden Ausbeutung ber Erfahrung. Und bie Annahme eines absolut jenseitigen, außerweltlichen Bottes, ber die Welt aus "Nichts" geschaffen, und in sein Werk nach Gutbunten einzugreifen und beffen Eigengesetlichkeit burch Wunder zu sprengen im stande ift, steht mit dem modernen Bewußtsein von ber Gesetmäßigkeit alles Geschens nicht im Einklang. Wohl wiffend, daß es fich hier vor den Grenge toren menschlicher Erfenntnis befindet, aber boch gewillt Farbe zu bekennen, brangt bas Bewußtsein unserer Welt bazu: Gott als die oberfte Einheit der gesamten Mannigfaltigkeit zu faffen; als ben Riesenorganismus, ber fich zu seinen Gliedern verhält und zu dem sich diese Glieder verhalten wie die Seele und ihre Funktionen oder wie der Leib und seine Zellen zueinander. Gewiß ist bas nur ein Gleichnis. Aber wenn irgendwo, fo gelten hier Goethes Worte:

Gleichnisse dürft ihr mir nicht verwehren, Wüfte mich sonst nicht zu erklären.

Und dieser Gott als die lebendige überpersönliche Weltsapperzeption ist vielleicht ein sich entwickelnder, ein werdender Gott. Alle seine Organe und seine vornehmsten Organe, die Wenschen, wirken an seinem Ausbau und ewigen Wachstum mit.

Und so gelangen wir zum letten Teil unserer Betrachtungen, zu den Zielen nicht des Wissens, sondern des Wollens der akademischen Jugend.

Wieder handelt es sich dabei nicht um das tatsächliche Willensleben und die praktische Betätigung dieses oder jenes unter Ihnen, sondern um die leitenden Normen, denen das Handeln der organisch en Gesamtheit der Stusdenten schleiben das dentenschlebtuelle und theoretische Arbeit des Studenten schließlich im Erwerb

universeller I de en, so kulminiert sein emotionales Bershalten in der zielbewußten Durchsetzung und Erfüllung universeller I de a le. Und so wundert es uns nicht, daß wir auf dem Gebiete des Wollens ähnlichen Problemen und ähnlichen Lösungen wie auf dem Gebiete des Wissens, daß wir den entsprechenden Parallelerscheinungen hier wieder besgegnen.

Der Gründlichkeit bes Wiffens entspricht die Bertiefung bes Willens, b. h. die Gelbstbesinnung auf ben Dauerwillen, bei dem der Entschluß die einzelne Tat, die ihn augenblidlich befriedigt, überlebt; im Gegensat zu ben unruhigen und wechselvollen Augenblickbegierden, die bald bas, bald borthin sich werfen, und bei benen ber Wunsch nach einmaliger ober mehrmaliger Befriedigung erlischt. Diesen zentralen Willen burchzuseten gegen bie tonturrierenben Wollungen, barin besteht die Sittlichkeit. feine leichte Aufgabe. Emerson fagt einmal: "Richts ift in einem Menschen fo felten wie eine eigene Willenshandlung". - Dem Umfang bes Wiffens entspricht bie Ausbehe n ung unseres Sandelns auf immer weitere und weitere Gebiete. Gelbst die Beschränfung auf die alleinige treue Erfüllung unseres bürgerlichen Berufs bedeutet noch eine Rudständigkeit. Aber die Gefahren bestehen hier wie bort. oberflächliche Polyhistorismus des Wiffens findet fein Gegenftud in bem irren Schweifen unseres Betätigungsbranges, ber bei ben immer neu auftretenden ökonomischen, politischen, sozialen, fünstlerischen Aufgaben ber modernen Rultur sich leicht richtungslos bald hiers, bald borthin wendet. Und wie ber Polyhistorismus und die regellose Bielwifferei nur überwunden werden konnten burch die echte akademische Ausbilbung, burch die Aneignung ber Wiffenschaften in ihrem organischen Zusammenhang und in ihrer Einheit, so kann auch

ber ungeordnete Wille nur überwunden werden burch eine straffe Disziplinierung, burch eine Rangorbe nung ber Werte und bes Wertens bes atas bemischen Bürgers. Schließlich aber mundet bas sittliche Berhalten bes Menschen ein in bie religible Stellungnahme zu den letten Zusammenhängen bes Daseins. Relis gion ist Erweiterung ber Moral und Moral Besonderung der Religion. Wirft ber menschliche Wille seine letten Biele nicht in Teilgebiete ber Wirklichkeit hinein (und sei es die Beförderung der Menschheit), sondern in und über den Belts zusammenhang hinaus, gibt er ihnen kosmische, ja metas tosmische Bebeutung, so steigert sich ber sittliche zum relis giosen Willen; und was vorher Sittlichkeit war, wird nun Religion. Für das Idealbewußtsein des Menschen ift diese Potenzierung der Moral zum religiösen Berhalten eine Notwendigkeit. Genau wie ibealiter jedes Einzelwiffen gum philosophischen sich steigern muß, so muß sich jedes beschränkte Wollen zum religiösen steigern. Denn alles Bes fondere ift burchdrungen und burchschwungen vom Allgemeinen. Will ich &. B. die Bervollfommnung ber Mensche beit, so muß ich auch die allgemeinen Prinzipien fördern wollen, von benen biese Bolltommenheit abhangt, ober die befämpfen und freugen, welche ihr zuwider find.

War es eine ber erfreulichsten Erscheinungen unserer Kultur, daß die philosophische Sehnsucht zu einer typischen Eigenschaft der akademischen Jugend unserer Tage wurde, so ist in noch höherem Maße die religiöse Sehnsucht und deren zunehmend geläuterte und geklärte Form ein willsommenes Zeichen für den Fortschritt ihrer Entwicklung. Zur Zeit meiner eigenen Studienjahre war das anders. Was ich Ihnen über den intellektuellen Skeptizismus früher bekannte, gilt in stärkerem Grade von der em o t i onalen Skep!

fis. Als bas Geftirn ber Nietsicheschen Wertreformation am himmel unserer Rultur zu bammern begann, verftand man von ihr nur bie Entwertung ber alten Werte; aber zu einer besonnenen und fritischen Würdigung seiner zwar übertriebenen, aber boch an fruchtbaren Gebanten reichen Um wertung aller Werte war die damalige Generation nicht reif. Ein schwächlicher Afthetizismus herrschte unheilvoll, ber alles in die Schönheit ber Form und die verfeinerte Rüancierung ber Lebensführung aufgehen ließ. Seinen besten Bertretern verbanken wir zwar bie Blüten ber mobernen Literatur, Soffmansthals "Tor und Tob", Stephan Georges Gebichte, Dehmels Lyrif; aber bie schwebenden Stimmungen und die unerhörte Tednif ber fie erzeugenden Sprachflänge waren es, bie uns bamals entzudten - Werte, über welche bie genannten Dichter felbst längst hinausgekommen sind. Ein wüftes, anarchisches und boch luftloses Sichausleben bes Individuums, ober eine mude Resignation, die so handelte, wie es die Forderung (nicht bes Tages im Goetheschen Sinne, sonbern) bes Altags mit sich brachte, wurde die geistige Atmosphäre der sogenannten Intellektuellen. Bon politischen, nationalen Intereffen, von sozialer Betätigung bes Studenten war faum bie Rebe. Beute ift bas, wie gefagt, gottlob nicht mehr ber Fall. Die akademische Jugend strebt nach Ausbildung eines fitts lich religiösen Gemeinschaftswillens.

Werfen wir nun zum Schluß noch einen Blid auf die in halt lich en Ziele dieses Willens, so sind sie in der sich entwickelnden Weltanschauung zu verankern. Der besliebte Einwand, daß der Wensch nicht im stande sei, in den Gesamtzusammenhang des Daseins einzugreisen, verschlägt nichts. Wir alle sind Mitkonstituenten der Weltverfassung, sind Mitagenten, nicht bloße Zuschauer auf der Weltenbühne.

Wir find keine Marionetten, die von einem Regisseur hinter ben Ruliffen ohne ihr Wiffen und Wollen bewegt werben; gleichen nicht den Vaffagieren im Gisenbahnzuge, die durch Bors ober Rudwärtsbewegung ihres Körpers die Kahrts richtung vergeblich zu beeinfluffen suchen. Freilich in quantitativer hinsicht ift die Rolle des Menschen gering, gemeffen an der unendlichen Zahl aller übrigen Wefen, die existieren. Aber qualitativ ist sie um so bedeutender. Sind wir auch nur Organe ober Zellen im Riesenorganismus bes Alls, fo tonnen boch trante Zellen ben Organismus ichabigen, gesunde ihn erhalten und steigern. Gine einheitliche Aftion der Menschheit, ja eines führenden Kulturvolks, vielleicht eines Belben ober Genies konnte bie Weltordnung, bas Weltendrama, den Weltaspett empfindlich stören oder ihm fräftig zur Durchführung verhelfen. Und was von der Wirfung der großen Einzelnen gilt, gilt auch von dem Busammenschluß ber Rleineren im entsprechenden Mage. In Richard Dehmels "Lebensmeffe" fingt der Chor der Bater:

> "Faß sesten Fuß, bu hast die Wacht der Wahl. Es sommen Biele vor Sehnsucht nie zum Ziel; gern dis zum Außersten geht der Wensch in seiner Ohnmacht und Lat wird Untat."

Das große Ja und das große Nein zum Leben hat unter den Denkern des neunzehnten Jahrhunderts zwei geswaltige Bertreter gefunden. Dem Pessimismus Arthur Schopenhauers mit seiner buddhistischen Lebensverneinung trat der Optimismus Friedrich Nietzsches mit seiner dionysischen Lebensbejahung, dem Erlösungstypus der Erfüllungstypus gegenüber. Die Synthese beider Anschauungen ist die Aufgabe der Zufunft. Wir wollen nicht alles verneinen, nicht alles bejahen, was das Dasein erfüllt. Sondern wir

bejahen mit unserem Willen die führenden Weltprinzipien, die nicht immer die siegreichen zu sein brauchen; und wir verneinen alle Areuzungen, Hemmungen, Störungen, demen sie ausgesetzt sind. Der Wertdualismusen, Störungen, denen sie Optimismus; aber er begünstigt in der Nangordnung zwischen beiden den Optimismus. Denn im Ausstieg der Entwicklung siegt — nehmt Alles nur in Allem! — das Organische über das Anarchische, das Erkennen über den Irztum, die Schönheit über die Häßlichkeit, die Sittlichkeit über das Laster, die Persönlichkeitssentsaltung über die Persönlichkeitsknechtung, wächst die Einheit in der Mannigsaltigkeit. Die Gesamtrichtung der Wirklichkeit verläuft im Sinne der Summe dieser Ideale, die wir mit einem viele, aber auch tiesbeutigen Namen als Kulturideale bezeichnen können.

Arbeiten wir im Sinne biefes tosmischen Grundcharaftere, fo muffen wir bie Forberung ber Denfcheit (nicht beren Glüdserhöhung, fonbern beren Bervollfommnung) als vornehmstes Ziel erstreben. Denn ber Menschheitsverband ift der dynamische Bohepunkt, ift die potenteste Auswirfung bes Lebens, die wir tennen. Innerhalb ber Menschheit aber ift nicht die Bebung ber Einzelnen, sondern ber Sattung zu immer reicherer Differenzierung und zu immer festerem Zusammenschluß bas Objekt bes sittlichhumanen Wollens und Sandelns. Die menschliche Gattung nun ift tein Gemenge von Einzelnen, sondern ein Berband von niederen und höheren Berbanden, die fich übereinander erbauen und im Laufe ber Entwicklung auseinander ents falten. Über ber Kamilie steht die Gesellschaft (im weitesten Sinne), in ber bie Berufde und Stanbedverbande fozial die wichtigsten find. Über ber Gefellschaft erhebt fich ber Staat als politischer Verband, ber bas Einheitsleben eines Bolfes

nach außen und durch Recht und Sitte auch nach innen schützt. Und als höchste Blüte, weil als universellste Einheit, erwächst die geistige Gemeinschaft, die organische Form von Kunst, Wissenschaft und Religion, deren Summe wir als Kultur im engeren Sinne bezeichnen.

Aus dieser Rangordnung der Berbindungen ergeben fich bie Pflichten gerade auch bes akademischen Bürgers, ber als Glied in allen biefen Berbanben fteht. Und ihre gange Bucht und Schwere erhellt aus den Konflitten, in die höhere und niedere Berbande miteinander geraten fonnen. wir die Pflicht und das Recht haben, die anorganische Natur durch Entdeckungen, Erfindungen und die Technit in unseren Dienst zu zwingen, weil biese Bergewaltigung ber Natur für die Rultur von Rugen ift, aber vor allen unnügen Berftummelungen Salt machen muffen; wie wir Siftpflanzen ausrotten, Bazillen vernichten, ja höhere Tiere vivisettorisch zergliedern muffen, mahrend es nicht nur polizeiwidrig, fonbern sittlichereligiöse Robeit ift, blühende Baume sinnlos zu fniden ober lebende Tiere aus reiner Grausamkeit zu qualen: so muffen auch die niederen Berbande der Menschheit, wo es not tut, an die höheren ihre Opfer bringen. Denn ohne Opfer ichlägt man teine Schlachten, auch teine sittlicherelis So werben wir die sozialen Pflichten oft mit Opfern von Familienpflichten, die politischen mit Opfern von fozialen, die Rulturpflichten mit Opfern von staatlichen erfüllen muffen. Schopenhauer fcrieb eines feiner größten Werte 1813, anstatt sich ben Freiheitstämpfern anzuschließen, nach seinem eigenen Bekenntnis überzeugt bavon, baß er berufen fei, ber Menschheit nicht mit bem Schwert, sonbern mit der Feder zu bienen.

Jebes Individuum aber und jeder Berband bilbet sich nach den ihm gesteckten Idealen aus, soweit er nicht damit

bie Ausbildung höherer Einheiten zersprengt. Denn bas Ganze bedarf ber Ginzelnen; und heute einer immer fraftigeren Durchbildung ber Einzelnen. Richt nur die Integrierung, auch die Differenzierung und bamit die Berfelbstanbigung bes Individuums und individueller Sondergruppen nimmt in ber Entwicklung zu. Das moberne Ibeal ber Perfonlich teitsentsaltung ift beshalb innerhalb feiner Grenzen berechtigt. Bis zu ben niebrigften Ständen und zu ben außerlich bedürftigsten Individuen hinab foll jeder Ginzelne feine Eigenart entfalten, und bie Anderen follen ihm bazu behilflich fein. Denn ber höhere Berband, beffen Glied er ift, verträgt nicht nur, sondern bebarf mit steigender Rultur biefer Entfaltung. Manner von bem Typus ber Meunierschen Arbeiter waren früher eine Unmöglichkeit; jest find fie eine icone Rotwendigkeit. So wirten wir fur unfer Gelbft, fur unfere Familie, unferen Beruf, unferen Staat, unfer Bolt, unfere Rultur - nicht aus Egoismus ober Chauvinismus, fonbern, so paradox es klingt, aus Rosmopolitismus. Gerade weil wir Burger ber Welt find, find wir Burger bes je weiligen Berbandes in ber Welt, in bem wir stehen, und an beffen Einordnung und Erhaltung bem Ganzen unendlich viel gelegen ift, für ben wir auch allein fruchtbar schaffen können.

Jebes einzelne praktische Berhalten wird so geheiligt durch die universellen Ziele, benen es vollbewußt und später instinktiv zustrebt. Es ist das Berdienst nicht zum mindesten der Freien Studentenschaft, daß der Atem dieses Geistes die heutige akademische Jugend bald still, bald brausend durchweht. Mag die Freie Studentenschaft hier und da noch nicht die richtigen Mittel gefunden haben, ihre kulturreformatorischen Leistungen bewegen sich doch auf der rechten Bahn.

Den Spruch pon der mens sana in corpore sano

mahr zu machen, bienen die Abteilungen für Leibes = übungen, Sport, Turnen, Fugmanderungen ufm., die wahrlich ein guter Erfat für bas leibliche Gebaren bes Bier- und Bummelftubenten bes neunzehnten Jahrhunderts Auf höherer Stufe ist ber Kampf gegen ben ents nervenden Alfoholismus und die leichtsinnigen Ausschweifungen auf feruellem Gebiet, die früher gum "guten Ton" bes Studenten gehörten, eine fegensreiche Tat. Much bie Ginführung bes neuen Chrenfober tritt ben überlebten Anschauungen fruchtbar entgegen. Die Teil= nahme am politisch en Leben zeigt fich an der trefflichen Einrichtung, die ersten Bertreter ber verschiedensten Parteien zu Wort fommen zu laffen, wodurch fich ber Student ein fachliches Urteil vor feiner eigenen politischen Betätigung zu bilben vermag, und ben Stimmungs- und Hurra-Patriotismus burch ben Überzeugungs- und Willens-Patriotismus zu erseten. Die Gründung von Arbeiter=Unter= richtsturfen, die ihren Ursprung trop der neuen Reges lung ber Freien Studentenschaft verbankt, legt Zeugnis ab von der sozialen Wirksamkeit, die weit über die Kreise der akademischen Jugend hinaus Nuten stiften will. Die einzelnen Abteilungen für Datur = und Geisteswiffen = s d a f t e n , die literarische Abteilung für Runft verhelfen ben höheren geistigen Gemeinsamkeitsbedürfniffen zu ihrem Rechte, und, wo diefe fehlen, erzeugen fie beren Entstehung. Den Borträgen der angesehensten Autoren, Dehmels, Liliencrons, Bardts u. A. habe ich oft, neuerdings in Ihrem reis zenden Kafino gelauscht. Und so unterschreibe ich von herzen ben Sat in den programmatischen Erklärungen von Dr. Behrend über den Freistudentischen Ideenfreis: "Schaffensfreudigkeit und Produktivität find die Zeichen, unter benen die Freistudentische Bewegung während des ersten Sahrzehntes gestanden hat." Wir durfen heute hinzufügen: während anderthalber Jahrzehnte. Wöge die Zukunft Ihren ferneren Geschicken gunstig sein; oder, kühner und besser: gestalten Sie die Zukunft durch Ihre Arbeit so, daß sie Ihrem Schicksale gunstig sei.

Liebe Kommilitonen! Meine Worte waren an bie Leipziger Freie Studentenschaft in erster Linie gerichtet. Aber moge die gesamte beutsche Studentenschaft in die echten Biele bes Wiffens und Wollens hineinwachsen, beren Richtung zu bestimmen wir taftend versucht haben. Frei sei ber Student, aber nicht ungebunden. Man fann in mahrer Freiheit leben, und doch nicht ungebunden sein. Und Spi= noza prägte ben ehernen Begriff einer libera necessitas. Frei und gebunden nämlich sind relative Vorstellungen; frei wovon? gebunden woran? Machen Sie sich frei auf bem Gebiete bes Wiffens von ben verganglichen Borurteilen, Schlagwörtern und Modetheorien; bleiben Sie gebunden an die echten Einsichten, die sub specie aeternitatis, unter bem Gesichtspunkt ihrer ewigen Giltigkeit gesucht, wenn auch vom menschlichen Intellett nie vollständig und nur in allmählicher Annäherung gefunden werden können. Machen Sie sich frei im Wollen und Handeln von allen bloß konventionellen Werten und ben vergänglichen Augenblicks regungen Ihres Temperaments; bleiben Sie gebunden an bie echten Werte, an ben Dauerwillen Ihrer Perfonlichkeit. Auch das agere sub specie aeternitatis und nicht nur das intelligere war eine Forderung Spinozas. So allein erfüllen Sie bes großen Goethe unsterbliche Mahnung:

Richts vom Bergänglichen Wie's auch geschah! Uns zu verewigen Sind wir ja da.

## Von Raoul Richter

erschien früher in meinem Berlag:

# Sriedrich Mietzsche

### Sein Ceben und sein Werk

2., bermehrte Auflage. 1909. VIII, 356 S.

Preis Mart 4.80, gebunden Mart 6.—.

Bill man sich einer Einführung in das Studium Rietiches bedienen, so empfehle ich in erster Reihe die Monographie von Raoul Richter.

Brof. Lubwig Stein.

Ich habe selten ein Buch (und niemals eins über Riegiche!) mit so viel Freude und Genuß gelesen, wie diese musterhaft klare, nirgends überschwengliche, boch überall von wohltuender, liebevollster Wärme gleichsam durchleuchtete Arbeit, deren letter Abschnitt mit seiner sachlich sifterischen Bearbeitung der Lehre Riegisches vorbildlich beweist, wie bewundernde Berehrung für einen Großen und unbestechliche kriefige Besonnenbeit zu vereinigen sind.

Das Literarifche Eco.

Bas vor dem Ericeinen biefes Buches über Rietiche geschrieben murbe, ift geiftreiche Ronftruttion, mehr ober weniger perfonlich gefarbtes Rafonnement, pipchologifche Interpretation, Ausbeutung einzelner ftart bervortretenber Bebantengange. Des gangen, weit ausgebreiteten, ichmer gu überfebenben Stoffes wirflich herr gu merben, bas mar bisher teinem auch nur annahernb gelungen. R. Richter aber gelang es. Das eigene Urteil zurücktellend, fuchte er gunachft Rietiche nur zu verfteben, bie Sauptftrome feiner Bebanten zu ertennen und fie in ihrem Laufe burch alle Berioben feines Dentens ju berfolgen. feinem gefdulten philosophiegeschichtlichen Sinn, feiner Fahigfeit bes Rachempfindens und Rachbentens, feiner Runft bas Berwidelte aufzulofen und gu logifchen Einheiten gufammengufcließen, alfo feinem gleichfam organifierenben Blid gelang es, binter ben gewaltigen Laub- und Blutenmaffen biefer farbenreichen Bhilosophie ben Stamm und bie Ameige ju entbeden, bie bas alles tragen. Ber Riepides Berte - bie vieltaufenb Aphorismen, Spruche unb Effais - einigermaßen tennt, ber weiß, bag es teine Rleinigteit mar, bie bunte Rulle ber fich brangenben Gebanten fo gu orbnen und ihren inneren Bufammenhang zu erkennen, wie es Richter vermocht hat; er muß anerkennen, daß hier ein Reifterftud inftematifierenber Runft geleiftet worben ift. - In ber zweiten Auflage hat Richter manchen icheinbaren Biberipruch aufgeloft, manchen bingeworfenen Bebanten Rietiches weitergebacht und gur Abrundung bes Gangen benutt, und fo ericeint Rietiches Philosophie in ber neuen Bearbeitung weit geichloffener als in ber erften. Es macht ben Ginbrud, als habe fich Richter ingwifden tiefer hineingelebt in bas Rietichefche Denten und baburch feine Fähigteit gesteigert, ce von innen heraus nachzutonstruteren und als etwas organifc Geworbenes und Gestaltetes ericheinen gu laffen.

Beitfdrift für Bhilofophie.

Ferner erschien:

# Der Skeptizismus in der Philosophie

#### Ein historisch-kritischer Versuch

Bon Raoul Richter.

1. Band: Die griechische Stepsis. 1904. XXIV, 364 S. Preis M. 6.—, geb. M. 7.50.

2. Band: Die Skepsis in der Epoche der Renaissance. — Die empirische Skepsis des 18. Jahrhunderts. — Der bioslogische Skeptizismus im 19. Jahrhundert. 1908. VI, 584 S. Preis M. 8.50. geb. M. 10.—.

Das gehaltreiche Bert tann allen zur Lettüre empfohlen werben, bie an bem einseitigen Vorurteil von der Unfruchtbarteit und Biffenschaftsfeindlichteit eines begründeten Steptizismus und seiner Berwechselung mit einem nistilifichen Agnoftizismus noch seithalten. Sanz besonders aber tann es dem Dogmatismus aller Schattierungen als "beilsames Zuchtmittel im Dienste der Bahrheit" and herz gelegt werden: zum hell der Philosophie als der spstematische Bersuch einer wissenschaftlichen Begründung unserer Bertschätzungen. Archiv für die gesamte Bigoloosie.

Der griechische Steptizismus hat auf beutidem Boben noch niemals eine so energische und — sagen wir es gleich — im ganzen treffliche Darftellung und Beutteilung erfahren. Richter nimmt ihn ernft und weiß, obwohl feineswegs blind für seine Schwächen, Blattheiten und Rativitäten, die ihm innewohnende philosophische Araft und seine bahnbrechende Bebeutung für die Brobleme der Ertenntnistheorie flar berauszufellen. Bochenschrift für flassiche Bbilologie.

Ein gutes Buch über ben Steptizismus war wirklich ein Bedurinis .... Den steptischen Geift zu bannen, einzusangen und bem eigenen Werke dienstbar zu machen, das ist den berufsmäßigen Geschichtsichreibern der Hillosophie niemals gelungen. Und für eine besonders großzügige Darstellung schien der Geist des Steptizismus nicht geeignet, schien zu weit oder zu gesährlich. — So wäre das Buch von Raoul Richter willsommen zu heißen, auch wenn es weniger gut geschieben wäre. Der vorliegende erste Band ist, wenigstens in einem historischen Teile, in der Geschichte und Darstellung des griechsichen Steptizismus, vorzäglich gelungen. Der Berkasser ist gründlich und vertret sich doch niemals in überflüssigen Untersuchungen. Die Aräger des steptischen Gedankens werden auseinandergehalten, treten womöglich als Bersöulichkeiten auf; was jedoch an Rühnheit und Scharffinn der antlen Stepsis gemeinsem ist, wird darüber nicht übersehen, wird energisch zusummengehalten und klar aus den oft lästigen logischen Schulspielereien herausgeschaften.

Brit Mauthner im Berliner Tageblatt.

Beitere Berte meines Berlages über Friedrich Rietiche:

# Also sprach Zarathustra

erklärt und gewürdigt von

Dberlehrer Sans Beichelt.

1910. VIII, 319 S. Preis M. 5 .--, gebunden M. 6.20.

Bir befigen schon mehrere Kommentare zum "Zarathustra", aber keinen, ben man weiteren Areisen mit so gutem Gewissen empfehlen könnte, wie den unlängst erschienenen von Hans Weichelt. Er gehört zu dem Bekten, was über Rietziche geschrieben worden ist, und zeichnet sich vor allem dadurch aus, daß ihn ein Mann geliesert dat, der Rietziche versteht und verehrt und ihn doch nicht advortet, sondern freimittig und berehatt trisiert. .. Aller Pedanterte abgeneigt, erweist sich Beichelt als selbständiger und geschmackvoller Interpret, der seinstäußen nachzuempfinden, geschieft zu reproduzieren und prägnant zu sortweiser der kentigeltz ausgeschaft.

Ein Buch, ebel in Sprache und Gebankenbilbung, inhaltiich ebenso ausgezeichnet wie in ber Form, von außerordentlicher Sachkenntnis und Beleichheit zeugend, wird es fich feinen Plat in der ernft zu nehmenden Niepfeche Biteratur erobern. Reues Sachfliches Kirchenblatt.

Der Zarathustra bedarf eines Kommentars: bas wird jeder sugeben, ider barin studiert oder auch nur geblättert hat; jeder auch, der es dellagt, daß das falich verstandene Bert in manchem unreifen Ropfe Berwirrung angerichtet hat. Beichelts Buch bietet nun eine seinstnnige, in die Tiefe dringende Ertlärung und eine besonnene, gerecht abwägende Burdigung. Prof. Dr. A. Wesser.

#### Bessimismus, Niehiche und Naturalismus mit besonderer Beziehung auf die Religion.

. vejouvetet Seziegung uni die deerigioi

Bon **D. August Dorner** 

ord. Brofeffor ber Theologie an ber Universität Ronigsberg.

VIII, 328 S. Preis M. 6 .--, geb. M. 7 .--.

Ein angenehmes, leicht lesbares, boch gehaltvolles Buch . . . Es ist als eine Darstellung der Gegensche und Strömungen, in denen wir noch sehen, auch eines allgemeinen Interesse wert. Beitschrift für den deutschen unterricht. The section devoted to Nietzsche, which extends to nearly 100 pages, of his

The section devoted to Nietzsche, which extends to nearly 100 pages, contains the most careful and philosophic examination of the bases of his thought, and the calmest estimate of his influence which we have so far met with.

Review of Theology and Philosophy.

# Niehsche als Bildner der Perfönlichkeit Bortrag, gehalten am 16. Ott. 1910 im Riegsche-Archiv zu Weimar

von Dr. Richard Dehler.

1911. 31 Seiten. Breis M. -.. 60.

Bei aller Rurge ift bas Schriftchen vorgitglich geeignet, in die Ibeengange Riebisches einzufahren.

Angeburenreicher feinfuniger Auflah ber auch ber mit Genus leien

Ein gebantenreicher, feinfinniger Auffat, ben auch ber mit Genug lefen wirb, ber auf gang anberem Stanbpuntte fieht.

Dr. Buchenau in ber Leipziger Lehrerzeitung.

## Florentinische Introduktion

ju einer Bhilosobie ber Arditeftur n. ber iconen Runfte Bon Leopold Riegler.

Preis in vornehmem Geschenkband mit 9 Bildtafeln M. 4.—.

heutige Runftbetrachtung bat für unfer mobernes Runftbeburfnis leicht etwas Durres, beinahe Antiquiertes. Jest, ba wir in fünftlerifchen Anschau-ungen vielleicht wieber wissenber geworben find, wenden wir uns gerne zu ben Buchern ber Auntler felbft, um Auficiuffe über Probleme bes aftbeitichen Schaffens qu erhalten, bie fich uns ju neuen, allgemeinen Erkenntniffen gu- fammenichließen tonnen. Seute liegt uns ein neuer Thypus vor, bas Buch eines Bhilosophen, bas bie abftrafteften Gebantengange in einen flaren, ftrengen Stil, in bentbar pragife Form gwingt, bas gubem aber auf bem frifden Boben intuitiben Runftempfinbens fieht und fic bei aller fpetulativen Tiefe nie an tunftferne Probleme verliert. Die heitelsten, man tann jagen, die "gefahrvollften" Fragestellungen der Afthetil werden auf fühne Art ergriffen und behandelt, so das selbst die Irrumer des Buches als truchtbare Ancegung wirken. Zieglers immer rabitale Theorien nötigen jum Rachenten, jur Stellungnahme, jur Entsichung für ober Biber, auch jum bewußten Sichbeicheiben.
"Frantfurter Zeitung" in einer feche Spalten langen Besprechung.

Ich möchte den Inhalt des Buches hier nicht ausbreiten, weil es wirflich genossen zu werden verdient. Ich will daher nur anschren, worüber es spricht: Iber Brunelleschis Domtuppel, mit wertvollen Allgemeinbemerkungen über das Aftheitiche an der Bautunft, dann über den Balazzo Bitti und San Spirito, über Ghibertis Relieffunst und den Blafifer Brunelleschi, über Michangelo inder Gliveris veileftung und vein Bigitter drancutein, not angeaungera (namentlich Cappella Medici, Grablegung und Juffinsgrab), donn von Naciaccio und Gozzofi — Ausblide auf Marées (bei Michelangelos Lorien), hinweise auf den Khipthmus in der primitiben Musik und der primitiben Malerei berichern den Inhalt. — Überall find Zieglers Maßftäbe sehr doch, sehr freng und fünstlerisch. — Er spricht in der Borrede selber aus, daß raditale Folgerungen keineswegs bermieden, sondern ausgesucht werden sollen. Das wird zie anregen und geschiebt bier in narnehmen Mer. — Ind nach einem Kristischen Remerkungen und gefdieht bier in bornehmer Urt. - Und nach einigen fritifden Bemertungen ichließt bie Belprechung: Und bennoch habe ich joeben, beim nachträglichen Blattern in bem Buch, begonnen, es gum zweiten Male burchzulejen. Erich Everth in ber Zeitschrift für Afthetif.

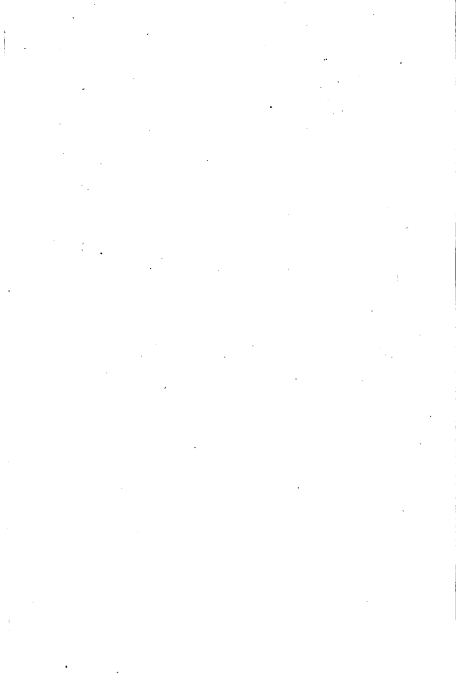
### W. v. Humboldts philosophische Schriften

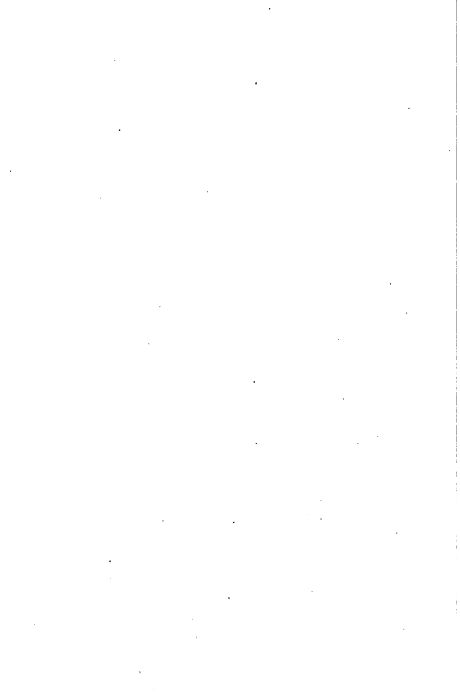
In Auswahl herausgegeben von Joh. Schubert.

1910. XXXIX, 222 S. Breis M. 3.40, geb. M. 4.-.

Mus bem Inhalt n. a .: über Goethes hermann und Dorothea. - über bie Aufgabe bes Geichichtsichreibers. — Satium und Bellas. — Aber bas vergleichende Sprachftubium in Beg. auf Die verich. Epochen ber Sprachentwidlung. über die unter dem Ramen Bhagavad-Gita befannte Episobe des Maha-arata. — über die innere und außere Organisation der höheren wissenschaftlichen Anftalten in Berlin.

humboldts Beichaftigung mit unferen Rlaffitern, fein tiefes Gingeben auf ihre bichterifden Blane und Gebanten, feine Beurteilung ihrer Berte, fein ge-nialer ftaatsmannifder Blid, der bas politifde Bermachinis eines Stein in feinem Reffort der Berwirklichung entgegenführt, vor allem leine unsterbliche Leistung, die Gründung der Berliner Universität im Jahre 1810, alles dies zeugt von einem herrlich in die Lat des Lebens überfesten Fhealismus und macht feinen Urheber über alle von Sach und Beruf begrengten Begriffe hinmeg gum Der Tag. "Philosophen der Humanität".





2 4/13 YE 23135



