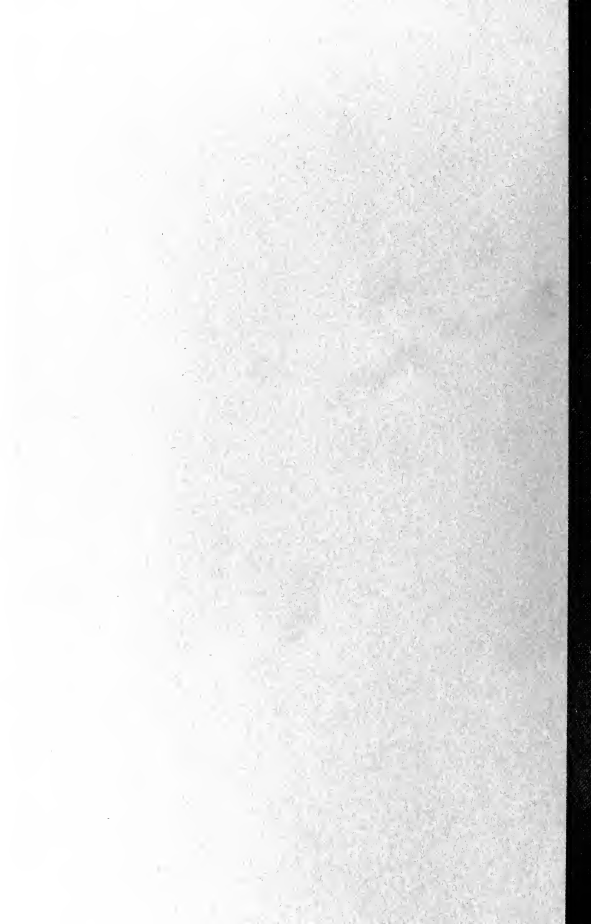
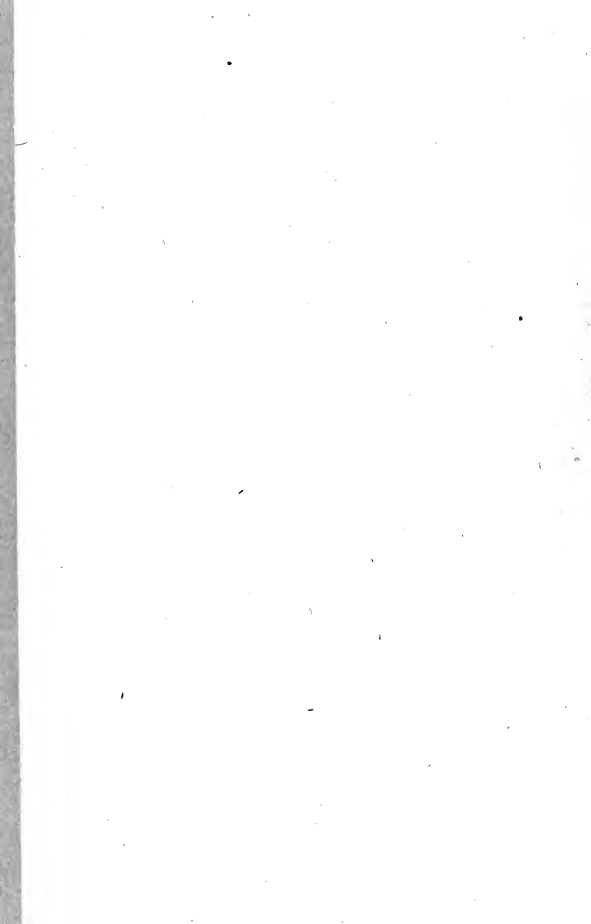
Hidron (etc.)
Trumfet i de indo-articeler
and charter sier de

PK 114 B7 Bd.1 Heft3B





# GRUNDRISS DER INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE UND ALTERTUMSKUNDE

(ENCYCLOPEDIA OF INDO-ARYAN RESEARCH)
HERAUSGEBEN VON G. BÜHLER
L. BAND, HEFT 3 B.

# DIE INDISCHEN WÖRTERBÜCHER (KOSA)

VON

THEODOR ZACHARIAE.

STRASSBURG VERLAG VON KARL J. TRÜBNER 1897. -cA1-1 B



# GRUNDRISS DER INDO-ARISCHEN PHILOLOGIE UND ALTERTUMSKUNDE

(ENCYCLOPEDIA OF INDO-ARYAN RESEARCH)

HERAUSGEGEBEN VON G. BÜHLER.

I. BAND, HEFT 3B.

# DIE INDISCHEN WÖRTERBÜCHER (KOŚA)

VON

#### THEODOR ZACHARIAE.

[Abgeschlossen den 1. Juni 1897.]

#### VORBEMERKUNGEN.

- 1. Die besten und vollständigsten Arbeiten über die indischen Wörterbücher sind noch immer Colebrookes Vorrede zu seiner Ausgabe des Amarakośa (1808; wieder abgedruckt in den Miscellaneous Essays<sup>1</sup> II, 50 ff.; <sup>2</sup> 46 ff.) und Wilsons Vorrede zur ersten Auflage seines Sanscrit Dictionary (Calcutta 1819; wieder abgedruckt in den Works V, 158 ff.). Seitdem ist, abgesehen von Stenzlers kleiner, aber bedeutsamer Schrift De lexicographiae Sanscritae principiis, Vratislaviae 1847, bis in die neueste Zeit hinein kein nennenswerter Beitrag zur Würdigung und Kenntnis der indischen Lexikographie erschienen: es gibt kaum ein Gebiet der indischen Philologie, das so vernachlässigt worden ist, wie dieses. Indessen finden sich ziemlich bedeutende Materialien für eine Geschichte der indischen Lexikographie in den Handschriftenkatalogen (Notices, Lists, Reports u. s. w.) verstreut, die während der letzten funfzig Jahre veröffentlicht sind. Für die vorliegende Darstellung kommen besonders in Betracht: Aufrechts Katalog der Oxforder Sanskrithandschriften, Egge-LINGS Katalog der Sanskrithandschriften des India Office, und Burnells Classified Index to the Sanskrit MSS. in the Palace at Tanjore. Die beiden zuerst genannten Kataloge zeichnen sich vor anderen durch ihre Zuverlässigkeit Von neueren Arbeiten nenne ich hier nur die Vorrede zu meiner Ausgabe des Śāśvatakośa (Berlin 1882), meine Beiträge zur indischen Lexikographie (ebenda 1883), mehrere Recensionen von mir in den Göttingischen Gelehrten Anzeigen (siehe besonders Jahrgang 1885, S. 370—96; 1888, 845 -57; 1894, 814-32) und ANUNDORAM BOROOAHS Vorrede zu seinem Nanarthasamgraha (Calcutta 1884). Andere Arbeiten werde ich im Verlauf citiren.
- 2. In der vorliegenden Darstellung ist nur von den eigentlichen Sanskritkośa die Rede. Die Pali- und Prakritwörterbücher werden nur beiläufig erwähnt. Auch werden Werke, wie z. B. die Unādisūtra und die Lingānuśāsana mit ihren Commentaren und der Gaṇaratnamahodadhi hier nicht berücksichtigt, obwohl sie mit zu den wichtigsten Quellen der indischen Lexikographie gehören.
- 3. Der gewöhnlichste Ausdruck für Wörterbuch ist kośa (koṣa) »Thesaurus«, vollständig abhidhānakośa, z. B. Hārāvalī 5, Hemacandra Deśīn. S. 3, 1, Vāmana Kāvy. I, 3, 3. 5. Auch abhidhāna allein wird so gebraucht; als Abkürzung von abhidhānaśāstra dient das Wort zur Bezeichnung der ganzen Litteraturgattung, z. B. in den Calcuttaer Notices of Sanskrit Manuscripts. Andre, vermutlich ältere, Benennungen der Wörterbücher sind: nāmapārāyaṇa (Gegensatz dhātupārāyaṇa); nāmamālā², gekürzt mālā, oft in Titeln, wie

Indo-arische Philologie. I. 3 B.

Amaramālā, Dešīnāmamālā; endlich nighantu, auch nirghantu, ni(r)ghanta, im Jainaprakrit nigghamta geschrieben. Sāyana in der Einleitung zum Rgveda beschränkt diesen Ausdruck auf solche Werke, die sich, wie der Amarakośa, vorzugsweise mit der Aufzählung von Synonymen befassen: ekārthavācinām paryāyaśabdānām samgho yatra prāyenopadiśyate, tatra nighanţuśabdah prasiddhaḥ; tādrśeṣv Amarasimha-Vaijayantī-Halāyudhādiṣu daśa nighanṭava iti vyavahārāt3. Dazu stimmt ein Citat bei CHILDERS, Dictionary s. v. nighandu: nighandūti rukkhādīnām vevacanapakāsakam sattham. In örtlicher Beziehung lässt sich der Ausdruck nighantu auf den Süden Indiens beschränken. Das südindische Werk Vaijayantī lehrt nāmasāstre nighantur nā p. 85, 62 und bezeichnet sich selbst als Vaijayantinighantu in der Prasasti p. 295, 6. Noch heute werden die Wörterbücher in den Katalogen der südindischen Handschriften nighantu genannt, z. B. in denen von Hultzsch und Oppert. Speciell führen den Namen nighantu die alten vedischen Glossare 4 und von neueren Werken. wie es scheint, die Wörterbücher der Materia medica, vgl. Dhanvantarinighantu, Nighantuśesa, Rājanighantu (s. u. § 27).

4. Die indischen Kośa lassen sich in zwei Hauptclassen einteilen: die synonymischen und die homonymischen Wörterbücher. Jene sind systematisch geordnete Sammlungen von Wörtern, die ein und dieselbe Bedeutung haben (ekārtha, samānārtha); sie tragen vielfach den Charakter von Realwörterbüchern. Die homonymischen Wörterbücher enthalten Wörter mit mehr als einer Bedeutung (anekārtha, nānārtha). Doch ist eine reinliche Scheidung zwischen synonymischen und homonymischen Wörterbüchern nicht immer durchführbar, da fast allen grösseren synonymischen Wörterbüchern, z. B. dem Amarakośa und der Vaijayantī, ein Abschnitt, der Homonyma enthält, einoder angefügt ist. Von den bekannteren Lexikographen hat nur Hemacandra die Synonyma und Homonyma getrennt behandelt, jene im Abhidhānacintāmani, diese im Anekārthasamgraha. Als eine besondere Classe von Kośa könnte man eine Reihe von Specialwörterbüchern betrachten (§ 27).

r Allerdings heisst das Lingānuśāsana des Vararuci: Vararucikośa (Franke, Die-indischen Genuslehren S. 53), und das entsprechende Werk des Hemacandra ist als Kośa·in den Bombayer Abhidhānasaṃgraha (vol. II, Nr. 10) aufgenommen worden. — 2 Vgl. die GGA. von 1889, 996 f.; Revue Critique vom 22. Januar 1876, p. 62, n. 1. — 3 Rgveda ed. Max Müller 11, p. 39; 2 p. 20. Vgl. Müller, HASL. p. 156. — 4 Ursprünglich im Plural: nighanṭavah (s. v. a. γλῶσσαι, siehe Roth, Einleitung zum Nirukta, S. LIII).

# I. ANFÄNGE DER INDISCHEN LEXIKOGRAPHIE; ÄLTERE LEXIKOGRAPHEN.

\$ 1. Die Anfange der indischen Lexikographie liegen uns vor in den vedischen Nighantu<sup>1</sup>. Das bekannteste und wohl auch älteste Werk der Art — das von Yāska im Nirukta zum Teil commentirte — besteht in seinem ersten Abschnitt (adhyāya I—III, dem Naighantukakānda) aus einer Zusammenstellung vedischer Wörter unter bestimmten Hauptbegriffen. Es werden z. B. 23 Wörter für »Nacht« aufgeführt, und dann heisst es zum Schluss: iti trayoviṃśatī rātrināmāni oder iti rātreḥ. Der zweite Abschnitt (adhyāya IV; naigamakānda oder aikapadika genannt) enthält eine Sammlung von vieldeutigen und besonders schwierigen Wörtern. Im dritten Abschnitt (adhy. V; daivatakānda) werden die Götter nach ihren drei Gebieten: Erde, Luftraum, Himmel, aufgezählt. Vergleichen wir mit diesem Vedenglossar die Sanskritwörterbücher, die uns erhalten sind, so ergibt sich, dass nur buddhistische Wörterbücher wie die Mahāvyutpatti (§ 28) den alten Nighantu einiger-

massen nahe stehn: die eigentlichen Sanskritkośa sind durch eine ziemlich weite Kluft von ihnen geschieden, und ob die spätere Lexikographie der direkte Nachkomme des alten Nirukta ist — wie Liebich. Pāṇini S. 19 n.

annimmt —, ist fraglich.

Während sich nämlich die Nighantu auf einen bestimmten vedischen Text (vgl. Atharvanighantu, Nigamaparisista) oder auf mehrere dergleichen beziehen, sind Beziehungen zwischen den Kośa und den älteren klassischen Texten kaum nachweisbar. Ich habe mich zwar selbst einst bemüht, solche Beziehungen aufzudecken², und Borooah³ hat die Abhängigkeit des Amarasimha von Kālidāsa zu erweisen gesucht. Allein wenn man auch zugeben will, dass einzelne Wortbedeutungen in den Kośa auf bestimmte Stellen in klassischen Texten zurückgehn, so wird man doch nicht behaupten dürfen, dass die Kośa aus Specialwörterbüchern hervorgegangen sind, wie etwa die griechischen Lexica aus Specialwörterbüchern zu Homer, Hippokrates oder Plato. Nur eine Quelle ist für die grösseren synonymischen Kośa sicher vorauszusetzen: die Lehrbücher (śāstra) des nātya, der nīti u. s. w. Bestehn doch die Kośa keineswegs bloss aus trockenen Aufzählungen von Wörtern; viele Partien zeigen vielmehr einen stark ausgeprägten encyklopädischen Charakter⁴.

Während ferner in den Nighantu nicht nur Nomina und Indeclinabilia, sondern auch Verba aufgeführt werden, beschränken sich 5 die Kośa auf die nāmāni und avyayāni. Es hat jedenfalls schon frühe eine Scheidung in Nāmapārāyaṇa, die späteren Kośa, und Dhātupārāyaṇa, die späteren Dhātupāṭha,

stattgefunden.

Im Gegensatz zu den Nighantu ist es ferner für die Kośa charakteristisch, dass sie alle metrisch abgefasst sind. Das gewöhnliche Metrum ist Anustubh; alt scheint die Verwendung der Āryāstrophe zu sein<sup>6</sup>. Eine grössere Mannigfaltigkeit von Metren weist vor anderen die Abhidhānaratnamālā des Halā-

yudha auf.

Endlich sind die Nighantu anerkanntermassen als Hülfsmittel zur Erklärung der vedischen Texte zu betrachten. Sie sollten als Leitfaden beim mündlichen Unterrichte dienen, wie schon daraus hervorgeht, dass die einzelnen Wörter im Naigamakāṇḍa ohne Angabe der Bedeutung aufgeführt werden. Was dagegen die Kośa betrifft, so mögen einige von den älteren auch zum Zwecke der Exegese<sup>7</sup> abgefasst gewesen sein: die uns erhaltnen Kośa sind zum grössten Teile nichts weiter als Sammlungen von wichtigen und seltnen Wörtern und Wortbedeutungen zum Gebrauche der Dichter<sup>8</sup>. Die Kenntnis der Abhidhanakośa gehört zu den kāvyāngāni, zu den Hülfsmitteln der Dichtkunst, wie Vāmana Kāvyālamkāravṛtti I, 3, 1 ff. lehrt, vgl. Kāvyaprakāśa I, 3, Kāvyānuśāsana S. 3, 1, und oft genug betonen die Lexikographen in den Einleitungen und Schlussversen zu ihren Werken, dass sie für die Dichter schreiben: man vergleiche Phrasen wie kavikanthavibhūṣaṇārtham (Halāyudha), saṃvittīnām bhūṣaṇaṃ satkavīnām (Vaijayantī), kavīnāṃ hitakāmyayā (Dhanamijaya), kavīnām sukhahetave (Dharanikośa), kṛpām upetya satām kavīnām (Maheśvara), kavelı sīghrakavitvāya (Sīghrabodhinī), und besonders die Vorrede zum Viśvaprakāśakośa ZDMG. 30, 648.

r Bühler macht mich darauf aufmerksam, dass die Nighantu in den canonischen Schriften der Bauddha und Jaina als Teile des wissenschaftlichen Curriculums erwähnt werden. Vgl. z. B. Lalitavistara p, 179, 3; Kalpasütra § 10. — 2 In meinen Beiträgen zur ind. Lex. 26 ff. 37 ff. — 3 Bhavabhūti and his place in Sanskrit literature, Calcutta 1878, § 51. — 4 Vgl. meine Beitr. z. ind. Lex. 42 ff., und speciell über die Vaijayanti GGA. 1894, S. 816. — 5 Ausnahmen selten; vgl. z. B. Burnell, Classified Index p. 52 unter Nr. LI. — 6 Vgl. z. B. laksmīsarasvatīdhītrivargasampadvibhūtisobhāsu | upakaraṇaveśaracanāvidhāsu ca śrūr iti prathitā, Vyādi bei Rāyamukuta im Commentar zum ersten Verse des Amarakośa. — 7 Vgl. Sāśvata,

Einleitung v. 5 prasiddhair aprasiddhais ca sabdair esa vinirmitah | prasiddhair granthitum grantham aprasiddhais ca veditum. — 8 Mit Recht spricht Pavolini, GSIA. V, 181 von dem scopo didattico a cui questi lessici erano sopratutto destinati.

§ 2. Wir haben gesehen, dass sich die Kosa nach Inhalt, Form und Zweck wesentlich von den alten Nighanțu unterscheiden. Sie sind aber auch zeitlich weit voneinander getrennt. Wie es scheint, hat der Amarakośa ein in seiner Art vollendetes Werk - alle älteren Wörterbücher verdrängt. Von den Kośa, die vor ihm bestanden, können wir nur aus den Bruchstücken eine Vorstellung gewinnen, die sicher oder angeblich älteren Lexikographen angehören, sowie aus solchen Kośa, die, mögen sie nun älter oder jünger als der Amarakośa sein, entschieden eine primitive Stufe der indischen Lexikographie repräsentiren (Sāśvata, Halāyudha). Charakteristisch für die älteren Kośa ist der Mangel an einer alphabetischen oder sonstigen wissenschaftlichen Anordnung der Wörter. Man scheint in der älteren Zeit eine Anordnung nur nach dem Umfang, den die Erklärung eines vieldeutigen Wortes, oder die mehrerer Synonyma, in Anspruch nahm, getroffen zu haben: man stellte die Wörter, zu deren Erklärung man einen ganzen Vers brauchte, gern an die Spitze, die kleineren, nur einen halben oder Viertelvers füllenden Artikel liess man folgen (Genaueres § 4). Hiermit steht eine zweite Eigentümlichkeit der älteren Kośa in Zusammenhang: die Ausführlichkeit in den Worterklärungen. Wenn ein ganzer Vers oder ein bestimmtes Versglied der Erklärung eines oder mehrerer Wörter gewidmet wurde, und es blieb neben der eigentlichen Worterklärung noch Raum übrig, so wurde dieser Raum mit allerlei Wörtchen, auch längeren Phrasen, ausgefüllt, die zur genaueren Erklärung des Wortes ganz und gar nichts beitragen.

Beide Eigentümlichkeiten treten uns mehr oder weniger stark ausgeprägt entgegen in dem grössten und vermutlich auch ältesten Bruchstücke eines Kośa, das uns erhalten geblieben ist, in dem »Weber-Fragmente«, das von Hörnle, JBeAS. LXII, 1, 26 ff. zum Teil herausgegeben und übersetzt, und von Bühler, WZKM. VII, 266 ff. besprochen worden ist. Das Fragment, mangelhaft überliefert und in incorrectem Sanskrit geschrieben, gehört einem synonymischen Glossare an und hat einen Buddhisten zum Verfasser. Die einzelnen Wörter sind offenbar, soweit überhaupt, nur nach den Bedürfnissen des Metrums geordnet. Von versfüllenden Wörtern finden wir hier mata, samākhyāta, smrta, prokta, jñeya, āhuḥ, ucyate, kavayo viduḥ u. s. w., Wörter, die auch bei Späteren häufig vorkommen. Eine vollständige Wertschätzung und Verwertung des Weberfragmentes wird erst möglich sein, wenn es ganz herausgegeben sein wird, und wenn die Zweifel, die man jetzt noch an der Richtigkeit einzelner Lesungen hegen muss, gehoben sein werden. Zu bemerken wäre nur, dass das Glossar, nach den Berechnungen von Hörnle

(S. 30 unten), in Capitel eingeteilt war.

Die Weitläufigkeit in den Worterklärungen tritt uns ferner in Fragmenten entgegen, die in den Commentaren zu lexikographischen und anderen Werken gelegentlich citirt werden. Ich gebe drei Beispiele. Die Erklärung des Wortes sikhin erfordert einen ganzen Śloka in einem Citate bei Śamkara in seinem Commentare zum Harsacarita (ed. Bomb. 1892) S. 163:

agnih sikhīti ca proktah sikhī vrkso nigadyate | barhinas ca sikhī proktah kvacit syāt kukkuṭah sikhī ||

Der ziemlich wortreiche Śāśvata, der dieselben vier Bedeutungen von śikhin überliefert, braucht dazu nur einen Halbvers (201):

śikhī hutāśane vykse śikhinau kekikukkutau.

Einen sehr altertümlichen Eindruck macht die — von Vyāḍi stammende? — Āryāstrophe in der Uṇādigaṇavivṛti¹ des Hemacandra (Sūtra 534):

lubdhaḥ kīnāśaḥ syāt kīnāśopy ucyate kṛtaghnaś ca | yośnāty āmaṃ māṃsaṃ sa ca kīnāśo yamaś caiva ||

In dem Citate aus dem alten Utpalinīkośa (§ 3) bei Ujjvaladatta zu Un. 130, 2 māļsabdo māsi (lies māse) candre ca sammato bahudrsvanām ist der zweite

Pāda für die Erklärung von mās ohne jede Bedeutung.

Unter den erhaltnen Kośa zeichnen sich durch die Ausführlichkeit ihrer Erklärungen der bereits genannte homonymische des Sāśvata und der synonymische des Halayudha aus. Mit Bezug auf Halayudha hat dies Aufrecht bereits 1861 im Vorwort zu seiner Ausgabe dieses Lexikographen S. vi genügend hervorgehoben. Es scheint fast, als habe Halayudha viele Verse wörtlich aus den älteren Wörterbüchern entlehnt2. Ist diese Annahme richtig, so kann der Halayudhakośa als der beste Repräsentant der Kośa, die vor dem Amarakośa liegen, angesehen werden. Amarasimha dagegen — und in noch viel höherem Grade Spätere, wie z. B. Hemacandra — hat sich bemüht, so viele Synonyma als möglich in einen Vers hineinzuzwängen, unter Ausschluss fast alles unnötigen Beiwerks, aller Füll- oder Flickwörter (pādapūrana). Man vgl. z. B. Halāy. II, 56. 57, wo für die Erklärung von upatyakā und adhityakā, ārāma und upavana zwei Śloka gebraucht werden, mit Amara II, 3, 7; 4, 2, der dieselben Wörter in zwei Halbversen überliefert und erklärt. Und zwar befindet sich Amarasimha im bewussten Gegensatze zu seinen Vorgängern. Die Kürze im Ausdruck sowie die wissenschaftliche Einteilung des Stoffes in Kapitel (svargavarga u. s. w.), und manches andre, wovon später die Rede sein wird (§ 4ff.), scheint von ihm zuerst in die Lexikographie eingeführt worden zu sein. Anders können die einleitenden Verse seines Wörterbuches kaum verstanden werden. Hierher gehört insbesondere der zweite Vers, in dem er unter anderem sagt, dass er ein vollständiges Lehrbuch der Nomina und Geschlechter in kurzen (samksipta), wohlgeordneten (? pratisamskṛta) Kapiteln verkünde. Samksipta ist nach den Commentatoren s. v. a. laghūkrta oder svalpasabda. Ein Commentator bemerkt, unter »Kürze« sei das Vermeiden unnützer Worte wie z. B. der pādapūraņa zu verstehn, oder. dass der Autor mit wenig Worten vieles sage (stokena bhūyaso 'bhidhānam), Ein anderer Commentator4 fügt hinzu, Wörterbücher wie die Utpalinī seien asamksipta, die Amaramālā und andere seien unvollständig, und das Wörterbuch des Vopālita z. B. besitze keine Einteilung in Kapitel.

<sup>1</sup> Auch, aber nicht ganz correct, im Commentar zum Anekärthasamgraha III, 712. — <sup>2</sup> Vgl. Aufrecht zu Haläyudha II, 358. — 3 ZKM. VII, 183, 2. — 4 Vgl. Amarakośa ed. Вогоолн S. 8 Mitte.

§ 3. Es erübrigt noch, einige von den Lexikographen namhaft zu machen, die wahrscheinlich älter als Amarasimha sind. Er selbst nennt zwar keine Vorgänger beim Namen — er sagt nur ganz allgemein, dass er andre Lehrbücher zusammengefasst habe (Einleitung v. 2), — doch haben die Commentatoren zu dieser Stelle einige Namen überliefert. Hierzu treten noch verschiedne andere Autoren und Werke, von denen wir annehmen, dass sie, wenn sie auch nicht älter als Amara sind, doch nicht viel später als dieser gesetzt werden dürfen. In der nachfolgenden Liste führe ich, in alphabetischer Reihenfolge, nur die wichtigsten auf. Wegen der Schriften, in denen die alten Kośa und Kośakāra genannt werden, kann ich auf Aufrechts Catalogus Catalogorum verweisen. Ob übrigens die ihnen zugeschriebnen Fragmente immer echt sind, ist mehr als ungewiss, da die Inder, wie bekannt, sehr oft falsch citiren? Wer die alten Kośa reconstruieren will, wendet sich besser an Śāśvata oder Halāyudha, als an die zweifelhaften Citate bei den Commentatoren.

Zu den ältesten Lexikographen gehört der oft citirte Kātya. Sein Wörter-

buch führte den Titel Nāmamālā (falls dies nicht eine allgemeine Bezeichnung ist, s. oben S. 1); denn das Nāmamālāpratīkam, das in der Kāvyālamkāravritti I, 3, 6 und im Kāvyānuśāsana S. 6, 16 angeführt wird, stammt nach Mahendrasūri — der seine Weisheit vermutlich dem Mankha verdankt — zum Anekārthasamgraha 2, 517 aus Kātya. Schwerlich verschieden von diesem Kātya ist der Kātyāyana, der unter den Vorgängern des Amara genannt wird; sind doch nach den Lexikographen, z. B. nach Puruṣottama³, Kātya und Kātyāyana Synonyma. Nach Aufrecht, C. C. I, 462 und Borooah, Amarakośa p. x, ist der Muni, der von Kṣīrasvāmin⁴ citirt wird (ZDMG. 28, 107), mit Kātya oder Kātyāyana identisch.

Sicher älter als Amara ist Dhanvantari, der Verfasser eines noch erhaltnen Glossars der Materia medica; wenigstens in den Augen von Kṣīrasvāmin, da dieser dem Amara an der Hand des Dhanvantari Fehler nachweist<sup>5</sup>. Die Stellen, die in Betracht kommen, habe ich in meinen Beiträgen

z. ind. Lex. S. 23 gegeben6.

Auch der oft citite Bhāguri ist nach Kṣīrasvāmin älter als Amara, wie Borooah im Vorwort zu seiner Ausgabe des Amarakośa S. x nachgewiesen hat. Von Halāyudha I, 2 wird Bhāguri als Autorität genannt. Sein Wörterbuch hiess nach Rāyamukuṭa (ZDMG. 28, 113) Trikāṇḍa, und ein Werk dieses Namens wird unter den Quellen des Amara aufgeführt. Auch der Amarakośa selbst wird öfters als Trikāṇḍa oder Trikāṇḍī (vgl. Trikāṇḍa-śeṣa) citirt. Vielleicht entlehnte Amara die Einteilung seines Werkes in drei kāṇḍa dem Werke des Bhāguri. Dieses ist übrigens, wenn Opperts Lists of Sanskrit MSS. (II, 4790) zu trauen ist, im südlichen Indien noch vorhanden.

Von Ranti oder Rantideva und von Rabhasa oder Rabhasapāla wird angenommen, dass sie älter als Amara sind; Rabhasa soll auch unter den Quellen des Amara ausdrücklich genannt werden (nach COLEBROOKE und

WILSON). Näheres ist mir nicht bekannt.

Zu Amarakośa v. 2 nennen die Commentatoren auch den altehrwürdigen Vararuci, den (angeblichen) Verfasser einer ganzen Reihe von grammatischen und lexikographischen Schriften. Da nun Rāyamukuṭa bemerkt, das tantra des Vararuci befasse sich nur mit dem Geschlecht der Wörter, so ist es möglich, dass er und andre Commentatoren den Lingaviśeṣavidhi des Vararuci im Sinne haben, der noch erhalten und von R. Otto Franke in seinen Indischen Genuslehren, Kiel 1890, herausgegeben worden ist. Eine andre

Frage ist, ob Amara dieses Werk wirklich benutzt hat.

Zu den älteren Lexikographen rechne ich ohne Bedenken den Vācaspati. Dieser wird als Autorität citirt von Purusottama am Schluss der Hārāvalī und von Hemacandra zu Beginn seines Commentars zum Abhidhānacintāmaṇi. Benutzt wurde er vermutlich auch von Yādavaprakāśa in der Vaijayantī<sup>8</sup>. Längere Citate aus seinem Kośa werden gegeben im Commentar zum Abhidhānacintāmaṇi 972. 1063. 1068. 1194 (über die elf Arten des Zuckerrohrs). 1214 (acht Honigarten), und zum Anekārthasamgraha II, 144 unter paṇa. Diese Citate zeigen uns, dass der Kośa des Vācaspati weitläufiger und inhaltsreicher gewesen ist, als irgend einer der erhaltnen, mit Ausnahme vielleicht der sehr umfangreichen Vaijayantī.

Zu den alten Kośa kann auch der dem Vikramāditya zugeschriebne gehört haben. Identisch mit diesem ist vielleicht der des Sāhasānka, da,

nach Jaṭādhara, Vikramāditya und Sāhasānka Synonyma sind.

Vopālita (Bopālita) wird von Halāyudha unter seinen Quellen genannt. Vopālita hatte, nach Rāyamukuṭa bei Aufrecht, ZDMG. 28, 117, die Substantiva nach ihrem Geschlecht geordnet.

Vyādi (Vyāli) ist sicherlich einer der ältesten Lexikographen. Er soll

nach den Commentatoren zum Amarakośa zu den Quellen dieses Lexikons gehört haben, und zwar zu denen, die für das Geschlecht der Wörter excerpirt wurden. Als Verfasser eines Linganuśasana wird er auch sonst genannt? Als eigentlicher Lexikograph, und als eine Hauptautorität, wird er von Hemacandra in der Einleitung zur Abhidhanacintamanitika (hier mit dem Beinamen Vāsuki?) und von Purusottama in den Schlussversen der Hārāvalī citirt. Es ist wahrscheinlich, dass er auch von Yādava in der Vaijayantī excerpirt worden ist 10. Mit Vyādi ist wohl Vindhyavāsin, Verfasser eines Lexikons bei Jagaddhara 11, identisch, da Vyādi und Vindhyavāsin nach den Lexikographen Synonyma sind. Dass das Lexikon des Vyādi sehr ausführlich gewesen sein muss, zeigen uns die Citate daraus im Commentar des Hemacandra zu seinem Abhidhānacintāmaņi 103 (die achtzehn Wesen im Gefolge der Sonne); 104 (die zehn Rosse des Mondes); 183 (Aufzählung der Apsarasas); 210 (die Diener des Siva); 976. 1401, und im Commentar zum Anekarthasamgraha II, 69. Besonders verdient noch hervorgehoben zu werden, dass Vyādi »sehr ins Einzelne des Buddhaismus« eingegangen ist, wie Böhtlingk schon 1847 im Vorwort zur Ausgabe des Abhidhānacintāmani S. viii bemerkt hat 12. So hat Vyādi — um nur dies eine Beispiel hier anzuführen — die Namen von 34 jātaka<sup>13</sup> überliefert. Hierher gehörige Fragmente finden sich in der Abhidhānacintāmaņitīkā des Hemacandra (zu v. 232 ff.), in dem Kāvyakalpalatāvṛttiparimala des Amaracandra, und im Commentar zum Anekarthasamgraha II, 240, wo aus Vyādi citirt wird

bodhih svabodhanam jñānam tanmayo Bodhisattvakah. Es ist kaum zweifelhaft, dass Vyādi ein Buddhist gewesen ist.

Zu den älteren Lexikographen möchte ich auch den Hugga zählen, der von Mankha und Mahendrasūri (unten §§ 20. 23) citirt wird, da der sonderbare Name ein Synonym des alten Cāṇakya sein soll 14. Alles, was sich über den wenig bekannten Hugga sagen lässt, habe ich in den GGA. 1889, S. 997 zusammengestellt und dort darauf hingewiesen, dass in einigen Fällen sicher, in anderen wahrscheinlich, Hugga und Durga miteinander verwechselt worden sind.

Ich nenne noch die Wörterbücher Utpalinī, Śabdārņava, Samsārāvarta. Alle drei werden in den Schlussversen der Hārāvalī und der Medinī erwähnt, die Utpalinī auch im letzten Verse des Trikāṇḍaśeṣa und in den Commentaren des Amarakośa als eine der Quellen dieses Lexikons. Mit der Utpalinī ist ohne Zweifel die ziemlich häufig citirte Utpalamālā oder Utpalamālinī 15 identisch. Für das hohe Alter der Utpalamālā spricht der Umstand, dass Yaśodhara im Commentar zum Kāmasūtra S. 40, 17 abhidhānakośa mit Utpalamālādi erklärt, mithin die Utpalamālā an die Spitze aller ihm bekannten Wörterbücher stellt. Nach Oppert, Lists I, 961. 4109 wäre die Utpalamālā in Südindien noch vorhanden; nach Wilson, Works V, 218 wäre die Utpalinī »still procurable«. Ein Kośa Namens Śabdārnava wird oft, z. B. von Rāyamukuța, citirt; ob dies das Werk ist, das Purușottama für die Hārāvalī excerpirte, ist vorläufig nicht auszumachen. Aber die Frage nach der Autorschaft der drei genannten Wörterbücher lässt sich hier nicht umgehn. Was die Utpalamālā betrifft, so hat Aufrecht, C. C. I, 64, Catal. Oxon. 126ª den Utpala als Autor bezeichnet — vermutlich, weil ein Utpala als Lexikograph und Grammatiker citirt wird. Es liegt aber ebenso nahe, Utpala nicht als den Namen des Autors, sondern einfach als Abkürzung von Utpalamālā zu fassen; Utpala steht für Utpalamālā 16, wie Viśva für Viśvaprakāśa (Bhīmasene Bhīmavat). Die Namen der Verfasser der drei Wörterbücher befinden sich gewiss unter denen, die ich oben als ältere Lexikographen bezeichnet habe. Ich darf in diesem Zusammenhang daran erinnern, dass es noch nicht sehr

lange her ist, seit man die z.B. von Mallinātha oft citirten Namen Yādava und Vaijayantī miteinander vereinigt 17, seit man erkannt hat, dass Yādava der Verfasser der Vaijayantī ist. Nun lesen wir in der Hārāvalī (ed. Bomb. 1889) v. 275

Šabdārņava Utpalinī Saṃsārāvarta ity api | Kośā Vācaspati-Vyāḍi-Vikramādityanirmitāḥ ||

Die Worte können meines Erachtens so ausgelegt werden: der Sabdarnava ist von Vācaspati, die Utpalinī von Vyādi, der Samsārāvarta von Vikramāditya abgefasst. Diese Interpretation wird für möglich gehalten von einer Autorität wie Colebrooke (Misc. Essays' II, 20); sie ist sicher nach M. SASHAGIRI SĀSTRĪ im Ind. Ant. I (1872), 341, wo in einem Verzeichnis von Lexikographen und Wörterbüchern die Utpallari (sic) dem Vyāli, der Samsārāvarta dem Vikramāditya, der Sabdārņava dem Vācaspati zugeteilt wird. Dafür, dass die Utpalinī von Vyādi verfasst ist, tritt noch Amaracandra ein, der in seinem Kāvyakalpalatāvrttiparimala 18 an zwei Stellen Citate aus der Utpalinī mit den Worten Vyādikṛtotpalinīmadhyāt (°madhyāl likhyate) einleitet 19. Dem steht freilich direkt entgegen Rayamukuța zu Amara v. 2 Trikandotpalinyādīni nāmamātratantrāni Vyādivararucyādipranītāni lingamātratantrāni20, da hier offenbar die Utpalinī und Vyādi in Gegensatz zu einander gestellt werden. Doch lasse man sich durch dieses eine Zeugnis nicht beirren: Rayamukuţa zielt vielleicht auf das dem Vyādi mit Recht oder Unrecht zugeschriebne Lingānuśāsana 21.

Dafür, dass Śabdārṇava der Name des Vācaspatikośa ist, kann die Thatsache angeführt werden, dass Rāyamukuṭa ²² zu Amara I, 1, 22 die Worte Śauriśrīvatsadaityāriviṣvaksenajanārdanāḥ aus dem Śabdārṇava, Rāmanātha ²² im Trikāṇḍaviveka dagegen dieselben Worte aus dem Vācaspatikośa citirt.

Die vorstehende kurze Liste der älteren Kośa und Kośakāra würde allzu unvollständig sein, machte ich nicht noch mit Borooah (Nānārthasamgraha p. 46) aufmerksam auf das Citat aus einem alten Nānārthakośa in der Kāśikā zu Pāṇ. I, 2, 36 und auf die augenscheinlich einem synonymischen Kośa angehörenden Worte sakhyaṃ janāḥ sāptapadīnam āhuḥ ebenda V, 2, 22 (ans Licht gezogen von Kielhorn, Ind. Ant. XV, 185, n. 4).

<sup>I</sup> Vgl. Einleitung zum Śāśvata XXIII. — <sup>2</sup> Vgl. ebendaselbst XXVI, und GGA. 1894, 824, Mitte. — 3 Vgl. auch Вогооан, Amarakośa p. X, n. — 4 Auch von Hemacandra; s. die Scholien zu Abhidhānac. 627 (ВбнтІлюк) und vgl. Rām Dās Sen's Ausgabe des Abhidhānacintāmani p. 119, n. 2. — 5 Vgl. auch Kṣīrasvāmin zum Vanauṣadhivarga 95, s. Göttinger Nachrichten 1896, S. 269. — 6 Vgl. auch Borooah, Vorrede zum Amarakośa p. XI, wo übrigens nichts Neues beigebracht wird. — 7 Aufrecht, C. C. I, 551. — 8 Siehe GGA. 1894, 817. — 9 Siehe Franke, Die indischen Genuslehren S. 4. 23. — <sup>10</sup> Vgl. GGA. 1894, 817. — <sup>11</sup> Hall, Vorrede zur Vāsavadattā S. 46. — <sup>12</sup> Vgl. GGA. 1888, 852. — <sup>13</sup> Serge D'Oldenburg, JrAS. 1893, 308. — <sup>14</sup> Pischell zu Hem. Prakritgrammatik I, 186. — <sup>15</sup> Bezz. Beitr. V, 42. — <sup>16</sup> Mallinātha citirt die Worte *śyāmā yauvanamadhyasthā* zu Megh. 79 (Stenzler) aus der Utpalamālā, zu Śisup. VIII, 36 aus Utpala. — <sup>17</sup> Vgl. GGA. 1894, 814. — <sup>18</sup> Vgl. über dieses Werk BÜHLER in den SBWA. CXIX, No. 7, S. 4. — <sup>19</sup> Ich citire nach der Oxforder Handschrift Walker 161, die ich übrigens nur flüchtig habe prüfen können. — <sup>20</sup> Amarakośa ed. Borooah p. 8, 6. Vgl. die Vyākhyāsudhā (Bombayer Ausgabe von 1889) p. 3, 6; ZKM. VII, 176, 2 f. — <sup>21</sup> Franke, Die indischen Genuslehren S. 4. 23. — <sup>22</sup> Amarakośa ed. Borooah p. 35.

# II. DIE EINRICHTUNG DER KOŚA.

\$ 4. Ehe ich mich zu den Kośa wende, die erhalten geblieben oder bisher genauer bekannt geworden sind, glaube ich das Notwendigste über ihre Einrichtung sagen zu müssen. Ein Capitel von allgemeinem Interesse, und bisher noch nicht geschrieben: der Verfasser der folgenden Darstellung will

diese als einen ersten Versuch betrachtet wissen. Wie nötig es ist, sich mit der Einrichtung der Kośa, insbesondere der homonymischen, vertraut zu machen, ehe man sie benutzt, ist von mir gezeigt worden in meinen Beiträgen z. ind. Lex. 13 ff., GGA. 1885, 379f. 384, und sonst. Gewöhnlich haben sich die Lexikographen über die Anordnung des Stoffes, die Bezeichnung des Geschlechtes der Wörter und Anderes in den Einleitungen zu ihren Werken, in den sogenannten paribhāṣās, klar und deutlich ausgesprochen. Diese paribhāṣās sind gleichsam die Schlüssel zum Verständnis der Wörterbücher. Vgl. besonders Th. Goldstücker, Ueber die einleitenden Verse des Amarakośa, ZKM. VII (1850), 167—184.

Die synonymischen Wörterbücher sind meistens sachlich angeordnet; viele Partien darin sind kurz gehaltnen Realencyclopädien zu vergleichen (§ 1). So führt Amarasimha die Wörter in drei Büchern (kānda) auf, deren jedes in mehrere Kapitel (varga) zerfällt. Im ersten Buche lehrt er die Wörter für Himmel, Götter und Götterfeinde, bestimmte Götter und ihre Attribute; Luftraum, Sterne; Zeiteinteilungen; Wort, Sprache, Schall, Musik, Tanz; Unterwelt, Schlangen, Meer, Wasser, Insel, Schiff, Fluss und bestimmte Flüsse, Wassertiere und Wasserpflanzen; im zweiten Buche, dem umfangreichsten, die Wörter für Erde, Stadt, Berg, Wald, Bäume und Kräuter, Tiere; Mann, Frau, Verwandtschaftsgrade; Krankheiten, Körperteile; Kleidungsstücke, Schmucksachen; die vier Kasten, ihre Beschäftigungen und Obliegenheiten. Das dritte Buch (sāmānyakānḍa) enthält Eigenschaftswörter, vermischte Wörter und drei Zugaben oder Nachträge (Homonyma; Indeclinabilia; über das Geschlecht der Wörter). Dies ist in kurzen Zügen der Inhalt des Amarakośa. Dieselbe, oder doch eine sehr ähnliche Anordnung der Wörter finden wir in allen andren synonymischen Wörterbüchern. Die Abweichungen sind zu gering, als dass sie hier erwähnt werden müssten. Nur sei bemerkt, dass derselbe Stoff, den Amara in 21/2 kānda überliefert, von Halāyudha in der Abhidhānaratnamālā in vier, von Yādava in der Vaijayantī in fünf, von Hemacandra im Abhidhānacintāmani in sechs kānda behandelt wird. Die sich hieraus ergebende zeitliche Aufeinanderfolge der genannten Autoren und Werke ist die, die auch aus andren Gründen sicher oder wahrscheinlich ist, wie wir später sehen werden. Die Einteilung der Vaijayantī hat Bühler in der WZKM. I, 6 gegeben, über die Anordnung des Stoffes im Abhidhanacintāmaņi hat sich der Autor selbst ausgesprochen im Eingange des Werkes Vers 20-23.

Eine alphabetische Anordnung der Wörter mit éiner Bedeutung (ekārtha) findet sich auf indischem Boden nicht, eine solche gibt es nur in den Sammlungen der Homonyma (anekārtha), und selbst in diesen fehlt sie in der älteren Zeit. Man ist in Indien, um die griechischen Ausdrücke zu gebrauchen, von den ὀνομαστικά zu den λεξικά nicht fortgeschritten. Hieraus erwächst den Indern kein Vorwurf. Man denke nur daran, dass die Kośa nicht der Exegese dienen sollen, sondern zum Auswendiglernen bestimmte Sammlungen von seltnen und wichtigen Wörtern sind. Sicherlich wird ein δνομαστικόν leichter dem Gedächtnisse eingeprägt als ein λεξικόν. Aber ein Anordnungsprincip gibt es noch ausser der sachlichen Anordnung des Stoffes: ein rein äusserliches Princip, das jedenfalls aus den ältesten Zeiten stammt (\$ 2). Man ordnete die Wörter auch nach dem Umfang, den die Erklärung eines ekārtha oder anekārtha in Anspruch nahm, — nach der Zahl der Synonyma für einen Hauptbegriff oder nach der Zahl der Bedeutungen eines Homonymon, kurz, nach dem Umfang eines 'Artikels'. Anfang und Schluss eines Artikels fallen mit dem Anfang und Schluss eines Verses oder Versgliedes zusammen. So in der Hārāvalī, wo die Wortreihen nach der Grösse

des Raumes, den ihre Erklärung beansprucht, erst in śloka, dann in ardhaśloka, endlich in pāda aufgeführt werden. Ebenso füllen die Artikel in dem Prakritwörterbuch Pāiyalacchī (verfasst 972) der Reihe nach eine gāhā, ein gāhaddha und ein gāhācalaņa. Im übrigen zeigt dieses merkwürdige Glossar nur geringe Anläufe zu einer methodischen Anordnung der Wörter, wie BÜHLER Ind. Ant. II, 166, Bezz. Beitr. IV, 76 gezeigt hat. Auch in dem Kośa des Halāyudha sehen wir im allgemeinen Artikelschluss und Schluss eines Verses oder Versteiles zusammenfallen. Doch sind die Artikel hier nicht nach ihrer Grösse, sondern nach ihrem Inhalt geordnet.

Häufiger treffen wir die Anordnung nach dem Umfang der Artikel in den homonymischen Glossaren. Die grösseren Artikel gehn in der Regel voran, die kleineren folgen nach. So im Śāśvatakośa, in der Anekārthadhvanimañjarī, im homonymischen Teile der Hārāvalī und im Ajayakośa, der übrigens auch 3/4 śloka umfassende Artikel kennt1. Umgekehrt gehn im

Dharanikośa die kleineren Artikel voran:

pādaiķ pādadvayaiķ ślokair anekārthasamuccayaķ.

Die Lexikographen, die die homonymischen Wörter nur nach der Anzahl der Bedeutungen ordneten, genossen vor anderen den Vorteil, dass sie Wörter, die wegen der Verwandtschaft ihrer Bedeutungen, ihrer Ableitung oder aus irgend einem anderen Grunde eng zusammengehören, in ein und demselben Artikel behandeln konnten. So schreibt Sāśvata 146

hutāsane nisānāthe sahasrakirane tathā | tamonudah samau drstau virocanatamopahau ||

Amara dagegen, der die Wörter nach den Endkonsonanten ordnet, muss die drei Wörter tamonud, virocana und tamopaha an drei verschiedenen Stellen erklären. Vgl. ferner Sāśv. 149 tathāgate dharmarājajinabuddhavināyakāḥ, 197 sūcā sūcanāvat (Ajaya: sūceva sūcanā), 382 aņulauhityau, 413 saha samtatyā tokāpatyaprasūtayah, 493 nidāgho gharmavat, 530 sūdah sūpavat (Ajaya: sūdaḥ saha sūpena), u. s. w. Oft auch im anekārthakāṇḍa des Halāyudhakośa — wo augenscheinlich gar kein Anordnungsprincip herrscht —, so v. 13 daśāgatī, cūḍāśikhe, dhenukāganike. Derartige Kombinationen finden sich auch in solchen Glossaren, in denen die Wörter alphabetisch, nach der Silbenzahl oder sonstwie geordnet sind; so im Anekārthasamgraha I, 9 bhūs tu bhūmir iva; II, 315 gharmo nidāghavat; 411 chidram vivararandhravat; IV, 105 airāvatī šatahradā yathā und öfters. Aus dem Ajayakośa sind oben zwei Beispiele gegeben worden. Was den Dharanikośa betrifft, so wird es genügen, den siebenten Vers der Einleitung zu citiren, worin der viparyāsa ausdrücklich erwähnt wird:

kvacid esām viparyāso lingārthasyānurodhatah | yatheha bhogibhoginyor³ yathā vivararandhrayoh⁴ [[

Yādava hat in dem homonymischen Teil der Vaijayantī, wo die Wörter unter anderem nach der Silbenzahl geordnet sind, vieldeutige Wörter von ungleicher Länge (viṣamākṣarāḥ), die dieselben Bedeutungen haben, in fünf besonderen Abschnitten zusammengestellt S. 269. 272. 274. 276. 280; z. B. vrkse 'drau

śikharyaganagāgamāḥ, 270, 2.

In den Kośa, wo die Aufführung der Synonyma oder die Erklärung der Homonyma auf einen bestimmten Versteil beschränkt wird, pflegt der dabei übrig bleibende Raum durch gewisse Wörtchen oder Phrasen ausgefüllt zu werden, wie mataḥ, matā, matam; syāt, bhavet, ucyate; iti kathyate sadbhiḥ, prāhuḥ santaḥ, pracakṣate prājñāḥ u. s. w. (vgl. § 2). Beliebt ist auch die Anfligung von Wörtern wie śabda, dhvani, ākhyā an das Wort, das erklärt wird: māḥśabda Ujjvaladatta zu Un. S. 130, 2, pratisaradhvani Sāśvata 66,

karaṇākhyā ebenda 36. Oft so bei Śāśvata und Halāyudha<sup>5</sup>. Beliebt ist ferner die zahlenmässige Angabe der Synonyma oder Wortbedeutungen, wie trayah AK. III, 3, 149. 192, Śāśv. 200, Halāy. I, 66. 149, pañçasv artheṣu Śāśv. 66, harayo daśa Halāy. V, 70, und ähnliches oft bei Śāśvata und Halāyudha. Manche Lexikographen, zumal die älteren, sind überhaupt sehr ausführlich, sie gebrauchen sogar ganze Sätze zur Erklärung eines Wortes<sup>6</sup>; vgl. Śāśv. 121, Halāy. I, 90. Reste dieser breiten Erklärungsmethode finden sich noch bei späteren. Aber im allgemeinen wird man sagen dürfen, dass ein Lexikograph um so älter ist, je mehr Beiwerk er bei der Worterklärung verwendet<sup>7</sup>.

Eine ganze Reihe von Lexikographen, an der Spitze schon Amarasimha (\$ 2), haben die Beschränkung des Artikels auf einen bestimmten Versteil aufgegeben und, im innigen Zusammenhang damit, eine grössere Kürze im Ausdruck angestrebt und auch erreicht. Am weitesten sind in der Vermeidung aller pādapūraņa unter den mir bekannten Lexikographen Yādava und Hemacandra<sup>8</sup> gegangen. Eins der Hauptmittel, um eine grössere Kürze herbeizuführen, - ein Mittel übrigens, dessen sich ältere wie jüngere Lexikographen bedient haben, ist das Zusammenfassen der Synonyma und Wortbedeutungen, zuweilen auch der Homonyma, zu Compositis. So ākāśavihāyasī (AK.), pavitram kuśapūtayoh (Sāśv.), davadāvau (Halāy.). Sehr beliebt sind in den homonymischen Wörterbüchern die sogenannten ekasesa. Wörter mit zwei Bedeutungen stehn im Nominativ des Duals, solche mit drei oder mehr Bedeutungen im Nominativ des Plurals, die Bedeutungen selbst aber werden zu einem copulativen Compositum im gleichen Casus und Numerus vereinigt9: ganāh pramathasamkhyaughā grāvānau parvatopalau (aus dem homonymischen Teile der Vaijayantī). Ganze Reihen von solchen ekasesa bei Śāśvata 595-627, und sonst oft. Amara, der, wie wir sehen werden, nicht nur Wörter und Bedeutungen, sondern auch die Geschlechter lehrt, hat, vermutlich im Gegensatz zu seinen Vorgängern, den ekasesa nur angewendet, wenn ein Wort in seinen verschiednen Bedeutungen desselben Geschlechtes ist. Er sagt also z. B. suramatsyāv animişau, aber nicht khaśrāvaṇau nabhasī, sondern nabhah kham śrāvano nabhāh wie Sāśvata 630 (mit der alten Wortwiederholung: vgl. § 5). Ferner verbindet er in der Regel nur solche Synonyma zu einem Compositum, die dasselbe Geschlecht haben; z. B. svarganākatridivatridaśālayāh (sämtlich Masculina). Mehr und näheres findet man bei den Commentatoren 10 zum Amarakośa, Einleitung, v. 4.

Die Sitte, die Bedeutungen eines Wortes nicht einzeln, sondern zu einem Compositum vereinigt aufzuführen, konnte leicht zu Irrtümern und Missverständnissen Anlass geben. Man denke an Composita wie (sudhā) gangeṣṭi-kāsnuhīmūrvāpīyūṣeṣu¹¹, (valī) madhyamarekhormijīrnatvaggṛhadāruṣu¹², (nimittaṃ) hetucihnāgantudaivādeśaparvasu¹³. In dem ersten Compositum z. B. kann man zweifeln, ob man gangeṣṭikā als ein Wort oder als zwei Wörter (Ganges und Backstein) auffassen soll. Wie leicht solche längere Composita missverstanden werden können, und dass sie in der That von Neueren falsch aufgelöst worden sind, habe ich gezeigt in meinen Beitr. z. ind. Lex. S. 17 f., Bezz. Beitr. XIII, 105, GGA. 1894, 830 f., 1885, 378 f. Aber schon in verhältnismässig alter Zeit erregten allzu lange Dvandvacomposita Anstoss, wie eine Stelle in der Einleitung zum Ajayakośa beweist, worin der Autor erklärt, dass er nur drei (zu einem Dvandva verbundnen) Bedeutungen die Endung

des Plurals gegeben habe, niemals vier oder mehr Bedeutungen:

trişv eva bahuvacanam krtam na caturādişu, oder, anders ausgedrückt, dass er niemals mehr als drei Bedeutungen zu einem Compositum vereinigt habe. Wenn also Ajaya schreibt: sudhā gangestikācūrņasnuhīsu, so ist klar, dass gangestikā nicht in gangā und istikā

(istakā) aufgelöst werden kann.

Doch es ist hier nicht meine Aufgabe zu zeigen, wie durch die Knappheit des Ausdruckes Unklarheiten entstanden, und dass die Kośa in Folge dessen vielfach missverstanden worden sind. Ich muss wegen des letztren Punktes auf meine im Anfang dieses Abrisses citierten Arbeiten verweisen. Ich habe nur noch anzugeben, welche Massregeln die Lexikographen selbst ergriffen haben, um Irrtümern vorzubeugen. Zwei Mittel sind es, die sie anwenden, um die nicht synonymen Wörter von einander zu scheiden, und um zu verhindern, dass man Wortbedeutungen zu einem anekārtha ziehe, zu dem sie nicht gehören, nämlich:

1) Die Partikeln atha (atho) und tu (auch punar); ein Wort, das atha vor sich oder tu nach sich hat, darf nicht zum Vorhergehnden gezogen werden: tvantāthādi na pūrvabhāk (Amara), na pūrvasabdabhāg atra punastvantam athāditaḥ (Vaijayantī), tvantāthādī na pūrvagau (Hemacandra). So lange als den Artikeln ein bestimmter Raum zugemessen war, so lange als Anfang und Schluss der Artikel und der pāda eines Verses zusammenfielen, herrschte eine natürliche Interpunktion. Die Partikeln atha und tu dagegen bilden gewissermassen eine künstliche Interpunktion. Diese wurde vielleicht

von Amarasimha zuerst in die Lexikographie eingeführt.

2) In den homonymischen Glossaren wird ausserdem zur Regel erhoben: der anekārtha tritt an die Spitze des Artikels, die Bedeutungen folgen nach. So heisst es in der Einleitung zum Viśvakośa v. 22

nānārthaḥ prathamānto 'tra sarvatrādau pradarsitaḥ | saptamyanteṣu sabdeṣu vartamānaḥ suniscitaḥ ||

Fast gleich lautet die  $paribh\bar{a}$ s $\bar{a}$  im Medinikośa 11; und Hemacandra bemerkt im Anekārthasamgraha I, 2

uddeśyavacanam pūrvam paścād arthaprakāśanam.

Früher sagte man also vidhau bhūpe prajāpatiķ (so auch noch Trikāndaseṣa III, 3, 167), später nur prajāpatir vidhau bhūpe (so Viśvakośa). Im Amarakośa und in der Vaijayantī ist diese Regel noch nicht durchgeführt. Doch ist in diesen Wörterbüchern, sowie in anderen, durch alphabetische Anordnung der anekartha Verwechselungen und Irrtümern vorgebeugt worden (§ 5). Die späteren Lexikographen aber, wie z. B. Hemacandra, haben sich nicht nur einer grossen Kürze im Ausdruck befleissigt, sie haben auch mehr als ein Mittel zur Anwendung gebracht, um Missverständnisse auszuschliessen. Wenn sie dennoch von Neueren missverstanden worden sind, so liegt das an der Missachtung der paribhāṣās, an dem Mangel an Commentaren, und an den schlechten Handschriften und Ausgaben ihrer Werke. Dass sich aber die jüngeren Lexikographen bei der Benutzung der älteren Fehler haben zu Schulden kommen lassen, ist sehr wahrscheinlich und auch begreiflich (§ 10). Hier wird später die Kritik einzusetzen haben. Vorläufig kann sie kaum in Thätigkeit treten, da einige der wichtigsten Kośa noch nicht in zuverlässigen Ausgaben zugänglich gemacht worden sind.

¹ Vgl. das in meinen Beitr. z. ind. Lex. S. 13 gegebne Beispiel. — 2 Mitgeteilt von Borooah im Nänärthasamgraha p. 37. — 3 D. h. dreisilbige Feminina wie bhoginī, pakṣinī werden mit den zweisilbigen Masculinis bhogin, pakṣinī zusammen behandelt. — 4 D. h. Wörter wie vivara und randhra werden, da sie dieselben Bedeutungen haben, an ein und derselben Stelle behandelt, obwohl sie von ungleicher Länge sind; vgl. Šāśv. 584, Mankha 689, etc. — 5 Vgl. meine Beitr. z. ind. Lex. S. 16 oben. — 6 Aufrecht, Vorrede zum Halayudha VI. — 7 Vgl. Franke, d. ind. Genuslehren S. 47. — 8 Beiträge z. ind. Lex. S. 81; GGA. 1885, 393. — 9 STENZLER, de lex. Scr. principiis p. 20. Die Wortbedeutungen können auch, uncomponiert, im Nominativ des Singulars neben einem anekārtha im Dual oder Plural stehn. —

10 Beachte die Bemerkungen von Pandit Śtvadatta in seiner Ausgabe des Amarakośa mit der Vyākhyāsudhā (Bombay 1889) S. 4 unten. — 11 Vgl. Sāśvata 334. — 12 Vaijayanti bei Mallinātha zu Śiś. 3, 53. In der Ausgabe der Vaijayanti (222, 66) weicht die Stelle ab. — 13 Trik. III, 3, 163 (Vers 715 in der Bombayer Ausgabe von 1889). — 14 Die im Widerspruch mit dieser Regel stehnde Stelle gomahisyādisaṃpattau yādavaḥ puṃsi keśave Medini, vānta 48 wird interpoliert sein; vgl. GGA. 1885, 384.

§ 5. Ich habe noch die besonderen Eigentümlichkeiten der homonymischen Glossare, soweit sie nicht in den vorigen Paragraphen schon erwähnt sind, kurz zu erörtern. Was zunächst die Erklärungsmethode betrifft, so wurden die Wörter in den ältesten Werken vermutlich in der Weise erklärt, dass der anekārtha und seine Bedeutungen im Nominativ (oder im Accusativ in Sätzen wie viduh kṛṣṇām pippalīm Draupadīm api Sāśv. 28) nebeneinander gesetzt wurden. Dabei pflegte der anekārtha wiederholt zu werden, also z. B. balam śaktir balam sainyam balam sthaulyam u. s. w. Eine ganze Reihe von solchen Wortwiederholungen bei Sāśvata 628—635. Auch sonst kommt die Wortwiederholung (śabdāvṛtti, punaruktatā) häufig vor, fast regelmässig wird sie z. B. in der altertümlichen Anekārthadhvanimañjarī angewendet. Mit Recht bemerkt Aufrecht bei der Besprechung des Śāśvata Catal. Oxon. 182ª: Haec vocabuli varias significationes habentis repetitio aetati in condendis lexicis rudi tribuenda est. Vergleichen lassen sich vereinzelte spätlateinische Verse wie

Glis animal, glis terra tenax, glis lapa vocatur<sup>1</sup>.

Der Grund, weshalb der anekārtha wiederholt wurde, liegt auf der Hand. Man wollte den anekārtha als solchen hervorheben. Diese Hervorhebung war geradezu notwendig in Werken, in denen der anekārtha und seine Bedeutungen im Nominativ neben einander gesetzt und die Wörter weder alphabetisch noch sonstwie (abgesehen von der Anordnung nach dem Umfang der Artikel) geordnet wurden. Hätte Sāśvata 632 kṣīram ambu payah und nicht kṣīram ambu payah kṣīram geschrieben, so könnte man zweifeln, welches Wort der Lexikograph erklären will. Anders ist es z. B. mit der Stelle vanikpathah puram vedo nigamah im Amarakośa. Hier ist nigama der anekārtha, da Amara die Wörter nach den Endkonsonanten geordnet hat, und da die Stelle in dem Abschnitt vorkommt, der die manta behandelt. Mit Vorliebe aber wird die Wortwiederholung bei verschiedner Form des Nominativs angewendet, d. h. man wiederholt den anekartha, um auf bequeme Art zu zeigen, in welchen Bedeutungen er Masculinum, Femininum oder Neutrum ist (vgl. § 6). So sagt Śāśvata sahā māsah saho balam, Amara 2 saho balam sahā mārgah. Bei den jüngeren Lexikographen wird nun die Wortwiederholung ausdrücklich auf den Fall der 'deutlichen Geschlechtsunterscheidung' beschränkt; so sagt Maheśvara im Viśvakośa 23:

spaṣṭāya liṅgabhedāya kvāpy atra punaruktatā;

ähnlich Dharaṇidāsa bei Вокооан, Nānārthasaṃgraha р. 37, 8:

spaṣṭāya liṅgabhedāya kvacid āvṛttir iṣyate;

bestimmter drückt sich Ajayapāla aus:

vinā lingavisesena naivātra punaruktatā, ebenso Medinikara (sabdāvrttir na lingaikye).

Das Nebeneinanderstellen des anekārtha und seiner Bedeutungen im gleichen Casus — im Nominativ — wird als die älteste Erklärungsart zu gelten haben, weil sie die natürlichste ist. Aber schon in den ältesten Kośa, die erhalten sind, treten die Bedeutungen sehr häufig in den Locativ. Dadurch wird die Deutlichkeit der Erklärungen ohne Zweifel erhöht. Auch wird die Wiederholung des anekārtha — ausser bei verschiedner Form des Nomi-

nativs — überflüssig gemacht. Wenn sie sich dennoch auch bei gleichlautendem Nominativ häufig findet, wie z. B. Śāśvata 31

parigrahah parijane sapathe ca parigrahah,

so muss dies als ein bedeutungsloser Rest der ältesten Erklärungsart angesehen werden. Bei späteren Lexikographen wird es nun zur Regel erhoben, dass der *anekārtha* im Nominativ, die Bedeutungen aber stets im Locativ stehn. Vgl. Viśva 22 (oben § 4 S. 12 citiert); Mathureśa bei Eggeling Cat. 286 b, 9:

nānārthaḥ prathamāntaḥ syāt saptamyante tu vartate.

Von Ajayapāla wird die Regel mit Strenge durchgeführt; nicht aber z.B. von Hemacandra — übrigens nicht zum Schaden seines Anekārthakośa.

Die Anordnung der Wörter geschieht nach verschiednen Principien; gewöhnlich nach verschiednen Principien zugleich. Von der Anordnung nur nach dem Umfang der Artikel, die auch einigen synonymischen Wörterbüchern eignet, ist in den vorigen Paragraphen die Rede gewesen. Ausser diesem, offenbar primitiven Anordnungsprincip habe ich noch zu nennen:

1) Die Anordnung nach dem Alphabet (varnakramena), und zwar entweder nach den Endkonsonanten oder nach den Anfangsbuchstaben (Vokalen oder Konsonanten), oder nach Endkonsonanten und Anfangsbuchstaben zugleich. Das älteste, sollennis grammaticorum Indicorum mos<sup>4</sup>, ist wohl die Anordnung der Wörter nach den Endkonsonanten; sie herrscht als einziges Princip im Nānārthavarga des Amarakośa (III, 3).

Bemerkenswert ist, dass einige Lexikographen das mittelalterliche Schulalphabet zu Grunde legen, d. h. sie betrachten kṣa als einen besonderen Buchstaben am Schluss des uns geläufigen Alphabetes. Wörter wie akṣa muss man z. B. im Viśvaprakāśa und Mankhakośa nicht unter den ṣānta, sondern hinter den hānta in einer besonderen Abteilung (kṣāntavarga) suchen.

Nach den Anfangsbuchstaben sind die Wörter in der Vaijayantī, der Deśīnāmamālā und im Ajayakośa (wo die mit kṣa beginnenden am Ende stehn) angeordnet, nach Endkonsonanten und Anfangsbuchstaben zugleich z. B. im Nānārthavarga des Trikāṇḍaśeṣa, dem Anekārthasamgraha und Medinikośa5. Viel weiter sind die Inder in der alphabetischen Anordnung der Wörter nicht gekommen<sup>6</sup>. So werden bei der Anordnung nach dem Anlaut die auf die Anfangsbuchstaben folgenden Vokale oder Konsonanten in der Regel nicht berücksichtigt. Im Ajayakośa z. B. folgen aufeinander go, gaura, guru, guna, grahana, gandharva, graha, gavya, godha, u. s. w. Nur der Anekārthasamgraha, die Deśīnāmamālā<sup>7</sup> und der Medinikośa bilden meines Wissens eine Ausnahme. In diesen Wörterbüchern wird auch auf den svarakrama d. h. auf die den (verbundnen oder unverbundnen) Anfangskonsonanten folgenden Vokale Rücksicht genommen. So werden z. B. im Anekarthasamgraha II, 174-78 die mit t schliessenden und mit p beginnenden zweisilbigen Wörter in folgender Ordnung aufgeführt: pakti, pankti, patti; prapti; pitsat; pīta, pīti, prīti; pusta, pluta; pūrta; pṛṣat; preta; pota, prota.

2) Sehr gewöhnlich ist die Anordnung der Wörter nach der Zahl ihrer Silben. Noch nicht im Amarakośa. Bemerkenswert ist, dass die Endkonsonanten konsonantischer Stämme im Viśva und Medinikośa (auch im Dharanikośa nach Borooah) so angesehen werden, als bildeten sie eine besondre Silbe. Man muss also im Viśva z. B. kakubh unter den dreisilbigen, yakṣarāj

unter den viersilbigen Wörtern suchen.

3) In der Vaijayantī sind die Wörter, ausser nach der Silbenzahl und nach den Anfangsbuchstaben, auch nach ihrem Geschlecht geordnet; siehe GGA. 1894, 816, wo genaueres angegeben ist.

4) Im Viśvaprakāśa sind die Wörter, ausser nach den Endkonsonanten

und der Silbenzahl, auch nach den Suffixen, mit denen sie gebildet sind, geordnet, wie Aufrecht Catal. Oxon. p. 188 ausführlich dargelegt hat.

r Glossae Nominum ed. Gust. Löwe, Appendix p. 122. — <sup>2</sup> Eine überslüssige Wortwiederholung AK. III, 3, 232 payah karam payo 'mbu ca. — 3 Mahesvara scheint die Beschränkung nicht consequent durchgeführt zu haben. — 4 Aufrecht, Catal. Oxon. p. 187a. - 5 Wilson V, 214 zieht irrtümlich auch den Visva hierher. - 6 Es sei daran erinnert, dass die griechischen und lateinischen Glossare durchaus nicht immer eine nach unsern Begriffen strenge alphabetische Anordnung der Wörter aufweisen. Vgl. z. B. Otfried Müllers Vorrede zum Festus p. XVI sqq., Gustav Löwe, Prodromus corporis glossariorum latinorum p. 22. 129; über das antistoechische Anordnungsprincip: Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur<sup>2</sup> S. 564. — 7 Desināmamālā p. 69, 2 idanim vyanjanādayah samgrhyante; te 'pi vargakrameneti kavargādayo dvyaksarādikramena svarakramena ca prastūyante.

§ 6. Die Bezeichnung des Geschlechtes der Wörter. - Eine grosse Anzahl von Kośa überliefern nicht nur Wörter und Bedeutungen, sondern auch das Geschlecht der Wörter und stellen sich somit als eine Combination von nāmānuśāsana und lingānuśāsana dar. So nennt Amarasimha sein Werk ein nāmalingānuśāsana, d. h. ein Wort- und Geschlechtslehrbuch (nicht: Lehrbuch des Geschlechts der Wörter, wie man öfters übersetzt hat). Viele Lexikographen verzeichnen das Geschlecht der Wörter nicht nur im Innern ihrer Werke bei jedem einzelnen Worte, sondern fügen auch einen besondern Abschnitt über das Geschlecht (lingabheda, lingasamgraha) als Appendix an ihre Werke an. Es hat auch Kośa gegeben — oder vielleicht existieren sie noch --, in denen die Wörter nach dem Geschlecht geordnet waren (wie in dem homonymischen Teile der Vaijayantī: siehe § 5). Es waren dies so zu sagen Lingānuśāsana in Kośa-Form<sup>2</sup>. Hierher gehören:

der Kośa des Vopālita (§ 3), die Amaramālā und der Ratnakośa<sup>3</sup>. Über die Art, wie sie das Geschlecht bezeichnen, haben sich die Lexikographen gewöhnlich in den paribhāṣās ausgesprochen. Am wichtigsten sind die paribhāṣās zum Amarakośa, die oft copirt oder nachgeahmt worden sind, die zur Vaijayantī und zum Medinikośa. Darnach wird das Geschlecht um nur die Hauptsachen hier zu erwähnen — in der Regel bezeichnet entweder durch den rūpabheda oder den lingavišesavidhi (ausdrückliche Angabe des Geschlechtes). Gewöhnlich, und in den ältesten Werken wohl ausschliesslich, ist das Geschlecht zu erkennen an der Verschiedenheit der (grammatischen) Form des Wortes, d. h. meistens des Nominativus Singularis (prāyaśo rūpabhedena, d. h. nyābvisargabindurūpena). In den homonymischen Kośa pflegt der anekārtha, wenn er in verschiednen Bedeutungen verschiednen Geschlechts ist, wiederholt zu werden; z. B. Viśva: mitram suhrdi mitro 'rke (vgl. § 5). Oder das Geschlecht wird mittelst eines Wortes, das Masculinum, Femininum oder Neutrum bedeutet, ausdrücklich angegeben (lingaviseşavidhi). Man sagt also pumān, nā, puṃsi, nari; strī, striyām, yositi; napuṃsake, klībe, ṣaṇḍhe u. s. w. In der Vaijayantī finden sich die Abkürzungen san für sandha (sanda), klī für klība, napum4 für napumsaka. Wird für ein Wort ein Geschlecht verboten, so heisst dies, dass es die andren (nicht verbotnen) Geschlechter hat (niṣiddhalingam śeṣārtham), z. B. vajram astrī bedeutet: vajra ist Masculinum oder Neutrum. Der Ausdruck dvayoh bei einem Worte bedeutet, dass es männlichen oder weiblichen Geschlechtes ist; daher ist dvihīna oder dvayahīna s. v. a. Neutrum.

Dreigeschlechtige Wörter, d. h. Substantiva wie sphulinga 'Funke' oder mandala 'Kreis' und Adjectiva werden mit dem Zusatz trisu bezeichnet. beachten ist, dass in Werken, wo die Geschlechtsunterscheidung nur durch den rūpabheda geschieht, zu trisu nicht lingesu, sondern arthesu ergänzt werden muss; vgl. Sāśv. 151. 185. 297. 363. 489. 574; Halāy. 5, 60. Vielleicht 16

wurde die Regel trilingyam trisv iti padam, im Gegensatz zu der Praxis der älteren Lexikographen, von Amara zuerst aufgestellt. Ferner ist zu bemerken, dass in der Vaijayantī zwischen Wörtern wie mandala, die svato na vācyavasāt<sup>5</sup> dreigeschlechtig sind, und den Adjectiven ein Unterschied gemacht wird. Jene heissen trilinga, diese vācyalinga, und in paribhāṣā 7 wird gelehrt:

trisv ity uktir vācyalinge trayīśabdas6 trilingake.

Also z. B. trilingam mandalam 262, 130; trayī sphulingah 11, 61 (Amara: trisu sphulingah); jīvah prāne trayī, nā tu jantāv ātmani gīspatau, trisu jīvati 232, 66. Bei anderen Lexikographen ist trilinga ebenso wie vācyalinga der gewöhnliche Ausdruck für die adjectivische Natur eines Wortes; ausserdem anyalinga, arthavallinga, bhedyagāmin, bhedyalinga, anyavat, abhidheyavat, vācyavat u. a. m.

¹ Generis nominum norma, SCHLEGEL Ind. Bibliothek I, 312. Beachte Trik. I, 1, 3 vargakramas tathā nāmalinigayos tūpadeśatā. — ² FRANKE, die ind. Genuslehren S. 2. — 3 Siehe die Commentatoren zu Amara, Einleitung v. 4; Rāyamukuṭa (ed. BOROOAH) p. 115, 4; Ujjvaladatta zu Un. S. 129, 17. — ⁴ Vgl. nap bei Śākaṭāyana und anderen; BEZZ. Beitr. V, 304, FRANKE, Genuslehren S. 36. — 5 Commentar zu Hem. Ling. VII, I (ed. FRANKE p. 52). — ⁶ Vgl. den Gebrauch von trika im Vararucikośa 73. — 7 FRANKE, Genuslehren 48.

### III. DIE EINZELNEN KOŚA.

§ 7. Die Zahl der Kośa. — Über die Zahl der Kośa, die vorhanden gewesen oder noch vorhanden sind, und über die, die zu den berühmtesten gehören sollen, werden die verschiedensten Angaben gemacht. Von zehn Nighanțu spricht Sayana in der Einleitung zu seinem Rgvedabhasya, beim Namen nennt er aber nur Amarasimha, Vaijayantī und Halāyudha (s. oben S. 2). Nach TAYLOR, Catalogue Raisonnée I, 399. II, 123 giebt es zehn Arten von Wörterbüchern im Sanskrit. Der erstaunlich wohlunterrichtete Pater Pons schreibt in seinem Briefe i über die indische Litteratur vom 23. November 1740, es gebe achtzehn Wörterbücher; das gebräuchlichste sei das des Amarasimha, rangé à peu près selon la méthode qu' a suivi l'Auteur de l' Indiculus universalis. Ausserdem nennt er noch das Viśvābhidhānam [Viśvaprakāśakośa], rangé par ordre alphabétique, selon les lettres finales des mots. Mit der Angabe des Pater Pons stimmt eine Notiz bei WILLIAM JONES, Works I (1799), 362 überein, wonach siebzehn Wörterbücher ausser dem Amarakośa in grossem Rufe stehn sollen. Sashagiri Śāstrī führt in einer Liste 'enumerating nearly all the authors that have written lexicons' Ind. Ant. I, 341 f. die Namen von 57 Lexikographen auf. Die Herausgeber des Abhidhanasamgraha (Band I, Bombay 1889) sprechen auf der zweiten Seite des Umschlags von einer Tradition, wonach 56 Lexica existieren; sie fügen hinzu, dass die Zahl factisch grösser ist. Dies geht schon aus der Liste² auf dem letzten Blatte des Bandes — die übrigens nicht frei von Unrichtigkeiten ist — hervor.

Mehr oder weniger lange Listen von Kośa und Kośakāra finden wir in den Einleitungs- oder Schlussversen einiger Lexica und Commentare. Am bekanntesten ist das Verzeichnis am Schluss der Medinī, über das Colebrooke, Essays II, 20 und Wilson, Works V, 209 ff. 218 ff. zu vergleichen ist. Eine anonyme Liste von 26 Kośa und Kośakāra hat Bhandarkar in der Vorrede zu seiner Ausgabe des Mālatīmādhava (Bombay 1876) p. XIV n. mitgeteilt. Ich verweise noch auf die Schlussverse des Komalakośasamgraha (Notices of Skr. MSS. III, 33), auf die des Kośakalpataru (Peterson, Second Report p. 124) und auf die Zusammenstellungen von Aufrecht ZDMG. 28, 104 ff., Vorrede zur Ausgabe des Ujjvaladatta XVII f.

In der folgenden kurzen Übersicht über die lexikographische Litteratur der Inder sind nur die bekanntesten Werke berücksichtigt. Über andre in Handschriften noch vorhandne Werke geben die Handschriftenkataloge, besonders die auf S. I genannten, Auskunft; wegen der Drucke verweise ich auf die Catalogues of Sanskrit books in the British Museum von Haas und Bendale und andre bekannte bibliographische Hilfsmittel.

Die im Folgenden von mir innegehaltne Reihenfolge ist chronologisch soweit als möglich. Doch sind Werke, die von einander abhängig oder ihrem Inhalt nach nahe verwandt sind, einer oft unsichern Chronologie zu Liebe

nicht von einander getrennt worden.

<sup>1</sup> Lettres édifiantes et curieuses, nouv. éd., tom. XIV (Paris 1781) p. 70. Mitgeteilt von Kleuker in seiner Übersetzung der Abhandlungen von William Jones, Band II (Riga 1795), S. 7 f. — <sup>2</sup> Wenig abweichend ist die Liste im zweiten Bande des Abhidhanasamgraha (Bombay 1896).

§ 8. Sammlungen von Kośa. — Um Wiederholungen zu vermeiden und das Citiren zu erleichtern, empfiehlt es sich vorerst einige Sammlungen von Kośa zu nennen. Die folgenden sind mir bekannt geworden. Der Amarakośa, der Trikāndaśeşa, die Hārāvalī und die Medinī erschienen auf Cole-BROOKES Veranlassung in einem Bande vereinigt Calcutta 1807. Die sehr mangelhaften Indices — auch die Ausgaben selbst? — sind von Vidyākaramiśra besorgt. Dass er seiner Aufgabe nicht gewachsen war, habe ich Bezz. Beitr. X, 123. 125. 130 gezeigt. Eine in Bombay 1854 lithographirte Ausgabe von vier Wörterbüchern ist soviel ich weiss wertlos. Den Titel findet man bei HAAS, Catalogue p. 113<sup>a</sup>. Ein Samskṛtakośayugmam (Karācī 1867) enthält die kleinen Kośa des Viśvasambhu (§ 27) und des Mahākṣapaṇaka (\$ 13). Ein sehr seltnes, aber wertloses Büchlein. Wichtiger sind die in Benares lithographirten Sammlungen Satkośasamgraha und Dvādaśakośasamgraha. Die erste erschien 1873 und enthält den synonymischen und den homonymischen Kośa des Hemacandra, den Unadikośa des Sivarama, den Pañcatattvaprakāśa, die Śāradīnāmamālā, den Viśva und Halāyudha. Die Ausgabe des Viśva ist leidlich, und unentbehrlich, bis eine bessere Ausgabe erschienen sein wird. Vom Dvādaśakośasamgraha existieren zwei Ausgaben; die eine erschien Benares 1865 (HAAS 86b), die andre 1873 (KATT ZDMG. 35, 197). Das mir zur Verfügung stehende Exemplar enthält weder Titel noch Jahreszahl und umfasst die Medinī, den Ekākṣarakośa des Puruṣottama, zwei Dvirūpakośa (§\$ 19 und 27), den Trikāndaśeşa, die Anekārthadhvanimañjarī und Hārāvalī, den Dhanamjayakośa und Vararucikośa, die Gaņitanāmamālā, den Mātrkākośa des Mahīdhara und den Avyayakośa des Mahādeva.

Der Nānārthasamgraha von Anundoram Borooah (a. u. d. Titel: Comprehensive Grammar of the Sanskrit language, vol. III. part I.), Calcutta 1884, ist eine Zusammenfassung des in den wichtigsten Anekārthakośa niedergelegten lexikographischen Materials. Die excerpirten Kośa sind: die homonymischen Kapitel des Amara, Halāyudha, Trikāṇḍaśeṣa und der Hārāvalī; ferner der Anekārthasamgraha, der Viśvakośa, die Medinī und einige kleinere Glossare. Borooah hat die Homonyma alphabetisch, so wie in unsern Wörterbüchern, angeordnet. Unter jedem Worte stehn die Stellen aus den Anekārthakośa wörtlich angeführt. Am Schluss des Buches ist der Śabdabhedaprakāśa des Maheśvara mitgeteilt. Der Nānārthasamgraha von Borooah kann als bequemes Nachschlagebuch dienen, aber er ist ohne die nötige Kritik ausgearbeitet und daher unzuverlässig, wie ich ausführlich dargethan habe GGA.

1885, S. 370—96.

Von dem Abhidhānasamgraha or a Collection of Sanskrit ancient lexicons sind bis jetzt zwei Bände erschienen (Bombay 1889. 1896). Der erste Indo-arische Philologie. I. 3 s.

enthält den Amarakośa und die Wörterbücher des Purusottama (Trikāṇḍaśeṣa, Hārāvalī, Ekākṣara, Dvirūpa), der zweite die Sanskritwörterbücher des Hemacandra. Den Texten sind Varianten und magere Auszüge aus Commentaren— soweit solche vorhanden sind— beigegeben; die Verse sind in den einzelnen Texten, wie in Böhtlingks Ausgabe des Abhidhānacintāmaṇi, durchgezählt. Der dritte Band soll den Viśvakośa und Śabdabhedaprakāśa enthalten.

Die Quellenwerke der altindischen Lexikographie (Sources of Sanskrit Lexicography), herausgegeben im Auftrage der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, sind das neueste Unternehmen auf dem Gebiete. Band I (1893) enthält den Anekärthasamgraha des Hemacandra mit reichhaltigen Auszügen aus dem Commentare des Mahendra, herausgegeben von mir selbst, Band II (1895) die Unädiganavivrti des Hemacandra, herausgegeben von Joh. Kirste, und einen Index zum ersten Bande. Der dritte Band soll

den Mankhakośa bringen.

§ 9. Der Amarakośa. — Der Name des Versassers ist Amarasimha, der gewöhnlich zu Amara gekürzt wird. Da der volle Name auf simha endigt, so könnte man vermuten, dass der Autor ein Rājpute gewesen ist¹. Sein Werk geht unter dem Namen Amarakośa; der eigentliche Titel ist Nāmalingānuśāsana (oben § 6 erklärt). Es wird auch Trikāṇḍa oder Trikāṇḍī genannt (§ 3). Es umfasst 1500 Verse, meist in anuṣṭubh. Das Ganze ist in drei kānḍa, jedes kānḍa in eine Anzahl von varga eingeteilt. Genaueres über den Inhalt oben § 4. Über die Schwankungen in der Bezeichnung der varga spricht Вокооан in seiner Ausgabe des Amarakośa p. IV. Seine Quellen nennt Amara nicht, er spricht nur ganz allgemein von anderen tantra, die er excerpirt habe. Was für Autoritäten unter diesen tantra nach den Commentatoren zu verstehn sind, ist in § 3 dargelegt worden.

Amara war ohne Zweifel ein Buddhist. Dies geht aus dem mangalā-caraņa hervor, in dem Buddha angerufen wird, wenn auch dessen Name, um die Buddhafeinde nicht zu beleidigen, nicht ausdrücklich genannt ist. Es folgt auch aus dem Umstande, dass Amara die Buddhanamen vor den brahmanischen Hauptgottheiten aufführt. Übrigens findet sich sonst keine besonders auffällige Rücksichtnahme auf Buddhistisches bei Amara, wie etwa bei Vyādi (§ 3). Erwähnt sei noch die Fabel, nach der während der blutigen Verfolgungen, denen die Bauddha zur Zeit des Samkara ausgesetzt waren, alle

Werke des Amara bis auf sein Lexicon vernichtet wurden.<sup>3</sup>

Die Zeit des Amara zu bestimmen, ist sehr schwierig; um so schwieriger, als er selbst keine Vorgänger nennt, und das Original einer nachher zu erwähnenden Inschrift verloren gegangen ist. Die Frage nach dem Alter des Amara ist oft behandelt worden, und zwar schon zur Zeit der Anfänge der Sanskritphilologie; von Paulinus A. S. Bartholomaeo, von Colebrooke und Wilson, von Adolf Holtzmann<sup>4</sup>, von Lassen<sup>5</sup>, von Kern<sup>6</sup> und vielen andern, zuletzt meines Wissens von Georg Huth in seiner Dissertation: Die Zeit des Kälidäsa, Berlin 1890, S. 17—23. Da ich zu keinem besseren Ergebnis zu kommen vermag, als die Genannten, so begnüge ich mich, hier die Hauptpunkte hervorzuheben, auf die es bei der Zeitbestimmung des Amara ankommt.

Nach der Überlieferung lebten am Hofe eines Königs mit dem Namen oder Beinamen Vikramāditya neun 'Edelsteine', darunter Amarasimha, Kālidāsa und Varāhamihira. Von diesen Autoren fällt Varāhamihira in die erste Hälfte des 6. Jahrhunderts. Folglich muss auch Amarasimha zu dieser Zeit, etwa um 550 n. Chr., gelebt haben. Alles hängt davon ab, ob man jener Überlieferung Glauben schenkt oder nicht. Für sie sind eingetreten z. B. Kern a. a. O. und Pischel, Die Hofdichter des Lakşmaṇasena (1893) S. 5 Anm.;

dagegen hat sich z. B. BÜHLER? ausgesprochen. Die von WILMOT gefundne, von WILKINS übersetzte, jetzt verlorne Inschrift von Gayā lassen wir am besten ganz aus dem Spiele. Nach dieser Inschrift — datiert 948 — soll Amaradeva (sic), einer der neun Edelsteine am Hofe des Vikramāditya, in Gayā ein Bildnis des Buddha errichtet und einen Tempel erbaut haben. Die Genauigkeit der Übersetzung von WILKINS muss bezweifelt werden? Sehr auffällig ist, dass Amarasinha auf der Inschrift Amaradeva genannt wird, was sonst wohl nirgends vorkommt 10. Aber auch wenn man die Inschrift für ganz echt und die Übersetzung für richtig hält, so wird man ihr doch nur das entnehmen können, was man im Jahre 948 glaubte. Ob es wahr ist, wissen wir nicht.

Zu erwähnen wäre noch die frühere Annahme, dass der Amarakośa schon um 550 ins Chinesische übersetzt worden sei<sup>11</sup>. Bunyiu Nanjio hat die Grundlosigkeit dieser Annahme erwiesen<sup>12</sup>. Somit kommen wir über die allerdings unsichere Überlieferung, nach der Amarasimha und Varähamihira Zeitgenossen waren, nicht hinaus. Möglich wäre es, dass dem Amarakośa wegen seines Wertes und hohen Ansehens nachträglich ein Alter beigelegt worden ist, das sich aus dem Innern des Werkes heraus kaum beweisen lässt. Der einzige, mit einiger Sicherheit zu datirende ältere Kośa, der des Halāyudha (§ 16), macht in vieler Beziehung einen weit altertümlicheren Eindruck als der Amarakośa (§ 2). Freilich darf man auch nicht vergessen, dass in Indien zu jeder Zeit einfachere und complicirtere Tractate neben einander her-

gegangen sind 13.

Unter den Lexikographen nimmt Amara, wie etwa Pāṇini unter den Grammatikern, eine dominirende Stellung ein. Ältere Werke — mit Ausnahme vielleicht des Sāśvata (§ 12)? - scheinen verloren gegangen zu sein. Der Amarakośa ist über ganz Indien, und darüber hinaus, verbreitet; Handschriften, darunter ziemlich alte, finden sich überall. Wenn der Autor - was wahrscheinlich ist - ursprünglich dem nördlichen Indien angehörte, so ist es erklärlich, dass sich sein Werk hier einer besondern Beliebtheit erfreute 14. Eine vor kurzem in Nepāl gefundne Handschrift trägt das Datum 1185 und zeichnet sich vor andern dadurch aus, dass sie die Schlussverse der einzelnen kānda auslässt 15. Erwähnt sei hier auch die in Nepāl von Kīrticandra angefertigte tibetische Übersetzung des Amarakośa<sup>16</sup>, von der Böhtlingk im Petersburger Bulletin de la classe hist.-phil. III, 1847, S. 210 ff. die Einleitung und die ersten zehn Verse des svargavarga, zugleich mit deutscher Übersetzung, mitgeteilt hat. Oft ist der Amarakośa nachgeahmt worden; ja einige der späteren Kośa sind nichts weiter als Erweiterungen des Amarakośa 17. Die Abhidhanappadipika des Moggallana ist nur eine Art Bearbeitung des Amarakośa 18. Der Kośa-Abschnitt im Agnipurāņa adhyāya 359—366, mit auffälliger Reihenfolge der varga, scheint ein Auszug aus dem Amarakośa zu sein 19.

Die Kunde vom Amarakośa gelangte früh nach Europa. Der Pater Pons beschrieb ihn schon 1740 ganz richtig (§ 7); auch dem Pater Hanx-Leden war er wohlbekannt. Durch die Bemühungen der Jesuiten kamen Handschriften bereits in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, andre später durch Anquetil Duperron<sup>20</sup> nach Paris. Mitteilungen aus dem Amarakośa machte zuerst der Pater Paulinus A. s. Bartholomaeo in seinen zahlreichen Schriften. Er gab auch den svargavarga, die Sectio prima de caelo, mit lateinischer Übersetzung heraus, Romae 1798. Der mir unbekannte Nomenclator latino-Samscrdamicus in seinem Vyácarana (Romae 1804) ist nach Gildemeister Bibl. Sanskr. S. 1 und 109 eine Epitome des Amarakośa und geht wohl auf Hanxleden zurück<sup>21</sup>. Die erste, und bis jetzt einzige, vollständige Ausgabe

20

des Amarakośa, die in Europa erschienen ist, verdanken wir Loiseleur Des-Longchamps, Paris 1839. 1845. Der erste Teil dieser Ausgabe enthält den Text mit französischer Übersetzung, der zweite, nach dem Tode des Heraus-

gebers vollendet, die Indices.

Von den zahlreichen in Indien erschienenen Ausgaben kenne ich nur eine geringe Anzahl. Über die Ausgabe von 1807 s. § 8. Die erste Ausgabe, die den Namen einer solchen verdient, ist von H. T. Colebrooke, Serampoor (Calcutta) 1808, zweite Auflage 1825. Die wertvolle Vorrede ist in den Essays des Herausgebers, vol. II, wieder abgedruckt. Die Ausgabe im Abhidhānasamgraha (1889), mit Varianten aus vier Commentaren, ist § 8 erwähnt. Zu empfehlen ist die Bombayer Ausgabe von 1877 (edited by Cintāmaṇi Śāstrī Thatte, under the superintendence of Dr. F. Kielhorn, with the commentary of Maheśvara), von der nachmals mehrere neue und verbesserte Auflagen erschienen sind. Die Citate aus dem Amarakośa, die sich in der vorliegenden Darstellung finden, sind nach der Ausgabe von 1877 gegeben. Über andre indische Ausgaben (mit Commentaren) vgl. den folgenden Paragraphen.

¹ Vgl. Wilson, Works V, 166. — ² Siehe J. Be AS. 33, 184, n., wo verschiedne Erklärungen des 1. Verses des AK. mitgeteilt werden; auch Borooah's Amarakośa p. 5 ff. — 3 Colebrooke Ess. II¹, 16. — 4 Über den griechischen Ursprung des indischen Tierkreises S. 17—34. — 5 Ind. Alt. II¹, 1154 ff.² 1166 ff. IV, 633 f. 804. — 6 In der Vorrede zur Ausgabe der Bṛhatsaṃhitā (1865) 17—20. Beachte auch Kern's Buddhismus und seine Geschichte in Indien II, 521, n. 1, und diesen Grundriss III, 8, S. 130, n. 5. — 7 Die indischen Inschriften und das Alter der indischen Kunstpoesie (SBWA. CXXII, 11) S. 78 f. — 8 Mitgeteilt von A. Holtzmann a. a. O. 27 ff. — 9 BÜHLER a. a. O. 79 Anm. — 10 RĀJENDRALĀLA MITRA, JBEAS. 33, 184. Beachte Colebrooke II¹, 53: Amaradeva, probably the same with the author of the vocabulary. — 11 LASSEN IV, 633. — 12 HUTH a. a. O. 20 f. — 13 Einleitung zum Śāśvata XXIII f.; Kielhorn Ind. Ant. V, 143 f.; Liebich, Pāṇini, S. 19. — 14 Conrady ZDMG. 47, 544. — 15 JBeAS. LXII, 1, p. 250. Notices of Skr. Mss. XI, Report p. 8. — 16 Schiefner im Bulletin der Petersburger Akademie, classe hist.-phil. IV (1848), 296; HUTH in den Berliner Sitzungsberichten 1895, 268. — 17 'Bṛhadamarakośa'; vgl. Aufrecht Cat. Oxon. p. 187a. 191b. ZDMG. 28, 115. — 18 Weber Ind. Str. II, 330. — 19 Abhidhānasaṃgraha I, I, Vorrede S. I. — 20 Wilson, Works V, 200 ff. — 21 Wilson V, 259 ff.

🖇 10. Commentare zum Amarakośa. — Dass die älteren Kośakāra selbst Commentare zu ihren Werken verfasst haben, ist nicht anzunehmen. Sonst ist es nicht zu verstehn, wie z. B. im AK. II, 9, 58 die Variante yādavam dhanam für pādabandhanam aufkommen konnte, oder wie die späteren Commentatoren schwanken konnten, ob sie AK. II, 5, 37 peśīkośah als Compositum oder als zwei Wörter (peśī kośah) fassen sollten. Dennoch sind die Commentare von der grössten Wichtigkeit. Die Lexikographen, selbst die, die sich in der § 4 f. beschriebnen Weise genau und vorsichtig ausdrücken, haben sich öfters Unklarheiten zu Schulden kommen lassen. In den synonymischen Glossaren können Zweifel darüber entstehen, welche Wörter unter einen Hauptbegriff zusammenzufassen sind, in den homonymischen zuweilen darüber, welches Wort als der anekārtha anzusehen ist², und noch weit häufiger darüber, wie die Wortbedeutungen (artha) - die ja oft ebenso vieldeutig sind, wie die Homonyma selbst - interpretirt werden müssen. Es ist wünschenswert, dass noch viel mehr Commentare, als bisher gedruckt worden sind, zugänglich gemacht werden. Für die richtige Verwertung und die Kritik des in den Kośa enthaltnen Materiales ist eine Kenntnis der Commentare unentbehrlich. Freilich kommt es vor, dass die Commentatoren in der Auffassung des Überlieferten von einander abweichen oder dass sie geradezu falsch interpretiren3. Ganz dasselbe ist es, wenn die jüngeren Lexikographen schwanken oder sich irren in der Wiedergabe dessen, was sie bei den älteren vorfinden (§ 4 S. 12). Einige Beispiele habe ich in meinen Beiträgen z. ind. Lex. 19 ff. gegeben 1. Ich füge hier zwei andre, einander sehr ähnliche Fälle hinzu.

In der Stelle AK. III, 3, 170

vipule nakule Vișnau babhrur nā pingale trișu

kann kein Zweifel dariiber obwalten, dass vipula eine nähere Bestimmung von nakula (nakulavisesanam) ist; Amara erklärt also babhru mit 'grosser Ichneumon, grosse Ichneumonat'. Dazu stimmt Vaijayantī 150, 55 nakulas tu mahān babhruh. Es giebt aber Lexikographen und Commentatoren, die, irgend einer älteren Quelle folgend oder eine solche missverstehend, vipula als eine besondre Bedeutung fassen und somit dem Adjectiv babhru 'rotbraun' auch die Bedeutung 'gross' zuschreiben. So Balasarman in den Commentaren zu AK. III, 3, 170

babhrur nā nakule Viṣṇau vipule pingale triṣu;

und Mahendra bemerkt zu babhru Hem. Anek. 2, 431 pinge gune punsi, tadvati visāle ca vācyalingah, anyatra punsi und giebt ein Beispiel, worin babhru die Bedeutung 'gross' haben soll.

Nach Amara und Anderen bedeutet sīrṣanya 'saubres, schönes Haar' (viśadaḥ kacaḥ oder keśaḥ). Im 'Commentar zu Mankha 654 werden aus viśada und keśa zwei Bedeutungen (arthadvayam Comm. zu Hem. Anek. 3, 501) gemacht; auch wird ein Beispiel für die Bedeutung viśada, d. h. fleckenlos gegeben. —

Etwa fünfzig Commentare zum Amarakośa sind, zumeist nur dem Namen nach, bekannt. Siehe die Aufzählungen im Abhidhānasamgraha I, 1, Vorrede, und bei Aufrecht C. C. I, 26 f., ZDMG. 28, 103—124. Ein genaueres Studium dieser Commentare würde vielleicht zu dem Ergebnis führen, dass nur wenige wirklich wichtig sind. Von den bekanntesten, oder solchen, die bereits im Druck erschienen sind, mögen die folgenden hier genannt werden:

Der Commentar des Bhatta Ksīrasvāmin (gewöhnlich zu Bhatta oder Svāmin gekürzt). Der Autor ist 'apparently a native of Southern India' nach BOROOAH AK. p. VII. VIII. Der Titel Svamin könnte auf ein verhältnismässig hohes Alter hinweisen<sup>6</sup>, und man hat den Autor eine Zeit lang mit dem śabdavidyopādhyāya Kṣīra, der nach Rājatar. IV, 489 unter König Jayāpīḍa von Kaśmīr (Ende des 8. Jahrhunderts) lebte, identificirt<sup>7</sup>. Dies ist nicht mehr möglich<sup>8</sup>, seit sich herausgestellt hat, dass Kşīrasvāmin den Dramatiker Rājaśekhara (um 900) citiert9. Aufrecht hat schon 1874 (ZDMG. 28, 104) mit Recht bemerkt, dass Kṣīrasvāmin in der Mitte steht zwischen Bhoja io den er citirt, und Vardhamāna, dem Verfasser des Gaṇaratnamahodadhi (1140 n. Chr.), von dem er citirt wird 11. Kṣīrasvāmin wird dem elften Jh. angehören. Sein Commentar führt den Titel Amarakośodghāṭana<sup>12</sup>. Er ist knapp gehalten und lange nicht so ausführlich wie z. B. der von Citaten strotzende Commentar des Rāyamukuţa. Dennoch ist er sehr wertvoll, und seine Herausgabe ist sehr zu wünschen 13. Die höchst verdienstliche Ausgabe von Borooah 14 reicht leider nur bis śabdādivarga 5. Die von Kṣīrasvāmin citierten Autoritäten sind von Aufrecht ZDMG. 28, 104-108 und von BOROOAH in der Vorrede zu seiner Ausgabe p. X ff. (bricht ab mit p. XVI) aufgezählt und besprochen worden.

Unbestimmt ist die Zeit des Subhūti (Subhūticandra), eines Buddhisten <sup>15</sup>. Jedenfalls ist er älter als Rāyamukuṭa, da er von diesem <sup>16</sup> häufig citirt wird. Der Commentar des Subhūti, der den Namen Kāmadhenu führt, ist in tibetischer Übersetzung erhalten <sup>17</sup>. Der Autor citirt, unter anderen <sup>18</sup>, die Buddhisten Pūrnacandra und Ratnamati <sup>19</sup>, Grammatiker, die Ergänzungen

und Commentare zur Candragrammatik lieferten.

Älter als Rāyamukuṭa ist auch Sarvānanda Vandyaghaṭīya, der sein Tīkāsarvasva nach zehn älteren Commentaren zusammenstellte (daśaṭīkāvid).

Er gehört dem Süden Indiens an.

Ein sehr gelehrter und umfangreicher Commentar ist die Amarakośapañjikā Padacandrikā des Brhaspati mit dem Beinamen Rāyamukuţamaņi. În der Einleitung 20 giebt der Verfasser an, dass sein Vater Govinda heisse, dass er aus Rādhā in Bengalen stamme 21, und dass sein Commentar ein Auszug aus sechzehn früheren Commentaren sei (sodaśatīkārthasāra). Das Datum des Commentares ist 1431, wie aus einer astronomischen Angabe zu I, 4, 21 hervorgeht<sup>22</sup>. Citirt wird der Commentar auch unter dem Namen Rāyamukuţī (tīkā); der Verfasser heisst danach auch Rāyamukuţīkāra<sup>23</sup>. Die von Rayamukuta citirten Autoritäten sind von Aufrecht ZDMG. 28, 110 ff. und von Bhandarkar im Report für 1883-84 p. 61 ff. und (nach den Angaben von Pandit Durgāprasād) 467 ff. zusammengestellt worden. Nach Auf-RECHTS Verzeichnis citirt Rāyamukuṭa nicht weniger als 270 Werke und Schriftsteller. Bei einer Ausgabe der Padacandrikā, die sehr wünschenswert ist, würde es sich empfehlen, die von Rajanaka Ratnakantha im Jahre 1655 geschriebne, von Stein<sup>24</sup> erwähnte Handschrift zu Grunde zu legen. Die von Borooah<sup>14</sup> 1887 begonnene Ausgabe reicht nur bis I, 6, 5.

Die Vyākhyāsudhā oder Rāmāśramī des Bhānu[jī]dīkṣita; 17. Jh. Der Verfasser ist ein Sohn des Bhattojīdīkṣita<sup>25</sup>. Eine lithographirte Ausgabe der Vyākhyāsudhā verzeichnet Klatt ZDMG. 35, 190. Eine vorzüglich gedruckte, aber — in den Citaten zumal — durchaus nicht fehlerfreie Ausgabe mit zwei sehr nützlichen Indices, deren zweiter die im Commentar erwähnten Wörter umfasst, erschien in Bombay 1889, herausgegeben von

Pandit Sivadatta.

Die Amarakośapañjikā oder Padārthakaumudī des Nārāyaṇaśarman; ver-

fasst 1619. ZDMG. 28, 121 f.

Der Trikāndaviveka des Rāmanātha; wahrscheinlich 1633 abgefasst. Nach den Einleitungsversen, die von Aufrecht ZDMG. 28, 122, BOROOAH AK. p. 2, EGGELING Cat. p. 273 mitgeteilt worden sind, will der Autor eine grosse Menge von Schriften, insbesondre Wörterbüchern, benutzt haben.

Die Sārasundarī des Mathureśa Vidyālamkāra vom Jahre 1666. Der

Autor folgt dem grammatischen System des Padmanābhadatta.

Die Mugdhabodhinī Tīkā des Bharatamalla oder Bharatasena (Mitte des 18. Jhs.). In den Erklärungen der Wörter schliesst sich Bharatasena dem System des Vopadeva an.

Der Amaraviveka des Maheśvara ist modern; ein genaueres Datum ist mir nicht bekannt. Der Commentar ist in Indien öfters lithographirt oder

gedruckt erschienen; siehe oben \$ 9 und Klatt ZDMG. 35, 190.

1 BOROOAH AK. p. V erklärt die Variante yadavam dhanam aus der Verwechselung der Buchstaben. Es ist aber auch möglich, dass die Commentatoren, die yadavam dhanam für richtig erklärten, nur einer andren Autorität folgten. Diese Autorität war vielleicht Bopālita, aus dessen Lexicon die Worte citiert werden: gavādi yādavam vittam (Vyākhyāsudhā p. 542). — 2 Vgl. Śāśvata p. XXIX. XXXII (Ветекипд zu v. 227. 686). — 3 Маhendra zu Hem. Anek. 5, 43; dazu GGA. 1888, 854. — 4 Siehe auch SB. WA. CXXIX, No. 11, S. 8, Anm. 3. — 5 Vyākhyāsudhā p. 731. — 9 Vgl. z. B. Dhruva Epigr. Indica II, 22 f., Franke GGA. 1892, 490 f. — 7 Vgl. die Śāśvata p. XXII von mir citierten Autoritäten. — 8 Böhler, Ind. Ant. XV, 241. Vorrede zur Karpūramanjarī (Kāvyamālā II, 4) S. 3. Саррешеr, Vorrede zum Pracandapāndava (1885) p. VI, n. 1. — 9 z. B. Viddhaśālabhanjikā I, 11 zu AK. I, 3, 21. — 10 Doch vgl. GGA. 1885, 376 f. — 11 Siehe jetzt auch Borooah AK. VIII f. Früher hatte sich Borooah anders geäussert; vgl. GGA. 1885, 375 ff. — 12 Nach Borooahi vielmehr Nāmapārāyaṇa (vgl. seinen AK. p. VIII); siehe hiergegen GGA. 1885, 375 f. — 13 Eggeling, Vorrede zum Ganaratnamahodadhi, part I, p. 1X. — 14 Amara Sinha's Nāmalingānushāsana with the commentaries of Xfra-Autorität war vielleicht Bopālita, aus dessen Lexicon die, Worte citiert werden: p. 1X. - 14 Amara Sinha's Nāmalingānushāsana with the commentaries of Xīrasvāmi and Rāya Mukuṭa Vṛhaspati and extracts from several other commentaries. Edited by Anundoram Borooah. Part I. II. Berhampore 1887—88. — 15 Vgl. Saugatamuniṭtkā im Comm. zur Stutikusumānjali VIII, 35? — 16 Auch von Ujjyaladatta und andern; Aufrecht C. C. I, 728. — 17 Schiefner, Bulletin de la classe hist-phil. de l' Ac. de St. Pétersbourg IV, 297. Huth in den Berliner Sitzungsberichten 1895, 268 ('ein etwas gedrängter Auszug aus dem ersten Teil des Commentars' zum Amarakośa. Übersetzer: Kirticandra). — 18 Aufrecht ZDMG. 28, 117 f. — 19 Liebich, Das Cāndra-Vyākaraṇa S. 37; vgl. J.RAS. 1896, 201. — 20 Beachte Eggeling 270b, n. — 21 Beachte Bhandarkar, Report 1883—84, p. 479 unten. — 22 Borooah's Ausgabe p. 144; Eggeling 271b. — 23 Sāśvata p. XII. Comm. zur Stutikusumānjali I, 1. 3. 21. VIII, 35. IX, 14 und sonst. — 24 Vorrede zur Rājataraṃgiṇī I, p. VII. — 25 Über dessen Zeit vgl. Aufrecht ZDMG. 45, 306. Siehe auch Notices of Skr. MSS. II, 252.

§. 11. Die Wörterbücher des Purusottamadeva. — Purusottamadeva ist der Verfasser einer ganzen Reihe von grammatischen und lexikographischen Schriften. Von diesen kommen für uns besonders der Trikän
.

daśesa und die Hārāvalī2 in Betracht (vgl. auch § 27).

Die Zeit des Purusottama lässt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Was bisher darüber vorgebracht ist, ist unbeglaubigt oder kann von mir nicht kontrollirt werden<sup>3</sup>. Nach Wilson gehört Purusottama etwa dem 10. oder 11. Jh. an. Nach Borooah<sup>4</sup> wird er in Bengalen als ein Nachkomme des Haläyudha (des Ministers von Laksmanasena) betrachtet und kann somit nicht vor der letzten Hälfte des 13. Jhs. gelebt haben. Dass er ein Bengale war, scheint zweifellos<sup>5</sup>. Mit Unrecht nennt ihn Wilson V, 211 einen Jaina. Als seine Zeitgenossen und Mitarbeiter bezeichnet Purusottama in der *praśasti* zur Hārāvalī den Dhṛtisiṃha und Janamejaya; als seine Quellen ebendaselbst den Sabdārṇava, die Utpalinī (diese auch am Schluss des Trikāṇḍaśeṣa) und den Samsārāvarta: vgl. § 3.

den Saṃsārāvarta; vgl. § 3.

Der Trikāṇḍaśeṣa ist, wie der Name besagt<sup>6</sup>, ein Supplement zum Amarakośa, ein sehr reichhaltiges, 1050 Verse umfassendes Verzeichnis ungewöhnlicher Wörter, und gehört unstreitig zu den wichtigsten und interessantesten Wörterbüchern, die wir überhaupt besitzen. Die Anordnung des Stoffes ist genau dieselbe wie im Amarakośa; nur ist Puruṣottama im Nānārthavarga über Amara hinausgegangen, indem er hier die Wörter auch nach den Anfangsbuchstaben geordnet hat (svarakādyādikādyantakramāt). Hervorzuheben ist, dass er mehrere seltne Buddhanamen<sup>7</sup>, den Namen des buddhistischen Werkes Prajñāpāramitā<sup>8</sup> und eine ganze Reihe von Wörtern überliefert, die dem buddhistischen Sanskrit eigentümlich sind<sup>9</sup>. Es ist wahrscheinlich, dass er seine Weisheit dem Vyādi verdankt (§ 3). Auffällig ist auch, dass er mehrere Wörter in sein Lexicon aufgenommen hat, die sich, wie z. B. rinchotī<sup>10</sup> 'Reihe', wohl nur im Prakrit nachweisen lassen<sup>11</sup>.

Der Trikāṇḍaśeṣa ist nicht sonderlich überliefert; die Interpretation ist nicht immer leicht<sup>12</sup>. An guten Handschriften sowie an einem Commentar scheint es zu fehlen. Die älteren Ausgaben sind kaum mehr zu gebrauchen; die neuere Bombayer von 1889 (s. § 8) ist zwar leidlich correct, doch genügt sie den Anforderungen noch immer nicht, die man jetzt an die Herausgabe eines Kośa stellen muss, wie ich GGA. 1894, 823 gezeigt habe. Ein künftiger Herausgeber wird die Lexica berücksichtigen müssen, für die der Trikāṇḍaśeṣa nachweislich oder wahrscheinlich excerpirt worden ist. Hierher gehört der Bhūriprayoga (§ 26) und die ganz moderne Compilation des Demetrios Galanos<sup>13</sup>. Verbesserungen zum Trikāṇḍaśeṣa sind von mir gegeben worden GGA. 1885, 378 ff., 1888, 853 ff. Bezz. Beitr. X, 123 ff.

Die kleine, aus rund 270 Versen bestehende Hārāvalī zerfällt in zwei Teile, einen synonymischen und einen homonymischen. Der letztere umfasst nur 45 Verse und zählt 126 Homonyma mit ihren Bedeutungen auf. Der

Inhalt des synonymischen Abschnittes deckt sich vielfach mit dem des Trikāṇḍaśeṣa. Ausserdem aber enthält die Hārāvalī noch eine ganze Reihe von seltnen Wörtern. Purusottama will zwölf Jahre zur Abfassung des Werkchens gebraucht haben 14. Das kann wohl nur dahin verstanden werden, dass er zwölf lahre lang Lectüre getrieben hat, um seltne Wörter zu sammeln.

Über Ausgaben der Hārāvalī siehe § 8. Für eine neue Bearbeitung müsste der von Aufrecht Cat. Cat. I, 765 erwähnte Commentar des Mathu-

rānātha Sukla benutzt werden.

AUFRECHT Cat. Cat. I, 342. — Nach Lassen Ind. Alt. IV, 804 wäre der Verfasser der Hārāvalī nicht bekannt; doch vgl. den von LASSEN selbst citierten WILSON (Works V, 212). — 3 Vgl. besonders den Auszug aus dem Kavicaritra in der Vorrede der Bombayer Ausgabe von 1889 (Abhidhānasaṃgraha I). — 4 Nānārthasaṃgraha, Preface, p. 14. — 5 Bezz. Beitr. X, 122 f. — 6 alaukikatvād Amarah svakose na yani namani samullilekha | vilokya tair afy adhuna pracaram ayam prayatna! Purusottamasya Trik. I, 1, 2. — 7 Wilson, Works II, 27 f. Beachte z. B. tāyin: Bezz. Beitr. XIV, 304 ff. — 8 Trik. I, 1, 25 ed. Bomb.; Bezz. Beitr. X, 126. — 9 Bezz. Beitr. X, 126 f. 138. GGA. 1888, 853 ff. Beachte z. B. svastinā Trik. III, 4, 1023 ed. Bomb. und vgl. Pali sotthinā z. B. Jataka I, p. 104, 3. — 10 Trik. II, 4, 219 ed. Bomb. — 11 Siehe meinen Aufsatz: Prakritwörter in Purusottama's Trikāndaseşa BEZZ. Beitr. X, 122—139; Nachtrag dazu ebendaselbst XIV, 303 ff. — 12 BEZZ. Beitr. X, 125. 133. Mit einem Worte tumbă 'milk-pail' hätte RICHARD MORRIS, Trans. of the 9th. Congr. of Orientalists I, 481 nicht operiren sollen. — 13 GGA. 1888, 853, Anm. 2. — 14 Hārāvalī 276 und 277 ed. Bomb.

S 12. Der Sāśvatakośa. — Der Anekārthasamuccaya des Sāśvata ist ein homonymisches Wörterbuch und besteht aus 804 śloka, in denen über 1800 Wörter erklärt werden. Über die primitive Anordnung und Erklärungsmethode der Wörter im Śāśvatakośa ist oben §, 2 ff. gehandelt worden; Ausführlicheres findet man in meiner Ausgabe des Sāśvata, Berlin 1882, S. XIV ff. XIX ff. Eigentümlich ist der Abschnitt v. 735-780, in dem Nachträge zu

den vorhergehnden Abschnitten gegeben werden.

Die Zeit des Śāśvata ist unbestimmt. Das primitive Aussehen seines Kośa scheint auf ein verhältnismässig hohes Alter zu deuten: es finden sich aber die Eigentümlichkeiten des Sāśvata, in höherem oder geringerem Grade, auch bei anderen, späteren Lexikographen. Beachte auch § 9 S. 19. Auf-RECHT hat im Catalog der Oxforder Sanskrithandschriften S. 182 den Kośa des Sāśvata für den ältesten der erhaltnen, also auch für älter als Amara<sup>2</sup>, erklärt (glossarium homonymicum, omnium quae ad nostra pervenerunt tempora, antiquissimum). Den Beweis, dass Sāśvata älter als Amara ist, habe ich in der Einleitung zu meiner Ausgabe S. XVII ff. zu führen gesucht. Ich möchte jetzt nicht mehr alles vertreten, was ich vor fünfzehn Jahren ausgeführt habe, am wenigsten die Datirung des Ksirasvamin S. XXII (vgl. oben \$ 10). Das Alter des Sāśvata stünde fest, wenn die vier Männer bekannt wären, die er in der prasasti v. 806-7 als seine Zeitgenossen und Mitarbeiter bezeichnet: Khudula, Vidyāvilāsa, Mahābala<sup>3</sup> und Varāha. Nach Borooah AK. p. XI und Pavolini G.SIA. V, 182 könnte Varāha s. v. a. Varāhamihira sein ('Bhīmavat'). Diese Vermutung ist leichter ausgesprochen als bewiesen. Aufrecht Cat. Cat. I, 552 trennt Varāha — Varāhamihira von dem Varāha, den Śāśvata 807 erwähnt.

Dem Sāśvata (unserem oder einem anderen?) wird auch ein medizinischbotanisches Glossar zugeschrieben, das den Titel Sarasvatīnighaņţuva führt

und in Colombo 1865 (und 1884?) erschienen ist4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aetas in condendis lexicis rudis; Cat. Oxon. 182a. — <sup>2</sup> Śāśvatam constat in fontibus Amarae enumerari; ibidem. — 3 PAVOLINI'S Übersetzung von mahābala mit 'forte' kann ich mir nicht aneignen. Ich fasse Mahābala mit AUFRECHT C. C. I, 438 als Eigenname. — 4 Transactions of the Philological Society (London) 1875—76, S. 78 f.; Literatur-Blatt für or. Phil. II, 31.

§ 13. Die kleine Anekārtha- oder Nānārthadhvanimañjarī des Kaśmīrers Mahākṣapaṇaka¹ ist dem Śāśvatakośa nahe verwandt, wenn sie auch keineswegs einen blossen Auszug² aus letzterem Werke repräsentirt. Sie enthält eine Anzahl von Wörtern und Bedeutungen, die im Śāśvata fehlen. Die Anordnung der Wörter ist genau dieselbe wie im Śāśvata; nur fehlt ein die vieldeutigen avyaya behandelnder Abschnitt. Statt dessen geben einzelne Handschriften am Schluss einen Ekākṣaranighaṇṭa³, oder einen Nachtrag⁴ zu den drei Hauptteilen des Werkes (ślokādhikāra, ardhaślokādhikāra, pādādhikāra).

Die Überlieferung des Werkes ist mangelhaft; auch schwankt der Umfang in den bisher genauer beschriebnen Handschriften derartig, dass man geradezu von verschiednen Recensionen des Werkes sprechen kann. Vgl. insbesondre über zwei Berliner Handschriften P. E. PAVOLINI, Due recensioni inedite dell' Anekārthadhvanimañjarī di Mahākṣapaṇaka, G.SIA. V, 175—182. Übrigens wird dasselbe oder doch ein sehr ähnliches Werk auch dem Gadasinha (v. l.

Durgasimha) zugeschrieben 5.

Von den beiden einzigen, mir bekannten Ausgaben der Anekārthadhvanimañjarī (§ 8) ist nicht viel gutes zu sagen. Die im Samskṛtakośayugmam (Kaṛācī, śake 1789) ist so schlecht, dass man annehmen muss, die Zahl der Fehler in der abgedruckten Handschrift sei noch durch eine Menge Druckfehler vergrössert worden. Eine brauchbare Ausgabe wird sich, wie ich glaube, nur herstellen lassen, wenn gute Handschriften aus Kaśmīr zu Grunde gelegt werden.

Die Zeit des Mahākṣapaṇaka lässt sich vorläufig nicht bestimmen. Die älteren Commentatoren — Rāyamukuṭa eingeschlossen — scheinen sein Werk nicht zu kennen. Vielleicht ist Mahākṣapaṇaka identisch mit dem Kṣapaṇaka, der die Uṇādisūtra commentirte<sup>6</sup>.

1 Mahākṣapaṇa Kavi? Vgl. Burnell. 50<sup>b</sup>, note 1. — <sup>2</sup> Catal. Oxon. 182<sup>a</sup>, unten. — 3 Auch in der lithographirten Ausgabe (§ 8) nach Pavolini; in dem mir vorliegenden Exemplar fehlt dieser Zusatz. Vgl. übrigens unten § 27. — 4 Vgl. Sāśv. 735—780, und Weber, Verzeichnis II, 255 f. — 5 Eggeling p. 291. — 6 Cat. Cat. I, 133; Bezz. Beitr. V, 43.

\$ 14. Nach Umfang und Inhalt stehn dem Śāśvatakośa gleichfalls nahe: die noch ungedruckten homonymischen Wörterbücher des Ajayapāla und

Dharanidāsa.

In dem Nānārthasamgraha des Ajayapāla, werden ungefähr 1730 Wörter erklärt<sup>1</sup>, von denen die meisten auch im Sāśvata vorkommen. Sie sind nach den Anfangsbuchstaben — ohne Rücksicht auf die Silbenzahl — und nach dem Umfang den die Erklärung in Anspruch nimmt geordnet. Die avyaya stehn am Schluss der einzelnen Kapitel und sind nicht, wie in der Regel in andren Kośa, am Ende des ganzen zu einem besondern Kapitel zusammengefasst<sup>2</sup>. Die Art, wie Ajaya die Wörter erklärt, ist sehr geschickt. Er hat sich bemüht, den Missverständnissen vorzubeugen, denen die Werke seiner Vorgänger nur zu leicht ausgesetzt waren. Genaueres siehe oben § 4—5 und in meinen Beiträgen z. ind. Lex. S. 13 ff. 17 f.

Ajayapāla kann nicht später als etwa 1100 gelebt haben, da er einmal von Vardhamāna im Gaṇaratnamahodadhi (verfasst 1140) citirt wird<sup>3</sup>. Auch Hemacandra und sein Schüler Mahendrasūri sind mit ihm bekannt; oft citirt

ihn z. B. Rāyamukuṭa4.

Handschriften des Ajayakośa sind selten, und diese sind mangelhaft. Es fragt sich, ob mit dem Material, das bis jetzt zum Vorschein gekommen ist, eine brauchbare Ausgabe hergestellt werden könnte. Wie corrupt die Handschriften sind, kann man aus meinen Beiträgen z. ind.

Lex. S. 13 ff. und S. 45 Anm. 5 ersehen, wo Verbesserungen zum Texte mitgeteilt werden.

- I So wenigstens in der mir bekannten Handschrift des India Office No. 809 (EGGELING Cat. p. 281). — <sup>2</sup> Cat. Oxon. p. 187<sup>a</sup>. — 3 Gaņar. p. 183, 17. — 4 ZDMG. 28, 110.
- § 15. Der Anekārthasāra des Dharaņidāsa, gewöhnlich als Dharanikośa oder gekürzt Dharani (vgl. Medini) citirt, ist nach den Endkonsonanten und der Silbenzahl der Wörter geordnet. Die kṣāntāḥ stehn besonders hinter den hāntāh; den Schluss des ganzen Werkes bilden die avyaya. Vgl. auch oben § 4 S. 10. Handschriften dieses Kośa, der z. B. von Rāyamukuṭa oft citirt wird, sind äusserst selten. Der Verfasser, 'a Brahman of Kanouj' nach Wilson, wird von Borooah dem 13. Jh. zugewiesen.
  - <sup>1</sup> Works V, 211. <sup>2</sup> Nānārthasamgraha, Preface, p. 37.

§ 16. Die Abhidhanaratnamala des Bhatta Halayudha ist unter den älteren Kośa der einzige, der mit einiger Sicherheit datirt werden kann. Nach der sorgfältigen, von Ludwig Heller im Anschluss an R. G. Bhan-DARKAR<sup>2</sup> geführten Untersuchung gehört Halāyudha der Mitte des 10. Jhs. an. Er verfasste drei Werke: die Abhidhānaratnamālā, das Kavirahasya, und die Mrtasamiívani. Von diesen ist das Lexicon wahrscheinlich das älteste; das Kavirahasya wurde um 950 am Hofe des Königs Kṛṣṇarāja III. zu Mānyakheṭa, die Mṛtasaṃjīvanī am Hofe des Muñja-Vākpati zu Dhārā geschrieben.

Als seine Vorgänger nennt Halāyudha den Amaradatta<sup>3</sup>, Vararuci, Bhāguri und Vopālita. Es ist wahrscheinlich, dass Halāyudha vieles wörtlich aus älteren Kośa herübergenommen hat (§ 2, S. 5). Die Zeile II, 358<sup>b</sup> stammt nach Hemacandra im Commentar zum Abhidhānacintāmaņi aus Bhāguri4. Die Abhidhanaratnamala macht durchaus einen altertümlichen Eindruck. Die Wörter werden in einfacher, leicht verständlicher, dabei aber oft weitschweifiger Weise aufgeführt und erklärt (vgl. §§ 2 und 4). Eine ausdrückliche Bezeichnung der Geschlechter mit Ausdrücken wie pumsi u. dgl. findet nicht statt: es herrscht nur der rūpabheda (§ 6). Daher fehlen auch die paribhāṣās, die sonst den grösseren Kośa vorausgeschiekt sind. Das Werk umfasst nicht ganz 900 Verse — der Amarakośa ist fast noch einmal so gross — und fünf Kapitel (svarga-, bhūmi-, pātāla-, sāmānya- und anekārthakānda). Eine Einteilung in varga kennt der Commentator Ajada.

Der Halāyudhakośa ist von Aufrecht (London 1861, mit einem glossary) vortrefflich herausgegeben worden; eine andre Ausgabe enthält der Satkośasamgraha (Benares 1873). Was Commentare betrifft, so führt Bühler in seinem Catalogue of MSS. from Gujarāt III (1872) p. 34 ein Tilaka auf. Die Ţīkā<sup>5</sup> des Srīmadājaḍa (Srīmahājaḍa?), der sich einen Sohn des Tribhuvanapāla und Enkel des Dālyaņipṛthvīpāla (Dāllaņio?) nennt, ist mir nur in einem grösseren Bruchstück bekannt geworden. Dieses umfasst 35 Blätter und reicht von Halay. II, 339 bis zum Anfang des vierten kanda. Der Commentator citirt den Bhāguri, Sāśvata, Amarakośa, Kṣīrasvāmin, Buddhisāgara, Viśvaprakāśa, Sabdabheda, Bhoja und die Amaramālā. Mit der Ţīkā des Ājaḍa ist vielleicht die Halāyudhaṭīkā identisch, die im Sāroddhāra zum Abhidhānacintāmaņi wiederholt angeführt wird6. Einen kanaresischen Commentar zum Halāyudha verzeichnen Taylor, Catalogue raisonnée I, 395 und

KITTEL, Ind. Ant. IV, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Halāyudha's Kavirahasya (Inauguraldissertation), Göttingen 1894, S. 20-32.-<sup>2</sup> Report für 1883–84, S. 8 f. 314. – 3 Vielleicht Verfasser der Amaramālā; vgl. Aufrecht ZDMG. 28, 111. – 4 Nach Aufrecht zu Halāy. II, 358 p. 110; vgl. Schol. Hem. Abhidh. 608 p. 350 Böhtlingk. — 5 Aufrecht Cat. Cat. I, 41. — 6 Meine Beitr. z. ind. Lex. S. 69.

§ 17. Etwa hundert Jahre jünger als die Abhidhānaratnamālā des Halā-yudha ist die Vaijayantī des Yādavaprakāśa. Eine genauere Zeitbestimmung kann vorläufig nicht gegeben werden . Yādavaprakāśa war ein Zeitgenosse — der Überlieferung nach erst Lehrer, dann Schüler — des Rāmānuja . Er wurde geboren in einem Dorfe in der Nähe von Kāñcīpura (Conjeveram) und starb als ein Vaiṣṇavasaṃnyāsin in Kāñcīpura . Die Vaijayantī gehört, wie der Halāyudhakośa und der in § 18 zu besprechende Kośa des Dhanaṃjaya dem Süden Indiens an.

Über die Quellen, die er benutzt hat, hat sich Yādava nicht ausgesprochen; es ist aber sehr wahrscheinlich, dass sein Vorgänger Haläyudha

zu ihnen gehört, vielleicht auch Vācaspati und Vyādi4.

Obwohl die Abhidhānaratnamālā und die Vaijayantī zeitlich gar nicht weit von einander getrennt sind, so ist doch ein ganz bedeutender Fortschritt in dem jüngeren der beiden Wörterbücher zu erkennen. Die Erklärung und Anordnung der Wörter und die Geschlechtsbezeichnung sind präcis und mit grossem Geschick durchgeführt<sup>5</sup>. Den Schlüssel zum Verständnis seines Werkes hat Yādava in den paribhāṣās niedergelegt, die oben § 6 bereits besprochen worden sind.

Der Umfang der Vaijayantī ist bedeutend. Sie übertrifft in dieser Hinsicht alle älteren, vielleicht auch alle jüngeren Werke von gleichem Inhalt. Von den acht kānḍa, aus denen die Vaijayantī besteht, behandeln I—V die Synonyma, VI—VIII die Homonyma. Am Schluss haben wir noch einen Abschnitt über die Indeclinabilia, einen Lingasamgraha, und den eigentümlichen Paryāyasamyoganyāyapradarśanādhyāya, eine Zusammenstellung homo-

nymischer Synonyma<sup>6</sup>.

Die Vaijayantī scheint, vielleicht ihres grossen Umfanges wegen, ziemlich früh in Vergessenheit geraten und nicht mehr oft abgeschrieben worden zu sein? Doch wird sie von südindischen Commentatoren, z. B. von Mallinātha, häufig genug citirt. Nach diesen Citaten gab Stenzler zu einer Zeit, wo Handschriften des Werkes noch unbekannt waren, mit sicherem Griffel ein treffendes Bild von der Vaijayantī in einem Parergon zu seiner Schrift De lexicographiae Sanscritae principiis, Vratislaviae 1847, p. 18—30. Später machten Burnell<sup>8</sup> und Bühler<sup>9</sup> genauere, auf der Kenntnis von Handschriften beruhende Mitteilungen über die Vaijayantī. Eine Ausgabe des ganzen Werkes verdanken wir Gustav Oppert (Madras 1893). Leider ist diese Ausgabe nicht genügend, wie ich in den GGA. 1894, S. 814—832 eingehend dargethan habe. Das ist um so mehr zu bedauern, als die Vaijayantī unstreitig zu den wichtigsten Kośa gehört die wir überhaupt besitzen. Sehr dankenswert ist übrigens das allerdings nicht fehlerfreie Vocabulary of the Vaijayantī, das Oppert seiner Ausgabe beigefügt hat.

- <sup>1</sup> BÜHLER WZKM. I, 1 ff. <sup>2</sup> Notices of Skr. MSS. V, 9 f. <sup>3</sup> OPPERTS Ausgabe, p. V f. <sup>4</sup> BÜHLER, Ind. Ant. XVIII, 185. GGA. 1894, 817. <sup>5</sup> GGA. 1894, 816. <sup>6</sup> Genaueres WZKM. I, 6; GGA. 1894, 816. <sup>7</sup> OPPERTS Ausgabe, p. V. <sup>8</sup> Classified Index p. 50. <sup>9</sup> In der oesterr. Monatsschrift f. d. Orient, litt.-krit. Beilage, X (1884), 128, und in der WZKM. I, 1 ff.
- § 18. Die unbedeutende Nāmamālā des Dhanamjaya Kavi würde kaum eine besondre Erwähnung an dieser Stelle verdienen, wenn sie nicht, nach den Ausführungen von K. P. Pāṭhak¹ und R. G. Bhandarkar², zu den älteren Kośa gehörte³. Am Schluss des Werkes (genauer: am Schluss des ersten pariccheda, s. unten) finden sich zwei Strophen⁴, in denen sich Dhanamjaya ziemlich deutlich als einen Dichter und zugleich als den Verfasser des Dvisamdhānakāvya bezeichnet. Dieses Gedicht, das auch Rāghavapāndavīya heisst und vor kurzem (1895) in der Kāvyamālā erschienen ist, wird

28

im Gaṇaratnamahodadhi (verfasst 1140) an vier Stellen citirt<sup>5</sup>. Mithin kann der Dichter Dhanaṃjaya — und der mit ihm offenbar identische Verfasser der Nāmamālā — spätestens in den Anfang des 12. Jhs. gesetzt werden. Nach Bhandarkar ist Dhanaṃjaya wahrscheinlich jünger als Kavirāja (um 1000 n. Chr.?), da er dessen Rāghavapāṇḍavīya vermutlich nachgeahmt hat. Nach Pāṭhak hiess Dhanaṃjaya auch Śrutakīrti Traividya und verfasste sein Rāghavapāṇḍavīya 'shortly after Śaka 1045' (1123 n. Chr.). Übrigens preist Rāja-śekhara 6 den Dhanaṃjaya in einem seiner Verse über berühmte Dichter (prācīnakavivarnanāślokāḥ). Ist dieser Rājaśekhara — wie z. B. Klatt? anzunehmen scheint — mit dem Dramatiker identisch, so muss Dhanaṃjaya

viel höher hinauf gerückt werden.

Dhanamjaya war ein Digambara Jaina. Seine engere Heimat ist Karnāta8. Die Nāmamālā — die auch Nighaņṭasamaya 9 heisst — ist in verschiednen Recensionen überliefert. Die lithographirte Ausgabe im Dvādaśakośasamgraha (§ 8), die einzige, die ich kenne, besteht aus 200 Versen, in denen Synonyma aufgezählt werden. Die Anordnung ist eigentümlich; doch geht WILSON V, 231 zu weit, wenn er das Werkchen charakterisirt als »a very limited collection of synonymes strung together without any order or arrangement«. Am Schluss der eigentlichen Nāmamālā steht eine prašasti von fünf Versen, worin Dhanamjaya ausser seinem eignen Kāvya (s. oben) den Akalanka und Pūjyapāda nennt. Auch bemerkt er ausdrücklich, dass die Nāmamālā aus einem satadvayam ślokānām bestehe. Man darf daher annehmen, dass die lithographirte Ausgabe den ursprünglichen Text repräsentirt. Es gibt aber Handschriften, die ausser dem synonymischen Abschnitt noch einen homonymischen, von ungefähr 50 Versen, enthalten. Der erste Abschnitt (pariccheda) führt dann den Namen śabdasamkīrņaprarūpana, der zweite heisst śabdasamkīrnasvarūpanirūpana. So lauten die Namen in einer Handschrift, die sich im Besitz des Herrn Prof. JACOBI befindet 10. In andren Handschriften, z. B. in einer Handschrift des India Office", lauten die Namen etwas anders. In einer Handschrift, die BURNELL 47ª kurz beschrieben hat, ist das Werk in drei pariccheda eingeteilt. Handschriften mit einer kanaresischen tīkā verzeichnet TAYLOR, Catalogue raisonnée I, 395-96.

Dhanamjaya wird von den Commentatoren selten citirt. Einmal nennt

ihn Rāyamukuṭa 12, mehrere Male Hemādri im Raghuvaṃśadarpaṇa.

Mit Bezug auf die Bemerkungen von Wilson, Works V, 218, n., will ich hier noch erwähnen, dass sich unter den Handschriften, die Anquetil Duperron nach Europa brachte, zwei Exemplare einer Nammala (sic) befinden <sup>13</sup>. Da Duperron selbst diese Nammala als Dictionnaire Samskretan à l'usage des Sciouras (d. h. Jainas) bezeichnet, so ist sie vielleicht mit der Nāmamālā des Dhanamjaya identisch.

¹ Ind. Ant. XIV, 14. — ² Report für 1884—87 р. 19 f.; vgl. Peterson, 4th Report, р. LXI. — 3 Siehe schon Wilson V, 23 I f. — 4 Mitgeteilt von Bhandarkar l. c. р. 138. Die Strophen waren übrigens schon früher bekannt (s. die in § 8 citierte Ausgabe des Dhanamjayakośa). — 5 Drei Stellen bei Bhandarkar l. c. р. 20 und Aufrecht Cat. Cat. I, 266; die vierte ist Ganar. 306, 14 — Dvisaṃdhānakāvya III, 18. — 6 Peterson, 2nd Report p. 59. 61. — 7 Klatt bei Weber, Verzeichnis II, 1101, n. 2. — 8 Pathak Ind. Ant. XIV, 14, n. 1. — 9 Cat. Cat. I, 266. — Nach Burnell heisst das Werk auch Pramāṇanāmamālā (Classified Index p. 47 a). Das ist wohl nicht richtig. — 10 ZDMG. 33, 696. — 11 Eggeling 285 b. — 12 ZDMG. 28, 113. — 13 Zend-Avesta I, p. CCCLXVIII et DXL. Hamilton et Langlès, Catalogue des manuscrits samskrits p. 95—96.

§ 19. Der Viśvaprakāśa des Maheśvara Kavi, ein homonymischer Kośa in etwa 2240 Versen¹, verfasst — nach des Autors eigner Angabe — im Jahre 1111. Dem eigentlichen Kośa ist eine Einleitung von 23 Versen²

vorausgeschickt, in der sich Maheśvara über seine Vorfahren und die Quellen, die er benutzt haben will, verbreitet. Er gehört einer Familie von Ärzten an und stammt von Haricandra ab, der Hofarzt des Königs Sāhasānka³ war und einen Commentar zum Carakatantra verfasste. Maheśvara selbst dichtete eine Lebensbeschreibung des Sāhasānka (Sāhasānkacarita; Einleitung v. 12). Von weiteren Vorfahren nennt er den Kṛṣṇa, der Hofarzt des Königs von Gādhipura war; Dāmodara; Malhaṇa, und dessen Bruders Sohn Keśava (Kṛṣṇa). Von letzterem stammt Śrībrahma⁴, der Vater des Maheśvara. In der Unterschrift des ganzen Werkes wird der Autor als sakalavaidyarājacakrarājaśekhara (oder ähnlich) bezeichnet⁵.

Als seine Quellen und Vorgänger nennt Maheśvara den Bhogīndra, Kātyāyana, Sāhasāṅka, Vācaspati, Vyāḍi, Viśvarūpa, Amaramaṅgala<sup>6</sup>, Śubhāṅga,

Vopālita und Bhāguri.

Mit Rücksicht auf die Zweifel, die Haas? über die Echtheit der Einleitungsverse zum Viśva geäussert hat, will ich nicht unterlassen, darauf hinzuweisen, dass es Handschriften gibt, in denen die Einleitung von der soeben besprochnen bedeutend abweicht. Ich nenne eine Berliner Handschrift<sup>8</sup> und eine Londoner des India Office<sup>9</sup>. In der Berliner Handschrift ist die Einleitung viel kürzer; ausserdem stehn die Verse in andrer Reihenfolge, z. T. mit abweichenden Lesarten. Der Vers, in dem Maheśvara seine Quellen aufzählt, fehlt gänzlich. Während in andren Handschriften sieben Verse dem Stammbaum des Autors gewidmet sind, beschränkt sich die Berliner auf drei: der Grossvater des Maheśvara heisst hier Kṛṣṇamiśra, der Vater Śrībrāhma.

Auf die Einleitung folgt der erste oder Hauptteil (mukhakhanda) des Werkes, der eigentliche Viśvaprakāśa (Einleitung v. 14). Über die Anordnung der Wörter ist oben gehandelt worden 10. Am Schluss des mukhakhanda stehn die homonymischen avyaya; dann folgen noch einige Verse, in deren letztem das Datum des Werkes angegeben wird. Da dieser Vers in einzelnen Handschriften fehlt, so ist die Echtheit des Datums, aber meines Erachtens

ohne Grund, angezweifelt worden 11.

Eine wie es scheint leider verlorene Viśvaţīkā wird von Vallabhagani im Sāroddhāra citirt<sup>12</sup>. Diese ţīkā enthielt, nach den Citaten zu urteilen, der Litteratur entnommene Belege für die einzelnen Wortbedeutungen. In dem Commentar zu der Stelle moham icchanti mūrchāyām avidyāyām ca sūrayaḥ<sup>13</sup> war das Beispiel für mūrchā: Kumārasaṃbhava IV, 1, das für avidyā (= viparyaya): na muñcāmaḥ kāmān ahaha gahano mohamahimā aus Bhartṛhari<sup>14</sup>.

Eine leidliche Ausgabe des Viśvakośa ist im Ṣaṭkośasaṃgraha enthalten (§ 8). Der ganze Viśva ist auch von Borooah in seinem Nānārthasaṃgraha wiedergegeben worden. Was von dieser Wiedergabe zu halten ist, habe ich in den GGA. 1885, 384ff. gezeigt. Eine neue, hoffentlich genügende Ausgabe soll, einer Ankündigung zufolge, im dritten Bande des Bombayer Abhidhāna-

samgraha erscheinen.

Dem mukhakhanda des Viśvaprakāśa ist als Anhang ein Śabdabhedaprakāśa beigefügt. Dieser besteht aus vier Teilen (nirdeśa; mit mehreren Unterabteilungen); aus dem eigentlichen Śabdabheda, einem Bakārabheda, Ūşmabheda und einem Lingabheda. Eine Ausgabe des Sabdabhedaprakāśa, mit einem sehr nützlichen Index, hat Borooah im Nānārthasangraha p. 486—520 geliefert. Dem Śabdabhedaprakāśa gleiche oder ähnliche, vielfach verstümmelte Werkehen werden auch andren Autoren, z. B. dem Puruşottama und Śrīharṣa, zugeschrieben 15. Hierher gehört der erste der beiden Dvirūpakośa im Dvādaśakośasamgraha (§ 8), der nach dem Colophon von Puruşottama verfasst sein soll.

Einen Commentar 16 zum Śabdabhedaprakāśa schrieb Jñānavimalagaņi im

Jahre 1598. Die interessante Einleitung zu diesem Commentar — dessen Veröffentlichung wünschenswert ist — hat Peterson im Second Report p. 64 f.

besonders besprochen.

1 Notices of Skr. MSS. IV, 155: granthasamkhyā 2240. — 2 Mitgeteilt in: Cat. Oxon. p. 187; Notices IV, 154; Webers Verzeichnis II, 261. Vers II—20 übersetzt von Haas ZDMG. 30, 648. — 3 Eine Vermutung über diesen König bei Wilson V, 215. — 4 So die Ausgabe und die meisten mir bekannten Handschriften. — 5 Vgl. dazu Notices IV, 154: The author is best known by his title of Rāja-śekhara (?). — 6 S. v. a. Amarakośa nach Aufrecht, Cat. Oxon. 188a (anders Cat. Cat. I, 27). Haas trennt Amara und Mangala. — 7 ZDMG. 30, 648 f. — 8 Weber, Verzeichnis I, Nr. 803. Die Kenntnis dieser Handschrift verdanke ich Herrn Prof. Pischell. — 9 Genaueres bei Eggeling unter Nr. 1002. — 10 Vgl. § 4—5; auch Cat. Oxon. p. 188. — 11 Haas, ZDMG. 30, 649. — 12 Beitr. z. ind. Lex. 69. — 13 Rām Dās Sens Ausgabe des Abhidhānacintāmani p. 53, n. 6. — 14 Sārngadharapaddhati 4156. Genau dieselben Beispiele bei Mahendra zu Hem. Anek. II, 587. — 15 Genaueres bei Eggeling 295a. Dem Sriharşa wird auch ein Śleṣārthapadasamgraha zugeschrieben, und ein Lexikograph Śriharşa wird von Kṣirasvāmin citirt. Shankar P. Pandit, Vorrede zum Raghuvamśa, p. 78 n.; Hall, Vorrede zur Vāsavadattā p. 18 n. — 16 Peterson, Second Report 64 ff. 124 ff.; Weber, Verzeichnis II, 264 ff.

§ 20. Der Anekārthakośa des Kaśmīrers Mankha gehört der Mitte des 12. Jahrhunderts an, vorausgesetzt, dass der Verfasser mit dem Mankha identisch ist, der »wahrscheinlich zwischen 1135 und 1145« das Śrīkanthacarita schrieb¹. An der Identität des Kośakāra mit dem Dichter ist aber kaum zu zweifeln². Jedenfalls kann der Mankhakośa nicht viel jünger als etwa 1150 sein, da er, wie wir sehen werden, von Mahendrasūri, einem Schüler des Hemacandra, häufig citirt wird³.

Der Mankhakośa besteht aus etwa 1000 śloka. In der Anordnung der Wörter weist er keine Besonderheiten auf. Von den anekārtha und den Wortbedeutungen sind einige dem Mankha eigentümlich; doch deckt sich der Inhalt des Kośa im Wesentlichen mit (dem nānārthavarga des) Amara und mit Śāśvata. Diese beiden Lexikographen führt er auch unter seinen Quellen auf. Ausserdem nennt er noch Bhāguri, Kātya, Halāyudha, Hugga, und den Nighaṇṭu

des Dhvanvantari.

Was dem Mankhakośa seinen Wert verleiht, ist eine tīkā, von der die ersten zwei Drittel erhalten geblieben sind. Der Verfasser — wahrscheinlich Mankha selbst — hat sich darin bemüht, die Wörter und Wortbedeutungen mit Beispielen aus der Litteratur zu belegen. Dies ist ihm in den meisten Fällen gelungen. Wenn er kein Beispiel kennt, so pflegt er seine Unwissenheit mit der stehenden Phrase »udāharanam anvesyam« offen einzugestehen4.

Der Mankhakośa ist, zumal ausserhalb Kaśmīrs, wenig bekannt geworden. Öfters citirt ihn Rājānaka Ratnakantha in seinen Commentaren zur Stutikusumānjali und zum Yudhisthiravijayakāvya, sehr oft Mahendra im Commentar zum Anekārthasangraha. Wenn übrigens die Citate aus Mankha im Commentar zur Stutik. I, 5; II, 14; V, 12 correct gegeben sind, so muss Mankha auch einen synonymischen Kośa verfasst haben.

Eine Ausgabe des Mankhakośa nebst reichhaltigen Auszügen aus dem Commentare befindet sich im Druck und soll als dritter Band der Quellen-

werke der altindischen Lexikographie (§ 8) erscheinen.

<sup>1</sup> BÜHLER, Kaśmîr Report p. 50. — <sup>2</sup> BÜHLER, l. c. p. 76. — 3 Auch von Hemacandra selbst? Vgl. die bhūmikā zur Vyākhyāsudhā (ed. Bomb. 1889) p. 3, 7, und dazu das Scholion zu Hem. Abhidh. 795 BÖHTLINGK. — 4 Genaueres in der Einleitung zum Śāśvata XII ff.; Beitr. z. ind. Lex. 70 ff.

§ 21. Die Wörterbücher des Hemacandra (1088—1172) sind für die indische Lexikographie von der grössten Wichtigkeit und verdienen hier eine genauere Betrachtung und Würdigung als manche der bereits besprochenen

oder noch zu besprechenden Werke. Wie seine Grammatik<sup>1</sup>, so führen uns die Wörterbücher des Hemacandra die Resultate indischer Forschung in abgeschlossner Weise vor Augen. Die Haimakośa sind vorzüglich überliefert. Hemacandra konnte noch Quellen benutzen, die uns verloren gegangen sind. Aber auch die von seinen Quellen, die uns noch zu Gebote stehn, lagen ihm sicherlich in viel bessern Handschriften vor als uns. Es kommt hinzu, dass seine Wörterbücher fast alle von ihm selbst, seinen Schülern oder Späteren mit Commentaren versehen worden sind. Diese Commentare können dieselbe Bedeutung für die Lexikographie beanspruchen, wie die Commentare zum Sabdānuśāsana des Hemacandra für die Geschichte der Grammatik<sup>2</sup>.

Hemacandra hat vier3 Wörterbücher verfasst: ein synonymisches (Abhidhanacintamaninamamalla), ein homonymisches (Anekarthasamgraha), ein Prakritwörterbuch von unschätzbarem Werte (Deśīnāmamālā oder Ratnāvalī) und einen Nighantuśesa (§ 24). Alle vier Werke wollte Hemacandra als Supplemente zu seiner Grammatik angesehen wissen4, wie z. B. aus dem Schluss der Deśināmamālā deutlich hervorgeht (zayaranasesaleso VIII, 77). Was die Entstehungszeit der Kośa und der dazu gehörigen Commentare betrifft, so lässt sich, im Anschluss an die Untersuchungen von Bühler<sup>5</sup>, etwa Folgendes feststellen. Der Ekarthakośa und der Anekarthakośa wurden wahrscheinlich in der Zeit nach der Vollendung der Grammatik und vor dem Tode des Königs Jayasinha geschrieben, d. h. zwischen 1141 und 1143. In die Periode zwischen Jayasimhas Tode (1143) und dem Beginne von Hemacandras Bekanntschaft mit König Kumārapāla (etwa 1158) fällt die Abfassung des Prakritkośa und des Nighantuśesa<sup>6</sup>. Es ist möglich, dass die Nachträge oder Sesāh zum Abhidhānacintāmani ebenfalls dieser Periode angehören. Diese Nachträge sind, als besondres Werk, als Seṣākhyā Nāmamālā, Sesasamgraha oder unter ähnlichen Titeln überliefert, sie sind aber auch vielen Handschriften des Commentares zum Abhidhānacintāmaņi eingefügt; daher sind sie vielleicht gleichzeitig mit diesem, d. h. in den letzten Lebensjahren des Hemacandra, entstanden. Der Commentar zum Abhidhānacintā-maņi war ohne Zweifel Hemacandras letzte Arbeit. Ein Commentar zum Anekārthasamgraha wurde von einem seiner Schüler geliefert.

Von den genannten vier Kośa ist bis jetzt leider nur die Deśīnāmamālā so herausgegeben worden, wie man es wünschen muss. Eine Gesamtausgabe der Sanskritkośa, mit dürftigen Auszügen aus den Commentaren, ist in Bombay 1896 erschienen (§ 8). Im Übrigen habe ich über die einzelnen Sanskritkośa, insbesondre über Ausgaben und Commentare, noch Folgendes zu be-

merken.

PISCHEL im

¹ Pischel im Vorwort zur Ausgabe von Hem.'s Prakritgrammatik, Band II, S. VI; Franke, Die ind. Genuslehren S. 1. — ² Kielhorn, Ind. Ant. XV, 183. — 3 Nighantuścsa I, I; Prabhāvakacaritra 22, 837, citirt von Bühler, Über das Leben des Jaina Mönches Hemacandra, Wien 1889, S. 82, n. 74. — + Bühler, l. c. S. 18 und 73 (Anmerkung 38). — 5 L. c., S. 18. 33 f. 43 f. mit den Anmerkungen. — 6 Citirt im Commentar zum Abhidh. 1201, also sicher älter als dieser Commentar. — 7 Von Richard Pischel; Bombay Sanskrit Series No. XVII. 1880.

§ 22. Der Abhidhānacintāmaṇi besteht aus sechs kāṇḍa mit zusammen 1542 śloka. In der interessanten Einleitung (v. 1—23) verbreitet sich der Autor zunächst ausführlich über die verschiednen Wortarten, die er in seiner Nāmamālā behandelt: die rūḍha, yaugika¹ und miśra. Auf eine Unterscheidung des Geschlechtes der Wörter lässt sich Hemacandra, im Gegensatz zu Amara u. s. w., nicht ein, abgesehen von der Unterscheidung durch den rūḍabheda (§ 6). Mit der Bemerkung: lingam jñeyam lingānuśāsanāt (v. 19) verweist Hemacandra betreffs der Geschlechter auf sein eignes (svopajña) Lingānuśāsana. Diese Bemerkung gilt auch für die andren Kośa des Hemacandra.

Die vier letzten Verse der Einleitung geben ein Inhaltsverzeichnis² der einzelnen kāṇḍa. Der erste kāṇḍa behandelt die Obergötter d. h. die Jaina-Gottheiten mit Allem, was dazu gehört (sāṇga), der zweite die übrigen (brahmanischen) Götter, der dritte die Menschen, der vierte die Tiere, der fünfte die Bewohner der Unterwelt, der sechste Abstracta, Adjectiva und Partikeln³. Den Schluss der Einleitung bildet eine einzige kurze Paribhāṣā: tvantāthādī na pūrvagau (§ 4).

Über die Quellen, die er benutzt hat, äussert sich Hemacandra mit keinem Worte. Wahrscheinlich ist es, dass er, ausser dem Amarakośa, das

Meiste dem Halāyudhakośa4 und der Vaijayantī5 verdankt.

Von der alten Calcuttaer Ausgabe des Abhidhānacintāmaṇi, der zusammen mit dem Anekārthasaṃgraha auf Colebrookes Veranlassung 1807 gedruckt wurde, ist, nach Böhtlingks Urteil, nicht viel Gutes zu sagen. Sie wimmelt von Druckfehlern und schlechten Lesarten. Eine kritische Ausgabe, nebst Auszügen aus Hemacandras eignem Commentar, wurde von Böhtlingk und Rieu, St. Petersburg 1847, besorgt. Zu nennen ist noch die neuere Calcuttaer Ausgabe des Rām Dās Sen vom Jahre 1878, die Auszüge aus verschiednen (?) Commentaren enthält.

Einen Auszug aus dem Abhidhānacintāmaņi, unter dem Titel Pañcavarganāmasamgraha, verfasste Śubhaśīlagaṇi (zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts). Eine Handschrift des Werkes — die ich einer genaueren Prüfung noch nicht habe unterziehen können — befindet sich im Britischen Museum (MS. Or. 2142). Eine Umarbeitung des Abhidhānacintāmaṇi ist, wie es scheint<sup>6</sup>, der in den Notices X, 151 f. beschriebne, dort freilich als ein Commentar zum Hemakośa bezeichnete Viviktanāmasamgraha des Bhānucandragaṇi? Der Autor lebte unter Kaiser Akbār (1556—1605). Der Sabdaratnākara des Sādhusundaragaṇi (Notices VIII, 11; Anfang des 17. Jahrhunderts), zeigt dieselbe Einteilung des Stoffes wie der Abhidhānacintāmaṇi und ist ihm wolfil auch sonst nahe verwandt.

Der Abhidhānacintāmaṇi ist mehrfach commentirt worden. Zunächst, wie schon bemerkt wurde, von Hemacandra selbst. In den Einleitungsversen zu seiner tīkā (vivṛti) nennt Hemacandra als Hauptautoritäten den Vyādi, Dhanapāla und Vācaspati. Die Schriftsteller und Werke, die er sonst im Commentar citirt, sind von Böhtlingk in seiner Ausgabe des Abhidhānacintāmaṇi S. vii f. zusammengestellt worden. Ein Auszug (avacūrī, avacūrnikā) aus der tīkā des Hemacandra scheint in einer Handschrift vorzuliegen, die in den Notices IX, 148 beschrieben ist.

Ein zweiter Commentar ist der Sāroddhāra des Vācanācārya Vādiśrīvallabha<sup>8</sup> (Vallabhagaṇi). Dieser Commentar, verfasst unter König Sūryasiṃha von Yodhapura im Jahre 1611, ist nach des Autors eigner Angabe ein Auszug aus einem grösseren Werke, dem Nāmanirṇaya (niraṇāyi mayā nāmnāṃ nir

nayo nāmanirnaye); daher erklärt sich der Titel Sāroddhāra9.

Ein dritter Commentar ist der Vyutpattiratnākara des Devasāgaragaņi; verfasst 1630. Anfang und Schluss des Commentars sind von Weber,

Verzeichniss II, 256 ff. mitgeteilt worden.

Die zum Abhidhānacintāmaṇi gehörigen Śeṣāḥ (Śeṣasamgraha; Pariśiṣṭa) sind, nebst Angabe der Stellen, zu denen sie gehören, von Böhtlingk am Schluss seiner Ausgabe des Abhidhānacintāmaṇi S. 421—43, ausserdem im Abhidhānasaṃgraha II, Nr. 7 abgedruckt worden. Nach Aufrecht, Cat. Cat. I, 662 hat Vallabhagaṇi einen Commentar zum Śeṣasaṃgraha verfasst. Die Veröffentlichung dieses Commentars wäre sehr zu wünschen.

Eine Nachlese (Śiloñcha) zum Abhidhānacintāmaņi, die einen Jinadeva Munīśvara zum Verfasser hat 10, ist mitgeteilt in Rām Dās Sens Aus-

gabe des Abhidhānacintāmaņi p. 219—31 und im Abhidhānasaṃgraha II, Nr. 11.

I PISCHEL und GELDNER, Vedische Studien II, 266 ff. — <sup>2</sup> Colebrooke, Misc. Essays<sup>I</sup> II, 206. — <sup>3</sup> Cat. Oxon. 185<sup>a</sup>. — <sup>4</sup> Aufrecht, Vorrede zum Haläyudha p. VI. — <sup>5</sup> GGA. 1894, 817. 822 f. — <sup>6</sup> Vgl. Cat. Cat. II, 62 unter Nämasamgraha. — <sup>7</sup> Hultzsch, Prolegomena zu des Vasantarāja Śākuna (1879) p. 32; Peterson, 5th Report p. XLIX. — <sup>8</sup> Fälschlich trennt Aufrecht, Cat. Cat. I, 24; II, 5 den Commentar des Vādiśrīvallabha von dem des Vallabhagani. Petersons Angabe (4th Report p. XLVI), dass Śrīvallabha wrote a gloss, called a Durgapadaprabodha, on Hemacandra's commentary on his own Nāmamālā, beruht wohl auf einer Verwechselung mit dem Commentare des Vallabha zum Lingānuśāsana (Weber, Verz. II, 250). Borooahi, Nānārthas., Preface p. 53 verwechselt den älteren Vallabha, der die Kāvya commentirte (Vallabhadeva, Cat. Cat. I, 555), mit dem bedeutend jüngeren Vallabha(-gaṇi). — <sup>9</sup> Bhandarkar, Report für 1883—84, p. 126. 438. 439. — <sup>10</sup> Er schrieb, nach v. 140 der Bombayer Ausgabe, Vaikrame 'bde trivasvindumite (?) rādhādyapakṣatau.

\$ 23. Der Anekārthasamgraha besteht aus sieben kānda mit zusammen 1829 śloka. In den ersten sechs kānda (satkāndī), dem eigentlichen Anekārthasamgraha, werden der Reihe nach ein-, zwei-, drei-, vier-, fünf- und sechssilbige Wörter (Substantiva und Adjectiva) erklärt. Der siebente kānda, der die vieldeutigen avyaya behandelt, ist ein Anhang (śeṣa) zur ṣatkāndī und wird daher in den Handschriften auch als Anekārthaśeṣa bezeichnet.

Die Quellen, die Hemacandra für sein homonymisches Wörterbuch excerpirt hat, nennt er in der Einleitung so wenig wie er sich in der zum Abhidhānacintāmani über die Quellen für dieses Werk ausspricht. Wir können nur vermuten, dass der Viśvakośa die Hauptquelle gewesen ist. Oder wir müssen die nahe Verwandtschaft, die zwischen Anekarthasamgraha und Viśva besteht, aus der Benutzung ein und derselben älteren Quelle erklären?. Es ist hier nötig, einer öfters gedankenlos nachgeschriebnen<sup>3</sup> Behauptung Wilsons<sup>4</sup> zu gedenken. Dieser erklärte, dass der Anekarthasamgraha, abgesehen von der Verschiedenheit in der Anordnung der Wörter, »precisely the same as the Viśva« und wahrscheinlich von irgend einem späteren Schriftsteller zur Ergänzung des Abhidhanacintamani verfasst worden sei. Dieser seltsamen Behauptung gegenüber hat Goldstücker schon 1860 im Sanskrit Dictionary p. 245ª festgestellt, dass die genannten Anekārthakośa zwar einander ähnlich, aber keineswegs identisch sind5. Goldstücker hatte auch Kenntnis von der Existenz eines Commentars — der Wilson noch unbekannt war —, da er auf das »single MS. leaf« hinweist, das durch irgendwelchen Zufall ins Britische Museum verschlagen worden ist und den Commentar zu Anekarthasamgraha 3, 612-18 enthält6.

Im Anekārthasamgraha werden gegen 3900 Wörter in knapper, aber nicht misszuverstehender Weise erklärt. Auch die Anordnung der Wörter muss als vorzüglich bezeichnet werden. Hemacandra hat die Wörter nicht nur nach der Silbenzahl, nach den Anfangsbuchstaben und den Endconsonanten geordnet, er hat auch, wie \$ 5 ausgeführt wurde, auf die den Anfangsconsonanten folgenden Vocale Rücksicht genommen Mithin sind die Wörter, auch ohne einen nach europäischer Art gefertigten Index, meistens leicht aufzufinden, zumal in einer Ausgabe, wo die anekārtha durch fetten Druck her-

vorgehoben sind, wie in der neuesten Bombayer von 1896.

Die älteren und leider auch fast alle neueren, oben §§ 8 und 22 verzeichneten, Ausgaben sind unbrauchbar. Über die alte Calcuttaer habe ich in meinen Beitr. z. ind. Lex. 78—93, über die von Borooah (in seinem Nānārthasamgraha) in den GGA. 1885, 384 ff. gehandelt. Einzig zuverlässig ist die von mir besorgte Ausgabe (s. § 8). Der Index dazu ist separat, als Appendix zum zweiten Bande der Quellenwerke der altindischen Lexikographie (1895)

erschienen. Als eine Ergänzung der Vorrede zu meiner Ausgabe sollen die Epilegomena dienen, die ich in den SBWA. CXXIX, Nr. 11 (1893) veröffentlicht habe. Ungenügend ist auch die neueste Ausgabe (im Abhidhānasamgraha II, Nr. 8; 1896). Die zahlreichen Fehler und Mängel dieser Ausgabe sind um so weniger zu entschuldigen, als die Herausgeber zwei Handschriften des Commentars benutzen konnten. Wie es scheint, ist den Herausgebern die

Bedeutung des Commentars gar nicht klar geworden.

Dieser Commentar führt den Titel Anekarthakairavakarakaumudī. Er beginnt so, als wenn er von Hemacandra selbst herrühre: nijānekārthasamgrahe vaksye tīkām 10. Es wäre auch nicht unmöglich, dass Hemacandra den Anfang selbst geschrieben oder wenigstens dictirt hat, dass er vom Tode überrascht worden ist, ehe er die Erklärung seines zweiten Kośa vollenden konnte<sup>11</sup>. In einer Prasasti, die sich in den Handschriften am Schluss des II., III. und VII. kānda findet12, gibt sich Mahendrasūri, ein Schüler13 des Hemacandra, als den eigentlichen Verfasser oder sagen wir als den Herausgeber der fīkā zu erkennen. Er sagt, er habe sie nach der (mündlichen) Erklärung 14 seines Lehrers in dessen Namen (tannāmnaiva) veröffentlicht. Genaueres lässt sich über seinen Anteil an dem Commentare nicht feststellen. Als Quellen für den Commentar 15 werden in der Einleitung genannt: Viśvaprakāśa, Śāśvata, Rabhasa, Amarasimha, Mankha, Hugga, Vyāḍi, Dhanapāla, Bhāguri, Vācaspati, Yādava, Dhanvantarinighaņţu. Indessen auf solche Aufzählungen ist nicht allzuviel zu geben. Vorzugsweise wird Mahendra die Viśvatīkā<sup>16</sup> — wenn diese zu seiner Zeit schon existirte — und den Mankha (den er sehr oft citirt) nebst der tīkā dazu ausgeschrieben haben 17.

Wie in der Einleitung v. 8 gesagt wird, besteht der Commentar zu jedem einzelnen Worte aus vier Teilen. Mahendra gibt zunächst die Etymologie des Wortes (vyutpatti) unter Berufung auf Hemacandras Grammatik nebst ihren Anhängen. Es folgt eine Bemerkung über das Geschlecht des Wortes (linganirnīti), über dessen substantivische oder adjectivische Natur. Gewöhnlich werden dann schwierige, an sich nicht klare Bedeutungen noch weiter erklärt (visamārthaprakāsanam). Endlich viertens werden die Bedeutungen mit Belegstellen (drstanta, laksya) versehen. Dieser Teil des Commentars ist für uns entschieden der wichtigste. Übrigens ist es Mahendra, wie sich denken lässt, nicht gelungen, alle Wörter und Bedeutungen zu belegen. Er selbst beklagt das in der Prasasti v. 3. Aber das muss man ihm zum Vorwurf machen, dass er — allem Anschein nach wenigstens — Beispiele geradezu erfunden hat 18. Auch muss hier bemerkt werden, dass Mahendras Erklärungen schwerlich immer correct sind. Man sehe z. B. die sonderbare Erklärung<sup>19</sup> von kaukrtya im Commentar zu 5, 43. Indessen trotz aller Mängel ist die Anekarthakairavakarakaumudī ein ganz vorzügliches Werk, sie ist vorläufig der einzige vollständig erhaltne Commentar zu einem der grösseren Anekarthakośa. Von der Mankhatīkā ist ein Drittel verloren gegangen; ausserdem ist diese tīkā bei Weitem nicht so ausführlich wie die des Mahendra.

Eine Ausgabe der Kaumudī ist in meiner Ausgabe des Anekārthasaṃgraha enthalten. Der Commentar zum I. Kāṇḍa ist vollständig abgedruckt worden; von dem Commentar zu den übrigen Kāṇḍa konnten leider nur Auszüge gegeben werden. Auszüge finden sich auch in der Bombayer Ausgabe des Anekārthasaṃgraha von 1896, sowie in der Ausgabe der Vyākhyāsudhā (Bombay 1889). Wie es scheint, sind Handschriften des Commentars in Indien gar nicht so selten, wie ich früher glaubte. Es steht zu hoffen, dass früher oder später eine vollständige und correcte Ausgabe in Indien erscheinen wird.

Nachträge (śeṣāḥ) zum Anekārthasamgraha in metrischer Form 20 sind nicht

vorhanden. Allerdings wird in den Catalogen ein Anekārthaśeṣa als ein besondres Werk des Hemacandra aufgeführt, z. B. von Aufrecht im Cat. Cat. I, 19. 768. Allein damit ist ohne Zweifel der Anekārthasangraha gemeint: die Unterschrift »Anekārthaśeṣa« am Schluss des VII. oder avyayakānḍa (s. oben S. 33) ist irrtümlich für den Titel des ganzen Werkes ausgegeben worden. Derartiges ist öfters vorgekommen. Die eine Handschrift, die Aufrecht anführt, Nr. 145 der Hultzsch'schen Sammlung in Oxford, habe ich selbst untersucht. Diese enthält auf 102 Blättern den Text des Anekārthasangraha. Am Rande der Blätter steht eine avacūri²¹ d. h. ein Auszug aus Mahendras Commentar.

1 Commentar S. 2, 11 und 188, 6 in meiner Ausgabe. — 2 Franke, Vorrede zur Ausgabe von Hem. Ling. xiv f. — 3 Burnell 49b; Haas 45a. — 4 Works V, 223. — 5 Einleitung zum Säśvata x, n. 3; Borooah, Nānārthas., Pref. 12 f. — 6 Das wohlerhaltne Blatt trägt die Zahl 220 und liegt in der Handschrift Sloane 4090. Die Kenntnis der Hs. verdanke ich Herrn Cecll Bendall. — 7 Auffällig raklapāda 4, 141 (zwischen catuṣpada und janapada); offenbar ein alter Fehler für cakrapāda, vgl. die v. l. in der ed. Bomb. v. 1513; Ajaya im Pet. Whuch unter cakrapāda, und Vaijayantī 266, 44: cakrapādau rathagajau. — 8 Commentar S. 2, 22. — 9 Vgl. meine Epilegomena S. 21. — 10 In den Unterschriften der einzelnen kānda wird die fīkā ausdrücklich als ācāryaśrīhemacandraviracitā bezeichnet. — 11 Anders Bühler, Üeber das Leben etc., p. 88, n. 92. — 12 Abgedruckt in meiner Ausgabe p. 86—87. Vgl. auch Bühler, l. c. p. 43 f. 88; Petterson, First Report p. 51 f. 89. — 13 Als solcher auch erwähnt im Kumārapālapratībodha des Somaprabhācārya (Peterson V, 39). Er war bei der ersten Vorlesung dieses 1185 verfassten Werkes zugegen. Vgl. noch Petterson IV, p. xc. — 14 Praśasti v. 2: vyākhyām anubrūmahe. — 15 Beitr. z. ind. Lex. 75 ff. — 16 Er citirt sie niemals, meint sie aber vieleicht mit dem śāstrāntaram Praśasti v. 3 a. Vgl. auch oben § 19, Ann. 14. — 17 Wir verdanken dem Mahendra die Erhaltung der Mahkhatīkā zu ungefähr 50 Wörtern, da er auch aus dem Teile dieser tīkā citirt, der verloren gegangen ist. — 18 Beitr. z. ind. Lex. 77. — 19 Näheres GGA. 1888, 854. Über den Mangel an Kritik bei Mahendra vgl. meine Epilegomena S. 6, Anm. 2. — 20 Zahlreiche Nachmentar. — 21 Citirt im Comm. zum Hīrasaubhāgyakāvya I, 83.

\$ 24. Der Nighantuśesa, ein botanisches Glossar in 396 śloka, ist, wie der Name<sup>1</sup> andeutet, eine Ergänzung zum Abhidhanacintamani, und zwar zu v. 1131—1201 (Vanaspatikāya), d. h. zu dem Abschnitt, für den Hemacandra keine sesah geschrieben hat2. Das Werkehen zerfällt in sechs kända von ungleicher Länge, die der Reihe nach die Bäume (vrksa), Sträucher (gulma), Schlinggewächse (latā), Gemüsepflanzen (śāka), Gräser (tṛṇa) und Getreidearten (dhānya) behandeln. Auffälliger Weise stimmt der Abschnitt über die Lotusarten (III, 323-31), sowie der ganze dhanyakanda fast durchaus mit den entsprechenden Abschnitten des Abhidhanacintamani (1160 ff. 1168 ff.) überein. Der Abschnitt über edle Steine, von dem Bühler<sup>3</sup> übrigens nur wie es scheint auf eine mündliche Mitteilung 4 des Dr. Внай Dал gestützt — spricht, findet sich in der einzigen Ausgabe des Nighantuśeșa, die bis jetzt erschienen ist, nicht vor. Diese Ausgabe (Abhidhanasamgraha II, Nr. 9) weist im Anfang des ersten kānda eine grössere Lücke, einige kleinere Lücken in den übrigen kānda auf. Eine alte, etwa funfzig Jahre nach dem Tode des Hemacandra geschriebne Palmblatthandschrift des Nighantusesa ist bei Peterson, 5th Report p. 23 verzeichnet. Mit Hülfe dieser Handschrift dürfte es nicht schwer fallen, eine Ausgabe herzustellen, die correcter und vollständiger ist als die Bombayer. Ein Commentar zum Nighantusesa scheint nicht zu existiren.

TVgl. das Scholion zu Hem. Abhidh. 1201 p. 397 BÖHTLINGK. — 2 Hem. Abhidh. ed. BÖHTLINGK p. 439. — 3 Über das Leben etc. S. 34. — 4 BÜHLER, Report on the search for Sanskrit MSS. during the year 1874—75, p. 7, n.

<sup>\$ 25.</sup> Der Nānārthaśabdakośa des Medinikara, gewöhnlich als Medini-

kośa oder kurz Medinī, Medini citirt, umfasst in der alten Calcuttaer Ausgabe (§ 8) über 2300 śloka t. Über den Verfasser, der sich einen Sohn des Prāṇakara (Paṇḍunakara?) nennt², wissen wir nichts Genaueres. Nach den Berechnungen von Bhandarkar in der Vorrede zu seiner Ausgabe des Mālatīmādhava (1876) S. XIII f. wird Medinikara gegen Ende des 14. Jahrhunderts

gelebt haben3.

Die Medinī beginnt mit einer Reihe von paribhāṣās, die sich hauptsächlich mit der Art, wie die Geschlechter bezeichnet werden, beschäftigen (§ 6). Der eigentliche Kośa ist in varga (kāntavarga u. s. w.) eingeteilt. Die Anordnung der Wörter ist vorzüglich, übrigens im Wesentlichen von der im Anekārthasamgraha nicht verschieden. In den Schlussversen zählt Medinikara eine stattliche Reihe4 von Autoren und Werken auf, die er benutzt haben will: darunter ist auch der Viśvaprakāśakośa, dem er die wenig ehrenvolle Bezeichnung bahudosa zu Teil werden lässt. Dieses Epitheton bezieht sich wohl auf den Mangel an einer genauen Geschlechtsbezeichnung und einer praktischen Anordnung der Wörter im Viśva<sup>5</sup>. Jedenfalls hat sich Medinikara nicht gescheut, den Viśva sehr stark zu benutzen, ja der »sehr fehlerhafte« Viśva war wahrscheinlich seine Hauptquelle. Es darf aber nicht verschwiegen werden, dass Medinikara selbständige Lesarten hat. So erklärt er kuntala mit casaka »Becher«, Maheśvara6 dagegen mit lāngala »Pflug«.

Ausgaben der Medinī s. § 8. Eine durchaus brauchbare Ausgabe ist bis jetzt noch nicht erschienen. Die beste ist die von Somanāthaśarman MUKHOPĀDHYĀYA, Calcutta 1869; doch kann auch diese nicht genügen, wie ich in meinen Beitr. z. ind. Lex. S. 8 f. gezeigt habe. Вогооан, Nānārthas. p. 20 stimmt meinem Urteil bei, indem er die Ausgabe mit den Worten charakterisirt: Careful but admittedly based on Wilson's Dictionary and not therefore

always reliable.

Ein Commentar zur Medinī soll vorhanden sein?. Doch ist etwas

Näheres über ihn bis jetzt nicht bekannt geworden.

1 2592 śloka in einer Hs. bei BÜHLER, Cat. of MSS. from Gujarāt, No. 3, p. 41. — 2 EGGELING 288b. — 3 Siehe schon Wilson V, 222; auch G. R. NANDARGIKARS Ausgabe des Raghuvamśa (1891), S. 7. — 4 Wilson V, 218 ff. — 5 Wilson V, 214; Aufrecht, Cat. Oxon. 188b; Вогоолн, Nānārthas. p. 17. Meine Beitr. z. ind. Lex. S. 20. — 6 GGA. 1885, 395 f.; meine Epilegomena S. 7, wo Belege für kuntala »Becher« gegeben sind. — 7 Aufrecht, Cat. Cat. I, 467a.

💲 26. Spätere Wörterbücher. — Von den späteren Wörterbüchern zu denen wir die Medinī selbst schon rechnen müssen - sollen hier noch einige der bekannteren genannt werden; sowie auch solche, deren Alter feststeht oder annähernd bestimmt werden kann. Der Wert der späteren Wörterbücher liegt darin , dass sie den lexikographischen Stoff oft in viel correcterer Form darbieten als ihre schlecht überlieferten Quellen, dass sie daher zur Verbesserung oder Reconstruction der älteren Wörterbücher gebraucht werden können.

Der Kalpadru (Śabdakalpadru, Nāmakalpadruma) des Keśava, ein sehr reichhaltiges synonymisches Lexikon in drei skandha; älter als die Commentatoren Mallinatha und Dinakara (schrieb 1385), da er von diesen citirt wird.

Der Sabdaratnākara des Mahīpa. Der homonymische Abschnitt dieses Werkes führt den speciellen Titel Anekartha- oder Nanarthatilaka und trägt

das Datum<sup>2</sup> 1374.

Die Nānārtharatna mālā des Irugapa Daṇḍādhinātha alias Bhāskara. Der Name des Verfassers, der unter König Harihara II. von Vijayanagara in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts lebte, erscheint in den Catalogen<sup>3</sup> auch als Nirupama oder Miruga. Ausgaben des Werkes, das wahrscheinlich auf der Vaijayanti beruht, bei HAAS 47ª und HULTZSCH, SII. I, 156.

Das Abhidhānatantra (Nāmalingānuśāsana) des Jaṭādhara; eine Art Erweiterung des Amarakośa. Der Verfasser stammt aus Cāţi- oder Caţţagrāma (Chittagong in Bengalen). Nach Aufrecht, Cat. Oxon. 191b ist er älter als Rāyamukuţa.

Die kleine Rupamanjarınamamala des Rupacandra; verfasst 1588 nach Bhandarkar, Report für 1883-84, p. 16. Zur selben Zeit<sup>4</sup> schrieb Puṇḍarīka

Vitthala die Sīghrabodhinīnāmamālā.

Die Sāradīyākhyā Nāmamālā des Harşakīrti; Ende des 16. Jahrhunderts 5. Der Name des Werkes, das im Satkośasamgraha lithographirt erschienen ist, erklärt sich daraus, dass im ersten Verse die Namen der Sāradā (Sarasvatī) aufgezählt werden.

Die Nāmasamgrahamālā des Appayadīksita (um 1600), ein synonymisches Lexikon mit einem Commentar, der zahlreiche Citate aus älteren Kośa

enthält.

Der Bhuriprayoga des Padmanabhadatta, bestehend aus einem kleineren synonymischen und einem grösseren homonymischen Teile. Der Autor ist älter als Nārāyaṇaśarman, der Commentator des Amarakośa (§ 10), da er von diesem citirt wird.

Die Sabdamālā des Rāmeśvaraśarman ist dem Bhūriprayoga ähnlich.

Die Zeit des Autors ist mir nicht bekannt.

Der Pañcatattvaprakāśa des Venīdatta, 1644 abgefasst. Das Werk

erschien lithographirt im Satkośasamgraha.

Die Sabdaratnāvalī des Mathureśa Vidyālamkāra, nach Boroomii der beste unter den neueren Kośa; verfasst 1666 nach Colebrooke II, 56 n. und WILSON V, 233.

Das synonymische Sanskritglossar des Atheners Demetrios Galanos, zwischen 1786 und 1833 in Benares abgefasst. Nach Weber, dem wir einen Bericht über dieses Glossar verdanken<sup>7</sup>, liegt darin ein Versuch vor, die einheimische Methode der synonymischen Glossare mit den europäischen Bedürfnissen gewissermaassen zu verschmelzen. Das Stichwort steht im Genetiv voran, die Synonyma (etwa 25000 Wörter) folgen im Nominativ. Vermutlich wurde das Glossar nach der Anleitung des Galanos von einem seiner brahmanischen Freunde angefertigt. In den Textproben, die Weber mitgeteilt hat, leuchtet zuweilen die ursprüngliche metrische Form der excerpirten Quellen noch deutlich hervor8. Auszüge aus dem Glossar des Galanos sind in Bönn-LINGKS kürzeres Wörterbuch übergegangen. Leider befinden sich darunter manche sehr zweifelhafte, auf die mangelhaften Quellen des Galanos - oder seine mangelhafte Quellenbenutzung - zurückgehende Angaben, wie ich an einigen Beispielen in den GGA. 1888, 853, Anm. 2 und 856f. gezeigt habe.

\*\* Vgl. oben \$\$ 11 und 21. — 2 HALL, Vorrede zur Vāsavadattā p. 45, n. —

3 STEIN, Catalogue p. XXII. 264. 417; AUFRECHT. Cat. Cat. II, 207a (der hier citirte Catalog ist mir nicht zugänglich). — 4 Unter Kaiser Akbār; Cat. Cat. I, 339. — 5 Weber, Verzeichniss II, 1207. — 6 Nānārthasamgraha, Preface p. 36. — 7 Monatsberichte der Berliner Akademie 1876, 801—823. — 8 Vgl. z. B. die Jina-Namen

bei Weber S. 823.

\$ 27. Specialwörterbücher. — Ausser den synonymischen und homonymischen Wörterbüchern, von denen die wichtigsten in den vorangehenden Paragraphen aufgeführt worden sind, gibt es noch eine ganze Reihe von Specialwörterbüchern. Auch von diesen sollen noch einige Hauptklassen und einzelne Vertreter dieser Klassen, im Folgenden genannt werden.

Die Ekāṣarakośa, die Glossare<sup>r</sup> der einsilbigen Wörter. Diese Tractate enthalten teils einsilbige Nomina, wie kha, go, bha, oder Partikeln, wie śam, teils zählen sie die Buchstaben und Silben auf, die bei ihrer Verwendungkzu mystischen Zwecken alle möglichen Bedeutungen annehmen? Die Ekākṣarakośa berühren sich daher mit den sogenannten Mātṛkākośa³, die eigentlich der Tantralitteratur angehören. Von einzelnen Werken seien erwähnt:

Der Ekākşarakośa des Puruṣottamadeva<sup>4</sup>; lithographirt im Dvādaśakośa-saṃgraha (hier anonym) und gedruckt im Abhidhānasaṃgraha I, Nr. 4. Ein sehr ähnliches Werk, das unter dem Namen Ekākṣarābhidhāna oder Aindranighaṇṭu geht, wird dem Vararuci zugeschrieben<sup>5</sup>. Der Ekākṣaranighaṇṭa, von dem Leumann in den Actes du sixième Congrès des Orientalistes III, 2, S. 56of. eine Analyse gegeben hat, scheint mit dem Werke des Puruṣottama fast ganz übereinzustimmen. Auch der Ekākṣaranighaṇṭa<sup>6</sup> am Schluss der Berliner Handschrift or. fol. 87o der Anekārthadhvanimañjarī ist wohl identisch. Die einzelnen Ekākṣarakośa auseinanderzuhalten und bestimmten Autoren zuzuweisen, ist fast unmöglich.

Die Ekākṣaranūtananāmamālā des Viśvaśaṃbhu in 115 śloka; gedruckt im Saṃskṛtakośayugmam (§ 8). Der Autor wird öfters von Vallabhagaṇi<sup>7</sup> citirt.

Sonst ist er mir nicht vorgekommen.

Die Ekākṣaranāmamālikā des Sudhākalaśa, der der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts angehört  $^8$ .

Der Ekavarņārthasamgraha des Bharatasena (18. Jahrhundert).

Von den Mātṛkākośa nenne ich den Mātṛkānighaṇṭa des Mahīdāsa (d. h. Mahīdhara); lithographirt, aber unvollständig, im Dvādaśakośasaṃgraha. Vgl. auch Leumann, a. a. O. 560. 561 ff.

Hier erwähne ich auch den Avyayakośa des Mahādeva, der im Dvādaśakośasangraha lithographirt erschienen ist. Es ist das einzige Werk der Art, das mir bekannt ist. Übrigens enthalten alle grösseren Kośa — die synonymischen wie die homonymischen — einen Abschnitt über die avyaya.

Die Dvirūpakośa (Śabdabheda); orthographische Glossare. Das wichtigste und vielleicht auch älteste Werk der Art, der Sabdabhedaprakāśa des Maheśvara, ist oben § 19 besprochen worden. Der Dvirūpakośa des Purusottama, in 75 śloka, ist im Abhidhānasamgraha I, Nr. 5 abgedruckt. Eine andre, stark abweichende, nur 55½ śloka enthaltende Ausgabe in ist im Dvādaśakośasamgraha ohne Nennung des Verfassers erschienen i. Zu erwähnen wäre noch der Dvirūpadhvanisamgraha des Bharatasena, und der Trirūpakośa i., ein Glossar der drei- und mehrgestaltigen Wörter, von Kacana Bilhana Kavi.

Die Uṇādikośa. — Der Lakṣmīnivāsābhidhānakośa des Sivarāma, aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts, ist im Saṭkośasaṃgraha veröffentlicht. Über den Uṇādikośa des Rāmaśarman handelt Aufrecht in der Vorrede zum Ujjvaladatta S. xxi. Die Uṇādināmamālā des Śubhaśīlagaṇi gehört der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts an. Die Śabdābdhitari des Rāmagovinda beschreibt Eggeling Cat. p. 245. Auch der Nānārthaśabdaratnakośa des Kālidāsa 13 mit dem Commentar Taralā des Nicula 13 Yogīndra scheint nach der im Ind. Ant.

I, 341 ff. gegebnen Beschreibung hierher zu gehören.

Medicinisch-botanische Glossare. — Diese 14 geben »eine Aufzählung von Namen der Pflanzen, Tiere, Speisen, Heilmittel aller Art, überhaupt eine Materia medica im weitesten Sinne« und führen ganz speciell den Namen Nighantu (oben S. 2). Die wichtigsten Werke der Art findet man bei Burnell p. 70 ff. und bei Eggeling p. 973 ff. zusammengestellt. Das älteste ist wohl der Dhanvantarinighantu in neun Kapiteln, nach Kşīrasvāmin älter als der Amarakośa (§ 3). Eine Ausgabe dieses wichtigen Werkes ist vor Kurzem in der Ānandāśrama Sanskrit Series, Nr. 33, part I, erschienen. Über ein hierher gehöriges Werk des Śāśvata und über den Nighantuśeşa des Hemacandra siehe oben §§ 12 und 24. Ich nenne noch die Abhidhānaratnamālā (Sadrasanighantu) eines unbekannten Verfassers, die von Mallinātha citirt wird 15; den Madanavinoda des Madanapāla, verfasst 16 1374; den Rājanighantu

des Narahari, der nach Aufrecht 17 jünger als der Madanavinoda ist; die Sabdacandrikā des Cakrapāṇidatṭa, und den homonymischen Śivakośa des

Sivadatta, mit dem Commentar Sivaprakāśa, aus dem Jahre 1677.

Von astronomisch-astrologischen Glossaren seien erwähnt: die Ganitanāmamālā des Haridatta, lithographirt im Dvādašakošasaṃgraha; der persischarabisch-sanskritische Pārasīprakāśa des Vedāngarāya, verfasst 1643, und der Pārasīvinoda des Vajrabhūşaņa aus derselben Zeit.

Eine eigentiimliche Stellung unter den Kośa nimmt der Lokaprakāśa des Ksemendra ein, über den Bühler, Kasmīr Report p. 75, zu vergleichen

Das Werk gehört nach Weber 18 in das 17. Jahrhundert.

<sup>1</sup> Cat. Oxon. 189<sup>a</sup>. — <sup>2</sup> Ibidem p. 97, n. 3. — 3 Über die Bedeutung von mātrkā vgl. Bühler in den Anecdota Oxoniensia, Aryan Series I, 3, p. 67, n. 2. -4 Über den Autor vgl. oben § 11. — 5 BURNELL 52ª; EGGELING 296b. — 6 Vgl. oben § 13 und Weber, Verzeichnis II, 255. — 7 Vgl. die Randbemerkung im Scholion zu Hem. Abhidh. 226 p. 315 BÖHTLINGK. — 8 AUFRECHT, Cat. Cat. I, 725; Weber, Verzeichnis II, 259. 1207. — 9 Die nicht unwichtig sind; vgl. Jacobi, ZDMG. 47, 576. — 10 Eggeling 294b. — 11 Vgl. oben \$19; es ist der zweite der beiden Dvirupakośa: der erste trägt den Namen des Purusottama mit Unrecht. — 12 With much that is fanciful, there is here some useful matter; BURNELL 524. — 13 To find these two names combined sounds like a joke; AUFRECHT, Cat. Cat. II, 62a. Vgl. anch Taylor, Cat. rais. II, 128f. 374f. — 14 Rotti, Ind. Stud. XIV, 398. — 15 AUFRECHT, Vorrede z. Halāyudha VII; EGGELING, Cat. p. 977ª. — 16 Ind. Stud. XIV, 399. — 17 ZDMG. 41, 487 f. — 18 Über den Pārasīprakāša des Kṛṣṇadāsa (1887), S. 3.

§ 28. Anhang (Buddhistische Wörterbücher; Verschiednes). — Abgesehen von den Kośa, die Buddhisten zu Verfassern haben oder eine auffällige Rücksichtnahme auf Buddhistisches zeigen, wie die des Amara oder Vyādi (\$\$ 3 und 9), sind hier eine Reihe von Werken zu nennen, in denen die Namen des Buddha, buddhistische Kunstausdrücke u. s. w. aufgezählt werden, und die, zu unbekannter Zeit, im Norden Indiens oder ausserhalb Indiens in den Ländern, die den Buddhismus annahmen, entstanden sind. Es sind zumeist Polyglotten, die hier in Betracht kommen: die Sanskritwörter pflegen von einer Übersetzung ins Tibetische, Mongolische, Chinesische begleitet zu sein L. Von einzelnen Werken nenne ich die Buddhistische Triglotte, ein Sanskrit-tibetisch-mongolisches Wörterverzeichnis, herausgegeben von Schiefner, St. Petersburg 1869 (mir nur aus Anführungen bekannt); den Dharmasamgraha, herausgegeben von Kenjiu Kasawara, F. Max Müller, H. Wenzel in den Anecdota Oxoniensia, Aryan Series I, 5, Oxford 1885; die Mahāvyutpatti, das Lexicon pentaglottum und die Nāmasamgīti, die letzteren drei herausgegeben von Minajew in seinen Forschungen und Materialien zum Buddhismus I, 2, St. Petersburg 1887. Von diesen Werken kann die Mahāvyutpatti als ein Typus für die ganze Klasse angesehen werden; sie beansprucht aber ein grösseres allgemeines Interesse als andre buddhistische Wörterbücher.

Die Mahāvyutpatti — allen Sanskritforschern seit langen Jahren aus den zahlreichen von Schiefner dem Petersburger Wörterbuche beigesteuerten Citaten wohlbekannt — umfasst 284 Capitel von sehr ungleicher Länge mit rund 9000 Wörtern. Dem grossen Umfang der Mahāvyutpatti entspricht ihr reicher Inhalt. Wir finden hier ausser den Aufzählungen der Buddhanamen und der buddhistischen Kunstausdrücke auch allerhand Weltliches (um es kurz so zu bezeichnen), z. B. Namen von Tieren (Cap. 213), von Pflanzen (231 und 240), Kleidungsstücken (232), Krankheiten (284) u. s. f. In den einzelnen Capiteln² werden die Wörter, ohne weitere Erklärung im Sanskrit, hintereinander aufgeführt, und zwar nicht in metrischer Form, wie in den Kośa: die buddhistischen Wörterbücher nähern sich in ihrer Einrichtung vielmehr den alten Nighantu (§ 1). Auch sonst finden sich Berührungspunkte zwischen diesen

40

und jenen Werken. Die Mahāvyutpatti zählt nicht nur Synonyma auf, sie enthält auch Phrasen, Verbalformen und ganze Sätze wie cittam nāvalīyate na samtīyate 245, 867; vgl. Naigh. III, 13 und sonst. Und wie sich die Nighantu auf bestimmte vedische Texte beziehn, so bestehn ganz directe Beziehungen zwischen der Mahāvyutpatti und den buddhistischen Sanskritschriften<sup>3</sup>. Die Mahāvyutpatti wurde augenscheinlich verfasst zur Erleichterung des Verständnisses der buddhistischen Werke.

Ausser den buddhistischen Polyglotten, in denen fremde Sprachen zur Erklärung von Sanskritwörtern verwendet werden, habe ich zum Schluss noch die Wörterbücher in der gewöhnlichen Kośa-Form zu erwähnen, die den Wortschatz neuindischer oder fremder Sprachen aufführen und mittelst des Sanskrit erläutern, oder auch umgekehrt Sanskritwörter mit solchen einer fremden Sprache erklären. Doch muss ich mich auf die Nennung weniger Werke beschränken: Vollständigkeit liegt ausserhalb des Planes dieser Darstellung.

Über den kanaresischen Nighantu<sup>4</sup> des Mangarāja berichtet Kittel, Ind. Ant. I, 345 f., über andre kanaresische Wörterbücher derselbe ebenda IV, 15 ff.<sup>5</sup> Diese Wörterbücher stehn, wie es scheint, alle in den engsten Beziehungen zu den Sanskritkośa. Wörterbücher des Kanaresischen findet man ausserdem — auch solche des Tamil, Telugu u. s. w. — aufgeführt bei Wilson, Mackenzie

Collection, und bei TAYLOR, Catalogue Raisonnée.

Den Pārasīprakāśa des Kṛṣṇadāsa, ein Wörterbuch des Persischen aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, hat Weber mit deutscher Übersetzung in den Abhandlungen der Berliner Akademie vom Jahre 1887 herausgegeben. Über einen andern Pārasīprakāśa s. § 27. Ein Sanskrit-Newārī-Wörterbuch aus dem Nachlasse Minajews ist von August Conrady in der ZDMG. 47, 539—73 veröffentlicht worden. Über ein Sanskrit-altjavanisches Wörterbuch, wein Handbuch zur Erleichterung der Lectüre von Kawi-Werken«, das auf einem unbekannten Sanskritkośa beruht, hat Kern in den Actes du sixième Congrès des Orientalistes III, 2, 1—11 berichtet.

Über diese Werke vgl. meine Anzeige von Minajews Forschungen und Materialien zum Buddhismus I, 2 in den GGA. 1888, 845—57.
 Die in zwei Hss. (Minajew, Vorrede, S. vi—x) gewöhnlich Überschriften tragen wie Tathāgatasya paryāyanāmāni, kimnarā yathā, pūrva upādhyāyāh, etc.
 3 GGA. 1888, 850 ff.
 4 Verfasst 1398 nach Rice, JRAS., N. S. XV, 313.
 5 Vgl. auch Rice, l. c. 295 ff.

## ABKÜRZUNGEN.

Abhidh. = Abhidhānacintāmaņi, ed. Böhtlingk und Rieu.

AK. = Amarakośa (citirt nach der Bombayer Ausgabe von 1877; s. § 9 am Ende).

Anek. = Anekārthasamgraha (citirt nach meiner Ausgabe).

Beitr. z. ind. Lex. = Beiträge zur indischen Lexicographie von Theodor Zachariae, Berlin 1883.

Bezz. Beitr. = Bezzenbergers Beiträge zur Kunde der indogermanischen Sprachen.

C. C. oder Cat. Cat. = AUFRECHTS Catalogus Catalogorum.

Cat. Oxon. = AUFRECHTS Catalog der Oxforder Sanskrithandschriften.

Ganar. = Ganaratnamahodadhi, ed. Eggeling.

GGA. = Göttingische Gelehrte Anzeigen.

GSIA. = Giornale della Società Asiatica Italiana.

Halāy. — Halāyudhas Abhidhānaratnamālā, ed. Aufrecht.

HASL. = MAX MÜLLER, History of Ancient Sanskrit Literature.

Hem. = Hemacandra.

Ind. Alt. = LASSEN, Indische Altertumskunde.

Ind. Ant. = Indian Antiquary.

Ind. Str: = Indische Streifen.

Ind. Stud. = Indische Studien.

JBeAS. = Journal of the Asiatic Society of Bengal.

JRAS. = The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland.

Ling. = Lingānuśāsana.

Nānārthas. = Borooahs Nānārthasan graha, Calcutta 1884.

Pāņ. = Pāņini.

Śāśv. = Çâçvatas Anekârthasamuccaya, herausgegeben von Theodor Zachariae, Berlin 1882.

SBWA. = Sitzungsberichte der Wiener Akademie.

SII. = South Indian Inscriptions ed. HULTZSCH.

Trik. = Trikāņdašesa.

WZKM. = Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

ZDMG. = Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

ZKM. = Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes.

## INHALT.

|                                                                     |       | S   | eite |
|---------------------------------------------------------------------|-------|-----|------|
| VORBEMERKUNGEN                                                      |       | ı – | -2   |
| I. ANFÄNGE DER INDISCHEN LEXIKOGRAPHIE; ÄLTERE LEX                  | I-    |     |      |
| KOGRAPHEN                                                           |       | 2-  | -8   |
| § 1. Die Nighantu ·                                                 |       |     | 2    |
| §§ 2−3. Die älteren Kośa                                            |       |     | 4    |
| II. DIE EINRICHTUNG DER KOŚA                                        | 8     |     | 16   |
| § 4. Die synonymischen und homonymischen Glossare                   |       |     | 8    |
| § 5. Besondre Eigentümlichkeiten der homonymischen Glossare         |       |     | 13   |
| § 6. Die Bezeichnung des Geschlechtes der Wörter                    |       |     | 15   |
| III. DIE EINZELNEN KOŚA                                             | т6    |     | -    |
| § 7. Die Zahl der Kośa                                              | - 0   |     | 16   |
| § 8. Sammlungen von Kośa                                            | •     | •   | 17   |
| § 9. Der Amarakośa                                                  | •     | •   | 18   |
| § 10. Commentare zum Amarakośa.                                     | •     | •   | 20   |
| § 11. Puruşottama's Trikāṇḍaśeṣa und Hārāvalī                       |       |     | 23   |
| § 12. Der Śāśvatakośa                                               | •     |     | 24   |
| § 13. Die Anekārthadhvanimañjarī                                    | Ċ     |     | 25   |
| § 14. Der Nānārthasamgraha des Ajayapāla                            |       |     | 25   |
| § 15. Der Dharanikośa                                               |       |     | 26   |
| § 16. Die Abhidhānaratnamālā des Halāyudha                          |       |     | 26   |
| § 17. Die Vaijayantī des Yādavaprakāśa                              |       |     | 27   |
| § 18. Die Nāmamālā des Dhanamjaya                                   |       |     | 27   |
| § 19. Der Viśvaprakāśa des Maheśvara                                |       |     | 28   |
| § 20. Der Mankhakośa                                                |       |     | 30   |
| §§ 21—24. Die Wörterbücher des Hemacandra (Abhidhānacintāmaņi; Anel | kārtl | ıa- |      |
| samgraha; Nighantuśesa)                                             |       |     | 30   |
| § 25. Der Medinikośa                                                |       |     | 35   |
| § 26. Spätere Wörterbücher                                          |       |     | 36   |
| § 27. Specialwörterbücher                                           |       |     | 37   |
| \$ 28. Anhang (Buddhistische Wörterbücher; Verschiednes)            |       |     | 39   |
| ABKÜRZUNCEN                                                         |       |     |      |

## I. WORTINDEX.

Die Zahlen bezeichnen die Seiten.

Akalanka 28. Agnipurāņa 19. Ajaya (Ajayapāla), Ajayakośa 25 f. atha (atho) 12. anekārtha 2, 9. Anekārthakairavākarakaumudī 34. Anekārthatilaka 36. Anekārthadhvanimañjarī 25, 38. Anekārthaśesa 33, 35. Anekārthasamgraha 31, 33 ff. Anekārthasamuccaya 24. Anekārthasāra 26. anyalinga 16. anyavat 16. Appayadīksita 37. abhidhāna 1. abhidhānakośa 1, 3, 7. Abhidhānacintāmaņi 31 ff. Abhidhānacintāmaņiśiloñcha Abhidhānatantra 37. Abhidhānappadīpikā 19. Abhidhānaratnamālā (Halāyudhakośa) 26. Abhidhānaratnamālā (medicinisch-botanisches Glossar) 38. abhidhānaśāstra 1. Abhidhanasamgraha 17 f. abhidheyavat 16. Amara, Amarasimha; Amarakośa 4 f., 9, 16, 18 ff. Amarakośapañjikā 22. Amarakośodghāṭana 21. Amaracandra 7 f. Amaradatta 26. Amaradeva 19 f. Amaramangala (?) 29. Amaramālā 2, 5, 15, 26. Amaraviveka 22. arthavallinga 16. avacūrī, avacūrņikā 32, 35. Avyayakośa 38. kaukṛtya 34.

Ajada 26.

Irugapa Daṇḍādhinātha 36. Indo-arische Philologie. I. 3 B. Uņādikośa 38. Uņādigaņavivrti 18. Uņādināmamālā 38. Uņādisūtra 1. Utpala 7 f. Utpalamālā, Utpalamālinī 7 f. Utpalinī 5, 7 f., 23.

Ekavarņārthasamgraha 38. ekaśeşa 11. Ekāksarakośa 37 f. Ekākṣaranāmamālikā 38. Ekākṣaranighanṭa 25, 38. Ekāksaranūtananāmamālā 38. Ekākṣarābhidhāna 38. ekārtha 2, 9.

Aindranighanțu 38.

Kacaņa Bilhaņa Kavi 38. Kalpadru 36. Kavicaritra 24. Kavirahasya 26. Kavirāja 28. Kāñcīpura (Conjevaram) 27. Kātya, Kātyāyana 5 f., 29 f. Kāmadhenu 21. Kālidāsa (Lexicograph) 38. Kāvyakalpalatāvrttiparimala

7 f. kāvyānga 3. kīnāśa 5. Kirticandra 19, 23. kuntala »Becher« 36. Kumārapāla 31. Kumārapālapratibodha 35. Kṛṣṇa 29. Kṛṣṇadāsa 40. Kṛṣṇamiśra 29. Kṛṣṇarāja 26. Keśava (Grossvater des Maheśvara) 29. Kesava (Lexicograph) 36. Komalakośasamgraha 16. kośa (koṣa) I. Kośakalpataru 16.

klī 15.

Kṣapaṇaka 25.

Ksīrasvāmin 21, 24.

Kşemendra 39.

Khudula 24.

Govinda 22.

gangestikā 11 f. Ganaratnamahodadhi 1, 21, 25, 28. Gaņitanāmamālā 39. Gadasimha 25. Gādhipura 29.

Cakrapāņidatta 39. cakrapāda 35. Cattagrāma 37. Carakatantra 29. Cāṭigrāma 37. Canakya 7.

Jațādhara 37. Janamejaya 23. Jayasimha 31. Jayāpīda 21. jātaka 7. Jinadeva Munisvara 32. Iñanavimalagani 29 f.

Tīkāsarvasva 22.

Dālyaņipṛthvīpāla 26.

tantra 18. Taralā 38. tāyin 24. Tilaka 26. tu 12. tumba 24. trayī 16. trika 16. Trikāṇḍa, Trikāṇḍī 6, 8, 18. Trikāndaviveka 22. Trikāṇḍaśeṣa 23 f. Tribhuvanapāla 26. Trirūpakośa 38. trilinga 16. trișu 15 f.

Dāmodara 29. Dinakara 36. Durga 7.

Durgapadaprabodha 33. Durgasiniha 25. drsiānta 34. Devasāgaragani 32. Dešināmamālā 31. dvayahīna 15. dvayoh 15. Dvādašakošasamgraha 17. Dvirāpakoša 29, 38 f. Dvirāpadhvanisamgraha 38. Dvisaṃdhānakāvya 27 f. dvihīna 15.

Dhanamjaya 27 f.
Dhanapāla 32, 34.
Dhanvantari, Dhanvantarinighantu 6, 30, 34, 38.
Dharani 26.
Dharanikośa 10, 26.
Dharanidāsa 25 f.
Dharmasamgraha 39.
dhātupārāyana 1, 3.
Dhārā 26.
Dhṛtisimha 23.

nap 16. napum 15. Narahari 39. nānārtha 2. Nānārthatilaka 36. Nānārthadhvanimañjarī 25. Nānārtharatnamālā 36. Nānārthaśabdakośa 35 f. Nānārthaśabdaratnakośa 38. Nānārthasamgraha 25 f. Nāmakalpadruma 36. Nāmanirņaya 32. nāmapārāyaņa 1, 3. Nāmapārāyana 22. nāmamālā 1, 6. Nāmamālā des Kātya 6; des Dhanamjaya 27 f. Nāmamālāpratīka 6. nāmalingānuśāsana 15. Nāmalingānuśāsana des Amarasimha18; des Jațadhara37. Nāmasamgīti 39. Nāmasamgraha 33. Nāmasaṃgrahamālā 37. nāmānuśāsana 15. Nārāyaṇaśarman 22, 37. nigghamta 2. nighaņţa 2. Nighantasamaya 28. nighantu, nighandu 2, 38. Nighantu (Nighantavah) 2 ff., Nighantusesa 2, 31, 35, 38. Nicula Yogindra 38. Nirukta 2 f. Nirupama (!) 36. nirghania, nirghaniu 2.

Pañcatattvaprakāśa 37. Pañcavarganāmasaṃgraha 32. Paṇḍunakara (?) 36.

Padacandrikā 22. Padārthakaumudī 22. Padmanābhadatta 22, 37. Pāiyalacchī 10. pādapūraņa 5, 11; vgl. 4, 10 f. pādabandhana 20. Pārasīprakāśa des Kṛṣṇadāsa 40; des Vedāngarāya 39. Pārasīvinoda 39. Pundarīka Vitthala 37. punar 12. punaruktatā 13. Purușottama, Purușottamadeva 23 f., 29, 38 f. Pūjyapāda 28. Pūrņacandra 21. peśīkośa 20. Prajñāpāramitā 23. Pramāņanāmamālā 28. Prāṇakara (Paṇḍunakara?) 36. babhru 21.

balaśarman 21.
bahudoşa 36.
Bilhaṇa Kavi, s. Kacaṇa Bilhaṇa Kavi.
Buddhisāgara 26.
Bṛhadamarakośa 20.
Bṛhaspati (Beiname des Rāyamukuṭamaṇi) 22.
bodhi 7.
Bopadeva, Bopālita, s. Vopadeva, Vopālita.
Brāhma, s. Śrībrahma.

Bhaṭṭa Kṣīrasvāmin 21.
Bhaṭṭojīdīkṣita 22.
Bharatamalla 22.
Bharatasena 22, 38.
Bhāguri 6, 26, 29 f., 34.
Bhānucandragaṇi 32.
Bhānucandragaṇi 32.
Bhānucandragaṇi 16.
Bhūriprayoga 23, 37.
bhedyagāmin 16.
bhedyalinga 16.
Bhogīndra 29.
Bhoja 21, 26.

Mankha, Mankhakośa 30, 34. Mangarāja 40. Mangala (Amaramangala?) 30. Mathurānātha Śukla 24. Mathureśa Vidyālamkāra 14, 22, 37. Madanapāla 38. Madanavinoda 38 f. Malhaņa 29. Mahākṣapaṇaka 25. Mahājaḍa (?) 26. Mahādeva 38. Mahābala 24. Mahāvyutpatti 2, 39 f. Mahīdāsa 38. Mahīdhara 38.

Mahīpa 36. Mahendrasūri 34. Maheśvara, Erklärer des Amarakośa 22. Maheśvara, Verfasser Viśvakośa und des Śabdabhedaprakāśa 28 ff., 38. mātrkā 39. Mātrkākośa 38. Mātrkānighanta 38. Mānyakheta 26. mālā 1. mās 5. Miruga (!) 36. miśra 31. Mugdhabodhinī tīkā 22. Muñja-Vākpati 26. Muni 6. Mṛtasamjīvanī 26. Medini, Medinikara, Medinikośa 35 f. Moggallāna 19.

yādava 20, 22. Yādava, Yādavaprakāsa 8, 27, 34. Yāska 2. Yodhapura 32. yaugika 31.

raktapāda 35. Raghuvamśadarpana 28. Ratnakantha 22, 30. Ratnakośa 15. Ratnamati 21. Ratnāvalī (Deśīkośa) 31. Ranti, Rantideva 6. Rabhasa, Rabhasapāla 6, 34. Rāghavapāņdavīya 27 f. Rājanighaņtu 38. Rājaśekhara 21, 28. Rājānaka Ratnakantha 22, 30. Rāḍhā 22. Rāmagovinda 38. Rāmanātha 22. Rāmaśarman 38. Rāmānuja 27. Rāmāśramī 22. Rāmeśvaraśarman 37. Rāyamukuţa, Rāyamukuţamaņi 22. Rāyamukuţī (tīkā), Rāyamukuţīkāra 22. riñcholī 23. rūdha 31. Rūpacandra 37. rūpabheda 15, 26, 31. Rūpamanjarīnāmamālā 37.

Lakşmanasena 23. Lakşmīnivāsābhidhānakośa 38. lakşya 34. lingabheda 13, 15. lingaviśeṣa 13. lingaviśeṣavidhi 15.

lingasamgraha 15, 27. Lingānuśāsana 1 f., 15, 31, Lokaprakāśa 39.

Vajrabhūsaņa 39. Vararuci, Vararucikośa 2, 6, 8, 16 f., 26, 38. Varāha 24. Varāhamihira 18 f., 24. varņakrama 14. Vardhamāna 21, 25. Vallabha 33. Vallabhagani 29, 32 f., 38. Vallabhadeva 33. Vākpati 26. Vācanācārya Vādiśrīvallabha Vācaspati 6, 8, 27, 29, 32, 34. vācyalinga 16. vācyavat 16. Vādiśrīvallabha 32 f. Vāsuki 7. Vikramāditya 6, 8. Vijayanagara 36. Vițțhala, s. Pundarīka Vițțhala. Vidyākaramiśra 17. Vidyāvilāsa 24. Vindhyavāsin 7. viparyāsa 10. Viviktanāmasamgraha 32. Viśva, Viśvaprakāśakośa 16, 28 ff., 33 f., 36. Viśvatīkā 29, 34. Viśvarūpa 29. Viśvaśambhu 38. Viśvābhidhāna 16. Veņīdatta 37. Vedāngarāya 39.

Vaijayanti 8, 27, 32, 36.

Vopadeva 22.

Vyākhyāsudhā 22. Vyāḍi (Vyāļi) 3 f., 6 ff., 23, 27, 29, 32, 34, 39. vyutpatti 34.

Vyutpattiratnākara 32. Śabdakalpadru 36. Śabdacandrikā 39. Šabdabheda 38. Šabdabhedaprakāša 29, 38. Ṣabdamālā 37. Sabdaratnākara des Mahīpa 36, des Sādhusundaragaņi 32. Śabdaratnāvalī 37. Šabdābdhitari 38. Śabdārņava 7 f., 23. śabdavrtti 13. Śāradīyākhyā Nāmamālā 37. Śāśvata, Śāśvatakośa 4 ff., 24, 34, 38. śikhin 4. Śiloñcha 32. Śivakośa 39. Śivadatta 39. Śivaprakāśa 39. Šivarāma 38. Śīghrabodhinī 3, 37. śīrsanya 21. Şubhasılagani 32, 38. Subhanga 29. Seşasamgraha, Śeṣāḥ, Śeṣākhyā Nāmamālā 31 f. Śrikanthacarita 30. Śrībrahma, Śrībrāhma 29. Şrīharşa 29 f. Śrutakīrti Traividya 28. Ślesarthapadasamgraha 30.

şaţkāṇdī 33. Satkośasamgraha 17. Vopālita 5 f., 15, 22, 26, 29. Sadrasanighaņtu 38.

şan 15. Samsārāvarta 7 f., 23. Samskrtakośayugma 17, 25. samānārtha 2. Sarasvatīnighaņtuva 24. Sarvānanda Vandyaghatīya sānga 32. Sādhusundaragaņi 32. Sāyaņa 2, 16. Sārasundarī 22. Sāroddhāra 26, 29, 32. Sāhasānka (König) 29. Sāhasānka (Lexikograph) 6, Sāhasānkacarita 29. °simha 18. Sudhākalaśa 38. Sundaragani, s. Sādhusundaragaņi. Subhūti, Subhūticandra 21. Süryasimha 32. sotthina 24. Somaprabhācārya 35. Saugatamunițīkā 23. svarakrama 14. svastinā 24. Svāmin, °svāmin 21. svopajňa 31.

Haricandra 29. Haridatta 39. Harihara 36. Harşa, s. Śrīharşa. Harşakırti 37. Halāyudha (Lexikograph) 5, 19, 26, 30, 32. Halāyudha (Minister) 23. Hārāvalī 23 f. Hugga 7, 30, 34. Hemacandra 30 ff. Hemādri 28.

## II. SACHINDEX.

Akbar 32, 37. Adjectiva 15 f. Alphabetische Anordnung der Wörter 4, 9, 14 f. Anfänge der indischen Lexikographie 2-8. Anquetil Duperron 19, 28. Antistöchisches Anordnungsprincip 15. Astronomisch - astrologische Glossare 39.

Botanische Glossare 38 f. Buddhistische Wörterbücher 39 f.

Chinesische Übersetzung des Amarakośa 19. Commentare 20 f. Composita 11f.

Dreigeschlechtige Wörter Dvandvacomposita 11 f.

Einrichtung der Kośa 8-16. Einsilbige Wörter 37 f.

Flick- oder Füllwörter (padapāraņa) 4 f., 10 f.

Galanos 23, 37. 15 f.

glis 13. γλῶσσαι 2.

Hanxleden 19. Homonymische Wörterbücher 2, 9 f., 12 ff.

Indiculus universalis 16.

Javanisches Wörterbuch 40. Jesuiten 19.

Kanaresischer Commentar zum Dhananjayakośa 28, zum Halāyudhakośa 26; kanaresische Wörterbücher Kawi-Werke 40.

λεξικά 9. Lexicon pentaglottum 39.

Materia medica 38. Medicinisch-botanische Glossare 38 f.

Newārī-Wörterbuch 40.

όνομαστικά 9. Orthographische Glossare 38.

Geschlecht der Wörter 13, Paulinus a S. Bartholomaeo

Persisch-arabisch-sanskritisches Wörterbuch 39; vgl. 40. Polyglotten 39 f. Pater Pons 16, 19.

Sammlungen von Kośa 17 f. Schulalphabet 14. Sciouras 28. Silbenzahl 14. Specialwörterbücher 2, 37 ff. Suffixe 15. Synonymische Wörterbücher 2, 9.

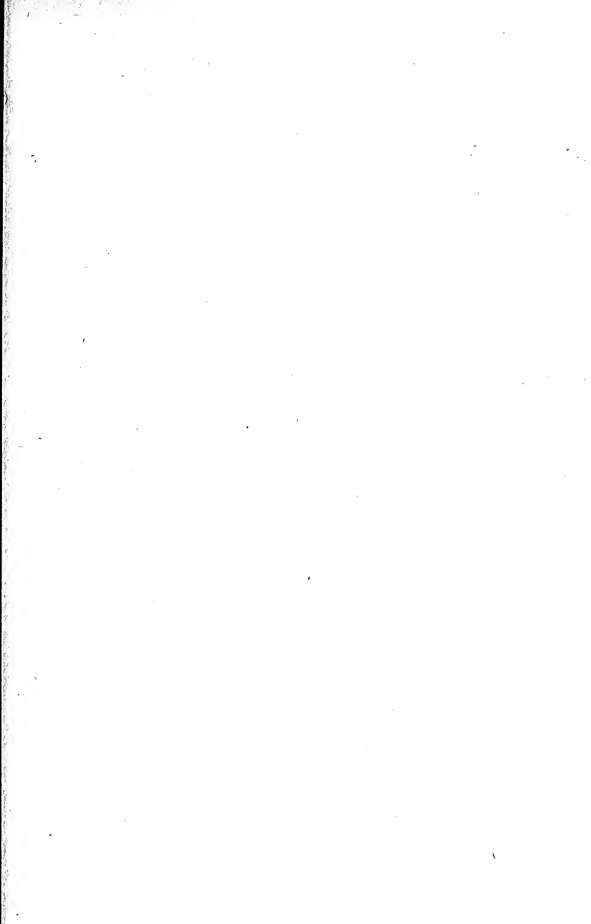
Tamil-Wörterbücher 40. Tantralitteratur 38. Telugu-Wörterbücher 40. Tibetische Übersetzung des Amarakośa 19. Triglotte, buddhistische 39.

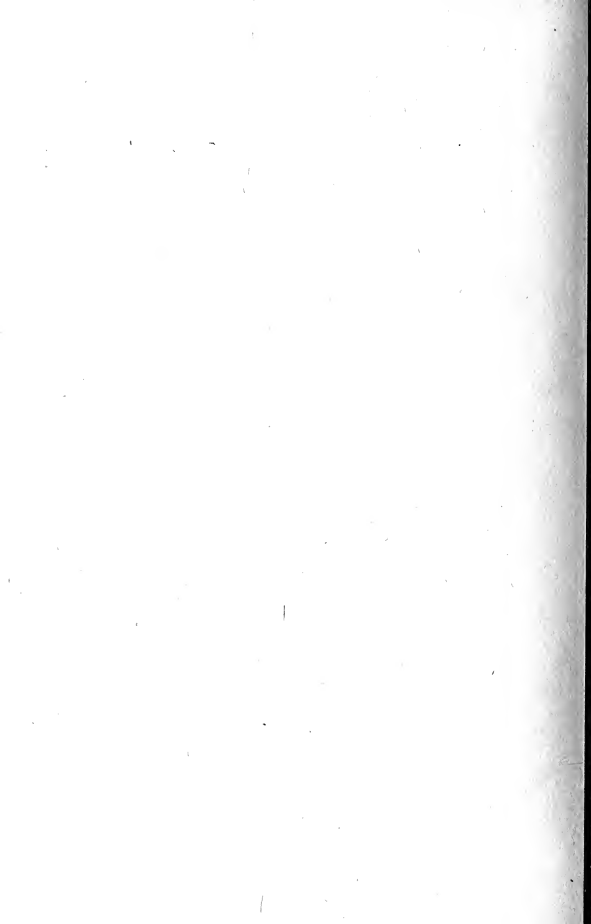
Umfang der Artikel 4, 9 ff.

Versfüllende Wörter (padapūraņa) 4 f., 10 f.

Weber-Fragment 4. Wortwiederholungen 11,13,15.

Zahl der Kośa 16. Zweigeschlechtige Wörter 15.





PK 114 B7 Bd.1 Bühler, Georg (ed.) Grundriss der indo-arischen Philologie und Altertumskunde



PLEASE DO NOT REMOVE

CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

